
T.C. 

VAN YÜZÜNCÜ YIL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

İBN HAZM’IN El-MUHALLÂ ADLI ESERİNDE EBÛ YÛSUF’A NİSPET 

ETTİĞİ GÖRÜŞLERİN TAHKİKİ 
 

 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 

 

 

 

 

HAZIRLAYAN 

ÜMMÜEBİHA SİNOĞLU 

 

 

 
 

VAN, 2022 

  



 

T.C. 

VAN YÜZÜNCÜ YIL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 
İBN HAZM’IN El-MUHALLÂ ADLI ESERİNDE EBÛ YÛSUF’A NİSPET 

ETTİĞİ GÖRÜŞLERİN TAHKİKİ 

 

 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

 

 

 

 

HAZIRLAYAN 

ÜMMÜEBİHA SİNOĞLU 

 

 

 

 

 

DANIŞMAN 

DOÇ. DR. MEHMET SELİM ASLAN 

 

 

 

 

 

 

VAN, 2022 



 

ii 

 

KABUL VE ONAY SAYFASI 

Ümmüebiha SİNOĞLU tarafından hazırlanan “İbn Hazm’ın el-Muhallâ Adlı Eserinde 

Ebû Yûsuf’a Nispet Ettiği Görüşlerin Tahkiki”adlı tez çalışması aşağıdaki jüri tarafından 

OY BİRLİĞİ / OY ÇOKLUĞU ile Yüzüncü Yıl Üniversitesi Temel İslâm Bilimleri/ İslâm 

Hukuku Anabilim Dalında YÜKSEK LİSANS TEZİ olarak kabul edilmiştir. 

Danışman: Doç. Dr. Mehmet Selim ASLAN                                             

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Temel İslam Bilimleri    

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu  

onaylıyorum/onaylamıyorum                                         

 

 ...………………… 

Başkan : Doç. Dr. Mehmet Selim ASLAN                                             

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Temel İslam Bilimleri                                                                                                                                                                                                  

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum/onaylamıyorum                                

 

 …………………... 

Üye : Doç. Dr. Muhammed Latif ALTUN 

Harran Üniversitesi, Temel İslam Bilimleri                                                                                               

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum/onaylamıyorum                                               

 

 …………………... 

Üye : Doç. Dr. Mustafa Harun KIYLIK                                        

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Temel İslam Bilimleri                                                                                                                                                                                               

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum/onaylamıyorum                                                

 

 …………………... 

Üye : ………………………… 

Harran Üniversitesi, Temel İslam Bilimleri                                                                                               

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum/onaylamıyorum                                               

 

 …………………... 

Üye : ……………………………………….                                       

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Temel İslam Bilimleri                                                                                                                                                                                               

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum/onaylamıyorum                                                

 

 …………………... 

Tez Savunma Tarihi: 28/12/2022 

Jüri tarafından kabul edilen bu tezin Yüksek Lisans Tezi olması için 

gerekli şartları yerine getirdiğini ve imzaların sahiplerine ait 

olduğunu onaylıyorum. 

………………….……. 

Prof. Dr. Bekir KOÇLAR 

  Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürü 

 



 

iii 

 

ETİK BEYAN SAYFASI 

 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Kurallarına 

uygun olarak hazırladığım bu tez çalışmasında; 

 

 Tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik kurallar 

çerçevesinde elde ettiğimi, 

 Tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına 

uygun olarak sunduğumu, 

 Tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak kaynak 

gösterdiğimi, 

 Kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı, 

 Bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu 

 

 

bildirir, aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını 

kabullendiğimi beyan ederim.  (28.12.2022) 

 

 

 

 

 

                                                                                            (İmza) 

 

Ümmüebiha SİNOĞLU 

 

  

 

 



 

iv 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

ÜMMÜEBİHA SİNOĞLU 
 

VAN YÜZÜNCÜ YIL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

İBN HAZM’IN El-MUHALLÂ ADLI ESERİNDE EBÛ YÛSUF’A NİSPET 

ETTİĞİ GÖRÜŞLERİN TAHKİKİ 

 

Aralık, 2022 

ÖZET 

Zâhirî mezhebinin önde gelen fakîhlerinden İbn Hazm ismiyle müsemma 

olmuş Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd b. Hazm el-Endelüsî el-Kurtubî V/XI. 

yüzyılda Endülüs’te yaşamıştır. Fıkhî eserleri ile tanınan İbn Hazm aynı zamanda 

kelam, hadis, edebiyat, tarih, tıp, dil, mantık gibi alanlarda da önemli eserler telif 

etmiştir. Bu çalışmada İbn Hazm’ın el-Muhallâ bi’l-âsâr fî şerhi’l-Mücellâ bi’l-

ihtisâr adlı eserinde, Hanefî mezhebinin önde gelen fakîhlerinden ve ayrıca ilk 

“kâdılkudât” ünvanını alan Ebû Yûsuf Ya‘kûb b. İbrâhîm b. Habîb b. Sa‘d el-Kûfî’ye 

atfedilen görüşlerin tahkik edilmesi amaçlanarak hazırlanmıştır. On bir ciltlik el-

Muhallâ adlı eserde Ebû Yûsuf’a atfedilen 185 görüş tespit edilmiş ve bu görüşler 

Hanefî mezhebine ait birincil kaynaklar üzerinden mukayese edilerek 

değerlendirilmiştir.  

Çalışmamız giriş ve üç bölümden oluşmaktadır. Giriş bölümünde 

araştırmanın konusu, önemi, amacı, metodu ve sınırlılıkları yer almaktadır. Birinci 

bölümde İbn Hazm’ın hayatı, ilmi şahsiyeti, eserleri kısaca aktarılmış olup el-

Muhallâ adlı eser ayrı bir başlık altında ele alınmıştır. İkinci bölümde Ebû Yûsuf’un 

hayatına, ilmi şahsiyetine ve eserlerine yer verilmiştir. Çalışmamızın üçüncü 

bölümünde ise İbn Hazm’ın el-Muhallâ adlı eserinin tamamında Ebû Yûsuf’a 

atfedilmiş olan görüşler tahkik edilmiştir. Sonuç bölümünde ise tespit edilen hatalı 

görüş sayısı beyan edilmiş kısa bir kritiği yapılarak çalışma sonlandırılmıştır. 

 

Anahtar Kelimeler : İslâm Hukuku, İbâdat, Borçlar Hukuku, Aile Hukuku, Ceza 

Hukuku, Ebû Yûsuf, İbn Hazm. 

Sayfa Sayısı : XI + 143 

Tez Danışmanı : Doç. Dr. Mehmet Selim ASLAN 

 

 

 



 

v 

 

M.Sc. Thesis 

 

 

ÜMMÜEBİHA SİNOĞLU 
 

VAN YÜZÜNCÜ YIL UNIVERSITY 

INSTITUTE OF SOCIAL SCIENCES 

 

December, 2022 

 

INVESTIGATION OF THE VIEWS ATTRIBUTED TO EBÛ YÛSUF IN IBN 

HAZM’S BOOK El-MUHALLÂ 

ABSTRACT 

One of the leading faqihs of Zâhirî sect Abu Muhammad Ali b.  Ahmed b.  

Said b.  Hazm al-Andalusi al-Qurtubi known as  “Ibn Hazm”  is lived in Andalusia in 

the 19th century. As he is known for his works in the field of fiqh, Ibn Hazm also 

wrote works in fields such as kalam, hadith, literature, history, medicine, language 

and logic. This study is prepared with the aim of examining the views in the work of 

İbn Hazm, named "el-Muhallâ bi’l-âsâr fî şerhi’l Mücellâ bi’l-ihtisâr" attributed to 

Ebû Yûsuf Ya'kûb b.  Ibrahim b.  Habib b. Sa'd al-Kûfî. In the eleven-volume work 

called al-Muhallâ, 185 views attributed to Abu Yusuf were identified and these views 

were compared and evaluated through the primary sources of the Hanafi sect.    

Our study consists an introduction and three chapters. In the introduction part, 

the study's subject, importance, purpose, method, and limitations are mentioned. Ibn 

Hazm's life, his scientific personality, and his works are talked about, along with the 

work named "al-Muhallâ" under seperate title in the first chapter. On the following 

chapter, second, it is given a place of Abu Yusuf's life, scientific personality of his, 

and his work. In the third chapter of our study, the views attributed to Abu Yusuf in 

the whole of Ibn Hazm's al-Muhallâ were examined. As the conclusion part the 

number of erroneous opinions identified and a short critique were made and the study 

was concluded.  

 

Keywords : Islamic Law, Ibadat, Law of Obligations, Family Law, Criminal 

Law, Ebû Yûsuf, Ibn Hazm. 

Number of Pages : XI + 143 

Thesis Advisor  : Assoc. Dr. Mehmet Selim ASLAN 

 

 

 



 

vi 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET .......................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ................................................................................................................ v 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... vi 

SİMGELER VE KISALTMALAR DİZİNİ ........................................................... ix 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................ x 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

A. Araştırmanın Konusu ........................................................................................... 1 

B. Araştırmanın Önemi ............................................................................................ 1 

C. Araştırmanın Amacı ............................................................................................. 4 

D. Araştırmanın Metodu ........................................................................................... 4 

1. İBN HAZM’IN HAYATI İLMİ ŞAHSİYETİ VE ESERLERİ ......................... 7 

1.1. İbn Hazm’ın Hayatı ........................................................................................... 7 

1.2. İbn Hazm’ın İlmî Şahsiyeti ............................................................................. 10 

1.3. İbn Hazm’ın Eserleri ....................................................................................... 14 

1.3.1. El-Muhallâ Bi’l-Âsâr Fi Şerhi’l-Mücellâ Bi’l-İhtisâr ............................... 16 

1.3.1.1. El-Muhallâ adlı eserin fıkıhtaki yeri ve önemi .................................. 18 

1.3.1.2. El-Muhallâ adlı eserle ilgili yapılan çalışmalar ................................. 18 

2. EBÛ YÛSUF’UN HAYATI İLMİ ŞAHSİYETİ VE ESERLERİ .................... 20 

2.1. Ebû Yûsuf’un Hayatı ....................................................................................... 20 

2.2. Ebû Yûsuf’un İlimi Şahsiyeti .......................................................................... 24 

2.3. Ebû Yûsuf’un Eserleri ..................................................................................... 25 

3. El-MUHALLÂ’DA EBÛ YÛSUF’A NİSPET EDİLEN GÖRÜŞLERİN 

TAHKİKİ.............................................................................................................. 27 

3.1. İbâdat ............................................................................................................... 27 

3.1.1. Tahâret ...................................................................................................... 27 

3.1.1.1. Nispetinde Hata Bulunmayan Görüşler ............................................. 28 

3.1.1.2. Nispetinde Hata Bulunan Görüşler .................................................... 42 

3.1.2. Namaz ....................................................................................................... 45 

3.1.2.1. Nispetinde Hata Bulunmayan Görüşler ............................................. 45 

3.1.2.2. Nispetinde Hata Bulunan Görüş......................................................... 55 

3.1.3. Cenaze ....................................................................................................... 55 

3.1.3.1. Nispetinde Hata Bulunan Görüş......................................................... 56 



 

vii 

 

3.1.4. İ’tikâf ........................................................................................................ 56 

3.1.5. Zekât ......................................................................................................... 57 

3.1.5.1. Nispetinde Hata Bulunmayan Görüşler ............................................. 57 

3.1.5.2. Nispetinde Hata Bulunan Görüş......................................................... 66 

3.1.6. Oruç .......................................................................................................... 66 

3.1.7. Hac ............................................................................................................ 67 

3.1.7.1. Nispetinde Hata Bulunmayan Görüşler ............................................. 67 

3.1.7.2. Nispetinde Hata Bulunan Görüşler .................................................... 73 

3.1.8. Cihad ......................................................................................................... 74 

3.1.9. Yiyecekler ................................................................................................. 76 

3.1.10. Avlanma .................................................................................................. 76 

3.1.11. İçeceklerde Helaller ve Haramlar ........................................................... 77 

3.1.12. Adak ........................................................................................................ 78 

3.1.13. Yemin ..................................................................................................... 80 

3.2. Borçlar Hukuku ............................................................................................... 81 

3.2.1. Karz/Borç .................................................................................................. 81 

3.2.2. Havâle ....................................................................................................... 82 

3.2.3. Kefâlet ....................................................................................................... 83 

3.2.4. Mallar Üzerindeki İstihkak Gasp ve Suçlar .............................................. 84 

3.2.5. İcâre .......................................................................................................... 85 

3.2.6. Âbık/Kaçak ve Cûalede Ödül ................................................................... 85 

3.2.7. Müzâraa ve Mugârese ............................................................................... 88 

3.2.8. Ürün Üzerine Muamele ............................................................................ 89 

3.2.9. İhyâ-ı Mevât ve İktâ .................................................................................. 89 

3.2.10. İkrar ......................................................................................................... 90 

3.2.11. Hacr/Kısıtlama ........................................................................................ 91 

3.2.12. Bey‘/Satım Akdi ..................................................................................... 93 

3.2.12.1. Nispetinde Hata Bulunmayan Görüşler ........................................... 93 

3.2.12.2. Nispetinde Hata Bulunan Görüşler ................................................ 100 

3.2.13. Hibe ....................................................................................................... 100 

3.2.14. Itk/Âzâd ................................................................................................ 101 

3.2.15. Kitâbet ................................................................................................... 102 

3.2.16. Ferâiz/Miras .......................................................................................... 102 

3.2.17. Vasiyet .................................................................................................. 103 



 

viii 

 

3.2.18. Hastanın Fiilleri .................................................................................... 105 

3.2.19. Kazâ/Yargılama .................................................................................... 105 

3.2.20. Şahitlik .................................................................................................. 106 

3.3. Aile Hukuku .................................................................................................. 110 

3.3.1. Nikâh ....................................................................................................... 110 

3.3.2. Radâ‘ ....................................................................................................... 112 

3.3.2.1. Nispetinde Hata Bulunmayan Görüş ................................................ 112 

3.3.2.2. Nispetinde Hata Bulunan Görüş....................................................... 113 

3.3.3. Zıhâr ........................................................................................................ 113 

3.3.3.1. Nispetinde Hata Bulunan Görüş....................................................... 113 

3.3.4. Nikâhın Feshi .......................................................................................... 114 

3.3.5. Talâk ....................................................................................................... 116 

3.3.5.1. Nispetinde Hata Bulunmayan Görüşler ........................................... 116 

3.3.5.2. Nispetinde Hata Bulunan Görüş....................................................... 121 

3.4. Ceza Hukuku ................................................................................................. 122 

3.4.1. Öldürme Kısas ve Diyet .......................................................................... 122 

3.4.2. Âkıle, Kasâme ve İsyancıların Öldürülmesi ........................................... 128 

3.4.3. Hadler ..................................................................................................... 129 

3.4.3.1. Nispetinde Hata Bulunmayan Görüşler ........................................... 129 

3.4.3.2. Nispetinde Hata Bulunan Görüş....................................................... 131 

3.4.4. Muharibîn ............................................................................................... 131 

3.4.5. Hırsızlık .................................................................................................. 132 

SONUÇ .................................................................................................................... 134 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 138 

ÖZGEÇMİŞ 

TEZ ORJİNALLİK RAPORU 

 

 

 

 

  



 

ix 

 

SİMGELER VE KISALTMALAR DİZİNİ 

Bu çalışmada kullanılmış kısaltmalar, açıklamaları ile birlikte aşağıda 

sunulmuştur. 

Kısaltmalar Açıklamalar 

a.g.e. : Adı geçen eser 

a.mlf. : Aynı müellif 

bk. : Bakınız 

çev.   : Çeviri 

DİA : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

ed. : Editör 

haz. : Hazırlayan 

ö. : Ölüm Tarihi 

MEB : Milli Eğitim Basımevi 

(s.a.v.) : Sallallâhü aleyhi ve sellem 

TDV : Türkiye Diyanet Vakfı 

trc. : Tercüme Eden 

ts. : Tarihsiz  

thk. : Tahkik 

vb. : Ve benzeri 

vd. : Ve devamı 

vs. : Vesaire 

  



 

x 

 

ÖNSÖZ 

Fıkıh, ibâdat ve hukuk konularından müteşekkildir. İslâm dini de kişiye ilk 

vazifesinin Allah’a kulluk görevi olduğunu bildirmekte ve öncelikle bu vazifeyi en 

iyi şekilde yerine getirmesi gerektiğini telkin etmektedir. Dolayısıyla kişi kulluk 

görevini yerine getirebilmek adına dini vecibeler hususunda titizlikle hareket etmeyi 

vazife bilmeli ve istenilen doğrultuda yaşamaya azami derecede önem vermelidir. 

Kişi hem dini vecibelerini yerine getirebilmek hem de hukuki hususlar için ilk etapta 

Kur’ân-ı Kerîm’e akabinde yüce kitabın açıklayıcısı konumunda olan sünnet-i 

seniyyeye müracaat etmelidir. Aynı zamanda kişi amelî ve şer’i hükümleri en doğru 

şekilde hayata geçirebilmek adına konunun uzmanı mezhep kurucularına ve bu 

mezhepler içerisinde de kendi yetkinliğini kanıtlamış fakîhlere yönelme ihtiyacı 

hissedebilmektedir. Fakîhlerin görüşlerine ulaşabilmek adına ise alanın muteber 

kaynaklarına başvurulmaktadır. Bu sebeple eserler içerisinde yer alan bilgilerin 

doğruluğunun ehemmiyeti hususu ortaya çıkmaktadır.  

Literatürde ise el-Muhallâ üzerine yapılan çalışmalar dikkatleri 

celbetmektedir. Nitekim bu çalışmalar sonucunda İbn Hazm’ın (ö. 456/1064) el-

Muhallâ adlı eserinde Ebû Hanîfe, Ahmed b. Hanbel, İmam-ı Şafiî, Mâlik b. Enes ve 

diğer âlimlerin görüşlerini aktarırken bazı hataların sâdır olduğu tespit edilmiştir. Bu 

çalışmaların yanı sıra eser üzerinde Ebû Yûsuf’a (ö. 182/798)  dair herhangi bir 

tahkik çalışmasının bulunmaması sebebiyle çalışmamızda sıklıkla müracaat edilen ve 

Mukayeseli İslâm Hukuku’nun ana kaynaklarından biri olan İbn Hazm’ın el-Muhallâ 

adlı eserinde, Ebû Yûsuf’a ait görüşlerin tahkik edilmesi esas alınmıştır. 

El-Muhallâ adlı eserle ilgili yapılan tahkik çalışmalarında 6 yüksek lisans tezi 

bulunmaktadır. Bu çalışmalar; Hülya Akman tarafından İbn Hazm’ın el-Muhallâ Adlı 

Eserinde Ebû Hanîfe’ye Nispet Edilen Görüşlerin Tahkiki  (İbadetler Örneği), 

Jauharıl Ulya tarafından, İbn Hazm’ın el-Muhallâ Adlı Eserinde İmam Şâfiî’ye Ait 

Görüşlerin Tahkiki (İbadetler Örneği), Ömer Faruk Takım tarafından, İbn Hazm'ın 

el-Muhallâ Adlı Eserinde Ahmed b. Hanbel’e Ait Görüşlerin Tahkiki (İbadetler 

Örneği), Vezbet Kartal tarafından, İbn Hazm’ın el-Muhallâ Adlı Eserinde İmam 

Şafiî’ye Nispet Edilen Görüşlerin Tespit ve Tahkiki (Aile Hukuku Örneği), Mia Siti 

Nurazizah tarafından, İbn Hazm’ın el-Muhallâ Adlı Eserinde İmam Şâfiî’ye Ait 

Görüşlerin Tahkiki (Aile Hukuku Örneği) ve Canan Kösetürk tarafından, İbn 



 

xi 

 

Hazm’ın el-Muhallâ Adlı Eserinde Ebû Hanîfe’ye Nispet Edilen Görüşlerin Tahkiki 

(Aile Hukuku Örneği) ile ilgili bitirilmiş yüksek lisans tezleri mevcuttur. 

Tez giriş, üç bölüm ve sonuçtan oluşmaktadır. Birinci bölümde İbn Hazm’ın 

hayatı, ilmi şahsiyeti, eserleriyle müellifin el-Muhallâ adlı eseri ayrı bir başlık altında 

ele alınmıştır. İkinci bölümde Ebû Yûsuf’un hayatı, ilmi şahsiyeti, eserleri yer 

almaktadır. Üçüncü bölüm tezin ana konusunu teşkil etmektedir. Bu bölümde İbn 

Hazm’ın el-Muhallâ adlı eserinde, Ebû Yûsuf’a nispet ettiği görüşler Hanefî 

mezhebinin temel kaynakları üzerinden tahkik edilmiş ve değerlendirilmiştir.  

Büyüklerimiz tarafından ilmin başlangıcının acı, nihayete erdirme hususun 

ise tatlı olduğu söylenegelmiştir. Öncelikle ele almış olduğum çalışmayı nihayete 

erdirme hususunu bahşeden Rabbim’e sonsuz hamdolsun. Bilgilendirme ve 

yönlendirme noktasındaki desteğinden ve çalışmama göstermiş olduğu titizlikten 

dolayı danışmanım Doç. Dr. Mehmet Selim ASLAN hocama teşekkür ederim. 

Yoğunluğumun yorgunluğa dönüştüğü bu süreçte maddi, manevi desteklerini hiçbir 

zaman esirgemeyen kıymetli annem Nermin SİNOĞLU hanımefendiyle, kıymetli 

babam Mehmet Ali SİNOĞLU beyefendiye ve aileme teşekkür ederek bu âcizane 

çalışmayı tüm okuyucuların istifadesine saygılarımla sunarım. 

 

Ümmüebiha SİNOĞLU                       

Van - 2022 

 

 

 

 



 

1 

 

GİRİŞ  

A. Araştırmanın Konusu 

Araştırmamızın konusu, V/XI. yüzyılda Endülüs’te yaşamış Zâhiri 

mezhebinin önde gelen fakîhlerinden İbn Hazm’a ait olan el-Muhallâ adlı eserde, 

II/VIII. yüzyılda Kûfe’de yaşamış Hanefî Mezhebinin önde gelen fakîhlerinden Ebû 

Yûsuf’a nispet edilmiş olan görüşlerin tahkikini teşkil etmektedir. Eser, Mukayeseli 

İslâm Hukuku alanında yazılmış olması sebebiyle Zahîrî mezhebi fakîhlerinin 

benimsemiş olduğu görüşlerin yanı sıra diğer mezheplere mensup fakîhlerin 

görüşlerini de ihtiva etmektedir.  

el-Muhallâ adlı eser, ibâdât, muamelât, ukubât, ferâiz gibi İslâm Hukuku’nun 

furû’a dair hemen hemen tüm konularını kapsamaktadır.  Eser, hacimli bir yapıya 

sahip olması sebebiyle de ansiklopedik bir niteliğe sahiptir.  Eserin kapsam itibarıyla 

geniş olması ve temelde tek bir mezhebi değil de birçok mezhebi barındıracak 

şekilde mukayese sistematiği içerisinde yazılmış olması, ister istemez bazı 

eksikliklerin veya hataların oluşmasına sebebiyet verebilmektedir. Bundan dolayı 

eser üzerinde tahkik çalışmalarının yürütülmesi ihtiyacı sadır olmaktadır.  

Çalışmanın sınırlandırılması açısından eser içerisinde görüşleri yer alan diğer 

fakîhler tezin kapsamı dışında bırakılmıştır. Ayrıca Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşlerin 

tahkiki üzerine yürüttüğümüz tez çalışması el-Muhallâ adlı eserin herhangi bir 

bölümüyle kayıtlı kalınmadan gerçekleştirilmiş olup eserde yer alan bütün bölümleri 

kapsamaktadır. 

B. Araştırmanın Önemi  

Tez çalışmamız ibâdat, muamelât, ukubât, ferâiz gibi fürû’a dair hemen 

hemen tüm konuları kapsayan el-Muhallâ adlı eser üzerinde yapılmıştır.  

Çalışmamızda Ebû Yûsuf’a ait görüşleri tespit etmek amacıyla on bir ciltlik 

eserin tamamı taranmıştır. Dolayısıyla eserde yer alan altmış iki bölüm taranmış, Ebû 

Yûsuf’a ait görüşlere ulaşılmıştır. Eserde yer alan bölüm başlıklarını sırasıyla şu 

şekilde zikredebiliz; 

 



 

2 

 

 Tevhid  

 Usul  

 Tahâret   

 Namaz  

 Cenaze  

 İ‘tikâf  

 Zekât  

 Oruç  

 Hac  

 Cihad  

 Kurban  

 Yiyecekler  

 Hayvan Kesimi  

 Avlanma  

 İçeceklerde Helaller ve Haramlar  

 Akîka  

 Nezir/ Adak  

 Yemin  

 Karz/Borç  

 Rehin  

 Havâle  

 Kefâlet  

 Şirket  

 Kısmet/Taksimat  

 Mallar Üzerindeki İstihkak, Gasp ve Suçlar  

 Sulh  

 İflâs  

 İcâre  

 Âbık/Kaçak ve Cûalede Ödül  

 Müzâraa ve Mugârese  

 Ürün Üzerine Muamele  



 

3 

 

 İhyâ-ı Mevât ve İktâ  

 Vekâlet  

 Mudârebe  

 İkrar  

 Buluntu, Yitik ve Âbık/Kaçak  

 Kimsesiz Çocuklar  

 Vediâ  

 Hacr/Kısıtlama  

 İkrah  

 Bey‘/Satım Akdi  

 Şüf‘a  

 Selem  

 Hibe  

 Köle  

 Itk/Âzâd  

 Kitâbet  

 Ferâiz/Miras  

 Vasiyet  

 Hastanın Fiilleri  

 Kazâ/Yargılama 

 Şahitlik  

 Nikâh  

 Radâ‘  

 Zıhâr 

 Nikâhın Feshi 

 Talâk  

 Öldürme, Kısas, Diyet  

 Âkıle, Kâsame ve İsyancıların Öldürülmesi 

 Hadler  

 Muharibîn   

 Hırsızlık  



 

4 

 

Zikredilen başlıklardan da anlaşılacağı üzere çalışmamız geniş çaplı bir eser 

üzerinden yapılarak Ebû Yûsuf’un furû’a dair hemen hemen her alandaki görüşlerini 

ihtiva edecek zenginlikte bir bilgi birikimi ortaya konulmuştur. 

C. Araştırmanın Amacı    

El-Muhallâ Mukayeseli İslâm Hukuku alanında yazılmış olması hasebiyle 

farklı mezheplere mensup fakîhlerin görüşlerini ihtiva etmektedir. Bu hususta eser 

üzerinde yapılan araştırmalarda diğer mezheplere mensup fakîhlerin görüşlerinden 

bazılarının nispetinde hataların tespit edildiği görülmüştür. Bu hataların tespit 

edilmiş olması el-Muhallâ’da Zahirî mezhebi dışında yer alan fakîhlere nispet 

edilmiş olan görüşlere karşı, ister istemez soru işaretleri oluşmasına sebebiyet 

vermiştir.  

Çalışmamız el-Muhallâ adlı eser içerisinde sadece Ebû Yûsuf’a nispet 

edilmiş görüşlerin isabetli olup olmadığının belirlenmesi gayesi üzerine 

gerçekleştirilmiştir. Bundan dolayı Ebû Yûsuf’un görüşleri haricinde el-Muhallâ adlı 

eserde atıfta bulunulan diğer fakîhlere ait görüşler araştırmamızın kapsamına dâhil 

değildir.  

Eserde Ebû Yûsuf’a ait olduğu belirlenen görüşler ilk olarak Muhammed b. 

Hasen eş-Şeybânî’ye (ö. 189/805) ait Câmiu’s-Sağîr adlı esere akabinde Ebû Yûsuf’a 

ait kaynaklara müracaat edilerek teyit edilmeye çalışılmıştır. Zikredilen kaynaklarda 

tespit edilemeyen görüşlerde Hanefî mezhebine ait diğer temel kaynaklara müracaat 

edilerek tahkik edilmiştir. Sonuç itibarıyla el-Muhallâ adlı eserde Ebû Yûsuf’a nispet 

edilmiş görüşlerden hatalı olanların tespiti amacıyla, el-Muhallâ üzerinde Ebû 

Yûsuf’a atfedilmiş bilgiler, Hanefî mezhebine ait temel kaynaklarda Ebû Yûsuf’a 

atfedilmiş bilgilerle mukayese edilmiştir. 

D. Araştırmanın Metodu   

Araştırmamızın metoduna geçmeden önce çalışmamızın daha doğru bir bakış 

açısıyla okunabilmesi adına tahikike dair kısa bir açıklama yapma ihityacı sadır 

olmaktadır. Nitekim tahkik çalışmaları bilgisayar ortamına aktarılmamış el yazması 

bir eserin mevcut nüshalarının bir araya getirilip, karşılaştırmalar yapılarak bilgisayar 



 

5 

 

ortamına aktrılması şeklindedir. Mevcut nüshaların mukayasesi sonucunda tespit 

edilen faklılıkların şerhler ve notlar şeklinde belirtilip ilim dünyasına kazandırılması 

amacıyla ele alınan çalışmalar yaygın olarak bilinen tahkik çalışmalarındandır. Fakat 

ele almış olduğumuz tahkik çalışmasıyla kastettiğimiz mana el-Muhallâ üzerinde 

Ebû Yûsuf’a atfedilmiş bilgilerin, Hanefî mezhebine ait temel kaynaklarda Ebû 

Yûsuf’a atfedilmiş bilgilerle mukayese edilmesi sonucunda doğru bir şekilde 

aktarılıp aktarılmadığının tespiti vasfına haizdir. 

Araştırma esnasında belirlenmiş olan plan doğrultusunda ilk olarak İbn 

Hazm’ın el-Muhallâ adlı eserinin Muhammed Münîr ed-Dımaşkî tarafından tahkiki 

yapılan on bir ciltlik baskısından, Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşler tespit 

edilmiştir. Daha sonra el-Muhallâ üzerinden Ebû Yûsuf’a ait olduğu tespit edilen 

görüşler tercüme edilmiştir. Tercümesi yapılan görüşlerin Arapça metinlerine 

dipnotta yer verilmiş, görüşler de sırasıyla numaralandırılmıştır. Eserde birden fazla 

zikredilmiş olan görüşlerin bir önceki görüşün devamı niteliğinde olduğu 

belirtilmiştir. el-Muhallâ adlı eserde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşlerin tahkiki ise 

Hanefî Mezhebinin muteber kaynakları dikkate alınarak tespit edilmiştir. 

Ebû Yûsuf’a nispet edilen görüşlerin ona ait olup olmadığını belirlemek 

amacıyla ilk etapta İbn Hazm’ın el-Muhallâ’da zikretmiş olduğu İmam 

Muhammed’in Câmiu’s-Sağîr adlı eserine müracaat edilmiştir. Burada tespit 

edilemeyen görüşler Ebû Yûsuf’un Kitabü'l -Harâc adlı eseri üzerinden tespit 

edilmeye çalışılmıştır. Akabinde ise sırasıyla İmam Muhammed’in el-Asl ve 

Câmiu’l-kebîr, Serahsî’nin el-Mebsut, Merğınânî’nin el-Hidâye, Kâsânî’nin 

Bedâiu’s-Sanâi’ ve Mevsılî’nin el-İhtiyâr adlı eserine müracaat edilerek tahkik 

edilmiştir. Zikredilen kaynaklarda tespit edilemeyen görüşler Hanefî mezhebine ait 

diğer eserlere ve bu eserler üzerine yazılmış şerh çalışmalarına müracaat edilerek 

tahkik edilmiştir. 

Yapılan araştırmalar neticesinde, nispetinde hata olmadığı sonucuna ulaşılmış 

görüşler kısa bir değerlendirmeye tabi tutulduktan sonra “Kaynaklarda yer alan 

bilgiler neticesinde İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu 

teyit edilmiştir.” ifadeleriyle aktarılmıştır. Aynı şekilde nispetinde hata olduğu 

sonucuna ulaşılan görüşler kısa bir değerlendirmenin ardından “Kaynaklarda yer alan 

bilgiler neticesinde İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün nispetinin 



 

6 

 

hatalı olduğu kanaati hâsıl olmuştur.” ifadeleriyle aktarılmıştır. Kaynaklar üzerinden 

yapılan araştırmalar neticesinde mezhep içerisinde ihtilaf olmadan aktarılmış olan 

hususlar İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşle aynı hükme sahip 

nitelikte ise doğru kabul edilmiş, farklı bir hükme sevk edecek nitelikte ise hatalı 

sayılmıştır. Ayrıca el-Muhallâ’daki kullanımına uygun olarak belirlediğimiz konu 

başlıkları altında, nispetinde hata bulunan ve bulunmayan görüşler farklı başlıklar 

oluşturularak tasniflendirilmiştir.   

 

 

 

 

 

 

 

  



 

7 

 

1. İBN HAZM’IN HAYATI İLMİ ŞAHSİYETİ VE ESERLERİ 

Bu bölüm İbn Hazm’ın hayatı, ilmi şahsiyeti ve eserlerini ihtiva etmektedir. 

Eserleri içerisinde çalışmanın ana konusu olan el-Muhallâ ise ayrı bir başlık altında 

ele alınacaktır. 

1.1. İbn Hazm’ın Hayatı 

İbn Hazm hicri 384 yılı Ramazan ayının son gününde (7 Kasım 994) 

Kurtuba’nın Rabaz-ı Minyetü’l-Muğire şehrinde dünyaya gelmiştir.1 Künyesi Ebû 

Muhammed olan ve İbn Hazm ismiyle şöhret kazanan Zâhiri fakîhin tam ismi ise 

Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd b. Hazm el- Endelüsî el-Kurtubî’dir.2 

Ekseriyetle Fars asıllı olduğu kabul edilen İbn Hazm’ın3 bazı kesimler tarafından 

İspanyol asıllı olduğu iddia edilmekte4 bir kesim tarafından da sadece anne 

tarafından İspanyol asıllı olduğu ileri sürülmektedir.5 

İbn Hazm’ın babası Ahmed b. Saîd (ö. 402/1011) Endülüs’ün ileri 

gelenlerindendir. Babası II. Hişâm’ın (Müeyyed) (ö. 403/1012) hâcibi ve halifelik 

yetkilerini kullanan İbn Ebû Âmir’e (Mansûr) (ö. 392/1002) ve İbn Ebû Âmir’in oğlu 

Abdülmelik el-Muzaffer’e (ö. 399/1008) vezirlik yapmıştır.6 

                                                            
1 Ebû Abdillâh Muhammed el-Humeydî, Cezvetü’l-muktebis fî vülâti’l-Endelüs, thk. Muhammad 

Beşşâr Avvâd Maruf-Beşşâr Avvâd Maruf (Tunus: Daru'l-Garbi'l-İslâmî, 1429/2008), 450; Ebü’l-

Abbâs Şemsüddîn Ahmed b.Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, thk. İhsan Abbas (Beyrut: Dârüs-Sadr, 

1398/1978), 3/325; Îmâm Şemsüddîn Muhammed ez-Zehebî, Siyeru aʿlâmi’n-nübelâʾ (Beyrut: 

Müesesetü Risalet, 1405/1984), 18/185; Hüseyin Güneş, el-Muhallâ’da Zâhirî-Sünnî Düşüncenin 

Çekişmesi İbn Hazm ve Eş‘arîlik Örneği (Konya: Kitap Dünyası Yayınları, 1428/2007), 21; Jose 

Miguel Puerto Vilchez, “Abû Muhammad ‘Alî Ibn Hazm: A Biographical Sketch”, Ibn Hazm of 

Cordoba, ed. Camilia Adang vd. (Brill: Leiden-Boston, 2013), 5. 
2 Ebü’l-Felâh Abdülhay es-Sâlihî el-Hanbelî, Şezerâtü’z-zeheb, thk. Abdulkadir el-Arnavut-Mahmud 

el-Arnavut (Beyrût: Dâru İbn Kesîr, 1406/1986), 1/37; Muhammed Ebû Zehrâ, İbn Hazm (Kahire: 

Dâru’l-Fikri’l-Arabiye, ts.), 21. 
3 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 3/325; Ebü’l-Kâsım Halef b. Beşküvâl el-Hazrecî el-Ensârî el-

Endelüsî, Kitâbü’s-sıla fî târîhi eʾimmeti’l-Endelüs (Tunus: Dârü'l-Arabi'l-el-İslâmiyye, 1432/2010), 

2/31; İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-zeheb, 5/239; Ebû Zehrâ, İbn Hazm, 21. 
4 Cornelis Van Arendonk, “İbn Hazm”, İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: MEB Yayınları, 1978), 5/748. 
5 Zehebî, Siyer, 18/184-185; H. Yunus Apaydın, “İbn Hazm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1999), 20/39. 
6 İbn Beşküvâl, Kitâbü’s-sıla, 2/31-32; Ebû Abdillâh Şihâbüddîn Yâkût el-Hamevî el-Bağdâdî er-

Rûmî, Muʿcemü’l-üdebâʾ, thk. İhsan Abbas (Beyrût: Dâru’l-Arabi’l-İslâmiye, 1413/1993), 4/1651; 

İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 3/325; Zehebî, Siyer, 18/186; a.mlf., Tezkiretu’l-huffâz 

(Haydarâbâd: Dâiratu’l-Meârifi’l-Osmaniyye, 1378/1958), 3/1148; İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-zeheb, 

1/37; Güneş, el-Muhallâ’da Zâhirî-Sünnî Düşüncenin Çekişmesi İbn Hazm ve Eş‘arîlik Örneği, 21. 



 

8 

 

Ahmed b. Saîd’in devlet yönetiminde önemli bir konumda olması İbn 

Hazm’ın çocukluk yıllarını refah içinde geçirmesine ve iyi bir eğitim almasına vesile 

olmuştur.7 Fakat bu müreffeh yaşam İbn Hazm henüz 14-15 yaşındayken tam tersine 

dönmüş ve sıkıntılı bir sürece girilmiştir.8 Nitekim babasının vezirliğini yaptığı 

Abdülmelik el-Muzaffer’in vefat etmesiyle Endülüs Emevi Devleti’nde taht 

kavgaları yaşanmıştır.9 Endülüs Emevi Devleti’nde yaşanan taht kavgaları merkezi 

otoritenin giderek zayıflamasına sebebiyet vermiştir. Nihayetinde Mülûkü’t Tavâifin 

olarak anılan Devletçikler döneminde de Endülüs Emevi Devletinin parçalandığı 

görülmektedir.10 Yaşanan bu olumsuzluklar akabinde, Endülüs Emevi Devleti’nin 

toparlanıp eski otoritesini ve hâkimiyetini kurmasını hedefleyen bir grubun, 

Kurtuba’da siyasi faaliyetler sürdürdüğü bilinmektedir. İbn Hazm da yürütülen siyasi 

faaliyetleri desteklemek amacıyla Kurtuba’da bulunmuştur.11 Hicri 401 yılında 

Kurtuba’da yaşanan veba salgınında babası ve ağabeyi Ebû Bekir Ömer’i kaybeden 

İbn Hazm yaşadığı acı kayıplara rağmen Kurtuba’da kalmaya devam etmiştir. Hicri 

403/404 yılında Berberilerin Kurtuba’da hâkimiyeti ele geçirmesiyle12 beraber İbn 

Hazm Elmeriye’ye göç etmek durumunda kalmıştır.13 Hicri 407 yılında Elmeriye 

Valisi, İbn Hazm’ı Emevi hanedanını ihya etmeye çalıştığı gerekçesiyle 

tutuklamıştır. İbn Hazm birkaç ay tutuklu kaldıktan sonra yine Elmeriye Valisi 

tarafından Hısnülkasr’a sürgün edilmiştir.14 

Hısnülkasr’a sürgün edilen İbn Hazm, Hısnülkasr’ın hâkimi konumunda olan 

Ebü’l-Kâsım Abdullah et-Tücîbî’nin (ö. ?) ilgisini kısa sürede üzerine çekmiştir.15 

Akabinde Hısnülkasr’dan Belensiye’ye geçen İbn Hazm burada da şehrin 

                                                            
7 Zehebî, Siyer, 18/186; Arendonk, “İbn Hazm”, 5/748. 
8 Güneş, el-Muhallâ’da Zâhirî-Sünnî Düşüncenin Çekişmesi, 21-22. 
9 İbn Hazm, Güvercin Gerdanlığı, çev. Mahmut Kanık (İstanbul: İnsan Yayınları, 1426/1995), 31. 
10 Ebû Muhammed Alî b. Hazm el-Endelüsî el-Kurtubî, Dinler ve Mezhepler Tarihi, çev. Halil 

İbrahim Bulut (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 1438/2017), 1/25-

26; Şahabettin Ergüven, “Ana Hatlarıyla XI. Yüzyılda Endülüs’te Sosyal Hayat”, İSTEM 7/14 

(Aralık 2009), 147. 
11 Apaydın, “İbn Hazm”, 20/40. 
12 Ebû Zehrâ, İbn Hazm, 78. 
13 İbn Hazm, Güvercin Gerdanlığı, 32; Güneş, el-Muhallâ’da Zâhirî-Sünnî Düşüncenin Çekişmesi, 22. 
14 İbn Hazm, Güvercin Gerdanlığı, 33; Bruna Soravia, “Portrait of the ʿâlim as a Young Man: The 

Formative Years of Ibn Hazm, 404/1013–420/1029”, Ibn Hazm of Cordoba, ed. Camilia Adang vd. 

(Brill: Leiden-Boston, 2013), 31. 
15 Apaydın, “İbn Hazm”, 20/40. 



 

9 

 

hâkimiyetini ele geçiren Abdurrahman el-Murtazâ’ya (ö. 408/1018) vermiş olduğu 

destekler neticesinde vezirlik makamına getirilmiştir.16 

Vezirliğini yaptığı Abdurrahman el-Murtazâ’nın öldürülmesiyle, İbn Hazm 

baskılara maruz kalarak tutuklanmıştır. Hicri 409/410 yılında Kurtuba’ya dönerek17 

412 yılına kadar Kurtuba’da kalmıştır. İbn Hazm’ın Kurtuba’ya döndüğü yıllarda 

hilafet makamında Kâsım b. Hammûd’un (ö. 433/1042) olduğu bilinmektedir. İbn 

Hazm aynı yıllarda kısa süreliğine tahtta bulunan V. Abdurrahman el-Müstazhir b. 

Hişâm’a (ö. 414/1024) da vezirlik yapmıştır.18 Müstazhir–Billâh’ın hicri 414 yılında 

öldürülmesiyle III. Muhammed el-Müstekfi–Billâh (ö. ?) tahta geçmiş, 414-416 

yılları arasında da halifelik görevini icrâ etmiştir. İbn Hazm da tahta geçen 

Muhammed el-Müstekfi–Billâh tarafından tutuklanmış ve tekrar hapis hayatı 

yaşamıştır.19 

Müstekfi’nin zorba ve zalim olduğunu belirten İbn Hazm, tutuklanmasının 

altında yatan sebebin ise Müstazhir-Billâh ile olan dostluğundan kaynaklandığını 

belirtmektedir. İbn Hazm’ın Müstekfi-Billâh döneminde başlayan tutukluluk süresi 

III. Hişâm el-Mu’ted-Billâh’ın (ö. 428/1036) Endülüs Emevileri adına son kez 

hilafeti almasıyla bitmiştir. Birçok kez vezirlik görevini üstlendiği bilinen İbn 

Hazm’ın Endülüsün son Emevi halifesi olan III. Hişâm el-Mu’ted-Billâh döneminde 

de vezirlik yaptığı bilinmektedir.20 

İbn Hazm Kurtuba’dan Kâsım b. Hammûd’a karşı Berberîler tarafından 

çıkarılan ayaklanma sebebiyle Şâtıbe’ye geçmiştir.21 Tavku’l-hamâme adlı eserini 

hicri 417 yılında Şâtıbe’de kaleme almıştır. İbn Hazm’ın Tavku’l-hamâme adlı 

eserini kaleme aldığı tarihten sonra siyasetten uzaklaşıp telif çalışmalarına yöneldiği 

bilinmektedir.22 

İbn Hazm el-Ahlak ve’s-siyer adlı eserini de Tavku’l-hamâme adlı eserinden 

hemen sonra kaleme almıştır. Şâtıbe’den Bünt Kalesine geçen İbn Hazm burada ise 

Endülüs’ü anlatan risalesini yazmıştır. Endülüs’te Mâliki mezhebinin hâkimiyeti 

                                                            
16 İbn Hazm, Güvercin Gerdanlığı, 33; Soravia, “Portrait of the ʿâlim as a Young Man”, 31. 
17 Ebû Zehrâ, İbn Hazm, 79. 
18 Güneş, el-Muhallâ’da Zâhirî-Sünnî Düşüncenin Çekişmesi, 24. 
19 İbn Hazm, Güvercin Gerdanlığı, 33; Soravia, “Portrait of the ʿâlim as a Young Man”, 31. 
20 Arendonk, “İbn Hazm”, 5/748; Güneş, el-Muhallâ’da Zâhirî-Sünnî Düşüncenin Çekişmesi, 24; 

Apaydın, “İbn Hazm”, 40; Soravia, “Portrait of the ʿâlim as a Young Man”, 31-32. 
21 Güneş, el-Muhallâ’da Zâhirî-Sünnî Düşüncenin Çekişmesi, 23; 
22 İbn Hazm, Güvercin Gerdanlığı, 33; Arendonk, “İbn Hazm”, 5/748-749. 



 

10 

 

sebebiyle rahat bir şekilde düşüncelerini ifade edemeyen İbn Hazm, Vali Ahmed b. 

Reşîk’in (ö. ?) daveti üzerine Mayurka adasına gitmiş, düşünce ve görüşlerini burada 

rahat bir şekilde ifade edebilme fırsatı yakalamıştır. İbn Hazm’ın hicri 439 yılında 

Mâliki mezhebi âlimlerinden el-Bâcî (ö. 474/1081) ile Mayurka adasında fıkıh 

usulüyle ilgili tartıştıklarına dair bilgiler kaynaklarda mevcuttur.23 İbn Hazm ertesi 

yıl Mayurka adasından ayrılıp İşbîliye’ye geçmiştir. Bir kısım âlim bu yer 

değişikliğini Ebü’l-Velid el-Bâcî ile aralarında yaşanan tartışmaya bağlamaktadır.24 

İşbîliye’de, Abbâsî hükümdarı Mutazıd-Billâh Abbâd b. Muhammed (ö. 461/1069) 

İbn Hazm’ın eserlerini yakmıştır.25 Bu durum üzerine İbn Hazm, Naktü’l-‘arûs adlı 

eseri Abbâsi hükümdarının aleyhine yazmıştır. İşbîliye’de de büyük sıkıntılar 

yaşayan İbn Hazm büyüklerinin yaşadığı topraklar olan Lebye’ye giderek ömrünün 

kalan kısmını orada geçirmiştir.26 Oğlundan nakledilen bilgilere göre İbn Hazm hicri 

456 yılında27 (16 Ağustos 1064)28 72 yaşında vefat etmiş29 ve Kurtuba’da 

defnedilmiştir.30 

1.2. İbn Hazm’ın İlmî Şahsiyeti  

Eğitim hayatına Kurtuba şehrinde başlayan İbn Hazm okuma yazmayı babası 

Ahmed b. Said’in vezirlik yaptığı haremde görev alan mürebbiyelerden 

öğrenmiştir.31 İbn Hazm’ın Kurtuba’da bulunduğu süre zarfında fıkıh, kelâm ve 

hadis dersleri de aldığı bilinmektedir.32 İbn Hazm, kaleme aldığı Tavku’l-hamâme 

                                                            
23 Yâkût el-Hamevî, Muʿcemü’l-üdebâʾ, 4/1651-1652; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 3/327; Zehebî, 

Tezkiretu’l-huffâz, 3/1154. 
24 İbn Hazm, Dinler ve Mezhepler Tarihi, 1/72. 
25 İbn Hazm, Dinler ve Mezhepler Tarihi, 1/72-73. 
26 Yâkût el-Hamevî, Muʿcemü’l-üdebâʾ, 4/1655; İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-zeheb, 5/239; Güneş, el-

Muhallâ’da Zâhirî-Sünnî Düşüncenin Çekişmesi, 23. 
27 Humeydî, Cezvetü’l- muktebis, 450; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 3/328; Zehebî, Tezkiretu’l-

huffâz, 3/1154. 
28 İbn Hazm, Güvercin Gerdanlığı, 36; Alejandro Garcîa Sanjuân, “Ibn Hazm and the Territory of 

Huelva: Personal and Family Relationships”, Ibn Hazm of Cordoba, ed. Camilia Adang vd. (Brill: 

Leiden-Boston, 2013), 62-63.  
29 Zehebî, Siyer, 18/198; a.mlf., Tezkiretu’l-huffâz, 3/1150; İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-zeheb, 5/239.  
30 İbn Beşküvâl, Kitâbü’s-sıla, 2/32-33; Yâkût el-Hamevî, Muʿcemü’l-üdebâʾ, 4/1650; Şeyh Ahmed 

sel-Kureşî el-Makkarî et-Tilimsânî, Nefhu’t-tîb min ğusni’l-Endelüsi’r-ratîb, thk. İhsan Abbas 

(Beyrût: Dâru’s-Sadr, 1388/1968), 2/78; İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-zeheb, 1/38; Ebû Zehrâ, İbn 

Hazm, 22. 
31 Zehebî, Tezkiretu’l-huffâz, 3/1146; Ebû Zehrâ, İbn Hazm, 32. 
32 İbn Hazm, Güvercin Gerdanlığı, 36; a.mlf., Dinler ve Mezhepler Tarihi, 1/48; Ebû Zehrâ, İbn 

Hazm, 26 vd. 



 

11 

 

adlı eserinde ilk hocası olarak bahsettiği Ebü’l-Kâsım Abdurrahman b. Ebû Yezîd el-

Ezdî’den (ö. 410/1019) kelâm, cedel, dil ve hadis derslerinden rahle-i tedrisatını 

tamamlamıştır. Hocası Ebû Yezîd el-Ezdî’nin yanında ders aldığı dönemde tanıştığı 

Ebû Ali Hüseyin b. Ali el-Fâsi’yle (ö. ?) dostluk kurduğunu ve kendisinden de 

oldukça istifade ettiğini belirtmektedir.33 İbn Hazm’ın hemen hemen aynı dönemde 

Ebû Ubeyde Hassân b. Malik’ten (ö. ?) de dil alanında dersler aldığı tahmin 

edilmektedir.34 

İbn Hazm’ın şer’î ilimlerin yanında edebiyat, tarih, dinler tarihi ve felsefe 

alanlarında da ilmi birikime sahip olduğu ve bu alanlarda dersler aldığı kaynaklar 

içerisinde yer alan bilgilerdendir.35 Mantık alanında ders aldığı ismin Ebû Abdullah 

Muhammed b. Hasan el-Mezhîcî el-Kurtubî el-Kettânî36 (ö. ?) olduğu 

bilinmektedir.37 Ebü’l-Fidâ İbn Kesîr’den (ö. 774/1373) nakledilen bilgiler 

neticesinde İbn Hazm’ın ayrıca tabip olduğu ve tıp alanında da eser kaleme aldığı 

ifade edilmektedir.38  

İbn Hazm 16 yaşından önce hicri 399/400 senesinde Ebû Ömer Ahmed b. 

Muhammed b. Cesûr’dan (ö. 401/1010) ders almıştır.39 İbn Hazm, Yâhya b. 

(Abdurrahman b.) Mes‘ûd b. Vechi’l- Cenne’den (ö. 402/1011),40 Ahmed b. Ömer b. 

Enes el-Uzrî (ö. 478/1085), Kadı Yûnus b. Abdullah b. Mugis (ö. 429/1037), Ebü’l-

Hıyâr Mesûd b. Süleymân b. Müflit (ö. 426/1035), Abdullah b. Yûsuf b. Nemî (ö. ?), 

Muhammed b. Saîd b. Nebât (ö. ?), Ebû Bekir Hümâm b. Ahmed el-Kâdî (ö. ?), 

Abdullah b. Rebî‘ (ö. ?) gibi âlimlerden ve bu isimler dışında adını zikredemediğimiz 

daha birçok âlimden istifade etmiştir.41 Bizzat İbn Hazm tarafından aktarılan bilgilere 

                                                            
33 Ali b. Hazm el- Endelüsî, Tavku’l-hamâme fil-ülfe ve’l-üllâf (Kahire: Hindawi, 1437/2016), 152; 

Apaydın, “İbn Hazm”, 20/40; Şahabettin Ergüven, Arap Dili ve Edebiyatı Açısından İbn Hazm 

(İstanbul: Marmara Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Doktora Tezi, 2007), 51. 
34 Ebû Muhammed Alî b. Hazm, el-İhkâm fî Usûli’l-Ahkâm, thk. Ahmed Muhammed Şâkîr (Beyrût: 

Dâru‘l-Îfâki‘l-Cedîde, ts.), 4/13; Apaydın, “İbn Hazm”, 20/40. 
35 Yâkût el-Hamevî, Muʿcemü’l-üdebâʾ, 4/1654; Zehebî, Tezkiretu’l-huffâz, 3/1151; İbnü’l-İmâd, 

Şezerâtü’z-zeheb, 1/37; Ebû Zehrâ, İbn Hazm, 59; Güneş, el-Muhallâ’da Zâhirî-Sünnî Düşüncenin 

Çekişmesi, 28. 
36 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 3/326; Apaydın, “İbn Hazm”, 20/40. 
37 Zehebî, Tezkiretu’l-huffâz, 3/1147; Ebû Zehrâ, İbn Hazm, 83. 
38 Zehebî, Tezkiretu’l-huffâz, 3/1151; Apaydın, “İbn Hazm”, 20/40. 
39 Humeydî, Cezvetü’l-muktebis, 449; İbn Beşküvâl, Kitâbü’s-sıla, 2/32; İbn Hazm, Dinler ve 

Mezhepler Tarihi, 1/49; Arendonk, “İbn Hazm”, 5/748. 
40 İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-zeheb, 5/239-240. 
41 Zehebî, Siyer, 18/185; a.mlf., Tezkiretu’l-huffâz, 3/1146; İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-zeheb, 1/37; 

Apaydın, “İbn Hazm”, 20/40-41. 



 

12 

 

göre kendisi İbn Abdülber en-Nemerî (ö. 463/1071) ile de görüşmüştür.42 Tavku’l-

hamâme adlı eserinde Belensiye Kadısı olan Abdurrahman b. Abdullah b. 

Abdurrahman el-Cehhâf el-Meârifî’den (ö. ?) de kıymetli bilgiler edindiğini 

aktararak kendisinin tanımış olduğu en iyi kadı olduğunu belirtmektedir.43 Hülasa 

İbn Hazm devrin önde gelen âlimlerinden dersler almıştır. 

Kurtuba’nın Berberi hâkimiyeti altına geçmesiyle Meriye şehrine geçen İbn 

Hazm44 burada dinler tarihine ilgi duymuştur. Bu ilgisi sebebiyle Yahudiliğe dair 

merakını giderebilmek için Yahudi çevresine girdiği ve İsrailli bir doktor olan İsmail 

b. Yunus (ö. ?) adında biriyle tanıştığı bilinmektedir.45 Akabinde Yahudi cemaati 

lideri olan İbn Nağrîle (ö. 1056) ile tanışmış ayrıca kendisine reddiye yazmıştır. 

Muhammed b. Îsâ es-Sûfî el-El-bîrî’nin (ö. ?) ziyaterine ise arkadaşı Yahyâ b. 

Abdülkesîr b. Vâfid (ö. 467/1075) ile birlikte gitmiştir.46 İbn Hazm’ın bu dönem 

içerisinde Meserrecilik ismiyle bilinen felsefi akımın kurucusu İbn Meserre (ö. 

319/931) ile tanıştığına dair bilgiler de kaynaklarda yer almaktadır.47 

Ulaşılan mevcut bilgilerin değerlendirilmesi sonucunda İbn Hazm’ın fıkıh 

ilmine 26 yaşında yöneldiğine dair bilgiler tespit edilmiştir.48 Kaynaklarda bu tarz 

bilgilerin yer alması Ebû Bekîr İbnü’l-Arabî’yi (ö. 543/1148) İbn Hazm’ın fıkıh 

ilmine yönelinceye kadar ibadetlerden bihaber yaşadığı sonucunu çıkarmaya 

sevketmiştir.49  

İbn Hazm fıkıh alanında ise ilk olarak İmam Mâlik b. Enes’in (ö. 179/795) el-

Muvatta’ adlı eserini okumuştur.50 İbn Hazm, Endülüs’te ikamet eden Mâlikî 

mezhebine mensup âlimlerin, siyasilere yakın olmalarından ve zaman zaman 

                                                            
42 İbn Hazm, el-İhkâm, 5/102; Apaydın, “İbn Hazm”, 20/41.  
43 İbn Hazm, Tavku’l hamâme, 152; Apaydın, “İbn Hazm”, 20/41. 
44 İbn Hazm, Tavku’l hamâme, 144-145; Apaydın, “İbn Hazm”, 20/40. 
45 İbn Hazm, Tavku’l hamâme, 23-24; Ebû Zehrâ, İbn Hazm, 60; Apaydın, “İbn Hazm”, 20/41. 
46 Îmâm Ebû Muhammed Alî b. Hazm ez-Zâhirî, el-Fasl fi’l-milel ve‘l-evâ ve‘n-nihâl, thk. 

Muhammed İbrahim Nasîr-Abdurrahman Umeyre (Beyrût: Dâru’l Cîl, 1416/1996), 5/74; Apaydın, 

“İbn Hazm”, 20/41.  
47 Apaydın, “İbn Hazm”, 20/41; İbn Hazm, Dinler ve Mezhepler Tarihi, 1/74. 
48 İbn Hazm, Güvercin Gerdanlığı, 34. 
49 Yâkût el-Hamevî, Muʿcemü’l-üdebâʾ, 4/1652; Ebû Zehrâ, İbn Hazm, 32; Apaydın, “İbn Hazm”, 

20/41. 
50 Yâkût el-Hamevî, Muʿcemü’l-üdebâʾ, 4/1652; Zehebî, Tezkiretu’l-huffâz, 3/1151; İbn Hazm, 

Güvercin Gerdanlığı, 35. 



 

13 

 

siyasilerin yapmış oldukları hatalara sessiz kalmalarından dolayı bu mezhepten 

uzaklaşmıştır.51  

İbn Hazm, Mâlikî mezhebinden sonra Şâfiî mezhebine ilgi duymuş ve bu 

mezhebin fıkhını öğrenmeye başlamıştır.52 Şâfiî mezhebine intisab eden İbn Hazm 

için bu durum da fazla uzun sürmemiş, nihayetinde kendisi isminin şöhret bulduğu 

Zâhirîlik mezhebine dâhil olmuştur.53 Nitekim Zâhirîlik mezhebine dâhil olan İbn 

Hazm’ın, Muhammed Ebû Zehre (ö. 1974) tarafından mutlak müçtehid olarak 

nitelendirildiği bilinmektedir.54  

İbn Hazm’ın fıkıh alanında istifade etmiş olduğu hoca sayısının oldukça az 

olduğu görülmektedir. Bu hususta Tavku’l-hamâme adlı eserinde ismi zikredilen tek 

fıkıh hocasının Ebü’l-Hiyâr el-Lugavî’i (ö. 426/1034) olduğu yönününde bilgiler 

mevcuttur.55 Fakat bu bilgilerin yanı sıra İbn Hazm’ın bu alanda Abdullah b. 

Dahvan’dan (ö. ?) da ders aldığı yönünde rivayetlerin mevcut olduğu bilinmektedir.56  

İbn Hazm’ın keskin bir zekâya sahip olması, kaynaklarda kayayı yaracak kılıç 

misaline benzetilerek aktarılmaktadır.57 Ayrıca kendisinin hâfız olduğu, hadis ve 

fıkhü’l-hadis alanındaki ilmi birikimi gibi önemli özellikleri de kaynaklarda sıkca 

zikredilmektedir. İbn Hazm’ın yazmış olduğu eserlerden de anlaşılacağı üzere 

kendisi siyer, tarih, dil, şiir ve edebiyat gibi alanlarda önemli bir yere haizdir.58 

İbn Hazm’ın “Selefimizi severiz, ama bizim için gerçek, onlardan daha 

değerli ve daha üstündür.”59 sözünden de anlaşılacağı üzere gerek selefi gerekse 

çağdaşı olan bir çok âlimi eleştirmekten kaçınmamış ve doğru bildiğini her zaman 

açık bir şekilde dile getirmiştir. Fakat kaleme aldığı eserlerde bu eleştrilerdeki 

üslûbunun sert olduğunu hatta zaman zaman eleştirlerindeki dozu kaçırarak 

kaşısındaki kişi için rencide edici, hakarete varan ifadeler kullandığı görülmektedir. 

Bu durumla ilgili çalışmamızı üzerinde yürüttüğümüz el-Muhallâ’da İbn Hazm selefi 

                                                            
51 Ebû Zehrâ, İbn Hazm, 79. 
52 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 3/325; Zehebî, Tezkiretu’l-huffâz, 3/1146; Ebû Zehrâ, İbn Hazm, 80.  
53 Yâkût el-Hamevî, Muʿcemü’l-üdebâʾ, 4/1655; Zehebî, Siyer, 18/189; İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-

zeheb, 5/240; Ebû Zehrâ, İbn Hazm, 83. 
54 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 3/325. 
55 İbn Hazm, Tavku’l hamâme, 131; Ebû Zehrâ, İbn Hazm, 82; Apaydın, “İbn Hazm”, 20/41. 
56 Yâkût el-Hamevî, Muʿcemü’l-üdebâʾ, 4/1652; Zehebî, Tezkiretu’l-huffâz, 3/1151; Ebû Zehrâ, İbn 

Hazm, 31. 
57 Zehebî, Tezkiretu’l-huffâz, 3/1154; İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-zeheb, 1/38. 
58 İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-zeheb, 5/240. 
59 Ebû Muhammed Ali, et-Takrîb li-haddi’l-mantık ve’l-medhal ileyhi bi’l-elfâzi’l-âmmiyye ve’l-

emsileti’l–fıkhiyye, thk. İhsân Abbâs (Beyrût: Dâru Mektebeti’l-Hayat, 1379/1959), 160. 



 

14 

 

olduğu birçok âlimi eleştirmiş olup, Ebû Yûsuf’a karşı da yer yer sert ifadeler 

kullanmıştır. Yine eserlerinde kıraat ilmiyle ilgili Mekkî b. Ebû Tâlib (ö. 437/1045)60 

ile fıkıh usulü alanında ise daha önce belirttiğimiz gibi Ebü’l-Velîd el-Bâcî ile 

tartışmıştır.61 İbn Hazm tartışmalarında muhatabını baz alarak kimi zaman aklî, kimi 

zaman da naklî deliller kullanmıştır.  

Endülüs’te amelî ve ahlâkî özellikleriyle örnek bir şahsiyet olarak anılan İbn 

Hazm, eleştirilerinde kullanmış olduğu sert üslûbu ile kendisine karşı toplumda 

olumsuz bir bakış açısına sebebiyet vermiştir. Nitekim İbn Hazm’a karşı oluşan bu 

olumsuz tavırlar içerisinde; bazı ilmi kesimler tarafından dışlanmış, dönemin 

siyasetçileri tarafından baskılanmış, birçok kez hapsedilmiş ve bazı eserleri imha 

edilmiş olduğu görülmektedir. İbn Hazm tepkilere“Bizim kitaplarımızı bu eserler 

hakkında hiçbir bilgisi olmayan, onları mütalaa edemeyen, tek bir kelimesini dahi 

görmemiş kişiler tenkit etmiştir.”62 şeklinde cevap vermektedir. Büyük bir kesim 

tarafından kendisine karşı olumsuz tavır takınılmış olmasına karşın Zehebî’nin (ö. 

748/1348) İbn Hazm hakkında nisbeten daha olumlu bir tutuma sahip olduğu 

görülmektedir. Nitekim bu olumlu tutumun bir tezahürü olarak Zehebî’nin, Ebû 

Bekir İbnü’l-Arabî’nin, İbn Hazm’a karşı yönelttiği eleştirileri hoş karşılamadığını 

ve ilmi birikim hususunda İbnü’l-Arabî’nin, İbn Hazm’a yetişemeyeceğini ifade 

ettiği görülmektedir.63 

1.3. İbn Hazm’ın Eserleri  

Kitap telifi açısından velûd bir şahsiyet olduğu anlaşılan müellifimizin 

eserlerinin içeriği bakımından burada bilgi vermek çalışmamızın hacmi sebebiyle 

mümkün olmayacaktır. Dolayısıyla araştırmamız doğrultusunda eserlerinin isimlerini 

zikretmekle yetineceğiz.  

Fakîh, tarihçi, muhaddis, edip ve şair gibi kimliklerle ön plana çıkan İbn 

Hazm bu alanlara dair birçok eser kaleme almıştır. Kaleme aldığı eserler, şu şekilde 

sıralanabilir. 

                                                            
60 İbn Hazm, el-İhkâm, 4/167. 
61 Yâkût el-Hamevî, Muʿcemü’l-üdebâʾ, 4/1651-1652; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 3/327; Zehebî, 

Tezkiretu’l-huffâz, 3/1154. 
62 İbn Hazm, el-Fasl, 2/732. 
63 Zehebî, Siyer, 18/190. 



 

15 

 

Fıkıh ve Usule dair eserleri;  

 el-İhkâm fî usûli’l-ahkâm64 

 el-Îsâl ilâ fehmi’l-kitâbi’l-hisâl65 

 Merâtibü’l- icmâ‘66 

 Manzûmetü İbn Hazm fi kavâ‘idi usûli’l-fıkhi’z-Zâhirî 67 

 el-Muhallâ bi’l-âssâr fî şerhi’l-Mücellâ bi’l-ihtisâr68 

 el-Mücellâ69 

 Mülahhasu (telhîsu) ibtâli’l- kıyâs ve’r-re’y ve’l-istihsân ve’t-taklîd 

ve’t-ta‘lîl70 

 en-Nübzetü’l-kâfiye fî usûli ahkâmi’d-din71 

 es-Siyâse72 

Biyografi, tarih ve dinler tarihi alanına dair eserleri;   

 Cemheretü ensâbi’l-‘Arab73 

 Cevâmi‘u’s- sîre74 

 Haccetü’l- vedâ‘75 

 Hulâsa fî usûli’l-İslâm ve târîhî76 

 Kitâbu izhâr-ı tebdîli’l-Yahûdi ve’n-Nasârâ li’l-kitâbeyni et-Tevrât 

ve’l-İncil77 

 Nuktü’l-arûs fi tevârihi’l-hulefâ78 

                                                            
64 Humeydî, Cezvetü’l-muktebis, 450; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 3/326; Zehebî, Tezkiretu’l-

huffâz, 3/1147. 
65 Humeydî, Cezvetü’l- muktebis, 449; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 3/325; Zehebî, Siyer, 18/195; 

İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-zeheb, 5/240. 
66 Zehebî, Siyer, 18/195. 
67 Apaydın, “İbn Hazm”, 20/49-50. 
68 Zehebî, Siyer, 18/194; a.mlf., Tezkiretu’l-huffâz, 3/1147; İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-zeheb, 1/37; 

Arendonk, “İbn Hazm”, 5/750. 
69 Zehebî, Siyer, 18/194; a.mlf., Tezkiretu’l-huffâz, 3/1147. 
70 Apaydın, “İbn Hazm”, 20/50. 
71 Apaydın, “İbn Hazm”, 20/50. 
72 Apaydın, “İbn Hazm”, 20/50. 
73 İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-zeheb, 1/37. 
74 Apaydın, “İbn Hazm”, 20/50. 
75 Zehebî, Siyer, 18/194. 
76 Apaydın, “İbn Hazm”, 20/50. 
77 Humeydî, Cezvetü’l- muktebis, 450; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 3/326; Zehebî, Siyer, 18/201; 

a.mlf., Tezkiretu’l-huffâz, 3/1147; İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-zeheb, 5/241. 
78 Zehebî, Siyer, 18/195; İbnü’l-İmâd, Şezerâtü’z-zeheb, 5/241; Ebû Zehrâ, İbn Hazm, 151. 



 

16 

 

Kelam ve felsefeye dair eserleri;  

 el-Fasl fi’l milel ve’l-ehvâ’ ve’n-nihal79 

 Müdâvâtü’n-nüfûs ve tehzîbü’l-ahlâk ve’z-zühd fî’r-rezâ’il80 

 et-Takrîb li-haddi’l-mantık ve’l-medhal ileyhi bi’l-elfâzi’l’âmmiye 

ve’l-emsileti‘l-fıkhiyye81 

 el-Usûl ve’l-fürû 82  

Edebiyata dair eserleri;  

 Dîvânü şi‘ri İbn Hazm83 

 Tavku’l-hamâme fi’l-ülfeti ve’l-üllâf84 

Tıp alanında kaleme aldığı eser; 

 Risâletün fi tıbbi’n-Nebî85 

Hadise dair eserleri ise; 

 Kitabü’l fî merâtibü’l-‘ulûm86 

 Muhtasaru fî ileli’l-Hadis87 

 Risâle fi’l-ahlâk88 

1.3.1. El-Muhallâ Bi’l-Âsâr Fi Şerhi’l-Mücellâ Bi’l-İhtisâr  

Eserin tam adı el-Muhallâ bi’l-âsâr fi şerhi’l-Mücellâ bi’l-ihtisâr’dır. el-

Muhallâ İbn Hazm’ın fıkıh alanında ele aldığı son eserdir. İbn Hazm ilk etapta el-

Mücellâ adlı eseri kaleme almıştır. Akabinde el-Mücellâ’nın ihtisârı olan el-Muhallâ 

adlı eserin yazımına başlamıştır. el-Muhallâ İbn Hazm’ın vefat etmesiyle oğlu Ebû 

                                                            
79 Humeydî, Cezvetü’l- muktebis, 450; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 3/326; Zehebî, Tezkiretu’l-

huffâz, 3/1147; Makkarî, Nefhu’t-tîb, 2/79. 
80 Ebû Zehrâ, İbn Hazm, 153-156. 
81 Humeydî, Cezvetü’l- muktebis, 450; Yâkût el-Hamevî, Muʿcemü’l-üdebâʾ, 4/1651; İbn Hallikân, 

Vefeyâtü’l-aʿyân, 3/326; Zehebî, Siyer, 18/195; a.mlf., Tezkiretu’l-huffâz, 3/1147; İbnü’l-İmâd, 

Şezerâtü’z-zeheb, 5/241; Ebû Zehrâ, İbn Hazm, 142. 
82 Apaydın, “İbn Hazm”, 20/50-51. 
83 Abdullah Çollak, “İbn Hazm ve el-Muhallâ’sı”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 2/2 

(Nisan 2002), 172; Apaydın, “İbn Hazm”, 20/51. 
84 Makkarî, Nefhu’t-tîb, 2/83. 
85 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 3/326; Zehebî, Siyer, 18/197. 
86 Zehebî, Siyer, 18/196. 
87 Zehebî, Siyer, 18/195. 
88 Ebû Zehrâ, İbn Hazm, 153-154. 



 

17 

 

Râfi el-Fazl89 (ö. 478/1085) tarafından ikmal edilmiştir. Bu eser hakkında iki farklı 

rivayet mevcuttur. Birincisi Ebû Râfi’in eseri tamamladığı, ikincisi ise hicri 479 

yılında Zellâka savaşında Ebû Râfi’nin şehid edilmesiyle tamamlanamadığı 

yönündedir.90 Fakat genel kanaat Ebû Râfi’nin eseri tamamladığına yöneliktir.  

Ebû Râfi el-Muhallâ’ya, el-Îsâl adlı eserin genelinden özetler halinde 

çıkarttığı 285 meseleyi ekleyerek eserin muhtevasını genişletmiştir.91 el-Muhallâ’da 

yer alan tekrarların mevcudiyeti sonraki dönemlerde eser üzerinde herhangi bir 

tashih çalışmasının gerçekleştirilmediğinin göstergesidir.  

el-Muhallâ, on bir ciltlik eserde, altmış iki ana başlık ve bu ana başlıklar 

altında sıralanan 2308 meseleyi ihtiva etmektedir. Ana başlıkların tasniflendirilmesi 

ve sıralaması fıkıh literatüründeki genel kullanıma tek bir farklılıkla (miras) uygun 

olduğu görülmektedir. Fakat ana başlıklar altında sıralanan meselelerin ise iç 

tasniften yoksun şekilde sıralandığı görülmektedir. Eserde bölümlerin iç tasniften 

yoksun olması da aranan bir meselenin bulunmasını güçleştirmektedir. 

Kitâbü’t-Tevhîd bölümüyle girizgâhta bulunulan eser, kelamî konular ile 

başlamış akabinde fıkıh usulü özet olarak anlatılmış, daha sonra furû’a dair konular 

ele alınmıştır. Dolayısıyla eser ibâdât, muamelât, ukubâtla ilgili İslâm Hukukunun 

furû alanındaki hemen hemen tüm konularını ihtiva etmektedir. Furû’a dair konuların 

dizilimi ise genel itibarıyla Hanefî mezhebine ait fıkıh kitaplarındaki başlık 

dizilimlerinden farklılık göstermektedir. Nitekim klasik fıkıh eserlerinde sonda yer 

alan miras konusu el-Muhallâ adlı eserde ortalarda aktarılmıştır.   

 Ana başlıklar altında meseleler numaralandırılarak sunulmuştur. Müellif her 

bir meseleyi ele alırken ilk etapta kendi görüşüne yer vermiş ve görüşünü Kur’ân, 

sünnet ve sahâbe icmâı ile delillendirmiştir. Akabinde ise farklı görüşlere yer veren 

müellif zaman zaman muhatabı karşısındaymışcasına görüşleri tartışmış ve yer yer 

bu görüşlerin sahiplerini rencide edici ifadeler kullanarak eleştirmiştir. 

 

                                                            
89 Makkarî, Nefhu’t-tîb, 2/83.  
90 Apaydın, “İbn Hazm”, 20/49; a.mlf., “el-Muhallâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2005), 30/404. 
91 Arendonk, “İbn Hazm”, 5/750. 



 

18 

 

1.3.1.1. El-Muhallâ adlı eserin fıkıhtaki yeri ve önemi   

V/XI. yüzyılda yazımı tamamlanan el-Muhallâ adlı eser İslâm Hukuku 

açısından erken sayılacak bir dönemde, mukayeseli İslâm Hukukunu ihtiva edecek 

şekilde ele alınmış ve bu haliyle de fıkıh literatüründe sıklıkla müracaat edilen eseler 

içerisinde önemli bir yer edinmiştir. Eserin erken dönemde bu kadar zengin bir 

içeriğe sahip olması ve meselelerin değerlendirilmesi yapılırken görüşlerine yer 

verilen fakîh sayısının da fazla olması, eserin fıkıhtaki yeri ve önemini ortaya 

koymaktadır. 

Eserin Türkçe tercümesi bulunmamaktadır. Arapçayla yazılan eserde sade ve 

anlaşılır bir üslûp belirlenmiştir. Konuların her biri de ayet ve hadisler ile 

delillendirilmiştir. Bu noktada delil olarak sunulan hadislerin senetlerine de yer 

verildiği görülmektedir.  İbn Hazm’ın hadislerin senetlerine yer vermesi el-Muhallâ 

adlı eserin, hadis ilmi yönünden de önemli bir yere sahip olduğunu göstermektedir.  

1.3.1.2. El-Muhallâ adlı eserle ilgili yapılan çalışmalar  

Yapılan tahkik çalışmalarında İbn Hazm’ın hataya düştüğü görüş sayısının 

toplamda 10592 olduğu tespit edilmiştir. Aile hukuku örneği üzerinden aynı sene 

içerisinde İmam Şâfiî ile ilgili kaleme alınan iki farklı tahkik çalışmasının birinde 793 

diğerinde 694 hatalı görüş saptanmıştır. Bu farklılığa sebep olan hususun ortadan 

kaldırılması için tekrardan gözden geçirilmesi gerektiğini de âcizane bir fikir olarak 

beyan etmek isteriz.  

İbn Hazm’ın Zâhiri olması bilhassa Hanefî mezhebinin görüşlerini 

değerlendirmede taraflı olduğu kanısını oluşturmaktadır. Nitekim bu noktada yapılan 

                                                            
92 Hülya Akman, İbn Hazm’ın el-Muhallâ Adlı Eserinde Ebû Hanîfe’ye Nispet Edilen Görüşlerin 

Tahkiki (İbadetler Örneği) (Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2018), 246; Jauharıl Ulya, İbn Hazm’ın el-Muhallâ Adlı Eserinde İmam 

Şâfiî’ye Ait Görüşlerin Tahkiki (İbadetler Örneği) (Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü,  Yüksek Lisans Tezi, 2016), 140; Ömer Faruk Takım, İbn Hazm'ın el-Muhallâ 

Adlı Eserinde Ahmed b. Hanbel’e Ait Görüşlerin Tahkiki (İbadetler Örneği) (Samsun: Ondokuz 

Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018), 82; Canan Kösetürk, İbn 

Hazm’ın el-Muhallâ Adlı Eserinde Ebû Hanîfe’ye Nispet Edilen Görüşlerin Tahkiki (Aile Hukuku 

Örneği) (Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2018), 189; Mia Siti Nurazizah, İbn Hazm’ın el-Muhallâ Adlı Eserinde İmam Şâfiî’ye Ait 

Görüşlerin Tahkiki (Aile Hukuku Örneği) (Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020), 189. 
93 Vezbet Kartal, İbn Hazm’ın el-Muhallâ Adlı Eserinde İmam Şafiî’ye Nispet Edilen Görüşlerin 

Tespit ve Tahkiki (Aile Hukuku Örneği) (Diyarbakır: Dicle Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü,  

Yüksek Lisans Tezi, 2021), 130.  
94 Nurazizah, İbn Hazm’ın el-Muhallâ Adlı Eserinde İmam Şâfiî’ye Ait Görüşlerin Tahkiki, 89. 



 

19 

 

6 tez çalışması içerisinden tespit edilen 105 hatalı görüşten 80’nine95 Ebû Hanîfe ile 

ilgili yapılan iki tezde ulaşılmıştır. Bu sebeple el-Muhallâ’da görüşlerine sıklıkla yer 

verilen Hanefî mezhebine mensup Ebû Yûsuf’un görüşlerini tahkik etmeyi amaç 

edinmiş bulunmaktayız. Konunun daha iyi anlaşılmasını sağlayacağı düşüncesiyle 

Ebû Yûsuf’un hayatından kısaca söz etmeyi uygun görmekteyiz. 

 

 

 

  

                                                            
95 Kösetürk, İbn Hazm’ın el-Muhallâ Adlı Eserinde Ebû Hanîfe’ye Nispet Edilen Görüşlerin Tahkiki, 

189; Akman, İbn Hazm’ın el-Muhallâ Adlı Eserinde Ebû Hanîfe’ye Nispet Edilen Görüşlerin 

Tahkiki, 246. 



 

20 

 

2. EBÛ YÛSUF’UN HAYATI İLMİ ŞAHSİYETİ VE ESERLERİ 

Çalışmanın ikinci kısmını oluşturan bu bölümde Ebû Yûsuf’un hayatına, ilmi 

şahsiyetine ve eserlerine yer verilecektir. 

2.1. Ebû Yûsuf’un Hayatı 

Hanefî mezhebinin önde gelen isimlerinden Ebû Yûsuf’un tam adı Ebû Yûsuf 

Ya‘kûb b. İbrâhîm b. Habîb Sa’d el-Kûfî’dir. Ebû Hanîfe’nin (ö. 150/767) en önemli 

öğrencilerinden biri ve Hanefî mezhebinde de görüşlerine sıklıkla müracaat edilen 

Ebû Yûsuf hicri 113 yılında96 Kûfe’de dünyaya gelmiştir.97 Fakat M. Zâhid Kevserî 

(1879/1952), Ebû Yûsuf’un 8998 yaşında vefat etmiş olduğunu ileri sürerek doğum 

tarihinin hicri 93 yılı olduğunu ifade etmektedir.99 M. Zâhid Kevserî’nin, Ebû 

Yûsuf’un doğum yılıyla ilgili ileri sürmüş olduğu tarih, Ebû Yûsuf’un 69 yaşında 

vefat ettiğine100 dair tabakat kitaplarında yer alan bilgilerle çelişmekte olduğundan 

zayıf kabul edilmektedir.101 

                                                            
96 Ebû Abdillâh el-Hüseyn es-Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe ve ashâbih (Beyrût: Alemü'l-Kütüb, 

1405/1985), 98; Ebû Bekir Ahmed Hatîb el-Bağdadî, Târîhu Medîneti’s-selâm (Târîhu Bağdâd), 

thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf (Beyrût: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 2001), 16/361; Muvaffak b. Ahmed el-

Mekkî, Menâkıbu Ebî Hanîfe (Beyrût: Dâru’l-Kitabi’l-Arabî, 1401/ 1981), 1/465; Zehebî, Siyer, 

8/536; Hâfızüddîn Muhammed Şihâb el-Kerderî el-Hârizmî el-Bezzâzî, Menâkıbü’l-İmâmi’l-Aʿzam 

Ebî Hanîfe (Haydarabad: Daru'l-Mearif, 1321/ 1903), 2/117; Bağdatlı İsmâil Paşa, Hediyyetü’l-

‘ârifîn esmâü’l-müellifîn ve âsârü’l-musannifîn (İstanbul: Müessetü’t-Târihi’l-Arabî, 1370/1951), 

2/536. 
97 Zehebî, Menâkibu’l-İmam Ebî Hanîfe ve sahibeyhi Ebî Yûsuf ve Muhammed b. Hasen, thk. 

Muhammed Zahid el-Kevserî-Ebû’l-Vefâ el-Efganî (Haydarabad: Lecnetu İhyai’l- Meârifi’n-

Numaniyye, 1407/1987), 58; Ömer Rızâ Kehhâle, Muʿcemü’l-müʾellifîn: terâcimu musannifî'l-

kutubi'l-Arabiyye (Beyrût: Muessese- tu'r-Risâle, 1414/1993), 4/122; Cağfer Subhânî, Mevsûatu 

tabakâti’l-fukahâ (İran: el-Lecnetü’l-İlmiyye fi Müesseseti’l-İmami’s-Sadık, 1424/2003), 2/640; 

Ahmet Özel, Hanefî Fıkıh Alimleri (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2013), 20-21.  
98 Ebû’l-Kâsım Ali es- Simnânî b. Ahmed er-Rahbî, Ravdatü’l-kudât ve tarîkü’n-necât, thk. 

Selahaddîn en-Nâhî (Beyrût: Müessesetü’r- Risâle, 1404/1984), 4/1504; Şihâbüddîn Ahmed b. 

Yahyâ b. Fazlullâh el-Ömerî, Mesâliku’l-ebsâr fî memâliki’l-emsâr, thk. Kâmil Selmân el-Cebûrî 

(Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1391/1971), 6/30. 
99 Muhammed Zahid el-Kevseri, Hüsnü’t-tekâdî fi sîret-i Ebi Yûsuf el-Kâdî (Mısır: el-Mektebetü’l-

Ezheriyye, 1423/2002), 6-7. 
100 Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdilberr en-Nemerî, el-İntikâʾ fî fezâʾili’s-selâseti’l-eʾimmeti’l-

fukahâʾ Mâlik, Ebî Hanîfe ve’ş-Şâfiʿî (Beyrût: Darü'l-Beşairi'l-İslâmiyye, 1317/1997), 217; Zehebî, 

Siyer, 8/538; a.mlf., Menâkib,74.  
101 Salim Öğüt, “Ebû Yûsuf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1994), 10/260. 



 

21 

 

Sa’d b. Büceyr’in (ö. ?) Ebû Yûsuf’un dedesi olduğu ve kendisinin Uhud 

savaşına yaşının küçük olması sebebiyle katılamadığı,102 fakat Hendek savaşına 

iştirak eden sahâbelerden olduğu bilinmektedir. Sa’d b. Büceyr ve soyu, kendisinin 

Hendek savaşında göstermiş olduğu özveri sebebiyle Hz. Peygamber’in duasına nail 

olmuştur.103 Ebû Yûsuf dedesi Sa’d b. Büceyr’in, Hz. Peygamber’in duasına nail 

olmasını “O anın bereketi şu an bile bizimle beraberdir.” sözleriyle ifade ederek 

büyük bir şeref duyduğunu her fırsatta dile getirmiştir. Siyasi ve fikri hayatında 

önemli bir yere sahip olan Kûfe şehrine de Ebû Yûsuf’un dedesi Sa’d b. Büceyr’in 

gittiği, oraya yerleştiği ve orada vefat ettiği bilinmektedir.104 Kûfe’nin siyasi ve ilmi 

anlamda zengin bir kültüre sahip olması, Ebû Yûsuf’un fikri hayatının gelişmesinde 

önemli bir rol oynamıştır.105 

Ebû Yûsuf’un maddi imkânlarının kısıtlı olması onu zaman zaman eğitim 

hayatından uzaklaştırmıştır. Ebû Yûsuf gerek kendi ailesi gerekse evlendikten sonra 

ailenin maişetini temin etmek zorunda olduğundan ders halkalarından uzaklaşmıştır. 

Bu durum Ebû Hanîfe’nin dikkatini celb etmiştir. Dolayısıyla Ebû Yûsuf’un feraseti 

ve azmini bilen Ebû Hanîfe öğrencisinin nafakasını üzerine alarak derslere devam 

etmesini sağlamıştır.106 Ebû Yûsuf edindiği tecrübelerle öğrencilerine evliliğin 

sorumluluklarının fazla olmasından ötürü eğitim süresince evlenilmemesini salık 

vermiştir.107     

Ebû Yûsuf tahsil hayatına hadis ilmiyle başlamış akabinde fıkıh ilmine 

yönelmiştir.108 Fıkıh alanında İbn Ebû Leylâ’dan (ö. 83/702) dokuz yıl boyunca ders 

almış109 ve Ebû Hanîfe’nin ders halkasına katılmıştır. Ebû Yûsuf, Ebû Hanîfe’nin 

                                                            
102 Ebû Bekir Muhammed Vekî‘ ed-Dabbî, Ahbârü’l-kudât (Beyrût: Alemü'l-Kütüb, ts.) 3/254; Hatîb 

el-Bağdadî, Târîhu Bağdâd, 16/360. 
103 Abdülkâdir el-Kureşî, el-Cevâhirü’l-mudıyye fî tabakâti’l-Hanefîyye (Haydarabad: Dâiretü’l-

Maârifi’l-Nizamiye, 1332/1914), 2/220. 
104 Saymerî, Ahbâr, 97-98; Mekkî, Menâkıb, 1/466-467; Bezzâzî, Menâkıb, 2/118; Öğüt, “Ebû Yûsuf”, 

260. 
105 Öğüt, “Ebû Yûsuf”, 10/260. 
106 Saymerî, Ahbâr, 99; Hatîb el-Bağdadî, Târîhu Bağdâd, 16/361; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 

6/380; Bezzâzî, Menâkıb, 2/122. 
107 Öğüt, “Ebû Yûsuf”, 10/260. 
108 Ebû Abdillâh Muhammed el-Kâtib el-Hâşimî el-Basrî el-Bağdâdî, et-Tabakâtü’l-kübrâ, thk. Ali 

Muhammed Ömer  (Kahire: Mektebetu'l-Hanci, 1421/ 2001), 9/332; Ebü’l-Ferec Muhammed b. 

Ebî Ya‘kūb İshâk b. Muhammed b. İshâk en-Nedîm, el-Fihrist (Beyrût: Dârul-Ma'rife, 1398/1978), 

286. 
109 Ebû İshâk Cemâlüddîn İbrâhîm eş-Şîrâzî, Tabakâtü’l-fukahâʾ, thk: İhsan Abbas (Beyrût: Dârü 

Râidi’l-Arabî, 1389/1970), 134; İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 6/379. 



 

22 

 

vefatına kadar yanında kalmış ve on yedi yıl boyunca kendisinden ders almıştır.110 

Ebû Yûsuf’un hocasının vefatından sonra yaklaşık on beş yıllık süre zarfında ne 

yaptığı, geçimini nasıl sağladığı gibi hususlar tam olarak bilinmemektedir.111 

Ebû Yûsuf’un üç Abbâsî halifesine kadılık yaptığı bilinmektedir. Kadılık 

yaptığı halifeler Mehdî (ö. 169/785), Hâdî (ö. 170/786), Hârûnürreşîd’dir (ö. 

193/809).112 Ebû Yûsuf’un Abbâsî Halifesi Mehdî-Billâh zamanında geçim sıkıntısı 

sebebiyle Kûfe’den Bağdat’a gittiği bilinmektedir. Ailesi ile birlikte Bağdat’a 

yerleşen Ebû Yûsuf’un burada halifeyle tanıştığı ve hicri 166 yılında kadılık görevine 

tayin edildiği yönünde bilgiler kaynaklarda yer almaktadır. Hicri 166 yılında 

Bağdat’a kadı olarak tayin edilen Ebû Yûsuf, Cürcan’a vali olarak tayin edilen Mûsâ 

el-Hâdî ile birlikte Bağdat’tan Cürcan’a geçmiştir.113 Kadılık görevine Cürcan’da 

devam eden Ebû Yûsuf’un Bağdat’taki makamına oğlu Yûsuf kadı olarak tayin 

edilmiş114 ve babası ile arasında kazâî konularda yazışmalar gerçekleşmiştir.115 

Abbâsî Halifesi Mehdi-Billâh’ın vefatıyla Hadî halifelik makamına geçmiştir. 

Halifelik makamında yaşanan bu değişimle beraber Ebû Yûsuf, Cürcan’dan Bağdat’a 

dönerek kadılık görevine başlamıştır.116 Ebû Yûsuf Bağdat’ta icra ettiği kadılık 

görevine, Halife Hârûnürreşîd döneminde de bir müddet devam etmiştir. Takibi 

süreçte halife tarafından ilk defa kurulan kâdılkudâtlık makamına getirilmekle 

birlikte117 bu ünvanı alan ilk kişi de Ebû Yûsuf olmuştur.118  

Kadılar kadısı anlamına gelen kâdılkudâtlık kurumunun ihdas edilmesiyle, 

İslâm Devletinin yargı sisteminde birlik sağlanmıştır. Kâdılkudâtlık makamında olan 

kişi Abbâsî hilafetine bağlı olan tüm bölgelere kadı tayin etme veya azletme yetkisini 

                                                            
110 Saymerî, Ahbâr, 100; Hatîb el-Bağdadî, Târîhu Bağdâd, 14/ 371; İbn Abdilberr, el-İntikâʾ, 217; 

Mekkî, Menâkıb, 1/469; Zehebî, Siyer, 8/537. 
111 Öğüt, “Ebû Yûsuf”, 10/261. 
112 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 6/379; Ebü’l-Adl Zeynüddîn Kâsım b. Kutluboğa es-Sûdûnî el-

Cemâlî el-Mısrî, Tâcü’t-terâcim fi tabakâti’l- Hanefîyye (Beyrût: Darû’l-Kalem, 1413/1992), 316; 

Kehhâle, Muʿcemü’l-müʾellifîn, 4/122. 
113 İbn Sa‘d, Tabakâtü’l-kübrâ, 9/333; Vekî‘, Ahbârü’l-kudât, 3/256; Subhânî, Mevsûatu tabakât, 

2/641. 
114 Vekî‘, Ahbârü’l-kudât, 3/255-256. 
115 Öğüt, “Ebû Yûsuf”, 10/261. 
116 İbn Sa‘d, Tabakâtü’l-kübrâ, 9/333. 
117 Carl Brockelmann, Geschichte Der Arabischen Litteratur Von, (Leiden: E.J. Brill, 1937), 288. 
118 Saymerî, Ahbâr,97; Hatîb el-Bağdadî, Târîhu Bağdâd, 16/361; Mekkî, Menâkıb, 1/467; Bezzâzî, 

Menâkıb, 2/119; İbn Fazlullah el-Ömerî, Mesâliku’l-ebsâr, 6/30; Kureşî, el-Cevâhir, 2/221; İbn 

Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 316; Habib Ahmed el-Kirânevi, Ebû Hanife ve Ashâbuhu (Beyrût: 

Daru’l-Fikri’l-Arabiye, 1410/1989), 95; Özel, Hanefî Fıkıh Alimleri,21; Öğüt, “Ebû Yûsuf”, 

10/261.  



 

23 

 

elinde bulundurmaktaydı.119  Kâdılkudâtın yetki alanının bu denli geniş olması ve 

kadı tayin etme ve azletme gibi önemli bir yetkiyi elinde bulundurması “kâdî 

kudâti’d-dünya” ifadesiyle anılmasını sağlamıştır.120   

Ömrünün sonuna kadar kâdılkudâtlık görevine devam eden Ebû Yûsuf, 

Abbâsî hilafetine bağlı olan Şam, Irak, Mısır ve Horasan gibi bölgelere kadı tayin 

etme yetkisine sahip olmuş ve kendisinin izni olmaksızın bu bölgelere kadı tayin 

edilmemiştir.121  

Ebû Yûsuf’un vefat tarihiyle ilgili farklı rivayetler mevcuttur. Bu rivayeler 

içerisinde Ebû Yûsuf’un hicri 172122 (Miladi 788 ) yılında, 181123 ( Miladi 797 ) 

yılında,  183124 (Miladi 799) yılında vefat ettiği, aylardan ise Rebîülahir olduğu 

yönünde rivayetler bulunup, başka bir rivayette ise 192125 (Miladi 808) yılında vefat 

ettiği aktarılmıştır. Fakat genel kanaat doğrultusunda Ebû Yûsuf’un yakın arkadaşı 

olan Bişr b. Velîd el-Kindî’nin (ö. 238/853) aktardığı 5 Rebîülevvel 182126 tarihi 

kabul edilmektedir. Ebû Yûsuf’un ilgili tarihlerde 69 veya 89 yaşında Bağdat’ta127 

vefat ettiği aktarılan rivayetler arasındadır.128 

Ebû Yûsuf, Halife Hârûnürreşîd döneminde vefat etmiş129 ve cenaze namazı 

da bizati kendisi tarafından kıldırılmıştır. Hârûnürreşîd, Ebû Yûsuf’u aile 

                                                            
119 Şükrü Özen, “Kâdılkudât”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2001) 24/78.  
120 Ebû Gays Muhammed Hayrüddîn ez-Ziriklî ed-Dımaşkî, el-Aʿlâm (Beyrût: Dârü’l-ilm li’l-

Melâyîn, 1423/2002), 8/193; Öğüt, “Ebû Yûsuf”, 10/261. 
121 Öğüt, “Ebû Yûsuf”, 10/261. 
122 Hatîb el-Bağdadî, Târîhu Bağdâd, 16/382. 
123 Saymerî, Ahbâr, 108; İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 316; el-Kureşî, el-Cevâhir, 2/221. 
124 Ebü’l-Hasenât Muhammed Abdülhay es-Sihâlevî el-Leknevî, el-Fevâʾidü’l-behiyye fî terâcimi’l-

Hanefîyye (Kahire: Matbaatu's-Saâde, 1324/1906), 225. 
125 İbn Hibbân, Kitâbü’s-sikât, 7/646. 
126 İbn Sa‘d, Tabakâtü’l-kübrâ, 9/333; Vekî‘, Ahbârü’l-kudât, 3/264; İmâm el-Hâfız Muhammed b. 

Hibbân el-Temîmî el-Büstî, Kitâbü’s-sikât (Haydarabad: Dâiretü’l- Maârifi’l-Osmaniyye, 

1393/1973), 7/646; Saymerî, Ahbâr, 108; Hatîb el-Bağdadî, Târîhu Bağdâd, 16/382; İbn 

Abdilberr, el-İntikâʾ, 217; Zehebî, Menâkib, 74; İbn Fazlullah el-Ömerî, Mesâliku’l-ebsâr, 6/30; 

Kureşî, el-Cevâhir, 2/221; İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 316; Kâtip Çelebi, Keşfü’z-zunûn ʿan 

esâmi’l-kütüb ve’l-fünûn (Beyrût: Daru İhyai't-Türasi'l-Arabi, ts.) 1/46; İsmail Paşa, Hediyyetü’l-

‘Ârifîn, 2/536; Kehhâle, Muʿcemü’l-müʾellifîn, 4/122; Subhânî, Mevsûatu tabakât, 2/641; Özel, 

Hanefî Fıkıh Alimleri, 21. 
127 İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 316; Kehhâle, Muʿcemü’l-müʾellifîn, 4/122; Özel, Hanefî Fıkıh 

Alimleri, 21. 
128 Öğüt, “Ebû Yûsuf”, 10/261. 
129 Leknevî, el-Fevâʾid, 225. 



 

24 

 

kabristanına defnettirmiştir. Bağdat’ta vefat eden Ebû Yûsuf’un kabri, Kâzımiye 

bölgesinde, kendi ismiyle anılan camiiye bitişik olarak bulunmaktadır.130 

2.2. Ebû Yûsuf’un İlimi Şahsiyeti 

Hayatını ilme adamış ve zamanının ilimlerini öğrenip dönemin önde gelen 

hocalarından ders almış olan Ebû Yûsuf’un bu birikime sahip olmasında hocalarının 

büyük payı vardır. Ebû Yûsuf’un ilim tahsiline Kûfe’de başladığı ve fıkıh ilminde 

Ebû Hanîfe’den, hadis ilminde de Huseyn b. Abdurrahman (ö. ?) başta olmak üzere 

birçok âlimden istifâde ettiği bilinmektedir. Ebû Yûsuf’un yetişmesinde emeği geçen 

âlimler içerisinde İbn Ebû Leylâ, Süleyman et-Temîmî (ö. ?), Â’meş (ö. 148/765), 

Yahyâ b. Saîd el-Ensârî (ö. 143/760), Hişâm b. Urve (ö. 146/763) ve Hasan b. Dînâr 

(ö. ?) gibi dönemin önemli isimleri yer almaktadır.131  

Ebû Yûsuf temel islâmi ilimlerde derin vukufiyet iktisab etmiştir. Fıkıh 

ilminde derinleşmek isteyen Ebû Yûsuf bu gaye ile Ebû Hanîfe’nin de hocası olan 

İbn Ebû Leylâ’nın derslerine katılmış ve kendisinden dokuz yıl boyunca ders 

almıştır. İbn Ebû Leylâ’dan yargılama hukuku ve fıkıh alanında ders alan Ebû Yûsuf 

akabinde Ebû Hanîfe’nin ders halkasına katılmıştır.132 

Ebû Yûsuf’un, hocasının vefatına kadar yanında ders aldığı ve bu sürenin 

yaklaşık olarak on yedi yıl133 olduğu bilinmektedir. Bu süre zarfında İbn İshak’ın (ö. 

151/768) Kûfe’ye geldiği, Ebû Yûsuf’un da yaklaşık bir ay kadar kendisinden 

“megâzi” dersi aldığı kaynaklarda yer alan bilgiler içerisindedir.134 

Ebû Yûsuf’un fıkıh alanına yöneldikten sonra hadis ilmini ihmal etmediği ve 

alanda da çeşitli faaliyetlerde bulunduğu görülmektedir. Hadis ilmine olan ilgisi 

sebebiyle iştirak ettiği bir mecliste hadis alanının üstadlarından sayılan Haccâc b. 

Erât (ö. 145/762) ile tanışma fırsatı yakalayan Ebû Yûsuf, kendisinin övgüsüne 

mazhar olmuştur. Böylece kendisini hadis alanında da kanıtlayan Ebû Yûsuf’un ehl-i 

re’y içerisinde hadis ilmi açısından önemli bir yer edinmiş olduğu görülmektedir.135 

                                                            
130 Saymerî, Ahbâr, 108; Bezzâzî, Menâkıb, 2/120; Öğüt, “Ebû Yûsuf”, 10/261. 
131 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 6/379; Özel, Hanefî Fıkıh Alimleri, 21; Öğüt, “Ebû Yûsuf”, 261. 
132 Şîrâzî, Tabakâtü’l-fukahâʾ, 134; Öğüt, “Ebû Yûsuf”, 10/261. 
133 İbn Fazlullah el-Ömerî, Mesâliku’l-ebsâr, 6/30. 
134 Saymerî, Ahbâr, 100; Öğüt, “Ebû Yûsuf”, 10/261. 
135 Öğüt, “Ebû Yûsuf”, 10/261. 



 

25 

 

Ebû Yûsuf aynı zamanda siyer, tefsir, megâzî ve eyyâmü’l-Arab alanlarında 

da kendi döneminin önemli âlimleri arasında yer almaktaydı.136 

Ebû Yûsuf, uzun ve meşakkatli çalışmalar sonucunda edinmiş olduğu ilmi 

aynı özveriyle birçok talebeye de aktarmıştır. Talebeleri içerisinde o dönemin önemli 

isimleri de yer almaktadır. Nitekim Ebû Yûsuf’tan fıkıh ve hadis alanlarında ilim 

tahsil etmiş olan talebeler arasında; Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî137, Ahmed b. 

Hanbel138 (ö. 241/855), Esed b. Furât (ö. 213/828), Bişr b. Gıyâs (ö. 213/833), Yahyâ 

b. Âdem (ö. 203/818),  Bişr b. Velîd el-Kindî,139 Hasan b. Ziyâd el-Lü’lüî140 (ö. 

204/819), Yahyâ b. Maîn141 (ö. 233/848) ve Ca‘fer b. Yahyâ el-Bermekî (ö. 187/803) 

gibi isimler bulunmaktadır.142   

2.3. Ebû Yûsuf’un Eserleri  

Ebû Yûsuf’un Hanefî mezhebi içerisinde eser telif eden ilk fakîh olduğu 

bilinmektedir.143 Fıkıh ile ilgili Ebû Yûsuf’un 36 eserinin olduğuna dair bilgiler 

tespit edilmiştir.144 

 Ebû Yûsuf’un İslâm hukuku açısından önem taşıyan mevcut eserlerini şu 

şekilde sıralayabiliriz; 

 İhtilafu Ebû Hanife ve İbn Ebû Leyla145 

 Kitâbü’l-Âsâr146 

 Kitâbü’l -Harâc/ Risâle fi’l-Harac ile’r-Reşîd147 

 Kitâbü’r-Red’ale’s-Siyeri’l-Evzâî148 

                                                            
136 Saymerî, Ahbâr, 99; Kehhâle, Muʿcemü’l-müʾellifîn, 4/122; Subhânî, Mevsûatu tabakât, 2/640-

641; Öğüt, “Ebû Yûsuf”, 10/262. 
137 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 287; Özel, Hanefî Fıkıh Alimleri, 21. 
138 Özel, Hanefî Fıkıh Alimleri, 21. 
139 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 286. 
140 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 288. 
141 Özel, Hanefî Fıkıh Alimleri, 21. 
142 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân, 6/379; Öğüt, “Ebû Yûsuf”, 10/262. 
143 Leknevî, el-Fevâʾid, 225. 
144 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 286; İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 317; Kevserî, Hüsnü’t-tekâdî, 32. 
145 Kevserî, Hüsnü’t-tekâdî, 31; Özel, Hanefî Fıkıh Alimleri, 22. 
146 Özel, Hanefî Fıkıh Alimleri, 23. 
147 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 286; Kureşî, el-Cevâhir, 2/220; İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 317; 

İsmail Paşa, Hediyyetü’l-‘Ârifîn, 2/536; Leknevî, el-Fevâʾid, 225; Kehhâle, Muʿcemü’l-müʾellifîn, 

4/122; Subhânî, Mevsûatu tabakât, 2/641; Özel, Hanefî Fıkıh Alimleri, 21-22. 
148 Kevserî, Hüsnü’t-tekâdî, 31; Özel, Hanefî Fıkıh Alimleri, 22. 



 

26 

 

Ebû Yûsuf’a nispet edilen fakat günümüzde ulaşmayan eserlerin olduğu 

zikredilmektedir. Ebû Yûsuf’a nispet edilen eserleri şu şekilde sıralayabiliriz; 

 Kitâbü’l-Cevami’149 

 Dîvânu Ebî Yûsuf150 

 Kitâbü’l-fi Edebî’l Kâdî151 

 Kitâbü’l-Emâli fî Fıkıh152 

 Kitâbü’l-İhtilafül-Emsar153 

 Kitâbü’l-Letâif154 

 Kitâbü’l-Mebsüt/ el-Mebsût fi furûi’l-fıkıhi’l-Hanefî155 

 Kitâbü’l-Meharici’l-fî’l-Hiyel156 

 Müsned’ül-İmam Ebû Yûsuf 157 

 Kitâbü’l-Nevadır158 

 Kitâbü’r-Red ala Mâlik İbn-i Enes159 

 Kitâbü’l- fî Usüli-Fıkıh160 

Usul ve imla’ya dair eserleri; 

 Kitâbü’l- Büyû, Kitâbü’l-Hudûd, Kitâbü’s-Sayd ve’z-Zebâih, 

Kitâbü’l-Vekâlet, Kitâbü’l-Vesâyâ, Kitâbü’z-Zekât161 

 Kitâbü’l-Ferâiz, Kitâbü’s-Salât, Kitâbü’s-Siyâm162 

 Kitâbü’l-Gasbî ve’l-İstibrâ163 

  

                                                            
149 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 286; Kureşî, el-Cevâhir, 1/609; İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 317. 
150 Çelebi, Keşfü’z-Zunûn, 1/ 774. 
151 İsmail Paşa, Hediyyetü’l-‘Ârifîn, 2/536; Kehhâle, Muʿcemü’l-müʾellifîn, 4/122; Ziriklî, el-Aʿlâm, 

8/193. 
152 İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 317; Leknevî, el-Fevâʾid, 225; Kehhâle, Muʿcemü’l-müʾellifîn, 

4/122; Ziriklî, el-Aʿlâm, 8/193; Subhânî, Mevsûatu tabakât, 2/641 
153 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 286; İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 317; İsmail Paşa, Hediyyetü’l-

‘Ârifîn, 2/536; Ziriklî, el-Aʿlâm, 8/193. 
154 Ebü'l-Fadl Şehabeddin Ahmed İbn Hacer el-Askalâni, el-İsâbe fî temyîzi’s-sahâbe. thk. Abdullah b. 

Abdulmuhsin et-Türkî-Abdussened Hasan Yemâme ( Kahire: Darü'l-Hicr li'l-Buhus ve'd-

Dirasati'l-Arabiyye ve'l-İslâmiyye, 1429/ 2008), 3/191. 
155 Kehhâle, Muʿcemü’l-müʾellifîn, 4/122. 
156 Kevserî, Hüsnü’t-tekâdî, 32. 
157 Çelebi, Keşfü’z-zunûn, 2/1680; Ziriklî, el-Aʿlâm, 8/193. 
158 İsmail Paşa, Hediyyetü’l-‘Ârifîn, 2/537; Leknevî, el-Fevâʾid, 225; Ziriklî, el-Aʿlâm, 8/193. 
159 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 286; İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 317; İsmail Paşa, Hediyyetü’l-

‘Ârifîn, 2/536; Ziriklî, el-Aʿlâm, 8/193. 
160 Kureşî, el-Cevâhir, 2/221; Subhânî, Mevsûatu tabakât, 2/641. 
161 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 286; İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 317; Kevserî, Hüsnü’t-tekâdî, 32; 

Subhânî, Mevsûatu tabakât, 2/641. 
162 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 286; Kevserî, Hüsnü’t-tekâdî, 32; Subhânî, Mevsûatu tabakât, 2/641. 
163 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 286. 



 

27 

 

3. El-MUHALLÂ’DA EBÛ YÛSUF’A NİSPET EDİLEN GÖRÜŞLERİN 

TAHKİKİ 

Çalışmamızın üçüncü bölümü asıl konuyu teşkil etmekte olup el-Muhallâ’nın 

on bir cildinin tamamında Ebû Yûsuf’a nispet edilen görüşlerin tahkikinden 

oluşmaktadır. Konu el-Muhallâ’daki dizilişi itibarıyla ele alınacaktır. Tertibi 

hususunda el-Muhallâ’daki usul takip edilecek olup meseleler eserdeki 

numaralandırmayla uyumlu şekilde aktarılacaktır. Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşler de 

birden başlanarak sıralanacak ve bu şekliyle Ebû Yûsuf’a atfedilen tüm görüşlere yer 

verilecektir. Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşlerin Arapça metnine ise okuyuşu rahat 

kılmak adına dipnotta yer verilecektir. 

Belirtildiği üzere Ebû Yûsuf’a nispet edilen görüşlerin ona ait olup 

olmadığını belirlemek amacıyla ilk etapta İbn Hazm’ın da el-Muhallâ’da zikretmiş 

olduğu İmam Muhammed’e ait Câmiu’s-Sağîr adlı esere müracaat edilecektir. 

Burada tespit edilemeyen görüşler Ebû Yûsuf’un bizzat kaleme aldığı eser olan 

Kitabü'l–Harâc üzerinden tespit edilecektir. Akabinde ise sırasıyla İmam 

Muhammed’in el-Asl, Câmiu’l-kebîr, Serahsî’nin el-Mebsut, Merğınânî’nin el-

Hidâye, Kâsânî’nin Bedâiu’s-Sanâi’ ve Mevsılî’nin el-İhtiyâr adlı eserlerine 

müracaat edilerek tahkik edilecektir. Zikredilen kaynaklarda tespit edilemeyen 

görüşler ise Hanefî mezhebine ait diğer eserlere ve bu eserler üzerine yazılmış şerh 

çalışmalarına müracaat edilerek tahkik edilecektir. 

3.1. İbâdat 

İbâdat başlığı altında Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşler on üç konuda 

bulunmaktadır. 

3.1.1. Tahâret  

Tahâret başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen otuz iki görüş 

bulunmaktadır.  



 

28 

 

3.1.1.1. Nispetinde Hata Bulunmayan Görüşler 

111. Mesele: Abdestin geçerliliği hususunda niyetin gerekliliği.164 

1. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; cünüp bir insan kuyuya bir kap su çıkarmak için 

dalsa cünüplüğü ortadan kalkmaz.165 

Tahkiki: İmam Muhammed ve Serahsî, Ebû Yûsuf’a göre niyetin, abdestin 

geçerli olması için gerekli olduğunu aktarmışlardır.166 Merğınânî ise Ebû Yûsuf’a 

göre abdestin geçerli olabilmesi için niyetle birlikte dalmak eyleminin yeterli 

olmayacağı, dolayısıyla kişinin başından aşağı su dökmesi gerektiğini bildirmiştir.167 

Hanefî kaynaklarında yer alan bu bilgiler neticesinde el-Muhallâ’da Ebû Yûsuf’a 

atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

136. Mesele: Su, yağ, süt, gül suyu, bal, esans vb. sıvıların içine necâset veya 

haram olan bir şeyin (ölü/leş) düşmesi.168 

2. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; şayet kuyuya tavuk vs. düşer ve orada ölürse 

kuyunun temizlenmesi kırk kova suyun çıkarılmasıyla olur. Kuyuya düşen koyun ve 

kuş orada ölür, çürür veya dağılırsa kuyunun temizlenmesi boşaltılmasıyla 

gerçekleşir. Ebû Yusuf’a göre kuyunun boşaltılması suyun vasıfları itibarıyla galip 

hale gelmesidir.169  

Tahkiki: Burada necâset ifadesiyle ölmüş tavuk, kanarya, fare, keçi, kedi gibi 

hayvanlar ile bunlara kıyas edilebilecek hayvanlar kastedilmektedir. Bu hayvanların 

suda öldükten sonra şişmesi ve ayrıca koyunun kuyuya düşmesi durumundaki hükmü 

beyan edilmektedir. Bu hususta Ebû Yûsuf’a göre, kuyuya necâset düştüğü zaman 

onun temizlenmesi, kuyunun sudan boşaltılmasından ibarettir. Kuyudaki suyun 

dipten sürekli olarak kaynaması sebebiyle de bu boşaltılma işlemi, kuyunun içindeki 

suyun vasıfları (renk, tat, koku açısından) normal hale gelinceye kadar devam edecek 

şekilde gerçekleştirilmelidir. 

                                                            
164 Îmâm Ebû Muhammed Alî b. Hazm ez-Zâhirî, el-Muhallâ bi’l-âsâr fî şerhi’l-Mücellâ bi’l-ihtisâr, 

thk. Muhammed Münîr ed-Dımaşkî (Mısır: İdaretü't-Tabaati'l-Münire, 1352/1933), 1/73. 
  .İbn Hazm, el-Muhallâ, 1/73 (قال أبو يوسف: إن انغمس جنب في بئر ليخرج دلوا منها لم يجزه ذلك من غسل الجنابة.) 165
166  İmam Muhammed b. el-Hasen eş-Şeybânî, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın (Beyrût: Dâru-l İbn 

Hazm, 1433/2012), 1/66; Ebû Bekr Şemsü’l-Eimme Muhammed es-Serahsî, Kitâbü’l-Mebsût 

(Beyrut: Dâru'l-Marife, 1409/1989), 1/53.  
167 Burhânüddîn Ebû Hasan Alî el-Merğınânî, el-Hidâye şerhu Bidâyeti’l-mübtedî, thk. Abdülhay el-

Leknevî (Pakistan: İdaretü'l-Kur'an ve'l-Ulumi'l- İslamiyye, 1417/1996), 1/144-146. 
168 İbn Hazm, el-Muhallâ, 1/135. 
فإن كانت دجاجة أو سنورا فأخرجا حين ماتا فطهورها أربعون دلوا والباقي طاهر، فإن كانت شاة فأخرجت حين ماتت أو بعدما ) 169

بئر أن تنزح، انتفخت أو تفسخت، أو لم تخرج الفأرة ولا العصفور ولا الدجاجة أو السنور إلا بعد الانتفاخ أو الانفساخ، فطهور ال

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 1/143 (وحد النزح عند أبي حنيفة وأبي يوسف أن يغلبه الماء.



 

29 

 

İmam Muhammed ihtilafsız bir şekilde kuyunun tamamen boşaltılması 

gerektiğini bildirmektedir. Ebû Yûsuf’un bu konudaki görüşü sarahaten Merğınânî 

tarafından “galip” ibaresi kullanılmaksızın aktarılmış ve kuyunun sudan tamamen 

boşaltılması gerektiği ifade edilmiştir.170 Aynı zamanda bu boşaltma işleminin en 

sağlıklı şekilde gerçekleştirilebilmesi için de iki kişinin boşaltıldığına kanaat 

getirmesi gerektiği vurgulanmaktadır.171  

Mevsılî ise kuyunun tamamen boşaltılması mümkün olmaması halinde kişinin 

zannının galip gelene kadar kuyunun boşaltılması gerektiğini ifade etmektedir.172 

Hanefî kaynaklarında yer alan bu bilgiler neticesinde el-Muhallâ’da Ebû Yûsuf’a 

atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

3. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; bir adam tâhir haliyle, bir kaptaki temiz suyla 

abdest alırsa, sonra da bu suyu bir kuyuya dökerse, kuyunun suyu necis olur ve 

kuyunun tamamen boşaltılması gerekir.173 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’a nispet edilmiş olan bu görüşten açıkça anlaşılacağı 

üzere, temiz birinin abdest aldığı su müsta‘meldir. Müsta‘mel suyun bir kuyuya 

dökülmesi kuyuyu necis yapar.174 Kuyunun temizliği suyunun tümünün 

boşaltılmasıyla hâsıl olur. Buna göre müsta‘mel su necistir ve temiz bir suya 

karıştığında onu da necis yapar. Ancak genel olarak Hanefî mezhebinde kabul gören 

görüş, müsta‘mel suyun, kendisi temiz olmakla birlikte temizleyici olmaması 

yönündedir.175  

Bu görüşü Hanefî fıkıh kaynaklarından yapmış olduğumuz taramalara rağmen 

birebir tespit edemedik. Ancak İmam Muhammed müsta‘mel sudan abdest 

                                                            
170 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1/27; Merğınânî, el-Hidâye, 1/156-158. 
171 Serahsî, el-Mebsût, 1/59. 
172 Abdullâh b. Mahmûd b. Mevdûd el-Mevsılî el-Hanefî, el-İhtiyâr li-taʿlîli’l-Muhtâr, thk. Şeyh 

Mahmûd Ebû Dakîka (Beyrût: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts.), 1/18. 
فلو توضأ رجل مسلم طاهر في طست طاهر بماء طاهر وصب ذلك الماء في البئر، قال أبو يوسف: قد تنجست البئر وتنزح ) 173

.كلها ) İbn Hazm, el-Muhallâ, 1/144.  
174 Ebü’l-Hasen Rüknülislâm Alî es-Suğdî, en-Nütef fi’l-fetâvâ, thk. Prof. Dr. Selahattin en-Nahi 

(Beyrût: Müessesetu’r-Risâle ve Amman: Dâru’l-Furkan, 1405/1984), 1/12; Serahsî, el-Mebsût, 

1/46; Ebû Muhammed Bedrüddîn el-Aynî, el-Binâye şerhu’l-Hidâye, thk. Ayman Salih Şaban 

(Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1420/2000), 1/401-402. 
175 Şeyhîzâde Abdurrahman el-Gelibolulî, Mema‘u’l-enhur fî şerhi Mülteka’l-ebhur, thk. Halil Omran 

el-Mansûr (Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998), 1/37; Îmâm Alâüddîn Ebû Bekr el-

Kâsânî el-Hanefî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, thk. Şeyh Ali Muhammed Muavvid-  Şeyh 

Adil Ahmed Abdulmevcûd (Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424/2003), 1/416.  



 

30 

 

alınamayacağına dair benzer bir görüşü kaleme almıştır.176 Hanefî kaynaklarında yer 

alan bu bilgiler neticesinde el-Muhallâ’da Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu 

teyit edilmiştir. 

4. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; bir su testisi/küpü içine fare düşüp ölürse daha 

sonra bu su bir kuyuya dökülür ve fare de başka bir kuyuya atılırsa, farenin atıldığı 

kuyudan fare çıkartılıp yirmi su kovası kadar su boşaltılmalıdır. Diğer kuyudan da 

ona döküldüğü suyun aynı miktarı boşaltılmalı ve ondan yirmi kova su daha 

boşaltılmalıdır.177  

Tahkiki: Bu konu hakkında iki farklı durum bulunmaktadır. Bunlardan ilki 

ölü olan bir farenin kuyuya atılması halinde kuyudan yirmi kova suyun boşaltılması 

gerektiğidir. Mevsılî de İhtiyâr’da Ebû Yûsuf’a göre ölü farenin kuyuya atılması 

durumunda, kuyudan yirmi kova suyun boşaltılması gerektiğini ifade etmektedir.178 

İkinci durumda ise içinde fare ölen testideki/küpteki necis suyun temiz bir 

kuyuya dökülmesi halinde, bu kuyunun temiz hale getirilebilmesi için kuyuya 

dökülen necis suyla beraber yirmi kova suyun boşaltılması gerekir. 

Serahsî de Ebû Yûsuf’a göre kuyunun temiz duruma getirilebilmesi için 

kuyuya dökülen necis suyla beraber yirmi kova suyun boşaltılması gerektiğini 

belirtmiştir.179 Hanefî kaynaklarında yer alan bu bilgiler neticesinde el-Muhallâ’da 

Ebû Yûsuf’a atfedilen iki görüşün de doğruluğu teyit edilmiştir. 

5. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; at bevlinin elbiseye bir karış miktarı sıçraması 

halinde bu elbiseyle ile namaz kılmak caiz olmaz ve kılnan namaz bozulur. Sıçrayan 

miktar bir karışın altındaysa bu elbiseyle namaz kılınabilir.180  

Tahkiki: İmam Muhammed, Ebû Yûsuf’un bu mesele hakkındaki görüşünü 

aktarırken, karış miktarı sınırından bahsetmeksizin, elbiseye bulaşan at bevlinin çok 

olamaması durumunda namazın geçerli olacağını bildirmiştir.181 Ebû Yûsuf’un 

                                                            
176 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Ahmed Ferid el-Mezidi (Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1438/2017), 1/91. 
قال أبو يوسف: لو ماتت فأرة في خابية فرميت الفأرة في بئر ورمي الماء في بئر أخرى، فإن الفأرة تخرج ويخرج معها ) 177

.عشرون دلوا فقط ويخرج من الماء من البئر الأخرى مثل الماء الذي رمي فيها عشرون دلوا زيادة فقط ) İbn Hazm, el-

Muhallâ, 1/144. 
178 Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/17. 
179 Serahsî, el-Mebsût, 1/96-97. 
 ,İbn Hazm, el-Muhallâ (بول ذلك الفرس نفسه يكون في الثوب فلا يفسد الصلاة، ... ، وشبرا في شبر عند أبي يوسف) 180

1/159. 
181 Ebû Abdillâh Muhammed b. el-Hasen eş-Şeybânî, el-Câmiu’s-sağîr (Pakistan: İdâratü’l-Kuran, 

1411/1990), 80. 



 

31 

 

miktarın çok olmaması halinde namazın geçerli olacağını bildirdiği görüşünden tam 

olarak hangi miktarı kastetmiş olabileceğini İmam Muhammed’in el-Asl ve 

Serahsî’nin Mebsût adlı eserinden öğrenmekteyiz. Bu miktarın sınırı zikrettiğimiz 

müellifler tarafından “eni boyu bir karıştır” şeklinde aktarılmıştır.182 Hanefî 

kaynaklarında yer alan bu bilgiler neticesinde el-Muhallâ’da Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

137. Mesele: Her hayat sahibi için bevlin içilmesi haramdır. Ancak zaruri 

haller tedavi, ikrâh, açlık, susuzluk gibi durumlar müstesna sayılır.183 

6. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; eti yenilen tüm hayvanların (at, koyun, deve, 

inek) bevli bir elbise üzerine sıçradığında çok bariz olmadığı müddetçe o elbiseyi 

necis yapmaz. Bu elbiseyle kılınan namazlar da iade edilmez. Çok bariz olup 

olmamasının ölçüsünü Ebû Hanîfe yapmayıp Ebû Yûsuf ise bir karış ile 

sınırlandırmıştır. Bunun yanında Ebû Yûsuf göre; bir koyunun, kuyunun suyuna 

bevletmesi durumunda o kuyunun suyunun hepsi necis olur ve kuyununun 

boşaltılması gerekir. 184  

Tahkiki: Burada Ebû Yûsuf’a iki görüş nispet edilmektedir. İlk görüş 

yukarıda belirttiğimiz görüşün tekrarıdır ve bevlin elbiseye sıçradığı miktarın bir 

karıştan fazla yer kaplaması durumunda necâset teşkil edeceği ve o elbiseyle namaz 

kılınamayacağı yönündedir.185  

İmam Muhammed ve Merğınânî; Ebû Yûsuf’a göre eti yenilen hayvanların 

bevlinin elbiseye bulaşması halinde miktarın bir karıştan az olması gerektiğini, bu 

miktardan fazla olması durumunda ise böyle bir elbiseyle kılınacak namazların 

geçersiz olduğunu belirtmektedirler.186 

                                                            
182 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1/29-30; Serahsî, el-Mebsût, 1/55. 
183 İbn Hazm, el-Muhallâ, 1/168. 
فبول كل ما يؤكل لحمه - من فرس أو شاة أو بعير أو بقرة أو غير ذلك - لا ينجس الثوب ولا تعاد منه الصلاة، إلا أن يكون ) 184

كثيرا فاحشا فينجس حينئذ وتعاد منه الصلاة أبدا. ولم يحد أبو حنيفة في المشهور عنه في الكثير حداوحده أبو يوسف بأن 

مه فلا تعاد منه شاة في بئر فقد تنجست وتنزح كلها. قالوا: وأما بول الإنسان وما لا يؤكل لحيكون شبرا في شبر. قال: فلو بالت 

،الصلاة ولا ينجس الثوب، إلا أن يكون أكثر من قدر الدرهم البغلي ) İbn Hazm, el-Muhallâ, 1/168. 
185 Serahsî, el-Mebsût, 1/55. 
186 Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1/29-30; Merğınânî, el-Hidâye, 1/240-241. 



 

32 

 

Ayrıca Ebû Yûsuf’un Kitâbu’l-Âsâr adlı eserinde deve ve sığır bevlinin kerih 

olduğuna, işkembesi olan hayvanların bevlinde ise herhangi bir sakınca olmadığına 

dair rivayetler mevcuttur.187 

İkinci olarak Ebû Yûsuf’a, koyunun kuyuya bevletmesi durumunda kuyudaki 

suyun necis olacağı ve bu necâsetinde kuyudaki suyun tamamen boşaltılmasıyla 

temizleneceği yönündeki görüş atfedilmiştir. Serahsî eti yenilen hayvanların kuyuya 

bevletmesi durumunun ihtilaflı olduğunu aktarmış bu hususta kuyu suyunun necis 

hale geleceği yönündeki görüşü Ebû Yûsuf’a atfetmiştir. Ebû Yûsuf’un bu konudaki 

dayanağının ise;“Kendinizi sidikten sakının. Şüphesiz ki kabir azabının çoğu sidik 

sebebiyledir.” şeklindeki hadis olduğunu belirtmiştir.188  

Zikredilen bilgilerden Ebû Yûsuf’un koyunun kuyuya bevletmesi durumunda 

kuyudaki suyun necis olduğunu kabul ettiğine vakıf olmaktayız. Bu durumda 

kuyudaki suyun tamamen boşaltılması gerektiğine dair hükme ise Merğınânî’ni 

tarafından nakledilen bilgiler doğrultusunda ulaşılmıştır.189 Hanefî kaynaklarında yer 

alan bu bilgiler neticesinde el-Muhallâ’da Ebû Yûsuf’a atfedilen iki görüşün de 

doğruluğu teyit edilmiştir. 

141. Mesele: Müsta‘mel su.190 

7. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; müsta‘mel sudan elbiseye sıçrayan su, karış 

miktarı kadarsa elbise necis olur, karıştan daha az ise necis olmaz.191 

Tahkiki: Müsta‘mel su ile kast edilen kendisiyle abdest alınan sudur. Ebû 

Yûsuf tarafından necis olduğu,  bir karış miktarı müsta’mel su bulaşan elbiseyle 

kılınan namazların geçersiz olduğu kabul edilmektedir.  

Serahsî, Ebû Yûsuf’a atfettiği görüşte elbiseye bulaşan müsta‘mel suyun çok 

olmaması halinde kılınan namazların geçerli olacağını belirtmiştir. Daha önce de 

belirttiğimiz üzere Ebû Yûsuf’a göre çokluk kavramı karış olarak belirtilmiştir.192 

Hanefî kaynaklarında yer alan bu bilgiler neticesinde el-Muhallâ’da Ebû Yûsuf’a 

atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

                                                            
187 Ebû Yûsuf Ya‘kûb b. İbrâhîm el-Ensârî, Kitâbü’l-Âsâr, thk. Ebû’l-Vefâ el-Efganî (Beyrût: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, ts.), 7. 
188 Serahsî, el-Mebsût, 1/53-54.  
189 Merğınânî, el-Hidâye, 1/153. 
190 İbn Hazm, el-Muhallâ, 1/183. 
-İbn Hazm, el (قال أبو يوسف: إن كان الذي أصاب الثوب منه شبر في شبر فقد نجسه، وإن كان أقل لم ينجسه.) 191

Muhallâ, 1/185. 
192 Serahsî, el-Mebsût, 1/46. 



 

33 

 

8. Görüş: Kişi namaz için abdestli veya abdestsiz olsa da bir kuyudan abdest 

alırsa kuyunun suyu necis olur. Bu kuyunun da tamamen boşaltılması gerekmektedir. 

O kişi de daha önce abdestli değilse bu kuyudan aldığı abdesti geçerli olmaz. Şayet 

bu kuyunun necis suyuyla bir yeri yıkarsa o yerin hepsi necis olur.193  

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un görüşünden açıkça anlaşılacağı üzere bir kişinin 

hükmi taharet-i bulunsa da bulunmasa da bir kuyudan abdest alması veya yıkanması 

halinde o kuyunun suyu necis olur. Çünkü bu su müsta‘mel olur ve müsta‘mel su 

necistir.  

İmam Muhammed ve Serahsî de Ebû Yûsuf’a göre bir kuyudan abdest 

alınması veya yıkanılması halinde o kuyudaki suyun necis olacağını aktarmışlardır.194 

Hanefî kaynaklarında yer alan bu bilgiler neticesinde el-Muhallâ’da Ebû Yûsuf’a 

atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

9. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kuyuda alınan gusül geçersizdir ve böyle bir 

durumda kuyudaki su necis olur. Nitekim kişi kuyuda elini veya ayağını yıkasa da 

kuyudaki suyun hepsi necis olur.195  

Tahkiki: Bu husus ile ilgili İmam Muhammed ve Merğınânî de Ebû Yûsuf’a 

göre kuyunun suyuyla alınan guslün geçersiz olduğunu bildirmiştir.196 Bununla 

birlikte guslün geçerli olabilmesi için kişinin başından aşağı su döker vaziyette 

abdest alması gerektiğini, abdest alınan bu suyun da müsta‘mel hükmünü alması 

sebebiyle necis olarak nitelendirdiğini görmekteyiz.197  

Nesefî de bu duruma; “Bir adam bir kaptaki sudan abdest alıp sonra bu suyu 

bir kuyuya dökerse İmam Muhammed’e göre kuyudan, dökülen su miktarı ile birlikte 

yirmi kovadan fazla suyun boşaltılması gerekir. Ebû Hanîfe ve Ebû Yûsuf’a göre ise 

kuyudaki suyun hepsinin boşaltılması gerekir, çünkü onlara göre müsta’mel su 

                                                            
)وقال أبو حنيفة و(أبو يوسف إن كان رجل طاهر قد توضأ للصلاة أو لم يتوضأ لها فتوضأ في بئر فقد تنجس ماؤها كله وتنزح ) 193

جنب  كلها، ولا يجزيه ذلك الوضوء إن كان غير متوضئ، فإن اغتسل فيها أرضا أنجسها كلها. وكذلك لو اغتسل وهو طاهر غير

.في سبعة آبار نجسها كله ) İbn Hazm, el-Muhallâ, 1/185. 
194 İmam Muhammed b. el-Hasen eş-Şeybânî, el-Câmiu’l-kebîr, thk. Ebû’l-Vefâ el-Efgânî (Mısır: 

Lecnetu İhyai’l-Meârifi’n-Numaniyye, 1356/1937), 11; Serahsî, el-Mebsût, 1/94. 
وقال أبو يوسف: ينجسها كلها ولو أنها عشرون بئرا، وقالا جميعا: لا يجزيه ذلك الغسل، فإن طهر فيها يده أو رجله فقد ) 195

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 1/185 (تنجست كلها، 
196 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1/65. 
197 Merğınânî, el-Hidâye, 1/144-146.  



 

34 

 

necistir.” ifadeleriyle değinmiştir.198 Hanefî kaynaklarında yer alan bu bilgiler 

neticesinde el-Muhallâ’da Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

10. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişi el parmaklarının üzerindeki alçıyı 

meshetme niyetiye kuyunun suyuna daldırırsa meshi geçerli olur ve kuyunun suyu 

necis olmaz. Ancak el dışındaki diğer uzuvlar böyle değildir.199 

Tahkiki: Burada abdestsiz kişinin sadece elini veya parmaklarını meshetmek 

niyetiyle kuyuya daldırması halinde hem meshinin geçerli olacağı hem de suyun 

necis olmayacağı bildirilmektedir. Bu durum ise elin bir zaruret olmasına 

bağlanmaktadır. Ayrıca elin kapsam itibarıyla da küçük sayılmasından ötürü olduğu 

söylenmektedir. Konuyla alakalı Aynî tarafından zikredilen rivayetlerden biri de; 

yarası üzerinde alçılar bulunan bir adamın, alçı üzerine meshetmesi için elini bir su 

kabının içine daldırması durumunda, meshinin geçerli olacağı, suyun ise necis 

olmayacağı yani temiz kalacağı yönündedir.200 Burada Ebû Yûsuf’a göre, hükmi 

tahareti bulunmayan birinin, kuyudan veya kaptan avucuyla su almasının ya da 

kuyunun kovasını çıkarmak amacıyla elini suya daldırması suyu necis yapmaz. Bu da 

sadece ele has bir hükümdür. Çünkü elin kullanılmasında bir zaruret söz konusudur 

fakat diğer uzuvlarda böyle bir zaruret bulunmamaktadır. Dolayısıyla kişinin ayağını 

kuyuya daldırırmasıyla su müsta’mel olur ve necis sayılır. 201 Hanefî kaynaklarında 

yer alan bu bilgiler neticesinde el-Muhallâ’da Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün 

doğruluğu teyit edilmiştir. 

11. Görüş: Bir kimse kuyu suyuna dalıp ne gusül ne de abdest için niyet 

etmezse ve o suyla ovulmazsa gusül ve abdeste niyet edene kadar kuyunun suyu 

necis olmaz. Ebû Yûsuf bu kimsenin suya batmasıyla tâhir sayılmayacağını 

söylemiştir.202 

Tahkiki: Zikredilen görüşte dikkat çekilen ana nokta abdestin geçerli 

olabilmesi için kişinin niyet etmesi gerektiği ve ancak bu durumda kuyudaki suyun 

necis olacağıdır. İmam Muhammed ve Serahsî de Ebû Yûsuf’a göre abdestin geçerli 

                                                            
198 Ebü’l-Berekât Hâfızüddîn Abdullah en-Nesefî, el-Bahrü’r-râik şerhu Kenzü’d-dekâik, thk. Şeyh 

Zekeriya Umeyrât (Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1418/1997), 1/132. 
 (فلو كان على أصابع يده جبائر فغمسها في البئر ينوي بذلك المسح عليها أجزأه ولم ينجس ماؤها اليد بخلاف سائر الأعضاء،) 199

İbn Hazm, el-Muhallâ, 1/185. 
200 Aynî, el-Binâye şerhu’l-Hidâye, 1/402. 
201 Suğdî, en-Nütef fi’l-fetâvâ, 1/12. 
فلو انغمس فيها ولم ينو غسلا ولا وضوءا ولا تدلك فيها لم ينجس الماء حتى ينوي الغسل أو الوضوء وقال أبو يوسف: لا ) 202

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 1/185 (يطهر بذلك الانغماس،) وقال محمد بن الحسن: يطهر به.(



 

35 

 

olması, suyunda müsta’mel olarak kabul edilebilmesi için niyetin gerekli olduğunu 

aktarmışlardır.203 Daha öncede belittiğimiz gibi Merğınânî de Ebû Yûsuf’a göre gusül 

niyetiyle alınan abdestin geçerli olabilmesinin bir diğer şartının, kişinin suyu 

başından aşağı dökmesi gerektiğini belirtmiştir.204 Hanefî kaynaklarında yer alan 

bilgiler neticesinde el-Muhallâ’da Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit 

edilmiştir. 

12. Görüş: Kişi başını meshetmek niyetiyle kuyunun içine daldırırsa 

kuyunun suyu necis olmaz, çünkü yıkanması gerekli olan bir organın kuyuya 

daldırılması durumunda kuyunun suyu necis olur. Kişi elinin bir kısmını abdest 

almak veya gusül almak niyetiyle kuyudaki suyla yıkarsa kuyunun suyu necis olmaz, 

fakat tam bir organı kuyunun suyuyla yıkadığı zaman kuyunun suyu necis olur. Bu 

sebeple kişi başını veya mesti meshetmek niyetiyle kuyunun suyuna daldırırsa 

başının yıkanması ve mestin meshedilmesi geçerli olur ve kuyunun suyu da temiz 

kalır. Çünkü suyun tahâretini bozan, yıkama niyetidir meshetmek değildir.205 

Tahkiki: Kuyudaki suyun necis olmasına sebebiyet veren nokta, tam bir 

organın meshedilmesindeki niyet değildir, yıkanmasındaki niyettir. Merginânî de 

buna benzer bir durumun el-Uyûn adlı eserde geçtiğini Ebü’l-Leys’ten nakletmiştir. 

Rivayette muhdis kişinin başını veya mestinin üzerini meshetmek için bir kabın içine 

daldırmasıyla meshin geçerli olduğunu, suyun temizliğininde bozulmayacağını 

nakletmiştir. Bu da Ebû Yûsuf’tan nakledilen el-Muhallâ’daki rivayete 

benzemektedir. Çünkü mesh suyun tamamıyla değil sadece onunla temas eden su ile 

yapılır. Sonra aynı kaynakta, alçılı elin bir kabın içine daldırılmasındaki hükmünde 

aynı olduğu aktarılmıştır. Kişi meshi kastetmese de meshi geçerli sayılır, su da 

müsta‘mel olmaz. Çünkü Ebû Yûsuf’a göre farz, kalan su ile değil temas eden su ile 

yerine gelir. Bu da suyun yıkanması farz olan bölge ile temas etmesi durumunda 

hâsıl olur, üzerine akmasıyla hâsıl olmaz. Suyun müsta‘mel olarak kabul edilmesi, 

yıkanması farz olan bölge üzerinden akmasıyla gerkçekleşir.206 Dolayısıyla 

                                                            
203 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1/66; Serahsî, el-Mebsût, 1/53.  
204 Merğınânî, el-Hidâye, 1/144-146. 
قال أبو يوسف: فإن غمس رأسه ينوي المسح عليه لم ينجس الماء، وإنما ينجسه نية تطهير عضو يلزم فيه الغسل، قال فلو ) 205

لك المسح غسل بعض يده بنية الوضوء أو الغسل لم ينجس الماء حتى يغسل العضو بكماله، فلو غمس رأسه أو خفه ينوي بذ

.يفسده نية الغسل لا نية المسحأجزأه ولم يفسد الماء، وإنما  ) İbn Hazm, el-Muhallâ, 1/185. 
206 Burhâneddin Mahmûd el-Buhârî el-Merginânî, el-Muhîtü’l-Burhânî fi’l-fıkhi’n-Numânî, thk. 

Abdülkerim Sami el-Cündî (Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1425/2004), 1/123. 



 

36 

 

meshetmede su kullanılmış sayılmaz. Semerkandî bu hususta İmam Muhammed’e 

göre de meshin geçerli olmadığını, suyunda müsta‘mel olduğunu aktarmıştır.207 

Konuyla alakalı kaynaklarda yer alan bilgiler neticesinde zikredilen görüşün Ebû 

Yûsuf’a olan nispetinin doğru olduğu sonucuna ulaşılmıştır. 

148. Mesele: Sıvı, kuru üzüm şerbeti gibi içecekler su tabirinden genel olarak 

uzaktır ve bu sıvılarla abdest ve gusül abdesti almak caiz değildir. Dolayısıyla suyun 

bulunmaması durumunda uygulanabilecek hüküm teyemmümdür.208  

13. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre, su dışındaki sıvılarla abdest almak caiz 

değidir.209 

Tahkiki: İmam Muhammed tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşte su 

bulunmadığı takdirde kişinin hurma nebîzi ile dâhi abdest alamayacağı ve böyle bir 

durumda sadece teyemmüm alabileceği bildirilmiştir.210 Serahsî de aynı şekilde 

aktarmış olup ayrıca Ebû Yûsuf’un konuyla ilgili hükmündeki delilinin “Eğer su 

bulamazsanız teyemmüm edin.”211 ayeti olduğunu bildirmiştir. Ebû Yûsuf hurma 

nebîzi ile ilgili hadisi delil olarak sunan fakîhlere bu hadisin Mekke dönemine ait 

olduğunu, söz konusu ayetin ise Medine döneminde nazil olduğunu ve dolayısıyla bu 

hadisi nesh ettiğini belirtmektedir.212 Bu bilgiler neticesinde İbn Hazm’ın Ebû 

Yûsuf’a atfetmiş olduğu görüşün nispeti doğrudur. 

158. Mesele: Uyumanın, abdeste etkisi.213 

14. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişi secde ederken kasıtsız olarak uyursa 

abdesti devam eder, bozulmaz. Şayet kasıtlı olarak uyursa abdesti bozulur.214 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşten, kişinin uyumasıyla 

abdestinin bozulacağı fakat kişinin secdedeyken istemsiz bir şekilde uyuması halinde 

abdestinin bozulmayacağı ve namazının da geçersiz sayılmayacağı anlaşılmaktadır.  

                                                            
207 Ebü’l-Leys İmâmü’l-Hüdâ Nasr es-Semerkandî, ‘Uyûnü’l-mesâ’il, thk. Seyyid Muhammed 

Muhanna (Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998),15.  
208 İbn Hazm, el-Muhallâ, 1/202. 
ولما كان اسم الماء لا يقع على ما غلب عليه غير الماء حتى تزول عنه جميع صفات الماء التي منها يؤخذ حده، صح أنه ليس ) 209

ماء، ولا يجوز الوضوء بغير الماء، وهذا قول مالك والشافعي وأحمد وداود وغيرهم، وقال به الحسن وعطاء بن أبي رباح 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 1/202 (وسفيان الثوري وأبو يوسف وإسحاق وأبو ثور وغيرهم.
210 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 74; a.mlf., el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1/58. 
211 el-Mâide 5/6. 
212 Serahsî, el-Mebsût, 1/88. 
213 İbn Hazm, el-Muhallâ, 1/222. 
 ,İbn Hazm, el-Muhallâ ( وقال أبو يوسف: إن نام ساجدا غير متعمد فوضوءه باق، وإن تعمد ذلك بطل وضوءه ،) 214

1/225. 



 

37 

 

Serahsî ve Kâsânî’nin Ebû Yûsuf’un bu görüşüne sarahaten atıfta bulunduğu 

görülmektetir.215 Dolayısıyla İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan bu 

görüşün nispetinde hata olmadığı teyit edilmiştir. 

168. Mesele: İstihâze konusu.216 

Ebû Yûsuf’tan nakledilen rivayet: Ebû Yûsuf’un Ebû Hanîfe’den 

naklettiğine göre: Hayzı biten fakat istihâzesi devam eden bir kadın, güneşin 

doğuşundan sonra namaz için abdest alırsa öğle namazının vaktinin bitmesine kadar 

temiz ve abdestli sayılır. Burada nakil tartışması yer almaktadır ve İbn Hazm, Ebû 

Yûsuf’un bunu kabul etmeyip inkâr ettiğini aktarmıştır. Ebû Yûsuf, Ebû Hanîfe'den 

sadece öğle namazının vaktinin girmesine kadar temiz ve abdestli kalacağını rivayet 

ettiğini söylemiştir. İbn Hazm, Ebû Yûsuf'un görüşünün Ebû Hanîfe'nin görüşlerine 

yakın olduğunu belirtmiştir.217  

Tahkiki: Burada bizzat Ebû Yûsuf’a nispet edilmiş olan bir görüşün 

bulunmadığı, mevzunun nakil tartışmasından ibaret olduğu görülmektedir. Bu hususa 

dair rivayette İmam Muhammed tarafından, güneşin doğuşundan sonra namaz için 

alınan abdestin öğle namazının vaktinin bitimine kadar devam edeceği yönünde 

aktarıldığı görülmektedir.218 

169. Mesele: Burun veya vücudun herhangi bir yerinde meydana gelen 

kanamanın abdesti bozup bozmaması.219 

15. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; mideden ağıza kadar kusulan her şey, ağzı 

doldurursa abdesti bozar, ağzı doldurmazsa abdesti bozmaz. Ebû Hanîfe, balgamı 

bundan ayrı tutulmuştur. Nitekim ağız dolusu veya daha fazla olacak şekilde balgam 

kusmanın abdesti bozmayacağını kabul etmektedir. Ebû Yûsuf'a göre ise ağız dolusu 

balgam kusmak abdesti bozmaktadır.220 

                                                            
215 Serahsî, el-Mebsût, 1/79; Îmâm Alâüddîn Ebû Bekr el-Kâsânî el-Hanefî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî 

tertîbi’ş-şerâʾiʿ, thk. Şeyh Ali Muhammed Muavvid-Şeyh Adil Ahmed Abdulmevcûd (Beyrût: 

Dâru’l-Kütübi’l-ilmiyye, 1424/2003), 1/252. 
216 İbn Hazm, el-Muhallâ, 1/225. 
وروى عن محمد بن الحسن عن أبي يوسف عن أبي حنيفة في هذه: إذا توضأت إثر طلوع الشمس للصلاة أنها تكون طاهرا ) 217

إلى خروج وقت الظهر، وأنكر ذلك عليه أبو يوسف، وحكى أنه لم يرو عن أبي حنيفة إلا أنها تكون طاهرا إلى دخول وقت 

 İbn (الظهر. )وغلب بعض أصحابه رواية محمد.( قال أبو محمد: وليس كما قال. بل قول أبي يوسف أشبه بأقوال أبي حنيفة.

Hazm, el-Muhallâ, 1/253. 
218 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 73. 
219 İbn Hazm, el-Muhallâ, 1/255. 
 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 1/257 (قال أبو يوسف: بل فيه الوضوء إذا ملأ الفم.) 220



 

38 

 

Tahkiki: Ebû Yûsuf ağız dolusu olarak göğüsten çıkan balgamı kusma olarak 

kabul etmekte ve bu sebeple de görüşünü abdestin bozulacağı yönde beyan 

etmektedir.  

İmam Muhammed de Ebû Yûsuf’a göre ağız dolusu balgam kusan kişinin 

abdestinin bozulacağını aktarmaktadır.221 Zikredilen bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a 

atfedilmiş olan bu görüşün nispetinde hata olmadığı teyit edilmiştir. 

212. Mesele: Ayaklara giyilen mestin meshedilmesi.222 

16. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre mestlerin üzerine mesh caizdir.223  

Tahkiki: Ebû Yûsuf mestlerin üzerine meshetmenin caiz olduğunu kabul 

etmektedir. Konuyla alakalı İmam Muhammed, Serahsî ve Mevsılî de Ebû Yûsuf’a 

mestleri meshetmenin caiz olduğu görüşünü atfetmektedirler.224 Bu bilgiler 

doğrultusunda İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün nispetinde 

hata olmadığı teyit edilmiştir. 

219. Mesele: Meshedilen mestlerin çıkarılması.225 

17. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre, mestin üzerine yine mestin yerini tutacak ve 

şartlarını taşıyacak herhangi bir çorabın giyilmesi halinde, o çorap meshedilebilir. 

Ancak kişinin mestlerinin üzerine giydiği çoraplarından bir tanesini bile çıkarması 

halinde tümünü yeniden meshetmesi gerekir.226 

Tahkiki: İmam Muhammed tarafından, Ebû Yûsuf’a çorapların üzerine 

mestin geçerli olduğu ve mestin çoğunun çıkması halinde abdestin bozulacağı yönde 

sarahaten atfedilmiş bir görüşün bulunduğu tespit edilmiştir.227 Bu bilgiler 

neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilmiş görüşün nispetinde hata olmadığı teyit edilmiştir.  

                                                            
221 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 71-72. 
222 İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/80. 
وعن أبي نعيم الفضل بن دكين قال: سمعت الأعمش سئل عن الجوربين أيمسح عليهما من بات فيهما؟ قال نعم.وعن قتادة عن ) 223

ن يجيز الحسن وخلاس بن عمرو أنهما كانا يريان الجوربين في المسح بمنزلة الخفين.وقد روي أيضا عن ...، لا يعرف لهم مم

-İbn Hazm, el (المسح على الخفين من الصحابة - رضي الله عنهم - مخالف.ومن التابعين ... وأبي يوسف ... وغيرهم.

Muhallâ, 2/86. 
224 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1/72; Serahsî, el-Mebsût, 1/97-98; Mevsılî, 

el-İhtiyâr, 1/23. 
225 İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/105. 
أبو حنيفة فإنه قال: من توضأ ثم مسح على خفيه ثم أخرج قدمه الواحدة من موضعها إلى موضع الساق، أو أخرج كلتيهما ) 226

كذلك فقد بطل مسحه، ويلزمه أن يخرج قدميه جميعا ويغسلهما، وكذلك عنده لو أخرجهما بالكل.قال أبو يوسف وكذلك إذا أخرج 

عليه أن .قال فلو لبس جرموقين على خفين ثم مسح عليهما ثم خلع أحد الجرموقين فأكثر من نصف القدم إلى موضع الساق

قض يمسح على الخف الذي كان تحت الجرموق ويمسح أيضا على الجرموق الثاني ولا بد، لأن بعض المسح إذا انتقض انت

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/105 (كله.
227 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 16; İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1/81. 



 

39 

 

18. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre, abdestli olan birinin tıraş olması veya 

tırnaklarını kesmesi halinde abdesti zarar görmez.228 

Tahkiki: İmam Muhammed, Ebû Yûsuf’tan; abdesti olan kişi tıraş olur ya da 

tırnaklarını keserse abdestinin bozulmayacağı görüşünü aktarmıştır.229 İbn Hazm 

tarafından aktarılmış olan görüşün Ebû Yûsuf’a olan nispetinde hata olmadığı 

zikredilen bilgiler neticesinde teyit edilmiştir. 

232. Mesele: Suyun deve yükünde unutulması durumunda teyemmümle 

namaz kılınması.230  

19. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre yakınında su olduğunu unutan birinin, namaz 

için teyemmüm alarak kıldığı namazların hepsini iade etmesi gerekir. 231 

Tahkiki: İmam Muhammed, Serahsî ve Merğınânî de Ebû Yûsuf’a 

atfettikleri görüşte yakınında su olduğunu unutarak teyemmümle namaz kılan kişinin 

namazlarını iade etmesi gerektiğini nakletmiştir.232 İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a 

nispet edilmiş olan görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

20. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişi kuyuya bir ok atışı kadar yakınsa ve bu 

durumdan haberi yoksa teyemmüm onun için geçerlidir. Ancak kuyunun kenarında 

veya yakınında olmasına rağmen bunun farkında değilse teyemmüm alması caiz 

değildir.233 

Tahkiki: Teyemmüm alamanın caiz olması yönündeki hüküm, okun atışı 

kadar yakın bir mesafede, su veya kuyu olduğunu bilmeyen kişi için geçerlidir. Fakat 

kuyunun belirtilen mesafeden daha yakın bir yerde bulunması halinde, kişinin bu 

durumdan haberdar olup olmaması nazarı itibara alınmaksızın teyemmüm abdestinin 

geçersiz olduğu kabul edilmektedir. 

Serahsî de aynı görüşü Ebû Yûsuf’a atfetmektedir. Ebû Yûsuf’a göre bu 

hususun gerekçesini de kişinin çevresinde su olup olmadığı yönde bir kanaate 

varıncaya kadar suyu arama yükümlülüğü içerisinde bulunmasından kaynaklandığını 

                                                            
 ,İbn Hazm (قال: فلو توضأ ثم جز شعره وقص شاربه وأظفاره فهو على طهارته، وليس عليه أن يمس الماء شيئا من ذلك.) 228

el-Muhallâ, 2/105. 
229 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1/36. 
230 İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/122. 
 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/122 (وقال أبو يوسف والشافعي: يعيد أبدا.) 231
232 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1/104; Serahsî, el-Mebsût, 1/121; Merğınânî, 

el-Hidâye, 1/187-188. 
وقال أبو يوسف إن كانت البئر منه على رمية سهم أو نحوها وهو لا يعلم بها أجزأه التيمم، فإن كان على شفيرها أو بقربها ) 233

.وهو لا يعلم بها لم يجزه التيمم ) İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/122. 



 

40 

 

ifade etmektedir.234 Bu bilgiler neticesinde İbn Hazm’ın Ebû Yûsuf’a atfetmiş olduğu 

görüşte herhangi bir hata olmadığı teyit edilmiştir. 

246. Mesele: Hapsedilen veya çarmıha gerilen kişinin, namaz vakti 

girdiğinde abdest alacak suyu, teyemmüm yapacak toprağı bulamaması durumu.235  

21. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; hapsedilen veya çarmıha gerilen kişi 

bulunduğu durumda olduğu gibi namazını kılmalı, suyu bulduğu zaman abdestsiz 

olarak kıldığı namazlarını iade etmelidir. Şayet toprak ile teyemmüm edebilirse, 

teyemmüm alarak namazını kılmalı ve abdestsiz kıldığı namazları iade etmelidir. 

Suyu bulduğunda da teyemmümle kıldığı namazını mutlaka iade etmelidir.236 

Tahkiki: Bu görüşte kişiyi abdest almaktan alıkoyacak herhangi bir engelin 

var olması halinde, kişinin o engeli hiçe sayıp namazını bulunduğu şartlarda kılması 

gerektiği ifade edilmektedir. Şartlar normale dönüp suya ulaşılması veya teyemmüm 

abdesti alabileceği temiz toprağa ulaşılması durumunda da kılınan namazların iade 

edilmesi gerektiği anlaşılmaktadır. Bu görüş Müslüman kişinin tek bir namaz vaktini 

bile kaçırmaması gerekçesinden kaynaklanmaktadır.  

Yapılan araştırmalarda İmam Muhammed ve Serahsî tarafından Ebû Yûsuf’a 

atfedilen görüşte kişinin bulunduğu her durumda namazını kılması gerektiği 

görülmektedir.237 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün 

nispetinde hata olmadığı sonucuna ulaşılmıştır. 

İbn Hazm tarafından yöneltilen eleştiri: İbn Hazm, “Amellerinizi boşa 

çıkarmayın!” ayetini delil göstererek, Ebû Yûsuf’un görüşünü eleştirip bu şartlarda 

kılınan namazın geçersiz olacağını ifade etmiştir.238 

248. Mesele: Teyemmüm alan kişinin su ile abdest alanlara imamlık yapması 

veya su ile abdest alan kişinin teyemmüm alan kişilere imamlık yapması.239  

22. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; abdest alanlar, teyemmüm abdesti alanlara, 

meste meshedenler ve ayaklarını suyla yıkayanlara imamlık yapıp birbirlerine tabi 

olabilirler. Dolayısıyla abdest alma konusunda ruhsattan yararlananlar imamlık 

                                                            
234 Serahsî, el-Mebsût, 1/115. 
235 İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/138. 
وقال أبو يوسف ومحمد بن الحسن والشافعي: يصلي كما هو، فإذا وجد الماء أعاد متى وجده، فإن قدر في المصر على التراب ) 236

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/139 (تيمم وصلى، وأعاد أيضا ولا بد إذا وجد الماء.
237 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1/92; Serahsî, el-Mebsût, 1/116. 
وأما قول أبي يوسف ومحمد فخطأ، لأنهما أمراه بصلاة لا تجزيه ولا لها معنى، فهي باطل، وقد قال الله تعالى: }ولا تبطلوا ) 238

[33أعمالكم{ ]محمد:  ) İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/140. 
239 İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/143. 



 

41 

 

hakkını kaybetmezler. Bunun yanında imamete en layık olan kişi de okuması en 

güzel ve iyi olandır.240 

Tahkiki: İmam Muhammed ve Serahsî tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşte de abdest hususunda ruhsattan yararlanmanın imamlık hakkını 

düşürmeyeceği görülmektedir. 241 Bu sebeple İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a 

atfedilmiş olan görüşün nispetinde herhangi bir hata olmadığı sonucuna ulaşılmıştır. 

252. Mesele: Topraktan başka bir şeyle teyemmüm almak caiz değildir.242 

23. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; sadece toprakla teyemmüm alınır, topraktan 

başka hiçbir şeyle teyemmüm alınmaz. Bu hüküm "Toprak da bizim için temiz 

yaratılmıştır." ve "Yeryüzü benim için hem temizleyici hem de mescit kılınmıştır." 

hadisleriyle gerekçelendirilmiştir.243 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan bu görüşte, toprağın temizleyici olduğu 

ve sadece onunla teyemmüm edilebileceği vurgulanmıştır. Ebû Yûsuf’un bu hususta 

öne sürmüş olduğu gerekçe ise  “Temiz toprakla teyemmüm ediniz.”244 ayetidir. 

İmam Muhammed ve Serahsî de Ebû Yûsuf’un görüşünü, sadece toprakla 

teyemmüm alınabileceği yönünde ifade etmektedirler.245 Hanefî kaynaklarında yer 

alan bilgiler neticesinde el-Muhallâ’da Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu 

teyit edilmiştir. 

254. Mesele: Hayız konusu.246 

24. Görüş: Ebû Yûsuf; küdrenin (hayız esnasında gelen bulanık kan) hayız 

dönemi öncesinde gerçekleşmesini istihâze olarak kabul edip, hayız döneminden 

sonra olması durumunu ise hayza tabi tutmaktadır.247 

                                                            
وجائز أن يؤم المتيمم المتوضئين، والمتوضئ المتيممين، والماسح الغاسلين والغاسل الماسحين، لأن كل واحد ممن ذكرنا قد ) 240

إذا  -صلى الله عليه وسلم  -أدى فرضه، وليس أحدهما بأطهر من الآخر، ولا أحدهما أتم صلاة من الآخر، وقد أمر رسول الله 

 -عليه السلام  -ره غير ذلك، ولو كان ههنا واجب غير ما ذك -عليه السلام  -حضرت الصلاة أن يؤمهم أقرؤهم، ولم يخص 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/143 (لبينه ولا أهمله، حاشا لله من ذلك، وهو قول أبي حنيفة وأبي يوسف
241 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1/86; Serahsî, el-Mebsût, 1/111. 
242 İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/158. 
وقال الشافعي وأبو يوسف: لا يتيمم إلا بالتراب خاصة، لا بشيء غير ذلك، فادعوا أن قول رسول الله - صلى الله عليه وسلم -) 243

دا جعلت لي الأرض مسج»بقوله  -عليه السلام  -بيان لمراد الله تعالى بالصعيد، ولمراده « وجعلت تربتها لنا طهورا: »

« .وطهورا ) İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/160.  
244 en-Nisâ 4/43. 
245 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1/85; Serahsî, el-Mebsût, 1/108. 
246 İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/162. 
وقال أبو يوسف ومحمد: الصفرة والدم فكل ذلك في أيام الحيض حيض وأما الكدرة فهي في أيام الحيض قبل الحيض ليست ) 247

ير أيام ليس في غير أيام الحيض حيضا، على عظيم اضطرابهم في الدم في غحيضا، وأما بعد الحيض فهي حيض، وكل ذلك 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/169 (الحيض،



 

42 

 

Tahkiki: İmam Muhammed, Serahsî ve Merğınânî tarafından Ebû Yûsuf’a 

atfedilen görüşlerde küdrenin, hayız öncesinde istihâze olarak kabul ettiği, 

sonrasında ise hayızdan saydığı görülmektedir.248 İbn Hazm’ın Ebû Yûsuf’a atfetmiş 

olduğu bu görüşün doğruluğu kaynaklarda yer alan bilgiler neticesinde teyit 

edilmiştir. 

267. Mesele: Kadının temizlenmesinin süre açısından sınırı.249 

25. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; iddetin en alt sınırı otuz dokuz gündür.250 

Tahkiki: Bir kadının boşandıktan sonra iddette beklemesi, daha sonra da 

iddetten çıkması, yani üç defa hayız görmesi Ebû Yûsuf'a göre en az otuz dokuz gün 

sürer ve bundan daha az bir süre kabul edilemez.  

Serahsî ve Mevsılî de iddetin en alt sınırının Ebû Yûsuf’a göre otuz dokuz 

gün olduğunu belirtmiştir.251 İbn Hazm’ın Ebû Yûsuf’a atfetmiş olduğu görüşün 

nispetinde hata bulunmamaktadır. 

268. Mesele: Nifasın süresi.252  

26. Görüş: Ebû Yûsuf göre; nifasın en az müddeti on bir gündür. 253 

Tahkiki: İmam Muhammed, Serahsî, Kâsânî, İbn Mâze, Nesefî, ve Haddâd 

tarafından da Ebû Yûsuf için nifasın en alt süresinin on bir gün olduğu 

belirtilmiştir.254 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğru olduğu 

sonucuna ulaşılmıştır.  

3.1.1.2. Nispetinde Hata Bulun7an Görüşler  

27. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; bir leğenin içindeki suda farenin ölmesi, sonra 

da bu suyun bir kuyuya dökülmesi durumunda, kuyudan yirmi kova su 

boşaltılmalıdır.255 

                                                            
248 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 240-241; Serahsî, el-Mebsût, 3/150; Merğınânî, el-Hidâye, 

1/206-207. 
249 İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/200. 
 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/202 (وقال أبو يوسف: تصدق في تسعة وثلاثين يوما لا أقل،) 250
251 Serahsî, el-Mebsût, 3/218-219; Mevsılî, el-İhtiyâr, 3/175. 
252 İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/203. 
 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/ 207(وقال أبو يوسف أقل أمد النفاس أحد عشر يوما.) 253
254 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 2/45; Serahsî, el-Mebsût, 3/218; Kâsânî, 

Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ, 4/436; İbn Mâze, el-Muhîtü’l-Burhânî, 1/263; Nesefî, el-Bahrü’r-râik, 1/380; 

Radıyyüddîn Ebû Bekr el-Haddâd, el-Cevheretü’n-neyyire, thk. İlyas Kaplan, (Beyrût: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1427/2006), 1/96. 
 İbn (قال أبو يوسف  ومحمد: لو ماتت فأرة في ماء في طست وصب ذلك الماء في بئر فإنه ينزح منها عشرون دلوا فقط.) 255

Hazm, el-Muhallâ, 1/144. 



 

43 

 

Tahkiki: Nispet edilen bu görüşünden anlaşılacağı üzere, bir leğen kadar 

necis olan su, temiz olan bir kuyunun suyuna döküldüğünde, kuyunun temizliği için 

kuyudan yirmi kova su boşaltılması gerekir. İmam Muhammed herhangi bir ihtilaftan 

söz etmeksizin kuyuya dökülen miktardaki su ile yirmi kova suyun boşaltılması 

gerektiğini belirtmektedir.256  

Konuyla alakalı hem İmam Muhammed’in herhangi bir ihtilaftan söz 

etmemiş olması hem de diğer kaynaklarda bu görüşü teyit edeceğimiz bir bilgiye 

ulaşamamış olmamız sebebiyle bizlerde İbn Hazm’ın Ebû Yûsuf’a atfetmiş olduğu 

görüşün nispetinde hata olduğu kanaati hâsıl olmuştur.  

28. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; bir su testisinin/küpünün içine fare düşüp 

ölürse daha sonra bu su bir kuyuya dökülürse, kuyudan sadece dökülen miktar kadar 

su boşaltılmalıdır.257  

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un görüşünden açıkça anlaşılacağı üzere; suyu temiz 

olan kuyuya bir su testisi kadar necis su döküldüğü zaman, kuyunun temizliği için 

dökülen su miktarı kadar suyun kuyudan boşaltılması gerekmektedir.  

Hanefî mezhebi kaynaklarından yapmış olduğumuz araştırmalar 

neticesinde Serahsî tarafından Ebû Yûsuf’a nispet edilmiş olan görüşte kuyunun 

temiz hâle gelebilmesi için dökülen necis suyla beraber kuyudan yirmi kova suyunda 

boşaltılması gerektiği ifade edilmiştir.258 Nazarı itibara aldığımız bu bilgiler 

neticesinde İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan bu görüşün nispetinde 

hata bulunduğu kanaati hâsıl olmuştur. 

29. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; bir kuyuya fare düşerse daha sonra bu kuyudan 

hem fare hem de yirmi kova su çıkarılıp başka bir kuyuya dökülürse, bu kuyudan 

fare çıkarılarak yirmi kova su boşaltılmalıdır.259 

Tahkiki: Serahsî’nin Ebû Yûsuf’a atfettiği görüşte böyle bir durum 

karşısında kuyuya dökülen suyun aynı miktarda boşaltılması gerektiği, ayrıca buna 

ilaveten yirmi kova suyun boşaltılması gerektiği yönünde hüküm vermiş olduğu 

                                                            
256 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1/68-69. 
 (فلو وقعت فأرة في خابية ماء فماتت، فصب ذلك الماء في بئر، فإن أبا يوسف قال: ينزح منها مثل الماء الذي رمي فيها فقط.) 257

İbn Hazm, el-Muhallâ, 1/144. 
258 Serahsî, el-Mebsût, 1/96-97. 
فلو أن فأرة وقعت في بئر فأخرجت وأخرج معها عشرون دلوا، ثم رميت الفأرة وتلك العشرون دلوا معها في بئر أخرى فإنه ) 259

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 1/144 (يخرج الفأرة عشرون دلوا فقط



 

44 

 

görülmektedir.260 Bu bilgiler sonucunda İbn Hazm’ın Ebû Yûsuf’a atfetmiş olduğu 

görüşün nispetinde hata bulunduğu kanaati hâsıl olmuştur.  

30. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişinin kolu veya ayak parmakları üzerinde 

alçı varsa, sonra kişi alçılı kısmı kuyuya daldırarak meshetmeye niyet ederse meshi 

geçersiz sayılır ve kuyudaki suyun hepsi necis olur.261   

Tahkiki: Burada kişinin kolunda veya ayağında alçı bulunmasına rağmen 

mest etmek niyetiyle kolunu veya ayağını kuyuya daldırması halinde mesttin 

geçersiz, kuyudaki suyun da necis olacağı nakledilmiştir. Ebû Yûsuf’un Kitâbu’l-

Âsâr adlı eserinde sargı üzerine mest etmenin caiz olduğuna dair rivayetler 

mevcuttur.262 

Konuyla alakalı Serahsî, Ebû Yûsuf’un görüşünü: alçı ibaresinden 

bahsetmeksizin cünüp olan birinin ayağını veya elini kuyuya daldırması halinde 

kuyudaki suyun bozulmayacağı fakat bir kaba daldırması halinde kaptaki suyun 

bozulacağı şeklinde aktarmıştır.263  

Yapmış olduğumuz araştırmalara rağmen kaynaklarda alçılı el ile alçılı ayak 

arasında bir ayrımın yapıldığını tespit edemedik. Fakat daha önce de belirttiğimiz 

gibi kişi mesti kastetmese de meshi geçerli sayılır, su da müsta’mel olmaz. Çünkü 

Ebû Yûsuf’a göre farz, kalan su ile değil temas eden su ile yerine getirilir. Bu da 

yıkanması farz olan uzvun suya temas etmesi ile hâsıl olur, üzerine akmasıyla değil. 

Suyun müsta’mel olabilmesi de suyun yıkanması farz olan bölge üzerine akmasıyla 

gerçekleşir.264  

Son olarak da Ebû Yûsuf’a ve klasik Hanefî fıkıh kaynaklarını taramamıza 

rağmen alçılı el ile alçılı ayak arasında bir ayrımın yapıldığını tespit edemedik. 

Zikretmiş olduğumuz bilgiler ışığında Hanefî mezhebinde böyle bir ayrımın 

yapılması söz konusu olmadığı ve alçıda yapılan ayrım ile ilgili İbn Hazm’ın Ebû 

Yûsuf’a atfettiği görüşün nispetinin hatalı olduğu kanaati hâsıl olmuştur. 

 

                                                            
260 Serahsî, el-Mebsût, 1/91. 
فإن كان على ذراعيه جبائر أو على أصابع رجليه جبائر فغمسها في البئر ينوي بذلك المسح عليها لم يجزه وتنجس ماؤها ) 261

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 1/185 (كله،
262 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr,16-17. 
263 Serahsî, el-Mebsût, 1/53. 
264 Burhâneddin Mahmûd el-Buhârî el-Merginânî, el-Muhîtü’l-Burhânî fi’l-fıkhi’n-Numânî, thk. 

Abdülkerim Sami el-Cündî (Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1425/2004), 1/123. 



 

45 

 

179. Mesele: Cuma guslü.265 

31. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; Cuma guslü, Cuma günü içindir.266  

Tahkiki: Ebû Yûsuf’a nispet edilmiş olan görüşten, Cuma guslünün Cuma 

namazı için değil de Cuma günü için olduğu anlaşılmaktadır. Fakat Serahsî ve 

Merğınânî tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşlerde, Cuma guslününü, Cuma 

namazı için alındığı görülmektedir.267 Bu bilgiler neticesinde İbn Hazm’ın Ebû 

Yûsuf’a atfetmiş olduğu görüşün nispetinin hatalı olduğu kanaati hâsıl olmuştur.  

32. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; lohusalıkta lochianın kesilmesiyle, kırkıncı 

günün sonunda tekrar meydana gelmesi durumu nifastan sayılmaktadır.268 

Tahkiki: Söz konusu olan görüşün İmam Muhammed tarafından Ebû 

Hanîfe’ye nispet edildiği fakat Ebû Yûsuf’un bu görüşe katılmadığını görülmektedir. 

Ebû Yûsuf böyle bir durumda kadının temizlik süresine bakılması gerektiğini bu 

temizlik süresinin on beş gün ve üzerinde olması halinde kadının ne nifas ne de hayız 

sayılamayacağını öne sürmektedir.269  

Yapılan araştırmalar sonucunda, Ebû Yûsuf’a ait bu yönde bir görüş tespit 

edilememiştir. Dolayısıyla İbn Hazm’ın Ebû Yûsuf’a nispet ettiği görüşün hatalı 

olduğu kanaati hâsıl olmuştur. 

3.1.2. Namaz  

Namaz başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen on yedi görüş 

bulunmaktadır.  

3.1.2.1. Nispetinde Hata Bulunmayan Görüşler 

284. Mesele: Kılınan bir namazın, cemaate katılarak iade edilmesi.270 

33. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; evde kılınan bir namazın, cemaatle iade 

edilmesi halinde, ilk kılanan namaz geçerli sayılmaktadır. Ancak söz konusu Cuma 

                                                            
265 İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/19. 
فإن قالوا: من قال قبلكم إن الغسل لليوم؟ قلنا: كل من ذكرنا عنه في ذلك قولا من الصحابة - رضي الله عنهم-، فهو ظاهر ) 266

قولهم، وهو قول أبي يوسف نصا وغيره، وأعجب شيء أن يكونوا مبيحين للغسل يوم الجمعة في كل وقت، ومبيحين لتركه في 

وقت هم يبيحونه فيهاليوم كله، ثم ينكرون على من قال بالغسل في  .) İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/22. 
267 Serahsî, el-Mebsût, 1/89-90; Merğınânî, el-Hidâye, 1/126-127. 
 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/203 (وقال أبو يوسف: إن عاودها دم في الأربعين يوما فهو دم نفاس،) 268
269 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 2/46-48. 
270 İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/258. 



 

46 

 

namazı ise kişinin imama tabi olduğu anla birlikte evde kıldığı öğle namazı geçersiz 

sayılmaktadır.271 

Tahkiki: İmam Muhammed ve Merğınânî de Ebû Yûsuf’a göre evde kılınan 

bir namazın daha sonra cemaatle iade edilmesi halinde geçerli sayılacağını fakat 

Cuma günü öğle namazını evde kılan kişinin, Cuma namazında imama tabi olmasıyla 

evinde kıldığı öğle namazının geçersiz olacağını ifade etmişlerdir.272 Bu bilgiler 

neticesinde İbn Hazm’ın Ebû Yûsuf’a atfetmiş olduğu görüşün nispetinde hata 

bulunmadığı sonucuna ulaşılmıştır. 

286. Mesele: Kişinin kaçırdığı farz namazının kazasını bilerek 

geciktirmesi.273 

34. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre: Kişi güneşin doğuşundan önce teşehhüd 

miktarı kadar kade-i ahirede oturursa, sabah namazını tamamlamış olur. İkindi 

namazında ise kişinin tekbirini getirmesinden sonra güneşin tamamı veya bir kısmı 

batarsa, bu durumda namazına devam etmesi gerekmektedir. Zikredilen durumlar 

namaza zarar vermemektedir. Ayrıca Ebû Yûsuf’a göre, sabah namazının iki rekâtlık 

sünnetini evinde kıldıktan sonra mescide giden kişi, oturmalı ve tekrar namaz 

kılmamalıdır.274 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’a göre, güneş doğmadan önce teşehhüdün 

tamamlanması sabah namazının geçerliliğini ifade eder. Dolayısıyla kişi sabah 

namazında güneşin ilk doğuşu olmadan namazın teşehhüdünü bitirmiş olmalı ki 

namazı geçerli sayılsın. Bu durum ikindi namazı için de geçerlidir. Nitekim ikindi 

namazında ilk tekbirin getirilmesi akabinde güneşin batışı gerçekleşmişse kişinin 

namazına devam etmesi gerekir. Bu, Hanefî mezhebine göre “Bir namazın lüzumiyet 

vakti namaz vaktinin sonudur.” kaidesiyle alakalıdır. 

İbn Hazm’ın, Ebû Yûsuf'a atfettiği diğer görüş ise; kişinin sabah namazının 

sünnetini evde kıldıktan sonra, farzını kılmak üzere camiye gitmesi halinde, 

tekrardan namaz kılmaması gerektiği yönündedir. İmam Muhammed ve Serahsî, Ebû 

                                                            
وقال أبو يوسف ومحمد بن الحسن: لا تبطل صلاته التي صلى في بيته بخروجه إلى الجامع، لكن بدخوله مع الإمام في صلاة ) 271

  .İbn Hazm, el-Muhallâ, 2/258 (الجمعة تبطل التي صلى في منزله.
272 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1/307-308; Merğınânî, el-Hidâye, 2/115-116. 
273 İbn Hazm, el-Muhallâ, 3/7. 
وقال أبو يوسف، ومحمد: إذا قعد مقدار التشهد قبل طلوع أول الشمس فصلاته تامة، فلو دخل في صلاة العصر فصلى أولها ) 274

ة وأصحابه.قالوا: ه، ولا يضرها ذلك شيئا عند أبي حنيفولو تكبيرة أو أكثرها فغربت له الشمس كلها أو بعضها فليتماد في صلات

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 3/9 (فإن صلى في منزله ركعتي الفجر ثم جاء إلى المسجد فليجلس ولا يركع.



 

47 

 

Yûsuf’a atfedilen görüşü, Peygamberimizin bu vakitte nafile namaz kılmadığı 

gerekçesine dayandırarak, sabah namazının sünneti ile farzı dışında namaz 

kılınamayacağını ifade etmektedirler.275 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a 

atfedilmiş olan görüşün nispetinde hata olmadığı sonucuna ulaşılmıştır. 

35. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişi güneş battıktan sonra camiye gelirse 

kâmet getirilene kadar oturmalı ve namaz kılmamalıdır.276 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşten, akşam namazından önce kılınması 

gereken sünnet namazı olmadığından, kişinin camiye akşam namazını cemaatle 

kılmaya gitmesi durumunda tahiyyetü'l-mescid namazını kılmadan oturup kâmetin 

getirilmesini beklemesi gerektiği anlaşılmaktadır.  

İhtilaf konusu tahiyyetu’l-mescid namazının kılınıp kılınmamasında değil, 

camiye girdikten sonra oturur vaziyette mi, yoksa ayakta durarak mı kâmetin 

beklenmesi hususunda olmuştur. Bu konuya Nesefî’nin, âlimlerin umumuna göre 

kişinin camiye girer girmez tahiyyetu’l-mescid namazı kılması gerektiğini belirterek 

kısmen değindiği görülmektedir.277   

Bununla birlikte akşam namazının vakti girdikten sonra camiye girilmesi 

halinde kâmetin oturarak mı, yoksa ayakta mı beklenmesi gerektiği yönünde ihtilaf 

yaşanmaktadır. Yaşanan bu ihtilaf araştırıldığında İmam Muhammed’in, Ebû 

Yûsuf’a çok kısa bir süre oturduktan sonra kalkıp cemaatle namazın kâmetini 

getirmesinin daha faziletli olduğu görüşünü atfettiği görülmektedir.278 

Netice itibarıyla İmam Muhammed, Serahsî, Merğınânî ve Şeyhîzâde 

kanalıyla gelen bilgiler neticesinde İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşün doğruluğu teyit edilmiştir.279 

297. Mesele: Uzanarak veya her hangi bir mazeret olmaksızın binek üzerinde 

kılınan nafile namazlar.280 

36. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişinin yolculukta veya ikamet ettiği yerde 

dahi olsa binek üzerinde nafile namaz kılması caizdir.281 

                                                            
275 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1//130; Serahsî, el-Mebsût, 1/152. 
 قال أبو حنيفة: فإن جاء إلى المسجد بعد تمام غروب الشمس فليقف حتى تقام الصلاة ولا يجلس ولا يركع) 276

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 3/9 (قال أبو يوسف: يجلس ولا يركع.
277 Nesefî, el-Bahrü’r-râik, 2/63; Haddâdî, el-Cevheretü’n-neyyire, 1/186. 
278 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Ahmed Ferid el-Mezidi, 1/120. 
279 Serahsî, el-Mebsût, 1/139; Merğınânî, el-Hidâye, 1/279-280. 
280 İbn Hazm, el-Muhallâ, 3/56. 



 

48 

 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un görüşünden açıkça anlaşılacağı üzere nafile 

namazlarının binek üzerinde kılınması (günümüz imkânlarıyla uçakta, arabada, 

otobüste, trende vs.) yolculukta da olsa ikamet yerinde de olsa caizdir. 

Serahsî ve Mevsılî tarafından Ebû Yûsuf’a seferi veya mukim ayrımına 

gidilmemeksizin binek üzerinde kılınanan nafile namazların geçerli olduğu görüşü 

atfedilmiştir.282 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün 

nispetinde hata olmadığı sonucuna ulaşılmıştır. 

299. Mesele: Mazeret olmadıkça farz namazın oturarak kılınması caiz 

değildir.283 

37. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; hasta olmasından ötürü oturarak namaz kılan 

birinin, ayakta duranlara imamlık yapması caizdir.284 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un görüşünden, hastalığından ötürü namazda ayakta 

duramayan birinin, sağlıklı ve namazda ayakta duranlara imamlık yapmasında 

herhangi bir sakıncanın bulunmadığı anlaşılmaktadır.  

İmam Muhammed ve Serahsî’nin de hasta olan birinin oturarak, ayakta 

duranlara imamlık yapabileceği görüşünü Ebû Yûsuf’a atfettikleri görülmektedir.285 

Hanefî kaynaklarında yer alan bu bilgiler neticesinde el-Muhallâ’da Ebû Yûsuf’a 

atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

331. Mesele: Ezanın vasfı.286  

38. Görüş:  Ebû Yûsuf’a göre; hem ezanda hem de kâmette "Allah-u Ekber, 

Allah-u Ekber" ifadesi başlangıçta sadece iki kez okunur.287 

Tahkiki: Aslında Hanefî mezhebinde kabul gören görüşe göre hem ezanda 

hem de kâmette "Allah-u Ekber, Allah-u Ekber" ifadesi dört defa okunur. Fakat 

burada ise Ebû Yûsuf’un, Ebû Hanîfe'den naklettiği belirtilerek bu ifadenin hem 

namazda hem de kâmette sadece iki defa okunması gerektiğine dair görüşüne yer 

verildiği görülmektedir. Yapılan araştırmalar neticesinde Ebû Yûsuf’un bu durumu 

                                                                                                                                                                                      
قال علي: فهذا عموم للراكب أي شيء ركب، وفي كل حال من سفر أو حضر، وهذا العموم زائد على كل خبر ورد في هذا ) 281

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 3/58 (الباب، ولا يجوز تركه - وهو قول أبي يوسف وغيره.
282 Serahsî, el-Mebsût, 1/250; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/68. 
283 İbn Hazm, el-Muhallâ, 3/58. 
 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 3/71 (وبإمامة الجالس للأصحاء يقول أبو حنيفة، وأبو يوسف،) 284
285 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 107; Serahsî, el-Mebsût, 1/213-214. 
286 İbn Hazm, el-Muhallâ, 3/149. 
 İbn (وعن أبي يوسف عن أبي حنيفة في كلا الأمرين الأذان والإقامة " الله أكبر، الله أكبر " في ابتدائهما مرتين فقط.) 287

Hazm, el-Muhallâ, 3/153. 



 

49 

 

Kelime-i Şehadete kıyas ederek iki defa okunmasını kabul ettiğini görmekteyiz. Bu 

durum Serahsî tarafından da aynı şekilde zikredilmiştir.288 Bu bilgiler neticesinde 

Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün nispetinde hata olmadığı sonucuna ulaşılmıştır. 

İbn Hazm tarafından yapılan yorum: İbn Hazm, "Allah-u Ekber" 

ifadesinin ezanda ve kâmette kaç defa okunduğuna dair Hanefî mezhebinde yaygın 

olan görüşü eleştirirek, Ebû Yûsuf'un konuyla alakalı görüşünü teyit edecek bir 

hadisin delil olarak bulunduğunu dile getirmektedir.289 

338. Mesele: Fecir ve şafak vakitleri.290  

39. Görüş: Ebû Yûsuf göre; yatsı namazı vaktinin başlangıcı ve bitişi kırmızı 

şafağın batmasıyla hâsıl olur.291  

Tahkiki: Ebû Yûsuf yatsı namazının girişini ve bitişini gökyüzünde belirgin 

bir şekilde görünen kırmızı şafağa bağlamaktadırlar. Bunu da yatsı namazının 

başlangıç vaktini gökyüzünde görünen kırmızı şafağa, bitiş vaktini ise gökyüzünde 

sahur vakitlerinde görünen yatay beyaz şafağa içinde ortaya çıkan kırmızı şafağa tabi 

tutmaktır. İmam Muhammed, Serahsî, Merğınânî ve Mevsılî de Ebû Yûsuf’un yatsı 

namazı vaktinin başlangıç ve bitişini kırmızı şafağa bağlı olduğunu kabul ettiğini 

belirtmektedirler.292 Hanefî kaynaklarında yer alan bu bilgiler neticesinde el-

Muhallâ’da Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

344.Mesele: Kaçınılması farz olan necâsetlerin vücuda, elbiselere veya ibadet 

yerine bulaşması.293 

40. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; namazdayken, kişinin ayaklarının olduğu 

yerde dirhem-i baglî’den294 (avuç içinin boşluğu) fazla olan bir necâset bulunuyorsa, 

kişinin bilip bilmemesi farketmeksizin namazı bozulmaktadır. Şayet bu necâset 

dirhem-i baglî kadar veya daha az ise kişinin bilip bilmemesi farketmeksizin namazı 

                                                            
288 Serahsî, el-Mebsût, 1/129. 
وقد جاء حديث بمثل رواية أبي يوسف في الأذان، وما نعلم خبرا قط روي في قول " الله أكبر، الله أكبر " أربع مرات في أول ) 289

من زاد  الإقامة ولولا أنها ذكر الله تعالى لوجب إبطال الإقامة بها؛ وإبطال صلاة من صلى بتلك الإقامة، ولكن هذه الزيادة بمنزلة

ما ليس من الإقامة في شيء؟.في الإقامة " لا حول ولا قوة إلا بالله " أو غير ذلك م ) İbn Hazm, el-Muhallâ, 3/153. 
290 İbn Hazm, el-Muhallâ, 3/196. 
الأمة وأما الشفقان: فأحدهما الحمرة - والثاني: البياض، فوقت المغرب عند ابن أبي ليلى، وسفيان الثوري، ومالك، والشافعي، ) 291

 İbn (وأبي يوسف، ومحمد بن الحسن، والحسن بن حي، وداود وغيرهم -: يخرج ويدخل وقت صلاة العتمة بمغيب الحمرة؟

Hazm, el-Muhallâ, 3/192. 
292 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1/123; Serahsî, el-Mebsût, 1/144-145; 

Merğınânî, el-Hidâye, 1/258-259; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/39. 
293 İbn Hazm, el-Muhallâ, 3/203. 
294 Dirhem-i baglî: (درهم بغلي) Sekiz danik=64 habbe=3.776 gr. ağırlığıda olan dirhem. bk.: Mehmet 

Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü (İstanbul: Rağbet Yayınları,1419/1998), 80. 



 

50 

 

bozulmamaktadır. Aynı zamanda bu necâset dirhem-i baglî’den fazla olup ellerini, 

dizlerini koyacağı yerde ya da koltuk altının hizasında ise kişinin bilip bilmemesi 

farketmeksizin namazı bozulmamaktadır. Şayet necâset secde edilen yerde olursa, o 

secde geçersiz olur. Bu geçersiz olarak sayılan secde yerine, kişinin namazdayken 

yine secde etmesi halinde namazı tamamlanmış olur. Kişi namazını bitirinceye kadar 

o secdeyi iade etmezse, bütün namazı batıl olur.295  

İbn Hazm tarafından yöneltilen eleştiri: İbn Hazm bu konuda Hanefîlerin 

dayandıkları delilleri ve görüşleri sert bir şekilde eleştirmektedir.296 

Tahkiki: Necâsetin kılınan namazın sıhhatine zarar verip vermemesi 

durumunda bahsi geçen dirhem-i baglî fakîhler arasında kabul gören necâsetin 

çokluk ve azlık miktarından kaynaklanmaktadır. Namazda alın hariç tüm secde 

uzuvlarının örtünmesi caiz olduğundan fakîhler alında ihtilafa düşerek diğer 

uzuvlarda caiz olarak kabul etmektedirler. Fakat necâsetin secde edilen yerde olması 

durumunda bu secdenin temiz olan bir yerde iade edilmesi gerektiği belirtilmiş aksi 

takdirde necis yerde yapılan secdenin geçersiz olacağı durumu vurgulanmıştır. 

İmam Muhammed ve Serahsî de yukarıda zikrettiğimiz görüşü Ebû Yûsuf’a 

atfetmiştir.297 Hanefî kaynaklarında yer alan bu bilgiler neticesinde el-Muhallâ’da 

Ebû Yûsuf’a atfedilen Hanefî görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

41. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; namaz kılan kişinin elbisesinin herhangi bir 

yerinde bir dirhemden fazla necâset bulunması halinde kıldığı namaz geçersiz 

sayılmaktadır.298 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un görüşünde dikkat çekilen husus necâsetin çokluk ve 

azlık miktarıdır. Bu miktar ise bir dirhemle sınırlı tutulmuştur.  

                                                            
وقال أبو حنيفة: من كانت النجاسة في موضع قدميه في الصلاة وكانت أكثر من الدرهم البغلي: - أي نجاسة: بطلت صلاته ) 295

درهم البغلي، عامدا كان أو ناسيا؟ فإن كانت قدر الدرهم البغلي فأقل؛ فصلاته تامة في العمد؛ والنسيان؟ فإن كانت أكثر من قدر ال

ف عنه إذا تلوكانت في موضع وضع يديه، أو في موضع وضع ركبتيه، أو حذاء إبطيه: فصلاته تامة في العمد، والنسيان واخ

عمد، كانت في موضع وقوع جبهته في السجود.فمرة قال: صلاته تامة في العمد، والنسيان، ومرة قال: صلاته باطلة في ال

والنسيان؛ وبه يقول زفر.وقال أبو يوسف كذلك في كل ما ذكرنا، إلا أنه قال: إن كانت في موضع سجوده: فسدت تلك السجدة - 

ه وإن لم يسجدها حتى أتم صلاته بطلت صلات -دها؟ وإن سجدها ما دام في صلاته تمت صلاته وكأنه لم يسج -وحدها خاصة 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 3/207-208 (كلها؟
وكانت حجتهم في هذا أسقط من قولهم؛ وهو أنهم قالوا: لو لم يضع يديه ولا ركبتيه في السجود لم يضر ذلك صلاته شيئا ) 296

ليه أن ذا احتجاج للباطل بأشنع ما يكون من الباطل وإنما هو استخفاف بالصلاة، ويلزم على أحد قوبخلاف قدميه قال علي: وه

 İbn Hazm, el-Muhallâ, 3/208 (تتم صلاته، وإن لم يضع جبهته بالأرض لغير عذر.
297 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1/178; Serahsî, el-Mebsût, 1/204. 
وقال أبو يوسف: المصلي المبطن بمنزلة ثوب واحد، إن كان في الباطنة أكثر من قدر الدرهم غير نافذة إلى الوجه بطلت ) 298

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 3/208 (الصلاة.



 

51 

 

İmam Muhammed de Ebû Yûsuf’a el-Muhallâ’da yer alan görüşü 

atfetmiştir.299 Bu bilgiler neticesinde İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşün doğru olduğu teyit edilmiştir. 

349. Mesele: Namazda örtülmesi gereken yerler.300  

42. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kadının avret yeri hariç herhangi bir organın 

yarısının fazlası açılmadıkça kıldığı namaz geçerli sayılmaktadır.301 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un görüşüne göre namazdayken örtülmesi gereken 

uzuvların açılması hususunun namaza olan etkisine dikkat çekildiği görülmektedir. 

Ebû Yûsuf namazın bozulup bozulmadığı yönündeki ayrımı ise örtülmesi gereken 

uzvun yarısının örtülü olmasına bağlı kılmaktadır. 

Nitekim İmam Muhammed, Serahsî ve Merğınânî de Ebû Yûsuf’a göre 

namaz kılan kadının organlarının yarısından fazlasının açılmadığı sürece namazının 

bozulmayacağını belirtmişlerdir.302 Hanefî kaynaklarında yer alan bu bilgiler 

neticesinde el-Muhallâ’da Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

449. Mesele: İmam, arkasındaki cemaat saflarını düzeltinceye kadar tekbir 

getirmemelidir. Şayet imam, arkasındaki tabiler saflarını düzeltmeden tekbir getirirse 

hata yapmış olur.303 

43. Görüş: Ebû Yûsuf'un bu konudaki iki görüşünden biri; İmam’ın tekbir 

getirmek için cemaatin saflarını düzeltinceye kadar beklemesi gerektiğidir.304 

Tahkiki: İmam Muhammed ve Serahsî de Ebû Yûsuf’a göre imamın tekbir 

getimek için cemaatin saflarını düzenlemelerini beklemesi gerektiğini 

aktarmışlardır.305 Bu bilgiler neticesinde İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşün doğru olduğu teyit edilmiştir. 

480. Mesele: Kişinin namazı unuttuğundan emin olmasıyla birlikte hangi 

vakte ait olduğunu hatırlayamaması.306 

                                                            
299 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 79-80-81; a.mlf., el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1/47-48. 
300 İbn Hazm, el-Muhallâ, 3/210. 
 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 3/224 (وقال أبو يوسف: لا تبطل الصلاة إلا أن ينكشف مما عدا الفرج أكثر من نصف العضو،) 301
302 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 82; a.mlf., el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1/173-174; 

Serahsî, el-Mebsût, 1/197; Merğınânî, el-Hidâye, 1/290-291. 
303 İbn Hazm, el-Muhallâ, 4/114. 
ونستحب أن لا يكبر الإمام إلا حتى يستوي كل من وراءه في صف أو أكثر من صف، فإن كبر قبل ذلك أساء وأجزأه... وأحد ) 304

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 4/114-116 (قولي أبي يوسف
305 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1/17; Serahsî, el-Mebsût, 1/39. 
306 İbn Hazm, el-Muhallâ, 4/180. 



 

52 

 

44. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; Kişi namaz kılmayı unuttuğundan emin olurda 

hangi vakte ait olduğunu hatırlayamazsa beş vakit namazının kazasını kılmalıdır.307 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un görüşünden, kişinin hangi vaktin olduğunu 

hatırlamadan herhangi bir namazını kılmayı unutması halinde ihtiyatlı davranıp tam 

bir günün namazlarını kılması gerektiği anlaşılmaktadır. Bu husus ihtiyatlı 

davravmanın öneminden kaynaklanmaktadır. Bu şekilde hareket eden kişinin 

kaçırdığı namaz kılacağı beş vakitten bir tanesine denk geleceğinden onu yerine 

getirmiş olacaktır. 

Aynî, konuyla alakalı Hanefî mezhebinde ihtilafın bulunmadığını şu şekilde 

aktarmaktadır; “Kişi namazı veya ondan bir rüknünü unuturda hangisi olduğunu 

hatırlayamazsa bir gün ve gecenin namazlarını iade etmelidir. Bunda 

arkadaşlarımızın arasında ihtilaf yoktur.”308 Bu durumu Kâsânî de, kişinin kaçırdığı 

namazın hangisi olduğunu derin bir surette araştırması ve incelemesi gerektiğini, 

şayet hangi vakit olduğu kanaatine varamazsa, bulunduğu bu durumdan kesin bir 

kanaatle çıkması için beş vakit namaz kılması gerektiğini belirtmektedir.309 

Zikrettiğimiz bilgiler neticesinde İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün 

doğruluğu teyit edilmiştir.  

519. Mesele: Korku namazı.310 

45. Görüş: Ebû Yûsuf korku namazının kılınabileceği görüşünden 

vazgeçmiştir.311  

Tahkiki: Konuyla alakalı Ebû Yûsuf’tan nakledilen son görüş; korku 

namazının Peygamberimiz’den sonraki dönemlerde kılınamayacağı yönündedir. 

Serahsî, Merğınânî ve Mevsılî’nin, Ebû Yûsuf’a atfetmiş oldukları görüşte de bu 

                                                            
ومن أيقن أنه نسي صلاة لا يدري أي صلاة هي؟ فإن مالكا، وأبا يوسف، والشافعي، وأبا سليمان قالوا: يصلي صلاة يوم ) 307

 ,İbn Hazm, el-Muhallâ (وليلة؟ ويلزم على هذا القول إن لم يدر أمن سفر أم من حضر؟ أن يصلي ثماني صلوات؟

4/182.  
308 Ebû Bekr Alâüddîn Muhammed es-Semerkandî, Tuhfetü’l-fukahâ’, (Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1405/1984), 1/233; Haddâdî, el-Cevheretü’n-neyyire, 1/182; Aynî, el-Binâye şerhu’l-

Hidâye, 2/597. 
309 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ, 1/602. 
310 İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/33. 
ومنها قول رويناه عن عبيد الله بن عتبة بن مسعود وإبراهيم النخعي، أخذ به أبو حنيفة وأصحابه إلا أن أبا يوسف رجع عنه ) 311

إلى الركعة  م: فيصلي بالتي خلفه ركعة بسجدتيها، فإذا قا-: وهو أن يصفهم الإمام صفين: طائفة خلفه، وطائفة بإزاء العدو -

نت بإزاء العدو الثانية وقف، ونهضت الطائفة التي صلت معه فوقفوا بإزاء العدو، وهم في صلاتهم بعد.ثم تأتي الطائفة التي كا

ثانية التي فتكبر خلف الإمام، ويصلي بهم الإمام الركعة الثانية له وهي لهم الأولى، فإذا جلس وتشهد: سلم، وتنهض الطائفة ال

ى فترجع كعة الثانية، وهم في صلاتهم، فتقف بإزاء العدو.وتأتي الطائفة التي كانت صلت مع الإمام الركعة الأولصلت معه الر

رجع الطائفة إلى المكان الذي صلت فيه مع الإمام، فتقضي فيه الركعة التي بقيت لها، وتسلم، ثم تأتي فتقف بإزاء العدو.وت

م، فتقضي فيه الركعة التي بقيت لها.الثانية إلى المكان الذي صلت فيه مع الإما ) İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/39. 



 

53 

 

namazın sadece Peygamberimizin içinde bulunduğu döneme has olduğuna dair 

ifadeler mevcuttur.312 Netice itibarıyla korku namazının Resulullah döneminden 

sonra kılınamayacacığına dair Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit 

edilmiştir. 

İbn Hazm tarafından yöneltilen eleştiri: İbn Hazm ise Ebû Yûsuf’un 

görüşünü “Andolsun, Allah’ın Resûlünde sizin için; güzel bir örnek vardır.”313 

ayetine muhalif olması sebebiyle eleşirmektedir.314 

522. Mesele: Cuma namazı için oluşturulacak cemaatin niceliği.315 

46. Görüş: Ebû Yûsuf'a göre; Üçüncü kişinin imam olduğu bir cemaat, Cuma 

namazını hutbe ile birlikte iki rekât olarak kılar.316 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un görüşünden Cuma namazının, imamında dâhil 

olduğu üç kişilik bir cemaatle ile kılınabileceği anlaşılmaktadır. Dolayısıyla üç kişi 

ile kılınan Cuma namazı tam ve sahih bir Cuma namazı olduğundan, hutbe okunarak 

iki rekât olarak kılınmalıdır.  

Serahsî, Merğınânî ve Mevsılî tarafından Ebû Yûsuf’a Cuma namazını 

kılanların sayısının imamla birlikte üç kişiden az olması halinde cemaat şartını 

oluşturmadığı ve bu sayı ile Cuma namazının kılınamayacağı yönündeki içtihad 

atfedilmiştir.317 Zikredilen bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğru 

olduğu teyit edilmiştir. 

İbn Hazm tarafından yöneltilen eleştiri: İbn Hazm bu görüşü eleştirerek, 

Ebû Yûsuf’un dayandığı hadisin bu durum için delil olamayacağını iddia etmiştir.318 

523. Mesele: Cuma namazının niteliği.319  

Ebû Yûsuf’tan nakledilen rivayet: Ebû Yûsuf’un Ebû Hanîfe’den naklettiği 

rivayete göre; Cuma namazının şehrin ancak tek bir yerinde geçerli olacağını 

                                                            
312 Serahsî, el-Mebsût, 2/45; Merğınânî, el-Hidâye, 2/134-135; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/89. 
313 el-Ahzâb 33/21. 
-İbn Hazm, el (قال علي: وهذا خلاف قول الله تعالى: }لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة{ ]الأحزاب: 21[ .) 314

Muhallâ, 5/41. 
315 İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/45. 
 وعن الحسن البصري: إذا كان رجلان والإمام ثالثهما صلوا الجمعة بخطبة ركعتين) 316

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/46 (وهو أحد قولي سفيان الثوري وقول أبي يوسف، وأبي ثور
317 Serahsî, el-Mebsût, 2/24; Merğınânî, el-Hidâye, 2/112-113; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/83. 
وهذا خبر صحيح، إلا أنه لا حجة لهم فيه، لأن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - لم يقل: إنه لا تكون جماعة ولا جمعة بأقل ) 318

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/48 (من ثلاثة؟
319 İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/49. 



 

54 

 

söylemiştir. Eğer şehri iki kısma ayıran bir nehir varsa, her kısımda ayrı bir cuma 

namazı kılınması halinde de Cuma namazı geçerli olur.320 

Tahkiki: Nakledilen rivayete göre Cuma namazı şehirin tek bir yerinde 

kılınmalıdır. Eğer şehri iki kısma bölen bir nehir varsa o halde her bir kısım ayrı bir 

şehir sayıldığından dolayı ayrı ayrı Cuma namazı kılmaları geçerlidir. Burada 

musallâ meselesi ortaya çıkmaktadır. Çünkü eski zamanlarda yerleşim yerleri 

günümüzdeki kadar kalabalık değildi ve bu sebeple her şehre ait bir musallâ vardı. 

Bu musallâda da bayram namazları, cuma namazları, husûf ve küsûf namazları 

kılınıyordu. Cuma namazının ise aynı şehirde farklı farklı musallâlarda kılınması caiz 

değildi. Bunun için, günümüzün şartlarını dikkate aldığımızda aynı şehir içerisinde 

farklı yerlerde Cuma namazı kılındığında öğle namazının ihtiyat olarak kaza edilmesi 

gerektiği uygun görülmüştür. Serahsî ve Mevsılî de Ebû Yûsûf kanalıyla nakledilen 

görüşe eserlerinde yer vermiştir.321 Bu bilgiler neticesinde İbn Hazm tarafından Ebû 

Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün doğru olduğu teyit edilmiştir.  

47. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; Cuma namazı şehrin sadece iki farklı 

camisinde kılınabilir. Üç farklı camide kılınması halinde ise kılınan Cuma namazı 

geçerli olmaz.322  

Tahkiki: Serahsî ve Mevsılî, Ebû Yûsuf’a göre Cuma namazının bir şehirde 

en fazla iki yerde kılınabilceğini ifade etmektedirler.323 Hanefî kaynaklarında yer alan 

bu bilgiler neticesinde el-Muhallâ’da Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit 

edilmiştir. 

551. Mesele: Namazların ardından tekbir getirmenin fazileti.324 

48. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre, arife gününün sabah vaktinden teşrîk 

günlerinin sonu olan bayramın üçüncü günü ikindi vaktine kadar tekbir getirmek 

müstehaptır.325 

                                                            
فإن أصحاب أبي حنيفة حكموا عن أبي يوسف: أنها لا تجزئ الجمعة إلا في موضع واحد من المصر، إلا أن يكون جانبان ) 320

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/53 (بينهما نهر، فيجزئ أن يجمع في كل جانب منهما.
321 Serahsî, el-Mebsût, 2/120-121; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/83. 
ورووا عن أبي حنيفة، ومحمد بن الحسن، وأبي يوسف أيضا: أن الجمعة تجزئ في موضعين في المصر، ولا تجزئ في ثلاثة ) 322

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/53 (مواضع؟
323 Serahsî, el-Mebsût, 2/120-121; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/83.  
324 İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/91. 
 İbn (وروينا عن الزهري، وأبي وائل، وأبي يوسف، ومحمد: استحباب التكبير غداة عرفة إلى آخر أيام التشريق عند العصر.) 325

Hazm, el-Muhallâ, 5/91.  



 

55 

 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşten Kurban Bayramı’nda sünnet 

olan teşrîk tekbiri arife günü sabah namazından başlayıp teşrîk günlerinin sonu olan 

bayramın (üçüncü) günü ikindi vaktine kadar devam etmelidir. İbn Hazm ise buna 

muhalefet ederek teşrîk tekbirinin herhangi bir vakitle tahsis edilmediğini iddia 

etmektedir. 

İmam Muhammed ve Mevsılî de Ebû Yûsuf’a göre teşrik tekbilerinin arefe 

günü sabah namazından başlayarak kurban bayramının üçüncü günü ikindi namazına 

kadar devam edeceğini belirtmektedir. 326 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a nispet 

edilen görüşün doğru olduğu sonucuna ulaşılmıştır.   

3.1.2.2. Nispetinde Hata Bulunan Görüş 

476. Mesele: Hasta olan ya da hayati tehlikesi bulunan kimsenin, namazına 

oturarak, îmayla veya binek üzerinde başladıktan sonra sağlığına veya emniyete 

kavuşması durumu.327 

49. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; zaruret sebebiyle namazını oturarak veya imâ 

ile kılmaya başlayan kimse için kade-i ahireye oturmadan önce zaruret durumu 

ortadan kalkarsa aynı şekilde namazını bitirir. Şayet kade-i ahireden sonra bu 

durumlar ortaya çıkarsa o zaman kişinin namazını iade etmesi gerekir. Aynı durum 

sağlıklı ve zarureti bulunmayan kimseler içinde geçerlidir.328 

Tahkiki: İmam Muhammed, Serahsî ve Merğınânî bu konuda Ebû Yûsuf’un, 

kişinin namazını tekrar iade etmesinin gerekli olmadığı görüşününü 

nakletmişlerdir.329 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün 

nispetinde hata bulunduğu kanaati hâsıl olmuştur. 

3.1.3. Cenaze  

Cenaze başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen bir görüş bulunmaktadır.  

                                                            
326 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 60; İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 115; a.mlf., el-Asl, thk. 

Mehmed Boynukalın, 1/124-125; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/88. 
327 İbn Hazm, el-Muhallâ, 4/177. 
وقال أبو يوسف: إن افتتح صحيحا قائما ثم مرض فانتقل إلى الإيماء أو إلى الجلوس، أو افتتحها مريضا قاعدا ثم صح -: فإن ) 328

قبل أن  -ها : فإنهم يبنون. قال: ومن افتتحها مريضا مومئا ثم صح في-ما لم ينتقل حالهم قبل أن يقعدوا مقدار التشهد  -هؤلاء 

إنه يبتدئ فإنه يبتدئ ولا بد؟ وقال محمد بن الحسن: من افتتحها مريضا قاعدا، أو مومئا ثم صح فيها ف -يقعد مقدار التشهد: 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 4/178 (الصلاة ولا بد.
329 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1/192; Serahsî, el-Mebsût, 1/218; Merğınânî, 

el-Hidâye, 2/87. 



 

56 

 

3.1.3.1. Nispetinde Hata Bulunan Görüş 

593. Mesele: İmamın cenaze namazını kıldırırken durması gereken yerin, 

ölünün kadın ya da erkek olması durumuna bağlı olarak şekillenmesi.330   

50. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; cenaze namazını kıldıracak olan imam, 

cenazenin erkeğe ait olması halinde cenazenin başı, kadına ait olması halinde ise 

cenazenin göğsünün hizasında durmalıdır.331 

Tahkiki: İmam Muhammed, Ebû Yûsuf’un Ebû Hanife’den aktarmış olduğu 

görüşü zikrederek; kadın, erkek farketmeksizin imamın cenazenin göğüs hizasında 

durarak namazı kıldırması gerektiğini ifade etmektedir.332  İbn Hazm’ın Ebû Yûsuf’a 

nispet ederek aktarmış olduğu görüşün Serahsî tarafından İbn Ebû Leyla’ya nispet 

edildiği görülmektedir.333 Aynı hususun Merğınânî tarafından ise Ebû Hanife’ye 

atfedildiği görülmektedir.334  Mevsılî de Ebû Yûsuf’un cenaze namazlarını, erkeklerin 

göğüs hizasında, kadınların cenaze namazlarını ise bellerinin hizasında durarak 

kıldırdığına dair bilgiler mevcuttur.335 Zikredilen bilgiler neticesinde İbn Hazm 

tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün nispetinde hata bulunduğu kanaati 

hâsıl olmuştur. 

3.1.4. İ’tikâf  

İ’tikâf başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen iki görüş bulunmaktadır.  

628. Mesele: İtikâf’ı bozan ve bozmayan durumlar.336 

51. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre: İtikâfta kalan kişi, hasta ziyareti, cenaze 

namazı, cenaze defni veya Cuma namazı için çıkıp dışarıda yarım günden az bir süre 

                                                            
330 İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/155. 
ويقف الإمام - إذا صلى على الجنازة - قبالة رأسه ومن المرأة قبالة وسطها -: قال مالك، وأبو حنيفة يقف من الرجل قبالة ) 331

ي، وقولنا هذا هو قول الشافعوسطه، ومن المرأة عند منكبها. وروي عن أبي حنيفة أيضا: يقف قبالة الصدر من كليهما؟... 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/155-156 (وأحمد، وأبي سليمان، وإليه رجع أبو يوسف؟
332 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 115; a.mlf., el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 1/351. 
333 Serahsî, el-Mebsût, 2/65. 
334 Merğınânî, el-Hidâye, 2/146-147. 
335 Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/94. 
336 İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/188. 

 

 

 



 

57 

 

kalırsa itikâfına zarar vermez. Şayet dışarıda yarım günden fazla kalırsa kişinin 

itikâfı bozulur.337 

Tahkiki: İmam Muhammed, Serahsî ve Mevsılî tarafından Ebû Yûsuf'a 

atfedilen görüşte de dışarı çıkılan sürenin yarım günle sınırlı tutulduğu 

görülmektedir.338 İbn Hazm’ın konuyla alakalı Ebû Yûsuf’a atfetmiş olduğu görüşün 

doğruluğunu teyit etmiş bulunmaktayız. 

635. Mesele: İtikâfın süresi.339  

52. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; İki gece itikâfa gireceğini adayan kişinin 

sadece iki gün bir gece itikâfa girmesi gerekmektedir. Kişinin iki gün itikâfa 

gireceğini adaması durumunda da hüküm değişmemektedir.340 

Tahkiki: Merğınânî de Ebû Yûsuf’a göre iki gün ya da iki gece itikâfa 

girmeyi adayan kimsenin iki gün bir gece itikâfta kalması gerektiğini ifade 

etmektedir.341 İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün doğru 

olduğu teyit edilmiştir. 

3.1.5. Zekât  

Zekât başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen on altı görüş bulunmaktadır.  

3.1.5.1. Nispetinde Hata Bulunmayan Görüşler 

641. Mesele: Zekâtın kapsamı.342 

53. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; bütün sebzelerde ve meyvelerde zekât 

bulunmamaktadır. Ceviz, badem, incir, zeytin, fındık, çam fıstığı, kimyon, frenk 

kimyonu, hardal, hünnap ve rezene zekât’ın farz kılındığı bazı sebze ve 

meyvelerdendir. Aynı zamanda keten ve onun tohumları, aspur tohumu ve çiçekleri, 

                                                            
وقال أبو حنيفة: ليس له أن يعود المريض، ولا أن يشهد الجنازة، وله أن يخرج إلى الجمعة بمقدار ما يصلي ست ركعات قبل ) 337

ره شيء، أو خرج لأكثر لم يضالخطبة، وله أن يبقى في الجامع بعد صلاة الجمعة مقدار ما يصلي ست ركعات، فإن بقي أكثر، 

فإن خرج لجنازة، أو لعيادة مريض: بطل اعتكافه؟ وقال أبو يوسف، ومحمد بن الحسن: له أن يخرج لكل ذلك، فإن كان مقدار 

-İbn Hazm, el (لبثه في خروجه لذلك نصف يوم فأقل لم يضر اعتكافه ذلك، فإن كان أكثر من نصف يوم: بطل اعتكافه؟

Muhallâ, 5/191. 
338 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 2/186; Serahsî, el-Mebsût, 3/124-125; 

Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/138. 
339 İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/197. 
 İbn (وقال أبو يوسف: إن نذر اعتكاف ليلتين؟ فليس عليه إلا يومان وليلة واحدة، كما لو نذر اعتكاف يومين ولا فرق.) 340

Hazm, el-Muhallâ, 5/198. 
341 Merğınânî, el-Hidâye, 2/296. 
342 İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/209. 



 

58 

 

kenevir keteni hariç kenevir tohumu, kökboyası bitkisi beş vesk’e 343 ulaşırsa zekât 

farzdır. Safran, pamuk ve zerdeçal gibi mahsullerde de zekât vermek farzdır.344 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un kendi eseri olan Kitabu'l-Harâc’da, İmam 

Muhammed, Serahsî Merğınânî ve Mevsılî’nin eserlerinde, zekâtın gerekli olduğu 

durumlara dair bilgiler yukarıdaki bilgilerle örtüşmektedir.345 Dolayısıyla İbn 

Hazm’ın Ebû Yûsuf’a atfettiği görüşün doğru olduğu teyit edilmiştir.  

54. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; Safran, pamuk ve zerdeçaldan kazanılan 

mahsul; buğday, arpa, mısır, hurma veya kuru üzümden beş vesk ağırlığına eşit 

gelirse o zaman onlarda zekât vermek farzdır. Eğer safran, pamuk ve zerdeçalda, 

buğday, arpa, mısır, hurma veya kuru üzüm beş veskten daha az gelirse bunlarda 

zekât yoktur. Aynı zamanda aspur tohumu ve çiçekleri beş veske ulaşırsa zekâtı 

verilmelidir. Şayet aspur tohumu ve çiçekleri beş veskten azsa zekât düşmez. 

Bununla birlikte Ebû Yûsuf’un; armut, soğan, sarımsak ve kınada zekâtı farz 

kıldığına ve zekâtı düşürdüğüne dair görüşler bulunmaktadır. Ebû Yûsuf; kenevir 

iplerinde, pamuk tanelerinde, meşe meyvesinde, kestane meyvesinde, arabistan 

kirazında, elmada, armutta, kaysıda, halile otunda, acurda, şalgamda, dutta, harnup, 

tere tohumunda, kara kimyonda ve pırasada zekâtı gerekli bulmamaktadır.346  

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un kendi eseri olan Kitabu'l-Harâc’da, İmam 

Muhammed, Serahsî Merğınânî ve Mevsılî’nin eserlerinde yer alan bilgiler, İbn 

Hazm’ın Ebû Yûsuf’a nispet ettiği görüşle örtüşmektedir.347 Zikredilen bilgiler 

ışığında İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün nispetinin doğru 

olduğu teyit edilmiştir. 

                                                            
343 Vesk: Bir deve yükü yahut 60 sâ’lık yani 62400 dirhemlik (165 litre) bir ölçü birimi. bk.: Erdoğan, 

Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 487. 
وقال أبو يوسف، ومحمد بن الحسن: لا زكاة في الخضر كلها، ولا في الفواكه؟ وأوجبا الزكاة في الجوز، واللوز، والتين، وحب ) 344

ريعته الزيتون، والجلوز والصنوبر، والفستق، والكمون، والكرويا والخردل، والعناب، وحب البسباس. وفي الكتان، وفي ز

ق، وإلا وفي الفوه إذا بلغ كل صنف مما ذكرنا خمسة أوسأيضا، وفي حب العصفر، وفي نواره، وفي حب القنب لا في كتانه، 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/211 (فلا؟ وأوجبا الزكاة في الزعفران، وفي القطن، والورس؟ ثم اختلفا 
345 Kâdî Ebû Yûsuf Ya‘kûb b. İbrâhîm, Kitabu'l-Harâc (Beyrût: Dâru'l-Marife, 1399/1979), 51-52; 

İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 2/119-120; a.mlf., el-Câmiu’s-sağîr, 130-

131; Serahsî, el-Mebsût, 3/15; Merğınânî, el-Hidâye, 2/212; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/114. 
فقال أبو يوسف: إذا بلغ ما يصاب من أحد هذه الثلاثة ما يساوي خمسة أوسق من قمح، أو شعير، أو من ذرة، أو من تمر، أو ) 346

: ففيه الزكاة وإن نقص عن قيمة خمسة أوسق من أحد ما ذكرنا فلا -أحد هذه الخمسة فقط، لا من شيء غيرها  -من زبيب 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/211 (زكاة فيه.
347 Ebû Yûsuf, Kitabu'l-Harâc, 51-57; İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 2/119-

120-133; a.mlf., el-Câmiu’s-sağîr, 130-131; Serahsî, el-Mebsût, 3/15; Merğınânî, el-Hidâye, 

2/212.  



 

59 

 

55. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre: Bal on rıtla (Araplar arasında yaygın olarak 

kullanılan ağırlık birimi) ulaşırsa bir rıtlı zekât verilir. Böylece balın zekâtı onda 

birdir.348 

Tahkiki: Ebû Yûsuf Kitabu'l-Harâc’da balın zekâtının onda bir olduğunu 

ifade etmektedir.349 Ebû Yûsuf’a atfedilen edilen görüşün nispetinde hata olmadığı 

sonucuna ulaşmış bulunmaktayız. 

642. Mesele: Beş veske ulaşan hurma, buğday ve arpanın zekâtı.350 

56. Görüş: Ebû Yûsuf; Medine’ye gelip kullanılan müdlere351 vakıf olmuş ve 

buradaki ölçüyü (müd’dü) esas almıştır.352 

Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün yer aldığı bu meselede asıl bahsedilen 

konu, müd'dün kaç gram olduğudur. İbn Hazm, Hanefîlerin iki hadisten yola çıkarak 

müd'dün iki rıtl olduğunu savunduklarını aktarmaktadır. Fakat Ebû Yûsuf’un 

Medine'ye gittiğinde bu görüşten vazgeçip İbn Hazm'a göre müd ile ilgili haklı olan 

görüşe yani İbn Hazm’ın benimsediği görüşe geri döndüğü ifade edilmektedir. Buna 

binaen bir rıtılın üçte bir olduğunu kabul edilmektedir.353  

Tahkiki: Ebû Yûsuf Kitabu'l-Harâc’da Medine’de kullanılan müd’dü esas 

aldığını belirtmiştir. İmam Muhammed, Serahsî, Merğınânî ve Mevsılî’nin de bu 

durumu aynı şekilde aktardıkları görülmektedir.354 Hanefî kaynaklarında yer alan 

bilgiler doğrultusunda Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğru olduğu neticesine 

ulaşılmıştır. 

645. Mesele: Buğday, arpa ve hurmanın birbirine eklenerek zekât hesabı 

yapılıp yapılamayacağı durumu.355  

57. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; topraktan elde edilen buğday, arpa, pirinç, 

mısır, darı ve pamuk gibi mahsuller birbirlerine eklenerek toplamının beş veske 

                                                            
 ,İbn Hazm (وقال أبو يوسف: إذ بلغ العسل عشرة أرطال ففيه رطل واحد؛ وهكذا ما زاد ففيه العشر، والرطل هو الفلفلي.) 348

el-Muhallâ, 5/230. 
349 Ebû Yûsuf, Kitabu'l-Harâc,70-71; Serahsî, el-Mebsût, 3/16; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/114. 
350 İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/240. 
351 Müd(مُد): Iraklılar'a göre, 2 Irak rıtlı yani 260 dirhemlik bir kaptır. Hicazlılar'a göre, 1 Hicaz rıtlı ile 

1 rıtlın üçte biri miktarıdır. Bu fark, rıtıllara nazarandır. Yoksa haddizatında 1 müd, bir sa‘ın dörtte 

birine eşit yani 260 dirhemlik bir ölçüdür. Mâlikî kitaplarında deniliyor ki 1 müd, iki orta avuç 

dolusudur, ağırlık olarak 1 sa‘ın dörtte birine eşittir. bk.: Ömer Nasuhi Bilmen, İslâm Hukuku 

Terimleri Sözlüğü, haz. Abdullah Kahraman (İstanbul: Nizamiye Akademi, 2016), 149. 
 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/246 (وقد رجع أبو يوسف إلى الحق في هذه المسألة إذ دخل المدينة ووقف على أمداد أهلها.) 352
353 İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/244-245. 
354 Ebû Yûsuf, Kitabu'l-Harâc, 53; İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 2/211; 

Serahsî, el-Mebsût, 3/90; Merğınânî, el-Hidâye, 2/238; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/124. 
355 İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/251. 



 

60 

 

ulaşıp ulaşmadığına bakılır. Şayet miktarları beş veske ulaşırsa zekât verilmesi 

gerekir; ulaşmazsa zekât verilmesi gerekmez. 356 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşte topraktan elde edilen 

mahsulllerin birbirine eklenmesiyle miktarlarının beş veske ulaşması halinde zekâtın 

verilmesi gerektiği anlaşılmaktadır. Ebû Yûsuf’a göre bu mahsullerde ayrı ayrı 

hesaplama yapılmaz. Hepsinin toplamına bakılarak zekâtın düşüp düşmediğine dair 

hesaplama yapılır.  

Ebû Yûsuf Kitabu'l-Harâc’da topraktan elde edilen mahsullerin toplanarak 

hesaplanacağını belirtmiştir. Serahsî de eserinde aynı bilgilere yer vermiştir.357 Bu 

bilgiler neticesinde İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilmiş görüşün nispetinde 

hata olmadığını teyit etmiş bulunmaktayız. 

659. Mesele: Hurmanın zekâtının hâris tarafından (zekâtın farz kılınıp 

kılınmadığını tayin eden kişi (الخارص/Hâris)) hesaplanması.358  

58. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; zekât, mal sahibinin yediği miktardan sonra 

geri kalanı üzerinden değerlendirilir.359 

Tahkiki: Zikredilen görüşte "Hâris" denilen kişinin malı değerlendirip 

belirlemesinden önce, mal sahibinin malından yiyebileceği anlaşılmaktadır. 

Hesaplamanın bundan sonra geri kalan miktar üzerinden yapılacağı görülmektedir. 

Bir diğer ifadeyle mal, sahibinde kalır, istediği kadarını yedikten ve ihtiyacını 

karşıladıktan sonra kalan miktarın zekâtını verir.  

Kaynaklarda bu husus; bir arazi sahibinin mahsulünden ailesine ve 

yakınlarına yedirdiği ve hediye olarak verdiği miktarda zekâtın olmadığı, kalan 

miktarın beş vesk miktarına ulaşması durumunda, onda birinin zekât olarak 

verileceği görülmektedir. Yine rivayet edilen bir görüşe göre de; mal sahibinin uygun 

(orantılı) biçimde yediği ve yedirdiği miktar vesklerin tamamlanmasında dikkate 

alınır, ancak (nisab tamamlandığında yediği ve yedirdiği miktarda) onda birinin 

uygulanması vâcip değildir.360 

                                                            
وقال الليث بن سعد، وأبو يوسف: يضم كل ما أخرجت الأرض: من القمح، والشعير والأرز، والذرة، والدخن، وجميع القطاني، ) 356

 ,İbn Hazm, el-Muhallâ (بعض ذلك إلى بعض، فإذا اجتمع من كل ذلك خمسة أوسق ففيه الزكاة كما ذكرنا، وإلا فلا؟

5/251. 
357 Ebû Yûsuf, Kitabu'l-Harâc, 51-52; Serahsî, el-Mebsût, 3/3-4. 
358 İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/259. 
 ,İbn Hazm, el-Muhallâ (وقال أبو يوسف، ومحمد: يزكي ما بقي بعدما يأكل - وهذا تخليط ومخالفة للنصوص كلها.) 359

5/260. 
360 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ, 2/516; Aynî, el-Binâye şerhu’l-Hidâye, 3/431. 



 

61 

 

Zikredilen mesele ile ilgili bir detay daha yer almaktadır: O da, Muhallâ'da 

bahsedilen Ebû Yûsuf'un görüşünde sadece mahsulün hasadı aşamasına gelinmeden 

evvel, arazi sahibi yer veya yedirirse işaret edildiği şekilde uygulanacağı yönündedir. 

Ancak Haddâdî’nin (ö. 800/1397) aktardığı, arazi sahibinin mahsulünün 

yararlanılacağı hale gelip hasat aşamasına gelmeden önce ondan bir şey yer ya da 

yedirirse yediği veya yedirdiği miktardan sorumludur. Yani yediği veya yedirdiği 

miktar hem beş veskin tamamlanmasında dikkate alınır, hem de mahsulden onda bir 

oranında zekât alınır. Bu da Ebû Hanîfe ve Züfer’e göredir. Ebû Yûsuf ve İmam 

Muhammed ise bu durumda mahsul sahibinin sorumlu olmayacağı görüşündedirler. 

Yani nisabın beş veske tamamlanmasında dikkate alınır, ancak mahsul nisab 

miktarına ulaşmışsa (beş veske gelmişse) yenilen miktardan zekât alınmaz sadece 

mahsulün kalan miktarının zekâtı verilir. Çünkü Ebû Yûsuf’a göre, mahsul tam 

olarak yetişip hasat ve toplanma aşamasına geldiğinde zekâtı verilmelidir. Buna 

binaen mahsulden yararlanılacak hale gelmesine rağmen tam olarak olgunlaşmadan 

önce ondan bir şey yenilir veya yedirilirse o yenilen ve yedirilen miktarda zekât 

olmayacaktır. Sadece nisabın tamamlanmasında dikkate alınacaktır. Ancak tam 

olgunlaşıp toplanmadan önce mahsulden bir şey yenilir veya yedirilirse onda Ebû 

Hanîfe ve Ebû Yûsuf’a göre zekât sorumluluğu meydana gelir.361 Aynı durum İbn 

Âbidîn tarfından da aktarılmaktadır.362 

Bu ihtilafın zikredilmesindeki kasıt ise Ebû Yûsuf’un zekât verme zamanını 

kavramak ve onun bu konudaki mantığını anlamaktır. Şayet bu husus anlaşılırsa 

onun fıkhî detaylarının anlaşılması daha kolay olacaktır.  

Ebû Yûsuf bu hususa Kitabu'l-Harâc’ında da değinmiştir.363 Bu bilgilerden 

İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün nispetinde hata olmadığını 

teyit etmiş bulunmaktayız. 

59. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; bir yaşını doldurmadan önce anneleri ölen kırk 

kuzunun zekâtı olarak yine bir kuzu verilebilir.364 

                                                            
361 Haddâdî, el-Cevheretü’n-neyyire, 1/308. 
362 Muhammed Emîn ibni Âbidîn el-Hüseynî ed-Dımaşkî, Reddü’l-muhtâr ‘ale’d-Dürri’l-muhtâr, thk. 

Ali Muhammed Muavvid-Şeyh Adil Ahmed Abdulmevcûd (Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1423/2003), 3/273. 
363 Ebû Yûsuf, Kitabu'l-Harâc, 53. 
قال أبو محمد: وأما الشافعي، وأبو يوسف فطردا قولهما، إذ أوجبا أخذ خروف صغير في الزكاة عن أربعين خروفا فصاعدا، ) 364

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/279 (ولدت قبل الحول أو ماتت أمهاتها؟



 

62 

 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşten, anneleri ölen kuzuların 

sayısının kırka ulaşması durumunda zekât olarak içlerinden bir kuzunun alınabileceği 

anlaşılmaktadır. Konuyla alakalı olarak Ebû Yûsuf, İmam Muhammed ve 

Mevsılî’nin de eserlerinde aynı bilgilere yer verdikleri görülmektedir.365 Hanefî 

kaynaklarında yer alan bu bilgiler neticesinde el-Muhallâ’da Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

674. Mesele: Develerin zekâtı bahsi.366  

60. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişinin elinde zayıf beş devenin olması 

durumunda, mal sahibinin elindeki develerin zayıf ve zarar görmüş olması sebebiyle 

tam bir zekâtı (yani bir koyun, keçi veya kuzu) alınmaz. Bu durumda kişinin elindeki 

zayıf develerden bir tanesi zekât olarak alınmalıdır.367 

Tahkiki: Normalde beş deveden dokuz deveye kadar bir koyun zekât olarak 

verilmektedir. Şayet beş deve zayıf ve zarar görmüş ise bu beş zayıf deveden bir 

tanesi koyun yerine zekât olarak verilmelidir.  

Serahsî, Merğınânî, Mevsılî ve İbn Mâze; Ebû Yûsuf’un bu görüşe sahip 

olmasında etkili olan bir diğer faktörün hem zekât verecek kişinin tam bir zekâtı 

vermesi halinde zarar görmesini engelmek hem de fakirlerin yaşayacağı 

mağduriyetin önlenmesi amacını taşıdığını belirtmektedirler.368 Bu bilgiler 

doğrultusunda Ebû Yûsuf’a atfedilmiş görüşün nispetinin doğru olduğu sonucuna 

ulaşılmıştır. 

61. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; zekât konusunda farz kılınan şeyin 

bulunmaması halinde, onun değeri zekât olarak verilebilir. 369 

Tahkiki: Zikredilen görüşte zekât konusunda farz kılınan şeyin bulunmaması 

halinde, onun yerine değerinin zekât olarak verilebileceği anlaşılmaktadır. Bu mesele 

ile ilgili Hanefî mezhebi klasik kaynaklarına bakıldığında Ebû Yûsuf’un farklı bir 

görüşü zikredilmemektedir. Yani koyun, inek ve deve zekâtında vâcip olan şeyin 

                                                            
365 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr,86; Ebû Yûsuf, Kitabu'l-Harâc,78; İmam Muhammed, el-Asl, thk. 

Mehmed Boynukalın, 2/54-55; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/109. 
366 İbn Hazm, el-Muhallâ, 6/17. 
وقال الشافعي: وأبو يوسف: إذا كانت خمس من الإبل ضعاف لا تساوي شاة أعطى بعيرا منها وأجزأه؟ قالوا:لأن الزكاة إنما ) 367

فيما أجاح المال وقد نهي عن أخذ كرائم المال فكيف عن اجتياحه؟هي فيما أبقي من المال فضلا، لا  ) İbn Hazm, el-

Muhallâ, 6/22. 
368 Serahsî, el-Mebsût, 2/157; Merğınânî, el-Hidâye, 2/179-180; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/109; İbn Mâze, 

el-Muhîtü’l-Burhânî, 2/258. 
يؤدي قيمتها، ولا  وقال أبو حنيفةَ وأصحابه - إلا رواية خاملة عن أبي يوسف -: إن من لزمته بنت مخاض فلم تكن عنده فإَنه) 369

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 6/22 (يؤدي ابن لبون ذكرا؟



 

63 

 

mevcut olmaması halinde zekâtın değerini verme hususu neredeyse Hanefî 

mezhezhebi kaynaklarının tamamında dile getirilmiştir.370 Aynî, zekât olarak altın 

yerine gümüşün verilmesinde herhangi bir sakınca olmadığını belirterek bu konuda 

icma olduğunu aktarmıştır.371 

İmam Muhammed, Serahsî ve Mevsılî tarafındanda bu görüşün Ebû Yûsuf’a 

atfedilmiş olduğu görülmektedir.372 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşün doğru olduğu teyit edilmiştir. 

682. Mesele: Gümüşteki zekât oranı.373  

62. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; İki yüz dirhemde beş dirhem zekât vardır. 

Bunun fazlası için de aynı oran uygulanır.374 

Tahkiki: Konuyla alakalı hem Ebû Yûsuf’un kendi eserlerinde hem de İmam 

Muhammed, Serahsî ve Merğınânî’nin eserlerinde yer alan bilgiler neticeside Ebû 

Yûsuf’a attfedilmiş olan görüşün doğruluğu teyit edilmiştir.375 

684. Mesele: Ziynet eşyasının zekâtı.376 

63. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; her bir dinar on dirheme eşdeğer tutularak, 

zekât hesabı yapılırken dinar ve dirhemlerin toplamına bakılır. Yapılan hesaplama 

sonucunda miktarın yirmi dinar veya iki yüz dirheme ulaşmasıyla zekâtın verilmesi 

gerekli görülmektedir. 377 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un görüşünden kişinin elinde bulunan dirhem ve 

dinarlarının toplamasıyla miktarın yirmi dinar veya iki yüz dirhem ulaşması halinde 

zekât vermesinin gerekli olduğu anlaşılmaktadır. 

                                                            
370 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ, 2/442-445. 
371 Ekmelüddîn Muhammed el-Bâbertî er Rûmî el-Mısrî, el-‘İnâye, thk. Ebû Mahrûs Amr b. Mahrûs 

(Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1428/2007), 1/523; Aynî, el-Binâye şerhu’l-Hidâye, 3/348; 

Kemâlüddîn Muhammed İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-kadîr alâ’l-Hidâyeti Şerhi Bidâyeti’l-mübtedî, 

thk. Şeyh Abdurrezzak Gâlip el-Mehdî (Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1438/2017), 2/183. 
372 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 2/54; Serahsî, el-Mebsût, 2/155-156; Mevsılî, 

el-İhtiyâr, 1/102-103. 
373 İbn Hazm, el-Muhallâ, 6/59. 
عن علي بن أبي طالب قال: في مائتي درهم خمسة دراهم؛ فما زاد فبحساب ذلك... عن نافع عن ابن عمر قال: ما زاد على ) 374

المائتين فبالحساب؟ وهو قول إبراهيم النخعي، وعمر بن عبد العزيز، ومحمد بن سيرين، وسفيان الثوري، والحسن بن حي، 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 6/61 (ووكيع. وأبي يوسف، ومحمد بن الحسن، وأبي ليلى، ومالك؟ 
375 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 89; a.mlf., Kitabu'l-Harâc, 133; İmam Muhammed, el-Asl, thk. 

Mehmed Boynukalın, 2/92-93; Merğınânî, el-Hidâye, 2/189. 
376 İbn Hazm, el-Muhallâ, 6/75. 
وأما الجمع بين الفضة والذهب في الزكاة فإن مالكا، وأبا يوسف، ومحمد بن الحسن، قالوا: من كان معه من الدراهم والدنانير ) 377

زكى الجميع زكاة واحدة،  -ما إذا حسبهما على أن كل دينار بإزاء عشرة دراهم فاجتمع من ذلك عشرون دينارا أو مائتا درهم 

كم مثل أن يكون له دينار ومائة وتسعون درهما، أو عشرة دراهم وتسعة عشر دينارا أو عشرة دنانير ومائة درهم وعلى هذا الح

نيفة وهو قول أبي ح -كان له أقل من ذلك فلا زكاة عليه، ولم يلتفتوا إلى غلاء قيمة الدنانير، أو الدراهم أو رخصها  أبدا. فإن

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 6/80-81 (الأول؟ ثم رجع



 

64 

 

İmam Muhammed, Serahsî, Mevsılî’nin Ebû Yûsuf’a atfettiği bilgiler el-

Muhallâ’daki bilgilerle aynı doğrultudadır.378 İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a 

atefedilmiş olan görüşün doğru olduğu neticesine ulaşılmıştır. 

686. Mesele: Kişinin malında iki yılın zekâtının olması.379 

64. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; İki yüz dirhemden başka malı olmayan biri, bu 

malının zekâtını iki yıl ve daha fazla olan bir süre zarfında vermemiş ise, bu malın 

sadece bir yılının zekâtını vermesi gerekir.380 

Tahkiki: Kişinin iki yıl ve daha fazla bir süre zarfında sadece iki yüz 

dirheme sahip olmasına rağmen zekâtını vermemiş olması durumunda, bu iki yüz 

dirhemden sadece bir yılın zekâtı alınır. Nitekim kişi ilk yılda bu iki yüz dirhemin 

zekâtını vermiş olsaydı sonraki yıllarda gümüş nisabını tahkik etmediğinden dolayı 

zekât yükümlülüğü olmayacaktı. Dolayısıyla bu iki yüz dirhemden sadece bir yılın 

zekâtı alınması gerekmektedir. 

Konuyla ilgili Mecmau’l-enhur, İnâye, Binâye, Muhitü’l-burhani, Tecrîd ve 

Tuhfetü’l-fukaha adlı kaynaklarda yapmış olduğumuz araştırmalar ve taramalara 

rağmen Ebû Yûsuf’a serahaten atfedilmiş olan böyle bir görüşü tespit edemedik. 

Fakat İmam Muhammed tarafından doğrudan Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olmasada mana 

itibarıyla Hanefî mezhebinin geneli için geçerli olabilecek bilgilerin varlığı bizleri bu 

görüşün doğru olduğu sonucuna sevk ettiğini belirtmek isteriz.381 

693. Mesele: Vakti gelmeden önce verilen zekâtın durumu.382 

65. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; hurmanın ve toprak mahsullerinin zekâtının 

önceden verilmesi caizdir.383 

Tahkiki: İmam Muhammed, Serahsî ve Mevsılî tarafından da kişinin 

hurmanın zekâtını önceden vermesinin caiz olduğu yönündeki görüş Ebû Yûsuf’a 

atfedilmiştir. Hurma için belirtilen hükmün ayrıca hayvanların zekâtında da geçerli 

                                                            
378 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 2/92; Serahsî, el-Mebsût, 3/20-21; Mevsılî, 

el-İhtiyâr, 1/111. 
379 İbn Hazm, el-Muhallâ, 6/87. 
وقال هو ومحمد بن الحسن فيمن كان عنده مائتا درهم - لا مال له غيرها - فلم يزكها سنتين فصاعدا: إنه لا زكاة عليه؛ لأن ) 380

 ,İbn Hazm, el-Muhallâ (الزكاة صارت عليه دينا فيها هذا نص كلامه وقال أبو يوسف: عليه زكاتها لعام واحد فقط؟

6/87. 
381 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 2/90. 
382 İbn Hazm, el-Muhallâ, 6/95.  
-İbn Hazm, el (وقال أبو يوسف يجوز ذلك )كله( قبل اطلاع النخل وقبل زرع الأرض، ولو عجل زكاة ثلاث سنين أجزأه.) 383

Muhallâ, 6/96. 



 

65 

 

olduğuna dair bilgilerin mevcut olduğunu da belirtmek isteriz.384 Netice itibarıyla İbn 

Hazm’ın Ebû Yûsuf’a atfetmiş olduğu görüşün doğru olduğu kaynaklarda yer alan 

bilgiler doğrultusunda teyit edilmiştir. 

695. Mesele: Borçlu olan kişinin zekât ödeme yükümlülüğü.385 

66. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; borçlu kişi borcunu, zekâtını vermesi gereken 

mallarıyla ödeyebilir. Böylece elinde kalan zekât malları nisab miktarından daha az 

ise zekât vermesine gerek yoktur. Aynı zamanda kişinin elinde zekâtını vermesi 

gereken malları ile ticaret malları bulundukça, borçlarını kınye386 mallarından 

vermesine gerek yoktur.387  

Tahkiki: Burada yer alan bilgilerden kişinin yanında zekâtı gerektirecek 

kadar bir malın bulunmasıyla beraber başkasına borçlu olması durumunda, yanında 

bulunan malını borçlu olduğu kişiye vermesi gerektiği anlaşılmaktadır. Kişi borcunu 

ödedikten sonra yanında kalan miktara zekât farz olmuyorsa, onun ödediği borçlar 

için ayrıca bir zekât yükümlülüğü bulunmamaktadır.388 Bunun yanında ticaret amaçlı 

değil de kendisi için aldığı ve edindiği malların da zekâtı yoktur. Ayrıca yanında 

zekât farz olacak bir mal veya ticaret malları var oldukça bu mallardan da borcunu 

ödeme yükümlülüğü olmadığı anlaşılmaktadır. Hanefî mezhebinde kabul görmüş 

olan genel kanaat çerçevesinde Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüş doğrudur.389 

703. Mesele: Denizden veya karadan çıkarılan amber, yakut ve zümrüt gibi 

değerli madenlerin zekâtının verilip verilmemesi konusu.390  

67. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; denizden çıkarılan değerli taşlarda ve amberde 

beşte bir oranında zekât verilir.391  

                                                            
384 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 2/74; Serahsî, el-Mebsût, 3/50-51; Mevsılî, 

el-İhtiyâr, 1/103-104.  
385 İbn Hazm, el-Muhallâ, 6/101. 
386 Kınya (قنية) kişinin ticaret için değil de bizzat kendisi için edindiği mal. Bunlar zekâta tabi değildir. 

bk.: Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 248. 
وقال أبو يوسف، ومحمد: يجعل ما عليه من الدين في مال تجب فيه الزكاة، سواء في ذلك الذهب، والفضة، والمواشي، ) 387

ه والحرث، والثمار، وعروض التجارة، ويسقط به زكاة كل ذلك. ولا يجعل دينه في عروض القنية ما دام عنده مال تجب في

ا دام عنده عروض للتجارة؛ وهو قول الليث بن سعد وسفيان الثوري. الزكاة، أو م ) İbn Hazm, el-Muhallâ, 6/102. 
388 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 2/70-71. 
389 Merğınânî, el-Hidâye, 2/165-166; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/99-100. 
390 İbn Hazm, el-Muhallâ, 6/117. 
-İbn Hazm, el (عن عمر بن الخطاب: أن في العنبر، وفي كل ما استخرج من حلية البحر: الخمس وبه يقول أبو يوسف) 391

Muhallâ, 6/117. 



 

66 

 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un Kitabu'l-Harâc’da bu madenlerin zekâtının beşte bir 

oranında verilmesinin gerekli olduğu saptanmıştır.392 Bu bilgiler doğrultusunda Ebû 

Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün doğru olduğu neticesine ulaşılmıştır. 

3.1.5.2. Nispetinde Hata Bulunan Görüş 

672. Mesele: Bir yılını tamamlamayan hayvanların zekâtı.393  

68. Görüş: Ebû Yûsuf, ilk etapta kırk kuzudan zekât alınması gerektiğini ve 

kırk kuzuda ki zekât miktarınında bu kırk kuzudan bir tanesinin verilmesiyle 

düşeceğini savunmaktadır. Fakat daha sonra bu görüşten vazgeçen Ebû Yûsuf, kırk 

kuzuda bir kuzunun zekât olarak verilemeyeceğini ifade etmiştir.394  

Tahkiki: Ebû Yûsuf Kitabu'l-Harâc’da kendisinin kırk kuzuda bir kuzunun 

zekât olarak verilmesi gerektiğine yer vermiştir395 Bu görüşten rücû ettiğine dair 

herhangi bir bilgiye ulaşılamamış olması sebebiyle Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan 

görüşün nispetinin hatalı olduğu kanaati hâsıl olmuştur. 

3.1.6. Oruç  

Oruç başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen iki görüş bulunmaktadır.  

731. Mesele: Aynı ibadetin hem farzını hem de nafilesini tek niyetle cem 

etmek.396 

69. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişi hem farz hem de nafile ibadetlere aynı 

anda niyet ederse, farz ibadetleri geçerli, nafile ibadetleri ise geçersiz sayılır.397 

Tahkiki: Konuyla ilgili Nesefî, Ebû Yûsuf’a göre kişinin farz ve nafile ibadet 

için tek niyet getirmesi halinde sadece farzı yerine getirmiş olacağı, nafile niyetinin 

ise geçersiz olacağını aktarmıştır. Bu görüşe sahip olmasının nedeni ise farzın, 

nafileye göre güçlü olmasından kaynaklanmaktadır. Nitekim kişi niyet ederken 

                                                            
392 Ebû Yûsuf, Kitabu'l-Harâc, 70. 
393 İbn Hazm, el-Muhallâ, 5/274. 
وقد روي عنه أنه قال مرة في أربعين خروفا: يؤخذ عن زكاتها شاة مسنة، وبه يأخذ زفر، ثم رجع إلى أن قال: بل يؤخذ عن ) 394

فر، زكاتها خروف منها؛ وبه يأخذ أبو يوسف؛ ثم رجع إلى أن قال: لا زكاة فيها؛ وبه يأخذ الحسن بن زياد.وقال مالك كقول ز

 İbn (وقال الأوزاعي، والشافعي، كقول أبي يوسف، وقال الشعبي، وسفيان الثوري، وأبو سليمان كقول الحسن بن زياد  

Hazm, el-Muhallâ, 5/275. 
395 Ebû Yûsuf, Kitabu'l-Harâc, 76. 
396 İbn Hazm, el-Muhallâ, 6/174. 
وقال أبو يوسف: من صلى، وهو مسافر ركعتين نوى بهما الظهر والتطوع معا أو صام يوما من قضاء رمضان ينوي به قضاء ) 397

ما عليه والتطوع معا وأعطى ما يجب عليه في زكاة ماله ونوى به الزكاة والتطوع معا، أو أحرم بحجة الإسلام ونوى بها 

تطوع وصوم الفرض، وزكاة الفرض، وحجة الفرض، ويبطل ال: فإن كل ذلك يجزئه من صلاة الفرض -الفريضة والتطوع معا 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 6/174 (في كل ذلك. 



 

67 

 

sadece farz ibadeti tayin etmelidir.398  Ayrıca buna benzer ifadeler İbnü’l-Hümâm 

tarafından da kişinin niyet ederken hem öğlen namazının farzına hem sünnetine niyet 

etmesi halinde Ebû Yûsuf’a göre kıldığı namazın sadece öğle namazı yerine geçeceği 

zikredilmektedir.399 Bu bilgiler doğrultusunda Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün 

doğru olduğu teyit edilmiştir. 

757. Mesele: Ramazan ve şevval aylarına girildiğinin habercisi olan hilalin en 

az kaç kişi tarafından görülmesinin gerekli olduğu konusu.400 

70. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; havanın açık ve bulutsuz olması halinde hilalin 

en az elli kişiden tarfından görülmesi gerekmektedir.401 

Tahkiki: Ebû Yûsuf, Ramazan ayı başlangıç ve bittiş günlerinin hilalini en az 

elli kişinin görmesine bağlamıştır.  

Merğınânî, Ebû Yûsuf’un bu sayıyı kasâmeye402 kıyasla belirlediğini 

belirtmektedir.403 İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün 

doğruluğu teyit edilmiştir. 

3.1.7. Hac  

Hac başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen on üç görüş bulunmaktadır. 

3.1.7.1. Nispetinde Hata Bulunmayan Görüşler 

822.Mesele: Hac ve umre ibadetlerinde ihrama girilecek mikât mevkileri.404  

71. Görüş:  Ebû Yûsuf'a göre; mikâtı geçip sonrasında ihrama giren kişi, 

mikât sınırına döner ve tekrar ihrama girerse haccı veya umresi geçerli sayılır. Şayet 

kişi mikât sınırına dönmeden hac veya umre ibadetine devam ederse kurban kesmesi 

halinde hac ya da umre ibadeti geçerli sayılır.405 

                                                            
398 Nesefî, el-Bahrü’r-râik, 1/489-490.  
399 İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-kadîr, 4/246. 
400 İbn Hazm, el-Muhallâ, 6/235. 
فإن قالوا: قد أجمع الناس على قبول عدلين في ذلك؟ قلنا: لا، بل أبو يوسف القاضي يقول: إن كان الجو صافيا لم أقبل في ) 401

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 6/236 (رؤية الهلال أقل من خمسين. فإن قالوا: كلامه ساقط؟ قلنا: نعم، وقياسكم أسقط.
402 Fâili meçhul cinayetlerde cezaî ve malî sorumluluğu tespit amacıyla cinayetin işlendiği bölge 

insanlarının veya maktulün yakınlarının yemin etmesi usulünü ifade eden fıkıh terimi. bk.: Ali 

Bardakoğlu, “Kasâme”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2001), 24/528.   
403 Merğınânî, el-Hidâye, 2/251.  
404 İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/69. 
وأبو يوسف: إن رجع إلى الميقات فأحرم منه؛ فلا شيء عليه، ولا دم ولا غيره لبى أو لم يلب؛ وإن لم يرجع فعليه دم، وحجه، ) 405

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/73 (وعمرته: صحيحان.



 

68 

 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ında, aktarılan görüşle örtüşen 

rivayetler mevcuttur.406 Ayrıca İmam Muhammed ve Mevsılî de Ebû Yûsuf’a göre 

mikât sınırını geçtikten sonra ihrama giren kişinin hac veya umre ibadetlerinin 

geçerli sayılabilmesini, ya kişinin mikât sınırına dönüp tekrar ihrama girmesine ya da 

kurban kesmesine bağlı olduğunu aktarmışlardır.407 Bu bilgiler neticesinde Ebû 

Yûsuf’a atfedilen görüşün doğru olduğu teyit edilmiştir.  

825.Mesele: İhrama giren kişinin güzel koku sürmesi.408  

72. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; hacc veya umre için ihrama girecek birinin 

ihrama girerken güzel koku veya esans sürmesi caizdir, yani bunda hiçbir be’is 

yoktur.409 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’a nispet edilmiş olan görüşle alakalı Kitâbü’l-Âsâr’da 

ihrama girecek kişinin koku sürünmesinde hiçbir sakınca olmadığı yönünde 

rivayetler mevcuttur. Serahsî de Ebû Yûsuf için ihrama girilirken koku sürünmenin 

caiz olduğunu aktarmıştır.410 Zikredilen bilgiler doğrultusunda Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşün nispetinde hata bulunmadığı sonucuna ulaşılmıştır. 

833.Mesele: Hac veya umre ibadetinde kurban hususu.411 

73. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre: kurbanlık hayvanın sol tarafı iş'âr412 edilir.413 

Tahkiki: İmam Muhammed, Serahsî ve Merğınânî de Ebû Yûsuf’un hac 

veya umre ibadetinde kurbanlık hayvanın sol tarafının iş’âr edilebileceği görüşünde 

olduğunu aktarmışlardır.414 

Atfedilen görüşün Ebû Yûsuf’a nispetinde hata olmadığı teyit edilmiştir. 

835. Mesele: Kişinin kıran haccının ihramına, Mekke mikâtında girmesi.415 

74. Görüş: Ebû Yûsuf’un ilk görüşüne göre; imamın arefe hutbesini 

okumaya çıkmadan önce öğle ezanını okuması gerekir. Sonra bu görüşünden 

                                                            
406 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 120. 
407 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 145; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/142. 
408 İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/82 
واستحبه سفيان الثوري أي طيب كان عند الإحرام قبل الغسل وبعده؟ .قال أبو محمد: فهؤلاء جمهور التابعين، وفقهاء المدينة، ) 409

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/85 (وهو قول أبي حنيفة، وأبي يوسف، وزفر، ومحمد بن الحسن في أشهر قوليه،
410 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 97; Serahsî, el-Mebsût, 4/123. 
411 İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/99. 
412 İş'âr: (iş'âru'l-büdn/إشعار البدُْن): kurbanlık deveninHrgüncünün bir tarafını yaralayarak kanatmak ve 

böylece onun Harem'e sevkedilen kurbanlık olduğunu bu nişan ile belirtmek. bk.: Erdoğan, Fıkıh 

ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 216. 
 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/112 (وقال أبو يوسف، ومحمد بن الحسن، ومالك: يشعر في الجانب الأيسر.) 413
414 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 148-149; Serahsî, el-Mebsût, 4/138; Merğınânî, el-Hidâye, 

2/382-383.  
415 İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/117. 



 

69 

 

vazgeçen Ebû Yûsuf, imamın arefe hutbesinin başlangıç bölümünü bitirdikten sonra 

öğle ezanını okuması gerektiği görüşünü savunmuştur.416 

Tahkiki: Serahsî ve Merğınânî tarafından nakledilen bilgilere göre de; Ebû 

Yûsuf’un son görüşünün imamın arefe hutbesinin başlangıç bölümünü bitirdikten 

sonra müezzinin öğle ezanını okuyacağı yönündedir.417 Zikredilen görüşün Ebû 

Yûsuf’a ait olduğu teyit edilmiştir. 

845.Mesele: Remyi cimâr, tıraş olma, kurban kesme, kan akıtma, ifâda 

tavafı418 ve Safa ile Merve arasında sa'y ibadetlerinde tertibin gerekip gerekmediği.419 

75. Görüş: Ebû Yûsuf’un son görüşüne göre; haccını eda eden kimsenin 

kurbanını kesmeden önce tıraş olması durumunda, kefâret olarak herhangi bir 

yükümlülüğü bulunmamaktadır.420 

Tahkiki: İmam Muhammed ve Serahsî de Ebû Yûsuf’a göre hac ibadetini 

yapan kimsenin kurban kesmeden traş olması durumunda herhangi bir kefaret ödeme 

yükümlülüğün olmadığını ifade etmişlerdir.421 Bu bilgiler neticesinde İbn Hazm’ın 

Ebû Yûsuf’a atfettiği görüşün doğru olduğu sonucuna ulaşmış bulunmaktayız. 

854. Mesele: Remy-i cimârın422 daha önce atılmış taşlarla yapılması.423 

76. Görüş: Ebû Yûsuf göre; son iki remy-i cimârı binek üzerinden yapılması 

daha faziletlidir. Akabenin remy-i cimârisinin ise ayakta yapılması daha 

faziletlidir.424 

                                                            
وأما قولنا: أن يؤذن المؤذن إذا أتم الإمام الخطبة بعرفة، ثم يقيم لصلاة الظهر، ثم يقيم للعصر ولا يؤذن لها؛ ...  وقال أبو ) 416

 ,İbn Hazm (يوسف: يؤذن قبل خروج الإمام؛ ثم رجع فقال: يؤذن بعد صدر من الخطبة، وذكر ذلك عن مؤذن من أهل مكة.

el-Muhallâ, 7/125. 
417 Serahsî, el-Mebsût, 4/15; Merğınânî, el-Hidâye, 2/336-337. 
418 Tavaf-ı ifada (طواف الإفاضة): Tavaf-ı ziyaret (طواف الزيارة): Arafat'tan inildikten sonra yapılan 

tavaftır, buna "tavaf-ı ifada" da denir. Haccın iki rüknünden biri bu tavaftır. bk.: Erdoğan, Fıkıh ve 

Hukuk Terimleri Sözlüğü, 440. 
419 İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/181. 
وقال أبو يوسف: إن حلق قبل أن يذبح قارنا أو متمتعا فعليه دم واحد، فإن كان مفردا فلا شيء عليه، ثم رجع فقال هو، ومحمد ) 420

الحسن: لا شيء عليه في كل ذلك.بن  ) İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/184. 
421 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 165; Serahsî, el-Mebsût, 4/42. 
422 Remy-i cemerat (رمي الجمرات): Mina'da ufak taş yığınlarına küçük taşlar atma işlemi, sembolik 

şeytan taşlama. Üç tane cemre (şeytan taşlama yeri) vardır: 1. Cemre-i ûlâ, 2. Cemre-i vustâ, 3. 

Cemre-i Akabe. Bunlardan her birine Kurban Bayramı'nın birinci, ikinci ve üçüncü günlerinde 

"Bismillah Allahu Ekber" denilerek yedişer taş atılır. Cemre-i Akabe'ye atılan ilk taş ile birlikte 

telbiyeye son verilir. Taşlama işinden sonra kurban kesilir ve tıraş olunur. Bk.: Erdoğan, Fıkıh ve 

Hukuk Terimleri Sözlüğü, 383. 
423 İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/188. 
وقال أبو يوسف قبل موته بأقل من ساعة: رمي الجمرتين الآخرتين راكبا أفضل ورمي جمرة العقبة راجلا أفضل؛ وهذا تقسيم ) 424

.-صلى الله عليه وسلم  -فاسد بلا برهان بل رميها راكبا أفضل اقتداء برسول الله  ) İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/188-

189. 



 

70 

 

Tahkiki: Serahsî ve Merğınânî tarafından nakledilen bilgilerde de Ebû 

Yûsuf’a göre son iki taş atışının binek üzerinde, akabenin taş atışının ise ayakta 

yapılmasının daha faziletli olduğunu aktarılmıştır.425 Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün 

doğru olduğu sonucuna ulaşmış bulunmaktayız. 

874. Mesele: Kişinin ihramdayken tıraş olmaya ihtiyaç duyması.426 

77. Görüş: Ebû Yûsuf'a göre; ihramda olan kişinin zaruret halinde saçını 

kesmesi durumunda, kesilen saçın miktarına bakılır. Nitekim kişinin saçının yarısını 

veya yarısından azını tıraş etmesi halinde sadaka vermesi, yarısından fazlasını tıraş 

etmesi durumunda da fidye vermesi gerekir. Aynı zamanda bu kefaretlerden biride 

altı miskinin öğlen ve akşam karınlarının doyurulması şeklindedir.427  

Tahkiki: Ebû Yûsuf’a göre kişi ihramdayken zaruretten saçını kesmeye 

ihtiyaç duyar ve kefâret olarak üç seçenekten biri olan altı miskine yemek yedirmeyi 

tercih ederse onlara öğle ve akşam yemeklerini yedirmesi gerekmektedir. Diğer bir 

ayrıntı ise saç kesiminde fidye gerektiren durum saçın yarısından fazlasının kesilmesi 

durumudur. Şayet kişi saçının yarısından azını keserse bir sadaka vermesi gerekir. 

Aynî’de saçınının veya sakalının dörtte biri ile daha fazlasını tıraş eden kişi 

için kurban kesmesimini gerekli görmüştür. Şayet tıraş işlemi saçın veya sakalın 

dörtte birinden daha az bir miktarı teşkil etmekteyse, sadakanın vâcip olduğu 

aktarılmaktadır. Yine Ebû Yûsuf’un görüşüne göre kişinin saçının veya sakalının 

tamamını tıraş etmesi halinde kurban kesmesi gerekmektedir. Şayet daha az miktarda 

gerçekleşen bir tıraş işlemi ise kişi hakkında yedirme kefareti olduğu 

görülmektedir.428 Benzer ifadeler Haddâdî tarafından aktarılmış olup Ebû Yûsuf’a 

göre kişinin saçının çoğunu tıraş etmesi durumunda kurban kesmesi gerektiği, tıraş 

işleminin saçın daha az bir miktarında olması durumunda da sadaka vermesi 

gerektiği yönündedir.429 Yine aynı şekilde kaynaklarda kişinin zaruret sebebiyle 

                                                            
425 Serahsî, el-Mebsût, 4/23; Merğınânî, el-Hidâye, 2/358.  
426 İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/208. 
فإن أبا حنيفة قال: إن حلق من رأسه أقل من الربع لضرورة فعليه صدقة ما تيسر، فإن حلق ربع رأسه فهو مخير بين نسك ما ) 427

ا من شاء، ويجزئه شاة، أو صيام ثلاثة أيام، أو إطعام ستة مساكين لكل مسكين نصف صاع حنطة، أو دقيق حنطة، أو صاع

تمر، أو من شعير، أو من زبيب. قال أبو يوسف: ويجزئ أن يغديهم ويعشيهم. قال محمد بن الحسن: لا يجزئه إلا أن يعطيهم 

 İbn (إياه. وقال أبو يوسف في قول له آخر: إن حلق نصف رأسه فأقل صدقة، وإن حلق أكثر من النصف فالفدية كما ذكرنا.

Hazm, el-Muhallâ, 7/212. 
428 Aynî, el-Binâye şerhu’l-Hidâye, 4/333. 
429 Haddâdî, el-Cevheretü’n-neyyire, 1/403. 



 

71 

 

saçını kesmek zorunda kalması halinde kefaretlerden istediğini tercih edebileceğine 

dair ifadeler yer almaktadır.430 

Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’dan tıraş miktarının “çoğu” ifadesiyle 

nakledildiği görülmektedir. Bu ifadeler dışında saçının yarısı diye bir ayrıma 

rastlanmamıştır. Fakat saçın çoğu ifadesiyle yarısından çok olması durumunun kast 

edilmiş olması mana itibarıyla uyumludur. Kaynaklarda yer alan bilgiler 

doğrultusunda İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün mana itibarıyla 

doğru olduğu sonucuna ulaşılmıştır.  

878. Mesele: İhramda olan kişinin avlanması. İhramdayken bir avı kasıtlı 

olarak öldürmenin hükmü üç seçenekten oluşur. Kişi ya öldürdüğü avın aynısını alıp 

kurban olarak (deve, inek ve küçükbaş hayvan) keser. Burada kişinin öldürdüğü avın 

benzerini kurban olarak kesmesi gerekmektedir. Kişi dilerse en az üç miskine yemek 

de yedirir. Son seçenek ise kişi öldürdüğü avın kesilmesi halinde kaç kişi 

doyuracağına bakar. Çıkan kişi sayısınca oruç tutar.431 

78. Görüş: Ebû Yûsuf; yukarıda zikredilen meselede, kişinin öldürdüğü avın 

misliyle cezalandırılırılması hükmünü vermiştir.432 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ında, aktarılan görüşle örtüşen 

rivayetler mevcuttur. Bununla birlikte İmam Muhammed, Serahsî ve Merğınânî de 

Ebû Yûsuf’un kişinin öldürdüğü avın misliyle (kıymeti) cezalandırılması gerektiğini 

kabul ettiğini aktarmaktadırlar.433 Ebû Yûsuf’a atfedilen edilen görüşün nispetinin 

doğru olduğu teyit edilmiştir. 

891.Mesele: İhramdayken caiz olan bazı durumlar.434  

79. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişinin bir elinin veya ayağının tüm 

tırnaklarını kesmesi durumunda kefaret olarak kan akıtması gerekmektedir. Şayet 

                                                            
430 Nesefî, el-Bahrü’r-râik, 3/14-15.  
431 İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/219. 
 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/225 (أبو يوسف، ومحمد بن الحسن، فرأيا الجزاء بالمثل كما قال سائر الناس.) 432
433 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 109; İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 150; Serahsî, el-Mebsût, 

4/82-83; Merğınânî, el-Hidâye, 2/427-428. 
434 İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/246. 

 

 



 

72 

 

kişi bir elinin veya ayağının tüm tırnaklarını kesmemesi durumunda ise kefaret 

olarak kestiği her bir tırnak için yarım sâ‘ kadar yedirmelidir.435 

Tahkiki: İmam Muhammed, Serahsî ve Merğınânî, Ebû Yûsuf’un ihramlı 

olan kişinin bir elinin veya ayağının tüm tırnaklarını kesmesi durumunda kefaret 

olarak kan akıtması gerektiğini, şayet kişinin kestiği tırnaklarının, bir elin veya 

ayağın tüm tırnaklarını kapsayacak sayıya ulaşmaması durumunda, kefaret olarak her 

bir tırnak için bir kişinin karnını yarım sâ‘ kadar doyurması gerektiğini 

aktarmışlardır.436 Bu bilgiler neticesinde İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

898. Mesele: Mescid-i Haram’da kısas, had ve hapis cezalarının uygulanması 

durumu.437 

80. Görüş: Ebû Yûsuf göre; had cezası almayı gerektiren bir suçlu Mescid-i 

Haram’da bulunuyorsa oradan çıkarıldıktan sonra had cezası uygulanır.438  

Tahkiki: Zikredilen meseleden genel itibarıyla Harem içerisinde öldürme 

haddinin uygulanamayacağı anlaşılmaktadır. Konuyla ilgili Dımaşkî; harbi olan 

birinin hareme sığınması halinde orada haddin uygulanamayacağını ve suçlunun 

oradan da çıkarılamayacağını belirtmiştir. Dımaşkî, Ebû Yûsuf’un bu konudaki 

görüşünün ise kişinin oradan çıkarılabileceği ve akabinde haddin uygulanabileceği 

yönünde olduğunu aktarmıştır.439 Bu bilgiler neticesinde İbn Hazm tarafından Ebû 

Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

905. Mesele: Kişinin farz olan hac ve umre ibadetini yerine getirmeden, 

başka bir hac veya umre ibadetini yapacağına dair adakta bulunması durumu.440  

81. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişinin yerine getireceği ilk haccında, farz ve 

nafile olan iki ibadeti yerine getirmek üzere tek bir niyet getirmesi halinde farz olan 

hac ibadeti geçerli olur, nafile hac ise geçersiz olur. Bu durum nafile hac ile adak 

                                                            
وقال أبو حنيفة: إن قلم المحرم أظفار أربع أصابع، أربع أصابع من كل يد من يديه، ومن كل رجل من رجليه: فعليه إطعام ما ) 435

دة، واحدة فقط، أو رجل واحدة فقط: فعليه دم. وقال محمد بن الحسن: إن قلم خمسة أظفار من يد واحشاء، فإن قلم أظفار كف 

أو من رجل واحدة، أو من يدين، أو من رجلين، أو من يديه، ورجليه معا: فعليه دم، فإن قلم أربعة أظفار كذلك: فعليه 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/248 (إطعام.وقال أبو يوسف: كقول أبي حنيفة، إلا أنه قال: يطعم عن كل ظفر نصف صاع.
436 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 154-155; Serahsî, el-Mebsût, 4/77-78; Merğınânî, el-Hidâye, 

2/403. 
437 İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/262. 
وقال أبو حنيفة: تقام الحدود في الحرم إلا القتل وحده فإنه لا يقام فيه حد قتل ولا قود حتى يخرج باختياره.وقال أبو يوسف: ) 438

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/262 (يخرج فيقام عليه حد القتل.
439 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, thk. Ali Muhammed Muavvid-Şeyh Adil Ahmed Abdulmevcûd, 

10/193. 
440 İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/267. 



 

73 

 

adanan hacc ibadetinin aynı niyette getirilmesi durumunda da aynıdır. Nitekim bu iki 

niyet içrisinden adak olan hac ibadeti geçerli olur.441 

Tahkiki: Nesefî ve İbnü’l-Hümâm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşe 

göre farz ve nafile olan ibadetleri aynı anda yerine getirmek üzere niyet eden 

kimsenin farz olan ibadetlerinin geçerli, nafile olanların ise geçersiz olacağı 

bildirilmiştir.442 Bu bilgiler neticesinde İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

3.1.7.2. Nispetinde Hata Bulunan Görüşler 

836. Mesele: Temettu haccı.443 

82. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişi hac ibadetini temettu şeklinde eda 

edecekse ya hac aylarında ya da öncesinde Mekke'de bulunmalıdır. Hac aylarından 

önce temettu haccına başlayacaksa kişinin umre için ihrama girip en az dört şavt 

tavaf etmesi gerekmektedir.  Şayet kişi şavtları dörde tamalayamadan Şevval ayının 

hilali görünürse temettu etmiş olmaz. Çünkü Hanefî mezhebine göre tavafın ilk dört 

şavtı farzdır. Diğer üç şavtı ise vâciptir. Bunun yanında temettu haccının geçerli 

sayılması için kişinin memleketine dönmemesi de şarttır. Kişi hac ayları gelene kadar 

Mekke'de kalsa da kalmasa da temettu haccı için memleketine dönmemelidir. Ayrıca 

Ebû Yûsuf’a göre; kişi mikâtın dışına çıkarsa temettu haccını yerine getirmiş 

olmaz.444 

Tahkiki: Ele alınan mesele ile ilgili Hanefî mezhebi kaynaklarında yer alan 

bilgiler İbn Hazm’ın aktardığı bilgilere göre farklılık göstermektedir. Şöyle ki: Kişi 

hac aylarından önce dört şavttan daha az şavt edip hac ayları girdikten sonra yedi 

şavta tamamlarsa ve haccını eda ederse o temettu etmiş olur. Şayet kişinin hac 

aylarından önce yaptığı şavt sayısı dört ve üzerinde olursa temettu haccı yapmış 

                                                            
وقال محمد بن الحسن، وأبو يوسف: من حج حجة الإسلام فنوى بعمله فرضه، والتطوع معا: أنه يجزئه عن حجة الإسلام، ) 441

وتبطل نية التطوع.فلو نذر أن يحج فحج ينوي نذره والتطوع معا؟ قال أبو يوسف: يجزئه عن نذره فقط.وقال محمد: هي تطوع 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/268 (ولا تجزي عن النذر.
442 Nesefî, el-Bahrü’r-râik, 1/488; İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-kadîr, 3/148. 
443 İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/149. 
وقالت طائفة ]أخرى[ : إن أحرم في غير أشهر الحج فطاف من عمرته أربعة أشواط ثم أهل هلال شوال فأتم عمرته ثم أقام ) 444

تمتع لده أو أهل بعمرته كذلك في أشهر الحج، ولم يكن من أهل المواقيت، فما دونها فهو مبمكة أو لم يقم إلا أنه لم يرجع إلى ب

تعا عليه الهدي أو الصوم، فإن أهل بعمرته في غير أشهر الحج، وطاف من عمرته ثلاثة أشواط، ثم أهل هلال شوال فليس متم

- وهو قول أبي حنيفة، ووافقه أبو يوسف على ذلك إلا أنه قال: إذا رجع إلى ما وراء ميقات من المواقيت فليس متمتعا، وقالوا: 

ن حل من كان متمتعا ولا هدي معه فإنه يحل إذا أتم عمرته، فإن كان أتى بهديه فإنه لا يحل حتى يحل من الحج يوم النحر، فإ

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/160-161 (فعليه هدي آخر لإحلاله.



 

74 

 

sayılmaz. Çünkü bu durumda kişi tavafın çoğunu hac aylarından önce yapmış olur.445 

Dolayısıyla bu mesele ile ilgili Hanefî mezhebinin genel kanaati İbn Hazm’ın 

aktardığı gibi değildir. Bu bilgiler doğrultusunda tavafın çoğunun hac aylarında eda 

edilmediği takdirde temettu haccının söz konusu olamayacağı görülmektedir.  

Tahkikte sergilenen bilgiler ışığında Hanefî mezhebinde böyle bir fıkhî 

detayın bulunmadığı ve bundan dolayı İbn Hazm’ın Ebû Yûsuf’a atfettiği bu görüşün 

nispetinin hatalı olduğu kanaati hâsıl olmuştur. 

879. Mesele: Avlanması durumunda ihramlı kişiye verilecek cezalar.446 

83. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; ihramdayken öldürülen kertenkele ve tavşanda 

bir oğlak, Arap tavşanında ise bir kuzu kesme cezası bulunmaktadır.447 

Tahkiki: Bu hususta yapmış olduğumuz araştırmalarda Ebû Yûsuf’a nispet 

edilmiş olan görüşün Serahsî ve Merğınânî tarafından İmam Muhammed’e ve İmam 

Şâfiî’ye nispet edildiği tespit edilmiştir.448 

Müracaat edilen kaynaklarda konuyla alakalı serahaten Ebû Yûsuf’a 

atfedilmiş olan böyle bir görüş tespit edilemediğinden İbn Hazm’ın Ebû Yûsuf’a 

nispet ettiği görüşün hatalı olduğu kanaati hâsıl olmuştur. 

3.1.8. Cihad 

Cihad başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen üç görüş bulunmaktadır. 

937. Mesele: Kâfir ve harbinin Müslüman olma durumu.449  

84. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; Dârülharp'te ikamet eden Müslüman’ın arsası 

ve tarlası kendisine aittir ve fey kapsamında değerlendirilmez.450  

                                                            
445 Haddâdî, el-Cevheretü’n-neyyire, 1/205; İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-kadîr, 3/15; Şeyhîzâde, 

Mema‘u’l-enhur, 1/249. 
446 İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/226. 
وعن عمر بن الخطاب، وزيد عن جابر في الضب: جدي راع.وعن زيد بن عبد الله، وطارق بن شهاب مثله أيضا؟ فقال مالك، ) 447

 وأبو حنيفة: لا يجوز هذا.وروي عن عطاء في الضب: شاة.وعن مجاهد في الضب: حفنة من طعام.وهذا كله لا شيء لأن خلاف

نهم ذوو عدل منا مع موافقتهم القرآن في المماثلة؛ وقول عطاء حادث حكم عمر، وطارق، ومن معهما لا يجوز خلافه، لأ

بعدهم، وقول مجاهد كذلك مع خلاف قولهما، وقول مالك للقرآن. وبقول عمر يقول الشافعي، وأبو سليمان، وأبو يوسف، 

العاص، وعمرو بن ومحمد بن الحسن وأحمد، وغيرهم.وعن عمر في الأرنب: عناق، وهي الجدي.وعن عبد الله بن عمرو بن 

حبشي، وابن عباس مثله - وهو قول الشافعي، وأحمد، وأبي يوسف، ومحمد بن الحسن، وأبي سليمان، وغيرهم.وعن عمر، 

وابن مسعود، ومجاهد في اليربوع: سخلة، أو جفرة، وهما سواء - وهو قول الشافعي وأحمد، وأبي يوسف، ومحمد بن 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/228 (الحسن، وأبي سليمان، وغيرهم. 
448 Serahsî, el-Mebsût, 4/82; Merğınânî, el-Hidâye, 2/427. 
449 İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/309. 
وقال أبو حنيفة: إن أسلم في دار الحرب وأقام هناك حتى تغلب المسلمون عليها فإنه حر، وأمواله كلها له، لا يغنم منها شيئا، ) 450

حمل امرأته فكل ذلك غنيمة وفيء -مسلم، أو ذمي، وأولاده الصغار مسلمون أحرار، حاشا أرضه ولا مما كان له وديعة عند 

-İbn Hazm, el (ويكون الجنين مع ذلك مسلما. وأما امرأته وأولاده الكبار ففيء. وقال أبو يوسف: وأرضه له أيضا.

Muhallâ, 7/309-310. 



 

75 

 

Tahkiki: Gerek Ebû Yûsuf’un Kitabu'l-Harâc’ında gerekse Serahsî ve 

Merğınânî tarafından aktarılan ifadelerde Ebû Yûsuf’a göre Dârülharp'te ikamet eden 

Müslümanın arsasının ve tarlasının kendisine ait olduğu ve fey kapsamında 

değerlendirilemeyeceği görülmektedir.451 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a 

atfedilen görüşün nispetinin doğru olduğu teyit edilmiştir. 

949. Mesele: Rikâz’ın452 ve ganimetin taksimi.453  

85. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; ganimetler beş paya bölünerek, dört payı 

savaşa katılanlara verilir. Kalan son payda beşe bölünerek biri Allah'a ve Resulü'ne, 

biri Resûlü Ekrem'in akrabalarına, biri yetimlere, biri yoksullara, biri ise yolculara 

verilir. Ebû Yûsuf da bu taksimi Enfâl Suresi 41. ayet doğrultusunda yapmıştır.454 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un Kitabu'l-Harâc’ında ve Mevsılî tarafından aktarılan 

bilgilerde, Ebû Yûsuf’un ganimet paylaşımını detaylarını yukarıda zikrettiğimiz gibi 

Enfâl Suresi 41. Ayet doğrultusunda yapılması gerektiğini kabul ettiği 

görülmüştür.455 Bu bilgiler neticesinde ibn Hazm’ın Ebû Yûsuf’a atfettiği görüşün 

nispetinin doğru olduğu teyit edilmiştir. 

964. Mesele: Humus456 konusu.457  

86. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; humus en az dokuz kişinin elde ettiği 

ganimetlerde uygulanır.458  

Tahkiki: Aynî, İbnü’l-Hümâm ve İbn Âbidîn tarfından da Ebû Yûsuf’a göre 

savaşta kazanılan bir malın humus kapsamında değerlendirilebilmesi en az dokuz 

kişi tarafından ele geçirilmiş olma şartına bağlanmıştır.459 Hanefî kaynaklarında yer 

                                                            
451 Ebû Yûsuf, Kitabu'l-Harâc, 62-63; Serahsî, el-Mebsût, 10/66; Merğınânî, el-Hidâye, 4/255. 
452 Yer altındaki aslî hali üzere bulunan madenler ile gömülü olan definelerden ibarettir. İkiye ayrılır: 

1. Rikaz-ı tabiî; insanların katkısı olmaksızın yerin altında mevrut olan madenler. 2. Rikaz-ı gayr-i 

tabiî; insanlar tarafından toprak altına gömülmüş bulunan para ve benzeri kıymetli eşya. bk.: 

Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 386. 
453 İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/327. 
عن قتادة قال: تقسم الغنائم خمسة أخماس، فأربعة أخماس لمن قاتل عليها، ثم يقسم الباقي على خمسة أخماس، فخمس منها ) 454

مساكين. وخمس لليتامى، وخمس لابن السبيل، وخمس لل -صلى الله عليه وسلم  -لله تعالى وللرسول، وخمس لقرابة الرسول 

 الثوري، والشافعي، وأبي ثور، وإسحاق، وأبي سليمان، والنسائي، وجمهورقال أبو محمد: وهو قول الأوزاعي، وسفيان 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/329 (أصحاب الحديث، وآخر قولي أبي يوسف القاضي الذي رجع إليه.
455 Ebû Yûsuf, Kitabu'l-Harâc, 18; Mevsılî, el-İhtiyâr, 4/129-130. 
456 Humus (خُمُس): Beşte bir; Devletin ganimetlerden alacağı beşte bir hisse. bk.: Erdoğan, Fıkıh ve 

Hukuk Terimleri Sözlüğü, 163. 
457 İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/351. 
 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/351 (وقال أبو حنيفة: لا خمس إلا فيما أصابته جماعة. قال أبو يوسف: تسعة فأكثر.) 458
459 Aynî, el-Binâye şerhu’l-Hidâye, 7/178; İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-kadîr, 5/499; İbn Âbidîn, Reddü’l-

muhtâr, thk. Ali Muhammed Muavvid-Şeyh Adil Ahmed Abdulmevcûd, 3/264-265. 



 

76 

 

alan bu bilgiler neticesinde el-muhallâ’da Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu 

teyit edilmiştir. 

3.1.9. Yiyecekler  

Yiyecekler başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen bir görüş bulunmaktadır.  

1014. Mesele: Şer’i surette kesilen hayvanın karnında ölmüş yavrusunun 

bulunması.460  

87. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; bir hayvanı şer'i surette keserken onun 

karnında bir yavrusunun olduğu fark edilir ve bu yavru da canlı bulunur ise onun 

kesilip yenmesi caizdir. Çünkü yavru bu durumdayken daha annesinin vücudunun bir 

parçası olarak sayılıp hükmü annesine tabidir. Eğer canlı olarak bulunup fakat eti 

daha oluşmamışsa yine de yenilmez. Bunun yanında onun tüylenip tüylenmemesinin 

hiçbir önemi yoktur, bahsi geçen hükümleri etkilemez.461  

Tahkiki: Serahsî ve Mevsılî tarafından da Ebû Yûsuf için, bir hayvanın şer’i 

surette kesilmesinin, annesinin şer’i surette kesilmesinden geçtiği bu sebeple 

hayvanın tüylenip tüylenmememesi durumu farketmeksizin helal sayılacağı 

aktarılmıştır.462 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün 

doğruluğu teyit edilmiştir. 

3.1.10. Avlanma  

Avlanma başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen bir görüş bulunmaktadır.  

1082. Mesele: Avlanmada kullanılan eğitimli ve eğitimsiz hayvanların 

durumu.463 

88. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; köpeğin eğitimli sayılıp sayılmaması üç defa 

hayvan avlayıp yememesi durumuna bağlanmıştır. Bununla birlikte avlayıp 

öldürdüğü hayvanların yenilmesi dördüncü defada caiz olur. İlk üç defada avlayıp 

öldürdüğü hayvanların yenilmesi caiz değildir.464 

                                                            
460 İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/419. 
-İbn Hazm, el (ذكاة الجنين ذكاة أمه ... وأبي يوسف - وقال آخرون: أشعر أو لم يشعر هو حلال ... وأبي يوسف) 461

Muhallâ, 7/420. 
462 Serahsî, el-Mebsût, 21/6-7; Mevsılî, el-İhtiyâr, 5/13. 
463 İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/467. 
وقد اختلف المتقدمون في هذا فقال أبو حنيفة، والشافعي: إذا أمسك ولم يأكل وفعل ذلك مرة بعد مرة فهو معلم يؤكل ما قتل بعد ) 464

تلك المرار، ولم يحدا في ذلك حدا. وقال أبو يوسف، ومحمد بن الحسن: إذا أمسك ولم يأكل ثلاث مرات فهو معلم يؤكل ما قتل 

  .İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/468 (في الرابعة ولا يؤكل ما قتل في تلك الثلاث مرات.



 

77 

 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ında, aktarılan görüşle örtüşen 

rivayetler mevcuttur. Serahsî ve Mevsılî tarafından da Ebû Yûsuf’a ait olduğu 

yönünde aktarılan görüşlerde; üç defa avlanılan hayvanı yemeden sahibine getiren 

köpeğin, ancak dördüncü olarak getirdiği hayvanın yenilmesinin helal sayılacağı 

aktarılmıştır.465 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilmiş görüşün doğruluğu 

teyit edilmiştir. 

3.1.11. İçeceklerde Helaller ve Haramlar  

İçeceklerde helaller ve haramlar başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen iki 

görüş bulunmaktadır.  

1098. Mesele: Sarhoş eden içeceklerin, içki kapsamında değerlendirilmesi.466  

89. Görüş: Ebû Yûsuf; bir nebîz içeceğinin içki olarak kabul edilebilmesinin, 

on gün ve daha fazla bir süre bekletilerek sarhoş ediciliğinin artması durumuna 

bağlamıştır. Nitekim on günden az bir süre bekletilirse onda hiçbir mahzur yoktur. 

Akabinde Ebû Yûsuf bu görüşünden vazgeçerek Ebû Hanîfe’nin görüşünü 

benimsemiştir. İbn Hazm bu hususu defaatle tenkit etmiştir. Ebû Yûsuf’un son 

görüşü ise nebîz içeceklerinin dört türü hariç hepsinin helal olduğu yönündedir. 

Haram olduğu kabul edilen dört sınıf içecek ise; içkinin azının da çoğunun da 

Allah’ın kitabında hükmü haramdır. Kuru üzümün suda bekletilmesi, ekşiyip 

kaynatılarak tüketilmesi haramdır. Tilâ’(sarhoşluk yapmayan içecek) içeceğininde 

kaynatılarak üçte biri kalması durumunda haramdır. Bu dört sınıf içecek hariç diğer 

içeceklerde beis yoktur. Aynı zamanda içkiyle kadının saçını taramasını da mekruh 

görmekteydi. Bunda sarhoş etmediği sürece hadd uygulanmaz. Sarhoş ederse hadd 

uygulanır.467  

                                                            
465 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 241-242; Serahsî, el-Mebsût, 11/244; Mevsılî, el-İhtiyâr, 5/5. 
466 İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/478. 
والقول الخامس: هو الذي روي عن أبي حنيفة عن طريق محمد بن رستم عن محمد بن الحسن عن أبي يوسف عن أبي حنيفة ) 467

 - فة وإنما هو من آرائهم الخبيثةعلى أن ذلك التفسير لا يحفظ عن أبي حني -وهو الذي ينصره المتأخرون من مقلديه  -

راهة والمحفوظ عن أبي حنيفة هو ما ذكره محمد بن الحسن في الجامع الصغير في كلامه في العتق الذي بين كلامه في الك

رام وكلامه في الرهن قال محمد: أنا يعقوب عن أبي حنيفة قال: الخمر قليلها وكثيرها حرام في كتاب الله، والسكر عندنا ح

وما  والطلاء ما زاد على ما ذهب ثلثاه وبقي ثلثه فهو مكروه، -ه ونقيع الزبيب عندنا إذا اشتد وغلى عندنا حرام مكروه مكرو

كر وكان يكره دردي الخمر أن يشرب وأن تمتشط به المرأة ولا يحد من شربه إلا أن يس -سوى ذلك من الأشربة فلا بأس به 

دي الخمر هو العكر الذي يعقد منها في قاع الدن. وهو خمر بلا شك، فاعجبوا لهذا فإن سكر حد. هذا نص كلامهم هنالك، ودر

: قال محمد: قال أبو حنيفة: الأنبذة كلها حلال إلا أربعة -الهوس وأما رواية محمد بن رستم عن محمد بن الحسن فإنما هي 

حنيفة في أن  السكر، ونقيع الزبيب. ولا خلاف عن أبيأشياء: الخمر، والمطبوخ إذا لم يذهب ثلثاه وبقي ثلثه، ونقيع التمر فإنه 

نقيع الدوشات عنده حلال وإن أسكر، وكذلك نقيع الرب وإن أسكر -: والدوشات من التمر، والرب من العنب. وقال أبو يوسف: 

فهو  كل شراب من الأنبذة يزداد جودة على الترك فهو مكروه وإلا أجيز بيعه ووقته عشرة أيام، فإذا بقي أكثر من عشرة أيام



 

78 

 

Tahkiki: İmam Muhammed, Serahsî ve Merğınânî, Ebû Yûsuf’un ilk etapta 

bir nebîz içeceğinin içki olarak sınıflandırılabilmesi durumunu on gün ve daha fazla 

bir süre bekletilerek sarhoş ediciliğinin artaması durumuna bağlı tuttuğunu 

aktarmışlar. Fakat daha sonra Ebû Yûsuf bu görüşünden vazgeçerek Ebû Hanîfe’nin 

görüşünü benimsediğini belirtmişlerdir.468 Hanefî kaynaklarında yer alan bilgiler 

doğrultusunda el-Muhallâ’da Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün nispetinin isabetli 

olduğu neticesine ulaşılmıştır.  

1099. Mesele: Bazı maddelerin içki olarak kabul edilip edilmeyeceğinin 

ölçüsü.469  

90. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; sıkılmış meyve suyundan elde edilen içeceğin 

köpük atmadığı sürece içilmesi caizdir. Köpük attıysa ondan uzak durulması 

gerekmektedir. Bunun yanında içeceğin yumuşak olduğu sürece içilmesi caizdir. Bu 

meyve suyu haricindeki içeceklerde on gün bekletilmesi halinde içilmesi haram olur. 

Bu süreden daha az bir süre bekletilirse içilmesi caizdir.470 

Tahkiki: İmam Muhammed ve Serahsî tarafından da sarhoş ediciliğinin 

artması için on günden fazla bekletilen içecekler ile köpüren meyve sularının haram 

olduğu hükmü Ebû Yûsuf’a atfedilmiştir.471 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a 

atfedilmiş görüşün doğru olduğu sonucuna ulaşılmıştır. 

3.1.12. Adak  

Adak başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen iki görüş bulunmaktadır.  

1114. Mesele: Adak adamanın hükmü.472   

91. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; malının tümünü sadaka olarak vermeyi adayan 

bir kimse, malından zekât vâcip olan her şeyi vermesi gerekmektedir. Burada nisap 

da belirleyici değildir. Bu kişinin zekâtın vâcip olduğu malları nisaba ulaşsa da 

                                                                                                                                                                                      
مكروه، فإن كان في عشرة أيام فأقل فلا بأس، به - وهو قول محمد بن الحسن. هذا كلامهم في الأصل الكبير، ثم رجع أبو 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/492 (يوسف إلى قول أبي حنيفة؛. 
468 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 485-486; Serahsî, el-Mebsût, 24/8-9; Merğınânî, el-Hidâye, 

7/294.  
469 İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/506. 
ومن طريق سعيد بن منصور نا إسماعيل بن إبراهيم هو ابن علية أخبرني محمد بن إسحاق عن يزيد بن قسيط قال سعيد بن ) 470

المسيب: ليس بشراب العصير بأس ما لم يزبد فإذا أزبد فاجتنبوه - وهو قول أبي يوسف.ورويناه من طريق أحمد بن شعيب أنا 

ي العصير: سويد بن نصير نا عبد الله بن المبارك عن أبي يعفور السلمي عن أبي ثابت الثعلبي أنه سمع ابن عباس يقول ف

اشربه ما دام طريا.وقد اختلف الناس في هذا فقال أبو يوسف، ومحمد بن الحسن في العصير هكذا، وفي ما عدا العصير إذا 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/507 (تجاوز عشرة أيام فهو حرام
471 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 485; Serahsî, el-Mebsût, 24/8-9. 
472 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/2. 



 

79 

 

ulaşmasa da vermesi gerekmektedir. Kişinin zekâtın vâcip olduğu mallar dışında 

sahip olduğu diğer şeylerde herhangi bir yükümlülüğü yoktur.473 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ında, aktarılan görüşle örtüşen 

rivayetler mevcuttur. İmam Muhammed, Serahsî, Merğınânî ve Mevsılî tarafından da 

malının tümünü sadaka olarak vermeyi adayan bir kimsenin, malından zekâtın vâcip 

oluduğu her şeyi vermesi gerektiği görüşü Ebû Yûsuf’a atfedilmiştir.474 Ulaşılan 

bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğru olduğu teyit edilmiştir. 

92. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre;  kendini veya başka birini öldürmeyi adayan 

kimsenin kefâreti istiğfar etmesidir.475 

Tahkiki: Kâsânî bu meselenin cevabının istiğfar etmek olduğunu bir hadis-i 

şerifi delil olarak kullanmak suretiyle yanıtlanmaktadır. Hadisi Şerif şöyledir: Hz. 

Âişe’den (r.a) nakledildiğine göre, Hz. Peygamber (s.a.v.) şöyle buyurmuştur: “Her 

kim Allah’a itaat etmeyi adarsa, Allah’a itaat etsin. Her kim de Allah’a karşı isyan 

etmeyi adarsa, sakın Allah’a isyan etmesin!”.476 Bu bilgiler neticesinde İbn Hazm 

tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

93. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; Mescid-i Harâm'da, Mescidi Nebevî'de 

veyahut Beytü’l-Makdis'te namaz kılmayı adayan bir kimsenin oturduğu 

memleketteki evinde namaz kılmaktan başka yapacağı hiçbir şey yoktur. Ancak bir 

yerde namaz kılmayı adayan kimse bu yerden daha iyi ve faziletli olan bir yerde 

namaz kılarsa adağını yerine getirmiş olur. Fakat namaz kılmayı adadığı yerden daha 

az faziletli bir yerde namazı kılarsa adağını yerine getirmiş olmaz. 477 

                                                            
قال أبو حنيفة: من نذر أن يتصدق بجميع ماله نذرا، أو على سبيل اليمين، فإنه يلزمه أن يتصدق من ماله بكل نوع تجب فيه ) 473

 ولا -الزكاة فقط، كالمواشي، والذهب والفضة، سواء كان معه من ذلك نصاب تجب في مثله الزكاة، أو كان أقل من النصاب 

ل هذا هم في الحبوب وما يزرع، والثمار، والعسل؟ فإن الزكاة في كشيء عليه في سائر أمواله.قال أبو محمد: ولا ندري ما قول

عنده نعم، وفي كل عرض إذا كان للتجارة وهو قول أبي يوسف، ومحمد بن الحسن - وهذا قول في غاية الفساد ولا يعرف عن 

 ,İbn Hazm, el-Muhallâ (أحد قبل أبي حنيفة ولا متعلق له بقرآن ولا بسنة، ولا رواية سقيمة، ولا قول سلف، ولا قياس،

8/11. 
474 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 92; İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 398; Serahsî, el-Mebsût, 

12/93; Merğınânî, el-Hidâye, 5/405; Mevsılî, el-İhtiyâr, 3/54-55. 
وقال الحسن بن حي: من قال: أنا أنحر فلانا عند الكعبة، فإنه يحجه، أو يعمره، ويهدي، إلا أن ينوي أحد ذلك فيلزمه ما نوى ) 475

فقط -: وهذه أقوال لا برهان عليها، فلا وجه للاشتغال بها. وقال أبو يوسف، والشافعي، وأبو سليمان: لا شيء عليه في كل 

[ . وقال تعالى: }ولا 22و محمد: وهذا هو الحق لقول الله تعالى: }ولا تقتلوا أنفسكم{ ]النساء: ذلك إلا الاستغفار فقط. قال أب

[ .151تقتلوا النفس التي حرم الله إلا بالحق{ ]الأنعام:  ) İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/18. 
476 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ, 5/85. 
وقال أبو حنيفة وأصحابه: من نذر المشي إلى مسجد النبي - صلى الله عليه وآله وسلم - بالمدينة أو إلى بيت المقدس، أو ) 477

سجد إتيان بيت المقدس، أو إتيان مسجد المدينة لم يلزمه شيء أصلا.وكذلك من نذر صلاة في المسجد الحرام بمكة، أو في م

سكنه من ذلك، لكن يلزمه أن يصلي في مبالمدينة أو بيت المقدس فإنه لا يلزمه شيء من  -صلى الله عليه وآله وسلم  -النبي 

البلاد حيث كان إلا أنه قد روي عن أبي يوسف: أنه إن نذر صلاة في موضع فصلى في أفضل منه أجزأه، وإن صلى في دونه لم 

يجزه.قال أبو محمد: ... وأما قول أبي يوسف ففاسد أيضا؛ لأنه يجب على قوله من نذر صوم يوم فجاهد فإنه يجزيه من الصوم؛ 



 

80 

 

Tahkiki: Konuyla alakalı Kudûrî, Ebû Yûsuf’un bir yerde namaz kılmayı 

adayan kişinin, o yerde namaz kılması gerektiği, şayet kişinin o yerde namaz 

kılamaması halinde daha faziletli bir yerde namaz kılarak adağını yerine getireceği 

görüşünde olduğunu aktarmıştır.478 İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

3.1.13. Yemin  

Yemin başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen bir görüş bulunmaktadır. 

1156. Mesele: Süre belirterek herhangi bir şeyi yapmayacağına dair yemin 

eden kimsenin durumu.479   

94. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişi bir dehr480 kadar falan kişiyle 

konuşmayacağına yemin etmişse bu zaman zarfı altı ay olarak kabul edilir. Şayet bu 

dehr kadar onunla konuşmayacağım derse, ebediyen onunla konuşmayacaktır. Aynı 

zamanda onunla uzun bir süre konuşmayacağına dair yemin etmişse, bir ay bir gün 

konuşmamalıdır. Karşısındakiyle kısa bir süre konuşmayacağına yemin etmişse, bir 

aydan daha az bir süre onunla konuşmayacaktır. Yine kişinin bir ömür boyu 

konuşmayacağına dair yemin etmesi durumunda ya altı ay ya da bir ay olmak üzere o 

kişiyle konuşmayacağına dair iki farklı rivayet mevcuttur. Ancak kişi belli bir süreyi 

niyet ederse niyet ettiği süre geçerli olur.481 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un görüşünden açıkça anlaşılacağı üzere, kim falan kişi 

ile dehr kadar konuşmayacağına yemin etmişse onunla altı ay kadar bir süre 

konuşmamalıdır. Yani buradaki dehr altı ayı ifade eder. Eğer bu dehr kadar 

konuşmayacağına yemin ederse, ebediyen onunla konuşmaması gerekir. Şayet kişi 

karşısındaki bireyle uzun bir süre konuşmayacağına yemin etmişse, onunla bir ay bir 

                                                                                                                                                                                      
وهذا خطأ؛ لأنه لم يف بنذره. -لأنه قد فعل خيرا مما نذر، وإن من نذر أن يتصدق بدرهم فتصدق بثوب، أنه يجزيه  ) İbn 

Hazm, el-Muhallâ, 8/21. 
478 Ebü’l-Hüseyn Ahmed el-Kudûrî, Mevsûatu’l-kavaidi’l-fıkfiyye’l-mukarane et-tecrîd, thk. 

Muhammed Ahmed Serac-Ali Cuma Muhammed (Kahire: Dârü’s-Selâm, 1424/2004), 12/6516. 
479 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/57. 
480 Dehr: (دهر): Uzun zaman. Sıyamu dehir: Senenin her günü tutulan oruç. bk.: Erdoğan, Fıkıh ve 

Hukuk Terimleri Sözlüğü, 72. 
ولأبي حنيفة هنا تخاليط عظيمة -: منها - أنه قال: من حلف أن لا يكلم فلانا زمانا، أو الزمان، أو حينا أو الحين، أو مليا، أو ) 481

وروي عنه أيضا في قوله مليا: أنه شهر واحد. فإن حلف لا  -طويلا، فهو كله ستة أشهر، إلا أن ينوي مدة ما فله ما نوى 

يكلمه دهرا؟ قال أبو حنيفة: لا أدري ما الدهر؟ وقال أبو يوسف، ومحمد: هو ستة أشهر.  فإن قال: لا أكلمه الدهر؟ قال أبو 

يوسف: هو على الأبد. وقال محمد بن الحسن: ستة أشهر. فإن حلف أن لا يكلمه إلى بعيد - فهو أكثر من شهر. قال أبو يوسف 

شهر ويوم: فإن حلف أن لا يكلمه إلى قريب، فهو أقل من شهر. فإن حلف أن لا يكلمه عمرا فإن أبا يوسف قال: ستة أشهر - 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/59 (وروي عنه أنه واحد إلا أن ينوي مدة ما فله ما نوى. 



 

81 

 

günü kapsayacak süre kadar konuşmayacaktır. Yine kişi karşısındakiyle kısa bir süre 

konuşmayacağına yemin etmişse, bir aydan daha az süre onunla konuşmaz. Burada 

uzun veya az süre bir ay ile kıyaslanır. Aynı zamanda kişinin bir ömür kadar 

konuşmayacağına yemin etmesi halinde altı ay kadar konuşmaması gerektiği 

anlaşılmaktadır. Bunun da bir bebeğin şer’an anne karnında en az kalacağı süreden 

alındığı anlaşılmıştır.  

İmam Muhammed, Serahsî ve Mevsılî de Ebû Yûsuf’a göre dehr kavramının 

altı aya tekabül ettiğini aktarmışlardır.482 Ulaşılan bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a 

atfedilen görüşün doğru olduğu teyit edilmiştir. 

3.2. Borçlar Hukuku 

Borçlar hukuku başlığı altında Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşler yirmi konuda 

bulunmaktadır.  

3.2.1. Karz/Borç  

Karz başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen bir görüş bulunmaktadır. 

1205. Mesele: Borç ödemesinin ertelenmesi durumu.483  

95. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre, mal sahibinin borç hariç tüm hakları geri 

vermede geciktirilmesine izin vermesi halinde, izin verdiği süre kadar bekleme 

zorunluluğu vardır.  Bu da tahsis edilerek şayet verilen borç ölçülen veya tartılandan 

bir şeyse mal sahibi için verdiği geciktirme imkânı zorunlu olmaz, verilen borç bir 

koyun veya bir elbise ise mal sahibi hakkında verdiği geciktirme imkânı zorunlu 

olur.484 

Tahkiki: Burada ilk önce borcu geri verme zamanı geldiğinde borcu verenin 

bu süreyi uzatma hakkına sahip olmasıyla birlikte, bu tanıdığı ek süreden vazgeçme 

hakkına sahip olduğu da anlaşılmaktadır. Çünkü bu ekstra verilen bir imkân olup, 

borç verildiğinde sözleşmede bulunan bir hak değildir. Yani borç verme bağışlama 

                                                            
482 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 265-266; Serahsî, el-Mebsût, 9/16; Mevsılî, el-İhtiyâr, 4/62-

63. 
483 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/84. 
وقال أبو حنيفة: إن أجله في قرض لم يلزمه وكان له الرجوع، ويأخذه حالا، فإن أجله في غصب غصبه إياه أو في سائر ) 484

الحقوق - ما عدا القرض - لزمه التأجيل.وهو قول محمد بن الحسن، وأبي يوسف، وروي عن أبي يوسف: أنه إن استهلك له 

ما لزمه يرجع في ذلك، ولا يلزمه التأجيل، فإن استهلك له شاة أو ثوبا فأجله في قيمتهمما يكال أو يوزن ثم أجله به فله أن 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/84 (التأجيل.



 

82 

 

akitlerindendir, bu hüküm de kadılık alanında yürütülen bir hükümden ibarettir. 

Dolayısıyla dini hüküm ile kadâ’î hüküm arasında ayrım yapılmadıkça bu 

karışıklıklar ortaya çıkmaktadır. Binaenaleyh; borç akdinin, bağışlama akdinden 

ibaret olmasından hareketle, bağışta da bir zorunluluk olmadığına göre borcu veren 

kişinin geciktirilmesine izin verdiği borcun zamanı geldiğinde, anında veya tanıdığı 

ek süreyi geçersiz sayarak isteme hakkına sahip olduğu sonucu çıkmaktadır. 

Akabinde borucun mahiyetine dikkat çekilmektedir. Verilen borç ölçülen veya 

tartılan cinsten olursa mal sahibi için verdiği geciktirme imkânı zorunlu olmaz. Yani 

kişi tanıdığı ek süreden vazgeçme hakkına sahiptir. Yapmış olduğumuz araştırmada 

konunun Serahsî tarafından detaylı bir şekilde ele alındığı görülmüştür.485 Bu bilgiler 

neticesinde de İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit 

edilmiştir. 

3.2.2. Havâle  

Havâle486 başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen bir görüş bulunmaktadır. 

1226. Mesele: Borç ödeme işlemlerinin, üçüncü bir şahsa havâle edilmesi 

durumu.487 

96. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; alacaklının havaleyi kabul eden kişiden 

herhangi bir surette hakkını elde etmesinin imkânsızlaşması halinde, hakkını 

havâleyi yapan kişiden talep edebilir.488 

Tahkiki: Serahsî ve Mevsılî, Ebû Yûsuf’un muhîl tarafından havâle görevi 

yerine getirilmez ise işlemin asıl olan kişilerle devam edeceği görüşünde olduğunu 

aktarmışladır.489 Kaynaklarda yer alan bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşün doğruluğunu teyit etmiş bulunmaktayız.  

 

                                                            
485 Serahsî, el-Mebsût, 13/42-43. 
486 Havâle (حوالة): Borcu bir zimmetten diğer zimmete nakletmek (Mcl. 673) veya borcun bir kimseden 

diğer kimseye nakli. Havâleyi yapana "muhîl", alacaklıya "muhâlun leh", havâleyi kabul edene 

"muhâlun Aleyh", havale olunan şeye de "muhâlun bih" denilir. Mutlak ve mukayyet olmak üzere 

ikiye ayrılır. Osmanlılarda devletten herhangi bir şekilde alacağı olanlara para karşılığında 

muayyen mukataaları iltizam edenlerden tahsil olunmak üzere verilen yazılı emir/ müsade. Havale 

senedi. Şehadet. Kefaret. bk.: Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 146. 
487 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/108. 
وقال أبو حنيفة: إن جحد المحال عليه الحوالة ولم تقم عليه بينة وحلف: رجع الذي أحيل على المحيل بحقه، وكذلك إن مات ) 488

 İbn (المحال عليه ولا مال له، وقال أبو يوسف، ومحمد: وكذلك إذا أفلس - القاضي المحال عليه وأطلقه من السجن أيضا. 

Hazm,  el-Muhallâ, 8/109. 
489 Serahsî, el-Mebsût, 20/52; Mevsılî, el-İhtiyâr, 3/4. 



 

83 

 

3.2.3. Kefâlet 

Kefâlet490  başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen iki görüş bulunmaktadır.  

1229. Mesele: Kefâlet konusu.491  

97. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; ölen kişi zimmetinde kalan bir borcun 

ödenmesi için ödenek bırakmazsa, başkası tarafından alınan ödeme sorumluluğu 

geçerlidir.492 

Tahkiki: Serahsî ve Mevsılî, Ebû Yûsuf’un ödenek bırakmadan ölen şahsın 

borçlarını ödeme sorumluluğunu üstlenmeyi geçerli bulduğunu aktarmıştır.493 Bu 

bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün nispetinin doğru olduğu 

teyit edilmiştir.  

1232. Mesele: Henüz meydana gelmemiş olan bir hakkın ödeme 

sorumluluğunu alma.494   

98. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; henüz meydana gelmeyen bir hakkın ödeme 

sorumluluğunu almak caizdir. Çünkü bu şartlı bir akittir. Şayet olmazsa herhangi bir 

sorumluluk alınmayacaktır. Bu hakkın tahakkuk olması durumunda sorumluluk yani 

tâzmin üstlenilmiş olunacaktır.495  

Tahkiki: İmam Muhammed tarafından Ebû Yûsuf’a göre, henüz meydana 

gelmeyen bir hakkın ödeme sorumluluğunun alınmasının caiz olduğu aktarılmıştır.496 

Bu bilgiler neticesinde İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün 

doğruluğu teyit edilmiştir. 

                                                            
490 Kefâlet (كفالة): bir şeyin mutalebesi hakkında zimmeti zimmete eklemektir. Yani bir şeyin istenmesi 

hususunda kendi sorumluluğunu başkasınınkine ekleyerek, onun hakkında lazım gelen mutalebe 

hakkını kendisi de iltizam ve taahhüt etmektir. Kefalete "zeâmet", "kabâle", "hamâle", "daman" da 

denir. bk.: Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 239. 
491 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/110. 
وأبو حنيفة لا يجيز ضمان دين على الميت إلا بأن يترك وفاء - فظهر فساد قولهم جملة. واحتجوا في ذلك بأن الدين قد هلك - ) 492

لميت وهذا تناقض.فإن قالوا: قد يكسب المفلس مالا؟ قلنا: وقد يطرأ ل -والدين قد هلك  -وأجازوا الضمان على الحق المفلس 

 نبقولنا في الضمان ع -مجرد. ومن قال  -صلى الله عليه وسلم  -وهذا منهم خلاف لرسول الله  -مال لم يكن عرف حين موته 

 ,İbn Hazm, el-Muhallâ (الميت الذي لا يترك وفاء: مالك، وأبو يوسف، ومحمد بن الحسن، والشافعي، وأبو سليمان. 

8/112. 
493 Serahsî, el-Mebsût, 20/108; Mevsılî, el-İhtiyâr, 2/170-171. 
494 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/117. 
ولا يجوز ضمان مال لم يجب بعد، كمن قال لآخر: أنا أضمن لك ما تستقرضه من فلان، أو قال له: اقترض من فلان دينارا وأنا ) 495

أضمنه عنك، أو قال له: أقرض فلانا دينارا وأنا أضمنه لك ... وأجاز ما ذكرنا بطلانه: أبو حنيفة، وأبو يوسف، ومالك وعثمان 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/117 (البتي.
496 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 10/468-469. 



 

84 

 

3.2.4. Mallar Üzerindeki İstihkak Gasp ve Suçlar   

Mallar üzerindeki istihkak, gasp ve suçlar başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet 

edilen iki görüş bulunmaktadır.  

1268. Mesele: Köle veya cariyeye zarar verilmesi durumu.497  

99. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; köle veya cariyenin hatalı olarak öldürülmesi 

veya zarar verilmesindeki hüküm, hatalı olarak öldüren veya zarar veren şahsın, köle 

veya cariyenin fiyatını ödemesini gerektirir. Bu ücret birden fazla diyeti aşsa da zarar 

veren şahıs tarfından ödeme yapılmalıdır.498  

Tahkiki: Ebû Yûsuf’a göre köle veya cariye öldürmenin hükmü, kölenin 

veya cariyenin fiyatı neyse bu miktarın sahibine verilmesini gerektirmektedir. Ayrıca 

bir köleye veya cariyeye zarar vermenin hükmüne göre, işlenen suç kölenin veya 

cariyenin fiyatından ne kadar azalmasına sebebiyet vermişse bu miktarın köle veya 

cariyenin sahibine verilmesini gerektirmektedir. Burada dikkat çekilen husus 

tâzmindir. Yani zarar veya hasar neyse onun karşılanması gerekmektedir. Köle ve 

cariye bir meta gibi alınıp satıldığı için onlar üzerinde işlenen suçlar tâzmin 

hükümlerine dâhil edilmektedirler.  

İmam Muhammed tarafından da Ebû Yûsuf’a, köle veya cariyelere karşı 

işlenenen suçlarda verilen zararın sahibine ödenmesi gerektiği görüşü atfedilmiştir.499 

Ulaşılan bilgiler neticesinde İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün 

doğruluğu teyit edilmiştir. 

100. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişinin başkasının kölesini veya cariyesini 

hatalı veya kasıtlı olarak öldürmesi halinde onun diyeti hür olan birinin diyetinden 

daha fazla olsa dâhi tam bir şekilde verilmesini gerektirir.500  

                                                            
497 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/149. 
قال أبو محمد: وهذا قولنا - وقالت طائفة: فيه ما نقص إلا أن تكون الجناية استهلاكا كقطع اليدين، أو الرجلين، أو فقء ) 498

العينين، فصاحبه مخير بين أن يأخذ ما نقص من ذلك من قيمته، أو يسلمه إلى الجاني ويأخذ منه قيمته صحيحا - وهو قول أبي 

يوسف، ومحمد بن الحسن.قول أبي حنيفة ومحمد: من قتل عبدا خطأ فقيمته على العاقلة ما لم تبلغ قيمته عشرة آلاف درهم 

فإن  ما لم تبلغ خمسة آلاف درهم فصاعدا،فأكثر، فليس فيه إلا عشرة آلاف درهم غير عشرة دراهم، وفي الأمة قيمتها كذلك 

يمتها بلغتها فليس فيها إلا خمسة آلاف درهم غير خمسة دراهم على العاقلة...قال أبو حنيفة وحده: وأما ما دون النفس فمن ق

كذا مثل ما في الجناية، وعلى الحر من ديته، فإذا بلغ أرش ذلك من الحر، أنقص من قيمته عشرة دراهم أو خمسة دراهم ه

كما هو،  جملة.ثم رجع عن الأذن والحاجب خاصة فقال: فيهما ما نقصهما فقط، فإن كانت الجناية مستهلكة فليس له إلا إمساكه،

ولا شيء له، أو إسلامه وأخذ ما كان يأخذ لو قتل خطأ.وقال أبو يوسف في قتل العبد خطأ والجناية: عليه قيمته ما بلغت ولو 

ا.د فيما دون النفس.واتفقوا كلهم في الجناية المستهلكة على قول أبي حنيفة الذي ذكرنووافقه محم -تجاوزت ديات  ) İbn 

Hazm, el-Muhallâ, 8/151-152. 
499 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Ahmed Ferid el-Mezidi, 3/640. 
وأما إن قتل المرء عبدا لغيره، أو أمة عمدا أو خطأ، فقيمتهما ولا بد لسيدهما بالغة ما بلغت ...   عن علي بن أبي طالب: وابن ) 500

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/154-155 (مسعود، وشريح، قالوا: ثمنه، وإن خالف دية الحر   .. وأبي يوسف.



 

85 

 

Tahkiki: Serahsî tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilerek aktarılan görüşte, köle 

veya cariyeye verilen zararda, sahibine ödenecek tutar birkaç diyeti aşacak mitarda 

olsa bile yine ödeme yapmayı gerektirmektedir.501 Bu bilgiler neticesinde İbn Hazm 

tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

3.2.5. İcâre  

İcâre502 başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen bir görüş bulunmaktadır. 

1291. Mesele: İşcinin veya işveren şahsın ölmesi.503 

101. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre, kirası devam eden bir şeyin veya bir kölenin 

satılması halinde, satın alan kişinin bundan haberi varsa satış sahihtir. Şayet satın 

alan kişinin haberi yoksa ister satışı devam ettirir, isterse iptal eder.504 

Tahkiki: Burada satılan bir şeyin veya kölenin son mülkiyeti ve yararlanma 

durumunun ne vaziyette olduğunu satın alana bildirilmesinin önemi ortaya 

çıkmaktadır. 

Konuyla alakalı İbn Âbidîn tarafından aktarılan bilgilerde de Ebû Yûsuf’a 

göre kirası devam eden herhangi bir şeyin satışı, alıcının durumdan haberdar 

olmasına bağlı kılnmaktadır. Şayet alıcı bu durumdan haberdar ise satış sahihtir. 

Haberdar değilse alıcı muhayyer olmaktadır. Dilerse alım işlemini tamamlar, dilerse 

de alımdan vazgeçer.505 Bu bilgiler neticesinde İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a 

atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir.  

3.2.6. Âbık/Kaçak ve Cûalede Ödül  

Âbık/kaçak ve cûalede ödül başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen dört 

görüş bulunmaktadır.  

                                                            
501 Serahsî, el-Mebsût, 27/28-29. 
502 Menfaatin ücret karşılığında temlik edilmesini konu alan, günümüzde kira, iş ve kısmen de istisnâ 

akdine tekabül eden akid. bk.: Ali Bardakoğlu, “İcâre”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 21/379. 
503 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/184. 
قال أبو محمد: وقال مالك وأبو يوسف، والشافعي: إن علم المشتري بالإجارة فالبيع صحيح، ولا يأخذ الشيء الذي اشترى إلا ) 504

والواهب  بعد تمام مدة الإجارة.وكذلك العتق نافذ والهبة، وعلى المعتق إبقاء الخدمة، وتكون الأجرة في كل ذلك للبائع، والمعتق

وهذا  -ما اشترى ن لم يعلم بالبيع، فهو مخير بين إنفاذ البيع وتكون الإجارة للبائع أو رده، لأنه لا يمتنع من الانتفاع بقالوا: فإ

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/186-187 (فاسد بما أوردنا آنفا.
505 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, thk. Abdülmecid Tu’me Halebî (Beyrût: Dâru'l-Marife, 1439/2018), 

7/324-325. 



 

86 

 

1324. Mesele: Müşâ’ın506 kiralanması.507 

102. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; bölünebilen veya bölünemeyen, müşterek 

olan bir müşûnun ortaklardan biri veya tüm ortaklarla birlikte kiraya verilmesi 

caizdir.508 

Tahkiki: İmam Muhammed, Serahsî ve Mevsılî tarafından da Ebû Yûsuf’a 

göre bölünebilen ve bölünemeyen, müşterek olan bir müşûnun ortaklardan biri 

tarafından veya tüm ortaklarla birlikte kiraya verilmesinin caiz olduğu 

aktarılmıştır.509 Hanefî kaynaklarında yer alan bilgiler neticesinde el-muhallâ’da Ebû 

Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

1325. Mesele: Kiralanan işçinin müşterek olup olmaması farketmeksizin 

tâzmin yükümlülüğünün bulunmaması.510 

103. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; iş yaptırmak üzere kiralanan işçinin, işlerinde 

meydana gelen hasarları müşterek olması durumunda karşılama yükümlülüğü 

bulunmakta, müşterek olmaması durumunda ise karşılama yükümlülüğü 

bulunmamaktadır.511 

Tahkiki: İmam Muhammed, Serahsî ve Mevsılî’de Ebû Yûsuf’a göre, işlerde 

meydana gelen hasarı karşılama yükümlülüğü bulunan grubun müşterek işçiler 

olduğunu, özel olarak kiralanan işçilerin ise ödeme yükümlülüğünün bulunmadığını 

aktarmışlardır.512 Ulaşılan bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün 

nispetinin doğru olduğu teyit edilmiştir. 

104. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kiralanan işçinin, yaptığı işte hasar veya 

kusurun ortaya çıkması halinde, işçinin bu hasara sebep olmadığına dair kanıt gelene 

kadar hasarı tâzmin yükümlülüğü vardır. Ancak işte zahiren bir hasar görünmüyorsa, 

                                                            
506 Şuyû': (شيوع): yayılma, duyulma. Paydaşlık ortaklardan her birinin aralarındaki müşterek malın her 

bir cüzüne sirayet etmek üzere hisselerinin yayılmış olması hali. Şuyû' hali: Birden ziyade 

şahısların hisseleri fiilen taksim edilmeksizin bir şeye mâlik olamaları hali. Bu hal müşterek 

mülkiyette görülür. bk.: Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 424-425. 
507 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/200. 
وإجارة المشاع جائزة فيما ينقسم، وما لا ينقسم من الشريك ومن غير الشريك، ومع الشريك ودونه - وهو قول مالك، ) 508

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/200-201 (والشافعي، وأبي يوسف، ومحمد بن الحسن، وأبي سليمان، وغيرهم.
509 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 441; Serahsî, el-Mebsût, 16/32; Mevsılî, el-İhtiyâr, 2/80. 
510 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/201. 
وقالت طائفة: يضمن الأجير المشترك - وهو العام - وهو الذي استؤجر على الأعمال، ولا يضمن الخاص، وهو الذي استؤجر ) 511

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/202 (لمدة ما - وهو قول أبي يوسف، ومحمد بن الحسن  
512 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr,448; Serahsî, el-Mebsût, 15/80; Mevsılî, el-İhtiyâr, 2/54. 



 

87 

 

kiralanan işçinin hasara sebep olduğuna dair güvenilir birinin kanıtı sunulana kadar 

tâzmin yükümlülüğü olmaz. Böyle yapılmadığı takdirde haksızlık olur.513 

Tahkiki: İbn Âbidîn, Ebû Yûsuf’a göre işiçinin etkisiyle meydana gelen 

hasarı karşılama yükümlülüğünün bulunmakta olduğunu, işçinin etkisi olmaksızın 

meydana gelen hasarda ise ödeme yükümlülüğünün bulunmadığını aktarmıştır. Aynı 

zamanda konunun detaylarında ihmal durumunun söz konusu olup olmadığına da yer 

vermiştir.514 Bu bilgiler ışığında İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün 

doğruluğu teyit edilmiştir. 

1327. Mesele: İş yaptırmak üzere ücret tayin etmek.515 

105. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kaçan bir kölenin üç gecelik mesafeden veya 

daha fazla bir mesafeden sahibine geri getirilmesinin iş değeri kırk dirhemdir. Şayet 

köle veya cariye bir dirhem değerinde de olsa getiren kişiye kırk dirhem 

verilmelidir.516 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ında, aktarılan görüşle örtüşen 

rivayetler mevcuttur. Serahsî ve Mevsılî’de Ebû Yûsuf’a göre,  kaçan kölenin fiyatı 

ne olursa olsun üç gecelik bir mesafeden köleyi bulup getiren kişiye kırk dirhem 

verilmesi gerektiğini aktarmıştır.517 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilmiş 

görüşün nispetinde hata olmadığı teyit edilmiştir. 

İbn Hazm tarafından yöneltilen eleştiri: İbn Hazm iş yaptırmak üzere, 

önceden ücretin tayin edilmesini caiz bulmadığından Ebû Yûsuf tarafından tayin 

edilen ücrete şaşırmakta olduğunu ifade etmiştir.518 

                                                            
وقالت طائفة: يضمن الصانع ما غاب عليه إلا أن يقيم بينة أنه تلف بعينه من غير فعله فلا يضمن، ولا يضمن ما ظهر أصلا، ) 513

 أضمن ما  أن تأتي بينة على أن الشيء تلف من غير فعله وتعديه، ولاإلا أن تقوم عليه بينة بأنه تعدى ... بل أضمن ما ظهر إلا

 (بطن إلا أن تقوم بينة عدل بأنه هلك من تعديه، بل لعل هذا القول أحوط في النظر. وكذلك قول أبي يوسف، ومحمد بن الحسن.

İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/203. 
514 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, thk. Ali Muhammed Muavvid, Şeyh Adil Ahmed Abdulmevcûd, 

9/89. 
515 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/204. 
وقال أبو حنيفة: لا يجب الجعل في شيء إلا في رد الآبق فقط - العبد والأمة سواء - فمن رد آبقا، أو آبقة من مسيرة ثلاث ليال ) 516

دهما فصاعدا فله على كل رأس أربعون درهما، فإن ردهما من أقل من ثلاث رضخ له، ولا يبلغ بذلك أربعين درهما، فإن جاء بأح

من مسيرة ثلاث ليال فصاعدا، وهو يساوي أربعين درهما فأقل نقص من قيمته درهم واحد فقط.ثم رجع أبو يوسف، ومحمد بن 

الحسن عن هذا القول، فقال محمد: ينقص من قيمته عشرة دراهم، قال أبو يوسف: له أربعون درهما ولو لم يساو إلا درهما 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/206 (واحدا.
517 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 165-166; Serahsî, el-Mebsût, 11/16-17; Mevsılî, el-İhtiyâr, 3/35-36. 
518 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/207. 



 

88 

 

3.2.7. Müzâraa ve Mugârese  

Müzâraa519 ve mugârese520 başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen üç görüş 

bulunmaktadır. 

1330.Mesele: Arazinin herhangi bir şey karşılığında kiraya verilmesinin 

hükmü.521  

106. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; bir arazinin ekilip ondan çıkarılan 

mahsullerin belli bir oranda ortaklar arasında paylaşılması caizdir. Aynı zamanda bir 

arazinin ekilmesi üzere kiraya verilmesinin caiz olması ile birlikte, kira ücreti altın, 

gümüş, araziden çıkarılan mahsuller dışında miktarı belirlenen yemek ve ticaret 

mallarıdan biri de olabilir.522 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ında, müzâraanın caiz olduğunu dair 

rivayetler mevcuttur. İmam Muhammed ve Mevsılî de Ebû Yûsuf’a göre müzâraanın 

caiz olduğunu aktarmıştır. Aynı zamanda kiraya verilen arazinin kira ücretinin 

miktarı belirlenen yemek ve ticaret mallarından biriyle de ödenebileceğini 

aktarmıştır.523 Zikredilen bilgiler ışığında Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün 

nispetinin doğru olduğu sonucuna ulaşılmıştır. 

107. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; bir arazinin kiralanması veya muhâbere 

(müzâraa)524 üzerine bir ziraat ortaklığı kurulması caizdir.525 

Tahkiki: Önceki görüştede belirttiğimiz gibi Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-

Âsâr’ında, müzâraanın caiz olduğuna dair rivayetler mevcuttur. İmam Muhammed, 

Serahsî ve Merğınânî de Ebû Yûsuf’a göre muhâbere (müzâraa) üzerine bir ziraat 

                                                            
519 Müzâraa (مُزارعة): Arazi bir taraftan, emek de diğer taraftan olmak üzere yapılan ziraat ortaklığı. 

Çıkacak ürün aralarında belirlenen oran dahilinde paylaşılır. (bk. Mcl. 1431). Buna "muhâbere", 

"muhâkale" de denir. Nevevî, ortaklıkta tohum tarla sahibine ait olursa muzâre'a, tohum emek 

sahibine olursa muhâbere deneceğini söyler. bk.: Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 357-

358. 
520 Boş araziye fidan dikmek üzere kurulan emek-tarla ortaklığı. bk.: Hüseyin Kayapınar, “Muğarese”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2020), 30/371. 
521 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/211. 
واتفق أبو حنيفة، ومالك، والشافعي، وأبو يوسف، ومحمد، وزفر، وأبو سليمان على جواز كراء الأرض، واختلفوا فيه أيضا، ) 522

ا لم م -كراء الأرض بالذهب، والفضة، وبالطعام المسمى كيله في الذمة  -حاشا مالكا وحده  -وفي المزارعة فأجاز كل من ذكرنا 

وبالعروض كلها. -يشترط أن يكون مما تخرجه تلك الأرض  ) İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/217. 
523 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 188; İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 469; Mevsılî, el-İhtiyâr, 

3/74. 
524 Serahsî, el-Mebsût, 23/2. 
ومن ادعى أن الإباحة التي قد تيقنا بطلانها قد عادت فهو مبطل وعليه الدليل، ولا يجوز ترك اليقين بالدعوى الكاذبة، وليس إلا ) 525

تغليب النهي، فبطل الكراء جملة، والمخابرة جملة، أو تغليب الإباحة، فيثبت الكراء جملة، والمخابرة جملة، كما يقول أبو 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/221 (يوسف، ومحمد، وغيرهما.



 

89 

 

ortaklığı kurulmasının caiz olduğunu aktarmıştır.526 Bu bilgiler neticesinde Ebû 

Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

108. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; arazinin kira ücreti, ticaret mallarıyla 

ödenebildiği gibi garanti edilen her şeyin ve araziden çıkarılan mahsulün üçte biri 

veya dörtte biri ile de olabilir.527 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ında, aktarılan görüşle örtüşen 

rivayetler mevcuttur. İmam Muhammed, Serahsî ve Merğınânî de Ebû Yûsuf’a 

kiraya verilen arazinin kira ücretinin miktarı belirlenen yemek ve ticaret mallarından 

biriyle de ödenebileceğini aktarmışlardır.528 Aktarılan bilgiler neticesinde Ebû 

Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün doğru olduğu teyit edilmiştir. 

3.2.8. Ürün Üzerine Muamele  

Ürün üzerine muamele başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen bir görüş 

bulunmaktadır. 

1344. Mesele: Bahçe-emek ortaklığının (müsâkât) sünnet olması.529 

109. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; ağaçların bakımının alanın sorumluluğunda 

olması şartıyla, sonunda elde edilecek mahsulün başta anlaşılan oranlarda 

paylaşılması işlemine dayanan ortaklık caizdir.530 

Tahkiki: Serahsî ve Merğınânî, Ebû Yûsuf’un müsâkât ortaklığının caiz 

olduğunu kabul ettiğini aktarmıştır.531 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilmiş 

olan görüşün doğru olduğu teyit edilmiştir. 

3.2.9. İhyâ-ı Mevât ve İktâ  

İhyâ-ı mevât ve iktâ başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen bir görüş 

bulunmaktadır. 

                                                            
526 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 188; İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 469; Serahsî, el-Mebsût, 

23/19-21; Merğınânî, el-Hidâye, 7/94-95. 
قال أبو محمد: فلم يبق إلا تغليب الإباحة في كرائها بكل عرض وكل شيء مضمون من طعام أو غيره، والثلث والربع كما قال ) 527

 ,İbn Hazm, el-Muhallâ (سعد بن أبي وقاص وأبو يوسف؛ ومحمد بن الحسن، وأحمد بن حنبل، وإسحاق، وغيرهم.

8/224. 
528 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 188; İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 469; Serahsî, el-Mebsût, 

23/19-21; Merğınânî, el-Hidâye, 7/94-95. 
529 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/229. 
ولم يجزه أبو حنيفة، ولا زفر. وأجازه ابن أبي ليلى، وسفيان الثوري، والأوزاعي، وأبو يوسف، ومحمد، والشافعي، ومالك، ) 530

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/229 (وأحمد، وأبو سليمان، وغيرهم.
531 Serahsî, el-Mebsût, 23/101; Merğınânî, el-Hidâye, 7/110. 



 

90 

 

1348. Mesele: İhyâ-ı mevâtın durumu.532  

110. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kim bir araziyi ihyâ ederse yani ziraate 

elverişli hale getirirse bu arazi, ihyâ edenin mülkü sayılır. Hâkimin izni 

gerekmemektedir. Arazinin mevât sayılıp sayılmamasının ölçüsü ise; bir kişinin 

mevât arazinin şehre en yakın kenarında durup bağırmasına rağmen şehirdekiler 

tarafından sesinin duyulmamasına bağlıdır. Sesi hangi yerden duyulursa mevât 

arazinin sahibi olabilmesi için o bölge hâkiminden izin alması gerekmektedir.533 

Tahkiki: İmam Muhammed, Serahsî, Merğınânî ve Mevsılî de Ebû Yûsuf’a 

göre ölü arazinin ihyâ ve imar eden kişinin mülkü sayılacağını nakletmiştir. Bir 

arazinin mevât hükmüne dâhil edilebilmesi için de şehrin dışında olması gerekir. 

Dolayısıyla bu arazinin şehrin dışında bir yerde olup olmadığından emin olmak için 

buna bir sınır ve ölçü getirilmiştir. Sınır da bu arazinin şehre en yakın kenarından 

bağırılması halinde şehirdekiler tarafından sesin duyulmamasına bağlanmıştır. Yine 

nakledilen bilgiler mevât sayılan arazinin hâkimin izni olmadan da ihyâ edilebileği 

yönündedir. Bunun yanında şehir içindeki mevât arazileri ihyâ edip, sahip olabilmek 

için kişinin bölge hâkiminden izin alması gerekir.534 Aktarılan bilgiler neticesinde 

Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün doğru olduğu teyit edilmiştir. 

İbn Hazm tarafından yöneltilen eleştiri: İbn Hazm burada Ebû Yûsuf'un 

görüşünü eleştirerek bu konuda yaptığı ayrımın delilsiz bir ayrım olduğunu ifade 

etmektedir. Dolayısıyla bu hüküm İbn Hazm’a göre batıl ve geçersizdir.535 

3.2.10. İkrar  

İkrar başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen bir görüş bulunmaktadır.  

1379. Mesele: Tek bir ikrar ile öldürme veya çalma gibi tüm hadler sabit 

olur.536  

111. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; hırsızlıktaki el kesme haddi, zanlı olan 

kişinin bizzat kendisinin çaldığını iki defa ikrar etmesiyle sabit olur.537  

                                                            
532 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/233. 
وقال أبو يوسف: من أحيا الموات فهو له، ولا معنى لإذن الإمام، إلا أن حد الموات عنده ما إذا وقف المرء في أدنى المصر إليه ) 533

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/233 (ثم صاح لم يسمع فيه، فما سمع فيه الصوت لا يكون إلا بإذن الإمام.
534 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 311; Serahsî, el-Mebsût, 23/166-167; Merğınânî, el-Hidâye, 

7/245-246; Mevsılî, el-İhtiyâr, 3/66-67. 
 ,İbn Hazm, el-Muhallâ (وكذلك تقسيم أبي يوسف، والحسن بن حي ففاسد أيضا؛ لأنه قول بلا برهان، فهو ساقط.) 535

8/235. 
536 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/254. 



 

91 

 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşten; hırsızlıktaki el kesme 

haddinin, zanlı olan kişinin bizzat kendisinin çaldığını iki defa ikrar etmesiyle haddin 

sabit olacağı anlaşılmaktadır. Buradaki iki ikrar aslında İbn Hazm’ın  da belirttiği 

gibi şahitlik yerine sayılmıştır.  

Bu durum Ebû Yûsuf’un Kitabu'l-Harâc’ında ve aynı zamanda İmam 

Muhammed ve Merğınânî’nin eserlerinde; Ebû Yûsuf’a göre hırsızlık suçunda el 

kesme haddinin uygulanabilmesi, hırsızın bu suçu işlediğini iki defa ikrar etmesi 

şartına bağlı olduğu aktarılmıştır. Buradaki ikrar sayısı şahitlerin sayısına kıyas 

edilerek belirlenmiştir.538 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan 

görüşün doğru olduğu teyit edilmiştir. 

3.2.11. Hacr/Kısıtlama  

Hacr başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen iki görüş bulunmaktadır.  

1395. Mesele: Ölme ihtimali olan bir kişinin, verdiği sadakalarının, 

hibelerinin ve ıtklarının nasıl değerlendirileceği konusu.539 

112. Görüş: Ebû Hanîfe’ye göre; ölme ihtimali olan hastanın, borçlu olduğu 

kişilerin bazılarının borçlarını verip diğerlerinin borçlarını vermemeye hakkı yoktur. 

Ayrıca hibeleri, sadakaları ve ıtkları şayet kişi o hastalık sebebiyle ölürse sülüsten 

sayılmaktadır. Ancak yaptığı ıtklar sülüsü geçse de gerçerlidir. Îtâk edilen sülüsü 

geçen miktarda istis’â540 eder. Ölüm hastası olan kişi bu hastalıktan sonra sağlığına 

kavuşursa bu verdikleri ve yaptıklarının hepsi kendi sermayesinden çıkarılır. 

Muhasara altında kalan ve savaşın cephesinin ilk saffında duran kişiler sağlıklı kişi 

gibidirler. Kısas veya recim için öldürülmeye giden kişiler ise ölüm hastası 

hükmündedirler. Ölüm hastalığına yakalanıp bu hastalıktan ölen kişi, köle olan 

oğlunu satın alırsa, oğlunun fiyatı, malının sülüsünden azsa îtâk edilip babasının 

varisi olur. Nitekim oğlunun fiyatı, malının üçte birinden fazlaysa yine îtâk edilir 

ama babasının varisi olmaz ve diğer varisler gibi üçte birinden daha fazla olan 

miktarda istis’â eder. Ayrıca bahsi geçen kişi, öldüğü hastalıktayken cariyesinin 

                                                                                                                                                                                      
وقال الحنفيون: لا يلزم الحد في الزنى إلا بإقرار أربع مرات. وقال أبو يوسف: لا يلزم في السرقة إلا بإقرار مرتين، وأقاموا ) 537

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/254 (ذلك مقام الشهادة.
538 Ebû Yûsuf, Kitabu'l-Harâc, 169; İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 296; Merğınânî, el-Hidâye, 

4/159. 
539 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/297. 
540 Yani üçte birinden daha fazla olan miktarı varislere geri verene kadar gider çalışıp kazanmaya 

çabalar.  



 

92 

 

oğlunun kendi çocuğu olduğunu ikrar ederse bu çocuk bu kişiye nispet edilir ve 

babasının varisi olur. Şayet ölüm hastalığında olan kişi bir cariye ile birlikte olup 

cariye hamile kalmışsa kişi öldükten sonra cariye kişinin sermayesinden bir ümmü’l-

veled sayılır, onun çocuğu bu kişinin varisi olur.  

Ebû Yûsuf, Ebû Hanîfe’nin görüşüne muvafıktır. Ancak onlar, oğlunu 

malının üçte birinden daha fazla bir miktarla satın alan kişi için; oğlu her hâlükârda 

babasının varisi olur ve diğer varislere vermek üzere üçte birinden daha fazla olan 

miktarda istis’â eder. Onlar da bu miktarı alır.  

Ebû Yûsuf’un ölüm hastalıkları olarak; şiddetli ateş ile humma, zatülcenp, 

çölyak hastalığı vb. korkutan hastalıklarda icra edileceğini, ancak cüzzam, dört 

günde bir tutan nöbet (quartan fever/yüksek ateşe bağlı bir hastalık), tüberküloz 

hastalıklarında ve hastalığındayken gidip gelebilen kişi de bu görüş icra edilmez.541 

Tahkiki: Burada Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan iki önemli husus 

bulunmaktadır. Bunlardan ilki ölüm hastasının köle olan oğlunu malının üçte bir 

oranının üstünde satın alması. İkinci durum ise ölüm hastası iken yapmış olduğu mali 

beyanların vasiyet hükmünde olduğu ve üçte bir oranının gözetilmesi gerektiği ve 

bunun dışındaki durumlarda ise yani kişinin ölüm hastası olmaması durumunda ifade 

etmiş olduğu mali beyanlarının kendi sermayesenin tamamında karşılanması 

gerektiği vurgulanmaktadır. 

Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ında, aktarılan görüşle örtüşen rivayetler 

mevcuttur. İmam Muhammed ve Serahsî tarafından da detaylarıyla zikrettiğimiz 

husus Ebû Yûsuf’a atfedilmiştir.542 Her iki hususta da Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşlerin doğru olduğu zikredilen kaynaklarda yer alan bilgiler neticesinde teyit 

edilmiştir. 

                                                            
وقال أبو حنيفة: ليس للمريض أن يقضي بعض غرمائه دون بعض.ورأوا محاباته في البيع، وهباته، وصدقاته، وعتقه، كل ) 541

مرض نفذ ذلك من الثلث إن مات من ذلك المرض، إلا أن العتق ينفذ كله ويستسعى فيما لا يحمله الثلث منه، فإن أفاق من ذلك ال

كل ذلك من رأس ماله.وأما المحصور، والواقف في صف الحرب فكالصحيح. وأما الذي يقدم للقتل في قصاص، أو رجم 

رثه، ى ابنه في مرضه الذي مات فيه فإن خرج من ثلثه عتق وورثه، وإن لم يخرج من ثلثه عتق ولم يفكالمريض.ومن اشتر

موته  واستسعى فيما زاد على الثلث كسائر الورثة، فإن أقر بولد أمته في مرض موته لحق به وورثه، وإن وطئ أمة في مرض

فحملت فهي أم ولد من رأس ماله ويرثه ولدها. ووافقه على ذلك كله أبو يوسف، ومحمد، إلا أن الذي يشتري ولده في مرضه 

ا هذا في ولا يحمله الثلث فإنهما قالا: يرثه على كل حال، ويستسعى فيما يقع من قيمته للورثة فيأخذونه. وقالوا كلهم: إنم

ن ع، ولا السل ولا مالمرض المخيف كالحمى الصالب والبرسام، والبطن، ونحو ذلك، ولم يروا ذلك في الجذام، ولا حمى الرب

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/299 (يذهب ويجيء في مرضه.
542 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 173; İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 525; Serahsî, el-Mebsût, 

28/10-11. 



 

93 

 

1401. Mesele: Buluğa ermeyen kişiye malından hiçbir şey teslim 

edilmemelidir.543 

113. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişi sorumlu olduğu yetimin, delinin, 

küçüğün veya mahcûrun malında uygun gördüğü şekilde tasarrufta bulunabilir. 

Nitekim kişi sorumluluğunda bulunanın malında, muhâbat yapmadan sadece 

maslahatı gözeterek istediği şekilde tasarrufunu, satışını, ticaretini icrâ edebilir. 

Ayrıca bu malı hem kendisi satın alabilir veya başkasına satabilir hem de sorumlu 

olduğu kişiye kendi malını satabilir veya başkasının malını ona satabilir. Çünkü 

yanında bulunan mal emanet sayılmaktadır. Yani kendi malını nasıl koruduysa o 

malı korumakla ve artırmakla mükelleftir.544  

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ında, aktarılan görüşle örtüşen 

rivayetler mevcuttur. Serahsî ve Mevsılî’de Ebû Yûsuf’a göre kişinin sorumlu olduğu 

yetimin, delinin, küçüğün veya mahcûrun malında uygun gördüğü şekilde tasarrufta 

bulunabileceğini aktarlarmıştır.545 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşün doğru olduğu teyit edilmiştir.  

3.2.12. Bey‘/Satım Akdi  

Bey‘/satım akdi başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen on görüş 

bulunmaktadır.  

3.2.12.1. Nispetinde Hata Bulunmayan Görüşler 

1411. Mesele: Satış iki çeşittir; biri mevcut olanı, mevcut mukabilinde 

satmaktır. Diğer satış ise vasfı belli fakat mevcut olmayanı, peşin ya da vadeli bir şey 

mukabilinde satmaktır.546 

114. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre: Âmâ olan birinin satın almak istediği bir 

dairenin kapısına veya duvarına el değdirmesi ile görme hakkı düşer ve satış kendisi 

hakkında lazım olur. Bu dairede bir ayıp olmadığı zaman geri iade edemez. Bir kişi 

                                                            
543 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/324. 
ومن باع ما وجب بيعه لصغير، أو لمحجور غير مميز، أو لمفلس، أو لغائب بحق، أو ابتاع لهم ما وجب ابتياعه، أو باع في ) 544

، كما لو وصية الميت، أو ابتاع من نفسه للمحجور، أو للصغير، أو لغرماء المفلس أو للغائب، أو باع لهم من نفسه فهو سواء

يره: : جاز، وإن حابى نفسه، أو غ-ابتاع لهم من غيره، أو باع لهم من غيره ولا فرق، إن لم يحاب نفسه في كل ذلك، ولا غيره 

يفة: لا بطل... ولم يأت قط نص قرآن، ولا سنة بالمنع من ابتياع ممن ينظر له لنفسه أو يشتري له من نفسه؟... وقال أبو حن

بأكثر من القيمة جاز وأما بالقيمة فأقل فلا... وقال  يبتاع لنفسه من مال يتيمه شيئا... وقال أبو حنيفة مرة أخرى: إن ابتاع منه

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/324-325 (بقولنا أبو يوسف، وأبو سليمان، وسفيان الثوري في أحد قوليه 
545 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr,160; Serahsî, el-Mebsût, 22/186-187; Mevsılî, el-İhtiyâr, 3/19. 
546 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/336. 



 

94 

 

satın aldığı şeyi gördükten sonra iade etmek isterse satıcının huzurunda olmadığı 

müddetçe iade hakkı olmaz.  

İki kişi mevcut olmayan bir şeyi satın aldıktan sonra onu gördüklerinde 

onlardan biri bu şeyi iade edip diğeri ise o şeyi kabul ettiğinde iade geçerli olmaz. 

Ancak ikisi karşılıklı iade ettiklerinde iade geçerli olur. Vekil aracılığıyla 

gerçekleşen satın alma işlemlerinde alıcının görme hakkı devam eder.547 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan hususların üç nokta ile özetlenmesi 

mümkündür:  

1. Görme hakkı alıcının kendi görmesi ile ya da görme engelli ise 

dokunması ile hâsıl olur. 

İmam Muhammed ve Serahsî tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşte âmâ olanın görme hakkının dokunmasıyla düşeceği 

aktarılmıştır.548 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün 

doğru olduğu teyit edilmiştir.  

2. Alıcı satın aldığı şeyi gördükten sonra iade etmek isterse, iade 

işleminin satıcının huzurunda geçekleşmesi gerekir. Bu görüşün hatalı 

olduğu tespit edilmiştir. Çalışmamızda ise nispetinde hatalı olan 

görüşler başlığı altında yer almaktadır.   

3. Alıcı kendi yerine vekilini görmeye ve kabzetmeye göndermişse Ebû 

Hanîfe’ye göre “Vekil asıl gibidir.” kaidesi gereği alıcının görme 

hakkı düşer. Ebû Yûsuf’a göre ise görme hakkı alıcının kendisinin 

görmesiyle alakalı olduğundan vekili görse dahi kendi görme hakkı 

düşmez. 

İmam Muhammed ve Serahsî tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşte vekil aracılığıyla yapılan satın alma işlemlerinde alıcının 

görme hakkının devam edeceği aktarılmıştır.549 Bu bilgiler neticesinde 

                                                            
وقال أبو يوسف: لمس الأعمى لباب الدار ولحائطها: يسقط خياره ويلزمه البيع، ولا يردها إلا من عيب. قال أبو حنيفة، ) 547

د أحدهما وأصحابه: وليس له أن يرد البيع إذا رأى ما ابتاع إلا بمحضر البائع، فلو اشترى اثنان شراء واحد غائبا فرأياه فر

المبيع  أرسل رسولا ليقبض له ما اشترى فرأى الرسول الشيء البيع وأجازه الآخر فلا يجوز الرد إلا أن يرداه معا. قالوا: فإن

في قول أبي  وقبضه فالمشتري باق على خياره، فلو وكل وكيلا فرأى الوكيل الشيء المبيع وقبضه فقد سقط خيار المشتري

، ثم رجع كما للمشتريوقال أبو حنيفة مرة: الخيار أيضا للبائع إذا باع ما لم ير  -حنيفة، ولم يسقط عند أبي يوسف، ومحمد 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/337-338 (عن ذلك. 
548 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 342; Serahsî, el-Mebsût, 13/77. 
549 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 341-342; Serahsî, el-Mebsût, 23/73. 



 

95 

 

el-Muhallâ’da Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğru olduğu teyit 

edilmiştir. 

1420. Mesele: Satıcının ve alıcının ihtilafa düşmesi.550  

115. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; satıcı ve alıcının ihtilafa düşmeleri halinde 

ihtilaf edilen metâ hâlâ duruyorsa yani daha kullanılmamışsa veya tüketilmemişse 

her iki tarafın yemin etmesi şartıyla satış feshedilir. Buradaki fesih metânın varlığına 

ve iki tarafın anlaşmazlığına bağlıdır. Şayet metâ veya satılan şey kullanılmış veya 

tüketilmişse o zaman bir kanıt varsa ona göre hareket edilir. Şayet kanıt da yoksa, 

alıcının yemin ettikten sonra sözüne itibar edilir. Nitekim iade etme veya feshetme 

durumunda mağdur olan kişi alıcı olduğudan onun sözüne binaen hüküm verilir.551 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ında, aktarılan görüşle örtüşen 

rivayetler mevcuttur. İmam Muhammed, Serahsî ve Mevsılî tarafından Ebû Yûsuf’a, 

satın alınan şey hâlâ duruyorsa her ikisi yemin eder ve satış feshedilir görüşü 

atfedilmiştir. Aynı zamanda satın alınan şeyin telef veya helak olması durumunda 

herhangi bir kanıt da bulunmuyorsa, alıcının yemini ile birlikte sözünün geçerli 

olacağı görüşü atfedilmiştir.552 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan 

görüşün nispetinin doğru olduğu teyit edilmiştir. 

1420. Mesele: Hıyâr-ı nakd553 ile icrâ edilen satışın hükümleri.554  

116. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; satışta iki taraftan birine, her ikisine veyahut 

bunlardan başka birine muhayyerlik şartı verilmesi ile yapılan satış caizdir. Bu 

muhayyerliğin kime verildiği belli ise kendisi karşı taraf bulunmaksızın satışı 

tamamlayabilir veya iade işlemlerini gerçekleştirebilir. Her iki tarafın muhayyerlik 

şartında anlaştıkları süre uzun veya kısa da olsa satış caizdir.  

Muhayyerlik satışında alıcı, karşı taraf herhangi bir şart koşmadan da kendi 

rızasıyla fiyattan bir miktarını verebilir. Şayet her iki taraf belli bir miktar üzerinde 

şart koşmuşlarsa satış fâsid olur. Ayrıca muhayyerlik şartını koşan kişi, anlaşılan süre 

                                                            
550 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/367. 
وقال قوم: إن كانت السلعة قائمة تحالفا وفسخ البيع، وإن كانت قد هلكت فالقول قول المشتري مع يمينه، هذا إذا لم تكن هنالك ) 551

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/368 (بينة - وهو قول حماد بن أبي سليمان، وأبي حنيفة، وأبي يوسف، ومالك .
552 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 160; İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 2/460; a.mlf., 

el-Câmiu’s-sağîr, 339-340; Serahsî, el-Mebsût, 13/30; Mevsılî, el-İhtiyâr, 2/121. 
553 Hıyâr-ı Nakd (خيار النقد): Hıyâr-ı şarttan sayılan muhayyarliktir. Satılan bir şeyin semeni muayyen 

zamanda satana verilmek veya satın alacak şahsa iade edilmek, semen satana verilmediği veya 

satın alacak olan şahsa iade edildiği takdirde satış muamelesi olmamak üzere yapılan pazarlıktan 

ileri gelen muhayyarlik. bk.: Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 153.  
554 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/370. 



 

96 

 

içerisinde ölürse satış ona lazım olur. Satılan şey muhayyerlik süresi içerisinde telef 

olursa şayet muhayyerlik şartı alıcıya verilmişse anlaşılan fiyat üzerinde satış ona 

lazım olur, ya da muhayyerlik şartının satıcıya verilmesi üzerine anlaşılmış ise 

satılan şeyin fiyatı değil de değeri neyse müşteri onu karşılar. Muhayyerlik şartı kime 

verilmiş ise o taraf karşı taraf bulunmaksızın satıştaki rıza koşulunu kendisi icra eder. 

Ancak satılan şeyi iade etmek isterse karşı taraf bulunmadan satılan şeyi iade 

edemez. Fitre zekâtını da eğer satış rıza ile tamamlanmış ise alıcının vermesi 

gerekmektedir. Eğer satış anlaşmazlıkla sonuçlanıp satılan şey iade edilmişse fitre 

zekâtını satıcının vermesi gerekmektedir.  

İbn Hazm tarafından yöneltilen eleştiri: İbn Hazm bu görüşlerin birtakım 

vesveselerden ibaret olduğunu ve herhangi bir aslı veya dayanağı olmadığını ifade 

ederek eleştirmiştir.555 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan hususları şu noktalar da özetleyebiliriz:  

1. Muhayyerlik şartı caiz olup satıcıya, alıcıya, her ikisine veya onlardan 

başka bir kişiye verilebilmektedir. Ebû Yûsuf’a göre, bu koşulun belli 

bir süresi yoktur. Her iki taraf hangi süre üzerine anlaşırlarsa o süre 

geçerli olur. İmam Muhammed, Serahsî ve Mevsılî de Ebû Yûsuf’a 

göre muhayyerlik şartının caiz olduğunu, belli bir süreyle 

kısıtlanamayacağını aktarmıştır.556 Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün 

doğru olduğunu teyit etmiş bulunmaktayız. 

2. Fiyatın belli bir miktarını belirlenen süre içinde vermek alıcının 

rızasına bağlıdır. Bunda bir şartın ileri sürülmesi satışı geçersiz kılar. 

İbnü’l-Hümâm da şart koşulmadan ödemenin belirlenen süre zarfında 

verilmesinin caiz olduğunu, şart koşulursa satışın fasit olduğu 

                                                            
وقال أبو حنيفة: بيع الخيار جائز لكل واحد منهما، ولهما معا، ولإنسان غيرهما، فإن رد الذي له الخيار البيع فهو مردود، وإن ) 555

ثة أيام بطل فإن اشترط الخيار أكثر من ثلا -لكن ثلاثة أيام فأقل  -أمضاه فهو ماض، إلا أنه لا يجيز مدة الخيار أكثر من ثلاثة أيام 

البيع، فإن تبايعا بخيار ولم يذكرا مدة فهو إلى ثلاثة أيام. وخالفه أبو يوسف، ومحمد، فقالا: الخيار جائز إلى ما تعاقداه طالت 

إن تشارطا ف -والنقد جائز عندهم في بيع الخيار بتطوع المشتري لا بشرط أصلا  -واتفقوا في كل ما عدا ذلك  -المدة أم قصرت 

ن الخيار : فإن كا-الخيار في مدة الخيار فقد لزمه البيع، فإن تلف الشيء في مدة الخيار النقد فسد البيع، فإن مات الذي له 

ا إنفاذ الرضا للمشتري فقد لزمه البيع بذلك الثمن، وإن كان الخيار للبائع فعلى المشتري قيمته لا ثمنه، وللذي له الخيار منهم

م يتم البيع وزكاة الفطر إن تم البيع بالرضا على المشتري، وإن ل -بغير محضر الآخر، وليس له أن يرد البيع إلا بمحضر الآخر 

 İbn (بالرد على البائع. قال أبو محمد: وهذه وساوس، وأحكام لا يعرف لها أصل، وأقسام وأحكام لا تحفظ عن أحد قبله. 

Hazm, el-Muhallâ, 8/370-371. 
556 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 343-344; Serahsî, el-Mebsût, 13/41; Mevsılî, el-İhtiyâr, 2/12. 



 

97 

 

görüşünü Ebû Yûsuf’a nispet etmiştir.557 Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşün doğru olduğu teyit edilmiştir.  

3. Muhayyerlik şartını üstlenen kişinin belirlenen süre zarfında ölmesi 

halinde satış tamamlanmış olur. Satılan şey telef veya helak olmuşsa 

ve bu şart alıcıya verilmişse satış tamamlanmış olur, satıcıya 

verilmişse alıcı satılan şeyin değerini satıcıya vermelidir. İmam 

Muhammed’in Ebû Yûsuf’a atfetmiş olduğu görüş de yukarıda yer 

alan bilgilerle örtüşmektedir.558 Bu bilgiler doğrultusunda Ebû 

Yûsuf’a atfedilen görüşün doğru olduğu teyit edilmiştir.  

4. Ayrıca bu koşul kime verilmişse kendisi karşı taraf bulunmaksızın 

satışı tamamlayabilir. Bu görüşün hatalı olduğu tespit edilmiş olup, 

çalışmada ise nispetinde hatalı olan görüşler başlığı altında yer 

almaktadır.  

5. İbn Hazm bu görüşleri eleştirirerek asılsız ve senedsiz olduğunu dile 

getirmiştir. 

1425. Mesele: Mevcut olmayan şeylerin satılmasının caiz olmaması 

durumu.559 

117. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; mahsullerin satışında topraktan bir şey 

çıkarılması caiz değildir. Şayet bu durumda alıcı ve satıcı arasında ihtilaf yaşanırsa 

satış batıldır. Eğer müşteri topraktan örnek mahiyetinde ürün çıkarırsa muhayyerlik 

ona aittir. Şayet topraktan çıkarılan miktar fazla olursa satışın tümü alıcıya lazım 

olur.560 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşten satıcının malının gözetildiğini 

görmekteyiz. Yani eğer alıcı, satıcıya malında zarar verecek olursa ve dolayısıyla 

ürünün örneği diye topraktan birkaç örnek çıkarırsa satış ona lazım kılınmıştır. 

                                                            
557 İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-kadîr, 6/281. 
558 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 343. 
559 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/394. 
فأجاز أبو حنيفة بيع لحم الشاة مذبوحة قبل السلخ وأوجب السلخ على البائع. وأجاز بيع البر دون التبن والأكمام قبل أن يدرس ) 560

لبائع أن ويصفى، وجعل الدرس والتصفية على البائع. وأجاز بيع الجزر، والبصل، وغير ذلك مغيبا في الأرض. وأوجب على ا

ه قلع أنموذج فلو أن المشتري يتولى بنفس -يقلع منه أنموذجا قدر ما يريه المشتري فإن رضيه كان على المشتري قلع سائره 

منه فلم يرضه لم يلزمه البيع - فلو قلع منه أكثر من أنموذج فقد لزمه البيع أحب أم كره.وقال أبو يوسف: لا أجيز البائع ولا 

ار في إمضاء أو المشتري على قلع شيء من ذلك فإن تشاحا أبطلت البيع. فإن قلع المشتري منه أقل ما يقع في المكاييل فله الخي

ه. فسخ، فإن قلع أكثر من ذلك فقد لزمه البيع كل ) İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/395. 



 

98 

 

Bunun için Ebû Yûsuf bu işi en az sınırına getirerek pazarlardaki en küçük ölçeklerle 

sınırlandırmıştır. Alıcı bunu aşarsa satış ona lazım kılınacaktır. 

Serahsî ve Mevsılî tarafından da Ebû Yûsuf’a göre toprak mahsullerinin 

satışında satıcının zarar görmesinin engellenmesi adına örnek olarak çıkarılacak 

mitarın en küçük ölçeklerle sınırlandırıldığı aktarılmıştır.561 Bu bilgiler neticesinde 

Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün doğru olduğu teyit edilmiştir. 

İbn Hazm tarafından yöneltilen eleştiri: İbn Hazm Ebû Yûsuf'un önceki 

görüşünü eleştirerek ürünün topraktan alınacak örnek miktarının, ölçeklerin en az 

miktarıyla kıyaslamasını tenkit etmiştir. Ayrıca pazardaki satıcıların ölçeklerinin 

farklı olduğu gibi her meyve veya sebze için farklı küçük ölçekleri de bulunmaktadır 

diye Ebû Yûsuf'u eleştirmiştir.562 

1473. Mesele: Hurmanın bir çeşidinin diğer bir çeşidi mukabilinde 

satılması.563  

118. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; herhangi bir meyvenin aynı meyvenin diğer 

bir çeşidi karşılığında veya başka bir meyve karşılığında satılması, ödemenin peşin 

ya da taksit olması farketmeksizin caiz değildir. Nitekim bu satış aynı çeşit ve aynı 

miktar karşılığında da olsa yine caiz değildir.564 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşten meyvelerin farklı çeşitleri 

karşılığında bir satışın icra edilmesinin caiz olmadığı görülmektedir. Örneğin yaş 

meyvenin, kuru meyve karşılığında veya olgunlaşmış meyvenin, olgunlaşmamış 

meyve karşılığında satışını yapmak caiz değildir. 

İmam Muhammed ve Serahsî Ebû Yûsuf’un meyvelerin farklı çeşitleri 

karşılığında satılmasının caiz olmadığı görüşünü aktarmıştır.565 Bu bilgiler 

neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün doğru olduğu teyit edilmiştir. 

1497. Mesele: Ayıplı malın satın alınması veya altın ve gümüşün değerinin 

eksik çıkması.566 

                                                            
561 Serahsî, el-Mebsût, 13/72; Mevsılî, el-İhtiyâr, 2/17. 
562 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/396. 
563 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/459. 
ولا يحل بيع شيء من ثمر النخل، من: البلح، والبسر، والزهو، والمكث، والحلقان، والمعو، والمعد، والثغد، والرطب بعضه ) 564

ببعض من صنفه، أو من صنف آخر منه... وهو قول مالك، والشافعي، والليث، وأبي يوسف، ومحمد بن الحسن... وأجاز أبو 

وس النخل خاصة وقال: إنما يحرم بيع الثمر الذي في رء -حنيفة بيع الرطب بالتمر كيلا بمثله نقدا ولم يجز متفاضلا ولا نسيئة 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/459 (بالتمر، ولم يجز ذلك لا في العرايا ولا في غيرها.  
565 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 2/413; Serahsî, el-Mebsût, 12/185. 
566 İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/509. 



 

99 

 

119. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; bozdurma işleminde sahte ya da sütûkların567 

değiştirilmesi caizdir. Bu değişim belli bir sınıra, değere veya adede tabi tutulmaz.568 

Tahkiki: İmam Muhammed ve Serahsî de Ebû Yûsuf’un bozdurma işleminde 

sahte ya da sütûk olanların değiştirilmesinin caiz olduğu görüşünü aktarmıştır.569 Ebû 

Yûsuf’a atfedilen görüşün doğru olduğu teyit edilmiştir.  

1509. Mesele:  Îkâle satış mıdır, satışın feshi midir?570  

120. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; ikâle, ödeme yapıldıktan sonra satıştır, ödeme 

yapmadan önce ise satış feshidir.571  

İbn Hazm tarafından yöneltilen eleştiri: İbn Hazm, Ebû Yûsuf’un sahip 

olduğu görüşün kanıtsız bir iddia, delilsiz bir ayrım olduğunu ifade ederek batıl 

olduğunu belirtir.572 

Tahkiki: Merğınânî ve Mevsılî tarafından da Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan 

görüşte, îkâlenin satış işlemi tamamlandıktan sonra yapılması durumunda iade olarak 

kabul edildiği görülmektedir. Çünkü artık ilk satış işlemi tamamlanmış durumdadır. 

Şayet satış işlemi daha ödeme yapılmamış ise o zaman satış işlemi tamamlanmamış 

sayılır. Dolayısıyla yapılacak olan iade işlemi tamamlanmayan satış işlemini 

feshetmekten ibaret olur.573 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün 

doğru olduğu teyit edilmiştir. 

1571. Mesele: Musarrât574 hayvanın hükmü.575  

                                                            
567 Sütûk (سُتوُق): Gümüş suyuna batırılmış değersiz veya katkısı çok kötü para. bk.: Erdoğan, Fıkıh ve 

Hukuk Terimleri Sözlüğü, 413. 
وقال أبو حنيفة: إن وجد بعد التفرق نصف الجميع فأكثر زيوفا فليس له أن يستبدل ألبتة، لكن إن رد الزيوف بطل الصرف في ) 568

دل ما مقدارها من الصفقة وصح فيما سواها.وظاهر قوله أن له أن لا يرد، فإن وجدها أقل من النصف فله أن يمسك وله أن يستب

رهم أو أكثر وصح ض الصرف فيما لم يقبض ولو أنه دوجد زائفا فقط، ولا يفارقه حتى يقبض البدل، فإن فارقه قبل القبض انتق

ي باقي فيما قبض ولو أنه درهم أو أقل.فإن كان الذي وجد ستوقا انتقض الصرف فقط لو لم يكن إلا درهما واحدا فأكثر وصح ف

منه انتقض ض الصفقة ويكون هو والبائع شريكين في الدينار الذي انتقض الصفر في بعضه.قال أبو محمد: ليت شعري، أي بع

يه فيه الصرف، وأي بعض، منه صح فيه الصرف هذا المجهول والغرر بعينه، وروي عنه: أنه حد ما يستبدله مما لا يجوز ف

ثير والقليل الاستبدال بالثلث وهذا قول لا نعلمه عن أحد قبله، وتقسيم في غاية الفساد بلا برهان، وحكم الحرام والحلال في الك

منهما سواء، إلا أن يأتي قرآن أو سنة بفرق وتحديد فالسمع والطاعة وقال أبو يوسف، ومحمد بن الحسن: يستبدل ما وجد 

ربا المحض زائدا أو ستوقا، قل أو كثر.قال علي: هذا باطل؛ لأنه يصير ذهبا بفضة، أو بذهب، أو فضة بفضة غير يد بيد، وهذا ال

م يقع العقد قط في السالم قل أو كثر.قال علي: هذا تبعيض صفقة ل وقال زفر: ينتقض الصرف ولا بد فيما وجد قل أو كثر ويصح

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/510 (على بعضها دون بعض، فهو أكل مال بالباطل. 
569  İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 2/379-380; Serahsî, el-Mebsût, 12/145. 
570 İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/3. 
 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/3 (وقال أبو يوسف: هي بعد القبض بيع، وقبل القبض فسخ بيع.) 571
 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/3 (فأما تقسيم أبي يوسف فدعوى بلا برهان، وتقسيم بلا دليل، وما كان هكذا فهو باطل.) 572
573 Merğınânî, el-Hidâye, 5/151-155; Mevsılî, el-İhtiyâr, 2/11-12. 
574 Musarrât (مُصرّاة): Satış sırasında müşterinin rağbetini artırmak amacıyla, sütü bir süre sağılmayan 

ve böylece hile ile sütü bol gösterilen hayvan (deve koyun vb.) demektir. bk.: Erdoğan, Fıkıh ve 

Hukuk Terimleri Sözlüğü, 344. 
575 İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/66. 



 

100 

 

121. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; musarrât olan hayvanı alan kişi onu iade 

etmeli, şayet hayvanın sütünü içmişse yanında da bir sâ' hurmanın değeri kadar ücret 

ödemelidir.  

İbn Hazm tarafından yöneltilen eleştiri: İbn Hazm, Ebû Yûsuf’un seçim 

hakkı tanımadan direkt hayvanın iade edilmesi gerektiği yönünde verdiği hükmün 

Peygamberimiz’in (s.a.v.) emrine karşı olduğunu belirterek tenkit etmiştir.576 

Tahkiki: Serahsî de Ebû Yûsuf’a göre müşterinin aldığı hayvanı iade etmesi 

gerektiğini, iade işleminde hayvanın sütünü içmiş olması durumunda bir sâ' hurma 

değerini de ödemesi gerektiğini dile getirmiştir.577 Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün 

doğruluğu teyit edilmiştir. 

3.2.12.2. Nispetinde Hata Bulunan Görüşler 

122. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; alıcı, satın aldığı şeyi gördükten sonra iade 

etmek isterse, iade ancak satıcının huzurunda geçerli olur.578 

Tahkiki: İmam Muhammed ve Mevsılî iade işleminin sadece satıcı 

huzurunda geçerli olacağı görüşünün Ebû Yûsuf’un ilk görüşü olduğunu, akabinde 

bu görüşten vazgeçtiğini belirtmişlerdir.579 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a 

atfedilmiş olan bu görüşün nispetinde hata bulunduğu kanaati hâsıl olmuştur.  

123. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; muhayyerlik şartı kime verilmiş ise o taraf 

karşı taraf bulunmaksızın satıştaki rıza koşulunu kendisi icra ettirir. Ancak satılan 

şeyi iade etmek isterse karşı taraf bulunmadan satılan şeyi iade edemez.580 

Tahkiki: İmam Muhammed ve Serahsî bu görüşün Ebû Yûsuf’un ilk görüşü 

olduğunu sonrasında bu görüşten rücû ettiğini ifade etmiştir.581 Bu sebeple zikredilen 

görüşün Ebû Yûsuf’a olan nispetinin hatalı olduğu kanaatine sevk etmiştir.  

3.2.13. Hibe  

Hibe başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen bir görüş bulunmaktadır. 

1652. Mesele: Vakıf hükümleri.582 

                                                            
-İbn Hazm, el (أبو يوسف في أحد قوليه يردها وقيمة صاع من تمر - وهو أيضا خلاف أمره - عليه الصلاةوالسلام-.) 576

Muhallâ, 9/67. 
577 Serahsî, el-Mebsût, 13/38-39. 
 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 8/337 (قال أبو حنيفة، وأصحابه: وليس له أن يرد البيع إذا رأى ما ابتاع إلا بمحضر البائع،) 578
579 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 2/459; Mevsılî, el-İhtiyâr, 2/13. 
 ,İbn Hazm, el-Muhallâ (وللذي له الخيار منهما إنفاذ الرضا بغير محضر الآخر، وليس له أن يرد البيع إلا بمحضر الآخر) 580

8/370-371. 
581 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 2/459-460; Serahsî, el-Mebsût, 13/44-45. 



 

101 

 

124. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişinin kendisine veya başkasına herhangi bir 

şeyi vakfetmesi caizdir.583  

Tahkiki: Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşten bir kişinin kendisine veya 

başkasına (dilediğine) bir şeyi (ev, araba, tarla, hayvan, kuyu, arsa vs.) vakfetmesinin 

caiz olduğu anlaşılmaktadır. 

Serahsî, Merğınânî ve Mevsılî, vakfetmenin caiz olduğu yönündeki görüşü 

Ebû Yûsuf’a atfetmişlerdir.584 Hanefî kaynaklarında yer alan bu bilgiler neticesinde 

el-Muhallâ’da Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

3.2.14. Itk/Âzâd  

Itk başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen iki görüş bulunmaktadır.  

1665. Mesele: Müşterek olunan köle veya cariyenin sahiplerinden biri 

tarafından âzad edilmesi.585 

125. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kölenin insan olmasından ötürü paylara 

bölünemeyeceği bu sebeple de kölenin sahiplerinden biri tarafından, payının bir 

kısmını veya onda birini bile âzâd etmesi halinde kölenin tamamen âzâd olacağı 

kabul edilir.586 

Tahkiki: İmam Muhammed, Merğınânî ve Mevsılî, Ebû Yûsuf’un müşterek 

olunan köle veya cariyenin sahiplerinden biri tarafından âzad edilmesi durumunda 

tamamen özgülüğüne kavuşacağı görüşünde olduğunu aktarmışlardır.587 Bu bilgiler 

neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün doğru olduğu teyit edilmiştir. 

126. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; âzâd eden ve edilen, birbirlerinden hiçbir 

şeyin geri ödenmesini talep edemez. Çünkü âzâd işlemini başlatan köle sahibinin, 

                                                                                                                                                                                      
582 İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/175. 
وأما قولنا: جائز أن يسبل المرء على نفسه وعلى من شاء، فلقول النبي - صلى الله عليه وآله وسلم -: »ابدأ بنفسك فتصدق ) 583

عليها« .وقال لعمر »تصدق بالثمرة« فصح بهذا جواز صدقته على نفسه، وعلى من شاء - وهو قول أبي يوسف، وغيره - 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/182 (وبالله تعالى التوفيق
584 Serahsî, el-Mebsût, 12/41; Merğınânî, el-Hidâye, 4/426-427; Mevsılî, el-İhtiyâr, 3/40-41. 
585 İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/190. 
وروي عن أبي الزناد، وابن أبي ليلى: أنهما قالا في عبد بين ثلاثة أعتق اثنان نصيبهما منه؟ فقالا: نرى أن يضمنا عتاقه ) 586

جميعا، فإن لم يكن لهما مال قوم العبد قيمة عدل فسعى العبد فيها فأداها. وهو قول سفيان الثوري، وابن شبرمة، والأوزاعي، 

 ,İbn Hazm (والحسن بن حي، وأبي يوسف، ومحمد بن الحسن، وقد ذكرناه عن ثلاثين من الصحابة - رضي الله عنهم -.

el-Muhallâ, 9/195. 
587 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 457; Serahsî, el-Mebsût, 7/103; Mevsılî, el-İhtiyâr, 4/18-19. 



 

102 

 

ortaklarına verdiği her şey, kölenin âzâd olması içindir. Dolayısıyla hem kölenin hem 

de efendisinin birbirlerinden hiçbir şeyi talep etmeye hakları yoktur.588 

Tahkiki: İmam Muhammed de Ebû Yûsuf’un âzâd eden ve edilenin, 

birbirlerinden hiçbir şeyi talep edemeyecekleri görüşünü nakletmiştir.589 Bu bilgiler 

neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğru olduğu sonucuna ulaşılmıştır. 

3.2.15. Kitâbet  

Kitâbet başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen bir görüş bulunmaktadır. 

1692.Mesele: Süresi belli olmayan kitâbet.590 

127. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; mükâteb, efendisiyle anlaştıkları ücreti iki 

yıldızın591 peş peşe gelip geçtiği süre zarfında ödeyemezse köleliğe geri döner.592 

Tahkiki: İmam Muhammed, Ebû Yûsuf’a kölenin efendisiyle kitâbet 

karşılığında anlaştıkları şeyi vermekte âciz veya yetersiz kalması durumunda, 

kendisine iki yıl kadar bir mühlet verilmesi gerektiğini atfetmiştir. Bu durumda her 

yıl kölenin sözünü verdiği şeyi temin edip etmemesine bakılır. Mükâtebin iki yıl 

boyunca anlaşılan şeyi temin edememesi halinde anlaşmanın geçerliliği kalkar ve 

köleliğe geri döner.593 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün 

doğru olduğu sonucuna ulaşılmıştır. 

3.2.16. Ferâiz/Miras  

Ferâiz/miras başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen bir görüş 

bulunmaktadır.  

1731. Mesele: Miras taksimi.594 

                                                            
وأما رجوعه، أو الرجوع عليه: فإن ابن ليلى، وابن شبرمة، قالا جميعا: لا يرجع المعتق بما أدى على العبد، ويرجع العبد إذا ) 588

 ,İbn Hazm, el-Muhallâ (استسعى بما أدى على الذي ابتدأ عتقه. وقال أبو يوسف، وغيره: لا رجوع لأحدهما على الآخر.

9/195. 
589 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 244-245. 
590 İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/241.  
591 Fıkıh klasik kaynaklarındaki itk ve kitâbet konularına bakıldığında (bir yıldız veya iki yıldız) 

ifadesinin anlamından bir zaman süresi kastedilmiş olup her bir yıldızın bir yıla tekabül ettiği 

söylenmektedir.  
عن الشعبي أن علي بن أبي طالب قال في المكاتب يعجز: إنه يعتق بالحساب - يعني بحساب ما أدى. وقال ابن أبي ليلى، ) 592

 ,İbn Hazm (والحكم بن عتيبة، والحسن بن حي، وأبو يوسف، وأحمد بن حنبل: لا يرق حتى يتوالى عليه نجمان لا يؤديهما.

el-Muhallâ, 9/241. 
593 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 457-458. 
594 İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/282. 



 

103 

 

128. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; dede ve kardeşler bir miras meselesinde vâris 

olarak gelmişlerse, kardeşler dedenin varlığıyla mirastan mahrum bırakılamaz. Dede 

de kardeşlerin varlığıyla mirastan mahrum bırakılamaz. Kardeşlerle birlikte dedeye 

de mirastan pay verilir.595 

Tahkiki: Serahsî ve Mevsılî, Ebû Yûsuf’un dedenin erkek kardeşler gibi 

değerlendirilerek mirastan pay alacağı görüşünü aktarmıştır.596 Hanefî kaynaklarında 

yer alan bilgiler neticesinde el-Muhallâ’da Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu 

teyit edilmiştir. 

3.2.17. Vasiyet  

Vasiyet başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen üç görüş bulunmaktadır.  

1757. Mesele: Kişiye yerine getiremeyeceği şeyin vasiyet edilmesi.597 

129. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; ölecek olan kişi birine yaşadığı süre zarfında 

nafaka verilmesini vasiyet ederse, kişinin yüz yıl yaşayacağı düşünülerek, o esnada 

kaç yaşındaysa yüzden çıkarılır. Akabinde kişinin ömründen geriye kalanı için, 

kendisine özel olarak harcanacak malın üçte biri vakfedilir. Eğer daha fazla yaşarsa, 

kendisine vakfedilen malın üçte biri bittikten sonra ona yine nafaka verilmeye devam 

edilir.598 

İbn Hazm tarafından yöneltilen eleştiri: İbn Hazm bu görüşleri mantık dışı 

olduğu yönünde tenkit etmektedir. Tenkit nedenini ise fiyatların sürekli değişiklik arz 

etmesine bağlamaktadır.599  

                                                            
عن الأعمش عن إبراهيم قال: كان زيد بن ثابت يشرك الجد مع الإخوة والأخوات إلى الثلث، فإذا بلغ الثلث أعطاه الثلث، وكان ) 595

ات للإخوة والأخوات ما بقي، ويقاسم الأخ للأب، ثم يرد على أخيه، ويقاسم بالإخوة من الأب أو الأخوات من الأب الإخوة والأخو

ولا يورثهم شيئا، فإذا كان الأخ للأب والأم أعطاه النصف، وإذا كان أخوات وجد أعطاه مع الأخوات الثلث،  -والأم من الأب 

وي وإن كانتا أختين أعطاهما النصف وله النصف، ولا يعطي أخا لأم مع الجد شيئا. قال أبو محمد: فهذا قول ر -ولهن الثلثان 

كما تسمعون عن عمر، وزيد -: وبه يقول الأوزاعي، وسفيان الثوري، ومالك، وعبيد الله بن الحسين، وأبو ثور، وأبو يوسف، 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/286 (ومحمد بن الحسن، والحسن اللؤلؤي، والشافعي، وأحمد بن حنبل، وأبو عبيد  
596 Serahsî, el-Mebsût, 29/180-183; Mevsılî, el-İhtiyâr, 5/101. 
597 İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/322. 
قال أبو حنيفة: ولو أوصى لزيد بالنفقة ما عاش؟ فإن جوز الورثة ذلك وقف له جميع المال كله، وتحاص هو وسائر الموصى ) 598

لهم، إلا أن يعين الموصى لهم أن ينفق عليه من الثلث، فيوقف له الثلث خاصة، ويحاص أيضا الموصى لهم. وقال أبو يوسف: 

فقة أيضا ة سنة، ثم يوقف له الثلث خاصة ما ينفق عليه فيما بقي له من مائة سنة، فإن عاش أكثر أعطي النيجعل له عمر مائ

نون.حتى يفرغ الثلث. قال أبو محمد: وهذه وساوس لا تعقل، والأسعار تختلف اختلافا متباينا، فكيف يقدر على هذا الج ) İbn 

Hazm, el-Muhallâ, 9/325. 
قال أبو حنيفة: ولو أوصى لزيد بالنفقة ما عاش؟ فإن جوز الورثة ذلك وقف له جميع المال كله، وتحاص هو وسائر الموصى ) 599

لهم، إلا أن يعين الموصى لهم أن ينفق عليه من الثلث، فيوقف له الثلث خاصة، ويحاص أيضا الموصى لهم. وقال أبو يوسف: 

فقة أيضا ه فيما بقي له من مائة سنة، فإن عاش أكثر أعطي النيجعل له عمر مائة سنة، ثم يوقف له الثلث خاصة ما ينفق علي

نون.حتى يفرغ الثلث. قال أبو محمد: وهذه وساوس لا تعقل، والأسعار تختلف اختلافا متباينا، فكيف يقدر على هذا الج ) İbn 

Hazm, el-Muhallâ, 9/325. 



 

104 

 

Tahkiki: Yapmış olduğumuz araştırmalarda kaynaklarda bu durumun bire bir 

aktarıldığını tespit edemedik. Fakat Serahsî, Ebû Yûsuf’un kaybolan birinin 

yaşayacağı süreyi yüz yıl olarak hesaplandığını aktarmıştır. Bununla birlikte kişinin 

birinin ömür boyu nafakasının karşılanması adına yapacağı vasiyette ise terekenin 

üçte birini geçmeyecek şekilde mal tahsis edileceği yönünde bilgilere ulaşmış 

bulunmaktayız.600 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün 

kısmen doğru olduğu neticesine ulaşılmıştır. 

1764. Mesele: Vasiyetin, malın üçte birini geçmesi durumu.601 

130. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; vasiyet malın üçte biri geçerse ıtk 

önceliklidir. İkinci aşamada ise vasiyet eden kişinin söylediği vasiyetlerin hangisi 

önce söylenmişse sırasıyla tatbik edilir. Tabi ki bu uygulanacak vasiyetin malın üçte 

birini geçmemesi şartıyladır. Şayet sülüsü geçerse ilk önce ıtk sonra sırasıyla 

vasiyetlerin geri kalanı malın sadece üçte birinde uygulanır.602  

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ında, vasiyette ıtkların önceliğine dair 

rivayetler mevcuttur. Serahsî de yapılan vasiyette önceliğin ıtklara ait olduğunu bu 

durumun sülüsü geçmesi halinde de uygulanacağı görüşünü Ebû Yûsuf’a atfetmiştir. 

Itklar yerine getirildikten sonra bu hüküm sırasıyla sülüsü aşmayacak şekilde 

vasiyetteki sıralama doğrultusunda yapılmalıdır.603 Bu bilgiler neticesinde Ebû 

Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

Fasıl: Terikeden, önce Allah’ın borçları sonra kulların hakları ödenir. 

Bunlardan sonra sırasıyla: Vasiyet ve miras tatbik edilir.604 

131. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişi yerine getiremedeği zekât ve hac gibi 

ibadetlerin yerine getirilmesini vasiyet ederse, ilk önce zekât ve hac ibadetinden 

başlanır, kefâretler, fidyeler ve ıtkla devam edilir. Akabinde ise vasiyetteki sıralama 

göz önünde bulundurularak nafileler yerine getirilir.605  

                                                            
600 Serahsî, el-Mebsût, 11/35-36; a.mlf., a.g.e., 18/4. 
601 İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/333. 
وقال أبو يوسف، ومحمد بن الحسن القاضي يبدأ بالعتق في المرض أبدا على المحاباة في المرض ثم المحاباة.فإن أوصى بعتق ) 602

ذلك، فما  مطلق، أو بعتق عبد في ملكه، وبمال مسمى في سبيل الله عز وجل، وبصدقة، وفي الحج، ولإنسان بعينه: تحاص كل

.ى له بعينه أخذه، وسائر ذلك يبدأ بما بدأ به الموصي بذكره أولا فأولا، فإذا تم الثلث فلا شيء لما بقيوقع للموص ) İbn 

Hazm, el-Muhallâ, 9/333-334. 
603 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 173; Serahsî, el-Mebsût, 28/133. 
604 İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/338. 
وقال أبو يوسف: يبدأ بالزكاة، ثم بحجة الإسلام، ومرة قال كقول أبي حنيفة، قال: ثم بعد الزكاة والحجة المفروضة ما أوصى ) 605

.به من عتق في كفارة يمين، وكفارة جزاء صيد، وفدية الأذى: يبدأ بما بدأ به بذكره من ذلك في وصيته، ثم التطوع ) İbn 

Hazm, el-Muhallâ, 9/339. 



 

105 

 

Tahkiki: Bu hususta Merğınânî’nin Ebû Yûsuf’a atfetmiş olduğu iki farklı 

görüş mevcuttur. Bunlardan ilki haccın zekâttan önce tatbik edileceği, diğeri ise 

zekâtın hacdan önce geleceği yönündedir. Fakat iki ibadetin de farz olduğu göz 

önünde bulundurulursa pek bir farklılığın olmadığı kanaatine ulaşılacaktır.606 Bu 

bilgiler doğrultusunda Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün doğru olduğu sonucuna 

ulaşılmıştır. 

3.2.18. Hastanın Fiilleri  

Hastanın fiilleri başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen bir görüş yer 

almaktadır.  

1768.Mesele: Bu mesele bahsedilen konuya ait olmayıp bir önceki konuyla 

alakalıdır.607 

132. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişi ölüm hastalığında iken malının üçte 

biriyle oğlunu satın alırsa, oğlu âzâd edilir ve babasının varisi olur. Şayet oğlunu 

alması malının üçte birini geçerse babasının mirasçısı olmakla birlikte diğer varislere 

düşeni vermek için uğraşmalıdır. Diğerleri de âzâd edilen kardeşlerinin elde ettiği 

kazançtan haklarını alırlar.608 

Tahkiki: Serahsî de Ebû Yûsuf’un ölmek üzere olan kişinin kendi oğlunu 

köle olarak bulup, satın alması halinde âzâd edileceğini ve babasının varisi olacağını 

belirtmektedir. Bunun yanında âzâd edilen oğul, kendisinin âzâd edilmesine karşı 

verilen tutar malın üçte biri aşması halinde çalışıp çabalayarak varislere haklarını 

ödemesi gerekir.609 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün 

doğruluğu teyit edilmiştir. 

3.2.19. Kazâ/Yargılama  

Kazâ/yargılama başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen bir görüş 

bulunmaktadır. 

                                                            
606 Merğınânî, el-Hidâye, 8/286. 
607 İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/347. 
فإن أبا حنيفة قال:... قال: والذي يقدم للقتل في قصاص أو رجم في زنى كالمريض لا يجوز فعله إلا في الثلث - قال: فإن ) 608

اشترى ابنه وهو مريض؟ فإن خرج من ثلثه عتق وورثه، وإن لم يخرج من ثلثه لم يرثه.وقال أبو يوسف، ومحمد بن الحسن: 

ثه إلا أنه يسعى فيما يقع من قيمته للورثة فيأخذونه.بل ير ) İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/352. 
609 Serahsî, el-Mebsût, 28/10-11. 



 

106 

 

1783.Mesele: Davacı kişinin hiçbir delili olmadığı halde, davalı kişinin 

yemin etmeyi de reddetmesi.610 

133. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişi kendisi hakkında delilsiz olarak iddia 

edilen şeyi inkâr ediyorsa, kendi beraatı için yemin etmelidir. Ancak yemin etmeyi 

reddederse hüküm aleyhine verilir. Yemin etmeyi reddetmesiyle kendisine isnad 

edilen suçu kabul etmiş sayılır. Ancak davalının, hadler hariç diğer hükümlerde 

nükûl611 ile aleyhine hüküm verilir.612  

Tahkiki: İmam Muhammed ve Serahsî de davalının yemin etmeyi 

reddetmesi halinde had cezaları hariç diğer cezalarda aleyhine hüküm verileceği 

görüşünü Ebû Yûsuf’a nispet etmiştir.613 Kaynaklarda zikredilen bilgiler neticesinde 

Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

3.2.20. Şahitlik  

Şahitlik başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen yedi görüş bulunmaktadır. 

1785. Mesele: Adil olmayan erkeklerin ve kadınların şahitlikleri konusu.614 

134. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kısas olarak hadlerı gerektiren, dinen büyük 

sayılan günahları işleyenin ve onuru zedeleyecek eylemlerde bulunanın şahitliği 

reddedilir. Aynı zamanda Ebû Yûsuf’a göre Allah’ın farz kıldığı şeyleri yerine 

getirmekle birlikte küçük günahları ısrarcı olmaksızın işleyenin ise şahitliği kabul 

edilir. Çünkü kusursuz kul yoktur.615 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ında, had gerektiren suçları 

işleyenlerin şahitliklerinin kabul edilmeyeceğine dair rivayetler mevcuttur. Mevsılî 

de aynı görüşü Ebû Yûsuf’a nispet etmiş, ayrıca ısrarcı olmaksızın günah işleyen 

                                                            
610 İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/372. 
611 Nükûl ani'l-yemîn (نكول): Davalı ya da davacının kendisine yöneltilen yemine yanaşmaması, yemin 

etmekten kaçınması. Yemin etmekten kaçınan kimseye "nâkil" denir. bk.: Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk 

Terimleri Sözlüğü, 372. 
وقال زفر: أقضي في النكول في كل شيء، وفي القصاص في النفس وما دون النفس - وهو قول أبي يوسف، ومحمد في أحد ) 612

ية بالنكول ء حاش القصاص في النفس وفيما دونها، فإنه يلزم الأرش والدقوليهما.وقالا مرة أخرى: يقضى بالنكول في كل شي

فإن  في كل ذلك ولا يقص منه. وقالوا كلهم: من ادعى على آخر أنه سرق منه ما فيه القطع ولا بينة له: حلف المطلوب وبرئ،

ى قضي يمين ثلاث مرات. فإن أبى وتمادنكل غرم المال ولا قطع عليه. وقالوا كلهم: لا يقضى عليه بالنكول حتى يدعوه إلى ال

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/373-374 (عليه.
613 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 388-389; Serahsî, el-Mebsût, 16/117-118. 
614 İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/393. 
قال أبو محمد: وقال أبو يوسف: من سلم من الفواحش التي تجب فيها الحدود وما يشبه ما يجب فيه الحدود من العظائم، وكان ) 615

ر من يؤدي الفرائض، وأخلاق البر فيه أكثر من المعاصي: قبلنا شهادته؛ لأنه لا يسلم عبد من ذنب.وإن كانت المعاصي أكث

ر الحلف كثأخلاق البر رددنا شهادته.ولا نجيز شهادة من يلعب بالشطرنج ويقامر عليها.ولا من يلعب بالحمام ويطيرها.ولا من ي

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/395 (بالكذب.



 

107 

 

kişilerin şahitliklerin kabul edileceğini aktarmıştır.616 Bu bilgiler doğrultusunda Ebû 

Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir.  

1786. Mesele: Zina şahitliğinde kimlerin ve kaç kişinin kabul edilmesi 

gerektiği konusu.617 

135. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kadınların şahitliği doğumla iddet süresinin 

bitmesinde ve istihlâlde618 tek başına kabul edilir.619 

Tahkiki: Kadınlar, şahitlik konusunda tek başlarına yeterli olup olmamaları 

ile ilgili Ebû Yûsuf’un bir kadın hamile iken eşi vefat etmişse, onun iddeti doğum 

yapmasıyla birlikte sona erer. Doğum yapıp yapmadığı ise ancak bir kadının şahitliği 

ile tespit edilebilir. Kadınların tek başlarına şahitlikleri kabul edilecek diğer bir 

mesele ise, bir bebeğin doğarken canlı mı veya cansız mı doğduğunu tespit 

edebilmesi durumudur. Bu durumda bir kadının şahitliği yeterli olmaktadır. Çünkü 

bebeğin canlı veya cansız doğmasına bir takım dini hükümler bina edilmektedir. 

İmam Muhammed, Serahsî, Merğınânî ve Mevsılî de Ebû Yûsuf’a göre 

kadınların şahitliğinin sadece kadınların bilebileceği özel durumlarda geçerli 

sayıldığını aktarmıştır.620 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan 

görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

1794. Mesele: Eşlerin boşanması ve ölümü gibi hallerde evin eşyaları ile 

ilgili ihtilaf yaşanması.621 

136. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; yalnız kadınlara uygun olan eşya ve 

malzemeler kadına verilir. Eşyalardan geriye kalanı ise erkeğin yemini ile birlikte 

kendisine verilir. Ölümde ve boşanmada da hüküm aynıdır.622 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ında, ev eşyalarının paylaşımına dair 

rivayetler aktarılan görüşle örtüşmektedir. İmam Muhammed, Serahsî ve Mevsılî 

tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşte de sadece kadınlara has olan 

                                                            
616  Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 162-163; Mevsılî, el-İhtiyâr, 2/141. 
617 İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/395. 
618 Çocuğun doğduğu anda çıkardığı ses. 
وقال أبو حنيفة: تقبل شهادة امرأتين، ورجل في جميع الأحكام أولها عن آخرها، حاش القصاص والحدود - ويقبلن في الطلاق ) 619

 -مع رجل  ولا يقبلن منفردات: لا في الرضاع، ولا في انقضاء العدة بالولادة، ولا في الاستهلال لكن -والنكاح والرجعة مع رجل 

ويقبلن في الولادة المطلقة، وعيوب النساء منفردات.قال أبو يوسف، ومحمد بن الحسن: ويقبلن منفردات في انقضاء العدة 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/398-399 (بالولادة، وفي الاستهلال.
620 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 235-236; Serahsî, el-Mebsût, 16/144; Merğınânî, el-Hidâye, 

3/358; Mevsılî, el-İhtiyâr, 2/141. 
621 İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/423. 
وقال أبو يوسف: ما كان لا يصلح إلا للنساء فإنه يقضي منه للمرأة ما يجهز به مثلها، إلا زوجها والباقي منه ومن غيره ) 622

الموت والطلاق سواء في ذلك. -للرجل مع يمينه  ) İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/424. 



 

108 

 

eşyaların kadına verileceği aktarılmıştır. Bu evin diğer eşyaları ise kocaya yemini ile 

birlikte verilir. Erkeğin evi geçindirmekle yükümlü olmasından dolayı ev eşyalarında 

daha fazla hakkı olduğu düşünülerek yeminiyle birlikte kendisine verileceği 

aktarılmaktadır.623 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu 

teyit edilmiştir. 

1796. Mesele: Hâkimin ilmi ile hüküm vermesi.624  

137. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; hadler hariç kısas ve diğer meselelerde hâkim 

ilmi ile hüküm vermelidir. Bu ilme kadılığa atanmadan önce ya da atandıktan sonra 

ulaşması fark etmez.625 

Tahkiki: Burada hâkimin hüküm verirken bildiği malumatlarla mı, davacının 

deliliyle mi veya davalının yeminiyle mi hüküm vermesi gerektiği tartışılmaktadır. 

Serahsî de İbn Hazm’ın atfettiği gibi Ebû Yûsuf’a şer’î cezalar haricindeki tüm 

hükümlerde ve kısaslarda hâkimin ilmi ile hüküm vereceği görüşünü nispet 

etmiştir.626 Aktarılan bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün 

doğruluğunu teyit etmiş bulunmaktayız. 

1814. Mesele: Âmânın şahitliğinin sağlıklı kişi gibi kabul edilebilmesi 

durumu.627 

138. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişi âmâ olduğunda onun şahitliğinin kabul 

edilebilmesi için, çevresi tarafından gerçekleştiği bilinen veya yaşanan olaylara 

âmâlık durumundan önce şahit olması gerekir. Aksi halde eğer şahitlik yapacağı olay 

kendisi âmâ olduktan sonra gerçekleşmişse bu durumda onun şahitliği kabul 

edilmez.628 

Tahkiki: Serahsî ve Mevsılî tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşte 

âmânın şahitliğinin kabul edilebilmesi, çevresi tarafından gerçekleştiği bilinen veya 

yaşanan olaylara âmâlık durumundan önce şahit olması gerektiği nakledilmiştir.629 

                                                            
623 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 157; İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 239-240; Serahsî, el-Mebsût, 

5/214; Mevsılî, el-İhtiyâr, 2/123-124. 
624 İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/426. 
وقال مالك، وابن أبي ليلى - في أحد قوليه - وأحمد، وأبو عبيدة، ومحمد بن الحسن - في أحد قوليه: لا يحكم الحاكم بعلمه في ) 625

 وقال أبو يوسف، ومحمد بن الحسن - في أول قوليه -: يحكم بعلمه في كل شيء من قصاص وغيره، إلا في  شيء أصلا...

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/427 (الحدود، وسواء علمه قبل القضاء أو بعده. 
626 Serahsî, el-Mebsût, 9/124; a.mlf., a.g.e., 16/105. 
627 İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/433. 
وقالت طائفة: تجوز شهادته فيما عرف قبل العمى، ولا تجوز فيما عرف بعد العمى - وهو قول الحسن البصري، وأحد قولي ) 628

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/433 (ابن أبي ليلى. وهو قول أبي يوسف، والشافعي، وأصحابه.
629 Serahsî, el-Mebsût, 16/129; Mevsılî, el-İhtiyâr, 3/84. 



 

109 

 

Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün doğruluğu teyit 

edilmiştir. 

1813. Mesele: 630 İki tarafın elinde bulunmayan ve delillerininde olmadığı 

şey hakkında ihtilaf yaşamaları.631  

139. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; herhangi bir şey hakkında ihtilafa düşen iki 

kişinin birbirlerine davacı olmaları ve her ikisinin de delil sunmaları halinde, 

hakkında ihtilafa düşülen şeyin iki taraf arasında yarı yarıya bölünmesine hükmedilir. 

Şayet her ikisinin de delili olmayıp kim yemin etmekten imtina ederse hüküm 

aleyhine verilir. Yine her ikisinin delil getirmesi için bir zaman verilir ve kim delili 

önce getirirse davayı kazanmış olur. Aynı zamanda sadece bir kişiye delil getirmesi 

için zaman verilirse delili zamanında sunması halinde hüküm onun lehine verilir.632  

Tahkiki: Bahsi geçen konuda İmam Muhammed tarafından Ebû Yûsuf’a 

atfedilmiş olan görüş de detaylarına yukarıda yer verdiğimiz görüşle 

örtüşmektedir.633 Bu bilgiler neticesinde İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşün doğruluğunu teyit etmiş bulunmaktayız. 

1814. Mesele: Şahitlik üzerine şahitlik yapılması durumu.634 

140. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; şehirde bulunanın sağlığı yerinde olsada 

şahitliği üzerine şahitlik yapılması kabul edilir.635 

Tahkiki: Burada şahitliği üzerine şahitlik yapılacak kişinin şehirde bulunup 

bulunmaması ve sağlık durumunun yerinde olup olmaması gibi durumların âlimler 

tarafından dikkate alındığı görülmektedir. Zikredilen görüşün Suğdî (ö. 461/1068) 

tarafından Ebû Yûsuf’a olan nispetinde; ilk şahitliği yapan kişinin şehirde bulunması 

ve sağlık durumunun da iyi olmasına (sağlığının yerinde olmasıyla tekrar şahitliğe 

gelme durumunun bulunması kastediliyor) rağmen kişinin şahitliği üzerine şahitlik 

                                                            
630 el-Muhallâ’da meselelerin numaralandırılmasıyla ilgili bir hata bulunduğu fark edilmiştir. Zira 

sayfa 434 ‘teki 1815 nolu meseleden sonraki mesele numarası 1806 olarak yazılmıştır. Sonra bu 

numaraya göre devam edilmiştir. Numaralandırmada 1815. meseleden sonra 1816 yazılacağına 

1806 yanlışlıkla yazılmış olup böyle devam edilmiştir.  
631 İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/436. 
فقال أبو حنيفة: إذا أقام كل واحد منهما البينة - فسواء كان الشيء في أيديهما معا، أو لم يكن في يد واحد منهما: هو بينهما ) 632

ا نكل قضي ما بينة والشيء في أيديهما معا وليس في أيديهما ولا مدعي له سواهما، فأيهمبنصفين مع أيمانهما.وكذلك إذا لم يقي

به للذي حلف. فإن وقتت كلتا البينتين قضي به لصاحب الوقت الأول. فإن وقتت إحدى البينتين ولم توقت الأخرى قضي به 

-İbn Hazm, el (بينهما. وقال أبو يوسف: قضي به للذي وقتت بينته. وقال محمد بن الحسن: بل للذي لم توقت بينته.

Muhallâ, 9/438. 
633 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 7/598; a.mlf., a.g.e., 8/76. 
634 İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/438. 
-İbn Hazm, el (فقال أبو يوسف، ومحمد بن الحسن: تقبل الشهادة على شهادة الحاضر في المصر، وإن كان صحيحا.) 635

Muhallâ, 9/438. 



 

110 

 

yapılmasının caiz olduğunu kabul ettiği görülmektedir.636 Aslında bu hükümle yalan 

şahitliğin önünün kesilmek istendiği açıktır. Konuyla alakalı ulaşılan bilgiler 

neticesinde İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit 

edilmiştir. 

3.3. Aile Hukuku 

Aile hukuku başlığı altında Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşler beş konuda 

bulunmaktadır. Bu konular; nikâh, radâ, zıhâr, nikâhın feshi ve talâkdır. 

3.3.1. Nikâh  

Nikâh başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen beş görüş bulunmaktadır.  

1821. Mesele: Bir kadının velisinin izni olmadan evlenmesi.637 

141. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; velisiz nikâh olmaz.638 

142. Görüş: (Bir önceki görüşün devamı mahiyetindedir.) Ebû Yûsuf’a göre; 

velinin izni olmadan gerçekleşen nikâh akdinin geçerli sayılabilmesi için velinin 

onayı gerekir. Kocanın eşine denk olması halinde veli izin vermemesi halinde 

hâkimin izin vermesiyle nikâh geçerli hale gelir.639 

İbn Hazm tarafından yöneltilen eleştiri: İbn Hazm Ebû Yûsuf’un görüşünü 

çelişkili olduğu yönünde tenkit etmektedir. Ebû Yûsuf’un "Velisiz nikâh olmaz." 

görüşünü takiben nispet ettiği ikinci görüşte, velisiz bir evliliğin caiz olmadığını 

söylemelerine rağmen velinin olmadığı evliliği caiz olduğunu kabul etmesinden 

dolayı çelişkili bulduğunu ifade etmektedir.640 

Tahkiki: Burada asıl olan ve üzerine ittifak edilen görüş velisiz nikâhın caiz 

olmamasıdır. Fakat velisiz bir nikâh akdi sonrasında iki taraf arasında ayrıntılara dair 

ihtilaf ortaya çıkmaktadır. Sorun şu ki, eşler denk olduğu halde velisiz olarak 

gerçekleşen bir nikâh akdinden sonra velinin izni ile caiz olduğu kabul edilmektedir. 

Ebû Yûsuf’a göre eşler birbirlerine denk ise ve buna rağmen veli izin vermiyorsa, 

                                                            
636 Suğdî, en-Nütef fi’l-fetâvâ, thk. Muhammed Nebil Bahsalî (Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1417/1996), 493. 
637 İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/451. 
 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/455 (وقال أبو يوسف، ومحمد بن الحسن: لا نكاح إلا بولي، ثم اختلفا ،) 638
فقال أبو يوسف: إن تزوجت بغير ولي فأجازه الولي جاز، فإن أبى أن يجيز والزوج كفؤ أجازه القاضي، ولا يكون جائزا إلا ) 639

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/455-456 (حتى يجيزه القاضي.
قال أبو محمد: أما قول محمد بن الحسن، وأبي يوسف: فظاهر التناقض والفساد، لأنهما نقضا قولهما " لا نكاح إلا بولي " إذ ) 640

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/456 (أجازا للولي إجازة ما أخبرا أنه لا يجوز.



 

111 

 

hâkim bu evliliğe izin verme yetkisine sahiptir. Böylece bu akit caiz olur 

görüşündedir.   

Serahsî ve Merğınânî tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşte velinin 

izni olmadan gerçekleşen nikâh akdinin caiz olmadığı fakat böyle bir nikâhın velinin 

izniyle geçerli sayılacağı ifade edilmiştir. Akabinde de eşlerin birbirine denk 

olmasına rağmen velinin izin vermemesi durumunda hâkimin izniyle nikâh akdinin 

geçerli olacağı aktarılmıştır.641 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün 

doğruluğu teyit edilmiştir. 

1831. Mesele: Bir babanın küçük kızını mehr-i misilden642 daha az bir mehir 

ile evlendirmesi.643 

143. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; bir babanın küçük kızını mehr-i misilden 

daha az bir mehir ile evlendirmesi caiz değildir. Çünkü mehir kızın hakkıdır, 

babasının hakkı değildir. Dolaysıyla küçük kızının velisi diye onun hakkına 

müdahale edemez. Kızının benzeri ve dengi olan kızların mehir miktarı ne kadar ise 

kızını da aynı miktarda bir mehirle evlendirmelidir.644 

Tahkiki: İmam Muhammed ve Serahsî, Ebû Yûsuf’un küçük kızın mehr-i 

misilden daha az bir mehir ile evlendirmesinin caiz olmadığı görüşünü benimsediğini 

ifade etmiştir. Ayrıca küçük kız evlilik yaşına geldiğinde, babasının onun mehrini, 

mehr-i misilden daha az bir miktar olarak tayin etmişse kız ister bu mehri kabul eder 

isterse de kocasından mehr-i misili talep eder. Kocasının kabul etmesi halinde evlilik 

akdinin geçerliliğinin devam edeceği yoksa feshedileceği kaynaklarda yer 

almaktadır.645 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit 

edilmiştir.  

1834. Mesele: Efendinin, kölesini veya cariyesini evlenmeye zorlaması.646 

                                                            
641 Serahsî, el-Mebsût, 5/10; Merğınânî, el-Hidâye, 3/31-32.  
642 Mehr-i misil: (مهر المثل): Emsal mehir, kadının babası tarafından ve olmadığı takdirde memleketi 

ahalisinden akit tarihinde yaş, güzellik vb. özelliklerde kendisine akran ve emsâl olan kadınların 

mehridir. Mehir bizzat akdin kendisi ile gerekli olduğundan asıl olan da bu mehr-i misildir. Akit 

esnasında mehrin zikredilmemesi halinde mehr-i misil gerekir. bk.: Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk 

Terimleri Sözlüğü, 384. 
643 İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/466. 
ولا يجوز للأب أن يزوج ابنته الصغيرة بأقل من مهر مثلها، ولا يلزمها حكم أبيها في ذلك وتبلغ إلى مهر مثلها ولا بد.... فإذ ) 644

هو حق لها، ومن جملة مالها، ... وقولنا في ذلك هو قول الشافعي، وأبي سليمان، وأبي يوسف، ومحمد بن الحسن - وأجاز ذلك 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/466-467 (عليها: أبو حنيفة، وزفر، ومالك والليث.
645 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 171-172; Serahsî, el-Mebsût, 4/224. 
646 İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/469. 



 

112 

 

144. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; efendi, kölesini veya cariyesini istemesede 

zorla evlendirebilir.647 

Tahkiki: Buradaki zorlama, efendinin mülkiyetinde olan bir şeyi meşruiyet 

dairesinde istediği şekilde kullanabilir kaidesinden kaynaklanmaktadır. Dolayısıyla 

köle ve cariye evliliği kabul etmeseler bile efendinin, onları evlendirmeye veya 

evlendirmemeye hakkı vardır. Serahsî de Ebû Yûsuf’un efendinin, cariyesini zorla 

evlendirebileceği yönündeki görüşünü aktarmıştır.648 Bu bilgiler neticesinde Ebû 

Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğunu teyit etmiş bulunmaktayız. 

1848. Mesele: Cariyenin evlenme şartıyla âzâd edilmesi.649  

145. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; efendinin cariyesini âzâd edip onunla 

evlenmesi ve mehrini de âzâd edilmesine bağlı kılması caizdir. Şayet zifaf 

gerçekleşmeden onu boşarsa cariyenin efendisinden talep edeceği hiçbir hak 

yoktur.650  

Tahkiki: İbnü’l-Hümâm ve Şeyhîzâde de Ebû Yûsuf’un, cariyenin mehrinin 

âzâd edilmesi olarak belirlenip, onunla evlenilmesinin caiz olduğu görüşünü 

benimsediğini ifade etmiştir.651 Bu bilgiler neticesinde İbn Hazm tarafından Ebû 

Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

3.3.2. Radâ‘  

Radâ‘ başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen iki görüş bulunmaktadır.  

 3.3.2.1. Nispetinde Hata Bulunmayan Görüş 

1869. Mesele: Yaş itibarıyla hısımlık bağı oluşmasına sebebiyet veren 

emzirme.652 

                                                            
 İbn (وقال أبو يوسف، ومحمد بن الحسن: له أن يزوج أمته من عبده وإن كرها جميعا - وروي هذا أيضا عن أبي حنيفة.) 647

Hazm, el-Muhallâ, 9/469. 
648 Serahsî, el-Mebsût, 5/113. 
649 İbn Hazm, el-Muhallâ, 9/501. 
وبه إلى معمر عن  عن أبَي سلمةَ بن عبد الرحمن بن عوف قال: لا بأسْ أنَ يعتق الرجل أمَته فَ يتزوجها ويجعل عتقها صداقها.) 650

سعت  وابن جريج يقول: إن طلقها -قتادة قاَل: إذا أعتق الرجل أمته وجعل عتقها مهرها ثم طلقها قبل أن يدخل بها فلا شيء لها 

له في نصف قيمتها - وهو قول عطاء.قال أبو محمد: ... وهو قول سفيان الثوري، والأوزاعي، والحسن بن حي، وأبي يوسف 

والشافعي، وأحَمد، وأبَي ثوَر، وبعض أصحابنا،  -خالف في ذلك أصحابه ووفق  -القاضي  ) İbn Hazm, el-Muhallâ, 

9/506. 
651 İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-kadîr, 3/327-328; Şeyhîzâde, Mema‘u’l-enhur, 1/513-514. 
652 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/17. 



 

113 

 

146. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; çocuğun ilk iki yaş içerisinde emzirilmesi, 

evlilik yasağına sebep olur. İki yaş sonrasındaki emzirme ise hısımlık bağını 

oluşturmadığından evlilik yasağını teşkil etmez.653 

Tahkiki: Serahsî, Merğınânî ve Mevsılî de Ebû Yûsuf’a göre iki yaşına kadar 

olan emzirmenin hısımlık bağı oluşturacağı görüşünü atfetmiştir.654 Hanefî 

kaynaklarında yer alan bu bilgiler neticesinde el-Muhallâ’da Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

3.3.2.2. Nispetinde Hata Bulunan Görüş 

1873. Mesele: Bir kadının zinadan, feshedilmiş veya fâsid bir evlilikten 

hamile kalması.655 

147. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; zinadan gebe kalan bir kadının başkasıyla 

evlenmesi, anlaşma ve sözleşme açısından caizdir. Ancak doğumdan sonrasına kadar 

evlendiği kişi ile zifafa girmesi caiz değildir.656 

Tahkiki: Serahsî ve Merğınânî, Ebû Yûsuf’un görüşünün zinadan gebe olan 

birinin yaptığı nikâh akdinin fasit olduğunu aktarmıştır.657 Bu sebeple Ebû Yûsuf’a 

atfedilen görüşün hatalı olduğu kanaati hâsıl olmuştur. 

3.3.3. Zıhâr  

Zıhâr başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen bir görüş bulunmaktadır. 

3.3.3.1. Nispetinde Hata Bulunan Görüş 

1894. Mesele: Hür veya kölenin, eşine veya cariyesine “Sen bana annemin 

sırtı gibisin.” vb. ifadeler kullanması.658 

148. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişinin zıhâr kefaretini (altmış günlük orucu 

tutarken) yerine getirme esnasında yasağı ihlal etmesi halinde üzerinden kefaret 

                                                            
عن سفيان الثوري عن أبي إسحاق الشيباني قال: سمعت الشعبي يقول: ما كان من سعوط، أو وجور أو رضاع في الحولين ) 653

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/19 (فهو يحرم، وما كان بعد الحولين لم يحرم شيئا... وأبي يوسف
654 Serahsî, el-Mebsût, 5/136; Merğınânî, el-Hidâye, 3/139; Mevsılî, el-İhtiyâr, 3/118. 
655 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/27. 
وإن حملت المرأة من زنى، أو من نكاح فاسد مفسوخ، أو كان نكاحا صحيحا ففسخ لحق واجب، أو كانت أمة فحملت من سيدها ) 656

قد .. وثم أعتقها، أو مات عنها، فلكل من ذكرنا أن تتزوج قبل أن تضع حملها، إلا أنه لا يحل للزوج أن يطأها حتى تضع حملها،.

اختلف الناس فيها -: فقال أبو حنيفة، والشافعي، ومحمد بن الحسن وأبو يوسف - في أحد قوليه -: للحامل من زنى أن تتزوج، 

 فلها أن تتزوج، -وهي حامل من زوجها  -ولا يطؤها حتى تضع حملها... وقال أبو حنيفة: وإن خرجت إلينا الحربية مسلمة 

وقال زفر على الزانية العدة كاملة. -لها؟ قال أبو محمد: وهو قول أصحابنا ولكن لا يحل له وطؤها حتى تضع حم ) İbn Hazm, 

el-Muhallâ, 10/27-28. 
657 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 175-176; Merğınânî, el-Hidâye, 3/24-25. 
658 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/49. 



 

114 

 

kalkmış olur. Nitekim kişi kefareti yerine getirmeye gücü yetseydi böyle bir ihlal 

yapmazdı. Haliyle bu durum kişinin kefarete güç yetiremediğinin bir göstergesidir. 

Bu sebeple kefaret kendisinden kalkar.659 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’da ifade ettiğine ve Serahsî ile 

Merğınânî’nin naklettiklerine göre Ebû Yûsuf’un görüşü; böyle bir durumda kişiden 

zıhâr kefaretinin kalkmayacağı yönündedir. Haliyle kişi kefaretine kaldığı yerden 

devam etmelidir.660 Bu bilgiler sebebiyle Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün hatalı 

olduğu kanaati hâsıl olmuştur. 

3.3.4. Nikâhın Feshi  

Nikâhın feshi başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen dört görüş 

bulunmaktadır.  

1916. Mesele: Hayz döneminde eşlerin durumu.661  

149. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişi hayz döneminde olan eşi ile göbek üstü 

ve diz altı bölgelerinde istimta' edebilir. Göbek altı ve diz üstü bölgesi ise ona 

haramdır.  

İbn Hazm tarafından yöneltilen eleştiri: İbn Hazm, Ebû Yûsuf’un 

benimsediği görüşün herhangi bir delile dayanmadığını ifade ederek bunun terk 

edilmesinin vâcip olduğunu belirtmiştir.662 

Tahkiki: Serahsî ve Mevsılî tarafından nakledilen bilgilerde Ebû Yûsuf’a 

atfedilen iki farklı görüşün mevcut olduğu tespit edilmiştir. Bu görüşlerden birinin 

İbn Hazm tarafından atfedilen görüşle aynı doğrultuda olduğu görülmüştür.663 Netice 

itibarıyla Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

                                                            
وقال أبو حنيفة: إن ظاهر بشيء لا يحل له أن ينظر إليه من أمه؟ فهو ظهار، وإن ظاهر بشيء يحل له أن ينظر إليه من أمه؟ ) 659

يلا فليس ظهارا... وقال أبو حنيفة: إن كرر الإطعام على مسكين واحد ستين يوما أجزأه. ... وأما من شرع في الصوم فوطئ ل

قبل أن يتمهن أو وطئ قبل أن يكفر بعتق أو بصوم؟ فروي عن أبي يوسف أنه لا يكفر، لأنه لا يستطيع على الكفارة... القول 

قول أبي يوسف لولا الخبر...عكرمة عن ابن عباس »أن رجلا أتى النبي - صلى الله عليه وسلم - فقال: يا رسول الله إني 

لله عز مر ا: لا تقربها حتى تفعل ما أ-صلى الله عليه وسلم  -ظاهرت من امرأتي فوقعت عليها قبل أن أكفر؟ فقال له رسول الله 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/54-55 («وجل.
660 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 151; Serahsî, el-Mebsût, 3/84; Merğınânî, el-Hidâye, 3/304-305. 
661 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/76. 
وذهب أبو حنيفة، وأبو يوسف، ومالك، ومن قلده إلى أنه مباح له ما فوق السرة، وما تحت الركبة، ويحرم عليه ما بين السرة ) 662

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/78 (والركبة
663 Serahsî, el-Mebsût, 10/159; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/28. 



 

115 

 

1930. Mesele: Karısı zengin olan bir adamın nafakasını karşılamakta yetersiz 

kalması.664  

150. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; zifaf mümkün ise kadının nafakası kocası 

tarafında karşılanmalıdır. Şayet zifaf mümkün değilse kadının nafakası kocasının 

üzerine vâcip değildir. 

İbn Hazm tarafından yöneltilen eleştiri: İbn Hazm, Ebû Yûsuf’un sahip 

olduğu görüşü tenkit ederken, onun bu görüşünün gülünç ve çelişkili olduğu yönünde 

ifadeler kullanmıştır.665 

Tahkiki: Serahsî ve Merğınânî, Ebû Yûsuf’un kocanın evlendiği kadının 

nafakasını karşılamasının vâcip olup olmamasını, evlendiği kadınla zifafın 

gerçekleşip gerçekleşememesi durumuna bağlı olduğunu ifade etmiştir.666 Bu bilgiler 

doğrultusunda Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

1935. Mesele: Deli, cüzzam veya ebras (Ala tenli, alaca ve baras olarak 

bilinen hastalık.) hastalığı bulunnan biriyle evlenilmesi.667  

151. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kadın evlendiği kişide ebras veya cüzzam 

hastalığı olduğunu fark ederse, eşinden boşanmamalıdır.668  

Tahkiki: Merğınânî ve Mevsılî, Ebû Yûsuf’un evlenip kocasında ağır bir 

hastalık olduğunu fark eden kadının boşanmaması gerektiği görüşünü aktarmıştır.669 

Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

1945. Mesele: Bir bilinmezlik nedeniyle iki adamın bir kadınla aynı temizlik 

döneminde evlenmesi.670 

152. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; cehalet ve bilinmezlik sebebiyle aynı temizlik 

döneminde iki kişiyle birlikte olan kadının gebe kalması halinde, dünyaya gelen 

                                                            
664 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/92. 
فمن ذلك أن أبا يوسف قال: في المرأة البالغة المريضة - التي لم يدخل بها زوجها - أنه لا نفقة لها عليه إذا كان مرضها يمنع ) 665

ال: فإن فإن بنى بها وهي كذلك فله أن يردها ولا ينفق عليها حتى يقدر على جماعها فإن أمسكها فعليه نفقتها.ق -من وطئها 

ه ردها.وهذه فعليه نفقتها وليس له ردها.قال: فإن بنى بالرتقاء فعليه نفقتها وليس ل -مرضت عنده بعد أن دخل بها صحيحة 

طريفة في السخافة جدا.وقال: إن سجنت المرأة أو حيل بينها وبين زوجها كرها فلا نفقة لها عليه.مناقضات  ) İbn Hazm, 

el-Muhallâ, 10/93. 
666 Serahsî, el-Mebsût, 5/192; Merğınânî, el-Hidâye, 3/380-381. 
667 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/109. 
عن عطاء: أنه قال فيمن تزوج فلما دخل بها بدا لها منه برص أو جذام؟ قال عطاء: لا تنزع عنه - وهو قول أبي الزناد، وأبي ) 668

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/113 (حنيفة، وأبي يوسف وابن أبي ليلى، وسفيان الثوري، وأبي سليمان، وأصحابنا.
669 Merğınânî, el-Hidâye, 3/329-330; Mevsılî, el-İhtiyâr, 3/115. 
670 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/148. 



 

116 

 

çocuğu kendine nispet eden kişi sayısı birden fazlaysa bu sayı iki ile sınırlandırılır. 

Nitekim çocuğu kendine nispet eden kişilerin sayısı ikiden fazlaysa kabul edilmez.671 

İbn Hazm tarafından yöneltilen eleştiri: İbn Hazm bu görüşün delâlet, 

yalan ve sapmanın ta kendisi olduğunu ifade ederek tenkit etmiş ve Resulullah'ın 

(s.a.v.) hadisine ittibadan uzak olduğunu ifade etmiştir.672 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ında yer alan rivayetlerde ve Serahsî 

ile Mevsılî tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşlerde; çocuğu kendine nispet 

eden kişi sayısının iki ile sınırlandırıldığı ve daha fazlasının kabul edilemeyeceği 

görülmüştür.673 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğunu 

teyit etmiş bulunmaktayız. 

3.3.5. Talâk  

Talâk başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen on bir görüş bulunmaktadır. 

3.3.5.1. Nispetinde Hata Bulunmayan Görüşler 

1955. Mesele: Karısını üç talâkla boşayan kişinin, karısıyla tekrar 

evlenebilmesi için gerekli olan şartlar.674 

153. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kadının ilk kocasına helal olmak için 

evlendiği ikinci kişi, kadını ilk kocasına helal kılmak niyetiyle evlenirse, kadın üç 

talâkla boşandığı eşine helal olmaz.675  

Tahkiki: Serahsî, Merğınânî ve Mevsılî, Ebû Yûsuf’a; bu durumda nikâhın 

geçerli olduğu, fakat kadının ilk kocasına helal olmadığı görüşünü atfetmiştir.676 Bu 

bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir.  

                                                            
عن زيد بن أرقم قال: »كان علي باليمن فأتى بامرأة وطئها ثلاثة في طهر واحد، فسأل اثنين: أتقران لهذا بالولد؟ فلم يقرا، ثم ) 671

رعة، وجعل عليه سأل اثنين: أتقران لهذا بالولد؟ فلم يقرا، ثم سأل اثنين، حتى فرغ، فأقرع بينهم، فألزم الولد للذي خرجت له الق

لقائلين: إن أبا حنيفة، وأصحابه ا« .... فضحك حتى بدت نواجذه -صلى الله عليه وسلم  -ك إلى رسول الله ثلثي الدية فرفع ذل

وا في اتفاقهم فهو ابنهما يرثانه ويرثهما، ثم اختلفوا فافتضحوا في اختلافهم؟ كما افتضح -وهو في أيديهما  -ادعى الولد اثنان 

في ولد ادعاه ثلاثة نفر فصاعدا فقال أبو حنيفة: هو ابنهم كلهم ولو كانوا ألفا.وقال محمد بن الحسن: يكون ابن ثلاثة ولا يكون 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/150-151 (ابن أكثر.وقال أبويوسف: لا يكون إلا ابن اثنين فقط لا ابن أكثر. 
672 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/150-151. 
673 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 158; Serahsî, el-Mebsût, 17/129; Mevsılî, el-İhtiyâr, 3/32. 
674 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/180. 
وروينا عن الشعبي: لا بأس بالتحليل إذا لم يأمر به الزوج.وبه يقول الشافعي، وأبو ثور، قالا جميعا: المحلل - الذي يفسد ) 675

عقد النكاح  يحلها ثم يطلقها فأما من لم يشترط ذلك عليه فيهو الذي يعقد عليه في نفس عقد النكاح أنه إنما يتزوجها ل -نكاحه 

بو ثور: قال أ -نوى ذلك في نفسه أو لم ينوه؟  -فهو عقد صحيح لا داخلة فيه، سواء شرط ذلك عليه قبل العقد أو لم يشترط 

وهو مأجور.وأما أبو حنيفة، وأصحابه -: فروى بشر بن الوليد عن أبي يوسف عن أبي حنيفة مثل قول الشافعي سواء 

سواء.وروي أيضا عن محمد بن الحسن عن أبي يوسف عن أبي حنيفة: أنه إذا نوى الثاني تحليلها للأول لم تحل له بذلك.وهو 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/182 (قول أبي يوسف، ومحمد.
676 Serahsî, el-Mebsût, 6/9-10; Merğınânî, el-Hidâye, 3/270; Mevsılî, el-İhtiyâr, 3/151. 



 

117 

 

1958. Mesele: Talâk lafızları.677 

154. Görüş: İbn Hazm talâk-ı bâ’in678 hakkında dokuz farklı görüş 

zikretmiştir. Bunlar içerisinde yedinci görüş, Ebû Yûsuf’a nispet edilmiş olup şu 

şekildedir: Talâk lafzını öfkeliyken ya da değilken, talâk konusu zikredilmediği halde 

eşine söylerse, kocanın niyetine bakılır; boşamaya niyet etmedim derse talâk 

sayılmaz. Şayet talâk-ı bâ’in veya talâk-ı ric’iden679 bir veya iki taneye niyet ettim 

derse, tek bir talâk-ı ba’in sayılmaktadır. Eğer bunu talâk konusu zikredildiği halde 

eşine söylerse durum aynıdır. Ancak kişinin ‘bu lafızla bir boşamaya niyet etmedim’ 

demesi kabul edilmez.680 

Tahkiki: Burada talâk-ı ba’in’in ne anlama geldiği ve nasıl bir hükme sebep 

olacağıyla ilgili birtakım görüşler zikredilmiştir. Ebû Yûsuf’un görüşüne göre; kişi 

eşine ba’in boşanma lafzını söylediğinde, şayet eşiyle tartışırken boşanma 

mevzusundan bahsedilmemişse o zaman kocasının boşamasında neye niyet ettiğine 

bakılarak hüküm verilir. Kaynaklar üzerinden yapılan araştırmalarda İbn Hazm 

tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşle ilgili herhangi bir bilgiye ulaşılamamıştır. 

1968. Mesele: Sarhoş olan kişinin talâkı.681  

155. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre: sarhoş olan kişi, yaptığı tüm eylem ve 

telaffuz ettiği tüm lafızlardan sorumludur. Bu sebeple bunların yükümlülükleri, 

sarhoş olan kişiye aittir.682 

Tahkiki: Konuyla alakalı Âlemgîriyye, Ebû Yûsuf’a göre sarhoş olan kişinin 

söz ve fiillerin geçerli olduğunu ve kişiye hukuki anlamda sorumluluk yüklediğini 

                                                            
677 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/187. 
678 Bâin (بائن): Ayrılan, uzak düşen, koparılan. Yeni bir akit ve mehir olmaksızın dönme imkânı 

olmayan talâka “bâin talâk” denir. Sağ bir hayvandan koparılan parçaya da “uzv bâin” denilir. bk.: 

Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 31.  
679 Talâk-ı ric’i (طلاق رجعي): Zifaftan sonra vuku bulan, sarahaten veya işareten üç sayısı veya bir 

bedel içermeyen, beynunete (ba'in talâka) delalet eder bir vasıf ile nitelenmeyen ve bir şeye teşbih 

edilmiş bulunmayan talâktır. Sarih lafızlarla olabileceği gibi kinaye lafızlarla da vuku bulabilir. Bu 

talâkta yeni bir nikâh icra olunmadan zevciyetin iadesi mümkündür. Evliliği derhal sona erdirmez; 

iddet içinde koca her an rücû edebilir. Müeccel mehir, muacceliyet (peşinlik) kazanmaz. Miras 

cereyan eder. bk.: Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 434.  
وقول سابع - أنه إن قال لها ذلك في غضب أو في غير غضب، ما لم يكن في ذكرطلاق فإنه ينوي، فإن قال: لم أنو طلاقا، ) 680

ين قال: نويت واحدة بائنة، أو قال: نويت اثنتفليس طلاقا، وإن قال: نويت طلاقا بلا عدد، أو قال: نويت واحدة رجعية، أو 

نه لا يصدق رجعيتين أو بائنتين فهي في كل ذلك طلقة واحدة بائنة ولا بد، فلو كان ذلك في ذكر طلاق فكذلك سواء سواء، إلا أ

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/189 (في قوله: لم أنو طلاقا فقط - وهو قول أبي حنيفة، وأبي يوسف، ومحمد بن الحسن. 
681 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/208. 
وقال أبو حنيفة، وأصحابه: يجوز طلاقه، وجميع أفعاله إلا الردة. وقال محمد بن الحسن: ولا إسلامه إن كان كافرا، ولا إقراره ) 682

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/209 (بالحدود. وقال أبو يوسف: كل ذلك له لازم.  وأما من روي عنه مثل قولنا



 

118 

 

ifade etmiştir.683 Bu bilgiler neticesinde İbn Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

1972. Mesele: Hasta olan kişinin eşini boşaması.684  

156. Görüş: Ebû Yûsuf'a göre; kocasının hastayken boşadığı kadın, başka 

biriyle evlenmediği müddetçe kocasına mirasçı olur. 

Tahkiki: İkinci olarak rivayet zincirinde ismi zikredilen Ebû Yûsuf’un 

naklettiği görüşte; bu durumdaki kadına ölüm iddeti intakal etmediği ve kadının 

sadece hayzına göre iddette bekleyeceğine yer verilmiştir.685 

Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ında yer alan rivayetler ve Merğınânî ile Mevsılî 

tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşler İbn Hazm’ın aktardıklarıyla 

örtüşmektedir.686  

İkinci hususla alakalı Ebû Yûsuf’un rivayet zincirinde yer aldığını ve 

zikredilen görüşün aslında İbn Ebû Leylâ’ya ait olduğu görülmektedir. Serahsî 

tarafından nakledilen bilgilerde, Ebû Yûsuf’un sened zincirinde zikredildiği 

hususunda doğru olduğu teyit edilmiştir.687 Bu hususlarda Ebû Yûsuf’a atfedilmiş 

olan görüş ve rivayettin doğru olduğu teyit edilmiştir. 

1985. Mesele: Talâk-ı ric’i ile boşanan kadının başkasıyla evlenip ayrıdıktan 

sonra ilk kocasıyla tekrar nikâh kıyması.688  

157. Görüş: Ebû Yûsuf'a göre; ikinci eşinden ayrılan kadının ilk kocasıyla 

yeniden evlenmesi durumunda bu nikâh akdi yeni bir evlilik sayılmaktadır. Bununla 

birlikte boşanma hakkıda ilk kıyılan nikâh akidlerindeki gibi üç talâk olarak kabul 

edilir.689 

Tahkiki: Merğınânî ve Mevsılî de Ebû Yûsuf’a göre kadının başkasıyla 

evlenmesi durumunda eski talâkların hükmünün kalkacağını belirtmiştir. Bununla 

                                                            
683 Burhanpurlu eş-Şeyh Nizâm el-Âlemgîriyye, el-Fetâva’l-Hindiyye, thk. Abdullatif Hasan 

Abdurrahman (Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1421/2000), 5/499-500. 
684 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/218. 
وقال أبو عبيد: وسمعت أبا يوسف القاضي يقول عن ابن أبي ليلى، أنه قال في المطلقة في المرض: ترثه ما لم تتزوج - وهو ) 685

يض وهو مر -قول شريك القاضي، وأحمد بن حنبل، وإسحاق، وأبي عبيد... عن سفيان الثوري أنه قال: إذا طلق الرجل امرأته 

ان يضتها أخذت بالأربعة الأشهر والعشر، وإن كفإنها تكون على أقصى العدتين إن كانت أربعة أشهر وعشرا أكثر من ح -

الحيض أكثر أخذت بالحيض.قال أبو محمد وهذا هو قول أبي حنيفة، ومحمد بن الحسن.وقال أبو يوسف: تتمادى على الحيض 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/221 (فقط، ولا تنتقل إلى عدة الوفاة.
686 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 132; Merğınânî, el-Hidâye, 3/241-243; Mevsılî, el-İhtiyâr, 3/143-144. 
687 Serahsî, el-Mebsût, 6/156. 
688 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/249. 
عن ابن عمر، قال: نكاح جديد، وطلاق جديد. ورويناه أيضا - عن ابن مسعود - وهو قول عطاء وشريح، وإبراهيم، وأصحاب ) 689

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/250 (ابن مسعود، وعبيدة السلماني، وأبي حنيفة، وزفر، وأبي يوسف.



 

119 

 

birlikte kadının tekrardan ilk kocasıyla kıydığı nikâh akdiyle üç talâk hakının 

bulunduğunu ifade etmiştir.690 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün 

doğruluğu teyit edilmiştir. 

1991. Mesele: Kadının zinadan ve ikrâhla gebe kalması.691 

158. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre: Bir kimse cariyesi doğum yaparken "Sen 

özgürsün." derse, sözünün söylediğin anda çocuğun başının yarısı doğmuş ise 

anneyle beraber çocuk da özgürdür. Şayet o söz söylediğinde çocuğun başıyla 

beraber vücudunun yarısıda doğmuşsa, anne özgür olmakla birlikte çocuk köledir.692 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ında yer alan rivayetler ve Muhammed 

tarafından Ebû Yûsuf’a nispet edilen görüşte; hamile olan cariyenin âzâd edilmesiyle 

beraber annenin parçası sayılan bebeğinde âzâd edileceğine dair bilgilerin 

mevcudiyeti tespit edilmiştir.693 Bu bilgiler ışığında Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün 

doğru olduğu sonucuna ulaşılmıştır. 

1998. Mesele: Kur’ların694 durumu.695  

159. Görüş: Ebû Yûsuf'a göre; iddet süresi en az otuz dokuz gündür ve bu 

süreden daha azının kabul edilmesi mümkün değildir. Ayrıca lohusa olan kadının 

lohusalık dönemi de en az altmış beş günden oluşmaktadır ve daha az olan bir süre 

kabul edilemez.696 

Tahkiki: Serahsî ve Mevsılî tarafından Ebû Yûsuf’a göre iddet süresinin en 

az otuz dokuz gün olduğu aktarılmıştır.697 İmam Muhammed de lohusa süresinin en 

                                                            
690 Merğınânî, el-Hidâye, 3/271; Mevsılî, el-İhtiyâr, 3/151. 
691 İbn Hazm, el-Muhallâ,10/263. 
قال أبو محمد: ولمحمد بن الحسن قول هاهنا نذكره - ليحمد الله تعالى سامعه على السلامة - وهو أنه قال: إذا خرج من بطن ) 692

المرأة من الولد النصف فقد تمت عدتها، لا يعد في ذلك النصف: فخذاه، ولا ساقاه، ولا رجلاه، ولا رأسه - وقال أبو يوسف: من 

رج قال لأمته وهي تلد: أنت حرة فإن كانت حين قوله ذلك قد خرج نصفه الذي فيه رأسه فهي حرة والولد حر، وإن كانت قد خ

مملوك، وهي حرة. نصف بدنه سوى رأسه فالولد ) İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/265 
693 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 143-144; İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 6/366. 
694 Kur’ (ç. akrâ’, kurû’), (قرء): Kadının hem hayız dönemi hem de temizlik dönemi için kullanılır 

(ezdâddandır). Buna göre iddet süresi olarak belirtilen üç kur'dan maksat Hanefî ve Hanbelîlere 

göre üç hayız, Şâfiî ve Mâlikilere göre ise üç temizlik süresidir. bk.: Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk 

Terimleri Sözlüğü, 256.  
695 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/272. 
قال أبو محمد: ثم اختلف هؤلاء، فروي عن أبي حنيفة: لا تصدق في انقضاء العدة في أقل من ستين يوما ولا تصدق النفساء ) 696

في أقل من خمسة وثمانين يوما.وقال أبو يوسف، ومحمد بن الحسن، وسفيان في أحد قوليه - ومالك - في موجب أقواله - لا 

ي آخر : هذا أقيس على أصولهم؛ لأنه يجعلها مطلقة فتصدق في انقضاء العدة في أقل من تسعة وثلاثين يوما.قال أبو محمد

وهو أقل  -وطهران، كل طهر خمسة عشر يوما  -وهو أقل الحيض عندهم  -طهرها، ثم ثلاث حيض، كل حيضة من ثلاثة أيام 

الطهر عندهم.واختلفوا في النفساء - فقال أبو يوسف: لا أصدقها في أقل من خمسة وستين يوما.وقال محمد بن الحسن: لا 

 .İbn Hazm,  el-Muhallâ,  10/273 (أصدقها في أقل من أربعة وخمسين يوما وساعة.
697 Serahsî, el-Mebsût, 3/218-219; Mevsılî, el-İhtiyâr, 3/175. 



 

120 

 

az altmış beş gün olduğu görüşünü Ebû Yûsuf’a nispet etmiştir.698 Kaynaklarda yer 

alan bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşlerin doğruluğu teyit edilmiştir. 

2010. Mesele:  Boşanma ve ölüm gibi nedenlerden dolayı ev eşyalarının eşler 

veya mirasçılar arasında paylaşılması durumu.699  

160. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; karı, kocadan birinin köle, diğerinin hür 

olması durumunda ev eşyalarının hepsi, hür olanın yemini ile kendisine verilir. 

Ancak köle olan kişinin ticaret ile çalışmasına izin verilmişse, o zaman bir birikimi 

olma ihtimaliden dolayı ev eşyalarının paylaşımı hakkındaki hüküm, hür olan kişinin 

hükmünün aynısıdır.  

Ebû Yûsuf’un diğer görüşüne göre, ihtilafa düşülen diğer durumların 

genelinde ise; kadına sadece kendisinin kullanabileceği ev eşyalarının verilip, geriye 

kalan eşyalarında kocanın yeminiyle birlikte kendisine verileceği yönündedir. Bu 

hüküm hem boşanmada hem de ölümde aynıdır.700 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ında yer alan rivayetler ile İmam 

Muhammed, Serahsî ve Mevsılî tarafından Ebû Yûsuf’a nispet edilen görüşlerin İbn 

Hazm’ın naklettiği bilgilerle örtüşmekte olduğu tespit edilmiştir.701 Bu bilgiler 

neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

2014. Mesele: Hidânede702 önceliğin kime ait olduğu konusu.703 

161. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; küçük yaşta olan erkek ve kız çocuklarının 

bakımı noktasında hidâne hakkı öncelikle annenindir. Anneden sonra sırasıyla; 

                                                            
698 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 2/45. 
699 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/312. 
وقول ثامن ... وقال أبو حنيفة: إن كان أحد الزوجين مملوكا والآخر حرا، فالمال كله لمن كان منهما حرا مع يمينه - وكذلك قال ) 700

أبو يوسف، ومحمد، إلا أن يكون العبد مأذونا له في التجارة فهو كالحر في حكمه في ذلك.ثم اختلفوا - فقال أبو يوسف: فإن كانا 

حرين، أو مكاتبين، أو مأذونين لهما في التجارة، أو أحدهما حرا والآخر مكاتبا، أو مأذونا له في التجارة، أو مسلمين، أو 

صلح إلا أحدهما، فإنه يقضى للمرأة بمثل ما تجهز به إلى زوجها، فما بقي بعد ذلك، فسواء كان مما لا يصلح إلا للرجال، أو لا ي

كان من  : فكل ذلك للرجل مع يمينه في الفرقة والموت.وقال أبو حنيفة في كل هؤلاء: ما-لح للرجال والنساء للنساء، أو يص

جال هذا في الفرقة والموت، وما صلح للر -متاع الرجال فهو للرجل مع يمينه، وما كان من متاع النساء فهو للمرأة مع يمينها 

الموت،  ووافقه على كل ذلك: محمد بن الحسن إلا في -و للباقي منهما أيهما كان وه -والنساء فهو للرجال مع يمينه في الفرقة 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/313-314 (فإنه جعل ما يصلح للرجال والنساء للرجل، أو لورثته مع يمينه أو أيمانهم. 
701 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 157-158; İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 239-240; Serahsî, el-

Mebsût, 5/213-214; Mevsılî, el-İhtiyâr, 2/123-124. 
702 Hadâne/ Hidâne (حضانة): Kendi işlerini görmeyecek çağdaki çocuğa, yetkili olan kimsenin 

muayyen süresi içinde bakması ve onu terbiye etmesi hak ve görevi. bk.: Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk 

Terimleri Sözlüğü, 129.  
703 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/323. 



 

121 

 

anneannenin, babaannenin, öz kız kardeşin, ana bir kız kardeşin, baba bir kız 

kardeşin, teyzenin, halanın hakkıdır.704 

Tahkiki: Yapmış olduğumuz araştırmalarda konunun İmam Muhammed, 

Serahsî ve Mevsılî tarafından İbn Hazm’ın Ebû Yûsuf’a nispet ettiği sıralamayla 

aktarılmış olduğu görülmüştür.705 Netice itibarıyla Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün 

nispetinin doğru olduğu sonucuna ulaşılmıştır. 

162. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; köle olan küçük yaştaki erkek veya kız 

çocuğun anne, baba, teyze, hala, amca, dayı, dede, nine gibi akrabalarından 

ayrılmaması gerekir. Nitekim akrabalarıyla birlikte değil de tek başına satılan küçük 

yaştaki erkek veya kız çocuğunun satışı feshedilir. Özellikle de köle olan anne ve 

çocuğun satışı feshedilir.706 

Tahkiki: İmam Muhammed ve Merğınânî, Ebû Yûsuf’un köle olan çocuğun, 

hidâne hakkı olan akrabasından ayrılmaması gerektiği görüşünü aktarmıştır. Nitekim 

çocuk ile hidâne sahibinin ayrı ayrı satılması durumunda satışın feshedileceği ifade 

edilmiştir.707 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit 

edilmiştir.  

3.3.5.2. Nispetinde Hata Bulunan Görüş 

2011. Mesele: Birden fazla kişinin çocuğu kendine nispet etmesi.708 

163. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; hayzlıyken satılan bir cariyenin satıldıktan 

sonra hayzının durması halinde, bu cariyede bilinen bir gebelik durumu varsa 

efendisi cariye doğum yapana kadar zifaf etmez. Ancak satıldıktan hemen sonra 

hayzı kesilirse, yeni efendisi zifaf edebilmek için en az dört ay bekler.709 

                                                            
وقال أبو حنيفة: الأم أحق بالابن والابنة الصغيرين، ثم الجدة أم الأم ثم أم الأب، ثم الأخت الشقيقة، ثم الأخت للأم. ثم اختلف ) 704

قوله - فمرة قال: ثم الخالة، ثم الأخت للأب، ثم العمة - وبه يأخذ زفر - ومرة قال: ثم الأخت للأب، ثم الخالة، ثم العمة، وبه يأخذ 

أبو يوسف.ثم لم يختلف قوله في أن الخالة الشقيقة أحق من الخالة للأب، وأن الخالة للأب أحق من الخالة للأم، والخالة للأم 

.أحق من العمة الشقيقة، والعمة الشقيقة أحق من العمة للأب، وأن العمة للأب أحق من العمة للأم ) İbn Hazm, el-

Muhallâ, 10/329. 
705 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 237-239; Serahsî, el-Mebsût, 5/210-211; Mevsılî, el-İhtiyâr, 

4/14-15. 
وقال أبو حنيفة: لا يفرق بين الصغير والصغيرة وبين ذوي رحمها المحرمة، فإن بيع الصغير أو الصغيرة دون ذوي رحمها أو ) 706

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/330 (ذات رحمه لم يفسخ البيع. قال أبو يوسف: يفسخ في الأم والولد خاصة.
707 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 2/521; Merğınânî, el-Hidâye, 5/149. 
708 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/315. 
واختلفوا في التي تحيض تباع فترتفع حيضتها لا من حمل يعرف بها؟ قال أبو حنيفة، وأبو يوسف: لا يطؤها حتى تمضي أربعة ) 709

ربعة فقال: لا يطؤها حتى تمضي لها أثم رجع  -أشهر. وقال محمد بن الحسن: لا يطؤها حتى يمضي عليها شهران وخمس ليال 

-وهو قول سفيان الثوري  -أشهر وعشر ليال. وقال زفر: لا يطؤها حتى يمضي لها سنتان  ) İbn Hazm, el-Muhallâ, 

10/318. 



 

122 

 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ında yer alan rivayetler ile İmam 

Muhammed tarafından nakledilen bilgilerde iddet süresi belirtilmeden bu hususa yer 

verilmiştir. Serahsî tarafından ise Ebû Yûsuf’un istibrâ’ya710 dair belirli bir süre 

beyan etmediği nakledilmiştir.711 Bu bilgiler neticesinde de Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşün nispetinin hatalı olduğu kanaati hâsıl olmuştur. 

3.4. Ceza Hukuku 

Ceza hukuku başlığı altında Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşler beş konuda 

bulunmaktadır. Bu konular; öldürme, kısas ve diyet, âkıle, kasâme ve isyancıların 

öldürülmesi, hadler, muharibîn ve hırsızlıkdır.  

3.4.1. Öldürme Kısas ve Diyet  

Öldürme, kısas ve diyet başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen on iki görüş 

bulunmaktadır.  

2021.Mesele: Akıl baliğ bir Müslümanın, zimmî ya da müste’men712 olan 

birini kasıtlı ya da kasıtsız olarak öldürmesi.713   

164. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; hür olan bir Müslüman, Yahudi veya 

Hristiyan birini öldürürse kısas olarak o da öldürülür.714 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ında yer alan rivayetler ile Serahsî 

tarafından Ebû Yûsuf’a nispet edilen görüş Müslüman’ın, Yahudi veya Hristiyan 

kişiye karşı kısas edileceği yönündedir.715 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a 

atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

2022. Mesele: Kasıtlı olarak bir Müslüman’ın öldürülmesi.716   

                                                            
710 İstibrâül'-eme: Cariyenin rahminde çocuk olup olmadığını anlaması için bir süre beklemesi, 

kendisini satın alan efendisi ile ilişki yaşamaması. Fasid akid ile ilişkide bulunulan kadının da 

istibrada bulunması gerekir. Diğer hallerde iddet gerekir. bk.: Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri 

Sözlüğü, 207. 
711 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 144; İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 2/542; 

Serahsî, el-Mebsût, 13/147-148. 
712 Müste’men (مستأمن): Hem eman isteyen hem de emana nail olan kimse. Müste’men ile aynı 

anlamda da kullanılır. bk.: Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 345. 
713 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/347. 
عن إبراهيم النخعي، قال: المسلم الحر يقتل باليهودي والنصراني - وروي عن الشعبي مثله - وهو قول ابن أبي ليلى، وعثمان ) 714

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/348 (البتي، وأحد قولي أبي يوسف. 
715 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 220; Serahsî, el-Mebsût, 26/131. 
716 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/360. 



 

123 

 

165. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kim normalde ölüme sebebiyet vermeyecek 

bir alet ile öldürürse diyet ödemesi gerekir, diyeti de âkile üzerindedir.717 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ında yer alan rivayetlerle, Kitabu'l-

Harâc adlı eserinde naklettiği bilgilerin yanında, İmam Muhammed ve Merğınânî’in 

eserlerinde yer vermiş olduğu bilgiler bunun kasıtlı bir öldürme sayılmayacağı 

yönündedir. Ayrıca bu durumda âkile tarafından diyet ödenmesi gerektiği 

aktarılmıştır.718 Hanefî kaynaklarında yer alan bu bilgiler neticesinde el-Muhallâ’da 

Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

166. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; bir cinayetin şibh-i 'amd sayılabilmesi için 

normal şartlarda ölüme sebebiyet vermeyecek bir aletle gerçekleşmiş olması gerekir. 

Bunun cezası da kısas değil, diyetir.719 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ında yer alan rivayetlerle, Kitabu'l-

Harâc adlı eserinde naklettiği bilgilerin yanında, Merğınânî’in de detaylarına 

yukarıda yer verdiğimiz şibh-i 'amd ile ilgi durumu el-Muhallâ’da yer alan bilgilerle 

aynı doğrultuda aktardığı görülmüştür.720 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a 

atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir.  

2023. Mesele: Kasıtlı veya kasıtsız işlenen cinayetlerde ödenmesi gereken 

diyetin miktarı.721  

167. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; diyet yüz deveden ibaret olduğu gibi bu yüz 

devenin değeri olan altın, gümüş, koyun, inek veya kılık elbiseyle de ödenebilir.722 

Tahkiki: Bu durum Ebû Yûsuf’un Kitabu'l-Harâc’ında ve aynı zamanda 

İmam Muhammed’in eserinde; diyetin ödenmesinde esas alınan yüz deve veya 

                                                            
وشغبوا بخبر الهذليين المشهور الثابت لما فيه بأن إحداهما ضربت الأخرى بحجر - وفي بعض الروايات بعمود فسطاط فماتت ) 717

أبو حنيفة  : قال-الغرة والدية على عاقلة الضاربة.ثم افترقوا فرقتين  -صلى الله عليه وسلم  -هي وجنينها فجعل رسول الله 

ومن قلده: في هذا الخبر بيان أن من قتل آخر بعصا يمات من مثلها أو بحجر يمات منه، فلا قود، ولكنه عمد خطأ على 

العاقلة.وقال أبو يوسف، ومحمد بن الحسن، والشافعي، وأصحابه: في هذا الخبر بيان أن من مات بما لا يمات من مثله ففيه 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/382 (الدية على العاقلة. 
718 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 218; a.mlf., Kitabu'l-Harâc, 156; İmam Muhammed, el-Asl, thk. 

Mehmed Boynukalın, 6/547-548; Merğınânî, el-Hidâye, 8/6-7. 
719 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/387. 
ولم ير هو - يعني البتي - وأبو يوسف، ومحمد بن الحسن شبيه العمد، إلا من ضرب بما لا يمات من مثله - وأما ما يمات من ) 720

سى كما روينا آنفا عن عمر بن الخطاب، وأبي مو -وهو قول الشافعي.والدية عندهم في شبه العمد  -مثله ففيه عندهم القود 

 : كما روينا من طريق أبي-الأشعري، وزيد بن ثابت، وعطاء، وطاوس، والحسن، والزهري.وممن روي عنه نحو قولنا جماعة 

عن شريك بن عبد الله عن زيد بن جبير عن جروة بن حميل عن أبيه قال: قال عمر بن الخطاب. بكر بن أبي شيبة ) Ebû 

Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 218; a.mlf., Kitabu'l-Harâc, 156; Merğınânî, el-Hidâye, 8/7-8. 
721 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/388. 
وممن قال: تكون الدية من الإبل، ومن الذهب، ومن الفضة، ومن الغنم، ومن البقر، ومن الحلل: الحسن البصري - وهو قول ) 722

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/392 (سفيان الثوري وأبي يوسف، ومحمد بن الحسن.



 

124 

 

bunun karşılığının ödenmesi şeklinde olabileceği aktarılmıştır. Nitekim buradaki 

maksatın gerçekleşmesi ayniyet ile olabileceği gibi aynı değerin farklı şekilde 

ödenmesiyle de gerçekleşebilir.723 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşün doğruluğu teyit edilmiştir.  

2028. Mesele: Kişinin bir organa hasar vermesi.724  

168. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; yaralama sonucunda hasar sadece bir organda 

meydana gelirse kısas uygulanmaz. Bu durumda organa zarar verene bir erş725 cezası 

verilir. Ancak yaralama sonucunda diğer bir organın da zarar görmüş olması 

durumunda, ilk organdaki yaralama için kısas, bu durumdan etkilenen diğer 

organdaki hasar için ise erş uygulanır. Örneğin: Bir mûdıha yarasının munakkıle726 

yarasına dönüşmesi veya bir parmak ucunun kesilmesiyle tüm parmağın felç olması 

gibi tek bir organda meydana gelen yaralamada erş cezası uygulanır. Şayet birinin 

başına vurulmasıyla mûdıha olarak yaralaması sonucunda, bir gözü felç olursa veya 

bir parmağı kesmesi sonucunda diğer bir parmağı veya diğer bir eli felç olursa 

yaralayan üzerinde ilk yaralama için bir kısas diğer yarama için ise bir erş cezası 

uygulanır. Ayrca bir parmak ucunun kesilmesiyle tüm parmakların etkilenmesi 

durumunda,  dişlerin bir kısmının kırılmasıyla tüm dişlerin düşmesi halinde o zaman 

kısas dişlerin, parmakların tamamında uygulanır.727 

Tahkiki: Detaylarıyla zikrettiğimiz görüş İmam Muhammed ve Mevsılî 

tarafından da Ebû Yûsuf’a atfedilmiştir.728 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a 

atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

                                                            
723 Ebû Yûsuf, Kitabu'l-Harâc, 155; İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 6/551-552. 
724 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/426. 
725 Erş (ç. ürûş), (أرش): Yara. Yaralanan ve kesilen organlardan dolayı verilmesi gereken diyettir. bk.: 

Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 96. 
726 Munakkıle (منقلّة): Baştaki veya yüzdeki bir yaradır ki, kemik kırılıp yerinden oynamış veya 

ufalanmış olur. Hükmü diyetin onda biridir. bk.: Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 333. 
قال أبو حنيفة: إذا شج آخر موضحة فذهبت عيناه، أو قطعت أصبعه فشلت أصبع له أخرى، أو قطعت إحدى يديه فشلت الأخرى ) 727

لة، فلا بطلت الأصبع كلها، أو شجه موضحة فصارت منقأو قطعت أصبعه فشلت يده، أو قطع بعض أصبعه ف -أيتهما كانت  -

قصاص في شيء من ذلك، وعليه الأرش.وقال أبو يوسف ومحمد بن الحسن صاحباه: مثل هذا في العضو الواحد كالموضحة 

يد رى، أو تصير منقلة، أو قطع أنملة فشلت أصبعه، قالا: وأما إذا شج موضحة فبطلت عينه، أو قطع أصبعه فبطلت أصبع أخ

أخرى، فعليه القصاص في الأولى، وعليه الأرش في الأخرى.وقد روي عن أبي يوسف، ومحمد، وأبي حنيفة أيضا: أنه إن قطع 

ي السن له أنملة فسقطت من المفصل أصبعه، أو يده كلها من المفصل أو كسر بعض سنه فسقطت السن كلها: كان القصاص ف

ه، كأنه أنه إن قطع أصبعه فسقطت الكف من نصف الساعد وبرئ فلا قصاص لكلها، وفي جميع اليد، وفي جميع الأصابع، و

ى اقتص ابتدأ قطعها من نصف الساعد.وفرقوا بين الشلل والسقوط.وقال عثمان البتي: إذا فقأ عينه عمدا فذهبت العين الأخر

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/426 (منه وفقئت عينا الفاقئ جميعا
728 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 6/560-561; Mevsılî, el-İhtiyâr, 5/40. 



 

125 

 

2079. Mesele: Öldürülen bir kişinin velileri arasında gaib birinin, küçük 

çocuğun ya da delinin bulunması halinde verilecek hüküm.729  

169. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; öldürülen bir kişinin kısasını ancak onun 

buluğ ve temyiz ehliyetine sahip olan çocukları icra eder. Şayet çocuklardan küçük 

olan varsa kısas bu küçük çocular buluğa erene kadar uygulanmaz.730 

Tahkiki: Bu durum Ebû Yûsuf’un Kitabu'l-Harâc’ında ve aynı zamanda 

İmam Muhammed ve Serahsî’nin eserlerinde; kısasın öldürülen kişinin tüm 

çocuklarının talebi üzerine uygulanacağı, bu sebeple küçük çocuklar buluğa erene 

kadar kısasın tatbik edilemeyeceği aktarılmıştır.731 Nitekim kaynaklarda yer alan bu 

bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

2081. Mesele: Bir kimsenin canına kast edeni affetmesi.732 

170. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişinin bir cinayet neticesinde yaralanması, 

kemiğinin kırılması, başının kanaması veya bir organının kesilmesi sonucunda can 

çekişirken ‘beni öldüreni veya yaralayını affettim’ vb. ifadeleri söylemesi sonucunda, 

cinayeti işleyen kişiye kısas uygulanmaz. Ancak kişi ölmeden evvel diyetini de 

affederse affettiği miktar vasiyet ile sınırlı tutulur.  Çünkü diyet aynı zamanda 

varislerin hakkıdır.733 

Tahkiki: İmam Muhammed ve Serahsî de kişinin affetmesi sonucunda kısas 

cezasının uygulanmayacağı, diyetin ise varislerin hakkı sayılması sebebiyle vasiyete 

kıyas edilip belli bir mikarı düşürülerek ödeneceği görüşünü Ebû Yûsuf’a 

                                                            
729 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/482. 
فقال أبو حنيفة: إذا كان للمقتول بنون وفيهم واحد كبير وغيرهم صغار: إن للواحد الكبير أن يقتل، ولا ينتظر بلوغ الصغار. ) 730

بن أبي  وبه يقول حماد -وهو قول الليث بن سعد  -قال: فإن كان فيهم غائب لم يكن للحاضرين أن يقتلوا حتى يقدم الغائب 

لأخت وزاد أن المقتول إذا كان له ولد صغير، وأخ كبير، أو أخت كبيرة، فللأخ، أو ل -ء سواء سليمان. وقال مالك مثل ذلك، سوا

 -صغيرا  إذ كان الولد -وهو قول الأوزاعي.ورأى مالك: للعصبة  -أن يقتلا قودا، ولا ينتظر بلوغ الصغير، وكذلك للعصبة أيضا 

أن يصالحوا على الدية، وينفذ حكمهم.وقال ابن أبي ليلى، والحسن بن حي، وأبو يوسف، ومحمد، والشافعي: لا يستقيد الكبير 

وروي هذا القول عن عمر بن عبد العزيز.قال أبو محمد: والظاهر من قولهم: أن المجنون  -من البنين حتى يبلغ الصغير 

ل أبي حنيفة نظرنا في قووجب أن ننظر فيما احتجت به كل طائفة لنعلم الحق فنتبعه: ف -كما ذكرنا  -كالصغير، فلما اختلفوا 

لى فوجدناه ظاهر التناقض إذ فرق بين الغائب والصغير، ووجدنا حجتهم في هذا: أن الغائب لا يولى عليه، والصغير يو

رضي  -لي وقالوا: قد قتل الحسن بن ع -عليه.قالوا: وكما كان أحد الوليين يزوج إذا كان هنالك صغير من الأولياء، فكذلك يقتل 

عرف دون مخالف ي -رضي الله عنهم  -عبد الرحمن بن ملجم قاتل علي، ولعلي بنون صغار وهم بحضرة الصحابة  - الله عنهما

له منهم.قال علي: أما احتجاجهم بفعل الحسن بن علي فهو لازم للشافعيين، ولمن وافق من الحنفيين: أبا يوسف، ومحمد بن 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/482-483 (الحسن.
731 Ebû Yûsuf, Kitabu'l-Harâc,160; İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 7/8; a.mlf., 

el-Câmiu’s-sağîr, 495; Serahsî, el-Mebsût, 26/176-177. 
732 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/486. 
قال أبو محمد: وأما المتأخرون - فإن أبا حنيفة، وزفر قالا: إذا عفا عن الجراحة العمد، أو الشجة، وعما يحدث منها فهو جائز، ) 733

ولا شيء على القاتل، فإن عفا عن الجراحة، أو القطع، أو الشجة، ثم مات فعليه الدية.قال أبو يوسف، ومحمد: لا شيء على 

قالوا: فإن عفا عن ديته في الخطأ فذلك في الثلث. -القاتل في كل ذلك  ) İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/486. 



 

126 

 

atfetmiştir.734 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit 

edilmiştir.  

2089. Mesele: Birine öldürme emrinin verilmesi.735  

171. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; Bir kölenin yaptığı veya yaptırdığı mali zarar 

kölenin âzad edilmesi halinde kendisinden tâzmin edilir. Ancak köle yaptığı veya 

yaptırdığı bir cinayet suçunda tâzminle yükümlü olmaz.736 

Tahkiki: Ebû Yûsuf’a atfedilmiş olan görüşle alakalı kaynaklarda yapılan 

araştırmalar ve taramalar da böyle bir ayrım tespit edilememiştir.  

2101. Mesele: İhmal sebebiyle başkasına zarar verilmesi.737 

172. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kim camide otururken başka birine 

istemeyerek zarar verirse tâzminle yükümlü olmaz. Bununla birlikte evinden çıkan 

oluk sebebiyle birinin zarar görmesine veya ölmesine sebebiyet verirse tâzminle 

yükümlü olur. Kısaca öngörülebilecek ve oluşması engelenebilecek bir durumdan 

dolayı zarar hâsıl olursa kişi tâzminle yükümlü olur. Şayet öngörülebilecek bir 

durum değilse zarar bile hâsıl olsa kişi tâzminle yükümlü tutulmaz.738 

Tahkiki: Bu durum Ebû Yûsuf’un Kitabu'l-Harâc’ında, İmam Muhammed 

ve Mevsılî’nin eserlerinde, İbn Hazm’ın Ebû Yûsuf’a atfettiği şekilde 

nakledilmiştir.739 

Netice itibarıyla Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

2114. Mesele: Sahibinden veya velisinden izin alınmadan çalıştırılan köle 

veya çocuğun ölmesi.740  

                                                            
734 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 6/594-597; a.mlf., el-Câmiu’s-sağîr, 500-

501; Serahsî, el-Mebsût, 26/154-155. 
735 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/508. 
وقال أبو يوسف: إذا أمر عبد عبدا بإتلاف نفس أو مال، فإنه إذا أعتق الآمر لزمه المال المتلف بأمره، ولم يلزمه الدم المتلف ) 736

 ,İbn Hazm, el-Muhallâ (بأمره، كما لو أقر بجناية، أو دين في رقبة ثم أعتق فإن الدين يلزمه ولا تلزمه الجناية.

10/508-509. 
737 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/525. 
وأما أبو حنيفة، وأصحابه، فلهم هاهنا أقوال طريفة نذكر منها ما يسر الله تعالى: فمنها - أنه قال: من قعد في مسجد في غير ) 738

صلاة فعطب به إنسان ضمن، فإن كان في صلاة لم يضمن، وإن كان في غير صلاة ضمن.وقال أبو يوسف، ومحمد: لا يضمن 

من، في كلا الوجهين.وقالوا كلهم: من أخرج من داره ميزابا فسقط على إنسان فقتله، فإن أصابه ما كان خارجا من الحائط ض

تحسن ولكن قالوا: ندع القياس ونس -ه ما كان في الحائط فلا شيء عليه، فإن جهل ما أصابه فالقياس أن لا يضمن وإن أصاب

إنسان  فنضمنه.وإن وضع في الطريق حجرا ضمن ما أصابه.قالوا: فإن استأجر رجلا على شيء يحدثه في فنائه، فعطب به

ن الضامن لما يتلف بذلك الأجير.فلو استأجره ليحفر في غير فنائه، فإ -ضمن، المستأجر   ) İbn Hazm, el-Muhallâ, 

10/526. 
739 Ebû Yûsuf, Kitabu'l-Harâc, 160-161; İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 514-515; Mevsılî, el-

İhtiyâr, 5/45-47. 
740 İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/14. 



 

127 

 

173. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; hür bir erkek çocuk iş yaptırılmak üzere 

zorlanırsa, bu esnada ateşli bir hastalık sebebiyle veya aniden hayatını kaybederse, iş 

yaptırmak için zorlayan kişiye şer-î bir ceza uygulanmaz. Ancak bir yıldırım 

çarpması veya bir yılan ısırması sebebiyle hayatını kaybeden çocuğun diyeti zorlayan 

kişinin âkılesi tarafından ödenmelidir.741  

Tahkiki: Zikredilen görüşteki hükmün nedeni ise kişinin yaptırdığı işten 

dolayı çocuğun ölmemiş olmasıdır. Ancak bir yıldırım çarpması ya da yılanın 

ısırması halinde çocuğun hayatını kaybetmesi, zorla çalıştırıldığı işten veya 

götürüldüğü yerden dolayı kaynaklanmış olur. Bu nedenle bu durumda diyet 

zorlayan kişinin âkılesi tarafından ödenir.  

İmam Muhammed ve Serahsî’ye ait kaynaklarda Ebû Yûsuf’un görüşünün 

İbn Hazm’ın aktardığı şekilde olduğu görülmüştür.742 Bu bilgiler neticesinde Ebû 

Yûsuf’a atfedilen görüşün doğru olduğu sonucuna ulaşılmıştır. 

2119. Mesele: Yaralama suçlarında uygulanan kısas cezası sonrasında, kısası 

alınan kişi veya kendisine kısas uygulanan kişinin ölmesi.743  

174. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; kişi, biri tarafından yaralanmışsa, yaralayan 

kişinin de kısas olarak yaralanması gerekmektedir. Ancak kısası alan kişi kendisini 

yaralayanı kısas olarak yaraladıktan sonra ölürse, ilk önce aldığı yaradan dolayı 

ölmüştür ki bu durumdaki ölümü diyet gerektirir. Dolayısıyla ilk yaralanan kişi 

ölürse kısas olarak yaralanan kişinin de öldürülmesi gerekmektedir. Şayet bu olayın 

tam tersi olursa yani kısas olarak yaralanan kişi yaralanmasından sonra ölürse zaten 

kendisi başkasına karşı vermiş olduğu zaradan/yaradan dolayı yaralanmıştır. Ölümü 

de onun sebebiyledir. Dolayısıyla kısasını alan kişiye herhangi bir şer-î ceza 

uygulamaz.744 

                                                            
فإن أبا حنيفة، وأبا يوسف، ومحمد بن الحسن، قالوا: من غصب صبيا حرا فمات عنده بحمى أو فجأة فلا شيء عليه - فإن ) 741

-İbn Hazm, el (أصابته صاعقة، أو نهشته حية: فديته على عاقلة الغاصب، وكان زفر يقول: لا يضمن في شيء من ذلك.

Muhallâ, 11/15. 
742 İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 7/15; Serahsî, el-Mebsût, 26/186. 
743 İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/21.  
قال يونس: قال ربيعة: إن مات الأول - وهو المقتص - قتل به الجارح المقتص منه - وإن مات الآخر - وهو المقتص منه - ) 744

فبحق أخذ منه كان منه التلف.وبه - يقول مالك، وعبد العزيز بن أبي سلمة، والشافعي، وأبو يوسف ومحمد بن الحسن، وأبو 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/22 (سليمان.



 

128 

 

Tahkiki: Bu durum Ebû Yûsuf’un Kitabu'l-Harâc’ında ve İmam 

Muhammed’in eserinde İbn Hazm’ın Ebû Yûsuf’a atfettiği şekilde nakledilmiştir.745 

Netice itibarıyla Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşlerin doğruluğu teyit edilmiştir. 

2128. Mesele: Hamile olan cariyeye zarar verilmesi durumu.746  

175. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; cariyenin düşük yapmasına sebebiyet 

verilmesi durumunda kendisinin fiyatından bir şey eksilmediği müddetçe herhangi 

bir hüküm uygulanmaz.747 

Tahkiki: Serahsî ve Kadızâde de Ebû Yûsuf’a göre kişinin cariyenin düşük 

yapmasına sebebiyet vermesi durumunda fiyatından bir şeyin eksilip eksilmediğinin 

dikkate alınacağını aktarmıştır. Şayet cariyenin fiyatından bir şey eksilirse, eksilen 

tutar ödenir. Aksi takdirde herhangi bir ödeme yapılmaz.748 Bu bilgiler neticeside 

Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir.  

3.4.2. Âkıle, Kasâme ve İsyancıların Öldürülmesi  

Âkıle, kasâme ve isyancıların öldürülmesi başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet 

edilen bir görüş bulunmaktadır.  

2154. Mesele: Ehl-i bağyinin (isyancı) öldürülmesi.749  

176. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; Ehl-i bağyinin ellerinde bulunan silah ve 

kürâ'  fey' olarak kabul edilir. Bu nedenle el konulan silah bölünerek beşte bir olarak 

tahsis edilir.750 

Tahkiki: Ebû Yûsuf Kitabu'l-Harâc’ında ehl-i bağyin ellerindeki silahların 

fey' kapsamında değerlendirilerek el konulacağını aktarmıştır.751 Bu bilgiler 

neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

                                                            
745 Ebû Yûsuf, Kitabu'l-Harâc, 159-160; İmam Muhammed, el-Asl, thk. Mehmed Boynukalın, 6/580. 
746 İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/34. 
وقال أبو حنيفة، ومحمد بن الحسن، وزفر بن الهذيل: إن كان جنين الأمة ذكرا ففيه نصف عشر قيمته لو كان حيا - وإن كان ) 747

أنثى ففيها عشر قيمتها لو كانت حية - قال زفر: وعليه مع ذلك ما نقص أمه - وقال أبو يوسف: لا شيء في جنين الأمة إلا أن 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/35 (يكون نقص أمه، ففيه ما نقصها.
748 Serahsî, el-Mebsût, 26/89; Kadızâde Ahmed Şemseddin, Netâ’icü’l-efkâr fî keşfi’r-rumûz ve’l-

esrâr (Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424/2003), 10/331. 
749 İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/97. 
قال أبو محمد - رحمه الله -: واختلفوا أيضا في قتال أهل البغي؟ فقال بعض أصحاب الحديث: تقسم أموالهم وتخمس - وبه قال ) 750

الحسن بن حي: أموال اللصوص المحاربين مغنومة مخمسة، ما كان منها في عسكرهم.وقال أبو يوسف صاحب أبي حنيفة: ما 

ر السلاح والكراع.ولم ير ذلك في غي -وجد في أيدي أهل البغي من السلاح والكراع فإنه فيء يقسم ويخمس  ) İbn Hazm, el-

Muhallâ, 11/102. 
751 Ebû Yûsuf, Kitabu'l-Harâc, 215-216. 



 

129 

 

3.4.3. Hadler  

Hadler başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen beş görüş bulunmaktadır.  

3.4.3.1. Nispetinde Hata Bulunmayan Görüşler 

2175. Mesele: Müşâhid olunan olaya belli bir süre geçtikten sonra 

mahkemede şahitlik edilmesi.752  

177. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; Zina yapıldığını gören kişilerin bir ay 

geçtikten sonra şahitlik yapmaları halinde hadd uygulanmaz.  Bu durum hırsızlık 

suçunda da el kesme haddinin uygulanmayacağı yönündedir. Ancak hırsızlık 

yaptığına şahitlik edilen miktar neyse hırsız bununla tâzmin olur.  

Aynı zamanda birinin içki içtiğine şahitlik edilirse, içki içen kişiden içki 

kokusu gelmesi durumunda ve sarhoşluk halinin devam etmesi halinde had 

uygulanır. Şahitlik içkinin kokusu veya kişinin sarhoşluğu gittikten sonra yapılırsa 

had uygulanmaz. Ancak sarhoş olan kişi hâkimin huzuruna çıkarılmak maksadıyla 

başka bir şehre götürülürken içkinin kokusu veya sarhoş olma hali giderse o zaman 

had uygulanır. 

Bu durumlarla birlikte kazf veya yaralama suçlarına dair şahitlikte süre 

sınırlaması bulunmaksızın kişiye kazf haddı uygulanır ve yaralamanın hükmü olan 

kısas da gerekir.753 

Tahkiki: Buradaki örnekler iki nokta şeklinde açıklanabilir. İlki yapılan suç 

kişinin sadece şahsıyla alakalıysa vakit geçtikten sonra yapılan şahitliklerde suçun 

haddı kişiye uygulanmaz.  

İkinci hususda yapılan suçun zararı eğer suçu işleyen kişinin şahsından başka 

birine ulaşırsa, kazf ve yaralama suçlarında olduğu gibi belli bir vakit geçtikten sonra 

da had cezası uygulanır. Çünkü bu sefer suçun zararı başkasına dokunmuştur. 

                                                            
752 İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/144. 
قال أبو محمد - رحمه الله -: وقال أبو حنيفة، وأصحابه: إن شهد أربعة عدول أحرار مسلمون بالزنى بعد مدة فلا حد عليه.قال ) 753

أبو يوسف: مقدار المدة المذكورة شهر واحد.وقالوا: إن شهد عليه عدلان مسلمان حران بسرقة بعد مدة فلا قطع عليه، لكن 

قيم : أ-يضمن ما شهد عليه بأنه سرقه.ولو شهدا عليه بشرب خمر، فإن كانت الشهادة وريح الخمر توجد منه، أو وهو سكران 

فزال  لسكر، فلا حد عليه إلا أن يكونوا حملوه إلى الإمام في مصر آخر،وإن كانت تلك الشهادة بعد ذهاب الريح أو ا -عليه الحد 

 الريح أو السكر في الطريق: فإنه يحد.ولو شهد عليه بعد مدة طويلة بقذف أو جراحة حد للقذف، ووجب عليه حكم تلك

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/144 (الجراحة.



 

130 

 

Bu durum Ebû Yûsuf’un Kitabu'l-Harâc’ında ve İmam Muhammed ile 

Merğınânî’nin eserlerinde yer alan bilgilerle örtüşmektedir.754 Ulaşılan bilgiler 

doğrultusunda Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

2213. Mesele: Zina veya hizmet için kiralanan kadının durumu.755  

178. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; bir şey karşılığında gerçekleşen birliktelik 

zinadır. Zina haddini de gerektirir.756  

Tahkiki: Serahsî tarafından bu hususun herhangi bir ihtilaf belirtilmeksizin 

aktarıldığı görülmüştür.757 Bu doğrultuda da Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün isabetli 

olduğu sonucuna ulaşılmıştır.  

2215. Mesele: Kişinin mahremiyle nikâh kıyması.758  

179. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; bir kimsenin mahremi olan bir kadınla nikâh 

akdi yapması haramdır. Zina sayılmaktadır. Zina haddinin uygulanması ise kişinin bu 

yasaktan haberdar olaması durumunda uygulanır. Şayet kişi bu durumdan haberdar 

değilse kendisine had uygulanmaz.759  

Tahkiki: İbn Ebû’l-İz tarafından da Ebû Yûsuf’a kişinin mahremiyle yaptığı 

nikâh akidinin haram olduğu görüşü atfedilmiştir.760 Bu bilgiler neticesinde İbn 

Hazm tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

2236. Mesele: Başkasına ey livâta veya ey muhannes761 diyen birinin 

durumu.762 

                                                            
754 Ebû Yûsuf, Kitabu'l-Harâc, 168-169; İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 277-278; Merğınânî, 

el-Hidâye, 4/116-117. 
755 İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/250. 
أن امرأة جاءت إلى عمر بن الخطاب فقالت: يا أمير المؤمنين أقبلت أسوق غنما لي فلقيني رجل فحفن لي حفنة من تمر، ثم ) 756

ير بيده: أصابني؟ فقال عمر: ما قلت؟ فأعادت، فقال عمر بن الخطاب ويش حفن لي حفنة من تمر ثم حفن لي حفنة من تمر، ثم

: قد ذهب إلى هذا أبو حنيفة ولم ير الزنى، إلا ما كان مطارفة، وأما -رحمه الله  -ثم تركها. ... قال أبو محمد  -مهر مهر مهر 

ما كان فيه عطاء أو استئجار فليس زنى ولا حد فيه.وقال أبو يوسف، ومحمد، وأبو ثور، وأصحابنا، وسائر الناس، هو زنى كله 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/250 (وفيه الحد. 
757 Serahsî, el-Mebsût, 9/61; a.mlf., a.g.e., 10/171. 
758 İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/252. 
قال أبو محمد: ... وقد اختلف الناس في هذا: فقالت طائفة: من تزوج أمه أو ابنته أو حريمته أو زنى بواحدة منهن، فكل ذلك ) 759

ل سواء، وهو كله زنى، والزواج كله زواج إذا كان عالما بالتحريم، وعليه حد الزنى كاملا، ولا يلحق الولد في العقد.وهو قو

 ,İbn Hazm, el-Muhallâ (الحسن، ومالك، والشافعي، وأبي ثور، وأبي يوسف، ومحمد بن الحسن - صاحبي أبي حنيفة. 

11/253. 
760 Sadruddîn Alî İbn Ebü’l-İz, Kitâbü’t-Tenbîh ‘alâ müşkilâti’l-Hidâye, thk. Enver Salih Ebû Zeyd 

(Riyâd: Mektebetü’r-Rüşd, 1424/2003), 4/148. 
761 Muhannes/Muhannis : (ّمخنث): Kadınlığa özenen ahlaksız erkek. Rasulullah bu gibilere lanet 

etmiştir. Yaratılıştan kadınsı olan kimseler, ellerinde olmadan yaptıklarından sorumlu olmazlar. 

bk.: Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 321. 
762 İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/283. 



 

131 

 

180. Görüş: Ebû Yûsuf'a göre; livâtalık yapan kişi zina yapana kıyas edilir ve 

kendisine zina haddi uygulanır.763 

Tahkiki: İmam Muhammed ile Merğınânî, Ebû Yûsuf’un livâtalık yapan 

kişiye zina haddinin uygulanacağı görüşünü aktarmıştır.764 Ulaşılan bilgiler 

neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu teyit edilmiştir. 

3.4.3.2. Nispetinde Hata Bulunan Görüş 

2239. Mesele: Kazf’a uğrayan kişinin, kazf eden kişiyi affetmesi.765  

181. Görüş: Ebû Yûsuf’un iki görüşünden biri; kazf haddinde affın caiz 

olmamasıdır.766 

Tahkiki: Serahsî tarafından aktarılan bilgilerde, Ebû Yûsuf’un kazf 

hususundaki bir davanın hâkime ulaşması sonrasında, davacının affının haddi 

düşüreceğini, hırsızlık suçunda ise düşürmeyeceğini savunduğu görülmüştür.767 Bu 

bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün nispetinin hatalı olduğu kanaati 

hâsıl olmuştur. 

3.4.4. Muharibîn  

Muharibîn başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen iki görüş bulunmaktadır. 

2252. Mesele: Allah’a ve Resûlüne savaş açanlarla yeryüzünde bozgunculuk 

etmeye çalışanlara verilecek cezalar.768 

182. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; muharebe bir şehirde veya bir kentte olmaz. 

Aynı zamanda bir şehrin yakınında veya bir kentin yakınında da olmaz. Kûfe ile Hira 

                                                            
عن إبراهيم النخعي في فعل قوم لوط؟ قال: يجلد من فعله ومن رمى به وبه... قال أبو محمد: قول إبراهيم النخعي، والشعبي: ) 763

يجلد، ليس فيه بيان أنهما أرادا الحد، وقد يمكن أن يريدا جلد تعزير. وبإيجاب الحد على من رمى به يقول مالك، والشافعي. 

وهو الخارج على قول أبي يوسف، ومحمد بن الحسن؟ قال أبو محمد: فلما اختلفوا وجب أن ننظر في ذلك... وهو ليس عندنا 

زنا فلا حد في الرمي به. وأما أبو يوسف، ومحمد بن الحسن فهو عندهما زنا أو مقيس على الزنا فالحد عندهما في القذف به.  

) İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/284. 
764 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 282; Merğınânî, el-Hidâye, 4/104. 
765 İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/287. 
عن عمر بن الخطاب قال: لا عفو في الحدود عن شيء منها بعد أن تبلغ الإمام، فإن إقامتها من السنة... عن الزهري، قال: إذا ) 766

بلغت الحدود السلطان فلا يحل لأحد أن يعفو عنها... وقال أبو حنيفة، وأصحابه: لا يجوز العفو عن الحد في القذف. وروي عن 

أبي يوسف - في أحد قوليه - وعن الشافعي، وأصحابه، وأحمد بن حنبل، وأصحابه: أن العفو في ذلك جائز قبل بلوغ الأمر إلى 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/288 (الإمام، وبعد بلوغه إليه.
767 Serahsî, el-Mebsût, 9/109; a.mlf., a.g.e., 9/186. 
768 İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/300. 



 

132 

 

arasında da olmaz. Daha sonra Ebû Yûsuf'tan rivayet edildiğine göre; bir şehrin 

ahalisine gece vaktinde apansızca savaş açılmış ise onlar muharebe hükmündedir.769 

Tahkiki: Görüşlerin seyrinden gece ile gündüz vakitlerinde bir şehre 

savaşmaya gelinmesi arasında bir fark bulunup meselenin hükmüne de 

yansımaktadır. Savaş açanların veya başlatanların muharebe hükmünde sayılması 

için belli noktaların gerçekleşmesi gerekmektedir. İmam Muhammed, Merğınânî ve 

Mevsılî tarafından Ebû Yûsuf’a atfedilen bilgilerin İbn Hazm’ın Ebû Yûsuf’a 

atfettiği görüşle örtüşmekte olduğu teyit edilmiştir.770  

2260. Mesele: Muharip olanın çarmıha gerilmesi.771  

183. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre; muharip kimseler diri olarak çarmıha gerilir, 

akabinde ölene kadar kendisine mızrak atılır.772  

Tahkiki: Serahsî ve Mevsılî muharibîn çarmıha gerileceği görüşünü Ebû 

Yûsuf’a atfetmiştir.773 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün 

doğruluğu teyit edilmiştir.  

3.4.5. Hırsızlık  

Hırsızlık başlığı altında Ebû Yûsuf’a nispet edilen iki görüş bulunmaktadır.  

2276. Mesele: Hırsızlıkla ilgi şahitlikte ihtilafa düşülmesi durumu.774  

184. Görüş: Ebû Yûsuf’a göre: İki şahit ihtilafa düşerse el kesme haddı 

uygulanmaz.775 

Tahkiki: Burada şahitlerin hırsızlığa dair iki farklı görüş beyan etmeleri 

halinde haddin uygulanıp uygulanmayacağı durumu tartışılmıştır. Ebû Yûsuf 

şahitlerden birinin kırmızı bir inek çalındığına, diğerininde siyah bir inek çalındığına 

dair ifadeler kullanması halinde el kesme haddinin uygulanmayacanığı aktarmıştır. 

                                                            
قال أبو حنيفة، وأصحابه: لا تكون المحاربة في مدينة، ولا في مصر، ولا بقرب مدينة، ولا بقرب مصر ولا بين مدينتين، ولا ) 769

-İbn Hazm, el (بين الكوفة والحيرة - ثم روي عن أبي يوسف أنه قال: إذ كابروا أهل مدينة ليلا، كانوا في حكم المحاربة. 

Muhallâ, 11/303. 
770 İmam Muhammed, el-Câmiu’s-sağîr, 299-300; Merğınânî, el-Hidâye, 4/215-216; Mevsılî, el-

İhtiyâr, 4/116. 
771 İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/315. 
 ,İbn Hazm, el-Muhallâ (وقال الليث بن سعد، والأوزاعي، وأبو يوسف: يصلب حيا ثم يطعن بالحربة حتى يموت.) 772

11/315. 
773 Serahsî, el-Mebsût, 9/195-196; Mevsılî, el-İhtiyâr, 4/115-116. 
774 İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/341. 
قال أبو محمد - رحمه الله -: قال الشافعي، وأبو يوسف، ومحمد بن الحسن، وأبو ثور: إن اختلف الشاهدان، فقال أحدهما: ) 775

أو قال أحدهما: سرق يوم  -أو قال أحدهما: سرق بقرة حمراء، وقال الآخر: بل سوداء  -ورا سرق بقرة، وقال الآخر: بل ث

فإن قال أحدهما: سرق بقرة حمراء، وقال الآخر: بل سوداء فعليه  -الخميس، وقال الآخر: بل يوم الجمعة، فلا قطع عليه 

 .İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/341 (القطع.



 

133 

 

Serahsî,  Merğınânî ve Mevsılî, Ebû Yûsuf’un hırsızlık suçunda şahitler 

arasında ihtilaf yaşanması halinde haddin uygulanmayacağı görüşünde olduğunu 

aktarmışlardır.776 Bu bilgiler neticesinde Ebû Yûsuf’a atfedilen görüşün doğruluğu 

teyit edilmiştir.  

2305. Mesele: Ta’zir konusu.777  

185. Görüş: Ebû Yûsuf’un bu konuda üç farklı görüşünün dile getirildiğini 

görmekteyiz. Bunlar;  

İlki; ta’zire herhangi bir sınırlamanın getirilmemesi. 

İkincisi; ta’zirin yetmiş dokuz kırbacı geçmeyecek şekilde uygulanacağı. 

Üçüncüsü ise; ta’zirin yetmiş beş kırbacı geçmeyecek şekilde uygulanacağı 

yönündedir.778 

Tahkiki: Burada ta’zirin en üst sınırında ihtilafa düşüldüğü belirtilmiş 

olmakla birlikte aynı fakîhin birden çok görüşüne yer verilmiştir. Ebû Yûsuf’un da 

bu konuda üç farklı görüşünün dile getirildiğini görmekteyiz. 

Bu görüşler Ebû Yûsuf’un Kitabu'l-Harâc’ında ve Serahsî ile Merğınânî’nin 

eserlerinde yer alan bilgilerle örtüşmektedir.779 Sonuç olarak Ebû Yûsuf’a nispet 

edilen görüşlerin doğruluğu teyit edilmiştir. 

  

                                                            
776 Serahsî, el-Mebsût, 9/162-163; Merğınânî, el-Hidâye, 5/456; Mevsılî, el-İhtiyâr, 2/146. 
777 İbn Hazm, el-Muhallâ, 11/401.  
قال أبو محمد - رحمه الله -: اختلف الناس في مقدار التعزير: فقالت طائفة: ليس له مقدار محدود، وجائز أن يبلغ به الإمام ما ) 778

وأحد أقوال أبي يوسف وهو قول أبي ثور، والطحاوي من أصحاب  -وهو قول مالك  -بالغا ما بلغ  -رآه، وأن يجاوز به الحدود 

حد أقوال أبي هو أ -عزير مائة جلدة فأقل...وقالت طائفة: أكثر التعزير تسعة وسبعون سوطا فأقل أبي حنيفة.وقالت طائفة: الت

 ,İbn Hazm (يوسف.وقالت طائفة: أكثر التعزير خمسة وسبعون سوطا فأقل - وهو قول ابن أبي ليلى، وأحد أقوال أبي يوسف.

el-Muhallâ, /401-402. 
779 Ebû Yûsuf, Kitabu'l-Harâc, 167; Serahsî, el-Mebsût, 9/71; Merğınânî, el-Hidâye, 4/152-153. 



 

134 

 

SONUÇ 

el-muhallâ bi’l-âsâr fî şerhi’l-Mücellâ bi’l-ihtisâr adlı eser, İbn Hazm 

tarafından Mukayeseli İslâm hukuku alanında kaleme alınmıştır. Eserin, literatürde 

yapılan araştırmalarda müracaat edilen bir kaynak olması fıkıh alanında mühim bir 

eser vasfına haizdir. Söz konusu bu kaynak içerisinde İbn Hazm, kendi görüş ve 

düşüncelerini aktarmakla birlikte Hanefî mezhebinin önde gelen âlimlerinden Ebû 

Yûsuf’un görüşlerine de yer vermiştir.  

Bu çalışmada İbn Hazm’ın el-Muhallâ adlı eserinde, Ebû Yûsuf’a atfedilen 

görüşler tahkik edilmiştir. On bir ciltlik el-Muhallâ adlı eserde Ebû Yûsuf’a atfedilen 

185 görüş tespit edilmiş ve bu görüşler Hanefî mezhebine ait birincil kaynaklar 

üzerinden mukayese edilerek değerlendirilmiştir. Zira Ebû Yûsuf’un görüşleri İslâm 

Hukuku açısından ehemmiyet arz etmektedir. Ebû Yûsuf fıkıh ve hadis alanlarında 

ön plana çıkmakla birlikte siyasi sahada da aktif bir rol üstlenmiştir. Nitekim kendisi 

üç Abbâsî halifesine kadılık yapmıştır. Kadılık yaptığı halifeler Mehdî, Hâdî, 

Hârûnürreşîd’dir. Halife Hârûnürreşîd döneminde de ilk defa kurulan kâdılkudâtlık 

makamına getirilmiştir. Ebû Yûsuf’un siyasi anlamdaki görevleri aslında onun devlet 

kademesinde saygın bir konumda olduğunu gösterir niteliktedir. Sadece ilmi değil 

siyasisi yönü de bulunan velüd bir şahsiyet olan Ebû Yûsuf üstlenmiş olduğu 

görevler vesilesiyle hem Hanefî mezhebi görüşlerinin yayılmasını sağlamış hem de 

mezhep içerisinde eser telif eden ilk kişi olmuştur. 

Çalışma neticesinde İbn Hazm ile ilgili ulaşılan bilgiler genel itibarıyla şu 

şekilde sıralanabilir:  

 İbn Hazm’a göre teşrî’ kaynaklar; Kur’an, Sünnet, Sahâbe İcmâ’ından 

müteşekkildir. Kaynakların bir olması aralarında tearuzun 

oluşmamasını sağlamıştır.  

 Tüm naslarla âmel edilebilir kanaatindedir. 

 Nasları da genel ve özel olarak ikiye ayırmıştır. 

 Bunun yanında nâsih ve mensuhu kabul eder. 

 İbn Hazm, nasların tahsisi için herhangi bir delil gelmedikçe âm 

olarak kabul etmektedir. 



 

135 

 

 İbn Hazm’a göre Kur’an-ı Kerim’in ve sünnetin tüm emir ve 

nehiylerinin yapılması farz, yasaklanması da haram hükmünü 

doğurur. Ancak farz veya haram olan bir hükmün mübâhla veya 

kerâhetle değiştirilmesi açık bir delili gerektirmektedir. Örneğin İbn 

Hazm’a göre, Cuma gününün guslü herkes için lazım ve aynî bir 

farzdır. 

 İbn Hazm’a göre taklit hiçbir surette caiz değildir, bu nedenle herkes 

içtihada başvurmalıdır.  Kendisi içtihadı “dinin bir hükmünün 

araştırılması yolunda olanca çabayı sarfetmek” şeklinde ifade eder. 

Nitekim hata eden müctehidin Allah katında isabet eden mukallitten 

daha faziletli olduğu görüşündedir. 

 Fer’î teşrî’ kaynaklarının birçoğunu reddeder. İstihsân, istishâb, sahâbî 

kavli, şer’u men kablenâ vs. 

 Kıyası kabul etmez ve İbn Hazm’a göre kıyasla hareket etmek 

günahtır. 

 Delil olarak sunduğu hadislerin çoğu âhâd hadistir. 

 Dolayısıyla âhâd hadisi ahkâmda kabul eder. Buna mukabil mevkuf 

ve mürsel hadis türlerini reddeder. Bu hadislerle amel eden fakîhleri 

de sertçe tenkide tabi tutar. 

el-Muhallâ adlı eserin metodunu ise genel itibarıyla şu şekilde aktarmak 

mümkündür: 

 İbn Hazm klasik fıkıh kitaplarındaki bab sıralamasına benzer şekilde 

babların başlıklarını yerleştirmiş ve bunları meseleler şeklinde 

sunmuştur.  

 Birçok yerde ana başlık içinde alt başlıklar zikretmiştir. Özellikle 

detaylarla dolu bablarda bunu görmek mümkündür. Ana başlıklar 

“kitap”  adıyla yer alır (Örneğin; Tahâret Kitabı). Akabinde meselenin 

tanımı olan açıklama mahiyetinde meselenin detayları ve ihtilafa 

düşülen yerler beyan edilir. Daha sonrasında görüşleri ve tartışmaları 

dile getirir. Nihayetinde görüşlerini delilleriyle birlikte aktarır.  

 Bazı bölümlerde mesele tanımına yer verdikten hemen sonra söze 

şöyle devam eder; Ali dedi ki, Ebû Muhammed dedi ki veya İbn 



 

136 

 

Hazm dedi ki şeklinde bir girizgâhta bulunarak kendi görüşünü beyan 

eder. Akabinde senedi ile delillendirir daha sonra bu kanaate sahip 

sahâbe ve tabiînleri zikrederek tartışmalara yer verir. 

 İbn Hazm eserin pek çok yerinde tartışmaları ve ihtilaflı görüşleri 

beyan eder. Örneğin: Bu ihtilaflı görüşleri gördüğümüzde onların 

delillerine ve hangisinin doğru olduğuna bakmamız icap etmektedir, 

diyerek her görüşün delilinini ağır ve alaycı bir üslûpla tartışır. 

Eleştirdiği konuyu ise kendi haklılığını savunduğu meseleyle bitirir. 

İbn Hazm’ın fakîhlerin çoğuna muhalefet etmesinin altında yatan sebeplere 

de kısaca değinecek olursak: 

 Zâhirî oluşu sebebiyle nasların sadece zahirîne bakmaktadır ve açık 

dil çerçevesinde ne çıkarsa onunla mükellef olunduğu fikrine sahiptir. 

Aynı zamanda hükümlerin bir illete bağlanmasını kat’i surette 

reddetmektedir.  

 Fakîhlere muhalefet etmiş olduğu görüşler arasında; İbn Hazm’a göre, 

Kur’an-ı Kerim’i okumak, ona dokunmak, tilâvet secdesi yapmak ve 

Allah’ı zikretmek her surette caizdir. Abdestli olan ve olmayan herkes 

için bu hüküm geçerlidir. Bu hususta dört mezhep imamına muhalefet 

ettiği görülmektedir. 

 Eleştirilerinin belli bir kısmında ağır ve rencide edici ifadeler yer 

almaktadır. Lakin bu bölümlere fıkıh ve usul açısından bakmak 

gerekmektedir, aksi takdirde belli akım ve eğilimlere hizmet edilmiş 

olur. 

İbn Hazm’ın el-Muhallâ adlı eserinde Ebû Yûsuf’a atfettiği görüşlerin tahkiki 

sonucunda:  

 Ebû Yûsuf’a atfedilen 185 görüş tespit edilmiştir. 

 Tespit edilen görüşlerden çoğunun tâharet ve namaz bölümlerinde 

olduğu görülmüştür. 

 Bu görüşler Hanefî mezhebine ait birinci el kaynaklar üzerinden 

mukayese edilerek değerlendirilmiştir.  

 Bu değerlendirme neticesinde 185 görüşten, 168’inin birincil 

kaynaklardaki görüşlerle örtüştüğü, 17’sinin ise bu kaynaklarda yer 



 

137 

 

alan görüşlerle örtüşmediği ve netice itibarıyla da hatalı oldukları 

tespit edilmiştir. 

  Ebû Yûsuf’a nispetinde hata olan görüşler ise tahâret (6), namaz (1), 

cenaze (1), zekât (1), hac (2), bey‘ (2), râda‘ (1), zıhâr (1), talâk (1) ve 

hadler (1) konularında yer almakta olup sonuç bölümünün uzamaması 

adına burada sadece bölüm başlıklarına yer verilmiştir. 

Alanın iki önemli ismiyle ilgili ele alınan çalışmada, en doğru bilgileri 

aktarma hususunda titizlikle hareket edilmiştir. Gözden kaçan hata ve kusurlardan 

dolayı Yüce Allah’ın affına sığınırız. 

  



 

138 

 

KAYNAKÇA  

Akman, Hülya. İbn Hazm’ın el-Muhallâ Adlı Eserinde Ebû Hanîfe’ye 

Nispet Edilen Görüşlerin Tahkiki (İbadetler Örneği). Samsun: Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018. 

Âlemgîriyye, Burhanpurlu eş-Şeyh Nizâm. el-Fetâva’l-Hindiyye. thk. 

Abdullatif Hasan Abdurrahman. 6 Cilt. Beyrût: Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1. Basım, 

1421/2000. 

Apaydın, H. Yunus. “el-Muhallâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 30/404-406. İstanbul: TDV Yayınları, 2005. 

Apaydın, H. Yunus. “İbn Hazm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 20/39-52. İstanbul: TDV Yayınları, 1999. 

Arendonk, Cornelis Van. “İbn Hazm”. İslâm Ansiklopedisi. 5/748-753. 

İstanbul: MEB Yayınları, 5. Baskı, 1978. 

Aynî, Ebû Muhammed Bedreddin. el-Binâye şerhu’l-Hidâye. thk. Ayman 

Salih Şaban. 13 Cilt. Beyrût: Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1. Basım, 1420/2000. 

Bâbertî, Ekmelüddîn Muhammed er Rûmî el-Mısrî. el-‘İnâye. thk. Ebû 

Mahrûs Amr b. Mahrûs. 6 Cilt. Beyrût: Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1. Basım, 

1428/2007. 

Bağdatlı, İsmail Paşa. Hediyyetü’l-‘ârifîn esmâü’l-müellifîn ve âsârü’l-

musannifîn. 2 Cilt. İstanbul: Müessetü’t-Târihi’l-Arabî, 1370/1951. 

Bardakoğlu, Ali. “İcâre”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

21/379-388. İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

Bardakoğlu, Ali. “Kasâme”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

24/528-530. İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Bezzâzî, Hâfızüddîn Muhammed el-Kerderî el-Hârizmî. Menâkıbü’l-

İmâmi’l-Aʿzam Ebî Hanîfe. 2 Cilt. Haydarabad: Daru'l-Mearif, 1. Basım, 

1321/1903. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. İslâm Hukuku Terimleri Sözlüğü. haz. Abdullah 

Kahraman. İstanbul: Nizamiye Akademi, 1. Basım, 1437/2016. 

Brockelmann, Carl. Geschichte Der Arabischen Litteratur Von. Leiden: E.J. 

Brill, 1937. 

Çelebi, Kâtip. Keşfü’z-zunûn ʿan esâmi’l-kütüb ve’l-fünûn. 2 Cilt. Beyrût: 

Dâru'l-İhyai't-Türasi'l-Arabi, ts. 

Çollak, Abdullah. “İbn Hazm ve el-Muhallâ’sı”. Dinbilimleri Akademik 

Araştırma Dergisi 2/2 (Nisan 2002), 155-182. 

Ebû Yûsuf, Ya‘kûb b. İbrâhîm el-Ensârî. Kitâbü’l-Âsâr. thk. Ebû’l-Vefâ el-

Efganî. Beyrût: Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, ts. 

Ebû Yûsuf. Kitabu'l-Harâc. Beyrût: Dâru'l-Marife, 1399/1979. 

Ebû Zehrâ, Muhammed. İbn Hazm. Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabiye, ts. 

file:///C:/Users/TOSHIBA/Desktop/tezzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzzz/TEZ%20-%20Kopya.docx%23_Toc78142400


 

139 

 

Erdoğan, Mehmet. Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Rağbet 

Yayınları, 1. Basım, 1419/1998. 

 Ergüven, Şahabettin. “Ana Hatlarıyla XI. Yüzyılda Endülüs’te Sosyal 

Hayat”. İSTEM 7/14 (Aralık 2009), 145-153. 

Ergüven, Şahabettin. Arap Dili ve Edebiyatı Açısından İbn Hazm. İstanbul: 

Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Ensttüsü, Doktora Tezi, 2007. 

Güneş, Hüseyin. el-Muhallâ’da Zâhirî-Sünnî Düşüncenin Çekişmesi İbn 

Hazm ve Eş‘arîlik Örneği. Konya: Kitap Dünyası Yayınları, 1428/2007. 

Haddâdî, Radıyyüddîn Ebû Bekr. el-Cevheretü’n-neyyire. thk. İlyas Kaplan. 

2 Cilt. Beyrût: Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1. Basım, 1427/2006. 

Hatîb el-Bağdadî, Ebû Bekir Ahmed. Târîhu Medîneti’s-selâm (Târîhu 

Bağdâd). thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf. 17 Cilt. Beyrût: Dâru’l-Ğarbi’l- İslâmî, 1. 

Basım, 1422/2001. 

Humeydî, Ebû Abdillâh Muhammed. Cezvetü’l- muktebis fî zikri vülâti’l-

Endelüs. thk. Muhammad Beşşâr Avvâd Maruf - Beşşâr Avvâd Maruf. Tunus: 

Daru'l-Garbi'l-İslâmî, 1. Basım, 1429/2008. 

İbn Abdilberr, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf. en-Nemerî. el-İntikâʾ fî 

fezâʾili’s-selâseti’l-eʾimmeti’l-fukahâʾ Mâlik, Ebî Hanîfe ve’ş-Şâfiʿî. Beyrût: 

Darû'l-Beşairi'l-İslâmiyye, 1. Basım, 1317/1997. 

İbn Âbidîn, Muhammed Emîn el-Hüseynî ed-Dımaşkî. Reddü’l-muhtâr 

‘ale’d-Dürri’l-muhtâr. thk. Ali Muhammed Muavvid-Şeyh Adil Ahmed 

Abdulmevcûd. 13 Cilt. Beyrût: Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, Özel Basım, 1423/2003. 

İbn Âbidîn. Reddü’l-muhtâr. thk. Abdülmecid Tu’me Halebî. 12 Cilt. 

Beyrût: Dâru'l-Marife, 5. Baskı, 1439/2018. 

İbn Beşküvâl, Ebü’l-Kâsım Halef el-Hazrecî el-Ensârî el-Endelüsî. Kitâbü’s-

sıla fî târîhi eʾimmeti’l-Endelüs. 2 Cilt. Tunus: Dâru’l-Arabi'l-İslâmiyye, 1. Basım, 

1432/2010. 

İbn Ebü’l-İz, Sadruddîn Alî.. Kitâbü’t-Tenbîh ‘alâ müşkilâti’l-Hidâye. thk. 

Enver Salih Ebû Zeyd. 5 Cilt. Riyâd: Mektebetü’r-Rüşd, 1. Basım, 1424/2003. 

İbn Fazlullah el-Ömerî, Ebû’l-Abbâs Şihâbeddîn Ahmed. Mesâliku’l-ebsâr fî 

memâliki’l-emsâr. thk. Kâmil Selmân el-Cebûrî. 27 Cilt. Beyrût: Dâru’l-Kütübü’l-

İlmiyye, 1. Basım, 1391/1971. 

İbn Hacer, Ebü'l-Fadl Şehabeddin el-Askalâni. el-İsâbe fî temyîzi’s-saḥâbe. 

thk. Abdullah b. Abdulmuhsin et-Türkî-Abdussened Hasan Yemâme. 15 Cilt. 

Kahire: Darü'l-Hicr li'l-Buhus ve'd-Dirasati'l-Arabiyye ve'l-İslâmiyye, 1. Basım, 

1429/2008. 

İbn Hallikân, Ebü’l-Abbâs Şemsüddîn Ahmed.  Vefeyâtü’l-aʿyân. thk: İhsan 

Abbas. 8 Cilt. Beyrût: Dârüs-Sadr, 1398/1978. 

İbn Hazm, Îmâm Ebû Muhammed Alî ez-Zâhirî. el-Fasl fi’l-milel ve‘l-evâ 

ve‘n-nihâl. thk. Muhammed İbrahim Nasîr-Abdurrahman Umeyre. 5 Cilt. Beyrût: 

Dâru’l Cîl, 2. Basım, 1416/1996.  



 

140 

 

İbn Hazm. Dinler ve Mezhepler Tarihi. çev. Halil İbrahim Bulut. 3 Cilt. 

İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 1. Basım, 

1438/2017. 

İbn Hazm. el-İhkâm fî Usûli’l-Ahkâm. thk. Şeyh Ahmed Muhammed Şâkîr. 

8 Cilt. Beyrût: Dâru‘l-Îfâki‘l-Cedîde, ts.  

İbn Hazm. el-Muhallâ bi’l-âsâr fî şerhi’l-Mücellâ bi’l-ihtisâr. thk. 

Muhammed Münîr ed-Dımaşkî. 11 Cilt. Mısır: İdaretü't-Tabaati'l-Münire, 1. Basım, 

1352/1933. 

İbn Hazm. et-Takrîb li-haddi’l-mantık ve’l-medhal ileyhi bi’l-elfâzi’l-

âmmiyye ve’l-emsileti’l –fıkhiyye, thk. İhsân Abbâs. Beyrût: Dâru Mektebeti’l-

Hayat, 1379/1959. 

İbn Hazm. Güvercin Gerdanlığı. çev. Mahmut Kanık. İstanbul: İnsan 

Yayınları, 2. Basım, 1416/1995. 

İbn Hazm. Tavku’l-hamâme fil-ülfe ve’l-üllâf. Kahire: Hindawi, 1. Basım, 

1437/2016. 

İbn Hibbân, el-İmâm el-Hâfız Muhammed el-Temîmî el-Büstî. Kitâbü’s-

sikât. 9 Cilt. Haydarabad: Dâiretü’l- Maârifi’l-Osmaniyye, 1. Basım, 1393/1973. 

İbn Kutluboğa, Ebü’l-Adl Zeynüddîn Kâsım es-Sûdûnî el-Cemâlî el-Mısrî. 

Tâcü’t-terâcim fi tabakâti’l- Hanefîyye. Beyrût: Darül Kalem, 1. Basım, 1413/1992. 

İbn Mâze, Burhâneddin Mahmûd el-Buhârî el-Merginânî. el-Muhîtü’l-

Burhânî fi’l-fıkhi’n-Numânî. thk. Abdülkerim Sami el-Cündî. 9 Cilt. Beyrût: 

Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1. Basım, 1424/2004.  

İbn Sa‘d, Ebû Abdillâh Muhammed el-Kâtib el-Hâşimî el-Basrî el-Bağdâdî. 

eṭ-Tabakâtü’l-kübrâ. thk. Ali Muhammed Ömer. 11 Cilt. Kahire: Mektebetu'l-

Hanci, 1. Basım, 1421/2001. 

İbnü’l-Hümâm, Kemâlüddîn Muhammed. Fethu’l-kadîr alâ’l-Hidâyeti Şerhi 

Bidâyeti’l-mübtedî. thk. Şeyh Abdurrezzak Gâlip el-Mehdî. 10 Cilt. Beyrût: Dâru’l-

Kütübü’l-İlmiyye, 3. Basım, 1438/2017. 

İbnü’l-İmâd, Ebü’l-Felâh Abdülhay es-Sâlihî el-Hanbelî. Şezerâtü’z-zeheb. 

thk. Abdulkadir el-Arnavut-Mahmud el-Arnavut. 10 Cilt. Beyrût: Dâru’l-İbn Kesîr, 

1. Basım, 1406/1986.  

İbnü’n-Nedîm, Ebü’l-Ferec Muhammed. el-Fihrist. Beyrût: Dârul-Ma'rife, 

1398/1978. 

İmam Muhammed, Ebû Abdillâh Muhammed b. el-Hasen eş-Şeybânî. el-Asl. 

thk. Mehmed Boynukalın. 12 Cilt. Beyrût: Dâru'l-İbn Hazm, 1. Basım, 1433/2012. 

İmam Muhammed. el-Câmiu’l-kebîr. thk. Ebû’l-Vefâ el-Efgânî. Mısır: 

Lecnetu İhyai’l-Meârifi’n-Numaniyye, 1. Basım, 1356/1937. 

İmam Muhammed. el-Câmiu’s-sağîr. Pakistan: İdâratü’l-Kuran, 1411/1990. 

İmam Muhammed.. el-Asl. thk. Ahmed Ferid el-Mezidi. 6 Cilt. Beyrût: 

Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1. Basım, 1438/2017. 



 

141 

 

Kadızâde, Ahmed Şemseddin. Netâ’icü’l-efkâr fî keşfi’r-rumûz ve’l-esrâr. 

10 Cilt. Beyrût: Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1. Basım, 1424/2003. 

Kartal, Vezbet. İbn Hazm’ın el-Muhallâ Adlı Eserinde İmam Şafiî’ye 

Nispet Edilen Görüşlerin Tespit ve Tahkiki (Aile Hukuku Örneği). Diyarbakır: 

Dicle Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2021. 

Kâsânî, Îmâm Alâüddîn Ebû Bekr el-Kâsânî el-Hanefî. Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî 

tertîbi’ş-şerâʾiʿ. thk. Şeyh Ali Muhammed Muavvid-Şeyh Adil Ahmed 

Abdulmevcûd. 10 Cilt. Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-ilmiyye, 2. Basım, 1424/2003.  

Kayapınar, Hüseyin. “Muğarese”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 30/371-372. Ankara: TDV Yayınları, 2020. 

Kehhâle, Ömer Rızâ. Muʿcemü’l-müʾellifîn: terâcimu musannifî'l-kutubi'l-

Arabiyye. 4 Cilt. Beyrût: Muessese-tu'r-Risâle, 1. Basım, 1414/1993. 

Kirânevi, Habib Ahmed. Ebû Hanife ve Ashâbuhu. Beyrût: Daru’l-Fikri’l-

Arabiye, 1. Basım, 1410/1989. 

Kösetürk, Canan. İbn Hazm’ın el-Muhallâ Adlı Eserinde Ebû Hanîfe’ye 

Nispet Edilen Görüşlerin Tahkiki (Aile Hukuku Örneği). Samsun: Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018. 

Kudûrî, Ebü’l-Hüseyn Ahmed. Mevsûatu’l-kavaidi’l-fıkfiyye’l-mukarane et-

tecrîd. thk. Muhammed Ahmed Serac-Ali Cuma Muhammed. Kahire: Dârü’s-Selâm, 

1. Basım, 1424/2004. 

Kureşî, Abdülkâdir. el-Cevâhirü’l-mudıyye fî tabakâti’l-Hanefîyye. 2 Cilt. 

Haydarabad: Dâiretü’l-Maârifi’l-Nizamiye, 1. Basım, 1332/1914. 

Leknevî, Ebü’l-Hasenât Muhammed Abdülhay es-Sihâlevî. el-Fevâʾidü’l-

behiyye fî terâcimi’l-Hanefîyye. Kahire: Matbaatu's-Saâde, 1. Basım, 1324/1906.  

Makkarî, Şeyh Ahmed el-Kureşî el-Makkarî et-Tilimsânî. Nefhu’t-tîb min 

ğusni’l-Endelüsi’r-ratîb. thk. İhsan Abbas. 8 Cilt. Beyrût: Dâru’s-Sadr, 1388/1968. 

Mekkî, Muvaffak el-Hârizmî. Menâkıbu Ebî Hanîfe. Beyrût: Dâru’l-

Kitabi’l-Arabî, 1401/1981. 

Merğınânî, el-İmâm Burhânüddîn Ebî Hasan Alî. el-Hidâye şerhu Bidâyeti’l-

mübtedî. thk. Abdülhay el-Leknevî. 8 Cilt. Pakistan: İdaretü'l-Kur'an ve'l-Ulumi'l-

İslamiyye, 1. Basım, 1417/1996. 

Mevsılî, Abdullâh el-Hanefî. el-İhtiyâr li-taʿlîli’l-Muhtâr. thk. Şeyh 

Mahmûd Ebû Dakîka. 5 Cilt. Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-ilmiyye, ts. 

Nesefî, Ebü’l-Berekât Hâfızüddîn Abdullah. el-Bahrü’r-râik şerhu Kenzü’d-

dekâik. thk. Şeyh Zekeriya Umeyrât. 9 Cilt. Beyrût: Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1. 

Basım, 1418/1997. 

Nurazizah, Mia Siti. İbn Hazm’ın el-Muhallâ Adlı Eserinde İmam Şâfiî’ye 

Ait Görüşlerin Tahkiki (Aile Hukuku Örneği). Samsun: Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020. 

Öğüt, Salim. “Ebû Yûsuf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

10/260-265. İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 



 

142 

 

Özel, Ahmet. Hanefî Fıkıh Alimleri. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 3. 

Basım, 2013. 

Özen, Şükrü. “Kâdılkudât”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

24/77-82. İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Sanjuân, Alejandro Garcîa. “Ibn Hazm and the Territory of Huelva: Personal 

and Family Relationships”. Ibn Hazm of Cordoba. ed. Camilia Adang. vd. 51-67. 

Brill: Leiden-Boston, 2013. 

Saymerî, Ebû Abdillâh el-Hüseyn.  Ahbâru Ebî Hanîfe ve ashâbih. Beyrût: 

Alemü'l-Kütüb, 2. Basım, 1405/1985. 

Semerkandî, Ebû Bekr Alâüddîn Muhammed. Tuhfetü’l-fukahâ’. Beyrût: 

Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1. Basım, 1405/1984. 

Semerkandî, Ebü’l-Leys İmâmü’l-Hüdâ Nasr. ‘Uyûnü’l-mesâ’il. thk. Seyyid 

Muhammed Muhanna. Beyrût: Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1. Basım, 1419/1998. 

Serahsî, Ebû Bekr Şemsü’l-Eimme Muhammed. Kitâbü’l-Mebsût. 31 Cilt. 

Beyrût: Dâru'l-Marife, 1409/1989. 

Simnânî, Ebû’l-Kâsım Ali er-Rahbî. Ravdatü’l-kudât ve tarîkü’n-necât. thk. 

Selahaddîn en-Nâhî. Beyrût: Müessesetü’r-Risâle, 2. Basım, 1404/1984. 

Soravia, Bruna. “Portrait of the ʿâlim as a Young Man: The Formative Years 

of Ibn Hazm, 404/1013–420/1029”. Ibn Hazm of Cordoba. ed. Camilia Adang, vd. 

25-49. Brill: Leiden-Boston, 2013. 

Subhânî, Cağfer. Mevsûatu tabakâti’l-fukahâ, 14 Cilt. İran: el-Lecnetü’l-

İlmiyye fi Müesseseti’l-İmami’s-Sadık, 1. Basım, 1424/2003. 

Suğdî, Ebü’l-Hasen Rüknülislâm Alî.  en-Nütef fi’l-fetâvâ. thk. Prof. Dr. 

Selahattin en-Nahi. 2 Cilt. Beyrût: Müessesetu’r-Risâle ve Amman: Dâru’l Furkan, 

2. Basım, 1405/1984. 

Suğdî. en-Nütef fi’l-fetâvâ. thk. Muhammed Nebil Bahsalî. Beyrût: Dâru’l-

Kütübü’l-İlmiyye, 1. Basım, 1417/1996. 

Şeyhîzâde, Abdurrahman el-Gelibolulî. Mema‘u’l-enhur fî şerhi Mülteka’l-

ebhur. thk. Halil Omran el-Mansûr. 4 Cilt. Beyrût: Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1. 

Basım, 1419/1998. 

Şîrâzî, Ebû İshâk Cemâlüddîn İbrâhîm. Tabakâtü’l-fukahâ’. Beyrût: Dârü 

Râidi’l-Arabî, 1389/1970. 

Taberî, Ebû Ca’fer Muhammed. Tarihu't-Taberi (Târîhu’l-Rusül ve’l-

Mülûk). thk. Muhammed Ebû'l-Fazl İbrâhim. 11 Cilt. Mısır: Dârü’l-Meârif, 2. 

Basım, ts.  

Takım, Ömer Faruk. İbn Hazm'ın el-Muhallâ Adlı Eserinde Ahmed b. 

Hanbel’e Ait Görüşlerin Tahkiki (İbadetler Örneği). Samsun: Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018. 

Ulya, Jauharıl. İbn Hazm’ın el-Muhallâ Adlı Eserinde İmam Şâfiî’ye Ait 

Görüşlerin Tahkiki (İbadetler Örneği). Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü,  Yüksek Lisans Tezi, 2016. 



 

143 

 

Vekî‘, Ebû Bekir Muhammed ed-Dabbî. Ahbârü’l-kudât. 3 Cilt. Beyrût: 

Alemü'l-Kütüb, ts. 

Vilchez, Jose Miguel Puerto. “Abû Muhammad ‘Alî Ibn Hazm: A 

Biographical Sketch”. Ibn Hazm of Cordoba. ed. Camilia Adang, vd. 1-24. Brill: 

Leiden-Boston, 2013. 

Yâkût el-Hamevî, Ebû Abdillâh Şihâbüddîn el-Bağdâdî er-Rûmî. Muʿcemü’l-

üdebâʾ. thk. İhsan Abbas. 7 Cilt. Beyrût: Dâru’l-Arabi’l- İslâmiye, 1. Basım, 

1413/1993. 

Zahid el-Kevserî, Muhammed. Hüsnü’t-tekâdî fi sîret-i Ebi Yûsuf el-Kâdî. 

Mısır: el-Mektebetü’l-Ezheriyye, 1423/2002. 

Zehebî, Îmâm Şemsüddîn Muhammed. Siyeru aʿlâmi’n-nübelâʾ. 25 Cilt, 

Beyrût: Müesesetü Risâle, 1405/1985. 

Zehebî. Menâkibu’l-İmam Ebî Hanîfe ve sahibeyhi Ebî Yûsuf ve 

Muhammed b. Hasen. thk. Muhammed Zahid el-Kevserî-Ebû’l-Vefâ el-Efganî. 

Haydarabad: Lecnetu İhyai’l-Meârifi’n-Numaniyye, 1407/1987. 

Zehebî. Tezkiretu’l-huffâz. 4 Cilt. Haydarâbâd: Dâiratu’l-Meârifi’l-

Osmaniyye, 3. Basım, 1378/1958. 

Ziriklî, Ebû Gays Muhammed Hayrüddîn ed-Dımaşkî. el-Aʿlâm. 8 Cilt. 

Beyrût: Dârü’l-ilm li’l-Melâyîn, 15. Basım, 1423/2002. 



 

 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler   

Soyadı, Adı  : SİNOĞLU, Ümmüebiha 

Uyruğu : T.C. 

 

Eğitim 

Derece Eğitim Birimi Mezuniyet Tarihi 

Lisans: Van YYÜ, İlahiyat Fakültesi, 2018. 

İkinci Üniversite: Anadolu Üniversitesi, Adalet Bölümü, Okuyor. 

Yabancı Dil: Arapça 

Yayınlar  

Sinoğlu, Ümmüebiha. “Süreli Akidlere Ekisi Açısından İslâm Borçlar 

Hukukunda Özür”. Van İlahiyat Dergisi 7/10 (Haziran 2019): 138-143. 

https://doi.org/10.5281/zenodo.3250326 

İş Deneyimi 

2019 - Milli Eğitim Bakanlığı - Öğretmen 

Hobiler 

Dil çalışmaları yapmak, Mandala boyamak, Müzik dinlemek, Yürüyüş 

yapmak. 

  

https://doi.org/10.5281/zenodo.3250326


 

 

 

  

 

VAN YÜZÜNCÜ YIL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

LİSANS ÜSTÜ TEZ ORJİNALLİK RAPORU 

07/12/2022 

Tez Başlığı / Konusu: 

 
“İbn Hazm’ın el-Muhallâ Adlı Eserinde Ebû Yûsuf’a Nispet Ettiği Görüşlerin Tahkiki” 

 

Yukarıda başlığı/konusu belirlenen tez çalışmamın Kapak sayfası, Giriş, Ana bölümler ve 

Sonuç bölümlerinden oluşan toplam 166 sayfalık kısmına ilişkin, 06/12/2022 tarihinde şahsım/tez 

danışmanım tarafından TURNİTİN intihal tespit programından aşağıda belirtilen filtreleme 

uygulanarak alınmış olan orijinallik raporuna göre, tezimin benzerlik oranı % 5 (yüzde Beş) tir. 

Uygulanan Filtreler Aşağıda Verilmiştir: 

- Kabul ve onay sayfası hariç, 

- Teşekkür hariç, 

- İçindekiler hariç, 

- Simge ve kısaltmalar hariç, 

- Gereç ve yöntemler hariç, 

- Kaynakça hariç, 

- Alıntılar hariç, 

- Tezden çıkan yayınlar hariç, 

- 7 kelimeden daha az örtüşme içeren metin kısımları hariç (Limit match size to 7 words) 

 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi Lisansüstü Tez Orijinallik Raporu Alınması ve Kullanılmasına 

İlişkin Yönergeyi İnceledim ve bu yönergede belirtilen azami benzerlik oranlarına göre tez 

çalışmamın herhangi bir intihal İçermediğini; aksinin tespit edileceği muhtemel durumda doğabilecek 

her türlü hukuki sorumluluğu kabul ettiğimi ve yukarıda vermiş olduğum bilgilerin doğru olduğunu 

beyan ederim. 

 Gereğini bilgilerinize arz ederim. 

    

                                                    07/12/2022 

    

                                                                                

ÜMMÜEBİHA SİNOĞLU 

 

Adı Soyadı  : ÜMMÜEBİHA SİNOĞLU 

Öğrenci No  : 18920003052 

Anabilim Dalı : Temel İslam Bilimleri 

Programı  : İlahiyat 

Statüsü  : Y. Lisans     Doktora □ 

    DANIŞMAN      ENSTİTÜ ONAYI 

     Doç. Dr. Mehmet Selim ASLAN      U Y G U N D U R 

          ……./……./20……    ……./……./20…… 

                                                                                                     Prof. Dr. Bekir KOÇLAR  

          Enstitü Müdürü                                                           

 


