
 

 
 

T.C. 

YALOVA ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ BİLİM DALI 

 

 

 

 

2018 DKAB ORTAÖĞRETİM PROGRAMININ EĞİTİMSEL YAKLAŞIMLAR 

AÇISINDAN İNCELENMESİ 

 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

Ayşenur IŞIKER 

 

 

 

 

 

 

DANIŞMAN: Prof. Dr. MEHMET BAHÇEKAPILI 

 

 

 

 

 

 

 

YALOVA 

ARALIK 2022



 



 

 
 

T.C. 

YALOVA ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ BİLİM DALI 

 

 

 

 

2018 DKAB ORTAÖĞRETİM PROGRAMININ EĞİTİMSEL YAKLAŞIMLAR 

AÇISINDAN İNCELENMESİ 

 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

Ayşenur IŞIKER 

218108052 

 

 

 

 

 

DANIŞMAN: Prof. Dr. MEHMET BAHÇEKAPILI 

 

 

 

 

 

 

 

YALOVA 

ARALIK 2022



 



i 

 

ETİK BEYAN 

Yalova Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Tez Yazım Kuralları’na uygun olarak 

hazırladığım “2018 DKAB Ortaöğretim Programının Eğitimsel Yaklaşımlar 

Açısından İncelenmesi” adlı tez çalışmasında; tez içinde sunduğum verileri, bilgileri 

ve dokümanları akademik ve etik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, tüm bilgi, belge, 

değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına uygun olarak 

sunduğumu, tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak 

kaynak gösterdiğimi, kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı, bu 

tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu bildirir, aksinin tespiti halinde 

doğabilecek her türlü hukuki sorumluluğu kabul ettiğimi taahhüt ve beyan ederim.  

 

İmza  

 

Ayşenur IŞIKER 

 



ii 

 



iii 

 

ÖNSÖZ 

2000 yılı sonrası kapsamlı çalışmalar neticesinde geliştirilerek yeniden yapılandırılan 

DKAB Öğretim Programlarında ilk defa programın hangi felsefe temele alınarak 

hazırlandığı belirtilmiştir. Toplumdaki değişime paralel olarak eğitim alanında 

yaşanan değişim ve gelişimler sonucu programların yeni çağın ihtiyaçlarına cevap 

verecek şekilde hazırlanması gerekli olmuştur. Bu ihtiyaca binaen geliştirilen 

programlarda öğrenciyi temel alan, eğitim-öğretim etkinliğinin verimini arttırma 

amacında olan bazı Eğitimsel Yaklaşımlar esas alınmıştır. Bu yaklaşımlar 2018 Din 

Kültürü ve Ahlak Bilgisi Ortaöğretim programında Yapılandırmacılık, Çoklu Zekâ, 

Öğrenci Merkezli Öğrenme ve Beceri Temelli Öğrenme yaklaşımları olarak 

belirtilmiştir. Araştırmamızda bu yaklaşımların programın amaç, içerik, öğrenme-

öğretme süreci ve ölçme değerlendirme ögelerine olan yansımaları betimsel bir şekilde 

incelenmiştir. 

Bu çalışma sürecini bana kolaylaştırarak yolumu aydınlatan pek çok kişi vardır. 

Öncelikle her zaman anlayışlı ve rahatlatıcı tavrıyla desteğini hissettiğim kıymetli 

hocam Prof. Dr. Mehmet BAHÇEKAPILI’ya, bana güvendiği ve çalışmamın 

şekillenmesine ve tamamlanmasına yardımcı olduğu için teşekkür ederim.   Bu 

çalışmaya ilk adımı atmama ve konumu belirlememe vesile olan sayın Doç. Dr. 

Remziye EGE hocama, her daim yardımcı olmaya gönüllü olduklarını hissettiğim ve 

yardımcı kaynaklara ulaşmam noktasında destek veren sayın Öğr. Gör. Fatma 

ÇAPÇIOĞLU ve sayın Dr. Öğr. Üyesi Sümeyra ARICAN hocalarıma, katkılarından 

dolayı Doç. Dr. Ahmet Ali ÇANAKCI hocama teşekkür borçluyum. 

İlim yolunda attığım her adımı en başından beri maddi manevi destekleyerek ve 

dualarını hiçbir zaman eksik etmeyerek yanımda olan babam Recep YILDIRIM ve 

annem Hümeyra YILDIRIM’a ve tüm aileme şükranlarımı sunuyorum.  Çalışmam 

süresince yaşadığım her türlü sıkıntıda gerek teşvik edici sözleriyle gerek dualarıyla 

yanımda olan tüm dostlarımın varlığı için teşekkür ediyorum. Bu çalışma sırasında 

yolumun kesiştiği sevgili eşim Muhammed Resul IŞIKER’e çalışmamı 

tamamlamamdaki motivasyon kaynağım olduğu için, çalışmama gösterdiği ilgi ve 

destek için minnettarım. 

Çalışmamı bu noktaya getirmemi nasip eden Rabbimden beni daima şükredenlerden 

kılmasını dilerim. 

  

Aralık 2022                                                                                       Ayşenur IŞIKER 

 



iv 

 



v 

 

İÇİNDEKİLER 

ETİK BEYAN ...........................................................................................................i 

ÖNSÖZ .................................................................................................................. iii 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... v 

KISALTMALAR LİSTESİ ................................................................................... viii 

ÖZET ....................................................................................................................... x 

ABSTRACT ...........................................................................................................xii 

1. GİRİŞ ................................................................................................................... 1 

1.1. Araştırmanın Konusu ve Problemi ................................................................. 1 

1.2. Araştırmanın Amacı ve Önemi ...................................................................... 5 

1.3. Araştırmanın Kapsamı ................................................................................... 7 

1.4. Araştırmanın Yöntemi ................................................................................... 8 

2. DKAB ÖĞRETİM PROGRAMLARI ................................................................. 11 

2.1. DKAB Öğretim Programlarının Tarihi Gelişim Süreci .................................11 

2.1.1. 1924-1982 Arası gelişmeler ...................................................................11 

2.1.2. 1982- 2000 Arası gelişmeler ..................................................................16 

2.1.3. 2000-2010 Arası gelişmeler ...................................................................21 

2.1.4. 2010-2022 Arası gelişmeler ...................................................................25 

2.2. Eğitimde Program Kavramı ..........................................................................27 

2.2.1. Eğitimde Program Geliştirme ................................................................29 

2.2.2. Eğitimde Program Değerlendirme ..........................................................33 

2.3. DKAB Öğretim Programlarındaki Yaklaşımlar ............................................35 

2.3.1. Dinbilimsel yaklaşım .............................................................................35 

2.3.2. Kavramsal yaklaşım ..............................................................................41 

2.4. DKAB Öğretim Programında Eğitimsel Yaklaşım ........................................44 

2.4.1. Yapılandırmacılık ..................................................................................45 

2.4.2. Çoklu zekâ.............................................................................................51 

2.4.3. Öğrenci merkezli öğrenme .....................................................................55 

2.4.4. Beceri temelli öğrenme ..........................................................................59 

3. EĞİTİMSEL       YAKLAŞIMLAR       BAĞLAMINDA       2018      DKAB     

ORTAÖĞRETİM PROGRAMININ İNCELENMESİ............................................. 64 

3.1. 2018 Ortaöğretim DKAB Dersi Öğretim Programının Genel Görünüşü ........64 

3.2. Programda Temel Alınan Yaklaşım ..............................................................66 

3.3. Programın Yapısı .........................................................................................69 



vi 

 

3.3.1. Hedef .................................................................................................... 70 

3.3.2. İçerik..................................................................................................... 75 

3.3.3. Öğrenme-Öğretme Süreçleri .................................................................. 80 

3.3.4. Ölçme Değerlendirme ........................................................................... 85 

4. SONUÇ .............................................................................................................. 91 

KAYNAKLAR ...................................................................................................... 96 

ÖZGEÇMİŞ ......................................................................................................... 104 

 

 

 

 

 

 

  

 



vii 

 



viii 

 

KISALTMALAR LİSTESİ 

AİHM: Avrupa İnsan Hakları 

AÜİFD: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

akt.: Aktaran 

çev.: Çeviren 

diğ.: Diğerleri 

DKAB: Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi 

EARGED: Eğitimi Araştırma ve Geliştirme Dairesi Başkanlığı 

ed.: Editör 

H.Ü: Hacettepe Üniversitesi 

İBAV: İlahiyat Bilimleri Araştırma Vakfı 

İDKAB: İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi 

İHL: İmam Hatip Lisesi 

MEB: Millî Eğitim Bakanlığı 

NEÜ: Necmettin Erbakan Üniversitesi 

ODKAB: Ortaöğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi 

s.: Sayfa 

SAUİFD: Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

TAED: Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi 

TBMM: Türkiye Büyük Millet Meclisi 

TDK: Türk Dil Kurumu 

Yay.: Yayınları 

 



ix 

 



x 

 

2018 DKAB ORTAÖĞRETİM PROGRAMININ EĞİTİMSEL 

YAKLAŞIMLAR AÇISINDAN İNCELENMESİ 

ÖZET 

İçinde bulunduğumuz bilgi ve teknoloji çağında yaşanan gelişmelerle birlikte 

toplumun beklenti ve ihtiyaçlar da yeniden şekillenmiştir. Toplumun yapıtaşlarından 

olan eğitim, yaşanan bu gelişmelerden etkilenmiş ve değişime uğramıştır. Toplumda 

farklı kültür ve anlayıştan insanla bir arada yaşama tecrübesinin artması, bireyi 

önceleyen anlayışların kabul görmesi, özgürlük ve hakların daha fazla gündemde 

olması gibi nedenler eğitim sürecinin çağın talep ve ihtiyaçları doğrultusunda yeniden 

yapılandırılmasını gerekli kılmıştır. Eğitim sürecinin önemli unsurlarından olan 

öğretim programları da bu yapılandırma sonucu değişime uğramıştır. Türkiye’de 

geliştirilen programlarda geleneksel eğitimdeki yöntemler etkisini yitirmiş ve yerini 

modern yöntemlere bırakmıştır. Bu bağlamda Türkiye’de geliştirilen öğretim 

programlarında yeni yöntem ve yaklaşım arayışlarına girilmiştir. Bu arayışlar 

sonucunda modern toplumun beklenti ve gereksinimlerini karşılamak üzere Eğitimsel 

yaklaşım, Dinbilimsel yaklaşım ve Kavramsal yaklaşım gündeme gelmiştir. Daha 

sonra bu yaklaşımlar yeni programlarda yerini almıştır.  

Program geliştirme faaliyetlerinin eğitim-öğretim sürecine etkisinin ne boyutta 

olduğunu görmek açısından birçok çalışma ortaya koyulmuştur. Özellikle programda 

temele alınan yaklaşımların programın ögelerine etkisini incelemek, programın 

etkililiğini takip etmek açısından önem arz etmektedir. Çalışmamamızda nitel 

araştırma yöntemi kullanılmıştır. Bu kapsamda literatür taraması, doküman analizi ve 

metin analizi tekniklerine başvurulmuştur. Araştırmamızda öncelikle yıllar içinde 

geliştirilen programlar ekseninde Türkiye’de Din Eğitiminin geçirdiği tarihsel sürece 

yer verilmektedir. Daha sonra program geliştirme faaliyetleri açısından Türkiye’deki 

durum ve bu faaliyetlerin programlara olan etkisi ele alınmaktadır. Devamında ise 

araştırmamızın asıl konusu bağlamında DKAB öğretim programlarındaki yaklaşımlara 

ve programlarda temel alınan eğitimsel yaklaşımlara ayrı başlıklar altında 

değinilmektedir. Araştırmamızın son bölümü ise edinilen bu bilgiler ışığında, en son 

geliştirilen ve güncel program olan 2018 DKAB Ortaöğretim programındaki amaç, 

hedef, öğrenme-öğretme süreçleri ve değerlendirme ögelerinin eğitimsel yaklaşımlar 

açısından incelenmesini içermektedir. Araştırmamız sonucunda programda DKAB 

açısından önemli bir yere sahip olduğu belirtilen eğitimsel yaklaşımlara, programın 

dört ögesinde de yer verildiği belirlenmiştir. 

 

Anahtar Kelimeler: Din Eğitimi, Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi Ortaöğretim 

Programı, Program Geliştirme, Eğitimsel Yaklaşımlar. 

 



xi 

 



xii 

 

EXAMINATION OF 2018 RELİGİOUS CULTURE AND ETHİCS 

SECONDARY EDUCATION PROGRAM IN TERMS OF EDUCATIONAL 

APPROACHES 

ABSTRACT 

With the developments in the information and technology age we live in, the 

expectations and needs of the society have also been reshaped. The field of education, 

which is an important element in society, has been affected by these developments and 

has undergone changes. The reasons such as the increase in the experience of living 

together with people from different cultures and understandings in the society, the 

acceptance of the understandings that prioritize the individual, and the fact that 

freedom and rights are more on the agenda have necessitated the restructuring of the 

education process in line with the demands and needs of the age. This restructuring 

was realized through the development of training programs. In the programs developed 

in Turkey, the traditional methods in education lost their effect and left their place to 

modern methods. In this context, new methods and approaches have been sought in 

the curriculum developed in Turkey. As a result of these searches, Educational 

approach, Theological approach and Conceptual approach have come to the fore to 

meet the expectations and needs of modern society. Then, these approaches took their 

place in new programs.  

Many studies have been carried out in order to see the extent of the effect of 

development activities on the programs. In particular, examining the effects of the 

approaches taken as a basis in the program on the elements of the program is important 

in terms of monitoring the effectiveness of the program. Qualitative research method 

was used in our study. In this context, literature review, document analysis and text 

analysis techniques were used. In our research, first of all, the historical process of 

Religious Education in Turkey is included in the axis of the programs developed over 

the years. Then, the situation in Turkey in terms of program development activities 

and the impact of these activities on the programs are discussed. In the continuation, 

in the context of the main subject of our research, the approaches in the Religious 

Culture and Ethics curriculum and the educational approaches based on the programs 

are mentioned under separate headings. The last part of our research, in the light of 

this information, includes the examination of the aims, objectives, learning-teaching 

processes and evaluation elements in the 2018 Religious Culture and Ethics Secondary 

Education program, which is the most recently developed and updated program, in 

terms of educational approaches. As a result of our research, it is aimed to include 

educational Approaches, which are stated to have an important place in the program 

in terms of Religious Culture and Ethics, in all four elements of the program. 

Keywords: Religous Education, Religious Culture and Moral Knowledge Course 

Secondary Education Program, Educational Approches.



xiii 

 





1 

 

1. GİRİŞ 

1.1. Araştırmanın Konusu ve Problemi    

Türkiye’de Din Eğitimi’nin gelişimi uzun bir sürece dayanmaktadır. Bu süreç, 

içerisinde pek çok farklı konu alanını, problemleri, uygulamaları ve çözümleri 

barındırır. Her konu alanı da kendi içerisinde özel bir gelişim sürecini içerir. Bu konu 

alanlarından bir tanesi din eğitiminin belirli bir çerçevede sürdürülmesini sağlayan Din 

Kültürü ve Ahlak Bilgisi öğretim programlarıdır. DKAB öğretim programları üzerinde 

yapılacak bir inceleme öncesinde ise dersin tarihi sürecine değinmek gerekir. 

1924 yılında Cumhuriyet’in ilanı ile Türkiye’de modernleşme süreci başlamış ve 

birçok alanda modernleşme amacı ile kalkınma girişiminde bulunulmuştur. Bu 

alanlardan biri de genelde eğitim özelde ise din eğitimi alanı olmuştur. Din eğitimi 

dersi 1924-1946 yılları arasında köklü bir dönüşüm geçirmiştir (Bahçekapılı, 2015). 

Bu köklü dönüşüme sebep olan olaylardan ilki 3 Mart 1924’te çıkarılan Tevhid-i 

Tedrisat Kanunudur. Bu kanun ile eğitim ve öğretim işleri yasal olarak Eğitim 

Bakanlığı bünyesine verilmiş böylece eğitimde birliğin sağlanması amaçlanmıştır. 

(Parmaksızoğlu, 1966). Eğitim ile ilgili daha sonra çıkan kanunlara esas teşkil eden bu 

kanun, eğitimin temel kanunu olarak kabul edilmiştir (Ayhan, 2014).  

Tevhid-i Tedrisat Kanunu ile yeni kurulan Cumhuriyet rejiminin doğal sonucu olarak 

toptan modernleşme süreci başlamış olup öncelikli olarak eğitimde ikiliğin önlenmesi, 

toplumsal birlik ve beraberliğin inşası gibi birtakım ilkeler amaçlanmıştır. Ancak 

Parmaksızoğlu’na (1966) göre bu süreçte yeni eğitim ve iş alanları sonrası yetişen 

neslin din hizmetlerine olan ilgisinin zayıflaması din eğitimi konusunda olumsuzlaşan 

bir duruma yol açınca toplum bir ifrattan kurtarılmışken yeni bir tefrite düşürüldü. Din 

Eğitimi açısından olumsuz olan bir başka durum da şudur ki; Cumhuriyet rejimi dinîni 

sağlam ve doğru bir şekilde öğrenen bir nesil yetiştirme amacıyla din dersini garanti 

altına almış ancak sonraki süreçte bunu koruyamamıştır. Sonuçta din eğitimi devletin 

kontrolünden çıkınca bu dersi yasal yollardan öğrenemeyen birey ya hiç dinîni 

öğrenememiş ya sağlıksız yollardan öğrenmeye çalışmış ya da dinî kendi menfaatine 

kullanmak isteyenlerin suistimallerine uğramıştır (Doğan, 2004). 

Tevhid-i Tedrisat Kanunu sonrası DKAB dersinin ve öğretim programının okullardaki 

durumu araştırmamızın ilgilendiği noktalardandır. Cumhuriyet dönemi öğretim 

programlarını ele alırken Cumhuriyet’in ilanından sonra devlet tarafından benimsenen 



2 

 

yeni eğitim felsefesi ve bu felsefenin temel ilkeleri önem arz eder.  Devlet, 

Cumhuriyet’in ilanı ile hedeflediği dönüşümler için toplumsal hayatın en önemli 

unsurları olan siyaset, hukuk, eğitim, kültür gibi alanlarda girişimlerde bulunmuş ve 

böylece tüm bu unsurlarda köklü değişimler meydana gelmiştir. 

Program geliştirme açısından bir başlangıç ve Cumhuriyet’in ilk programı olan ‘‘İlk 

Mektepler Müfredat Programı’’ 1924 yılında yayımlanmıştır. Hedeflenen değişimlerin 

programdaki yapılanması için Türkiye’ye davet edilen John Dewey’in hazırladığı 

rapor ile ilköğretim programlarının geliştirilmesine ağırlık verilmiştir. Hazırlanan ilk 

lise programında ve programın yeniden yapılandırıldığı 1934 müfredat programında 

ise din dersine yer verilmemiştir (Demirel, 1992; Bahçekapılı, 2013).  

Din dersi programda öncelikle öğretim kademesi ileri atılarak ve ders saatleri gittikçe 

azaltılarak, 1930’larda şehirdeki ilkokullardan ve sonrasında da köy ilkokullarından 

kaldırılmıştır. Ancak 1946 ve 1947 yıllarında, toplumda gençliğin ana-babaya 

saygısızlığı ve komünizm gibi bazı sorunların baş göstermesi sonrası Din Bilgisi 

dersinin bu sorunlara karşı bir çözüm olacağı gerekçesiyle ilkokullara konulması 

TBMM’de gündeme gelmiştir. 1948 yılında dersin ilkokullara koyulma kararı alınmış 

ancak ders kitabının olmaması nedeniyle süreç uzamış ve ders 1949 tarihinden itibaren 

ilkokulların 4. ve 5. sınıflarında, haftada 2 saat ve isteğe bağlı olarak okutulmak üzere 

yürürlüğe girmiştir. 1953-1954 yıllarında ise program geliştirme çabaları ortaöğretim 

programları üzerine yoğunlaşmış (Demirel, 1992) ve ortaokullarda Din bilgisi dersinin 

okutulması gündeme gelmiştir. 1956 yılında yayınlanan bir genelge ile ortaokulların 

1. ve 2. sınıflarına haftada 1 saat ve isteğe bağlı olarak okutulmak üzere ders 

konulmuştur. Ders 1976 yılında ortaokulların 3.sınıfına da haftada bir saat olarak 

yaygınlaştırılmış ancak çocuklarının dersi almasını istemeyen velilerin okul idaresine 

dilekçe vermeleri istenmiştir (Öcal, 1998). 

1950 sonrası din eğitimi açısından bir başka gelişme de programlara Ahlak dersinin 

girmesidir. ‘‘1974-1975 öğretim yılından itibaren, ilkokulların 4. sınıfından başlayarak 

lise son sınıfa kadar 8 yıl boyunca haftada 1 saat ve ‘zorunlu olarak’ Ahlak dersleri 

okutulmaya başlamıştır.’’ (Öcal, 2007). 1973 yılında bir siyasi parti tarafından, 1961 

Anayasası’nın 19. Maddesi ve Laiklik ilkesi gerekçe gösterilerek okullarda isteğe bağlı 

olarak okutulan Din Bilgisi dersini almayan veya alamayan öğrencilere bu ders ile 

ulaşmak amacıyla ve ahlak prensiplerini öğreterek benimsetmek için ilk ve 



3 

 

ortaöğretim kurumlarına ‘‘Millî Ahlak Dersi’’ konulması teklif edilmiştir. 1974-1975 

öğretim yılından itibaren dersin Ahlak Dersi adıyla okutulmasına karar verilmiştir. 

Ders, din bilgisi dersinin bir alternatifi olması amacıyla konulmak istense de dersin 

müfredatına bakıldığında dinî nitelikli bir Ahlak dersi olarak hazırlanmamış, ziyade 

sosyal ve felsefi konularıyla dikkat çekmiştir (Öcal, 2017). 

1950-80 yılları arasında din eğitimi örgün eğitim kurumlarında seçmeli ders olarak 

okutulmakla birlikte, uygulanışındaki istikrarsızlıklar nedeniyle hedefe ulaştığını 

söylemek mümkün değildir. Toplumun beklentileri, komünizm tehlikesi, İran 

devriminin etkilerini ortadan kaldırmak adına yetkililer din eğitimi konusunu daha 

ciddi şekilde ele almış, dönemin Devlet Başkanı Kenan Evren'in buyruğu gereğince 

Genel Kurmay Eğitim Dairesi Başkanı Osman Feyzioğlu öncülüğünde ‘‘Din Eğitimi 

Danışma Kurulu’’ kurulmuştur. Bu kurul, 29 Mayıs 1981'den itibaren Din öğretiminde 

modern metot ve yöntemlerin kullanılmasını amaçlamış olup Din öğretimi ile ilgili 

program, içerik, müfredat vb. gibi eğitimin tüm aşamalarına dair çalışmalara 

başlamıştır. Çalışmalar sonucunda dersin ilk ve ortaöğretimde zorunlu olması kararı 

alınmıştır. Bu kararın alınmasında o dönemde Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesinde dekanlık görevinde bulunan Hüseyin Atay ve fakültede öğretim üyesi 

olan Beyza Bilgin’in dersin zorunlu olmasının gerekliliğine dair görüşleri ve 

çalışmaları etkili olmuştur (Altaş, 2002).  

Din öğretiminin zorunlu dersler arasına alınması kararından sonra çeşitli raporlar 

hazırlanmış ve yeni anayasada din eğitimine özel bir alan açılmıştır. Sonuç olarak 1982 

anayasasının 24.maddesi ve 1739 sayılı Millî eğitim kanunu 12. Maddesi sonrası ilk 

defa Din kültürü ve ahlak öğretimi dersi öğretim programı, İlköğretim 4,5,6,7,8. 

sınıflarda haftada 2 saat, ortaöğretim kurumlarının 9,10,11. sınıflarında birer saat 

olmak üzere hazırlanmış, 2109 sayılı Tebliğler dergisinde yayımlanarak 1982-1983 

öğretim yılından itibaren uygulamaya konmuştur (MEB, 2001).  

1982 yılından itibaren örgün eğitimde ve ilköğretim 4. sınıftan ortaöğretim son sınıfa 

kadar okutulan DKAB öğretim programları 18 yıl boyunca değiştirilmeksizin ilk ve 

ortaöğretim kurumlarında uygulanmıştır. Statikleşen ve güncellenmeye ihtiyaç duyan 

program için çeşitli toplantılar yapılmıştır ki bunların başında Ankara Modeli olarak 

bilinenidir. Bu toplantıların ilki 15 Kasım 2000 tarihinde yapılan tanıtım toplantısı, 

ikincisi 17 Ocak 2001’de Kayseri’de, devamında Ankara’nın ilçelerinde yapılan 



4 

 

çalışmalarla bu problemin yapılandırılma çalışmaları sürdürülmüştür. Bu çalışmalar 

sonrasında geliştirilen programlar 1999/2000 öğretim yılında uygulamaya konmuştur 

(MEB, 2001). 

Dönemin Din öğretimi Genel Müdürü olan Selçuk, programı en önemli özelliğinin 

“öğrenen merkezli” olmasına vurgu yapmıştır. Önceki dönemlerde benimsenen hedef 

kitleden ziyade öğreteni esas alan program tasarımı yaklaşımları terkedilerek DKAB 

öğretim programları çok daha özgün ve bilimsel bir disiplinle ele alınmıştır. Dersin 

içeriği ve dilinde uzlaşıcı bir model izlenmiş, çatışma üreten ya da üretecek konu 

alanları programdan çıkarılmıştır (Selçuk, 2001). Programın göze çarpan bir başka 

özelliği de esnek bir yapıya sahip olmasıdır. Eğitim programının önemli 

özelliklerinden biri olan esneklik anlayışı ile DKAB dersinin içeriği, farklı kültürlere 

ya da farklı sosyo-ekonomik durumlara sahip olan öğrencilerin ilgi, ihtiyaçları ve 

sosyal çevrenin değişen koşulları da dikkate alınarak daha katılımcı ve çoğulcu 

program anlayışına doğru gelişim izlemiştir. Bunun yanı sıra öğretim programının 

tasarımında “güncellik” de göz önünde bulundurulan bir başka önemli ilke olarak 

benimsenmiştir. “Geliştirilen bir program, uygulamaya konduğu ilk günün sonrasında 

eskimiştir.” anlayışı ile program kendisini statik ve dogmatik düşüncelere kapatırken; 

değişim ve yeniliklere açık olarak konumlandırmıştır (Doğan & Altaş, 2004).  

DKAB programları yapısal açıdan üç temel yaklaşım dikkate alınarak hazırlanmıştır. 

Bunlar eğitimsel yaklaşım, dinbilimsel yaklaşım ve kavramsal yaklaşımdır. Söz 

konusu programlardan İlköğretim DKAB programı, eğitimsel yaklaşım açısından 

Aşlamacı (2022) tarafından öğretim programlarının temel ögeleri (hedef, içerik, 

öğrenme-öğretme süreci ve değerlendirme) açısından incelenirken Ortaöğretim 

programları başlı başına araştırma konusu yapılmamıştır. Araştırmamızın konusu 2018 

DKAB ortaöğretim programındaki eğitimsel yaklaşımlar açısından incelenmesi olarak 

belirlenmiştir. İlköğretim DKAB programının eğitimsel yaklaşım açısından ele 

alındığı gibi ortaöğretim DKAB programının da eğitimsel yaklaşım açısından ele 

alınmasının son derece önemli olduğunu düşünüyoruz. Bu bağlamda çalışmamızın 

kapsamı güncel olarak geliştirilen 2018 DKAB Ortaöğretim programıdır.  

Araştırmamızın problemi ise “2018 DKAB Ortaöğretim programının eğitimsel 

yaklaşımlar açısından nasıl tasarlandığıdır.’’ 

Bu noktada araştırma sorularımız şu şekilde belirlenmiştir: 



5 

 

• DKAB öğretim programlarının din eğitiminin geçirdiği tarihsel süreç 

içerisindeki durumu nedir? 

• Eğitimde program geliştirme çabalarının DKAB dersi öğretim programlarının 

geliştirilmesine katkısı nedir? 

• Yeniden yapılandırılan öğretim programlarında kullanılan eğitim yaklaşımları 

nedir? 

• Eğitimsel yaklaşımların 2018 ODKAB öğretim programının ‘‘hedef’’’ ögesine 

etkisi nedir?  

• Eğitimsel yaklaşımların 2018 ODKAB öğretim programının ‘‘içerik’’ ögesine 

etkisi nedir? 

• Eğitimsel yaklaşımların 2018 ODKAB öğretim programının ‘‘öğrenme- 

öğretme süreci’’ ögesine etkisi nedir? 

• Eğitimsel yaklaşımların 2018 ODKAB öğretim programının ‘‘değerlendirme’’ 

ögesine etkisi nedir? 

1.2. Araştırmanın Amacı ve Önemi 

Din eğitimi toplumda yaşanan değişim ve gelişmelerden doğrudan ya da dolaylı olarak 

etkilenen ve bu süreçte toplumu etkileyen alanlardan birisidir. Küresel çağ ile hayatın 

hızla artan sorunlarına bir çözüm getirmede din eğitimi önemli bir rol oynamaktadır. 

Din eğitimi dediğimizde birçok unsuru içeren kapsamlı bir yapı söz konusudur.  

Değişen öğretim programlarının geliştirilmesinde önemli bir etkisi olan yeni öğretim 

yaklaşımları konusu; ortaya çıkış nedenleri, müfredata etkileri, okul- öğretmen- 

öğrenci- veli açısından değerlendirilmeleri, yıllar içinde çalışılma yoğunluğu gibi 

konular Din Eğitimi Biliminin problem alanlarından birisini teşkil etmektedir. 

Amacımız programda yeni öğretim yaklaşımlarının ağırlık kazandığı 2000 yılı 

program geliştirme çabaları sonrasında en son geliştirilen 2018 DKAB ortaöğretim 

programında eğitimsel yaklaşımların programın içerik, öğrenme-öğretme süreci ve 

ölçme-değerlendirme ögelerine hangi ölçüde ve ne şekilde yansıdığını ortaya 

koymaktır. 

Öğretim programlarında eğitimsel yaklaşımların ağırlık kazanması programlardaki 

anlayış olarak değişim çabalarını, yani artık küresel düzeyde kabul edilen öğrenmeyi 

öğrenme, yaşam boyu öğrenme anlayışlarının hâkim olmasını ifade eder.  



6 

 

Araştırmamızı iki sacayağı üzerine oturtacak olursak bunlardan ilki 2018 DKAB 

Ortaöğretim programı diğeri ise Eğitimsel yaklaşımlardır. Bu noktada tezin ilk bölümü 

olan ‘Giriş’ bölümünden sonra ikinci bölümde öncelikle DKAB dersinin geçirdiği 

tarihi süreç, din eğitiminde yaşanan değişim ve gelişimler açısından dönüm noktası 

sayılabilecek tarihler aralığında ele alınacaktır. Bu tarihler tarafımızca1924- 1982 

yılları arası, 1982-2000 yılları arası, 2000-2010 yılları arası ve 2010-2022 yılları arası 

olarak belirlenmiş ve dersin bu tarihler arasındaki değişim ve gelişimi araştırma 

konumuz olan öğretim programları bazında incelenmeye çalışılmıştır.  

İkinci bölümün devamında öğretim programlarındaki değişim ve gelişim sürecini ve 

bu süreçteki bilimsel çabaları daha iyi gözlemlemek adına ‘Eğitimde Program ve 

Program Geliştirme’ başlığına yer verilmiştir. Bu başlık araştırma konumuzun 

önemini ortaya koymak açısından önemlidir. Bir öğretim programı uygulama öncesi, 

uygulama aşaması ve uygulama sonrasında bu aşamalarda hedeflediği durumlar 

üzerinden değerlendirilebilir. Yeni gelişmeler ve değişmeler karşısındaki durumunu 

görmek ve güncelliğini koruyabilmek açısından bu süreç öğretim programı için bir 

zorunluluktur. Ayrıca bir öğretim programının değerlendirilmesi, program geliştiren 

kişilere, bilim insanlarına, öğretmenlere, okul yöneticilerine, eğitim politikalarını 

yapanlara, ailelere ve diğer öğretim paydaşlarına geri bildirim sağlaması açısından da 

önemlidir (Demirtaş, 2017). DKAB öğretim programlarındaki yaklaşımlar ele 

alınmıştır. Bu yaklaşımlardan araştırma konumuzun bağlamı olan Eğitimsel 

Yaklaşımlar konusu başka bir başlık altında detaylandırılmıştır. 

Araştırmamızın ana konusu olan üçüncü bölümde ise 2018 DKAB Ortaöğretim 

programının genel yapısı hakkında bilgi verildikten sonra programda temel alınan 

eğitimsel yaklaşımların DKAB ortaöğretim programlarındaki yansımaları, hedef- 

içerik- öğrenme öğretme süreçleri- ölçme değerlendirme süreçleri açısından 

incelenmiştir. Araştırmamız 2018 DKAB Ortaöğretim programının 2005 ve 2010 

DKAB Ortaöğretim Programı ile genel bir karşılaştırmasını da içermektedir. 

Eğitim-öğretim sistemi; öğretim programı, ders kitapları, öğretmen, öğrenci, veli, 

idare, çevre ve basın-yayın gibi pek çok unsurla birlikte işleyen bir çark gibidir. Bu 

çarkın düzenli ve dengeli bir şekilde işlemesinde her bir unsurun önemli bir etkisi 

vardır. Türkiye’de ilköğretim ve ortaöğretimde zorunlu okutulan derslerden birisi olan 

DKAB dersi öğretim programları, toplumdaki değişimler ve ihtiyaçlar doğrultusunda 



7 

 

günümüze kadar geliştirildiği gibi bundan sonra da geliştirilmeye devam edecektir. 

Pek çok farklı amacı ihtiva eden program inceleme ve değerlendirme bu amaçlar 

doğrultusunda yapılan çalışmalar ile mevcut durumu ortaya koymak, doğru şekilde 

işleyen durumu korumak, düzeltici çalışmaları kolaylaştırmak, yanlışlığı ortadan 

kaldırmak, öğretimin ve öğrenimin verimliliğini arttırmak gibi konularda faydalı 

dönütler sağlayabilir. Öğretim programının DKAB dersi öğretiminin verimliliğini ve 

etkililiğini arttıran bir parçası olması için program inceleme, değerlendirme 

araştırmalarının devam etmesi önemli bir gerekliliktir.  

Araştırmamız programda temel alındığı belirtilen eğitimsel yaklaşımların dersin 

kitaplarına yansıma durumunun ele alınması, öğretmenlerin öğrenme-öğretme 

sürecinde bu yaklaşımları uygulayıp uygulamadığı gibi araştırma konularını 

desteklemek açısından da önem arz etmektedir. 

Araştırmamızda genelde eğitim özelde ise din eğitimi alanında öğretme ve öğrenmede 

etkililiği arttırmak amacıyla programlarda geliştirilen eğitimsel yaklaşımların, DKAB 

ortaöğretim programı açısından incelenmesinin ve güncel durumun ortaya koyularak 

çeşitli açılardan gözlemlenmesinin, alanımıza bilimsel açıdan katkı sağlaması 

beklenmektedir. 

1.3. Araştırmanın Kapsamı  

• DKAB Dersi Öğretim Programlarında belirtildiği üzere temel alınan 

yaklaşımlar; Eğitimsel, Dinbilimsel ve Kavramsal Yaklaşımlardır. 

Araştırmamızın asıl inceleme konusu ise Eğitimsel yaklaşımdır. 

• Araştırmamızda Eğitimsel yaklaşımlar olarak, 2018 DKAB öğretim 

programında belirtilen Yapılandırmacılık, Öğrenci Merkezli, Çoklu Zekâ ve 

Beceri Temelli Öğrenme yaklaşımları ele alınmıştır. 

• Araştırmamız 2018 DKAB Ortaöğretim programının eğitimsel yaklaşımlar 

bağlamında, hedef- içerik- öğrenme öğretme süreçleri açısından incelenmesini 

kapsamaktadır. 

• İmam Hatip Okullarındaki öğretim programlarına, çalışmamızın kapsamını 

aşacağı için yer verilmemiştir. 



8 

 

1.4. Araştırmanın Yöntemi 

Bir bilimsel araştırma yapmanın ilk basamaklarından biri belirlenen konu hakkında 

daha önce yapılmış çalışmaların gözden geçirilmesidir. ‘‘Literatür Taramasının temel 

amacı araştırmada ele alınan konular üzerinde önceden yapılmış çalışmaların kapsamlı 

bir incelemesinin yapılmasıdır. Literatür taraması bazı disiplinlerde ilgili materyallerin 

temel bir özeti olarak kalabilse de hem özet hem de materyallerin birleşiminin organize 

bir biçimde sunulmasından söz edilebilir. Bu açıdan, literatür taramaları belirli bir alan 

ya da konunun entelektüel gelişiminin takibini sağlayabilir.’’ (Berg ve Lune, 2015).  

Çalışmamızda iki ana konuda derinlemesine literatür taraması yapılarak konuya dair 

ilgili tezler, makaleler, kitaplar, raporlar ile düzenlenen sempozyum, çalıştay bildirileri 

verilerinden yararlanılmıştır. Bunlardan ilki 1924’ten 1982’ye kadar Din Eğitimi’nin 

geçirdiği tarihi süreç ve 1982’den günümüze kadar DKAB dersinin tarihi süreci, 

öğretimde program geliştirme, öğretim programlarının değişimi, öğretimde yeni 

yöntem ve yaklaşımlar üzerine yapılan çalışmaların incelenmesidir. İkincisi ise DKAB 

öğretim programlarındaki eğitimsel yaklaşımlar olan Yapılandırmacılık, Çoklu Zekâ, 

Öğrenci Merkezli ve Beceri Temelli Öğrenme yaklaşımlarının tanımları, özellikleri ve 

konumuz bağlamındaki eğitimsel durumlarını kapsamaktadır.  

Araştırmanın üçüncü bölümünde eğitimsel yaklaşımların 2018 yılı DKAB 

Ortaöğretim programındaki yansımaları hedef- içerik- öğrenme öğretme süreçleri- 

ölçme değerlendirme süreçleri açısından, nitel veri analiz yöntemlerinden biri olan 

doküman incelemesi yöntemi ile ele alınmıştır.  

Doküman analizi, araştırmada incelenen konu ile ilgili yazılı literatüre girmiş bilgi, 

belge ve dokümanların derinlemesine incelenip tespit edilmesi ve sonunda elde edilen 

bu bilgi birikiminden farklı olguların sunulmasıdır (Creswell, 2002’den akt. Baltacı, 

2019). Bu belgeler belirlenirken hangilerinin önemli olduğu ve çalışma için veri 

kaynağı olabileceği araştırmanın problemi ile ilgilidir. Eğitimle ilgili yapılan bir 

araştırmada ders kitapları, program (müfredat) yönergeleri, öğrenci ve öğretmen el 

kitapları, ders ve ünite planları gibi dokümanlar veri kaynağı olarak kullanılabilir 

(Yıldırım ve Şimşek, 2013). 

Doküman incelemesi ile ele aldığımız asıl kaynağımız MEB tarafından yayınlanan 

2018 yılı DKAB Ortaöğretim programıdır. Ancak araştırmamızın temel konusu olan 

eğitimsel yaklaşımların önceki Ortaöğretim programlarında nasıl ifade edildiğini 



9 

 

ortaya koymanın faydalı olacağı düşünülerek, MEB tarafından yayınlanan 2005 yılı 

DKAB Ortaöğretim ve 2010 yılı DKAB Ortaöğretim programlarının giriş 

bölümlerinde yer alan ‘‘Programın Temel Yaklaşımı’’ bölümleri de incelenmiştir. 

Önceki araştırmaların incelenmesi, özellikle konunun seçimi ve sınırlandırılmasında 

yardımcı olmuştur. Bu bağlamda çalışmamıza Bahçekapılı’nın ‘Yeni Eğitim 

Sisteminde Seçmeli Din Dersleri İmkânlar, Fırsatlar, Aktörler, Sorunlar ve Çözüm 

Önerileri’ başlıklı kitabı ve Aşlamacı’nın ‘2018 Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi 

(4-8. Sınıf) Öğretim Programının Temel Alınan Yaklaşımlar Açısından 

Değerlendirilmesi’ başlıklı kitap bölümü örnek teşkil etmiştir.  



10 

 

 



11 

 

2. DKAB ÖĞRETİM PROGRAMLARI 

2.1. DKAB Öğretim Programlarının Tarihi Gelişim Süreci 

2018 DKAB Ortaöğretim programlarındaki eğitimsel yaklaşımları incelerken mevcut 

duruma getiren süreci, DKAB dersi öğretim programları özelindeki çabalar ve 

geliştirme faaliyetleri kapsamında incelemek gerekir. Bu nedenle çalışmamızın bu 

bölümünde DKAB dersinin geçirdiği tarihi süreç, din eğitiminde yaşanan değişim ve 

gelişimler açısından dönüm noktası sayılabilecek tarihler aralığında ele alınmıştır.  

2.1.1. 1924-1982 Arası gelişmeler 

Cumhuriyet'in ilan edilmesi ile birçok alanda kökten değişime gidildiği gibi genel 

eğitim ve din eğitimi de bu değişim ve dönüşümden nasibini almıştır. 3 Mart 1924'te 

çıkarılan 430 sayılı Tevhid-i Tedrisat Kanunu bu dönüşümün hareket ve dönüm 

noktası olmuştur. Böylece yurtta hizmet veren tüm bilim ve eğitim müesseseleri, 

Şer'iye ve Evkaf vekaleti ile özel vakıf ve cemiyetlere bağlı tüm özel öğretim 

kurumları, medreseler Maarif Vekaleti bünyesine bırakılmış ve yetki tek bir elde 

toplanmıştır. Diğer önemli dönüşümlerden biri ise Maarif Vekaletine bağlı, din 

işlerinde yetkin ve etkin çağın ihtiyaçlarına cevap veren uzman din adamları 

yetiştirmek üzere Darülfünun’da bir ilahiyat fakültesinin kurulmasıdır (Akyüz, 1999). 

Böylece ülkede hizmet veren tüm resmi ve özel eğitim yuvaları, eğitim- öğretim 

faaliyetlerinin denetimini kolaylaştırmak, işlerin daha etkin yürütülmesini sağlamak 

ve eğitimin amacına uygun evrensel standartlara göre devam etmek üzere Eğitim 

Bakanlığı yapısına bağlanmıştır (Akyüz, 1999). 

Toplumu oluşturan bireylerin yetiştiği bir alan olan ve toplumun değişimini, gelişimini 

etkileyen en önemli unsur olarak eğitim, Cumhuriyet dönemi çağdaşlaşma çabasının 

bir amacı olarak çağdaş insan profilini oluşturmada büyük görev üstlenmekteydi. Bu 

nedenle çağa uygun yeni eğitim modelleri geliştirmek için geleneksel eğitimde bazı 

köklü değişiklikler yapmak gerekiyordu. Cumhuriyet eğitiminin temel felsefesi ve 

hedefleri ise Laik eğitim sistemi içerisinde eğitimin, toplumun sosyal ihtiyaçlarına ve 

çağın gereklerine uygun olması, Millî değerler esas alınarak geliştirilmesi, tarihi ve 

kültürel karakterimizi yansıtmasıydı (Doğan, 2004). 

Program geliştirme açısından bir başlangıç ve Cumhuriyet’in ilk programı olan ‘‘İlk 

Mektepler Müfredat Programı’’ 1924 yılında yayımlanmıştır. Bu programın 

hedeflerinin hayata geçirilmesi için birtakım adımlar atılmıştır. John Dewey'in bilgi ve 



12 

 

deneyiminden faydalanmak üzere Türkiye’ye gelmesi için özel davet yapılmış, bu 

davete icabet eden John Dewey Türkiye’ye gelip ilköğretim programlarının gelişimine 

katkı sunan bir rapor hazırlamıştır (Demirel, 1992- Bahçekapılı, 2013). 

Kur’an-ı Kerim ve Din Dersleri, 1924 ilkokul programlarında birinci sınıf dışında 

ilköğretimin tüm sınıfsal kademelerinde, 1926’da 3. sınıftan başlamak üzere hafta da 

bir saat, 1930 programında ise yalnızca 5. sınıflar için zorunlu olmayan bir şekilde 

haftada yarım saat okutulmuştur. Haftada sadece perşembe günü yarım saat zorunlu 

olarak 3. sınıfta 1940'lı yıllara kadar okutulmuştur (Akyüz, 1999, s.302). 

1924 tarihli İlk Mektepler Müfredat programı iki yıl uygulandıktan sonra 1926 

yılındaki İlk Müfredat programı yürürlüğe girmiştir. 1924 programında beş yıla 

indirilen ilkokulların öğrenim süresi 1926 programında; ilk üç yıl birinci devre, son iki 

yıl ikinci devre olmak üzere iki devreye ayrılmıştır. Programda Din Dersi 3. sınıftan 

itibaren 3., 4. ve 5. sınıflarda haftada 1’er saat olarak yer almıştır. 1926 programında 

ise önemli değişiklikler getirilmiştir: 

• İlk defa her dersin girişinde derslerin özel amaçlarına ‘‘Dersin Hedefi’’ başlığı 

altında yer verilmesi, 

• Belirtilen hedeflerden sonra bu hedeflerin gerçekleştirilmesi sürecinde 

kullanılacak olan öğrenme-öğretme teknik ve yöntemlerine ilişkin 

açıklamalara ve kullanılacak ders araç ve gereçleriyle bunlardan nasıl 

yararlanılabileceğine dair bilgilere yer verilmesi, 

• Dersin öğrencinin ilgisine dayanarak, bireysel çalışmayı teşvik etmesi, 

• Yöntem açısından getirilen bir yenilik olarak öğrencinin dersleri mümkün 

olduğu kadar bireysel olarak ve zihinsel etkinlikte bulunarak öğrenmesi, 

• Eğitim ve öğretim ilkesi olarak ‘‘yakından uzağa’’ ilkesinin benimsendiği 

derslerin öğretiminde çevre koşullarının dikkate alınması bu önemli 

değişikliklerdendir (Doğan, 2004). 

Yeni kurulan Cumhuriyet rejimi önceki programın amacı olan İslam ritüellerini 

öğretmek ve benimsetmeyi amaçlamakla birlikte modern dünya görüşü, çağdaşlık ve 

dinamizmin eserlerini de harmanlayarak 1926'da oluşturulan İlk Mektepler Din Dersi 

programında bir araya getirmiştir. Böylece yeni rejimin felsefesine yönelik çalışmalar 

kendinî eğitim alanında da göstermeye başlamıştır (Zengin, 2017). 



13 

 

1924 yılında II. Heyet-i İlmiye’nin çalışmaları sonucunda lise birinci devre olarak 

adlandırılan ortaokulların müfredat programı olmuştur. Programda Din Dersleri 1. ve 

2. sınıflarda haftada birer saattir. Lise ikinci devre programında ise Din Dersleri hiçbir 

sınıfta yer almamış, lise birinci devrede ise 1927’den sonra yapılan program geliştirme 

çalışmaları sonrası programdan çıkarılmıştır. Bu tarihten sonra din dersine ortaokul 

programlarında isteğe bağlı ve program dışı olarak dahi yer verilmemiştir (Yücel, 

1938’den akt. Doğan, 2004, s.614). 

1924 programında ortaokul programında yer alan Din Dersi 1930 programında 

müfredattan kaldırılmıştır. 1924 programında Lise’de din dersine yer verilmemiştir. 

Uzun bir aradan sonra ilk kez 1951 'de ortaokul ve lise düzeyinde İmam Hatip okulları 

açılmaya başlanmış ve zamanla bu okulların sayısı artmıştır. 1956-1957 öğretim 

yılında ise ortaokullara Din Dersi konmuş ancak çocuklarına bu dersin verilmesini 

istemeyen velilerin, ders yılı başında yazı ile bunu bildirmesi istenmiştir. 1967-1968 

yılında ise Liselere Din Dersi, isteğe bağlı olarak, 1974-1975 öğretim yılında Ahlak 

dersi, ortaokul ve liselerin her sınıfına zorunlu ders olarak konmuştur (Akyüz, 1999, 

s.306). 

‘‘Köy İlkokullarında; 1927 yılında din dersi program içinde yer almış, 1930’da ise 

Müfredat programında derse yer verilmemiştir. Köy ilkokullarında din dersi program 

dışı 1938’e kadar okutulmuş, 1939’da yapılan düzenlemeler sonrasında ise 

programdan tamamen kaldırılmıştır’’ (Doğan, 2004, s.616). 

Görüldüğü üzere din dersi programda öncelikle öğretim kademesi ileri atılarak ve ders 

saatleri gittikçe azaltılarak, 1930’larda şehirdeki ilkokullardan ve sonrasında da köy 

ilkokullarından kaldırılmıştır.  

Cumhuriyet’in kurulduğu ilk yıllarda din öğretimi programları ilkokullarda 1924, 

1926 ve 1936 yıllarında tümüyle düzenlenmiştir. Köy ilkokullarında ise 1927, 1930, 

1936, 1939 ve 1946 yıllarında programlar ya da taslaklar çıkarılmıştır. Ortaokul ve lise 

programlarında olan temel değişimler ise 1924, 1927, 1930 yıllarında gerçekleşmiştir 

(Doğan, 2004). 

Din derslerinin okullardan çıkarılmasından sonra gençlerde anne-babaya itaatsizlik, 

komünizme ilgi gibi toplumsal sorunlara çözüm olması için 1946’da ilkokullara tekrar 

Din Bilgisi dersi konulması gündeme gelmiştir (Öcal, 2007). 



14 

 

Din, bizatihi aşkın bir olgu olmakla birlikte aynı zamanda toplumu oluşturan en önemli 

sosyolojik unsurlardan birisidir. Nesilden nesle sözlü kültür ve yaşantı yoluyla 

aktarılan örf, adet, gelenek ve anane dinîn bünyesinde kendinî devam ettirir. 

Cumhuriyet'in kurulduğu ilk yıllarda din derslerinin programlarda yer alıp almaması 

ile ilgili meclis görüşmeleri ve tartışmaları doğrudan dinîn öğretilmesinin gerekliliği 

veya öğrencilerin din ihtiyacını karşılamaya yönelik değildir. Bu görüşmeler ve 

tartışmalar daha ziyade yukarıda bahsedilen dinîn sosyal ve etik değerleri koruma ve 

devam ettirme gücünden faydalanarak toplumsal düzeni korumaya yöneliktir 

(Kaymakcan, 2009). 

Din dersinin okullarda tekrar yerini alması 1949 yılında İlkokul 4. ve 5. sınıflara, 

‘‘program dışı ve ihtiyari’’ olarak haftada 2 saat, sınıf geçme ile bir ilgisi olmadan 

verilmesiyle olmuştur. 1950 yılında ders yine ihtiyari olmakla birlikte program içine 

alınmış ve dersi alanlar imtihan ve derslerden sorumlu tutulmuştur. Dersin ihtiyari 

oluşu arasında belirtilen yıllar arasında şöyle bir fark vardır: 1949 yılında çocuğunun 

din dersi almasını isteyen ebeveynlerin bu durumu okul idaresine bildirmesi 

gerekirken 1950 yılında, çocuğuna din dersi aldırmak istemeyenlerin bu durumu okul 

idaresine yazılı olarak bildirmesi gerekmektedir (Akyüz, 1999, s.303). 

1946 yılında Din eğitimi açısından yeni bir döneme girilmiş, din öğretiminde isteğe 

bağlılığın esas olduğu, dersin mezheplerüstü, laiklik ilkesine uygun, olabildiğince 

Türkçe olarak, batıl fikirlerden uzak, ahlak ve iradeyi güçlendirecek biçimde işlenmesi 

amaçlanmıştır (Doğan, 2004). 

Genelde siyasiler tarafından tespit edilen bu genel amaçlar hedef davranışa 

dönüştürülmemiş, öğretim stratejileri açık bir şekilde belirtilmemiş ve ölçme ve 

değerlendirme ile ilgili yeteri kadar açıklamalar yapılmamıştır. Dinîn teorik 

bilgilerinin öğretimine daha çok ağırlık verilmiş, ancak bireyin bizzat içinde yaşadığı 

dinden kaynaklanan problemlere somut örneklerin verildiği bilgileri çok az içermiştir. 

Bu durum din öğretiminin yöntemini de etkilemiş ve din öğretiminde en çok kullanılan 

yöntem düz anlatım yöntemi olmuş, soru-cevap, problem çözme gibi yöntemlere 

hemen hiç imkân verilmemiştir (Doğan, 2004, s.630). 

‘‘Program dışı bırakılışının üzerinden 29 yıl geçtikten sonra Din Bilgisi Dersleri Millî 

Eğitim Bakanlığı'nın 17 Eylül 1956 tarih ve 921 sayılı genelgesi ile 1956-1957 öğretim 

yılından itibaren Ortaokulların 1. ve 2. sınıflarında haftada 1 saat ve isteğe bağlı olarak 



15 

 

yeniden okutulmaya başlanmıştır.’’ (Öcal, 2007, s.554). ‘‘1956-1957 öğretim yılından 

itibaren Din Bilgisi dersleri ortaokul ve dengi okulların 1. ve 2. sınıflarında da 

okutulmaya başlanmış ve bu dersleri verecek öğretmenler hususunda isteklilik ön 

planda tutulmuş, ancak istekli öğretmenlerin fazla olması durumunda ise en kıdemli 

öğretmene bu görevin verilmesi istenmiştir.’’ (Şimşek, 2013, ss.400-401). 

1960’tan sonra kurulan Eğitim planı hazırlığı ile görevli komisyon çalışmaları 

neticesinde teşkil eden Din ile ilgili eğitim ve öğretim komitesi Millî Eğitim şurasına 

sunulmak üzere hazırlanan ‘‘Din ile ilgili Eğitim ve Öğretim Komitesi Raporu, Ankara 

1961’’ raporunda Orta dereceli okullardaki dinî eğitim, komitece geniş ölçüde 

incelenmiş, müfredatla, ders kitaplarıyla ve dersi verecek öğretmenlerle ilgili 

tavsiyelerde bulunulmuştur. Komite dinî eğitimin asıl odağının orta dereceli 

okullardaki dinî eğitim olacağına dair görüşünü; Dinîn kendisinde bulunan fazilet, 

erdem, fedakârlık, sabır, azim ve çalışmaya teşvik gibi bütün bu güzel ahlak özellikleri 

ile çocukların manevi dünyasını güzelleştirerek sağlıklı ruhlara sahip bireyler 

yetiştirmenin ve manevi anlamda sağlıklı bireylerin inşası için sistematik ve planlı bir 

şekilde din eğitimi ve öğretimini yeniden gündeme almanın gerekliğine dikkat çekerek 

dile getirmiştir (Parmaksızoğlu, 1966). 

1968 ilkokul programında ilkokulun 4. ve 5. sınıflarında haftada birer saat ‘isteğe 

bağlı’ okutulması kararlaştırılan din dersinin bu programda genel amaçlar belirtilmiş, 

her sınıf için amaçlara ve davranışlara yer verilmemiştir. İçerik, ünite ve konu 

başlıkları biçiminde verilirken eğitim durumu ve değerlendirme programda yer 

almamıştır. 1968 programında önceki programdaki toplu öğretim ilkesi ve diğer ilkeler 

yeniden düzenlenmiş, ‘‘yöntem ve teknikler’’ ile ‘‘planlama ve uygulama’’ ya özel bir 

yer ayrılmıştır. Bu kısımda, ünitenin işlenişinde, ihtiyaçlara göre anlatma (takrir), 

soru-cevap, gözlem, inceleme, araştırma, laboratuvar, iş, gösterme (demonstrasyon), 

proje, deney, problem çözme vb. yöntemler ve teknikler kullanılacağı belirtilmiştir. 

Özellikle proje ve problem çözme yöntemleri 1968 programının getirdiği yeniliklerdir. 

1976-1977 yılından itibaren ortaokul ve liselerin bütün sınıflarında Din Dersleri 

yaygınlaştırılmıştır. Ancak ders isteğe bağlı olarak verilmeye devam etmiştir (Doğan, 

2004). 

Sonuç olarak incelediğimiz bu tarih aralığında Din Dersleri örgün öğretimde toplumsal 

ve siyasal bazı nedenlerle birçok değişikliğe maruz kalmıştır. 



16 

 

2.1.2. 1982- 2000 Arası gelişmeler 

Cumhuriyet’in ilanı sonrası Türkiye’de Din Eğitimi’nin tarihi sürecinde yaşanan 

dönüm noktalarından ikincisi ise Din Eğitiminin Anayasa ile korunarak, okullarda 

zorunlu ders olarak okutulması kararının alındığı 1982 yılı 24 Anayasasıdır.  

Din ve ahlak eğitim ve öğretimi devletin gözetim ve denetimi altında yapılır. Din kültürü 

ve ahlak öğretimi ilk ve ortaöğretim kurumlarında okutulan zorunlu dersler arasında yer 

alır. Bunun dışındaki din eğitim ve öğretimi ancak, kişilerin kendi isteğine, küçüklerin de 

kanuni temsilcisinin talebine bağlıdır (Türkiye Cumhuriyeti Anayasası, 1982, s. 24). 

Din ve ahlak öğretimini güvence altına alan Anayasa’nın bu maddesi ile din eğitimi 

meşruiyet kazanmıştır (Bahçekapılı, 2015). Ülkemizde 1949 yılından itibaren genel 

öğretim kurumlarında tedricen uygulamaya konulan din eğitimi ve öğretimi birçok 

gelişme göstermiş ve Anayasası’nın 24. Maddesiyle hukuki yönden en gerçekçi 

şekilde çözüme ulaşmıştır. 

Ayhan’a (1998) göre bu dönemde din eğitim ve öğretiminin program açısından başlıca 

meseleleri şunlardır: 

1- Ana okulundan lise son sınıfa kadar din eğitim ve öğretimi müfredat programı 

geliştirmek, 

2- Eğitim psikolojisi, eğitim sosyolojisi açıklamalarına dayanarak özel öğretim 

metotları geliştirmek, 

3- Din kültürü ve ahlak bilgisi öğretmenlerinin pedagojik formasyon bilgilerini 

sürekli yenilemeleri için hizmet içi eğitime önem vermek, 

4- Ders kitaplarını ve yardımcı kitapları geliştirmek,  

5- Din kültürü ve Ahlak Bilgisi derslerinin saat azlığı tartışmasından ziyade 

derslerin niteliği ve öğrenci seviyesine uygunluğu üzerine odaklanmak. 

Din öğretiminin zorunlu dersler arasında yer alması kararında bilimsel anlamda 

şekillendirici etkisi bulunan iki önemli toplantı vardır. Bunlar; Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi tarafından düzenlenen ve 23-25 Nisan 1981 tarihleri arasında 

Ankara'da toplanan I. Din Eğitimi Semineri ve 9-10 Mayıs 1982 tarihleri arasında 

Aydınlar Ocağı tarafından düzenlenen Millî Eğitim ve Din Eğitimi İlmi Semineridir. 

Bu iki toplantıdan sonra oluşturulan "Din Eğitimi Danışma Kurulu" 28 Mayıs 198l’ 

den itibaren din öğretimi alanındaki yeni düzenlemelerle ilgili çalışmalarını 

başlatmıştır. Kurulun iki gün boyunca yapmış olduğu müzakereler sonucunda Din 

Kültürü ve Ahlak öğretiminin ilk ve ortaöğretimde zorunlu olarak okutulması kararı, 



17 

 

üyelerden ikisi hariç katılan diğer üyelerin tümünün olumlu görüşleriyle uygun 

bulunmuştur (Altaş, 2002, s.146). 

Türkiye’de DKAB dersinin zorunlu dersler arasına alınmasına götüren süreçte 1976-

77 de Bilgin’in o dönem doçentlik tezi olan ‘‘Türkiye’de Din Eğitimi ve Liselerde Din 

Derslerinin Bugünkü Durumu’’ başlıklı araştırması önemli bir etkiye sahiptir. 

Okullardaki isteğe bağlı din derslerinin açtığı sorunlara ve uygulamadaki sıkıntılarına 

değinilerek durumun bildirilmesi konularını içeren araştırma sonrasında Millî 

güvenlik konseyine bir rapor sunulmuştur. Raporu inceleyen konsey Millî Eğitim 

Bakanlığı Din Öğretimi Genel Müdürlüğündeki çalışma grubuna Bilgin’i temsilci 

olarak göndermiştir.  

Din dersinin statüsünün yeniden belirlenmesi hususunda Devlet Başkanı Kenan 

Evren’e yapılan açıklamalar neticesinde kurulan oluşumlar şu şekildedir (Bilgin, 

2004): 

• A.Ü. İlahiyat Fakültesi Dekanının Raporu: 19 Kasım 1980’de Millî 

Güvenlik Konseyi Genel Sekreterliğine sunulan raporda vurgulanan nokta bir 

öğretiyi sağlamlaştırarak davranışa dönüştürenin inanç olduğu, insanın değer 

sistemini oluşturan, ayakta tutan en önemli unsurun din olduğudur. Bir diğer 

dikkat çekilen durum eğitim sisteminde Atatürk ile Din karşı karşıya 

getirilmesi sonucu toplumun ya Atatürkçü ya dindar olmaya zorlandığı, bu 

durumun ortaya çıkardığı sıkıntılı düşünce ve davranışların telafi edilmesi 

gerektiği, öğrencinin mensup olduğu dine ait bilgi ve kültürü okulda alması 

gerektiğidir. Aksi durumda öğretim birliği kanunu hedeflerinden biri olan 

ikiliğin ortadan kalkması gerçekleşmemiş olup, çokluğun getirdiği sorunlarla 

karşı karşıya kalınacağı belirtilmektedir. Ayrıca raporda mecburi Din öğretimi 

ile laiklik ve vicdan özgürlüğünün birbirine aykırılığının yanlış bir biçimde 

işlendiğine dikkat çekilmiş, din kültürüne sahip olmakla dindar olmayı 

birbirinden ayırmanın gerekliliği vurgulanmıştır. Kurulda dersin zorunlu 

olmasına karşı çıkan kişiler, toplumda farklı dinden grupların olduğu ve bu 

yüzden isteğe bağlı kalmasının daha uygun olduğu, mevcut durumda zaten 

okullarda zorunlu Ahlak dersi verildiği gibi gerekçeler sunmuşlardır. Ancak 

Bilgin, gerekçe olarak sundukları Ahlak dersinin, din dersine alternatif bir ders 

olmadığını belirtmektedir. Bunun üzerine ilk rapora ek olarak ikinci bir rapor 



18 

 

yazılmış ve dersin doktrin merkezli bir ders olmayacağı, diğer din ve 

doktrinlerin dışlanmasının, dolayısıyla kimsenin vicdanına baskı yapılmasının 

söz konusu olmayacağı belirtilmiştir. Ayrıca toplumda karşılıklı ilişkiler içinde 

olunan diğer dinlere mensup insanlarla iletişim kurarken onların dinlerine dair 

bilgi sahibi olmanın da önemine vurgu yapılmıştır. Dönemin zorlu 

durumlarından etkilenen gençliğin ihtiyaç duyduğu doğru bilgi, inanç, 

davranışlara da değinilmiştir.  Din dersinin isteğe bağlı oluşunun Öğretim 

Birliği Kanununa aykırı olduğu görüşü dile getirilen raporun bitiş cümlesi 

şöyledir: ‘‘Millî Eğitim Bakanlığı, eğitim ve öğretim stratejisini ve felsefesini 

Öğretim Birliği Kanununa göre, Din eğitimi ve öğretimi ile birlikte, bir 

bütünlük içinde ele alarak yürütürse, milletin hem din hem de genel öğretim 

sorununun çözülme yoluna gireceğine inanıyoruz.!’’. 

• M.E.B. Din Öğretimi Çalışma Gurubu: Zorunluluğun gerekliliğini 

vurgulayan bir başka konu da İmam hatip liselerine olan yoğun talebin, bu 

okulların sayısındaki artışa neden olan durumun, köklü bir din kültürü almak 

için gönderilen öğrencilerin sayısının fazla olmasıdır. Bu okullara olan öğrenci 

akımının makul bir seviyeye inebilmesi için okullardaki Din Bilgisi ve Ahlak 

derslerine gereken ağırlık ve önemin verilmesi gerektiği belirtilmiştir. Grup, 

uzun inceleme, araştırma ve tartışmaların sonunda, Din dersinin ahlak dersiyle 

birleştirilmesini ve mecburi olarak okutulan dersler arasına alınmasını 

kararlaştırmıştır. 

• Din dersinin isteğe bağlılık statüsünden mecburiyet statüsüne geçişinin 

imkânlarını araştırmak üzere kurulan; Millî Eğitim Bakanlığı Din Eğitimi 

Danışma Kurulu: Kurul 1981 de çalışmalarına başladığı raporu dört başlık 

altında oluşturmuş ve sunmuştur: Yüksek Öğretimde Din Öğretimi, Örgün 

Öğretimde (Temel Öğretimde, Orta Öğretimde, İmam Hatip Liselerinde) Din 

Eğitimi. Kurulda ağırlıklı konu laiklik ilkesi ile ilgili noktada olan 

çalışmalardan sonra dersin mecburi dersler arasında ve günlük ders 

programının içinde okutulmasının laikliğe ve Atatürk ilkelerine aykırı 

olmayacağı doğrultusunda karar alınmıştır. 

• Okullarda mecburi din dersi okutulmasının Atatürk’ün laiklik anlayışı ile 

bağdaşıp bağdaşmayacağını ve bunun günümüzün ihtiyaçları doğrultusundaki 



19 

 

değerlendirmesini yapmak üzere; Din işlerinden sorumlu Devlet Bakanlığı 

tarafından oluşturulan Atatürk’ün Din ve Laiklik Konusundaki Görüşleri 

Hakkında Bilim Kurulu Komisyonu: Kurul dört aylık bir düzenli çalışma 

sonunda 24 sayfalık bir rapor hazırlamıştır. Raporda din dersinin okullarda 

olması gerekliliğine dair şeylerin söylenmekte olduğu ancak bu çalışmaların 

odağındaki asıl amacın din dersinin okullardaki konumu olduğu belirtilmiştir. 

Raporda ise dersin zorunlu olmasının mümkün olmayacağı üstü kapalı şekilde 

söylenmiştir. Rapora karşı muhalefet şerhleri yazıldıktan sonra ilahiyatçıların 

imzaları olmadan takdim edilmiştir. 

• Din bilgisi dersinin isteğe bağlılık durumundan mecburi durumuna geçişinin 

pedagojik açıdan en önemli tartışmaların yapıldığı Millî Güvenlik Konseyi 

Genel Sekreterliğinde bir Din Eğitimi Komisyonu: Dersin Millî birlik-

bütünlük ve insan hakları açısından gerekliliği ile başlayan sunumlar, isteğe 

bağlılık ve mecburiyet durumlarının hukuk açısından değerlendirilmesi ile 

devam etmiştir. Dersin inkılaplarla ve özellikle laiklikle uyumu konusundaki 

tartışmaların çokça vakit aldığı, ancak meselenin özüne de inilebildiği 

belirtilmektedir. 

Bilgin’in (2004) tekliflerinde dikkat çektiği hususlar;  

- Din derslerinin isteğe bağlılığının yol açtığı keyfilik durumlarının okul idaresinde, 

öğrenciler arasında, öğrenci ve öğretmen arasında yol açtığı karmaşa, 

- Din dersine gerçekten alternatif olabilecek bir Ahlak dersi programı geliştirilmiş 

olmaması nedeniyle Ahlak dersinin Din dersi ile birleştirilmesinin uygulamada 

sağlayacağı rahatlık, 

 - Din dersinin İlkokulun ilk üç sınıfında Hayat Bilgisi dersi içinde değil, müstakil 

olarak okutulması durumunda velilerin dersin ismini görerek güven hissedecekleri, 

- Genel olarak dünyada doktriner Din dersinden doktrinler üstü veya doktrinler arası 

din dersine doğru bir gidişatın olduğu ve Türkiye’nin kazanmış olduğu yüksek 

seviyenin de dünyanın terk etmiş olduğu bölünme seviyesine indirilmemesi gerektiği, 

- Toplumda din kullanılarak istismara yer vermemek için din ihtiyacının açık ve resmi 

yollardan karşılanması gerektiği konularıdır. 



20 

 

1982 Anayasasındaki hüküm gereği, okullarda isteğe bağlı olarak okutulan Din Bilgisi 

dersi ile, zorunlu olarak okutulan Ahlak dersleri birleştirilmiştir. Anayasa hükmünün, 

derslerin ilkokul 1. sınıftan itibaren okutulmasında herhangi bir engel olmamasına 

rağmen, DKAB dersi ilkokul 4. sınıftan lise son sınıfa kadar zorunlu olarak 

okutulmaya başlanmıştır. Süresi ise ilkokul 4. sınıftan 8. sınıfa kadar haftada 2, lise 

sınıflarında ise l’ er saat olarak belirlenmiştir (Öcal, 1998, s.263). 

İlköğretim 4. Sınıftan itibaren okutulan DKAB dersleri programıyla ilgili Ayhan 

(1998, ss.221-222)’ın belirttiği genel hususlar şöyledir: 

1- Ölçme-değerlendirme yoluyla öğrencilerin anlayışlarının tespiti, programların 

oluşturulması ve geliştirilmesi açısından son derece önemlidir. 

2- Ezberletilen dualar ve kısa surelerin anlamlarıyla öğretilmesi doğrudur. Ancak 

iman ve ibadet konularını gösteren kısa ayetlerin de seçilerek ezberletilmesi 

öğrenci için daha öğretici olacaktır. Örneğin Leheb, Kureyş, Maun gibi sureleri 

ezberletmek ve manalarını öğretmek yerine Allah, peygamber, kitap ve ahlaki 

değerleri açıklayan başka Kur’an ayetleri öğretilebilir. 

3- İman- İbadet ve ahlak sıralamasına göre hazırlanan müfredatta, Amentü’deki 

sıralamaya göre 1. Allah’a, 2. Melekelere, 3. Kitaplara, 4. Peygamberlere, 5. 

Ahirete, 6. Kaza-Kadere iman sıralaması yerine, Allah’a peygamberlere, 

ahirete, kitaplara, kaza kader ve meleklere iman sıralamasına göre konuları 

işlemek daha kalıcı ve öğretici olacak, ayrıca Amentü esaslarının bir eğitim 

konusu olarak yaşamasına yardım edecektir. 

4- Müfredatın ayrıntılı bir şekilde Bakanlıkça tespiti yerine, amaçlar ve çok kısa 

temel konular belirlendikten sonra, kitaplara girmemesi gereken konulara 

işaret edilerek, sözgelimi bir mezhebi, tarikatı küçük düşürücü ifadelere yer 

verilmemesi gerekir şeklinde sınırlamalar koyulmakla yetinilmesi, müfredat 

tespitinde kitap yazarlarına daha geniş bir serbestlik tanıyacak, böylece 

program geliştirici çalışmalara fırsat tanınmış olacaktır. Ayrıca Bakanlık 

tarafından tavsiye edilen kitapların yanı sıra müfredat ilkelerine aykırı olmayan 

kitapların da okutulmasına imkân verilmelidir. Bu konuda üniversitelerdeki 

anlayışa ve uygulamaya yaklaşılmalıdır.  

Ayhan’ın belirttiği bu hususlar DKAB programlarının yapısı, kullanılan üslup, temel 

alınan felsefe ve izlenmek istenen yol açısından önemli bilgiler içermektedir. 



21 

 

Anlaşılmaktadır ki dersin zorunlu kılınışından bu yana programın geliştirilmesi 

açısından değinilen noktalar benzerlik arz etmektedir.  

‘‘Din ve Ahlak Bilgisi’’ adıyla zorunlu dersler arasında okutulmaya başlanması 

üzerinde 4 yıl geçtikten sonra, 1986’da dersin adına ‘‘kültür’’ kelimesi ilavesiyle Din 

kültürü ve Ahlak Bilgisi’’ olarak adlandırılmıştır.’’ (Öcal, 2017, s.436). 

Bu dönem aralığında yaşanan önemli gelişmelerden biri de sekiz yıllık eğitim 

uygulamasıdır. Eğitimde önemli adımlardan biri olan sekiz yıllık kesintisiz eğitime 

getiren sürece aslında bir çalışma grubu oluşturularak 1970'li yıllarda başlanmıştır. Bu 

çalışma grubu sekiz yıllık okulun amaçlarını ve bu okulun eğitim ilkelerini tespit edip 

çalışmalarına başlamış ancak bu çalışmalar deneme aşamasında kalmıştır (Demirel, 

1992). 1997 yılında çıkan kanun ile Türkiye’de sekiz yıllık kesintisiz İlköğretim 

uygulamasına ilk kez başlanmıştır. Bu uygulama sonrası yaşanan köklü değişimler 

eğitim sisteminde ve İmam hatip liselerinde yeniden yapılanmayı gerekli kılmıştır. 

Çünkü bu karar öncesinde İmam hatip bünyesinde bulunan ortaokullar, yani 

ilköğretimin ikinci kademesini oluşturan sınıflar kaldırılmış, hazırlık artı üç yıl olmak 

üzere dört yıllık öğretim veren kurumlara dönüşen İmam hatip liselerinin ders 

çizelgeleri yeniden oluşturulmuş, bu yeni durum öğretim programlarının yeniden 

geliştirilmesine zemin hazırlamıştır. Geliştirilen programlar 1999-2000 öğretim 

yılından itibaren uygulamaya konulmuştur (Tosun, 2004; Bahçekapılı, 2015). 

1990'lı yıllarda Program Geliştirme ve Ölçme Değerlendirmeye ayrı bir önem verilse 

de tek modelli program anlayışından çok modelli program anlayışına geçişte program 

geliştirmenin ortak noktalarda birleştirilmemesi sonucu Türk Millî Eğitim Sistemi için 

uygulanabilir nitelikte bir program modeli arayışı devam etmektedir (Demirel, 1992). 

1982-2000 yılları arasında dersin verilmesinin zorunlu olması yönündeki çabalar ve 

sonucunda dersin zorunlu statüye geçmesiyle birlikte alandaki tartışmaların ve 

çalışmaların seyrinin değişmesinin yolu açılmış oldu. Önceki yıllarda daha çok dersin 

programda mevcudiyeti, amaçları, mevcut olursa seçmeli mi zorunlu mu olacağı gibi 

daha çok ideolojik konularda yoğunlaşan tartışmalar bu konunun aşılmasıyla beraber 

dersin eğitimsel açıdan yapılan tartışmalar içinde kendinî bulmasına olanak 

sağlamıştır. Çalışmamızın bir sonraki bölümünde bu durum açık bir şekilde kendisini 

göstermektedir. 

2.1.3. 2000-2010 Arası gelişmeler 



22 

 

1982’den beri örgün eğitim kurumlarında, ilköğretim 4.sınıftan ortaöğretimin son 

sınıfına kadar okutulmakta olan DKAB öğretim programları uzun süre 

değiştirilmeksizin uygulanmıştır. 2000 yılı ve sonrası DKAB dersleri için özellikle din 

öğretimi programlarının geliştirilmesi açısından bir dönüm noktası olmuştur.  

Bu önemli gelişim aynı zamanda 1980 yılından beri Din Eğitimi Ana Bilim Dalı adı 

altında gerçekleştirilen bilimsel çalışmaların uygulama alanına olan katkısını ifade 

etmektedir (Tosun, 2004). 

Küresel dünyada eğitimde ağırlık kazanan yaşam boyu öğrenme, öğrenmeyi öğrenme 

gibi evrensel yaklaşımlar sonrası, 18 yıldır yürürlükte olan DKAB programının 

güncellenmesine ihtiyaç duyulmuştur. Bu güncelleme yoğun ve kapsamlı çalışmalar 

ile gerçekleşmiş ve bu süreçte özellikle öğrenciye önem veren bir program dikkate 

alınmıştır. 

Türkiye’de yaşanan program değişiminin temeli 1990 yılında Dünya Bankası ve Türkiye 

arasında imzalanan bir protokole dayanmaktadır. Millî Eğitimi Geliştirme Projesi olarak 

bilinen bu proje ile ilk ve orta öğretimin niteliğinin arttırılması, öğretmen eğitiminde 

kalitenin yükseltilmesi ve yeni yönetim stratejilerinin geliştirmesi amaçlanmıştır. 2000 

yılında Avrupa Konseyi ile Türkiye arasında imzalanan “Temel Eğitime Destek Projesi” 

kapsamında ise son yıllarda yaşanan değişimler gerçekleştirilmiştir (Bıkmaz, 2006, 

s.102). 

2000’li yıllarda din ve eğitim alanında hissedilen değişim ihtiyacı ve değişimi takip 

eden bir din öğretiminin nasıl olması gerektiği problemi sonrası MEB Din Öğretimi 

Genel Müdürlüğü kendi bünyesinde AB Komisyonu Çalışma Grubu oluşturmuştur. 

Çalışma kapsamında 2001 yılında “Din Öğretiminde Yeni Yöntem Arayışları” başlıklı 

bir uluslararası sempozyum düzenlenmiştir. Alanında yetkin olan pek çok bilim 

insanının yaptığı sunumlarda DKAB dersinin ayrıştırıcı değil birleştirici şekilde, dinler 

arası hoşgörüyü teşvik edecek bir içerik ve yöntemle uygulanmasının ve dinî 

çoğulculuğun göz önüne alınmasının gerekliliği vurgulanmıştır (Şaşmaz ve diğ. 2011). 

Yeni yöntem arayışları din eğitimi biliminde ilk kez yerini almış olup, alternatif 

uygulamaların tatbik edilmesi açısından 2000-2001 yıllarından itibaren uygulanan 

programların en belirgin özelliği olmuştur (Altaş, 2002). 

Bir sistem çalışmaları dahilinde yapılan ve uygulamaya konulan öğretim 

programlarının geliştirilmesi çalışmaları ile çağdaş programların özelliklerinden olan 

eğitimde teknolojik inovasyona uyum sağlama amacıyla teknolojinin eğitim sürecinde 

daha etkin kullanılması öncelenmiştir. Bu şekilde öğrenci merkezli, bireyin 



23 

 

ihtiyaçlarına göre şekillenen, yeniliklere açık, modern akıl yürütme metotlarını 

kullanabilen ve üretken bir öğrenci profili oluşturmak amaçlanmıştır (Eşsiz, 2001, 

s.33). 

1999 yılında imam hatip liselerinde, 2001’de ilköğretim kurumlarında uygulanmaya 

başlanılan öğretim programlarına Ankara Modeli denmiştir. Bu programın uygulama 

sürecindeki faaliyetler ise şöyledir: 

• ‘‘Tanıtım toplantısı ve toplantıdaki konuşma ve sunu metinleri, öğretim 

programları ve örnek ders işlenişleri İDKAB Öğretim Programları ve Bir 

Uygulama Örneği (Ankara Modeli) adıyla kitap (2002) haline getirilerek 

yayınlanmıştır. 

• Din Öğretiminde yeni yaklaşımlar adlı kitap (2000) hazırlanmıştır. 

• İmam Hatip Lisesi Gelişim Modeli Rehber Kitapçığı (2001) hazırlanarak okullara 

dağıtılmıştır. 

• DKAB Öğretim Kılavuzu (Öğretmen El Kitabı) (2002) hazırlanmış ve 

yayınlanmıştır.  

• Ankara modeli çerçevesinde 2001 yılında İstanbul’da Uluslararası Din 

Öğretiminde Yeni Yöntem Arayışları adlı bir sempozyum düzenlenmiştir.’’ 

(Doğan ve Altaş, 2004). 

2000-2001 yıllarında uygulamaya konan İDKAB dersi öğretim programlarının anlayış 

bakımından bir çerçeve programı olmasının farklılıklara takılarak işin özünden 

sapmayı önlediğini, esnek bir program olmasının ise yeni çağın ihtiyaçlarına ve 

farklılaşmalara yönelik cevaplar vermeyi hızlandırdığını belirten Tosun (2004), 

program hazırlanırken de konu merkezli yaklaşımdan ziyade öğrenci ve hedef 

merkezli bir yaklaşımın benimsendiğine dikkati çekmektedir. 

İDKAB programı, 2002 yılında değiştirilmiş 2006 yılında ise yeniden 

yapılandırılmıştır. Yapılandırılan programın 2011-2012 öğretim yılı itibariyle 

uygulanması kararlaştırılmıştır.  En son 1992 yılında revize edilen ODKAB programı 

ise 2000 sonrası eğitimdeki anlayış değişimi ve yenilikler doğrultusunda 2005 yılında 

yeniden yapılandırılmıştır. 2010 yılında ODKAB Öğretim programında da bazı 

değişiklikler yapılmış ve bu program 2011-2012 öğretim yılında uygulamaya 

konmuştur (Bahçekapılı, 2015). 



24 

 

2005 yılında yeniden yapılandırılan, kapsamlı ve sistematik bir şekilde geliştirilen 

ODKAB öğretim programında ilk defa, programda eğitim durumları ve dinîn nasıl 

öğretileceği açısından hangi yaklaşımların benimsendiği belirtilmiştir. Programda 

belirtilen bu yaklaşımlar yapılandırmacı, çoklu zekâ ve öğrenci merkezli öğrenme 

yaklaşımlarıdır (Zengin, 2017, s.134). 

2005 ODKAB Öğretim programında dikkat çeken bir başka önemli husus programda 

din anlayışındaki farklılıkların öğretime konu edilmesi ve Alevilik konusunun daha 

kapsamlı bir şekilde ele alınmasıdır. Böylece program farklı mezhep ve meşrepteki 

insanların kendisini belli ölçüde bulduğu bir ders haline gelmiştir. Kutlu, yaptığı 

söyleşide programlarda Alevi ve Sünnilerin, İslamî ve kültürel değerlerine öncülük 

verildiğini, bu değerlere sadece Sünniliğin veya sadece Aleviliğin değerleri olarak 

yaklaşmanın doğru olmadığını belirtmektedir. Ayrıca programda Alevî-Bektaşi 

öğrencinin bu derste kendinî bulabileceği önemli ünite ve alt başlıklarında1 

bulunduğunu ifade eden Kutlu, Aleviliğe dair verilen okuma parçalarının Makalât, 

Cabbar Kulu ve Aleviler arasında tartışma götürmez yazılı kaynaklardan seçildiğine 

dikkati çekmektedir (Kalaycı, 2007). 

2000 İDKAB Programlarının yürürlüğe girmesinde pek çok sosyolojik ve pedagojik 

neden vardır. Yürük (2011) çalışmasında bu nedenleri; yeni sosyal, ekonomik ve 

kültürel değişim ve gelişimlerin bireye ve topluma etkisi, öğrenme ortamlarındaki 

çeşitlilik,  gelişen bilim ve teknoloji ile artan iletişim olanakları, eğiticilerin mesleki 

bilgilerinin artması ve öğretim ortamlarında yüklendiği rollerin zenginleşmesi,  dünya 

çapında kabul gören ‘‘Yaşam boyu öğrenme’’ ve  ‘‘Öğrenmeyi öğrenme’’ gibi 

yaklaşımların gündeme gelmesi, uzun süredir yürürlükte olan DKAB programlarının 

güncellenme ihtiyacı,  programın dinamikliğini kaybetmesi ile öğreticilerin ve 

öğrencilerin öğretim sürecinde yaşadığı zorluklar ve ilköğretim süresinin 4306 sayılı 

Kanuni düzenleme ile sekiz yıla çıkarılması şeklinde özetlemektedir. 

Yeni ODKAB Öğretim Programı’nın tamamlanmasının akabinde 2007 yılında 

Kaymakcan ‘‘Ortaöğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretim Programı İnceleme 

ve Değerlendirme Raporu’’ başlıklı bir çalışma gerçekleştirmiştir. Rapora göre 

 
1 İlköğretimde 6. sınıfta Türkler ve Müslümanlık Ünitesinde Ahmet Yesevi, Yunus Emre, Hacı Bektaşi 

Veli’yi ve Ehl-i Beyti ele alan alt başlıklar bulunmaktadır. Ayrıca 8. sınıfta İslam Düşüncesinde 

Yorumlar ünitesinde Alevilik-Bektaşiliğe İslam Düşüncesinde Tasavvufî yorumlar başlığı altında bilgi 

verilmektedir. 



25 

 

program, İslam dinî haricindeki dinlerin öğretilmesinde objektif bir tutum izlenmesi, 

dinîn içinde yer alan farklı oluşumlara nispeten yer verilmesi, İslam dinînin 

öğretiminde dayatmacı ve bilgi odaklı yöntem yerine Dinbilimsel yaklaşımın 

öncelenmesi, dinî bilgileri izah ederken eleştirel yaklaşımın önemsenmesi gibi 

açılardan din kültürü olma özelliğini ortaya koymaktadır. Ancak programda sıklıkla 

öğrenci merkezlilik vurgusu yapılmasına karşın konuyu merkeze alması ve öğretmenin 

talimatlarına fazla açık olması, dinler arası hoşgörü ve anlayışı arttırma vurgusuna 

rağmen diğer dinlere yeterli düzeyde yer verilmemesi gibi durumların varlığı 

programın özellikle yaklaşım açısından amaçlandığı yönde uygulanamadığını 

göstermektedir (Kaymakcan, 2007; Şaşmaz ve diğ., 2011). 

2000-2010 yılları arasında DKAB programı eğitimsel açıdan büyük bir gelişim 

katetmiştir. Dersin toplumun beklentileri doğrultusunda eğitimsel açıdan hangi hedef, 

içerik, öğrenme-öğretme-süreci ve değerlendirme yoluyla programlarda yer alması 

gerektiği ile ilgili çalışmalar bu yıllarda başlamıştır.  1980’li ve 1990’lı yıllardaki 

programların hedef ve içeriği devlet politikalarının istediği şekilde insan yetiştirmeye 

yönelik hazırlanırken 2000’li yıllardaki programlarda değişen toplumsal ihtiyaçlar 

doğrultusunda iyi ve kendi kendine öğrenme becerisi yüksek ve iyi insan 

yetiştirilmesine önem verilmiş ve bu çerçevede hedefler ve kazanımlar belirlenmeye 

çalışılmıştır.  

2.1.4. 2010-2022 Arası gelişmeler 

2010 İDKAB öğretim programı, 2006 İDKAB programında yapılan bazı kısmi 

düzenlemeler sonrasında yayımlanmıştır. Programda özellikle dikkat çeken 

düzenleme ise Alevilik ile ilgili içeriklerin arttırılması ve çeşitli okuma parçalarına yer 

verilmesi olmuştur (Zengin, 2017).  

Türkiye’deki Alevi vatandaşların açtığı ulusal ve uluslararası davalar nedeniyle 

DKAB dersinin zorunlu ders olması 2000’li yıllardan sonra daha fazla tartışılmaya 

başlanmıştır. Özellikle ‘‘Zengin Davası’’ olarak bilinen dava pek çok çalışma2 ile ele 

alınmış ve bu çalışmalar sonucunda zorunlu DKAB dersi ile ilgili en genel anlamda 

ve kısaca şu beş görüş ortaya çıkmıştır (Doğan, 2022): 

 
2 Alevi Bektaşi örgütlerinin sonuç bildirgeleri, akademisyenlerin yazıları, ERG ve TÜSİAD gibi 

kuruluşların raporları, Alevi Çalıştayları sonuç bildirgeleri, 18. Millî Eğitim Şûrası kararları ve AB 

ilerleme raporları. 



26 

 

1. DKAB dersi laikliğe, din ve vicdan özgürlüğüne, uluslararası insan hakları 

değerlerine aykırı olduğu için zorunlu bir ders olmamalıdır.  

2. DKAB dersi nesnel, çoğulcu ve eleştirel ilkelere göre hazırlandığı takdirde zorunlu 

bir ders olarak örgün eğitimde olmalıdır. Dersin içeriği AİH sözleşmesine uygunsa 

muafiyet getirmeye de gerek yoktur.  

3. DKAB dersi nesnel, çoğulcu ve eleştirel dahi olsa zorunluluk statüsünden 

çıkarılmalı ve seçmeli ders olmalıdır. Çünkü seçmeli ders uygulaması insan hakları ve 

özgürlükleri bağlamında daha uygun görülmektedir.  

4. Halihazırda verilmekte olan DKAB dersi toplumsal yapıyı yansıtmaktadır. Derste 

farklı din ve inançlara gerektiği kadar yer verilmektedir. Bu nedenle ders mevcut 

haliyle devam etmelidir.  

5. DKAB dersi eleştirel, çoğul ve nesnel ilkelere göre hazırlanmalı ve zorunlu 

olmalıdır. Ancak bireylerin kendi dinlerini ve inançlarını öğrenmeleri için programa 

isteğe bağlı olarak farklı dersler de eklenmelidir. 

2000 sonrası din eğitimi alanındaki en önemli gelişmelerden bir diğeri 2012 yılında 

çıkarılan 4+4+4 Eğitim Yasası ile gerçekleşmiştir. Bu yasa ile; 

• Türkiye’deki zorunlu kesintisiz 8 yıllık eğitim, yine zorunlu ve kesintisiz 

olarak 4+4+4 şeklinde 12 yıla çıkarılmış, 

• Daha önce ayrı olarak yapılanan ilköğretim ve ortaöğretim şeklindeki eğitim 

sistemi yerini 4 yıl ilköğretim, 4 yıl ortaöğretim ve 4 yıl lise olmak üzere 3 

kademeli bir yapıya bırakmış, 

• DKAB dersi öğretim programına DKAB dersiyle beraber din eğitimi ile ilişkili 

farklı dersler müfredata girmiştir (Bahçekapılı, 2015). 

2000-2010 yılları arasındaki gelişmeler DKAB programlarının gösterdiği olumlu 

yönelimi ortaya koymaktadır. Bu durum özellikle programların toplumun ihtiyaçları 

doğrultusunda eğitimsel durumların (hedef- içerik- öğrenme ve öğretme süreçleri- 

değerlendirme) geliştirilmesi ile olmuştur. Artık eğitimde benimsenen farklı 

felsefelerle öğretimde yeni yöntem ve strateji arayışlarına girilmiş ve bu konuda 

çalışmalar yoğunlaşmıştır. 2010-2022 yılları arasında da eğitimsel yönden yapılan 

tartışmalar toplumun beklenti ve ihtiyaçları doğrultusunda şekillenmeye devam 

etmiştir. Bu durumda DKAB öğretim programlarını geliştirme faaliyetlerinde 



27 

 

programlara yapılan ekleme, çıkarma ya da değişimlerle kendisini göstermiştir. 

Konuyla ilgili detaylı incelemeye araştırmamızın son bölümünde yer verilmiştir. 

2.2. Eğitimde Program Kavramı 

Program geliştirme çalışmaları bilimsel anlamda 20. yy’da başlamıştır. Bilim birikimli 

ilerleyen bir olgudur ve bu gelişmede önceki çalışmalarda ortaya çıkan birikimler ile 

gerçekleşmektedir. 20. yy’da Bobbit tarafından yazılan The Curriculum adlı eserin 

eğitimde program geliştirme alanında ilk önemli çalışma olduğu kabul edilmektedir. 

Tyler, Taba, Pestalozzi ve Froebel gibi pek çok bilim adamının çalışmalarıyla alanda 

önemli aşamalar katedilmiştir. Bu çalışmalar Türkiye’deki program geliştirme 

alanındaki çalışmalar için de örnek teşkil etmiştir (Yürük, 2011). 

Program kelimesi eğitim odaklı olarak 1820’li yıllarda kullanılmaya başlanmıştır. 

Türkçeye ‘program’ olarak çevrilen ‘curriculum’ ifadesi kelime anlamı olarak 

koşmak, parkuru tamamlamak anlamına gelmektedir. Kelimenin bu anlamı Julius 

Ceaser ve askerlerinin Roma’da yarış arabalarının yarıştığı piste Latince curriculum 

adını vermelerinden gelmektedir. Somut olarak kullanılan bu kavram daha sonra soyut 

bir kavrama dönüşerek eğitimde ‘izlenen yol’ anlamında kullanılmaya başlanmıştır 

(Wiles&Bondi, 2011’den akt. Gültekin, 2020, s.15; Demirel, 2020, s.1).  

Kelime anlamı itibariyle ‘curriculum’ ifadesinden içerik, konular listesi, çalışma 

programı, dersler silsilesi, bir dizi performans görevi, okul personeli tarafından 

planlanan her şey gibi çıkarımlar yapmak mümkün olsa da ‘program’ kelimesi çok 

daha kapsamlı ve detaylı bir yapıya sahiptir (Efendioğlu, 2020, s.173). Nitekim zaman 

içerisinde ‘program’ kelimesi derste işlenecek konuların listesi olarak anlaşılmaktan 

çıkmış, dersin amaçları, öğretim stratejisi, ölçme ve değerlendirme, ölçme araçları gibi 

birçok unsuru kapsayan bir tabir olmuştur (Kaya, 1998). 

Eğitim programının zaman içerisinde pek çok tanımı yapılmıştır. Çünkü sosyal 

bilimlerde önemli olan bir kavramın tam ve eksiksiz bir tanımını yapmaktan ziyade 

kavrama işaret etmek istediği işlevi ve anlamı yükleyebilmektir (Gültekin, 2020, s.2). 

Türkiye’deki alanyazında eğitim programını; Varış (1997), ‘‘bir eğitim kurumunun ya 

da sosyal çevrenin bireylerin yaşantılarını düzenlemek ve zenginleştirmek için 

yürüttüğü tüm etkinlikler’’ şeklinde,  Demirel (2020), ‘‘öğrenenlere okul içinde ve 

okul dışında planlanmış etkinlikler yoluyla sağlanan öğrenme yaşantıları düzeneği’’ 

şeklinde, Doğan (1974, s.361) ise “öğrencide meydana gelen davranış değişikliğini, 



28 

 

buna ulaşmak için öğrencinin karşı karşıya geleceği eğitim yaşantılarını, bunları 

faaliyete geçirebilmek için öğretim metotlarını ve amaca ne oranda ulaşıldığını ölçmek 

için ölçme araçlarını ve değerlendirme kıstaslarının belirlenmesi” olarak 

tanımlamıştır. Varış (1997)’a göre eğitim programı aynı zamanda eğitimde 

kazanılması istenen hedeflerin öğrenenlere aktarılması ve öğrencide görülmesi 

beklenen davranış değişikliğin gerçekleşmesi için hazırlanan ve sürekli yenilenen bir 

araçtır.  

Tanımlardan görüldüğü üzere eğitim programı, çocuğun okulda ve okul dışındaki 

çevresinde edindiği tüm öğrenim yaşantılarını kapsayan çok boyutlu bir kavram olarak 

tanımlanmaktadır.  

Konumuz bağlamındaki bir diğer önemli kavram öğretim programıdır. Öğretim 

programı, birçok dersin öğretilmesi ile ilgili olan her türlü etkinliği kapsamaktadır 

(Aykaç, 2018). Öğretim programını Demirel (2020) ‘‘okulda ya da okul dışında bireye 

kazandırılması planlanan bir dersin öğretimiyle ilgili tüm etkinlikleri kapsayan 

yaşantılar düzeneği’’ olarak, Büyükkaragöz (1997) ise, ‘‘belli bir öğretim 

basamağındaki çeşitli sınıf ve derslerde okutulacak konuları, bunların amaçlarını, her 

dersin sınıflara göre haftada kaç saat okutulacağını ve öğretim metotlarını, tekniklerini 

gösteren bir kılavuz’’ olarak tanımlamaktadır. 

Konu kapsamında bir tanıma daha yer vermek gerekir ki o da Varış (1997) tarafından 

“öğretim programında yer alan bilgi kategorilerinin, disiplinlerin ve faaliyet 

alanlarının eğitimin amaçları ile ilişkili olan özel amaçlarını gerçekleştirmeleri için 

öğretim ilkelerini, konuların alt kategorilerini ve değerlendirme esaslarını içeren ve 

eğitim programlarındaki esasları öğrenci davranışına dönüştüren program” şeklinde 

tanımlanan ders programı’dır. 

Buraya kadar tanımlamış olduğumuz eğitim, öğretim ve ders programları birbiriyle 

entegre biçimde işlemektedir. Bir dersle ilgili tüm eğitim etkinliklerini sistemli bir 

şekilde içeren ders programı, öğretim programı içerisinde yer alırken; belirli bir 

kademe veya sınıf seviyesindeki bütün derslerle ilgili öğretme-öğrenme süreçlerine 

dair tüm etkinlikleri kapsayan öğretim programı ise eğitim programı içinde yer 

almaktadır (Çoban, 2020). 

Tanımların hepsinde dikkat çeken ortak nokta ise eğitim-öğretim faaliyetlerinin bir 

plan ve program çerçevesinde yapılmasının gerekliliğidir. Böyle bir faaliyet ise küresel 



29 

 

ve toplumsal değişim süreçlerinde güncellemeyi ve sürekliliği gerekli kılmaktadır. Bu 

süreklilik ve güncelleme faaliyetleri ise ‘program geliştirme’ olarak 

adlandırılmaktadır. Bu konu, sınırlarını daha net belirlemek amacıyla ayrı bir başlık 

altında ele alınmıştır. 

2.2.1. Eğitimde Program Geliştirme 

Programlarda bahsedilen ‘nitelikli insan kaynaklarını’ yetiştirmek, okulda ve okul 

dışındaki eğitim kurumlarında yaşam boyu öğrenmeyi hedefleyen bir tutumla, küresel 

eğitim sisteminin durumlarına uyum sağlamayı kolaylaştıran, araştırmayı ve üretimi 

önceleyen güncel eğitim içerikleri ile sağlanabilir. Eğitimde hedeflenen bu güncellik 

ise eğitimde program geliştirme çalışmalarının düzenli olarak yapılmasıyla mümkün 

olabilir (Schreglmann, 2016). 

Eğitim programı geliştirmeyi Ertürk (1982), ‘‘hedeflerin belirlenmesi, öğrenme 

yaşantılarının tasarlanması ve gerçekleştirilmesi, öğrenci davranışında istendik 

değişmelerin oluşmasının yoklanması ve değerlendirme aşamalarından oluşan bir 

araştırma süreci’’ (akt. Bedir, 2020, s.9) olarak, Varış (1998) "gerek okul içinde gerek 

okul dışında Millî Eğitim ve okulun amaçlarını etkinlikle geliştirmek ve 

gerçekleştirmek üzere düzenlenen faaliyetlerin uygun yöntem, teknik, araç ve 

gereçlerle geliştirilmesine yönelmiş koordine çabaların tümü" olarak tanımlarken 

Demirel (2020) “eğitim programının hedef, içerik, öğrenme-öğretme süreci ve 

değerlendirme ögeleri arasındaki dinamik ilişkiler bütünü” olarak tanımlamıştır.  

Uygulamalı bir süreç olan program geliştirme eğitim süreci ile ilgili tüm koşulların 

bireylerin, ders kitaplarının ve eğitim araçlarının sürekli geliştirilmesini kapsar. Bu 

noktada öğretmen, öğrenci, veli, yönetici vb. canlı ögeler ile ders kitapları, okul 

binaları, tesisler, laboratuvarlar ve eğitim araç-gereçleri gibi cansız ögelerin de 

geliştirilmesi gerekmektedir (Varış, 1996’dan akt. Gültekin, 2020, s.26). 

Türkiye’de program geliştirme çalışmaları önce yerel okullarda başlamış, daha sonra 

Millî Eğitim Merkez Örgütü tarafından sürdürülmüş, 1965 yılında Gazi Eğitim 

Enstitüsü Pedagoji bölümünde ders olarak okutulmuştur. Daha sonraki yıllarda ise 

üniversitelerde inceleme alanı olarak yer almıştır (Varış, 1997, s.34).  

‘Türk Eğitim sisteminde program geliştirme modeli nasıl olmalıdır?’ sorusu ile 

başlatılan araştırma sonucunda Türkiye’de bulunan program geliştirme uzmanlarının 



30 

 

tamamına yakını amaçlar (hedefler), muhteva (içerik), öğrenme-öğretme süreçleri 

(eğitim durumları) ve değerlendirme unsurlarının bir programın temel ögeleri olduğu 

görüşünde birleşmişlerdir. Bu bağlamda uzmanların Taba-Tyler modelinin etkisinde 

kaldığı söylenebilir.3 Modelde ilk aşamanın amaçlar olmasını öneren uzmanlar, 

belirlenen amaçların davranışa dönüştürülmesi hususunda ortak karara varmışlardır. 

Program geliştirmede ikinci aşama olan içerikte ise konular listesinden, işlenecek 

bilgilere ve uygulanmasına kadar farklı farklı şekillerde algılanmaktadır. Ögrenme- 

öğretme aşamasında ise merkezde öğrencinin olması konusunda görüş birliğinde olan 

uzmanlar bu aşamada öğretim yöntem ve teknikleri ile öğretim araç ve gereçlerinin 

kullanılmasını öngörmektedirler. Programdaki son aşama olan Değerlendirmenin ise 

surecin başından sonuna kadar her aşamasında varlığını hissettirmesi gerektiği 

belirtilmektedir (Demirel, 1992). 

Eğitim programındaki ögeler arasındaki ilişkilerin düzenlenişi, zaman zaman program 

ögelerinden birine daha fazla ağırlık verilmesi, toplumun başat felsefesi ve program 

geliştirme uzmanlarının felsefi görüşleri eğitim programı ile ilgili farklı tasarımların 

ortaya çıkmasını etkileyen unsurlardandır. Bu kapsamda eğitim programı tasarımları, 

ana çerçeveyi belirlemekle beraber, -Ne yapılmalıdır? -İçerik nelerden oluşmalıdır? -

Kullanılacak öğrenme stratejileri, kaynak ve etkinlikleri ne olmalıdır? -Hangi ölçme 

teknikleri ve araçları kullanılarak sonuçlar değerlendirilmelidir? sorularına yanıt 

aramaktadır (Yürük, 2011).  

Türkiye’de program geliştirme sürecine önceki bölümde DKAB öğretim 

programlarının tarihi gelişim süreci kapsamında yer verilmiştir. Önceki bölümde 

değinmediğimiz bazı noktaları Yürük (2011)’ün çalışmasından hareketle şu şekilde 

özetleyebiliriz; 

• Konuya dair ilk önemli gelişme Türkiye'ye öğretim programlarını incelemesi 

için davette bulunulan John Dewey'in hazırlamış olduğu rapor ile programları 

geliştirme çalışmalarına ihtimam gösterilmesidir. 

• Ancak bu dönemde programda yer alan bir derste işlenecek konuların 

başlıklarını sıralayan bir liste anlamına gelen Müfredat Programı anlayışı 

hâkimdir. 

 
3 Taba- Tyler modeli hakkında detaylı bilgi için bakınız: Demirel, Ö. (1992) Türkiye’de Program 

Geliştirme Uygulamaları. H.Ü Eğitim Fakültesi Dergisi. 7, s.32. 



31 

 

• Daha sonra programın bütün ögelerine yer verilerek hazırlanan Eğitim 

Programı anlayışı ön plana çıkmış ve dersin konularından önce o dersin özel 

amaçlarına ve işleniş yöntemlerine ana çizgileriyle yer verilmeye başlanmıştır. 

Bu geliştirmenin ilk yazılı dokümanlarından biri 1949 Ortaokul programıdır. 

• K.V. Wofford'un 1952 yılında Türkiye’deki köy okullarında yaptığı 

incelemeler sonrasında hazırladığı rapor ile eğitim programları daha sistemli 

çalışmalar sonucu geliştirilmeye başlamıştır.  

• 1953 yılında toplanan Millî Eğitim Şurası’nın toplanması üzerine MEB 1948 

İlkokul programlarının geliştirilmesine ağırlık vermiştir. Çalışmalar sonucu 

hazırlanan program taslağı 1953-54 yılında Bolu ve İstanbul’da deneme 

okullarında uygulanmıştır. Bu çalışmalarla aynı zamanda yürütülen bir başka 

çalışma da 1954-55 öğretim yılında geliştirilen İstanbul Atatürk Kız Lisesi 

deneme okulu programıdır. Bu program ortaöğretimde program geliştirme 

çalışmalarına da öncülük etmiştir. 

• 1960’lı yıllarda tekrar ilköğretim programlarına yoğunlaşılmış ve 1960’ların 

sonunda 8 yıllık ilköğretim uygulamasının denenmesi gündeme gelmesine ve 

çalışmalar başlamasına rağmen çabalar deneme aşaması ile sınırlı kalmıştır. 

• 1982 yılında yeni hazırlanacak öğretim programları için bir model belirlemek 

adına MEB tarafından başlatılan program geliştirme çalışmaları sonucu yeni 

bir program modeli kabul edilmiştir. 

M. Kemal Atatürk’ün eğitim ile alakalı çizdiği yol, takip ettiği metot, ileriye 

yönelik planları, yönetim projeleri ve kanunları bu modelin programlarının 

geliştirilmesinde öncülük etmektedir. Ülkenin içinde bulunduğu sosyokültürel, 

iktisadi şartlar, siyasi etkenler ve ülkenin uluslararası konumu programdaki 

hedeflerin ve kazanımların belirlenmesinde rol oynamaktadır. Modeli 

hazırlayan komisyonda okul idareleri, rehberlik ve psikolojik danışman, 

sosyolog, ekonomi uzmanları ve MEB yetkilileri gibi farklı disiplinlerden 

kişiler bulunmaktadır. Bu komisyon program geliştirme sürecinde program 

geliştirme amaçlarını, süresini izlenecek yöntem ve ilkeleri belirlemektedir. 

• 1990 tarihinde başlatılan Dünya Bankası desteğindeki Millî Eğitimi Geliştirme 

Projesi ile MEB program geliştirme çalışmalarında önemli gelişmeler 

olmuştur. Proje, öğretim programlarını daha iyi bir hale getirmek, derste 

okutulan kitapların ve kullanılan öğretim araçlarının işlevselliğini arttırmak 



32 

 

gibi amaçlara sahipti. Bu amaçlar doğrultusunda geliştirilen yeni materyallerin 

öğretim sahasında denendiği deneme okulları geliştirilmiştir. Müfredat 

Laboratuvar Okulları olarak adlandırılan bu proje sayesinde programların tüm 

ülke çapında uygulanmadan önce denenmesiyle çıkan aksaklıkların daha kısa 

sürede ve kolaylıkla giderilmesi sonrasında geliştirilmiş şekilde tüm ülkede 

uygulanması mümkün olmuştur.  

• 1990'lı yıllarda Millî Eğitim Sistemini yeniden düzenleme çalışmaları 

kapsamında program geliştirme ve ölçme-değerlendirmeye ayrı bir önem 

verilmiştir.  MEB tarafından toplanan Ölçme-Değerlendirme ve Program 

Geliştirme İhtisas Komisyonları toplantısında çeşitli alanlarda program 

geliştirme ihtisas komisyonu oluşturulmuş ve çalışmalara başlanmış, her 

komisyona ders programlarını hazırlamak için bir yıllık süre tanınmıştır.  

• Programların denenmesi ve düzeltilmesi ile görevli Eğitimi Araştırma ve 

Geliştirme Dairesi (EARGED), Müfredat Laboratuvar Okullarında 

uygulanmak üzere oluşturulan program modeli programların hazırlanması ve 

geliştirilmesi için kullanılmıştır. 1993 yılında EARGED tarafından geliştirilen 

modele göre;  

Her türlü ders programının geliştirilmesinde, Atatürk’ün eğitimle ilgili 

yönlendirmeleri, eğitimle ilgili kanunlar, kalkınma planları, hükümet programları 
ve araştırma sonuçları okul tür ve düzeyine göre saptanmış genel hedeflere 

rehberlik eder. Talim Terbiye Kurulunca hazırlanacak genel hedeflerin 

belirlenmesinde, konu alanındaki değişme ve gelişmeler, bireyin ve toplumun 

ihtiyaçları, sosyal, kültürel, ekonomik, teknolojik ve politik etkenler, yerel, 

bölgesel, ulusal ve uluslararası boyutlar göz önüne alınır. Talim ve Terbiye Kurulu 

tarafından başlatılan program geliştirme sürecinde program geliştirmenin 

amaçları, zaman çizelgesi, izlenecek yöntem ve ilkeler belirlenir. Komisyonda, 

branş öğretmenleri, üniversite öğretim elemanları, program geliştirme uzmanları, 

okul yöneticileri, eğitim psikoloğu, sosyoloğu ve ekonomisti ve Millî Eğitim 

Bakanlığı’ndan ilgili temsilciler yer alır. 

• EARGED tarafından geliştirilen model 2004 yılındaki MEB Program 

Geliştirme Modelinin geliştirilmesine zemin hazırlamıştır. Ders programlarını 

çağın getirdiği ihtiyaç ve beklentiler doğrultusunda değiştirmek ve geliştirmek 

üzere yeni yaklaşımlar ön plana çıkmıştır. Bu yaklaşımlar öğretmenin 

merkezde olduğu anlayış ile davranış değişikliği sağlama amacında olmaktan 

ziyade öğrencinin merkezde olduğu anlayışla öğrencinin bilgiyi edinme 

becerilerini zihinsel, duygusal ve eylemsel olarak geliştirmeyi 

hedeflemektedir. Böyle köklü bir değişim ise programları değiştirip 

zenginleştirmek üzerine yoğun bir çalışmayı gerekli kılmıştır. Sonuç olarak 



33 

 

2004 yılında benimsenen program modeli; kavram haritaları, disiplinler arası 

yaklaşımın vurgulanması, genel hedeflerden becerilere ve becerilerden 

kazanımlara doğru geçişlerin görülmesi, materyal geliştirme çalışmalarına 

önem verilmesi gibi konularla dikkati çekmektedir.  

Son güncellenen DKAB Ortaöğretim Programında yer alan Sonuç başlığında program 

güncellenirken geçirilen aşamalar şu şekilde yer almaktadır:  

• Farklı ülkelerin son yıllarda benzer gerekçelerle yenilenip güncellenen öğretim 

programları incelenmiş,  

• Yurt içinde ve yurt dışında eğitim öğretim ve programlar üzerine yapılan akademik 

çalışmalar taranmış,  

• Başta Anayasamız olmak üzere ilgili mevzuat, kalkınma planları, hükûmet 

programları, şûra kararları, siyasi partilerin programları, sivil toplum kuruluşları ve sivil 

araştırma kurumları tarafından hazırlanan raporlar vb. dokümanlar analiz edilmiş,  

• Millî Eğitim Bakanlığı programlar ve öğretim materyalleri daire başkanlıkları 

tarafından geliştirilen anketler aracılığıyla öğretmen ve yöneticilerin programlar ve 

haftalık ders çizelgelerine yönelik görüşleri toplanmış,  
• İllerden gelen her bir branşla ilgili zümre raporları incelenmiş,  

• branşlara yönelik açık uçlu sorulardan oluşan ve elektronik ortamda erişime açılan 

anket verileri derlenmiş,  

• Eğitim fakültelerimizin branşlar ölçeğinde hazırladıkları raporlar incelenmiş, bütün 

görüş, öneri, eleştiri ve beklentiler, Bakanlığımızın ilgili birimlerinden uzman personel, 

öğretmen ve akademisyenlerden oluşan çalışma gruplarınca değerlendirilmiştir (MEB, 

2018, s.7). 

Programda geçirilen aşamalara baktığımızda güncellemenin kapsamlı bir araştırma 

geliştirme sonrasında yapıldığı söylenebilir. Özellikle ulusal gelişmelerin takip 

edilmesi, akademik alandaki çalışmalara başvurulması, öğretim paydaşlarının 

görüşlerinin dikkate alınması önceki programlardaki aksaklıkların, yetersizliklerin 

giderilerek içinde bulunulan dönemin beklenti ve ihtiyaçlarına karşı olumlu bir 

yönlendirme sağlayabilir. 

2.2.2. Eğitimde Program Değerlendirme 

Eğitim programlarındaki aksaklık ve yetersizliklerin programın hangi ögelerinden 

kaynaklandığının belirlenmesi, sorunların giderilmesi, başarının arttırılması ve 

güncelliğinin korunması için program geliştirme aşamaları çerçevesinde yapılan 

Program Değerlendirme konusu da önem arz etmektedir. 

Eğitimde program değerlendirmeyi Demirtaş (2017, s.757) ‘‘Eğitim programının 

taslak, süreç ve ürün aşamalarında, işlevselliğini ortaya koyma, eksikliklerini 

belirleme ve giderme; işlemeyen ve hatalı yönlerini tespit etme ve düzeltme işlemi’’ 

olarak tanımlamaktadır. 



34 

 

‘‘Değerlendirmenin yapılabilmesi için iki türde veri toplanmaktadır. İlki, program 

amaçlarının, öğretim ortamının, öğretimi yönetenlerin, öğretimin yönteminin, 

içeriğinin ve çıktıklarının nesnel bir şekilde açıklanmasıdır. İkincisi ise programın 

uygulamadaki kullanışlılığı ve kalitesine dair görüşlerin alınmasıdır.’’ (Stake, 

1967’den akt. Demirtaş, 2017, s.758). 

Bir eğitim programının amaçlarının değerlendirilmesi karmaşık ve duyarlılık 

gerektiren bir iştir. Demeuse ve Strauven’e (2016, s.39) göre özellikle cevaplanması 

gereken sorular şunlardır: 

- Eğitim sisteminin amaçları toplumun, farklı toplumsal grupların veya 

toplulukların değerleriyle tutarlı mı? Söz konusu toplumsal kesimlerin bu 

amaçlara katılımı gerekli ve yeterli düzeyde sağlanabilir mi? 

- Öngörülebilir engeller ve bunların aşılması için işe koşulacak araç ve 

yöntemler nelerdir? 

- Bu araç ve yöntemlerin sağlanmasına ilişkin beklenti derecesi ne olmalı ki 

beklenti gerçekçi olsun ve makul bir zaman diliminde amaçlara ulaşılabilsin? 

- Amaçlar işe vuruk öğretim hedeflerine nasıl dönüştürülebilir? Öğrenme 

yaşantıları ve bunların etkili olup olmadığının değerlendirilmesini sağlayacak 

yöntemler neler olabilir? 

Eğitim programlarının değerlendirilmesinde çeşitli yöntem ve yaklaşımlar 

bulunmaktadır: 

Turgut, eğitim sistemini ‘‘girdiler-işlemler-çıktılar’’ alt sistemleri şeklinde düşünerek, 

öğretim programı değerlendirme yöntemlerini sistem analizi ile açıklamaya 

çalışmaktadır. Sistem yaklaşımında ‘girdiler’ öğrencilerin program uygulanmadan önceki 

özellikleri ve durumları, ‘işlemler’ programın uygulanması ve her çeşit öğretim faaliyeti, 
‘çıktılar’ ise öğretim programı uygulandıktan sonraki öğrencilerin kazandığı özelliklerdir. 

Bu yaklaşımla öğretim programı değerlendirme çeşitleri; 1. Eğitim işlemlerinin 

gözlemlenmesi ve tasvir edilmesi, 2. Eğitim çıktılarının ölçülmesi, 3. İşlemlerle çıktıların 

ölçülmesi, 4. Eğitim girdilerinin ve çıktılarının ölçülmesi, 5. Girdilerin, işlemlerin ve 

çıktıların ölçülmesi olarak belirtilmektedir (1983’den akt. Kaya, 1998, s.233). 

Beklenti ve ihtiyaçların hızlı bir şekilde değiştiği bilgi ve teknoloji çağında eğitim alanı 

kapsadığı pek çok unsurla bu hızlı akışa adapte olmak durumundadır. Eğitim alanın 

kapsadığı pek çok unsur (okul, öğrenci, öğretmen, eğitim-öğretim ortamlar, kullanılan 

yöntemler vb.) bu süreçte araştırma konusu edilerek çağın beklenti ve ihtiyaçlarını 

karşılama düzeyi ortaya konarak daha iyisine ulaşmak hedeflenmektedir. Bu sürekli 



35 

 

değişim halinde ise ‘‘ideal bir programdan değil ideal program geliştirme sürecinden 

bahsedilebilir’’ (Bedir, 2020, s.2).  

2.3. DKAB Öğretim Programlarındaki Yaklaşımlar 

Programın tasarımı ve hedeflerin belirlenmesinde önemli bir yeri olan felsefe, eğitimin 

tüm ögelerinde nedensellik ve anlam oluşturma açısından programı hazırlayanlara 

yardımcı olmaktadır. Eğitimcilere, okul yöneticilerine kısaca eğitim-öğretim sürecinin 

tüm yürütücülerine öğrenim ortamlarının düzenlenmesinde bir yapı ve çerçeve sağlar. 

Eğitimin amaç, hedef, öğrenme-öğretme süreci ve değerlendirme ögeleri açısından 

ilkeler belirlenmesine, cevaplanmak istenen soruların yanıtlanmasına yardımcı olur 

(Demirel, 2020). 

DKAB öğretim programları da belirli yaklaşımlara göre tasarlanmıştır. Program 

bunları, eğitimsel, din bilimsel ve kavramsal yaklaşım olarak belirlemiştir. 

Çalışmamızın bir sonraki bölümünde Eğitimsel yaklaşım başlığı altında ele alınmıştır. 

Bu bölümde ise DKAB öğretim programlarında yer alan Dinbilimsel ve Kavramsal 

yaklaşımlardan bahsedilmiştir. 

2.3.1. Dinbilimsel yaklaşım 

Dinbilimsel yaklaşım ifadesi DKAB öğretim programlarında ilk defa 2005 ODKAB 

öğretim programının ‘‘Programın Temel Yaklaşımı’’ başlığı altında yer almakta ve şu 

şekilde açıklanmaktadır: 

Program geliştirme süresi boyunca gerek İslâm gerekse diğer dinler hakkında bilimsel ve 

araştırmaya dayalı bilgi ön planda tutulmuş, batıl ve hurafeye dayalı yanlış bilgilerden uzak 

durulmuştur. İslâm'la ilgili bilgilerde; Kur'an merkezli, birleştirici ve mezhepler üstü bir 

yaklaşım benimsenerek İslâm kaynaklı bütün dinsel oluşumları kuşatacak kök değerler öne 

çıkarılmış; inanç, ibadet ve ahlâk alanlarıyla ilgili bu değerlerin, Kur'an'la ve Hz. Peygamberin 
çabalarıyla oluşturulmuş ve bütün Müslümanları birleştiren ortak paydalar olmasına özen 

gösterilmiştir. Amaç, yorumlardan birisini telkin edip diğerini dönüştürmek değil; sadece 

bireylerin, dinî kültür ve ahlâkî değerler hakkında doğru bilgilenmelerini sağlamaktır. Bununla 

birlikte, dinîn anlaşılma biçimleri olarak tanımlanan mezhepler ve dinî oluşumlar, yok 13 

sayılmamış; kültürel zenginlik ve farklı düşünce ekolleri olarak görülmüştür. İlk aşamada dinîn 

ortak paydaları, daha sonraki aşamada ise tarih boyunca ortaya çıkan farklı yorumlar hakkında, 

dinî-kültürel boyutuyla tasvir edici bir tarzda bilgi verilmesi hedeflenmiş ve bu amaçla bazı ünite 

ve okuma parçaları konulmuştur. Hatta diğer dinlere de yer verilerek dinler arası açılımlı bir ders 

niteliği kazandırılmıştır. Bu yaklaşıma uygun olan, bütün dinî ve ahlâkî değerler, öğretime konu 

edilmiş, ancak din eğitiminde kullanılan yaklaşımlardan birisi olan doktrin merkezli ya da 

mezhep merkezli bir din öğretimine dönüşmemesine büyük özen gösterilmiştir (MEB, 2005, 

ss.12-13). 

2010 ODKAB programında da aynı başlık altında yer verilen yaklaşım 2018 ODKAB 

programında müstakil bir başlık altında yer almamaktadır. Ancak önceki programlarda 



36 

 

yaklaşımın açıklandığı ifadelere benzer bir açıklamaya ‘‘Programın Temel Felsefesi 

ve Genel Amaçları’’ başlığı altında yer verilmektedir.  

Dinbilimsel yaklaşım İDKAB programlarında; 2000 yılında yayımlanan İDKAB 

programının yeniden yapılandırıldığı 2006 İDKAB programında ve daha sonra 

yeniden yayımlanan 2010 İDKAB programında, 2005 ODKAB programındaki aynı 

başlıklar ve benzer ifadelerle yer almaktadır. 2018 İDKAB programında ise 2018 

ODKAB programındaki şekliyle yer almaktadır. 

DKAB ilk ve orta öğretim programlarında İslam dinînin nasıl öğretileceği konusunda 

sorulan sorulara programda temele alınan Dinbilimsel yaklaşım esas alınarak yanıt 

bulunmak istenmektedir (Kaymakcan, 2009). 

Dinbilimsel yaklaşım, dinlerin asli kaynaklarına dayanmayan doğru olmayan bilgilere 

mesafeli durulmasını amaçlamanın yanında önemi ve değeri öğrenilen bilgiye 

atfederek gerek İslam dinî gerekse diğer dinlere bilimsel ve araştırma odaklı 

yaklaşmayı hedef edinmiştir (Bahçekapılı, 2011). 

İslam dinî ile ilgili bilgilerde ise dinîn asıl kaynakları olarak kabul edilen Kur’an ve 

sünnet merkezli, birleştirici ve belli bir mezhebi esas almayan bir yaklaşımla dinîn kök 

değerleri öne çıkarılmak istenmektedir. İnanç, ibadet ve ahlak alanlarıyla ilgili bu 

değerlerin, dinîn asıl kaynaklarına dayanan ortak paydalar olmasına özen 

gösterilmektedir. Bu yaklaşıma uygun olan bütün dinî ve ahlaki değerler, öğretime 

konu edilmiş, ancak programın doktrin (belirli bir mezhebe dayalı) merkezli bir 

öğretime dönüşmemesine özen gösterilmiştir (Güneş, 2016). 

Dinî bilgide nesnelliğin sağlanabilmesi için temel kaynaklar büyük önem arz eder. 

Çünkü bu temel kaynaklar güvenilir bilgi akışını koruyan dayanaklardır. Aksi halde 

zamanla oluşan ve kendi kendinî doğrulayan varsayımlara dönüşen söylemler doğru 

bilgi kabul edilerek ders kitaplarında yer alabilir. Bu durumda din öğretiminin temel 

kaynaklara dayalı bilimsel ve nesnel oluşuyla ilgili çelişkiye yol açar (Yapıcı ve 

Yürük, 2015). 

Programla ilgili önemli bir başka husus İslam dinî içerisinde yer alan farklı fikri 

oluşumların birleştirici bilgilerinin ön plana çıkarılmasının hedeflenmesidir. Bu 

ölçütler çerçevesinde dersin içeriğinde benimsenen anlayışın, ‘‘mezheplerüstü ve 

dinler açılımlı’’ bir yaklaşımı öncelediği görülmektedir. 



37 

 

DKAB programlarını geliştirme komisyonlarında bulunan Kutlu, yaptığı bir söyleşide 

programın mezhepler üstü din öğretimi ile ne ifade ettiğine dair açıklamalarda 

bulunmaktadır. Müfredat değişikliği sırasında konuya programda Alevilik- 

Bektaşiliğin yer alması olarak bakılmadığını, Türkiye’de yaşayan bütün İslam içi dinî 

grupların göz önünde bulundurulduğunu belirten Kutlu, farklı din anlayışlarının din 

öğretimine konu edinîlmesi sorununa dikkati çekmektedir. Mezheplerüstü yaklaşım ile 

bütün farklılıkları kucaklamak amacıyla, mezheplere ve tarikatlara, vahiy ve akıl 

öğrenme alanı içerisinde "İslam Düşüncesinde Yorumlar” ve “İslam Düşüncesinde 

Tasavvufî Yorumlar” ünitelerinde yer verilmeye çalışıldığını belirtmektedir. Ayrıca 

programın özellikle Alevi ve Sünnileri kucaklayan bir program olduğunu belirten 

Kutlu, programlarda benimsenen dinî ve ahlaki değerlerin Alevî ve Sünniler için ayrım 

yapılması mümkün olmayan değerler4 olduğu ve programlardaki bu ahlaki-dinî 

değerlere herhangi bir mezhep veya meşrep adına karşı çıkmanın mümkün olmadığını 

ifade etmektedir (Kalaycı, 2007). 

Bilgin’e göre, önceden Din Bilgisi olarak okutulan dersin 1982 yılında zorunlu dersler 

arasına alınmasıyla adının Din Kültürü ve Ahlak bilgisi şeklinde değişmesi, dersin 

herhangi bir din ve mezhep öğretiminin yapılmasını amaçlamadan genel anlamda 

İslam dinîne dair bilgi ve kültür aktarımının hedeflenmesi nedeniyle olmuştur (Bilgin, 

1999). 

Bilgin (2004), din dersinin zorunlu olarak okutulması yönünde tekliflerde bulunurken 

dersin mezheplerüstü oluşuna da şu şekilde dikkat çekmiştir:  

‘‘Üyeler komisyonu mezhebe dayalı ya da kaskatı bir din eğitimini değil, kültür ve 

kültürel açıdan işi ele almayı düşündükleri noktasında ikna etmeye çalışmışlardır. 

Amaç din ağırlıklı eğitim değil din konusunda bilinçli birey yetiştirmektir. Sonuç 

olarak din dersi bir doktrini dayatmak üzere değil tam tersine mezheplerüstü ya da 

mezhepler arası diyebileceğimiz bir statüde olmak üzere mecburi olmasına karar 

verilmiştir. Sonuç olarak Din derslerinin Din kültürü şeklinde programlanıp mecburi 

hale getirilişi bir askeri dayatma ile değil ilahiyatçıların istekleri, önerileri ve 

çalışmaları ile olmuştur. Eğer program geliştirme ile derslerimizde doktrinleri, 

 
4 Aile kurumuna önem verme, Adil olma, Bağımsızlık, Bilimsellik, Çalışkanlık, Dayanışma, Ölçülülük, 

Yumuşak huyluluk, Güvenilir olmak, Kanaat, Cömertlik, Sabır, Samimiyet, Güven, Namuslu olmak, 

Alçak gönüllülük, Sözünde durmak, Emanete riayet etmek, Hakikat sevgisi, Kardeşlik, Duyarlılık, 

Doğruluk, Dürüstlük, Estetik duyarlılık, Hoşgörü, Misafirperverlik, Sağlıklı olmaya önem verme, 

Saygı, Sevgi, Sorumluluk, Temizlik, Vatanseverlik, Yardımseverlik, Paylaşımcı olmak, Fedakârlık. 



38 

 

İslamiyet’i daha iyi anlama ve daha iyi yaşama yarışı olarak gösterebilirsek, o zaman 

hiç kimse benim doktrinim çoğunluk diyemeyecektir.’’ 

Mezheplerüstü model şu iki anlayışı barındırmaktadır; Din dersinde dinîn özü üzerinde 

ayrılık bulunmayan ilkelerinin okutulduğu, mezheplerle ilgili ayrıntıya girilmeyen bir 

din dersini öngören ‘Birleştirici Model’ ve Din dersinin toplumun aynası olarak, her 

mezhebi olduğu gibi her türlü dinî, dünya görüşünü ve ahlak anlayışını da din öğretimi 

konusu yapılmasını öngören ‘Çoğulcu Model’ (Bilgin, 1988). 

DKAB öğretim programlarında yer alan yeni din eğitimi modeli olarak Mezheplerüstü 

Din Öğretimi yanında diğer din öğretimi modellerini de ele almak faydalı olacaktır:  

1. Mezheplere Göre/Doktriner Din Öğretimi: Tarihsel olarak en eski zamanlara 

uzanan program çeşididir. İran’da Şii görüş temele alınarak yürütülen din 

eğitim ve öğretimi, Almanya’da Katolik ve Protestan mezheplerine dayalı, 

Yunanistan’da Ortodoks zihniyetin hâkim olduğu din öğretimi bu yaklaşımın 

örneklerindendir.  

2. Mezhep Merkezli Dinlerarası Açılımlı Din Öğretimi: Kilise ve kamu 

okullarında uygulanan Mezhep merkezli öğretim zamanla çeşitli kültürden 

insanların bir arada yaşama tecrübesinin artmasıyla çoğulculuğun gerektirdiği 

ihtiyaçlara cevap verememeye başlamıştır. Bu durum sonrası ortaya çıkan 

Mezhep merkezli dinlerarası açılımlı din öğretimi, öğrencilerin farklılıklara 

anlayış göstererek birlikte yaşamayı kolaylaştırmalarına yardımcı olmak 

istemektedir. 

3. Mezheplerüstü Din Öğretimi: Bir dine mensup olan herkesin dinîn içindeki 

farklı anlayışları, yorumları, inançları nedeniyle dışlamaksızın birlikte 

öğrenmeyi hedeflemektedir. Türkiye’de DKAB dersi de mezheplerüstü niteliği 

ön plana çıkmaktadır.  Aynı dinîn inananlarının dinîn temel kaynaklarındaki 

birlikteliği öncelenerek kutuplaşmalar ortadan kaldırılmaya çalışılır. 

4. Mezheplerarası Din Öğretimi: Bu yaklaşımın ülkemizdeki isim koyucusu 

Beyza Bilgindir. Programlarda din öğretiminin ülkemizdeki çoğulculuğun 

dikkate alınmasıyla birlikte hareket noktası dinîn temel kaynakları olacak 

şekilde düzenlenmesini öngörür. Birleştirici noktalar vurgulanacak ancak 

ayrılıklar da göz ardı edilmeyecektir.   



39 

 

5. Dinlerarası Din Öğretimi: Mezhep merkezli dinlerarası açılımlı din öğretimi 

gibi, toplumdaki çoğulculuğun giderek arttığı çağın ihtiyaçlarına cevap verme 

amacıyla ortaya çıkmış ve geliştirilmiştir. Farklı nedenlerle bir araya gelmiş 

olan farklı kültür ve anlayıştan insanlar nedeniyle toplumda ortaya çıkabilecek 

sorunların çözülmesinde din eğitiminin desteğinden faydalanmak amaçlanır.  

6. Fenomenolojik Din Öğretimi: Dinlerarası eğitimin İngiltere’de denenmiş 

somut bir modeli olarak nitelendirilebilir. Öğrencilerin farklı dinî olgular 

üzerine birlikte konuşabilecekleri bir öğrenme ortamı oluşturulur. Bu derste 

öğrenciler, çeşitli dinî fenomenler üzerinde birlikte konuşacaklardır. Ancak bu 

bilgi aktarımı sırasında bir dinîn öne çıkmaması gereklidir (Tosun, 2001). 

2000 yılında İDKAB dersi öğretim programı hazırlanırken öğrenme öğretme 

süreçlerinde mezhepler konusunda dikkat edilen hususlar ise şu şekildedir;  

• Mezheplerin ayrımcı oluşumlar değil, çağlara ve döneme göre dinîn farklı 

anlaşılma biçimlerinin neden olduğu zenginlik olduğu,  

• Diğer dinler hakkında sahip olunacak bilgilerin günümüz çok kültürlü 

ortamında hoşgörü ve anlayış ortamının oluşmasına katkı sağlayacağı,  

• Tüm dinlerin iyi bir insan yetiştirmeyi amaçladığı,  

• Yahudilik, Hristiyanlık, Hinduizm ve Budizm’in ortaya çıkışı, tarihi 

gelişim süreci, temel ilkeleri ve öğretilerinin içeriği,   

• İslam’ın Yahudilik ve Hristiyanlık karşısındaki yerinin objektif kriterler 

kapsamında değerlendirilmesi (Bilgin, 2004). 

Batı toplumlarındaki din eğitimi yaklaşım ve uygulamalarında dört faktörün öne 

çıktığı görülür. Bunlar: 1. Toplumun tek dinli mi çok dinli mi olduğu, 2. Her ülkenin 

din laiklik ilişkisi, 3. Her ülkenin tarihi geleneği 4. Devlet okullarında din eğitiminin 

amacı ve doğası (Hull, 2001). Hull’un bu analizi toplumların kendine özgü 

özelliklerinin din eğitimini her anlamda ve seçilen modeller çerçevesinde 

etkilemesinin doğallığını ortaya koymaktadır.  

Çalışmamız kapsamında din eğitiminde temel yaklaşımlar bağlamında yaygın olarak 

kullanılan Micheal Grimmit’in üçlü tasnifine de yer vermek gerekir: 

• Dinî Öğrenme: Tek bir dinî ya da mezhebi doktriner olarak öğretmeyi, 

öğretilen dinîn içselleştirilmesini ya da inancın sağlamlaşmasını amaçlayan din 



40 

 

eğitimi programlarını ifade etmektedir (Hull, 2004). Bu yaklaşımda 

öğretmenlerin de öğretilen dinîn inananları olması beklenmektedir. Yaklaşıma 

aynı zamanda geleneksel din eğitimi de denilmektedir. Dinî öğrenme 

yaklaşımına yöneltilen en önemli eleştiri, günümüzün seküler, çoğulcu ve çok 

inançlı toplumlarına uygun olmamakla beraber olumsuz sonuçlara yol 

açabileceğidir. Ayrıca yaklaşım öğretilen dine özgür bir alan sağlarken 

öğrenciler için öğrenme alanını sınırlaması nedeniyle de eleştirilmektedir 

(Aşlamacı, 2018, s.723). 

• Din Hakkında Öğrenme: Farklı kültür ve anlayıştan insanın bir arada yaşamaya 

başlamasının sonucu olarak işlevini kaybeden geleneksel öğretim metotları 

yerini Din Hakkında Öğrenme' ye bırakmıştır. Asıl amacın din ve dinler 

hakkında doğru bilgi edindirme olduğu bu yaklaşımda tarafsız bir sunum 

hedeflenir. Dinler dıştan bir bakış açısıyla öğretilmeye çalışılır. Bu tarz eğitime 

‘‘karşılaştırmalı din eğitimi’’ de denilmektedir. Yaklaşım dinlere karşı bu 

mesafeli öğretim tarzı ile öğrencinin manevi arayışları sırasında bir destek 

olmaması sebebiyle eleştirilmektedir. (Hull, 2004; Kaymakcan, 2007). 

2000 Sonrası programlarda İslam dinînin öğretilmesine yönelik bir hedef 

bulunmakta ve bunun nedeni İslam dinînin dil, kültür, sanat, örf ve adetler 

üzerinde derin bir etkiye sahip olması olarak belirtilmektedir. Bu bağlamda 

programda din hakkında öğrenme yaklaşımının bazı prensiplerinin 

benimsenmiş olabileceği söylenebilir (Kızılabdullah ve Yürük, 2008). 

• Dinden Öğrenme: Geliştiricisi Grimmitt olan bu yaklaşım Din hakkında 

öğrenme modelinin etkinliğini yitirip ihtiyaçları karşılayamaz hale gelmesinin 

bir sonucu olarak doğmuştur. Yaklaşım öğrencinin ihtiyaçlarını gözeten ve 

eğitimsel değeri fazla olan bir yaklaşımdır.  

Asıl amaç; Öğrencilere insani davranış kazandırılıp ahlaki gelişimlerine katkı 

sağladıktan sonra din hakkında merak ettikleri ve öğrenmek istedikleri bilgilere 

kendi zihinlerinde açtıkları pencereden bakmalarına imkân sunmaktır. Dinî 

öğrenme metodunda öğretisi yapılan dinîn öğrencide gerek inanç gerekse 

uygulamaya dair teorik ve pratik bir yansıma beklenmekteyken dinden 

öğrenmede bu dinîn inanç esaslarına ve ritüellerine katılımı söz konusu 

değildir. 



41 

 

Öğrencinin kendi ifadeleri ve kaynaklarına göre farklı dinleri öğrenmesiyle de 

hedeflenen budur. Öğrencinin eğitimsel anlamda gelişme katetmesini 

sağlamak bu yaklaşımın temel amacıdır. Bundan dolayı bu yaklaşımın amacına 

bağlı bir isimlendirme yapılarak ''eğitimsel din eğitimi'' olarak literatüre 

girmiştir ve dolayısıyla eğitimsel çalışmaların içinde bir disiplin olmuştur 

(Tosun, 2001; Hull, 2004; Kaymakcan, 2007). 

2.3.2. Kavramsal yaklaşım 

DKAB öğretim programlarında kavramsal yaklaşıma müstakil bir başlık olarak yer 

verilmemektedir. Ancak kavramsal yaklaşıma dair ifadelere ilk olarak 2005 ODKAB 

öğretim programında ‘‘Programın Temel Yaklaşımı’’ bölümündeki Eğitimsel 

Yaklaşımlar başlığı altında şu şekilde yer verilmektedir: 

Programda, kavramsal bir yaklaşım da izlenmekte, Din Kültürü ve Ahlâk Bilgisi dersiyle 

ilgili kavramların ve ilişkilerin geliştirilmesi vurgulanmaktadır. Programın odağında 
kavram ve kavram ilişkilerinin oluşturduğu öğrenme alanları bulunmaktadır. Kavramsal 

yaklaşım, din ve ahlâkla ilgili bilgilerin kavramsal temellerinin oluşturulmasına daha çok 

zaman ayırmayı ve böylece kavramsal ve işlemsel bilgiler arasında ilişkiler kurmayı 

gerektirmektedir. Benimsenen kavramsal yaklaşımla, öğrencilerin somut 

deneyimlerinden, sezgilerinden dinî ve ahlâkî anlamlar oluşturmalarına ve soyutlama 

yapabilmelerine yardımcı olmak amaçlanmıştır. Bu yaklaşımla dinî ve ahlâkî kavramların 

geliştirilmesinin yanı sıra, bazı önemli becerilerin (problem çözme, iletişim kurma, akıl 

yürütme vb.) geliştirilmesi de hedeflenmiştir. Öğrenciler aktif şekilde din ve ahlâkı 

öğrenirken problem çözmeyi, çözümlerini ve düşüncelerini paylaşmayı, açıklamayı ve 

savunmayı, din ve ahlâkı hem kendi içinde hem de başka alanlarla ilişkilendirmeyi 

öğrenirler. Dolayısıyla sağlam, zengin dinî ve ahlâkî kavramlar oluştururlar (MEB, 2005, 

s.12). 

2010 ODKAB programında da aynı başlık altında yer verilen ifadeler 2018 ODKAB 

programında müstakil bir başlık altında yer almamaktadır. Ancak önceki 

programlardaki ifadelere benzer bir açıklama programın, ‘‘Programın Temel Felsefesi 

ve Genel Amaçları’’ başlığı altında yer almaktadır.  

İDKAB programlarında kavramsal yaklaşımla ilgili ifadeler; 2000 yılında yayımlanan 

İDKAB programının yeniden yapılandırıldığı 2006 İDKAB programında ve daha 

sonra yeniden yayımlanan 2010 İDKAB programında, 2005 ODKAB programındaki 

aynı başlıklar ve benzer şekilde yer almaktadır. 2018 İDKAB programında ise 2018 

ODKAB programındaki şekliyle yer almaktadır. 

Kavram öğretimi, bir kavramın öğretilmesi sürecinde öğretilen kavramın ilintili 

olduğu ya da ilintili olmadığı özellikleri ile kavramın öğrenme alanı ve düzeyini 

belirleme sürecidir. Kavram öğretimi, bir kavramın ilişkili ya da ilişkisiz özellikleriyle 



42 

 

beraber o kavramın taksonomik seviyesini belirlemeyi, bunun yanında kavramın 

olumlu olumsuz olan özelliklerinin verilmesini gerektiren bir süreçtir. İçerikte 

kavramlar çok farklı şekillerde sunulabilir. Temel olarak ise kavramın tanımının 

verilmesi, kavramın ait olduğu üst sınıfın, kavramı tanımlayan özelliklerin listesinin 

ve kavramı betimleyen nesne, sembol, olay ve canlandırmaların içerikte yer bulması 

kavram öğretimi açısından önem arz eder. Bunun dışında kavramın ismine dönük ad 

alıştırması, bulunduğu hiyerarşiye dönük sınıflandırma alıştırması, anlamına dönük 

tanım ifade etme alıştırması ve kavramı yeniden yorumlayabilme için tanım keşfetme 

alıştırmalarının da içerik açısından göz önüne alınması gerekir. Örneğin bunların, 

Bloom taksonomisine göre; hatırlama, kavrama, uygulama, analiz etme, 

değerlendirme ve yaratma düzeyi gibi farklı düzeylere göre veya farklı taksonomilere 

göre değiştirilebileceği göz önüne alınmalıdır. Ayrıca kavram haritaları, semantik 

özellik haritaları, görsel ilişkilendirmeler yine kavram öğretiminde kullanılabilecek 

araçlar olarak ele alınabilir (Duran, 2020, s.223). 

Öğretim süresi boyunca pek çok kavramla karşı karşıya gelen öğrenci bütün bu 

kavramları öğrenmek ve hatırlamak için çaba göstermektedir. Din öğretiminde ise dine 

ait olan ve din öğretimine konu edilen kavramlar iki tür yaklaşımla öğretilmektedir. 

Bunlardan ilki öğrencinin kavramı anlama çabasına girmeden karşılaştığı şekliyle 

ezberlemesidir. İkincisi ise öğrencinin kavramla ilişki kurarak gerçekleştirdiği anlamlı 

öğrenmedir. Ausbel tarafından geliştirilen anlamlı öğrenme teorisinde anlamlı 

öğrenme kavramı ezbere öğrenmenin zıddı bir durumu ifade etmektedir. Anlamlı 

öğrenme için yeni bilginin ilişkili kavramlarla ve önceki önermelerle ilişkilendirilmesi 

gerekir. Yani öğrenci, öğretim süreci sonunda önceki ve yeni bilgileri arasında bağlantı 

kurarak anlamlı bir bütün oluşturur. Anlamlı öğrenme aynı zamanda yeni öğrenilecek 

materyalin kavramsal zenginliğe ulaşmasını sağlamaktadır (Korukçu, 2008). 

Kavram öğretimi, öğretim programının içerik bölümünde bulunan 

‘‘hazırbulunuşluk’’açısından da önemli bir husustur. İçerikte, kavramları tanıtırken 

yararlanılacak olan sözcüklerde öğrencinin hazırbulunuşluğu dikkate alınmalıdır 

(Sönmez, 2019). Bu nokta DKAB dersi açısından çok önemlidir. Hazırlanan kitapların 

dili birçok öğrenciye ağır gelebilmektedir (Bahçekapılı, 2010). Bu durum anlatılmak 

istenen konunun öğrenciler tarafından doğru bir şekilde anlaşılmasını 



43 

 

güçleştirmektedir. Bu güçleşme ise öğrenciyi ya derse ilgisizliğe ya da konuyu anlayıp, 

özümsemeden sadece ezber yapmaya itmektedir. 

Eğitimde öğrenciyle iletişim ve etkileşim sırasında kavramların anlaşılır hale gelmesi 

hedeflenmektedir. Din dersinin öğretiminde somut olan kavramlar dışında soyut bazı 

dinî kavramların öğretilmesi oldukça özen isteyen bir durumdur. DKAB dersinin 

konuları içinde önemli oranda bulunan dinî kavramların öğretiminde öğretmenden 

beklenen bu kavramların öğrencide öğrenme olarak gerçekleşebilmesidir. Programda 

kullanılan Arapça kaynaklı kavramlar zaman zaman gündelik dilde kullanılanlara 

benzer olmasına rağmen asıl yüklenmesi gereken anlamı ile öğretilmesi sıkıntı 

oluşturabilmektedir. Bu durumda önemli olan ise programda öğrenciye kazanım 

olarak verilmesi gereken ve hemen her ünitede bulunan dinî kavramların öğrenciye 

öğretilmesi sürecinde kolaylaştırıcı yöntemlerin işe koşulmasıdır. Bu konudaki 

geleneksel yöntemler dışında örgün sınıf ortamlarında kavramların öğretimi 

konusunda neler yapılabileceği araştırılmalıdır. Bu anlamda cevap aranabilecek 

sorular ise şunlardır: ‘‘Kavramları öğrencilerin anlama düzeylerine yaklaştıracak en 

uygun yol nedir? Kavramların anlamlarını ortak hale getirme çabası olarak iletişim 

nasıl sağlanabilir? Bu anlamda yapılacak çalışmalar DKAB dersine olduğu kadar, 

dersin aktif aktarıcısı konumundaki öğretmene de ne tür imkân ve kolaylıklar 

sağlayacaktır?’’ (Korukçu ve Işıkdoğan, 2015, s.354). 

DKAB dersinde bazı konuların anlatılmasında ve öğretilmesinde güçlükler 

bulunmaktadır. Örneğin; Allah'ın sıfatları, peygamberlik, vahiy, ahiret hayatı, cennet, 

cehennem, melek vb. Bu tarz soyut kavramlar öğretilirken öğrenme yerine 

ezberlemenin olmamasına dikkat etmek gerekir. Bunun için soyut kavramların 

öğretiminde en etkili yol, somut olaylardan veya varlıklardan hareketle temsil 

göstermek suretiyle kavramı öğrencinin anlayışına yaklaştırarak anlatmaktır 

(Korukçu, 2008). 

Konu bağlamında din öğretiminde kullanılabilecek öğretim materyallerinden birisi 

olan kavram haritalarından da bahsetmek gerekir. Kavram haritaları, programda 

öğretilmek istenen önemli anahtar kavramları vurgulamak açısından etkili bir öğrenme 

aracıdır. Kavram haritaları öğretmenler ya da öğrenciler tarafından hazırlanabilirler. 

Kavram haritalarının öğrenciler tarafından hazırlanması, onların kendi öğrenme 



44 

 

süreçlerine aktif olarak katılmalarına, bu durumda öğrencinin anlama, kavrama, 

çözümleme, eleştirel düşünme eylemlerini geliştirmelerine katkı sağlar. 

Kavram haritaları, içeriği oluşturan bilgi yapısının ve ilişkilerin görülmesini sağladığı 

için öğretim programının hazırlanmasında, yıllık ve günlük planların yapılmasında bir 

planlama aracı olarak; öğrenme-öğretme sürecinde ya hazır kavram haritaları 

üzerinden ya da kavram haritası oluşturma etkinlikleri ile öğretim tekniği olarak; 

öğretimin başında, öğretim esnasında ve öğretimin sonunda bir ölçme aracı olarak 

eğitim-öğretimde etkin bir şekilde kullanılabilir (Akyürek, 2003). 

2.4. DKAB Öğretim Programında Eğitimsel Yaklaşım 

DKAB Öğretim programlarında programda yer verilen temel yaklaşım ifadesi ve bu 

bağlamda zikredilen Eğitimsel yaklaşım ilk olarak uzun bir süre sonra yeniden 

yapılandırılan 2005 yılı ODKAB öğretim programında ‘‘Programın Temel 

Yaklaşımı’’ başlığı altında yer almakta ve şu şekilde açıklanmaktadır:   

Din Kültürü ve Ahlâk Bilgisi Dersi Öğretim Programı'nda yapılandırmacı yaklaşım, 

çoklu zekâ, öğrenci merkezli öğrenme gibi yaklaşımlar dikkate alınmıştır. 

Yapılandırmacı yaklaşıma göre öğrenme sürecinde ön bilgileri harekete geçirme, gelişim 

düzeyini dikkate alma, etkili iletişim kurma, anlam kurma, uygulama ve değerlendirme 

önemli kavramlardır. Öğrenci merkezli öğrenmeyi temel alan yapılandırmacı yaklaşım, 

öğrenme sürecinde öğrenci katılımına ve öğretmen rehberliğine ağırlık vermektedir. Bu 

bağlamda programda, kavramsal bir yaklaşım da izlenmekte, Din Kültürü ve Ahlâk 

Bilgisi dersiyle ilgili kavramların ve ilişkilerin geliştirilmesi vurgulanmaktadır. 

Programın odağında kavram ve kavram ilişkilerinin oluşturduğu öğrenme alanları 

bulunmaktadır (MEB, 2005, s.12). 

2010 ODKAB programında da aynı başlık altında yer verilen yaklaşım 2018 ODKAB 

programında müstakil bir başlık altında yer almamaktadır. Ancak önceki programlarda 

yaklaşımın açıklandığı ifadelere benzer bir açıklamaya programın, ‘‘Programın Temel 

Felsefesi ve Genel Amaçları’’ başlığı altında yer verilmektedir. Çalışmamızın ana 

konusu kapsamında olan bu ifadelere ilerleyen bölümlerde yer verilecektir. 

Eğitimsel yaklaşım İDKAB programlarında ise; 2000 yılında yayımlanan İDKAB 

programının yeniden yapılandırıldığı 2006 İDKAB programında ve daha sonra 

yeniden yayımlanan 2010 İDKAB programında, 2005 ODKAB programındaki aynı 

başlıklar ve benzer ifadelerle yer almaktadır. 2018 İDKAB programında ise 2018 

ODKAB programındaki şekliyle yer almaktadır. 

Programda açıklandığı üzere programın esas aldığı Eğitimsel yaklaşım içinde üç unsur 

bulunmaktadır. Bunlar; Yapılandırmacı yaklaşım, çoklu zekâ ve öğrenci merkezli 



45 

 

öğrenme yaklaşımlarıdır. Program benimsediği bu yaklaşımlarla öğretimde öğretmeni 

merkeze alan geleneksel yöntemlerin yerine öğrenciyi merkeze alan çağa uygun 

modern öğrenme modellerini önermektedir. Programın bu yaklaşımlarla yetişmesini 

amaçladığı öğrenci profili din ile ilgili bilgileri sadece taklit etmeyip, bu bilgileri 

sorgulayan, araştıran ve yorumlayan bir öğrencidir. Aslında bu yaklaşım değişimiyle 

İslam dinînin de övdüğü ve en yüksek inanç hali olarak zikrettiği tahkiki inanç ile 

öğrencilerin taklidi inanç halini dönüştürmesi beklenmektedir (Yapıcı ve Yürük, 

2015). 

Yapılandırmacı, çoklu zekâ ve öğrenci merkezli öğrenme yaklaşımları çalışmamızın 

ilerleyen bölümünde detaylı olarak işleneceğinden dolayı bu bölümde kısaca 

değinilmiştir. 

DKAB Dersi Öğretim Programı’nda eğitimsel yaklaşım açısından öğrencinin 

öğrenme-öğretme sürecine katılımının sağlanması amacıyla dikkate alınan 

yapılandırmacı yaklaşım, çoklu zekâ, öğrenci merkezli öğrenme gibi yaklaşımlardan 

konumuz bağlamında daha detaylı söz etmek gerekir.  

2.4.1. Yapılandırmacılık 

Yapılandırmacılık için en yaygın tanım: ‘‘Belli bir öğrenme bağlamında bireysel 

yaşantılar ve şemalar ile üst düzey düşünme becerilerini kullanarak bilgiyi zihinsel 

olarak yapılandırma’’dır (Erdem, 2001). Yapılandırmacı yaklaşım kuramının öncüleri 

arasında Piaget, William James, Dewey, Barlet, Bruner, Vygotsky ve Von Glasersfeld 

gibi bilge kişiler sayılmaktadır (Kaymakcan, 2009). 

Bireyin bilgiyi önceden öğrendiği bilgiler üzerine inşa ederek gerçekleştirdiği 

yapılandırma sürecinde, her kazanılan bilgi başka bir bilgiyi yapılandırmak için ortam 

hazırlar. Bu anlamda yapılandırmacı öğrenme; zihnin arka planında mevcut olanlarla 

yeni öğrenilenler arasında irtibat kurma ve yeni öğrenilen her bilgiyi önceki bilgilerle 

uyumlandırma sürecidir. Ancak bu inşa süreci bilgilerin anlamsızca yığılmasını ifade 

etmez. Birey bilgiyi beklenen şekilde yapılandırmışsa bilgiye dair kendi yorumunu 

yapabilir ve böylece bilgiyi temelden kurar. Bu şekilde yapılandırmacılıkta 

öğrenmelerin kalıcılığı ve üst düzey bilişsel becerilerin oluşması için çaba 

gösterilmektedir.  Bu bağlamda öğrenmede bilginin tekrar edilmesi değil, aktarılması 

ve işlenip yeni bir bünye kazandırılması önemlidir (Bıyıklı ve diğ., 2004). 



46 

 

Yapılandırmacılık öğrenenlerin bilgiyi nasıl öğrendikleri sorusu ile gelişmeye 

başlamış daha sonra öğrenenlerin öğrendikleri bilgiyi yapılandırmalarının nasıllığı 

sorusunu sorarak yeni bir hal kazanmıştır. Yani süreçte ilgi, bilginin oluşum sürecine 

doğru kaymıştır. Bu oluşum sürecinde ise öğrenenin çevresiyle etkileşimi önemli rol 

oynamaktadır. Yaklaşıma göre öğrenen bu etkileşimler sonucunda bilgilerini devamlı 

yeniden oluşturacaktır. Bu etkileşim devam ettiği sürece öğrenme yeni boyutlar 

kazanacak ve bilgiler yeniden yapılandırılacaktır.  

Yapılandırmacılık yaklaşımının en temel ilkelerinden birisi bilgiyi öğrencinin 

kendisinin yapılandırmasıdır. Burada yaklaşımın vurguladığı nokta öğrenciden 

beklenen sıfırdan bir bilgiyi yapılandırması değil, öğrencinin ön bilgileri dikkate 

alınarak, ezber ve kalıp bilgilerin öğretiminden ziyade, öğrencinin de aktif olarak 

içinde bulunduğu ve kendi geçmiş yaşantısı ile bu bilgileri zenginleştirmesi yoluyla 

bilgilerin kalıcılığının sağlanmasıdır. Bununla beraber öğrencide davranış değişikliği 

de kendisi tarafından sağlanacaktır (Kızılabdullah, 2008). Yapılandırmacı anlayışta 

yeni öğrenilen bilgiler öğrencinin zihninde daha önceden bir şekilde yer edinmiş olan 

bilgilerle ya da kişisel deneyimleri ile örtüşürse bilginin içselleştirilmesini 

sağlayabilir. Bu durumda önceki bilgilerde birtakım değişlikler yaparak yeni bilgi ile 

yer değişmesine sebep olabilir. Aksi takdirde öğrenen için güçlüğe sebep olabilir veya 

öğrencide pes etme davranışı görülebilir (Bıyıklı ve diğ., 2004). 

Öğrenci bilgiyi kendinden ayrı bir unsur olarak değil kendinden parça içeren bir unsur 

olarak algıladığında bilgi, öğrenci için daha anlamlı olacaktır. Öğrenen, daha önce 

öğrendiği bilgiyi yeni öğrendiği bilgi ile senkronize bir hale getirerek yeniden inşa 

eder ve karşılaştığı sorunları çözmede kullanır (Perkins, 1999’dan akt. Erdem, 2001, 

s.6) Yaklaşımda bir diğer önemli nokta öğrenim süresinin doğru bir şekilde 

düzenlenmesidir. Çünkü öğrencilerin bilgiyi zihinde yapılandırma süreci; bilgiyi 

karşılaştırmaları, ilişki kurmaları kendi görüşlerini geliştirmeleri gibi bazı zihinsel 

faaliyetleri gerekli kılmaktadır. Bu faaliyetlerin gerçekleşmesi için yeterli ve gerekli 

süreleri öngören yaklaşıma göre bir bilgi zihinde yapılandırılmadan başka bir bilgi 

verilmemelidir. Dolayısıyla bu yaklaşımda öğrenciye soru sorma ve cevaplamada 

düşünme faaliyetini gerçekleştirebileceği bir süre tanınmalıdır. Bu aynı zamanda 

öğrencinin kendisine güvenli bir şekilde ilerlemesini sağlayacaktır (A. Güneş, 2016). 



47 

 

Öğretme ve öğrenme alanındaki kuramlar genel hatlarıyla incelendiğinde nesnelci ve 

yapısalcı olarak sınıflanabilir. Bunlar; Davranışçı, bilişsel görüşlerden oluşan Nesnelci 

görüş ve literatürde yapılandırmacılık olarak ele alınan Yapısalcılıktır. (Bıyıklı ve diğ. 

2004, s.3) 

Davranışçılıktan biliş psikolojisine ve oradan da yapılandırmacılığa geçiş, dışsal bir bakış 

açısından içsel bir bakış açısına doğru bir değişmeyi yansıtmaktadır. Bilgi, çevreden 

algılanmakta; algılayan birey tarafından etkin olarak yapılandırılmaktadır. Bilgiye 

ulaşmak, bireyin yaşamını düzenleyen bir uyum süreci olarak görülmektedir. Bu etkin 

yapılandırmacı süreçte birey, önceki yaşantıları ve edindiği sınırlı bilgiye göre 

yapabileceği en iyi yorumu yapmaktadır (Holloway, 1999’den akt. Bıyıklı ve diğ. 2004). 

İçinde bulunduğumuz bilgi ve teknoloji çağında öğretimi oluşturan her unsurun 

beklentisi ve ihtiyaçları yeniden şekillenmektedir. Artık öğretim yoluyla yetiştirilmek 

istenen öğrenci profili yenilikleri, gelişmeyi kavrayan ve kendi üzerine düşen 

görevlerin farkında olan bir öğrencidir. Bilgi tüketmekten çok bilgi üretilmesi 

beklenen bu çağda öğrenen bilgiyi kendi yorum süzgecinden geçiren olup yön verilen 

ve şekillendirilmesi beklenen rolünde değildir (Yıldırım ve Şimşek). 

Geleneksel yöntem ve çağdaş yöntemler arasında öğrencinin bilgiye yaklaşımı 

açısından farklılık vardır: 

Geleneksel yöntemdeki nesnel ve kişisel olmayan bilgi yapılandırmacılıktaki öznel ve 

kişisel bilgi arasında gerçek bir fark vardır. Nesnel bilgi denetim altında düzenlenmiş, 

sunulmuş ve kuramsallaşmıştır. Tümüyle bilinen hakkında düşünme gereksinimi 
duyulmaz. Bilgi ve düşünce ise, kuşkudan veya belirsizlikten doğar. Karşıt düşüncenin 

oluşum nedeni, sahiplenme isteğinden çok, araştırma ve bilgiyi kavrama amacını taşır 

(Dewey, 1996’dan akt., Erdem, 2001). 

Eğitimde temel alınan yaklaşım için o yaklaşımı verimli kullanmaya ve uygulamaya 

yardımcı bazı öğrenme ilkeleri belirlenmektedir. Yapılandırmacı yaklaşımın öğrenme 

ilkelerini Uno şu şekilde belirlemiştir: Öğrenci, öğrenilecek materyalin öneminin 

farkında olan, bilgiyle farklı yönlerden detaylı bir şekilde meşgul olandır. Önceden var 

olan bilgilerin yeni öğrenilenlerle uyumlu olarak, öğrenci karşılaştığı yeni tecrübeler 

yoluyla anlama yetisini yeniden yapılandırmalıdır. Öğrenenin bilincinde olması 

gereken öğrenmenin yeni bilgileri olgunlaştırma ve test etme taktiklerini de içinde 

barındıran bir süreç olduğudur (1999’dan akt. Bıkmaz, 2006). 

Öğrencinin aktif bir şekilde öğrenme süreci içinde olması sonucunda bilgi fiziksel 

olarak yapılanır. Bilginin sosyal olarak yapılanması ise anlamların grup içinde 

aktarımı ile sağlanır. Bilginin kuramsal olarak öğrenen tarafından yapılandırılması, 

anlaşılmayanları açıklamayı denediğimizde ortaya çıkar. Bunlar yapılandırmacı 

yaklaşımın temel sayıltıları olarak değerlendirilebilir (Savaş, 2019, s.436). 



48 

 

Yapılandırmacı eğitim sürecinde Brooks’a göre; (a) öğrenenlerin gereksinimleri ve 

özellikleri tam olarak belirlenmeli, (b) öğretim hedefleri bireylerin gereksinimlerine 

uygun olmalı, (c) öğretim kaynakları, öğretim stratejileri ve öğrenenlerin deneyimleri 

etkili bir biçimde hedeflere ulaşmaya yardımcı olmalı (d) programda bireylerin 

öğrenme süreci tam olarak değerlendirilebilmelidir. Bu doğrultuda öncelikle program 

geliştirme ögelerinin yapılandırmacılık ile ilişkileri ortaya konulmalıdır (1987’den akt. 

Yazar ve Şimşek, 2020, s.392). 

Yapılandırmacı öğrenme kuramının eğitimdeki ilk uygulamalarında din gündeme 

gelmemiştir. Kuram ilk olarak matematik öğretimi ve dil öğretimi üzerinde 

uygulanmıştır.  

Grimmitt, yapılandırmacı öğrenme yaklaşımının din eğitimine uygun bir hale 

getirilebilmesi için üzerine yeniden düşünülmesi ve düzenlenmesinin gerekliliğine 

işaret etmektedir. Bu bağlamda yapılandırmacı bir bakış açısıyla nasıl bir din öğretimi 

yapılabileceğine dair öneri şöyledir; Öğrenciyi merkeze alan tecrübelerin öncelenmesi, 

dinîn teoriye dair olan bilgileri ile öğrenci tecrübelerinin arasında bir bağ kurulması, 

dinîn özüyle uyumlu olan aynı zamanda öğrencilerin çeşitli düşünce faaliyetleri ve 

inancıyla birlikte dinî açıdan uygun görüşler ortaya koyması. Öğrenene sunulan dinî 

içerik ve kavramlar, ön bilgisi ve geçmiş yaşantıları sonucu edindiği birikimleri 

gözetilerek sunulmalı, farklı yorumlara teşvik edilmeli ve bu şekilde anlam 

zenginliğinin oluşması sağlanmalıdır. Bu anlam zenginliği ile bir bilgiye dair pek çok 

farklı yorum ve anlayış ortaya çıkabilir. Ancak din eğitimi konu alanlarında özellikle 

dinîn sabiteleri ve ibadetler konularında objektif bir açıklama ve yorum üzerinde 

durulmalıdır. Bu noktada öğreticinin rehberliği, yönlendirmesi pek çok açıdan önem 

arz eder (Zengin, 2019). 

Grimmit, yapılandırmacılığın din eğitiminde kullanılabilmesi için üç adımda 

gerçekleşen bir eğitim yönteminin takip edilmesi gerektiğine değinmektedir. Bu 

adımlar: 1) Hazırlayıcı eğitimsel yapılandırmacılık; Dinî içerikle karşılaşan öğrenci dil 

ve kavramsal olarak hazırlanmak üzere kendi tecrübelerini yansıtmaya ve araştırmaya 

teşvik edilir. 2) Doğrudan Eğitimsel Yapılandırmacılık: Herhangi bir bilgi ya da 

açıklama olmadan öğrenci dinî içerikle karşı karşıya getirilir. Böylece öğrenciler kendi 

anlamlarını oluşturmaya, gözlemlerini kullanmaya, tecrübelerini fark etmeye ve 

paylaşmaya karşı motive olur. 3) Tamamlayıcı Eğitimsel Yapılandırmacılık: 



49 

 

Öğrencilere dinî bilgi hakkında kendi anlamlandırmalarını daha kapsamlı alternatif 

bakış açılarına dönüştürebileceği tamamlayıcı veya ek bilgiler verilir. Öğretici objektif 

olarak bilgileri sunsa da öğrenciler kendi görüşlerini ortaya koyar, burada amaç 

öğrencinin bilgiyi edinme sürecinde eleştirel bakış açsı ile kendi yorumunu da ortaya 

koymasıdır (Kızılabdullah, 2008). 

Yapılandırmacı öğretim modeli DKAB öğretim programlarında 2005, 2007 ve 2008 

yıllarında sırasıyla ortaöğretim, ilköğretim ve İmam Hatip liselerinde uygulanmaya 

başlamıştır. Yaklaşım, 2010 yılında ve 2018 yılında revize edilen DKAB öğretim 

programlarında yerini almıştır. 

Kaymakcan (2009, s.68) yapılandırmacı öğrenme yaklaşımının dinî öğrenme ile 

doğrudan ilişkili olduğunu belirttiği iki nokta üzerinde durmaktadır:  

• Bilginin nasıl oluştuğu sorusu ile gelişen yapılandırmacı yaklaşım her 

bireyin kendi gerçekliğini inşa ettiğini savunmakta ve insandan bağımsız 

tek bir gerçekliğin olduğu düşüncesini kabul etmemektedir. Dinler ise 

hakikatin mutlaklığını ve herkesten bağımsız olarak varlığını 

savunmaktadır. Ancak dinî çoğulculuk anlayışı içerisinde hiçbir dinîn 

mutlak olarak hakikati savunmadığını öngören göreceli bir din anlayışını 

görmekteyiz. 

• Dinde bireyin algılamasına göre değişmeyen bazı esasların olduğuna 

inanılmaktadır. Ancak tarih içerisinde dinîn veya esaslarının farklı anlayış 

biçimleri olarak mezhepler/ dinî yorumlar ortaya çıkmıştır. Türkiye’de din 

öğretiminde bir dinîn ya da mezhebin doktriner olarak ve çoğunluk 

tarafından kabul edilen ilkelerinin öğretiminden ziyade dinîn teorik ilkeleri 

ile oluşturulan, bireyin ve toplumun deneyimlerinin yapılandırmacılığa 

göre işlenmesi uygundur.  

Eğitimde bilgiyi aktaran kişi olarak öğretmenin yapılandırmacı eğitim sürecinde nasıl 

bir konumda olması gerektiğine de değinmek gerekir. Geleneksel öğretimde 

merkezde, bilgiyi elinde bulunduran konumunda olan öğretmen, Yapılandırmacı 

yaklaşımda öğrenme sürecini yöneten ve destekleyen bir rehber konumuna geçmiştir. 

Yapılandırmacı yaklaşımın öğretmene yüklediği roller; Öğrencilere kendi anlamlarını 

oluşturmaları için ortam sağlamak, öğrencilerin bireysel farklılıklarını gözeterek 

düşüncelerdeki çeşitliliği zenginlik olarak görmek, özgür ve bireyin sorumluluğunu 



50 

 

önceleyen bir öğrenme-öğretme ortamı ile öğrenciyi öğrenmeye yönlendirmektir 

(Bıkmaz, 2006). 

Ancak Yapılandırmacı yaklaşımı uygulaması istenen öğretmenler; güncellenen 

öğretim programlarıyla ilgili gereği kadar hizmet-içi eğitim almamaları, öngörülen 

becerileri kazandırmada sınıf ortamlarının yetersiz kalması, öğretime uygun materyal 

seçme ve geliştirmede yaşanan sıkıntılar nedeniyle özellikle uygulama aşamasında 

zorlanmaktadırlar (Özmantar ve diğ., 2009). Nitekim Kaymakcan tarafından 2009 

yılında yayınlanan bir raporda, DKAB öğretmenlerine yönelik yaptığı araştırmada 

programın temele aldığı yaklaşımın ne olduğu sorusuna ilköğretim kademesinde 

‘yapılandırmacılık’ diyen öğretmenlerin oranı %40,2 iken ortaöğretim kademesinde 

ise bu oran %31’dir (Kaymakcan, 2009). Yapılandırmacı yaklaşımla hazırlanan bir 

DKAB programına, programın öğreticisi ve yönlendiricisi olarak öğretmenin hâkim 

olması programın başarısını etkileyen önemli bir faktördür.  

Yapılandırmacı öğretmen rollerinden bazıları şu şekildedir:  

• Temel roller; bu yaklaşımı benimseyen bir öğretmenin, öğretimin tüm 

unsurlarını ve sınıf yönetimini geliştirebilmek için geleneksel 

alışkanlıklarını bırakması, değiştirmesi ya da yapılandırmacı anlayış 

bağlamında geliştirmesi olarak açıklanabilir. Bu temel roller ise öğrenciye 

iyi bir rehber olmak, öğrenciye özgüven kazandırmak ve öğrencide 

sorumluluk bilinci geliştirmesi, öğretimi farklı yöntemlerle çeşitlendirmesi 

vb. sayılabilir.  

• Öğretim rolleri; Öğretmenin, öğrencinin ön bilgilerini uyaracak durumlar 

sunarak öğrenciyi desteklemesi, öğrencilerin düşünme becerilerini 

geliştirecek etkinliklere ağırlık verilmesi, bireysel farklılıklar dikkate 

alınarak farklı ve uygun öğretim yöntem ve tekniklerinin kullanılması vb. 

sayılabilir.  

• Sınıf yönetimi rolleri; Düzenleme, düşündürme ve iletişim kurma rollerini 

içerir. Düzenlemede öğretmen öğretim ortamını öğrencilere en uygun 

şekilde düzenler. Düşündürmede öğrencilerin zihinsel yapılarını geliştirme 

amacıyla düşünme süreçlerini destekler. İletişim rolünde ise öğrencilerdeki 

ve öğrenciler arasında iletişim ve etkileşimi gözlemleyerek bu iletişim ve 

etkileşimi canlı tutar (Kızılabdullah, 2008). 



51 

 

Yapılandırmacılığın öğretmen ve öğrenciye yüklediği yeni rollerin öğrenme 

ortamlarına yansıması noktasında eleştiriler bulunmaktadır. Bunlardan ilki öğrenmeyi 

açıklayan bir yaklaşım olarak öğretme- öğrenme sürecine yansıtılmasındaki zorluktur. 

Süregelmiş bir geleneksel öğretimin ve öğretim ortamlarının yapılandırmacılığın 

açıklandığı pek çok araştırmada olduğu gibi öğretmeni rehber, öğrenciyle öğrenen, 

ortam oluşturan vb; öğrenciyi ise sürece aktif katılan, merkezde olan, bilgiyi inşa eden 

olarak lanse etmek uygulama alanında yeterince somut olmamaktadır. Bir başka 

eleştiri ise yaklaşımın, öğrenciye bilgiyi yapılandırma sürecinde yeterli zaman 

tanınmasını öngörmesi ancak böyle bir öğrenme sürecinde planlama ve uygulama 

oldukça zaman alması nedeniyle güncel eğitim sistemlerinin yapısına uygun olmadığı 

yönündedir (Bıkmaz, 2006). 

Dönemin ve toplumun ihtiyaçları doğrultusunda eğitim-öğretimde yeni yöntem ve 

yaklaşım arayışlarının sonucu olarak Yapılandırmacılık yaklaşımı dikkat çekmiştir. 

Yapılandırmacılık yeniden yapılandırılan 2005 ODKAB programından son geliştirilen 

2018 DKAB programlarına kadar programlardaki etkisini sürdürmüştür.  

2.4.2. Çoklu zekâ 

Eğitime yeni bir bakış açısı getiren Çoklu Zekâ kuramı 1983 yılında Howard Gardner 

tarafından geliştirilmiştir. Gardner'e göre zekâ; sorun çözme becerisi ya da bir veya 

birden fazla değerli ürün ortaya çıkarma kapasitesidir. Piaget ise zekâyı çevreye uyum 

sağlama yeteneği olarak açıklamıştır. Zekâyı açıklamak üzere yapılan pek çok tanım 

arasında en yaygın gören tanım, ‘‘bireyin bir işi yapma sürecindeki hızı, bilgiler 

arasında ilişki kurma, analiz ve sentez yapma becerilerindeki yetkinliği’’dir (Erden ve 

Saraç, 2021, s.6) 

Zekâ ile ilgili yapılan ilk çalışmalardan tek bir zekânın varlığına inanılıyor ve bu 

zekâyı ortaya çıkaracak ölçme araçları hazırlanmaya çalışılıyordu. Zekânın birden çok 

ve farklı bağımsız yeteneklerden ortaya çıktığı görüşü daha sonraları önem kazandı. 

Bireylerin gerçekleştirdiği çeşitli performanslara bakıldığında ilgilendikleri konuya 

göre bazı alanlarda diğerlerine göre daha iyi oldukları görülmüştür. Bunlardan yaygın 

olanlar ise; ‘‘Şekiller arasındaki ilişkiyi görme ve üç boyutlu şekilleri algılama becerisi 

olan Uzamsal yetenek; sayılar arasındaki ilişkileri görme ve matematiksel işlemleri 

yapma becerisi olan Matematiksel yetenek ve sözcük dağarcığının genişliği, sözcükler 



52 

 

arasında ilişki kurabilme, yazılı metinleri kavrama becerisi olan Sözel yetenektir.’’ 

(Erden ve Saraç, 2021, s.36). 

Gardner, çoklu zekâ kuramı ile ilgili özellikleri ve bilimsel kanıtları beyin 

araştırmalarına ve nöropsikolojiye dayandırmıştır. Bu durum kuramın büyük oranda 

kabul görmesinin de nedenlerindendir. Araştırmalara göre her bir zekâ beyinde tek bir 

yerde bulunmayıp ayrıştırılabilir çokluğa sahiptir (Günaydın, 2008). 

Kuram, Gardner ve meslektaşlarının; dâhiler, öğrenme güçlüğü çekenler ve beyin 

hasarı geçirmiş kişiler üzerinde çalışmaları sonucu gelişmiştir. Gardner, zihinsel 

özürlü çocuklar üzerinde yaptığı çalışmalar sırasında birçok zihinsel özürlü çocuğun 

uzaysal, müzikal ya da motor becerilere sahip olduğunu görmüştür. Frames of Mind 

adlı kitabında insanın en az yedi temel zekâ alanı olduğunu öne süren Gardner, bu 

sayının dahi insan yeteneklerinin çokluğunu ifade etmede yeterli olmadığını ve bu 

zekâ alanının daha fazla olabileceğini vurgulamıştır. Nitekim daha sonra kendisi bu 

yedi alana iki alan aha ekleyerek zekâ alanlarını dokuza çıkarmıştır (Turan, 2019, 

s.229). İlk olarak ortaya çıkan sözel-dilsel, mantıksal-matematiksel, müziksel-ritmik, 

görsel uzamsal, içsel, kişilerarası, bedensel-kinestetik zekâ alanları yanında 1995’te 

doğa zekâsı ve 2001’den sonra da ruhsal zekânın yaygın olarak kullanıldığı 

görülmektedir (Yürük, 2011, s.56). Howard Gardner tarafından geliştirilen kuramlar 

arasında sıkı bir bağ vardır çünkü beyin bir bütün halinde çalışır ve her alan birbiriyle 

ilişkilidir.  

Gardner’a göre tüm normal bireyler belirli düzeylerde bu becerilere sahiptirler. Ancak 

bireyler, farklı seviyelerde ve duruma göre farklı kombinasyonlarda bu becerileri 

sergileme konusunda farklılaşırlar (Yazar ve Şimşek, 2020, s.375). Bu durum bireysel 

farklılıkların çok olduğu eğitim ortamında öğretmenin öğrenciye, öğrencilerin 

birbirlerine olan farkındalıklarını ve anlayışlarını arttırmada büyük öneme sahiptir. 

Gardner, kuramı ilk olarak 1983’te yayımlamış olduğu ‘‘Zihnin Çerçeveleri’’ adlı 

eserinde ifade etmiştir. Eğitim ve psikoloji alanlarında ilgi ile karşılanması ise 1993’te 

yazdığı ‘‘Çoklu Zekâ- Kuramın Uygulanışı adlı kitaptan sonra gerçekleşmiştir. Daha 

sonra kuram eğitim programlarında, öğretim ve değerlendirme süreçlerinde bir eğitim 

anlayışı haline gelmiştir (Yazar ve Şimşek, 2020). 

Tüm çocukların bir veya birden fazla alanda gelişim potansiyeli olduğu sayıltısına 

sahip olan yaklaşım, günümüz eğitim sisteminde her bir öğrencinin farklı bir zekâ 



53 

 

yapısına sahip olduğunu benimseyen anlayışla örtüşmektedir. Bu anlayış ise kimi 

öğrencinin sadece dinleyerek kiminin öğrenme süreci içinde yer alarak kiminin de 

araştırıp düşünüp çözümleme yaparak farklı yöntemlerle anlayabileceğini savunur. 

Dolayısıyla öğretim programlarındaki öğretim yöntem ve teknikleri geliştirilirken 

birçok zekâ alanını işlevsel yapmaya özen göstermek gerekir (Yürük, 2011, s.56). 

Ortaya koyduğu zekâ tanımı ile kuram eğitimde bireyselliği ön plana çıkararak, ‘zeki’, 

‘çok zeki’, ‘düşük zekâlı’ şeklinde nitelenen bireylerin değil, zekâsı farklı şekilde 

işleyen bireylerin var olduğunu belirtmiştir (Yazar ve Şimşek, 2020). Gardner’ın bu 

yaklaşımı ile IQ testinin geçerliliğini kaybettiği de görülmektedir. Daha çok sayısal ve 

sözel alanı dikkate alan geleneksel eğitim diğer zekâ alanlarını ihmal etmektedir. 

Ancak bu tarz tek yönlü zekâ beslenmesi zihin gelişimini potansiyel olarak 

sınırlamaktadır (Yürük, 2011). Bu noktada sorun şudur ki, belirli bir zekâ alanı ya da 

zekâ alanlarına yönelik yapılan öğretim diğer zekâ alanlarını dışarıda bırakmakta ve 

gelişimlerini köreltmektedir. Bu nedenle öğrencideki bireysel farklılık ve çeşitlilikler 

de gözetilerek öğretim süreci boyunca birçok zekâ alanına yönelik öğrenme ortamları 

oluşturulmalıdır (Ozan ve diğ., 2013, s.304). Öğretmenin sınıf ortamındaki 

faaliyetlerinin hangi zekâ alanına yönelik olabileceğini Sönmez (2020) şu şekilde 

örneklendirmektedir: 

Öğretmen sınıf ortamında sunulan bir yansı üzerinde öğrencilerini konuşturuyorsa, dil 

zekâsını; bu yansıdaki ilkeleri buldurup, nedenlerini açıklatıyorsa, mantık-matematik 
zekâyı; buldukları ilkeleri sınıf ortamında dramatize edip oynattırıyorsa, bedensel zekâyı; 

yansıyı onlara yeniden resmettirip yaptırıyorsa, görsel-uzamsal zekâyı; buldukları 

ilkelerle ilgili şarkı yazdırıp besteleyip söylemelerini sağlıyorsa, müzikal zekâyı; bu 

ilkeleri doğayı korumada nasıl kullanacağını öğrencilere buldurup uygulattırıyorsa, 

doğacı zekâyı; bu etkinlikleri yaparken diğer arkadaşlarıyla sağlıklı ilişkiler kuruyorlarsa, 

onların liderlik yapmasına izin veriyorsa, toplumsal zekâyı; kendi yaptıklarını eleştirip 

yeni bir etkinlik düzenliyorsa, öze dönük zekâyı başarıyla uygulamış olabilir. 

Çoklu zekâda ölçme ve değerlendirme, klasik anlayışa dayalı kullanılan teknik ya da 

stratejilere göre alternatif yollar sunarak ve öğrenenlerin hangi alanlarda iyi olduklarını 

ortaya çıkararak ne bildikleri konusunda onlara yardımcı olur. Çoklu zekâ kuramı, 

standartlaştırılmış ya da normlara dayalı testlerden daha çok ölçüt dayanaklı, 

karşılaştırmalı ve göreceli otantik ölçümlere dayanır. Özellikle otantik ölçümler 

öğrencilerin bağlamsal olarak ne öğrendikleri hakkında bilgi verir, yani gerçek yaşam 

çevrelerine yakın ortamlarda nasıl öğrenecekleri ile ilgili bir fikir sunar. Buna karşılık 

standartlaştırılmış ölçümler gerçek yaşamdan uzak bir biçimde öğrencileri neredeyse 

hep yapay ortamlarda değerlendirmeler yapar (Armstrong, 2009’dan akt. Yazar ve 



54 

 

Şimşek, 2020, s.381). Ayrıca kurama göre eğitimde amaç öğrencinin akademik 

başarısını arttırmaktan ziyade öğrencideki çoklu öğrenme yetilerini ortaya çıkarmaya 

ve geliştirmeye destek olmalıdır (Ozan ve diğ., 2013). 

Gardner değerlendirmeyi, ‘‘bireyin yetenekleri ve potansiyeli ile ilgili bilgi edinmek, 

bireye yararlı dönütler sağlama ve çevresindekilere yararlı veriler vermek’’ olarak 

tanımlamaktadır. Dolayısıyla ölçme ve değerlendirmede klasik testler yerine; 

öğretmen, öğrenci ve velilerin değerlendirme çalışmalarında sürekli yer almalıdır. 

Eğitimde önemli olan öğrencinin ne kadar yapabildiğinin belirlenmesinden ziyade 

öğrenmesindeki güçlü ve zayıf yönlerin ortaya çıkarılmasıdır. Güçlü ve zayıf yönlerini 

bilen öğrenciler hem kendilerini daha iyi tanır hem de hedefleri yönünde kendilerini 

geliştirmeye çalışırlar (Gardner, 1993’ten akt. Yazar ve Şimşek, 2020, s.383). 

Günümüzde bireyin farklı yetenekleri olduğu görüşü kabul edilmekle beraber tüm 

yeteneklerle ilişkili bir genel zekânın olduğu görüşü de yaygın olarak kabul 

edilmektedir. Bu durumu üniversiteye giriş sınavlarında dereceye giren öğrencilerin 

tüm alanlardaki soruları 1-2 hatayla yanıtlamaları da desteklemektedir (Erden ve 

Saraç, 2021, s.36). 

Çoklu zekâ teorisinin bir eğitim felsefesi olarak benimsenebileceğine dair başlıca dört 

temel neden öne sürülebilir: 

1. Çoklu zekâ teorisi, her çocuğu potansiyelli bir birey olarak kabul etmektedir: 

Bu teori öğretmenlerin öğrencilere olan yaklaşımlarını olumlu olarak 

etkilemektedir. Çünkü her çocuğun potansiyelli ancak farklı alanlarda zeki 

olabileceğini düşünen öğretici, her çocuğun doğasına pozitif bir bakış açısı 

geliştirerek hepsinin farklı alanlardaki potansiyelini anlamak ve onların her 

bakımdan başarılı olabilmelerini sağlayabilmek için pratiksel bir yaklaşım 

sunmaktadır. 

2. Çoklu zekâ teorisi, öğretimin nasıl olması gerektiğine dair öğretmenlere yeni 

bir pedagojik yaklaşım sunmaktadır: Bu teori her öğrencinin bireyselliğini 

anlamak ve buna bağlı olarak da öğretimi bireyselleştirmek için etkili bir 

modeldir. Bu durum öğretmenlerin çocukların hayatlarına bir farklılık getirme 

isteklerine de katkı sağlamaktadır. 



55 

 

3. Çoklu zekâ teorisi, okuldaki tüm öğretmenler arasındaki iş birliğini 

desteklemektedir: Bu teori derslerin, konuların veya ünitelerin 

hazırlanmasında sınıf öğretmenlerinin ve branş öğretmenlerinin bir arada 

çalışmalarını öngörmektedir.  

4. Çoklu zekâ teorisi, öğrencilerin kendi öğrenme yolları konusunda bilinç 

oluşturmalarını sağlamaktadır. Bu teori, her çocuğun farklı bir zekâ profiline 

sahip olduğunu ve dolayısıyla da her öğrencinin farklı bir yolla öğrendiğini 

savunmaktadır. Böylelikle öğrencilere bilgiye ulaşmada farklı yöntemler 

olduğunu öğretmekte ve onlara öğrenme yolunun insandan insana göre 

değiştiği bilincini kazandırmaktadır. Bu bağlamda teori, çocukların kendilerine 

olan özgüvenlerini de pekiştirmektedir (Saban, 2005’ten akt. Günaydın, 2008, 

s.41). 

Çoklu zekâ yaklaşımı DKAB öğretim programlarında ilk olarak 2005 yılında 

ortaöğretim, 2007 yılında ilköğretim ve 2008 yılında İHL programlarında yer 

alarak uygulanmaya başlamıştır. Yaklaşım, 2010 yılında ve 2018 yılında revize 

edilen DKAB öğretim programlarında da yerini almıştır.  

Eğitim dünyasındaki değişim ve gelişimlerle beraber merkeze alınan öğrenciyi 

tanımaya yönelik faaliyetler artmıştır. Zira içinde bulunduğumuz teknoloji çağında 

öğrenci kendinî daha iyi tanımakta ve ilgi alanlarını daha kolay keşfedebilmektedir. 

Mesela görsel ögelerin çok fazla olmadığı dönemlerde bu alan pek önemli 

görülmeyebilirdi. Ancak günümüzde görsel ögeler ön plana çıkmıştır. Böylelikle 

görsel zekâsı gelişmiş bir bireyi keşfetmek daha da kolaylaşmış ve sayılan zekâ 

alanları eğitim sistemine hızla girmiş, kabul görmüştür (Günaydın, 2008, s.42). Din 

eğitimi de bu verilerden faydalanarak öğrenciye etkin ve kalıcı bir din eğitimi sunmak 

için çabalamalıdır. Tabii bu tarz bir öğretim için çok kapsamlı ve teknolojik veriler de 

kullanılmalıdır. Din eğitiminde sağlanacak bu zengin öğrenme ortamıyla öğrenciler 

dinî içinde yaşadıkları dönemle kolayca özdeşleştirebilirler. Aksi halde öğrencinin 

dinle ilişkisi hep soyut ve ulaşılmaz bir mesafede kalabilir. 

2.4.3. Öğrenci merkezli öğrenme 

1900’lü yılların başında, konu merkezli tasarımlara tepki olarak ortaya çıkan öğrenci 

merkezli tasarımlar programın merkezinde öğrencinin olması gerektiğini 

savunmaktadır. Bu yaklaşımda öğretim, program, öğrenme ya da yönetimsel yapılar 



56 

 

öğrenci etrafında geliştirilir yani odak noktasına öğrenci alınır (Alcı, 2019; Aykaç, 

2018). Öğrencinin merkezde olduğu bir eğitimde ise öğrencinin gözlemleri ve 

yaşantıları ile öğrenmeye etkin katılımı ön plana çıkar. Bu süreçte öğreticiye sadece 

destekleyici rol tanıyan yaklaşım, bireysel farklılıkların gözetilmesine de dikkat 

çekmektedir. Ancak bu tür programlar öğrencinin merkeze alınıp serbest bırakılıp 

bırakılamayacağı yönünden tartışılmış, kimi görüş bırakılması gerektiğini belirtirken 

kimi görüş bırakılmaması gerektiğini belirtmiştir. Öğrenen merkezli tasarımların 

ilerlemecilik eğitim felsefesine dayandığı söylenebilir (Yürük, 2011). 

Öğrencinin bilişsel, duyuşsal ve devinimsel özellikleri dikkate alarak düzenlenen bir 

program çalışması olan öğrenci merkezli yaklaşımla program geliştirmede bazı 

tasarımlar bulunmaktadır: Bu tasarımlardan ilki, öğrenme öğrencinin hayatından ayrı 

tutulmamalı, birbiri ile bağlantısı kurularak öğrencideki ilgi ve ihtiyaçlar ön plana 

alınması gerektiğini savunan Çocuk Merkezli Tasarımlar’dır. Bu tasarımın ana 

düşüncesi Taba’nın ‘‘kişi yaşadığını öğrenir’’ görüşüdür. Bu tasarıma benzemekle 

beraber bir başka tasarım çocukların tüm ilgi ve ihtiyaçları önceden kestirilemeyeceği 

için programda önceden tasarlanmayıp, uygulamada öğretmen tarafından belirlenmesi 

gerektiğini savunan Yaşantı Merkezli Tasarımlardır. Okulun işlevinin tamamen 

değişmesi ve öğrencinin gelişimini desteklemesi fikrinde olan Romantik (Radikal) 

Tasarımlar ise Pestallozzi’nin ‘‘kişiler kendilerini en iyi kendi doğalarında bulabilir’’ 

anlayışına dayanmaktadır. Son tasarım ise hümanistik psikolojiyi ön planda tutan, 

davranışsal psikoloji ile tasarlanan eğitim programlarına tepki olarak ortaya çıkan 

Hümanistik Tasarımlardır (Demirel, 2020). 

Öğrenen merkezli öğrenme ilkelerinin temelleri yapılandırmacı eğitim programlarının 

tasarımında da dikkate alınması gerekmektedir. Bu ilkeler: 

1. Öğrenme sürecinin doğası; Öğrenme sürecinde öğrenenlerin bilgi, yaşantı, 

kendi düşünce ve inançlarından anlam yaratabileceği süreçler kullanılması, 

öğrenenlerin hedefe yönelmesi ve kendi öğrenmesinden sorumlu olması 

vurgulanmaktadır.  

2. Öğrenme sürecinin amacı; Yeterli zaman ve destekle öğrenenlerin anlamlı ve 

tutarlı bilgi yapıları oluşturabilecekleri öne çıkarılan bu ilkede; anlamlı yapılar 

oluşturması ve düşünme stratejilerini kazanması için öğrenenlere bireysel 



57 

 

amaçlar belirlemesinde ve bu amaçlara ulaşmaya çalışmasında olanaklar 

yaratılması gerektiği üzerinde durulmaktadır.  

3. Bilgiyi Yapılandırma; Öğrenenlerin yeni bilgi ile önbilgi arasında anlamlı 

ilişkiler kurduklarına dikkat çekilerek, öğrenenin var olan bilgisi ile yeni bilgi 

arasında ilişkiler kurmasıyla bilginin genişleyip derinleşebileceği 

vurgulanmaktadır. Bu ilkenin kuramsal dayanağı ise yeni bilginin eski 

bilgilerle bütünleşmediğinde etkili biçimde kullanılamayacağı ve yeni 

durumlara aktarımının yapılamayacağıdır.  

4. Stratejik Düşünme; Başarılı öğrenenlerin karmaşık öğrenme amaçlarına 

ulaşmada düşünme stratejilerini kullandıkları ve yaratabildikleri üzerinde 

durulmaktadır. 

5. Düşünmeyi Düşünme: Zihinsel işlemleri seçme ve izlemede kullanılan üst 

düzey stratejiler yaratıcı ve eleştirel düşünmeye yardımcı olduğundan nasıl 

öğrenildiğinin ve düşünüldüğünün yansıtılması gerekliliği vurgulanmaktadır. 

6. Öğrenme Bağlamı: Öğrenmeyi kültür, teknoloji, çevresel faktörler, grupların 

öğrenme motivasyonu ve düşünme biçimleri etkiler.  

7. Güdüsel ve Duyuşsal Faktörler: Ne öğrenileceği ve ne kadar öğrenileceğinin 

güdülenme düzeyiyle ilgisi vardır. İçsel güdülenme üst düzeyde yenilik ve 

farklılık, kişisel ilgilere uygunlukla uyarılabileceği ve öğrenenin ilgili, anlamlı, 

ilginç ve yeteneklerine uygun bulduğu görevlere daha fazla katılacağı ifade 

edilmektedir. Çaba gösterilmesinin güdülenmenin bir belirtisi olduğunun 

vurgulaması yapılmaktadır. 

8. Gelişimsel ve Sosyal Faktörler: Öğrenen gelişim düzeyine uygun olduğunda 

ve ilginç bir biçimde sunulduğunda materyalin daha iyi öğrenileceğinin altı 

çizilmektedir. Bilişsel, sosyal ve duygusal gelişimin önceki deneyimden, 

aileden, kültürden ve toplumdan etkileneceği vurgulanmaktadır. Sosyal 

Etkilerde ise öğrenmenin diğer bireylerle etkileşim kurduğunda ve iş birliği 

yapıldığında daha nitelikli olacağı belirtilmektedir.  

9. Bireysel Farklılıklar; Öğretmen, öğrenenlerin farklı düşünme stratejilerini göz 

önünde bulundurmalı ve öğrencilerin kendi stratejilerini fark etmelerine ve 

bunları tanımalarına yardımcı olmaktadır. (Yurdakul, 2004; Bıyıklı ve diğ., 

2004) 



58 

 

Yapılandırmacı yaklaşım bu ilkelerin tümünü eğitim alanına taşımada öncülük 

edebilir. Bu ilkelerle öğrenci öğrenme ortamlarında aktif bir rol üstlenerek bağımsız 

düşünebilen ve problem çözebilen bireyler haline gelir. 

Öğrenci merkezli öğrenme yaklaşımında öğretim programı, eğitim süreci ve öğrenme 

etkinlikleri öğrenciye göre düzenlenmekte ve bireyselleştirilmektedir. Yaklaşımın 

öğrenci ve öğretmen açısından bazı özellikleri şu şekildedir:  

• Öğrenci sürecin en başından itibaren aktif rol oynayan öğrenme amaçlarını 

belirler ve öğrenme etkinliklerinde sorumluluk üstlenirler. Öğrenci, eğitim 

sürecinde kendisini güdüler, yönlendirir ve etkinliğini arttırır. Öğrenciler 

problem çözme noktasında özgüvenli davranır, bilgilerini arkadaşları ile 

paylaşarak yeni bilgiler edinîr. Öğrenci bir bilgiyi öğrenmekten ziyade o bilgiyi 

öğrenme yollarını öğrenir. Böylece her yeni bilgide öğrenmeleri pratikleşir.  

• Öğretmen bu noktada öğrenciye gerekli zamanı tanımalı ve öğrencinin 

potansiyel hızını zorlamamalıdır. Öğrenciye kolaylaştırıcı ve rehber olarak 

öğrenme sürecinde gerekli kaynaklara ulaşmasında ve kaynaklardan 

yararlanmasında katkı sağlar. Öğretmen öğrenciyi kendi kendisini 

değerlendirmesi yönünde teşvik eder. Böyle bir sınıf ortamında öğretmen ve 

öğrenci ilişkileri demokratik olarak nitelendirilir (Sendov, 1997’den akt. F. 

Güneş, 2016, ss.4-5).  

Öğrenci merkezli yaklaşıma uygun bir program anlayışına örnek vermek gerekirse 

aktiviteye dayanan program modelinden söz edilebilir. Böyle bir programda; Öğretim 

programını çocukların ilgi ve ihtiyaçları belirler. Öğretimin ilgi ve ihtiyaçlar üzerine 

inşa edilmesi önemlidir. Problem çözme yöntemine geniş yer verilmektedir. 

Öğretmenin eğitim psikolojisi, rehberlik ve öğretim yöntemleri konusunda iyi yetişmiş 

olması gerekmektedir. Ancak iyi bir aktivite programında başarı için gerekli unsurlar 

olan yeterli bina ve tesisler, bol araç-gereç, kitap ve materyaller yüksek maliyetlere 

sebep olabilir (Varış, 1997). 

Öğrenci merkezli yaklaşımın öngördüğü bir öğrenme öğretme sürecinde din öğretimi 

programları da okuma, ezberleme, dinleme ve yazma gibi tek yönlü olan öğrenme 

yöntemleri ile sınırlı kalmamalıdır. Program, belirtilen yöntemleri inceleme, araştırma, 

kaynaklara ulaşma, problem çözme, eleştirel düşünme, sorgulama ve başkalarına 

aktarma yöntemleri ile kullanmalıdır. Böylece öğrencinin çok yönlü bilgi ve beceri 



59 

 

edinmesi sağlayan etkinlikler ön planda tutar. Eğitim sürecinde öğretim 

materyallerinin kullanması öğretim etkinliklerinin amaca ulaşmasına yardımcı olan 

unsurlardır. Çünkü, materyal kullanımı öğrenmeyi kolaylaştırması ile öğretimi öğrenci 

merkezli hale getirmektedir (Güneş, 2015). 

2.4.4. Beceri temelli öğrenme 

Türk Dil Kurumu sözlüğünde beceri; ‘‘elinden iş gelme durumu, kişinin yatkınlık ve 

öğrenime bağlı olarak bir işi başarma ve bir işlemi amaca uygun olarak sonuçlandırma 

yeteneği, maharet.’’ şeklinde tanımlanmaktadır (TDK, 2011).  

Günümüz bilgi ve teknoloji çağında öğretimde bilgi alış-verişinin de formu 

değişmiştir. Artık bilgiye ulaşma hızı ve kolaylığı yanında ulaşılan bilginin nasıl 

ayrıştırılacağı, işleneceği, kullanılacağının öğretilmesi ihtiyacı doğmuştur. Öğrenciye 

yaşamının her alanında uygulayabileceği, uyarlayabileceği, işlevselliği yüksek 

becerilerin öğretilmesi amaçlanmaktadır. ‘‘Dünya sağlık örgütü yaşam becerilerini 

‘‘bireyin günlük yaşamın talep ve zorluklarıyla etkin bir şekilde başa çıkmalarını 

sağlayan uyarlanabilir ve olumlu davranış yetenekleri’’ olarak tanımlamaktadır’’ 

(Duran ve Ekici, 2020, s.228). 

Bu yaklaşımda amaç, beceri geliştirmek olduğu için ezber ve ansiklopedik bilgiden 

ziyade beceri geliştiren bilgilere ağırlık verilir. Beceri ise bilmeyi, harekete geçmeyi 

ve uygulamayı içerir. Yani becerilerin uygulanması önce bilgiye dayanır sonra zihinde 

yapılandırılır. Böyle bir eğitim süreci işletilirken yapılandırmacı öğrenme 

yaklaşımının varsayımları ile de hareket etmiş olunur (Aşlamacı, 2022).  

2005 ve 2010 yıllarında yayımlanan DKAB Ortaöğretim programlarından sonra 

yeniden yapılandırılan 2018 ODKAB öğretim programında diğer öğretim 

programlarından farklı olarak, yapılandırmacılık, çoklu zekâ ve öğrenci merkezli 

öğrenme yaklaşımları yanında yer verilen yaklaşım ‘‘Beceri Temelli Öğrenme’’dir. 

Programda ‘‘Programın Temel Felsefesi ve Genel Amaçları’’ başlığında yer alan 

yaklaşıma dair şu açıklama yapılmaktadır: 

‘‘Beceri temelli öğrenme, öğrencilerde öğrenme süreci içerisinde kazanılması, 

geliştirilmesi ve hayata aktarılması tasarlanan bilgi, tutum ve beceriler bütününü ifade 

etmektedir. Bu bağlamda temel becerileri ön planda tutan, öğrenme sürecinde öğrencinin 

aktif katılımına ve öğretmen rehberliğine imkân veren, öğrencilerin araştırma 
yapabilecekleri, keşfedebilecekleri, problem çözebilecekleri, çözüm ve yaklaşımlarını 

paylaşıp tartışabilecekleri ortamların sağlanmasının önemi vurgulanmıştır’’ (MEB, 2018, 

s.8). 



60 

 

Programda bilgi, tutum ve beceriler arasındaki bütünlüğe işaret edilmekte ve kültürel 

mirasın taşıyıcısı olan değerlerin ancak eylemsel etkinliği ifade eden beceriler 

aracılığıyla günlük yaşama aktarılabileceği belirtilmektedir. Programlarda 

öğrencilerin kişisel, sosyal, akademik ve iş hayatında ihtiyaç duyacakları beceriler 

olarak sekiz yetkinlik alanı5 belirlenmiştir (Meydan, 2021). 

Beceri temelli öğretim, öğretimin amacını öğrencilerin somut olarak gösterecekleri 

çıktılar olarak belirlemesiyle davranışçı öğretime yaklaşsa da becerilerin derinlikli 

öğrenmeler ile gerçekleştirilebilmesi için öğrenci merkezli, probleme dayalı ve 

bilginin yaşama aktarılmasını öngören yapılandırmacı bir öğrenme eğitimini de gerekli 

görür (Medeni, 2013).  

Programda beceri temelli öğrenme bağlamında öğrenciye kazandırılmak istenen 

öğrenme modellerinin, öğrencide öngörülen yeterliklere bakıldığında yaklaşımın 

özellikle işbirlikli öğrenme, probleme dayalı öğrenme ve eleştirel düşünme 

modellerini desteklediği söylenebilir. Bütün bu modeller kendilerine özel amaç, hedef, 

öğrenme-öğretme ve değerlendirme sürecini içermektedir. Bu yaklaşımlardan 

çalışmamız kapsamında detaylı bir şekilde bahsetmemiz mümkün olmadığından 

kısaca bahsedilecektir. 

İşbirlikli öğrenme; birey yaşamı boyunca çevresindeki insanlarla etkileşim 

halindedir. Bu etkileşim halinin eğitim ortamlarında öğrenme odaklı 

yapılandırılmasına işbirlikli öğrenme denilebilir. 

Öğrenci takımları- başarı bölümleri, Takım- oyun- turnuva, Birleştirilmiş Kubaşık 

Okuma ve Kompozisyon, Küme destekli bireyselleştirme, Ayrılıp birleşme, Küme 

araştırması, İkili denetim tekniği ve Akademik çelişki işbirlikli öğrenme yaklaşımında 

kullanılan tekniklerdir (Özelçi, 2020). 

İşbirlikli öğrenme; öğrencinin derse olan ilgisinin, tutumunun olumlu yönde 

artmasına, kendi bilgilerini ve yeteneklerini ortaya koyacakları için öğrenmeye ve 

bilgisini aktarmaya karşı motivasyon olmasına hem bireysel hem de akademik 

anlamda özgüven kazanmasına, pek çok açıdan bireysel farklılıkların bulunduğu sınıf 

 
5 Bunlar; anadilde iletişim, yabancı dillerde iletişim, matematiksel yetkinlik ve bilim/teknolojide temel 

yetkinlikler, dijital yetkinlik, öğrenmeyi öğrenme, sosyal ve vatandaşlıkla ilgili yetkinlikler, insiyatif 

alma ve girişimcilik, kültürel farkındalık ve ifade olarak sıralanmıştır (MEB, 2018, ss. 3-4). 



61 

 

ortamında öğrencilerin birbirlerine karşı anlayış ve hoşgörü kazanmasına katkı sağlar 

(Yılmazer, 2015, s.360). 

İşbirlikli öğrenme ortamının düzenlenmesinde dikkat edilmesi gereken temel ilkeler; 

Öğrenciler arasında olumlu bağlılık kurulmalı, her öğrencinin bireysel sorumluluğu 

belirlenmeli, öğrenciler arasında yüz-yüze destekleyici etkileşim sağlanmalı, sosyal 

beceriler önemsenmeli ve küme süreci tüm çalışma boyunca işlerliğini 

kaybetmemelidir (Özelçi, 2020, ss.203-204). 

Yapılandırmacı yaklaşımın en önemli süreç özelliklerinden biri işbirliğine dayalı 

öğrenmedir. Öğrenme sürecinde sosyal etkileşim ortamının yaratılması anlam 

oluşturmaya ve bilişsel gelişimi desteklemeye önemli katkılar sağlamaktadır. 

Yapılandırmacılar işbirliğinin öğrenme ortamındaki öneminin yanı sıra işbirliğine 

dayalı yapılandırmacı etkinliklerin yarışmayı teşvik etmemesi gerektiğini de 

vurgulamaktadırlar (Yurdakul, 2004). 

Probleme Dayalı Öğrenme: Kendisini John Dewey’in ‘yaparak, yaşayarak öğrenme’ 

ilkesi ile temellendiren model, öğrenci merkezli öğrenme modelleri arasında da yer 

almaktadır (Keklikçi, 2015)  

Probleme dayalı öğrenmeyi Gürlen (2020); ‘‘Öğrenenlerin eğitim programı 

kapsamında yer alan hedeflere ulaşabilmelerine, eleştirel düşünme ve problem çözme 

becerilerini etkin bir şekilde kullanabilmelerine fırsat verecek gerçek yaşam 

problemlerinin kullanıldığı bir öğrenme yaklaşımı’’ olarak tanımlamaktadır. 

Öğrenciler probleme dayalı öğrenme ile yaparak yaşayarak öğrenme ortamlarında 

deneyimler aracılığıyla öğrenmektedirler. Günlük yaşam deneyimlerine dönük olarak 

öğrenmekte, dolayısıyla öğrenme ortamında günlük yaşam problemine yer vermesiyle 

öğrenciler hem aktif olarak sürece katılmakta hem de kendi öğrenmelerinin 

sorumluluğunu üstlenmektedirler.  

Probleme dayalı öğrenmenin altı temel özelliğini Barrows şu şekilde açıklamaktadır: 

Öğrenme öğrenci merkezli olmalı ve bir eğitimci kontrolü altında küçük gruplarda 

meydana gelmelidir.  Öğretici bir yönlendirici ve rehber olmalıdır. Öğrenme sürecinde 

otantik bir probleme er verilmelidir. Karşılaşılan problemler, problemin çözümü için 

gerekli bilgiyi ve problem çözme becerilerini ortaya çıkarmak için bir araç olarak 

kullanılmalıdır (1996’dan akt. Tabak, 2020). 



62 

 

Probleme dayalı öğrenme, öğrencilerin ihtiyaç duydukları bilgi ve becerileri 

edinmekle beraber problem çözme becerileri noktasında fayda sağlamak amacındadır. 

Probleme dayalı öğrenme ile eğitim programı tasarımında önem verilmesi gereken 

bazı noktalar vardır:   

- Programlara, programı uygulamada verimli olup fayda sağlayacağı noktasında 

inanma, 

-  Öğrenenlerin becerilerini ölçen problemlerden ziyade becerilerini geliştirecek 

problemler sunma, 

- Sınıf ortamında bulunan çeşitlilik kadar probleme olan yaklaşım tarzı ve 

problemin çözümü çeşitlilik gösterebilir, 

- Öğretim süreci boyunca edinîlen bilgiler problemlerin yapılandırılmasında 

değişikliğe yol açabilir,  

- Problemi öğrenciler çözerken öğretmenler yönlendirici ve kolaylaştırıcı rol 

üstlenir.  (Gürlen, 2020).  

Probleme dayalı öğrenmenin yapılandırmacı yaklaşım açısından uygunluğu 

düşünüldüğünde, modelin temel kavramlara odaklanarak kavramlara dönük problem 

durumları oluşturulduğundan ve özellikle de öğrenme süreci tümdengelim yolu ile 

ilerlediğinden yapılandırmacılık ile uyumlanmaktadır (Yurdakul, 2004). 

Eleştirel Düşünme; Düşünme becerilerinin alt unsurlarından biri olan eleştirel 

düşünme, genel manasıyla bir konuyu zihinsel olarak değerlendirme faaliyetidir.  

Demirel’e (2020) göre eleştirel düşünme, bilgiyi etkin bir şekilde kazanma, 

yorumlama ve kullanma becerilerine dayanmakta ve beş temel boyutu içermektedir. 

Bunlar; tutarlılık, birleştirme, uygulanabilme, yeterlilik ve iletişim kurabilmedir. 

Burada önemli olan bir diğer nokta ise bireyin bu becerilerini gerçekleştirmeye yönelik 

eğiliminin olmasıdır. 

Eleştirel düşünmeye yönelik hazırlanan öğretim programları;  

• MEB’in eğitime ilişkin genel amaçlarında vurguladığı eleştirel düşünen 

bireyin yetiştirilmesine, 

• Bireyin toplumda yaşanan güncel problemleri anlayıp, yorumlayıp, analiz edip, 

karar alabilmesine, 



63 

 

• Bireyin eleştirel düşünme tavrı ile demokratik öğrenme ortamlarının 

sağlanmasına, 

• Bireyin yaşanan hızlı toplumsal değişimler karşısında etkin stratejiler 

geliştirmesine katkı sağlar (Işık, 2015, s.173). 

Bu modeller dışında yapılandırmacı yaklaşımı destekleyen bir uygulamadan daha 

bahsedilebilir ki o da Sorgulama yöntemi’dir. Öğrencinin düşünme faaliyetini 

desteklemekte soru sorma önem arz eder. Etkili soru sorma ile öğrenenler düşünme 

noktasında cesaretlendirilmekte, bilgiyi alıp çözümlemesi ve güvenilir sonuçlara 

ulaşması kolaylaşmaktadır. Bu durum aynı zamanda derse ilgi ve uyumu 

arttırmakta, bir yandan araştırma motivasyonu sağlarken bir yandan çıkarımlarını 

başkalarınınkiyle karşılaştırma noktasında ilgiyi arttırmaktadır (Yurdakul, 2004, 

s.71). 



64 

 

3. EĞİTİMSEL YAKLAŞIMLAR BAĞLAMINDA 2018 DKAB 

ORTAÖĞRETİM PROGRAMININ İNCELENMESİ  

Bir eğitim sistemi felsefe, devlet politikası ve bilim temele alınarak oluşturulur. 

Başlangıçta zincirleme gerçekleşen üç aşamadan oluşan karar alma süreci yer alır. Bu 

karar alma süreci şunlarla ilgilidir: 

- Geliştirilmesi istenen toplumun politik amaçları; politik veya ideolojik amaçlar 

temele alınır. 

- Bu amaçlarla ilişkili olarak yetiştirilecek insan tipi; bireye kazandırılması 

düşünülen ve eğitim sisteminin amaçlarının belirlenmesini sağlayacak insan 

nitelikleri nelerdir? Bu aşamada törel değerler veya eğitime ilişkin değer 

felsefesi temele alınır. 

- Son olarak eğitim sisteminin yukarıda belirtilen amaçların gerçekleşmesine 

katkı biçimi; eğitim programı eğitime ilişkin amaçların gerçekleşmesine 

yönelik bir araçtır (Demeuse ve Strauven, 2016, s.28). 

2018 DKAB Ortaöğretim programı içindekiler bölümünün tasarımı ile önceki 

programlardan farklılık göstermektedir. Önceki programlarda programın ilk başlığı 

olarak Türk Millî Eğitiminin Amaçları yer almakta ve ikinci başlık olan ODKAB 

(9,10,11 ve 12. Sınıflar) Dersi Öğretim Programı’nda ‘‘Giriş, Niçin Okulda Din 

Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi?, Programın Vizyonu, Programın Uygulanmasına 

İlişkin İlke ve Açıklamalar, Programın Temel Yaklaşımı, Programın Yapısı, Öğrenme-

Öğretme Süreci’’ başlıkları yer almaktadır. Devamında program 14 ana başlıkla 

açıklanmaktadır.  

2018 ODKAB Dersi öğretim programına baktığımızda ise içindekiler kısmının daha 

sistematik bir şekilde sunulduğu söylenebilir. Öncelikle programda 3 ana başlık, ünite, 

kazanım sayısı, süre tablosu ve bir de sınıf düzeylerine göre ünite, konu, kazanım ve 

açıklamaları başlıkları bulunmaktadır.  

3.1. 2018 Ortaöğretim DKAB Dersi Öğretim Programının Genel Görünüşü 

Programda ilk başlık olarak Millî Eğitim Bakanlığı Öğretim Programları başlığı 

altında yer alan başlıklar şu şekildedir: 

Öğretim Programlarının Amaçları başlıklı bölümde programın Millî Eğitim Temel 

Kanununun 2. Maddesinde ifade edilen Türk Millî Eğitiminin Genel Amaçları’’ ve 



65 

 

‘‘Türk Millî Eğitiminin Temel İlkeleri’’ esas alınarak hazırlandığı belirtilmekte ve 

eğitim-öğretim programlarının okulöncesi, ilköğretim ve ortaöğretim seviyelerinde 

ulaşmayı amaçladığı hususlar belirtilmektedir. Ortaöğretim (9,10,11 ve 12. Sınıflar) 

seviyesine yönelik belirtilen amaç ise şu şekildedir: 

Liseyi tamamlayan öğrencilerin, ilkokulda ve ortaokulda kazandıkları yetkinlikleri 

geliştirmek suretiyle Millî ve manevi değerleri benimseyip hayat tarzına dönüştürmüş, 

üretken ve aktif vatandaşlar olarak yurdumuzun iktisadi, sosyal ve kültürel kalkınmasına 

katkıda bulunan, ‘‘Türkiye Yeterlilikler Çerçevesi’’nde ve ayrıca disiplinlere özgü 

alanlarda ifadesini bulan temel düzey beceri ve yetkinlikleri kazanmış, ilgi ve yetenekleri 

doğrultusunda bir mesleğe, yükseköğretime ve hayata hazır bireyler olmalarını sağlamak 

(MEB, 2018, s.1). 

Öğretim Programlarının Perspektifi bölümünde eğitim sisteminin temel amacı 

olarak öğretim programı ile kazandırılmak istenen beceri ve davranışların, değerler ve 

yetkinliklerle bağ kurularak aktarılmasının önemine değinmektedir. Programda 

Değerler ‘‘Toplumumuzun Millî ve manevi kaynaklarından damıtılarak dünden 

bugüne ulaşmış ve yarınlarımıza aktaracağımız öz miraslar.’’ olarak tanımlanırken 

Yetkinlikler ‘‘Değerlerle aktarılacak olan mirasın hayata ve insanlık ailesine 

katılmasını ve katkı vermesini sağlayan eylemsel bütünlükler.’’ olarak 

tanımlanmaktadır. Daha sonrasında ise bölümde alt başlık olarak ‘‘Değerlerimiz’’ ve 

‘‘Yetkinliklerimiz’’ konusu detaylandırılmaktadır.  

Programda kazandırılmak istenen değerler; adalet, dostluk, dürüstlük, öz denetim, 

sabır, saygı, sevgi, sorumluluk, vatanseverlik ve yardımseverlik gibi değerlere sahip 

olmalarıdır. Öğrencinin bu değerleri anlaması, benimsemesi ve bu değerlere göre 

yaşamını biçimlendirmesi hedeflenmektedir. 

Öğretim Programlarında Ölçme ve Değerlendirme Yaklaşımı bölümünde her 

insanın biricik oluşuna dikkat çekilerek herkese uygun ve genel geçer bir 

değerlendirme sürecinin mümkün olmaması nedeniyle ölçme değerlendirme süresince 

farklı yöntem ve tekniklere yer vererek, kullanışlılık açısından değiştirilebilir olması 

konuları vurgulanmaktadır. Sonrasında ise öğretim programlarında ölçme ve 

değerlendirmeye yön veren ilkeler 7 maddede açıklanmaktadır. Bu maddelere 

ilerleyen bölümlerde müstakil bir başlıkta yer verilecektir. 

Bireysel Gelişim ve Öğretim Programları bölümünde ise program hazırlanırken 

dikkat edilen temel gelişim ilkelerinden bahsedilmektedir. Bunlar; hayat boyu 

öğrenme kapsamında öğrencilerin tüm gelişim dönemlerindeki özellikleri göz önüne 

alınarak amaçların ve kazanımların gerçekleştirilmesi,  basitten karmaşığa, genelden 



66 

 

özele, somuttan soyuta gibi gelişim ilkeleri kazanım ve becerilerin oluşturulmasında, 

sınıflar düzeyinde derslerin dağılımında dikkate alınması, dil gelişimi ve düşünce 

gelişimi gibi birbiriyle sıkı ilişki içinde olan gelişim alanlarının kazanımların etkililiği 

noktasında dikkate alınması, bireysel farklılıklar noktasında bilinçli ve anlayışlı bir 

bakış açısı, öğrenme hızındaki farklılıkla gösterilen saygı gibi hususlardır. 

Bölümün son alt başlığı olan Sonuç bölümünde, program güncelleme sürecinde 

geçirilen aşamalar yer almaktadır. Bu bilgilere araştırmamızın Eğitimde Program 

Geliştirme bölümünde daha önce yer verilmişti. 

3.2. Programda Temel Alınan Yaklaşım 

DKAB Öğretim programlarında programda yer verilen temel yaklaşım ifadesi ve bu 

bağlamda zikredilen Eğitimsel yaklaşım ve Dinbilimsel yaklaşım programda ilk olarak 

uzun bir süre sonra yeniden yapılandırılan 2005 yılı ODKAB öğretim programında yer 

almaktadır. 2010 ODKAB programında da aynı başlık altında yer verilen yaklaşımlara 

2018 ODKAB programında müstakil bir başlık altında yer verilmemiştir.  

Önceki programlarda yaklaşımın açıklandığı ifadelere benzer açıklamalar ile 2018 

ODKAB öğretim programında ‘‘Programın Temel Felsefesi ve Genel Amaçları’’ 

başlığı altında Eğitimsel yaklaşım şu şekilde yer almaktadır: 

Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi (9-12. Sınıflar) Öğretim Programı'nın geliştirilmesinde; 

yapılandırmacı öğrenme modelini destekleyen çoklu zekâ, öğrenci merkezli öğrenme, beceri 

temelli öğrenme gibi yaklaşımlar dikkate alınmıştır. Beceri temelli öğrenme, öğrencilerde 

öğrenme süreci içerisinde kazanılması, geliştirilmesi ve hayata aktarılması tasarlanan bilgi, 

tutum ve beceriler bütününü ifade etmektedir. Bu bağlamda temel becerileri ön planda tutan, 

öğrenme sürecinde öğrencinin aktif katılımına ve öğretmen rehberliğine imkân veren, 

öğrencilerin araştırma yapabilecekleri, keşfedebilecekleri, problem çözebilecekleri, çözüm ve 

yaklaşımlarını paylaşıp tartışabilecekleri ortamların sağlanmasının önemi vurgulanmıştır. 

Ayrıca programda gelişim düzeyini göz önünde bulunduran, öğrenme sürecinde ön bilgileri 

harekete geçiren, anlamlı öğrenmelerin gerçekleşebileceği, farklı öğrenme stillerine uygun 

öğretme ortamlarının sağlanması hedeflenmiştir (MEB, 2018, s.7). 

Programda eğitimsel yaklaşımla ilgili önceki programlardan farklı olarak dikkat çeken 

husus yapılandırmacı öğrenme modelini destekleyen yaklaşımlar olarak çoklu zekâ, 

öğrenci merkezli öğrenme yaklaşımları yanında beceri temelli öğrenme yaklaşımının 

da yer almasıdır. Beceri temelli yaklaşımın açıklamasında ise öğrencide öngörülen 

yeterliklere bakıldığında yaklaşımın özellikle işbirlikli öğrenme, probleme dayalı 

öğrenme ve eleştirel düşünme modellerini desteklediği söylenebilir. 

Öğretim programları içerisinde öğrencilere kazandırılması hedeflenen öğrenme 

yeterliklerini ifade eden beceri temelli yaklaşım, somut olarak sergilenebilecek 



67 

 

çıktılara odaklanmasıyla davranışçı yaklaşımı anımsatsa da beceriler için gerekli 

bilgileri öğrencinin yapılandırdığını öngörmesiyle yapılandırmacı yaklaşıma daha 

yakın durmaktadır (Aşlamacı, 2022). Nitekim öğretimde zihinsel, duyuşsal ve 

psikomotor alanlar bir bütünlük içinde seyreder. Önemli olan bu alanların öğretimde 

birbiriyle uyum içerisinde ve dengeli, öğrencinin faydasına olacak şekilde 

yönlendirilmesidir. 

2018 ODKAB programında aktarılan beceriler için Türkiye Yeterlikler Çerçevesinin 

esas alındığı belirtilmiş ve bu kapsamda öğrencilerin yaşamlarında ihtiyaç duyacakları 

beceriler programda beceri yelpazeleri olarak sekiz anahtar yetkinlikle ifade edilmiştir. 

Bunlar ‘‘Anadilde iletişim, yabancı dillerde iletişim, matematiksel yetkinlik ve 

bilim/teknolojide temel yetkinlikler, dijital yetkinlik, öğrenmeyi öğrenme, sosyal ve 

vatandaşlıkla ilgili yetkinlikler, insiyatif alma ve girişimcilik, kültürel farkındalık ve 

ifade’’ olarak sıralanmıştır (MEB, 2018, ss. 3-4). 

Anadilde iletişim becerisinin gelişmesi öğrencinin kendi düşüncelerini ve duygularını 

aktarmada özgüven sağlayarak öğrenciyi öğrenmeye daha istekli bir hale getirecektir. 

Program, yabancı dillerde iletişim yetkinliğinin kültürlerarası anlayış becerisini de 

gerektirdiğini belirtmektedir. Bu durum programın çoğulcu toplumlarda anlayışla ve 

hoşgörüyle yaşamaya yönelik öğretileri ile de uyumludur. Matematiksel-teknolojik 

yetkinlik ve dijital yetkinlik ise öğrencinin içinde bulunduğumuz çağda oldukça hızlı 

gelişen olgu ve olaylara hâkimiyetini ve kendisine fayda sağlayacak şekilde bu 

gelişmelere uyum göstermesini kolaylaştıracaktır. Öğrenmeyi öğrenme ise öğrencinin 

yaşamında karşılaştığı herhangi bir öğrenme ihtiyacında bilgiyi nasıl daha kolay ve 

hızlı bir şekilde öğrenip uygulayacağına dair zihinsel yapılandırmasını 

hızlandıracaktır. Öğrencinin içinde yaşadığı toplumun siyasal, sosyal, ekonomik vb. 

unsurlara ilişkin kazanacağı bilgi ve deneyim ile yapıcı katılımlarını arttıracak olan ise 

Sosyal ve vatandaşlıkla ilgili yetkinliklerdir. İnsiyatif alma ve girişimcilik ise 

öğrencinin düşüncelerini eyleme dökmede gösterecekleri sorumluluk alma cesaretidir. 

Kültürel farkındalık ve ifade ile de öğrenci farklı sanatsal alanlarda çeşitli iletişim 

araçları ile görüşlerini, deneyimlerini ve duygularını özgün bir şekilde ifade 

edebilmesidir. 

‘‘Programın Temel Felsefesi ve Genel Amaçları’’ başlığı altında Dinbilimsel 

yaklaşım ise şu şekilde yer almaktadır: 



68 

 

Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi (9-12. Sınıflar) Öğretim Programı İslam dinî ve diğer 

dinleri betimleyici yaklaşımla öğretime konu etmeyi amaçlamıştır. İslam dinî Kur'an ve 

sünnetin ortaya koyduğu temel ilkeler çerçevesinde esas alınmıştır. İslam düşüncesinde 

ortaya çıkan yorumlar bilimsel bir metotla ve mezhepler üstü bir yaklaşımla ele alınmıştır. 

Yaşayan diğer dinler ise bilimsel bir metotla, dinler açılımlı ve olgusal bir yaklaşımla 

öğretime konu edilmiştir (MEB, 2018, s.8) 

Dinbilimsel yaklaşım esas alınarak hazırlanan DKAB öğretim programları 

öğrencilerin toplumdaki dinî oluşumları, inanç/düşünce sistemlerini ve yaşayan diğer 

dinleri bilmeleri açısından önem arz eder. Bu anlamda önemli ilerleme gösteren 

program toplumumuzdaki farklılıkların zenginliği olan Alevilik ve Mevlevilik gibi 

farklı dinî düşünce ve sistemlerini de içerir (Bahçekapılı, 2015). 

2005 yılında yeniden yapılandırılan DKAB Ortaöğretim programında dinîn 

anlaşılması ile ilgili önemli vurgu mezheplerin ilahi değil insani oluşumlar olduğudur. 

İslam dinî ile ilgili bilgilerde Kur’an merkezli ve mezheplerüstü bir yaklaşımın 

benimsendiğidir. Bu anlamda program farklılıkların zenginlik oluşuna ve temelde 

birleştirici yönüne dikkat çekmek amacıyla dinîn kök değerlerini ön plana 

çıkarmaktadır. İnanç, ibadet ve ahlak alanlarıyla ile ilgili bu kök değerlerin Kur’an ve 

Hz. Muhammed’in çabalarıyla oluşturulmuş, birleştiriciliği teşvik eden ortak paydalar 

olmasına dikkat edildiği de belirtilmektedir (MEB, 2005; Kaymakcan, 2009). Bu 

bağlamda programda iki temel ölçütün göz önünde bulundurulmaya çalışıldığı ifade 

edilebilir. Bu temel ölçütler; genel olarak dinler, özel olarak da İslam dinî ile ilgili 

bilgilerde doğruluk, sadece İslam dinî ile ilgili bilgilerde ise farklılıkları 

birleştiriciliktir (Yapıcı ve Yürük, 2015, s.36).  

2000’li yılların başlarında geliştirilen DKAB öğretim programlarında programın 

mezhepler üstü bir anlayış vurgusu yapmasına rağmen bu durumun programa 

yansımaması üzerine eleştiriler yapılmıştır. Özellikle eleştirilen nokta ise ortak 

konuların öğretime dahil edilip farklılıkların programda yer almamasının öğrencinin 

farklılıkları doğru kaynaktan öğrenip, saygı göstermesine destek olmamasıdır. Bu 

eleştiriler sonrası 2010 ve 2018 DKAB öğretim programlarında, ibadet konularının 

öğretiminde mezheplerin çeşitli görüş ve uygulamaları ile ilgili bilgilerin ihtiyaç 

durumunda dersin öğretmenlerince tarafından açıklanması istenmiştir. Ancak bu 

durumda programın mezhepler arası yaklaşımı esas aldığını gündeme getirmiştir 

(Aşlamacı, 2022). 



69 

 

2018 ODKAB öğretim programında Kavramsal yaklaşıma dair ifadelere ise şu 

şekilde yer verilmektedir: 

Programda din ve ahlakla ilgili temel kavramların öğretimi, din ve ahlakla ilgili bilgilerin 

kavramsal temellerinin oluşturulması ve kavramlar arası ilişkilendirmelerin yapılması 

hedeflenmiştir. Böylece öğrencilerin dinî ve ahlaki kavramları yorumlamaları ve bazı 

temel becerileri (araştırma ve sorgulama, problem çözme, iletişim kurma vb.) 

geliştirmeleri amaçlanmıştır (MEB, 2018, s.8). 

DKAB programında temel yaklaşımlardan biri olarak zikredilen kavramsal yaklaşım 

ile DKAB dersiyle ilgili kavramların ve ilişkilerin geliştirilmesi hedeflenmektedir 

(Bahçekapılı, 2010). Bilginin zihinde inşası ancak kavramların ve kavramlar 

arasındaki ilişkilerin bilinmesiyle gerçekleşir. Din ve ahlak ile ilgili bilgiler edinîlirken 

o bilgiyi oluşturan kavramların sağlam bir temele oturtulması bu kavramlar ve 

kavramların işlenmesi arasında bağlantı kurulmasını gerektirir. Programda yer alan 

öğrenme alanları da öğretilmek istenen kavram ve kavram ilişkilerinden oluşmaktadır. 

Böylece öğrencinin kendi deneyimlerinden hareketle kavramsal ilişkiler yoluyla dinî 

ve ahlaki anlamlar oluşturabilmesi ve soyut düşünme becerisi kazanabilmesi 

hedeflenmektedir (Kaymakcan, 2007; Yapıcı ve Yürük, 2015). 

İnsan için öğreneceği bilgiye dair ne kadar az bilinmez varsa o bilgiyi öğrenmeye olan 

ilgisi artar. Çünkü bilgiye ulaşması hızlanır ve kolaylaşır. DKAB dersi doğası gereği 

pek çok açıklanmaya ihtiyaç duyan kavramı içermektedir. Bu kavramların öğrencinin 

zihninde açık ve net bir şekilde yerleştirildikten sonra bilginin sunulması öğrencinin 

öğrenmeye karşı özgüvenini ve motivasyonunu arttıracaktır. 

3.3. Programın Yapısı 

DKAB Ortaöğretim Program yapısının; Üniteler, Konular, Kazanımlar, Açıklamalar 

ve Anahtar kavramlar şeklinde yapılandırıldığı belirtilmektedir. ‘‘Ünite açıklamaları’’ 

bölümünde konu başlıklarına yer verilmiş, konu alt başlıkları ise kazanım ve 

açıklamalardan hareketle yazarlar tarafından oluşturulmuştur (MEB, 2018). 

2010 DKAB ortaöğretim programında öğrenciye verilecek bilgiler inanç, ibadet, Hz. 

Muhammed, Vahiy ve Akıl, Ahlak ve Değerler, Din ve Laiklik, Din, Kültür ve 

Medeniyet olmak üzere yedi öğrenme alanından oluşmaktadır (MEB, 2010). Bununla 

birlikte 2018’de geliştirilen programda ise öğrenme alanları kaldırılarak konular her 

sınıf düzeyine göre beş üniteye ayrılmış ve önceki programdaki ögrenme alanları 



70 

 

kaldırılmıştır. Ayrıca yeni programdaki kazanım ilkelerinde daha sade, yalın ve 

kapsayıcı ifadelere yer verilmiştir (MEB, 2018). 

Amaçlar, içerikler, öğrenme-öğretme süreci ve değerlendirme ögeleri ile bir bütün olan 

öğretim programının hedeflediği durumların gerçekleşip gerçekleşmediğini 

görebilmek için bu ögelerin birlikte değerlendirilmesi gerekir. Çünkü öğretim 

programının başarısı ve işlerliği bütün bu ögelerin ahenkli bir şekilde yürütülmesine 

bağlıdır (Kaya, 1998). 

Özçelik’e (2016) göre, bir dersin öğretim programının uygulanması programda 

belirlenen esaslara uygun bir öğretme-öğrenme süreci oluşturulması demektir. Bu 

sürecin düzgün bir şekilde sürdürülerek öğrenciye istendik davranışların 

kazandırılabilmesi için; Öğretim programının mevcut okul durumlarında uygulanabilir 

bir program olması ve bu programın bütün öğrencilere hitap edecek şekilde bir öğretim 

hizmetiyle yürürlüğe konması gereklidir. 

3.3.1. Hedef  

Bir eğitim programının ilk ögesi olan hedef boyutu ile ‘Niçin eğitiyoruz’ sorusu 

sorulmaktadır. Bu soru programın sınırlarını çizmek ve korumak açısından oldukça 

önemlidir. Ayrıca bu soruya verilecek cevaplar programın diğer ögelerinin içeriğinde 

de belirleyici olacaktır.  

Öğretim sürecinde bireyde oluşturulmak istenen özelliklere genelden özele amaç, 

hedef ve davranış denilmektedir. 2000 sonrası öğretim programlarında ise davranış 

ifadesi yerine öğrencide gözlenmek istenen istendik özelliklerin tümünü ifade eden 

‘kazanım’ ifadesi kullanılmaktadır. Bireye belirli bir malumatı, beceriyi, hissi, sezgiyi 

eğitim aracılığıyla kazandırmak istenen ve gözlenebilir vasıfların bütün kazanımlarını 

oluşturabilir (Kaya, 1998; Sönmez ve Alacapınar, 2015). Burada belirleyici olan 

‘‘istendik’’ kavramıdır. İstendik davranışın ne olduğunu ortaya koyacak olan, ‘‘İnsan 

nedir? Eğitimin amacı nedir? Nasıl insan yetiştirmeliyiz? İnsana hangi davranışları 

nasıl ve ne yolla kazandırmalıyız? Kazanıp kazanmadığını nasıl belirleriz? gibi sorular 

ve bu sorulara verilen cevaplar olabilir (Sönmez, 2019). 

Ertürk ise Hedef’in tanımını şöyle yapmaktadır ‘‘Planlanmış ve düzenlenmiş 

yaşantılar yoluyla kazandırılması kararlaştırılan, davranış değişikliği ya da davranış 

olarak ifade edilmeye uygun olan bir özelliktir.’’ (1972’den akt. Demirel, 2020). Bu 



71 

 

özeliklerin tanımının yapılması ve ölçme konusu haline getirilmesi hedeflerin 

izlenmesi bakımından önemlidir. Bu bağlamda hedefleri ölçmek için eğitimde 

kullanılan en yaygın sınıflama Bloom ve arkadaşlarının yaptığı tasniftir: Hedefler ve 

davranışlar; bilişsel, duyuşsal ve devinişsel olmak üzere üç alana, her alan da kendi 

içinde basamaklara ayrılmaktadır (Koç, 2022, s.95). Ayrıca kazanımlar, istendik 

davranışların basitten karmaşığa, kolaydan zora, somuttan soyuta, birbirinin ön koşulu 

olacak şekilde aşamalı sıralanması ile eğitimde taksonomik olarak düzenlenebilir. 

Bütün bu sınıflamalar nasıl ele alınırsa alınsın birbiri ile anlamlı ve sıkı bir ilişki 

içindedirler (Sönmez ve Alacapınar, 2015).  

Eğitim programında kazanımlar belirlenirken bu kazanımların daha anlaşılır, 

uygulanabilir ve verimli olması açısından gerekli olan bazı kazamın ilkelerini 

Efendioğlu (2020, s.193) şu şekilde belirtmektedir: 

- Açıklık (Anlaşılırlık): Kazanımların (hedef davranışların) neyi ifade ettiği açık, 

anlaşılır ve net olmalıdır. Bir başka ifadeyle, bir hedef davranış okunduğunda 

zihnimize; ‘bu hedef davranışla ne söylenmek isteniyor’ sorusu oluşmamalıdır. 

Ayrıca hedefler açık bir şekilde yazıldığında uzun genellemeler önlenir, 

öğrencinin ilgisi açık tutulur ve öğretmen-öğrenci iletişimi kolaylaşır (Aydın, 

2000). 

- Öğrenciye aitlik (öğrenci davranışına dönüklük): Kazanımlar öğretmenin 

yapacağı eylemi değil, öğrencinin sergilemesi gereken davranışı işaret 

etmelidir. 

- Öğrenci düzeyine uygunluk (ulaşılabilirlik): Kazanımlar, öğrencilerin var olan 

özelliklerini kullanarak ulaşabilecekleri düzeyde olmalıdır.  

- Kentlilik: Kazanımlar, programın içeriği ile bir bütünlük göstermelidir. Bir 

başka ifadeyle bir hedef davranış boşlukta durmamalı hangi ders konu ya da 

üniteye ait olduğu belli olmalı, ait olduğu konuyla ilişkilendirilmelidir. 

- İşlevsellik (faydalılık-yararlılık): Öğrenci kazanıma ulaşıldığı zaman 

öğrencinin günlük ve mesleki yaşamında işine yarayabilecek özellikleri ifade 

etmelidir. Öğrencilere kazandırılacak özelliğin kullanılabilecek bir alet 

niteliğinde olması ve iş görmesi gereklidir. 

- Dayanıklılık: Öğrenci, kazanım ya da hedef davranışa ulaştığında uzun süre 

sergileyebileceği bir nitelik kazanmalıdır. Bir hedef davranışın dayanıklı 



72 

 

olarak kazanılmasında öğrenme sürecinin niteliğinin de önemli bir yere sahip 

olduğu gözden kaçırılmamalıdır. 

- Ekonomiklik: Kazanımlar en az emek, zaman ve maliyetle, öğrencilerin en kısa 

sürede ulaşabilecekleri yapıda olmalıdır. Hedef davranışlar doğrudan 

amaçlanan niteliği işaret etmelidir. 

- Genellik: Kazanımlar bir davranışı oluşturan bileşenleri genelleyecek 

(kapsayacak) nitelikte olmalıdır. 

- Sınırlılık: Bir kazanımın tek bir davranışla sınırlı olması gerekir. 

- Kaynaşıklık: Aynı konu/ders kapsamında yer alan kazanımların birbirini 

destekleyecek, pekiştirecek ya da tamamlayacak nitelikte olması dikey 

kaynaşıklık olarak adlandırılır. Farklı konu/ders kapsamında yer alan 

kazanımların birbirlerini destekleyecek ya da pekiştirecek nitelikte yazılması 

ise yatay kaynaşıklık olarak adlandırılır. 

Bir ülkenin eğitim sisteminde devletin ekonomik, politik, sosyal alanlarda belirlediği 

ilkeleri bilen, uygulayan ve geliştiren insanlar yetiştirmek amaçtır. Her devlet kendi 

anlayışını yeni kuşaklara aktarmak ve benimsetmek ister (Sönmez, 2019). Bir eğitim 

programında devamlılık, uyum ve bütünlük programın genel amaçlarını ve farklı 

bileşenlerini bütünleştirmesi açısından önemli olan niteliklerdir. Bunun içinde 

öncelikle genel amaçların belirli, açık bir şekilde yazılması gerekir. Aksi halde 

herhangi bir yoruma açık olmalarıyla; herkes kendi felsefi, politik düşünceleri ve 

eğitimin işlevine ilişkin bireysel algılarına göre genel amaçları dilediği gibi 

anlamlandırabilir (Demeuse ve Strauven, 2016, s.38). 

2018 ODKAB dersi öğretim programında programın genel amaçları Türk Millî 

Eğitiminin Genel Amaçları ve Temel İlkelerine uygun olarak’’ açıklaması ile şu 

şekilde sıralanmaktadır.  

(1) Öğrencilerin dinî ve ahlaki kavramları tanımaları ve bunlar arasında ilişkileri fark 

etmeleri,  

(2) Öğrencilerin millî, ahlaki, insani ve kültürel değerleri benimsemeleri,  

(3) Öğrencilerin İslam dinînin temel kaynaklarını tanımaları,  

(4) Öğrencilerin Hz. Muhammed’in İslam dinîndeki konumunu kavramaları,  

(5) Öğrencilerin İslam dinînin iman, ibadet ve ahlak esasları arasındaki ilişkiyi analiz 

etmeleri,  

(6) Öğrencilerin İslam dinînin; kültürümüz, dilimiz, sanatımız, örf ve âdetlerimiz 

üzerindeki etkisini fark etmeleri,  



73 

 

(7) Öğrencilerin Türk-İslam kültürünün oluşmasına etki eden bazı önemli şahsiyetleri 

tanımaları,  

(8) Öğrencilerin İslam düşüncesinin farklı anlayış ve yorum biçimlerini tanımaları,  

(9) Öğrencilerin yaşayan dünya dinlerini tanımaları,  

(10) Öğrencilerin farklı din, inanç ve yorumlara saygı duymaları,  

(11) Öğrencilerin insanlar, toplumlar ve milletlerarası ilişkilerde dinîn önemli bir unsur 

olduğunu fark etmeleri amaçlanmaktadır (MEB, 2018, ss.7-8). 

DKAB Öğretim programlarında temel alınan yaklaşım olarak yapılandırmacı 

yaklaşımda ise hedefler belirlenirken amaç öğrencinin hedefe ulaşmalarını sağlamak 

değil, öğrencinin kendi hedefini ortaya çıkaracak biçimde sürece odaklı bilgi 

oluşumunu destekleyici ve düşünmeye odaklı olmasıdır. Ayrıca hedefler öğrenmenin 

sadece bilişsel yönüne değil, duyuşsal ve devinişsel yönüne de katkı sağlamalıdır. 

(Yazar ve Şimşek, 2020, s.394) Yapılandırmacı eğitimde bütün öğrenenlere aynı 

gayeleri belirleme ve öğrenenlerin tamamının bu gayelere aynı düzeyde erişmesini 

bekleme yaklaşımından vazgeçilmiştir. Nitekim yapılandırmacılıkta temele alınan; 'ne 

öğretelim' değil, 'birey neyi, nasıl öğrenir' sorusudur (Zengin, 2019). 

Ortak unsurları karakterize olmuş, bütünleşmiş bir kültürde eğitimin amaçlarını 

saptamak nispeten kolaydır. Alternatiflerin, yeni yeni unsurların fazlaca bulunduğu 

hızla değişen bir kültürde genç kuşaklara kazandırılacak davranışların tayini güç 

olmaktadır.’ (Varış, 1997).  Bu açıklamayı örneklendirecek olursak; yaklaşık on yıl 

önce yaşamımızda olmayan sosyal medya kullanma becerisi günümüzde hem 

öğrenciler hem de öğretmenlerin ihtiyaç duydukları temel becerilerden biri haline 

gelmektedir. (Efendioğlu, 2020, s.175) 

2018 ODKAB öğretim programındaki gayelerin gerçek yaşamla ilişkilendirilerek dinî 

bilgiyi yapılandırmaya odaklanması, tesirli düşünme, problem çözme ya da işbirliği 

becerilerinin öğrenenin farklı açıları anlaması üzerine bina edilmesi gibi açılardan 

yapılandırmacı yaklaşım uygulanabilir görünmektedir. Örneğin;  

Allah inancı ile ilgili olarak önceden belirlenmiş amaç ve kazanımlar olmadan bir 
öğrenme ve öğretme süreci yürütülmesi son derece zordur. Allah inancı konusu işlenirken 

farklı bakış açılarının ifade edilmesine, muhakemeye ve yorumlama yapmaya imkân 

sağlanabilir. Ancak bu durumda bile öğrencilerin tek bir doğru ve objektif bakış açısını 

elde etmeleri için yönlendirilmemesi gerekir. Aksi durumda yapılandırmacı bir program 

anlayışı değil, önceden belirlenmiş amaç ve kazanımları elde etmek üzere yürütülmüş bir 

nesnelci program anlayışı ortaya çıkacaktır (Zengin, 2019). 

Kazanımlar açısından 2018 ODKAB öğretim programında tespit edilen hususlar şu 

şekildedir: 



74 

 

- Programda her sınıf düzeyi için toplam 5 ünite sayısı bulunmaktadır. Ve her 

ünite için belirlenen kazanımların toplam sayısı 89’dur. Üniteler 

incelendiğinde her ünitedeki kazanım sayılarının farklılık gösterdiği 

görülmekle beraber, en fazla 7 en az 2 kazanıma yer verilmektedir.  

- Programdaki kazanım cümlelerinin yüklemlerine baktığımızda ‘açıklar’ 

ifadesi ile biten 10, ‘ilişki kurar’ ifadesi ile biten 4, ‘fark eder’ ifadesi ile biten 

8, ‘analiz eder’ ifadesi ile biten 4, ‘yorumlar’ ifadesi ile biten 5, ‘sınıflandırır’ 

ifadesi ile biten 3, ‘tartışır’ ifadesi ile biten 3, ‘ilişkilendirir’ ifadesi ile biten 2, 

‘tanır’ ifadesi ile biten 5, ‘özetler’ ifadesi ile biten 2, ‘değerlendirir’ ifadesi ile 

biten 6 kazanım cümlesi yer almaktadır. 

- Ayrıca programda iki ünite hariç her ünite sonunda yer verilen ‘‘Kur’an’dan 

Mesajlar’’ bölümü için belirtilen kazanım cümlelerinin sonu da ‘değerlendirir’ 

ifadesi ile bitmektedir. Yani bu cümleleri de dahil edersek belirtilen ifadenin 

programda yer aldığı kazanım cümlesi sayısı 24’tür. 

- Bunların yanında şu ifadelerle biten birer kazanım cümlesi vardır: ‘örnekler 

verir’, ‘örnek alır’, ‘temellendirir’, ‘özen gösterir’, ‘araştırır’ ve ‘karşılaştırır’. 

Programda yer alan kazanım cümleleri öğretim sürecinde gerçekleştirilmek istenen 

öğrenme durumlarını ifade etmektedir. Yukarıda belirttiğimiz tespitler sonucunda 

programda kazanım cümlelerinin çoğunun eğitimsel yaklaşımlara uygun olduğu 

söylenebilir. Özellikle ‘‘ilişki kurar, analiz eder, yorumlar, tartışır, ilişkilendirir, 

değerlendirir’’ ifadelerini içeren kazanım cümlelerinin çokluğu yapılandırmacı 

yaklaşım açısından öğrenme sürecinde tercih edilen faaliyetleri destekler 

görünmektedir. 

Ancak öğrenme taksonomisinde daha çok bilişsel alana yönelik olarak anlaşılabilecek 

‘‘açıklar’’ ve ‘‘fark eder’’ ifadelerinin kazanım cümlelerinde daha fazla yer alması 

geleneksel yöntemlerin etkisinin daha yoğun olduğunu düşündürebilir. Eğitimsel 

yaklaşımlar tüm öğrenme süreçlerinde bilişsel, duyuşsal ve psikomotor öğrenmelerin 

bütünlük içerisinde, birlikte işe koşulmasının gerekliliğini vurgulamaktadır. Bununla 

birlikte ‘‘sınıflandırır, tanır, özetler’’ ifadeleri ile biten kazanım cümlelerinin 

öğrencinin bilgiyi özümsemesinden ziyade bilgiyi edinmesini ifade ettiği söylenebilir. 

Şunu da ifade etmek gerekir ki bir bilgiyi zihinde yapılandırıp, anlamlandırmak ve 

yorumlamak için bu kazanımlara da ihtiyaç vardır. Önemli olan bu kazanım ifadeleri 



75 

 

arasında denge kurulması, ifadelerin birbirlerini destekleyici ve tamamlayıcı nitelikte 

olmasıdır. 

Programda dikkatimizi çeken bir başka husus, kavramlara dair ‘‘ezberler’’ ifadesi 

yerine ‘‘yorumlar’’ ifadesine yer verilmesidir. Bu durum programlarda ezberci ve salt 

bilgiyi almaya yönelik eğitimin yerine bilgiyi alıp yorumlayarak öğrenme eğitiminin 

korunduğuna işaret etmektedir.  

Ayrıca programda her ünite sonunda yer alan ‘‘Kur’an’dan mesajlar’’ bölümündeki 

kazanım cümlelerinde ayetlerin ezberlenmesine dair bir ifade bulunmamaktadır. 

Ayetlerin öğretilmesindeki amacın, öğrencinin Kur’an’ı kendi dilinden okuyarak 

anlama ve yorulama becerisi kazanması, ayette yer alan kavramları ve öğretileri 

belirleyebilme becerisini geliştirmesi olduğu vurgulanmaktadır. Bu durum 

programdaki eğitimsel yaklaşımların öngördüğü öğretim sürecine uygun 

görünmektedir. 

3.3.2. İçerik 

Bir eğitim programının ikinci ögesi olan içerik, belirli bir alana özgü bilginin somut 

bir şekilde yapılandırılması, hedef davranışları verebilecek şekilde ünite ve konuların 

tertip edilmesidir. Eğitim programının içerik ögesi uygulama aşamasında bir kısmının 

ihmal edilebilir olmasıyla ya da ek kaynaklarla geliştirilebilir olması açısından 

dinamiktir (Duran, 2020). İçerik ögesinde ‘‘Ne öğretelim?’’ sorusunun cevabı 

aranmaktadır (Özdemir, 2020). Bu soruya cevap verilirken öğrencinin içinde 

bulunduğu toplumsal koşulları, kültürel değerleri dikkate almak gerekir (Sönmez, 

2019). Aynı zamanda Dirik’in de (2015) belirttiği gibi “geçerlik-güvenirlik, 

bilimsellik, öğrenci ilgi ve ihtiyaçlarını karşılama, öğrenilebilirlik, öğrenme ve 

öğretime uygunluk, toplumsal yarar, ekonomiklik gibi bazı ölçütlerde programlarda 

içeriğin seçimi ve düzenlenişinde önemli rol oynamaktadır.  

Program geliştirme süreçlerinde içerik, uzun yıllar en önemli ve etkili öge olarak 

algılanmış, dolayısıyla programlar çoğu kez yalnız içerik olarak görülmüştür. Ancak 

içeriğe önemsendiği doğrultuda ihtimam gösterilmemiş, istenildiğinde programa 

kolayca eklenip çıkarılabilecek bir öge olarak kabul edilmiştir. Bu durum, program 

geliştirme sürecini olumsuz etkilemiş, çoğu zaman alt alta sıralanmış konu 

başlıklarından oluşturulmuş müfredatların, bir öğretim programı olarak 

değerlendirilmesine yol açmıştır (Dirik, 2015). 



76 

 

İçerik seçiminde dikkat edilmesi gereken bazı ölçütler olarak; içeriğin hedefle 

doğrudan alakası, bilimselliği, alanla irtibatı, güncelliği, diğer öğrenmelerle irtibatı ve 

öğrenmeyi kolay kılması olarak sayılabilir. Ayrıca içerik sıralanırken mevzuların 

somuttan soyuta, kolaydan zora, basitten karmaşığa şeklinde olması, öğrencinin 

gelişim serüvenine uygunluk açısından gereklidir (Çakmak, 2013). İçerik, öğrenen 

insanı hedefe götüren bir araç olarak görev yaptığı takdirde programda değer kazanır. 

Hedefe giden yolda yeterli desteği vermeyen bir içerik ögesi kolayca 

değiştirilebilmelidir (Dirik, 2015). Dolayısıyla önce hedeflerin iyi bir şekilde 

belirlenmesi, sonrasında ise içeriğin belirlenen hedeflerin gerçekleşmesine hizmet 

edecek şekilde düzenlenmesi gerektiğini söyleyebiliriz. 

İçerik, nitelik yönünden; gözlemi yapılabilen ve sayılabilen olayların işlendiği 

betimsel içerik ve değer yargılarından, normlardan oluşan, insanların nasıl hareket 

etmesi ve ne tür tercihte bulunması gerektiğini açıklayan normatif içerik olmak üzere 

ikiye ayrılır (Dirik, 2015). Örneğin teori, kuram, olgu, formül, ilkeler ile fizik 

kanunları gibi gözlenebilen konular betimsel içeriği oluştururken; değer ve normlar, 

estetik, etik, sanat ile insanların nasıl davranması gerektiğini, tercihlerinin nasıl olması 

gerektiğini gösteren konular normatif içerik oluşturur. 

İçinde bulunduğumuz bilgi çağında bilginin edinîlme ve yayılma hızı artmıştır. Böyle 

bir ortamda ise öğrencilere bilgiyi nasıl işleyecekleri, ayrıştıracakları, kullanacakları 

ve yaşamın her alanında uygulayabilecekleri uyarlanabilir becerilerin öğretimi 

gündeme gelmektedir. Bu bağlamda içerik ögesi bilgi ve kavramların yanında bu 

gerekli becerileri de içerecek şekilde tasarlanmalıdır (Duran, 2020, s.228). 

İçerik ögesinin oluşturulmasında da bazı ilkeler belirtilmektedir: 

- Soyutlama ilkesi: Öğrencinin metindeki temel fikri öğrenmesidir. Bu temel 

fikrin metnin ya başında ya da sonunda açık, yalın ve anlaşılır biçimde 

belirtilmelidir.  

- Düzey ilkesi: İçerikte yer alan bilgilerin öğrenilmesini ve hatırlanmasını 

kolaylaşmak için içeriğin kademeli ve birbirinin ön koşulu olacak biçimde 

sıralanmasıdır. 

- Şema ilkesi: İçerik öğrencinin bilgiyi öğrenme şemasını oluşturma sürecine 

uygun olacak bir esneklikle yazılmalıdır.  



77 

 

- Vardama ilkesi: İçerik, öğrencinin elde ettiği bilgi ve becerilerle geçmişi ve 

geleceği kestirmesine olanak sağlamalıdır.  

- Alıştırma ilkesi: Bütün içeriklerde bölüm başlarında ya da ünite sonlarında 

gaye edilen davranışlarla alakalı sorular verilmelidir (Sönmez ve Alacapınar, 

2015, ss. 27-30). 

Öğrencinin öğretim sürecinde içerik ile etkileşimde bulunması ve onu 

anlamlandırması yapılandırmacı yaklaşım açısından önemlidir. Öğrenenlerin ortak 

ilgilerinden ortaya çıkan içerik, öğrencinin içinde bulunduğu bağlama göre 

düzenlenmelidir. Yapılandırmacılıkta ögrenenin süreç içerisinde içerikle etkileşimde 

bulunarak ona anlam verebilmesi önemli bir husustur. Bu yönüyle yapılandırmacı 

anlayışta ‘‘sürecin içerik olduğu’’ belirtilmektedir. Çünkü yapılandırmacı öğrenmede 

içerik, sürecin kendisi olduğundan bireylerin sayısı kadar farklı içeriğin bulunduğu 

kabul edilebilir (Yazar ve Şimşek, 2020, s. 394). Bu durum, olumsuz öğrenmelerin 

önüne geçilecek tedbirler alınmazsa, öğrenciye içerik yoluyla istendik davranışlar 

kazandırılması hedefinde sıkıntılara yol açabilir. 

2018 DKAB Ortaöğretim programlarının yenilenmesinin gerekçelerinden biri olan 

programlardaki içeriğin ve kazanımların sadeleştirilmesi amacına uygun olarak, 

programdaki ünite ve kazanım sayılarının azaltıldığı görülmektedir. 2010 DKAB 

Ortaöğretim programında her sınıf düzeyinde 7 üniteye yer verilerek toplam 213 

kazanım yer alırken 2018 programında ünite sayıları her sınıf düzeyinde 5’e, toplam 

kazanım sayısı ise 89’a düşürülmüştür. Ancak yeni programda ünite kazanımlarının 

belirtildiği bölümde kazanım cümlesini açıklayan cümlelere de yer verilmektedir. Bu 

anlamda yeni programda kazanımları azaltmaktan ziyade dikkati asıl kazanımlara 

çekmek, diğer kazanımlara alt kazanım olacak şekilde yer vermenin amaçlandığı 

söylenebilir. 

2018 programındaki ünite konularına baktığımızda bazı konuların tekrar edilmesiyle 

beraber önemli oranda başlık değişikliği olduğu söylenebilir. Yeni programda bazı 

başlıklar ufak farklılıklarla tekrar ederken bazı başlıkların tümden değiştiği ve birçok 

başlığın sınıf düzeyinde yer değiştirdiği görülmektedir. Örneğin 2010 programında 10. 

Sınıf düzeyinde yer alan ‘‘Kur’an’a göre Hz. Muhammed’’ ünitesi yeni programda 11. 

Sınıf düzeyinde yer alırken 11. Sınıf düzeyinde yer alan ‘‘Dünya ve Ahiret’’ ünitesi 

yeni programda, 12. Sınıf düzeyinde yer almaktadır. Ayrıca önceki programda 10. 



78 

 

Sınıf düzeyinde yer alan İslam’da İbadetler konusu yeni programda ufak bir farklılık 

ve sınıf düzeyinde değişiklik ile 9. Sınıf düzeyinde ‘‘İslam ve İbadet’’ başlığı ile yer 

almaktadır. Yenilenen başlıkların daha yalın ve kapsayıcı bir şekilde ifade edilmeye 

çalışıldığı söylenebilir. Örneğin 2010 programında 11. Sınıf düzeyinde yer alan 

‘‘İslam Düşüncesinde Yorumlar’’ ünitesi yeni programda 10. Sınıf düzeyinde ‘‘İslam 

Düşüncesinde İktisadi, Siyasi ve Fıkhi Yorumlar’’ başlığıyla yer alarak hem sınıf 

düzeyinde yer değiştirmiş hem de başlık daha kapsamlı hale getirilmiştir.  Önceki 

programda herhangi bir başlıkla benzeştiremediğimiz başlıklar ise 9.sınıf ‘‘Gönül 

Coğrafyamız’’, 12. Sınıf ‘‘Güncel Dinî Meseleler’’ ve ‘‘Anadolu’da İslam’’ 

başlıklarıdır. 

Yeni programda her ünite başında ‘ünite açıklaması’ başlığı altında ünitede sırasıyla 

hangi konulara yer verildiği açıklanmaktadır. Burada dikkat çeken husus programda 

iki ünite hariç6 her ünitede ‘‘Kur’an’dan Mesajlar’’ başlığı altında birçok sureden, 

farklı ayetlere yer verilmesidir. Bu durum öğrencilerin dinîn öğretilerini temel 

kaynağından öğrenmeleri ve Kur’an’ın ifadesiyle karşı karşıya kalarak bilgiyi 

anlamlandırmaları bakımından önemlidir. ‘‘Programın Uygulanmasına İlişkin İlke ve 

Açıklamalar’’ bölümünde programın bu başlığı ile ilgili bir ilkeye de yer 

verilmektedir: 

“Kur’an’dan Mesajlar” bölümündeki ayetlerden hareketle öğrencilerin; Kur’an-ı Kerim 

mealini kullanma, Kur’an-ı Kerim’i anlama ve yorumlama, Kur’an ayetlerinden ilkeler 
çıkarma, ayetlerde geçen şahıs, yer, konu ve kavramları belirleme becerilerini geliştirici 

seviyeye uygun etkinliklere yer verilir (MEB, 2018, s. 9). 

Ünite açıklaması bölümünde çoğu ünite başlığında tekrar eden ifade ise şudur 

‘‘Ünitede konuların özelliğine göre başta ayet ve hadisler olmak üzere sözlü ve yazılı 

edebiyatımızdan (hikâye, şiir, beyit gibi) düzeye uygun metinlerden yararlanılır.’’ Bu 

ifadeye göre öğreticiden ünitede yer alan bilgiler dışında farklı, güvenilir, sanatsal 

olarak ilgi çekici bilgilerle konunun öğretimini desteklemesinin beklendiği 

söylenebilir. 

Yeni programda içerikle ilgili dikkat çeken bir başka husus önceki programda 12. Sınıf 

düzeyinde ‘‘Yaşayan Dinler ve Benzer Özellikleri’’ başlığı bulunurken yeni 

programda 11. Sınıf düzeyinde ‘‘Yahudilik ve Hıristiyanlık’’, 12. Sınıf düzeyinde ise 

 
6 Bu üniteler 11. Sınıf düzeyinde ‘‘Yahudilik ve Hıristiyanlık’’, 12. Sınıf düzeyinde ise ‘‘Hint 

ve Çin Dinleri’’dir. 



79 

 

‘‘Hint ve Çin Dinleri’’ başlıkları yer almaktadır. Bu konularla ilgili ünite 

açıklamasında ise ‘‘Ünite genelinde konular, öğrenci seviyesine uygun olarak ana 

hatlarıyla ele alınır; anlatımda nesnel ve tasviri (betimleyici) bir yöntem benimsenir; 

dinlerin kendi kavramları ve epistemolojik kabulleriyle tanıtılmasına özen gösterilir. 

Ayrıca dinlerin ortaya çıktığı ve yayıldığı bölgeler harita üzerinde gösterilir.’’ 

açıklaması bulunmaktadır (MEB, 2018, ss. 28-34). Bu durum 2018 DKAB ortaöğretim 

programında programın ‘‘dinler açılımlı’’ olduğunun ifade edilmesiyle ve benimsenen 

din hakkında öğrenme yaklaşımı ile uyumlu görünmektedir.  

Ünite açıklamalarında daha önceki programlardan farklı olarak 10. Sınıf düzeyinde 

‘‘Hz. Muhammed ve Gençlik’’ ünitesinde yer alan ‘‘Ünite genelinde sahabiler ve 

özellikleri verilirken kronolojik ayrıntılara girilmez; sahabilerin ön plana çıkan 

özellikleri üzerinde durulur.’’ (MEB, 2018, s.20) ifadesi dikkat çekmektedir. Bu 

açıklama öğretim ilkelerinde yer alan açıklık, yalınlık ilkelerine uyumludur. Ayrıca 

öğrenciyi detay ve ezber bilgilerle doldurmadan ana fikrin verilmesinin gerekli 

olduğunu ifade etmesi açısından önemli bir uyarı olarak görülebilir. 

Bir diğer dikkat çeken ünite açıklaması ise 10. sınıf düzeyinde yer alan ‘‘İslam 

Düşüncesinde İtikadi, Siyasi ve Fıkhi Yorumlar’’ ünitesinde yer verilen ‘‘Ünite 

genelinde İslam düşüncesindeki yorum farklılıkları; ayrıntılara girilmeden, nesnel ve 

tasviri (betimleyici) bir anlatımla ele alınır. Dinî yorumların, çağlara ve ortama göre 

dinîn anlaşılma biçimlerini ortaya koyan birer zenginlik olduğu; bu nedenle farklı 

düşünce ve yorumlara saygı duyulması gerektiği vurgulanır.’’ (MEB, 2018, s. 23) 

ifadesidir. Bu açıklama ise programda temel alınan yaklaşımlardan olan dinbilimsel 

yaklaşım ile programın dinîn farklı yorumlanışı olarak görülen mezheplerin, farklı dinî 

yorumların nasıl anlaşılıp değerlendirilmesi gerektiğine dair ortaya koyduğu fikirlerle 

uyumlu görünmektedir. 

11.sınıf düzeyinde yer alan ‘‘İnançla İlgili Meseleler’’ konusunda yapılan ünite 

açıklamasında ‘‘İnançla İlgili Felsefi Yaklaşımlar ve ‘‘Yeni Dinî Hareketler’’ 

konularının İslam dinînin bakış açısına göre ele alınacağı belirtilmektedir. Burada 

dikkat çeken husus; programda farklı düşünce ve oluşumlara yer verilmekle beraber 

konuya İslam dinînin perspektifinden bakılmasıyla dersteki öğretilerin dinîn sınırları 

ile düzenlenmeye ve korunmaya çalışıldığıdır. 



80 

 

Yine farklı bir ünite açıklaması olarak 12. Sınıf düzeyinde yer alan ‘‘İslam 

Düşüncesinde Tasavvufi Yorumlar’’ ünite açıklamasında ‘‘İslam düşüncesindeki 

tasavvufi yorumlar; öğrenci seviyesine uygun olarak ayrıntılara girilmeden, nesnel ve 

tasviri/betimleyici bir anlatımla ele alınır. Tasavvufi yorumların, dinîn anlaşılma 

biçimlerini ortaya koyan birer zenginlik olduğu; bu nedenle de farklı düşünce ve 

yorumlara saygı duyulması gerektiği vurgulanır.’’ şeklindeki açıklamadır. Bu ünite 

içerisinde yer verilen Yesevilik, Kadirilik, Rifailik, Mevlevilik, Nakşibendilik ve 

Alevilik-Bektaşilik konuları İslam dinî içerisindeki yorum farklılıkları açısından 2018 

DKAB Ortaöğretim programının kapsayıcı ve çoğulcu niteliklerini güçlendirdiği 

söylenebilir. Bu konulara 2010 DKAB Ortaöğretim programında aynı ünite başlığı 

altında fakat 11. Sınıf düzeyinde yer verilmiş yeni programda sadece Rifailik konusu 

yeni bir içerik olarak yerini almıştır. 

3.3.3. Öğrenme-Öğretme Süreçleri 

Hedef ve içeriğin belirlenmesinden sonra üçüncü öge öğrenme-öğretme sürecidir. Bu 

ögede ise ‘‘nasıl öğretelim’’ sorusuna yanıt aranır (Güven, 2020). Hedef ve içeriğin 

öğrenci tarafından nasıl kazanılacağının ortaya konduğu öğrenme-öğretme süreci 

öğrencilerde, davranış değişikliği yaratabilecek gerekli bilgi ve becerilerin verileceği 

ortamın nasıl olması gerektiği, hangi yöntem ve tekniklerle, hangi araç gereçler 

kullanılacağı meselesiyle ilgilidir. Bu bağlamda ögrenme öğretme aşaması belirtilen 

sorular ışığında etkinliklerin düzenlendiği ve de uygulandığı süreci ifade etmektedir 

(Aykaç, 2018). 

Öğrenme- öğretme faaliyetleri durumları, program geliştirmenin süreç boyutunu 

oluşturmaktadır. Öğrenenlere sağlanması düşünülen davranışlar bu süreçte 

gerçekleştirilmektedir. Öğrenciler hedeflere uygun belirlenmiş olan bu eğitim 

ortamında bahsedilen amaçlara ulaşmak için ögrenme etkinliklerinde bulunurken 

hangi öğrenme etkinliklerinin nerede, nasıl, ne zaman, ne kadar süreyle ve ne tür 

nitelikte olacağının belirlenmesi gerekir (Özbek, 2020). 

Strateji kavramının eğitim alanındaki kullanımı ve anlamı, öğrenme-öğretme amacının 

gerçekleştirilmesinde öğrenen veya öğretenin izlediği bir dizi yöntem, taktik ve 

tekniktir. Stratejiler ise öğrenme ve öğretme stratejileri olarak iki gruba ayrılmaktadır 

(Güven, 2020, s.343). Kazandırılmak istenen davranışın özelliğine göre uygulanacak 

olan strateji de değişiklik göstermelidir. 



81 

 

Eğitim programının daha çok pratik boyutunu oluşturan bu boyutunda öğretmenlerin 

konuları daha etkili biçimde yürütebilmesi için çeşitli öğretim stratejileri, yöntem ve 

teknikler, materyal- araç-gereçler ve ders konularıyla ilgili deney ve etkinlikler 

programda verilmektedir (Özdemir, 2020).  Ancak dersin uygulayıcıları olarak DKAB 

öğretmenlerinin geliştirilen araç-gereçlerin kullanımı ile ilgili kendilerini geliştirmeye 

açık, istekli olması gerekirken öğretmenler de bu konuda bilgi ve beceri kazanmaları 

için farklı çalışmalarla desteklenmesi ihtiyacı dikkate alınmalıdır (Akyürek, 2003). 

Öğretim programında ders içeriklerinin nasıl öğretileceği konusuna, ders içeriğinin ne 

olacağı konusundan daha fazla enerji harcandığı söylenebilir. Çünkü içeriğin etkili bir 

şekilde sunulmasında ve anlaşılmasında kullanılan öğretim yöntem ve teknikleri, araç-

gereçler büyük önem arz eder. Dolayısıyla programın başarıyla uygulanmasındaki en 

önemli unsurlardan biri de öğretim yöntem ve tekniklerinin uygulanması, öğretim 

materyallerinin seçilmesi, tasarlanması ve din öğretiminde nasıl kullanılabileceğinin 

farkında olunmasıdır (Korukçu, 2008). 

2018 DKAB Ortaöğretim programında doğrudan öğrenme-öğretme süreci şeklinde bir 

başlık yer almasa da programın farklı başlıklarında öğrenme-öğretme süreciyle 

ilişkilendirilebilecek bazı bilgiler bulunmaktadır.  Bu çerçevede söz konusu 

programda “Programın Temel Felsefesi ve Genel Amaçları” başlığında şu bilgiler yer 

almıştır:  

“Bu bağlamda temel becerileri ön planda tutan, öğrenme sürecinde öğrencinin aktif 

katılımına ve öğretmen rehberliğine imkân veren, öğrencilerin araştırma yapabilecekleri, 

keşfedebilecekleri, problem çözebilecekleri, çözüm ve yaklaşımlarını paylaşıp 

tartışabilecekleri ortamların sağlanmasının önemi vurgulanmıştır. Ayrıca programda 

gelişim düzeyini göz önünde bulunduran, öğrenme sürecinde ön bilgileri harekete 
geçiren, anlamlı öğrenmelerin gerçekleşebileceği, farklı öğrenme stillerine uygun 

öğretme ortamlarının sağlanması hedeflenmiştir.” (MEB, 2018, s.8). 

Ayrıca söz konusu programda “Programın Uygulanmasına/Kitap Yazımına 

İlişkin İlke ve Açıklamalar” başlığında 17 madde yer almaktadır. Bu maddeleri 

incelediğimizde aşağıda verilen ilke ve açıklamaların öğrenme-öğretme sürecine 

ilişkin olduğu söylenebilir: 

- ‘‘Öğretim Programı; beceri temelli olarak yapılandırılmıştır. Bu çerçevede kazanımlar 

işlenirken öğretim programında yer alan temel becerileri gerçekleştirmeye; dinî ve ahlaki 

kavramları kazandırmaya yönelik etkinliklere yer verilir. 

- Gerek farklı din ve inançların öğretiminde gerekse İslam düşüncesinde ortaya çıkan yorumların 

öğretiminde olgusal bir yaklaşım benimsenir; bu bağlamda dinler, inançlar ve İslam 



82 

 

düşüncesinde yer alan yorumlar kendi metinleri, kaynakları ve kabulleri esas alınarak öğretime 

konu edilir. 

- Ünite ve konuların özelliğine göre hedeflenen kazanımların gerçekleşmesi için çevre şartları 

ve imkânları elverdiği ölçüde öğrencilerin mabetleri, tarihî ve kültürel mekânları yerinde 

tanımaları sağlanır. 

- Ünite sonlarında yer alan “Kur’an’dan Mesajlar” bölümünde ilgili ayetlerin mealleri verilir. 

Bu ayetlerden hareketle öğrencilerin; Kur’an-ı Kerim mealini kullanma, Kur’an-ı Kerim’i 

anlama ve yorumlama, Kur’an ayetlerinden ilkeler çıkarma, ayetlerde geçen şahıs, yer, konu 

ve kavramları belirleme becerilerini geliştirici seviyeye uygun etkinliklere yer verilir. 

- Öğrenciler konularda geçen ayet ve hadisleri ezberlemeye zorlanmaz.  

-  Din, vicdan ve düşünce özgürlüğünü zedeleyici yaklaşım, tutum ve davranışlardan uzak 

durulur. Bu bağlamda öğrenciler dinî duygu ve düşüncelerini açıklamaya, bilgi ve kültür sahibi 

oldukları dinî pratikleri yerine getirmeye zorlanmaz. 

- Ünite konularının özelliğine göre ayet ve hadislerden, sözlü ve yazılı edebiyatımızdan (hikâye, 

şiir, beyit, vecize, deyiş, nefes vb.) örnek metinlerden yararlanılır. 

- Kazanımlarla ilgili etkinlikler; bilinenden bilinmeyene, yakından uzağa, basitten karmaşığa, 

somuttan soyuta vb. öğretim ilkeleri çerçevesinde tasarlanır.  

- Öğrenme öğretme etkinliklerinde EBA ortamında hazırlanan, kazanımlara uygun 

materyallerden yararlanılır. 

- Öğrenme öğretme etkinliklerinde çevre faktörlerine, eğitim ortamına, öğrencilerin gelişim 

düzeylerine, genel kültür ve dinî bilgi seviyelerine göre onları aktif kılan yöntem, teknik ve 

stratejiler kullanılır.’’ (MEB, 2018, 9-10). 

Öğrenme-öğretme süreci ile ilgili bazı ilkeleri Kaya (1998) şu şekilde belirtmektedir: 

Öğretim süreci 1) Öğrencinin yaşı, beden ve zihin gelişimi düzeylerine uygun 

olmalıdır. 2) Öğrencinin geçmiş yaşantısı göz önünde bulundurularak dış çevresi iç 

çevresine göre düzenlenmelidir. 3) Görsel-işitsel araçların ilginç ve güdüleyici olması 

için yerinde ve uygun kullanılması verimliliği arttıracaktır. 4) Öğrenciye öğrenme 

durumuyla sıklıkla dönüş yapılmalıdır. 5) Öğretim durumları öğrenme taksonomisine 

uygun şekilde düzenlenmelidir. 

Programda temel alınan yaklaşımlardan biri olan Yapılandırmacı öğrenme anlayışına 

göre öğrenme- öğretme sürecinin düzenlenmesinde dikkat edilmesi gereken ilkeler ise 

şöyledir: (Lebow, 1993’ten akt. Bıyıklı ve diğ. 2004, s.21) 

1. Bütün öğrenme etkinlikleri büyük bir problem ya da göreve bağlanmalıdır. 

Yani birey, öğrenmesini sağlayacak, öğrencide düşünme sürecini harekete 

geçirecek bir sorun ya da problemle karşı karşıya bırakılmalıdır. 



83 

 

2. Öğrencilerin orijinal bilgi yapılarını kendilerinin oluşturduğu yaşantılar 

düzenlemeli ve söz konusu yaşantılarla ögrenme vazifesi öğrenene 

bırakılmalıdır. Birey sürece aktif olarak katılmalı, etkin yaşantılar geçirmeli ve 

sorumluluk almalıdır. 

3. Yeni öğrenmeleri oluşturmada ön bilgiler dikkate alınmalıdır. Öğrenme, 

birikimli bir süreçtir. Eğer bireye yeni bir bilgi yapılandırılmak isteniyorsa ön 

öğrenmeleri uyarılmalıdır. 

4. Öğrenme sürecinde sosyal irtibat sağlanmalıdır. Sınıfta paylaşarak öğrenme ile 

daha kapsayıcı bir iletişim ortamı sağlanabilir 

5. Anlamlı öğrenmeyi gerçekleştirmek için önemli olan iki husus ise, benzersiz 

öğrenme görevlerinin belirlenmesi ve gerçek hayatın karmaşıklığını yansıtan 

öğrenme ortamının oluşturulmasıdır. Yani, öğrenme amaçlı bir eylemdir bu 

nedenle öğrenenlerin süreçte bireysel amaçlar geliştirmeleri sağlanmalıdır. 

6. Çoklu gerçeklikler açığa çıkartılarak zihinsel çelişkiler oluşturulmalı ve 

bireysel farkındalık için destekleyici etkinlikler düzenlenmelidir. Yani, 

öğrenmek bireysel bir eylemdir ve bu eylem sonucunda bireysel anlamlar 

oluşmaktadır. 

7. Bilgi, yapılandırma sürecinin farkına varılmasını destekleyecek ve öğrenmenin 

yansıtılmasını sağlayacak yaşantılarla organize edilmelidir. Öğrenci bilgiyi 

anlamakla kalmamalı aynı zamanda anlaması ve zihninde yapılandırması için 

problemlerle karşı karşıya bırakılmalıdır. Sonrasında ise öğrenciden süreçteki 

durumu ile ilgili dönüt almak öğrenmenin nasıl gerçekleştiğini gözlemlemek 

açısından önemlidir. 

8. Öğrenme için güvenli ve tehlikeden uzak bir ortam yaratılmalıdır. Öğrencilerin 

fikirlerini özgürce belirtebilecekleri baskı, aşağılanma, korku ve tehdit gibi 

unsurların olmadığı bir ortam oluşturulmalıdır. 

9. Öğrenenin düşüncelerinin desteklendiği bir öğrenme ortamı yaratılmalıdır. 

Öğrenciye her düşüncesinin kıymetli olduğu hissettirilerek sonraki süreçler 

için motive sağlanmalıdır. 

10. Öğrenenlere bilgileri ezberleme yeteneği değil, bilgiye ulaşmalarını ve bilgiyi 

yapılandırmalarını sağlayacak beceriler kazandırılmalıdır. Öğrencinin bilgileri 

düzenlemesinin ve bilgiye dair farkındalık sağlayan temel nitelikler 

kazandırılmalıdır. Kritik ve analitik düşünme, problem çözme gibi becerilerle 



84 

 

bütün eğitim programlarında karşılaşılmakta ve bunların edinîlmesi zaruret 

haline gelmektedir. 

‘‘Yapılandırmacılar öğretim programının öğrenme öğretme sürecinin, öğrencilerin 

aktif olarak (zihinsel ve fiziksel olarak) bilgi ile ve birbiriyle etkileşime girerek yeni 

bilgi yapılarını kendileri için anlamlı olacak şekilde yapılandıracak etkinlik merkezli 

olmasını savunurlar.’’ (Ornstein&Levine, 2008’den akt. Yazar ve Şimşek, 2020, 

s.394). 

Yapılandırmacı eğitim ortamında pek çok konuda rolü değişen öğreticinin öğrenme 

öğretme sürecinde de rolü değişmiştir. Geleneksel öğretimde disiplin sağlayıcı, bilgi 

dağıtıcı rollerini üstlenen öğretmen artık bilgiye ulaşmayı kolaylaştıran bir rehber, 

yardımcı, danışman rollerini üstlenmektedir. Dolayısıyla öğrenme ortamında işbirliği 

ve etkileşimi kolaylaştıracak tutum ve davranışlar sergiler. Buna karşın öğrenci de 

geleneksel öğretim ortamındaki gibi edilgen olmayıp, sürece aktif katılarak 

sorumluluk üstlenir (Bahçekapılı, 2010). 

2018 DKAB Ortaöğretim programında öğretim sürecinde bireysel farklılıkların 

gözetilmesi, öğrenciyi merkeze alan yöntem ve tekniklerin kullanılması, gelişim 

düzeylerinin dikkate alınması gibi ilkeler öğretmene ayrı bir sorumluluk 

yüklemektedir. Çünkü bu ilkelerin önceki programlardan farklı olarak ilk defa yeni 

programda zikredilen beceri temelli yaklaşımla da ilgisi vardır.  

Burada konumuz açısından dikkat çeken husus ise bu yetkinliklerin din ve din öğretimi 

ile ilişkisine, alana özgü bir beceri ya da yetkinliğe yer verilmemesidir. Burada 

geliştirilen program belli bir disiplin olan Din Eğitimi alanıdır ve bu alana yönelik 

çıkarılan programda öncelikle alana özgü beceri ve yetkinliklere yer vermesi beklenir. 

Burada belirtilen yeterliklerin din ve din öğretimi ile özdeştirme işini program 

üstlenmeli ve öğreticilere kılavuzluk etmelidir. ‘‘Bu yeterliliklerle beraber dersin 

ahlak ve değer alanına dair yeterliklerin belirtilmesine ihtiyaç vardır.  Bu yeterlikler 

de ahlaki duyarlılık, ahlaki motivasyon, ahlaki yargı, ahlaki davranış gibi beceriler 

olabilir.’’ (Meydan, 2021). 

Programın Uygulanmasına İlişkin İlke ve Açıklamalar kısmında öğrenme-öğretme 

sürecine dair bulunan ilkelerde özellikle öğretmenlerin farklı kaynakları, materyalleri, 

etkinlikleri kullanarak öğrenme ortamındaki zenginliği arttırması teşvik edilmektedir.  

‘‘Öğrenme öğretme etkinliklerinde çevre faktörlerine, eğitim ortamına, öğrencilerin 



85 

 

gelişim düzeylerine, genel kültür ve dinî bilgi seviyelerine göre onları aktif kılan 

yöntem, teknik ve stratejiler kullanılır.’’ (MEB, 2018, s.10). Öğreticinin ilkede 

belirtilen şekilde bir öğrenme ortamı oluşturması kendisine, bilgisine olan özgüveni 

arttırmakla beraber öğrenme ortamını kontrol etmesine yardımcı olacaktır. Böyle bir 

öğrenme ortamında özgün ve faaliyet yönünden zengin bir öğrenme alanı sunulan 

öğrencinin ise aidiyet duygusu, ilgisi, sorumluluk alma ve sürece aktif olarak katılma 

isteği artar. Ayrıca öğrenme ortamında gerçekleştirilen farklı etkinlikler programın 

temel aldığı yaklaşımlardan, öğrencilerin farklı ilgi ve beceri alanlarının olabileceğini 

ve bu farklılıklar gözetilerek birçok açıdan zengin öğrenme ortamlarının 

oluşturulmasını savunan çoklu zekâ yaklaşımı ile de uyumlu görünmektedir. 

Programda din ve düşünce özgürlüğünün olduğu öğrenme ortamında öğrencilerin dinî 

duygu ve düşüncelerini açıklamaya, program ünite konularında yer alan ayet ve 

hadisleri ezberlemeye zorlanmayacağı konuları da ilkeler arasında yer almaktadır. Bu 

noktada programın temel alınan dinbilimsel yaklaşım olan mezheplerüstü ve din 

hakkında öğrenme yaklaşımlarına uygun olduğu söylenebilir. 

3.3.4. Ölçme Değerlendirme 

Eğitim programının dördüncü ve son ögesi, ise Ölçme ve Değerlendirmedir. Sorulan 

soru ise öğrencilerin ‘Neyi, ne kadar öğrendiği’dir (Özdemir, 2020). Kazandırılmak 

istenen davranışı öğrencinin ne kadar içselleştirdiği, programın uygulanmasıyla 

hedeflenmiş olan amaçlara ne kadar ulaşıldığı ve nerelerde eksiklik olduğu belirlenir 

(Aykaç, 2018). 

Programın en dinamik ve etkileşimli olan ögesi Değerlendirmedir. Çünkü öğretim 

programındaki yeri her ne kadar sonda sayılsa da programın tasarımından başlar ve 

sürecin bütün aşamalarında varlığını korur. Bütün ögelerle etkileşir, onlardan etkilenir 

ve onları etkiler (Dirik, 2015). 

2018 DKAB Ortaöğretim programında önceki programlarda bulunmayan bir başlık 

dikkat çekmektedir. ‘‘Öğretim Programlarında Ölçme ve Değerlendirme Yaklaşımı’’ 

başlığı daha önceki programlarda yer almamıştır. Bu bölümde programda ölçme ve 

değerlendirmeye yön veren ilkeler 7 maddede açıklanmaktadır: 

(1) Ölçme ve değerlendirme çalışmaları öğretim programının tüm bileşenleri ile azami 

uyum sağlamalı, kazanım ve açıklamaların sınırları esas alınmalıdır. 



86 

 

(2) Öğretim programı, ölçme sürecinde kullanılabilecek ölçme araç ve yöntemleri 

açısından uygulayıcılara kesin sınırlar çizmez, sadece yol gösterir. Ancak tercih edilen 

ölçme ve değerlendirme araç ve yönteminde, gereken teknik ve akademik standartlara 

uyulmalıdır.  

(3) Eğitimde ölçme ve değerlendirme uygulamaları eğitimin ayrılmaz bir parçasıdır ve 

eğitim süreci boyunca yapılır. Ölçme sonuçları tek başına değil izlenen süreçlerle birlikte 

bütünlük içinde ele alınır.  

(4) Bireysel farklılıklar gerçeğinden dolayı bütün öğrencileri kapsayan, bütün öğrenciler 

için genel geçer, tek tip bir ölçme ve değerlendirme yönteminden söz etmek uygun 

değildir. Öğrencinin akademik gelişimi tek bir yöntemle veya teknikle ölçülüp 

değerlendirilmez.  

(5) Eğitim sadece “bilme (düşünce)” için değil, “hissetme (duygu)” ve “yapma (eylem)” 

için de verilir; dolayısıyla sadece bilişsel ölçümler yeterli kabul edilemez.  

(6) Çok odaklı ölçme değerlendirme esastır. Ölçme ve değerlendirme uygulamaları 

öğretmen ve öğrencilerin aktif katılımıyla gerçekleştirilir.  

(7) Bireylerin ölçme ve değerlendirmeye konu olan ilgi, tutum, değer ve başarı gibi 

özellikleri zamanla değişebilir. Bu sebeple söz konusu özellikleri tek bir zamanda ölçmek 

yerine süreç içindeki değişimleri dikkate alan ölçümler kullanmak esastır (MEB, 2018, 

s.5) 

Programda yer alan ilkeleri incelediğimizde ölçme ve değerlendirmenin, amaçların 

belirlediği çerçevede ancak programın tüm ögeleriyle bütünlük içinde olması, ölçme 

değerlendirme sürecinde kullanılacak araç-gereçlerde bir sınırlandırma getirmemesi, 

programdan ayrı düşünülmeyen öğretim sürecine her daim eşlik eden bir öge olduğu, 

bireysel farklılıklar gözetilerek akademik başarının tek bir yöntem veya teknikle 

değerlendirilmeyip farklı ölçme ve değerlendirme araçlarını öngörmesi, öğrencinin 

sadece bilişsel öğrenmesine odaklanmayan programın yapacağı ölçümlerin de sadece 

bilişsel değil duyuşsal ve psikomotor alana yönelik de olması gerektiği, bu ögede de 

öğretmen ve öğrenci işbirliğini vurgulaması, ölçmenin öğretim sürecinin tek bir 

aşamasında değil tüm aşamalarında yapılarak öğrencideki gelişimin devamlı takip 

edilmesi gibi konular vurgulanmaktadır. Bu bilgiler doğrultusunda ölçme ve 

değerlendirme başlığının programın temel aldığı eğitimsel yaklaşımlarla uyumlu 

olduğu söylenebilir. 

Yeni programda ilk defa yer alan beceri temelli yaklaşım açısından da değerlendirme 

ögesi büyük önem taşır. Çünkü değerlendirme, beceri temelli öğretimin büyük bir 

bölümünü oluşturur. Değerlendirme aşamasında amaç öğrencilerde hedeflenen 

becerilerin gelişme durumunu belirlemektir. Bir becerinin gelişme düzeyini 

gözlemlemek bir süreç olduğundan bu yaklaşımda da süreç değerlendirmeye 

başvurulur. Programın ölçme ve değerlendirme ilkelerine bu bağlamda baktığımızda 

merkeze öğrenciyi, kazanımı ve kazanımı geliştirme aşamalarını koyarak, bu faaliyeti 



87 

 

tüm eğitim sürecine yayması ile eğitimsel yaklaşımın özelliklerini yansıttığı ifade 

edilebilir. 

Programda tespit edilen bir diğer husus programda her öğrenme alanı için ayrı 

kazanımların yer almasıdır. Bu kazanımların bilişsel ve duyuşsal alana yönelik olduğu 

görülmektedir. Bu iki alanın kesiştiği noktalar bulunsa da değerlendirilme yöntemleri 

farklılık arz etmektedir. Bilişsel alana ait beceriler çoğunlukla öğretim sonunda 

uygulanan geleneksel ölçme ve değerlendirme teknikleriyle ölçülebilir. Bu nedenle de 

alternatif ölçme ve değerlendirme tekniklerinin kullanılması ile alandaki boşluğun 

doldurulmasına ihtiyaç vardır (Koç, 2022, s.99). 

Bir öğretmende bulunması gereken vasıflardan birisi ölçme ve değerlendirme 

becerisidir. Öğretmenlerin ölçme ve değerlendirme etkinlikleri konusunda kendilerini 

yetersiz bulmaları veya bu konuda yetersiz olmaları dikkate alınması gereken bir 

sorundur. Çünkü bu konudaki yetersizlikler bir taraftan öğrenenler hakkında verilecek 

kararların yanlış olmasına yol açarken diğer taraftan öğretim programlarının sahadaki 

etkililiği konusunda bir karmaşaya neden olacaktır (Tuncer, 2020, s.309). 

Öğretmenlerin program ve içerik bilgisi alanında yeterli olmaması onu bağlı 

bulunduğu eğitim sistemi dışına itebilir. Öğretim yaptığı kademenin programını 

incelemeyen, programdaki içerik ve kazanımlar konusunda bilgi edinmeyen bir 

öğretmenin sınıf içinde yapmış olduğu öğretim ve uygulamış olduğu ölçme ve 

değerlendirme etkinlikleri meslektaşlarından farklılaşacak, öğretim programlarının 

hedefleriyle uyumlu olmayan bir yapıya dönüşecektir (Tuncer, 2020, s.310). 

Değerlendirme sonuçları öğrencilere; öğrenme dereceleri, öğretmenle öğretim 

sürecinin etkinliği hakkında bilgi verirken öğrencinin kazanması beklenilen 

davranışları kazanıp kazanmadığı, öğrenmedeki eksiklik, yanlışlık ve öğrenme 

güçlüklerini belirlemeye de yardımcı olur. Değerlendirme; öğrencileri tanıma, 

yerleştirme, biçimlendirme, yetiştirme, değer biçme ve sonuç alma gibi amaçlarla 

yapılabilir. En önemli amaçlardan biri de değerlendirme sonunda öğretim programının 

etkililiğini, aksaklıkların ne tür ögelerden kaynaklandığını belirlemek ve sağlanan 

veriler ışığında gerekli düzeltmeleri yapmaktır (Kaya, 1998, s.231). Özçelik’e (2016) 

göre ise değerlendirmenin şu üç amaçla yapılması çok önemlidir: 1) Öğrencilerin en 

iyi gelişebilecekleri öğretme-öğrenme ortamlarına dahil edilmeleri için öğrencilerin 

tanınması, 2) Öğrenme eksikliklerinin zamanında belirlenerek ortadan 



88 

 

kaldırılabilmesi için öğrenmelerin izlenmesi, 3) Hedeflerin gerçekleşme derecesinin 

ortaya koyulabilmesi için öğrenme düzeyinin belirlenmesidir. 

Değerlendirmenin gerçek işlevini görmesi, programlarda ve öğrencilerin 

değerlendirilmesinde, farklı boyutlarda etkin görev almasına, bilgi ve eleştiri 

getirmesine bağlıdır. Bu çerçevede yapılacak öğrenci değerlendirmeleri için şimdiye 

kadar gerekli görülen üç boyut; Tanıma Yerleştirme Değerlendirmesi, Biçimlendirme 

Değerlendirmeleri (Sürecin Değerlendirilmesi) ve Toplum Değerlendirmesi 

(Sonucun, Ürünün Değerlendirilmesi)dir. Günümüz gelişmelerinin gündeme getirdiği 

bir değerlendirme boyutu olarak dördüncü bir boyut ise Ürünün İzlenmesi 

(Performansın Değerlendirilmesi)dir (Dirik, 2015). 

Öğrenme-öğretme sürecinde kullanılabilecek alternatif ölçme ve değerlendirme 

araçlarından en sık kullanılanları ve bu araçların Din öğretimi ile ilişkilendirmesini 

Kızılabdullah ve Kızılabdullah (2015, ss.63-70) şu şekilde ortaya koymaktadır: 

• Öğrenci ürün dosyası / Portfolyo: Öğrencilerin bir ya da birkaç alandaki 

çalışmalarını, gösterdikleri gayreti, geçirdikleri süreci sergileyen, her bir 

öğrencinin çalışmalarının ayrı ayrı bir araya getirilerek oluşturulduğu dosyadır 

Din öğretimi sürecinde portfolyo hazırlamak ve bunları değerlendirme 

aşamasına katmak pek çok açıdan faydalı görülmektedir: - Bilgilerin işlenmesi 

ve bilinç düzeyi dediğimiz düzeye taşır,  - Din öğretiminde esas amaç olan 

öğrencilerin kendi doğrularına ulaşabilmelerine fırsat tanıma ve dinî kavram 

ve olguları yorumlamalarında ve anlamlandırmalarına katkı sağlar, - Yaparak 

yaşayarak öğrenmenin ayrı bir önem atfedildiği Din öğretimi alanında 

öğrencilerin bilgiyi sadece duyarak değil yaparak-yaşayarak oluşturduğu bir 

alan olmasına yardımcı olur. 

• Öz Değerlendirme: Bu aşamada öğrencinin kendisini tanımlayacağı ve 

değerlendireceği bir form hazırlanır ve bu form ile öğrencinin eleştirel 

düşünme ve objektif değerlendirme olanağı bulması sağlanır. Bu yolla öğrenci 

kendisine karşı dürüst olmayı ve kendi kendisini değerlendirmeyi öğrenir. 

Din öğretimi sürecinde öğrencinin hedeflenen kazanımlara ulaşmasında öz 

değerlendirme kullanılarak öğrencinin kendindeki gelişimi farkına vardırmaya 

ve bu şekilde din eğitimine bir katkıda bulunmaya fayda sağlar. Aynı zamanda 



89 

 

öğrencide dinîn de benimsediği bir takım güzel davranışlara ulaşmanın bir 

uygulaması yapılabilir. 

• Akran Değerlendirme: Akran değerlendirme, öğrenciyi, en yakın arkadaşları 

vasıtasıyla tanıma ve değerlendirme amacıyla yapılır.  

Din öğretimi sürecinde akran değerlendirme öğrencilerin saygı ve eleştirme 

yeteneklerinin gelişmesine katkı sağlarken din öğretimindeki en temel 

olgulardan biri olan diğer düşünce ve inançlara saygı duygusunun da 

gelişmesine fırsat tanıyabilmektedir. Bu yolla öğrenci, kendisinden farklı 

düşüncelere sahip bireylerin olabileceğini ve onları objektif olarak 

değerlendirmeleri gerektiği bilincini kazanabilmektedirler.  

• Gözlem: Öğrencilerin sınıf içerisinde nasıl davrandıkları ile ilgili gözlem 

notları öğretmene özellikle tanılayıcı değerlendirmede fayda sağlar.  

Din öğretiminde gözlem, özellikle ölçme imkânı sbulunamayan somut konu 

veya kavramların ölçülmesi söz konusu olduğunda büyük önem kazanır. 

Örneğin öğrencinin dinîn öngördüğü güzel davranışları kazanıp kazanmadığını 

görebilmenin en etkili yolu, yalnızken veya grup içerisinde gözlem yapmakla 

mümkün olabilir. Bu bağlamda öğrencinin bilgiyi işlemesi ve bu bilgiyi kendi 

bilgisi haline dönüştürmesi aşamasında, yapılacak gözlemler ve belirlenecek 

kritik davranışlar, öğretmene eğitim ve öğretim sürecinin etkinliği ve eksikleri 

hakkında bilgi verir. 

• Kontrol listesi: Burada esas olan, öğrencinin gözlemlenmesi ve belirlenen 

özelliklerin kontrol listesine not alınmasıdır.  

Kontrol listeleri, din öğretiminde pratik davranışların kazandırılması 

istendiğinde daha çok kullanılabilecek bir değerlendirme biçimi olarak 

görülebilir. Burada hedeflenen kazanımlara ulaştıracak kritik davranışların 

belirlenmesi ve bu davranışlara ulaşmada karşılaşılabilecek hataların 

öngörülmesi, daha sonra yapılacak etkinliklerde yol gösterici olabilmektedir. 

Yapılandırmacı yaklaşımda her ögede olduğu gibi değerlendirme ögesinde de 

öğretmen-öğrenci işbirliğinin sağlanması önemlidir. Bu yaklaşıma göre değerlendirme 

olsa da öğrenme ilerler ve bu sebeple üründen ziyade sürecin değerlendirilmesi önem 

taşır (Yazar ve Şimşek, 2020). Yapılandırmacı değerlendirme, öğrenenleri birbiriyle 

kıyaslamak yerine öğrendiklerini paylaşmaları ve daha çok öğrenmeleri için fırsat 

oluşturur (Duman, 2020). 



90 

 

Geleneksel öğretimdeki ölçme ve değerlendirme teknikleri sonuç ve ürün odaklı 

olması nedeniyle günümüz öğrenme ortamlarındaki süreç odaklı öğretimin 

beklentilerini karşılayamamakta ve alternatif ölçme ve değerlendirme tekniklerine 

ihtiyaç duyulmaktadır. Bu noktada yapılandırılmış grid, tanılayıcı dallanmış ağaç, 

kelime ilişkilendirme testi ve kavram haritası gibi farklı teknikler, öğrencilerin dinî 

bilgilerini yapılandırarak yeni öğrenmelerin önceki bilgilerle ve kavramlarla 

ilişkilendirilmesini sağlayabilirler (Koç, 2022, s.101).  

Bu bağlamda sürecin yöneticisi olarak öğretmenin çoktan seçmeli, doğru-yanlış, 

eşleştirme, boşluk doldurma içeren testler yazılı yoklama gibi tekniklerin yanısıra 

performans testi, öğrenci ürün dosyası, tutum ölçeği, gözlem ve görüşme, grup 

değerlendirme, öz-değerlendirme gibi alternatif teknikleri ve farklı ölçme araçlarını 

kullanması süreç açısından daha güvenilir ölçme değerlendirmeler yapmasını 

sağlayacaktır (Özdemir, 2020). DKAB öğretim programlarının öngördüğü 

yapılandırmacılık yaklaşımı açısından da hem öğrencinin bilgiyi yapılandırmasını 

beklemek hem de öğrenciyi sadece geleneksel yöntemlerle değerlendirmek doğru 

değildir. Öğrenciye bildiklerini ortaya koymalarını sağlamaya yönelik farklı 

değerlendirmeler yapılması gerekir. 

Programın bu anlamda ölçme ve değerlendirme araçlarını çeşitlendirmesi, temel aldığı 

eğitimsel yaklaşıma uygun olmakla beraber öğretmenlerin ölçme araçlarını bilme ve 

uygulama açısından yetersiz olması, eğitimsel yaklaşımların hedefine ulaşmasında 

sorun teşkil etmektedir.  



91 

 

4. SONUÇ 

Küresel düzeyde toplumda yaşanan değişimlerin eğitim alanına da etkileri olmuş ve 

bu değişimler doğrultusunda ortaya çıkan ihtiyaçlara cevap aranmaya başlanmıştır. Bu 

arayışlar sonucu uzun yıllar boyunca eğitimde bir yol gösterici olarak kullanılan 

öğretim programları da yeniden yapılandırılmıştır. Türkiye’de eğitim ve din eğitimi 

açısından öğretim programlarının 1982 yılından sonra gerçek anlamda hazırlanmaya 

başlandığı söylenebilir. Öncesinde programlarda gerekliliğini açıklamakla birlikte 

kendisine meşru bir zemin arayan din öğretimi, 1982’de zorunlu dersler arasında yer 

alması ile   kendisine güvenli bir zemin bulmuştur. Böylelikle artık din dersinin 

mahiyeti üzerine çalışmalar yapılarak nasıl bir din öğretimi yapılacağının tartışıldığı 

ortamlar oluşmaya başlamıştır. Bu çalışmalar neticesinde programlar daha kapsamlı 

ve pedagojik bir yapıya dönüşmüştür.  

Hazırlanan öğretim programlarının uygulama sürecinden, uygulama sonucuna kadar 

etkililiği, yeterliliği, işlerliği ya da aksaklıkları yönünden takip edilmesi gereklidir. 

Çünkü ancak böyle bir takip sonucunda program iyileştirilebilir ya da bir sonraki 

yapılandırılan programın geliştirilmesinde etkili olabilir. 

Program hazırlama sürecinde başvurulması gereken iki önemli kaynak; bireyin ve 

toplumun ihtiyaçlarıdır. Bireyin ve toplumun ihtiyaçlarını belirleyen en önemli 

unsurlardan biri ise o toplumun sahip olduğu değerlerdir.  Bu iki temel kaynaktan elde 

edilen bilgiler hazırlanan öğretim programının amaçlarının, içeriğinin belirlenmesine, 

programın uygulanma sürecinde kullanılacak öğretim materyallerinin geliştirilmesine 

ve öğretim yönteminin belirlenmesine rehberlik eder.  Bireyin toplumdan, toplumun 

bireyden beklentileri birbirleri ile ilişkisini gelişimsel açıdan etkiler. Eğitim açısından 

bakıldığında da bu beklentiler doğrultusunda öğrenme ortamları ve programlar 

geliştirilir. Sahip olduğu kültür, değerler ve hedefleri doğrultusunda toplum görmek 

istediği bireyi oluştururken bireyler de hedeflenen toplumu inşa ederler. Bu durumun 

iyi bir zeminde yürütülmesi ise kapsamlı bir çalışmayı, süreçlerin dengeli bir şekilde 

yürütülmesini gerektirir. Bunu sağlamak üzere programın tüm ögelerinde gözetilmesi 

gereken bazı ilkeler vardır.  

Öğretim programlarında amaç, içerik, öğrenme-öğretme ve değerlendirme olmak 

üzere dört temel öge bulunmaktadır. Programın temel çerçevesini oluşturan amaç, 

birey ve toplum ihtiyaçları doğrultusunda hazırlanan içerik, belirlenen amaçlar ve 



92 

 

hazırlanan içeriğin nasıl uygulanacağının belirlendiği öğretim stratejileri, süreç 

içindeki ve sonundaki durumun çeşitli ölçütlere göre ortaya koyulduğu değerlendirme 

ögeleri arasındaki dinamik ilişkilerin bütünlük içerisinde planlanması ve düzenlenmesi 

program geliştirme sürecini ifade eder. 

Bu noktada din öğretimi ile öğrenciye din hakkında doğru bilgi vermek, toplumdaki 

farklı dinî durumlar üzerine düşünmelerini sağlamak istenmektedir. Ancak artık bunu 

sağlarken eğitim-öğretimin unsurlarındaki nitelikler değişmektedir. Çünkü din 

öğretimi amaçlarını gerçekleştirirken çağın ihtiyaçlarını gözeten yeni öğretim 

yöntemlerine, yaklaşımlarına başvurmaktadır. Böylelikle programın tüm unsurları 

temel alınan yeni felsefe ve yaklaşımlara göre yeniden düzenlenmektedir. Bu 

düzenlemeyle beraber eğitimin iki önemli unsuru olan öğretmene ve öğrenciye 

yüklenen roller de değişmiştir. 

Bu değişimlerin programda kendisini göstermesi 2000’li yıllarda olmuştur. Geliştirilen 

yeni DKAB ilk ve orta öğretim programlarında ilk defa temel alınan felsefe ve 

yaklaşımlara yer verilmiş ve programların bu yaklaşımların öngördüğü şekilde 

hazırlandığı belirtilmiştir. Bu noktada programın Dinbilimsel yaklaşım ve Eğitimsel 

yaklaşım temel alınarak geliştirildiği ifade edilmiştir.  

Programlarda Dinbilimsel yaklaşımın varlığının gerekçesi Türkiye’deki 

Müslümanların büyük çoğunluğunun İslam dinîne dair anlayışını ve uygulamalarını 

bir mezhebe göre şekillenmesi ve bu nedenle ülkemiz DKAB dersi öğretim 

programlarının mezhepleri göz ardı etmesinin toplumun gerçekliğine aykırı bir durum 

olmasıdır. Nitekim programın belirttiği dinîn temel kaynaklar üzerinden sunulması da 

bir anlama ve yorumlama çabasıdır. Burada dikkat edilecek husus, programı 

geliştirenlerin de vurguladığı gibi her türlü anlayışı kapsayan, farklılıkların zenginlik 

olduğunu ve birleştirici yönünü vurgulayan bir din öğretiminin esas alınmasıdır. 

Programlarda eğitimsel yaklaşım olarak öncelikle göze çarpan yapılandırmacılık 

yaklaşımı olmuştur. Yapılandırmacı yaklaşımda öğrenme sürecinde öğrencinin ön 

bilgilerini harekete geçirerek, iletişim kurma, akıl yürütme, değerlendirme ve sonuç 

çıkarma esastır. Yapılandırmacı yaklaşıma destek olarak programlarda yer verilen 

diğer yaklaşımlar ise Çoklu zekâ ve Öğrenci merkezli öğrenme yaklaşımlarıdır. 2018 

yılı ilk ve orta öğretim programlarında Beceri temelli öğrenme yaklaşımı diğer 



93 

 

yaklaşımlar arasında yerini almıştır. Programın tüm ögeleri de bu yaklaşımların 

öngördüğü ilkeler doğrultusunda hazırlanmaya çalışılmıştır.  

En son geliştirilen ve uygulamaya konan 2018 DKAB Ortaöğretim programının, 

programda belirtilen eğitimsel yaklaşımlar doğrultusunda incelediğimiz 

araştırmamızda tespit edilen sonuçlar şunlardır; 

Hedef açısından programın genel amaçları Türk Millî Eğitiminin Genel Amaçları ve 

Temel İlkelerine uygun olarak açıklaması ile 11 madde halinde sıralanmaktadır. Bu 

amaçları gerçekleştirmek üzere programda hedeflerin gerçek yaşamla ilişkilendirilerek 

dinî bilgiyi yapılandırma sürecine odaklanması, etkili düşünme, problem çözme, 

işbirliği becerilerinin öğrencinin farklı bakış açılarını anlamaları üzerine inşa edilmesi 

gibi açılardan yapılandırmacı yaklaşım uygulanabilir görünmektedir. Programda yer 

alan kazanım cümleleri öğretim sürecinde gerçekleştirilmek istenen öğrenme 

durumlarını ifade etmektedir. Programda kazanım cümlelerinin çoğunun Eğitimsel 

yaklaşımlara uygun olduğu söylenebilir. Özellikle ‘‘ilişki kurar, analiz eder, yorumlar, 

tartışır, ilişkilendirir, değerlendirir’’ ifadelerini içeren kazanım cümlelerinin çokluğu 

öğrencinin öğrenme sürecinde tercih edilen faaliyetler açısından yapılandırmacı 

yaklaşımı destekler görünmektedir. 

İçerik açısından 2018 DKAB Ortaöğretim programlarının yenilenmesinin 

gerekçelerinden biri olan programlardaki içeriğin ve kazanımların sadeleştirilmesi 

amacına uygun olarak programdaki ünite ve kazanım sayılarının azaltıldığı 

görülmektedir. Bir önceki programda 213 kazanım yer alırken yeni programda bu sayı 

89’a düşürülmüştür. Ancak yeni programda ünite kazanımlarının belirtildiği bölümde 

kazanım cümlesini açıklayan cümlelere de yer verilmektedir. Bu anlamda yeni 

programın kazanımları azaltmaktan ziyade dikkati asıl kazanımlara çekmek amacında 

olduğu, kazandırılmak istenen diğer hedeflere ise alt kazanım olarak yer verdiği 

söylenebilir. 

Programda her öğrenme alanı için yer verilen kazanım ifadelerinden ve bazı kazanım 

ifadelerinin açıklamalarından da programın içeriğine dair bazı tespitlerde 

bulunulmuştur. Kazanım ifadeleri cümle yapısı olarak incelenmiş, bilişsel ve duyuşsal 

alana yönelik olan ifadeler ve bu ifadelerin birbirine olan oranı tespit edilmiştir. 

Programda her sınıf düzeyi için toplam 5 ünite sayısı bulunmaktadır. Ve her ünite için 

belirlenen kazanımların toplam sayısı 89’dur. Üniteler incelendiğinde her ünitedeki 



94 

 

kazanım sayılarının farklılık gösterdiği görülmekle beraber, en fazla 7 en az 2 

kazanıma yer verilmektedir.  

Yapılan kazanım açıklamalarında açıklık, öğrenciyi detay ve ezber bilgilerle 

doldurmadan ana fikri vermek açısından önemli uyarılar yer almaktadır. Ayrıca 

programda farklı düşünce ve oluşumlara yer verilmekle beraber konuya İslam dinînin 

perspektifinden bakılmasıyla dersteki öğretilerin dinîn sınırlarıyla düzenlenmeye ve 

korunmaya çalışıldığı söylenebilir. ‘‘İslam Düşüncesinde Yer Alan Tasavvufi 

Yorumlar’’ başlıklı ünitenin içerdiği konulara ve kazanım açıklamalarına bakıldığında 

İslam dinî içerisindeki yorum farklılıkları açısından 2018 DKAB Ortaöğretim 

programının kapsayıcı ve çoğulcu niteliklerini güçlendirdiği söylenebilir. 

Öğrenme- öğretme süreçleri açısından 2018 DKAB Ortaöğretim programında 

doğrudan öğrenme-öğretme süreci şeklinde bir başlık yer almasa da programın 

‘‘Programın Temel Felsefesi ve Genel Amaçları” ve “Programın 

Uygulanmasına/Kitap Yazımına İlişkin İlke ve Açıklamalar” başlıklarında öğrenme-

öğretme süreciyle ilişkilendirilebilecek bazı bilgiler bulunmaktadır.  

Bu bilgilere göre, öğretim sürecinde bireysel farklılıkların gözetilmesi, öğrenciyi 

merkeze alan yöntem ve tekniklerin kullanılması, gelişim düzeylerinin dikkate 

alınması gibi ilkelerin özellikle yeni programda yer alan beceri temelli yaklaşımla 

ilgisi vardır. Bu hedeflerin gerçekleştirilmesinde ise öğretmene sorumluluk 

düşmektedir. Programın Uygulanmasına İlişkin İlke ve Açıklamalar kısmında 

öğrenme-öğretme sürecine dair bulunan ilkelerde özellikle öğretmenlerin farklı 

kaynakları, materyalleri, etkinlikleri kullanarak öğrenme ortamındaki zenginliği 

arttırması teşvik edilmektedir. Öğreticinin ilkede belirtilen şekilde bir öğrenme ortamı 

oluşturması kendisine, bilgisine olan özgüveni arttırmakla beraber öğrenme ortamına 

kontrol sağlamasına yardımcı olacaktır. Böyle bir öğrenme ortamında özgün ve 

faaliyet yönünden zengin bir öğrenme alanı sunulan öğrencinin ise ortama aidiyet 

duygusu, ilgisi, sorumluluk alma ve sürece aktif olarak katılma isteği artar. Bu 

durumun da programın temel aldığı eğitimsel yaklaşımlara uyumlu olduğu 

söylenebilir. 

Ölçme ve Değerlendirme açısından 2018 DKAB Ortaöğretim programında önceki 

programlarda bulunmayan bir başlık olarak ‘‘Öğretim Programlarında Ölçme ve 



95 

 

Değerlendirme Yaklaşımı’’ başlığı yer almakta, ölçme ve değerlendirmeye yön veren 

ilkeler 7 maddede sıralanmaktadır. 

Programda yer alan ilkeleri incelediğimizde ölçme ve değerlendirmenin, amaçların 

belirlediği çerçevede ancak programın tüm ögeleriyle bütünlük içinde olması, ölçme 

değerlendirme sürecinde kullanılacak araç-gereçlerde bir sınırlandırma getirmemesi, 

programdan ayrı düşünülmeyen öğretim sürecine her daim eşlik eden bir öge 

olduğunun vurgulanması, bireysel farklılıklar gözetilerek akademik başarının tek bir 

yöntem veya teknikle değerlendirilmeyip farklı ölçme ve değerlendirme araçlarını 

öngörmesi, öğrencinin sadece bilişsel öğrenmesine odaklanmayan programın yapacağı 

ölçümlerin de sadece bilişsel değil duyuşsal ve psikomotor alana yönelik de olması 

gerektiği, bu ögede de öğretmen ve öğrenci işbirliğinin önemi, ölçmenin öğretim 

sürecinin tek bir aşamasında değil tüm aşamalarında yapılarak öğrencideki hayat boyu 

gelişimin sürekli takip edilmesi gibi konular vurgulanmaktadır. Bütün bu durumlar 

programın ölçme ve değerlendirme açısından, temel aldığı eğitimsel yaklaşımlar 

bağlamında oluşturulmaya çalışıldığı söylenebilir. 

Ayrıca yeni programda ilk defa yer alan beceri temelli yaklaşım açısından da 

değerlendirme ögesi büyük önem taşır. Hedeflenen becerilerin öğrenciye aktarılması 

için öncelikle öğretmenin ölçme ve değerlendirme becerisine sahip olması gerekir. 

Çünkü geleneksel öğretimdeki ölçme ve değerlendirme teknikleri sonuç ve ürün odaklı 

olması nedeniyle günümüz öğrenme ortamlarındaki süreç odaklı öğretimin 

beklentilerini karşılayamamakta ve alternatif ölçme ve değerlendirme tekniklerine 

ihtiyaç duyulmaktadır. Bu bağlamda sürecin yöneticisi olarak öğretmenin yeni ve 

alternatif ölçme ve değerlendirme yöntemlerini kullanması beklenmektedir. DKAB 

öğretim programlarının öngördüğü yapılandırmacılık yaklaşımı açısından da hem 

öğrencinin bilgiyi yapılandırmasını beklemek hem de öğrenciyi sadece geleneksel 

yöntemlerle değerlendirmek doğru değildir. Öğrenciye bildiklerini ortaya koymalarını 

sağlamaya yönelik farklı değerlendirmeler yapılması gerekir. Programda bu hususlar 

dikkate alınarak ölçme ve değerlendirme araçlarının çeşitlendirilmesi olumlu bir 

durumdur. Ancak programın bu açıdan amacına ulaşabilmesi için öğretmenler, yeni 

ölçme ve değerlendirme araçlarına dair bilgi ve uygulama açısından donanım ve 

hakimiyet kazanmalıdır.  



96 

 

KAYNAKLAR 

Akyürek, S. (2003). Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Derslerinde Kavram Haritalarının 

Kullanımı, Değerler Eğitimi Dergisi, I,77. 

Akyüz, Y. (1999). Türk Eğitim Tarihi. İstanbul: Alfa Yay. 

Altaş, N. (2002). Türkiye'de zorunlu din öğretimini yapılandıran süreç, hedefler ve 

yeni yöntem arayışları (1980-2001). Dinî Araştırmalar, 4(12), 145-168. 

Alcı, B. (2019). Eğitim Programı Tasarımı ve Modeller. Hasan Şeker (Ed.). Eğitimde 

Program Geliştirme Kavramlar Yaklaşımlar içinde (71-88). Ankara: Anı Yay. 

Aşlamacı, İ. (2018). Öğretmenlerine Göre Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersinin Din 

Öğretimi Modelleri Çerçevesinde Konumlandırılması, Çukurova Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 18 (2), 718-744. 

Aşlamacı, İ. (2022). 2018 Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi (4-8. Sınıf) Öğretim 

Programının Temel Alınan Yaklaşımlar Açısından Değerlendirilmesi. Mehmet 

Bahçekapılı, Ahmet Ali Çanakcı (Ed.). Din Eğitiminde Ana Konular içinde 

(345-370). Ankara: Eskiyeni Yay. 

Aydın, Z.M. (2000). İlköğretimin İkinci Kademesi Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Ders 

Programındaki Amaç ve Konuların Program Geliştirme Açısından 

Değerlendirilmesi. İslami Araştırmalar Dergisi, 13(1), 5-25. 

Ayhan. H. (1998). Örgün Eğitimdeki Din Kültürü ve Ahlak Öğretiminin Müfredat 

Programlarının Geliştirilmesi. Orta Dereceli Okullarda Yürütülen Din Eğitim- 

Öğretiminin Problemleri içinde (211-226). Kayseri: İBAV 

Ayhan, H. (2014). Türkiye’de Din Eğitimi. İstanbul: DEM Yay.  

Aykaç, N. (2018). Öğretim İlke ve Yöntemleri. Ankara: Pegem Akademi Yay. 

Bahçekapılı, M. (2010). Ortaöğretim din kültürü ve ahlak bilgisi dersinin öğrencilerin 

dinî duygu, düşünce ve davranışları üzerindeki etkisi (İstanbul Avrupa yakası 

örneği). [Yayımlanmamış doktora tezi]. İstanbul Üniversitesi. 

Bahçekapılı, M. (2011). Din Eğitiminde Pedagojik Yaklaşımlar; “Din Hakkında 

Öğrenme” ve “Dinden Öğrenme”, Islamic University of Europa Journal of 

Islamic Research - İslam Araştırmaları, (IV)2, 101-120. 

Bahçekapılı, M. (2013). Yeni Eğitim Sisteminde Seçmeli Din Dersleri İmkânlar, 

Fırsatlar, Aktörler, Sorunlar ve Çözüm Önerileri. İstanbul: İlke Yay. 

Bahçekapılı, M. (2015) Türkiye’de Din Eğitiminin Politik Tarihi. Arife Gümüş (Ed.). 

Türkiye’de Eğitim Politikaları içinde (371-399). Ankara: Nobel Kitabevi Yay. 

Baltacı, A. (2019). Nitel araştırma süreci: Nitel bir araştırma nasıl yapılır?, Ahi Evran 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 5(2), 368-388. 



97 

 

Bedir, G. (2020). Program Geliştirmede Temel Kavramlar ve Aşamalar. Hasan Güner 

Berkant (Ed.). Eğitimde Program Geliştirme Kuramdan Uygulama Örneklerine 

içinde (1-25). Ankara: Anı Yay. 

Berg, Bruce L., Lune, Howard. (2015). Makale Yazımı: Ayıkla Pirincin Taşını (Terc.: 

Oğuzhan Coşkunlu). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri içinde (418-

448) (Çev. ed.: Hasan Aydın). Konya: Eğitim Yayınevi. 

Bıkmaz, H.F. (2006). Yeni ilköğretim Programları ve Öğretmenler. Ankara 

Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi Dergisi, 39 (1), 97-116. 

Bıyıklı, C., Veznedaroğlu, L., Öztepe, B., Onur, A. (2004). Yapılandırmacılığı Nasıl 

Uygulamalıyız?. Ankara: Odtü Yay. 

Bilgin, B. (1988). Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yay. 

Bilgin, B. (1999). Mezhepler ve Dinler Arası Eğitim ve İşbirliği. Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi. 39, 1-25. 

Bilgin, B. (2004). 1980 Sonrası Türkiye’de Din Öğretimi Program Anlayışları. Din 

Öğretiminde Yeni Yöntem Arayışları (Uluslararası Sempozyum Bildiri ve 

Tartışmalar, 28-30 Mart 2001 İstanbul) içinde (671-751). Ankara: MEB 

Basımevi. 

Büyükkaragöz, S. (1997). Program Geliştirme. Konya: Kuzucular Ofset. 

Çakmak, F. (2013). Din Eğitiminde Program Geliştirme ve Aile Faktörü. Iğdır 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1, 81-104. 

Çoban, A. (2020). Temel Kavramlar. Gürbüz Ocak (Ed.). Öğretim İlke ve Yöntemleri 

içinde (3-57). Ankara: Pegem Akademi Yay. 

Demeuse, M. ve Strauven, C. (2016). Eğitimde Program Geliştirme Politik 

Kararlardan Uygulamaya. (Çev.: Yusuf Budak). Ankara: Pegem Yay. 

Demirel, Ö. (1992). Türkiye’de Program Geliştirme Uygulamaları. H.Ü Eğitim 

Fakültesi Dergisi. 7, 27-43. 

Demirel, Ö. (2020). Eğitimde Program Geliştirme Kuramdan Uygulamaya. Ankara: 

Pegem Akademi Yay. 

Demirtaş, Z. (2017) Eğitimde Program Değerlendirme Yaklaşımlarına Genel Bir 

Bakış. . Sakarya University Journal of Education, 7(4 özel sayı), 756-768.  

Duran, V. ve Ekici, G. (2020). Program Geliştirme ve Ders İçerikleri. Hasan Güner 

Berkant (Ed.). Eğitimde Program Geliştirme Kuramdan Uygulama Örneklerine 

içinde (203-262). Ankara: Anı Yay. 

Dirik, Z.M. (2015). Eğitim Programları ve Öğretim- Öğretim İlke ve Yöntemleri. 

Ankara: Pegem Akademi Yay. 



98 

 

Doğan, R. (2004). 1980’e Kadar Türkiye’de Din Öğretimi Program Anlayışları. Din 

Öğretiminde Yeni Yöntem Arayışları (Uluslararası Sempozyum Bildiri ve 

Tartışmalar, 28-30 Mart 2001 İstanbul) içinde (611-670). Ankara: MEB 

Basımevi. 

Doğan, R. ve Altaş, N. (2004). Din öğretiminde yeni yöntem tartışmalarında kuramdan 

uygulamaya: İlköğretim din kültürü ve ahlak bilgisi programları (Ankara 

Modeli). Değerler Eğitimi Dergisi, 2 (5), 41-57. 

Doğan, R. (2022). Okulda Din Dersi: Gelişimi ve Yönelimler. Mehmet Bahçekapılı, 

Ahmet Ali Çanakcı (Ed.). Din Eğitiminde Ana Konular içinde (293-314). 

Ankara: Eskiyeni Yay. 

Duman, B. (2020). Eğitimde Çağdaş Yaklaşımlar. Gürbüz Ocak (Ed.). Öğretim İlke ve 

Yöntemleri içinde (385-487). Ankara: Pegem Akademi Yay. 

Efendioğlu, A. (2020). Program Geliştirme ve Kazandırılacak Davranışlar. Hasan 

Güner Berkant (Ed.). Eğitimde Program Geliştirme Kuramdan Uygulama 

Örneklerine içinde (173-200). Ankara: Anı Yay. 

Erdem, E. (2001). Program Geliştirmede Yapılandırmacılık Yaklaşımı. 

[Yayımlanmamış yüksek lisans tezi]. Hacetttepe Üniversitesi. 

Eşsiz, M. (2001). Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretim Programlarına Karşılaştırmalı 

Bir Bakış. İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretim Programları ve Bir 

Uygulama Örneği (Ankara Modeli) içinde (33-39). İstanbul: Millî Eğitim 

Basımevi. 

Gürlen, E. (2020). Probleme Dayalı Öğrenme. Özcan Demirel (Ed.) Eğitimde Yeni 

Yönelimler içinde (83-95). Ankara: Pegem Akademi 

Günaydın, Z. (2008) Diyanet İşleri Başkanlığı Yaz Kur’an Kursları Müfredatı II. 

Kur’unun Çoklu Zekâ Ortamlarında İşlenmesi Üzerine Bir Deneme. [Yüksek 

Lisans Tezi]. Selçuk Üniversitesi. 

Güneş, A. (2015). Din Öğretimi Materyalleri. İstanbul: Dem Yay. 

Güneş, A. (2016). Din Öğretiminin Yapılandırmacı Temelleri ve Yeni Bir Öğrenme-

Öğretme Materyali Olarak Zihin Haritaları. İnsan ve Toplum Bilimleri 

Araştırmaları Dergisi, 5(6), 1488-1500. 

Güneş, F. (2016). Sınıf Yönetimi, Yaklaşım ve Modeller. Ankara: Pegem Akademi Yay. 

Gültekin, M. (2020). Program Geliştirmeye İlişkin Temel Kavramlar. Behçet Oral, 

Taha Yazar (Ed.). Eğitimde Program Geliştirme ve Değerlendirme içinde (2-

40). Ankara: Pegem Yay. 

Güven, M. ve Alan, B. (2020). Eğitim Durumlarının Düzenlenmesi ve 

Değerlendirilmesi. Behçet Oral, Taha Yazar (Ed.) Eğitimde Program Geliştirme 

ve Değerlendirme içinde (334-362). Ankara: Pegem Yay. 



99 

 

Işık, Ö. (2015). Eleştirel Düşünme. Mehmet Arslan (Ed.) Öğrenmenin Nörofizyolojisi 

Öğretimde Yeni Yaklaşımlar içinde (159-179). Ankara: Anı Yay. 

Kalaycı, M. (2007). Yeni Din Öğretimi ve Bütün Müslümanları Kucaklayan 

mezhepler üstü bir öğretim programı. Sönmez Kutlu ile Söyleşi. Türk Yurdu 

Dergisi. Erişim Tarihi 27.11.2022. https://www.turkyurdu.com.tr/yazar-

yazi.php?id=3746  

Kaya. M. (1998). Eğitimde Program Geliştirme Sürecinde DKAB Öğretim 

Programının Geliştirilmesi İhtiyacı. Orta Dereceli Okullarda Yürütülen Din 

Eğitim- Öğretiminin Problemleri içinde (227-258). Kayseri: İBAV. 

Kaymakcan, R. (2007). Yeni Ortaöğretim Din Kültürü ve Ahlâk Bilgisi Öğretim 

Programı 

İnceleme ve Değerlendirme Raporu. İstanbul: Eğitim Reformu Girişimi. 

Kaymakcan, R. (2009). Öğretmenlerine Göre Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersleri 

Yeni Eğilimler: Çoğulculuk ve Yapılandırmacılık. İstanbul: DEM Yay 

Kaymakcan, R. ve H. Meydan. (2011). Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Programları 

ve Öğretmenlerine Göre Değerler Eğitimi. Değerler Eğitimi Dergisi, 9(21), 29-

55. 

Keklikçi, H. (2015). Probleme Dayalı Öğrenme Modeli. Mehmet Arslan (Ed.) 

Öğrenmenin Nörofizyolojisi Öğretimde Yeni Yaklaşımlar içinde (209-235). 

Ankara: Anı Yay. 

Koç, A. (2022). Din Öğretiminde Alternatif Ölçme ve Değerlendirme. Konya: NEÜ 

Yay. 

Korukçu, A. (2008). Din Öğretiminde Kavram Haritası Kullanımı, AÜİFD, XLIX (II), 

311-338. 

Korukçu, A. ve Işıkdoğan, D. (2015). Kavram Öğretimi. Cemal Tosun ve Mizrap Polat 

(Ed.). Düşünen Sınıflar İçin İlkokul 4.Sınıf Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretimi 

içinde (354-371). Ankara: Pegem Akademi Yay. 

Kızılabdullah, Y. (2008). Yapılandırmacılık Yaklaşımının İlköğretim Din Kültürü Ve 

Ahlak Bilgisi Dersinin Amaçlarının Gerçekleşmesine Etkisi. [Yayımlanmamış 

doktora tezi]. Ankara Üniversitesi.  

Kızılabdullah, Y. ve Yürük, T. (2008). Din Eğitimi Modelleri Çerçevesinde 

Türkiye’deki Din Eğitimi Üzerine Genel Bir Değerlendirme. Dinî Araştırmalar, 

11 (32), 107-129. 

Kızılabdullah, Y. ve Kızılabdullah, Ş. (2015). Din Öğretiminde Planlama ve Ölçme- 

Değerlendirme. Cemal Tosun ve Mizrap Polat (Ed.). Düşünen Sınıflar İçin 

İlkokul 4.Sınıf Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretimi içinde (55-73). Ankara: 

Pegem Akademi Yay. 

MEB (2001). İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretim Programları ve Bir 

Uygulama Örneği (Ankara Modeli), Ankara: Millî Eğitim Basımevi. 

https://www.turkyurdu.com.tr/yazar-yazi.php?id=3746
https://www.turkyurdu.com.tr/yazar-yazi.php?id=3746


100 

 

MEB (2005). Orta Öğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi Öğretim Programı, 

Ankara: MEB Yay. 

MEB (2010). Orta Öğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi Öğretim Programı, 

Ankara: MEB Yay. 

MEB (2018). Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi (9- 12. Sınıflar) Öğretim Programı, 

Ankara: MEB Yay. 

Medeni, E. (2013). Din Eğitiminde Yeni Bir Yaklaşım: Yeterlilik Modelleri ve Eğitim 

Standartları: Almanya ve Avusturya Örneğinin Türkiye’ye Uyarlanabilirliği, 

Marife, 13 (2), 9-22. 

Meydan, H. (2021). Bir Beceri Olarak Ahlak ve Eğitimi: Ahlaki Gelişim Kuramlarına 

Dayalı Bir İnceleme, İlahiyat Tetkikleri Dergisi, 55 (1), 445-471.  

Ozan, C., Taşgın, A., Bay, E. & Kaya, H. İ. (2013). Sınıf Öğretmenlerinin Çoklu Zekâ 

Kuramına İlişkin Görüşlerinin Çeşitli Değişkenler Açısından İncelenmesi. Türk 

Eğitim Bilimleri Dergisi, 11(3), 301-322.  

Öcal, M. (1998). Cumhuriyet Döneminde Türkiye’de Din Eğitimi ve Öğretimi. 

Uludağ İlahiyat Fakültesi Dergisi. 7(7), 241-268. 

Öcal, M. (2007). Türk Hukuk Mevzuatında Din Eğitim ve Öğretiminin Yeri ve 

Uygulama Biçimi. Avrupa Birliği Sürecinde Dinî Kurumlar ve Din Eğitimi 

Milletlerarası Tartışmalı İlmi Toplantı (17-19 Kasım 2006) içinde (511-559). 

İstanbul: Ensar Neşriyat. 

Öcal, M. (2017). Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Din Eğitimi. İstanbul: Dergâh 

Yay.  

Özbek, R. (2020). Öğrenme-Öğretme Süreci. Gürbüz Ocak (Ed.). Öğretim İlke ve 

Yöntemleri içinde (164-210). Ankara: Pegem Akademi Yay. 

Özelçi, S. Y. (2020). İşbirliğine Dayalı Öğrenme. Asuman Seda Saracaloğlu vd. (Ed.) 

Öğretimde Yaklaşımlar ve Eğitime Yansımaları içinde (202-221). Ankara: 

Pegem Akademi. 

Özçelik, A.D. (2016). Eğitim Programları ve Öğretim. Ankara: Pegem Akademi Yay. 

Özdemir, M.S. (2020). Eğitimde Program Geliştirme Sürecinde Hedef ve İçerik 

Seçimi ve Düzenlenmesi. Gürbüz Ocak (Ed.). Öğretim İlke ve Yöntemleri içinde 

(61-102). Ankara: Pegem Akademi Yay. 

Özmantar, M.F., Bingölbali, E., Demir, S., Sağlam, Y. ve Keser, Z. (2009). Değişen 

öğretim programları ve sınıf içi normlar. Uluslararası İnsan Bilimleri Dergisi, 

6(2), 1-23. 

Parmaksızoğlu, İ. (1966). Türkiye’de Din Eğitimi. İstanbul: Millî Eğitim Basımevi. 



101 

 

Savaş, B. (2019). Yapılandırmacı Öğrenme. Alim Kaya (Ed.) Eğitim Psikolojisi içinde 

(433-458). Ankara: Pegem Akademi Yay.  

Selçuk, M. (2000). Din Öğretiminin Kuramsal Temelleri. Din Öğretiminde Yeni 

Yaklaşımlar içinde (13-18). İstanbul: MEB Basımevi. 

Selçuk, M. (2001). Din Öğretiminde Yeni Yönelişler. İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak 

Bilgisi Öğretim Programları ve Bir Uygulama Örneği (Ankara Modeli) içinde 

(40-50). İstanbul: Millî Eğitim Basımevi. 

Schreglmann, S. (2016). Türkiye’de Program Geliştirme Konusu İle İlgili Yapılan 

Yüksek Lisans Ve Doktora Tezlerinin İçerik Analizi. Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi. 9(43), 1492-1500. 

Sönmez, V. ve Alacapınar, G.F. (2015) Örnekleriyle Eğitimde Program 

Değerlendirme. Ankara: Anı Yay. 

Sönmez, V. (2019). Öğretim İlke ve Yöntemleri. Ankara: Anı Yay. 

Sönmez, V. (2020). Program Geliştirmede Öğretmen El Kitabı. Ankara: Anı Yay. 

Şaşmaz, A. Aydagül, B. Tüzün, I. Aktaşlı, İ. (2011). Türkiye’de Din ve Eğitim: Son 

Dönemdeki Gelişmeler ve Değişim Süreci. İstanbul: Eğitim Reformu Girişimi. 

Şimşek, E. (2013). Çok Partili Dönemde Yeniden Din Eğitimi ve Öğretimine Dönüş 

Süreci (1946-1960). Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi (TAED). 49, 391-

414. 

Tabak, S. (2020). Probleme Dayalı Öğrenme. Asuman Seda Saracaloğlu vd. (Ed.) 

Öğretimde Yaklaşımlar ve Eğitime Yansımaları içinde (347-363). Ankara: 

Pegem Akademi. 

TDK (01.08.2022)  https://sozluk.tdk.gov.tr/ 

Tosun, C. (2001) Din Eğitimi Bilimine Giriş. Ankara: Pegem Yay. 

Tosun, C. (2004). 2000’li Yıllarda Türkiye’de Din Öğretimi: Bugünden Geleceğe. Din 

Öğretiminde Yeni Yöntem Arayışları (Uluslararası Sempozyum Bildiri ve 

Tartışmalar, 28-30 Mart 2001 İstanbul) içinde (753-808). Ankara: MEB 

Basımevi.  

Tuncer, M. (2020). Program Geliştirme ve Ölçme ve Değerlendirme. Hasan Güner 

Berkant (Ed.). Eğitimde Program Geliştirme Kuramdan Uygulama Örneklerine 

içinde (303-324). Ankara: Anı Yay. 

Turan, H. (2019). Eğitimde Yeni Yaklaşımlar ve Bireylerde Bulunması İstenilen 

Temel Beceriler. Hasan Şeker (Ed.).  Eğitimde Program Geliştirme Kavramlar 

Yaklaşımlar içinde (219-265). Ankara: Anı Yay. 

Türkiye Cumhuriyeti Anayasası. 1982. 

https://sozluk.tdk.gov.tr/


102 

 

Varış, F. (1997). Eğitimde Program Geliştirme Teoriler ve Teknikler. Ankara: Alkım 

Yay. 

Yapıcı, A. ve Yürük, T. (2015). Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretim Programının 

İncelenmesi. Cemal Tosun ve Mizrap Polat (Ed.). Düşünen Sınıflar İçin İlkokul 

4.Sınıf Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretimi içinde (32-54). Ankara: Pegem 

Akademi Yay. 

Yazar, T. ve Şimşek, Ö. (2020). Program Geliştirmede Yeni Yaklaşımlar- Çoklu Zekâ 

Kuramı ve Yapılandırmacılık. Behçet Oral, Taha Yazar (Ed.). Eğitimde 

Program Geliştirme ve Değerlendirme içinde (367-398). Ankara: Pegem Yay. 

Yürük, Tuğrul. (2011). Cumhuriyet Dönemi Din Öğretimi Program Anlayışları. 

[Yayımlanmamış doktora tezi]. Ankara Üniversitesi. 

Yıldırım, A. ve Şimşek, H. (2013). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, 

Ankara: Seçkin Yay. 

Yılmazer, Z. (2015). İşbirliğine Dayalı Öğrenme. Mehmet Arslan (Ed.) Öğrenmenin 

Nörofizyolojisi Öğretimde Yeni Yaklaşımlar içinde (339-365). Ankara: Anı Yay. 

Yurdakul, Bünyamin. (2004). Yapılandırmacı Öğrenme Yaklaşımının Öğrenenlerin 

Problem Çözme Becerilerine, Bilişötesi Farkındalık ve Derse Yönelik Tutum 

Düzeylerine Etkisi ile Öğrenme Sürecine Katkıları. [Yayımlanmamış doktora 

tezi]. Hacetttepe Üniversitesi. 

Zengin, M. (2010). Temele Alınan Yaklaşımlar Bağlamında Yeni İlköğretim DKAB 

Öğretim Programı, Değerler Eğitimi Dergisi, 8(19), 225-258. 

Zengin, M. (2017). Türkiye’de Cumhuriyet Dönemi Eğitim Politikalarının Din Dersi 

Öğretim Programlarına Etkileri. Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

(SAUIFD), XIX(36), 113-137.



103 

 



104 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yaygın Din Öğretimi ve Uygulamaları 

bölümünden 2016 yılında mezun oldu. 2018 yılında Ankara Üniversitesi Felsefe ve 

Din Bilimleri, Din Eğitimi bölümünde başladığı yüksek lisansına araştırma görevlisi 

olduğu Yalova Üniversitesi’nin Felsefe ve Din Bilimleri alanında devam etti. 2020 

yılında Yalova Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim 

Dalında Araştırma Görevlisi olarak başladığı görevine halen devam etmektedir. 

 

 

 


