
 
 

 
KÜLTÜREL BELLEK VE SOSYAL MEDYA İLİŞKİSİ 

 
 
 
 
 
 

Zeynep ZELAN 
 
 
 
 
 

Tez Danışmanı 
Prof. Dr. Zakir AVŞAR 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 
RADYO, TELEVİZYON VE SİNEMA ANABİLİM DALI 

RADYO, TELEVİZYON VE SİNEMA BİLİM DALI 

 

 

 

ARALIK 2022 



 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 
 

KÜLTÜREL BELLEK VE SOSYAL MEDYA İLİŞKİSİ 

 

 

 

 

 

 

Zeynep ZELAN 

 

 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

RADYO, TELEVİZYON VE SİNEMA ANABİLİM DALI 

RADYO, TELEVİZYON VE SİNEMA BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

ANKARA HACI BAYRAM VELİ ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

 

 

ARALIK 2022



 

 

ETİK BEYAN 

 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Tez Yazım Kurallarına uygun olarak 

hazırladığım bu tez çalışmasında; tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve 

dokümanları akademik ve etik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, tüm bilgi, belge, 

değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına uygun olarak 

sunduğumu, tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak 

kaynak gösterdiğimi, kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı, bu 

tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu, bildirir, aksi bir durumda aleyhime 

doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyan ederim.   

 

 

Zeynep Zelan 

15.12.2022 

   

 

 

 

 

 

 

 

 



 

iv 

KÜLTÜREL BELLEK VE SOSYAL MEDYA İLİŞKİSİ 

(Doktora Tezi) 

 

Zeynep ZELAN 

 

ANKARA HACI BAYRAM VELİ ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

Aralık 2022 

 

ÖZET 

İletişim teknolojilerinde yaşanan gelişmeler, yeni medya araçlarının ortaya çıkmasıyla daha 

da ivme kazanmıştır. İnternet ve yapay zekâ temelli akıllı teknolojiler iletişim pratiklerini de 

dönüştürmüştür. Sosyal medya bu süreçte gündelik hayatımızı etkileyen en önemli iletişim 

araçlarından biri hâline gelmiştir. İlk çıktığı dönemlerde yakın arkadaşlarla iletişim kurmak, 

anıları hatırlamak amacıyla kullanılan sosyal medya, her geçen gün eklenen yeniliklerle 

farklı işlevler kazanmaktadır. Daha önce geleneksel iletişim araçlarıyla kayıt altına alınan 

birçok şey bugün sosyal medyada kaydedilmektedir. Bu süreçte toplumların belleğini 

oluşturan en önemli unsurlardan kültürel bellek de artık sosyal medyada geniş yer 

bulmaktadır. Toplumların hayatında yer etmiş, iz bırakmış kişiler sosyal medyada anılmakta, 

önemli kültürel mekânlar, el sanatları, gelenekler, ninniler, türküler sosyal medya aracılığıyla 

kayıt altına alınmakta, hatırlanmakta ve hatırlatılmaktadır. Yapılan tez çalışmasında sosyal 

medya ve kültürel bellek arasındaki etkileşimi, kullanımlar ve doyumlar kuramı bağlamında 

ele almak amaçlanmıştır. Bu kapsamda sosyal medya ve kültürel bellek konuları kavramsal 

çerçevede ele alındıktan sonra ikisi arasındaki ilişki hesap kullanım örnekleriyle 

araştırılmıştır. Ayrıca nitel araştırma tekniklerinden biri olan yarı yapılandırılmış 

derinlemesine görüşme yöntemiyle sosyal medyanın kültürel bellek ile ilişkisi incelenmiştir. 

Araştırmaya göre sosyal medyann kültürel belleğe katkı sağladığı sonucuna ulaşılmıştır. 

Böylelikle sosyal medya ve kültürel belleğin günümüz teknolojileri ile etkileşimi ortaya 

konularak bellek çalışmalarına katkı sağlamak hedeflenmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bilim Kodu : 116509  

Anahtar Kelimeler : Yeni medya,  sosyal medya, bellek, hafıza, toplumsal bellek, 

kültürel bellek, internet, kullanımlar ve doyumlar kuramı. 

Sayfa Adedi : 207 

Tez Danışmanı : Prof. Dr. Zakir Avşar 



 

v 

THE RELATIONSHIP OF CULTURAL MEMORY AND SOCIAL MEDIA  

(Ph.D. Thesis) 

 

Zeynep ZELAN 

 

ANKARA HACI BAYRAM VELİ UNIVERSITY 

THE INSTITUTE OF GRADUATE STUDIES  

December 2022 

 

ABSTRACT 

Developments in communication technologies have gained momentum with the emergence 

of new media tools. Smart technologies based on the Internet and artificial intelligence have 

also transformed communication practices. Social media has become one of the most critical 

communication tools that affect our daily lives in this process. Social media, which was used 

to communicate with close friends and to remember memories, has evolved to fulfil various 

other functions with the updates introduced every day. In this process, many things 

previously recorded with traditional communication tools are documented on social media 

today. In this process, cultural memory, one of the most essential elements that make up the 

memory of societies is now widely reflected in social media. People who have left their mark 

on the life of societies are commemorated on social media, and essential cultural places, 

handicrafts, traditions, lullabies, and folk songs are recorded, remembered, and reminded of 

through social media. This thesis study aims to discuss the interaction between social media 

and cultural memory in the context of the uses and gratifications theory. In this context, after 

discussing social media and cultural memory issues within the conceptual framework, the 

relationship between these two is examined by giving examples of how accounts are used. In 

addition, semi-structured in-depth interviews and qualitative research were conducted to 

reveal the relationship of social media with cultural memory. According to the research, it 

has been concluded that social media contributes to cultural memory. Thus, this study aims 

to contribute to memory studies by evaluating the interaction of social media and cultural 

memory with today's technologies. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 Science Code               : 116509  

 Key Words    : New media, social media, memory, cultural memory, 

social memory, internet, uses and gratifications theory. 

 Page Number               : 207 
 Supervisor : Prof. Dr. Zakir Avşar 



 

vi 

TEŞEKKÜR 

Doktora eğitimim süresince akademik çalışmalarından istifade ettiğim, tez 

araştırmalarım süresince yol göstererek desteklerini hiçbir zaman esirgemeyen, tezin 

alana katkısında büyük emeği olan, kıymetli danışmanım Prof. Dr. Zakir AVŞAR’a 

teşekkürlerimi sunarım.  

Tez konusunu bulmamda, çalışmanın kuramsal çatısını oluşturmamda çok yardımı 

dokunan, verdiği fikirlerle araştırmaya katkılarını sunan değerli hocam Prof. Dr. 

Mehmet Sezai TÜRK’e de ayrıca teşekkür ederim. Çalışma süresince yanımda olan 

saygıdeğer hocalarım Prof. Dr. Gülcan SEÇKİN, Prof. Dr. Recep TAYFUN, Prof. 

Dr. Ayşe Elif EMRE KAYA ve Doç. Dr. Nuray Hilal TUĞAN’a da çok 

müteşekkirim.  

Tabii ki uzun tez dönemi boyunca her daim yanımda olan ailemi de anmak isterim. 

Tez yazma konusunda beni cesaretlendiren, yorulduğumda ayağa kalkmamı sağlayan 

sevgili eşim Murat Zelan’a, araştırma yaptığım uzun saatler boyunca sabır gösteren 

değerli çocuklarım Ömer ve Elif’e, ilkokuldan başlayarak tüm eğitim hayatım 

boyunca her zaman yanımda olan, ne kadar yaş alırsam alayım desteklerini her 

zaman sürdüren canım annem Nazife Alphan ve babam Mustafa Alphan’a, sevgili 

anneannem Ayşe Tosun’a ve değerli kardeşlerim Muhammet Berat, Nihal, Hüseyin, 

Özge, Melih ve Esra’ya da teşekkür ederim.  

Ayrıca araştırmaya dâhil olan tüm katılımcılara alana sundukları katkıdan dolayı 

şükranlarımı sunuyorum.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

vii 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖZET........................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ................................................................................................................. v 

TEŞEKKÜR ................................................................................................................ vi 

İÇİNDEKİLER .......................................................................................................... vii 

TABLOLARIN LİSTESİ ............................................................................................ xi 

ŞEKİLLERİN LİSTESİ ............................................................................................... xii 

RESİMLERİN LİSTESİ ........................................................................................... xiii 

1. GİRİŞ ....................................................................................................................... 1 

2. KÜLTÜREL BELLEK .......................................................................................... 11 

2.1. Bellek Teorileri ................................................................................................ 11 

2.2. Tarihsel Süreçte Bellek Araştırmaları ............................................................. 18 

2.3. Bellek Modelleri .............................................................................................. 21 

2.3.1. Belleğin Üç Evresi .................................................................................... 22 

2.3.2. Üç Aşamalı Bellek Modeli ....................................................................... 22 

2.3.3. Farklı Bilgi Türleri İçin Bellekler ............................................................. 24 

2.4. Bellek Türleri ................................................................................................... 25 

2.4.1. Bireysel Bellek .......................................................................................... 25 

2.4.2. Toplumsal Bellek ...................................................................................... 27 

2.5. Kültürel Bellek ................................................................................................ 30 

2.5.1. Kültürel Bellek Kavramı ........................................................................... 31 

2.5.2. Kültürel Belleğin Özellikleri .................................................................... 35 

2.5.3. Kültürel Bellek Ögeleri ............................................................................. 37 

3. SOSYAL MEDYA ................................................................................................ 41 

3.1. Yeni Medya ..................................................................................................... 41 



 

viii 

Sayfa 

3.1.1. Yeni Medya Kavramı................................................................................ 41 

3.1.2. Yeni Medyanın Temel Özellikleri ............................................................ 44 

3.1.3. Geleneksel Medya ve Yeni Medya İlişkisi ............................................... 49 

3.1.4. Geleneksel Medya Araçlarının “Yeni” Kullanımı .................................... 55 

3.1.4.1. Yeni gazete ................................................................................. 55 

3.1.4.2. Yeni radyo .................................................................................. 58 

3.1.4.3. Yeni televizyon .......................................................................... 60 

3.1.4.4. Yeni sinema ................................................................................ 61 

3.2. Sosyal Medya .................................................................................................. 64 

3.2.1. Sosyal Medya Kavramı ............................................................................. 64 

3.2.2. Sosyal Medyanın Temel Özellikleri ......................................................... 67 

3.2.3. Sosyal Medya Kullanımı ve Araçları........................................................ 73 

4. KULLANIMLAR VE DOYUMLAR KURAMI ÇERÇEVESİNDE SOSYAL 

MEDYA - KÜLTÜREL BELLEK İLİŞKİSİ ....................................................... 79 

4.1. Kullanımlar ve Doyumlar Kuramı ................................................................... 79 

4.2. Kullanımlar ve Doyumlar Kuramı Çerçevesinde Sosyal Medya .................... 86 

4.3. Kullanımlar ve Doyumlar Kuramı Bağlamında Sosyal Medya ve Kültürel 

Bellek İlişkisi .................................................................................................. 91 

4.3.1. Anlatıcılar ................................................................................................. 93 

4.3.2. Bayramlar ve Ritüeller ............................................................................ 104 

4.3.3. Geçişler/Ölülerin Anılması ..................................................................... 112 

4.3.4. Tekrarlama .............................................................................................. 118 

4.3.5. Bellek Mekânları..................................................................................... 125 

5. KULLANIMLAR VE DOYUMLAR KURAMI BAĞLAMINDA SOSYAL 

MEDYA VE KÜLTÜREL BELLEK ARASINDAKİ İLİŞKİNİN 

İNCELENMESİ ÜZERİNE BİR ALAN ARAŞTIRMASI ................................ 133 

5.1. Araştırmanın İçeriği ....................................................................................... 133 



 

ix 

Sayfa 

5.2. Araştırmanın Hipotezi, Amacı ve Önemi ...................................................... 133 

5.3. Araştırmanın Temel Soruları ......................................................................... 135 

5.4. Araştırmanın Yöntemi .................................................................................. 135 

5.4.1. Araştırmanın Örnekleme Yöntemi, Kapsamı ve Sınırlılıkları .............. 135 

5.4.2. Derinlemesine Görüşme ........................................................................ 137 

5.4.3. Betimsel Veri Analizi ............................................................................ 139 

5.5. Araştırma Soruları ........................................................................................ 140 

5.6. Araştırma Bulgu Analizi .............................................................................. 142 

5.6.1. Araştırma Örnekleminin Demografik Yapısı ........................................ 142 

5.6.1.1. Cinsiyet değişkeni ................................................................... 144 

5.6.1.2. Yaş değişkeni .......................................................................... 144 

5.6.1.3. Eğitim durumu değişkeni ........................................................ 145 

5.6.1.4. Meslek değişkeni..................................................................... 146 

5.6.1.5. Medeni hâl değişkeni .............................................................. 146 

5.6.2. Sosyal Medya Kullanımına İlişkin Görüşme Analizi ........................... 146 

5.6.2.1. Sosyal medyanın çağrıştırdıkları ............................................. 147 

5.6.2.2. Sosyal medya kullanım süreleri .............................................. 148 

5.6.2.3. En çok kullanılan sosyal medya uygulamaları ........................ 149 

5.6.2.4. Sosyal medyaya girilen cihazlar ............................................. 149 

5.6.2.5. Sosyal medyanın kullanım amaçları ....................................... 149 

5.6.3. Kullanımlar ve Doyumlar Kuramı Açısından Sosyal Medya ve Kültürel 

Bellek İlişkisi......................................................................................... 151 

5.6.3.1. Sosyal medyada içerik üreten anlatıcı/uzmanlara ilişkin görüşme 

analizi ...................................................................................... 152 

5.6.3.2. Sosyal medyada bayram geleneklerinin yer almasına ilişkin 

görüşme analizi ....................................................................... 157 

 



 

x 

Sayfa 

5.6.3.3. Vefat etmiş tanınmış kişilerin sosyal medyada anılmasına ilişkin 

görüşme analizi ....................................................................... 162 

5.6.3.4. Sosyal medyada kültürel içerik üretimine ilişkin görüşme analizi

 166 

5.6.3.5. Sosyal medyada mekânların tanıtılmasına ilişkin görüşme 

analizi ...................................................................................... 169 

6. SONUÇ VE ÖNERİLER .................................................................................... 177 

KAYNAKLAR ........................................................................................................ 191 

EKLER ..................................................................................................................... 201 

EK-1. Etik Komisyon ........................................................................................... 202 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................. 207 

 

  



 

xi 

TABLOLARIN LİSTESİ  

Tablo                    Sayfa 

Tablo 3.1. Yeni medyanın olanakları ve riskleri ........................................................ 48 

Tablo 3.2. Yeni medya ile geleneksel medya arasındaki farklılıklar ......................... 54 

Tablo 3.3. Geleneksel medya ve sosyal medya arasındaki farklılıklar ...................... 72 

Tablo 5.1. Katılımcıların sosyal medyayı kullanım amaçları .................................. 151 

  



 

xii 

ŞEKİLLERİN LİSTESİ 

Şekil                    Sayfa 

Şekil 2.1. Belleğin üç evresi ....................................................................................... 22 

Şekil 2.2. Atkinson ve Shiffrin bellek modeli ............................................................ 24 

Şekil 3.1. Kişilerin internet kullanım amacı............................................................... 49 

Şekil 3.2. Geleneksel ve yeni medyada kitle ı̇letimi .................................................. 51 

Şekil 3.3. İletişimin teknolojik dönüşümü ................................................................. 53 

Şekil 3.4. Dijital sinema iş akış modeli ...................................................................... 63 

Şekil 3.5. We Are Social Dijital 2022 Raporu ........................................................... 77 

Şekil 4.1. Kullanımlar ve doyumlar modelinin ögeleri .............................................. 85 

Şekil 4.2. Rosengren’in Kullanımlar ve Doyumlar Paradigması (1974) ................... 85 

 

  



 

xiii 

RESİMLERİN LİSTESİ 

Resim                    Sayfa 

Resim 4.1. Facebook hatırlatma uygulaması örneği .................................................. 90 

Resim 4.2. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: İstanbul’un  

Anıtsal Tiyatro Binaları ........................................................................... 94 

Resim 4.3. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Orta Oyunu ................. 94 

Resim 4.4. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Dedem Korkut ............ 95 

Resim 4.5. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Ebru Sanatı ................. 95 

Resim 4.6. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Türk Sanat Müziği ...... 96 

Resim 4.7. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Selçuklu Mutfağı ........ 96 

Resim 4.8. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Osmanlı Döneminde 

Düğün Âdetleri ........................................................................................ 97 

Resim 4.9. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Kına Yakma ................ 97 

Resim 4.10. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Hacivat ve Karagöz .. 98 

Resim 4.11. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Mor Gabriel  

Manastırı.................................................................................................. 98 

Resim 4.12. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Safranbolu ................ 99 

Resim 4.13. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: İstanbul  

Arkeoloji Müzesi ..................................................................................... 99 

Resim 4.14. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Kültürel Miras  

ve Koruma ............................................................................................. 100 

Resim 4.15. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Masal ...................... 100 

Resim 4.16. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Forum Cultura ........ 101 

Resim 4.17. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Anadolu’nun  

Şifacı Kadınları ..................................................................................... 101 

Resim 4.18. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Sanat Tarihi ............ 101 

Resim 4.19. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: İstanbul’un  

Kitabeleri ve Hat Sanatı ........................................................................ 102 

Resim 4.20. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: 19. Yüzyıl  

Osmanlı Saray ve İstanbul Mutfak Kültürü .......................................... 102 



 

xiv 

Resim                    Sayfa 

Resim 4.21. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Gelenekten  

Geleceğe: Osmanlı ve Müzik ................................................................ 102 

Resim 4.22. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Hat Sanatı ............... 103 

Resim 4.23. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Osmanlı  

Döneminde İstanbul’da Su Kültürü....................................................... 103 

Resim 4.24. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Göbeklitepe ............ 103 

Resim 4.25. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Radyo Tiyatrosu ..... 104 

Resim 4.26. Bayramların sosyal medyada yer alması örneği: El Öpme Merasimi.. 105 

Resim 4.27. Bayramların sosyal medyada yer alması örneği: Eski Bayram 

Gelenekleri ............................................................................................ 106 

Resim 4.28. Bayramların sosyal medyada yer alması örneği: Arife Çiçeği ............ 106 

Resim 4.29. Bayramların sosyal medyada yer alması örneği: Bayram Çorbası ...... 107 

Resim 4.30. Bayramların sosyal medyada yer alması örneği: Erzurum  

Bayram Gelenekleri............................................................................... 107 

Resim 4.31. Bayramların sosyal medyada yer alması örneği: Değişen  

Bayram Gelenekleri............................................................................... 108 

Resim 4.32. Bayramların sosyal medyada yer alması örneği: Osmanlı’da  

Bayram Gelenekleri............................................................................... 108 

Resim 4.33. Bayramların sosyal medyada yer alması örneği: Seyyar Salıncak ...... 109 

Resim 4.34. Bayramların sosyal medyada yer alması örneği: Arafalık Geleneği ... 109 

Resim 4.35. Bayramların sosyal medyada yer alması örneği: Nevruz Bayramı ...... 110 

Resim 4.36. Bayramların sosyal medyada yer alması örneği: Hıdırellez ................ 110 

Resim 4.37. Bayramların Twitter’da yer alması örneği: Ramazan Bayramı ........... 111 

Resim 4.38. Bayramların Twitter’da yer alması örneği: Kurban Bayramı .............. 111 

Resim 4.39. Bayramların Twitter’da yer alması örneği: 30Ağustos  

Zafer Bayramı  ................................................................................... 112 

Resim 4.40. Vefat eden kişilerin anılmasının sosyal medyada yer alması  

örneği: Barış Manço .............................................................................. 113 

  



 

xv 

Resim                    Sayfa 

Resim 4.41. Vefat eden kişilerin anılmasının sosyal medyada yer alması  

örneği: Fatih Sultan Mehmet ................................................................. 113 

Resim 4.42. Vefat eden kişilerin anılmasının sosyal medyada yer alması  

örneği: Mehmet Akif Ersoy................................................................... 114 

Resim 4.43. Vefat eden kişilerin anılmasının sosyal medyada yer alması  

örneği: Mimar Sinan.............................................................................. 114 

Resim 4.44. Vefat eden kişilerin anılmasının sosyal medyada yer alması  

örneği: Sezai Karakoç ........................................................................... 115 

Resim 4.45. Vefat eden kişilerin anılmasının sosyal medyada yer alması  

örneği: Nasreddin Hoca ......................................................................... 115 

Resim 4.46. Vefat eden kişilerin anılmasının sosyal medyada yer alması örneği:  

Âşık Veysel ........................................................................................... 116 

Resim 4.47. Vefat eden kişilerin anılmasının sosyal medyada yer alması örneği:  

Ara Güler ............................................................................................... 116 

Resim 4.48. Vefat eden kişilerin anılmasının sosyal medyada yer alması örneği: 

Adile Naşit............................................................................................. 117 

Resim 4.49. Vefat eden kişilerin anılmasının sosyal medyada yer alması örneği:  

Eren Eyüboğlu ....................................................................................... 117 

Resim 4.50. Vefat eden kişilerin anılmasının sosyal medyada yer alması örneği: 

Çağdaş Türk resim sanatının öncüleri ................................................... 118 

Resim 4.51. Tekrarlamanın sosyal medyada yer alması örneği: TRT Dinle  

Radyo Tiyatrosu .................................................................................... 120 

Resim 4.52. Tekrarlamanın sosyal medyada yer alması örneği: TRT Dinle  

Sesli Kitap ............................................................................................. 120 

Resim 4.53. Tekrarlamanın sosyal medyada yer alması örneği: TRT Dinle  

Instagram Hesabı ................................................................................... 121 

Resim 4.54. Tekrarlamanın sosyal medyada yer alması örneği: TRT Arşiv  

Web Sitesi ............................................................................................. 122 

Resim 4.55. Tekrarlamanın sosyal medyada yer alması örneği: TRT Arşiv  

Instagram Paylaşım Örnekleri-I ............................................................ 123 

Resim 4.56. Tekrarlamanın sosyal medyada yer alması örneği: TRT Arşiv  

Instagram Paylaşım Örnekleri-II ........................................................... 124 

Resim 4.57. Mekânların sosyal medyada yer alması örneği: Gaziantep Kalesi ...... 126 



 

xvi 

Resim                    Sayfa 

Resim 4.58. Mekânların sosyal medyada yer alması örneği: Safranbolu Evleri ..... 126 

Resim 4.59. Mekânların sosyal medyada yer alması örneği: Büyük İskender Başı 127 

Resim 4.60. Mekânların sosyal medyada yer alması örneği: Göreme Örenyeri ...... 127 

Resim 4.61. Mekânların sosyal medyada yer alması örneği: Alâeddin  

Yavaşça Evi ........................................................................................... 128 

Resim 4.62. Mekânların sosyal medyada yer alması örneği: Priene Antik Kenti.... 128 

Resim 4.63. Mekânların sosyal medyada yer alması örneği: Efes Müzesi .............. 129 

Resim 4.64. Mekânların sosyal medyada yer alması örneği: Van Kalesi ................ 130 

Resim 4.65. Mekânların sosyal medyada yer alması örneği: Selimiye Hamamı ..... 130 

Resim 4.66. Mekânların sosyal medyada yer alması örneği: Klistra Köyü ............. 131 

Resim 4.67.  Mekânların sosyal medyada yer alması örneği: Sümela Manastırı .... 131 



 

1 

1. GİRİŞ 

Geçmişin, bugünden daha gerçek olduğunu söyleyen Tarkovski’ye  (2010: 45) göre 

içinde bulunduğumuz zaman kum gibi parmaklarımızın arasında akıp gider, somut 

hâline ancak anılar ile ulaşır. Ona göre “İnsan açısından zaman, arkasında hiçbir iz 

bırakmadan ortadan kaybolmaz, çünkü insan için zaman öznel, manevi bir 

kategoriden başka bir şey değildir. İçinde yaşadığımız zaman, ruhlarımıza, zaman 

içinde kazanılmış deneyimler olarak yerleşir”. Bellek de içinde yaşadığımız zamanı 

saklı tutarken geçmişin geleceğe aktarılması için bir köprü görevi üstlenmektedir.  

Özellikle kolektif bellek konusunda önemli çalışmalar ortaya koymuş olan Maurice 

Halbwachs’e (2007: 75-76) göre zaman, ancak bir anlamı varsa gerçektir, yani sıralı 

bir olaylar dizimi sunabiliyorsa vardır. Eğer “bellek olmasaydı ve bazı anlarda eskiyi 

hatırlayabiliyor olmasaydık, zamanın içinde bulunduğumuzun ve süreç içinde bir 

yerden bir başka yere taşındığımızın bilincine nasıl varabilirdik?”  

20. yüzyılın dikkat çeken sosyal bilim çalışmalarından biri olan bellek, pek çok 

alanın da konusu olmuştur. Sadece insan belleği değil, konunun tarihsel, felsefi, 

sosyolojik, psikolojik vb. pek çok boyutu geçmişten günümüze kadar 

tartışılagelmiştir. Her alanın belleğe bakış açısı farklı olmuştur. Kültürel bellek ise 

farklı disiplinler içerisinde belleğe bakışın eksik kalan yönünü bir yerde 

tamamlamakta, onların açıklamakta zorlandığı alanları doldurmaktadır. Mısırolog 

Jan Assmann (2015: 67-68) tarafından genel çerçevesi ortaya konan kültürel bellek, 

“gündelik olmayan olayları hatırlama organı”dır. Törenseldir, nesilden nesile tekrar 

edilerek aktarılır, katı kuralları vardır, zaman içinde hızla değişkenlik göstermez ve 

belirli biçimlere sahiptir. Yazılı kültürlerde metinler aracılığıyla bellek aktarımı 

yapılırken, sözlü kültürün hâkim olduğu, yazısız kültürlerde çeşitli “danslar, oyunlar, 

gelenekler, maskeler, resimler, ritmler, mekânlar, geleneksel giysiler, takılar” gibi 

unsurlar ile toplumlar kendini ifade etmekteydi. Assmann (2015), bu noktada 

kültürel belleğin, gündelik olmayan ve kuşaklar boyu süregelen çeşitli unsurlarını 

ortaya koymuştur. Buna göre kültürel belleğin ilk aracı olarak mekânlaştırma, 

kültürel hatırlamanın ilk şekli olarak ölülerin anılması, kültürel belleğin ilk 

örgütlenme şekli olan bayramlar ve ritüeller, kültürel bellek taşıyıcıları olarak da 

anlatıcılar, kültürel belleğin taşıyıcı unsurları arasındadır.  



 

2 

“Geçmişimiz biz hatırlasak da hatırlamasak da bir yerlerde kayıtlı olabilir mi? 

Nasıl ki bir kara kutu ne kadar darbe alırsa alsın içindeki bilgiler kaybolmaz, 

geçmişimiz de öyledir. Tatlar, kokular, anlar bir gün tekrar hatırlanmak üzere 

en doğru zamanı bekler ve geçmiş biz unutsak bile bizi etkilemeye devam 

eder mi?” (Şit: 2022). 

Bir koku, bir ses, bir tat, gördüğümüz bir nesne, geçmişi hatırlamamıza yardımcı 

olurken, teknolojinin gelişen imkânları sayesinde günümüzde sosyal medya yeni 

hatırlama mekânı olarak belleğimizi harekete geçirmektedir. İlginçtir ki sosyal 

medyanın ilk çıkış noktası sayılan Facebook, eski arkadaşları bulmak, hatıraları yâd 

etmek, anıları harekete geçirmek gibi fonksiyonlara sahipti. 21. yüzyılda iletişim 

teknolojilerinde yaşanan hızlı dönüşüm, medyayı da derinden etkileyerek yeni medya 

araçları ve dolayısıyla kavramının çıkmasını sağlamıştır. Dijital teknolojiler, internet 

tabanlı iletişim, yapay zekâ ve akıllı teknolojiler zamanla iletişim alanında da büyük 

yeniliklerin önünü açmıştır.  

Geleneksel medyada pasif konumda olan izleyici/dinleyici/okur kitlesi yeni medyada 

“kullanıcı” adını almış ve aktif şekilde, tüketimle beraber içeriğin üretim aşamasında 

da söz sahibi olmuştur. Akılllı uygulamalar, internet siteleri, sosyal medya araçları, 

mobil teknolojiler ile kullanıcıların zamandan ve mekândan bağımsız şekilde iletişim 

kurduğu, içerik ürettiği/tükettiği ve paylaştığı yeni medya neredeyse tüm dünyada 

etkili iletişim araçları hâline gelmiştir. Yeni medyanın bir parçası olan sosyal medya 

da anında iletişim, etkileşim, sayısallık, arşive erişim kolaylığı gibi özellikleriyle 

bugün dünya çapında milyonlarca kişi tarafından kullanılmaktadır.  

İlk çıktığı zamanlarda insanların arkadaşlarıyla daha hızlı, daha etkin iletişim 

kurmak, fotoğraf paylaşmak, anılarını tazelemek gibi amaçlarla kullandığı sosyal 

medya, şirketlerin her gün ekledikleri yeni özelliklerle sürekli farklı boyutlara 

evrilmektedir. Sosyal medyanın ilk dönemlerinde yüzlerce kişiyle istediğimiz 

fotoğrafı, içeriği anında paylaşabildiğimize şaşırırken, bugün canlı yayın, video 

içerikleri, görüntülü/sesli sohbet odaları, sıradan bir insanın bile inanılmaz kurgu 

yapıp paylaşabildiği, beş saniyelik bir videonun dünyada çapında milyonlarca 

izlendiği, birbirini hiç tanımayan insanların iletişim kurduğu, birbirinin içeriğine 

güldüğü, tepki gösterdiği, sevindiği çılgın bir sosyal medya dünyası içerisinde 

yaşamaktayız.  



 

3 

Her gün milyonlarca içeriğin hızla aktığı sosyal medya, dev bir bellek deposu hâline 

de dönüşmüş durumdadır. Arşive erişimin sınırlı olduğu geleneksel medyanın aksine 

insanlar artık araştırma yapmak, unuttuklarını hatırlamak, anılarını canlı tutmak, 

yaşadıklarını kaydetmek için günlüklere, eski fotoğraflara ya da not defterlerine değil 

sosyal medya hesaplarına bakmaktadır. Kişisel ve toplumsal olarak sürekli veri 

yüklenen sosyal medya, bugün bellek aktarım aracı hâline gelmiştir. 

Sosyal medya bu süreçte sadece kişisel veya toplumsal belleğin değil kültürel 

belleğin de depolandığı, paylaşıldığı, nesilden nesile aktarıldığı bir mecraya 

dönüşmüş durumdadır. Hatırlamak, kültürel belleğin ilk adımıdır. Toplumların 

kültürünü meydana getiren önemli mekânlar, gelenekler, el sanatları, ninniler, 

törenler, bayramlar, şarkılar, türküler sosyal medyada kayıt altına alınmakta, tarihe iz 

bırakılmakta, hatırlanmakta ve aynı zamanda hatırlatılmaktadır.  

Tez çalışmasının temel hipotezi, sosyal medyanın günümüzde kültürel bellek aktarım 

araçlarından birisi hâline gelmiş olmasıdır. Çalışmanın problemleri; sosyal medyanın 

günümüzde kültürel bellek aktarımına nasıl etki ettiği, sosyal medyanın kültürel 

belleğin oluşmasına ve devamlılığının sağlanmasına katkı sunup sunmadığı, içerik 

üreten ve tüketen kişilerin kültürel belleğinin oluşumuna sosyal medyanın nasıl bir 

etkisi olduğu, kişilerin sosyal medyayı aracılığıyla kültürel hatırlama, kültürel 

bilgilenme, kültürel aktarım gibi ihtiyaçlarını giderip gidermediğidir.  

Tez konusu temel iletişim yaklaşımlarından kullanımlar ve doyumlar kuramı 

çerçevesinde sosyal medya ve kültürel bellek arasındaki ilişkinin incelenmesidir. Bu 

bağlamda sosyal medya araçlarının geçmiş bilgisini inşa edişi ve kültürel hafızayı 

etkileme yolları ele alınmıştır. Yöntem olarak olasılıksız örneklem tekniklerinden 

amaçlı örneklem ile seçilen gönüllü katılımcılar ile yarı yapılandırılmış 

derinlemesine görüşme yapılarak sosyal medyanın kültürel bellek ile ilişkisi 

kullanımlar ve doyumlar kuramı bağlamında ortaya konulmuştur. Bu sayede kültürel 

bellek çalışmalarına sosyal medya perspektifinden bakmak, günümüz teknolojilerini 

kullanarak gelecek nesillere kültürün daha iyi nasıl aktarılabileceğini değerlendirmek 

ve böylece alana katkı sağlamak amaçlanmıştır.  

Türkiye’de bellek araştırmaları genellikle bireysel ve toplumsal bellek üzerine 

olmuştur. Kültürel bellek üzerine az sayıda bazı çalışmalar mevcuttur. Daha önce 

kültürel bellek üzerine yapılmış tez çalışmalarından bazıları şunlardır: Yusuf Uygar 



 

4 

“Kültürel bellek ve dengbejlik: Doğu Anadolu'daki ''dengbejlik'' geleneğinde bellek 

üretimi” isimli yüksek lisans tezi (2009). Burcu Yıldız “Kültürel bellek, kimlik ve 

müzik: Türkiye Ermenileri” isimli doktora tezi (2012). Gülsüm Depeli “Almanyalı 

Türklerde evlilik törenlerinin dönüşümü: Kültürel bellek, aidiyet ve kimlik” isimli 

doktora tezi (2009). Muhammed Emir İlhan “Yazılı kültür bağlamında hatırlama ve 

kültürel bellek: Örnek bir okuma olarak Ahmet Hamdi Tanpınar” isimli doktora tezi. 

Tolga Çakmak “Türkiye'de kültürel bellek kurumlarında dijitalleştirme ve dijital 

koruma politikaları: Bir model önerisi” isimli doktora tezi (2016). Hasan Münüsoğlu 

“Kültürel bellek bağlamında İmrozlu kimliği üzerine etnografik bir inceleme” isimli 

doktora tezi (2017). Bunların yanında bir de Persude Erdem’in “Yeni medya ve 

bellek: Kent gençliği üzerine bir alan araştırması” başlıklı doktora tezi 

bulunmaktadır. Bu çalışma da telefon isimlerini ezberleme, adresleri hatırlama, 

fotoğrafların saklanması gibi gündelik hayattaki hatırlama pratiklerinin yeni medya 

cihazları ile nasıl değiştiğini ele almaktadır. Ayrıca Seda Kandemir’in “Kültürel 

Bellek Aktarıcısı Olarak Instagram: TRT Arşiv Örneği” isimli makalesi (2022) 

bulunmaktadır. Psikoloji, matematik, nöroloji, mimari, güzel sanatlar gibi alanlarda 

da bellek konusu sıkça çalışılmıştır. Ancak bu tez çalışmasının temel amacı kültürel 

bellek ile sosyal medya ve dijital teknolojilerin iletişim alanına getirdiği yeniliklerin 

birbiriyle olan ilişkisini irdelemektir. Bugüne kadar yapılan kitap ve tez çalışmaları 

incelendiğinde bu yönde bir araştırmaya rastlanmamıştır. Araştırma, bu alanda daha 

önce yapılmış bir çalışma olmaması, sosyal bilimlerin iki farklı alanını (sosyal 

medya ve kültürel bellek) bir arada değerlendirmesi ve bundan sonra yapılabilecek 

çalışmalara yol göstermesi bakımından önem taşımaktadır. 

Çalışmanın kapsamını iletişim alanı yönünden yeni medya uygulamaları, sosyal 

medya, dijital teknolojiler; bellek çalışmaları açısından bellek, bellek çeşitleri ve 

kültürel bellek çalışmaları oluşturmaktadır. Araştırma, sosyal medya ve kültürel 

bellek ile sınırlandırılmıştır.  

Çalışmanın kavramsal ve kuramsal çerçevesini oluşturan bölümlerde, veri toplama 

tekniği olarak literatür taraması ve görsel kaynak derlemesi tekniği kullanılmıştır. Bu 

kapsamda konuya ilişkin mevcut literatür taranarak elde edilen dokümanlar 

tasniflenmiş, ayrıca yapılan değerlendirme sonucunda çalışmaya yön verebilecek 

yeni kaynaklar da tespit edilerek zaman içerisinde eklemeler yapılmıştır. Konuya 



 

5 

ilişkin kitaplar,  makaleler, değerlendirme yazıları, internet kaynakları, güncel 

haberler, akademik tezler, araştırmalar analiz edilerek çalışmada bu kaynaklardan 

yararlanılmıştır. Görsel kaynak derlemesinde ise incelenen sosyal medya 

kaynaklarının ekran görüntülerinin derlemesi sonucu tasnifi yapılan kaynaklar 

incelenerek konuya ilişkin veriler elde edilmiştir. Çalışmanın son bölümü olan sosyal 

medya ve kültürel bellek ilişkisinin kullanımlar ve doyumlar kuramı bağlamında 

ortaya konulduğu araştırma bölümünde ise yarı yapılandırılmış derinlemesine 

görüşme yöntemi kullanılmıştır. 

Çalışmanın varsayımları ise şunlardır: İnternete erişimi olan ülkelerde yaşayan 

insanlar günümüzde iletişim kurma, bilgi edinme, haber alma gibi ihtiyaçlarını artık 

sosyal medya aracılığıyla büyük ölçüde gidermektedir. Kişiler, kültürel bellek, 

geçmişi hatırlama, anılarını yâd etme, geçmiş hakkında bilgi edinme ve bunu 

yaşatma ihtiyaçlarını sözlü kültür ve televizyon, radyo, sinema, gazete gibi kitle 

iletişim araçlarının yanı sıra sosyal medya araçlarıyla gidermektedir. Sosyal medya 

günümüzde yaygın olarak kullanılan ve güçlü etkiye sahip iletişim aracı olarak 

kültürel belleğin aktarım aracı hâline gelmiştir. Kişiler, kültürel belleği aktarma, 

canlı tutma, hatırlama ihtiyaçlarını sosyal medya üzerinden gidermektedir. 

Günümüzde sosyal medya kültürel belleği yaşatma ve gelecek nesillere aktarma aracı 

olarak kullanılabilir. Bu tez çalışması sosyal medyaya eleştirel bir bakış açısıyla 

yaklaşan görüşlerin aksine olumlu yönden bakarak ondan nasıl faydanılabileceği 

üzerine düşünülerek hazırlanmıştır.  

Tez çalışması, kavramsal çerçeve, kuramsal çerçeve ve araştırma olmak üzere üç ana 

bölümden oluşmaktadır. İki başlık altında ele alınan kavramsal çerçevede, kültürel 

bellek ve sosyal medya kavramları incelenmiştir. Kültürel bellek bölümünde 

öncelikle bellek kavramı tartışılmıştır. Kavrama ilişkin olarak ortaya konan teoriler, 

fikirler, felsefik çalışmalar bellek üzerine çalışan akademisyen, yazar, teorisyen ve 

düşünce insanlarının fikirleri çerçevesinde detaylandırılmıştır.  

Tarihsel süreçte bellek araştırmaları, Hermann Ebbinghaus’un kavrama ilişkin ilk 

deneysel araştırmalardan biri olarak kabul edilen, 1885 tarihli Bellek adlı monografa 

dayanmaktadır. Devam eden yıllarda pek çok bellek araştırması yapılmıştır. 

Özellikle 1. Dünya Savaşı’nın arkasından askerlerin yaşamış olduğu travma 

hatırlama biçimlerini de etkilemiştir. O dönemde savaştan dönen askerlerin hatıraları 



 

6 

üzerinden gerçekleştirilen “travma çalışmaları”, bellek hakkında yapılan toplumsal 

araştırmalara da öncülük etmiştir.  

Bellek; felsefe, psikoloji, tarih, nöroloji gibi pekçok alanda çalışılan bir kavramdır. 

Bu bölümde -çalışma bellek kavramının sosyolojik boyutu ile ilgili olduğu için- daha 

çok o yöndeki araştırmalardan bahsedilmiştir. 19. yüzyılda bellek kavramının 

sosyolojik bakış açısının öncüsü sayılan Maurice Halwbachs’ten itibaren yapılan 

çalışmalar ve öne sürülen fikirler ele alınmıştır. Burada ayrıca çeşitli bellek modelleri 

ve toplumsal bellek, bireysel bellek gibi çeşitli bellek türle ri ele alınmıştır.   

Çalışmada kültürel bellek konusu ayrı başlıkta incelenerek bu alanda yapılan 

araştırmalar masaya yatırılmıştır. Kültürel bellek kavramı, Halbwachs’in ortaya 

koyduğu kolektif bellek kavramında eksik kalan noktaları tamamlama ihtiyacından 

doğmuştur. Bireysel bellek kişilerin yaşamıyla sınırlıyken, toplumsal bellek de 

toplumun oluşturan kişiler ile sınırlıdır. Yani o toplumdaki insanlar öldüğünde 

toplumsal bellek de bitecektir. Bunun yerine insanlardan bağımsız, daha kalıcı, insan 

ya da toplum hayatıyla sınırlı olmayan bir bellek türü tespit edilmiştir. Alman 

Mısırolog Jan Assmann’ın öncülük ettiği, kültürel bellek çalışmaları, bellek 

konusuna Halbwachs’ten farklı bir boyut getirmiştir. Geçmişin kuşaktan kuşağa 

aktarılabilmesi için onun insan yaşamının sınırlarının ötesine taşınması 

gerekmektedir. Bu da kültürel bellek ile gerçekleşmektedir. Bu bölümde kültürel 

bellek kavramının yanı sıra kültürel belleğin özellikleri ve onu oluşturan ögeler 

detaylı bir şekilde anlatılmıştır. 

Kavramsal çerçevenin bir diğer başlığı sosyal medyadır. Ancak burada sosyal medya 

kavramını açıklamadan önce yeni medya kavramından bahsedilmiştir. Kitle iletişim 

araçlarından oluşan geleneksel medya, iletişim teknolojilerinde yaşanan değişimler 

ve dönüşümlerden payını almıştır.  Tek yönlü iletişim imkânı olan, arşive erişimin 

güç olduğu, yayının belirli kişiler ve kurumlar tarafından yapılabildiği, sınırlı 

ölçümün olduğu geleneksel medyanın karşısına internet temelli yeni bir medya 

anlayışı çıkmıştır.  

Çift yönlü etkileşimin olduğu, hızlı, herkesin yayıncı olabildiği, dünyanın her 

yerinden bilgiye ulaşılabilen, sayısal tabanlı, arşive kolay erişilebilen, paylaşım 

odaklı yeni medya her geçen gün gelişmeye devam etmektedir. Bu bölümde kavram 

olarak yeni medya ortaya konulduktan sonra yeni medyanın temel özellikleri, 



 

7 

geleneksel medyadan farkları ve geleneksel medya araçlarının yeni kullanımlarına 

yer verilmiştir.  

Bugün pek çok yeni medya aracı bulunmaktadır. Akıllı teknolojiler, internet siteleri, 

yapay zekâ uygulamaları, bloglar, sosyal medya, mobil uygulamalar yeni medyanın 

içerisinde yer almaktadır. Çalışmanın içeriği sosyal medya ile sınırlandırıldığı için bu 

kısım detaylı bir şekilde ele alınmıştır. 

Yeni medyanın kapsamı içinde yer alan sosyal medya, günümüzün en etkili iletişim 

araçlarından biri hâline gelmiştir.  Sosyal medyanın başlangıcı olarak 1989’da Bruce 

ve Susan Abelson’un çevrim içi günlük yazarları bir araya getiren ilk sosyal 

paylaşım sitesi “Open Diary” (Açık Günlük) olarak kabul edilir. Onunla birlikte 

“weblog” ve bir yıl sonrasında da, “blog” terimi kullanılmaya başlanmıştır. Çıktığı 

dönemlerde oldukça ses getiren bloglar, 2003’te MySpace, ardından 2004’te 

Facebook’un kuruluşuna öncülük etmiştir. Bugün sosyal medya araçları, 

kullanıcılarına kendilerine özel sayfa hazırlama, içerik oluşturma, yazı, fotoğraf ve 

video paylaşımının yanı sıra bazıları da canlı yayın ile iletişim kurma imkânı 

sunmaktadır. 

Kişilerin zamandan ve mekândan bağımsız birbiriyle iletişim kurduğu, içerik ürettiği,  

paylaştığı, etkileşim içine girebildiği sosyal medya kavramının detayları, sosyal 

medyanın temel özellikleri bu bölümde ele alınmıştır. Ayrıca ilk dönemlerinden 

günümüze sosyal medya kullanımı ve sosyal ağlar, bloglar, vikiler, podcastler, 

forumlar, içerik toplulukları, mikrobloglar gibi sosyal medya araçlarının yanı sıra 

bugün kullanılan uygulamalar irdelenmiştir. 

Çalışmanın kuramsal çerçeve kısmında kullanımlar ve doyumlar kuramı bağlamında 

sosyal medya ve kültürel bellek ilişkisi ortaya konulmaya çalışılmıştır. Bu bölümde 

ilk olarak kuramın ne olduğu açıklanmıştır. Erken dönem kitle iletişim araştırmaları 

izleyiciyi pasif olarak görmekte ve kaynak tarafından iletilen mesajın doğrudan hedef 

kitleye ulaştığını ve onda etki uyandırdığını savunmaktaydı. Ancak 1959 yılında 

iletişim bilimci ve sosyolog olan Elihu Katz, yayımladığı bir makalede, o güne dek 

sorulmamış olan “medyanın insanlara ne yaptığı”nı değil, “insanların medyayla ne 

yaptığı” sorusunu sorar. Bunun üzerine izleyiciyi merkeze alan, izleyicinin 

medyadan ne gibi fayda elde ettiğini irdeleyen araştırmalar yapılır. Kullanımlar ve 

doyumlar kuramının temel hipotezi şudur: “İnsanların haber alma, bilgi edinme, 



 

8 

eğlenme, gülme, boş vakit geçirme gibi ihtiyaçları vardır ve insanlar medya ile bu 

ihtiyaçlarını gidermektedirler”.  

Çalışmanın bu bölümünde kullanımlar ve doyumlar kuramına ilişkin araştırmalar ve 

temel çerçeve ortaya konulduktan sonra kuramın sosyal medya ile ilişkisi ele 

alınmıştır. Görece yeni sayılabilecek sosyal medya araştırmaları için kuramın uygun 

olduğu düşünülmüştür. Çünkü sosyal medya da tıpkı söz konusu kuram gibi 

izleyicinin aktif olduğu, içerik tüketicilerin aynı zamanda üretici olduğu, birbirleriyle 

sürekli etkileşim hâlinde oldukları, anında iletişim kurabildiği bir yapı olarak 

kullanımlar ve doyumlar yaklaşımı açısından da değerlendirilebilir. Bu açıdan sosyal 

medya kullanıcılarının yukarıda sayılan ihtiyaçlara sahip oldukları ve bu ihtiyaçları 

sosyal medya aracılığıyla da giderdikleri savunulmaktadır. 

Bu bağlamda sosyal medya ve kültürel bellek ilişkisinin kullanımlar ve doyumlar 

kuramı çerçevesinde ele alınabileceği saptanmıştır. Bugün artık iletişim 

teknolojilerindeki gelişmeler sayesinde kültürel bellek aktarım imkânlarının da 

geliştiği söylenebilir. Ses kayıt cihazları, radyo, gazete, televizyon, sinema gibi 

çeşitli kitle iletişim araçlarının yanında, her geçen gün yeni özellikler eklenen sosyal 

medya araçları da kültürel belleğin taşıyıcısı ve aktarıcısı durumuna gelmiştir. 

İnsanlar kültürel belleklerini canlı tutma, anılarını yâd etme, geçmişi hatırlama, 

öğrenme ve bunu yaşatma ihtiyaçlarını sosyal medya aracılığıyla gidermektedir. 

Tezimizin temel hipotezi budur. Bu bölümde kültürel bellek ve sosyal medya ilişkisi 

kullanımlar ve doyumlar kuramı çerçevesinde Assmann’ın ortaya koyduğu kültürel 

bellek unsurlarından anlatıcılar, bayramlar ve ritüeller, geçişler, ölülerin anılması, 

tekrarlama, bellek mekânları gibi konular ile sınırlandırılarak sosyal medyadaki 

kullanım örnekleriyle birlikte açıklanmıştır. 

Çalışmanın son bölümünde ise tezin temel hipotezini doğrulamak için araştırma 

yapılmış, veriler ve bulguları ortaya konulmuştur.  

Araştırma kapsamında Jan Assmann’ın Kültürel Bellek kitabında bahsettiği kültürel 

belleğin temel unsurları arasında olan anlatıcılar, bayramlar ve ritüeller, geçişler, 

tekrarlama ve bellek mekânları çerçevesinde yirmi üç kişiyle görüşme yapılmıştır. 

Araştırmada nitel analiz yöntemlerinden biri olan yarı yapılandırılmış görüşme 

tekniği kullanılmıştır. Görüşülen kişiler, olasılıksız örneklem tekniklerinden amaçlı 

örneklem yöntemiyle; daha çok sosyal medya kullanan, kültürel konular hakkında 



 

9 

bilgi sahibi olan veya onlarla ilgilenen, kentte yaşayan yetişkin bireyler arasından 

seçilmiştir.  

Araştırma soruları temelde üç bölümden oluşmaktadır. Beş demografik, beş sosyal 

medyaya ilişkin, on dört de kültürel bellek ve sosyal medyaya ilişkin soru 

sorulmuştur. Demografik ve sosyal medya soruları yapılandırılmış olup son 

bölümdeki sorular yarı yapılandırılmıştır. Bu bölümdeki sorular temelde aynı 

olmakla birlikte bazı katılımcılarla daha uzun sohbet edilmiş, ek sorularla 

derinlemesine inilmiş ya da bazı katılımcılara da bazı sorular sorulmamış, sohbet 

kısa tutulmuştur. Buradaki sorulara verilen cevaplar kültürel belleğin unsurları olan 

beş ana tema üzerinden genel olarak analiz edilmiştir. 

Araştırmada sosyal medya ile kültürel bellek arasındaki ilişki, iki kavramın 

birbirlerine etkileri, katkıları, katılımcıların kültürel bilgilenme, hatırlama, 

hafızalarını canlı tutma gibi ihtiyaçlarını sosyal medya ile karşılayıp 

karşılamadıkları, kullanımlar ve doyumlar kuramı bağlamında tartışılmıştır.  

Araştırmanın sonucunda kullanımlar ve doyumlar kuramı bağlamında sosyal 

medyanın kültürel belleğe kısmen de olsa katkıda bulunduğu ortaya çıkmıştır. Sosyal 

medyada kültürel içerik üreten anlatıcı/uzmanlar kültürel belleğe katkı 

sağlamaktadırlar. Sosyal medya, bayram geleneklerinin hatırlanması ve konu 

hakkında bilgilendirmesi bakımından kültürel belleğe katkı sağlamaktadırlar. 

İnsanlar bayramları hatırlama ve bilgilenme ihtiyaçlarını sosyal medyadan 

gidermektedir. Vefat etmiş kişilerin sosyal medyada anılması kültürel hafızaya katkı 

sunmakta, o kişilerin gelecek kuşaklar tarafından bilinmesini sağlamaktadır. Sosyal 

medyada kültür, sanat, tarih, el sanatları ve geleneklere ilişkin paylaşımların 

üretilmesi, paylaşılması, tekrar edilmesi ile insanlar kültürel bilgilenme ve hatırlama 

ihtiyaçlarını gidermektedirler. Kültürel belleğin önemli unsurlarından biri olan 

kültürel mekânlar, müzeler, anıtlar, ören yerlerinin sosyal medyada paylaşılması 

konusunda iki farklı görüş vardır: Bir grup sosyal medyada bir mekânın tanıtılması 

ile oraya gitmiş kadar bilgi sahibi olabildiklerini, oraya gitme ihtiyaçlarını gidermiş 

olduklarını düşünmekteyken, bir diğer grup da mekânların sosyal medyada 

görülmesinin gerçeğinin yerini asla tutmayacağını, hafızada kalıcı yer 

edinmeyeceğini, ancak bilgi olarak kalacağını savunmaktadır. Bu yüzden sosyal 

medyanın kültürel belleği yüzde yüz aktardığı ya da kültürel bilgilenme ihtiyacını 



 

10 

tamamen giderdiği söylenemez. Ancak yine de araştırma sonucuna göre sosyal 

medyanın kültürel bellek, kültürel hatırlama, geçmişi yaşatma, gelecek nesillere 

iletme ihtiyacını giderdiği kısmen de olsa söylenebilir. 

 

 

  



 

11 

2. KÜLTÜREL BELLEK 

Bellek, geçmişle bugün arasında bir köprü gibidir; yaşam deneyimlerimizle 

şekillenir, saklanır ve geçmişi geleceğe taşır. Bellek aynı zamanda sadece bizim 

kendi deneyimlediğimiz hayat değil, başkalarının yaşamı, tecrübeleri, ortak kültür, 

medya gibi unsurlar sayesinde de aktarılarak ileriye doğru devam eden bir süreçtir.  

Çalışmanın ilk bölümünde bellek kavramına ilişkin olarak ortaya konulan teori, 

felsefe ve düşünceler, konu hakkında çalışan kuramcıların fikirleri eşliğinde ele 

alınacaktır. Daha sonra tarihsel bağlamda bellek üzerine yapılan ilk deneysel 

çalışmalardan, günümüze kadar gelen süreçte gerçekleştirilen bellek araştırmaları 

incelenecektir. Bellek türlerinin ayrı ayrı değerlendirileceği çalışmada kültürel bellek 

konusu ayrı başlık altında verilerek bu alanda yapılan çalışmalardan bahsedilecektir.  

2.1. Bellek Teorileri 

Bellek, pek çok bilim dalı ve disiplinin konusu olmuştur. Felsefeden psikolojiye, 

teknolojiden sosyolojiye pek çok alanda incelenmiştir. Bu bölümde belleğin terim 

anlamının yanı sıra, bellek üzerine ortaya konan teori ve felsefik düşüncelerden 

örneklerle konu hakkında bilgi verilmiştir.      

Günümüzde bellek üzerine yapılan çalışmalar, daha çok birey ve toplum açısından 

hatırlama ya da unutma gibi süreçleri ele alır. Materyalist bakış açısına göre bellek, 

“beyindeki yeri tespit edilebilen büyük bir arşiv merkezi olarak düşünülür. 

Algılarımızı toplayıp bunları sayısız raf ve çekmeceden oluşan devasa bir 

kütüphanede sınıflandırarak zihnimize kaydeder” (Abensour, 2022: 15). Ancak 

burada ihmal edilen olgu, duyusal bellektir. Bellek araştırmalarının en dikkat çekici 

bulgularından biri, insan zihninin bir bilgisayar ya da teknik depolama cihazı gibi 

çalışmadığı, insanın istediği her an kendi zihnindeki veriye ulaşamayacağıdır. İnsan 

belleğindeki bilgi, “hatırlama anının özellikleriyle harmanlanarak” tekrar meydana 

getirilir (Neyzi, 2014: 1). Yani bellek, bilgilerin yer aldığı sabit bir depo değil, etkin 

ve hareketli bir süreci ifade eder (Güngör, 2015: 61). Sosyal bilimciler, belleği ele 

alırken hatırlama sürecinin, bireyin içinde bulunduğu toplumdan bağımsız 

düşünülemeyeceğini, okul, televizyon, aile, kitap, gazete, internet, kültür gibi 

“toplumsal kesişme noktaları” bağlamında ele alınması gerektiğini savunurlar 

(Neyzi, 2014: 2).    



 

12 

Görme, işitme, hissetme, düşünme gibi çeşitli duyumların algılanması, düzenlenmesi 

veya depolanması gibi işlevlere sahip olan bellek, biyolojik ve psikolojik boyutlarda 

da ele alınmaktadır. Biyolojik boyutta, hayati öneme sahip olan canlı kalma, çevreye 

uyum gösterme gibi işlevler söz konusuyken, psikolojik boyutta duyularımız 

aracılığıyla elde ettiğimiz bilgilerin yaşam tecrübelerimiz doğrultusunda değişerek 

dönüşmesi söz konusudur (Güngör, 2015: 61).  

Bellek terim olarak, alamet anlamına gelen “bel” kökenine dayanmakta olup 

“belle”mek, öğrenmek demektir. Bellek ise öğrenilenlerin akılda tutulduğu hafızaya 

karşılık gelmektedir (Gülensoy, 2011: 130). Bellek, öğrenilen ya da kişinin başından 

geçmiş bir şeyi hatırında tutma becerisidir (Develioğlu, 1959). Kişinin yaşadıklarını, 

öğrendiği şeyleri ve tüm bunların geçmişle bağını bilinçli bir şekilde hafızasında 

saklama gücü olan bellek, “dağarcık, akıl, hafıza, zihin” anlamlarına da gelmektedir 

(TDK, 2020). Bellek kavramı, bellek çalışmalarının artması, çeşitlenmesi ve 

farklılaşması sonucunda karmaşık bir hal almıştır. 1920’lerde ortaya konulan 

kavramdan, kronolojik sırasıyla şu kavramlar ortaya çıkmıştır: kolektif bellek, 

Mnemosyne1, ars memoriae2, toplumsal bellek, tarihsel bellek, lieux de mémoire3, 

kültürel bellek, iletişimsel bellek, sosyal bellek, bellek kültürleri, kültürel hatırlama, 

sosyal unutma, kültürel beyin, küresel çağda bellek ve kültürlerarası bellek  (Erll, 

2011: 6).  

Jan Assmann, milattan önce 5. yüzyılda yaşamış Yunanlı Şair Keoslu Simonides’in 

bellek kavramını ilk ortaya atan kişi olduğunu söyler (Assmann, 2015: 37). 

Cicero’nun aktardığı efsaneye göre, Simonides Tesalya'da yazmış olduğu şiiri 

sunmak için katıldığı bir ziyafette gösterisinin ardından iki adamın dışarıda buluşmak 

istediğini belirten mesaj alır. Dışarı çıktıktan kısa süre sonra tüm çatı çökerek 

içerideki konuklar ölür ve tanınmaz hâle gelir. Simonides, cesetlerin teşhisi için 

kimin nerede oturduğunu hatırladığını fark eder ve cesetlerin teşhisine yardımcı olur. 

Birçok kişi Simonides’in bu farkındalığının, bellek sanatına (ars memoriae) dair 

                                                 
1 Mnemosyne: “Bellek Tanrıçası” olarak da bilinir. Yunan mitolojisinde, hatırlama, bellek, hatıra gibi 

kavramları simgeler. İlham perilerinin annesi olduğuna inanılan Mnemosyne, yer altında bulunan bir 

nehrin adıdır. “Hatırlama nehri” olarak da anılan Mnemosyne Nehri’nden içenler, geçmişteki hayatları 

ile ilgili her şeyi hatırlar (Britannica, 2020).  
2 ars memoriae: hafıza sanatı 
3 lieux de mémoire: hafıza mekânları. Pierre Nora’nın aynı adlı kitabı. 



 

13 

elimizdeki ilk kaydedilen veya yazılı kayıt olduğunu düşünmektedir (Metivier, 

2020). Cicero’nun belirttiğine göre Simonides bu olaydan şu sonuca ulaşmıştır:  

“Bu yeteneği (hafıza yeteneğini) geliştirmek isteyenler, zihinlerinde hatırlamak 

istedikleri şeylerin imgelerini oluşturup bunlar için bir yer belirlemeli, sonra da 

o yerlere bu imgeleri yerleştirmelidir; bu yerleştirme işlemi, bu yerlerin düzeni 

o şeylerin düzenini koruyacak, şeylerin imgeleri şeylerin kendisine işaret 

edecek şekilde yapılmalıdır ki bu yerler bir bal mumu tablet, imgeler de 

tabletin üzerine yazılı harfler gibi kullanılsın” (Draaisma, 2018: 67).  

Sokrates ve Platon da bellek konusundan bahsetmiş ilk düşünürlerdendir. Platon’un 

yazdığı Philebos diyaloğuna göre bellek kavramını ilk kez Sokrates’te görmekteyiz 

(Eyrek, 2020: 46). Philebos, “bütün canlı varlıklar için iyi (agathon); sevinçten 

(khairein), hazdan (hedone), eğlenceden (terpsis) ve bu çeşit şeylerden ibarettir”. 

Sokrates onun bu önermesine karşı çıkarak “bilgelik, zekâ, bellek ve aynı özden olan 

her şey, düzgün düşünce, doğru muhakeme, bunlardan payı olanlar için haz 

duygusundan daha değerlidir” der. Sokrates’e göre “unutma, bellekten çıkıp 

gitmektir. Bizi ilgilendiren durumdaysa, bellek henüz doğmamıştır. O hâlde zaten 

olmamış bir şeyi yitirmek saçma olur” (Platon, 1943: 54).  

Platon (2010: 162-163) Menon diyaloğunda ise “belirsiz hatırlayış (réminiscence)” 

düşüncesini ortaya atan Sokrates’in dünyada öğrendiklerimizin aslında daha önce 

edinilmiş bilgilerin hatırlanmasından ibaret olduğu önermesini aktarır: 

“İnsanın ruhu ölmez, bazen hayattan uzaklaşır (ki buna ölüm diyoruz) bazen 

yeniden hayata döner; ama hiçbir vakit yok olmaz; bunun için insanın hayatı 

sonuna kadar dine uygun olmalıdır, diyorlar. Çünkü eski suçlarından ötürü 

Persephon'a kefaretlerini ödeyenlerin ruhlarını o, dokuzuncu yılda yeniden 

yukarıya güneşe gönderir (...) Böylece, birçok kere yeniden doğan ölmez ruh, 

yeryüzünde ve Hades'te her şeyi görmüş olduğundan, öğrenmediği hiçbir şeyi 

kalmaz. O hâlde onun, erdemle başka şeyler üzerinde önceden edindiği 

bilgilerin anılarını saklamış olması şaşılacak bir şey değildir. Tabiatın her yanı 

birbirine bağlı olduğu için, ruh da her şeyi öğrenmiş olduğundan, bir tek şeyi 

anımsamakla (insanların öğrenme dedikleri budur) insan, bütün öteki şeyleri 

bulur; yalnız, bunun için, cesaretli ve azimli olmak gerek. Çünkü araştırma ve 

öğrenme, anımsamadan başka bir şey değildir”. 

Sokrates’in bellek üzerine düşüncelerini aktaran Platon da hatırlamayı ruhun 

ölümsüzlüğü ile açıklar. Bu noktada hatırlama için önceden edinilmiş bilginin 

yeniden anımsanması olan “anamnesis” kavramını öne süren Platon’a göre, ölümsüz 

olan ruhta yer alan bilgiler duyumlar sayesinde tekrar hatırlanır (Eyrek, 2020: 48).  



 

14 

Platon’un öğrencisi olan Aristoteles ise, Platon’un ruhun ölümsüzlüğü fikrine karşı 

çıkarak konuya farklı bir açıdan yaklaşır ve belleği iz önermesiyle açıklar. Ona göre 

aynı mühür gibi tecrübe yoluyla edinilen hatıralar, izler taşır, her tecrübenin 

arkasında bir imge bırakır. Anıları bir muma, belleği de mühüre benzeten Aristo, 

mühür sıcakken üzerine bir mum bastırırsak, mumun üstünde mühürün gerçeğine 

benzer bir iz oluşturabileceğimizi söyler. Bu esnada mühürde hiçbir değişme 

olmayacaktır. Aristo burada duyu organlarımızın da aynı şekilde, gerçek hayattan 

izler edinip belleğe kaydettiğini ve bu kaydın gerçeği değiştirmediğini belirtir. 

Aristo’ya göre anımsamanın, “benzerlik, zıtlık ve yakınlık (bitişiklik)” olmak üzere 

üç çağrışım ilkesi vardır. Bazı bellek oyunlarında faydalanılan bu ilkelere göre 

birbirine benzeyen ya da zıt olan kelimeler ya da birbirine bitişik olan kavramları 

(şimşek ve gök gürültüsü gibi) anımsamak kolay olur (Bruno, 1996: 13).    

Antik Çağ düşünürlerinden bir başkası olan Augustinius İtiraflar kitabının 10. 

bölümünde belleğe ilişkin imgeler sunan “bellek binalarından, ambarlarından, 

mağaralarından ve hazine dairelerinden” bahseder. Anıların tarif edilemez birçok 

yolla onları bölmelerinde muhafaza eden büyük hafıza ambarlarında korunduğunu 

belirten Augustinius’a göre anımsadıklarımıza “bölmelerden oluşan harika bir 

sistem” yoluyla sahip oluruz (Draaisma, 2018: 51-52). 

Psikanaliz biliminin kurucusu Sigmund Freud, bellek için belirli bir merkez ve 

birbirinden farklı katmanları olan bir kütüphane benzetmesi yapar. Aynı merkezin 

farklı katmanları ve o katmanların da kendi arasında yan yolları bulunur ve ruhsal 

hastalığa sahip olanların konuştukları şeyler birbirinden bağımsız gibi görünse de 

hepsi aslında tek merkeze işaret etmektedir. Freud kaleme aldığı Hatırlama, 

Tekrarlama ve Derinlemesine Çalışma makalesinde kural olarak hiçbir hafızanın 

kurtarılamayacağı özel bir deneyimden bahseder. Freud’a (1914: 149) göre bunlar, 

erken çocukluk döneminde oluşan, o dönemde anlaşılmayan, ancak daha sonra 

anlaşılıp yorumlanan deneyimlerdir ve rüyalar yoluyla bunlar hakkında bilgi 

edinilebilir. Freud’a göre aslında bellek anıları kaybetmez, ortadan kaldıramaz 

sadece ortaya çıkması için uygun şartlar gereklidir. Hatırlamadığımız şeyler, bellekte 

silinenler değil, bastırdığımız, sakladığımız, bir nevi “belleğin kilitli odalarına 

hapsettiğimiz” deneyimlerdir. Hatırlamamanın bir savunma mekanizması olduğunu 

savunan Freud’a göre insanlar anılarından ziyade unuttukları şeylerden ötürü acı 



 

15 

çeker (aktaran Göle, 2007: 25). Bu acı çekme ve bastırma neticesinde “perde anı” 

ortaya çıkar. Perde anı, kavramını öne süren Freud’a göre hatırladığımız anı, 

unuttuğumuz anının yerine geçer. Freud’a göre perde anı, “yetişkinlik döneminde 

hatırlanan anıların çocukluk dönemine gönderme yapan ve saklı, gizli duran 

unutulduğu sanılan anılar”dır. Belleğin kayıt özelliğini “yaz-boz tahtası”na benzeten 

Freud’a göre bir çocuk tahtanın üstüne çizdiği resmi silse de izleri yine de kalır, işte 

belleğimiz de bu tahta gibi anıları kaydeder, izleri kalır ve bilinç dışına iletilir 

(Eyrek, 2020: 99-101).  

Analitik Psikoloji'nin kurucusu kabul edilen Psikiyatrist Carl Jung ise mesleğinin 

başlarında Freud’un teorilerinden oldukça etkilense de zamanla onun savunduğu 

bilinçaltı teorisine karşı çıkmıştır. Freud insan zihnini; “id (benlik), ego (altbenlik) ve 

süper ego (üstbenlik)” olarak üçe ayırırken, Jung; “ego, persona (kişisel bilinçaltı) ve 

kolektif bilinç” olarak ayırır. Buna göre ego, bilinci ifade ederken; persona hatırlanan 

ve bastırılan belleği içerir. Kolektif bilinçaltı ise, onunla birlikte doğduğumuz 

deneyimlerimizi barındırır (aktaran Jacobson, 2014). Jung’a göre insan küçükken, 

herhangi bir eğitim almadan önce, daha sezgiseldir, duygularına göre hareket eder, 

ne isterse yapar, daha saldırgan ya da hareketli olabilir. Ancak bir toplum içinde 

büyüyüp eğitim aldıkça, bu dürtüsel davranışlarını bastırır ve “daha uyumlu, daha 

terbiyeli” hâle gelir. Buna göre aslında ebeveynler, öğretmenler, eğitimciler insanın 

çocukken sahip olduğu bu doğayı değiştirirler. Ancak bu duygular yetişkinlerin 

içinde var olmaya devam ederler. Ancak insan bir zamanlar olduğu kişiyi unuttuğu 

için gerçekte öyle olduğunu kabul eder ve toplumsal olarak bir maske edinirler. Jung 

bu maskeye “persona” demiştir. Persona aslında toplumsal, kolektif bir kavramdır ve 

içinde yaşanılan topluma göre insan maske değiştirmektedir. Jung’a göre kolektif 

bilinç bebeklik hafızasında bulunmaktadır ve insan dünyaya birtakım hazır bilgilerle 

gelmektedir (aktaran Fordham, 2015: 61-63).   

İngiliz Filozof John Locke (2000: 118-120) İnsanın Anlama Yetisi Üzerine Bir 

Deneme kitabında bellek kavramına oldukça geniş yer vermiştir. Bir bilginin 

hatırlanması için doğuştan belleğe yerleşmiş olması gerektiğini ifade eden Locke’a 

göre zihnimiz tarafından algılanmamış bir ide (düşünce) zihinde daha önce 

bulunmamış demektir. Hafızada yer alan bu ide, bellek sayesinde tekrar 

canlandırılabilir. Yani doğuştan bilinen ide bellekte varsa yeniden hatırlanabilir, 



 

16 

bellekte bulunmuyorsa zihinde de var olamaz. “Herhangi bir doğuştan ide varsa 

zihinde değil bellekte bulunmalıdır; bellekte varsa bir dış izlenim olmaksızın geri 

getirilebilir ve ne zaman ki zihne ulaştı, işte o zaman anımsanır yani kendisiyle 

birlikte zihne tamamıyla yeni olmadığının algısıyla yansır”. Lock, belleği bu 

anlamda eski eşyaların yığıldığı bir “depo”ya benzetir. Anımsayarak o depodan bir 

parçayı çıkarmış oluruz (aktaran Yazıcıoğlu, 2022: 156).  

Alman Filolog ve Filozof Friedrich Nietzsche de bellek için “canlı deneyimler 

yığını” ibaresini kullanır. Ona göre bu deneyimler kendi içlerinde “sıralanır, 

karşılıklı eylemlerle birbirini oluşturur, birbirleriyle mücadele ederler: Olguları pek 

çok birim hâlinde basitleştirir, özetler ve dönüştürürler”. Eğer bir olgu tek başına 

bellekten geri çağrılabiliyorsa henüz bütünün içinde erimemiştir. Öznel yargılar ise 

belleğin daha derinlerinde yer alır (Nietzsche, 2022: 74-76).  

Bir başka filozof olan David Hume da Locke’un izinden giderek belleğin geçmişte 

edindiğimiz izlenimleri, aslına uygun şekilde koruyarak yeniden canlandıran bir 

özellik olduğunu ifade eder (Çıvgın, 2016). İnsan Doğası Üzerine Bir İnceleme 

eserinin “Bellek ve Hayalgücü İdeaları Üzerine” bölümünde konuyu ele alan Hume 

(2009: 179) bellek tanımını şu şekilde yapar:  

“Bellek geçmiş algıların imgelerini uyandırmamızı sağlayan bir yetiden başka 

nedir ki? Ve bir imge zorunlu olarak nesnesine benzediği için benzer algıların 

düşünce zincirine sık yerleştirilmesi zorunlu olarak imgelemi bir halkadan bir 

diğerine daha kolay iletmez ve bütünün tek bir nesnenin sürdürülmesi gibi 

görünmesine yol açmaz mı? Öyleyse bu noktada, bellek özdeşliği keşfetmekle 

kalmaz ve algılar arasında benzerlik ilişkisi üreterek, onun üretimine katkıda 

bulunur. İster kendimizi isterse başkalarını irdeleyelim durum aynıdır”. 

Fenomenoloji felsefesinin kurucusu Edmund Husserl, Locke’un bellek için yaptığı 

“depo” benzetmesine karşı çıkarken belleği algı ve zaman mefhumlarıyla birlikte 

değerlendirir. Husserl’e göre bellek sabit, durağan bir yapı değil, bir etkinliktir. 

Geçmişe ilişkin hatırladıklarımız depodan alır gibi aynı hâliyle zihnimize gelmez. 

Bizim onu algıladığımız kadarını anımsarız. Resim örneğini verir Husserl: Bir gün 

önce bir resim gördüğümüzü düşünelim. Onu anımsamaya çalıştığımızda 

hafızamızda kalanla, resmin kendisi aynı olmayabilir. Geçmişte algıladığımız 

kadarını hatırlarız. Yani geçmiş, bizim anımsadığımızdan daha farklı olabilir. Buna 

göre bellek, “geçmişin sabitlendiği bir olaylar, düşünceler, duygular zinciri olmaktan 



 

17 

çıkıyor, yeni kavrayışlara olanak veren bir alana dönüşüyor” (Yazıcıoğlu, 2022: 156-

184). 

Fransız Filozof Henri Bergson (2007: 61-62), bellek konusunu bilinç kavramıyla 

ilişkilendirerek onu algı açısından açıklar. Madde ve Bellek kitabında bellek-beyin ve 

bellek-ruh ilişkisi üzerinde duran Bergson’a göre teorik açıdan biri hayal eden, diğeri 

tekrarlayan iki bellek düşünülebilir. İlk bellekte, günlük hayatımızda yaşadığımız 

olaylar hiçbir ayrıntı atlanmadan “imge-anılar” şeklinde kaydedilir. Bize faydası olup 

olmayacağı ya da pratik anlamda işimize yarayıp yaramayacağını düşünmeden, doğal 

bir zorunlulukla “geçmişi biriktirir”. Önceden hissedilen bir algının zekâ sayesinde 

farkında olunması bu zorunluluk dolayısıyla mümkün olur. “Geçmiş yaşamımızın 

yokuşunu, belli bir imgeyi aramak için her tırmandığımızda bu algıya sığınırız”. 

İkinci bellek türünde ise geçmiş hatıralar “imge-anılar” içinde değil, bilinçli bir 

şekilde koordinasyonu yapılmış, sistematik bir düzlemde gerçekleşir. Kısacası, “artık 

bize bizim geçmişimizi sunmaz, onunla oynar ve bellek adını hâlâ hak ediyor olması, 

eski imgeleri koruduğu için değil, bunların yararlı etkisini şimdiki âna dek uzattığı 

içindir”. 

Bellek araştırmalarında mutlaka bahsedilen konulardan biri de Fransız Yazar Marcel 

Proust’un ‘madlen’idir. Yazar, Kayıp Zamanın İzinde isimli ünlü eserinde bellek 

kavramını “madlen” isimli pasta üzerinden ele alır. Kitabın anlatıcısı Marcel’in, 

ıhlamur çayına batırılarak yenen madlen pasta sayesinde “istemsiz belleği” uyanır ve 

o geçmişe, çocukluğuna gider. Kısacası madlen pasta, belleği harekete geçiren bir 

işlev görmüştür (Hendrich, 2014: 95). Bu noktada Proust’un “istemli bellek” ve 

“istemsiz bellek” kavramlarından bahsetmekte fayda var. Samuel Beckett, “Proustgil 

denklemde” istemli belleği, geçmişin üstüne doğru tutulmuş bir merceğe benzetir. 

İstediği hatıraları gösterir, büyütür, istediklerini uzaklaştırır. Seçilen imgeler 

gerçeklikten uzak ve isteğince şekillendirilebilir, geçmişi böler, birleştirir, tekrar inşa 

eder. Alışkanlıklar da istemli belleğin emrinde hareket ederken gerçeklik duygusunu 

oluşturmada sıkıntı çekmezler. Proust’un bellek anlayışının tam ortasında yer alan 

istemsiz bellek ise istemli bellek gibi bilinçli gerçekleşmez. Belleği harekete geçiren 

unsurla kendiliğinden ve tesadüfen karşılaşırız, bir anlamda maruz kaldığımız imge 

ile geçmişe ait gerçekler harekete geçer (Çoban, 2015: 56). İstemsiz belleğin aniden 

harekete geçmesi, Proust’un Kayıp Zamanın İzinde eserinde on iki kez yaşanırken 



 

18 

her hikâye bir mucizeyle açılır ve bu mucizeler bir tesadüfe bağlıdır (Güngör, 2015: 

66):  

“…Geçmişi hatırlama gayretimiz nafile, zihnimizin bütün çabaları boşunadır. 

Geçmiş, zihnin hâkimiyet alanının, kavrayış gücünün dışında bir yerde, hiç 

ihtimal vermediğimiz bir nesnenin (bu nesnenin bize yaşatacağı duygunun) 

içinde gizlidir. Bu nesneye ölmeden önce rastlayıp rastlamamamız ise tesadüfe 

bağlıdır” (Proust, 2009: 50). 

Başta belirttiğimiz madlen imgesi de istemsiz bellek aracılığıyla, işte böyle zihni 

harekete geçirmiş, geçmişe ait duyguları uyandırmıştır.  

Varoluşçuluk felsefesinin öncülerinden Fransız Filozof Jean Paul Sartre’a (2011: 

213) göre geçmiş, kendisi olarak geride kalmaz, çünkü “geçmiş olmayı hiçbir şekilde 

bırakmaz”. Psikologların geçmişi, “bilme” olarak ifade ettiğini belirten Sartre’a göre 

her yerde bulunun bilme eylemi, bellek dâhil her şeyi şartlandırır. Yani ona göre, 

“zihinsel bellek bilmeyi varsayar ve psikologların ‘bilme’si, zihinsel bir bellek”ten 

ibarettir. Geçmiş "sahip olunan" bir olgu mudur? Sartre  (2011: 178-179) buna örnek 

olarak bir otomobil ya da yarış atına sahip olduğumuz şekilde, geçmişe sahip 

olamayacağımız gerçeğini gösterir. Ona göre “geçmiş, kendisinin kesinlikle dışında 

kalan şimdiki bir varlık tarafından edinilemez”. Adorno, (2000: 171) çalışması 

Minima Moralia’da, Sartre’ın bu sözüne karşı çıkarak geçmişe onun övdüğü gibi 

bağımsız ve istekli bir çabayla ulaşılamayacağını söyler. Ona göre anılar, “Tam da 

denetlenebilir hâle gelip nesnelleştiklerinde, tam da öznenin onlardan tümüyle emin 

olduğu anda, güneşin vurduğu ince duvar kâğıtları gibi solar”. Diğer taraftan geçmiş, 

unutulduğu zaman da ölüm tehdidi altındadır. Adorno’ya göre geçmişte yaşananlar, 

şimdiki zamandan bağımsız düşünülemez. Daha sonra yaşanacaklar da geçmişin 

izinden kopamaz, en mutlu anında bile kendisini hatırlatarak kişiye zarar verebilir. 

Bu durumda belleği, “şimdinin çamurlu akıntısının dışında tutmaya çalışma” 

beyhude bir çabadır, onun tek umudu geçmişin yıkıntısının altından farklı bir insan 

olarak çıkılmasıdır.  

2.2. Tarihsel Süreçte Bellek Araştırmaları 

Tarihsel bağlamda felsefecilerin bellek üzerine ortaya koyduğu teorilerle başlayan 

bellek hakkındaki kavramsal çalışmalar, 19. yüzyılın sonlarında yerini psikologlara 

bırakır. 



 

19 

Bellek hakkında ilk deneysel araştırmaları yapan kişi olarak kabul edilen Hermann 

Ebbinghaus, 1885’te Bellek adında bir monograf kaleme almıştır. Bellek üzerine 

yaptığı araştırmalarda hatırlama ve unutma kavramları üzerinde duran Ebbinghaus, 

yaptığı deneyde zamansal bağlamda uyarıcılar arasında kurulan çağrışımların 

anımsanmasını sağlayan değişkenler ve etkilerini ortaya koymaya çalışmıştır 

(Cangöz, 2005: 54). “Unutma eğrisi” kavramını geliştiren Alman Psikolog 

Ebbinghaus’un çalışmalarının ardından bellek üzerine, psikoloji alanında pek çok 

deneysel çalışma yapılmıştır. 

Özellikle 20. yüzyılda Birinci Dünya Savaşı sonrası askerlerin yaşadıkları travma, 

onların hatırlama şekillerine de etki etmiştir. Askerlerin tecrübeleri ve hatırladıkları 

üzerinden yapılan bu “travma çalışmaları”, bellek üzerine yapılan toplumsal 

araştırmalara da öncülük etmiştir. Hatta daha sonra İkinci Dünya Savaşı ve 

Yahudilerin yaşadıklarına yönelik ve başka ülkelerde de sonraki yıllarda yaşanan 

travmalar da bellek çalışmalarının sosyal bilimlere de kaymasına neden olmuştur 

(Neyzi, 2014: 2).   

Çalışmamızın ana konusu daha çok bellek çalışmalarının sosyoloji ile ilgili kısımları 

olduğu için, bellek üzerine yapılmış sosyolojik çalışmaları bu noktada tarihsel 

boyutta ele almakta fayda vardır. Çünkü bellek, bir zamanlar gerçekleşmiş olayların 

zihinde tekrar canlandırılmasının ötesinde bir olgudur. Yani “geçmiş, bellek yoluyla 

şimdiki ânın ihtiyaçlarına göre sürekli yeniden” şekillenmektedir (Özyürek, 2012: 8).   

Bellek konusuna felsefik açıdan yaklaşan Bergson’un öğrencisi Fransız Sosyolog 

Maurice Halbwachs, bellek kavramına psikolojik ve nörobilimsel açıdan 

yaklaşmaktan ziyade, onu toplumsal açıdan ele alır. Yaşadığı dönemde Durkheim ile 

de çalışma fırsatı bulan Halbwachs, belleğin insanın toplumsallaşma sürecinde 

oluştuğunu ve kişisel belleğin toplum tarafından belirlendiğini ifade eder (Assmann, 

2015: 43-44). Halbwachs’e  (2019: 40) göre, “bir hatıra elde etmek için geçmiş bir 

olayın imgesini parça parça yeniden oluşturmak yeterli değildir. Bu yeniden 

oluşturma işleminin bizim zihnimizde olduğu kadar başkalarının da zihninde yer alan 

ortak veriler ve kavramlardan yola çıkarak gerçekleşmesi gerekir”. 1920 yılında 

yazdığı Belleğin Sosyal Çerçevesi kitabı toplumsal bellek çalışmaları konusunda 

sonradan yapılan çalışmalara kaynak teşkil etmiştir. Bellek üzerine sonraki yıllarda 

çeşitli eserler kaleme alan sosyolog, yaptığı çalışmalar neticesinde “ulus belleği”, 



 

20 

“grup belleği”, “kolektif bellek” gibi kavramları geliştirerek sosyolojik bellek 

çalışmalarına önemli katkılar sağlamıştır.  

Bellek konusunda çalışma yapan bir diğer önemli isim de Fransız tarihçi Pierre 

Nora’dır. Nora (2006: 10-19), 1974 yılında kaleme aldığı Hafıza Mekânları 

kitabında, bellek kavramına tarihsel bir açıdan yaklaşmış, onu mekânsal bağlamda 

değerlendirerek “hafıza mekânı” kavramını literatüre kazandırmıştır. Hafıza 

mekânlarının hatırladığımız şeylerden ziyade, “hafızanın mayalandığı yerler” 

olduğunu söyleyen Nora, hafıza mekânları üzerine çeşitli araştırmalar yapmıştır. 

Halbwachs gibi belleğin toplumsal çerçeve boyutuyla da ilgilenen Nora’ya göre 

hafıza mekânları, önemli buluşma mekânları olarak tarihsel bağlamını da korur. 

Hafıza mekânlarının etnografik, psikolojik, siyasi, edebi olmak üzere üzere pek çok 

boyutu vardır. Nora’ya göre “hafıza içerikten çok bir çerçevedir”. Hafıza ve tarihin 

eş anlamlı olmadığını söyleyen Nora ikisi arasında karşılaştırma yapar: “Hafıza, 

hatırayı kutsallaştırır. Tarih ise hatırayı kapı dışarı eder: Hafıza kaynağını 

kaynaştırdığı bir gruptan alır. Halbwachs’ın söylediği gibi, ne kadar grup varsa o 

kadar hafıza vardır. Tarih sadece zamansal sürekliliklere, gelişmelere ve nesnelerin 

ilişkisine bağlıdır. Hafıza bir mutlaktır”. 

Bellek çalışmalarına önemli katkı sağlayan isimlerden bir diğeri de Alman 

Mısırbilimci, klasik arkeoloji ve din bilimi alanlarında çalışmalar yapmış olan Jan 

Assmann’dır. 1976-2003 yılları arasında Heidelberg Üniversitesinde Mısırbilim 

Profesörü olarak çalışmış (Universität Heidelberg, 2015) olan Assmann, Eski Mısır, 

Antik Yunan, Mezopotamya, İsrail gibi kültürler üzerine yaptığı incelemeleri, 

toplumsal bellek çalışmalarıyla harmanlayarak bellek konusuna kültürel bir 

perspektiften yaklaşmıştır. 80’lerde özellikle Maurice Halbwachs’in kolektif bellek 

çalışmalarının tanındığı bir dönemde, onun “çerçeve analizi teorisi”, “hatırlama 

görüntüleri” gibi kavramlarını kültürel ve iletişimsel boyuta taşır. Bu noktada 

literatüre “iletişimsel bellek” ve “kültürel bellek” kavramlarını kazandıran 

Assmann’ın kaleme aldığı, Kültürel Bellek ve Cultural Memory and Early 

Civilization (henüz Türkçeye çevrilmedi) isimli iki eseri bellek çalışmalarında önemli 

dönüm noktalarından birini oluşturmuştur. 

İnsan belleğinin temeli ve mekanizmaları konusunda çalışmalar yapan Hollandalı 

Psikoloji Profesörü Douwe Draaisma’nın (2018), Antik Çağlar’dan bugüne “bellek 



 

21 

dilinin metaforik doğası” hakkında yazdığı tezi kitaplaştırdığı çalışması Bellek 

Metaforları yayınlandığı dönemde oldukça ilgiyle karşılanarak pek çok dile 

çevrilmiştir. Alana, bellek hakkında Platon’dan günümüze kadar ortaya konmuş 

metaforları derleyerek katkı sağlayan yazar, belleği “yazboz tahtası”, “isli cam 

metaforu” “balmumu tablet” gibi metaforlardan başlayarak bilgisayar 

teknolojilerinin getirdiği kavramlara kadar geniş bir çerçevede ele alır. Draaisma’nın 

ayrıca belleğin yaşlılıkta nasıl işlediğini ele aldığı Sıla Hasreti Fabrikası ve belleğin 

geçmişi nasıl şekillendirdiğini incelediği Yaşlandıkça Hayat Neden Çabuk Geçer 

isimli kitapları da dilimize kazandırılmıştır (University of Groningen, 2021). 

Bellek çalışmaları konusunda bahsedeceğimiz bir diğer isim güncel çalışmaları 

nedeniyle medya ve dijital toplum alanındaki çalışmalarıyla tanınan iletişim bilimci 

José van Dijck’tir. Van Dijck (2007), bellek konusunu medya, sosyal medya ve 

dijital kültür alanlarıyla birlikte değerlendirdiği Mediated Memory in the Digital Age, 

The Culture of Connectivity, The Platform Society gibi çalışmalarıyla tanınmaktadır. 

Özellikle, Mediated Memory in the Digital Age kitabında yazar dijital fotoğraf 

makineleri, bloglar, dijital kameralar, oynatma listeleri gibi yeni medya araçlarının 

kültürel belleği nasıl şekillendirdiği, dijital teknolojilerin özel ve kamusal hafızaya 

olan etkisini incelemiştir. Van Dijck’in araştırmalarını da bu noktada yeni 

teknolojilerin etkileri bakımından bellek çalışmaları literatürüne güncel bir katkı 

olarak okumak mümkündür.  

2.3. Bellek Modelleri 

Belleğin nasıl çalıştığı konusunda bilişsel psikologlar bugüne dek pek çok çalışma 

yapmıştır. Atkinson ve Hilgard’a (2020: 268) göre bellek konusunda en temel üç 

ayrım vardır. İlki, “kodlama, depolama ve geri çağırma” olmak üzere belleğin 

çalışma evreleriyle ilgilidir. İkincisi kısa ve uzun süreli bellek depolarına ilişkindir. 

Üçüncü ayrımsa farklı türde bilgilerin depolanmasını içeren bellek türlerini ele alır. 

Belleğe ilişkin en önemli çalışmalardan biri Richard Atkinson ve Richard Shiffrin’in 

1968’de ortaya koyduğu bellek modelidir. Yıllar içerisinde onların geliştirdiği bellek 

modellerine yeniler de eklenmiştir. Çalışmamızın bu aşamasında Belleğin Üç Evresi 

ve Atkinson ile Shiffrin’in Üç Aşamalı Bellek Modeli’nin yanı sıra Jann Assmann’ın 

Sıcak Bellek-Soğuk Bellek ayrımı ele alınacaktır. Bu bölümde bahsi geçen bellek 



 

22 

modelleri, çalışmanın ilerleyen bölümlerinde sosyal medya ile ilişkilendirilerek ele 

alınacaktır.    

2.3.1. Belleğin Üç Evresi 

Belleğin evreleri psikologlara göre; kodlama, depolama ve geri çağırma olmak üzere 

üç aşamada gerçekleşir. Kodlama evresinde, bir olgu belleğimizde öncelikle görsel, 

işitsel veya anlamsal olarak kodlanır. Bu aşamada çevresel bilgi anlam içeren bir öz 

olarak çevrilerek belleğe yerleştirilir. Örneğin bir kişi bize adını söylediğinde ismini 

içeren fiziksel girdi, belleğimizin anlamlandıracağı bir kodla belleğimize yerleşir. 

Benzer şekilde o kişinin yüzü de ismiyle birlikte bellekte kodlanır ve bir süre 

hafızada kalır. Hafızamızda bilginin bir süre kaldığı bu evre depolama evresidir. Bu 

evrede kodlanan olgu, bellekte tutulur. Kodladığımız ve depoladığımız bilgi, aynı 

olguyla tekrar karşılaştığımızda hatırlanıyorsa o zaman geri çağırma evresine geçilir. 

Bu aşamada önceden hafızamızda sakladığımız bilgiyi, belleğimizden çekmeye 

çalışırız (Atkinson, Atkinson, Smith, Bem, & Hoeksema, 2020: 268). 

 

Şekil 2.1. Belleğin üç evresi 
Kaynak: (Atkinson, Atkinson, Smith, Bem, & Hoeksema, 2020: 268) 

2.3.2. Üç Aşamalı Bellek Modeli 

Richard Atkinson ve Richard Shiffrin’in 1968 yılında kaleme aldıkları “Human 

Memory: A Proposed System and Its Control Processes” adlı makalede ortaya 

koydukları üç aşamalı yapısal bellek modeli, sonraki yıllarda çalışılan diğer bellek 

modellerine temel oluşturmuştur. Atkinson ve Shiffrin (1968: 90), bellek üzerinde 

yaptıkları çalışmada, bilginin bellekte depolanma ve geri çağırma sürecini zaman 

kavramıyla ilişkilendirmiş, belleği bir saniye, birkaç saniye ve yıllara uzanan 

kategorilerde ele almışlardır. Buna göre belleğin üç aşaması vardır: duyusal bellek, 

kısa süreli bellek ve uzun süreli bellek. 

Duyusal bellek, büyük kapasiteye sahiptir, duyusal bilgi içerir, çok kısa süreli olarak 

hafızada tutulur. Duyu organları aracılığıyla dışarıdan alınan bilgi, öncelikle duyusal 

depoya yerleşir. Geçici olan duyusal depoda bilgi, görsel için saniyenin onda biri 

KODLAMA DEPOLAMA
GERİ 

ÇAĞIRMA



 

23 

süre kadar, işitsel için birkaç saniye sonra ortadan kalkar. Ancak duyusal bellekte az 

da olsa yer edinen bilgi parçası, kısa süreli belleğe aktarılır. Duyusal bellek, kısa 

ömürlüdür, şimşek çakması gibi kısa sürede gerçekleşir. Gün içerisinde çok fazla 

bilgiyle karşı karşıya olduğumuz için alanı büyük, ancak ömrü kısadır (Atkinson, 

Atkinson, Smith, Bem, & Hoeksema, 2020: 269-309). Milisaniyelerle ifade edilen bu 

aşamada kesin olarak bilinmese de gelen bilginin algısal süreçte durma süresinin 

aşağı yukarı birkaç yüz milisaniye kadar olduğu düşünülmektedir. Bilginin bu 

aşamada kısa süreli belleğe aktarılması için bazı bilişsel süreçlere ihtiyaç vardır. 

Atkinson ve Shiffrin’in modeli ortaya çıkana kadar bellek için sadece kısa ve uzun 

süreli ayrımı yapılmaktadır. Ama duyusal bellek, bilginin ilk geldiği aşama olarak 

bellek modelinde yerini almış ve uyaran bombardımanına maruz kalan insanın kısa 

süreli belleğe aktarmadan önce bilgiyi hangi aşamada seçtiğini ortaya koymuştur 

(Cinan, 2001: 82-83).   

Duyusal bellekten sonraki aşama kısa süreli bellektir. Milisaniyelerle ifade edilen 

duyusal depoda dikkatin yöneltildiği bilgi, kısa süreli belleğe aktarılır. Kısa süreli 

bellekte bilgi, bilinçli bir şekilde algılanır, farkındalık söz konusudur. Bilgiye 

kolayca ulaşılabilen bu bellekteki bilgi, saniyeler içinde karar verme gibi durumlar 

için değerlendirilir ve yaklaşık 20 saniye sonra da unutulur. Tekrar edilir veya 

detaylandırılırsa bu süre uzayabilmektedir. İşler bellek olarak da tanımlanan bu 

bellek, zihinsel matematik, geometri ve metin sorularını çözmekte kullanılır. Uzun 

süreli bellekten önce bir geçiş aşaması olarak da kabul edilebilir (Atkinson, 

Atkinson, Smith, Bem, & Hoeksema, 2020: 269). Bir telefon numarasını öğrendikten 

sonra kısa süreli olarak aklımızda tutup telefona yazmamız kısa süreli belleğe örnek 

olarak gösterilebilir. 

Atkinson ve Shiffrin’e göre (1968) ulaşabileceğimiz bilgileri sakladığımız, kapasitesi 

sınırsız, en kapsamlı hafıza deposu uzun süreli bellektir. Uzun süreli bellekte bilgi 

düzenlenir, özümsenir, detaylandırılır ve dizinlenir. Buna göre edindiğimiz bilgi 

birkaç dakikadan bir ömre kadar uzanan aralıkta saklanabilir. Bilginin anlamlarına 

göre kodlandığı uzun süreli bellekte unutma evresi geri çağırma aşamasındaki 

başarısızlıktan ve araya yeni bilgilerin eklenmesinden dolayı olur. Bilgi ilk 

geldiğinde önce kısa süreli bellekte dururken, yeni bilgi geldikçe eskisi dışarı atılır. 

Bu noktada yeni gelen uzun bilgi kısa süreli bellekte dururken, güçlü bağ kurulan 



 

24 

kısa bilgi uzun süreli bellekte kalabilmektedir. Atkinson ve Shiffrin (1968) bilgiyi 

uzun süreli bellekten geri çağırmayı devasa bir kütüphanede kitap aramaya benzetir. 

“Kitabı bulamama, kitabın orada olmadığı anlamına gelmez; yanlış yere bakıyor 

olabilirsiniz veya kitap yanlış dosyalanmış olabilir”. Uzun süreli bellek için bir nevi 

yol üstü istasyonu işlevi gören kısa süreli bellekte yer alan bilginin geri 

çağırılmasının yollarından biri de tekrar etmedir. Bilgi bilinçli olarak tekrar edildikçe 

işler bellekte tutulmakla kalmaz, uzun süreli belleğe de aktarılır.  

Atkinson ve Shiffrin (1968) belleğin bilgiyi işleme şeklini aşağıda yer alan modelde 

ortaya koymuşlardır. Özet olarak bu yaklaşım, bilginin belleğe ulaşması, orada 

depolanması ve geri çağırılması sürecini anlatan bilişsel bir modeldir. Buna göre, 

uyarıcı bilgi önce duyusal belleğe anlık olarak geldikten sonra dikkat süresinin 

uzunluğuna göre kısa süreli belleğe aktarılır. Burada bilgi kodlanır ya da 

tekrarlanırsa uzun süreli belleğe iletilir. Uzun süreli bellekte yer alan bilgi tekrar 

edilirse geri çağırılır. Her üç durumda da unutma gerçekleşebilir.  

 

Şekil 2.2. Atkinson ve Shiffrin bellek modeli 
Kaynak: Atkinson & Shiffrin ("Human memory: A Proposed System and Its Control Processes", 

1968) 

2.3.3. Farklı Bilgi Türleri İçin Bellekler 

Atkinson ve Hilgard’ın ortaya koyduğu üçüncü bellek türü “Farklı Bilgi Türleri İçin 

Farklı Bellekler”dir. Yakın yüzyıla kadar psikologlar her türlü hatıranın aynı bellekte 

depolandığını varsaymışlardır. Ancak yapılan araştırmalar sonucu bu varsayım 

Uyarıcı
Duyusal 
Bellek

Kısa 
Süreli 
Bellek

Unutma

Uzun 
Süreli 
Bellek

 

 

Kodlama 

Çağırma 

Tekrar 

Tekrar 



 

25 

çürütülmüş, bir kişinin bir yakının cenaze törenini hatırlamasıyla, bisiklete binmeyi 

hatırlamasının aynı uzun süreli bellek deposunda yer almayacağı tespit edilmiştir. 

Sonuçta uzun süreli belleğin alt kolları olarak da tanımlanabilecek çeşitli bellek 

türleri ortaya çıkmıştır: Açık ve Örtülü Bellek. Açık bellek, geçmişte yaşadıklarımızı 

bilinçli olarak hatırladığımız, belli bir zaman ve mekânda gerçekleşen hatıralara ya 

da anlamsal olarak bilinen kavramlara ilişkin bellek türüdür. Örtük bellek ise, farklı 

türlerdeki bilgilerin bilinçsizce hatırlandığı, bazı algısal, motor veya bilişsel 

görevlerde kendini gösteren ve bazı deneyimlerin bilinçli bir şekilde hatırlanmadığı 

bellektir. Bir bilgiyi niyetli olarak kodladığımızda ve geri getirmeye çalıştığımızda 

açık bellekten yararlanıyoruz demektir. Ancak bazı bilgiler, bir edinme niyeti 

olmaksızın kazanılmakta ve benzeri şekilde de hatırlanabilmektedirler. Bu durumda 

örtülü bellek devreye girmektedir. Normal insanlarla yapılan araştırmalar, açık ve 

örtülü belleğin depolanması için ayrı sistemler bulunduğunu göstermiştir (Atkinson-

Hilgard, 2020: 269).   

2.4. Bellek Türleri 

2.4.1. Bireysel Bellek 

Bireysel bellek bizim öznel hayatımızda yaşadıklarımızdan hatırladıklarımız veya 

başkaları tarafından hatırlatıldıktan sonra hafızamıza yerleşen anılar olarak kabul 

edilir. Bu noktada kişisel bir anımdan bahsetmek konunun daha iyi anlaşılmasını 

sağlayacaktır: “Ben çocukluğumdan hatırladıklarıma dair en fazla dört yaşıma 

kadar geriye gidebilmekteyim. O dönemde çocukluğuma ilişkin anımsadığım tek şey, 

dış kapısı asansör kapısı şeklinde olan bir apartmanın önünde arkadaşlarımla 

oynamamdı. Aile içinde o dönemden bahsedildiğinde ben de kapımızın asansör 

kapısı şeklinde oluşu ve arkadaşlarımla kapının önünde oturup konuştuğumuzu 

hatırladığımı söylerdim, ailem de çocukluğuma dair başka detaylar anlatarak 

hafızamı canlandırmaya çalışırdı. Ne kadar onları dinlesem de bana o yıllara dair 

hatırladığın ne var diye sorsalar yine o ânı söylerim. Yıllar sonra fark ettim ki benim 

o ana dair hatırladığım şey bir fotoğraftan ibaretti. Benim belleğimde anı diye 

sakladığım şeyin bir fotoğrafı vardı. Babamın kapının önünde arkadaşlarımla bizim 

fotoğrafımızı çektiği an benim hatırladığımı sandığım olaydı. Ama çocukluğum 

boyunca o fotoğrafa bakarak kendime bir hatıra mı edindim, yoksa fotoğrafa 

bakarak o ânı yeniden mi yaşadım ya da ailemle birlikte fotoğraf albümüne bakarken 



 

26 

o fotoğrafa dair onların verdikleri detaylar mı belleğime işledi şimdi ayırt 

edemiyorum”.  

Maurice Halbwachs (2019: 63-64), bireysel belleğin iki türlü işlediğini söyler. Kimse 

yokken kişisel olarak hatırladıklarımız ve başkaları tarafından hatırlatılan anılar 

bireysel belleği oluşturur. Bireysel bellek, Halbwachs’e göre, “bireyin kendisinin icat 

etmediği ama parçası olduğu ortamdan ödünç aldığı kelimeler ve fikirler”den 

bağımsız çalışmaz. Bireysel bellek için, “dâhili bellek” benzetmesi yapan yazar, 

şahsi hayatımızın çerçevesi içine alınmış hatıraların, diğer insanlarla ortak yaşanmış 

ve hatırlanmış olsa bile yine de bizim hatırlayışımızın bizi diğerlerinden ayrıştıran 

yanlarımızdan oluştuğunu belirtir.  

Bireysel belleğin kaynağını kişilerin hayat hikâyelerine dayandığını ifade eden Paul 

Connerton (1999: 38-39), bu tür hatırlama eylemlerinin bireysel geçmişe gönderme 

yaptığını söyler. Buna göre, “kişisel kimlik ile zihnin geçmişe ait bakış açısı” 

arasında bir ilişki olduğu söylenebilir. Bir kişinin anımsamak için başkalarına da 

ihtiyaç duyduğunu belirten Halbwachs (2019: 46-47) ise bu noktada bireysel belleğin 

tam anlamıyla soyutlanmış olamayacağını vurgular. Bireyler, kendi üretmedikleri, 

dışarıdan aldıkları düşünceler ve kelimeler ile hareket eder. Ayrıca zihnimiz zaman 

ve mekânda sınırlandırıldığı için bir yerde, bir zaman akışı içinde gördüğümüz, 

duyduğumuz, deneyimlediklerimizden haberdarızdır. “Tamamen bana ait, tamamen 

bende mevcut” olan bireysel hafıza, kişisel yaşamımızın tarihsel bir parçasıdır.   

Kaynağını bireysel yaşanmışlıklardan alan bellek, “son derece öznel”dir. Bizim 

bizzat tanıklık ettiğimiz olgularla, içinde bulunduğumuz olaylarla ve bunların bizde 

bıraktığı izlerle ilişkilidir. Genel yargılar önemsenmez. Bir kişinin anlattığı anı, onun 

gerçeğidir, onda yer edinmiş olan imgedir. Öznel olması nedeniyle bellek sabit değil, 

sürekli dönüşüm hâlindedir (Traverso, 2009: 10).  

Bireysel belleğin, insanlar, mekânlar, şeyler, olaylar, durumlar gibi çeşitli ögelerin 

deneyimlenmesiyle oluştuğunu söyleyen bir başka görüşe göre, deneyim bireysel 

belleğin en ayırt edici özelliğidir. Kuşkusuz bir kişi, deneyimlemediği bir şeyin 

bilgisine ve imgesine, bir zamanlar onu deneyimleyen bir başkasının hatıraları 

aracılığıyla tıpkı deneyimlemiş gibi sahip olabilmektedir. Ama burada sorun şu: 

Başkalarının hatırladıklarını hatırlamak olarak tanımlayacak mıyız? Bir kişi, nasıl 

görmediği bir şeyi hatırlıyorsa, deneyimlemediği bir şeyi de aynı şekilde hatırlıyor 



 

27 

gibi görünebilir, ancak “hatırlıyor gibi görünmek” aslında kendi başına hatırlamak 

değildir (Locke D. , 2014).  Assmann (2015: 40-41), bireysel belleğin kişinin iletişim 

sürecine katılımıyla gerçekleştiğini söylerken hatırlamanın iletişim alışverişi 

sayesinde gerçekleştiğini belirtir. Halbwachs’in belleğin, kişinin sosyalleşme 

sürecinde oluştuğunu ifade ettiğini aktaran Assmann, konuyu şu şekilde özetler: 

“Evet bellek her zaman bireye aittir, ama bu bellek toplumsal olarak belirlenir… 

Bireysel olan sadece algılardır, anılar değil”. Algılar benliğimizle iç içe geçmişken, 

anılar dâhil olduğumuz gruplarla şekillenir.  

2.4.2. Toplumsal Bellek 

Anılarımız, bir bakıma kayıt altına alınmış eski tecrübelerimizin zihnimizde ve 

ruhumuzda bıraktığı tortular olsa da bu tortular sadece bizim hatırımızda yer 

edinmez. Hatırlama, anılarımıza dâhil olan diğer kişilerle birlikte gerçekleşebilen 

ortak bir eylemdir. Ortak anılar “ben’i biz, biz’i de ben yapar” (Şılar, 2021: 24-25). 

Böylece toplumsal bellek kavramından söz edebiliriz. 

Toplumsal bellek kavramı ilk kez Şair ve Yazar Hugo von Hofmannsthal tarafından 

kullanılmıştır. Hofmannsthal, 1902 yılında "içimizdeki gizemli atalarımızın 

lanetlenmiş gücü"ne atıfla, "yığılmış toplumsal hafıza katmanlarının 

biriktirilmesinden" bahsetmiştir (Olick, 2008: 153). Ancak bir terim olarak toplumsal 

bellek konusunu işleyen ve literatüre kazandıran isim kuşkusuz Fransız Sosyolog 

Maurice Halbwachs’tir. Halbwachs, 1925 yılında kaleme aldığı, dilimize Hafızanın 

Toplumsal Çerçeveleri olarak çevrilen eserinde ilk kez bu kavramı ele almıştır. 

Yazarın 1942’de yazdığı Kutsal Toprak’ta İncil’in Efsanevi Topografyası isimli 

çalışmasında ve 1950’de ölümünden sonra yayınlanan ve aslında 30’larda kaleme 

aldığı (Assmann, 2015: 39) Kolektif Bellek kitabında konudan detaylıca bahsederek 

toplumsal bellek çalışmalarına imzasını atmıştır. 

Lise yıllarında Bergson’un öğrencisi olan ve daha sonra Durkheim ile çalışan 

Halbwachs, onların belleğe ilişkin oluşturdukları temelin üzerine toplumsal hafızayı 

da ekleyerek bellek konusunu sosyolojinin alanına taşıyan ilk kişi olmuştur. 

Öncelikle toplumsal çerçeve kavramından bahsedecek olursak; Halbwachs’e (2016) 

göre, bellek, bireyin yaşadığı ânın, içinde bulunduğu “toplumsal çerçevelerin 

yardımıyla” geçmişin yeniden üretilmesidir. Bu durumda bireyselliğin en önemli 

parçası toplumdur, birey toplumun çizdiği çerçeve bağlamında hatırlar. Bu hatırlama 



 

28 

sırasında içinde yaşadıkları toplumdan etkilense de toplumun tek başına bir hafızası 

yoktur, o hafızayı toplum bireyler ve mekânlar oluşturur. Yani Halbwachs’e (2022: 

198-199) göre insanlar hatıralarını toplumsal belleğin çerçeveleri sayesinde 

çağırabilirler. Ancak yeniden çağırırken, eğer birileri bu hatıraları onun için 

saklamadıysa toplumun çerçevesinden, deforme olmuş hâliyle görecektir. Çünkü 

hatıralar geri çağırılırken kimi detaylar unutulabilir.  

Bireyin tek başına belleği olamayacağını savunan Halbwachs’e (2019: 42) göre 

anılar kolektiftir ve içinde bulunduğu toplumsal süreçte oluşur:  

“Hatıralarımızın büyük bir kısmının, başka insanlar onları bize hatırlattıkları 

için yeniden ortaya çıktıkları kabul edilebilir. Hatta o başka insanlar bedenen 

bulunmasalar dahi, dâhil olduğumuz grubun hayatında bir yeri olan ve o 

grubun bakış açısını benimseyerek göz önünde bulundurmuş olduğumuz ve 

onu hatırladığımız anda da aynı bakış açısıyla göz önünde bulundurduğumuz 

bir olaydan bahsettiğimizde kolektif bellekten bahsedebileceğimiz teslim edilir. 

Böylesi bir zihinsel davranış ancak bir topluluğun parçası olmuş veya 

hâlihazırda olan ve o topluluktan uzaktayken yine de onun etkisine maruz 

kalan bir insanda görülebileceğine göre, bu ikinci noktanın kabul edilmesini 

isteme hakkına sahibiz”.  

Bir düşüncenin, toplumun belleğinde de yer edinebilmesi için Halbwachs’in 

“hatırlama görüntüleri”, Assmann’ın “hatırlama figürleri” olarak adlandırdığı olguya 

ihtiyaç vardır. Assmann (2015: 42-46), hatırlama figürlerini, “zaman ve mekâna 

bağlılık”, “bir gruba bağlılık” ve “tarihin yeniden kurulması” olarak üç özellikte ele 

alır. Anımsamanın zamana ve mekâna dayandığını belirten Assmann’a göre, anılar 

birlikte yaşanan bir zamanı yansıtırken, içinde bulundukları bölge ya da coğrafya, 

anımsamak için bir çerçeve oluştururlar. Böylelikle toplum bir mekâna atfettiği 

anlam ile bir birliktelik oluşturur, o mekândan uzak olsa da toplumsal bellek ile o 

hatıraları yeniden canlandırır. Bir gruba bağlı olmak da toplumsal belleğin en açık 

delilidir, toplumsal bellek, ait olduğu grupla birlikte vardır. Somut ve gerçek bir grup 

var olduğu müddetçe, toplumsal bellek de yaşar. 

Toplumsal bellek çalışmalarının temelini mekân kavramıyla ilişkilendiren Pierre 

Nora (2006: 17-18) ise sürekli hafızadan bahsedilmesinin nedenini artık hafıza 

olmamasına bağlar. Nora’ya göre günümüz toplumlarının belleklerinde geçmişe dair 

“içsel bilgi” olmadığı için ancak hafıza mekânları aracılığıyla belleği diri 

tutmaktadırlar. Hafızayı canlandıran süreklilik duygusu mekâna bağlıdır, ancak 

“hafıza olmasa mekânlar da olmazdı”. “Hafıza her zaman yaşanan gruplar tarafından 



 

29 

üretilen yaşamın kendisidir” diyen Nora (2006: 14-19), toplumsal hafızayı aristokrasi 

ve burjuva ile halk, köylü veya işçi açısından ikiye ayırır. İlkinde sanat ve müzelerin 

yer aldığı “hafıza kurumları”, not defterleri, fotoğraf albümleri, noter dosyaları ve 

benzeri yer alırken, ikincisinde geleneksel yapı içinde değerlendirilebilecek pazar 

yeri, kahvehane, grev ortamları gibi “etkisi hâlâ devam eden” hafıza mekânlarıdır.  

Halbwachs’e göre bir topluluğun içinde yaşadığı mekân, o gruptan izler taşır, grup da 

içinde bulundukları mekânın izlerini taşımaktadır. Buna göre bir toplumun 

hareketleri uzamsal terimlerle okunduğunda, bulundukları mekân da bu terimlerden 

ibarettir. Toplumsal bellek için mekânın önemi verdiği güven duygusundan, 

süreklilik hissinden kaynaklanmaktadır (Çağlar, 2018: 36).  

Toplumsal bellekte yer alan bir olayın hatırlanması için herkesin onu yaşamasına 

gerek yoktur. Kişiler farklı olarak hatırlasa da aslında toplumsal bellek aracılığıyla 

aktarılan olay aynıdır, sözlü kültür veya kitle iletişim araçları sayesinde kuşaktan 

kuşağa aktarılarak var olur. Burada aynı zamanda bir inşa sürecinden bahsetmek 

gerekir. İçinde yaşadığımız çağın şartlarına göre değişip dönüşen toplumsal bellek, 

kimi zaman bastırılıp unutulur, kimi zaman da oradan su yüzüne çıkar. “Değişiklikler 

şimdiki zamanın seçme ve elemesine tabidir” (Susam, 2015: 91-100). 

Kolektif bellek, resmî ve canlı bellek olmak üzere iki grupta da incelenmektedir. 

Resmî tarihin yer aldığı resmî bellekte, mahkeme kararları, polis kayıtları gibi erk 

tarafından üretilen ve yazılan bellek söz konusudur. Yaşayan, canlı bellek ise olayları 

bizzat deneyimleyen kişilerin oluşturduğu, aktardığı bellektir. Canlı bellek, toplumda 

yaşayan kişilerin arasında yatay bir şekilde gerçekleşen iletişimle oluşurken, 

hatıraların, seçici bir dikkat ile beraber inşa edilmesini ifade eder. Resmî otorite 

olmadan, olayları yaşayanların anlatılarına dayanarak oluşan bu belleğin resmî 

bellekten farkı bu tanıklıktır (Bilgin, 2013: 14). Buradaki “seçici dikkat” kavramı 

farkındalık ile de açıklanabilir. Kolektif belleğin devamı için toplumsal farkındalık 

ve bilinç gerekmektedir. Ortak bilince ya da ortak farkındalığa sahip olmayan, aynı 

bakış açısını paylaşmayan toplumlar, hatırlayacağı şeyleri de seçemez. Böylece 

toplumsal unutma gerçekleşir (Uludağ & Aycı, 2016).  Kolektif bellek toplumun her 

kesimi için aynı şekilde işlemeyebilir. Örneğin Almanya’da 1989’da Berlin 

Duvarı’nın yıkılmasının ardından, yapılan araştırmalar toplumun her kesiminin 

belleğinde olayın aynı hisleri uyandırmadığını ortaya koymuştur. Buna göre duvar 



 

30 

yıkıldıktan sonra ekonomik durumu bozulan kişiler, duvar yıkılmasaydı hayatlarının 

çok daha iyi olacağını düşünürken bu olayı olumsuz olarak hatırlamaktadır. Ancak 

Berlin Duvarı’nın yıkılışının ardından durumu ekonomik olarak daha iyiye giden 

kişiler, olayı iyi duygularla hatırlamaktadır. Buradan şu sonuç çıkarılabilir: “Önemli 

bir tarihsel olay olduğunda, geniş kitleler hemen hemen aynı duyguları paylaşsalar 

da, bu olayın daha sonra hatırlanması, bir grup insanda psikolojik birliktelik hissini 

artırabilir veya artırmayabilir”. Anıların bıraktığı his zamanla değişebilir (Lambert, 

Scherer, Rogers, & Jacoby, 2011: 262). 

Bir de hatırlama kadar önemli olan unutma kavramından da kısaca bahsedecek 

olursak, Marc Augé (2020), bellek ve unutmanın birbiriyle dayanışma hâlinde 

olduğunu söyleyerek zaman kavramının doğru değerlendirilmesi için gerekli 

olduğunu belirtir.  Unutmanın şimdiki zaman içerisinde gerçekleştiğini ifade eden 

yazar, unutma eyleminin toplumlar ve bireyler için zorunluluk olduğunu söyler. Ona 

göre, “uzak geçmişe ulaşabilmek için yakın geçmişi unutmak gerekir”.  

2.5. Kültürel Bellek  

Bellek konusunda zaman içerisinde pek çok kategorilendirme yapılmıştır. Ancak 

konuyu kültürel bellek açısından ele alacağımız için bireysel bellek ve toplumsal 

bellekten sonra Jan Assmann’ın bellek çeşitleri sınıflandırmasından bahsetmekte 

fayda vardır. Assmann (2015: 26), belleği “Mimetik Bellek, Nesneler Belleği, Dil ve 

İletişim ve Anlam Aktarımı yani Kültürel Bellek” olmak üzere dört açıdan ele 

almıştır. Ana konumuz olan kültürel belleğe geçmeden önce diğer üç bellek 

boyutuna değineceğiz. 

Mimetik Bellek: Davranışlarla ilgili olan mimetik belleğe göre “davranışlar taklit 

sonucu elde edilir” (Assmann, Kültürel Bellek, 2015: 27). Mimetik kavramı ise 

Aristoteles’in (1987: 12-13) Poetika eserinde belirtilen mimesis yani taklit esasına 

dayanır. Sanatın doğayı taklit ettiğini ifade eden Aristo’ya göre, “epos, tragedya, 

komedya, dithrambos şiiri ile flüt, kitara sanatlarının büyük bir kısmı, bütün bunlar 

genel olarak taklittir (mimesis)”. Örneğin, Aristo’ya (1987: 25) göre eylemin taklidi 

olan tragedya, bu durumda eylemi gerçekleştiren kişileri taklit edecektir. Ancak 

burada bahsedilen taklit, olanı kopya etmekten ziyade onun yeniden üretilmesi veya 

yansıtılmasıdır (Bağır, 2018: 43). Fransız Filozof René Girard (2013: 12-13), 

Aristo’nun mimesis kavramının basit bir “kopya” ile açıklanmasını eleştirir. Girard’a 



 

31 

göre Aristo’nun mimesis kavramında eksik bir yan vardır. O da temel bir insan 

davranışı olan arzudur. Bu noktada “mimetik arzu” teorisini ortaya atan Girard’a 

göre “Taklitçi arzu her zaman öteki olma arzusudur”. Yani ona göre arzularımız da 

taklitten kaynaklanır (Girard, 2013: 82). Hiçbir zaman tam olarak kodlanmayan 

davranışlar, gündelik hayatın pek çok alanında taklit sonucu oluşan kural ve 

alışkanlıklardan kaynaklanmaktadır (Assmann, 2015: 27).  

Nesneler Belleği: İnsan yaşamı, sandalye, yatak, tabak, giysi, aletler gibi birtakım 

nesnelerin yanı sıra ev, sokak, köy, şehir gibi birçok şeyle çevrilidir. Bundan dolayı 

çevremizi saran, yaşamımızı şekillendiren bu nesneler aslında kendi varlığımızın bir 

yansıması olup bize geçmişimizi, atalarımızı anımsatır. Nesneler belleği bir anlamda 

insanın içinde yaşadığı “şeyler dünyası”nın hatırlattıklarıdır (Assmann, 2015: 27). 

Dil ve İletişim (İletişimsel Bellek): İnsanın diğer insanlarla iletişim kurmasına 

yarayan dil ve başkalarıyla anlaşma becerisi bir iç dinamik değildir, diğerleriyle 

etkileşim ve iletişim hâlindeyken gerçekleşir. Belleğin fiziksel ve psikolojik 

açılardan ele alınması tek başına yeterli değildir, kişinin diğer kişilerle etkileşimi de 

baz alınmalıdır. Bellek aynı zamanda bu etkileşim sayesinde şekillenir, böylece 

iletişimsel bellek oluşur. Çünkü toplumsal yaşamda insanların belleği sosyalleşerek, 

diğer insanlarla iletişim kurarak, “etkileşimde yer alma gücüne bağlı olarak” 

meydana gelir (Assmann, 2015: 27).  

Anlam Aktarımı (Kültürel Bellek): Kültürel bellek ise Assmann’a göre, bahsedilen 

diğer üç belleğin (mimetik bellek, nesneler belleği ve iletişimsel bellek) bir bütün 

içinde yer aldığı bellek türüdür. Sürekli tekrarlanan davranışlarımız gelenek hâline 

geldiğinde; nesneler amaca yönelik olması haricinde başka bir anlam kazanırsa; dil 

ve iletişim yazıyla kültürel boyut kazanırsa bireysel belleği aşarak kültürel belleğin 

alanına girmiş olur (Assmann, 2015: 28). 

2.5.1. Kültürel Bellek Kavramı 

Belleğin kültürel boyutu, Halbwachs’in kolektif bellek kavramında, geçmişin kalıcı 

olmaması noktasında yetersiz geldiği için ortaya çıkmıştır. Kişinin yaşamıyla sınırlı 

olan bireysel belleği, toplumsal boyuta taşısa da o toplumda yaşayan kişiler 

öldüğünde toplumsal hatırlama da sona erecektir. Bu noktada geçmişin daha kalıcı, 

kişilere bağlı olmayan, insan ömrüyle sınırlı olmayan boyutu gündeme gelmiştir. 

Alman Mısırolog olan Jan Assmann, Kültürel Bellek kitabıyla bellek kavramını, 



 

32 

Halbwachs’in ortaya attığı boyuttan farklı bir boyuta taşır. Geçmişin sonraki 

nesillere iletilebilmesi için onun bireysel ve toplumsal boyuttan ileri taşınması 

gerekmektedir. Bu kültürel bellek ile mümkün olacaktır.  

Kültürel bellek kavramına geçmeden önce kültür kavramından bahsetmekte fayda 

var. Kültür, Latince cultura kavramına dayanmakla birlikte sözlük anlamı şu 

şekildedir: “Tarihsel, toplumsal gelişme süreci içinde yaratılan bütün maddi ve 

manevi değerler ile bunları yaratmada, sonraki nesillere iletmede kullanılan, insanın 

doğal ve toplumsal çevresine egemenliğinin ölçüsünü gösteren araçların bütünü, 

hars, ekin” (TDK, 2021). T.S. Eliot, kavramsal açıdan kültürün bireysel ve toplumsal 

açılardan birbirinin ayrılmaz parçası olduğunu söyler. Ona göre “bireyin birlikte 

yaşadığı topluluk ve grubun kültürü de bir üyesi olduğu topluma dayanmaktadır. 

Buradan hareketle, bireyin kültürünün toplumun kültürü olduğu ve terim olarak 

kültürün öncelikle toplum ile ilintili bir şekilde incelenmesi” gerekmektedir (Avşar 

& Koyuncu, 2022: 152). Kültür, bir anlamda günlük yaşantımızdaki “anlam üretimi” 

ile de ilişkilidir. Stuart Hall’a göre kültür, “gündelik hayatımızdaki anlam 

üretimimizi sağlayan farklı sınıflandırma sistemleri ve söylemsel oluşumların 

toplamı” şeklinde tanımlanabilir (Hepp, 2015: 32). Sosyolojide ise, Giddens (2012: 

1066) kültürü “belirli bir grubun ayırt edici özellikleri olan değerler, törenler ve 

yaşam biçimleri” olarak tanımlarken aynı zamanda “insanların toplumsal birliğinin 

en ayırt edici özellikleri” olduğunu belirtir. Burada dikkat etmemiz gereken en 

önemli iki unsur, sonraki nesillere iletilmesi ve toplumların ayırdedici özelliklerinden 

olmasıdır. Assmann da Kültürel Bellek kitabında kavramın bu iki özelliği üzerinde 

durmaktadır.  

Kültürel bellek derken, “insan belleğinin dış boyutu”ndan bahsedildiğini ifade eden 

Assmann’a (2015: 24-30) göre, daha çok psikoloji, nöroloji gibi konularla 

özdeşleştirilen bireysel bellek bir iç olgudur. Hâlbuki belleği oluşturan şey, onun 

içyapısı, kapasitesi, fiziki durumundan ziyade onu oluşturan toplumsal ve kültürel dış 

koşullardır. İletişimsel bellek ve kültürel bellek ayrımı yapan yazar, kültürel belleği 

daha iyi açıklamak için ve ikisi arasındaki farkları ortaya koyar. İletişim sistemleri, 

anlamı koruyabilmek için yapılan iletileri kaydetmek, depolamak veya yeniden 

oluşturacak bir yapıya ihtiyaç duymaktadır. Yazının icadıyla birlikte anlamın 

dönüşümü ve aktarımı için bir alan açılmıştır, yazı öncesi sadece kişisel belleklere 



 

33 

dayanan geçmiş, yazı aracılığıyla gelecek nesillere de aktarılır hâle gelmiştir. 

Böylece bireysel ve iletişimsel belleğin ufkunun ötesine geçebilen başka bir bellek 

oluşmuştur. Assmann’a göre kültürel bellek, örf adet, gelenekler ve iletişim 

tarafından beslense de belirleyicisi onlar değildir.  

Assmann’a (2015: 40) göre hatırlama kültürünü meydana getiren geçmiş, kendisiyle 

ilişki kurulduğunda açığa çıkar.  

“Geçmişle ilişki içinde olmak için, geçmişin ‘geçmiş’ olarak bilincimize 

yerleşmesi gerekir. Bunun için iki koşulun yerine gelmesi zorunludur: a) 

geçmiş tamamen kaybolmamalı ve geride kalmış bazı deliller olmalıdır. b) bu 

deliller ‘bugün’e göre karakteristik bir farklılık göstermelidir”. 

Halbwachs ise geçmişin, o an yaşanan zamanın bağlamından ve anlam ihtiyacından 

kaynaklanan sosyal bir yapı olduğundan bahsederken, geçmişin doğal olarak 

bulunmadığına kültürel bir varlık olduğuna işaret eder. Geçmiş konusunda 

bahsedilmesi gereken bir başka nokta da “kayan boşluk” kavramıdır. Assmann 

(2015: 56), Etnolog Jan Vanisa’nın ortaya koyduğu kavramdan da söz eder. Buna 

göre; “En yakın geçmiş için yeteri kadar bilgi vardır, ancak geçmişe doğru gidildikçe 

bu bilgiler azalır. En eski zamanlar ya da anlatılanlar arasında sıçramalar görülür”. 

İşte farklı zamanlarda yapılan bu anlatılar arasında boşluk oluşur. Vanisa, bunu 

“kayan boşluk” olarak adlandırmıştır. Assmann, sözlü kültürde daha bariz bir şekilde 

görülebilen boşluk terimi üzerinden kültürel ve iletişimsel bellek kavramlarını 

açıklar. “Kayan boşluk” kavramı bağlamında toplumların iç bakışını değerlendiren 

Assmann, Vanisa’nın toplumların iç bakışı ile ilgilenmediğini söyler (Eyrek, 2020: 

121).  

Assmann (2015: 58-59), geçmişe dair birbirlerinden farklı iki bellek türü olan 

kültürel ve iletişimsel bellek çeşitlerinde “kayan boşluk” kavramının söz konusu 

olamayacağını ifade eder. İnsanın içinde yaşadığı dönemde paylaştığı anılardan 

oluşan iletişimsel bellek, “yakın geçmişe ilişkin anıları kapsar. Bunun en tipik örneği 

kuşağa özgü bellektir. Bu bellek tarihî olarak grupla bağlantılıdır, zamanla oluşur ve 

zamanla yok olur; taşıyıcıları ile sınırlıdır”. Yani kişi öldüğünde başka bir belleğe 

yer açılmış olur. Bu durumda iletişimsel bellek, kişinin yaşamı ile sınırlı olmakla 

birlikte aşağı yukarı 3-4 kuşağı, yaklaşık olarak da 80 yıllık bir süreyi kapsar. Bu 

noktada 80’in yarısı olan 40 yılın iletişimsel bellek açısından hayati bir sınır 

olduğunu belirten Assmann’a göre, bu noktadan sonra kişiler “anıların ve aynı 



 

34 

zamanda onları hatırlanabilir kılma ve gelecek kuşaklara bırakma arzusunun arttığı 

yaşlara” girerler. Buna örnek olarak da gündelik yaşam tarihî, halk tarihî olarak da 

nitelenen sözlü tarih çalışmaları gösterilir. Bu tarz anlatılar, yazılı olmayan, sadece 

tanıkların ifadeleriyle oluşturulmuş, 80 yıldan daha geriye gidemeyen bilgilerdir.  

Toplumsal olarak hatırlama iki türlü gerçekleşir. Birincisinde, “kökensel hatırlama” 

denilen ve daha çok yazı kültürü henüz oluşmamış halklarda dil veya dil dışı araçlar 

yoluyla yapılan simgesel hatırlama. Bunlar “memoria” terimi ile ifade edilen 

“törenler, danslar, anlatılar, desenler, giysi, takı, dövmeler, yollar, resimler, 

mekânlar” gibi unsurlardır. İkinci tarz hatırlama ise insanların kendi tecrübelerinden 

edindiği yakın geçmişe dair “biyografik hatırlama”dır. Bu tür hatırlama ise yazı 

kültürü olan toplumları da içermekle birlikte sosyal alışverişi içerir. Kültürel bellek 

ise “geçmişin belli noktalarına yönelir. Geçmiş onda olduğu gibi kalmaz, daha çok 

anın bağlandığı sembolik figürlerde yoğunlaşır”. Kültürel belleğin diğerlerinden 

farkı onun gerçek değil, hatırlanan tarihe yoğunlaşması, hatta bu yolla efsaneye 

dönüşmesidir. Gerçekleşen dönüşüm onun gerçekliğini değiştirmez, tam tersine 

“sürekliliği sağlanmış düzenleyici ve biçim verici bir güç olarak gerçeklik kazanır” 

(Assmann, Kültürel Bellek, 2015: 60-61).   

Assmann, kültürel belleği, daha çok onun iletişimsel bellekten farkını ortaya koyarak 

anlatmaya çalışmıştır. Bu noktada, iletişimsel bellek ve kültürel bellek arasındaki 

farklardan bahsetmekte fayda var.  

İki bellek türü arasındaki farklardan biri katılım yapısıdır. İletişimsel bellekte grubun 

katılımı belirsiz, bilgi seviyeleri farklıdır. Yaşlılar gençlere kıyasla daha eskileri 

hatırlayabilmektedir. Kültürel bellekte ise grubun katılımı daha açık olmakla birlikte 

anlatıcının temel görevi grubun belleğini muhafaza etmektir. Bunun dışında kültürel 

bellek, iletişimsel belleğin zıttına kendiliğinden yayılmaz, yayılmasında kontrol 

unsuru ve sınırları vardır. Bu noktada beş açıdan ayrım yapar. İçerik bakımından 

iletişimsel bellek kişisel biyografiler kapsamında tarihî tecrübeleri içerirken, diğeri 

efsanevi köken tarihine odaklanır, ulaşılamayan bir geçmişte yaşanılanları anlatır. 

Biçimsel açıdan, kültürel bellek planlanmış, iyi şekilde biçimlendirilmiş, törensel 

iletişimi, bayramları ele alırken, iletişimsel bellek, resmî olmayan bir şekilde az 

biçimlendirilmiş, gündelik, doğal olarak gelişen iletişim alışverişini anlatır. Araçlar 

bakımından iletişimsel belleğin aktarımı organik hafızalardaki canlı hatıraları, 



 

35 

tecrübelerin anlatımı ile gerçekleşirken, kültürel bellekte aktarım kesin 

nesneleştirme, sembolik olarak kodlama, kelam, görüntü, dans ve sahneleme 

şeklinde olur. Zaman yapısı açısından iletişimsel bellek, bugünkü zamanla ilintili 3-4 

kuşaklık, aşağı yukarı 80-100 yıl arası bir zamanı kapsarken, diğeri kesin bir geçmiş 

zamanı, efsane olmuş bir zamanı kapsar. Taşıyıcıları ise kültürel bellekte alanında 

uzmanlaşmış gelenek taşıyıcılarıyken, diğer bellek türünde belirgin olmayan bir 

anımsama grubunun yaşayan tanıklarıdır. Assmann’a (2015: 66-67) göre, “kültürel 

bellek gündelik dünyayı yadsıyıcı ve potansiyel ögeler katarak dünyayı genişletir ve 

tamamlar ve bu şekilde varlığın, gündelik yaşama bağlı olarak kaybettiklerini 

yeniden kazanmasını sağlar”.  Kültürel belleğin iletişimsel bellekten ayrıldığı en 

önemli noktalardan biri de “biçimlendirilmiş olması ve törenselliğidir”. Kültürel 

bellek günlük olaylarla ilgilenmemekte, katı kurallara bağlı, belirli formlarda 

oluşturulmuş nesneleştirmelere dayanmaktadır. Kısacası iletişimsel belleğin 

gündelik, kültürel belleğinse törensel hatırlama biçimine sahip olduğunu söylemek 

mümkündür. 

2.5.2. Kültürel Belleğin Özellikleri 

Jan Assmann (Collective Memory and Cultural Identity, 1995: 130-132), “Kolektif 

Bellek ve Kültürel Kimlik” (Kollektives Gedächtnis und Kulturelle Identität) isimli 

makalesinde kültürel belleğin özelliklerinden bahseder. Bu özellikler şu şekilde 

sıralanabilir: 

1. Kimliğin somutlaşması veya grupla ilişki: Buna göre kültürel bellek, bir grubun, 

birlik içinde ve özgün oluşunun farkındalığına sahip olduğu bilgi ambarını muhafaza 

eder. Onun tarafsız dışa vurumları pozitif ve negatif manada bir tür tanımlayıcı 

belirleme yoluyla ifade edilir. Kültürel bellekte bilginin sunumu, kişiye ait olan ile 

ona yabancı olan arasında yapılan keskin ayrımlarla şekillenir. 

2. Yeniden inşa kapasitesi: Hiçbir bellek geçmişi muhafaza edemez. Kültürel bellek 

“yeniden inşa ederek” işler, içinde yaşadığı toplumun çağdaş referans çerçevesiyle 

bilgisini her daim güncel bir durumla bağdaştırır. İlk özellikte bahsedildiği gibi 

belleğin bilgi depolarında sabitlendiği doğru olsa da her içinde yaşanılan zamanın 

bağlamı farklı şekiller alır. Bu noktada Assmann, kültürel belleğin kısaca iki şekilde 

var olduğundan bahseder: Birincisi, önceden birikmiş metinlerin, imgelerin ve 



 

36 

davranış kurallarının bir bütün içinde hareket ettiği bir arşiv şeklinde, bir de kendi 

bakış açısı ve zamanının bağlamı içinde oluşan anlamlar ve bakış açısı biçiminde. 

3. Oluşum: İletişimsel anlamın ve kolektif olarak paylaşılan bilginin 

nesnelleştirilmesi, onun bir toplumun kültürel olarak kurumsallaşmış mirasına 

aktarılmasının ön şartıdır. Yazı gibi sabit bir ortama dayanmayan oluşumun, 

bünyesinde, resimli imgeler, ritüeller barındırmasıyla; dilsel, görsel veya ritüel 

oluşumlardan bahsedilebilir. Dil konusunda, oluşumun yazının icadından çok önce 

var olduğunu söylemek mümkündür.  

4. Düzenleme: Düzenleme, iletişimin kurumsallaşmasını, iletişimsel durumun törenle 

formüle edilmesini, kültürel belleğin taşıyıcılarının uzmanlaşmasını içerir. Katılımın 

dağıtılması ve yapısı dağınık olan ve uzmanlığı bulunmayan iletişimsel belleğin 

aksine kültürel bellek, uzmanlaşmış uygulama imkânları sağlar.  

5. Görev: Kültürel belleğin bir diğer özelliği eğitici görevlerin oluşudur. Grubun 

kültürel bilgi sağlama ve sembollerden oluşan bir değerler sistemi vardır. Bu öz-

imgenin oluşumunda, temsil edilmesinde ve tekrarlanmasında nasıl işlev 

gördüklerine bağlı olarak simgeler önemli ve önemsiz, merkezi ve çevresel, yerel ve 

bölgeler arası olmak üzere değişir. Kültürel bellekte grubun kimliğini meydana 

getiren, korunan bilginin bağlayıcı karakterini oluşturan bilginin, eğitici ve kuralcı 

olan iki yönü vardır: İlkinde, eğitici, çağdaşlaştırıcı ve insancıllaştırıcı işlevler söz 

konusuyken, ikincisinde normatif yani kurallı davranışın yürütülmesini sağlama 

işlevi vardır. 

6. Düşünümsellik: Kültürel bellek, her çağda her toplumun kendine özgü tekrar 

edilebilir metinler, imgeler ve ritüellerden oluşan benlik imajına sahiptir. Her grup, 

büyük oranda geçmişin bu tarz kolektif bilgisine dayanarak, birlik ve tikellik 

bilincini temel alır. Örgütlenme tarzı, kitle iletişim araçları ve kurumlarının değişken 

olduğu bu tarz bilgiler, kültürden kültüre, çağdan çağa değişir. Kültürel mirası 

sayesinde bir toplum kendisine ve başkalarına görünür hâle gelir. Bu mirasta hangi 

geçmişin belirginleştiği ve onun tanımlayıcı sahiplenişinde hangi değerlerin ortaya 

çıktığı bize o toplumun anayasası ve eğilimleri hakkında çok şey anlatır. Geçmişi 

hatırlamanın iki nedeni vardır. Bazı toplumlar kendilerine baz aldıkları rol modelden 

sapma korkusuyla geçmişi hatırlar, bazı toplumlar da geçmişi tekrar etme korkusuyla 



 

37 

hatırlar. Burada Aleida Assmann’ın, George Santaya’dan yaptığı alıntıya yer verir: 

“Geçmişini hatırlayamayanlar onu yeniden yaşamaya mahkûmdur”. 

2.5.3. Kültürel Bellek Ögeleri 

Kültürel bellek Assmann’a göre, belli ögeler aracılığıyla kuşaktan kuşağa aktarılır. 

İletişimsel bellekten farklı olarak kişilerin yaşam süresiyle sınırlı değildir. Burada 

kültürel belleği oluşturan ögelerden bahsetmekte fayda var. Assmann’a göre bu 

ögeler arasında, anlatıcılar, ritüel ve bayramlar, ölülerin anılması, bellek mekânları 

sayılabilir.  

Anlatıcılar 

Anlatıcıların kültürel bellek taşıyıcıları olduğunu söyleyen Assmann, “şamanlar, 

“bard” olarak adlandırılan kent ozanları, griotlar, rahipler, öğretmenler, yazarlar, 

filozoflar ve mandarin”leri bu anlatıcılara örnek olarak gösterir. Bazı toplumlarda bu 

anlatıcıların uzmanlaşması için devlet tarafından maaş ödenerek başka iş 

yapmalarının önüne geçilir. Onların tek işi yaşanılanların kelimesi kelimesine 

başarılı bir şekilde aktarılarak gelecek nesillere iletilmesidir. Bu anlatıcıların belleği, 

yazı kültürüne sahip olmayan toplumlarda bir nevi “veri taşıyıcısı” niteliğindedir, 

anlatıcının görevi grubun belleğini muhafaza etmektir (Assmann, 2015: 62).  

Bayramlar ve Ritüeller 

Söz konusu belleğin birlik ve beraberliği kurallı bir şekilde sağlayabilmesi için 

şunlara ihtiyaç vardır: “kaydetme, çağırma ve iletme” ya da “şiirsel biçim, ritüel 

sunuş ve toplumsal katılım”. Şiirsel biçim ve ritüel sunuş bilginin çeşitli formlarda, 

el kol işaretleri, mimikler, beden dili gibi ögelerle sunularak akılda kalıcı olmasını 

sağlar. Toplumsal katılım ise fiziksel olarak orada olmayı gerektirir. “Yazısız 

kültürlerdeki kültürel belleğe, hazır bulunmaktan başka türlü katılmak mümkün 

değildir”. Bu tarz bir araya gelmeler için oluşturulan şekil ise bayramlardır. 

Assmann’a göre kültürel belleğin ilk ortaya çıkan örgütlenme şekli olan bayram, 

yazılı olmayan kültüre sahip toplumlarda, günlük ve ritüel zamanın içinde yer alır: 

“Bayramlar ve ritüeller, düzenli tekrarları ile kimliği koruyan bilginin iletilmesi ve 

devredilmesi, böylece kültürel kimliğin yeniden üretimini üstlenirler. Ritüel tekrar, 

grubun zaman ve mekânsal birlikteliğini garanti eder”. Bayramlar ve ritüellerin 

korunması, onlara saygı duyulması ve yeni nesillere aktarılması toplum düzenini 



 

38 

sağlar ve grup kimliğini muhafaza eder (Assmann, 2015: 65). Ritüel için tören 

sözcüğünü kullanmayı tercih eden Connerton (1999: 70-71) da anma törenleri ve 

bedensel pratikler üzerinden tarihin yeniden kurulmasını ele alır. Belirli duyguları 

ifade etmek için bilinçli bir şekilde uygulanan törenler, belli bir amaca yönelik 

olarak, belli bir şekilde ve aralıklarla gerçekleşir. Toplumların yaşamında bir anlam 

ifade eden törenlerin, uygulayanlar açısından değeri vardır. “Geçmişin 

versiyonlarını, geçmişi kendimize, onu temsil eden sözcüklerle ve imgelerle yeniden 

sunarak koruruz. Anma törenleri bu pratiğimizin önde gelen örneğini oluşturur. Söz 

konusu törenler, geçmişi, geçmişin olaylarının temsil edici bir resmini çizerek 

kafamızda tutmaya yarar” (1999: 113). 

Geçişler/Ölülerin Anılması 

Kültürün ritüel yoluyla geliştiğini söyleyen Rene Girard’a (2010: 63) göre bunalım 

durumlarına çözüm olarak ritüel yinelenen bir düzenle tekrar eder. Mesela “ergenlik 

bunalımını geçiş ritleriyle, ölüm bunalımını cenaze törenleriyle, hastalık bunalımını 

ritüel tıpla” çözerek, kontrol edilebilir, engellenebilir ritüeller ile bunalıma çare 

aranır. Buna “günah keçisi” düzeneği adını veren Girard’a göre bu düzenek her türlü 

kültürel düzenin gelişmesine imkân sağlamıştır.    

Hatırlama kültüründe ölümün geçmişle bugün arasındaki ilk deneyim olduğunu 

söyleyen Assmann (2015: 69), ölüleri anma törenlerinin belirli bir şekilde olması, 

kurumsallaşması ve ayin yöneten kişiler sebebiyle kültürel olduğunu söyler. Ölülerin 

anılışı geçmişe ve geleceğe dönük olmak üzere iki bölümde incelenebilir. Geriye 

yönelik anma, hatırlamanın ilk ve küresel şeklidir. Bu formda grup, ölüleriyle birlikte 

onların anılarıyla yaşar, birlik ve bütünlüklerini ölüleri ve atalarıyla kurdukları ilişki 

üzerinden sağlarlar. Geçmişe yönelik hatırlamada bir başkasının unutulmaması, ona 

olan sadakat söz konusuyken, geleceğe yönelik olanda kendini unutturmama çabası 

söz konusudur. Öldükten sonra eser bırakmak, anılmak, ün bırakarak gelecek nesiller 

tarafından anılma arzusu vardır. Belleğin grupta ortaklık duygusunun gelişmesine 

vesile olan ölülerin anılmasıyla toplumlar, “ölülerini anarak kimliğini onaylar”.  

Tekrarlama 

“Anlam ağı” şeklinde de ifade edilebilecek olan kültür, topluluklar tarafından 

oluşturulmakla birlikte, yeniden ve yeniden üretilir. Üretim sürecinde farklı 

yorumlamalar söz konusu olsa da, toplumlar içinde bulundukları kültür anlayışı 



 

39 

çerçevesinde hareket edebilirler (Taşmurat, 2020: 328).  Yeniden üretim, 

tekrarlamayı da beraberinde getirir. Kültürel bellek biyolojik açıdan başkasına 

aktarılamadığı için nesiller boyunca kültürel olarak taze tutulması gerekmektedir. 

Bunun yolu da kültürel anlamın kayıt altına alınması, canlandırılarak ifade edilmesi 

şeklinde olan kültürel bellek tekniğiyle gerçekleşir. Kültürel bellek tekniği grup 

kimliğinin devamı için gereklidir. Grup belleğinin bireysel bellek gibi nörolojik bir 

yapısı olmadığı için onu kültürel formlarla canlı tutar. “Mitler, şarkılar, danslar, 

atasözleri, yasalar, kutsal metinler, süslemeler, resimler ve yollar” şeklindeki kültür 

ürünleri kültürel devamlılığı sağlar. Ritüeller ve bayramlar şeklinde gerçekleşen 

kültür ögelerinin kalıcılığı, gelecek nesillere aktarılması da yine tekrarlama sayesinde 

gerçekleşir (Assmann, 2015: 98-99). Belleği kültürel bir yetenek olarak gören 

Connerton (1999: 72) da kültürel belleğin aktarılmasının tekrarlar aracılığıyla 

gerçekleştiğini söyler. Ona göre kendiliğinden gerçekleşen tekrar etme, geçmişin 

kesintisiz devam ettiğini gösterir.   

Bellek Mekânları 

Göç olgusu ve şehirleşmenin getirdiği sonuçlarla kişiler, doğdukları bölgeden 

ayrılarak bir kitlenin parçasına dönüşerek tanışmadıkları yığınlarla aynı çevreyi 

paylaşmak durumunda kalmaktadır. Birbirini tanımayan bu kitlenin içindeki kişiler 

kendilerini bu yığından izole ederek bireysel bir hayat yaşamaktadırlar, birbirleriyle 

iletişimleri, karşılıklı etkileşim mümkün olduğunca azdır. Her ne kadar birbirlerinden 

çeşitli bakımlardan farklı olsalar da bazı konularda ortak tecrübe ve düşüncelere 

sahip olabilmektedirler (Devran & Seçkin, 2008: 148-49). Kişisel olarak tanışmayan 

kitleleri ortak paydada buluşturan unsurlardan biri işte o kültürel bellektir. Bu 

noktada kültürel belleği oluşturan unsurlardan Pierre Nora’nın öne çıkardığı hafıza 

mekânları kavramından bahsetmekte fayda vardır. Nora’ya göre, hafıza belirli 

mekânlarda açığa çıkmakla birlikte kişilerin iradesine bağlı olarak veya yüzyıllar 

içerisinde en dikkat çekici işaretleri barındırmaktadır. Hafıza mekânları arasında, 

“müzeler, arşivler, mezarlıklar, koleksiyonlar, bayramlar, yıl dönümleri, anlaşmalar, 

kutsal yerler, anıtlar ve anma törenleri, övgü söylevleri, sözlükler” sayılabilir. Bu 

hafıza mekânları toplumların diğer toplumlardan ayrışmasını sağlar, gruba aitlik 

anlamı taşımaktadır. Eğer anılar bellekte korunmasaydı tarih onları çoktan silerdi. 



 

40 

Ama korunan şeyler tehlikede olmasaydı inşa edilme ihtiyacı da olmazdı (Nora, 

2006: 9-23). 

Hatırlamanın devamı için belirli/somut bir mekânda cisimleştirilmesi gerekmektedir. 

Ortak belleğin kurulması için gruplar kimliklerinin işareti ve anılarının dayanağı 

olarak bellek mekânları oluşturur. Kısacası belleğin yaşaması için mekâna ihtiyacı 

vardır, bu yüzden de mekânsallaştırma çabasındadır. Halwbachs’e göre “Grup ve 

mekân bir arada, sembolik bir ortak yaşam kurarlar; grup kendi mekânından ayrı 

düşse de, bu birlikteliği, kutsal mekânları sembolik olarak yeniden üreterek yaşatır” 

(Assmann, 2015: 46-47). 

 

 

 

 

 

  



 

41 

3. SOSYAL MEDYA  

3.1. Yeni Medya 

İletişim teknolojileri, sürekli kendisini yenileyen, değiştiren, dönüştüren yapısıyla 

her zaman “yeni” olmaya açık bir şekildedir. Geleneksel medya araçlarının tümü bir 

zamanlar “yeni”ydi. Ancak tek yönlü iletişime izin veren geleneksel medya 

araçlarına alternatif olarak karşılıklı etkileşime açık, okurların da birer yayıncı 

olmasına imkân veren yeni bir medya anlayışı ortaya çıkmıştır. 2000’li yıllara 

damgasını vuran sayısal tabanlı bu teknolojiler ile iletişim alanındaki yenilikler 

hızına hız katmıştır.  

Günümüzde hedef kitle pasif bir izleyici/okuyucu olmaktan çok, gördüğünü 

yorumlayan, düşüncelerini herkese açık ortamda ifade eden bir kitle hâline gelmiştir. 

Bu da iletişim ve sosyoloji çalışmalarının tekrar gözden geçirilmesini ve yeni medya 

dikkate alınarak yeniden okunmasını gerekli kılmıştır.  Günümüz toplumlarına etki 

eden kitle iletişim araçları, her geçen gün gelişen teknoloji sayesinde daha ileri 

boyuta taşınmaktadır. Teknolojinin ulaştığı imkânlar da kamuoyunun yeniden 

şekillenmesini kaçınılmaz kılmaktadır (Tayfun, 2014: 255). 

Bugün yeni olarak görülen teknoloji kısa bir süre sonra eski hâle gelebilmektedir. 

Her geçen gün yeni özellikler eklense de şimdilik yeni medyanın temel kavramları 

hâlen geçerli durumdadır. Çalışmanın bu bölümünde yeni medyanın kavramsal 

tanımlarının yanı sıra, temel özellikleri, araçları ve geleneksel medyadan ayrılan 

yapısı ele alınacaktır. 

3.1.1. Yeni Medya Kavramı 

Bilgisayar teknolojisinden daha köklü bir geçmişe sahip olan iletişim alanında 

elektriğin kullanılması 150 yıl öncesine uzanır. Bu süre zarfında neredeyse yirmi 

yılda bir önemli gelişme olmuştur. Buna göre, telgraf 1850’lere doğru, telefon, 1850-

1880 yılları arasında, elektromanyetik dalgalarla iletim 1900’lü yıllara doğru, radyo 

1920-30, televizyon 1950-60 yılları arasında gelişme göstermişken, 1970’li yıllardan 

itibaren de internet teknolojileri hayata geçmiştir (aktaran Aytekin, 2012: 103). 

Temelleri 1960’lı yıllara uzanan internetin öncülü, ilk kez 1969’da Amerikan 

Savunma Bakanlığınca bakanlık bilgisayarları arasında bilgi alışverişini sağlamak ve 

askerî savunma kaynaklarını geliştirmek için kullanılan geniş bir araştırma ağı olan 



 

42 

ARPANET’tir. 1990’lara kadar kısıtlı bir veri aktarımına sahipken, zaman içinde 

üniversiteler ve araştırma merkezlerinin kullanımına açılarak ağını genişletmiştir 

(Güçdemir, 2012: 29).  2000’li yıllara gelindiğinde ise fiber optik aktarıma dayalı 

küresel bir sistemin inşa edilmeye başlanmasıyla veri aktarım hızı artmış ve internete 

bağlı cihaz sayısında ciddi ölçüde artış olmuştur (Castells, 2008: 58-68). 

İnternet teknolojilerinin kullanılmaya başlandığı ilk yıllarda kullanıcıların tek yönlü 

olarak sadece verilen bilgiyi alan konumda olduğu Web 1.0 dönemi olmuştur. Bir 

içerik yayınlayan, bir de içerik okuyucusunun olduğu bu dönemde, internet 

sitelerinin içeriği sadece sunucular tarafından kontrol edilmektedir. İçeriği sadece 

okuyan, kopyalayan, herhangi bir yorumda bulunamayan kullanıcılar bu dönemde 

pasif konumdadır. Ancak Web 1.0. teknolojisinin zaman içinde yeterli gelmemesi, 

internet kullanıcılarının artan beklentileri Web 2.0 teknolojisinin geliştirilmesini 

sağlamıştır. O’Reilly Media tarafından 2004 yılında hizmete sunulan Web 2.0, 

kullanıcıların daha aktif olduğu çeşitli uygulamalara olanak tanımıştır (Güçdemir, 

2012: 29-30). Web 2.0 teknolojilerinin sağladığı etkileşim sayesinde klasik 

“gönderici-mesaj-alıcı” çizgisel süreci yerini, “birçok noktadan birçok noktaya 

şeklindeki iletişim sürecine bırakmıştır”. Web 1.0’dan, Web 2.0’a geçişle birlikte 

mesajların birden fazla noktaya ulaşması ve geri bildirim alınmasıyla sadece tüketen 

konumunda olan kullanıcı, üreten konumuna da gelmiştir. Web 2.0’ın etkileşim 

özelliği bugün bilinen yeni medyanın da temellerinin oluşumuna zemin hazırlamıştır 

(Kaya, 2013: 161).  

Marshall McLuhan, kavram olarak yeni medyayı ilk kullananlardan biridir. 

McLuhan, 1953’te Queen’s Quarterly dergisinde yayınlanan “The Later Innis” adlı 

makalede teknik özelliklerine vurgu yaparak yeni medya kavramından bahsetmiştir. 

Bugün sıradan gibi görünen bu özellikler arasında “elektronik bilgi toplama ve 

küresel erişim gücü” sayılmıştır (Aslan, 2013: 103). Bugün hâlen medyanın insan 

duyularını ve birbirleri arasındaki ilişkiye olan etkisi hakkında yapılan çalışmalar 

McLuhan’ın analizleri üzerine kuruludur ve bu analizler yeni medyayı anlamak için 

temel teşkil etmektedir (Atalay, 2018: 48).  

Yeni medya kavramını 70’li yıllara kadar dayandıran James Bogne Thompson ise, 

kavramın enformasyon ve iletişim alanında çalışmalar yapan araştırmacılar 

tarafından ortaya atıldığını öne sürmüştür. Ayrıca, yeni medya kavramının 1990’lı 



 

43 

yıllarla birlikte büyük ivme kazanan dijital teknolojilerin ilerlemesiyle farklı 

boyutlara evrildiğini ifade etmiştir (aktaran Dilmen & Öğüt, 2006: 114). 

Yeni medya kavramı üzerine çalışan öncül isimlerden biri de The Language of New 

Media (2001) kitabının yazarı Lev Manovich’tir. Manovich kitabında yeni medya 

çalışmalarının başlangıcının 1950 Harold Innis ve 1960’lar Marshall Mac Luhan’a 

kadar uzandığını söyler. Yeni medyayı teknolojiye dayandıran Manovich, onu 

teknoloji tabanlı iletişim araçlarının oluşturduğunu ifade eder. Yeni medya araçlarına 

da internet, web siteleri, bilgisayar çoklu ortamları, bilgisayar oyunları, CD-

ROM/DVD, sanal gerçeklik örneklerini verir. Ona göre bilgisayar teknolojilerinin 

üretiminden çok, dağıtım ve sergilenme şekli yeni medyayı oluşturmaktadır. Yani, 

bir fotoğraf ancak bilgisayardan bakılacak şekildeyse yeni medyadır, kâğıda 

basılmışsa yeni medya değildir. Ancak, 14. yüzyılda bir fotoğrafın kâğıda basılması 

yeni medya sayılmaktaydı (Manovich, The Language of New Media, 2001: 4).  

Bu tanımdan, bir kavram olarak “yeni medya”nın aslında sadece bugüne ait 

olmadığını, yıllar içinde gelişen teknolojilerle birlikte medya araçlarındaki her “yeni” 

teknolojinin imkân verdiği kullanımın “yeni medya” sayılabileceği anlaşılmaktadır. 

Küçükcan (2012: 216)’a göre ise yeni medya, bilgi teknolojilerinin, iletişim ağlarının 

ve yayıncılığın birleşmesinden oluşmuştur. Buna göre, yeni medyada veriler 

saklanabilir ve devamlı artan bir hızla dağıtılabilirler. Yeni medya, gelişen bilgisayar 

teknolojisiyle geleneksel mecraların çok yönlü olarak dijital mecralara dönüşerek 

teknolojiyle birlikte gelişen etkileşimli medya alternatifleridir (Misçi, 2006: 128). 

Mutlu Binark (2007: 21) ise yeni medyayı şu şekilde tanımlamaktadır:  

“Gündelik yaşamın hemen her alanında giderek daha yaygın bir şekilde 

kullanılan, yaşam pratiklerini köklü biçimde dönüştüren, toplumsal hayatın 

birtakım gerekleri yüzünden kullanım yoğunluğu mütemadiyen artan ve 

ihtiyaçlar bağlamında düşünüldüğünde neredeyse insan bedeninin bir uzantısı 

hâline gelen cep telefonu, bilgisayar, internet ortamı, avuç içi veri bankası 

kayıtlayıcıları ve iletişimcileri, kısacası sayısal teknolojilerin tamamı yeni 

medya başlığı altında toplanabilir”. 

Binark (2014: 15) yeni medyanın terim olarak geleneksel medyadan (kitap, 

televizyon ve radyo) farkının, “sayısal medyayı, özellikle etkileşimsel medyayı, 

internet ağlarını ve sosyal iletişim medyasını nitelemek için kullanılmakta” olduğunu 

belirtirken, Cardoso (2006: 124), yeni medyanın, “tek ve aynı platformda, kişiler 

arası yapılan iletişim ile kitle iletişimin özelliklerini buluşturan, kurumsal dönüşme 



 

44 

ve zaman yönetimini yeniden tanımlayan, metinsel ve görsel söylemi tek potada 

eriten ve bu amaçla yeni kullanıcı tipi geliştiren medya hizmetleri” olduğunu ifade 

eder. 

Enformasyon ortamlarında bilgi artışı sağlayan yeni medya, “bilgi” ve 

“enformasyon” bolluğunda “doğru ve gerçek bilgi”ye ulaşmayı kolaylaştırırken, 

süreci karmaşık hâle de getirmiştir. Geleneksel medyada çizgisel bir şekilde ilerleyen 

haber alım sürecini değiştirerek iletişimin doğasını değiştirmiş, yeni bir kültür ortaya 

çıkarmıştır (Türk, 2016: 36). 

Topçu ve Türk (2016: 462), bilgi toplumu ile ortaya çıkan kavramlardan biri olarak 

yeni medya ile gelişme arasındaki etkileşimin üç evrede incelendiğini söyler: 

 “Birinci evre, transfer sürecidir. Bu süreçte, yeni bir teknolojinin ortaya 

çıkışıyla beraber bilinen yöntemler ve fikirler geleneksel ortamından yeni 

ortamına aktarılabilir. 

 İkinci evre, özelleştirme sürecidir. Bu süreçte, yeni ortamında karşılaşılan 

sorunları çözmek için yeni araçlar ve fikirler geliştirilebilir.  

 Üçüncü evre, uyarlama sürecinde ise, yeni ortamı için geliştirilen teknikler ve 

fikirler geleneksel ortamındaki iletişim süreçlerini de etkiler ve gelenekselde 

de kullanılmaya başlanılabilir. Artık yenilikler kanıksanmış ve teknoloji 

kültürünün bir parçası hâline dönüşmüş olur”. 

3.1.2. Yeni Medyanın Temel Özellikleri 

Yeni medya, tüm dünyada anında iletişim ve etkileşimi mümkün hale getirerek 

zaman ve mekân kavramını ortadan kaldırmış, çok yönlü, farklı medya türlerinin bir 

araya geldiği yeni bir iletişim türü oluşmuş, kitle iletişimi yeniden ele alınmıştır. 

Analog hatlar yerini dijital ağlara bırakmış, yazı, ses ve video gibi çoklu ortam 

kaynaklarına ulaşmak eskisinden çok daha basit bir hâle gelmiştir. 

Yeni medyanın gelişmesinin sadece teknolojik faktörlerle sınırlı olmadığını ifade 

eden Törenli (2005: 159), gelişim imkânlarını meydana getirenlerin, kullanıcıların 

iletişim bazlı ihtiyaçlarının ne derece giderildiğine ve ortaya çıkan seçeneklere göre 

de değerlendirilmesi gerektiğini söyler. Yazara göre, “yeni medyayla birlikte hızın ve 

kapsama alanının büyüklüğünün öne geçtiği, iletişimde uzak mesafelerin sorun 

olmaktan çıktığı, mesajların kişiler ve gruplar ölçeğinde seçilebildiği, insan aklıyla 

karşılaştırılmayacak ölçüde büyük bir bellek kapasitesinin söz konusu olduğu bir 

iletişim biçimi ortaya çıkmıştır”. 



 

45 

Roger Silverstone 1999 tarihli New Media and Society (Yeni Medya ve Toplum) 

dergisindeki “Yeni Medya’da Yeni Olan Ne?” adlı makalesinde son yıllarda ortaya 

çıkan dijital teknolojilerin yeni sayılabileceğinden bahseder. Ona göre, “yeni, 

yenidir”. Yeni teknolojiler, şeyler yapmakta, bize yeni güçler vermekte ve insanlar 

olarak bizim için yeni sonuçlar üretmektedirler. Akılları bükmekte, kurumları 

dönüştürmekte ve baskı yapmaktadırlar. Yeni medyanın ayırt edici özelliklerini 

Silverstone şu şekilde sıralamıştır: “dijital yakınsama, çoktançoka iletişim, etkileşim, 

globalleşme, sanal olma”. Yüzyüze iletişim eş zamanlı ve etkileşimlidir ve bir 

“mouse”a ihtiyaç duyulmaz. Ona göre, yeni medya bizi ekonomik olduğu kadar 

sosyal ve politik olarak da etkilemekte ve içine dâhil etmektedir. Yeni medya 

şüphesiz var olan kurumları dönüştürmede olağanüstü bir kapasiteye sahiptir 

(Silverstone, 1999: 10-11).  

İletişim alanında yaşanan gelişmeleri ortaya koyan yaklaşımlar, sunduğu imkânlar 

bağlamında “eski” ve “yeni” kavramları üzerinden konuyu değerlendirmektedir. İlki, 

yeni iletişim teknolojilerini sağladığı olanaklar açısından ele alırken, diğer yaklaşım 

yeni medya kullanımını “toplumsal ve kültürel bağlamı” açısından 

değerlendirmektedir (Topçu & Türk, 2016: 461). Sunduğu imkânlar bakımından yeni 

medyaya elen alan Everett M. Rogers, yeni medyanın üç temel karakteristik özelliği 

olduğunu ve aynı zamanda yeni medyanın gelenekselden farkını da bu üç temel 

karakteristiğin anlattığını vurgulamaktadır (aktaran Soyseçkin, 2007):  

“Kitlesizleştirme”: Kitle iletişim araçlarının ötesinde gönderilerin çok daha büyük 

kitlelere ulaşması ya da tam tersi kitlesiz şekilde sadece hedefe odaklı yayıncılık söz 

konusudur. Kitlesizleştirme çift yönlü iletişimi de mümkün kılarken alıcı da hedef de 

sürekli yer değiştirir.  

“Karşılıklı etkileşim”: Yeni medyanın geleneksel medyadan en büyük farklarından 

biri de yüzyüze iletişime benzer şekilde etkileşimli bir yapı sunmasıdır. Belirli içerik 

başlıkları ve kategoriler ile kısıtlı olsa da bu özellik yeni medyayı kitle iletişiminden 

ayıran en önemli üstünlük sayılmaktadır. Karşılıklı etkileşim, geri bildirimi de 

beraberinde getirmiş, senkron ve asenkron iletişim söz konusu olmaya başlamıştır. 

“Asenkron olabilme”: Yeni medyayı kullanan kişiler, iletişimi başlatma, durdurma, 

dondurma gibi imkânlara sahiptir. Zaman kavramı olmaksızın, çevrimiçi olsalar da 

olmasalar da iletişimi devam ettirebilmektedirler. Yani kullanıcılar düşüncelerini 



 

46 

yeni medya platformlarında kişi ya da gruba “yazılımın başında olmadan” 

ulaştırmakta, hedef kitle de online olduğu zaman -başka zaman diliminde- ilgili 

gönderiyi okuyabilmekte, izlemekte ya da dinlemektedir. Yeni medyada iletişim için 

o an orada olma zorunluluğu yoktur. 

Yeni medya ile ilgili diğer yaklaşım daha çok konuyu toplumsal ve kültürel açıdan 

ele alırken yeni iletişim teknolojilerinin “aileyi tecrit eden, evi içsel olarak 

parçalayan ve çalışma ve tüketim kalıplarını değiştiren ve bunun yanı sıra kamusal 

olanla özel olanın ilişkisini değiştiren bir etkiye sahip olduğu”ndan bahseder (Topçu 

& Türk, 2016: 461).  

Manovich (2001: 27-32) yeni medyanın temel özelliklerini daha çok teknik 

bakımdan ele alarak onu beş kategoriye ayırmıştır: 

1) Sayısal Temsil: Tüm yeni medya araçları, dijital koda sahiptir ve sayısal 

olarak temsil edilebilir. Buna göre yeni medya nesnesi matematiksel olarak ifade 

edilebilir. Yani, matematik işlemiyle dijitalleşmiş bir medya söz konusudur. Bu 

sayede daha fazla kitleye ulaşılmakta, medya ‘programlanabilir’ hâle gelmektedir 

(Manovich, 2001: 27-28).  

2) Modülerlik: Bu özellik, birbirinden bağımsız programların daha büyük 

programlarla bir araya getirildiği yapısal bilgisayar programlamanın modüler 

karakteri ile ilgilidir. Yani, piksel, görüntüler, metinler, sesler, çerçeveler, kod gibi 

bağımsız ögeler yeni bir medya nesnesi oluşturmak için birleştirilir. Bu nesneler 

bağımsız olarak değiştirilebilir ve diğer çalışmalarda tekrar kullanılabilir (Manovich, 

2001: 30-31).  

3) Otomasyon: Otomasyon, kullanıcıların şablonları veya algoritmaları 

kullanarak medya nesneleri oluşturmalarını veya değiştirmelerini sağlayan bilgisayar 

programlarında görülür. Yeni medyada otomasyon kullanıcının elindedir. Yeni 

medya imkânlarını kullanan kişiler, basit bir yazılımla kendi medya içeriklerini 

oluşturabilirler (Manovich, 2003: 32-36). 

4) Değişkenlik: Geleneksel medya, sabit ve değiştirilemez içeriğe sahiptir. 

Gazete basılır ve geri dönüşü yoktur. Ancak yeni medya içerikleri düzenlemeye ve 

değiştirilmeye elverişlidir. İstenilen her an güncellenebilir.  Yeni medyada 

kullanıcılar bir metin boyunca farklı yollar izleyerek farklı içeriklere ulaşmalarına 



 

47 

imkân sağlayan hipermetinsel veya etkileşimli ortamlarda bulunur. Yeni medya 

nesneleri, kullanıcılara seçimlerinin önceden programlanmış ve başkalarıyla 

paylaşılmış olmaktan ziyade benzersiz olduğunu garanti eder (Manovich, 2001: 36-

37).   

5) Kod Dönüşümü: Genel olarak, kodlama, medya ve kültürün bilgisayar 

mantığı tarafından yeniden şekillendirilme ve dönüştürülme yollarını belirler. 

Kültürün bilgisayarlaştırılması, kültürel kategoriler veya kavramların, anlam ve / 

veya dil düzeyinde, bilgisayar ontolojisinden, epistemolojiden ve pragmatikten 

türetilen bir kodlama işlemidir (Manovich, 2001: 45-48).  

Yeni medyanın dikkat çeken bir özelliği de “multimedya biçemselliği”dir. Binark’a 

(2014: 18) göre “multimedya biçemselliği ile metnin çok anlamlılık gizil gücü 

arasında bir ilişki vardır”. Buna göre eğer metin görece “açık” olarak kurulmuşsa, 

metinden farklı mesajlar çıkarsama yapmak mümkündür. Burada zikredilen açıklık, 

John Fiske’nin deyimiyle, “herhangi bir metne içkin olarak tanımlanan 

çokanlamlılık” olgusudur. Çünkü internet çok anlamlı metinlerin tek potada 

buluştuğu bir yerdir. Hedef kitlenin bu anlamda hem okur hem de yazar olabilmesi 

multimedya biçemselliği ile ilgilidir.   

Yeni medyanın bu özelliklerinin yanı sıra olanakları ve riskleri de söz konusudur. 

TÜBİTAK-SOBAG desteğiyle Prof. Dr. Mutlu Binark ve Prof. Dr. Günseli 

Bayraktutan tarafından “Dijital Oyun Kültürü ve Türkiye’de Gençliğin İnternet Kafe 

Kullanım Pratikleri: Çevrim İçi ve Çevrim Dışı Kimlik Egzersizleri, Hareketsiz 

Toplumsallaşma ve Sanal Kariyer Yapma Ankara’da Etnografik Alan Çalışması” 

gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında çocukların ve ailelerinin internet kullanımı, 

internetteki aktiviteleri araştırılmış ve sonuç bildirgesi yayınlanmıştır. Bu kapsamda 

çevrim içi teknolojilerin sunduğu olanaklar ve riskler aşağıdaki tabloda özetlenmiştir 

(Binark & Bayraktutan, 2008: 154):  

  



 

48 

İmkânlar Riskler 

 Global bilgiye ulaşma  

 Eğitim materyallerine erişim  

 İnsanlar arasında bağ kurulması  

 Eğlendirme özelliği  

 Kullanıcı temelli içerik   

 Vatandaş katılımı 

 Profil güvenliği   

 Diğer gruplarla bağ kurma imkânı  

 Dijital okuryazarlık  

 Yeni iş imkânları  

 Alanında uzman kullanıcılar 

 Sınır ötesi iletişim  

 Yasal olmayan içerik paylaşımı  

 Çocuk istismarcılarının kullanımı  

 Saldırı ve kötü amaçlı paylaşımlar  

 Irkçılık ve nefret söylemi   

 Ticari amaçlı kullanım sonucu ikna  

 Doğru olmayan bilgi dolaşımı  

 Bireysel verilerin istismar edilmesi 

 Siber zorbalık,  

 Bahis ve kumar siteleri  

 Kişisel bütünlüğe zarar verici 

içerikler  

 Kişisel mahremiyetin ihlal edilmesi  

 Dijital gözetime kapı aralaması  

Tablo 3.1. Yeni medyanın olanakları ve riskleri 
Kaynak: (Binark & Bayraktutan, 2008: 154) 

Tabloyu incelediğimizde yeni medyanın küresel enformasyona erişim için önemli bir 

olanak sunduğunu söylemek mümkündür. Ancak bunun yanında küresel 

enformasyonun getirdiği yasa dışı içerik de risk olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Aynı şekilde yeni medya, eğitim alanında adeta bir reform yapmıştır. Zengin kaynak 

erişimi, öğrencilerin bilgiye kolay ulaşması önemli bir olanaktır.  

Ancak küçük yaştaki kullanıcıların internetteki varlığı pedofili ve kötü niyetli 

kişilerin onlara erişimine de imkân sağlamaktadır. Bu da başka bir risk olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Kullanıcı istediği içeriği üretebilir, fikir özgürlüğünü 

kullanabilirken, diğer taraftan da mahremiyetin ihlali ve dijital gözetim risk olarak 

ortada durmaktadır.  

Kullanıcıların yeni medya araçlarını kullanım amaçlarına bakıldığında da yeni 

medyanın özelliklerinin bu amaçlara hizmet ettiği görülmektedir. Türkiye’nin 

internet ve sosyal ağ alışkanlıklarının ölçülmesi amacıyla periyodik olarak 

araştırmalar yayınlayan Sosyal Ağ Haritası’nın II. Araştırma Dönemi Raporu’na 



 

49 

(Sosyal Ağ Kullanımı, 2022) göre, kişilerin internet ve yeni medyayı kullanım 

amaçları aşağıdaki tabloda görülmektedir: 

 

Şekil 3.1. Kişilerin internet kullanım amacı 
Kaynak: (Sosyal Ağ Haritası, 2022) 

Grafiğe baktığımızda kişilerin daha çok zaman geçirmek, sosyalleşmek, sosyal 

medyayı; film, dizi ya da müzik dinlemek, haber takip etmek gibi amaçlarla interneti 

kullandığı görülmektedir. İş, oyun, içerik üretimi, kitap okuma, dinleme gibi 

amaçlarla kullanım daha geri plandadır. Yeni medya kullanım amaçlarına 

bakıldığında, insanların boş zaman geçirme, sosyalleşme, haber alma gibi 

ihtiyaçlarını giderdiği söylenebilir. 

3.1.3. Geleneksel Medya ve Yeni Medya İlişkisi 

“Medya” sözlük anlamı olarak “İletilerin ve kültürel formların (özellikle haberler, 

enformasyon, eğlence ve reklamcılık) üretimi ve geniş, oldukça dağınık ve heterojen 

izlerkitlelere dağıtımına yönelik çeşitli teknolojik araçlar” olarak tanımlanmaktadır 

(Chandler & Rod, 2018: 242). İngilizcede media, Latince medius kelimesine karşılık 

gelmekte olan kavram, araç, orta, ortam, aracı anlamlarına gelmektedir. Dilimizde 

“kitle iletişim araçları” anlamında da kullanılan medya, bugün geleneksel medya 

olarak adlandırılan televizyon, dergi, kitap, gazete, radyo, sinema gibi araçları ifade 

etmek için de kullanılmaktadır. Burada ifade edilen kitle medyasının en önemli 

özelliği belirli bir kesime değil genele hitap etmesidir (Nalçaoğlu, 2003: 51-52). 

0,4%

2,1%

4,3%

5,8%

6,7%

13,8%

18,0%

32,8%

35,9%

40,7%

44,4%

62,0%

69,7%

0,0% 10,0% 20,0% 30,0% 40,0% 50,0% 60,0% 70,0% 80,0%

Diğer

Kitap dinlemek

Kitap okumak

Ders çalışmak-Uzaktan eğitim

İçerik üretmek

Oyun oynamak

İş

Haber takip etmek

Müzik dinlemek

Film ve dizi izlemek

Sosyal medya platformlarına bağlanmak

Sosyalleşmek

Zaman geçirmek

İnternet Kullanım Amacı



 

50 

Yazılı, görsel ve işitsel iletişim araçlarını kapsayan medya, aynı zamanda toplumu 

bilgilendirme, eğitme ve eğlendirme gibi işlevlere sahiptir. Toplumun geneline hitap 

eden bu araçlar, kitlelerarası iletişime de olanak tanımaktadır. Yazılı olarak başlayıp 

teknolojik gelişmelerle radyo ve televizyona kadar uzanan geleneksel medya araçları 

kitle iletişim alanında da değişimi beraberinde getirmiştir (Küçük, 2015: 59). 

2000’li yıllarda teknolojik gelişmelerin kazandığı ivme, internet ve bilgisayar 

sayesinde katlanarak artmıştır. 2000’li yılların ortalarından itibaren internet ve mobil 

teknolojilerinde yaşanan gelişmeler ve sosyal medyanın da ortaya çıkmasıyla yeni 

medya olarak adlandırılan ortamlar, insanların hayatında geneleksel medyanın yerini 

almaya başlamıştır. Bugün yeni medyanın geleneksel medyayı tamamen bitirdiği asla 

söylenemez, geleneksel medya çeşitli şekillere evrilse de var olmaya devam 

edecektir. Ancak yeni medyanın ne olduğunu anlamak için öncelikle geleneksel 

medyadan farklarına bakmak gerekir. 

Manovich (The Language of New Media , 2001: 49) yeni medyanın ne olduğundan 

çok, yeni medyanın ne olmadığını ifade etmek için geleneksel medyadan farklarını 

ortaya koymuş ve 6 temel madde belirlemiştir: 

1. “Yeni medya, dijital gösterime dönüştürülmüş analog medyadır. Analog 

ortamın aksine, sürekli, dijital olarak kodlanmış durumdadır. 

2. Tüm dijital medya (yazılar, sabit resimler, görsel veya işitsel bilgi, şekiller, 

3d uzaylar) aynı dijital kodu paylaşırlar. Bu da farklı ortam türlerinin, bir 

multimedya görüntüleme aygıtı olarak işlev gören bir bilgisayar kullanılarak 

görüntülenmesine olanak tanır. 

3. Yeni medya rastgele erişime izin verir. Verileri sırayla saklayan film veya 

videokasetin aksine, bilgisayar depolama aygıtları herhangi bir veri ögesine 

eşit derecede hızlı erişilmesini mümkün kılar. 

4. Sayısallaştırma kaçınılmaz olarak bilgi kaybını içerebilir. Analog ortamın 

aksine, dijital olarak kodlanmış ortamlar sabit miktarda bilgi içerir. 

5. Her kopyada kalitenin düştüğü analog medyanın aksine, dijital kodlanmış 

medya herhangi bir kayba uğramadan sonsuz kere kopyalanabilir. 

6. Yeni medya interaktiftir. Sunum sırasının sabit olduğu eski medyaya kıyasla, 

kullanıcı artık medya nesnesi ile etkileşim kurabilir. Etkileşim sırasında 

kullanıcı hangi ögeleri göstereceğini veya hangi aşamaları takip edeceğini 

seçebilir, böylece eşsiz bir iş ortaya koyabilir. Bu şekilde kullanıcı işin 

yardımcı yazarı hâline gelir”. 

Görüldüğü üzere Manovich yeni medyayı eskisinden ayırırken sayısallaşmasını 

temel almaktadır. Yani geleneksel medyada arşive ulaşmak zordur ve arşiv belirli bir 



 

51 

sıra ve ortama göre dizilmiştir. Ancak yeni medyada herhangi bir veriye zaman, 

uzam kısıtlaması olmadan erişmek mümkündür. Manovich’in ifade ettiği sayısallık 

özelliğinden dolayı yeni medya içeriklerinin küçük parçalara ayrılmış olması, onun 

analiz edilmesi ve işlenmesine imkân sağlar. İçerik çözümlemesi yaparken, bir 

kitaptaki aranan ifadelerin hepsi tek tek, sırasıyla taranırdı, arada eksikler olabilir, 

hata çıkabilirdi, aynı zamanda çok vakit alırdı. Ancak dijital bir metinde kelime 

araması yaparken metnin herhangi bir yerinde arama yapılabilir, saniyeler içinde 

eksiksiz, hatasız ve tam rakama ulaşılabilir. Baştan sona, sırasıyla, çizgisel bir arama 

yapılmasına gerek yoktur (Dilmen & Öğüt, 2006).  

Binark’a (2007: 21) göre yeni medyayı, tv, gazete, radyo ve gazete gibi geleneksel 

medyadan ayrıştıran en temel farklardan ikisi, etkileşim ve multimedya özellikleridir. 

Dijital bir sisteme tabi olduğu için yeni medyanın, aynı anda çok fazla bilgi aktarımı 

ve bunun karşısında geri bildirim alabilme imkânı vermesi onu iletişim sürecinde çok 

katmanlı bir forma dönüştürmüştür. Aynı zamanda “eş anlı” olarak 

gerçekleştirilebilen bu etkileşim sayesinde, kullanıcının rolü de geleneksel medyaya 

göre farklı bir pozisyona geçmiştir. Görüntü, ses, metin, dijital veri gibi farklı 

kaynakların bir arada kullanılabilmesine imkân veren multimedya biçemselliği 

etkileşim ile birlikte ele alındığında yeni medyada iletişimin şekil değiştirdiğini 

söylemek mümkündür. 

 

Şekil 3.2. Geleneksel ve yeni medyada kitle ı̇letimi 
Kaynak: (Vivian, 2007: 202) 

John Vivian (The Media of Mass Communication , 2007: 202) geleneksel ve yeni 

medya arasındaki kitle iletiminin farkını söz konusu şekilde ortaya koymuştur. 



 

52 

Şekilden de anlaşılacağı üzere, geleneksel medyada tek taraflı iletişim söz konusu 

iken yeni medyada çok yönlü etkileşim söz konusudur. Yeni medya aracılığı ile 

“okur” artık sadece okur değildir. Okuyan, okuduğunu yorumlayan, ses ve görüntü 

mesajları ile haberi yönlendiren, yeri geldiğinde bizzat muhabirlik yapan, haberin 

sadece hedefi değil kaynağı da olan bir kitleye yayın yapılmaktadır. Geleneksel 

medyada da tabii ki okur/izleyici/dinleyici görüşlerini yayıncılara iletebilmektedir. 

Ancak gelen iletiler sadece editoryal düzeyde görülebilmekte, halkın genel kanısı 

herkese açık biçimde iletilememektedir. Ancak bugün internette haber okuyan birisi 

mutlaka yapılan yorumlara da göz atmakta, habere ilişkin gelen tepkileri de 

görebilmektedir. 

Enformasyon teknolojilerinde pek çok alanda yaşanan gelişmeleri Abramson, 

Arterton vd. altı konu başlığıyla ele almıştır (aktaran Timisi, 2003: 83):  

I. Ulaşılabilen enformasyonda artma: Yeni iletişim teknolojilerinin 

gelişmesiyle bilgi ve enformasyona erişim kolaylaşmıştır. Arama 

motorları, internet sitelerinin arşivleri sayesinde dünyanın her 

yerindeki enformasyona ulaşmak mümkün hâle gelmiştir, böylece 

ulaşılan enformasyon sayısında da artış olmuştur.  

II. Hızlı iletişim: Yeni dijital teknolojilerdeki hız imkânı sayesinde bilgi 

ve enformasyona ulaşmada sınırlar ortadan kalkmış, eşanlı olarak 

yazılı, görsel, sözlü iletişim hızlı bir şekilde sağlanabilir olmuştur. 

III. Kontrolün alıcıda olması: “Enformasyonun demokratikleşmesi”yle 

birlikte hedef kitle bilgi ve enformasyon alacağı kanalı seçebilme 

imkânını elde etmiştir. Alıcı mesajın hem üreticisi, hem de tüketicisi 

hâline gelmiştir. 

IV. Kitlesel değil dar yayıncılık: Yeni medyada mesajlar belirli bir 

özelliği olmayan kitle yerine hedef kitlenin yaşı, cinsiyeti, algısı, ilgi 

alanları gibi özelliklerine göre, daha dar bir çerçevede iletilirse 

doğrudan ilgili kişilere ulaşabilir ve etki gücü daha yüksek olur.  

V. Medyada merkeziyetçilik: Kitle iletişim araçları, sahiplik, editoryal 

süzgeç, ekonomik koşullar gereği merkeziyetçi bir yapıya sahiptir. 



 

53 

Yeni medya araçları ise, herkesin yayın yapabilmesine açık yapısıyla 

geleneksel medyanın merkeziyetçiliğini kırmış durumdadır.  

VI. Güçlü etkileşim: Yeni iletişim teknolojilerinin alana en büyük 

katkılarından biri karşılıklı etkileşime izin vermesidir. 

Geleneksel medyada tek yönlü olan iletişim nedeniyle hedef kitlenin anlık cevap 

verme olasılığı teknik olarak mümkün değildir; araçların yapıları karışıklılığa imkân 

sağlayacak şekilde planlanabileceği hâlde, bu akan iletişimin denetlenebilirliğini 

fiilen ortadan kaldıracağı için uygulanmaz (aktaran Akyol, 2015: 22).   

İsmail Hakkı Polat (2006) iletişimin teknolojik dönüşümünü şu şekille özetlemişir:  

 

Şekil 3.3. İletişimin teknolojik dönüşümü 
Kaynak: (Polat, 2006) 

Şekil, geleneksel medyadan yeni medyaya iletişimin dönüşümünü göstermektedir. 

Buna göre, 1800’lü yıllarda yazılı basın aracılığıyla dağıtım yoluyla iletişim 

sağlanmaktayken, 1900’lere gelindiğinde önce radyonun, daha sonra televizyonun 

icadıyla görsel ve işitsel medya iletim yoluyla kullanıcılara ulaşmaktaydı. 2000’lere 

gelindiğindeyse, internet ve sanal teknolojilerin gelişmesiyle etkileşimli bir hâle 

gelmiştir. Yeni medya ise bu medya türlerinin sahip olduğu özellikleri bünyesinde 

barındıran multimedya özelliğine sahiptir.   

Yeni medyanın daha iyi anlaşılması için kitle iletişim araçlarından farkını ortaya 

koymak gerekmektedir. Aşağıdaki tabloda geleneseksel medya ile yeni/dijital medya 

arasındaki farklılıklar gösterilmektedir (Kutlu, 2013: 69):  



 

54 

 Geleneksel Medya Yeni Medya 

Kanal Sınırlı sayıda Çeşitli sayıda 

Kontrol İleten Alıcı 

İletim Tek taraflı İki yönlü 

İçerik Kısıtlı Çok çeşitli yapıda 

Kapsama alanı Yerel veya global Global ölçekte 

Toplumsal 

kontrol 

Kanunlar, mesleki ilkeler, ahlak 

kuralları, eğitim 

Dijital cihazlar, toplumsal 

izleme 

Zaman Eş anlı Eş zamansız 

Yapısı Tek bir merkezden 
Çeşitli noktalardan çeşitli 

noktalara 

Sahiplik Kamu/Özel/Karma sahiplik 
Kamu/Özel/Karma/Kişisel 

sahiplik 

Tablo 3.2. Yeni medya ile geleneksel medya arasındaki farklılıklar 
Kaynak: (Kutlu, 2013: 69) 

Yeni medya diğer alanlardan daha güçlü bir şekilde gazetecilik anlayışını ve 

pratiklerini kökten değiştirmiştir. Gazetelerde veya haber bültenlerinde verilene 

kadar haberin yeni medya mecralarında çoktan eskidiği, okur veya izleyicilerin 

eskisinden daha aktif, katılımcı ve yorumcu olduğu bir medya sürecine girmiş 

bulunmaktayız. Bu süreçte yeni medya araçlarının sınırsız özgürlük vadettiği de 

söylenemez elbette. Tıpkı geleneksel medya araçlarındaki “eşik bekçileri” gibi bugün 

yeni medya unsurları da kendilerini koruma altına almak için, örneğin internet 

siteleri yorumların yayınlanmasını editöryal süzgeçten geçirmekte, sosyal medya 

kullanıcıları beğenmedikleri yorumları silmekte veya kullanıcıları engellemek 

suretiyle iletilere sınırlandırma getirebilmektedirler. Özellikle canlı yayın 

uygulamaları ile kullanıcıların birer yayıncıya dönüştüğü günümüzde, eski sistem 

filtreleme yöntemleri ile yeni medya geleneksel medyadan ayrışsa da hâlen ortak 

olduğu noktalar mevcuttur. 



 

55 

3.1.4. Geleneksel Medya Araçlarının “Yeni” Kullanımı 

Yeni medya, her ne kadar geleneksel medyadan farklı özellikler barındırsa da 

ikisinin birbirinden ayrılması düşünülemez. Hayatın hemen her alanını etkisi altına 

alan yeni medya teknolojileri, geleneksel medya araçlarını da geliştirmiş, değiştirmiş, 

dönüştürmüştür. İki alan iç içe geçmiştir. Bu bölümde yeni medyanın, gazetecilik, 

radyo, televizyon ve sinema alanlarına olan etkisi ortaya konulmaya çalışılacaktır. 

3.1.4.1. Yeni gazete  

90’lı yıllarda internet yeni yeni yaygınlaşmaya başladığında gazeteciliğin yerini alır 

mı ya da gelecekte gazeteler kapanır mı diye çok tartışılmıştır. O zamanki gazete 

tirajlarıyla günümüzdeki karşılaştırıldığında gazete okurlarının sayısının hayli 

düştüğü gözlemlenebilir. Ancak gazetelerin basılı olarak çıkması devam etmektedir. 

Bu süreçte tabii kapanan gazeteler de olmuştur ama yeni medyanın geleneksel 

medyanın yerine tamamen geçmesi şimdilik mümkün görünmemektedir.  

Ancak yeni medya teknolojilerinin gazeteciliğin pratiklerini de değiştirdiği 

söylenmektedir. Bugün neredeyse internet sitesi olmayan gazete bulunmamaktadır. 

Her ne kadar bugün gerçekleşen bir olay, gazetede ertesi gün verilse de internet 

siteleri ve sosyal medya hesapları aracılığıyla gazeteler haberi anında 

iletebilmektedir. Böylece gazeteler haberi eskisine göre daha hızlı ulaştırmaktadırlar. 

Ancak bu noktada doğrulanmamış haberlerin de yayılımı aynı hızla 

gerçekleşebilmektedir. Yeni medyanın eskisine göre en büyük handikaplarından biri 

de budur. Kaynağı doğrulanmamış, doğruluğu onaylanmamış pek çok haber internet 

aracılığıyla kullanıcılara ulaşabilmektedir. Geleneksel medyada haberi vermek için 

daha fazla süre olduğu ve genellikle söylentilerden çok, yetkili kişi ve kurumların 

açıklamalarına yer verildiği için haberi teyit etmek için vakit vardır.  

İlk internet gazeteciliği  Amerikalı Gazeteciler Louis Rossetto, Jane Metcalfe 

ve Kevin Kelly tarafından kurulan Wired Magazine ile birlikte 1993 yılının Mart 

ayında başlamıştır. Hem basılı hem de dijital ortamda yayınlanan dergi, teknolojinin 

kültürü, ekonomiyi ve siyaseti nasıl etkilediğine odaklanmıştır. İnsanlar teknolojiyi 

hayatlarına nasıl entegre edeceklerini anlamaya başladıkça, Wired, sibernetik gelecek 

için yeni olanaklar ortaya koymuştur. Wired'ın ilk sayılarında, teknoloji sadece 

eğlenceli değildir; aynı zamanda özgürleştirmek ve aydınlatmak için bir araçtır 

(Wiener, 2016).  1994 yılı sonunda internet yayını yapan gazetelerin sayısı 78’e 

https://www.wikizeroo.org/index.php?q=aHR0cHM6Ly9lbi53aWtpcGVkaWEub3JnL3dpa2kvTG91aXNfUm9zc2V0dG8
https://www.wikizeroo.org/index.php?q=aHR0cHM6Ly9lbi53aWtpcGVkaWEub3JnL3dpa2kvSmFuZV9NZXRjYWxmZQ
https://www.wikizeroo.org/index.php?q=aHR0cHM6Ly9lbi53aWtpcGVkaWEub3JnL3dpa2kvSWFuX0NoYXJsZXNfU3Rld2FydA


 

56 

yükselirken bu sayı, 1997 yılına gelindiğinde 3622’ye ulaşmıştır. Dijital olarak yayın 

yapan ilk gazete ise British Daily Telegraph’tır. Türkiye’de ise dijital olarak 

yayımlanan ilk dergi, 19 Temmuz 1995'te yayınlanmaya başlayan Aktüel olmuştur. 

Aynı yılın ekim ayında da Leman dergisi internet yayınına başlamıştır (Gürcan, 

1999: 32).  

Tokgöz’e (2015: 113) göre internet gazeteciliğinin gelişim aşamaları üç döneme 

ayrılabilir: 

 Birinci dönemde, gazetelerin internet sayfalarına aktardıkları haber 

içerikleri, basılı gazetedekilerle birebir aynı olmuştur. 

 İkinci dönemde, internet gazeteleri için özel haberler yapmak yerine 

özgün haber içeriği için internet sitesi düzenlenmiştir.  

 Üçüncü dönemde ise, internet gazeteciliği için düşünülen haber yapma, 

çeşitlilik ve okuyucuya içeriği denetleme imkânı veren interaktiflik 

sağlanmıştır. 

27 Kasım 1996’da basılı gazetenin tümünü düzenli olarak internet üzerinden 

yayınlayan ilk günlük ulusal gazete Milliyet gazetesi olmuştur (Toruk, 2008: 294).  

Milliyet gazetesinin internet sitesinin nasıl hazırlandığı şöyle anlatılmaktadır (Yedig 

& Akman, 2002: 73-74): 

“Eşzamanlı habercilik diye tanımlayabileceğimiz internet gazeteciliği, 

kullanıcıları olup bitenden anında ve üstelik istediği anda haberdar olma 

fırsatıyla buluşturuyor. İşte günümüzde kâğıt gazetelerin çözmek ve aşmak 

zorunda olduğu en büyük engel de burada yatıyor. Gazeteler her sabah bir gün 

öncesinin haberleriyle çıkıyor. Yani “dünkü haberlerle” yapılan bir “günlük 

gazete”. Ama sorun bununla da bitmiyor. Gün devam ediyor, hayat sürüyor, 

haberler gelişiyor… Öğleden sonra, akşama doğru kâğıt gazeteler artık önceki 

günün haberlerini barındırır duruma düşüyor”. 

 “…Türkiye, dünya, ekonomi ve spordaki günün gelişmelerini dakika dakika 

aktarıyoruz. Gün içinde yüzlerce haberi okurla buluşturuyoruz. Tek ölçütümüz 

ilginçlik değil kuşkusuz. Haberlerin güvenilirliği için kaynağından özenle 

kontrol ediliyor, hata yapmamak için gerekli önlemleri alıyoruz. Milliyet 

internet haber sitesi, onlarca kategorisiyle Bir T portalına dönüşüyor. Habere 

derinlik verirken çeşitli ilgi alanlarına dönük özel bölümleri de ihmal 

etmiyoruz. Formula-1’den diyete, kadılara güzellik öğütlerinden fotoğraf 

sergilerine, özel sohbet alanlarından kitap tanıtımlarına, sinema eleştirilerine 

kadar her alanda var olmaya çalışıyoruz. 

Verdiğimiz içeriği gün içinde ‘log raporları’ ile analiz ederek kullanıcıların ilgi 

alanlarını saptayıp yayın politikamızı interaktif bir hâle dönüştürebiliyoruz.  



 

57 

İnternet teknolojisinin sunduğu en önemli özelliklerden biri olan 

interaktiviteyi, yani etkileşimi olmazsa olmaz bir koşul olarak görüyoruz. 

İnternet haber siteleri, kendilerini geçmişin alışkanlıklarıyla sadece haber 

aktarmakla, bir yansıtıcı olmakla sınırlandırdıkları takdirde kısa sürede okurun 

ilgisi kaybedeceklerdir. İnteraktif habercilik, yani okurdan tepki almak ve gün 

içinde o tepkiye göre kendini yenilemenin önemini unutmamak ve ihlal 

etmemek gerekmektedir. 

Günümüzde büyük medya kuruluşları bünyesinde yer alan internet sitelerinin 

bu konuda rakiplerine göre büyük avantajlar taşıdıklarını da kabul etmek 

gerekiyor. İçerik üretilen binalarda, internet sitesi için zengin malzeme 

oluşturmak için çeşitli olanaklar buluyor. 

İnternet gazeteciliğinin emekleme dönemlerinde, sadece hızlı ve online haber 

vermekle yetinmiyoruz. Ayrıca bunun tek başına çok anlam taşımadığını da 

düşünüyoruz. İnternetin geniş olanakları kullanarak haberlerin perde arkasını, 

haberle ilişkili çeşitli bilgileri link’lerle okura aktararak doyurucu bir içeriğe 

ulaşmaya çalışıyoruz”. 

Temelinde basılı bir gazete olmaksızın 1996 yılının Ocak ayında yayınlanan ilk sanal 

gazete ise Xn (Eksen)’dir. Xn, geleneksel gazetelerin köşe yazarlarının o günkü 

yazılarını internette yayınlayan, sonraki aşamada haberlerin günlük değil anlık 

aktarılması amacını taşıyan bir sanal gazete olmuştur (Gürcan, 1998). Xn’in sanal 

âlemdeki yaşamı bir buçuk yıl sürebilmiştir (Toruk, 2008: 294).  

Yeni medya gazeteciliğinin özelliklerine gelecek olursak, en önemlisi etkileşimdir. 

Eskiden gazete okurları mektup ya da mail yoluyla görüşlerini iletir, o görüşlerin 

arasından seçilen çok kısıtlı sayıda görüş gazetede yayınlanırdı. Bugün gazetelerin 

internet sayfalarında yer alan haberlerin altına okurlar yorum yapabilmekte, 

görüşlerini, tepkilerini anında iletebilmektedirler. 

Okurların işin içine girmesiyle gazetecilikte en büyük devrimlerden biri vatandaş 

gazeteciliği olmuştur. Yeni medya sürecinde, okuyan, okuduğunu yorumlayan, geri 

bildirim gönderen okur aynı zamanda içerik üreten konumuna da gelmiştir. Gazete 

ve internet sitelerinin ihbar hatları ile birlikte okurlar da metin, görsel ve video 

göndererek içerik üretimine katkıda bulunmaktadırlar. 

İnternet gazeteciliğinin geleneksel gazetecilikle benzer yanı ise editör unsurudur. Her 

ne kadar sosyal medya yapısı itibarıyla editör unsurunu aradan kaldırarak kullanıcıya 

özgürce düşüncesini belirtme imkânı sunmuş olsa da internet yayınları ve geri 

bildirimlerinde bu söz konusu değildir. Haberler geleneksel medyada olduğu gibi 

internet gazeteciliğinde de bir eşikbekçisi/editör süzgecinden geçerek 

yayınlanmaktadır. Muhabirlerin haberleri özgürce, olduğu gibi yayınlama lüksü 



 

58 

yoktur. Etkileşim yeni medyanın en büyük farkı olsa da internet gazeteciliğinde 

haberlerin altına yapılan yorumlar yine editör süzgecinden geçmekte, uygun 

bulunmayan geri bildirimlere yer verilmemektedir. Bu da internet gazeteciliğinin 

yeni medyaya yüzde yüz entegre olmadığının bir göstergesidir. 

Yeni gazeteciliğin sunduğu imkânlardan biri de hipermetinselliktir. İnternet 

ortamında gazeteler artık sadece yazılı ve sınırlı sayıda görsel kullanmamakta, 

haberlerin fotoğraf galerisine, videosuna, seslendirilmiş metnine, hatta canlı yayınına 

yer vermektedir. Bu açıdan bakıldığında görsel, işitsel olarak daha renkli ve canlı bir 

yayın söz konusudur. 

İnternet gazeteleri sadece internet üzerinden yayın yapmamakta, cep telefonlarına 

yüklenebilen mobil uygulamalardan da okurlarına ulaşmaktadırlar. Bu uygulamalar 

okurlara internet tasarısından daha basit, anlık bildirimlerin gönderildiği daha aktif 

bir habercilik hizmeti sunmaktadırlar.  

Gazetecilik pratikleri açısından yeni medya araçlarının getirdiği yeniliklerden biri de 

sahiplik yapısıdır. Bilindiği gibi geleneksel medyada sahiplik yapısı üçe 

ayrılmaktadır: Sermayesinin tümü veya büyük kısmı kamu tüzel kişilere ait olan 

kamu işletmeleri; sermayesinin tümü veya çoğunluğu özel kişilerin olduğu özel 

işletmeler ve karma işletme olarak adlandırılan sermayesinin bir kısmı özel, bir kısmı 

kamuolduğu sermaye sahipleri (Kuyucu, 2013: 146). Ancak yeni medyada kamu 

tüzel kişileri ve özel işletmelerin yanı sıra herhangi bir sermaye sahibi olmayan 

sıradan kişiler de internet gazeteciliği yapabilmektedir. Kullanıcılar, kendi internet 

sitelerini kurabilmekte, YouTube kanalı açarak muhabirlik ya da sunuculuk 

yapabilmekte, milyonlarca kişiye canlı yayın yapabilmektedirler. Sahiplik yapısının 

bu değişiminin, gaczetecilik pratiklerinin de oldukça değişmesini sağladığı 

değerlendirilmektedir. 

3.1.4.2. Yeni radyo 

Bir asırdan fazla geçmişiyle radyo, geleneksel kitle iletişim araçları arasında 

sayılmaktadır. Bugün, insanlar üzerinde eskisi kadar etkili olmasa da hâlen varlığını 

sürdüren radyo da yeni iletişim teknolojileri ile değişime ve dönüşüme uğramıştır.  

Dünya tarihi içerisinde 19. yüzyıl sonlarında yapılan keşiflerle başlayan radyo 

yayıncılığı, yazılı basının ardından “en yaygın kitle iletişim aracı” olarak kabul 



 

59 

edilmektedir. Radyo yayınları ile birlikte ses dalgaları binlerce kilometre uzağa 

ulaştırılarak McLuhan’ın “küresel köy” tezi gerçeğe dönüşmüştür (Soydan, 2016: 1). 

Türkiye’de ise 6 Mayıs 1927'de TRT ile başlayan radyo yayıncılığı 1990’lı yıllarda 

özel radyoların açılmasıyla ile tecimsel anlamda ve kamu yayıncılığı açısından 

önemli bir gelişme kaydederken radyoculuk da rekabetçi pazar yapısı altında devam 

etmiştir. 1990 yılından 2015 yılına kadar geçen zaman içerisinde sektördeki 

rekabetçi pazar yapısı sürmüş, yeni medya teknolojileri ile daha farklı bir boyut 

kazanmıştır (Kuyucu, 2015: 911-912).   

Klasik radyo yayıncılığı analog hatlardan devam ederken dijital radyolar da daha az 

maliyet ve daha az insan gücüyle internet üzerinden yayın yapmaktadır. Dijital 

radyolarla birlikte radyolarda çalınan şarkının adı, sözleri veya şarkıcı hakkındaki 

bilgilere ulaşılabilmektedir. Aynı zamanda radyo yayıncılığının mobil hâle gelmesi 

sayesinde akıllı telefon ve tabletlerden her an her yerde radyo dinleme imkânı 

doğmuş durumdadır (Özcan & Tugen, 2014: 268).  

Etkileşim konusunun ise radyoculukta “yeni” olmadığını söylemek mümkündür. 

Çünkü radyolar geçmişten bu yana özellikle telefon bağlantıları ile anında geri 

bildirim sağlanmasına olanak tanımaktaydı. Yeni medya ile geri bildirim 

imkânlarının arttığını söylemek mümkündür. Eskiden sadece telefon veya mektup 

yoluyla dinleyicilerden geri bildirim alınırken bugün, radyo istasyonlarının internet 

siteleri ve sosyal medya hesaplarına doğrudan sayısız mesaj, yorum 

gönderilebilmekte, dinleyenler yaptıkları paylaşımlarla görsel olarak da radyo 

programcılarına ulaşabilmektedirler. 

Yeni medyanın etkileşimsellik özelliğine farklı bir örnek olarak internet 

radyoculuğunun Türkiye’deki öncülerinden sayılan karnaval.com’un “Radyonun 

kontrolünü eline geçir!” sloganı yayın yapan mobil uygulaması Jelli Radyo 

verilebilir. “Türkiye’nin ilk sosyal radyosu” olarak tanımlanan ve bünyesinde 30’dan 

farklı radyo istasyonu yayını olan Jelli Radyo’da dinleyiciler istasyonda çalacak 

sonraki şarkı için oy verebilmekte ve şarkılar için yorum yapabilmektedirler. “Bu 

yeni medyanın radyo ile yaşadığı yakınsamada etkileşimin en önemli örneği 

olmuştur” (Kuyucu, 2017: 271). 



 

60 

Günümüzde radyo yayınları sadece radyoların analog ve dijital yayınları üzerinden 

değil, sosyal medya hesapları üzerinden de canlı yayınlanabilmekte, dinleyiciler 

sunucuları görme imkânına da sahip olabilmektedirler.  

Radyo yayıncılığı pratiklerinin değişmesine neden olan unsurlardan biri de 

dinleyenlerin istedikleri şarkıyı istedikleri an dinleme imkânı veren uygulamalar 

olmuştur. Bu uygulamalar ile kullanıcılar kendi müzik listelerini oluşturabilmekte ve 

bunu takipçileriyle paylaşabilmektedirler. Bu uygulamalar da radyo yayıncılığının 

değişim geçirmesinin kaçınılmaz olduğunun göstergesidir. 

Radyoculuk açısından en önemli gelişmelerden biri “podcast yayıncılığıdır”. 

Podcast’ler aracılığıyla hem mevcut radyo yayınları arşivlenerek tekrar 

dinlenebilmekte, hem de herkesin yayıncılık yapması mümkün olmaktadır. Podcast 

hesabı olan herhangi bir kişi, çeşitli konularda sesli program hazırlayabilmekte ve 

onu paylaşabilmektedir. Böylece yeni medya aracı sayesinde herkesin radyo 

programı benzeri sesli yayın hazırlaması mümkün olmaktadır.  

3.1.4.3. Yeni televizyon 

İngiltere’de düzenli yayının başladığı 1936’dan günümüze, geleneksel iletişim 

araçlarından biri olan ve Latincede “uzağı görmek” anlamına gelen televizyon, 

günümüz iletişim teknolojilerinden etkilenmiştir. Bugün televizyon, teknolojiyle 

bağlantılı gelişmeler sayesinde geleneksel iletişim aracı olmaktan çıkmaya başlamış, 

yeni medyaya entegre olmuştur. Mobil ve internet uygulamalarıyla izleyicilerin 

istediği zaman, istediği yayına -ister canlı olsun, ister arşiv- erişebilmesine imkân 

sağlayan, akıllı cihazlarla uyumlu, maliyeti daha düşük, kullanıcı temelli, yüksek ses 

ve görüntü kalitesiyle yayın alma olanağı sunan, interaktif katılıma izin veren 

yapısıyla yeni nesil televizyonlar büyük bir değişimden geçmiştir/geçmektedir 

(Büker, 2013: 138-139). 

Bu hâliyle televizyon teknolojisinde yaşanan değişimler “onu kullanma, izleme, 

paylaşma ve tüketme biçimlerimizi” dönüştürmüştür. Ailelerin bir araya gelerek 

izlediği televizyon kültürünün yerini, bireysel kullanıma bırakmasıyla birlikte 

yorumlama, tartışma mekânları evin dışına çıkmıştır. İzleyiciler, yayınları yeni 

medyada kendileri gibi izleyen bireylerle paylaşma ihtiyacı duymakta, yapılan 

yorumları okuyarak etkileşime geçmektedir. Gerçek hayatta yalnızlaşan birey, yeni 



 

61 

medyada “ironik ve çelişkili bir şekilde sanal dünya yeni gruplar, kitleler kurmaya 

çabalamaktadır” (Özsoy, 2011: 125-126).  

Yeni medya çağında televizyonun en önemli özelliklerinden biri kullanıcıların geri 

bildirimine olanak tanımasıdır. Aktif konumda olan izleyici, programlar hakkında 

yorum yapabilir, görüşlerini iletebilir, izlediği yayını sosyal medya gündemine 

taşıyabilir. Eskiden sadece telefon yayını ile canlı yayına bağlanılırken, günümüzde 

görüntülü olarak da izleyiciler canlı yayınlara katılabilmektedirler. 

Kullanıcıların sadece kendilerine sunulan yayınla yetinmek yerine, yayınlar 

arasından tercih yapmasını sağlayan, değişik paketlerle farklı kullanıcı türlerine göre 

içerik sunabilen, spordan sağlığa, belgeselden sinemaya, değişik türleri aynı anda 

izleyiciye verebilen IP TV yeni televizyon teknolojilerinin geleceği olarak 

görülmektedir. Tematik kanal imkânı sunan IP TV, multimedya özelliğinin yanı sıra 

yüksek görüntü kalitesi, dünyanın her yerine ulaşabilme olanakları sunan, kapalı, 

güvenilir, internet tabanlı ve etkileşimli bir sistemdir (Büker, 2013: 150-152).  

Bu noktada “isteğe bağlı yayın hizmeti”nden söz etmek gerekir. 1 Ağustos 2019’da 

yürürlüğe giren “Radyo, Televizyon ve İsteğe Bağlı Yayınların İnternet Ortamından 

Sunumu Hakkında Yönetmelik”e göre isteğe bağlı yayın hizmeti, “Programların 

kullanıcının seçtiği bir zamanda ve/veya münferit isteği üzerine medya hizmet 

sağlayıcı tarafından düzenlenmiş bir program kataloğuna bağlı olarak izlendiği veya 

dinlendiği yayın hizmeti” olarak tanımlanmıştır. Türkiye’de yayın hizmetlerinin 

internet ortamından sunulmasını düzenleyen bu yönetmelikte internet televizyon 

yayını da şu şekilde tanımlanmıştır: “Bireysel iletişim hizmetlerinin dışında, 

programların bir yayın akış çizelgesine dayalı olarak izlenebilmesi amacıyla bir 

medya hizmet sağlayıcı tarafından sunulan şifreli veya şifresiz görsel-işitsel yayın 

hizmetinin internet ortamından yayınlanması” (Resmi Gazete, 2019). 

Bugün sadece istediği içeriği seçmenin yanı sıra izleyicilerin yayını yönlendirdikleri, 

karakterlerin ne yapması gerektiğine karar verdiği özel hazırlanmış programlar, 

yayıncılık teknolojisinin gelecekte ne boyutlara ulaşabileceğini de göstermektedir.  

3.1.4.4. Yeni sinema  

Etkileri ve nedenleriyle yeni bir dönem olarak da tanımlanabilecek olan yeni medya 

kavramı, dünya çapında globalleşme süreçlerinin hızlanarak yayılmasına, kültürlerin 



 

62 

değişimi ve birbirleri arasında etkileşimine de yol açmıştır. Kavram, teknoloji temelli 

kültürü de işaret ettiği için “tekno kültür” olarak adlandrılmakla birlikte, interaktif, 

dijital ve elektronik medyayı temsil etmektedir. Yani izleyiciler televizyonu ya da 

sinema filmini dijital ortamdan ya da internetten seyrettiği zaman yeni medyayı da 

kullanmıştır (Özgen, 2011: 93). Bu anlamda yeni medya teknolojisinden etkilenen 

alanlardan biri de sinema olmuştur. 

1895’te Paris’te bir bodrum katında başlayan sinema, yolculuğuna 21. yüzyılda her 

geçen gün değişerek, gelişerek devam etmektedir. Diğer sanat dalları arasında 

teknolojiden belki de en çok etkilenen sinema, bilgisayar ve yeni medya alanındaki 

gelişmelerle aynı yönde ilerlemektedir. 

Sinema internet siteleri, filmler vizyona girdiğinde sosyal medya üzerinden reklam, 

tanıtım çalışmaları yapması, çevrim içi sinema dergileri, mobil sinema uygulamaları, 

online sinema eğitimleri, yüksek kalitede görüntü çözünürlüğü, dijital çekim ve 

kurgu teknolojileri, özel efektler ve arşive kolay erişim, sinema oyuncuları ve 

yönetmenleriyle seyircinin etkileşime girebilme imkânı gibi unsurlar sinemanın yeni 

medya boyutunu öne çıkarmaktadır (Ormanlı, 2012: 344-361). 

Sinemanın yeni medya boyutunu çalışan en önemli isimlerden biri olan Manovich, 

sinemayı yeni medya olarak kabul edilebilecek ilk medya olduğunu savunur. Ona 

göre, “Bilgisayar çağının görsel kültürü görünüş olarak sinematik, materyal olarak 

dijital ve mantık olarak sayısaldır (yazılıma dayalı/algoritmik)”. Manovich bu 

anlamda yeni sinemada kullanılan, renklere, görüntülere müdahale etme eylemini, 

sinema öncesi dönemdeki, “elle boyama veya canlandırma pratiklerine bir geri dönüş 

anlamına geldiği”ni düşünür. Bu şekliyle sinema artık kendi başına animasyon hâline 

gelmektedir. Sinemanın gelişiminin yeni medya ile birlikte gerçekleştiğini söyleyen 

Manovich’e göre, üç boyutlu animasyon teknikleriyle oluşturulan gerçekçi sahneleri 

gerçek bir çekim yapmadan oluşturabilme imkânı, “sinemanın belirtisel kimliği de 

sorgulanır hâle” getirmiştir (Usubütün, 2017: 60-61). Dijital sinema, en temel 

açıklamasıyla sinema filmlerinin, klasikleşmiş 35mm film şeridi yerine, dijital 

teknolojiler yoluyla üretimi, dağıtımı ve gösterilmesi demektir (Buyan, 2006: 59). 

Dijitalleşme, sinemada kurgu tekniklerini de değiştirmiş, “dijital sinema iş akış 

modeli” ortaya çıkmıştır. Buna göre, dijital kamera aracılığıyla yapılan çekimler ile 

dijital ortamda hazırlanan ses, görüntü ve efektler taşıyıcı bellek vasıtasıyla 



 

63 

bilgisayara aktarılır. Edius, Avid, Adobe Premiere, Final Cut gibi bazı programlar 

üzerinden montajlanır, renk, ses ayarları yapılır, gerekiyorsa özel efektler eklenir, 

“DCP (Digital Cinema Package) formatında ve KDM6 (Key Delivery Message) adlı 

özel bir şifreleme ile sinema salonlarına gönderilir”. Sinema salonunda bu özel 

şifreyle gelen bu filmler, dijital projeksiyon cihazına aktarılmak suretiyle gösterimi 

yapılır. Dijital sinemada bahsettiğimiz bu sistem aşağıdaki şekilde işler (Zengin, 

2018: 848): 

 

Şekil 3.4. Dijital sinema iş akış modeli 
Kaynak: (Zengin, 2018: 848) 

Teknik anlamda süreç üretim aşamasında dijital kayıt, sıkıştırma (compression), 

güvenlik kodlaması, depolama; dağıtım aşamasında uydu, internet veya katı disk 

aracılığıyla dağıtılıp sıkıştırmanın ve güvenlik kodunun çözülmesi (decoding); 

gösterim aşamasında da dijital projeksiyon yöntemiyle gösterimi yöntemlerini 

kapsamaktadır. Sinema endüstrisinde dijital teknolojilerin kullanılmaya başlanması 

bir devrim niteliğinde olmuş, üretim sürecinde DV-HD kameraların kullanımının 

yaygınlaşması ve yapım sonrası sürecin de dijital platformlarda tamamlanıyor olması 

üretim, dağıtım ve gösterim süreçlerinin tümümün hızlanmasında etkili olmuştur. 

Dijital sinemaya geçiş sürecinde salt görüntü kalitesinin tek tetikleyici etken 

olmadığı öne sürülmektedir. Klasik film ile kıyaslandığında görselleri şekil ve renk 

açılarından daha net örnekleyebilen dijital sinema aynı zamanda daha dayanıklı ve 

güvenli olma yönleriyle de ön plana çıkmaktadır (Culkin & Randle, 2003: 83). 

Dijital 
Kamera+

Bilgisayar  

Dijital 
Kurgu   

DCP
Dijital 

Projeksiyon



 

64 

3.2. Sosyal Medya 

3.2.1. Sosyal Medya Kavramı 

Sosyal medya, yeni medya ile eş değer görülse de ondan daha dar bir kavramdır. Zira 

yeni medya, sadece sosyal medyayı değil, mobil uygulamaları, internet ve dijital 

teknolojiler ile bahsedildiği üzere medyanın diğer kollarını da kapsayan bir 

kavramdır. Son yıllarda tahmin edilenden çok hızla hayatın pek çok alanında etkili 

olmuştur. Karşılıklı etkileşim ve paylaşım özelliği, teknolojiyle doğrudan ilişkili 

olmasıyla, altyapısı her geçen gün gelişen sosyal medya, kullanıcıların birbirlerine 

kolayca ulaşmasında etkili bir yol olmuştur (Avşar, 2022: 5). Dolayısıyla yeni 

medyanın alt kolu sayılabilecek olan sosyal medyaya öncelikle kavramsal açıdan 

bakmakta fayda vardır.   

Bugün bilinen şekliyle “Sosyal Medya Çağı”, Bruce ve Susan Abelson’un 1989 

yılında sosyal paylaşım amacıyla çevrim içi günlük yazarları bir araya getiren ilk site 

olan “Open Diary”i (Açık Günlük) kurmasıyla başlamıştır. Bununla eş zamanlı 

olarak önce, “weblog” terimi kullanılmaya başlandıktan bir yıl sonra da bu terim, 

“blog” olarak değişmiştir. İlerleyen teknoloji ile birlikte internet hızının da 

artmasıyla, blog teriminin kullanımı yaygınlaşmış ve bu kavram daha sonra 

MySpace (2003) ve Facebook (2004) gibi sosyal paylaşım sitelerine önderlik 

etmiştir. Böylece, “sosyal medya” kavramı ortaya çıkmıştır (aktaran Tetik, 2015: 

202). 

Sosyal medyayı daha iyi anlamak için öncelikle kelime kökenlerine inmek gerekir. 

Kavramı oluşturan sözcüklerden biri olan sosyal kelimesi, diğer insanlarla etkileşim, 

iletişimde olma ihtiyacını içerir. Sonuçta, sosyal olmak bir içgüdüdür ve insanlar 

hayatta kalmak için başkalarıyla etkileşim kurma ve başkalarını etkileme 

yeteneklerine sahip olan “sosyal varlıklar”dır. Çocukken anneniz size “dışarı çıkıp 

sosyal olmanızı” söylemiş olabilir. Sosyal olmak arzu edilen bir şeydir ve olumlu bir 

anlamı çağrıştırır. İlk çağlardan günümüze insanlar birbirleriyle iletişim kurmakta, 

duygularını, düşüncelerini paylaşmaktadır. Medya ise insanların iletişime geçme 

yöntemidir. Geleneksel anlamda medya, gazete, dergi ve televizyon gibi unsurları 

içerir. Medya sözcüğü haber kuruluşlarının görüntülerini anlatırken aynı zamanda 

haberin nasıl iletildiği ile ilgili izlenimleri de beraberinde getirmektedir. Her biri ilgi 



 

65 

çekici bir hikâye anlatarak veya önemli haberleri paylaşarak bir kitleyle etkileşim 

kurmak için kullanılan önemli araçlardır (Safko & Brake, 2009: 3). 

Bu iki kavramın bir araya geldiği sosyal medya, “kullanıcıların ağ teknolojilerini 

kullanarak etkileşimini sağlayan araç, hizmet ve uygulamaların bütünü”nü içerir. 

Yani sosyal medya aslında çevrim içi iletişim mekânlarını kapsayan “şemsiye bir 

kavram”dır. Kavramı simgeleyen bazı özellikler ise şu şekilde sıralanabilir: 

Katılım : İlgi duyan herkesin katılabildiği bir ortamdır. 

Açıklık : Geri bildirim ve katılımın açık olduğu ortamlardır. 

Diyalog : Çift taraflı diyalog imkânı sunar. 

Topluluklar : Aynı ilgi alanlarına sahip insanlar, sosyal medyada topluluk 

kurabilir. 

Bağlılık : Kullanıcının bağlılığını gerektirir (aktaran Akyazı A. , 2015: 47). 

Sosyal medya bireylerin kimliklerini sunduğu, kendilerini ifade ettiği ve etkileşim 

içinde olduğu mecralardır. Sosyal medya kullanıcıları kişisel 

hesaplarında/sayfalarında yaş, cinsiyet, eğitim ve meslek durumlarını belirtir, özel 

veya genel fotoğraf ve videolarını paylaşır ve birbirleriyle iletişim kurarlar. Bu 

hesaplarda/sayfalarda sundukları kimlik, kendi gerçek kimlikleri olmakla birlikte 

bazen de sanal kimlikle o platformlarda var olabilmektedirler (Erbuyurucu, 2013: 

38). 

Günümüzde kullanılan hâliyle sosyal medyanın kullanıcılara sunduğu en önemli 

avantajlardan biri, bireysellik ve kullanıcı destekli hizmetlerdir. Sosyal medyada 

tamamen kullanıcının denetiminde olan içerik, bilgi ve veri akışı ile 

gerçekleşmektedir (Kırık, 2013: 75). Bu noktada kullanıcı kaynaklı içerikten söz 

edilebilir. İktisadi İşbirliği ve Gelişme Teşkilatı’nın hazırlamış olduğu Katılımcı 

Web ve Kullanıcı Tarafından Oluşturulan İçerik Raporu’na (OECD, 2007: 18) göre, 

sosyal medyada içeriğin kullanıcı kaynaklı olarak değerlendirilmesi için üç kıstas 

vardır: 

• Yayın gereksinimi: En önemli koşul, herkese açık bir web sitesinde veya 

sadece belli bir grup insanın erişebildiği bir sayfada içeriğin yayınlanmış olmasıdır. 



 

66 

Çevrim içi ortamda hazırlanmış olsa bile yayınlanmış olması gerekmektedir. Bu 

özellik e-postaları, iki yönlü anlık mesajları ve benzerlerini içermez. 

• Yaratıcı çaba: İşin ortaya konulması veya mevcut işlerin yeni bir işe 

uyarlanması için belirli bir yaratıcı çaba harcanmalıdır; yani kullanıcılar işe 

kendilerinden bir şeyler katmalıdır. Kullanıcı kaynaklı içeriğin arkasındaki yaratıcı 

çaba iş birliğine dayalı olabilir, örneğin bir web sitesinde kullanıcılar kolektif bir 

şekilde sayfayı düzenleyebilirler. Bu anlamda kullanıcıların içerik oluşturduğu, telif 

hakları açısından kontrol ettiği, sayfa düzenlemesi yaptığı Wikipedia örnek 

gösterilebilir. Bunun yanında sadece bir televizyon programının bir kısmını 

kopyalayıp bir web sitesinde yayınlamak ya da bir makalenin sosyal medyada 

paylaşılması, kullanıcı kaynaklı içerik olarak değerlendirilemez. Bununla birlikte, 

minimum yaratıcı çaba miktarını tanımlamak zordur ve bağlama bağlıdır. 

• Profesyonel rutin ve uygulamaların dışında oluşturma: Kullanıcı tarafından 

oluşturulan içerik daha çok profesyonel rutin ve uygulamaların dışında oluşturulur. 

Genellikle kurumsal veya ticari bir pazar bağlamı, ücret veya kâr beklentisi olmadan 

profesyonel olmayan kişiler tarafından üretilebilir (OECD, 2007: 18). 

Burada son maddenin bugün her platform için geçerli olmadığını söylemek 

mümkündür. Örneğin, ilk başlarda amatör video içerik üreticilerinin paylaşım yaptığı 

bir platform olan YouTube’da kullanıcılar profesyonel yardım da alarak içerik 

üretmekte, ürettikleri içerikten izlenme ve paylaşma gibi algoritmalar sayesinde para 

da kazanmaktadır. Hatta birçok “amatör” içerik üreticisi kâr elde etme mantığıyla 

hareket ettiği için, içeriğin niteliğinden ziyade tıklanma oranına göre hareket 

etmektedirler.  

İnternet teknolojilerinin akıl almaz hızdaki gelişimi ve değişimi ile birlikte ortaya 

çıkan Web 2.0 teknolojileri sosyal medya platformlarının ortaya çıkmasında en 

önemli kaynak olmuştur ve günümüz sosyal medyaları, bugün en yaygın olarak 

kullanılan internet araçları hâline gelmiştir (Taşçı, 2010: 73). 

Kullanıcıların başka kullanıcılar için ziyaret ettikleri internet siteleri veya 

kullandıkları programların bütününü oluşturan, web teknolojisinde yeni yöntem ve 

platformların bir araya gelmesini, buluşmasını ifade eden Web 2.0 ile birlikte çift 

yönlü ve eş zamanlı bilgi paylaşımı olanağı sağlanmıştır. Web 2.0’ın getirdiği en 

önemli yeniliklerden biri iletişimde tek yönlülüğü sona erdirerek kullanıcıların 



 

67 

sürecin içerisinde daha aktif ve üretken olduğu çift yönlü iletişimi sağlamasıdır. Her 

kullanıcının içerik üreticisi hâline dönüşebildiği Web 2.0 teknolojisi kullanıcıların 

bilgi paylaşıp tekrar kullanmasını, aynı zamanda diğer kullanıcılardan gelen bilgiye 

ulaşması ve cevap vermesini sağlayarak iletişimde yeni bir dönemi başlatmıştır 

(Akar, 2011: 18-19). 

Üçüncü nesil internet ağı olarak da tanımlanan Web 3.0 uygulamaları ise internet 

sayfalarının anlamını ve boyutunu zaman içerisinde değiştirecek, teknolojinin 

gelişimi ile birlikte internet içerisindeki içerikleri kontrol ederek kişiye uygun 

enformasyon sunabilecektir (Güçdemir Y. , 2010: 28).  Web 2.0 ve Web 3.0 

teknoloji arasındaki temel fark içerik noktasında ortaya çıkmaktadır. Web 2.0 

uygulamaları farklı kullanıcılar tarafından üretilen değişik içerikleri temele alırken, 

Web 3.0 teknolojisi ise dinamik içeriği birleştirmekte, birbirine bağlı data setleri 

üzerine şekillenmektedir (Aghaei, Nematbakhsh, & Farsani, 2012). 

Günümüzde sosyal medya platformları kişiye özel içerik sunmaya başlamıştır. 

Örneğin, Facebook ve Instagram içerik sunum algoritmasını değiştirerek 

kullanıcılara arkadaşlarının paylaştığı tüm içerikleri göstermek yerine, en çok 

etkileşim alan veya reklamla ön plana çıkarılan içerikleri göstermektedir. Bu özellik 

ile kullanıcılara ihtiyacı olan içeriği sunuyor-muş gibi gösterilse de amaç içeriklere 

reklam verilerek daha fazla kişiye ulaşılması ve böylece platformun gelirinin 

artırması olarak görünmektedir. 

Sosyal medyayı teknik olarak daha iyi tanımak için temel özelliklerine göz atmakta 

fayda vardır. 

3.2.2. Sosyal Medyanın Temel Özellikleri  

Sosyal medya platformları; içeriğin kullanıcı tarafından üretildiği, tüketildiği, 

paylaşıldığı, kişisel veya kurumsal kimliklerle yönetildiği çevrim içi platformlardır. 

Bu platformlar sahip oldukları özellikler sayesinde etkin bir iletişim aracı olarak 

kullanılmaktadır. Blossom’a göre (aktaran Kırık, 2013: 76-77) sosyal medyanın 

temel özellikleri şunlardır: 

 Sosyal medya herkesin erişimine açık, ölçümlenebilir ve kullanımı kolay bir 

teknolojidir. Burada sosyal medyayı kullananların talepleri, ilgi alanları, 

merak ettikleri konular içerik üreticileri tarafından göz önünde bulundurulur. 



 

68 

Ayrıca algoritmalar sayesinde kullanıcıların kişisel ilgileri, beğenileri, 

eğilimleri ve davranışlarını sayısal olarak analiz etme imkânı vardır. Telefon, 

tablet, bilgisayar gibi pek çok iletişim aracıyla ulaşılabilen sosyal medyaya 

internet sayesinde kolayca erişmek mümkündür.  

 Sosyal medya hem kişisel hem de kitlesel iletişime açık bir platformdur. 

Sosyal medya kullanıcıları dünyanın her yerinde internetin ulaşabildiği 

herkesle iletişim kurabilmekte, herkese açık içerik oluşturabilmektedir. 

İçerikleri paylaşırken gerektiğinde hedef kitlenin seçilebilir olması, kişiye 

özel yayıncılık anlayışına imkân sağlamaktadır. Ayrıca sosyal medya 

üzerinden konu, içerik bazlı ya da oluşturulan grup odaklı toplu görüşme, 

tartışma yapmak da mümkündür. Burada sosyal medyanın en önemli 

özelliklerinden biri olan etkileşim unsurundan bahsetmek gerekir. Geleneksel 

medyanın aksine karşılıklı etkileşime izin veren yapısıyla sosyal medyada iki 

yönlü iletişim akışı olabilmektedir.  

 Sosyal medyanın geniş bir etkileme gücü, anında etkileşim, hızlı iletişim ile 

kamuoyu yaratma, kitleleri harekete geçirme gibi özellikleri vardır. 

Hazırlanan içerikler, kullanılan fotoğraflar, videolar, grafiklerin yanı sıra her 

geçen gün eklenen yeni özelliklerle bu etkinin gücü artmaktadır. Ancak 

bunun yanında yalan veya yanlış bilginin dolaşıma girmesi, dezenformasyon 

da söz konusu olduğu için sosyal medyadaki bilgilerin doğruluğu tartışmalı 

olabilmektedir. 

Kietzmann vd. (2011: 243) ise sosyal medyanın işlevsel özelliklerini ortaya koyar ve 

bu bağlamda birbirinden farklı yedi temel özellik ele alır: “Kimlik, diyalog, 

paylaşım, mevcudiyet, ilişkiler, itibar ve gruplar”. 

Kimlik: Kimlik, kullanıcıların sosyal medyada kendilerini ifade biçimini ortaya 

koymaktadır. İstenen kimlik bilgileri platformdan platforma değişiklik göstermekle 

birlikte temel olarak kullanıcılar kimliklerini oluştururken, isim, yaş, cinsiyet, 

yaptıkları meslek, bulundukları konum gibi çeşitli bilgiler vermektedirler. 

Kullanıcılar kimlik bilgilerini verirken gerçek isimlerini ve bilgilerini verdikleri gibi 

takma isim kullanma yoluna da gidebilmektedirler. Sosyal medyada kimlik olan 

değil, yansıtılandır. Kullanıcıların kendilerini gösterdiği kadarını tanırız (Kietzmann 

vd., 2011: 243).  



 

69 

Diyalog: Sosyal medyanın en temel işlevlerinden biri kullanıcılar arasında iletişimi 

sağlamaktır. Bu da kullanıcılar arası diyalogdan geçmektedir. Diyalog, kullanıcıların 

diğerleriyle ne oranda iletişime geçtiğini göstermektedir. Yapısı gereği kişiler 

arasındaki diyaloğu kolaylaştırmak için tasarlanan sosyal medya platformlarında 

kullanıcılar birçok sebepten konuşmaya başlar. Arkadaş/aşk arayanlar, öz güvenini 

artırmak isteyenler, paylaşılan içerikler hakkında yorum yapmak isteyenler, eski 

dostlar, aileler, siyasi, günlük meseleler hakkında konuşmak isteyenler sosyal 

medyada sosyalleşmekte, diyalog kurmaktadırlar. Dünyanın her yerinden 

milyonlarca insanın bu diyalogla etkileşime geçtiği düşünüldüğünde, bu diyalogun 

bir parçası olmak uluslararası şirketlerin de hedefi hâline gelmiştir. Sosyal medyanın 

bu özelliğini fark eden çeşitli gruplar (siyasiler, şirketler, reklamverenler, büyük 

firmalar, ülkeler vs.), bu diyaloğun içinde yer almak ister. Farkındalık oluşturmak ya 

da markalarına/şirketlerine dikkat çekmek isteyenler, diyalog işlevinden 

yararlanmaktadırlar (Kietzmann vd. 2011: 244-245). 

Paylaşım: Sosyal medyanın geleneksel medyadan en büyük farklarından biri 

paylaşımdır. Bu mecrada yapılan tüm aktiviteler “paylaşım” üzerine kurulu olmakla 

beraber, insanlar kendilerini takip edenler için paylaşım yapmaktadır. Sosyal medya 

üzerinde bilgi, “tüketilen, edinilen bir şey olmaktan çok, paylaşılan bir şey” hâline 

gelmiştir (Deanna, 2010: 7). Sosyal medya, temelde paylaşılan bir öge (örneğin, 

grup, metin, video, resim, ses, bağlantı, konum vb.) ile birbirine bağlanan 

insanlardan meydana gelmektedir. Paylaşım yapmak sosyal medyada etkileşim 

kurmanın bir yolu olsa da paylaşımın kullanıcıları birbirleriyle sohbet etmeye veya 

ilişki kurmaya sevk edip etmediği, kullandıkları sosyal medya platformunun türüne 

göre değişiklik göstermektedir. Her platformun paylaşım formatı veya amacı 

farklıdır (Kietzmann vd. 2011: 245).  

Mevcudiyet: Mevcudiyet, yani bir yerde bulunma hâli kullanıcıların gerçek dünyada 

yaptıklarının sosyal medyadaki yansımasıdır. Kişiler paylaşım yaparken bulundukları 

konumun bilinmesini isteyebilir ve aynı konumdaki kişilerle etkileşime geçmek 

isteyebilir. Bu özellik, aynı zamanda firmaların da kullanıcı profili ve paylaşımlarını 

öğrenerek kullanıcı-merkezli reklam veya ileti göndermelerine yardımcı olmaktadır 

(Kietzmann vd., 2011: 245-246).  



 

70 

İlişkiler: İlişkiler, bir sosyal medya platformunu kullanan kişilerin birbirlerine nasıl 

bağlandığı, aralarındaki bilgi alışverişinin ne ve nasıl olduğunu ortaya koymaktadır. 

Kimi platformlarda, bu ilişkiler oldukça resmî, düzenli ve yapılandırılmış 

olmaktayken, kimi platformlarda ise gayrıresmî, yakın ve kendiliğinden 

olabilmektedir. Sosyal medyanın en güçlü ve farklı yanı karşılıklı etkileşime izin 

vermesidir. Sosyal medya ilişkiler ağı üzerine kuruludur ve insanlar tanıdıkları veya 

tanımadıkları kişiler ile iletişim kurmaktadırlar. Bir sosyal medya topluluğu ilişkilere 

değer veriyorsa, yapısal özellikler önemli hâle gelir. Kullanıcılarıyla etkileşim 

kurmak isteyen sosyal medya platformları ve firmalar, bunun için ilişkileri nasıl 

sürdürebileceklerini veya inşa edebileceklerini belirlemelidir (Kietzmann vd., 2011: 

246-247).  

İtibar: Tanınma kavramı sosyal medyada farklı anlamlandırılabilir. Kullanıcıların 

“tanıdıkları kişiler”in doğrudan kendilerinin tanıdıkları olmasına gerek yoktur. 

Arkadaşlarının arkadaşları veya etkileşime girdiği kişiler de sanal dünyada “tanıdık” 

hâline gelebilir. Kullanıcılar, hesap açarak profil oluştururlar, çeşitli kişileri takip 

ederler veya arkadaş olarak eklerler. Kendi hayatlarından ne kadar çok detay 

paylaşırlarsa o kadar çok gerçek kimlik etkisi uyandırırlar. Yaptıkları paylaşımlarla 

arkadaş veya takipçi sayılarını artırabilirler (Kietzmann vd., 2011: 247).  

Gruplar: Gruplar, kullanıcıların ne şekilde topluluk oluşturacağını belirlemektedir. 

“Bir ağ ne kadar ‘sosyal’ olursa, arkadaş grubu, takipçiler ve kişiler o kadar büyük 

olur”. Sosyal medyada kullanıcılar takipçilerini arttırdıkça, ağlarını da genişletmiş 

olur. Ancak sosyal medya geniş kitlelere hitap ettiği gibi konu, tema, arkadaşlık 

düzeyi bazlı çeşitli ufak gruplar üzerinden de işlemektedir.  Mecrasına göre değişen 

şekilde gizli ve açık gruplar kurulabilir, kurulan gruplara duruma göre üye 

olunabilmektedir (Kietzmann vd., 2011: 247).  

Sosyal medya üzerine çalışmalar yapan Danah Boyd (2009) da sosyal medyanın beş 

karakteristik özelliğini ortaya koymuştur:  

1. Kalıcılık: Sosyal medyada oluşturulan içerikler eş zamansız bir şekilde kalıcı 

olarak durmaktadır. Yazılanlar, hazırlanan içerikler, paylaşılan fotoğraflar ve 

videolara kural ihlali yapılmadığı sürece kalıcı olarak internetten erişilebilmektedir.  

2. Tekrarlanabilirlik: Sosyal medya içerikleri bir ortamdan diğerine kopyalanıp 

yapıştırılabilir, yeniden paylaşılabilir (RT), kişisel veya toplu olarak istenilen kişilere 



 

71 

gönderilebilir. Böylece içerik daha fazla kişiyle paylaşılabilir, daha fazla kişiye 

ulaştırılabilir. İçerik paylaşmak ve arşivlemek basit ve ücretsizdir. 

3. Aranabilirlik: Gündelik hayatta bir kişiyi aramak, hakkında bilgi edinmek oldukça 

zorken sosyal medya aracılığıyla kişiler hakkında bilgiye ulaşmak oldukça kolaydır. 

Aynı şekilde merak edilen bir bir konu hakkında araştırma yapmak da mümkündür. 

Tüm bilgi parmaklarımızın ucundadır. Her sosyal medya platformunun kendine has 

arama özelliği bulunabilmektedir. 

4. Ölçümlenebilirlik: Sosyal medyayı geleneksel medyadan ayıran en önemli 

özelliklerden biri de ölçümlenebilir olmasıdır. Geleneksel medyada tahmini bir 

ölçüm yapılırken, sosyal medyada içeriği okuyan kişileri ölçebilir, onlar hakkında 

gerektiğinde ülke, şehir, yaş, cinsiyet gibi bilgilere dahi ulaşabilirsiniz. Sosyal 

medyanın detaylı ölçümleme araçları kurumsal, siyasi ya da reklam amaçlı yayın 

yapan profesyonel hesaplar tarafından sıkça kullanılmaktadır.   

5. Kolay erişim: Sosyal medya uygulamalarını kullanmak için belirli bir yerde 

olmanıza gerek yoktur. İnternetin bulunduğu her yerden sosyal medyaya erişmek 

mümkündür. Daha çok akıllı telefonlar üzerinden kullanılan sosyal medya, taşınabilir 

teknolojiler ile kolay ulaşılır durumdadır.  

Sosyal medyanın belirleyici özelliklerini en iyi ortaya koyan durum, geleneksel 

medya ile ayrıştığı noktalardır. Fisk, (aktaran Mavnacıoğlu, 2013: 306) ikisi 

arasındaki farkları şu şekilde özetler: Geleneksel medyada erişim, zaman ve mekânla 

kontrol edilirken sosyal medyada herkese açık olan erişimde zaman ve mekân 

sınırlaması yoktur. Geleneksel medyada içerik medya profesyonelleri tarafından, 

ücret karşılığı üretilip, dağıtılırken, sosyal medyada kullanıcı kaynaklıdır, paylaşımı 

ve dağıtımı ücretsiz yapılmaktadır. İzleyicinin pasif olduğu geleneksel medyanın 

aksine sosyal medyada kullanıcılar aktiftir, sürekli etkileşim hâlindedir, içeriğin hem 

üreticisi, hem tüketicisi konumdadır.  

Sosyal medyanın kullanıcıların katılımına imkân verme özelliği, onu geleneksel 

medyadan ayıran en önemli unsurlardan biridir.  Katılım sayesinde, iletişim tek 

yönlü olmaktan çıkıp iki yönlü hâle gelmektedir. Bu da kullanıcıların sosyal medya 

üzerinden birbirleriyle ve takip ettikleri hesaplar ile karşılıkla iletişime geçmelerini, 

konuşup tartışabilmelerini sağlamaktadır. Karşılıklı iletişim kurma özelliği sayesinde 



 

72 

toplumsal açıdan bir sosyalleşme imkânı da doğmuştur. (Gönenli & Hürmeriç, 2012: 

2015).  

Stokes (aktaran Koçyiğit, 2017: 109)  sosyal medya ve geleneksel medya arasındaki 

farkları aşağıda yer alan tablo ile özetlemiştir.  

Geleneksel Medya Sosyal Medya 

Yapısı sabittir, değiştirilmesi zordur. Anlık bir şekilde güncellenebilmektedir. 

Yorumlar sınırlı ve gerçek zamanlı 

değildir. 
Sınırsız ve gerçek zamanlı yorum vardır. 

Sınırlı ve gecikmeli ölçüm 

yapılabilmektedir. 
Anlık ve popüler ölçüm yapılabilmektedir. 

Arşivlemek oldukça güçtür. Sayısal arşivlemeye olanak tanımaktadır. 

Kitle iletişim araçlarından sınırlı bir 

şekilde faydalanılabilmektedir. 

Hemen hemen her kitle iletişim aracından 

sınırsız bir şekilde faydalanılabilmektedir. 

Geleneksel medya organlarının 

yayını için kurula gereksinim vardır. 

Kurul olmadan bireysel olarak katılımcılar 

paylaşımda bulunabilmektedir. 

Geleneksel yayın organlarında 

karşılıklı paylaşım ve etkileşim 

mümkün değildir. 

Sosyal medyada her kullanıcının karşılıklı 

paylaşım ve etkileşim olanağı 

bulunmakadır. 

Geleneksel medya organları üzerinde 

sıkı bir denetim mekanizması 

bulunmaktadır. 

Sosyal medya daha özgür ama denetimsiz 

bir ortam sunmaktadır. 

Tablo 3.3. Geleneksel medya ve sosyal medya arasındaki farklılıklar 
Kaynak: Stokes (aktaran Koçyiğit, 2017: 109) 

Tablodan da anlaşılacağı gibi, geleneksel medyanın sabit, değiştirilmesi zor yapısı, 

sınırlı yorumlara izin vermesi, gecikmeli ölçüm yapılması, arşive ulaşmanın zorluğu, 

yayın kurulu ve editör gibi unsurlar gerektirmesi, paylaşım ve etkileşimin sınırlı 

olması ve denetim mekanizması gibi yapısının karşısında sosyal medya, daha açık bir 

alan sunmaktadır. Sosyal medya, içeriğin anlık güncellenmesinin yanı sıra, 

yorumların sınırsız ve tam zamanlı yapılabiliyor oluşu, neredeyse tam ölçüme izin 

vermesi, arşive ulaşmanın kolaylığı, farklı iletişim araçlarının entegre edilmesi, 

karşılıklı etkileşime izin vermesi, kullanıcıların paylaşımda bulunabilmesi gibi 

özelliklere sahiptir. Ancak son maddede görüldüğü gibi “daha özgür ama denetimsiz 

bir ortam sunmaktadır”. Sosyal medyanın bu özelliği dezavantajlarından biridir. 

Onun dezenformasyona açık, teyitsiz bilginin hızlı bir şekilde yayılabildiği, herkesin 

konunun uzmanı gibi hareket edip halkı yönlendirerek manipüle edebildiği, 

denetimsiz yapısı sosyal medyanın güvenirliliğini tartışmalı hâle getirmektedir. 



 

73 

3.2.3. Sosyal Medya Kullanımı ve Araçları 

Sosyal medyanın ilk dönem araştırma çalışmalarından birini kaleme alan Anthony 

Mayfield’a (2008:7) göre temel olarak sosyal medya araçları altı başlık altında 

toplanabilir. Bugün sayıları hâlen artmakta olan sosyal medya araçlarını şu şekilde 

sıralayabiliriz: sosyal ağlar, bloglar, vikiler, podcastler, forumlar, içerik toplulukları, 

mikrobloglar . 

Bloglar: Bloglar sözlük anlamı olarak şu şekilde tanımlanmıştır: “Okuyucuların 

kendi yorumlarını yazmalarına olanak veren ve ileti girişlerini ters bir kronoloji ile 

sıralayıp gösteren, çevrim içi paylaşılan veya kişisel olarak oluşturulan günlük” 

(Chandler & Rod, 2018: 61). Ağ anlamına gelen web ve kayıt demek olan log 

kelimelerinin birleşiminden türetilen blog kelimesi, “ağ kayıtları” şeklinde 

tanımlanabilmektedir (Yüksel, 2014: 21). “Bloglar, haber duyurularından yorum 

yazılarına, beğenilen sitelerin tanıtımlarından toplulukların fikirlerini paylaştıkları bir 

ortam olmalarına kadar esnek bir içerik kullanımına sahiptir” İnternet siteleriyle 

karşılaştırıldığında basit bir şekilde tasarlanabilen ve içerik yüklenebilen bloglar, 

kolay birkaç adımla kaydolunup yayın yapmaya imkân sağlamaktadır (Dilmen, 2007: 

117).  

Günümüzde sosyal medya platformlarının sağladığı imkânların gelişmesiyle birlikte 

eski popülerliğini kaybetse de bloglar, kişilere kendilerini ifade etme, yorum yapma, 

gezi, sağlık, spor, haber gibi pek çok konuda yazma imkânı sağlayan, ücretsiz içerik 

üretilebilen platformlardır. 

Vikiler: Viki ismi Hawaii dilinde çabuk anlamına gelen wikiwiki kelimesinden 

türetilmiştir. İngilizce “What I Know is” sözcüklerinin kısaltması olan Wiki 

“Bildiğim Kadarıyla” olarak da çevrilmektedir. Viki, herkesin üzerinde istediği gibi 

düzenlemeler yapmasına izin veren kullanıcıların içeriği kolaylıkla zenginleştirip 

biçimlendirebildikleri bilgi sayfaları topluluğudur, kullanıcıların giriş yapmalarına 

veya var olan içerikler üzerinde değişiklikler yapmalarına izin veren ortamlardır. En 

popüler olanı ise “Wikipedia”dır (Türkçedeki adı Vikipedi) (Akyazı & Akyazı, 2013: 

209). 15 Ocak 2001 tarihinde kurulan ve 124 dilde yayın yapan sitede belirtildiğine 

göre içeriği kullanıcıların ürettiği Vikipedi (Wikipedia, 2022), telif hakkı konusuna 

da dikkat etmektedir. Buna göre;  



 

74 

“Vikipedi'nin kullandığı lisans, tıpkı özgür bir yazılımın özgürce 

lisanslanmasında olduğu gibi, içeriğimize özgürce erişim hakkını verir. Bu 

prensip telif feragatı (copyleft) olarak bilinir ve bu da yeni sürümde diğerlerine 

aynı özgürlüğü verdiği ve kullanılan Vikipedi maddelerinin, yazarlarına atıfta 

bulunduğu sürece (maddeye doğrudan bir bağlantı verilmesi, yazara kredi 

verilmesi koşulumuzu yerine getirir) Vikipedi'nin içeriğinin kopyalanabileceği, 

değiştirilebileceği ve tekrar dağıtılabileceği anlamını taşır” (Wikipedia, 2022). 

Podcastler: Apple'ın müzik dinleme cihazı olan “iPod” ve “broadcasting” 

kelimelerinin birleşiminden oluşan podcastler, dijital ortamdan indirilebilir veya 

dinlenebilir ses dosyalarıdır (Chandler & Rod, 2018: 327). Kullanıcıların ses 

içerikleri üretmesine imkân tanıyan podcastler, özel olarak hazırlanmış kayıtlardan 

veya yayınlanmış içeriklerin kayıtlarından oluşmaktadır. Eğitim amaçlı 

kullanılabildiği gibi, eğlence, sohbet dinleme, bilgilenme amaçlı da kullanılmaktadır. 

Çeşitli dağıtım yöntemleriyle mobil cihazlara ses aktarma ile yapılan podcastler, 

günümüz teknolojileriyle mp4 dosyası olarak görüntülü de olabilmektedir. Bazı 

podcast uygulamaları kaydetmeye izin verdiği için internet olmadan da 

dinlenebilmekte, onlara her an ulaşılabilmektedir (Gülseçen, Gürsul, Bayrakdar, & 

vd., 2010: 788).  

İnternet Forumları: Çeşitli alanlara ilişkin olarak meydana getirilmiş, farklı 

konularda enformasyon, güncel haber veya fikirler konusunda bilgi paylaşımı veya 

tartışmalara yönelik içeriklerin paylaşıldığı platformlardır. Bir nevi “çevrim içi 

tartışma grupları” sayılan bu forumlarda, geleneksel medyada konuşulmayan kimi 

zaman gündelik hayata dair, kimi zaman belirli bir alana dair konular 

paylaşılabilmektedir. Aslında sosyal medyanın ilk versiyonu olarak da kabul 

edilebilecek forumlar, veri güvenliğinin sağlanması ve çevrim içi oluşturulmuş 

güvenli alanları sayesinde “el değmemiş ve denetimden uzakmış hissini” muhafaza 

eder (İletişim Başkanlığı, 2020: 59).  

Forumları okumak genellikle herkese açıktır, ancak yorum yapmak veya tartışma 

başlatmak için üye olunması gerekmektedir. Yapılan paylaşımlar, bir editör ya da 

yönetici süzgecinden geçtikten sonra yayınlanmakta veya yayınlanmasına karar 

verilmektedir. Forumların kendine has kullanım kuralları olabilmektedir. Bugün 

sosyal medya ile birlikte forumların etkisi azalsa da özellikle belli konularda 

başkalarının görüşlerini topluca görmek, yorumlarını almak isteyen kişilerin 

başvurduğu siteler olarak varlığını sürdürmektedir.  

https://tr.wikipedia.org/wiki/Vikipedi
https://tr.wikipedia.org/wiki/%C3%96zg%C3%BCr_yaz%C4%B1l%C4%B1m
https://tr.wikipedia.org/wiki/Telif_feragat%C4%B1


 

75 

İçerik Toplulukları: Farklı konularda hazırlanan içeriklerin paylaşıldığı ortamlardır.  

Youtube, Flickr, SlideShare, Instagram gibi video, fotoğraf ve sunum dosyalarını 

paylaşmaya fırsat veren bu siteler aracılığı ile kurumlar, kişiler veya gruplar ürün, 

hizmet ve etkinliklerine dair içerik üretmektedirler. Her ne kadar kurumlar, kendi 

kurumsal web sayfalarında bu tanıtım görüntülerinin indirilmesine olanak sağlasa da, 

içerik topluluklarında daha kolay erişim sağlaması açısından tercih edilir olmuştur. 

Kurumlar böylece videonun izlenme oranlarını da takip edebilmektedir. Bunun yanı 

sıra bu sitelerde sunulan içerikleri, hedef kitlenin tercihlerine göre diğer sosyal 

medya platformlarında rahatlıkla paylaşılmasına imkân vermesi, işletmeyle ilgili 

bilginin kolaylıkla yayılmasını sağlamaktadır (Özata, 2013: 86). 

Mikrobloglar: Web 2.0'ın üzerine temellendirilen ve içeriğin kullanıcı tarafından 

oluşturulmasına ve etkileşime izin veren mikro bloglar, "internet tabanlı uygulamalar 

grubu" olarak tanımlanabilecek büyük sosyal medya ailesine aittir. Sosyal medya 

sınıflandırmasının sürekliliğinde, mikro bloglar, geleneksel bloglar ve sosyal ağ 

siteleri arasında arasında bir yerdedir. Kullanıcıların kısa cümleler, resimler veya 

video bağlantıları gibi küçük içerik ögeleriyle paylaşımına olanak tanıyan, mikro 

bloglardan en tanınmışı Twitter’dır. (Kaplan & Haenlein, 2011: 106). Üyelik yoluyla 

kaydolunan Twitter, herkese açık bir platformdur. Kullanıcıların düşüncelerini 

paylaşmak, diğer insanlarla etkileşim kurmak ve iletişime geçmek amacıyla 

kullanılmaktadır. Medya açısından son dakika haberlerin anlık geçilebildiği, 

siyasilerin kendilerini ifade edebildiği bir mecradır (Mayfield, 2008: 27). 

2006 yılında Jack Dorsey tarafından geliştirilen Twitter, kullanıcılarına metin (280 

karakter), fotoğraf ve video paylaşımı ile canlı yayın olanağı sunan bir mikroblogdur 

(Twitter, 2022).  Sitenin açıkladığına göre Twitter, “Neler oluyor ve insanlar şu anda 

ne hakkında konuşuyor?” anlamına gelmektedir. Amacını, herkese açık sohbete 

hizmet etmek olarak açıklayan Twitter, böylece dünyanın daha hızlı öğrenmesi ve 

ortak sorunları çözmesine yardımcı olmayı hedeflemektedir. Twitter, platform olarak 

kendisini şu şekilde ifade etmektedir: “Farklı insanlardan, bakış açılarından, 

fikirlerden ve bilgilerden oluşan bir dünyaya ev sahipliği yapan açık bir hizmetiz. 

Tüm insanların en çok önemsedikleri konular ve olaylar hakkında bilgi tüketmesine, 

oluşturmasına, dağıtmasına ve keşfetmesine olanak tanıyan ücretsiz ve küresel 

sohbetleri teşvik ediyoruz” (Twitter, 2020: 4). 



 

76 

Geleneksel medyanın tek yönlü iletişimine karşın Twitter’ın en güçlü özelliklerden 

biri çift yönlü iletişim imkânını sunmasıdır. Kullanıcılar Twitter’a üye olduktan 

sonra, yönlendirme (retweet), cevaplama (reply), bahsetme (mention) gibi özellikleri 

kullanarak karşılıklı konuşabilmekte, yorum yapabilmekte, içerik 

üretebilmektedirler. Kullanıcılar takip ettikleri kişileri kendi akışlarında görürken, en 

çok konuşulanlar (trend topics) listesine bakarak, kelime ya da etiket araması gibi 

özelliklerle takip etmedikleri kişilerin paylaşımlarını da görebilmekte, onlarla da 

etkileşim kurabilmektedirler. 

2022 itirabıyla 436 milyon takipçi sayısı olan Twitter (We Are Social, 2022), üye 

sayısı diğer sosyal medya platformlarına göre daha az olsa da, siyasi konuların, 

toplumsal mevzuların birbirini tanımayan kişiler tarafından konuşulup tartışıldığı, 

gündem oluşturulduğu günümüzde, dönem dönem kitleleri bir arada toplamasıyla 

etkili bir sosyal medya aracı olmuştur.  

Sosyal Ağlar: Sosyal ağlar, kullanıcılarına kendilerine özel sayfa hazırlama imkânı 

verirken kabul ettikleri veya ekledikleri arkadaşlarıyla yazı, fotoğraf ve video 

paylaşımının yanı sıra bazıları da canlı yayın ile iletişim kurma imkânı sunmaktadır. 

Myspace, LinkedIn ve Facebook örnek olarak gösterilebilir.  

Sosyal ağlar, daha çok iş dünyası ile ilişkili olan sosyal ağ siteleri profesyonel 

hayatın paylaşıldığı, eğitim bilgileri, iş tecrübeleri gibi özelliklerin dikkate alındığı, 

yapılan işlerin ve ortak konuların paylaşılmasına fırsat veren ağlardır. Ayrıca bu 

ağlar, bazı şirketler tarafından iş ve eleman arama siteleri gibi de kullanılmaktadır. 

Sosyal ağlar ister arkadaşlık sitesi olsun ister iş bağlantılı siteler olsun, kurumsal 

iletişim uygulamaları oldukça uygundur. Sosyal ağların toplulukları organize etme ve 

harekete geçirme özellikleri dikkate alındığında, hedef kitleyi ikna etme amacıyla 

kullanımından da kurumlar tarafından yararlanılmaktadır (Alikılıç, 2011: 36).  

Dünya çapında sosyal ağlar içerisinde Ocak 2022 itibarıyla 2,9 milyar üyesi ile en 

çok kullanılan topluluk Facebook’tur (We Are Social, 2022). Kuruluş misyonunu 

“İnsanlara topluluk oluşturma ve dünyayı birbirine yaklaştırma” olarak ifade eden 

Facebook (2022), 4 Şubat 2004 tarihinde Mark Zuckerberg tarafından kurulmuştur. 

Şirketin adı 2021 yılında “Meta” olarak değişmiş ve “metaverse”in kısaltması olan 

yeni ismin odak noktasının “Meta evreni hayata geçirmek ve insanların bağlantı 



 

77 

kurmasına, topluluklar bulmasına ve işletmeleri büyütmesine yardımcı olmak” olarak 

açıklanmıştır (Facebook, 2021).  

Facebook, yaş, cinsiyet, eğitim, dil, meslek vb. gibi her kesimden çok farklı bireyleri 

içerisinde barındıran sosyal bir araç olduğundan, kişilerin bu ortamları 

kullanmalarında öznel ve sosyal normlar önemli hâle gelmektedir. Bazı kullanıcılar 

arkadaş çevresi ile olan iletişimi sürdürebilmek, onlara uyum sağlayabilmek ve bu 

popülerliğe katılabilmek için siteye üye olurken bazıları da arkadaş çevresi ve önem 

verdikleri kişilerin tavsiyeleri ve davetleri üzerine bu ortama katılabilmektedir 

(Binark, 2007: 44-54). Facebook daha çok görsel ağırlıklı bir sosyal ağdır ve tüm 

revizyonlarında bu yaklaşıma uygun yenilikleri ve kullanıcı dostu arayüzleri görmek 

mümkündür. Bireysel kullanıcılar kendi yaşam tarzlarına uygun sayfalarla 

kendilerini ifade ederken, kurumlar da faaliyetlerini ve öne çıkarmak istedikleri 

görsel malzemeleri Facebook aracılığıyla hedef kitlelerine ulaştırabilmektedirler 

(Özutku vd. 2014: 118). We Are Social’ın  Hootsuite ile birlikte yayınladığı Küresel 

Dijital Rapor’un 2022 sayısında dünyada en çok tercih edilen sosyal medya 

uygulamaları listesine göre 2,9 milyar kullanıcıyla Facebook, 1. sırada yer alırken 

onu 2,5 milyar kullanıcıyla video uygulaması olan YouTube (2,5 milyar kullanıcı), 

mesajlaşma uygulaması WhatsApp (2 milyar kullanıcı) ve fotoğraf ve video 

paylaşım uygulaması olan Instagram (1,4 milyar kullanıcı) takip etmektedir. Twitter 

ise 430 milyon kullanıcı ile daha alt sıralarda yer almaktadır.  

 

Şekil 3.5. We Are Social Dijital 2022 Raporu 
Kaynak: (We Are Social, 2022) 

Facebook YouTube WhatsApp Instagram TikTok
FB

Massenger
Telegram Pinterest Twitter

Milyar 2,9 2,5 2 1,4 1 0,9 0,5 0,44 0,43

0

0,5

1

1,5

2

2,5

3

3,5

http://wearesocial.com/?utm_source=kepios&utm_medium=article&utm_campaign=digital_2022&utm_content=hyperlink
https://hootsuite.com/?utm_campaign=all-tier_1_campaigns-digital_trends_2022-glo-none----Kepios---2022&utm_source=campaign&utm_medium=sponsored_media_and_promotion&utm_content=analysis_article
https://wearesocial.com/uk/blog/2022/04/more-than-5-billion-people-now-use-the-internet/?utm_source=feedotter&utm_medium=email&utm_campaign=FO-05-04-2022&utm_content=httpswearesocialcomukblog202204morethan5billionpeoplenowusetheinternet
https://wearesocial.com/uk/blog/2022/04/more-than-5-billion-people-now-use-the-internet/?utm_source=feedotter&utm_medium=email&utm_campaign=FO-05-04-2022&utm_content=httpswearesocialcomukblog202204morethan5billionpeoplenowusetheinternet


 

78 

  



 

79 

4. KULLANIMLAR VE DOYUMLAR KURAMI ÇERÇEVESİNDE SOSYAL 

MEDYA - KÜLTÜREL BELLEK İLİŞKİSİ 

4.1. Kullanımlar ve Doyumlar Kuramı 

Kitle iletişim araştırmaları alanında yapılan erken dönem çalışmalarında, medyanın 

güçlü etkisinden bahsedilirken, alıcıya iletilen mesajların doğrusal bir çizgide 

ilerlediği varsayılır. Pasif olarak kabul edilen hedef kitle-izleyici de gelen mesaja 

göre tepki gösterir. Medyanın izleyiciyi istediği gibi etkileyebileceğini savunan bu 

kuramlara göre, kitle iletişim araçları bir propaganda ve kitleleri yönetme aracı 

olarak kullanılmaktadır (Çalık, 2009: 12-14). “Güçlü Etkiler Dönemi” (1910-1940) 

olarak adlandırılan ve “etki-tepki” teorilerinin ortaya atıldığı bu süreçte, medyanın 

izleyicide davranış değişikliğini sağlayabileceği düşünülmektedir. Arkasından gelen 

“Sınırlı Etkiler Dönemi”nde (1940-1960) Lazarsfeld ve arkadaşlarının 1940 

Amerikan Başkanlık Seçimleri’nde halkın oy verme süreciyle ilgili yapmış oldukları 

çalışma ile medyanın sanıldığının aksine o kadar da etkili olmadığı öne sürülmüştür. 

Daha önce kitleleri sosyolojiden bağımsız ele alan ilk dönem araştırmalarının aksine 

bu çalışma ile kültürel değerler, inanışlar, kanaat önderleri, kişisel tutumlar gibi 

ögelerin de kitleleri etkilediği görülmüştür. 1970’lerde televizyonun geniş kitlelere 

ulaşmasıyla birlikte “Güçlü Etkilere Geri Dönüş Dönemi” sürecine girilmiştir. Bu 

dönemde medyanın izleyici üzerinde çizgisel ve kısa zamanlı etkisinin yerine daha 

uzun vadeli etkisi olduğunu savunan gündem kurma ve suskunluk sarmalı gibi kitle 

iletişim modelleri çıkmıştır (Erdoğan & Alemdar, 2010: 154). 

Ancak İletişim Bilimci ve Sosyolog Elihu Katz, 1959 yılında kaleme aldığı bir 

makalede, o zamana kadar sorulmamış bir soruyu ortaya atarak medyanın kişiler 

üzerindeki etkisini değil “insanların medya ile ne yaptıklarını” sormak gerektiğini 

ifade eder. 1974 yılında ise Katz’ın, arkadaşlarıyla birlikte hazırladığı “Kullanımlar 

ve Doyumlar Araştırması”, kurama en büyük katkıyı sağlayarak daha sonra 

yapılacak çalışmalara da öncülük etmiştir (Keskin, 2020: 524). Kuramın sözlük 

anlamı, “İzlerkitle üyelerinin kendileri için en doyurucu olan kitle iletişim 

içeriklerini az çok etkin biçimde aradıkları varsayımına dayanan bir iletişim modeli” 

olarak verilmektedir (Mutlu, 1998: 226). 

İzleyiciyi merkez kabul eden yaklaşımlardan biri olan kullanımlar ve doyumlar 

kuramının tarihçesi 1940’larda Lazarsfeld’in çalışmalarına dek uzanır. Paul Felix 



 

80 

Lazasfeld’in çalışmaları, kullanıcıların medyayı pasif bir şekilde tükettikleri 

düşüncesinin tekrar ele alınmasını sağlamıştır. Sonrasında kişilerin medyayı 

kullanma amaçları ve biçimleri araştırılmaya başlanmış ve bu araştırmalar 

kullanımlar ve doyumlar kuramına giden yolu açmıştır (Işık, 2012: 56). Kuramın 

öncül çalışması olarak kabul edilen “Princeton Radio Project” adlı araştırma, 

Lazarsfeld tarafından tasarlanmış olsa da Herta Herzog da projede yer almıştır. 

Dinleyicilerin ne zaman, ne dinlediklerine, dinlediklerinden ne yönde 

etkilendiklerine yoğunlaşan araştırmada dizi şeklinde yayınlanan programlar 

değerlendirilmiştir. Çalışmanın sonucunda dinleyici kadınların üç yönde doyum 

sağladıkları tespit edilmiştir. Duygusal bir rahatlama yaşandığı, diğerlerinin 

yaşamlarından “pembe hayaller âlemi”ne dalındığı ve son olarak programların yol 

gösteren, öğütleyen bir şekilde olduğu konularda doyum elde edildiği belirlenmiştir 

(Keskin, 2020: 524-525).  

Katz ve arkadaşları (1974: 509), kuramın erken dönem çalışmalarına şunları örnek 

verir: Lazarsfeld-Stanton koleksiyonları (1942, 1944, 1949): Herzog (1942) bilgi 

yarışması programları ve pembe dizi dinlemekten elde edilen doyumlar, Suchman 

(1942), radyoda ciddi müzikle ilgilenmenin nedenleri, Wolfe ve Fiske (1949) 

çocukların çizgi romana olan ilgisinin gelişimi, Berelson (1949) gazete okumanın 

işlevleri vb. Bu araştırmalara bakılarak bazı işlevlerden söz edilebilir: “kişinin 

zekâsını diğerleriyle eşleştirmek, günlük yaşam için bilgi veya tavsiye almak, kişinin 

günü için bir çerçeve sağlamak, hazırlık yapmak, yukarı doğru hareketlilik talepleri 

için kültürel olarak kendini ya da rolünün saygınlığı ve yararlılığı konusunda 

güvenceye sahip olmak”. Ancak Katz ve arkadaşlarına göre bu çalışmalar 

metodolojik olarak benzer olsa da medyanın sağladığı doyuma ilişkin detaylı ve 

gerçekçi bir resim sunmaktan uzaktır.   

Toplumda yaşayanların psikolojik ve sosyolojik ihtiyaçları olduğunu düşünen Katz’a 

göre, insanlar medyaya maruz kalarak bu ihtiyaçlarını karşılarlar. Yani bir diğer 

deyişle “izleyiciler birtakım ihtiyaçlarını gidermek için medya içeriklerini 

kullanırlar”. Bu sayede insanlar ihtiyaçları doğrultusunda medya aracılığıyla doyuma 

ermiş olurlar. Kullanımlar ve Doyumlar kuramına göre kullanıcı ile medya arasında 

“işlevsel” bir ilişki vardır (Yaylagül, 2013: 71-72). 



 

81 

Bu noktada, İrfan Erdoğan ve Alemdar Korkmaz’ın işaret ettiği, (2010: 156-157) 

kullanımlar ve doyumlar kuramının dayandığı, gereksinim, kullanım, doyum, etki 

gibi kavramları açmakta fayda vardır.  

Gereksinimler: Gereksinimin sözlük anlamı “eksikliği duyulan şey, ihtiyaç”tır (Türk 

Dil Kurumu, 2021). Rosengreen, gereksinimi şu şekilde tanımlar: “Gereksinim, tüm 

insanların toplumsal davranışlarının temelini oluşturan biyolojik ve psikolojik 

yapıdır”. Kullanımlar ve doyumlar kuramının ana kavramlarından biri olan 

gereksinimler, en basit hâliyle soyut ve somut olmak üzere ikiye ayrılır. İnsanın 

doğuştan gelen bazı gereksinimleri vardır: Kişinin güvenliği, içinde yaşadığı topluma 

duyduğu aidiyet hissi, başkaları tarafından beğenilme arzusu gibi fiziksel ve 

psikolojik gereksinimler vb. Zihinsel ve bilişsel gereksinimler sonra ortaya çıkar. 

Kişilerin ait olduğu toplum, gereksinimlerin oluşmasında etkilidir. İnsanın 

gereksinimlerinin nasıl oluştuğunun yanı sıra nasıl doyurulduğu, ihtiyaçlarının nasıl 

giderildiği de önemlidir. Örneğin bir yere ait olma gereksinimi, aile, etnik yapı, 

cinsiyet, bağlı olunan din, sosyolojik yapı gibi şartlar altında doyuma ulaşmaktadır 

(Lull, 2001: 137-140). İnsanların sosyolojik ve kişisel gereksinimleri bulunmaktadır 

ve bu gereksinimlerini gidermek için çeşitli unsurların yanında kitle iletişim 

araçlarından da yararlanırlar. İzleyici, kitle iletişiminde aracı seçer ve gereksinimin 

karşılanmasını başlatır. Katz ve arkadaşlarına göre “halk kitle iletişim araçlarını 

kendi gereksinimlerine göre şekillendirir”. Yani iletişim sürecinin gerçekleşip 

gerçekleşmeyeceğine izleyici karar verir (Erdoğan & Alemdar, 2010: 156). Kippax 

ve Murray, kişilerin medyayı kullanarak beş kategoride gereksinim karşıladıklarını 

tespit etmiştir (Keskin, 2020: 531): 

- “Mutlu olma gereksinimi 

- Hayata dair bir amacın olduğunu hissetme gereksinimi 

- Dünyada ve kendi çevresinde neler olduğunu hissetme gereksinimi 

- Kendilerini daha iyi ifade etme ve anlatma gereksinimi 

- Diğerlerinin de kendileri gibi aynı düşüncede olduklarını bilme yani 

onaylanma gereksinimi” 

Kullanımlar: Kişilerin kitle iletişim araçlarını kullanmalarının altında yatan nedenler, 

yaşadıkları “sorun olarak deneyimlenen” toplumda ve psikolojik durumlarında 

aranır. "Deneyim" ile şartlar ve sorunlar kişiselleştirilir, sonunda “toplum yapısı veya 

medya sorumluluktan kurtarılır” (Erdoğan & Alemdar, 2010: 156). McQuail ve 



 

82 

Windhal’a (İletişim Modelleri, 1993: 119) göre kullanım kavramı, kitle iletişim 

araçları kullanımı ve bunun altında yatan nedenlerin yanı sıra kitle iletişim süreci ve 

sonuçları ile ilgili bilgi vermesi açısından önem taşımaktadır. “Kullanma eylemi, 

kullanılan içerik miktarı, kullanılan içerik türü, bu medya ile ilişkileri, medya ile 

özdeşleşme ve birincil ya da ikincil bir aktivite olarak kullanılması gibi medyayı 

kullanım şekli açılarından tanımlanabilir”. Kullanımlar ve doyumlar kuramında 

kişinin temel ihtiyaçları medyanın kullanımını şekillendirirken, ihtiyaç kullanımı 

sağlayan unsurlardan yalnızca bir tanesidir.  

Doyumlar: İnsanlar, kitle iletişim araçlarını kullanırken belli gereksinimlerini 

karşılamak ve sonucunda doyum elde etmek isterler. Bu doyum gereksinim ya da 

güdüden kaynaklanır. İletişim kaynaklarını kullanmadan önce oluşan bu doyum 

hissi, kullandıktan sonra elde edilir (Erdoğan & Alemdar, 2010: 156). Denis 

McQuail, Jay Blumler ve Joseph Brown 1972 yılında kişilerin televizyonu kullanım 

nedenleri üzerine yaptıkları araştırmada kullanımlar ve doyumlar kapsamında dört 

temel neden tespit etmişlerdir (Quan-Haase & Brown, 2013): 

1. Eğlence: İlk doyumdur ve rutinin kısıtlamalarından ve günlük yaşamla ilgili 

sorunlardan kaçmanın zevkini ifade eder.  Medya aynı zamanda bireyin stres ve 

diğer olumsuz duygulanımların üstesinden gelmesini sağlayan duygusal salıverme 

yerleri olarak da hizmet eder.   

2. Kişisel ilişkilere katkı sağlama: İkinci doyum kişisel ilişkilerle bağlantılıdır ve 

medyanın arkadaşlar ve aile ile sosyalleşme mekânı olarak rolünü ifade etmektedir.  

Ayrıca, insanlar kendilerini çevreden yalıtılmış hissettikleri zaman medyayı gerçek 

arkadaşlığın potansiyel bir ikamesi olarak görmektedir.   

3. Kişisel kimlik elde etme: Üçüncü tatmin kişisel kimlikten meydana gelmektedir ve 

medyanın bireylerin gerçeği, kendi sosyal normlarından, adetlerinden ve 

değerlerinden oluşan farklı perspektiflerden nasıl keşfettiklerini açıklamaktadır.  

4. Gözetim: Son olarak, medya, gözetleme veya gözetleme işlevi olarak adlandırılan 

bir tatmin biçimi sunmaktadır.  Medya, toplum üyelerine kişisel ve/veya toplumsal 

öneme sahip sosyo-politik ve kültürel olaylar hakkında bilgi sağlamaktadır.    

Katz, Gurevitch ve Haas ise 1973 yılında yaptıkları araştırmada iki önemli sonuca 

ulaşmışlardır. Buna göre öncelikle “kitle iletişim araçları sayesinde insanlar 



 

83 

başkalarıyla bağlantı kurma gereksinimini gidererek doyum elde etmektedir”. Bir 

diğer çıkarım da kitle iletişim araçlarının insanlara “bir tercih sunması ve 

başkalarıyla bağlantıyı kesmesinde rol oynaması” olarak açıklanmıştır. Katz ve 

arkadaşları, medyanın sağladığı doyumları beş kategoriye ayırmıştır (Keskin, 2020: 

526): 

 Bilgilenme 

 Duygusal deneyim 

 Kişisel özdeşlik 

 Sosyal bütünleştirici 

 Sosyal kaçış 

McQuail (2010: 356), medya kullanımıyla aranan veya elde edilen genel doyumları 

şu şekilde sıralamıştır: 

 Bilgi ve eğitim  

 Rehberlik ve tavsiye  

 Eğlence ve rahatlama 

 Sosyal iletişim  

 Değer pekiştirmesi  

 Kültürel tatmin  

 Duygusal rahatlama  

 Kimlik oluşumu ve onay  

 Yaşam tarzı ifadesi  

 Güvenlik  

 Zaman geçirme 

Medyanın kullanımından elde edilebilecek sosyal doyumlar olarak da şunları 

sıralamıştır (McQuail, 2010: 365): 

 Başkalarıyla ilişkileri yönetmek 

 Sohbet ve sosyal değişim 

 Sosyal bağlanma ve kaçınma 

 Rol modellerle sosyal öğrenme ve özdeşleşme 

 Medya seçimini kontrol etme 

 Paylaşım etkinliği 

 Vekâleten arkadaşlık 

 Zaman doldurma 

 Günlük aktiviteyi çerçeveleme 

Fonksiyon: Harold Laswell kitle iletişim araçlarının sahip olduğu fonksiyonlarla 

ilgili üç temel unsurdan bahsetmektedir: “bilgi verme, ikna etme ve 

toplumsallaştırma”. Kitle iletişim araçlarının fonksiyonlarına Charles Wright, 

“eğlendirme”, Kenneth Boulding, “malları tanıtma” fonksiyonunu eklemiştir (Aziz, 

1982: 2). 



 

84 

Kitle iletişim araçlarının fonksiyonlarını anlayabilmek için, ihtiyaçları ne kadar 

karşıladığı ve ne gibi doyumlar sağladığına bakmak gerekir. İletişim araçlarının 

kendi aralarında fonksiyon bakımından benzer ve farklı yönler olduğunu keşfeden 

iletişim teorisyenleri, içeriğin sahip olduğu fonksiyonları farklı değerlere göre 

kategorize etmişlerdir (Erdoğan & Alemdar, 2010: 157). 

Katz, Blumler ve Gurevitch (1974: 510-511) Kullanımlar ve Doyumlar kuramının 

beş ana unsuru olduğundan bahseder: 

1. Kurama göre izleyici aktiftir. Kitle iletişim araçlarının kullanımının büyük ölçüde 

amaca yönelik olduğu varsayılmaktadır. Medyaya maruz kalma genellikle geçicidir. 

Medya kullanım kalıpları, belirli içerik türlerinin izleyiciye ne sunması gerektiğine 

dair aşağı yukarı kesin beklentilerle şekillenir.  

2. Kitle iletişim sürecinde, ihtiyaç tatmini ile medya seçimini ilişkilendirme 

konusunda inisiyatifin büyük çoğunluğu izleyiciye aittir. Bu, medya içeriğinin 

tutumlar ve davranışlar üzerindeki herhangi bir doğrusal etkisi hakkında teori 

oluşturmaya güçlü bir sınırlama getirir.  

3. Medya, ihtiyaç tatmini sağlayan diğer kaynaklarla rekabet hâlindedir. Kitle 

iletişiminin hizmet ettiği ihtiyaçlar, daha geniş bir yelpazedeki insan ihtiyaçlarının 

yalnızca bir kısmını oluşturmaktadır ve bunların kitle iletişim araçları tüketerek 

yeteri kadar karşılanma derecesi değişkenlik göstermektedir. Sonuç olarak, ihtiyaç 

tatmininde medyanın rolü ele alınırken ihtiyaçları karşılamanın farklı, daha 

geleneksel ve "eski" yollarını içeren diğer işlevsel alternatifleri hesaba katmalıdır. 

4. Metodolojik açıdan, kitle iletişim araçlarının birçok amacı, bireysel izleyici üyeleri 

tarafından sağlanan verilerden türetilebilir. Yani, insanlar belirli durumlarda ilgi 

alanlarını ve amaçlarını bildirebilecek veya en azından onları tanıyabilecek kadar 

kendilerinin farkındadırlar.  

5. Kitle iletişiminin kültürel önemine ilişkin değer yargıları, izleyici yönelimleri 

kendi terimleriyle araştırılırken askıya alınmalıdır. Bu varsayımın perspektifinden, 

kullanımlar ve doyumlar kuramı ile popüler kültür hakkında çok spekülatif yazı 

arasındaki belirli benzerlikler ve zıtlıklar düşünülebilir. 

Kullanımlar ve doyumlar kuramı çerçevesinde McQuail ve Windahl (1993), Katz ve 

arkadaşlarının medyadan sağlanan doyumlarla ilgili olarak yaptıkları araştırmanın 



 

85 

mantığını şu şekilde açıkladıktan sonra bu önermeye ilişkin bir model ortaya 

koymuşlardır. Buna göre araştırmacıların araştırdığı konu; “kitle iletişim araçları ve 

diğer kaynaklardan beklentiler oluşturan ihtiyaçların sosyal ve psikolojik 

kökenleridir. Ki bu ihtiyaçlar bireylerin medyalara farklı şekillerde maruz 

kalmalarına sebep olur, bu da ihtiyacın tatmin edilmesiyle sonuçlanır veya belki de 

amaçlanmamış başka neticelere götürür”. McQuail ve Windahl’un buna ilişkin 

çizdiği model şu şekildedir: 

  

 

 

 

 

 

Şekil 4.1. Kullanımlar ve doyumlar modelinin ögeleri 
Kaynak: (McQuail & Windahl, İletişim Modelleri, 1993: 111) 

İzleyicinin aktif olarak kabul edildiği bu modelde (Şekil 4.1.), kişilerin ihtiyaçları 

doğrultusunda seçtikleri medya araçları sayesinde doyum elde edecekleri 

düşünülmüştür.  

Karl Erik Rosengren de Maslow’un ortaya koyduğu “ihtiyaçlar hiyerarşisi 

teorisi”nden yola çıkarak insanın temel ihtiyaçlarının odak noktası olduğu bir başka 

model önermiştir (Keskin, 2020: 527).  

 

Şekil 4.2. Rosengren’in Kullanımlar ve Doyumlar Paradigması (1974) 
Kaynak: (Keskin, 2020: 528) 

Algılanan 

çözümler 

 

Medya yapısını da içine alan toplum 

Algılanan 

sorunlar 

Medya 

davranışı 

 
 

 

 

Dürtüler 

 

 

 

Temel 

gereksinimler 

 

Doyum 

ya da 

tatmin 

olmama  

Diğer davranış 

 

Bireysel Özellikler 

(Psikolojik durum, sosyal pozisyon ve hayat hikâyesi) 

İhtiyaç 

tatmini 

 

 

İhtiyaçlar 

 

 

Farklı 

tiplerde 

medya 

izleme 

Ve diğer 

amaçlanmam

ış sonuçlar  

 
Kitle 

iletişim 

araçları ve 

diğer 

kaynaklarda

n beklentiler 

 

 

Sosyal ve 

psikolojik 

kaynaklar 



 

86 

Rosengren’in ortaya koyduğu (Şekil 4.2.) bu modele göre ihtiyaçlar, fiili olarak 

hayata geçecekse öncelikle bir “sorun” olarak algılanmalıdır. Tabii bu algılanan 

sorunlar da çözümü beraberinde getirmektedir. Rosengren’in modelinde yer alan 

gereksinimler, medyanın da yer aldığı sosyolojik ve bireysel bazı faktörlerin etkisi 

altında kalmaktadır. Sonuçta sorunları çözmek için bireyler ya kitle iletişim 

araçlarına yönelim gösterir ya da medya dışındaki davranışları gösterir. Bu yönelme 

neticesinde medyadan gelen dürtülerle ortaya çıkan eylem doyum ya da 

doyumsuzluk ile nihayete ermektedir (Keskin, 2020: 527). 

Kullanımlar ve doyumlar kuramı, konuya ilişkin olarak John Fiske’nin (2003: 199-

200) kuramın varsayımlarını ele aldığı çıkarımlarıyla özetlenebilir:  

1. “İzleyici etkindir. Medyanın yayımladığı her şeyin edilgen bir alıcısı 

değildir. Program içeriğini seçer ve kullanır. 

2. İzleyiciler kendi gereksinimlerine en iyi doyumu sağlayacak medyayı ve 

programları özgürce seçerler. Medya yapımcısı programın kullanım 

biçimlerinin farkında olmayabilir ve farklı izleyiciler aynı programı farklı 

gereksinimleri gidermek amacıyla kullanabilirler. 

3. Medya doyumun tek kaynağı değildir. Tatile gitmek, spor yapmak, dans 

etmek de medyanın kullanıldığı gibi kullanılır.  

4. İnsanlar belirli durumlarda kendi çıkarlarının ve güdülerinin farkındadırlar 

ya da farkında olmaları sağlanabilir. (Bu yaklaşımı eleştirenler için en zayıf 

varsayım budur. Bu eleştirmenler, ifade edilebilir güdülerin genelde en 

önemsiz güdüler olduğunu ileri sürerler ve onlara göre, izleyici ile program 

içeriğini yalnızca rasyonel bir gereksinimler ve doyumlar zinciri ile 

bağlantılandırmak, anlamı kabul edilemez şekilde sınırlandırmaktır). 

5. Medyanın kültürel önemi konusundaki değer yargıları göz ardı edilmek 

zorundadır. Crossroads dizisinin saçma sapan bir dizi olduğunu söylemek 

gereksizdir. Eğer yedi milyon insanın gereksinimlerine yanıt veriyorsa 

yararlıdır ve bu dizinin yüksek kültür estetiğine saldırması gerçeği de 

önemli değildir”. 

4.2. Kullanımlar ve Doyumlar Kuramı Çerçevesinde Sosyal Medya  

Kullanımlar ve doyumlar üzerine; Herta Harzog’un 1944’teki radyo araştırması, 

Berelson’un 1945’teki gazete araştırması, Wolfe ve Fiske’nin 1949’da çocuklar 

üzerine yaptığı çizgi roman araştırması ve 1969’da Blumler ve McQuail’in 

televizyon kullanımı (Keskin, 2020: 524-525) gibi öncül araştırmadan sonra tarih 

içerisinde pek çok araştırma yapılagelmiştir. İnternet teknolojilerinin gelişmesiyle 

birlikte, kullanımlar ve doyumlar araştırmaları haber siteleri, mobil teknolojiler, 

internet siteleri ve sosyal medya alanında da kullanılmaya başlanmıştır.  



 

87 

Sosyal medyanın, kuram ile örtüşen pek çok yanı bulunmaktadır. Daha önceki 

bölümlerde sosyal medyanın özelliklerine değinilmişti. Bu bölümde kullanımlar ve 

doyumlar kuramından sosyal medya alanında ne şekilde yararlanıldığından 

bahsedilecektir. 

Burada Katz’ın kuramın temelini oluşturan “İnsanlar medya ile ne yapar?” sözünü 

hatırlatmakta fayda vardır. Sosyal medya açısından konuyu ele alacak olursak 

“İnsanlar sosyal medya ile ne yapar?” diye sorulabilir. Sorularımızı çoğaltabiliriz: 

“İnsanlar sosyal medyayı neden kullanır?”, “İnsanlar sosyal medya ile nasıl bir 

doyum elde eder?”, “Sosyal medya ile hangi ihtiyaçlarımızı gideririz?”. 

Sosyal medyanın geleneksel medyadan en ayırt edici yönlerindenden biri 

etkileşimdir. Kullanıcıların aynı zamanda kaynağın üreticisi olduğu yeni medyada, 

“üre-tüketici” (prosumer) kavramından söz etmek mümkündür. Kullanımlar ve 

doyumlar kuramının temel ögelerinden biri olan etkileşim, iletişim sürecinde kontrol 

yetkisi olan ve medya kullanımına ilişkin seçimler yapan aktif izleyici kavramı ile 

doğrudan ilişkilidir. Dijital teknolojiler kullanıcılara pek çok imkân sağlamaktadır. 

Medya içerikleri ve görüntüleri saklanabilir, çoğaltılabilir, yazdırılabilir veya pek 

çok farklı platform aracılığıyla yayılabilir. Yeni medyanın bu özellikleri izleyicilere 

içeriğin paylaşımı ve kullanımı konusunda geleneksel medyadan daha fazla kontrol 

sağlamaktadır (Quan-Haase & Brown, 2013: 691-692). 

Bu noktada kullanımlar doyumlar kuramının en ayırt edici özelliklerinden biri olan 

“aktif izleyici” konusunu açmakta fayda vardır. Kitle iletişim araştırmalarının ilk 

dönemlerinin zıttına bu kuram izleyici ve tüketicileri pasif değil aktif olarak görür. 

Yani izleyiciler kendi seçtikleri medya içeriklerini tüketme yoluyla gereksinimlerini 

karşılarlar. Mesela, eğlenme ihtiyacı olan biri ona yönelik olarak bir televizyon 

programını tercih ederken, bilgi sahibi olmak isteyen bir başka kişi de kitap ya da 

dergi okuyarak gereksinimini gidererek doyuma ulaştırabilir (Yaylagül, 2013: 72). 

“Kullanımlar ve doyumlar yaklaşımına göre, izleyiciler kitle iletişim 

araçlarının pasif alıcıları ya da kurbanları değildirler. Bu yeni yaklaşımı ortaya 

koyanların iddialarına göre insanlar, medyayı belli bazı gereksinimlerini 

karşılamak üzere aktif olarak kullanırlar. Böylece bu yeni yaklaşımda, 

izleyicilerin kendi medya deneyimlerini olumlu yönde nasıl yönlendirdikleri 

vurgulanarak, medya ve izleyici arasında önemli ve gerçekçi bir karşılıklı 

denge arayışı içine girilir” (Lull, 2001: 127). 



 

88 

Biocca (2012: 53-54) aktif izleyicinin “seçicilik”, “faydacılık”, “kasıtlılık”, “etkiye 

karşı direnç” ve “katılım” olmak üzere beş ana grupta ele alınabileceğini belirtir: 

1. Seçicilik: İzleyici medya içeriğini seçerek aktif bir pozisyona geçmiş olur.  

Seçici dikkat ve algı açısından seçicilik kavramına bakıldığında, medya 

içeriklerinin ve programların bir akış içinden seçildiğini söylemek 

mümkündür. Yani izleyici, medya içeriklerini sorgulamadan tüketen değil, 

kendi istek ve zevklerine göre seçen konumdadır. Kullanımlar ve doyumlar 

literatüründe, seçicilik kavramı daha çok “seçici maruz kalma”yı ifade etmek 

için kullanılsa da “seçici algı” ve “seçici hatırlama” gibi kavramları ifade 

etmek için de kullanılır.  

2. Faydacılık: Seçicilik kavramının devamı olarak, kişisel gereksinimleri 

doğrultusunda seçim yapan izleyici medyayı tüketirken kendi faydasını 

düşünür. Seyirci, bir nevi kendi çıkarını düşünen tüketicinin somutlaşmış, 

vücut bulmuş hâlidir. Faydacılık, bazı durumlarda izleyicinin bilinçli olarak 

gerçekleştirdiği salt seçiciliğin ötesinde, açık bireysel ihtiyaçların ve 

güdülerin tatmininde mantıksal bir seçim düzeyini öncelemektedir. 

3. Kasıtlılık: Bu özellik daha çok aktif izleyicinin bilişsel yönüne vurgu 

yapar. Kasıtlılık, bireylerin, bir amaç etrafında aldıkları bilgiyi zihinsel olarak 

işlemesi ve yapılandırmasıdır. İzleyicinin tüketim ve bellek yapısı, onun 

motivasyonunun, kişiliğinin ve bilişsel işlem yapısının izlerini taşımaktadır. 

4. Katılım: Katılım, izleyicinin medya sürecine dâhil olma evresidir. Aktif 

izleyicinin en önemli özelliklerinden biri katılımdır. İzleyici, medya 

deneyimine ne kadar katılırsa o kadar aktiflikten söz etmek mümkündür. 

Aynı zamanda duygusal uyarılmanın da söz konusu olduğu bu özellik, bilişsel 

sürecin de bir parçasıdır. 

5. Etkiye karşı direnç: Bu özellik, izleyicinin istenmediği etkiye veya yeni 

şeyler öğrenmeye karşı koyduğu sınırları ifade etmektedir. Burada önemli 

olan medyanın “etki”sidir. Medya alıcısı kendi tercihiyle etkiye karşı direnç 

gösterir ve etkilenmez. Bu direnç bazen de kitle iletişimin kasıt ve amacını alt 

üst edici olarak da tasvir edilmektedir. 



 

89 

Kullanımlar ve doyumlar kuramı çerçevesinde yeni medya alanında yapılan yeni 

araştırmalar, bireyleri, özellikle de gençleri geleneksel medyadan yeni medyaya 

geçmeye neyin motive ettiğine ve yeni medyanın kullanıcılarına ne tür doyumlar 

sağladığı konusuna ışık tutmaktadır (Quan-Haase & Brown, 2013: 692). 

Sosyal medya Blossom’un belirttiği gibi, “erişilebilir, ölçülebilir ve kullanışlı bir 

teknolojidir”. Kullanıcılar bir teknolojiye ne kadar kolay ulaşırlarsa, onu kullanma ve 

doyuma ulaşma imkânları da o doğrultuda artacaktır. Ölçülebilir olma özelliği 

sayesinde de içerik üreticileri, kullanıcıların hangi paylaşımlara ilgi gösterdiği, 

hangilerini izlediği veya tıkladığına bakarak içeriklerini o yönde hazırlamakta, bir 

nevi kullanıcının doyum seviyesine göre hareket edebilmektedir. 

Sosyal medyanın anlık güncellenebilme özelliği sayesinde kullanıcılar, güncel bilgi 

alma ihtiyaçlarını gidermektedir. Tabii, bilginin anlık ve hızlı yayılımı bir avantaj 

olduğu gibi dezenformasyon ve yanlış bilginin de aynı hızla dolaşıma girebilmesi 

nedeniyle bir dezavantaj olarak da karşımıza çıkmaktadır. 

Geleneksel medyanın aksine sosyal medyada arşivleme ve arşive erişme imkânı 

olması kullanıcıların ihtiyaçlarını istedikleri zaman giderebilmelerini sağlamaktadır. 

Tezimizin de ana konusunu oluşturan bellek, sosyal medya aracılığıyla sınırsız 

sayıda ve sürede depolanmaktadır. Arşive kolay erişim özelliği sayesinde kullanıcılar 

hem aradıkları verilere rahat ulaşabilme hem de hatırlama/hatırlatma ihtiyaçlarını 

gidermektedirler. 

İlk sosyal medya uygulamalarından biri olan Facebook, başlarda insanların 

yakınlarını bulma, onlar sayesinde eski fotoğraflarına ulaşma, eski anılarını 

canlandırma ihtiyacı ile kullanılmaktaydı. Zaman içerisinde kullanım alanı 

genişleyerek artmıştır. Bugün uygulama, “anılar” (memories) özelliği ile 

kullanıcıların bireysel belleklerini canlandırmayı amaçlamaktadır. “En 

yakınlardakinden yıllar öncekilere kadar Facebook'ta biriktirdiğin anıları 

hatırlamaktan ve paylaşmaktan keyif alacağını umarız” denilerek kullanıcılara her 

gün, aynı gün farklı yıllarda neler paylaştığı gösterilmekte, bir nevi anılar 

tazelenmektedir. Bu anılarını paylaşan kullanıcılar hem kendileri hatırlamış, hem de 

örneğin paylaştıkları fotoğrafta yer alan diğer kullanıcılara hatırlatma yapmış 

olmaktadırlar (Küstür, 2018).  



 

90 

 

Resim 4.1. Facebook hatırlatma uygulaması örneği 
Kaynak: (Meta, 2018) 

Sosyal medyanın kullanımlar doyumlar kuramı çerçevesinde kullanılma amacı ve 

elde edilen doyumlar üzerine çeşitli çalışmalar yapılmıştır. Bu kapsamda Koçak 

(2012: 249),  kişilerin sosyal medyayı kullanırken nasıl davrandıklarını ve onları 

motive eden unsurları kullanımlar ve doyumlar kuramı çerçevesinde incelemiştir. 

Araştırma kapsamında kullanıcıların en çok “haberdar olma” motivasyonuyla sosyal 

medyayı kullandıkları ortaya çıkmıştır. Onu “eğlence, kendini ifade 

etme/gerçekleştirme ve sosyal etkileşim” gibi diğer motivasyon kaynakları izlemiştir. 

Sinav (2019: 324) ise 65 yaş üstü kişilerin sosyal medyayı kullanım motivasyonlarını 

söz konusu kuram çerçevesinde ele almıştır. Buna göre 65 yaş üstü bireyleri sosyal 

medyayı kullanmaya teşvik eden sebeplerin “mesajlaşmak, fotoğraflara bakmak, 

video izlemek, haber okumak, oyun oynamak ve ilgi alanlarına yönelik araştırma 

yapmak” gibi davranışlar olduğu belirlenmiştir. 

Yeniçıktı (2016: 226-227) ise Facebook ve Twitter’ı kullananlar ile yaptığı 

araştırmada sosyal medyanın kullanım amaçlarını şu unsurlar olarak tespit etmiştir: 

“Arkadaşlar ile sohbet etme, zaman geçirme ve haber ya da bilgi içeriklerine ulaşma, 

fotoğraf, video ya da bilgi paylaşımı, gündelik hayattan kaçma, eğlence, arkadaş 

hakkında bilgi edinme ve arkadaş edinme”. 



 

91 

Sonuç olarak 1940’larda başlayan iletişim araştırmalarının, sosyal medya ile yeni bir 

boyut kazandığını söylemek mümkündür. Bu çerçevede bireylerin sosyal medyayı 

kullanım amaçları ve motivasyonlarını ortaya koymada kullanımlar ve doyumlar 

kuramından faydalanıldığı görülmüştür.   

4.3. Kullanımlar ve Doyumlar Kuramı Bağlamında Sosyal Medya ve Kültürel 

Bellek İlişkisi 

Theaitetos diyaloğunda bellek için bal mumu levha benzetmesi yapılır. Sokrates’e 

göre bilgisi kazanılan bir şey, onu görmediğimiz zaman bile hatırlanır (Platon, 2010: 

480-515): 

“Bu levha, bazısında daha büyük, bazısında daha küçük olsun, bazısında daha 

saf, bazısında daha karışık. Birininki daha sert, ötekininki daha yumuşak veya 

bazılarında orta bir nitelikte olsun. Bu levha bize Musa'ların anası 

Mnemosyne’nin bir bağışı olsun. Bu levhanın algılarımızla düşüncelerimiz için 

bir dayanak olduğunu düşünerek, gördüklerimizden, işittiklerimizden veya 

düşündüklerimizden hatırda kalmalarını istediklerimizi, tıpkı yüzüklerdeki 

kabartma resimler gibi, bunun üzerine basalım. Bu basılan şeyin izi bu levhada 

kaldıkça onu hatırlar, biliriz. Fakat bu iz silinir veya hiçbir iz bırakamazsa onu 

unutur, artık bilmeyiz”. 

Freud (1924) da kaleme aldığı “Notiz Über Den ‘Wunderblock’” (Gizemli Yazı 

Tableti Üzerine Bir Not) başlıklı makalesinde kendi belleğine güvenemediği zaman 

yazılı bir not alarak hatırlamak istediklerini güvence altına aldığını belirtir. Ona göre 

bu kaydı koruyan yüzey, yazı tahtası veya kâğıt, görünmez bir şekilde içinde taşıdığı 

bellek aygıtının somutlaşmış bir parçasıdır. Freud belleğin o dönemde yeni çıkan 

Wunderblock isimli gizemli yazı tabletine (yazboz tahtası) benzediğinden bahseder. 

Bu tablet, “bir bal mumu tabaka, onun üzerinde yağlı kâğıt ve şeffaf bir selüloit 

tabakadan oluşmaktadır. Selüloit tabaka üzerine yazdığınız şeyler yağlı kâğıdın 

üzerinde belirir. Yazılan şeyleri silmek istediğinizde yağlı kâğıdı bal mumu 

tabakadan ayırmanız yeterlidir, yazboz tahtası yine boş kalır” (Draaisma, 2018: 25-

26). Freud bellekte anıların nasıl oluştuğunu bu örnekle açıklar. Bellek de tıpkı 

gizemli yazı tableti gibi sınırsız bir kapasiteye sahiptir. Yeni anıları kaydetmek için 

eskileri silmek gerekir, ancak bu silme kalıcı değil bal mumu tabletin yazıyı altında 

saklaması gibi bilinçaltına gönderilir. Gerektiğinde yazı izleri/hatıralar geri 

çağırılabilmektedir (Parmaksız, 2019: 11).      

Platon ve Freud’un, hatırlamak ve belleğin izlerini kaydetmek için üzerine fikir 

yürüttükleri “levha” ve “Gizemli Yazı Tableti” yüzyıllar sonra bugün tablet 



 

92 

bilgisayarlar ile modern çağ insanının bellek aracı hâline gelmiştir. Çalışmamızın ana 

konusu, işte bu akıllı teknolojiler üzerinden yeni bir hatırlama aracı olarak sosyal 

medyanın kültürel belleği nasıl etkilediğidir. Bireylerin kültürel unsurları hatırlama, 

hatırlatma ve bellekte saklama ihtiyacını sosyal medya aracılığıyla nasıl giderdiğidir. 

Bu noktada kullanımlar ve doyumlar kuramı çerçevesinde bireylerin kültürel bellek 

ihtiyacını sosyal medya üzerinden nasıl giderdiği ve sosyal medyanın kültürel belleği 

nasıl etkilediği ele alınacaktır. 

Kişisel olarak kullandığımız çevrim içi dünya da kesintisiz ve sınırsız bilgi akışıyla, 

başkalarının anılarını izlediğimiz, kendi gözlemlerimizi paylaştığımız bir 

platformdur. Bu karşılıklı etkileşim süreciyle anılarımız, hem bizim 

biçimlendirdiğimiz, hem de bizi biçimlendiren “sosyal bilinç akışı”nın bir parçasıdır 

(Shaw, 2017: 230). Yani sosyal medyada bir tarafta kendi anılarımızı oluştururken, 

bir taraftan da başkalarının oluşturduğu anılara şahitlik ederiz ya da bu duruma 

maruz kalırız ve onların anıları da zihnimizde yer edinir, belleğimizi şekillendirir. 

Kaynağını kutsal dinler, mitler ve eski medeniyetlerden alarak günümüze kadar 

ulaşan kültürel bellek, milletlerin temel unsurlarından birini oluşturmaktadır. Tarihin 

ilk toplumlarından bugüne kadar gelenek, din, kültür, mitler kültürel bellek 

aracılığıyla aktarılagelmiştir. Hatırlamak, kültürel aktarımın ilk önemli ögesidir. 

Yaşanılanlar, unutulmaması ve gelecek nesillere aktarılması için mağara duvarlarına 

kazılmış, oradan yazıyla kâğıda geçilmiştir. Böylece kültürel bellek canlı 

tutulmuştur, sonraki çağa aktarılmıştır (Assmann, 2015). Günümüzde ise teknoloji 

sayesinde kültürel bellek aktarma araçları gelişmiş, ses kayıt cihazları, televizyon, 

radyo, sinema, gazete gibi kitle iletişim araçlarının yanı sıra sosyal medya araçları da 

kültürel bellek aktarım aracı hâline gelmiştir. Bireyler kültürel bellek, hatırlama, 

geçmişi yâd etme, geçmişi öğrenme ve bunu yaşatma ihtiyaçlarını sosyal medya 

aracılığıyla gidermektedir.  

Çift yönlü iletişimin söz konusu olduğu sosyal medya, etkileşim özelliği sayesinde 

kültürel faaliyetlerin tanıtımı için etkin bir araçtır (Ökten, 2022: 120). Herkesin 

yayıncı olabildiği günümüz sosyal medya dünyasında hem kurumsal hesaplar, 

sayfalar aracılığıyla, hem de kişisel kullanımlar üzerinden kültürel hafıza canlı 

tutulmaktadır. Sosyal medyanın kültürel bellek açısından avantajları da, 

dezavantajları da söz konusudur. Tezimizin ana konusu daha çok avantajları 



 

93 

üzerinden olduğu için daha çok kültürel bellek unsurlarının sosyal medyada yer alış 

şekli ve sosyal medyanın kültürel belleğe olan etkisi analiz edilecektir. 

Kültürel belleğin unsurları, Assmann’ın ortaya koyduğu, daha önce belirttiğimiz 

unsurlar üzerinden ele alınacaktır. Bu unsurlar; anlatıcılar, bayramlar ve ritüeller, 

geçişler, tekrarlama ve bellek mekânlarıdır. 

4.3.1. Anlatıcılar 

Önceki bölümlerde kültürel belleğin taşıyıcı unsurlardan birinin anlatıcılar 

olduğundan bahsetmiştik. Toplumun bilge isimlerinden olan bu anlatıcılar 

aracılığıyla -özellikle yazılı kültüre sahip olmayan topluluklarda- kültürel bellek 

nesilden nesile aktarılmaktadır. Walter Benjamin (2012: 78-81) de “Hikâye 

Anlatıcısı” adlı makalesinde, anlatıcıların kişiden kişiye aktarılan deneyimden 

beslendiklerini ve hayatın pratik meseleleriyle ilgilendiklerini söyler. Anlatıcıların 

aktardığı şeyler, bir fayda barındırmakla birlikte, bu fayda, bazen bir ahlak dersi, 

bazen nasihat, bazen de atasözü şeklinde olabilir. Benjamin’e göre “Ama her 

durumda, hikâye anlatıcısı okuruna akıl verebilecek kişidir. Günümüzde ‘akıl 

vermek’ modası geçmiş bir şey gibi algılanıyorsa, deneyimin giderek daha az 

aktarılabilir hâle gelmesindendir”.  

Bir tür “veri taşıyıcısı” olan anlatıcılar, günümüzde de sosyal medya üzerinden 

kültürel belleği taze tutmaya devam etmektedir. Bugün yazılı kültür var olsa da, 

özellikle yeni medya çağı sonrası toplumlar, görsel, işitsel yönü güçlü olan içerikleri 

daha kolay tükettikleri için sosyal medyada yer alan anlatıcılar kültürel bellek 

aktarımının önemli unsurlarından sayılabilir.  

Video kanallarında anlatıcılar bir kamera karşısında tek başlarına konuyu anlattıkları 

gibi, bazen de konuya ilişkin görüntüler eşliğinde görsel örnekler vererek de 

açıklama yapabilmektedir. Anlatıcılar, konulara ilişkin kendi kanallarında yayın 

yapmakla birlikte, müstakil bir kanalda konuk olarak da yer alabilmektedirler. Sosyal 

medyada anlatıcıların, kültürel belleğe en büyük katkısı, arşiv özelliğidir. İçeriklere 

her zaman ulaşılabilmesi, konu ya da etiket bazlı arama yapılabilmesi, geleneksel 

medyada yer alan bu tarz içeriklerin de yine soysal medya hesaplarına aktarılmasıyla 

istenildiği zaman erişimine imkân tanımaktadır. Burada video uygulaması olan 

YouTube’dan örnekler ile konu daha iyi anlaşılacaktır: 



 

94 

 

Resim 4.2. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: İstanbul’un Anıtsal 

Tiyatro Binaları 

 

Resim 4.3. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Orta Oyunu 

 



 

95 

 

Resim 4.4. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Dedem Korkut 

 

Resim 4.5. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Ebru Sanatı 



 

96 

 

Resim 4.6. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Türk Sanat Müziği 

 

Resim 4.7. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Selçuklu Mutfağı 

  



 

97 

 

Resim 4.8. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Osmanlı Döneminde 

Düğün Âdetleri 

 

Resim 4.9. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Kına Yakma 



 

98 

 

Resim 4.10. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Hacivat ve Karagöz 

 

Resim 4.11. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Mor Gabriel Manastırı 



 

99 

 

Resim 4.12. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Safranbolu 

 

Resim 4.13. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: İstanbul Arkeoloji 

Müzesi 

Anlatıcı kültürünün hâkim olduğu bir başka örnek de “podcast”lerdir. Herkesin yayın 

yapabildiği, içerik üretebildiği podcastler, yalnızca haber vermekle kalmaz, içerik 

bakımından da radyoya kıyasla çok daha zengin bir bilgi verme imkânına sahiptir. 

“Podcastler, farklı azınlıklardan ve ilgi alanlarından insanların kendi özel ilgi 

alanlarına seslenen, coğrafi olarak dağınık dinleyicileri birbirine bağlayan, kendi 

dillerinde söylemleri üretip ‘yayınlayabildikleri’ yeni bir mecradır” (Birsen, 2021). 

Sağlıktan spora, eğitimden kültüre, sanattan teknolojiye kadar pek çok alanda 



 

100 

kullanıcılara, içerik sunan podcastler aracılığıyla dinleyenler, kendi ilgi alanları ve 

ihtiyaçları doğrultusunda istedikleri kişiyi, programı veya kanalı seçme fırsatına 

sahip olmaktadır. Günümüzde kullanılan, ücretli ya da ücretsiz olarak erişim ve 

yayın imkânı veren podcast uygulamalarına şu örnekler verilebilir: “Anchor, Spotify, 

YouTube, Castbox, Talkshoe, Breaker, Himalaya, RadioPublic, Overcast, Google 

Podcast” (Kurt & Göçer, 2021: 82). Bunlara ek olarak Clubhouse isimli çoklu 

sohbete açık, sesli uygulama da mevcuttur. Podcastler aracılığıyla anlatıcılar, özgün 

kültürel içerikler üretebilmekte, kullanıcıların kültürel ihtiyaçlarını gidermektedir. 

Aşağıda Spotify uygulamasında yer alan bazı kültürel anlatım örneklerine yer 

verilmiştir: 

 

Resim 4.14. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Kültürel Miras ve 

Koruma 

 

Resim 4.15. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Masal 



 

101 

 

Resim 4.16. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Forum Cultura 

 

Resim 4.17. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Anadolu’nun Şifacı 

Kadınları 

 

Resim 4.18. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Sanat Tarihi 

 



 

102 

 

Resim 4.19. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: İstanbul’un Kitabeleri 

ve Hat Sanatı 

 

Resim 4.20. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: 19. Yüzyıl Osmanlı 

Saray ve İstanbul Mutfak Kültürü 

 

Resim 4.21. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Gelenekten Geleceğe: 

Osmanlı ve Müzik 



 

103 

 

Resim 4.22. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Hat Sanatı 

 

Resim 4.23. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Osmanlı Döneminde 

İstanbul’da Su Kültürü 

 

Resim 4.24. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Göbeklitepe 

 



 

104 

 

Resim 4.25. Anlatıcıların sosyal medyada yer alması örneği: Radyo Tiyatrosu 

4.3.2. Bayramlar ve Ritüeller 

Kültürel belleğin önemli unsurlarından biri de bayramlardır. Daha önce Assmann 

tarafından bayramın kültürel belleğin ilk ortaya çıkan örgütlenme şekli olduğu 

tespitine değinilmişti. Düzenli olarak tekrar edilen, kökeni yazısız kültüre sahip 

toplumlara kadar uzanan bayramlar, kültürel belleğin gelecek nesillere aktarılmasını 

sağlayan unsurlardan biridir (Assmann, 2015: 65).  

Bir toplumun, birlik ve beraberliğini sağlayan kültürel dokulardan biri törenler ve 

bayramlardır. Her milletin ortak kültürel yapısıyla meydana gelen bayram geleneği 

vardır. Toplumların sahip olduğu coğrafi yapı, iklim, dinî yapı gibi unsurların da 

oluşturduğu bayram kültürü, zaman içinde değişip farklılaşsa da yüzyıllardır süren 

köklü bir tarihe dayanır (Abdukérim & Abdukérim, 2016: 143).  

Türkiye’de Ramazan ve Kurban Bayramı olmak üzere iki dinî bayram bulumaktadır. 

Günümüzde dinî bayramlar, geleneksel medyanın yanı sıra sosyal medyada da 

kutlanmaya devam etmektedir. Türk kültüründe özellikle dinî bayramlarda 

büyüklerin ziyaret edildiği, ellerinin öpüldüğü, şeker, çeşitli geleneksel tatlılar ve 

tuzluların ikram edildiği bayramların sosyal medya üzerinden kutlanmasının 

avantajları olduğu gibi dezavantajları da vardır. Sosyal medya sayesinde birbirine 

uzak olan kişiler bayramlaşabilmekte, bayram boyunca sosyal medyanın gündeminde 

yer alarak birlikte olma kültürü yaşatılmaktadır. Eski bayram geleneklerinin 

anılması, eski bayram fotoğraflarının paylaşılması, kişilerin kültürel hatırlama 

ihtiyacını gidermekte, bayram kültürünün yaşatılmasına, unutulmamasına vesile 

olmaktadır. Ancak tabii sosyal medyanın “oradaymış” gibi olma hissi nedeniyle, 



 

105 

insanlar sosyal medyadan birbirlerinin bayramını tebrik ederken, gerçekte bir araya 

gelmekten de uzaklaşmışlardır. Bu da sosyal medyanın bayram kültürü açısından bir 

dezavantajı olarak sayılabilir. 

Millî bayramlar arasında ise; 23 Nisan Ulusal Egemenlik ve Çocuk Bayramı, 30 

Ağustos Zafer Bayramı, 19 Mayıs Atatürk'ü Anma, Gençlik ve Spor Bayramı, 29 

Ekim Cumhuriyet Bayramı ve 15 Temmuz Demokrasi ve Milli Birlik Günü 

sayılabilir. Bunun dışında Nevruz (Bahar Bayramı), Hıdırellez gibi çeşitli bayramlar 

da kutlanmaktadır. İl, ilçe ve köylerde adeta bir şenlik havasıyla kutlanan 

bayramlarda, geçit törenleri, fener alayları, çeşitli halk oyunları gösterileri 

yapılmaktadır. “Bu eğlencelere davul, zurna takımları da katılır. Resmî bayramlarda 

birçok yerlerde resmî törenlerden sonra bayram yeri olarak nitelendirilen çayırlarda 

güreşler, koşular ve başka çeşit yarışmalar düzenlenir” (Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Araştırma ve Eğitim Genel Müdürlüğü, 2022). 

Bu bölümde Twitter, Instagram ve Facebook sosyal medya uygulamalarında bayram 

kutlamaları örnekleri yer almaktadır: 

Nispeten daha kişisel uygulamalar olan Instagram ve Facebook’ta kişiler, dinî 

bayramlarda, bayram tebriklerinin yanı sıra, bayram ziyaretlerine ilişkin görseller, 

şeker, çikolata, baklava gibi fotoğraflar paylaşmakta, millî bayramlarda ise millî 

birlik beraberliğe ilişkin içeriklere sayfalarında yer vermektedirler. 

 

Resim 4.26. Bayramların sosyal medyada yer alması örneği: El Öpme Merasimi 



 

106 

 

Resim 4.27. Bayramların sosyal medyada yer alması örneği: Eski Bayram 

Gelenekleri 

 

Resim 4.28. Bayramların sosyal medyada yer alması örneği: Arife Çiçeği 



 

107 

 

Resim 4.29. Bayramların sosyal medyada yer alması örneği: Bayram Çorbası 

 

Resim 4.30. Bayramların sosyal medyada yer alması örneği: Erzurum Bayram 

Gelenekleri 

 



 

108 

 

Resim 4.31. Bayramların sosyal medyada yer alması örneği: Değişen Bayram 

Gelenekleri 

 

Resim 4.32. Bayramların sosyal medyada yer alması örneği: Osmanlı’da Bayram 

Gelenekleri 



 

109 

 

Resim 4.33. Bayramların sosyal medyada yer alması örneği: Seyyar Salıncak 

 

Resim 4.34. Bayramların sosyal medyada yer alması örneği: Arafalık Geleneği 



 

110 

 

Resim 4.35. Bayramların sosyal medyada yer alması örneği: Nevruz Bayramı 

 

Resim 4.36. Bayramların sosyal medyada yer alması örneği: Hıdırellez 

Twitter’da TT yani Trend Topic en çok konuşulanlar bölümünde mutlaka bayramla 

ilgili konular yer almaktadır. İlgili bayramın ismi, #BayramınızKutluOlsun, 

#MutluBayramlar, #İyiBayramlar, #bayramşekeri gibi etiketlerle kullanıcılar bayram 

tebriğinde bulunmakta, eski bayram geleneklerine ilişkin görseller ve videolar 

https://twitter.com/hashtag/%C4%B0yiBayramlar?src=hashtag_click
https://www.tagsfinder.com/tr-tr/related/bayram%C5%9Fekeri/


 

111 

paylaşılmaktadır. Devlet ve hükümet yetkilileri, kurum ve kuruluş temsilcileri de 

yine Twitter üzerinden birbirlerinin ya da halkın bayramını tebrik etmektedir. 

 

Resim 4.37. Bayramların Twitter’da yer alması örneği: Ramazan Bayramı 

 

Resim 4.38. Bayramların Twitter’da yer alması örneği: Kurban Bayramı 

  



 

112 

 

Resim 4.39. Bayramların Twitter’da yer alması örneği: 30Ağustos Zafer Bayramı  

4.3.3. Geçişler/Ölülerin Anılması 

Assmann (2015: 69), kültürel bellek açısından geçmişle gelecek arasında köprü 

kuran ilk deneyim olduğu için ölüm kavramının, kurumsallaşması ve törensel olması 

nedeniyle kültürel olduğunu ifade eder. Ona göre ölüleri anmak, geçmiş ve geleceğe 

yönelik olarak iki açıdan ele alınabilir. Geçmişe yönelik bellekte toplumlar ölülerini 

yaşamlarına entegre eder, onları unutmaz, ataları ve büyükleri sayesinde geçmişle 

sürekli ilişki içindedirler, onları daima anarak kültürel belleği taze tutarlar. Geçmişe 

yönelik bellek “hatırlamak” içinse, geleceğe yönelik bellek “hatırlatmak” içindir. 

Öldükten sonra unutulmamak, tarihte bir iz, bir eser bırakmak, gelecek nesiller 

tarafından anılmak amaçlanır. Ölülerini anarak toplumlar bir nevi o kişinin kimliğini 

onaylamış olurlar.  

Sosyal medya da ülke tarihinde iz bırakmış, kültürel olarak değer taşıyan, eser sahibi 

veya kültür sanat alanına katkıda bulunmuş önemli kişilerin anıldığı kültürel bellek 

mekânları olarak işlev yapmaktadır. Bu şahsiyetler vefat ettiğinde, vefat yıl 

dönümlerinde, doğum günlerinde ya da onlarla ilişkili konular gündeme geldiğinde 

anılırlar. Yaptıkları işler, hayat hikâyeleri hatırlanır, fotoğrafları veya videoları 

paylaşılır. Böylece gelecek nesillere de bu önemli şahsiyetler aktarılmış olur, onlar 

da o kişiler hakkında bilgi sahibi olmuş olur. Özellikle o kişiler Twitter’da Trend 

Topic listesinde yer alırsa, yani en çok konuşulan/paylaşılan gündemler arasında 



 

113 

olursa daha fazla kişiye ulaşmış olur. Bunun yanı sıra yine etiketleme yöntemiyle 

yapılan paylaşımlar da o kişiye ilişkin tüm paylaşımların toplu hâlde görünmesinde 

etkilidir. Kullanıcılar yaptıkları paylaşımlarla hem o kişiyi anmış olurlar, hem de 

daha sonra o kişiyle ilgili araştırma yapan kişiler için de bir kültürel bellek 

oluşturmuş olurlar. Sosyal medya ölülerin anılması bakımından geçmişle gelecek 

arasında bir köprü işlevi görmektedir. Kullanıcıların, kültürel tarih açısından iz 

bırakmış kişileri anması ve anılan kişiler hakkında bilgi edinmesi ihtiyaçları bu 

sayede giderilmiş olur. Bu bölümde örnek sosyal medya hesabı uygulaması olarak 

Twitter seçilmiş olup, orada yapılan paylaşımlardan örnekler yer almaktadır. 

 

Resim 4.40. Vefat eden kişilerin anılmasının sosyal medyada yer alması örneği: 

Barış Manço 

 

Resim 4.41. Vefat eden kişilerin anılmasının sosyal medyada yer alması örneği: 

Fatih Sultan Mehmet 



 

114 

 

Resim 4.42. Vefat eden kişilerin anılmasının sosyal medyada yer alması örneği: 

Mehmet Akif Ersoy 

 

Resim 4.43. Vefat eden kişilerin anılmasının sosyal medyada yer alması örneği: 

Mimar Sinan 



 

115 

 

Resim 4.44. Vefat eden kişilerin anılmasının sosyal medyada yer alması örneği: 

Sezai Karakoç 

 

Resim 4.45. Vefat eden kişilerin anılmasının sosyal medyada yer alması örneği: 

Nasreddin Hoca 



 

116 

  

Resim 4.46. Vefat eden kişilerin anılmasının sosyal medyada yer alması örneği: Âşık 

Veysel 

 

Resim 4.47. Vefat eden kişilerin anılmasının sosyal medyada yer alması örneği: Ara 

Güler 



 

117 

  

Resim 4.48. Vefat eden kişilerin anılmasının sosyal medyada yer alması örneği: 

Adile Naşit 

  

Resim 4.49. Vefat eden kişilerin anılmasının sosyal medyada yer alması örneği: Eren 

Eyüboğlu 



 

118 

 

Resim 4.50. Vefat eden kişilerin anılmasının sosyal medyada yer alması örneği: 

Çağdaş Türk resim sanatının öncüleri 

4.3.4. Tekrarlama 

Önceki bölümlerde, toplumlar tarafından oluşturulan kültürün, farklı yorumlamalar 

olsa da tekrar ve tekrar üretildiğini (Taşmurat, 2020: 328) belirtmiştik. Assmann 

(2015: 98-99) da kültürel belleğin genetik bakımdan bir başkasına 



 

119 

aktarılamadığından dolayı, kültürel belleğin taze tutulması için tekrarlanmaya 

ihtiyacı olduğunu ifade eder. Bunun yolu da kültürel belleğin çeşitli mitler, ritüeller, 

şarkılar, bayramlar, atasözleri gibi çeşitli formlarla kayıt altına alınmasıdır. Kültürel 

belleğin kalıcı olması ve geleceğe aktarılması, bu kayıt ve tekrarlar sayesinde 

gerçekleşmektedir. 

Van Dijck, kişisel kültürel bellek taşıyıcısı olarak “ayakkabı kutusu” metaforu 

kullanır. Ona göre analog çağda insanlar fotoğraflar, albümler, mektuplar, günlükler, 

notlar, video kasetler gibi kişisel hatıralarını boş bir ayakkabı kutusunda saklardı. Bu 

ögeler; hem geçmişe ilişkin hatıralara, hem de bireyler ve her türden grup arasındaki 

ilişkilere aracılık eder. Değer verdiğimiz anılarımızı taşıyan ve kültürel 

kimliklerimizin biçimlendirici bir parçası olan bu ayakkabı kutusu, belirli bir 

kültürde belirli bir zamanda bir kişinin kimliği hakkında da bilgi verir. İçinde 

bulunduğumuz dijital çağda ise ayakkabı kutusunda yer alan anılar, internet 

teknolojileri aracılığıyla tüm dünya ile paylaşılabilmekte, istendiği zaman tekrar 

tekrar ortaya çıkarılabilmektedir. Bu durumda bir toplumun belirli bir çağda sosyal 

medyada yaptığı paylaşımlar, oluşturduğu içerikler ve hatırladıkları anılara bakarak 

kültürel belleği hakkında da fikir edinebiliriz (Dijck, 2007). Sosyal medya, kolay 

erişilebilirliği, hatırlatma özellikleriyle tekrarlanabilirliği ve arşiv özelliği açısından 

kültürel belleğin canlı tutulmasında önemli rol üstlenmektedir. 

Bugün sosyal medya hesaplarında yapılan paylaşımlarla geçmişe dair görsel ve 

işitsel arşiv kullanıcılardan kullanıcılara aktarılarak kültürel belleğin tekrar inşa 

edilmesine katkı sunarken, toplumun da geçmişe bugünün gözlükleriyle bakmasını 

sağlamaktadır. Bu noktada tarihsel belleği bugüne aktaran sosyal medya geçmişle 

günümüz insanı arasında köprü kurarken, kültürel bellek “sürekli yeniden inşa 

edilmekte, hatırlanmakta ve hatırlatılmaktadır” (Kandemir, 2022: 86). 

Bu bölümde TRT Arşiv ve TRT Dinle platformlarında yer alan kültürel belleğin 

tekrarlanması örneklerine yer verilecektir. 

Türkiye Radyo Televizyon Kurumunca hazırlanan TRT Dinle, internet sitesinin yanı 

sıra mobil uygulaması ile dinleyenlere radyo tiyatroları, sesli kitaplar, sohbet 

programları ve çeşitli müzik deneyimi sunmaktadır. Uygulamada ayrıca sosyal 

medya hesapları bulunmaktadır. Bu hesaplar üzerinden de dinleyiciler, paylaşılan 



 

120 

içerikler hakkında yorumda bulunma, paylaşma, tekrar izleme imkânına sahip 

olabilmektedirler.   

 
Resim 4.51. Tekrarlamanın sosyal medyada yer alması örneği: TRT Dinle Radyo 

Tiyatrosu 

 

Resim 4.52. Tekrarlamanın sosyal medyada yer alması örneği: TRT Dinle Sesli 

Kitap 

 



 

121 

 

Resim 4.53. Tekrarlamanın sosyal medyada yer alması örneği: TRT Dinle Instagram 

Hesabı 

  



 

122 

TRT Arşiv ise, geleneksel medya üzerinden oluşturulan belleğin, sosyal medya 

aracılığıyla yeni nesillere aktarılması, eski nesillere de hatırlatılması işlevi gören bir 

hesaptır. Bu anlamda Türkiye’nin kültürel hafızasını da toplumun erişime açan TRT 

Arşiv, "arşivlerin detaylı olarak tasniflenerek reprodüksiyonların internetten 

kullanıcıya" sunmaktadır. Bu dijital arşivde, 1900’lü yılların başından günümüze 

kadar ulaşan çeşitli görüntüler, 1968’den itibaren yapılan televizyon programları, 

diziler, belgeseller gibi içerikler paylaşılmaktadır (Hürriyet, 2017). İnternet 

sitesinden istenilen arşiv görüntülerine ulaşılan TRT Arşiv’in YouTube, Twitter, 

Facebook ve Instagram hesapları bulunmaktadır. Bu sosyal medya hesapları 

aracılığıyla da hem belirli günlerde ilgili kişi veya konulara ilişkin görüntüler, eski 

programlardan kesitler, Türk halkının gündelik yaşamına ilişkin videolar, hem de 

tarih, kültür ve geleneklerimize ilişkin paylaşımlar yapılmaktadır. Geçmiş videoların 

bu şekilde tekrarlanması, kültürel belleğin taze tutulmasında etkin bir unsurdur. 

Sosyal medya paylaşımlarında etiket kullanılması, kullanıcıların yorum yapabileceği 

sorular sorularak etkileşim alınması da kültürel unsurların daha fazla kişiye 

ulaşmasını sağlamaktadır. 

 

Resim 4.54. Tekrarlamanın sosyal medyada yer alması örneği: TRT Arşiv Web 

Sitesi 

 

 



 

123 

   
 

  

Resim 4.55. Tekrarlamanın sosyal medyada yer alması örneği: TRT Arşiv Instagram 

Paylaşım Örnekleri-I  



 

124 

      

       

Resim 4.56. Tekrarlamanın sosyal medyada yer alması örneği: TRT Arşiv Instagram 

Paylaşım Örnekleri-II 

 

 



 

125 

4.3.5. Bellek Mekânları 

Önceki bölümlerde Pierre Nora’nın ortaya koyduğu hafıza mekânları kavramından 

bahsetmiştik. Kültürel belleği meydana getiren en önemli ögelerden biri olan hafıza 

mekânları arasında, “müzeler, arşivler, mezarlıklar, koleksiyonlar, bayramlar, yıl 

dönümleri, anlaşmalar, kutsal yerler, anıtlar ve anma törenleri, ayrıca övgü 

söylevleri, sözlükler” sayılmaktadır (Nora, 2006: 9).  Toplumların birbirinden 

ayrışmasını sağlayan, kişilerin bağlı bulundukları topluma ait olma hissini uyandıran 

bellek mekânları, hatıraların mekânda somutlaşarak hatırlamanın devamlılığını 

sağlamaktadır. Assmann’ın deyimiyle hafıza mekânları, “kültürel belleğin topografik 

metin”leri, "mnemotop”ları, “bellek mekânları”dır (Assmann, 2015: 46-47). Hafıza 

mekânlarının pek çok farklı boyuta sahip olan önemli buluşma mekânları olduğunu 

söyleyen Nora’ya (2006: 31) göre, bunlar “maddi, sembolik ve işlevsel olmak 

üzere”, farklı anlam düzeylerine sahip üç farklı boyutta incelenebilir: Buna göre; 

“Arşiv deposu gibi sırf somut görünümlü bir yer bile, ancak hayal gücü ona 

sembolik bir hâle kazandırdığında hafıza mekânı hâline gelir. Okul kitabı, 

vasiyetname, eski muharipler derneği gibi sırf işlevsel yerler bile ancak bir 

ritüele konu olduklarında bu kategoriye girebilirler. Sembolik bir anlamın uç 

örneği gibi görünen bir dakikalık saygı duruşu bile zamansal bir birliğin somut 

kesitidir ve anının periyodik ve yoğun olarak hatırlanmasına yarar. Bu üç 

veçhe her zaman bir arada bulunur” (Nora, 2006: 31-32). 

Kültürel belleğin taşıyıcı kolonlarından biri olan bellek mekânları günümüzde dijital 

teknolojiler ve sosyal medya aracılığıyla kolay erişilebilir, hatırlanabilir ve bellekte 

yer edinir hâle gelmiştir. Bu teknolojiler sayesinde mekânın “orada” olma 

zorunluluğu ortadan kalkmıştır. Bugün birçok müze, tarihî mekân, kültür sanat 

galerileri, üç boyutlu olarak sanal ortamda gezilebilmekte, kişilerin bu anlamdaki 

kültürel hatırlama ihtiyaçlarını gidermektedir. Sosyal medyada da çeşitli platformlar 

ve uygulamalar üzerinden kültürel bellek mekânları hakkında paylaşımlar 

yapılmakta, kullanıcılar bu sayede o mekânlar hakkında yorumda bulunma veya 

düşüncelerini başkalarıyla paylaşma imkânına sahip olmaktadırlar. Bu sayede 

kullanıcılar gittikleri mekânları, sanal ortamda görerek yeniden hatırlama ya da 

gitmedikleri yerler hakkında bilgi edinme doyumuna erişmektedirler. Paylaşımlarda 

etiket kullanılmakta, Instagram hikâye kısmında anlık paylaşılmakta, sorular 

sorularak etkileşim alınmakta, canlı yayınlarla mekânlarda çekimler yapılmaktadır. 

Aşağıda bellek mekânlarının, Instagram’daki kullanım örneklerine yer verilmiştir. 



 

126 

 

Resim 4.57. Mekânların sosyal medyada yer alması örneği: Gaziantep Kalesi 

 

Resim 4.58. Mekânların sosyal medyada yer alması örneği: Safranbolu Evleri 



 

127 

  

Resim 4.59. Mekânların sosyal medyada yer alması örneği: Büyük İskender Başı 

   

Resim 4.60. Mekânların sosyal medyada yer alması örneği: Göreme Örenyeri 



 

128 

 

Resim 4.61. Mekânların sosyal medyada yer alması örneği: Alâeddin Yavaşça Evi 

 

Resim 4.62. Mekânların sosyal medyada yer alması örneği: Priene Antik Kenti 



 

129 

 

Resim 4.63. Mekânların sosyal medyada yer alması örneği: Efes Müzesi 

 



 

130 

 

Resim 4.64. Mekânların sosyal medyada yer alması örneği: Van Kalesi 

 

Resim 4.65. Mekânların sosyal medyada yer alması örneği: Selimiye Hamamı 



 

131 

 

Resim 4.66. Mekânların sosyal medyada yer alması örneği: Klistra Köyü 

 

Resim 4.67.  Mekânların sosyal medyada yer alması örneği: Sümela Manastırı 
  



 

132 

  



 

133 

5. KULLANIMLAR VE DOYUMLAR KURAMI BAĞLAMINDA SOSYAL 

MEDYA VE KÜLTÜREL BELLEK ARASINDAKİ İLİŞKİNİN 

İNCELENMESİ ÜZERİNE BİR ALAN ARAŞTIRMASI    

5.1. Araştırmanın İçeriği 

Mısırolog olan Jan Assmann tarafından geniş çerçevesi ortaya konan kültürel bellek,  

toplumların yüzyıllardır devam eden sosyalleşmelerinin ve geleneklerinin sonucu, 

nesiller boyu tekrarlana tekrarlana meydana gelmiş bir olgudur. Gündelik bellekten 

farkı uzun yıllar boyunca süregelmesidir (Assmann, 1995: 125-127).  

Kültürel bellek; anlatıcılar, kutsal metinler, kitaplar ve geleneksel medya araçlarıyla 

günümüze kadar aktarılagelmiştir. Günümüzde ise sosyal medya kültürel bellek 

aktarım araçlarından biri hâline gelmiştir. Araştırmada bu bağlamda kullanımlar ve 

doyumlar kuramı çerçevesinde sosyal medya ve kültürel bellek arasındaki ilişki 

derinlemesine görüşme yöntemiyle analiz edilmiştir. 

Araştırma kapsamında yapılan görüşmeler, kullanıcıların demografik yapısı, sosyal 

medya hakkında genel değerlendirmelerin olduğu kısa sorular ile kültürel bellek ve 

sosyal medya ilişkisine dair değerlendirmelerin yer aldığı üç temel bölümden 

oluşmaktadır.  

Araştırma kapsamında kültürel belleğe dair yöneltilen sorular Assmann’ın ortaya 

koyduğu kültürel belleğin temel unsurları arasından seçilen beş madde üzerinden 

şekillenmiştir. Bu unsurlar; anlatıcılar, bayramlar ve ritüeller, geçişler, tekrarlama ve 

bellek mekânlarıdır. Bu unsurların sosyal medya ile ilişkisi, sosyal medyanın bu 

anlamdaki etkisi, katkısı ve katılımcıların bu ilişkiye dair toplumsal ve kişisel 

anlamda görüşleri, kullanımlar ve doyumlar kuramı çerçevesinde analiz edilmiştir. 

5.2. Araştırmanın Hipotezi, Amacı ve Önemi 

Hipotez, yapılan araştırmaya başlamadan önce hazırlanan sorulara verilmiş 

cevaplardır. Araştırma hipotezleri bu sorulara bir noktaya kadar cevap verileceği 

öngörülerek hazırlanır. Neyi arıyorsak, hipotez o soruların “a priori” tahmini 

cevaplarıdır (Punch, 2014: 40).  

Sosyal medya ve kültürel bellek arasındaki ilişkiyi kullanımlar ve doyumlar 

çerçevesinde ele aldığımız araştırmanın hipotezleri şunlardır:  



 

134 

 İnsanların bilgi edinme, haber alma, başkalarıyla iletişim kurma gibi 

ihtiyaçları vardır ve bu ihtiyaçlarını bugün artık sosyal medya aracılığıyla 

kısmen de olsa gidermektedir. 

 Bireyler kültürel bellek, hatırlama, geçmişi yâd etme, geçmişi öğrenme ve 

bunu yaşatma ihtiyaçlarını sosyal medya aracılığıyla gidermektedir.  

 Günümüzde sosyal medyada konu anlatan, kültür ve geleneklere, mekânlara, 

ritüellere ilişkin bilgiler veren kişiler veya uzmanlar kültürel belleği 

aktarmaktadır. 

 Toplum, sosyal medya anlatıcıları aracılığıyla kültürel belleklerini taze 

tutmakta, kültürel bilgilenme veya bildiklerini hatırlama ihtiyaçlarını 

gidermektedir. 

 Eski bayramlar, ritüeller, geçiş törenlerine ait görsel, video, fotoğraf veya 

bilgi içerikleri sosyal medya aracılığıyla yeni nesillere aktarılmaktadır. 

 Günümüz toplumu eski bayram geleneklerini hatırlama, hatırlatma veya konu 

hakkında bilgilenme ihtiyacını sosyal medya üzerinden gidermektedir. 

 Toplum, vefat etmiş kişileri sosyal medyada anmakta, ona ilişkin bilgi, 

fotoğraf veya video gibi içerikleri paylaşarak yeni neslin de o kişileri 

tanımasını sağlayarak kültürel belleğe katkı sunmaktadır. 

 Sosyal medya kullanıcıları kültürel içeriklere maruz kalarak (bu içeriklerle 

sıkça karşılaşarak), içerikleri takip ederek, içerik üreterek ve yeniden 

paylaşarak kültürel bilgilenme veya hatırlama ihtiyaçlarını gidermektedir. Bu 

sayede kültürel bellek canlı tutulmaktadır. 

 İnsanlar sosyal medya ve dijital teknolojiler aracılığıyla mekânlara ilişkin 

görsel veya metinsel içerikler paylaşarak, üreterek, içerikleri takip ederek 

mekânlara dair kültürel belleğin devamını sağlamakta, hatırlama ve/veya 

bilgilenme ihtiyaçlarını gidermektedir. 

 İnsanlar daha önce gitmedikleri bir kültürel mekânı sosyal medyada sıkça 

görünce oraya gitmiş kadar olurlar, böylece kültürel bilgi edinme ihtiyaçlarını 

giderirler. 



 

135 

Araştırma aracılığıyla bu hipotezler, nitel verilerle test edilerek analiz edilmiştir. Bu 

hipotezlerin bazıları doğrulanmış, bazılarının farklı boyutlarda olduğu ortaya çıkmış, 

bazılarının da doğru olmadığı saptanmıştır. Araştırmanın sonuç bölümünde bu 

konuya detaylı olarak değinilecektir. 

Araştırmanın amacı, sosyal medya ve kültürel bellek arasındaki ilişkiyi kullanıcılar 

bakımından öznel ve toplumsal açıdan değerlendirmek, varsa birbirlerine katkıları ve 

etkilerini belirleyerek sosyal medyanın kültürel belleğin inşasında ne şekilde 

kullanılabileceğini ortaya koymak ve bu sayede alana katkı sağlamaktır. 

Araştırma, daha önce bu konuda yapılmış bir çalışma olmaması ve kültürel bellek 

gibi kadim bir konunun sosyal medya ve günümüz teknolojileriyle ilişkisinin ilk kez 

ele alınması bakımlarından önem taşımaktadır. 

5.3. Araştırmanın Temel Soruları 

 Çağımızın modern iletişim aracı olan sosyal medya, bugün bir kültürel 

bellek taşıyıcısı hâline gelmiş midir?  

 Sosyal medya, kültürel belleğin oluşmasında ve devamlılığının 

sağlanmasına katkı sağlamakta mıdır?  

 Kişilerin ve toplumların kültürel belleğinin oluşumunda sosyal medyanın 

nasıl bir rolü vardır?  

 Bireyler sosyal medyayı kullanarak kültürel bilgilenme ve hatırlama 

ihtiyaçlarını gidermekte midir?  

 Sosyal medya kültürel belleğin gelecek nesillere aktarılmasını sağlamakta 

mıdır? 

5.4. Araştırmanın Yöntemi 

5.4.1. Araştırmanın Örnekleme Yöntemi, Kapsamı ve Sınırlılıkları  

Nitel ve nicel araştırmalarda geniş bir evrenden örneklem alınabilir. Büyük bir 

gruptan veya belirli bir nüfustan küçük birimler hâlinde örneklem alınabilir, böylece 

küçük gruptan genellemeye ulaşılabilir. Temel amacı “anlayışı netleştirebilecek ve 

derinleştirebilecek olan belirli örnekler, olaylar ya da eylemleri toplamak”tır. 

Örnekleme temel olarak olasılıklı örnekleme ve olasılıklı olmayan örnekleme olarak 

ikiye ayrılmaktadır (Neuman, 2006: 319-320).  



 

136 

Sosyal medya ve kültürel bellek arasındaki ilişkiyi incelediğimiz çalışmada, nitel 

araştırma yaklaşımının örneklem belirleme yöntemlerinden biri olan, olasılıklı 

olmayan örneklem belirleme yöntemi kullanılmıştır. Bu yöntem, örneklem seçiminin 

araştırmacının evren ile ilgili çalışmanın amacına bağlı olan örneklemedir. Bu 

örnekleme yönteminin seçilme nedeni, araştırmacının evrendeki çeşitlilik içinden 

ilgilendiği birini belirlemesi ve daha sonra bu çeşitliliği en iyi temsil edeceğini 

düşündüğü bir örneklem belirlemesidir (Baltacı, 2018: 258).  

Olasılıklı olmayan örnekleme yönteminin, “gelişigüzel örnekleme, kotalı örnekleme, 

amaca yönelik örnekleme, kartopu örnekleme, aykırı örnek olay, ardışık örnekleme, 

kuramsal örnekleme” (Neuman, 2006: 321) gibi türleri bulunmaktadır. Araştırmada 

bu yöntemler detaylı bir şekilde incelenmiş ve araştırma konusuna en uygun olasılığa 

dayanmayan örnekleme yönteminin amaca yönelik örnekleme yöntemi olduğu 

belirlenmiştir. Nitel araştırma yöntemlerinde kullanılan amaca yönelik örneklemde 

araştırmacı kişileri ve araştırma yapılacak yerleri, çalışmanın amacı doğrultusunda 

“seçer”, kimlerle veya neyle çalışacaksa ona ulaşır. Amaçlı olarak örneklemi belirler, 

tasnif eder, sonrasında görüşmeler, incelemeler, literatür taraması veya çeşitli 

dökümanlar aracılığıyla veri toplar (Creswell, 2013: 155-177). 

Araştırmamızda sosyal medyayı kullanan ve kültürel konularla ilgilenen yetişkinler 

arasından amaçlı rastgele örneklem ile şu gruplardan örnekler seçilmiştir: sosyal 

medya uzmanları, kültür sanat alanında çalışan gazeteciler, yazarlar ile medya, 

sosyal medya veya kültür alanlarında uzman olmayan sıradan kullanıcılar. Sıradan 

kullanıcılar çoğunluğu oluşturmaktadır. Bu örneklem grubunun seçilme nedeni, 

sosyal medyanın kültürel belleğe katkısının ortaya konulmasının yanı sıra bundan 

sonra kültürel bellek çalışmalarında sosyal medyadan ne şekilde 

faydalanılabileceğini göstermektir. Bunun için de alanı bilen, kullanan, içerik üreten, 

bu konularda değerlendirme yapabilen uzmanlar ile aynı zamanda hedef kitle olan 

sıradan kullanıcıların değerlendirmelerine yer vererek bir genellemeye ulaşmak 

amaçlanmıştır. 

Toplamda yirmi üç kişiyle görüşülmüş, veri toplama yöntemini tez yazarı bizzat 

uygulamıştır. Görüşme öncesi katılımcılara tezle ilgili ve verilerin kaydedilmesine 

ilişkin bilgi verilmiştir. Veriler yarı yapılandırılmış görüşme yöntemiyle yüzyüze, 

telefonla ve çevrim içi görüşme yöntemiyle uzaktan yapılmıştır. Görüşmeler, kafe, 



 

137 

ofis ortamı, ev gibi mekânların yanında telefon, e-posta, çevrim içi görüntülü 

görüşme uygulamaları gibi dijital ortamlarda yapılmıştır. Kültürel bellek ve sosyal 

medya konularında katılımcılara görüşme öncesinde bilgi verilmiş, özellikle kültürel 

belleğin ne olduğu detaylı bir şekilde açıklanmıştır. 

Görüşmeler sırasında ses kaydı alınmış ve veriler çözümlenmiştir. Dört kişi vakit 

azlığı veya görüşme sırasında ses kaydında yaşanan sıkıntı gibi çeşitli sebeplerden 

dolayı görüşlerini yazılı olarak iletmişlerdir. Bu gibi sebepler araştırmanın 

sınırlılıkları arasındadır. 

Araştırmanın kapsamını sosyal medyayı aktif bir şekilde kullanan yetişkinler 

oluşturmaktadır. Görüşülen kişiler, sosyal medyada kültür, sanat, gelenek-görenek, 

tarih gibi konulara ilgi duyan veya konuya dair fikri olan kişiler ile 

sınırlandırılmıştır. Araştırmanın konu olarak kapsamını sosyal medya ve kültürel 

bellek oluşturmaktayken, araştırma konuları Jan Assmann’ın ortaya koyduğu kültürel 

bellek unsurlarından (anlatıcılar, bayramlar, ölüleri anma, tekrarlama, mekânlar) beşi 

ile sınırlandırılmıştır. 

5.4.2. Derinlemesine Görüşme 

Webster (1984) sözlükte, “Gerçek ve ilkeleri ortaya çıkarmak ya da koymak için bazı 

bilgi alanlarında yapılan dikkatli, sistematik ve dayanıklı çalışma ve inceleme” 

olarak tanımlanan araştırma, Türkçe Sözlük’te (2010) “bilim ve sanatla ilgili olarak 

yapılan yöntemli çalışma” olarak ifade edilmektedir. Burada önemli olan bilimsel 

araştırmadan gerçeğe ilişkin önermeleri desteklemek ya da iddiaları çürütmek 

amacıyla veri elde edilmesidir (Büyüköztürk, Çakmak, Akgün, & vd., 2014: 11). 

Bilimsel araştırma verilerinin nicel ve nitel olmak üzere iki temel unsurda ele 

alınabileceğini söyleyen Punch’a (2014: 57-58) göre, sayılarla ifade edilen nicel 

veriler, “sayma ve ölçekleme” ile ortaya konulur. Sayma ve ölçekleme ölçüme ilişkin 

iken, değişkenler ölçülendir. Değişkenler, nicel araştırmaların en önemli 

unsurlarından birini oluşturur. “Nicel veri toplama, değişkenlerin nasıl ölçüleceği, 

nicel veri çözümlemesiyle değişken ölçümlerinin nasıl çözümlenebileceği ile 

ilgilidir”.   

Nitel verilerin toplanarak analize tabi tutulmasını ifade eden nitel araştırma ise;  

“dünyanın birçok gerçekten oluştuğunu, aynı durumla ilgili farklı görüşlerin 



 

138 

olabileceğini ve böylece gerçeklerin sosyal ortamlarda yapılandığını” esas 

almaktadır. Araştırma yapılırken katılımcıların görüş açıları temel alınırken 

genelleme yapmak sınırlıdır. Daha çok “olaylar arasındaki ilişkiye dair hipotez ve 

kuram üretmek” için kullanılmaktadır (Büyüköztürk vd., 2014: 12). Nitel veri 

toplama teknikleri arasında şunlar sayılabilir: “görüşme, gözlem, katılımcı gözlem, 

belgeler” (Punch, 2014: vii-viii). 

Araştırmada derinlemesine görüşme yöntemi kullanılmıştır. Üzerinde araştırma 

yapılan temanın tüm yönleriyle ele alındığı, açık uçlu veya belirli soruların yer aldığı 

derinlemesine görüşme tekniği, yüz yüze veya uzaktan birebir görüşme yoluyla veri 

toplanan bir araştırma yöntemidir. Aynı zamanda bir iletişim yöntemi olarak da 

açıklanabilecek görüşme tekniğinde, araştırma sırasında görüşülen bireylerin kişisel 

gözlem, tecrübe ve kanaatlerinden faydalanılmaktadır (Tekin, 2006: 101). 

Görüşmelerde Neuman’a (2006: 586) göre, şu özellikler vardır: 

o “Belirgin bir başlangıcı ve sonu vardır. 

o Tüm yanıtlayıcılara aynı standart sorular sorulur. 

o Görüşmeci her zaman yansız görünür. 

o Görüşmeci sorular sorar ve yanıtlayıcı cevap verir. 

o Kapalı uçlu sorular yaygındır. 

o Görüşmeci, tek başına görüşme hızı ve yönünü kontrol eder. 

o Görüşmenin gerçekleştiği toplumsal bağlam göz ardı edilir ve çok az fark 

yarattığı varsayılır. 

o Görüşmeci, iletişim kalıbını standart bir çerçevede biçimlendirmeye çalışır”. 

Görüşmeyi, “sözlü iletişim yoluyla veri toplama, soruşturma tekniği” olarak 

tanımlayan Karasar’a (2012: 165-166) göre, görüşme kişilerin belirli konulardaki 

fikir, tutum ve eylemlerinin yanı sıra bunların nedenlerinin ortaya çıkarılmasının kısa 

bir yoludur. Görüşmeler çoğunlukla yüzyüze yapılmakla birlikte, günümüz 

teknolojilerinin gelişmesiyle telefon ya da ses ve görüntü ileten araçlar aracılığıyla 

da yapılabilmektedir. 

Etkin ve aktif bir iletişimin söz konusu olduğu görüşmenin güçlü ve zayıf yönleri 

olabilmektedir. Görüşme, amaçlandığı gibi gerçekleşir ve “başka türlü elde edilmesi 

mümkün olmayan veriler” toplanabilirse başarılı geçmiş, güçlü bir yöntem olarak 



 

139 

kabul edilmektedir. Ancak, görüşmelerden verim alınamaması, iletişimde aksaklıklar 

yaşanması veya karşılıklı yanlış anlaşılmaların olması, görüşmenin zayıf bir yöntem 

olarak kullanıldığını göstermektedir (Tekin, 2006: 102). Karasar (2012: 175) ise 

görüşmenin güçlü yönlerini, “değişik koşullara uyabilme esnekliği, hemen herkese 

uygulanabilirliği, geri bildirim mekanizması, cevaplarda bireyselliğin korunması, 

soruları cevaplama oranını yüksek tutabilme” gibi özellikleri olarak sayarken, 

görüşmenin “pahalı ve zaman alıcı” bir işlemi gerektirmesinden zayıf yönleri olarak 

bahsetmektedir. 

Pek çok görüşme türü olmakla birlikte ulaşılmak istenen veri ve kaynak türüne göre 

görüşme türleri şu şekilde sınıflandırılabilir: Yapılandırılmış görüşme, 

yapılandırılmamış görüşme, yarı yapılandırılmış görüşme, etnografik görüşme, odak 

grup görüşmesi. Yapılandırılmış görüşme, araştırma yapan kişinin daha önce 

belirlediği soruları, belli sırayla sorarak, genelde bir seçeneğin işaretlenmesinin 

istendiği görüşmelerdir. Yapılandırılmamış görüşme ise açık uçlu sorularla, sıralama 

olmadan geniş bir serbestlikle yapılan görüşmelerdir. Yarı yapılandırılmış ise sabit 

bir seçenek ile birlikte gerektiğinde açık uçlu sorularla konunun derinleştirilebildiği 

görüşmelerdir. Etnografik görüşme, yapılandırılmamış görüşme olmakla birlikte soru 

sorulan kişinin kültürü, içinde bulunduğu toplum ve deneyimleri ön plandadır. Odak 

grup görüşmesinde ise sayıları fazla olmayan bir grup kişiden, bir dizi sorunun 

cevaplanması istenir (Büyüköztürk, Çakmak, Akgün, & vd., 2014: 151-152). Bu 

bağlamda araştırmanın yapısına en uygun olan görüşme yönteminin yarı 

yapılandırılmış görüşme olduğu değerlendirilerek bu yöntem seçilmiştir. 

5.4.3. Betimsel Veri Analizi  

Araştırma sonucu elde edilen bulgular, betimsel veri analizi çerçevesinde ele 

alınmıştır. Bilimsel çalışmalarda betimleme, “neyin ne olduğunun, şeylerin nasıl 

başlayıp sürdüğünün ya da bir durumun, kişinin ya da olayın neye benzediğinin 

resmini çizmek” olarak tanımlanabilir (Punch, 2014: 16). İncelenen eylemlere sebep 

olan nedenleri ve bunun altında yatan amaçların açığa çıkarılmasını da sağlayan 

betimleme, nitel araştırmalarda, analiz sürecinde verilerin detaylı şekilde 

irdelenmesini içermektedir. (aktaran Özdemir, 2010: 330). Yıldırım ve Şimşek’e 

(2008: 224) göre ise kavramsal yapının belli olduğu betimsel analizde temel amaç, 

araştırmalarda gözlem veya görüşme yoluyla edinilen verilerin düzenlenerek ve 



 

140 

yorumlanarak sunulmasıdır. Bu bağlamda betimsel analiz dört aşamada gerçekleşir. 

Öncelikle betimsel analiz için araştırma soruları, gözlem veya görüşme için bir 

çerçeve oluşturulur, bulguların hangi temalar etrafında inceleneceği tespit edilir; 

tematik çerçeveye göre veriler işlenir, düzenlenir, özetlenir; bulgular tanımlanır ve 

son olarak tanımlanmış olan bulgular, elde edilen veriler açıklanarak yorumlanarak 

betimlenir. Elde edilen bulgular kendi arasında sebep-sonuç ilişkisi ile birbirleriyle 

ilişkilendirilerek anlamlandırılır ve gerekirse karşılaştırılır. 

Araştırmada betimsel analiz çerçevesinde aşağıda yer alan sorular hazırlanarak 

görüşme çerçevesi oluşturulmuştur. Demografik yapı, sosyal medya ve sosyal 

medya-kültürel bellek ilişkisinin incelendiği üç bölümden oluşan soruların son 

bölümü beş tema çerçevesinde hazırlanmıştır. Assmann’ın ortaya koyduğu kültürel 

bellek unsurları olan anlatıcılar, bayramlar ve ritüeller, geçişler, tekrarlama ve bellek 

mekânları temaları temel alınarak kullanımlar ve doyumlar kuramı çerçevesinde 

sosyal medya ve kültürel bellek arasındaki ilişki betimlenerek analiz edilmiştir. 

Araştırmada yapılan görüşme sonrası elde edilen bulgular Araştırma Bulgu Analizi 

bölümünde verilmiş, bulguların yorumlanması, tartışma ve öneriler tezin sonuç 

bölümünde ele alınmıştır. 

5.5. Araştırma Soruları 

a) Demografik sorular: 

1. Adını ve soyadınız? 

2. Yaşınız?  

3. Öğrenim durumunuz? 

4. Mesleğiniz? 

5. Medeni haliniz? 

b) Sosyal medyaya dair genel sorular: 

1. Sosyal medya dendiğinde aklınıza ilk gelen şey nedir? 

2. Günde ortalama kaç saat sosyal medyayı kullanırsınız? 

3. En çok kullandığınız sosyal medya uygulamaları hangileridir? (Twitter, 

Instagram, Facebook, YouTube, TikTok vb. ) 



 

141 

4. Sosyal medyaya daha çok hangi cihaz üzerinden girersiniz? (mobil telefon, 

bilgisayar, tablet vb.) 

5. Sosyal medyayı genelde hangi amaçlar için kullanırsınız? (Sohbet, arkadaş 

edinme, bilgi, eğlence, boş zaman geçirme, etkinlik takip etme vb.) 

c) Sosyal medya ve kültürel bellek ilişkisine dair sorular: 

1. Merak ettiğiniz bir konu hakkında sosyal medyada yer alan uzmanlardan 

bilgi edinir misiniz? 

2. Kültür, tarih, geleneksel sanatlar gibi konularda sosyal medyadaki uzman 

görüşleri sizin için ne anlam ifade ediyor? Uzmanların görüşlerini dikkate 

alır mısınız? 

3. Uzmanların anlattıkları konuları dinlemek, sizin için o konularda bilgilenme 

veya bildiklerini hatırlama vesilesi oluyor mu? Bu yönden kültürel hatırlama 

ihtiyacınızı giderdiğini düşünüyor musunuz? 

4. Sosyal medyada kültür, sanat, tarih, gelenek göreneklerle ilgili içerik üreten 

kişilerin kültürel belleğe sizce nasıl bir etkisi var?  

5. Sosyal medyada millî veya dinî bayram tebriği yapar mısınız? Yapıyorsanız 

neler paylaşırsınız? 

6. Eski bayramlara ilişkin metinler, arşiv fotoğraflar veya videoları sosyal 

medyada görmek size ne hissettiriyor? Kişisel anlamda bayram geleneklerine 

ilişkin sosyal medya paylaşımlarının kültürel hafızanıza katkı sağladığını, 

bazı gelenekleri hatırlamanızı kolaylaştırdığını düşünüyor musunuz?  

7. Arşiv içerik ve görsellerinin paylaşılmasının, sosyal medyanın eski bayram 

geleneklerini yaşatma konusunda kültürel belleğe katkı sağladığını 

düşünüyor musunuz? Düşünüyorsanız, sizce nasıl bir katkı sağlıyor? 

8. Kültür sanat alanında isim yapmış kişilerin vefat haberlerini ilk nereden 

öğreniyorsunuz? Sosyal medyadan mı, geleneksel medyadan mı? 

9. Vefat etmiş kişilerin sosyal medyada anılmasının, onlara ilişkin içeriklerin, 

görsellerin paylaşılmasının, gelecek nesillere aktarılmasında nasıl bir etkisi 

var? 



 

142 

10. Sosyal medyada kültür, sanat, geleneksel sanatlar, tarih gibi konulara ilişkin 

paylaşımlar yapıyor musunuz? 

11. Bu tarz paylaşımları takip ediyor musunuz? Ediyorsanız kültürel hafızanıza 

bu tarz içeriklerin katkı sağladığını düşünüyor musunuz? 

12. Medeniyet tarihî, kültür, sanat veya tarih açısından önemli mekânları, 

müzeleri gezer misiniz?  

13. Mekânlar hakkında bilgi, fotoğraf veya video içeriklerini sosyal medyada 

görünce ne hissediyorsunuz? Örneğin hiç ziyaret etmediğiniz bir müzeyi 

sosyal medyada sıkça görünce ya da fotoğraflarına bakıp videolarını 

izleyince artık orası hakkında bilgi sahibi olduğunuzu hissediyor musunuz? 

Bu anlamda kültürel bilgilenme ihtiyacınızın giderildiğini düşünüyor 

musunuz? 

14. Sosyal medyanın kültürel mekânların bilinmesine, hatırlanmasına, 

hatırlatılmasına katkı sağladığını düşünüyor musunuz? Düşünüyorsanız nasıl 

bir katkı sağlıyor sizce? 

5.6. Araştırma Bulgu Analizi  

5.6.1.  Araştırma Örnekleminin Demografik Yapısı 

Araştırma; demografik sorular, sosyal medyaya ilişkin sorular ve kültürel bellek ile 

sosyal medya ilişkisine dair sorular olmak üzere üç kısımdan oluşmaktadır. İlk iki 

kısım daha çok yapılandırılmış sorulardan oluşmakta olup sorular hakkında 

derinleşilmemiştir. Araştırmanın asıl sorularının yer aldığı son bölümde ise, 

katılımcılarla yapılan görüşme, temel sorular etrafında sohbet havasında geçmiş, 

sorular kimi zaman örnekler verilerek, kimi zaman bazı unsurlar hatırlatılarak ek 

sorularla derinleştirilmiştir.  

Araştırmada katılımcılara temelde aynı sorular sorulmuş olup, kişinin ilgi alanı, 

konuyla ilişkisi veya konunun daha iyi anlaşılması için zaman zaman ek sorular da 

sorulmuş, görüşme derinleştirilmiştir. Yarı yapılandırılmış derinlemesine görüşme 

soruları, olasılıklı olmayan örneklem tekniklerinden amaçlı örneklem ile seçilmiş 23 

kişiye yöneltilmiştir.  



 

143 

Yapılan görüşmeler kayıt altına alınmış, daha sonra ses kayıtları çözümlenerek 

bilgisayara metin olarak kaydedilmiştir. Analizde katılımcıların isimleri gizli 

tutulmuş olup katılımcılara “katılımcı” kelimesinin kodu olan K harfi ile sayılar 

verilmiş, isimleri “K1, K2” şeklinde kodlanmıştır.  

Katılımcılara araştırma hakkında bilgi verilmiş, görüşme sırasında ses kaydının 

alınacağı, kişisel bilgilerinin gizli tutulacağı ve korunacağı yazılı olarak belirtilmiştir. 

Görüşülen kişilerden gönüllü olarak katıldıkları söz konusu araştırmaya dair onay ve 

izin alınmış olup onam formları kayıt altında ve gizli tutulmuştur.  

Görüşmeler sırasında katılımcıları yönlendirecek tarzda, yorum veya öznel fikir 

içeren şekilde sorular sormamaya gayret edilmiş, katılımcıların görüşleri tarafsız bir 

şekilde analiz edilmiştir. 

Araştırma, Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Etik Komisyonu tarafından 

incelenip onaylanmıştır. (Komisyon raporu tezin ekler bölümünde yer almaktadır.) 

Araştırmada görüşülen kişileri tanımak amacıyla demografik sorular sorulmuştur. 

Araştırmanın girişi sayılabilecek bu bölümde katılımcıların isim, soy isim, yaş, 

cinsiyet, mezuniyet bilgisi, meslek ve medeni durumları sorulmuştur.  

Katılımcıların demografik verilerinin alınmasının amacı, kültürel bellek ve sosyal 

medyaya bakış açılarının demografik yapılarına göre değişkenlik gösterip 

göstermediğini analiz etmektir.  

Bu bağlamda demografik sorular başlığı altında yer verilen birinci, ikinci, üçüncü, 

dördüncü ve beşinci sorulara verilen cevaplardan elde edilen bulgular bu bölümde 

yer almaktadır. 

Olasılığa dayanmayan amaçlı örnekleme teorisine göre belirlenen araştırma 

katılımcıları, farklı yaş grupları ve farklı mesleklerden seçilmiştir. Bu sayede kuşak 

karşılaştırması yapmaya el verecek şekilde farklı nesillerden kişiler ile 

görüşülmüştür. Katılımcıların farklı meslek gruplarından seçilme nedeni de bu 

sayede çeşitli bakış açıları, bilgi ve tecrübelere sahip kişilerin konuya yaklaşımını 

ortaya koymaktır. 

Toplamda 23 kişiyle yarı yapılandırılmış görüşme gerçekleştirilmiştir. Görüşülen 

kişilerin kimlikleri araştırmada gizli tutulmuş, bilgisayarda muhafaza edilmektedir. 



 

144 

Kayıtların depoları masaüstü bilgisayar, akıllı telefon ve taşınabilir bellek 

cihazlarında tutulmaktadır.  

5.6.1.1. Cinsiyet değişkeni 

Görüşme yapılan kişilerin 13’ü kadın, 10’u erkek katılımcıdan oluşmaktadır. 

Araştırmada hazırlık aşamasında örneklem seçilirken dikkat edilen konulardan biri 

cinsiyet olmuştur. Bir değişken olarak cinsiyetin sosyal medya kullanımına ve 

kültürel bellekle ilişkisine etkisinde değişkenlik gösterip göstermediğini analiz 

etmektir. Görüşmelerde kadın ve erkek sayısının eşit olması amaçlanmıştır. Ancak 

araştırılan kişiler arasında sosyal medya ve kültürel konularla ilgili olan erkek 

sayısının az olması nedeniyle 10 erkek katılımcıya araştırmada yer verilmiştir. 

Araştırma sırasında gerçekleştirilen yarı yapılandırılmış görüşmeler sırasında kadın 

katılımcıların sosyal medyayı daha aktif bir şekilde kullandığı, daha çok paylaşım 

yaptığı ve kültürel konulara daha ilgili oldukları gözlemlenmiştir. Erkekler ise 

kadınlara kıyasla sosyal medyayı daha az kullandıklarını, kültürel konulardan ziyade 

spor, haber gibi içeriklere bakmak için sosyal medyaya girdiklerini belirtmişlerdir. 

Kadınlar içerik üretimi ve paylaşım konusunda daha aktif bir tutum izlerken, 

erkeklerin daha çok paylaşımları takip etmek ve az içerik paylaşmak yönünde tutum 

sergiledikleri görülmüştür. 

5.6.1.2. Yaş değişkeni 

Katılımcıların yaşları araştırmanın önemli demografik değişkenlerinden biridir. 

Özellikle konu itibarıyla genç nesil ve ileriki yaşlardaki kişilerin sosyal medya 

kullanımı, konuya bakış açısı, ilgileri, sosyal medyanın kültürel belleğe etkisi gibi 

konular açısından aralarında karşılaştırma yapılabilmektedir. Araştırmada kentte 

yaşayan, yaşları yirmi bir ile yetmiş iki arasında değişen katılımcılara sorular 

yöneltilmiştir. 

Görüşme yapılan kişilerin yaşları ise şu şekilde beyan edilmiştir: K1 kodlu katılımcı 

kırk iki, K2 kodlu katılımcı, kırk bir, K3 kodlu katılımcı kırk bir, K4 kodlu katılımcı 

yirmi altı, K5 kodlu katılımcı yirmi bir, K6 kodlu katılımcı otuz, K7 kodlu katılımcı 

kırk iki, K8 kodlu katılımcı yirmi üç, K9 kodlu katılımcı yirmi iki, K10 kodlu 

katılımcı yirmi üç, K11 kodlu katılımcı otuz dört, K12 kodlu katılımcı yirmi iki, K13 

kodlu katılımcı yirmi iki, K14 kodlu katılımcı otuz yedi, K15 kodlu katılımcı kırk 



 

145 

altı, K16 kodlu katılımcı otuz sekiz, K17 kodlu katılımcı otuz altı, K18 kodlu 

katılımcı yetmiş iki, K19 kodlu katılımcı kırk dokuz, K20 kodlu katılımcı altmış, 

K21 kodlu katılımcı otuz yedi, K22 kodlu katılımcı otuz dokuz, K23 kodlu katılımcı 

yirmi sekiz yaşındadır. 

Görüşme yapılan kişilerin sosyal medya kullanım süreleri, amaçları, kullandıkları 

sosyal medya uygulamaları yaş grubu açısından farklılık göstermektedir. Bu 

farklılıklar ilgili bölümlerde karşılaştırmalı olarak belirtilmiştir.  

5.6.1.3. Eğitim durumu değişkeni 

Araştırmada yer alan demografik verilerden biri de katılımcıların eğitim durumudur. 

Amaçlı örnekleme grubu seçilirken sosyal medya ve kültür konusu itibarıyla en az 

lise mezunu, belirli bir kültürel seviyeye ve ilgiye sahip kişiler olmasına dikkat 

edilmiştir.  

Bu kriterlere göre görüşülen kişilere sorulan öğrenim durumları cevapları karşısında 

ortaya şöyle bir tablo çıkmıştır. Katılımcı K1 doktora mezunu, K2 yüksek lisans 

mezunu, K3 yüksek lisans mezunu, K4 lisans mezunu, K5 üniversite öğrencisi, K6 

lisans mezunu, K7 lisans mezunu, K8 lisans mezunu, K9 ve K10 üniversite 

öğrencisi, K11 lisans mezunu, K12 ve K13 üniversite öğrencisi, K14 lisans mezunu, 

K15 lisans mezunu, K16 yüksek lisans mezunu, K17 lisans mezunu, K18 lisans 

mezunu, K19 doktora mezunu, K20 lise mezunu, K21 yüksek lisans mezunu, K22 

yüksek lisans mezunu, K23 doktora mezunu olduğunu beyan etmiştir. 

Bu durumda katlımcılardan 1 kişi lise mezunu olup, 5’i üniversite öğrencisidir. 9 kişi 

üniversite lisans mezunu, 5 kişi yüksek lisans, 3 kişi doktora mezunudur.  

Görüşme yapılan kişiler genellikle sosyal medyayı bilinçli olarak kullanan ve 

tükettikleri içeriklere dikkat eden bir yapıya sahiptir. Bu yüzden eğitim durumu 

değişkeninin, katılımcıların sosyal medyayı kullanımı ve kültürel bellek konusuna 

bakış açılarında çok büyük bir farklılık arz etmediğini söylemek mümkündür. Sonuç 

olarak eğitim durumları farklılık gösterse de sosyal medyayı kullanım ve sosyal 

medyanın kültürel bellek alanında kullanımı konusunda katılımcılar arasında büyük 

farklar olmadığı saptanmıştır. 



 

146 

5.6.1.4. Meslek değişkeni 

Katılımcılar tespit edilirken farklı bakış açılarının ortaya konulması bakımından 

görüşülen kişilerin farklı meslek gruplarından oluşmasına dikkat edilmiştir. 

Katılımcılardan elde edilen bilgilere göre şu verilere ulaşılmıştır. Katılımcılardan K1 

iletişim uzmanı, K2 öğretmen, K3 muhabir, K4 avukat, K5 öğrenci, K6 öğrenci, K7 

mütercim, K8 bisiklet antrenörü, K9 öğrenci, K10 öğrenci, K11 editör, K12 öğrenci, 

K13 öğrenci, K14 mühendis, K15 yazar, K16 grafiker, K17 sosyal medya uzmanı, 

K18 emekli öğretmen, K19 akademisyen, K20 ev hanımı, K21 memur, K22 iletişim 

uzmanı, K23 doktor olduğunu belirtmiştir. 

Meslekleri birbirinden farklı olan katılımcılar, araştırma konusuna çeşitli bakış 

açılarından yaklaşmakta olup aralarında bir genelleme yapmak mümkün değildir. Bu 

yüzden yapılan görüşmeler sonrası mesleğin, sosyal medya kullanımı açısından çok 

etkili bir değişken olmadığı gözlemlenmiştir. Bunda kişilerin sosyal medyayı kişisel 

amaçlarla kullandığı, iş için kullansa da kullanmasa da kişisel kullanımın 

hayatlarında daha etkili olması önemli bir etken olmaktadır. Örneğin, bir avukat da, 

öğretmen de sosyal medyayı haber alma amaçlı kullanırken, bir mütercim de 

antrenör de kültürel belleğin gelecek nesillere aktarılmasında, arşivlenmesinde sosyal 

medyanın etkili olduğunu ifade etmiştir. Bu anlamda katılımcıların meslekleri farklı 

olsa da kişisel kullanım amaçlarının benzerlik arz ettiğini söylemek mümkündür. 

5.6.1.5. Medeni hâl değişkeni 

Görüşme yapılan kişilerden dokuzu bekâr, on dördü ise evli olduğunu belirtmiştir. 

Katılımcıların medeni hâl dağılımı şu şekilde olmuştur: K1, K5, K6, K7, K9, K10, 

K12, K13, K16 bekâr olduğunu beyan ederken K2, K3, K4, K8, K1, K14, K15, K17, 

K18, K19, K20, K21, K22, K23 evlidir. 

Katılımcılar seçilirken daha çok yaş grubu ve meslek değişkenleri göz önüne 

alındığından evli-bekâr dağılımı dengeli bir şekilde olmamıştır. Ancak araştırma 

konusuna bakış açısı, sosyal medyayı kullanım, kültürel bellek gibi konular açısından 

katılımcıların medeni hâlinin etkin bir değişken olmadığı saptanmıştır. 

5.6.2. Sosyal Medya Kullanımına İlişkin Görüşme Analizi 

Araştırmanın ikinci bölümünü sosyal medya kullanımı oluşturmaktadır. Burada 

amaç, katılımcıların kullanımlar ve doyumlar kuramı bağlamında sosyal medya 



 

147 

kullanımını değerlendirmek ve kişilerin sosyal medyayı kişisel olarak nasıl 

kullandıklarını tespit etmektir. Bu bağlamda görüşme yapılan kişilere sosyal medya 

denilince akıllarına ilk gelen şey, sosyal medya kullanım süreleri, en çok kullanılan 

sosyal medya uygulamaları, sosyal medyaya hangi cihaz üzerinden girdikleri ve 

sosyal medyayı kullanım amaçları olmak üzere beş soru yöneltilmiştir.  

5.6.2.1. Sosyal medyanın çağrıştırdıkları  

Kentte yaşayan yetişkin kişiler ile yapılan görüşmelerde katılımcılara “Sosyal medya 

denilince aklınıza gelen ilk şey nedir?” diye sorulmuştur.  

Burada katılımcılara sosyal medya sizce nedir gibi uzun cevaplı bir soru sormak 

yerine, kullanıcıların bilinçaltında sosyal medyanın nasıl bir yer edindiğini ölçmek 

için kısaca ilk akıllarına gelen şey sorulmuştur. Bu sayede kullanıcıların sosyal 

medyaya nasıl bir bakış açısıyla yaklaştıkları da gözlemlenmiştir.  

Görüşmeler sırasında bu soruya katılımcıların çok düşünmeden, hemen cevap verdiği 

görülmüştür. Bu noktada kişiler, “Sosyal medya nedir?” ya da “Sosyal medya derken 

neyi kastediyorsunuz?” gibi sorular sormamışlardır. Bu da katılımcıların sosyal 

medya konusunda bilgi sahibi olduklarını göstermektedir. 

Sosyal medya denince akla gelen ilk şey için katılımcılar şu cevapları vermişlerdir: 

K1 kodlu katılımcı “İnternet tabanlı ve çift yönlü etkileşimi olan bir iletişim 

mecrası”, K2 kodlu kullanıcı “Renk, fazla bilgi, bazen güzel bilgi, bazen geliştirici, 

bazen de zaman kaybı”, K3 kodlu kullanıcı “Twitter, Instagram”, K4 kodlu kullanıcı 

“Twitter”, K5 kodlu kullanıcı “İçerik, içerik üretimi”, K6 kodlu kullanıcı “Karşılıklı 

etkileşim”, K7 kodlu kullanıcı “Paylaşım”, K8 kodlu kullanıcı “İnsanları bir araya 

getiren dijital bir camia”, K9 kodlu kullanıcı “İnsanların birbiriyle iletişimi”, K10 

kodlu kullanıcı “Twitter, kafa dağıtmak”, K11 kodlu kullanıcı “Twitter, Instagram, 

TikTok, WhatsApp gibi yeni medya mecraları”, K12 kodlu kullanıcı “Haber 

kaynağı”, K13 kodlu kullanıcı “Paylaşım, hızlı haber akışı, video”, K14 kodlu 

kullanıcı “Çöplük, boş şeyler, zaman kaybı”, K15 kodlu kullanıcı “İnsanların internet 

aracılığıyla metin, fotoğraf, video vb. şeyler paylaştıkları, interaktif bir ortam, sanal 

âlem”, K16 kodlu kullanıcı “Profil paylaşımı, haber takibi, bilgi edinme”, K17 kodlu 

kullanıcı “ ‘Düşünüyorum, o hâlde varım.’ sözünün günümüz için uyarlanmış 

versiyonu ‘Görünüyorum, o hâlde varım.’ ifadesinin uygulama alanı”, K18 kodlu 

kullanıcı “Hızlı iletişim”, K19 kodlu kullanıcı “Bilgi ve benlik paylaşımı”, K20 



 

148 

kodlu kullanıcı “Telefon”, K21 kodlu kullanıcı “Hızlı iletişim”, K22 kodlu kullanıcı 

“Kişinin kendini sunumu”, K23 kodlu kullanıcı “İletişim”. 

Cevapların geneline bakıldığında iletişim, hızlı iletişim, haber alma gibi konuların 

öne çıktığı görülmektedir. Bu cevaplardan sosyal medyanın kişiler arası iletişim ve 

haber alma konusunda bir iletişim unsuru hâline geldiği söylenebilir. Kullanıcılardan 

bazıları sosyal medya denince akla ilk gelen şey olarak Twitter cevabını vermiştir. 

Sosyal medya denince ilk akla gelen şeyin bir uygulama olması dikkat çekicidir. 

Twitter’ın bu noktada ilk akla gelen sosyal medya hesapları arasında olduğunu, 

insanların hafızasında yer edindiğini söylemek mümkündür. Bazı kullanıcıların ise 

kişilerin kendini sunumu, benlik paylaşımı gibi cevaplar vermesinden, sosyal 

medyanın bir haber kaynağı olarak görülmesinin yanı sıra kişilerin kendilerini ifade 

aracı olduğunu düşündükleri çıkarımını yapmak mümkündür. 

5.6.2.2. Sosyal medya kullanım süreleri 

Katılımcılar “Günde ortalama kaç saat sosyal medya kullanırsınız?” sorusuna 

genelde ortalama 2-3 saat şeklinde cevap vermişlerdir. Bu noktada işi gereği sosyal 

medya kullananların kullanım süresinin daha uzun olmakta, 10 saate kadar 

çıkabilmektedir.  

Yaş grubuna göre değerlendirildiğinde gençlerden bazıları sosyal medya kullanım 

sürelerini kısıtladıklarını, süre ayarlaması yaparak örneğin iki saatten fazla sosyal 

medya kullanmadıklarını belirtmişlerdir. Yaş ortalaması yüksek olan bir K20 kodlu 

kullanıcı da sosyal medyayı günde yalnızca 15 dakika kullandığını belirtmiştir.  

Bu durumda sosyal medyayı kullanım süresinin 15 dakikadan 10 saate kadar 

değişkenlik gösterdiğini söylemek mümkündür. Sosyal medya kullanım süresi, 

aslında bize kullanıcıların sosyal medya ve kültürel içeriklere maruz kalma 

ihtimalleri konusunda da fikir vermektedir. Sosyal medya kullanım süresi arttıkça 

kültürel hafızanın da arttığını söylemek çok doğru bir orantılama olmaz ancak, sosyal 

medyayı günde ortalama 2-3 saat kullanan bir kişinin bu mecrada aktif kullanıcı 

olduğunu saptamak mümkündür. Aktif kullanıcıların da bu süre içerisinde kültürel 

içeriklerle karşılaşması ihtimal dâhilindedir. Yani bu kullanım süresi, kültürel bellek 

oluşumuna, arşivlere erişme, arşiv oluşturma, içerik üretme, paylaşma gibi faaliyetler 

için yeterlidir. 



 

149 

5.6.2.3. En çok kullanılan sosyal medya uygulamaları 

Görüşmeler sırasında katılımcılara en çok kullandıkları sosyal medya uygulamaları 

sorulmuştur. Bu konuda en çok kullanılan uygulamalar sırasıyla, Instagram, Twitter 

YouTube, Facebook ve TikTok’tur.  

Bu uygulamalardan Instagram ve YouTube daha çok 40 yaşa kadar kişiler tarafından 

çok tercih edilirken, onlara oranla daha az kullanımı olan Facebook daha ileri 

yaşlarda olanlar tarafından tercih edilmektedir.  

Kadınlar arasında en yaygın olan sosyal medya uygulaması Instagram iken, erkekler 

çoğunlukla YouTube ve Twitter’ı tercih etmektedir. 

İletişim, sosyal medya, gazetecilik gibi alanlarda çalışan kişilerin kullandıkları sosyal 

medya uygulama sayısı diğerlerine oranla daha fazladır. 

Sosyal medyayı az kullanan ya da ona az ilgi duyan kişiler daha çok YouTube’u 

tercih etmektedir. 

5.6.2.4. Sosyal medyaya girilen cihazlar 

Katılımcılara “Sosyal medyaya daha çok hangi cihaz üzerinden girersiniz?” diye 

sorulduğunda büyük bir çoğunluğu sosyal medyaya akıllı telefon üzerinden girmekte 

olduklarını ifade etmişlerdir. Az bir katılımcı ise bilgisayar (özellikle YouTube 

izlerken) ya da tablet cihazından girdiklerini belirtmiştir. 

Sosyal medyaya cep telefonundan girilmesi kolay erişilebilir olduğunu göstermekte, 

bu da maruz kalma süresini artırmaktadır. 

5.6.2.5. Sosyal medyanın kullanım amaçları 

“Sosyal medyayı genelde hangi amaçlar için kullanıyorsunuz?” sorusuna 

katılımcılar, ilgi alanlarına göre çok çeşitli cevaplar vermişlerdir. Yaş kriteri dikkate 

alındığında, gençlerin kullanım amaçları arasında birinci sırada eğlence gelirken onu 

boş zaman geçirme, arkadaşlarla görüşme, gündemi takip etme gibi amaçlar 

izlemektedir. 40 yaş üstü katılımcılar ise daha çok haber ve bilgi edinme, araştırma 

amaçlı kullandıklarını belirtmişlerdir. Cinsiyet açısından değerlendirilecek olunursa 

erkeklerin daha çok video izleme, eğlenme ya da haber alma amaçlı kullandıkları, 

kadınların ise iletişim, sohbet ya da bilgi edinmek amaçlı kullandıkları 

görülmektedir. 



 

150 

Görüşme yapılan kişilerin sosyal medya kullanım amaçlarına tek tek bakacak olursak 

şu şekilde bir tablo ortaya çıkmaktadır: 

Katılımcı Sosyal medya kullanım amacı 

K1 “Gündemi, takip etme, bilgi edinme, merak ettiğim konuları araştırma” 

K2 

“Daha çok bilgi edinmek amacıyla kullanıyorum. Gezginleri takip 

ediyorum. Dünyanın farklı yerlerinde yaşanılan olayları, gelişmeleri 

takip etmek için kullanıyorum. Daha çok güvenilir hesapları takip 

etmeye çalışıyorum” 

K3 “Bilgi, sohbet” 

K4 “Video izleme” 

K5 “Eğlence, bilgi edinme, boş zaman geçirme” 

K6 “Genelde boş vakit geçirmek ve insanların neler yaptığını takip etmek” 

K7 “Fotoğraf paylaşımı, video izleme” 

K8 “Bilgi edinmek, insanları takip etmek, eğlence” 

K9 “Gündemi takip etmek, arkadaşlarımla iletişim kurmak, sohbet etmek” 

K10 “Eğlence, gündemden haberdar olma” 

K11 “Eğlence, etkinlik takip etmek ve iş” 

K12 “Haber kaynağı, eğlence, iletişim” 

K13 “Gündem takibi, sosyallik” 

K14 “Eğitim, müzik, eğlence” 

K15 
“İletişim, ilgi alanlarıma dair (edebiyat, sinema, fotoğraf…) isimleri, 

gelişmeleri, yenilikleri, etkinlikleri takip için” 

K16 “Eğlence, bilgi edinme, sohbet” 

K17 

“Profesyonel işim gereği, bilgi edinme, gözlem/değerlendirme, 

bilgi/deneyim paylaşımı, network ile iletişim/etkileşim diye yoğunluk 

sıralaması düşünülebilir” 

K18 
“Başta bilgi edinme, kendi tecrübelerimi, eleştirilerimi, desteklerimi 

yansıtmak” 

K19 “Bilgi edinme ve eğlence” 



 

151 

K20 “Araştırma, iletişim amacıyla” 

K21 “Bilgi edinme” 

K22 “Ülke gündemini takip etme, eğlence” 

K23 

“Hayatımda olup bitenleri yakın arkadaşlarımla ve sevdiklerimle 

paylaşmak için, bazen haber almak için, bazen de sadece eğlenmek için 

mizah amaçlı kullanıyorum” 

Tablo 5.1. Katılımcıların sosyal medyayı kullanım amaçları 

Sosyal medya kullanım amaçlarına bakıldığında kullanımlar ve doyumlar kuramını 

doğrular nitelikte kullanıldığı görülmektedir. İnsanlar, bilgi edinme, haber alma, 

eğlenme, başkalarıyla iletişim kurma gibi ihtiyaçlara sahiptir ve bu ihtiyaçları sosyal 

medya aracılığıyla giderdiklerini ifade etmektedirler. Bu noktada sosyal medyanın 

kullanımının, kullanımlar ve doyumlar kuramı açısından değerlendirilebileceği 

hipotezimiz doğrulanmış olmaktadır. Araştırmanın son bölümünde sosyal medya 

aracılığıyla kültürel bilgi edinme ve hatırlama ihtiyaçlarının giderilip giderilmediğine 

bakılacaktır. 

5.6.3. Kullanımlar ve Doyumlar Kuramı Açısından Sosyal Medya ve Kültürel 

Bellek İlişkisi 

Daha önce araştırma kapsamında Jan Assmann’ın Kültürel Bellek (2015) kitabında 

yer verdiği kültürel belleğin temel unsurları olan anlatıcılar, bayramlar ve ritüeller, 

geçişler, tekrarlama ve bellek mekânlarından bahsetmiştik.  

Araştırmanın yarı yapılandırılmış görüşme sorularının son ve en temel kısmında 

kültürel bellek unsurları ile sosyal medyayı ilişkilendirerek katılımcılara sorular 

sorulmuştur. Bu bölümde toplamda on dört soru yer almaktadır. Sorulara verilen 

cevaplar teker teker değil beş ana tema üzerinden genel olarak analiz edilmiştir. 

Sosyal medya ile kültürel bellek unsurlarının ilişkisi, sosyal medyanın kültürel 

belleğe etkisi, varsa katkısı ve katılımcıların kültürel hatırlama veya bilgilenme 

ihtiyaçlarını sosyal medya üzerinden giderip gidermedikleri kullanımlar ve doyumlar 

kuramı çerçevesinde analiz edilmiştir. 

Bu bölümde ayrıca araştırmanın hipotezi olan konular da sorular arasında yer 

almıştır. Sonuç bölümünde bu bağlamda hipotezlerin doğrulanıp doğrulanmadığına 



 

152 

yer verilecektir. Yapılan görüşmeler ana sorulara bağlı kalınmak üzere, ek sorularla, 

bazı konuları hatırlatma, irdeleme ve sohbet şeklinde derinleşilmiştir.  

Daha önce katılımcıların bilgilenme, haber alma, eğlenme, iletişim kurma, araştırma 

yapma gibi ihtiyaçlarını sosyal medya aracılığıyla giderdiğini ortaya koymuştuk. Bu 

kısımda da kültürel bellek unsurları çerçevesinde kültürel bilgilenme, bilgilendirme, 

hatırlama, hatırlatma ihtiyaçlarını giderip gidermedikleri irdelenmiştir. 

5.6.3.1. Sosyal medyada içerik üreten anlatıcı/uzmanlara ilişkin görüşme 

analizi 

Assmann’a (2015: 62-63) göre sözlü kültürde kültürel belleğin taşıyıcı unsuru olan 

anlatıcılar, belli konularda uzmanlaşmış kişilerden oluşmakta ve grup belleğini 

koruma işlevine sahiplerdir. Medyanın yaygınlaşması ile birlikte geleneksel medya 

araçlarında radyoda, televizyonda, gazetelerde belirli konularda uzmanlaşmış 

anlatıcılar yer almaktadır. Günümüzde geleneksel medya araçlarının yanı sıra yeni 

medya ögelerinden biri olan sosyal medyada da uzmanlar, anlatıcılar belirli 

konularda içerikler paylaşmaktadırlar, canlı yayın yapmaktadırlar. Zaman zaman 

izleyicilerin de aktif olarak katıldıkları canlı yayınlarda ve paylaşımlarda kültür, 

sanat, tarih, coğrafya, gelenekler, el sanatları gibi konularda bilgilendirici içerikler 

yer almaktadır.  

Bu bölümde katılımcılara öncelikle sosyal medyada genel anlamda içerik üreten 

anlatıcılardan, uzmanlardan bilgi edinip edinmedikleri, paylaşılan bilgileri dikkate 

alıp almadıkları sorulmuştur. Katılımcıların büyük çoğunluğu uzmanlardan bilgi 

edindiklerini belirtmişlerdir: “Uzmanlardan bilgi ediniyorum, çokça yararlanıyorum. 

Hatta merak ettiklerimi bazen özellikle açıp bilgi edinme amacıyla dinlediğim de 

oluyor” (K16). 

Bazı katılımcılar uzmanların anlattıkları ile yetinmeyip konu hakkında internetten 

daha derin araştırma yaptıklarını, uzmanların bir anlamda hatırlatıcı unsur olduğunu, 

derinlemesine bilgiyi kitaplar ve internet araştırmaları sonucu elde ettiklerini 

belirtmiştir: “Genelde bilgi edinirim, edindiğim bilgileri başka makaleler ya da 

bilimsel açıklamalarla desteklemeyi severim. Ama orası da benim için bir bilgi 

edinme alanı olarak sayılabilir” (K8). 



 

153 

Görüşmede bazı katılımcılar, anlatıcılara direkt olarak güvenmediklerini, anlatan 

kişinin o alanda yetkin, uzman olup olmadığına baktıklarını, varsa makalelerini, 

yazılarını araştırarak teyit ettiklerini, sonrasında dikkate aldıklarını ifade etmişlerdir: 

“Karşımdakinin kim olduğuna bağlı. Genelde etkileniyorum ama beni tatmin eden 

bilgiler paylaşılmıyor. Çok güvenemiyorum, o yüzden ekstra bir arayışa giriyorum. 

Eğer bilgiler benim araştırdığımla uyumluysa o zaman takibe alıyorum, daha çok 

dikkate alıyorum sonrasında” (K5). “Kişinin kim olduğuna bağlı. Öncelikle girip bir 

biyografisine bakarım. O kişiyi Google’da araştırırım. Konuştuğu konuda yetkili mi, 

değil mi ona bakarım. Eğer güvenilir birisi olduğunu düşünüyorsam dinlerim” (K23). 

“Eğer alanda güvendiğim bir insansa ve sosyal medyada bu alanda paylaşım yaptıysa 

güvenerek okurum açıkçası temiz bir haberse” (K11). 

Bu bölümde ayrıca katılımcılara sosyal medyada kültür, sanat, tarih, gelenekler, el 

sanatları gibi kültürel konulara ilişkin içerik üreten uzmanlardan, anlatıcılardan bilgi 

edinip edinmedikleri sorulmuştur. Katılımcıların büyük çoğunluğu bu soruya olumlu 

yanıt vermiştir. Kültürel konulara ilişkin paylaşım yapan kişileri dikkate aldıklarını, 

onların bilgi ve tecrübelerini aktarmasından faydalandıklarını belirtmişlerdir: 

“Kültür, tarih, geleneksel sanatlar gibi konularda sosyal medyada çok güzel şeyler 

paylaşıyor bazı uzmanlar. Bu kişiler alanında yetkin isimler. Onların paylaştıkları 

şeylerin kuşaktan kuşağa aktarılan kültürel belleği taze tutma gibi bir işlevi olduğuna 

inanıyorum” (K15). “Genelde sosyal medyada gezinirken kültürel ve tarihi konularda 

araştırma yapmamı tetikliyor. Yani sosyal medyadan da o konuya vakıf insanları 

takip etmeyi seviyorum” (K12). “Bilinmeyen yerleri onların sayesinde öğrendiğim 

oldu. Sosyal medya bilgi edinme anlamında çok fayda sağlıyor. Birçok insanın 

yaşadığı şehir hakkındaki bilgileri ilk kez sosyal medyada gördüğü de oluyor. Ben de 

onlardan biriyim” (K16). 

Burada da yine anlatıcının konunun uzmanı olması, tanınmış, kendini ispatlamış ve 

güvenilir biri olması gerektiğini ifade etmektedirler: “Sosyal medyadaki uzman kişi 

eğer günlük hayatta da kendini ispatlamış, belirli alanlarda uzmanlığını ispatlamışsa 

tabii ki dikkate alırım. Hatta bunun çok etkili olduğunu düşünüyorum. Hepimiz 

dünyanın birçok yerine gidemeyiz aynı anda birçok farklı kültür özelliğini de 

bilemeyiz ama insanların anlatımında oturduğumuz yerden çok farklı, günlük hayatta 

kullanabileceğimiz ya da bize ufuk açıcı bilgilere ulaşabiliriz”(K2). 



 

154 

K21 kodlu katılımcı uzmanların kültürel konulardaki paylaşımların hatırlatıcı 

işlevine dikkat çekmiştir: “Değer verdiğim, takip etmek istediğim insanların kültürel 

konulara ilişkin yazdıkları benim için önem taşıyor ve bilinçaltımda kalıyor. Daha 

sonra herhangi bir iş olduğunda veya kişisel seyahatim olduğunda onlar işime 

yarıyor”. “En azından dijital ortamda dahi olsa bize bunları hatırlatıyor. Öbür türlü 

bu çağda tamamen bunları da görmesek, paylaştıklarına şahit olmasak unutacağımız 

çok şey var. O yüzden bu hafızayı pekiştiriyor. Çok da keyifle takip ediyorum böyle 

şeyleri. Eski Türk filmleri, arşiv görüntüleri bunlar hep unutulmaya yüz tutmuş 

şeyler. Bunları tekrar zihnimizde canlandırmamıza vesile oluyor” (K7). 

Kullanımlar ve doyumlar kuramı perspektifinden bakıldığında sosyal medyada 

kültürel içerik üreten uzmanlar, kullanıcıların kültürel bilgilenme ve hatırlama 

ihtiyacını kısmen karşılamaktadır. Bazı katılımcılar uzmanlar sayesinde birçok 

konuyu öğrendiklerini, kültürlerinin arttığını, kültürel konuları bu sayede 

hatırladıklarını, böylece kültürel hatırlama ihtiyaçlarının giderildiğini belirtmişlerdir: 

“Bazı şeyleri hatırlatıyor, dolayısıyla burada bir hafıza yenilemesi olmuş oluyor. 

Bilgilerimize tekrar döndüğümüz için hafıza içerisinde kaybolmuyor” (K18). 

“Alandaki uzmanlığı ve yetkinliği ispatlanmış birisi ise özellikle okumak yerine 

dijital ortamdan bilgi dağarcığını besleyen özellikle genç kuşak için önemli. Bu 

anlamda kültürel belleğin aktarılması noktasında önemli olduğunu düşünüyorum” 

(K10). “Bildiğim şeylere sosyal medyada rastlamak mutlu ediyor beni. O anlamda 

hatırlatmış da oluyor. Geçmiş deneyimimi, bilgimi şu ana kadarki eğitimimde 

aldığım bilgileri süzüyor, hatırlatıyor” (K1). “Sosyal medyada -güvenilir olmak 

kaydıyla- kültür, sanat, tarih, gelenek göreneklerle ilgili içerik üreten kişilerin, 

kültürel belleği canlı tutma gibi bir misyon üstlendiklerini düşünüyorum. Onlar 

paylaşmasalardı, çok az kişi o içeriklerden haberdar olacaktı. Sadece ilgilisi. 

Zamanla kaybolmaya yüz tutacaktı bazı şeyler hatta” (K15). 

K21 kodlu katılımcı sosyal medyanın multimedya özelliği yani birçok medya 

unsurunu bir arada kullanmaya imkân vermesi, canlı yayın yapılabilmesi gibi 

unsurların anlatıcıların bu anlamda kültürel belleğe daha fazla katkı sunmasını 

sağladığını, bu anlamda etkili olduğunu ifade etmiştir: “Sosyal medyadan aldığınız 

bilgi okumalarınızın da önüne geçebiliyor. Çünkü görsellerle, videoyla 

destekleniyor. O anda canlı yayında o insanı izliyorsan onu anlatırken onun bir jesti 



 

155 

mimiği bile hafızanda kalabiliyor. Bence oldukça etkili”. “En son Orta Asya’yı 

anlatan bir gezgin vardı mesela. Gerçekten gidiyor, Orta Asya’daki yaşantıdan 

bahsediyor, oradaki Türklerin at etini yiyişi, şaman dini vb… Biz bunları 

unutmuştuk, bizim için çok geride kaldı ama şamanizmi bariz bir şekilde yaşayan 

topluluklar var. Tarih derslerinde gördüğümüz birçok şeyin aslında bazı insanlar 

tarafından hâlen uygulandığını görmek farklı bir etki yarattı bende” (K2). 

Sosyal medyanın daha önce bahsedilen bir özelliği de arşiv oluşumuna imkân 

vermesidir. Paylaşılan içerikler, görseller, videolar arşivlenmektedir. Aynı zamanda 

arşive erişmek geleneksel medyaya göre çok daha kolay olduğu için kültürel 

içeriklerin gelecek nesillere aktarılması noktasında da kültürel aktarma ihtiyacını 

gidermektedir: “Arşiv oluşması için çok güzel paylaşımlar var. Özellikle tarih, 

mimarlık, kültür alanında çok güzel paylaşımlar yapıldığı için bunların her biri birer 

arşivdir, fotoğraflarıyla, belgeleriyle, bilgileriyle... Dolayısıyla bunların hepsinin 

gelecek kuşaklara çok faydası olacaktır” (K18). “Sosyal medya üzerinden kültürel 

belleğe katkıları olduğunu düşünüyorum. Çünkü herhangi bir videoyu kaydırarak da 

karşımıza çıkan videolardan herhangi bir şeyler alabiliyoruz. Bu ileriki dönem için 

de bir değer katıyor. Kayıt altına alınmasının, gelecek nesillere kalmasında da katkısı 

olacaktır” (K8). 

Görüşmelerde dikkat çekilen bir nokta da sosyal medyanın okuma yerine geçebildiği 

için daha kolay tüketilir olmasıdır. Bu sayede insanlar okumasa da sosyal medyadan 

bazı şeyleri dinlemekte veya izlemektedirler: “Toplum olarak okumayı, araştırmayı 

çok sevmeyen bir toplumuz. Ama sosyal medya denince dünyada en fazla kullanan 

ülkeyiz. Bu anlamda da sosyal medyada kültür, tarih gibi içeriklerin paylaşılması, en 

azından sosyal medyada gezerken bir kişide bir şey uyandırabilir. ‘Burası hangi 

şehre, hangi ülkeye ait?’ diye sorarız, merak uyandırabilir, bilgi edinmeye, okumaya 

yönlendirebilir”. (K6) “İnsanlar basılı, yazılı bilgi kaynaklarını pek karıştırmıyorlar 

artık çünkü çok zaman alan bir şey. Dolayısıyla bu sosyal medya, internet yeterince 

bilgilenme alanları açabiliyor. Tabii faydalı olanlardan bahsediyorum” (K18). “Artık 

kimse açıp ansiklopedi, kitap okumuyor. Her şey internet üzerinden yürüyor. 

Telefonlarımızdan araştırıyoruz bir şeyi merak ettiğimizde. O sebeple büyük bir 

faydası olduğunu düşünüyorum” (K23). 



 

156 

Burada yapılan görüşmelerde dikkat çeken bir başka unsur da iletişim alanıyla ilgisi 

olmayan kişiler, konu hakkında genelde olumlu bakış açısına sahipken, sosyal 

medyadaki uzmanların kültürel belleğe katkı sağladığını düşünürken, iletişim 

alanında çalışan, iletişim uzmanı, sosyal medya uzmanı gibi kişilerin konuya daha 

mesafeli yaklaşmasıdır. Örneğin iletişim uzmanı K22 uzmanların kültürel 

paylaşımlarının çok da etkili olmadığını düşünmektedir: “Tamamen kişisel ya da az 

sayıda kişinin ürettiği içerikler olduğundan ve etkileşim amacıyla içeriğin ruhuna 

aykırı (ilgi çekici) detaylar ekleme zorunluluğundan anlamlı bir etkisi olmadığını 

düşünüyorum. Sosyal medyanın sürekli güncellenen yapısı da kalıcı bir bellek 

olmasına engel gibi görünüyor. Çok fazla sayıdaki içerik arasından kaybolma 

ihtimali yüksek, hangi içeriğin değerli hangisinin sırf etkileşim amaçlı olduğunu 

çözmek zor”. 

İletişim alanında çalışan bir akademisyen olan K19 kodlu kullanıcı uzmanların 

kültürel konulardaki görüşlerini dinlerken dezenformasyona dikkat çekmiştir. Çok 

fazla bilginin dolaşıma girdiği sosyal medyada yanlış bilginin de doğru bilgiyle 

birlikte yer alabileceği, buna uzman görüşlerinin de dahil olabileceğini belirtmiştir: 

“Uzmanların kültürel konulara ilişkin görüşlerini doğru bilgi olduğu sürece dikkate 

alırım. Çünkü dezenformasyon özellikle son zamanlarda sosyal medyada çok fazla 

yaygınlaştı. Bununla ilgili çok kişinin mağdur olduğunu biliyoruz. Sosyal medyayı 

kullandığımda bilinçli bir şekilde ve doğru bilgiyi verebilecek kişiler üzerinden ya da 

kurumlar üzerinden almayı tercih ediyorum”. “Gerçek uzman ve uzman görünen 

kişiler olarak iki gruba ayırdığımızda, ilki faydalı olurken ikinci grup zarar veriyor. 

Bununla birlikte “dijital medya okuryazarlığı” ile bu sürecin iyileştirilebileceğini 

düşünüyorum” (K17). 

Uzmanların kültürel konulara ilişkin paylaşımlarının yetersiz veya sığ olduğunu 

düşünen bazı katılımcılar ise ek araştırma yapma ihtiyacı duyduklarını ifade 

etmişlerdir: “Daha çok hatırlatma, ön bilgi veya alt yapı şeklinde oluyor. Tamamını 

öğretiyor veya kalıcı kılıyor diyemem. Bunun yanında destekleyici şeylerden de 

yararlanmak gerekiyor” (K16). “Sosyal medyanın ruhu gereği süre bakımından kısa 

olan içeriklerle bilginin de hatırlamanın da görece sığ olduğunu düşünüyorum” 

(K22). 



 

157 

5.6.3.2. Sosyal medyada bayram geleneklerinin yer almasına ilişkin görüşme 

analizi 

Assmann’ın (2015: 65-67) “kültürel belleğin ilk örgütlenme biçimi” olarak 

tanımladığı bayramlar ve ritüeller düzenli olarak tekrar edilerek kültürel kimliğin 

korunmasını sağlamaktadır. Bayramlar ve ritüeller aracılığıyla kültürel bilgi iletilir, 

gelecek kuşaklara devredilir ve kültürel kimlik yeniden ve yeniden üretilir. Ritüelin 

tekrar edilmesi, toplumların zamansal ve mekânsal olarak bir arada olmasının da 

garantisidir.   

“İnsan yaşamı kültürel bellek sayesinde, kültürel evrimin tüm aşamaları 

boyunca korunan bir iki boyutluluk ya da iki zamanlılık kazanır. Yazısız 

kültürlerde kültürel iki zamanlılık en açık biçimiyle gündelik yaşam ile bayram 

gününün, gündelik ve törensel iletişimin farkında ortaya çıkar. Antik Çağ’da 

bayramın ve sanatçının işlevi, günlük yaşamın sağaltılması olarak 

algılanmaktaydı” (Assmann, 2015: 66). 

Araştırmanın bu bölümünde kültürel belleğin önemli unsurlarından biri olan sosyal 

medya ve bayramlara ilişkin şu sorular sorulmuştur: “Sosyal medyada millî veya dini 

bayram tebriği yapar mısınız? Yaparsanız neler paylaşırsınız?” ve “Eski bayramlara 

ilişkin metinler, arşiv fotoğraflar veya videoları sosyal medyada görmek size ne 

hissettiriyor? Kişisel anlamda bayram geleneklerine ilişkin sosyal medya 

paylaşımlarının kültürel hafızanıza katkı sağladığını, bazı gelenekleri hatırlamanızı 

kolaylaştırdığını düşünüyor musunuz?” “Arşiv içerik ve görsellerinin 

paylaşılmasının, sosyal medyanın eski bayram geleneklerini yaşatma konusunda 

kültürel belleğe katkı sağladığını düşünüyor musunuz? Düşünüyorsanız, sizce nasıl 

bir katkı sağlıyor?”   

Bu soruların sorulma amacı, kültürel bellek aracı olan bayramların sosyal medya 

aracılığıyla kutlanmasının kültürel hafızaya nasıl bir etkisi olduğunu tespit etmektir.  

Sosyal medya üzerinden dini bayram tebriği yapan kişiler çoğunluktadır. Paylaşım 

yapan kişiler çeşitli görseller, günün anlam ve önemine ilişkin içerikler 

paylaştıklarını belirtmişlerdir: “Genelde dinî bayramlarda paylaşım yaparım. Sosyal 

medyayı bilgi verme amaçlı kullanırım. O yüzden de özel günlerin anlamlarına 

ilişkin paylaşım yaparım” (K6). “Bayramlarda arkadaşlarıma WhatsApp üzerinden 

mesaj atarım. Bazı özel günlerde de günün anlam ve önemine binaen Instagramda 

story paylaşımı yaparım. Çok düzenli yapmıyorum ama özel günlerde yaparım” 

(K11). 



 

158 

Katılımcıların bir kısmı, sosyal medyada yapılan kutlamaların yetersiz ve yavan 

olduğunu, gerçek hayatta yapılan kutlamanın yerini alamayacağını söylemiştir: 

“Sosyal medyada bayram tebriği yapıyoruz ama bu çok yavan oluyor, özellikle millî 

bayramlarda, dini bayramlarda, Cuma kutlamalarında… Samimi olmayan 

paylaşımlara dönüşmüş durumda” (K18). “Açıkçası genel bir bayram tebriğinden 

hoşlanmıyorum. Kişiye özel sesli mesaj daha samimi geliyor” (K2). 

Eski bayramlara ilişkin içerikler görmenin katılımcılara ne hissettirdiği, kişisel 

anlamda sosyal medyadaki bayram paylaşımlarının onlara eski gelenekleri hatırlatıp 

hatırlatmadığı sorulduğunda çok çeşitli cevaplar vermişlerdir. Verilen cevaplar, yaş 

açısından değerlendirilecek olunursa genel olarak yaşı 40 ve üzeri olanlar, sosyal 

medya aracılığıyla bayram geleneklerini “hatırladıklarını” belirtirken, 20-40 yaş arası 

olanlar yaşamadıkları, bilmedikleri bayram geleneklerini sosyal medya sayesinde 

“öğrendiklerini, bilgi edindiklerini” belirtmişlerdir. Bu soru, genel olarak 

katılımcıların yüzünde tebessüm oluşturan, kimi zaman gözlerini dolduran bir soru 

olmuştur. Kimi yaşadıklarını hatırlarken, kimi de eski geleneklerin anılarını 

tazelediğini söylemiş, kimi de bilmediklerini öğrendiğini ifade etmiştir. 

K1 kodlu katılımcı, soruyu tebessüm ederek yanıtlamıştır: “Eski metinlerin arşiv 

fotoğraflarına rastladığım zaman tebessüm oluyor yüzümde. ‘Aa evet bu da varmış’, 

diyorum. Hatırlatmış oluyor. Örneğin geçenlerde bir sinema kitabının kapağını 

gördüm sosyal medyada. ‘Türkan Şoray Okurlarıyla Mektuplaşıyor’ diye. Mektup, 

sosyal medya, internet çağına girdikten sonra hayatımızdan çıktı. Ama sosyal medya 

mektubu hatırlattı bana. Bunun gibi resimlerin, fotoğrafların, eski bayram kartlarının 

paylaşılması, zihinde geri çağırma yapıyor. Hafızadaki bilgiyi geri getiriyor. 

Hatırlamak da güzel bir şey mutlu ediyor”. “Hafızamızı tazelemek, neyi 

kaybettiğimizi hatırlamak açısından önemli olduğunu düşünüyorum” (K3). “Önceki 

bayramlara kısmen bir özlem hissettiriyor. Bu tür paylaşımlar bazı gelenekleri 

hatırlatırken bu değerlerin yaşatılmasında kısmen de olsa katkı sağladığını 

düşünüyorum” (K10).  

Katılımcılardan yaşı ileri olanlar, bayram geleneklerini sosyal medyada görmenin 

onları geçmişe götürdüğünü, onlara nostalji duygusu yaşattığını ifade etmişlerdir: 

“Sosyal medyada -eski zamana ait- çok zarif bir bayram kartı görmüştüm mesela. 

Hiç aklımdan çıkmadı. Nostalji duygusu, hissettiğim şey buydu galiba. ‘Geçmiş bir 



 

159 

çağa, geçmişteki yaşama duyulan aşırı sevgi ve özlem.’ diye tanımlıyor sözlükler 

nostaljiyi. Oysa eski bir yaranın sızısı bence. Çünkü bir daha geri gelmeyeceğini 

biliyoruz o zaman diliminin. Sadece hatırda tutmaya çalışıyoruz. Aslında her şey bir 

vesile. Sosyal medya da… Geleneklerimizi hatırlattığını düşünüyorum evet; ancak, 

insan unuttuğu şeyi hatırlamaya çalışır. Bu da acı bir durum aslında” (K15). “Nostalji 

yani eski yaşanmışlıkları yeniden hatırlatıyor. Özellikle de yaşı biraz ileri olanların 

80-90 kuşağından gelenler için özellikle bu tür paylaşımları, fotoğrafları bulmak 

bazen istenilen yerlerin fotoğraflarını bulmak kolay olmuyor. Bu da çeşitli kişilerin 

arşivlerini sosyal medyada açmasıyla mümkün oluyor. Bu, o ânı yaşayanların tekrar 

hatırlaması veya ismen duyduğu bir şeyi görmesi açısından çok iyi. Artı, yeni nesil 

için de bunların çoğu onları yaşamadığı için görerek öğrenmesi daha etkili olduğu 

için eğitimde bizim anlattıklarımızın görsellerle, videolarla desteklenmesi onların 

hafızalarında daha iyi bir yer tutması bakımından önemli” (K19). 

Görüşmeler sırasında dikkat çekici bir başka konu da gençlerin de birçoğunu bizzat 

yaşamadıkları hâlde bayram geleneklerinden bahsederken mutlu olup 

duygulanmaları olmuştur: “Duygulandırıyor beni. Artık günümüzdeki eski 

geleneklerden pek bir şey kalmadı. Onların aktarımını doğru sağlayamadık. O 

yüzden görünce etkileniyorum. Keşke olsa hâlâ devam etse dediğim çok şey var” 

(K5). “Coşkusunu veya maneviyatını daha çok hissedebiliyorum. “Nerde kaldı eski 

bayramlar” sözünün bazen gerçekten haklılık derecesinde olduğunu görebiliyorum. 

Çok ağlamışlığım vardır, duygulandığım çok oluyor” (K12). “Ben genelde mutlu 

oluyorum. Bu tarz şeyleri sosyal medyada da görmek beni mutlu ediyor. Diğer 

insanlara da en azından hatırlayacakları bir anı, onların da hoşuna gideceği şeyleri 

sosyal medya üzerinden herkesin bir şeyler bulabileceğini düşünüyorum” (K8). 

“Tabii güzel hissettiriyor. Bayram günlerinin unutulmaması hoşuma gidiyor. Artık 

bayram geleneklerimiz eskisinden uzak kaldı, insanlar bayramlarda daha çok tatili 

tercih ediyorlar. İçeriklerin sosyal medyada görünmesi, aile bağları… Mesela 

büyüğünü ziyarete gittiğini sosyal medyada paylaşınca insanların bu geleneğe daha 

çok bağlı kaldıklarını düşünüyorum. Yani insanlara bu geleneği hatırlattığını 

düşünüyorum” (K9). 

Genç katılımcılar, bayram gelenekleri konusunda sosyal medyadan bilgi 

edindiklerini belirtmişledir: “Devir değişti, artık o günleri yaşamanın imkânı yok. 



 

160 

Yaşamak da istemeyiz açıkçası yeni nesil olarak. Bu anlamda o görselleri görünce 

bilgilenmiş oluyorum. Çoğunu yaşamadım çünkü” (K23). “Sosyal medyada görünce 

ailemle de paylaşıyorum. Onlar da evet böyle bir şey vardı diyorlar. Çünkü çoğuna 

tanık oldular ve kendilerinden de bir şey anlatıyorlar. Bildikleri bir geleneği sosyal 

medyada görmek bilgiyi pekiştiriyor” (K5). “Ben mesela şu an öyle bir şey 

yapılmadığı için bilmiyorum. O görsel paylaşılmasa da bilmeyeceğim. Ama o görsel 

paylaşılınca, eskiden şöyle yapılıyormuş, böyle oluyormuş gibi genel kültür de 

oluyor” (K13). 

Sosyal medyada bayramlara ilişkin arşiv içeriklerinin, videoların, fotoğrafların, 

görsellerin paylaşılmasının kültürel belleğe nasıl bir etkisi olduğu, katkısı olup 

olmadığı sorusuna katılımcılar genellikle olumlu cevap vermişlerdir. Bu içeriklerin 

daha çok hatırlatma işlevine vurgu yapan katılımcılar, bu sayede hafızalarının o 

içerikleri geri çağırdığını belirtmişlerdir: “Unuttuğumuz gelenekleri hatırlamamıza, 

yeniden gündeme taşımamıza, günümüze uyarlayarak uygulamamıza yardımcı 

oluyor” (K2). “Daha önce kartpostallar aracılığıyla yapılıyordu bayram tebrikleri. 

Sosyal medya üzerinde bunun yaşatılıyor olması devamlılığını sağlayan bir şey. O 

eski deneyimin teknolojik tabanlı yaşatılıyor olması, dijital medyada, sosyal 

medyada yayınlanması, paylaşılması belleklerde yerini korur diye düşünüyorum” 

(K8). 

Sosyal medyanın arşive erişim kolaylığı sayesinde bayram kutlamalarına ilişkin 

içerikler konusunda da hem bugüne dair arşiv oluşmakta, hem de geçmiş arşivlere 

ulaşma imkânı sağlanmaktadır: “O zamanlara baktığımız zaman o döneme ilişkin bir 

arşiv paylaşılıyor, açıklaması yapılıyor. Bence güzel bir uygulama. Toplumda 

farkındalık yarattığını düşünüyorum. Toplum olarak geçmişin unutulmaması 

gerektiğini düşünüyorum. En azından kıyaslama yaparak geleneklerimizden de 

kopmamamız gerektiğini hatırlatıyor. Eskiden bayramlarımız bu şekildeymiş, yine 

bunu devam ettirebiliriz, sürdürebiliriz anlamında önemli” (K7). “Arşiv niteliğindeki 

paylaşımlar geçmişi unutturmuyor, gelecek için de zemin hazırlıyor. Daha fazla 

kitleye ulaşıyor” (K16). “Ben annemin, anneannemin nasıl bayram kutladığını, 

çocukluklarında nasıl bayramlar olduğunu görmekten mutluluk duyuyorum. Eminim 

ki bizim çocuklarımız da bizim nasıl bayramlar yaşadığımızı görmekten, böyle bir 

arşiv olmasından mutluluk duyacaklardır” (K23). 



 

161 

Sosyal medyada sadece içerik tüketmek değil üretmek de önemli bir konudur. Sosyal 

medyada katılımcılar ürettikleri içeriklerle kültürel hafızayı gelecek nesillere 

aktarmış olmaktadır: “Arşiv içerikleri hatırlatıyor, hatırlatmakla da kalmıyor benim 

de eyleme geçmemi sağlıyor. Çift yönlü etkileşim dediğimiz şey işte. Beni harekete 

sevk ediyor. Ben de onu başkalarına aktarıyorum. Özellikle çok hoşuma gidiyor 

sosyal medyada eski resimleri, arşivi paylaşmak. Güncel bir konunun en eski hâlini 

buluyorum, onu hatırlatmak istiyorum.  Ben de bir aktarıcı oluyorum, bellek 

aktarıcısı oluyorum” (K1). “Kültür insanların aktarma yoluyla, bilgilerle, belgelerle 

aktardığı soyut bilgilerdir. Bazen de somut bilgilerdir, belgeler, fotoğraflar gibi. 

Bunlar tabii gelecek kuşakları çok ilgilendiriyor. Dolayısıyla kültürel bir aktarma da 

yapabiliyor sosyal medya” (K18). 

K19 kodlu katılımcı, sosyal medyada üretilen içerikler sayesinde gelecek nesillerin 

de bayram geleneklerinden haberdar olduğunu, yeni teknolojiler sayesinde içeriklerin 

görsellerle, videolar ile multimedya sayesinde zenginleştirilmesinin hafızada daha 

kalıcı olmasına katkı sağlayacağını ifade etmektedir: “Özellikle yeni nesil için daha 

çok katkı sağlıyor. O anı yaşayanlar için zaten hafızalarında var. Ama tabii görsel 

olarak desteklenmesi, yeniden hatırlanmasını sağlıyor. Yeni nesile eskiden şöyle 

yapardık diye anlatıldığında… Ki bizim kuşağımızda da eskiden şöyle olurdu diye 

anlatılırdı. Ama o anlara ait fotoğraf, video olmadığından biz sadece hayalimizde 

nasıl olduğunu düşünürdük. Şimdi en azından yeni nesile anlatılar görsel destekle 

olacağı için dolayısıyla onların belleklerinde aktarımlarında daha kolay yer 

bulacaktır. Geleceğe iz bırakacaktır. Somut bir şekilde. İletişimde şöyle bir şey 

vardır: alışveriş gözle yapılır. İnsanın bir şeyi görerek almasının, başka türlü alışveriş 

metotlarından daha etkin olduğu söyleniyor. Dolayısıyla görsellik her zaman 

hafızada çok daha kalıcı bir etki yapacaktır”. “O deneyimi yaşayamayacak oldukları 

için o görsellerle onları yaşamaları bence güzel. Biz aslında o dönemi de yaşadığımız 

için direkt geçmişe gidiyoruz. Ama onlar o dönemi de yaşayamayacakları için… 

Eskiden böyleymiş diye hatırlatmak kültürel aktarımı sağlar. Yaşayamasa da o 

görselle onu düşünüp o anı hissedebilir” (K21). 

Sosyal medyayı sınırlı bir şekilde kullanan altmış yaşındaki K20 kodlu katılımcı, 

sosyal medyanın bayram geleneklerini hatırlattığını söyledikten sonra orada 

gördüklerini çevresindeki insanlarla paylaştığını belirtmiştir. Burada dikkat çeken 



 

162 

unsur, paylaşımları yeniden paylaşmak (RT) yerine sözlü olarak aktarmasıdır. Genç 

kuşaklar aktarımı sanal mecralarda yaparken sözlü kültürle yetişmiş daha eski kuşak, 

dijital ortamda gördüklerini sözlü şekilde iletmektedirler: “Eskiyi hatırlatıyor. 

Eskinin de eskisi olduğunu hatırlatıyor. Ramazanlarda davulcuların herkes ne 

pişirdiyse paylaşmasının, küçük yerlerde hâlâ sürdürüldüğünü görebiliyoruz. Sosyal 

medya da bunları hatırlatıyor. Ben de bunları sosyal medyada görünce etrafımdaki 

insanlara hatırlatıyorum”. 

Sosyal medyada bayramların kutlanmasının olumsuz yönlerine değinen katılımcılar 

da olmuştur. Onlara göre uzaktan tebrik etme imkânı, birebir kutlama yapılmasının 

yerini tutmamaktadır: “Ailemizle olduğumuzda o kutlamalar daha farklı oluyor, daha 

çok sohbetler ediliyor. Sadece sosyal medyada görsel paylaştığımızda kısaca 

hatırlatmış oluyoruz. Bu gelenekleri öldürüyor da olabilir çünkü insanlar eksiden 

daha çok herkes aranırdı tek tek. Şimdi toplu mesaj gönderiyoruz. O iletişimi 

koparıyor. Birazcık iki uçlu gibi. Twitterda da konuşuluyor ama orada her şey 

konuşuluyor. O yüzden biraz köreltiyor olabilir” (K13). “Görsel bir çağda yaşıyoruz. 

Fotoğrafların ya da vb. görsellerin ‘kanıksatma’ gibi bir işlevi olduğuna da 

inanıyorum. Sosyal medya aracılığıyla paylaştığımız içeriklerin aslında eski bayram 

geleneklerini yaşatmaktan çok ‘miş gibi yapmayı’ kolaylaştırıcı bir yönü var bence. 

Yani ‘Eskiden şöyleydi, böyleydi, şunları şunları yapardık, ah ne de güzel bayramlar 

kutlardık.’ diyerek birçok şey paylaşıyoruz sosyal medyada. Fakat uygulamaya 

gelince, bırakın ziyaret etmeyi telefon etmeye bile üşeniyoruz. ‘Sanal’ olan şeyler 

gerçek değildir demiyorum ancak. Sanmaktan ibaret” (K15). “…Bu içerikler elbette 

duygusal yönde bir etkileme rolüne sahip. Daha çok o zaman hissettiğim duyguları 

hatırlatıyor. Ama duygusal bir hatırlamanın çok da ötesine geçmiyor” (K22). 

5.6.3.3. Vefat etmiş tanınmış kişilerin sosyal medyada anılmasına ilişkin 

görüşme analizi 

Assmann, hafızanın ortaklık duygusu oluşturmasını sağlayan unsurlardan birinin 

ölülerin anılması olduğundan söz eder. Ona göre “Hatırlama kültürü özellikle 

geçmişle ilişki kurmaksa ve geçmişle ilişki, dün ile bugün arasında bilinçli bir ayrım 

yapılarak kuruluyorsa, o zaman ölüm, bu ayrımın ilk deneyimidir ve ölülerin 

anılması, kültürel hatırlamanın ilk biçimidir”. Ölen kişileri anmak, insani açıdan 

değerlendirildiğinde şekil olarak “iletişimsel” olsa da anma töreninin şekli, yapısı, 



 

163 

anma törenini gerçekleştiren kişiler bakımından “kültürel” sayılmaktadır. Ölüleri 

anmak, ileriye ve geriye dönük olmak üzere iki şekilde gerçekleşmektedir. Geçmişe 

dönük hatırlamada ölen kişinin hatıraları, kişiliği, yaptıkları hatırlanırken ileriye 

yönelik hatırlamada tarihte bıraktığı izler, eserleri, geleceğe bıraktıkları ele 

alınmaktadır (Assmann, 2015: 69-71).  

Bu bölümde görüşme yapılan katılımcılara vefat etmiş kişileri sosyal medyada 

anmanın hem günümüzde vefat etmiş birini anmak, hem de geçmişte vefat etmiş bir 

kişiyi hatırlamanın, hatırlatmanın kültürel belleğe etkisi ve varsa katkısı sorulmuştur. 

Burada vefat etmiş kişiler, katılımcıların şahsen tanıdıkları kişiler değil, özellikle 

kültür, edebiyat, sanat alanında isim yapmış kişiler ile sınırlandırılmıştır. Bu sayede 

yapılan paylaşımlar ile kültüre iz bırakmış kişilerin anılması, onlar hakkında kültürel 

bilgi edinilmesi, o kişilerin hatırlanması ile gelecek nesillerin de onları bilmesinin 

sağlanıp sağlanmadığı ele alınmıştır.  

Vefat eden kişilerin anılması iki yönde ele alınacaktır. Birincisi, günümüzde vefat 

etmiş kişilerin anılması, ikincisi de daha önceden, belki çok uzun yıllar önce vefat 

etmiş bir kişinin vefat yıl dönümünde veya çeşitli vesilelerle anılmasının kültürel 

belleğe katkılarıdır.  

Katılımcılara kültür, sanat, edebiyat, tarih gibi alanlarda eser vermiş, isim yapmış, 

tanınan kişilerin vefat haberlerini nereden öğrendikleri sorulduğunda, büyük 

çoğunluğu sosyal medyadan öğrendiklerini belirtmişlerdir. Birkaç kişi internet haber 

sitelerinden öğrendiğini söylemiştir. Yaş açısından değerlendirilecek olunursa genç 

kuşağın vefat eden kişiler hakkında anma içerikleri sayesinde bilgi sahibi olduklarını, 

kırk yaş üstü neslin de hatırlamasına vesile olduğunu söylemek mümkündür. 

Sosyal medyanın özelliklerinden biri veri madenciliği sayesinde bir konunun daha 

derinlerini, farklı kaynaklardan öğrenme imkânı vermesidir. Vefat etmiş kişilerin 

sosyal medyada anılmasının bir yönü, o içerikleri gören kişileri araştırma yapmaya, o 

kişiyi daha yakından tanımaya sevk etmesidir: “Sosyal medyada vefat etmiş kişilerin 

yıl dönümlerinde anılmasının gençlerin o kişileri merak ettirdiğini düşünüyorum. 

Araştırma yapmalarına sevk ediyor. Nostaljik bir resminin ya da onunla ilgili bir 

resim gördüklerinde araştırma gereği duyabilirler. Örneğin Şair Abdurrahim Karakoç 

vefat yıl dönümünde anıldığında onu gören gençler, ‘acaba hangi yönde eserler 

vermiş?’ diye baktıklarında Mihriban’ın şairi olduğunu göreceklerdir. Onları 



 

164 

araştırma yapmaya sevk ediyor. Bu anlamda da kültürel belleğe katkı sağladığını 

düşünüyorum. Yani bir nevi madenciliğine de itiyor insanları” (K1). 

Vefat etmiş kişilere ilişkin bilgisi ve anısı olmayan daha çok genç katılımcılar sosyal 

medyadaki anma içerikleriyle bilgilendiklerini belirtmişlerdir: “Biz çoğu ismi 

tanımıyoruz. Onlarla ilgili bilinçleniyoruz. Mesela vefat eden bir şarkıcı olarak ele 

alacaksak, daha sonra onun şarkılarını da dinlemeye başlıyoruz, kim olduğunu 

öğreniyoruz. Bu anlamda o kişi kültürel hafızamızda yer ediniyor. Örneğin Sezai 

Karakoç vefat ettikten sonra onunla ilgili sosyal medya paylaşımlarında okuyoruz, 

nasıl şiirler yazmış, nasıl yaşamış. Her şeyi araştırıyoruz. Onu bir nevi bu şekilde 

anarak ölümsüz de kılıyoruz denebilir” (K5). “Kişisel olarak tanımadığım birkaç 

kişiyi, vefat haberini öğrendikten sonra sosyal medyada o kişinin aslında ne kadar 

önemli bir şahsiyet olduğunu öğreniyorum” (K6). 

Bazı katılımcılar vefat etmiş kişilerin vefat yıl dönümlerinde anılmasının, o kişilerin 

gelecek kuşaklara aktarılmasına katkı sağladığını belirtmişlerdir: “İnsanın zihninde 

en azından belirli aylarda belirli kişilerin vefat haberleri, o kişilerin bırakmış olduğu 

eserlerin gündeme getirilmesi, bunun gelecek kuşaklara aktarılmasında faydası 

olduğunu düşünüyorum. Lisede de okullarda vardır mesela. Her ay birine ayrılır. 

Necip Fazıl Ayı, Rasim Özdenören Ayı yapılır. Bu şekilde hem o kişiyi gündeme 

getiriyorsun, hem eserlerini tanıtmış oluyorsun, hem de bir bağ kurmuş oluyorsun” 

K(2). “Çoğu insana sıradan geliyor ama o insanları hatırlamak açısından bence 

anlamlı. Sonuçta durduk yere hatırlanmıyor. Özel günler vesile oluyor. Bence etkili 

olur gelecek nesillere aktarılmasında” (K21). 

Katılımcılara göre yeni vefat etmiş bir kişinin sosyal medyada anılması, hatıralarının, 

görsellerinin, eserlerinin paylaşılması, o kişinin bilinirliğini artırmaktadır: “Çok 

büyük bir etkisi var çünkü önemli kültür insanlarını kaybettiğimizde bunu 

görsellerle, güzel yazılarla paylaşmak daha sonra sosyal medya çok büyük bir kısım 

bizden sonraki nesiller de sosyal medyaya girdiklerinde ilgisi varsa bunu 

arattıklarında o insanla ilgili bilgilere ulaşabilirler. Hatırlamalarına yardımcı olur. 

Tanımadığım biri olduğunda araştırıyorum, bakıyorum, kimdir, nedir, ne katkısı var. 

Kültür devamlılığı açısından büyük bir katkı sağladığını düşünüyorum” (K9). 

Sosyal medyada paylaşılan içeriklerin kısa ve görsel yönden zengin olması, vefat 

eden kişiler hakkında daha rahat bilgi edinmesini kolaylaştırmaktadır: “Özellikle 



 

165 

görsel içeriklerin geniş bir yelpazede bir tıkla gelecek nesillere ulaştırılması çok daha 

pratik. Yeni nesil okumaktan çok izleyerek öğrenmeyi tercih ediyor. Kısa, öz bilginin 

peşinden gidiyor” (K3). “Artık her şey sosyal medyada. Dijital ortamda bilgi sahibi 

oluyoruz. Vefat eden önemli kişilerin de sosyal medyada yer alması gelecek nesiller 

için de önem arz ediyor. Gelecek nesillerin artık çok fazla kitap okuyacağını 

sanmıyorum. Daha çok yeni medya, sosyal medya bu mecralardan bilgi ediniyorlar. 

Bu yüzden de önemli buluyorum” (K6). 

Vefat etmiş kişiler anılırken onların eserlerinin de paylaşılması, özellikle genç kesim 

için onlara dair farkındalığı artırmaktadır: “O kişileri anarken, şair mesela şiirlerini 

de paylaşıyorlar. Aa diyorum böyle bir şiiri de varmış. Farkındalığım oluyor, 

anımsayabiliyorum” (K12). “Mesela yaşımız yetmiyor olabiliyor bazen ve o ölen 

kişinin yaptığı işleri görme şansınız oluyor. A burada da varmış, burada da oynamış, 

diyoruz. Kesinlikle katkı sağlıyor ölen kişilerin yaptığı işlerin paylaşılması” (K13). 

Sosyal medyanın arşive erişim kolaylığı özelliği sayesinde geçmişte vefat etmiş 

kişilere ilişkin bilgilere herkes kolayca ulaşabilmektedir: “Her şeyden önce çok 

ulaşılabilir kılıyor. 10 sene önce vefat etmiş biri ile ilgili haberleri de bulabiliyoruz. 

Şu an da vefat etmiş birinin haberini de 20 yıl sonra bulacağız belki. Ne yaşamıştı, 

neden vefat etti? Bu tip bilgilerin hepsi dijital ortamda kayıtlı olacak. Ulaşılması çok 

kolay. Sadece baskıda kalmış olsaydı bunlar zihin olarak unutmuş olacaktık. 

Unutmamış dahi olsak onlara ulaşma konusunda büyük zorluklar yaşıyor olacaktık. 

Sadece birbirimizle konuşarak bir şeyleri tazeleme gereği duyacaktık. Şimdi bütün 

bilgiler, vefat bilgileri de tabii her an herkesin ulaşabileceği bir konumda” (K7). 

“Gelecek nesillere aktarılması açısından da yapay zekâyla vb. başka yollarla tekrar 

anılması o kişilerin unutulmaması açısından fayda sağlıyor. Yıl dönümlerini de 

hatırlıyoruz böylece. Birçok bilinmeyen yönlerini sosyal medyadaki paylaşımlardan 

öğreniyorum” (K16). 

Sosyal medyada kültür, sanat, edebiyat alanında tanınmış isimlere ilişkin sayfaların 

oluşturulması, içeriklerin paylaşılması o kişilerin bilinmeyen yönlerini de ortaya 

çıkarmaktadır: “Sosyal medyada hem o dönemde hem de daha sonrasında herhangi 

bir kişinin profili, kendine ait bir sayfası, bölümü, daha sonra o kişiyi hatırlayacak bir 

kişinin çok geçmiş zamanlardan önce bulduğu bir paylaşımla beraber gün yüzüne 

çıkarabileceğini düşünüyorum. O yüzden o sosyal medyada hem o an hem de daha 



 

166 

sonrası için insanlara bir hatırlatıcı bir şeyler kalmış oluyor. Sosyal medyayı bu 

anlamda başarılı buluyorum” (K8). “Facebook’ta Gökhan Akçura’nın yakın tarihe 

dair paylaştığı anekdotlar kültür sanat dünyasına dair çok şeyi gün yüzüne çıkarıyor. 

Eskiden Albüm dergisini çıkarırdı ve zevkle okurduk. Şimdi yine ‘Albüm’e 

bakıyormuş gibi hissediyorum” (K15). “Bazen bir şiirin çok bilindik bir mısrasını 

biliyoruz. Çok yaygın bir şekilde sosyal medyada dolaşır. Onun kime ait olduğunu 

bilmeyiz. Ama sonra başka bir paylaşımda kime ait olduğunu öğrenebiliriz. Bu 

açıdan da üzeri örtülmüş isimlerin, kişilerin bilinmesi açısından da ciddi bir katkı 

sağlıyordur. Yanlış bildiklerimizin de gerçeğini öğrenebiliyoruz. O açıdan faydalı” 

(K19). 

Vefat etmiş kişilerin sosyal medyada anılmasının çok büyük bir etkisi olmadığını 

değerlendiren bazı katılımcılar da olmuştur: “Bence bir etkisi yok, bazen anlık, bazen 

günlük bir reaksiyon ve sosyal medyadaki içerik 1-2 gün sonra eskimiş ve yenisi 

istenen bir şey durumu söz konusu” (K10). “‘Yapmış olmak için yapmak’, ‘vicdan 

rahatlatmak’ gibi amaçlar var” (K17). “Çok bir etkisi olduğunu düşünmüyorum. Bu 

tip şeylerin abartıldığını düşünüyorum. Kör ölür badem gözlü olur diye bir söz var 

kültürümüzde. Öyle oluyor. Yaşarken madem ona sahip çıksaydınız” (K23). 

5.6.3.4. Sosyal medyada kültürel içerik üretimine ilişkin görüşme analizi 

Kültürel belleğin devamlılığını sağlayan en önemli etmenlerden biri de 

tekrarlamadır. Daha önceki bölümlerde bellek modellerinde bilginin bilinçli olarak 

tekrar edildikçe uzun süreli belleğe aktarıldığını belirtmiştik. Her bağlayıcı oluşumun 

ana ilkesinin tekrarlama olduğunu belirten Assmann’a (2015: 23) göre bu sayede 

yaşananların silinip gitmesinin önüne geçilerek “bir ortak ‘kültürün’ unsurları olarak, 

tanınabilir ve hatırlanabilir örneklere dönüşmesi sağlanır”. Sonuç olarak kültürel 

hafıza biyolojik açıdan aktarılamadığı için nesilden nesile ancak kültür yoluyla 

geçerek canlı kalmaktadır. Kültürel belleğin kayda alınması, canlandırılması, 

tekrarlanması kültürün devamılılığını sağlamaktadır. “Kültürün yeni kuşaklara 

aktarılması süreci, tekrarlama biçiminde yaşanır” (Assmann, 2015: 98-99). Sosyal 

medyada kültür ve geleneklere ilişkin üretilen içerikler kayda alınır, böylece tekrar 

tekrar farklı kişiler tarafından, farklı zamanlarda oynatılarak canlandırılır. Bu 

içeriklerin kültürü yeniden ve yeniden hatırlatması, paylaşılarak tekrar edilmesi, 

kişileri bilgilendirmesi bakımından kültürel belleğin canlı tutulması için sosyal 



 

167 

medya etkili araçlardan biri hâline gelmiştir. Kullanıcılar da kültürel hatırlama 

ihtiyaçlarını sosyal medya üzerinden sağlamaktadırlar. 

Bu bölümde katılımcılara sosyal medyada kültür, sanat, edebiyat, tarih, gelenekler, el 

sanatları gibi konularda paylaşım yapıp yapmadıkları sorulmuştur. Katılımcıların on 

beşi paylaşım yaptıklarını belirtirken, bunların dördü nadiren paylaştığını, sekiz kişi 

hiç paylaşım yapmadığını söylemiştir. 

Görüşmelerde özgün içerik paylaşımı yapsa da yapmasa da kültürel içerikleri sosyal 

medyada tekrar tekrar görmenin, onları yeniden paylaşmanın, izlemenin kültürel 

belleğe nasıl bir etkisi olduğu sorulmuştur.  

Katılımcıların büyük çoğunluğu kültürel içerikleri tekrar görmenin kültürel belleğe 

katkısı olduğunu belirtmişlerdir: “Sosyal medya hem görsel, hem de işitsel zekâmıza 

hitap ediyor. Hafızada daha fazla kalmasını sağlıyor. Bu nedenle katkı sağladığını 

düşünüyorum” (K2). “Takip ettiğim içerik türleri var. Bu içeriklerin kültürel 

hafızamı besleğini düşünüyorum” (K10). 

Kültürel içerikleri sosyal medyada görmek kullanıcıların onları hatırlamasına ve 

bilgilenmesine vesile olmaktadır: “Sosyal medya akılda kalıcılığı artıyor. Çünkü hiç 

ummadığım bir anda karşımda görmek hatırlatıyor. Bilgilerimi tazeliyor. Bilmediğim 

bir şeyse de öğrenmemi sağlıyor” (K12). “Bu etkinlikler, gelenekler, örf âdetler, tabii 

hafızamızdan silinen, silinmekte olan birçok şeyi tekrar geri getiriyor. O paylaşımları 

(RT ederek) tekrar paylaşarak birçok insanın da bilgilenmesini, hafızalarının 

tazelenmesini sağlıyoruz” (K18). “Paylaşımları ben de yapıyorum, yapanları da 

beğeniyorum. Neyin nasıl olduğunu, nereden geldiğini görebiliyorum. Bilmediğim 

şeyleri öğreniyorum. Gelecek nesillere de bir kültürel arşiv bırakılmış oluyor” (K20). 

Katılımcıların bazıları kültürel içerikleri sosyal medyada görmenin onları daha derin 

araştırma yapmalarına aracı olduğunu ifade etmişlerdir: “Karşılaştığımda ilgimi 

çeken konular olduğunda bakarım. Bilmiyorsam öğrenmek açısından merak ederim. 

Derinlemesine araştırma ihtiyacı duyarım” (K19). “Kültürel hafızama çok katkı 

sağlıyor, sosyal medyadan bu tarz paylaşımlarla çok şey öğreniyorum. O 

paylaşımları yalnızca görmekle kalmıyorum, ben de onlarla ilgili daha derinlemesine 

araştırma yapıyorum. Beni de araştırma yapmaya sevk ediyor bu tarz paylaşımlar” 

(K1). 



 

168 

K2 kodlu katılımcı sosyal medyadaki içeriğin arşivlenirken kategorilere ayrılması 

gerektiğini, böylece daha kolay erişilebilir olabileceğine dikkat çekmiştir: “Gelecek 

nesillere aktarılması noktasında bir depolamaya ihtiyaç var. Bugün bir içerik 

paylaşılıyorsa yarın üzerine başka bir bilgi geliyor. Sosyal medyanın içinde de bir 

kategori sisteminin olması gerektiğini düşünüyorum. Hem doğru bilgiye, hem de 

birbirini takip eden bilgiler sıralamasına kolay ulaşmak için muhakkak bir kategori 

sisteminin olması lazım. Bir kelime yazıyorsunuz çok farklı şeyler çıkıyor ya da o 

bilgi başka bir başlık altında olabiliyor. Bunun da bir algoritması olması gerekiyor”. 

Kültürel içerikler hazırlanırken görsel ve içerik olarak ne kadar zengin olursa 

bellekte daha fazla kalıcı olabilmektedir: “Çok ilginç hazırlanmışsa içerikten çok 

nasıl hazırlandığına odaklanıyorum. Çok düz hazırlanmışsa izlemiyorum. Onun çok 

ince bir çizgisi var. Kullanılan renkler bile ilgi çekiciliğini artırıyor. Bilmediğim bir 

konuysa temel düzeyde bilgi edinmiş olurum. Çok beğendiysem farkındalığımı 

artırır, her yerde dikkatimi çeker” (K4). 

Kendisi paylaşım yapan katılımcılar kültürel belleğe özellikle katkı sunmak 

istediklerini söylemişlerdir: “Çok seyahat eden birisiyim. Gittiğim şehirlerde de 

gitmeden önce araştırma yaparım. Gittikten sonra da kültürel, tarihî yerlere ilişkin 

çok paylaşım yaparım. Amacım toplumda bir kültürel hafıza oluşturmak” (K6). 

Kendisi de bir yazar ve içerik üreticisi olan K15 kodlu katılımcı, sosyal medyadaki 

içeriklerin, takip edilecek kişilerin seçilebilmesi özelliğinin de kültürel konularda bir 

avantaj oluşturduğunu belirtmektedir: “Sosyal medyadaki kültür sanat, geleneksel 

sanatlar, tarih gibi konulardaki paylaşımları takip ediyorum. Özellikle alanlarında 

yetkin isimleri... Çok şükür ki takip edeceklerimizi seçme şansımız var bu 

ortamlarda. Yoksa çöplüğe dönerdi sanırım. Kendi adıma; bu içeriklerin kültürel 

hafızamı beslediğini söyleyebilirim. Bu besle(n)me aslında karşılıklı. “Okur-Yazar” 

olarak…” (K15). 

Katılımcılar sosyal medyada yer alan kültürel içerikleri paylaşan kişiler hakkında da 

bazen şüpheye düşebilmekte, o yüzden de paylaştıkları ya da tükettikleri içerikleri 

sorgulamaktadırlar: “Bazen çok ilginç paylaşımlar yapılıyor, insanların merakı 

celbediliyor. Ama sırf takipçi artsın diye yalan yanlış bilgileri koyabiliyorlar. Yanlış 

bilgi de bir kere yayıldı mı düzeltmek zor. O yüzden sosyal medyada bilinçli bir 

şekilde dolaşılması önemlidir” (K19). “Öyle bir şey karşıma çıktığında okuyorum 



 

169 

genelde. Böyle mi olmuş diyorum. Ama bir yandan da kaynağı ne acaba? 

Instagramda gezinirken gördüğüm bir şeyin kaynağı ne kadar güvenilir olur diye 

sorguluyorum açıkçası hemen de inanmıyorum” (K13). “Karşıma çıkıyor bu aralar 

böyle bazı sosyal medya hesapları var sırf kültürel konuları anlatan. Hiç hoşuma 

gitmiyor. Bir kere konuşan kişinin o konuda yetkin olmadığı yüz metre öteden 

anlaşılıyor. Diksiyonu düzgün değil, dinleyesim gelmiyor. Merak ettiğim zaman 

Youtube’dan, TRT İzle uygulamasından açıp izliyorum. Bu anlamda arşiv 

görüntüleri kültürel hafızama katkı sağlıyor” (K23). 

5.6.3.5. Sosyal medyada mekânların tanıtılmasına ilişkin görüşme analizi 

Hatırlama araçlarının belirli bir mekânda somutlaşmak istediğini belirten Assmann’a 

(2015: 47) göre, anılarımız yaşadığımız mekânlara dayanmaktadırlar. Hayatımızın 

geçtiği ev, köy, kent, vadi gibi yerler, “mekânsal hatırlama çerçevesi”ni meydana 

getirmektedir. “Vatan” hissini uyandıran işte bu çerçevedir. “Kendini grup olarak 

sağlamlaştırmak isteyen her topluluk sadece içsel iletişim biçimlerinin sahnesi olarak 

değil, aynı zamanda kimliklerinin sembolü ve hatıralarının dayanak noktası olarak bu 

tür mekânları yaratmak ve garanti altına almak ister. Belleğin mekâna ihtiyacı vardır, 

mekânsallaştırma eğilimi içindedir” (Assmann, 2015: 47). Hatıralarımızı yeniden 

canlandıran, kültürel bilgi birikimine katkı sunan, geçmişle gelecek arasında bir 

köprü işlevi sağlayan mekânlar, araştırmanın son bölümünde katılımcılarla ele 

alınmıştır.  

Kültürel bellek unsuru olan mekânlar hakkında katılımcılara medeniyet tarihi, kültür, 

sanat veya tarih açısından önemli mekânları, müzeleri gezip gezmedikleri 

sorulmuştur. Katılımcıların büyük çoğunluğu bu soruya olumlu cevap vermiştir. 

Hatta mekânları gezmeyi sevdiklerini, yeni gittikleri bir şehirde önemli mekânları, 

müzeleri, şehrin kültürünü oluşturan önemli yerleri mutlaka gezdiklerini 

söylemişlerdir. Bu bölüm insanların en çok sohbet ettikleri, kültürel konulara ilişkin 

söyleyecekleri en çok sözün olduğu bölümdür. Çünkü insanlar sosyal medyada 

kültürel içeriklere ilgi göstermeseler bile mutlaka önemli mekânları, ören yerlerini, 

müzeleri gezmekte ve bu sayede kültürlerini artırmaktadırlar. Sosyal medyanın 

buradaki rolü bu kısımda oldukça farklı yönlerden ele alınmıştır. 

Katılımcılara sosyal medyada kültürel mekânları görünce ne hissettikleri 

sorulmuştur. Bu soruya iki yönden cevap vermeleri istenmiştir. Öncelikle hiç 



 

170 

gitmedikleri, görmedikleri bir mekânı sosyal medyada görünce ya da onunla sosyal 

medyada sıkça karşılaşınca orası hakkında bilgi sahibi olup olmadığı veya oraya 

gitmiş kadar olup olmadığı, bu anlamda mekânlar açısından kültürel bilgilenme 

ihtiyacının giderilip giderilmediği sorulmuştur. Sonrasında daha önce gittikleri bir 

mekânı, müzeyi, ören yerini sosyal medyada tekrar görünce ne hissettikleri, sosyal 

medyanın orayı hatırlatıp hatırlatmadığı, hatırlamanın kültürel hafızalarına nasıl bir 

etkisi olduğu sorulmuştur. 

Genel olarak kültürel mekânları gezdiklerini, gezmeyi sevdiklerini belirten 

katılımcıların görüşleri, daha önce görmedikleri bir yeri sosyal medyada görünce 

ikiye ayrılmaktadır. Katılımcılardan bazıları gitmedikleri, hakkında bir fikir sahibi 

olmadıkları mekânla sosyal medyada karşılaşınca orası hakkında bilgi edindiğini, bir 

nevi oraya gitmiş gibi olduğunu söylemiştir: “Mesela Norveç’te fyordlar benim çok 

görmeyi istediğim bir yer. Fyordları sosyal medyada gördüğümde, orayla ilgili görsel 

içerik gördüğümde gitmiş kadar oluyorum. Şu an gitmiş gibiyim oraya mesela. Şimdi 

gitsem mesela, nerede durmam gerektiği, manzarası, bakış açısını biliyorum. İlgi 

alanınıza giriyorsa gerçekten gitmiş kadar oluyorsunuz” (K2). “Daha önceden 

gitmediğim bir yerse sosyal medyadan görünce gitmiş kadar oluyorum. Ama yine de 

gidilmesi gerektiğini savunuyorum. Mesela Göbeklitepe’ye gitme hiç şansım olmadı 

ama sosyal medyadan gördükçe başka başka şeyler öğreniyorum. Buraya gidersek 

karşılaşabileceğimiz şeyler bunlar, diyorum” (K12). “Mekânlar hakkında bilgi, 

fotoğraf veya video içeriklerini sosyal medyada görünce; o mekânları görmüş gibi 

oluyorum. Daha önce hiç gitmediysem tanışıyorum, gittiysem de yeniden 

karşılaşıyorum. Bir yandan sınırsız bir imkân; her yere gidebiliyor, her yeri 

görebiliyorsun. Diğer yandan göre göre kanıksadığın için ilk gittiğin/gördüğün anda 

‘çarpılmıyorsun’, çünkü büyüsünü yitirmiş oluyor” (K15). 

Sosyal medyada paylaşılan kültürel mekânlar, daha önce gidildiyse tekrar hatırlatma 

açısından kültürel belleğe katkı sağlamaktadır: “Daha önce gezdiğim bir yerle ilgili 

paylaşım gördüysem, evet bu böyleydi diye hatırlarım. Hatta onların söylemedikleri 

şeyleri de kendi içimde düşünebilirim. Başkalarına izlettiğimde ben de dâhil 

olabilirim. Sadece onların anlattıklarıyla kalmaz. Çift yönlü pekiştiririm yani. Hem 

bildiklerimi hem de bilmediklerimi öğrenme açısından” (K5). “Daha önce gördüğüm 

bir yeri tekrar görmek pekiştirici bir şey. Çok profesyonel fotoğraflarla çekmiş 



 

171 

oluyorlar mutlaka hafızayı canlandırıyor. Sadece mekânla ilgili hafızayı değil, aynı 

zamanda o dönem müzeyi ziyaret ettiğinizde yaşadıklarınızı da hatırlatıyor” (K7). 

Sosyal medyanın bir işlevi de bir mekâna gidilse de gidilmese de sosyal medyada 

zaman zaman o yerin bilinmeyen yönlerinin gösterilmesi, böylece o mekânlar 

hakkında daha detaylı bilgiye sahip olunmasını sağlamasıdır: “Sosyal medyanın 

şöyle bir katkısı da var. Mesela o yöreye ait gitmediğim bir yeri de görüyorum. Yani 

sosyal medyanın toplum olarak gezilip görülecek yerler açısından en büyük katkı 

sağladığı mecra sosyal medya diyorum ben” (K5). “Görmüş olduğumuz şeyleri 

sosyal medyada görünce ‘A bunun da burası varmış, ben bunu gözden kaçırmışım’ 

diyerek bazen dijital ekranda farkına varabiliyoruz” (K8). “Kendi ülkende şehrinde 

bilmediğin birçok şeyi sosyal medyadan öğreniyorsun. Ömrün boyunca 

göremeyeceğin birçok şeyle sosyal medyada karşılaşıyorsun. Kitap da okunmuyorsa 

sadece burada öğrenebiliyorsun” (K16). 

Araştırmanın hipotezlerinden biri de sosyal medyanın mekânların bilinmesine 

sunduğu katkıdır. İnsanlar sosyal medya aracılığıyla daha önce gitmedikleri 

mekânlara gitmiş kadar olmaktadır, diye hipotez öne sürülmüştü. Ancak görüşme 

yapılan katılımcılardan bazıları bilmedikleri bir mekânı sosyal medyada görmenin 

sadece üstünkörü bir bilgi ya da genel kültür verdiğini ama derinlemesine bilgi ve 

tecrübe kazandırmadığını, bir mekâna gidip görmenin, havasını solumanın, onu 

tecrübe etmenin sosyal medyada görmekle aynı olamayacağını söylemiştir: 

“Görmediğim bir yeri sosyal medyada görünce gezmiş gibi olmam. Evet çok yer 

tanıtılıyor ama sosyal medyada görüp de buraya gitmem dediğim yerler de çok oldu. 

O yüzden sosyal medya benim için bir araç. Görmek, koklamak, dokunmak, 

atmosferini solumak benim için doyurucu bir sebep. O yüzden görmüş kadar 

olmuyorum. Ama hafızamda yer ediniyor” (K6). “Bana en çok katkı sağlayanı, gidip 

o yerleri, o mekânları, kalıntıları görmektir. Gezen daha çok bilir, tarafını tutuyorum 

ben. Tabii her şeyiyle algılıyorsunuz sanat eserlerini. Bu daha çok zevk veriyor. Ben 

bunu tercih ediyorum. Sosyal medyadan öğrendiğim bilgiler de yeterli olmuyor. 

Sadece duymuş oluyoruz” (K18). “Sosyal medyadan o yeri görmek, okumak teorik 

olarak bize o bilgiyi veriyor ve hafızamızda bir katman olarak yer ediniyor. Bunu 

kalıcı hâle getirmek için yerinde görmek, fotoğraf çekmek, bilgi paylaşımında 

bulunmak daha kalıcı hâle gelmesini sağlıyor. Sosyal medyada görünce belki yüzde 



 

172 

on hatırlayacağız ya da hatırlamayacağız. Ama yerinde görünce gelecek kuşaklara da 

daha iyi aktarırız” (K19). 

Bazı katılımcılar da sosyal medyada gördükleri mekânları gidip görmüş kadar 

olmasalar da onlarda bir merak uyandırdığını, kendilerini oraya gitmeye sevk 

ettiğini, oraya gitme ihtiyacı duyduklarını ifade etmişlerdir: “Sizi deyim yerindeyse 

dürtüyor. Oranın sosyal medyada paylaşılması kişiyi oraya yönlendiriyor. Bunun 

etkilerini de ben çok görüyorum. Hani önceden tarihî yerler çok bilinmiyorken sosyal 

medya sayesinde oraların keşfi gerçekleşti. Daha fazla kişi o yöreye gidip tanıyıp 

görüyor. Mesela Göbeklitepe’nin bilinmesinde sosyal medyanın çok büyük bir 

etkisinin olduğunu düşünüyorum” (K6). “Hiç gitmediğim bir yeri gördüğümde 

buraya gitmek lazım en kısa zamanda onu planlarımın arasına alma gereği 

hissediyorum. Ama diğer taraftan da orayı öğrettiği için bana yeni bir keşif sunuyor 

sosyal medya. Mesela dün Konya Çatalhöyük’ten bir görüntü gördüm. Daha önce 

orada görev yapmıştım. Videoda görünce hemen zihnime geliverdi. Çünkü 

gördüğüm, bildiğim bir yer. Bütün Çatalhöyük canlandı zihnimde. Direkt zihnim 

çağırdı onu. Hiç tereddüt etmeden her yerini 3D animasyonlu görselle gösterdiler. 

Aynen hafızamdaki gibi görme imkânım oldu. Ama mesela Göbeklitepe’ye hiç 

gitmedim. Göbeklitepe’yi sosyal medyadan farklı boyutlarıyla gördüm, onları 

zihnimde birleştirmeye çalıştım. Şu anda baktığımda Göbeklitepe Çatalhöyük gibi 

midir? Hayır. Orası bütündür ama Göbeklitepe parçalıdır. Tam olarak oturmadı. 

Bilgi olarak oturdu ama görsel olarak kısmen parçalı oturdu. Parçalı olduğu için de 

beni gidip görmeye sevk ediyor. Gidip görmek lazım diye düşünüyorum” (K1). 

“İstanbul Yerebatan Sarnıcı’nda bir yenilenme olmuştu. Hiç görmedim orayı ama 

ilgimi de çekmişti. Oranın internet sitesini ziyaret ettim mesela. Çok hoşuma gitti 

resimleri. İlk fırsatta mesela gitmek istiyorum” (K7). “Örneğin Yerebatan Sarnıcı 

restore edilmiş, ben bunun haberini sosyal medyada gördüm ve şimdi oraya gidip 

görmeyi çok istiyorum. Fotoğraflarını görüyorum Yerebatan Sarnıcı’nın ‘Aa ne 

güzel olmuş’ diyorum benim burada sosyal medyadan aldığım tek bilgi Yerebatan 

Sarnıcı’nın restorasyonun güzel olduğu gördüğüm kadarıyla. Ama bu kadar ben 

burayı gezdiğim zaman ancak karşımdakine aktarabileceğim bir bilgiye 

dönüştürebileceğim bunu yani aktaracağım bilginin on katı olur gerçekte görünce. 

Yani sosyal medyadan görünce bilgi edinmiş olurum ama gerçekte görmekle aynısı 

olmaz. Üzerine çok daha fazla konuşurum gerçek hayatta gördüğüm zaman” (K11). 



 

173 

Katılımcılar ayrıca sosyal medyadaki mekânları, onları paylaşan kişinin bakış 

açısıyla, onun hisleriyle, gözlemleriyle görmenin o yerin hafızada tam oturmamasına 

neden olduğunu belirtmiştir: “Bazı mekânlar sosyal medyada fotoğraflarıyla, 

görüntüleriyle açıklanmış olsa da arada editör var, kamera var, başka bir ses var, 

başka birisinin anlatımı var. Ben başka birisinin duygularından o görseli öğrenmeye 

çalışıyorum. O yüzden gittiğim bir yerdeki sahiplenme duygusu olmuyor, onu 

hissedemiyorum. Sosyal medyada gerçeklik yok, ben onu sanal ortamın gerçekliğiyle 

algılamaya, içselleştirmeye çalışıyorum. Bilgi ihtiyacımı gidermiş oluyor sadece. 

Ama gördüğüm yer daha farklı oluyor” (K1). “İstediğim kadar sosyal medyadan 

göreyim yani gitmek görmek ayrı bir şey. Benim bakış açım farklı, sosyal medyada o 

görüntüyü çeken, paylaşan kişilerin bakış açıları farklı. Her şeyden önce insanın 

aldığı hava bile farklı. Oradaki teneffüs ettiğin hava bile senin bakış açını 

değiştiriyor. Nevşehir Kapadokya’ya gittim mesela. Yıllardır Kapadokya’nın 

fotoğraflarını gördüğümle oradakilerin arasında dünyalar kadar fark vardı. 

Kapadokya’da balonlar uçar, insanlar düğün fotoğrafları çektirir yıllardır gördüğüm 

kadarıyla. Ama gidince orada büyük bir medeniyet olduğunu gördüm” (K20). 

Mekânların sosyal medyadan önceden görülmesinin olumsuz yanı bazı katılımcılara 

göre büyüsünün bozulmasıdır. Bu yüzden gitmeden önce görülmemesi gerektiğini 

düşünmektedirler: “Sosyal medyada çoğu yer sadece müze olarak değil efektle vs. 

bir şey yarattığı için zihninizde ben gitmeden içeriğine dair görsel görmek 

istemiyorum açıkçası. Çünkü zihninizde bir şey yaratarak girdiğimizde hayal 

kırıklığı yaşıyoruz. O da o müzenin büyüsünü bence çökertiyor tam anlamıyla” 

(K21). “Göre göre kanıksadığın için ilk gittiğin/gördüğün anda ‘çarpılmıyorsun’, 

çünkü büyüsünü yitirmiş oluyor” (K15). 

2019 yılında başlayan ve neredeyse tüm dünyada etkili olan COVID-19 pandemi 

sürecinde bazı mekânlar çevrim içi olarak ziyarete açılmıştı. Ülkeler arası 

seyahatlerin çok aza indirildiği, hatta dönem dönem tamamen engellendiği bu 

dönemde, “sanal gerçeklik, artırılmış gerçeklik gibi yeni teknolojik uygulamalar” 

sayesinde dünya çapında birçok müze, sanal tur uygulamaları ile ücretsiz olarak 

ziyaret edilebilmekteydi (Yerden & Uydacı, 2022: 229). Katılımcılar, teknolojinin bu 

imkânından yararlanarak mekânlar hakkında bilgi edindiklerini belirtmişlerdir. 

Burada da yine bazıları bu imkânın gidip görmüş olma hissi verdiğini, bazıları da 



 

174 

gerçeğiyle aynı olamayacağını belirtmişlerdir: “Salgın sürecinde “online müze” 

uygulamasını tecrübe ettim. Gitme imkânımın olmadığı müzeler için büyük fırsat 

oldu, ama aynı etkiyi bıraktığını söyleyemem” (K3). “Özellikle pandemi döneminde 

çok büyük katkısı oldu sosyal medyanın. Çünkü yurt içi yurt dışı internet üzerinden 

birçok yerde müzeleri gezebildik. Onlarla ilgili bilgi toplayabildik o yüzden 

kesinlikle katkısı oluyor. Bazılarını gidip görme imkânımız olmuyor. Sanal olarak 

gezince bir gidip görmek kadar olmasa da fikir sahibi oluyorum” (K5). “Freud’un 

Almanya’daki muayenehanesini o şekilde gezmiştim sanal olarak. Çok güzeldi orada 

bulunmadım ama bir fikrim var şu an. Bu anlamda kültürel bilgilenme ihtiyacımın 

giderildiğini düşünüyorum. Oturduğum yerden Almanya’daki müzeyi gezebiliyorum, 

bence büyük bir fırsat bizim için” (K13). “Daha önce gitmediğim bir yeri sosyal 

medyada görünce gitmiş kadar oluyorum. Hatta pandemi döneminde Google’ın 

birçok müzeyi görsel olarak üç boyutlu gezme imkânı olmuştu o zaman çok mutlu 

olmuştum. O müzelere hiç gitmeye gerek yok diye düşünmüştüm” (K23). 

Görüşmelerde sosyal medyada paylaşılan içeriklerin, görsellerin, videoların, 

fotoğrafların kültürel mekânların bilinmesine, hatırlanmasına, hatırlatılmasına katkı 

sağladığını düşünüp düşünmedikleri sorulmuştur. Eğer düşünüyorlarsa nasıl bir katkı 

sağladığına ilişkin görüşleri alınmıştır. Görüşlerin çoğu bu anlamda olumlu yönde 

olmuştur: “İnsanların konfor alanının dışına çıkmadan, zaman ve mekândan bağımsız 

bilgiye erişimini mümkün hâle getiren sosyal medya kültürel mekânların 

bilinmesine, gezilmesine de olanak sağlıyor. Bu mekânların fiziken ziyaret 

edilmesiyle kıyaslanamaz, ancak kısa sürede mekânlar hakkında fikir sahibi olmak 

için çoğu zaman sosyal medya tercih sebebi olabilir” (K3). “Kesinlikle çok büyük 

etkisi olduğunu düşünüyorum. Ben çok ilgileniyorum. Beni çok etkiliyor kültürel 

konular sosyal medyada paylaşıldığı zaman. Bildiğim bir yerse hatırlatıyor, 

bilmediğim bir yer ise oraya karşı ilgimi artırıyor. Onu zihnimin bir köşesine 

yazıyorum. Bak ne kadar güzel bir yer varmış diye bana sosyal medya çok yer 

öğretiyor. Kesinlikle çok ciddi katkı sağladığını düşünüyorum” (K1).  

Kültürel belleğin kalıcı olmasını sağlayan unsurlardan birinin tekrarlama olduğunu 

daha önce belirtmişik. Bazı mekânların da sosyal medyada tekrar tekrar paylaşılması, 

kültürel hafızada daha çok yer edinmesini sağlayabilmektedir: “Sosyal medyada 

tekrar gördüğüm zaman uzun süreli hafızama da atabiliyorum. Hafızada daha çok 



 

175 

kalıyor” (K8). “Sosyal medyada daha önce gittiğim bir yeri tekrar görünce orayı 

tekrar ziyaret etmiş gibi oluyorum. Gittiğim yeri perçinlemiş oluyor. Eksik 

noktalarını bilgilendirdiği için daha fazla oturuyor. Kültürel bilgilenme ihtiyacımın 

belirli oranda giderildiğini düşünüyorum” (K16). 

Mekânların sosyal medyada tanıtımı onların bilinirliğini de artırmaktadır K7 kodlu 

katılımcıya göre: “Artık günümüzde her şey sosyal medyada, tamamen dijital veriler. 

Bu olmazsa sistem çöker. Yani canlandırma, hafıza bundan bahsediyorsak sosyal 

medyanın zaten başlı başına görevlerinden biri de bu bence. Çok da faydalı olduğunu 

düşünüyorum. Bir yer sosyal medyada ne kadar görünüyorsa o kadar biliniyor 

kesinlikle”. “Bilinmesi, hatırlatılması ve tanıtılması noktasında önemli katkılar 

sağladığını düşünüyorum. Herkesin bu mekânlara gitme imkânı olmayabilir, bu 

noktada gitmeden de buralar hakkında bilgisi olmuş oluyor. Bunun yanında bu 

değerlerin sosyal medya üzerinde yer alması ülkemizin, o değerlerinin yurt dışında 

tanıtılmasına, bilinmesine de katkı sağlayacaktır” (K10). “İnsanların hiç bilmediği 

yüzlerce mekân veya tarihî eser var. Sosyal medya sayesinde önümüze düşüyor ve 

ona karşı bir merak uyanıyor. O da bence hem turizmi geliştiriyor hem de insanların 

kültürünün gelişmesine vesile oluyor.  Bu anlamda insanların kültürünü artırdığını 

düşünüyorum” (K21). “Özellikle top 10 listeleri gibi görülecek gezilecek yerler 

listeleri bu mekânların bilinmesine ve ziyaretçi sayısının artmasına vesile oluyor” 

(K22). 

  



 

176 

 

  



 

177 

6. SONUÇ VE ÖNERİLER 

Hatıralarımız olmasaydı ne yapardık? Bireysel ve toplumsal olarak sürekli devam 

eden bir “şimdi” içinde yaşasaydık her şey nasıl olurdu? Tarih, kültür, sanat, 

edebiyat, düşünce, bilim belki de bunların hiçbiri olmazdı. Çünkü insanlar ve 

toplumlar hatırladıkça, kaydedip başkalarına aktardıkça, kuşaktan kuşağa bildiklerini 

ulaştırdıkça var olabilmektedir. Bellek yaşayan bir kütüphane gibi insanların ve 

toplumların zihninde sürekli yenilenmeye devam etmektedir.  

Yapılan tez çalışması bellek araştırmalarına bir katkı sunmak amacıyla 

hazırlanmıştır. Bugüne kadar pek çok fikir adamının ve bilim dalının konusu olmuş, 

bugün de hâlen üzerine fikirler yürütülen bir konu olan bellek çalışmaları, günümüz 

teknolojilerinin gelişmesiyle farklı bir hâl almıştır. Eskiden en yakınlarımızın telefon 

numaralarını ezbere bilirken bugün akıllı telefonlar sayesinde görüşmek istediğimiz 

kişinin numarasını hatırlamaya gerek kalmadan ona ulaşabilmekteyiz. Gün içerisinde 

yapmamız gerekenleri not almakta, takvim uygulamasına aylık işlerimizi işlemekte, 

fotoğraflarımız, anılarımız, günlüklerimiz kısacası kişisel hafızamıza dair her şeyi 

akıllı telefonlara kaydetmekteyiz. Kişisel belleğimizi telefonlarımızda muhafaza 

ederken toplumsal ve kültürel belleğimiz de yeni medya araçlarıyla her gün 

kaydedilmekte, arşivlenmekte, merak edenlerin, bilgi edinmek isteyenlerin hizmetine 

her an açık biçimde durmaktadır.  

Şimdiye kadar yapılan bellek çalışmalarında yeni medya yeterince yer almamıştır. 

Özellikle de kültürel bellek ve sosyal medya ilişkisi bugüne kadar değinilmemiş bir 

konudur. Çalışmanın amacı sosyal medyanın kültürel bellek ile ilişkisini ortaya 

koyarak kültürel belleğin korunması, aktarılması, kaydedilmesi ve paylaşılarak yeni 

nesillere ulaştırılması adına yapılabilecek araştırmalara katkı sunmaktır. 

Çalışmada öncelikle kavramsal çerçeve ortaya konulmuştur. Bu kapsamda öncelikle 

belleğin ne olduğu, geçmişten günümüze bellek üzerine yapılan çalşımalar, bellek 

modelleri ve bellek türleri ele alınmıştır. Kültürel bellek kavramının ve özelliğinin 

yer aldığı bu kısımda ayrıca Assmann’ın ortaya koyduğu kültürel bellek ögelerinden 

beşi (anlatıcılar, bayramlar ve ritüeller, ölülerin anılması, tekrarlama, mekân) 

seçilerek çalışmanın araştırma kısmında değerlendirilmek üzere detaylandırılmıştır. 

Daha sonra sosyal medyanın da içinde yer aldığı yeni medya, temel özellikleri, 

geleneksel medyadan farkları, yeni uygulamalar ve iletişim teknolojilerinde yaşanan 



 

178 

dönüşüm ele alınmıştır. Sosyal medya kavramı, sosyal medyanın temel özellikleri, 

sosyal medyanın kullanımı ve araçları kavramsal çerçevede incelenmiştir. 

Çalışmanın kuramsal bölümünde iletişim araştırmaları içinde yer alan kullanımlar ve 

doyumlar kuramından yararlanılmıştır. İzleyicinin aktif olduğu görüşünü savunan 

kuram, sosyal medya ve kültürel bellek ilişkisini çözümleme amacıyla kullanılmıştır. 

Geleneksel medya araçları için kullanılmış olan kuram, sosyal medyanın etki alanları 

için de geçerlidir. İzleyicilerin, kullanıcıların bilgi alma, haber edinme, arkadaş olma, 

paylaşım yapma, insanları etkileme, dikkat çekme, yayın yapma, içerik üretme gibi 

ihtiyaçları vardır ve bu ihtiyaçlarını sosyal medya aracılığıyla gidermektedir. Sosyal 

medyanın etki alanı içinde yer alan kültürel bellek de yine aynı kuram çerçevesinde 

değerlendirilmiştir.  

Kültürel belleğin unsurları arasında yer alan anlatıcılardan bilgi edinme, bayram 

geleneklerini hatırlama, bayram tebriği yapma, vefat etmiş kişileri anma, kültürel 

mekânlar hakkında bilgi edinme, onları hatırlama, hatırlatma gibi ihtiyaçlar sosyal 

medya aracılığıyla giderilebilir savı ortaya atılmıştır. Buna göre sözlü kültürün 

hâkim olduğu dönemlerden günümüze kadar gelen, sürekli tekrarlanan, insanların 

yaşamıyla sınırlı olmayan belli ögeler vardır. İlk insanlar mağaralara resim çizerken 

aslında yaşadıklarını unutmamak için geleceğe not bırakmaktalardır. Sözlü kültürde 

kültürün devamlılığı anlatıcılar üzerinden sağlanmaktadır. Atalarının yaşadıkları, 

destanları, gelenekleri, görenekleri, eski masallar, menkıbeler, hikâyeler sözlü olarak 

aktarılmaktadır. Bayramlar, ritüeller aracılığıyla belli bir formda olan kültürel bellek 

sürekli belli aralıklarla devam eden, belirli bir yapılma şekli olan, insanları bir araya 

getiren âdetlerdendir. Yaşayanlar kadar bu dünyadan göçüp gidenler de arkalarında 

bıraktıkları izler, hikâyeler ve anılar ile kültürel bellekte iz bırakmaktadır. Onların 

anılması, cenaze törenleri, geçişler de kültürel belleğin devamını sağlayan 

unsurlardandır. Aynı şekilde geleneklerin sürekli tekrarlanması, yeni nesillerin de 

onları öğrenmesini, sürdürmesini sağlamaktadır. İnsanları bir araya getiren, çeşitli 

eserlerin olduğu, ayinlerin yapıldığı, toplanmaların gerçekleştiği, kimi kutsal, kimi 

antik mekânlar, hatırlama kültürünün bir parçası olagelmiştir.  

Kültürel bellek ögeleri önce yazıyla, şiirlerle, destanlarla, masallarla, hikâyelerle 

kayda alınmış, sonrasında kitle iletişim araçlarının gelişmesiyle radyo, televizyon ve 

sinema aracılığıyla görsel, işitsel bir forma dönüşmüştür. Kültürel bellek aktarım 



 

179 

araçları mağara resimlerinden, insan anlatımlarından yazılara, videolara, ses 

kayıtlarına geçmiştir. Böylece insanlar kültürel hatırlama, geleceğe iz bırakma, 

kültürü yeni nesillere iletme ihtiyaçlarını kitle iletişim araçları sayesinde gidermiş 

olmaktadır.  

Günümüzde ise çağımızın etkin iletişim araçlarından biri olan sosyal medya, kültürel 

belleğin taşıyıcı unsuru olabilir mi? Tez çalışmasının sonucunda kısmen olabileceği 

kanısına varılmıştır. Çünkü Türkiye’den örnek verecek olursak, Sosyal Ağ Haritası 

2022 Yılı II. Araştırma Dönemi Raporu’na (Sosyal Ağ Kullanımı, 2022) göre 

ülkemizde internete erişimi olan nüfusun yüzde 98’i sosyal ağları kullanmaktadır. 

Buna göre insanların haberdar olma, bilgilenme, etkileşim kurma ihtiyaçlarını sosyal 

medyadan giderdiğini söylemek mümkündür.  

Çalışmada yapılan literatür ve görsel kaynak taraması sonucunda sosyal medyanın da 

bu bağlamda kültürel belleğin yeni mekânı hâline geldiği saptanmıştır. Artık 

bayramlar sosyal medya üzerinden de kutlanmakta, uzmanlar bilgi ve tecrübelerini 

sosyal medya aracılığıyla milyonlarca kişiyle paylaşmakta, vefat etmiş kişiler sosyal 

medyada anılarak hatıraları yaşatılmakta, gelenekler hakkında bilgi sosyal medyada 

verilmekte ve önemli mekânlar, kutsal yerler, ören yerleri paylaşılmaktadır.  

Sosyal medyanın özellikleri ile karşılaştırıldığında, kültürel belleği yansıtma 

konusunda uyuştukları görülmüştür. Kültürel bellek unsurları sosyal medyada 

kişilerin gerçek yaşamıyla sınırlı olmaktan çıkıp zamandan ve mekândan bağımsız 

şekilde geniş bir kitleye ulaşmaktadır. Ulaşılan kişileri ölçmek mümkündür. Sosyal 

medyada kültürel bellek içeriğini tüketen kişiler aynı zamanda üretmektedir, herkesin 

yayıncı olabildiği bir ortam söz konusudur. Tarihî ve kültürel mekânlar, sosyal 

medyanın multimedya özelliği sayesinde metin, fotoğraf, video, grafik gibi çeşitli 

formlarda yeniden üretilerek paylaşılmaktadır. Sosyal medyanın özelliklerinden biri 

aynı ilgi alanına sahip insanları bir araya getirmesidir. Kültürel hafıza, bu konuya ilgi 

duyan, konu hakkında bilgi sahibi olmak isteyen insanları bir araya getirmektedir. 

Canlı yayınlar yapılmakta, sohbet odalarında kültürel konular görüşülebilmekte, 

yorumlar ile kullanıcılar konu hakkında geri bildirim sağlamaktadır. Kullanıcılar 

birbirleriyle etkileşim hâlindedir, zaman zaman çeşitli konu grupları, sayfaları 

oluşmakta, kitlesel değil bireysel/ilgilisine yayın söz konusu olabilmektedir. Ücretsiz 

bir şekilde sunulan sosyal medya uygulamaları ile herkesin kültürel bilgiye 



 

180 

ulaşabildiği bir ortam söz konusudur. Arşiv özelliği sayesinde hem bugünden 

geleceğe iz bırakılmakta, hem de geçmişe ait kültürel belgelere, fotoğraflara, 

videolara ve metinlere ulaşma imkânı olmaktadır. Eşik bekçisi ya da editörün 

olmadığı sosyal medya yayıncılığında istenilen kültürel içeriğe anında erişmek 

mümkündür. Sonuç olarak sosyal medya kullanıcıları, sosyal medyanın sunduğu 

imkânlar dâhilinde kültürel belleğe ilişkin ihtiyaçlarını giderebilmektedir. 

Çalışmanın araştırma bölümünde kullanımlar ve doyumlar kuramı çerçevesinde 

sosyal medya ve kültürel bellek arasındaki ilişki incelenmiştir. Araştırmada nitel 

araştırma örnekleme belirleme yöntemlerinden olan olasılıklı olmayan, amaçlı 

örnekleme belirleme yöntemiyle seçilen kişilerle görüşmeler yapılmıştır. Görüşme 

yöntemi olarak daha önceden belirlenen sorular ile açık uçlu ve ek soruların 

sorulduğu, konunun derinleştirilebildiği yarı yapılandırılmış görüşme seçilmiştir. 

Araştırma bulguları görüşme yoluyla elde edilen verilerin düzenlenip yorumlanarak 

sunulduğu betimsel analiz yöntemiyle analiz edilmiştir. 

Araştırma evrenini sosyal medyayı aktif olarak kullanan yetişkinler oluştururken, 

araştırmaya katılanlar, sosyal medyada kültür, sanat, tarih, gelenek gibi konular 

hakkında bilgi sahibi olan ya da o konulara ilgi duyan kişilerle sınırlandırılmıştır. 

Konu bakımından araştırma kapsamında sosyal medya ve kültürel bellek yer alırken, 

araştırma derinlemesine görüşme soruları Jan Assmann’ın ifade ettiği kültürel bellek 

unsurları (anlatıcılar, bayramlar, ölüleri anma, tekrarlama, mekânlar) ile sınırlı 

tutulmuştur. 

Araştırma sonucunda sosyal medya deyince insanların aklına ilk önce hızlı iletişim, 

haber, benlik sunumu, paylaşım, karşılıklı etkileşim, içerik üretimi gibi kelimelerin 

geldiği ortaya çıkmıştır. Verilen cevaplardan en dikkat çekeni Twitter’dır. Bazı 

kullanıcılar sosyal medya deyince akıllarına ilk gelen şeyin Twitter olduğunu 

söylemiştir. Bu durum Twitter’ın, kullanıcıların belleklerinde yer edindiğini 

göstermekte, belki de telefonu eline aldığında ilk baktığı uygulama olmasından 

kaynaklanmaktadır. Twitter kullanıcı sayısı bakımından diğer sosyal medya 

uygulamalarının çok çok altındadır. Facebook 2,9 milyar kullanıcıyla birinci 

sıradayken, Twitter 436 milyon kullanıcıyla dünyada 15. sıradadır (We Are Social, 

2022). Kullanıcı sayısı diğer sosyal medya hesaplarına göre daha az olsa da ilk akla 



 

181 

gelen şeyin Twitter olması, onun etkili bir sosyal medya aracı olduğunu 

göstermektedir. 

Kullanıcıların sosyal medyayı günde ortalama 2-3 saat kullandığının saptandığı 

araştırma sonucunda en çok kullanılan sosyal medya uygulamalarının sırasıyla, 

Instagram, Twitter YouTube, Facebook ve TikTok olduğu belirlenmiştir. 

Uygulamalar arasından Instagram ve YouTube’un daha çok 20-40 yaş aralığındaki 

kadar kişiler tarafından tercih edildiği, onlara oranla daha az kullanımı olan 

Facebook’un yaşı daha ileri olan kişilerce kullanıldığı ortaya çıkmıştır. Burada şöyle 

bir okuma yapmak da mümkündür. Facebook ilk sosyal medya uygulamalarından 

olduğu için birçok kişi kullanmasa da Facebook hesabına sahiptir. Uzun metinlere 

izin vermesi, arkadaş grupları, uzun videolar yüklenmesi gibi sebeplerle yaşı ileri 

olanlar tarafından hâlen kullanılmaktadır. Ancak sosyal medyada son yıllarda kısa 

videoların yaygınlaşması, uzun metin içeriklerinin yerine görselliğin ön planda 

olması gibi nedenlerle YouTube, Instagram, TikTok gibi uygulamalar daha fazla 

kullanılır olmuştur. Ancak gündem takibi, haberlerin hızlı yayılımı, gündem 

oluşturma, devlet adamları, bürokratlar, kurumsal kullanımlarıyla siyasi olarak etkili 

olan Twitter’dır. Araştırma sonucuna göre kadınlar arasında daha çok Instagram 

kullanılırken, erkekler YouTube ve Twitter’ı daha fazla takip etmektedir.  

Sosyal medyaya en çok girilen cihazın akıllı telefonlar olduğu görülmüştür. 

Araştırmada sosyal medyanın kullanılma amaçları arasında gençler için daha çok 

eğlence, boş zaman geçirme, arkadaşlarla iletişim, gündem takibi, kırk yaş üstü 

kesim için çoğunlukla haber alma, bilgi edinme, araştırma yapma gibi amaçlar 

bulunduğu saptanmıştır. Bu noktada kullanımlar ve doyumlar kuramı açısından 

kişilerin sosyal medyayı kullanma amaçlarının başta koyduğumuz hipotezi doğrular 

nitelikte olduğu görülmüştür. İnsanların, bilgi edinme, haber alma, eğlenme, diğer 

kişilerle iletişim kurma gibi ihtiyaçları vardır ve bu ihtiyaçları sosyal medya 

aracılığıyla gidermektedirler.  

Araştırmada kültürel bellek unsurları arasından seçilen anlatıcılar, bayramlar, 

ölülerin anılması, kültürel içerik üretimi, mekânlar gibi konuların sosyal medyadaki 

yansımaları ve kişilerin kültürel bilgilenme ve hatırlama ihtiyacını bu konulardaki 

paylaşımlardan giderip gidermedikleri incelenmiştir.  



 

182 

Araştırma sonucuna göre sosyal medyada kültürel, tarihî, geleneksel, sanatsal 

konular hakkında bilgi veren anlatıcılar, uzmanlar kültürel belleğin aktarma aracı 

hâline gelmiştir. Uzmanlar, anlatıcılar sosyal medyada çeşitli konularda içerik 

üretmekte, fotoğraf ve videolar paylaşmakta, canlı yayın yapmaktadırlar. Kimi 

zaman izleyicilerin de aktif olarak katıldığı canlı yayınlarda ve paylaşımlarda kültür, 

sanat, tarih, coğrafya, gelenekler, el sanatları gibi konularda bilgiler verilmektedir. 

Yapılan görüşmeler sonrası kullanıcıların kültürel hatırlama, bilgilenme ihtiyaçlarını 

sosyal medyada yer alan anlatıcılar, uzmanlar aracılığıyla kısmen giderdiği sonucuna 

ulaşılmıştır.  

Kısmen olmasının nedeni şudur: Katılımcılar çoğunlukla uzmanlardan bilgi 

edindiklerini, kültürel içerik üreten kişilerin kendilerine ve kültürel hafızalarına çok 

katkı sağladığını belirtmiştir.  Ancak bazı katılımcılar uzmanların anlatımlarının 

yeterli gelmediğini, ek araştırma yapma ihtiyacı duyduklarını, uzmanların bir 

anlamda hatırlatıcı unsur olduğunu, derinlemesine bilgiyi kitaplar ve internet 

araştırmaları sonucu elde ettiklerini, her uzmana güvenemeyecekleri için eğer 

güvenilirse, alanında yeterli bilgiye sahipse dikkate aldıklarını, bazıları da 

dezenformatif bilgiler paylaşan uzmanlara dikkat edilmesi gerektiğini belirtmiştir.  

Araştırmada, sosyal medyanın multimedya özelliği sayesinde fotoğraflar, videolar, 

canlı yayınlar, animasyonlar, zengin metin içerikleri gibi görsel, işitsel birçok 

unsurun bir araya gelmesi; arşiv özelliğiyle anlatıcıların kültürel hafızayı aktardıkları 

verilere kolay ulaşılması;  ücretsiz ve dünya üzerinden herkesin erişimine açık 

olması kültürel bilginin daha fazla kişiye ulaşması; paylaşım, etkileşim gibi 

özellikler ile anlatıcıların bilgilerinin kolay yayılması; yayıncılık ayrıcalığının 

olmamasıyla alanında uzman herkesin yayın yapabilmesi gibi nedenlerle sosyal 

medyadaki anlatıcıların kültürel belleğe katkı sağladığı saptanmıştır. 

Bu açıdan bakılacak olursa sosyal medya kullanıcılarının, uzmanlar sayesinde birçok 

konuyu öğrendiği ya da hatırladığı, kültürlerinin arttığı, kültürel konulara ilgilerinin 

oluştuğu, kültürel hatırlama ihtiyaçlarının giderildiği sonucuna ulaşmak mümkündür.  

Kültürel belleğin taşıyıcı unsurlarından biri olan bayramların da ele alındığı 

araştırmada, sosyal medyanın bayram kültürünü, geleneğini yaşatmaya, bayram 

âdetlerinin bilinmesini sağlamaya, bayramı hatırlatmaya katkısı olduğu sonucuna 

ulaşılmıştır. Türkiye’de dini ve milli bayramların yanı sıra, Nevruz (bahar bayramı), 



 

183 

Hıdırellez gibi çeşitli günler kutlanmaktadır. Araştırmada katılımcıların bayram 

paylaşımlarını takip ettiklerini, bayram tebriği yaptıklarını, eski bayram geleneklerini 

öğrendiklerini ya da hatırladıklarını belirtmeleri sosyal medya aracılığıyla 

bayramlara ilişkin kültürel bellek ihtiyaçlarını giderdiklerini göstermiştir.   

Buna göre sosyal medya üzerinden bayram tebriği yapan insanlar, çoğunluktadır ve 

bu kişiler çeşitli görseller, günün anlam ve önemine ilişkin içerikler 

paylaşmaktadırlar. Yapılan görüşmeler sonucunda eski bayram geleneklerine ilişkin 

görsel, video, metin gibi içeriklerin paylaşılmasının insanları duygulandırdığı, kırk 

yaş ve üzeri olanlara, bayram geleneklerini hatırlattığı, yirmi ve kırk yaş arası 

olanların yaşamadıkları, bilmedikleri bayram geleneklerini sosyal medya aracılığıyla 

öğrendikleri, ondan bilgi edindikleri saptanmıştır. Bu konu, genel olarak 

katılımcıların yüzünde tebessüm oluşturan, kimi zaman gözlerini dolduran bir unsur 

olmuştur. Kimi yaşadıklarını hatırlarken, kimi de eski geleneklerin anılarını 

tazelediğini söylemiş, kimi de bilmediklerini öğrendiğini ifade etmiştir. Bazı kişiler 

için de bayram içeriklerinin, resimlerin, fotoğrafların, eski bayram kartlarının 

paylaşılmasının, zihinde geri çağırma yaptığı, eski bayramlara özlem hissettirdiği ve 

bu değerlerin yaşatılmasında sosyal medyanın katkısı olduğu ortaya çıkmıştır. 

Görüşmeler sırasında dikkat çeken bir nokta gençlerin birçoğunu bizzat 

yaşamadıkları hâlde bayram geleneklerinden bahsederken mutlu olup 

duygulanmaları olmuştur. Katılımcılardan yaşı ileri olanlar içinse bayram 

geleneklerini sosyal medyada görmek onları geçmişe götürmekte, onlara nostalji 

duygusu yaşatmaktadır. 

Sosyal medyanın arşive erişim kolaylığı aracılığıyla bayram kutlamalarına ilişkin 

olarak hem günümüzde yaşananlar kayıt altına alınmakta, arşiv oluşmakta, hem de 

geçmiş arşiv içeriklerine ulaşma imkânı sağlanmaktadır. Herkesin yayıncı olabildiği 

sosyal medyada kullanıcıların ürettikleri içeriklerle kültürel hafızanın gelecek 

nesillere aktarılmasına katkı sağladıkları ortaya çıkmıştır. Arşiv içerikleri hatırlatma 

işlevi görürken, aynı zamanda kullanıcının kendisinin de paylaşım yapmasını 

tetiklediği, onun da paylaşım yoluyla başkalarına aktardığı, etkileşim özelliğiyle 

içeriği gören kişilerin yorum yaparak konu hakkında fikir alışverişi yapabildikleri 

gözlemlenmiştir. 



 

184 

Araştırmada ayrıca sosyal medyada üretilen bayram içeriklerinin görsellerle, 

infografikler, animasyonlar, videolar gibi multimedya özellikleri ile 

zenginleştirilmesinin hafızada daha kalıcı olmasına katkı sağladığı belirlenmiştir.  

Sosyal medyada bayram kutlaması yapılmasının olumsuz yönü olduğuna değinen 

katılımcılara göre uzaktan tebrik etme imkânı, birebir kutlama yapılmasının yerini 

tutmamakta, insanları tembelliğe sevk etmektedir. Buna göre sosyal medyanın 

verdiği yapmış olma hissi dolayısıyla insanlar bayram tebriğini gerçek hayatta da 

yapmış gibi hissetmekte, o yüzden de büyüklerinin elini öpmeye gitmemektedir.  

Buna göre genel anlamda değerlendirecek olursak, bayrama dair içeriklerin sosyal 

medyada paylaşılmasının, kültürel belleğe katkı sağladığı, insanların bayrama ilişkin 

kültürel hatırlama ve bilgilenme ihtiyaçlarını giderdiği sonucuna ulaşabiliriz. Ancak 

bayram tebriği yapma konusunda tam olarak olmasa da kültürel belleğe kısmen katkı 

sağladığı, gerçek hayattaki bayram geleneklerinin yaşatılmasının sosyal medyada 

kutlamak kadar önemli olduğu saptanmıştır. 

Kültürlerde ortak hafıza oluşturan unsurlardan biri de ölülerin anılmasıdır. Yapılan 

araştırmada vefat etmiş kişileri sosyal medyada anmanın hem içinde yaşadığımız 

dönemde vefat etmiş bir kişiyi hatırlamak, hem de daha önce, geçmiş yıllarda vefat 

etmiş birini hatırlamanın, hatırlatmanın kültürel belleğe etkisi ve katkısı olduğu 

sonucuna ulaşılmıştır. Araştırmada vefat etmiş kişiler olarak daha çok kültür, 

edebiyat, sanat, tarih gibi alanlarda eser bırakmış, isim yapmış olanlar baz alınmıştır.  

Araştırmada insanların, söz konusu kişilerin vefat haberlerini çoğunlukla sosyal 

medyadan öğrendikleri,  genç kuşağın vefat eden kişiler hakkında sosyal medyada 

paylaşılan içerikler sayesinde bilgi sahibi oldukları, kırk yaş üstü neslin de o kişilere 

ilişkin bilgileri hatırlamalarına vesile olduğu ortaya çıkmıştır. Sosyal medyanın 

özelliklerinden biri olan veri madenciliği dolayısıyla vefat etmiş kişilerin sosyal 

medyada anılmasının, o içerikleri gören kişilerin araştırma yapmalarına, o kişinin 

bilmedikleri yönlerini öğrenmelerine, o kişiyi daha yakından tanımalarına sevk ettiği 

saptanan bulgular arasındadır.   

Vefat etmiş kişilere dair bilgisi ve hatırası olmayan daha genç kişilerin sosyal 

medyadaki anma içerikleriyle bilgilendiği, böylece o kişiler hakkındaki kültürel 

bilginin gelecek nesillere aktarılmasına katkı sağladığı belirlenmiştir. Vefat etmiş 



 

185 

kişiler anılırken onların hayat hikâyelerinin, eserlerinin de paylaşılması, bilhassa 

genç kesim için onlara ilişkin kültürel farkındalığın artmasını sağlamaktadır.  

Araştırma bulgularına göre yeni vefat etmiş bir kişinin sosyal medyada anılması, 

fotoğraflarının, anılarının, videolarının, eserlerinin paylaşılması, onlara ilişkin 

sayfaların oluşturulması o kişinin bilinirliğini, kullanıcıların da kültürel seviyesini 

artırmaktadır. Ayrıca sosyal medyada paylaşılan içeriklerin kısa ve görsel yönden 

zengin olması, vefat eden kişiler hakkında edinilen bilginin daha kalıcı olmasını 

sağlamaktadır. Sosyal medyanın arşive erişim kolaylığı özelliği sayesinde geçmişte 

vefat etmiş kişilere ilişkin bilgilere herkes kolayca ulaşabilmektedir. 

Sonuç olarak yapılan sosyal medyada paylaşımlar ile kültüre iz bırakmış kişilerin 

anılması, onlar hakkında kültürel bilgi edinilmesi, o kişilerin hatırlanması, 

hatırlatılması, belli dönemlerde anılması, gelecek nesillerin de onları bilmesinin 

sağlanması ile kültürel belleğe katkı sağlanmaktadır. Kişiler, vefat etmiş kişileri 

tanıma, haklarında bilgi edinme, bu sayede kültürel seviyelerini artırma, o kişileri 

hatırlama, hatırlatma ihtiyaçlarını gidermektedir. 

Hatırlama kültürünün devamlılığını sağlayan bir diğer unsur da tekrarlamadır. Hafıza 

fiziksel olarak kişiden kişiye aktarılamadığı için kuşaktan kuşağa ancak kültür 

aracılığıyla iletilerek canlı tutulmaktadır. Kültürel belleğin kaydedilmesi, çeşitli 

danslar, şiirler, hikâyeler, ninniler, destanlar ile canlandırılması, tekrarlanması, 

hatırlanması kültürün devamlılığını sağlamaktadır.  

Sosyal medyada da kültürel içerikler üretilmekte, kaydedilip paylaşılmakta, böylece 

tekrar tekrar pek çok kişiye ulaşmakta, nesilden nesile aktarılmaktadır. Sosyal medya 

da bu tarz paylaşımların kültürü tekrar hatırlatması, paylaşılarak tekrar edilmesi, 

görenleri bilgilendirmesi, kültürel belleğin canlı tutulması açısından önem arz 

etmektedir. Araştırma sonucuna göre sosyal medyada kültürel içeriklerin sürekli 

tekrarlanması, yeniden paylaşılması, zengin görsellerle sunulması, kültürel belleğe 

katkı sağlamaktadır. İnsanlar da kültürel bilgilenme, gelenekleri öğrenme/hatırlama, 

kültürlerini geliştirme, hafızalarını tazeleme, bildiklerini pekiştirme ihtiyaçlarını 

sosyal medya aracılığıyla gidermektedir.  

Kültürel içerikleri sosyal medyada görmek, takip etmeseler bile karşılarına bu tarz 

içeriklerin çıkması, kullanıcıların konular hakkında merak etmelerini, bunun da 

onları daha derin araştırma yapmaya sevk ettiği ortaya çıkmıştır. YouTube dışındaki 



 

186 

sosyal medya uygulamalarında konu kategorilerinin olmamasının o içeriklere 

ulaşmayı zorlaştırdığı, bu yüzden de içerik arşivlerinin kategorilere ayrılmasının 

kültürel içeriklere erişimi kolaylaştıracağı belirlenmiştir. Sosyal medyanın 

multimedya özelliğinin yine kültürel içeriklerin paylaşılmasına, insanların sayfasına 

düşmesine, daha fazla kişi tarafından paylaşılmasına yol açtığı tespit edilmiştir. 

İçerikler canlı yayınlarla, grafiklerle, videolarla, fotoğraflarla, hikâyelerle ne kadar 

zenginleştirilirse o kadar çok dikkat çekmektedir. 

Kendisi paylaşım yapan ya da içerik üreten kullanıcılar kültürel belleğe katkı 

sağlamaktadırlar. Sosyal medyadaki içeriklerin, takip edilecek kişilerin seçilebilmesi 

özelliği de kültürel konularda bir avantaj teşkil etmektedir.   

Her toplumun içinde yaşadığı, anılarını biriktirdiği, kimliklerini temsil eden 

mekânları vardır. Kişisel hatıralarımızın olduğu şehir, sokak, köy, vadi, ev gibi 

mekânların yanı sıra ülkenin hafızasını oluşturan müzeler, anıtlar, ören yerleri, kutsal 

mekânlar gibi çeşitli yerler vardır. Hatıralarımızı canlanmasını sağlayan, kültürel 

birikimimize katkı sağlayan, geçmişle bugün arasında köprü kuran mekânlar, 

kültürel belleğin önemli unsurlarından birini oluşturmaktadır.  

Medeniyet tarihi, kültür, sanat veya tarih açısından önemli mekânları, müzeleri pek 

çok kişi tarafından merak edilmekte, gezilmekte ve araştırılmaktadır. Yapılan 

araştırmaya göre kişiler, mekânları gezmeyi sevmekte, yeni gittikleri bir şehirde 

önemli mekânları, müzeleri, şehrin kültürünü oluşturan önemli yerleri mutlaka 

ziyaret etmekte, böylece kültürlerini artırmaktadırlar.  

Kültürel bir mekân, sosyal medyada kişinin karşısına çıktığında, eğer kişi daha 

önceden oraya gittiyse tekrar hatırlatması, gitmediyse bilgilenmesi açısından kültürel 

belleğe katkı sağlamaktadır. Sosyal medyanın bir fonksiyonu da sosyal medyada 

kültürel mekânların bilinmeyen yönlerinin gösterilmesi sayesinde kişilerin o yerler 

hakkında daha detaylı bilgiye sahip olmalarını sağlamasıdır. Bazı mekânların da 

sosyal medyada sıklıkla paylaşılması, oranın bilinirliliğini artırmakta, insanların 

kültürel belleğinde daha fazla yer edinmesini sağlayabilmektedir.  

Araştırmada ortaya çıkan sonuçlardan biri de iletişim teknolojilerindeki ilerlemenin 

kültürel mekânların bilinirliğine katkı sağladığıdır. 2019 yılında başlayan ve hemen 

tüm dünyada etkili olan COVID-19 pandemi sürecinde bazı müzeler, önemli 

mekânlar çevrim içi ziyarete açılmış, sanal tur, artırılmış gerçeklik, yapay zekâ, üç 



 

187 

boyutlu teknolojilerle oraları ücretsiz olarak gezme fırsatı sunulmuştur. İletişim 

teknolojilerinde yaşanan bu gelişmeler ve sunulan fırsatlar kültürel mekânlar 

hakkında bilgi verilmesini, oraların hatırlanmasını, hatırlatılmasını, oralara ilişkin 

kültürel bilginin artmasını sağlamıştır. Bu noktada da insanların mekânlara ilişkin 

kültürel bilgilenme ihtiyaçlarını sosyal medya ve yeni teknolojiler sayesinde 

giderdikleri sonucuna ulaşmak mümkündür. 

Araştırmanın başında ortaya konan hipotezlerden biri de kültürel mekânların 

bilinmesine sosyal medyanın katkısına ilişkindir. Buna göre, “insanlar daha önce 

gitmedikleri bir kültürel mekânı sosyal medyada sıkça görünce oraya gitmiş kadar 

olurlar, böylece kültürel bilgi edinme ihtiyaçlarını gidermiş olurlar”. hipotezi 

araştırma sonucunda kısmen çürütülmüştür. Kişilerden bazıları, daha önce 

görmedikleri bir yeri sosyal medyada görünce oraya gitmiş kadar olduklarını, orası 

hakkında zihinlerinde bir bilgi oluştuğunu, gördükleri içeriğin onlarda merak 

uyandırdığını, kendilerini oraya gitmeye sevk ettiğini, oraya gitme ihtiyacı 

duyduklarını ifade etmişlerdir.  

Daha önce Don Lock’un (2014) “Başkalarının hatırladıklarını hatırlamak olarak 

tanımlayacak mıyız? Bir kişi, nasıl görmediği bir şeyi hatırlıyorsa, deneyimlemediği 

bir şeyi de aynı şekilde hatırlıyor gibi görünebilir, ancak “hatırlıyor gibi görünmek” 

aslında kendi başına hatırlamak değildir” düşüncesinden bahsetmiştik. Burada 

görüşme yapılan katılımcılardan bazıları bilmedikleri bir mekânı sosyal medyada 

görmenin sadece gelişigüzel bir bilgi ya da genel kültür verdiğini ama derinlemesine 

bilgi ve tecrübe sağlamadığını, bir mekânı kendi gözüyle görmenin, oranın havasını 

solumanın, bizzat orada bulunmanın sosyal medyada görmekle aynı olamayacağını 

söylemiştir.  

Katılımcılar bunun yanında sosyal medyadaki mekânları, onları paylaşan kişinin 

bakış açısıyla, onun hisleriyle, gözlemleriyle görmenin o yerin hafızada tam 

oturmamasına neden olduğunu belirtmiştir. Bu durumda araştırma sonucuna göre bir 

mekânı sosyal medyada görmek bazı kişilerde, oraya gitmiş, gitmeyi tecrübe etmiş 

hissi uyandırıp, belleğinde yer edinirken, bazı kişiler için de bir yeri sosyal medyada 

görmek bizzat gidip görmenin yerini tutamaz, aynı derecede bellekte yer edinmez. 

Ama yine de teknolojinin yeni imkânları, sosyal medyada kültürel mekânların 

fotoğraf, video veya bilgilendirici metinler ile sıklıkla paylaşılması, oralara özel 



 

188 

içerik üretilmesi, daha fazla kişinin oraları görmesine aracı olmakta, insanların o 

yerler hakkında bilgi sahibi olmasını, görünce hatırlamasını sağlamakta, böylece 

kültürel belleğe katkı sunmaktadır sonucuna ulaşılabilir. 

Araştırma boyunca karşılaşılan bazı güçlükler de olmuştur. Özellikle kültürel bellek 

konusunda Türkçe kaynakların yetersiz olması karşılaşılan güçlükler arasında 

sayılabilir. Kültürel bellek çalışmaları nispeten yeni olduğu için bu alanda çalışmalar 

da azdır. Konu hakkında yazılmış Türkçe tezler bile bir elin parmaklarını 

geçmeyecek kadardır. Bu da konu hakkında çalışmayı zorlaştırmıştır. Ancak zaman 

içinde ulaşılan çevrim içi ve uluslararası kaynaklar ile konu hakkında derinleşmek 

mümkün olmuştur.  

Kültürel bellek, Türkiye’de üzerine çok çalışılmamış bir kavramdır. Umarım ileriki 

dönemlerde yapılan bellek çalışmaları arasında kültürel bellek de zaman içinde daha 

çok çalışılan bir konu hâline gelir. Özellikle iletişim bilimleri, kültürel bellek 

açısından önemli araştırmalar ve çalışmalar yapmaya elverişli bir alandır. Kültürel 

belleğin modern aktarım araçlarından biri olabilecek olan yeni medya ve sosyal 

medya araçlarının bu alanda nasıl değerlendirilebileceği, birbirine nasıl katkı 

sağlayabileceği daha çok çalışılırsa önümüzdeki dönemlerde yapılacak araştrmaların 

da önünü açacaktır.  

Kültürel belleğin sayısız unsuru bulunmaktadır. Bu çalışma, anlatıcılar, bayramlar, 

ritüeller, ölülerin anılması, tekrarlama ve mekânlar ile sınırlandırılmıştır. Bundan 

sonraki çalışmalarda Assmann’ın Kültürel Bellek kitabında ele aldığı konulardan, 

kimlik, entegrasyon, farklılık, teoloji, kanon, göç, milliyet, etnisite gibi kültürel 

bellek unsurları da iletişim bilimleri açısından araştırılmaya açıktır. Bu anlamda halk 

bilim ile iletişim bilimleri çalışan akademisyen ve uzmanlar tarafından iki alan 

arasında ortak projeler, araştırmalar, saha çalışmaları yürütülebilir. 

Biz bu çalışmada kültürel bellek ile sosyal medya ilişkisini ele aldık ancak 

geleneksel medya ile kültürel bellek ilişkisi de henüz çalışılan konular arasında 

değildir. Kitle iletişim araçları ile kültürel bellek aktarımı, yapay zekâ teknolojileri, 

artırılmış gerçeklik, sanal gerçeklik, metaverse, sanal kimlikler ile kültürel bellek 

inşası bu alanda çalışılabilecek diğer konular arasındadır. Ayrıca iletişim 

teknolojilerindeki ilerlemeler sayesinde dünyanın her yerinden insanlara ulaşıp 

araştırma yapma imkânı artmıştır. Çevrim içi, görüntülü görüşmeler, mail üzerinden 



 

189 

anket çalışmaları sayesinde geniş bir kitleyle araştırma yapmak da mümkündür. 

Kültürel bellek araştırmaları farklı milletlerden, farklı araştırma gruplarından kişiler 

ile gerçekleştirilebilir. Cinsiyet, yaş ya da meslek bazlı kültürel bellek ve iletişim 

araştırmaları yapılabilir. 

Yapılan bu tez çalışmasında kültürel bellek ve sosyal medya arasındaki ilişki, 

kullanımlar ve doyumlar kuramı çerçevesinde analiz edilmeye çalışılmıştır. 

Çalışmadaki yarı yapılandırılmış derinlemesine görüşme araştırması sonucunda 

kullanıcıların sosyal medyadaki kültürel içerikler sayesinde kültürel bilgilenme, 

hatırlama, hatırlatma, gelecek nesillere bilgi aktarımı, yeni kültürel unsurlar 

öğrenme, kültürünü artırma gibi ihtiyaçlarını giderdiği saptanmıştır.  

Bazı kültürel unsurların, -gerçek hayatta deneyimlemek sosyal medyada sanal olarak 

görmenin yerini tutmasa da- kültürel bilgi olarak, insanların belleklerinde yer 

edinebildiği belirlenmiştir. Doğru şekilde kullanıldığında, alanında uzman kişiler 

tarafından içerik hazırlandığında, yeni teknolojilerin sunduğu imkânlardan 

yararlanarak görsel ve işitsel olarak zengin paylaşımlar yapıldığında, sosyal medyada 

çıkan yeniliklerden yararlanarak hızlı, ilgi çekici ve mecrasına uygun gönderi 

oluşturulduğunda sosyal medyanın kültürel belleğin aktarılması için kullanılabilecek 

etkin bir araç olduğu ortaya çıkmıştır. 

Kültürel belleğin yanı sıra bu konunun iletişim bilimleri açısından ele alınması 

çalışmaları az olduğu için, yapılan tez çalışmasıyla alana katkı sunulması ve bundan 

sonra yapılacak çalışmalara ışık tutulması amaçlanmıştır. Çalışmada bu alanda 

yayınlanmış Türkçe kaynakların birçoğuna yer verilerek yapılacak çalışmalar için 

literatür de oluşturulmaya çalışılmıştır. Çalışmada sosyal medya ve kültürel bellek 

ilişkisine eleştirel değil, olumlu bir açıdan yaklaşılarak sosyal medyanın kültürel 

belleğe sağlayabileceği katkılar ele alınmıştır. Çalışmanın, kültürel bellek konusunda 

içerik üreten, paylaşım yapan, sosyal medya hesapları yöneten kişilere de fikir 

vermesi umut edilmektedir.   

 

 

 

 



 

190 

 

  



 

191 

KAYNAKLAR 

Abdukérim, A., & Abdukérim, P. (2016). "Geleneksel Bayramların Halk 

Hayatındaki Rolü". (T. G. Sönmez, Dü.) Uluslararası Uygur Araştırmaları 

Dergisi(7), s. 143-147. 

Abensour, A. (2022). "Giriş". A. Abensour içinde, Bellek (G. K. Rocheman, Çev., s. 

13-46). Ankara: Fol Kitap. 

Adorno, T. (2000). Minima Moralia (2. b.). (O. Koçak, & A. Doğukan, Çev.) 

İstanbul: Metis Yayınları. 

Aghaei, S., Nematbakhsh, M., & Farsani, H. (2012). Evolution of the World Wide 

Web: From WEB 1.0 to WEB 4.0.". International Journal of Web & Semantic 

Technology(3), 1-10. 

Akar, E. (2011). Sosyal Medya Pazarlaması: Sosyal Web’de Pazarlama Stratejileri. 

Ankara: Efil Yayınevi. 

Akyazı, A. (2015). "Bir İletişim Platformu Olarak Sosyal Medyada Çocuğa Yönelik 

Şiddetin Yansıması". D. Yengin içinde, Sosyal Medya Araştırmaları (s. 45-56). 

İstanbul: Paloma Yayınları. 

Akyazı, E., & Akyazı, A. (2013). “Yeni Bir Demokrasi Platformu Olarak Sosyal 

Medya: TBMM 24. Dönem Milletvekillerinin “Twitter” Ortamındaki 

Mevcudiyetleri ve “Suriye Krizi” Üzerinden Mesaj İçeriklerinin Analizi”. A. 

Algül, & N. Üçer içinde, Yeni Medya’da Demokrasi (s. 205-230). İstanbul: 

Literatürk Academia. 

Akyol, O. (2015). “Yeni İletişim Teknolojilerinin Ortak Özellikleri”. M. Genel 

içinde, Yeni Medya Araştırmaları 1 (s. 1-42). Bursa: Ekin Yayınları. 

Alikılıç, Ö. A. (2011). Halkla İlişkiler 2.0. İstanbul: Efil Yayınları. 

Aristoteles. (1987). Poetika. (İ. Tunalı, Çev.) İstanbul: Remzi Yayınevi. 

Aslan, M. G. (2013). "Yeni Medyanın "Yeni"liği Üzerine". B. Özçetin, G. Göker, G. 

Bayraktutan, İ. Sayımer, & T. Çomu içinde, Yeni Medya Çalşımaları: Kuram, 

Yöntem, Uygulama ve Siyasa I. Ulusal Kongre Kitabı (s. 102-111). İstanbul: 

Alternatif Bilişim Derneği Yayınları. 

Assmann, J. (1995). Collective Memory and Cultural Identity. (J. C. (çev.), Dü.) 

Spring-Summer(65), s. 125-133. 01 06, 2022 tarihinde 

https://www.jstor.org/action/doBasicSearch?Query=sn%3A0094-

033X+AND+year%3A1995&ymod=Your+inbound+link+did+not+have+an+e

xact+match+in+our+database.+But+based+on+the+elements+we+could+matc

h%2C+we+have+returned+the+following+results.&groupefq=WyJjb250cmlid

X adresinden alındı 

Assmann, J. (2015). Kültürel Bellek. (A. Tekin, Çev.) İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Atalay, G. E. (2018). "Dijital Çağda Marshall Mcluhan’ı Yeniden Düşünmek: Bir 

Uzantı ve Ampütasyon olarak Yeni Medya Teknolojileri". Sosyal Araştırmalar 

ve Davranış Bilimleri Dergisi, 4(6), 27-48. 

Atkinson, R. C., Atkinson, R., Smith, E., Bem, D., & Hoeksema, S. N. (2020). 

Atkinson-Hilgard Psikolojiye Giriş (7. bs. 14. ed. b.). Ankara: Arkadaş 

Yayınevi. 

Atkinson, R., & Shiffrin, R. (1968). "Human memory: A Proposed System and Its 

Control Processes". K. W. Spence, & J. T. Spence içinde, The Psychology of 

Learning and Motivation (Cilt 2, s. 89-195). Texas: Academic Press. 

Augé, M. (2020). Unutma Biçimleri (2. b.). (M. Sert, Çev.) İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 



 

192 

Avşar, Z. (2022). "Sosyal Medya". TRT Akademi, 7(14), s. 5-7. 

Avşar, Z., & Koyuncu, S. (2022). "Kültürel Diplomasi ve Akademi". Z. Avşar, M. 

Şahin, M. Küçükyılmaz, S. Ökten, & M. P. Veske içinde, Kültürel Diplomasi 

ve İletişim (s. 147-186). İstanbul: İletişim Başkanlığı. 

Aytekin, Ç. (2012). "Yeni Medyada Soysal Ağ Uygulaması Olarak Twitter ve Fikir 

Madenciliği". D. Yengin içinde, Yeni Medya Ve… (s. 102-122). İstanbul: 

Anahtar Yayıncılık. 

Aziz, A. (1982). Toplumsallaşma ve Kitlesel İletişim. Ankara: 

A.Ü.B.Y.Y.O.Yayınları. 

Bağır, M. (2018). "Aristoteles'in Mimesis ve Katarsis Kavramları Üzerinden Bir 

Film İncelemesi: Dogville". Ege Üniversitesi İletişim Fakültesi Medya ve 

İletişim Araştırmaları Dergisi(2), 36-55. 

Baltacı, A. (2018, Haziran). "Nitel Araştırmalarda Örnekleme Yöntemleri ve Örnek 

Hacmi Sorunsalı Üzerine Kavramsal Bir İnceleme". Bitlis Eren Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi(1), s. 231-274. 

Benjamin, W. (2012). Son Bakışta Aşk. (N. Gürbilek, Çev.) İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Bergson, H. (2007). Madde ve Bellek Beden-Tin İlişkisi Üzerine Deneme. (I. 

Ergüden, Çev.) Ankara: Dost Kitabevi. 

Bilgin, N. (2013). Tarih ve Kolektif Bellek. İstanbul: Bağlam Yayıncılık. 

Binark, M. (2007). Yeni Medya Çalışmaları. Ankara: Dipnot Yayınları. 

Binark, M. (2014). Yeni Medya Çalışmalarında Araştırma Yöntem ve Teknikleri. 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Binark, M., & Bayraktutan, G. (2008, Aralık). Dijital Oyun Kültürü ve Türkiye'de 

Gençliğin İnternet Kafe Kullanımı. 04 14, 2022 tarihinde Dijital Oyun Files: 

https://dijitaloyun.files.wordpress.com/2016/02/107k039.pdf adresinden alındı 

Biocca, F. A. (2012). "The Breakdown of the Canonical Audience". J. A. (ed) içinde, 

Communication Yearbook 11 (s. 51-80). New York: Routledge. 

Birsen, Ö. (2021). Yeni Sesli Kültür: Podcast. Ankara: Töz Yayınları. 

Boyd, D. (2009, February 26). "Social Media is Here to Stay... Now What?". 01 08, 

2022 tarihinde www.danah.org: 

https://www.danah.org/papers/talks/MSRTechFest2009.html adresinden alındı 

Britannica. (2020). Mnemosyne. 12 26, 2020 tarihinde 

https://www.britannica.com/topic/Mnemosyne adresinden alındı 

Bruno, F. J. (1996). Psikoloji Tarihi. (G. Sevdiren, Çev.) İstanbul: Kibele Yayınevi. 

Buyan, B. (2006). "Digital Sinema: Sayısal mı?, Pelikül mü?". Yeni İletişim 

Ortamları ve Etkileşim Uluslararası Konferansı Bildiri Kitabı (s. 57-62). 

İstanbul: Marmara Üniversitesi İletişim Fakültesi. 

Büker, N. (2013). “Televizyon Teknolojisi ve Yeni Medya" . M. Demir içinde, Yeni 

Medya Üzerine… Yeni İletişim Teknolojileri (s. 137-170). Konya: Literatürk 

Yayınları. 

Büyüköztürk, Ş., Çakmak, E. K., Akgün, Ö. E., & vd. (2014). Bilimsel Araştırma 

Yöntemleri (18 b.). Ankara: Pegem Akademi. 

Cangöz, B. (2005). "Geçmişten Günümüze Belleği Açıklamaya Yönelik 

Yaklaşımlara Kısa Bir Bakış". Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

Dergisi, 22(1), 51-62. 

Cardoso, G. (2006). The Media in the Network Society. Lisbon: Browsing, News, 

Filters and Citizenship, Centre for Research and Studies in Sociology. 



 

193 

Castells, M. (2008). Enformasyon Çağı Ekonomi Toplum ve Kültür. (E. Kılıç, Çev.) 

İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Chandler, D., & Rod, M. (2018). Medya ve İletişim Sözlüğü. (B. Taşdemir, Çev.) 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Cinan, S. (2001). "Çoklu Bilgi İşlem Sistemi Olarak İnsan Belleğinin İşleyişi ve 

Öğrenme". Psikoloji Çalışmaları, 22, 81-95. 

Connerton, P. (1999). Toplumlar Nasıl Anımsar? İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Creswell, J. W. (2013). Nitel Araştırma Yöntemleri (3 b.). (M. Bütün, & S. B. Demir, 

Çev.) Ankara: Siyasal Yayın Dağıtım. 

Culkin, N., & Randle, K. (2003, Kasım). "Digital Sinema Oportunities and 

Challanges". Convergence, 9(4), 79-98. 

Çağlar, N. (2018). "Belleğin Politik Söylem Uzamı Olarak İnşası". N. G. Pazarcı 

içinde, Kültürel Belleğe Yolculuk (s. 15-96). Ankara: Epos Yayınları. 

Çalık, M. (2009). İletişim Kuramlarında Hedef Kitle Konumlandırmalarının 

Karşılaştırılması.Yüksek Lisans Tezi. Ankara. 

Çıvgın, A. G. (2016). "Hume'un Epistemolojisinin Kökeni: İzlenimler ve İdeler". 

FLSF (Felsefe ve Sosyal Bilimler Dergisi), Güz(22), 369-384. 

Çoban, F. (2015). "Zaman-Hakikat İlişkiselliği Sarmalında Proustgil Denklem: 

Kayıp Zamanın İzinde". FLSF (Felsefe ve Sosyal Bilimler Dergisi)(19), 47-64. 

Deanna, Z. (2010). Share This! How You Will Change the World with Social 

Networking. California: Berett-Koehler Publishers. 

Develioğlu, F. (1959). Türkçe Sözlük (3. b.). Ankara: Türk Dil Kurumu. 

Devran, Y., & Seçkin, G. (2008). "Kamusal İnsan, Medya ve Siyaset". Türkiye'de 

Siyasetin Dinamikleri Sempozyumu (s. 147-168). Bolu: Abant İzzet Baysal 

Üniversitesi. 

Dijck, J. v. (2007). Mediated Memories in the Digital Age. California: Stanford 

University Press. 

Dilmen, N. (2007, Ocak). “Yeni Medya Kavramı Çerçevesinde Internet Günlükleri-

Bloglar ve Gazeteciliğe Yansımaları”. Marmara İletişim Dergisi(12), 113-122. 

Dilmen, N. E., & Öğüt, S. (2006). “ 'Yeni İletişim Ortamları ve Etkileşim'e Bilişim 

Yaklaşımı”. Yeni İletişim Ortamları ve Etkileşim Uluslararası Konferansı 

Kitabı (s. 17-23). içinde İstanbul: Marmara Üniversitesi. 

Draaisma, D. (2018). Bellek Metaforları (3. b.). (G. Koca, Çev.) İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Erbuyurucu, A. G. (2013). “Sosyal Medya Oyunlarında Gerçekliğin Kurgulanışı; 

Popmundo Oyunu”. B. Özçetin, & G. v. Göker (Dü.), Yeni Medya Çalışmaları 

1. Kongre Kitabı içinde (s. 33-43). İstanbul: Alternatif Bilişim Derneği. 

Erdoğan, İ., & Alemdar, K. (2010). Öteki Kuram: Kitle İletişim Kuram ve 

Araştırmalarının Tarihsel ve Eleştirel Bir Değerlendirmesi (3 b.). Ankara: Erk 

Yayınları. 

Erll, A. (2011). Memory in Culture. London: Palgrave Macmillan. 

Eyrek, A. (2020). Ekran Bellek: Kültür Endüstrisinde Bellek Yitimi. İstanbul: Doruk 

Yayınları. 

Facebook. (2021, 10 28). Introducing Meta: A Social Technology Company. 06 13, 

2022 tarihinde https://about.fb.com/news/2021/10/facebook-company-is-now-

meta/ adresinden alındı 

Facebook. (2022). Facebook. 06 13, 2022 tarihinde 

https://about.facebook.com/company-info/ adresinden alındı 



 

194 

Fiske, J. (2003). İletişim Çalışmalarına Giriş (2 b.). (S. İrvan, Çev.) Ankara: Bilim 

ve Sanat Yayınları. 

Fordham, F. (2015). Jung Psikolojisinin Ana Hatları (9. b. b.). (A. Yalçıner, Çev.) 

İstanbul: Say Yayınları. 

Freud, S. (1914). "Remembering, Repeating and Working-Through (Further 

Recommendations on the Technique of Psycho-Analysis II)". The Standard 

Edition of the Complete Psychological Works of Sigmund Freud(Volume XII), 

145-156. 

Freud, S. (1924). "Notiz über den »Wunderblock«". Internationale Zeitschrift für 

Psychoanalyse, 1(10), 1-5. 

http://www.medientheorie.com/doc/archaeologie/freud_notiz%20ueber%20den

%20wunderblock.pdf adresinden alındı 

Giddens, A. (2012). Sosyoloji (5. b.). (C. Güzel, Çev.) İstanbul: Kırmızı Yayınları. 

Girard, R. (2010). Kültürün Kökenleri. (M. Yaman, & A. Er, Çev.) Ankara: Dost 

Kitabevi Yayınları. 

Girard, R. (2013). Romantik Yalan ve Romansal Hakikat Edebi Yapıda Ben ve Öteki 

(2. b.). (A. E. lldem, Çev.) İstanbul: Metis Yayınları. 

Göle, M. (2007). "Doğru Olmadığını Biliyorum Ama Öyle Hatırlıyorum". Cogito 

Bellek: Öncesiz, Sonrasız, Bahar(50), 23-30. 

Gönenli, G., & Hürmeriç, P. (2012). “Sosyal Medya: Bir Alan Çalışması Olarak 

Facebook Kullanımı”. K. T, & Ö. E. içinde, Sosyal Medya Akademi (s. 213-

242). İstanbul: Beta Yayıncılık. 

Güçdemir, Y. (2010). Sanal Ortamda İletişim. İstanbul: Derin Yayınları. 

Güçdemir, Y. (2012). Sanal Ortamda İletişim Bir Halkla İlişkiler Perspektifi. 

İstanbul: Derin Yayınları. 

Gülensoy, T. (2011). Türkiye Türkçesindeki Türkçe Sözcüklerin Köken Bilgisi 

Sözlüğü (A-N) (2. b.). Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Gülseçen, S., Gürsul, F., Bayrakdar, B., & vd. (2010). "Yeni Nesil Mobil Öğrenme 

Aracı: Podcast". Akademik Bilişim’10 - XII. Akademik Bilişim Konferansı 

Bildirileri (s. 787-792). Muğla: Muğla Üniversitesi. 

Güngör, F. Ş. (2015). "Marcel Proust'un Kayıp Zamanın İzinde Adlı Romanında 

Belleğin Kurgulayıcı Rolü Üzerine Bir Değerlendirme". Ankara Üniversitesi 

Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, 2(55), 59-74. 

Gürcan, H. (1999). Sanal Gazetecilik. Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Basımev. 

Halbwachs, M. (2007). "Kolektif Bellek ve Zaman". (Ç. Ş. Demirkol, Dü.) Cogito 

50, 55-76. 

Halbwachs, M. (2016). Hafızanın Toplumsal Çerçeveleri. Ankara: Heretik Yayınları. 

Halbwachs, M. (2019). Kolektif Bellek. (Z. Karagöz, Çev.) İstanbul: Pinhan 

Yayıncılık. 

Halbwachs, M. (2022). "Kolektif Bilinç". A. Abensour içinde, Bellek (G. k. 

Rocheman, Çev., s. 197-202). Ankara: Fol Kitap. 

Hendrich, B. (2014). "Mario Levi ve Mıgırdiç Margosyan'da Yemek Hatırlama ve 

Hatırlama Yemekleri". L. Neyzi içinde, Nasıl Hatırlıyoruz Türkiye'de Bellek 

Çalışmaları (2. b., s. 91-120). İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Hepp, A. (2015). Medyatikleşen Kültür. (Ç. Bozdağ, & E. P. Devrani, Çev.) Ankara: 

Dipnot Yayınları. 

Hume, D. (2009). İnsan Doğası Üzerine Bir İnceleme. (E. Baylan, Çev.) Ankara: 

BilgeSu Yayıncılık. 



 

195 

Hürriyet. (2017, 04 01). TRT'nin 200 bin saatlik arşivi halka açıldı. 03 10, 2022 

tarihinde Hürriyet: https://www.hurriyet.com.tr/gundem/trtnin-200-bin-saatlik-

arsivi-halka-acildi-40413651 adresinden alındı 

İletişim Başkanlığı. (2020). Sosyal Medya Kullanım Kılavuzu. Ankara: İletişim 

Başkanlığı. 

İlhan, M. E. (2018). Kültürel Bellek Sözlü Kültürden Yazılı Kültüre Hatırlama. 

Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Işık, M. (2012). Kitle iletiĢim Teorilerine GiriĢ (4 b.). Konya: Eğitim Yayınevi. 

Jacobson, S. (2014, 02 20). Freud vs Jung – Similarities and Differences. 01 30, 

2020 tarihinde Harley Therapy: 

https://www.harleytherapy.co.uk/counselling/freud-vs-jung-similarities-

differences.htm adresinden alındı 

Kandemir, S. (2022, Ocak). "Kültürel Bellek Aktarıcısı Olarak Instagram: TRT 

Arşiv Örneği". TRT Akademi Dergisi, 7(14), 82-103. 

Kaplan, A., & Haenlein, M. (2011, 03). "The Eearly Bird Catches The News: Nine 

Things You Should Know About Micro-blogging". Business Horizons, 2(54), 

105-113. 

https://www.researchgate.net/publication/223080854_The_early_bird_catches_

the_news_Nine_things_you_should_know_about_micro-blogging adresinden 

alındı 

Karasar, N. (2012). Bilimsel Araştırma Yöntemi Kavramlar İlkeler Teknikler (23 b.). 

Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık. 

Katz, E., Blumler, J. G., & Gurevitch, M. (1974). "Uses and Gratifications 

Research". Public Opinion Quarterly, 4(37), 509-524. 

Kaya, A. (2013). “Sosyal Paylaşım Ağlarının Kişilerarası İletişim Sürecine Etkisi 

Bağlamında Facebook” . A. Büyükaslan, & A. M. Kırık içinde, Sosyal Medya 

Araştırmaları 1 Sosyalleşen Birey (s. 155-205). Konya: Çizgi Kitabevi. 

Keskin, M. (2020). "Katz'ın Kullanımlar ve Doyumlar Kuramı". Ç. M. Hazar, & Ö. 

Avcı içinde, İletişim Kuramları (s. 523-544). Ankara: Gazi Kitabevi. 

Kietzmann, J. H., Hermkens, K., McCarthy, I. P., & Silvestre, B. S. (2011). “Social 

Media? Get Serious! Understanding the Functional Building Blocks of Social 

Media". Business Horizons, 3(54), 241-251. 

Kırık, A. M. (2013). "Gelişen Web Teknolojileri ve Sosyal Medya Bağımlılığı". A. 

Büyükaslan, & A. Kırık içinde, Sosyal Medya Araştırmaları -1 (s. 69-101). 

İstanbul: Çizgi Kitabevi. 

Koçak, N. (2012). Bireylerin Sosyal Medya Kullanım Davranışlarının ve 

Motivasyonlarının Kullanımlar ve Doyumlar Yaklaşımı Bağlamında 

İncelenmesi: Eskişehir’de Bir Uygulama. Yayınlanmamış Doktora Tezi. 

Eskişehir: Anadolu Üniversitesi. 

Koçyiğit, M. (2017). Dijital Halkla İlişkiler: Online Kurumsal İtibar Yönetimi. 

Konya: Eğitim Yayınları. 

Kurt, A., & Göçer, A. (2021). "Mobil Öğrenme Aracı Olarak Podcastin Türkçe 

Öğretiminde Kullanılabilirliği Üzerine: Kurumsal Bir Çalışma". Uluslararası 

Eğitim Bilim ve Teknoloji Dergisi, 7(2), 77-97. 

Kutlu, T. (2013). İnternet Yayıncılığı. Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Yayınları. 

Kuyucu, M. (2013). Türkiye’de Çapraz Medya Sahipliği: Medya Ekonomisine 

Olumsuz Etkileri ve Bu Etkilerin Önlenmesine Yönelik Öneriler. Selçuk 

İletişim Fakültesi Akademik Dergisi, 8(1), 144-163. 



 

196 

Kuyucu, M. (2015, Nisan). "Türkiye’de Özelleşen Radyo Yayıncılığının 25. Yılında 

Sorunlar ve Çözüm Önerileri" . Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 

8(37), 911-924. 

Kuyucu, M. (2017). "Yeni Medya ve Radyonun Yakınsaması: Mobil Radyo 

Uygulamaları – Akustik Fm Örneği". 4th International Conference on 

Education and Social Sciences – INTCESS17, (s. 266-284). İstanbul. 

Küçük, B. (2015). “Yeni Medya, İhtiyaçlar ve Yeni Görsel Kimlik Sunumu Olarak 

Digital Portofolyolar:Behane.Net”. D. Yengin içinde, Sosyal Medya 

Araştırmaları (s. 57-78). İstanbul: Paloma Yayınevi. 

Küçükcan, U. (2012). "Mobil İnsana Doğru: Yeni Medya". N. B. (ed.) içinde, 

Toplum ve İletişim (s. 179-206). Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Açıköğretim 

Fakültesi Yayınları. 

Kültür ve Turizm Bakanlığı Araştırma ve Eğitim Genel Müdürlüğü. (2022). Milli 

Bayramlar. 03 01, 2022 tarihinde Kültür ve Turizm Bakanlığı Araştırma ve 

Eğitim Genel Müdürlüğü: https://aregem.ktb.gov.tr/TR-12702/milli-

bayramlar.html adresinden alındı 

Küstür, S. (2018, Haziran 12). "Facebook Anılar ile Geçmişi Anmak İsteyenlere Yeni 

Bir Adres Sunuyor". 01 05, 2022 tarihinde Teknoblog: 

https://www.teknoblog.com/facebook-anilar-gecmisi-anmak-isteyenlere-yeni-

adres-sunuyor/ adresinden alındı 

Lambert, A. J., Scherer, L. N., Rogers, C., & Jacoby, L. (2011). "Kolektif Bellek 

Topluluk Ruhunu Nasıl Yaratır?". P. Boyer, & J. V. Wertsch içinde, Zihinde ve 

Kültürde Bellek (Y. A. Dalar, Çev., s. 247-276). İstanbul: Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları. 

Locke, D. (2014). Memory. London: Palgrave Macmillan. 

Locke, J. (2000). İnsanın Anlama Yetisi Üzerine Bir Deneme (2. b.). (M. D. Topçu, 

Çev.) Ankara: Öteki Yayınevi. 

Lull, J. (2001). Medya, İletişim, Kültür. (N. Güngör, Çev.) Ankara: Vadi Yayınları. 

Manovich, L. (2001). The Language of New Media . Cambridge: The MIT Press. 

Manovich, L. (2003). "The New Media from Borfes to HTML". N. Wardrip-Fruin, & 

N. Monfgort içinde, The New Media Reader (s. 13-25). Cambridge: The MIT 

Press. 

Mavnacıoğlu, K. (2013). “Kurumsal İletişimde Sosyal Medya Yönetimi: İletişim 

Sektöründe Sosyal Medya Yönetiminin Algılanmasına Yönelik Bir Analiz.”. 

A. Büyükaslan, & A. Kırık içinde, Sosyal Medya Araştırmaları (s. 301-335). 

Konya: Çizgi Kitabevi. 

Mayfield, A. (2008). What Is Social Media. 05 24, 2022 tarihinde 

http://crmxchange.com/uploadedFiles/White_Papers/PDF/What_is_Social_Me

dia_iCrossing_ebook.pdf adresinden alındı 

McQuail, D. (2010). McQuail’s Mass Communication Theory (6 b.). Los Angels: 

SAGE Publications Ltd. 

McQuail, D., & Windahl, S. (1993). İletişim Modelleri. (M. Küçükkurt, Çev.) 

Ankara: İmaj Yayınları. 

Meta. (2018, 01 11). All of Your Facebook Memories Are Now in One Place. 07 06, 

2022 tarihinde About FB: https://about.fb.com/news/2018/06/all-of-your-

facebook-memories-are-now-in-one-place/ adresinden alındı 

Metivier, A. (2020, 11 03). Simonides of Ceos: 7 POWERFUL Memory Palace Tips. 

02 09, 2021 tarihinde Magnetic Memory Method: 



 

197 

https://www.magneticmemorymethod.com/simonides-of-ceos/ adresinden 

alındı 

Misçi, S. (2006). “Yeni Medya Kullanımının Organizasyon Yapısı Üzerindeki 

Etkileri”. Yeni İletişim Ortamları ve Etkileşim Uluslararası Konferansı Bildiri 

Kitapçığı (s. 128-138). içinde İstanbul: Marmara Üniversitesi İletişim 

Fakültesi. 

Mutlu, E. (1998). İletişim Sözlüğü (3 b.). Ankara: Ark Yayınları. 

Nalçaoğlu, H. (2003). “Medya ve Toplum İlişkisini Anlamak Üzere Bir Çerçeve”. S. 

Alankuş. içinde, Medya ve Toplum (s. 43-57). İstanbul: İletişim Vakfı 

Yayınları. 

Neuman, W. L. (2006). Toplumsal Araştırma Yöntemleri (6 b.). (S. Özge, Çev.) 

İstanbul: Yayınodası Yayıncılık. 

Neyzi, L. (2014). "Giriş". L. Neyzi içinde, Nasıl Hatırlıyoruz? Türkiye'de Bellek 

Çalışmaları (2. b., s. 1-13). İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Nietzsche, F. W. (2022). "Bellek Türetir ve Seçer". A. Abensour içinde, Bellek (G. 

K. Rocheman, Çev., s. 74-91). Ankara: Fol Kitap. 

Nora, P. (2006). Hafıza Mekânları. (M. E. Özcan, Çev.) Ankara: Dost Kitabevi 

Yayınları. 

OECD. (2007). Participative Web And User-Created Content: Web 2.0, Wikis, And 

Social Networking. Paris: Organisation for Economic Co-operation and 

Development. 

Olick, J. K. (2008). "From Collective Memory to the Sociology of Mnemonic 

Practices and Products". A. Erll, & A. Nünning içinde, Cultural Memory 

Studies An Internationaland Interdisciplinary Handbook (s. 151-161). Berlin: 

Walter de Gruyter GmbH & Co. 

Ormanlı, O. (2012). "Dijitalleşme ve Türk Sineması". The Turkish Online Journal of 

Design, Art and Communication, 2(2), 32-38. 

Ökten, S. (2022). "Kültürel Diplomasi ve Medya". Z. Avşar, M. Küçükyılmaz, S. 

Ökten, M. Şahin, & M. P. Veske içinde, Kültürel Diplomasi ve İletişim (s. 97-

145). İstanbul: İletişim Başkanlığı. 

Özata, F. Z. (2013). ÖZATA, F.Z. (2013). “Sosyal Medya Platformları”. P. İspir, H. 

Birsen, B. M, & vd. içinde, Dijital İletişim ve Yeni Medya (s. 76-98). Eskişehir: 

Anadolu Üniversitesi Yayınları. 

Özcan, A., & Tugen, B. (2014). “Geleneksel Medya Olarak Gazete ve Radyoda Yeni 

İletişim Uygulamaları”. III.Türkiye Lisansüstü Çalışmalar Kongresi Bildiriler 

Kitabı (s. 259-270). İstanbul: İlmi Etüdler Derneği Yayınları. 

Özdemir, M. (2010). "Nitel Veri Analizi: Sosyal Bilimlerde Yöntembilim Sorunsalı 

Üzerine Bir Çalışma". Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, 1(11), 323-343. 

Özgen, E. (2011). "Halkla İlişkiler ve Yeni Medyanın İşaret Ettiği Sorunlar Üzerine 

Bir Tartışma". Global Media Journal(2), 84-105. 

Özsoy, A. (2011). Televizyon ve İzleyici: Türkiye'de Dönüşen Televizyon Kültürü ve 

İzleyici. Ankara: Ütopya Yayınevi. 

Özutku, M., Çopur, H., Sığın, İ., İlter, K., Küçükyılmaz, M., & Arı, Y. (2014). 

Sosyal Medyanın ABC’si. Ankara: Alfa Yayınları. 

Özyürek, E. (2012). Hatırladıkları ve Unuttuklarıyla Türkiye'nin Toplumsal Hafızası 

(3. b.). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Parmaksız, P. M. (2019). "Belleğin Mekânından Mekânın Belleğine: Kavramsal Bir 

Tartışma". Ankara Üniversitesi İlef Dergisi, 6(1), 7-26. 



 

198 

Platon. (1943). Philebos. Ankara: Cumhuriyet Yayınları. 

Platon. (2010). "Menon Diyaloğu". Platon içinde, Diyaloglar (A. Cemgil, Çev., 7. b., 

s. 149-190). İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Platon. (2010). "Theaitetos ya da Bilgi Üstüne". Diyaloglar (M. Gökberk, Çev., 7. b., 

s. 449-450). içinde İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Polat, İ. H. (2006). 04 12, 2017 tarihinde http://slideplayer.biz.tr/slide/2019459 

adresinden alındı 

Proust, M. (2009). Kayıp Zamanın İzinde - Swann’ların Tarafı . İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Punch, K. F. (2014). Sosyal Araştırmalara Giriş (3 b.). (D. Bayrak, H. B. Arslan, & 

Z. Akyüz, Çev.) Ankara: Siyasal Kitabevi. 

Quan-Haase, A., & Brown, B. A. (2013). Uses and Gratifications. M. Danesi içinde, 

Encyclopedia of Media and Communication (s. 688-692). Toronto: University 

of Toronto Press. 

Resmi Gazete. (2019, 08 01). Radyo, Televizyon Ve İsteğe Bağlı Yayınların İnternet 

Ortamından Sunumu Hakkında Yönetmelik. 12 30, 2019 tarihinde Resmî 

Gazete: https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2019/08/20190801-5.htm 

adresinden alındı 

Safko, L., & Brake, D. K. (2009). The Social Media Bible: Tactics, Tools, And 

Strategies For Business Success. New Jersey: John Wiley & Sons. 

Sartre, J. P. (2011). Varlık ve Hiçlik Fenomenolojik Ontoloji Denemesi. (T. Ilgaz, & 

G. Çankaya Eksen, Çev.) İstanbul: İthaki Yayınları. 

Shaw, J. (2017). Bellek Yanılgısı: Hatırlama, Unutma ve Sahte Anılar Üzerine Bir 

İnceleme. (F. Sezer, Çev.) İstanbul: Say Yayınları. 

Silverstone, R. (1999). “What’s New About New Media?”. New Media & Society, 

1(1), 10-82. 

Sinav, A. (2019). 65 Yaş Ve Üzeri Bireylerin Sosyal Medya Kullanım 

Alışkanlıklarının Kullanımlar ve Doyumlar Yaklaşımı Bağlamında 

İncelenmesi: Eskişehir İli Örneği. Doktora Tezi. Eskişehir: Anadolu 

Üniversitesi. 

Sosyal Ağ Haritası. (2022, Mayıs). Sosyal Ağ Kullanımı. 10 12, 2022 tarihinde 

https://sosyalagharitasi.gov.tr/statistic/show/sosyal-ag-kullaniyor-musunuz-

1806 adresinden alındı 

Soydan, E. (2016). Dünyada Alternatif Radyoculuk. 04 01, 2016 tarihinde 

http://www.ilefarsiv.com/radyo/yazi_41.htm adresinden alındı 

Soyseçkin, İ. (2007). "Sanal Uzamda ve Mudlarda Eril-Dişil Kimliklerin Yeniden 

İnşası". M. Binark içinde, Yeni Medya Çalışmaları (s. 251-280). Ankara: 

Dipnot Yayınları. 

Susam, A. (2015). Toplumsal Bellek ve Belgesel Sinema 2000 Sonrası Türkiye 

Belgesellerinde Gerçek-Temsil İlişkileri. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Şılar, O. (2021, Ocak-Şubat). "Anılar Varoluşun Parmak İzleri". Psikeart Anılar ve 

Bellek Sayısı(73), 24-27. 

Şit, N. E. (Prodüktör), Şit, N. E. (Yazar), & Alptekin, B. (Yöneten). (2022). Zeytin 

Ağacı [Sinema Filmi]. Netflix. 

Tarkovski, A. (2010). Mühürlenmiş Zaman (2. b.). (Füsun Ant, Çev.) İstanbul: Agora 

Kitaplığı. 

Taşçı, E. (2010, Kasım). “Sosyal Medya Araçlarının Yerel Yönetimlere Etkisi ve 

Katkısı: Belediye 2.0.”. Bilişim Kültürü Dergisi, 72-75. 

http://www.bilisimdergisi.org/s126/pdf/72-75.pdf adresinden alındı 



 

199 

Taşmurat, T. (2020). "Toplumsal Bellekte Ozanlar ve Âşıklar". Ü. A. Oğuzhan 

Börekçi, F. Erdemir Göze, G. Işık, & (ed.) içinde, Geçmişten Günümüze 

Toplumsal Hafıza - Anlatı Türleri ve Ritüeller Üzerinden Analizler (s. 323-

366). Ankara: Gazi Kitabevi. 

Tayfun, R. (2014). "Kamuoyu Oluşum Süreçleri Perspektifinden Kamuoyunu 

Anlamak". A. Aziz, & S. Sungur içinde, İletişim Ve… (s. 253-269). İstanbul: 

Hiperlink Yayınevi. 

TDK. (2020). Güncel Türkçe Sözlük. 12 27, 2020 tarihinde Türk Dil Kurumu 

Sözlükleri: https://sozluk.gov.tr/ adresinden alındı 

TDK. (2021). 05 23, 2021 tarihinde Güncel Türkçe Sözlük: https://sozluk.gov.tr/ 

adresinden alındı 

Tekin, H. H. (2006). "Nitel Araştırma Yönteminin Bir Veri Toplama Tekniği Olarak 

Derinlemesine Görüşme". İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, 3(13), 101-

116. 

Tetik, C. (2015). “Sosyal Medya Alternatif Bir Kurumsal Alan Olabilir mi?”. G. 

M.G. içinde, Yeni Medya Araştırmaları-1 (s. 196-216). Bursa: Ekin Yayınevi. 

Timisi, N. (2003). Yeni İletişim Teknolojileri ve Demokrasi. Ankara: Dost Kitabevi 

Yayınları. 

Tokgöz, O. (2015). Temel Gazetecilik. Ankara: İmge Kitabevi. 

Topçu, Z., & Türk, M. S. (2016). “Dijital Çağ Okuryazarlığı Bağlamında Yeni 

Medya Becerileri”. Yeni Türkiye(89), 459-466. 

Toruk, İ. (2008). Gutenberg’den Dijital Çağa Gazetecilik. İstanbul: Literatürk 

Yayıncılık. 

Törenli, N. (2005). Yeni Medya, Yeni İletişim Ortamı. Ankara: Bilim ve Sanat 

Yayınları. 

Traverso, E. (2009). Geçmişi Kullanma Kılavuzu: Tarih, Bellek, Politika. (I. 

Ergüden, Çev.) İstanbul: Versus Kitap. 

Türk Dil Kurumu. (2021). Güncel Türkçe Sözlük. 11 12, 2021 tarihinde Türk Dil 

Kurumu Sözlükleri: https://sozluk.gov.tr/ adresinden alındı 

Türk, M. S. (2016). “Yeni Medyayı Bilinçli Kullanmak: Yeni Medya Okuryazarlığı”. 

Bilgi, İletişim Teknolojileri ve Enerji Dergisi(84), 36-37. 

Twitter. (2020). Global Impack Report. 05 26, 2022 tarihinde www.twitter.com: 

https://about.twitter.com/content/dam/about-twitter/en/company/global-impact-

2020.pdf adresinden alındı 

Twitter. (2022). Counting Characters When Composing Tweets. 05 26, 2022 

tarihinde www.twitter.com: https://developer.twitter.com/en/docs/counting-

characters#:~:text=In%20most%20cases%2C%20the%20text,more%20charact

ers%20as%20its%20weight. adresinden alındı 

Uludağ, Z., & Aycı, H. (2016, Eylül-Aralık). "Modernin Güçlü Sahnesi Erken 

Cumhuriyet Dönemi Ankara’sında Kolektif Belleğin İnşası ve Toplumsal 

Unutma Süreci". İdeal Kent, 7(20), 746-773. 

Universität Heidelberg. (2015, 05 13). Prof. Dr. Dr. h.c. Jan Assmann - Kurzvita. 02 

14, 2021 tarihinde https://www.uni-

heidelberg.de//fakultaeten/philosophie/zaw/aegy/institut/assmann_cv.html 

adresinden alındı 

University of Groningen. (2021). Prof. Dr. D. (Douwe) Draaisma. 02 14, 2021 

tarihinde https://www.rug.nl/staff/d.draaisma/research adresinden alındı 

Usubütün, S. (2017). "Post-sinema I: Lev Manovich". Sekans Sinema Kültürü 

Dergisi(5), 58-63. 



 

200 

Vivian, J. (2007). The Media of Mass Communication . USA: Pearson. 

We Are Social. (2022, 01 26). Dijital 2022: Another Year of Bumper Growth. 06 13, 

2022 tarihinde https://wearesocial.com/uk/blog/2022/01/digital-2022-another-

year-of-bumper-growth-2/ adresinden alındı 

Webster. (2022). 03 22, 2022 tarihinde Merriam Webster: https://www.merriam-

webster.com/dictionary/search adresinden alındı 

Wiener, A. (2016, 01 07). On Reading Issues of Wired from 1993 to 1999. New 

Yorker. 

Wikipedia. (2022). 05 15, 2022 tarihinde wikipedia.org: 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Vikipedi:Telif_haklar%C4%B1 adresinden alındı 

Yaylagül, L. (2013). Kitle İletişim Kuramları (4. b.). Ankara: Dipnot Yayınları. 

Yazıcıoğlu, S. (2022). Husserl Fenomenolojisinde Zaman Algı Bellek. Ankara: Fol 

Kitap. 

Yedig, S., & Akman, H. (2002). İnternet Çağında Gazetecilik. İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Yeniçıktı, N. T. (2016). Sosyal Medya Kullanım Motivasyonları: Facebook ve 

Twıtter Kullanıcıları Üzerine Kullanımlar ve Doyumlar Araştırması. Doktora 

Tezi. Konya: Selçuk Üniversitesi. 

Yerden, N. K., & Uydacı, M. (2022, June). "Comparative Analysis of Virtual Tour 

Applications in Museums in the Context of Destination Marketing During the 

COVID 19 Pandemic Process". Journal of Research in Business, 1(7), 229-

248. 

Yıldırım, A., & Şimşek, H. (2008). Nitel Araştırma Yöntemleri (6 b.). Ankara: 

Seçkin Yayıncılık. 

Yüksel, O. (2014). İnternet Gazeteciliği ve Blog Yazarlığı . Ankara: Sinemis 

Yayınları. 

Zengin, F. (2018). “Dijital Dönüşüm Çağında Dijital Sinemanın Avantajları ve 

Ortaya Çıkardığı Yeni Sorunlar” . Journal of Social & Humanities Sciences 

Research, 5(21), 844-859. 

 

  



 

201 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EKLER 

  



 

202 

EK-1. Etik Komisyon 

  



 

203 

 



 

204 

 



 

205 

 

 

  



 

206 



 

207 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler 

Soyadı, adı     : Zelan, Zeynep 

Uyruğu : T.C.  

 

Eğitim  

Derece 

Doktora 

Eğitim Birimi 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi 

 

 

Mezuniyet tarihi 

2022 

Yüksek lisans Gazi Üniversitesi  2006 

Lisans Gazi Üniversitesi  

 

2003 

Lise Açıköğretim Lisesi 1999 

 

İş Deneyimi 

Yıl                     Yer                                                                      Görev 

2018-devam      T.C. Cumhurbaşkanlığı İletişim Başkanlığı        İletişim Uzmanı 

2014-2018         T.C. Başbakanlık BYEGM                                Basın ve Enf. Uzmanı 

2011-2014        T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı YTB               Kütüphane Sorumlusu 

2002-2011         Kanal A                                                                 Program Yapımcısı 

 

Yabancı Dil 

İngilizce (YDS-A) / İspanyolca (YDS-D) 

 

Yayınlar 

Zelan, Z. (2015). "Castells'in Ağ Toplumu Kuramı Bağlamında Toplumsal 

Hareketler ve Yeni Medya". Yeni Medya Çalşımaları II. Ulusal Kongre Kitabı (s. 

483-495). İstanbul: Alternatif Bilişim Derneği. 

Zelan, Z. (2016, Haziran Temmuz Ağustos). "Ağ Toplumu Çağında Toplumsal 

Hareketler". Hece Dergisi Dijital Kültür Özel Sayısı (234-235-236), 77-84  

 

 

 



 

208 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

209 

 

 

 

 

 

 

     

 

   

 

 

  

 

 

 


