
 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

RADYO TELEVİZYON SİNEMA ANABİLİM DALI 

RADYO TELEVİZYON BİLİM DALI 

 

 

 

 

SİMÜLASYON TEORİSİ BAĞLAMINDA GÜNDÜZ KUŞAĞI 

TELEVİZYON PROGRAMLARINDA ŞİDDETİN SUNUMU:  

GERÇEK HAYAT HİKAYELERİ 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

MEHMET FURKAN TATOĞLU 

 

 

 

 

 

 

İstanbul, 2023 



T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

RADYO TELEVİZYON SİNEMA ANABİLİM DALI 

RADYO TELEVİZYON BİLİM DALI 

 

 

SİMÜLASYON TEORİSİ BAĞLAMINDA GÜNDÜZ KUŞAĞI 

TELEVİZYON PROGRAMLARINDA ŞİDDETİN SUNUMU:  

GERÇEK HAYAT HİKAYELERİ  

 

Yüksek Lisans Tezi  

 

 

 

MEHMET FURKAN TATOĞLU 

 

 

 

Danışmanı: DR. ÖĞR. ÜYESİ YALÇIN YILMAZ 

 

 

 

 

İstanbul, 2023 



i 

 

ÖZET 

Jean Baudrillard’ın 1970’li yıllarda üzerine çalışmaya başladığı Simülasyon Teorisi, 

Batı uygarlığının kurmuş olduğu sistemin amacını, hedeflerini, fikirlerini ve illüzyonunu 

kaybettiğini ortaya koyan temel bir kavramdır. Bu evrende gerçeklik başta olmak üzere 

demokrasi, insan hakları ve değerleri, ideoloji ve özgürlükler, insana ait gerçek duygu ve 

düşünceler anlamını yitirmiştir.  Simülasyon evreni artık imaj ve imgelerin, dezenformasyon 

ve spekülasyonların var olduğu bir dönemi işaret etmektedir. Simülasyon çağında kaybedilen 

tüm bu değerler, televizyon başta olmak üzere kitle iletişim araçları vasıtasıyla yeniden 

üretilmektedir. Kaybedilen gerçeklik, simülakrlar aracılığıyla imge ve göstergeler arasına 

gizlenerek, bir gerçeklik olarak algılanan görünümlere dönüşmektedir.  

Simülasyon çağında ülkemizde giderek daha büyük bir sorun haline gelen televizyon 

programlarındaki şiddet unsurunun da ekranlarda sürekli olarak yeniden üretimi 

yapılmaktadır. Gündüz kuşağında yayınlanan ve gerçek hayat hikayelerinin anlatıldığı 

programlarda şiddet unsurunun yoğun olarak işlendiği TV içeriklerin başında gelmektedir. Bu 

programlar, toplum içerisinde meydana gelen ve şiddetin uç noktalarını temsil eden olayları 

kasıtlı olarak seçerek ekranlara getirmekte ve insana ait gerçek hikayeleri manipüle ederek 

reyting amacı doğrultusunda kullanmaktadır. Bu doğrultuda çalışmada, televizyonun dramatik 

kurgusal sürecinden geçen ve geçmişte bir gerçekliğe sahip olan gerçek hayat hikayelerinin 

nasıl gösteriye dönüştürülerek sunulduğu sorgulanmıştır. Bir şiddet unsuru olarak karşımıza 

çıkan gerçek hayat hikayeleri programlarındaki şiddet olgusunun sunumunun nasıl yapıldığı,  

şiddetin gerçekliğinin nasıl yeniden üretildiği ve hipergerçekleştirildiği çalışmanın amacı 

doğrultusunda araştırılmıştır. Bu çerçevede gündüz kuşağının popüler bir gerçek hayat 

hikayeleri programı olan “Müge Anlı ile Tatlı Sert” TV programı örneklem olarak ele alınarak 

son dört sezondan birer bölümü içerik çözümlemesi yöntemiyle analiz edilmiştir. 

 

Anahtar Kelimeler: Simülasyon, Simülakr, Hipergerçeklik, Şiddet, Televizyon 

Programları 

 

 



ii 

 

ABSTRACT 

Simulation Theory, on which Jean Baudrillard came into studying in 1970s, is a concept 

that essentially reveals that the system established by western civilization has lost its purpose, 

ideas, goals and illusion. Maintained by Baudrillard, humanity, particularly in the West, lives 

in a simulation universe. In this universe, reality, democracy, human rights and values, 

ideology and freedoms, and actual senses and thoughts that once existed and associated to 

humanity have lost their signification. The simulation universe now indicates a period in 

which images and imageries , additionally, disinformation and speculations prevail. All these 

values lost in the era of simulation are reproduced through mass media, remarkably television. 

The vanished reality is transformed into images perceived as reality by being hidden between 

images and signs through simulacra. 

The fact of violence in television programs, which has become a flourishing problem in 

our country in the age of simulation, is constantly replicated on the screens. The reality shows 

dealing with real-life stories, broadcasted in daytime generation, are also programs in which 

the domain of violence is intensely handled. These programs intentionally display by picking 

out the incidents standing for the extremes of violence in the society.  In this context, in this 

study, it was investigated that how real life stories modified through the fictional process of 

television and had a reality in the past, were converted into a show in such programs and 

hyperrealized. The aim of the study is to reveal that how the phenomenon of violence in real 

life story programs, which we come up as a dominant of violence, is presented and a synthetic 

violence reality is produced. In this sense, "Muge Anlı ve Tatlı Sert" TV program, which is a 

popular reality show instance of the daytime generation, was taken as a sample and one 

episode of each of the four seasons chosen retrospectively from today was analyzed by 

content analysis. 

Keywords: Simulation, Simulacra, Hyperreality, Violence, Television Shows,  

 

 

 

 



iii 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET…………………………………………………………………………………………i 

ABSTRACT………………………………………………………………………………......ii 

İÇİNDEKİLER………………………………………………………………………………iii 

TABLO LİSTESİ…………………………………………………………………...………vii 

ŞEKİL LİSTESİ……………………………………………………………………………viii 

GİRİŞ…………………………………………………………………………………………1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SİMÜLASYON TEORİSİ VE TELEVİZYON PROGRAM TÜRLERİ 

   

1.1. SİMÜLASYON TEORİSİ ............................................................................................ 3 

1.1.1. Simülasyon Evreni ve Televizyon ............................................................................ 7 

1.1.2. Simülakrlar Evreninde Şiddet ................................................................................. 12 

1.1.3. Sanal Kavramı; Kitleleşme ..................................................................................... 18 

1.1.4. Hipergerçeklik Kavramı .......................................................................................... 22 

1.2. KAVRAM OLARAK ŞİDDET TANIMI VE TÜRLERİ ........................................ 27 

1.2.1. Sözlü Şiddet ............................................................................................................ 28 

1.2.2. Fiziksel Şiddet ......................................................................................................... 28 

1.2.3. Psikolojik (Duygusal Şiddet) .................................................................................. 29 

1.2.4. Cinsel Şiddet ........................................................................................................... 30 

1.2.5. Ekonomik Şiddet ..................................................................................................... 31 

1.3. TELEVİZYON VE TELEVİZYON PROGRAM TÜRLERİ ................................. 31 

1.3.1. Tür Kavramı ............................................................................................................ 35 

1.3.2. Program Türlerin Sınıflandırılması ......................................................................... 37 

     1.3.2.1. Haber Programları ........................................................................................... 40 



iv 

 

     1.3.2.2. Güncel Programlar .......................................................................................... 43 

     1.3.2.3. Kültür Programları .......................................................................................... 44 

     1.3.2.4. Eğitim Programları .......................................................................................... 44 

     1.3.2.5. Drama Programları .......................................................................................... 45 

     1.3.2.6. Eğlence Programları ........................................................................................ 46 

     1.3.2.7. Çocuk Programları .......................................................................................... 47 

     1.3.2.8. Ticari İletişim ve Tanıtım Programları ........................................................... 48 

     1.3.2.9. Gerçek Yaşamlar ............................................................................................. 49 

          1.3.2.9.1. Reality Show Programları ....................................................................... 49 

          1.3.2.9.2 Gerçek Hayat Hikayeleri Programları ..................................................... 51 

İKİNCİ BÖLÜM 

GERÇEKLİĞİN YENİDEN ÜRETİMİ: ŞİDDET OLGUSU VE TELEVİZYONDA 

GERÇEK HAYAT HİKAYELERİ 

2.1.GERÇEKLİĞİN YENİDEN ÜRETİM AYGITI TELEVİZYON VE 

HİPERGERÇEKLİK ..................................................................................................... 53 

     2.1.1. Televizyon Ekranında Simülakra Dönüşen İmge .............................................. 53 

     2.1.2. Televizyonda Hipergerçekliğin Cazibesi ........................................................... 57 

     2.1.3. Gösteri Çağında Televizyon Fantazyaları: Kurmaca ......................................... 62 

2.2.SİMÜLASYON ÇAĞINDA GERÇEK HAYAT HİKAYELERİ 

PROGRAMLARI VE ŞİDDETİN GERÇEKLİK MÜCADELESİ: KURAMSAL 

YAKLAŞIMLAR ............................................................................................................ 67 

     2.2.1. Parasosyal Etkileşim Bağlamında Şiddet ........................................................... 67 

     2.2.2. Uyarma Kuramı Bağlamında Şiddetin Yansıması ............................................. 69 

     2.2.3. Yetiştirme Teorisi Bağlamında Şiddet Olgusu .................................................. 70 

     2.2.4. Toplumsal Öğrenme Kuramı Bağlamında Şiddetin Rol Model Boyutu ............ 73 

     2.2.5. Vasat Dünya Sendromu ..................................................................................... 75 

2.3.GERÇEK HAYAT HİKAYELERİ PROGRAMLARI VE ŞİDDET 

OLGUSUNUN YENİDEN ÜRETİMİ ........................................................................... 77 



v 

 

    2.3.1. Gerçek Hayat Hikayeleri Programlarında Bir Eğlence Ekonomisi: Şiddet Akımı.77 

    2.3.2. Gerçek Hayat Hikayeleri Programları ve Gösterisel Şiddet ............................... 82 

    2.3.3. Gerçek Hayat Hikayeleri Programlarında Simülakra Dönüşen İzleyici ............. 86 

2.4.ŞİDDET İMGESİNİN TEZAHÜRÜ: GERÇEK HAYAT HİKAYELERİ 

PROGRAMLARI ........................................................................................................... 89 

     2.4.1. Didem Arslan Yılmaz’la ile Vazgeçme ............................................................. 89 

     2.4.2. Esra Erol’da ....................................................................................................... 90 

     2.4.3. Müge Anlı ile Tatlı Sert Programı ..................................................................... 90 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

SİMÜLASYON TEORİSİ BAĞLAMINDA GERÇEK HAYAT HİKAYELERİ 

PROGRAMLARINDA ŞİDDETİN SUNUMU: MÜGE ANLI İLE TATLI SERT 

ÖRNEĞİ 

3.1. ÇALIŞMANIN PROBLEMİ ................................................................................... 91 

3.2. ÇALIŞMANIN AMACI VE ÖNEMİ ..................................................................... 91 

3.3. ÇALIŞMANIN KAPSAMI VE SINIRLILIKLARI ............................................. 92 

3.4. ÇALIŞMANIN YÖNTEMİ VE MODELİ............................................................. 93 

3.5. ÇALIŞMANIN TEMEL VARSAYIMLARI VE SORULARI ............................ 95 

3.6. VERİLERİN TOPLANMASI VE ANALİZ .......................................................... 96 

3.6.1. Müge Anlı ile Tatlı Sert Programı Künyesi ............................................................ 96 

     3.6.1.1. Oturma Düzeni ................................................................................................ 97 

     3.6.1.2. Dijital Ekran .................................................................................................... 98 

     3.6.1.3. KJ-VTR ........................................................................................................... 99 

     3.6.1.4. Naklen Yayın Bağlantıları ............................................................................ 100 

     3.6.1.5. Kamera Açı ve Teknikleri ............................................................................. 101 

3.6.2. Müge Anlı ile Tatlı Sert Programı 12. Sezon 2358. Bölüm Özeti ........................ 102 

3.6.3. Müge Anlı ile Tatlı Sert Programı 13. Sezon 2703. Bölüm Özeti ........................ 103 

3.6.4. Müge Anlı ile Tatlı Sert Programı 14. Sezon 2950. Bölüm Özeti ........................ 104 



vi 

 

3.6.5. Müge Anlı ile Tatlı Sert Programı 15. Sezon 3020. Bölüm Özeti ........................ 104 

3.7. VERİLERİN ÇÖZÜMLENMESİ VE YORUMLANMASI .............................. 105 

3.7.1. Müge Anlı ile Tatlı Sert Programı 12. Sezon 2358. Bölüm İçerik Çözümlemesi ve 

Yorumlanması ................................................................................................................. 106 

     3.7.1.1. Sözlü/Duygusal Şiddet Kategorisi ................................................................ 111 

     3.7.1.2. Fiziksel Şiddet Kategorisi ............................................................................. 113 

     3.7.1.3. Cinsel Şiddet Kategorisi ............................................................................... 116 

3.7.2. Müge Anlı ile Tatlı Sert Programı 13. Sezon 2703. Bölüm İçerik Çözümlemesi ve 

Yorumlanması ................................................................................................................. 116 

     3.7.2.1. Sözlü/Duygusal Şiddet Kategorisi ................................................................ 122 

     3.7.2.2. Fiziksel Şiddet Kategorisi ............................................................................. 124 

     3.7.2.3. Cinsel Şiddet Kategorisi ............................................................................... 126 

3.7.3 Müge Anlı ile Tatlı Sert Programı 14. Sezon 2950. Bölüm İçerik Çözümlemesi ve 

Yorumlanması ................................................................................................................. 127 

     3.7.3.1. Sözlü/Duygusal Şiddet Kategorisi ................................................................ 132 

     3.7.3.2. Fiziksel Şiddet Kategorisi ............................................................................. 134 

     3.7.3.3. Cinsel Şiddet Kategorisi ............................................................................... 136 

3.7.4 Müge Anlı ile Tatlı Sert Programı 15. Sezon 3020. Bölüm İçerik Çözümlemesi ve 

Yorumlanması ................................................................................................................. 137 

     3.7.4.1. Sözlü/Duygusal Şiddet Kategorisi ................................................................ 140 

     3.7.4.2. Fiziksel Şiddet Kategorisi ............................................................................. 141 

     3.7.4.3. Cinsel Şiddet Kategorisi ............................................................................... 143 

SONUÇ ........................................................................................................................... 146 

KAYNAKÇA ................................................................................................................. 150 

 

 

 



vii 

 

  TABLO LİSTESİ 

           Sayfa No. 

Tablo 1: 12. Sezon 2358. Bölüm Şiddet Kategorililerine İlişkin Veriler ve Simüle Edilen 

Süre…………………………………………………………………………………………107 

Tablo 2: 13. Sezon 2703. Bölüm Şiddet Kategorililerine İlişkin Veriler ve Simüle Edilen 

Süre…………………………………….……………………………………………………118 

Tablo: 3: 14. Sezon 2950. Bölüm Şiddet Kategorililerine İlişkin Veriler ve Simüle Edilen 

Süre…………………………………………………………………………………………128 

Tablo 4: 15. Sezon 3020. Bölüm Şiddet Kategorililerine İlişkin Veriler ve Simüle Edilen 

Süre…………………………………………………………………………………………138 

Tablo 5: Tüm Bölümlerdeki Toplam Şiddet Kategorilerine İlişkin Veriler ve Simüle Edilen 

Süre…………………………………………………………………………………………144 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 

 

ŞEKİL LİSTESİ 

                     Sayfa No: 

Şekil 1: Müge Anlı İle Tatlı Sert Program 12. Sezon 2358. Bölüm Oturma Düzeni 

Görseli………………………………………………………………………………………...96 

Şekil 2: Müge Anlı İle Tatlı Sert Program 15. Sezon 3020. Bölüm Dijital Ekran 

Görseli………………………………………………………………………………………...97 

Şekil 3: Müge Anlı İle Tatlı Sert Programı 14. Sezon 2950. Bölüm KJ-VTR 

Görseli………………………………………………………………………………………...98 

Şekil 4:  Müge Anlı İle Tatlı Sert Programı 14.Sezon 2950. Bölüm Naklen Yayın Bağlantıları 

Görseli………………………………………………………………………………………...99 

Şekil 5: Müge Anlı İle Tatlı Sert Programı 13.Sezon 2703. Bölüm Kamera Açı ve Teknikleri 

Görseli…………………………………………………………………………………..…...100 

 

 



1 

 

GİRİŞ 

Baudrillard, on sekizinci yüzyıldan 1970’li yıllara kadar devam eden süreçte gerçek ve 

gerçekliğin egemen olduğu bir dünyayı betimlemektedir. Bu dünyada, toplumsal düzen ve 

ideolojik görüşlerin belirlediği bir değerler sistemi var olmuştur. Ancak simülasyon evreniyle 

birlikte her bir olgunun gerçekliği hipergerçekliğe dönüşmüş, tüm bu değerler sistemi alt üst 

edilerek, sentetik ve yapmacık bir çağın başlamasına neden olmuştur. Bu çağda tüm olguların 

bir ileri boyutu oluşturularak orijinalliklerine son verilmektedir. Toplum yerine toplum-ötesi, 

politika yerine politika- ötesi, kültür yerine kültür-ötesi vardır (Adanır, 2017: 31).  

Gerçekliğin sonsuz sayıda üretildiği simülasyon evreninde başta televizyon olmak üzere kitle 

iletişim araçları, için için kaynayan egemen bir süreci betimleyen dinamikler olarak ortaya 

çıkmaktadır. Tüm bu araçlara yüklenen misyon, kaybedilen “simgesel” anlamın “maddi” 

varlığını sürdürebilmesi için değerler sisteminin yeniden üretimi yapılması üzerinedir. 

Türkiye’de 2000’li yıllardan itibaren popülerliğini arttırmış olan gündüz kuşağı 

programları, izleyici tarafından en çok tüketilen televizyon ürünlerinden bir tanesi haline 

gelmiştir. Bu tür programların popülerliği ve bu çerçevede elde edilen maddi gelirler, 

günümüzde hemen hemen her televizyon kanalında belirli zaman aralıklarında yayınlanan 

popüler bir tür olmasına neden olmuştur. Çalışmanın kapsamanı gerçek yaşam hikayeleri 

program türünün bir alt formatını oluşturan gerçek hayat hikayeleri programları 

oluşturmaktadır. Genellikle gündüz kuşağı olarak adlandırılan zaman diliminde 

yayınlanmaktadır. Gündüz kuşağı programı olarak da adlandırılabilecek olan bu tür 

programlar, ilk üretilmeye başladıkları dönemde insanların hayatlarını kolaylaştıran ve pratik 

çözümler sunan bir yapıdayken günümüzde, giderek artan maddi talepler nedeniyle içerisinde 

şiddet unsuru barındıran ve bu şiddetin kurgulanarak ve gösteriye dönüştürülerek sunulan 

biçimleri yer almaktadır. Günümüz gündüz kuşağı televizyon programları artık insan 

yaşamına değinen, kültür seviyesini arttırmaya yardımcı bilgiler sunan, insanların hoşça vakit 

geçirdikleri bir televizyon içeriği olmaktan çıkarak şiddetin, kaosun ve post apokaliptik 

simülasyon evreninin birer aynasına dönüşmektedir. Giderek ciddileşen etik sorunların 

meydana geldiği bu program türü; hakaret, küfür, tehdit etme gibi sözlü ve duygusal şiddetin, 

çeşitli araç ve gereçlerin kullanılarak kasten yaralama, öldürmeye teşebbüs, cinayet, dayak 

atma gibi fiziksel şiddet eylemlerinin, taciz, tecavüz gibi cinsel şiddet içeriklerinin ve buna 



2 

 

benzer diğer şiddet türlerinin meydana geldiği arenalara dönüşmüştür. Bu doğrulta çalışmanın 

amacı, Türk televizyonlarında yayınlanan gerçek hayat hikayelerinin anlatıldığı gündüz 

kuşağı televizyon programlarında şiddet ve şiddet unsuru oluşturabilecek hal, hareket ve 

eylemin olup olmadığını saptamaktır. Diğer taraftan çalışmanın bir başka amacı da hem 

literatüre bir katkıda bulunmak hem de bu tür programları tüketen izleyicilerin bilinç 

katsayısının arttırılmasını sağlamaktır. 

Tezin birinci bölümünde, çalışmanın kavramsal ve kuramsal çerçevesi olan Simülasyon 

Teorisi bağlamında literatür taraması yapılarak temel kavramları olan simülasyon, gerçeklik, 

hipergerçeklik, simülakr ve sanal kavramlarına değinilmektedir. Bunun yanı sıra şiddet ve 

şiddet türleri derinlemesine araştırılarak çalışmada kullanılacak türlerinin literatür taraması 

yapılmaktadır. Aynı zamanda televizyon ve televizyon program türlerine ilişkin literatür 

bilgileri de eklenerek tezin birinci bölümü bitirilmektedir. Çalışmanın ikinci bölümünde 

kavramsal ve kuramsal çerçeve bağlamında simülasyon evreninde televizyona yüklenen 

misyonlar çeşitli başlıklar altında incelenerek literatür bilgisi ışığında yorumlanmaktadır. 

Çalışmanın kapsamını oluşturan gündüz kuşağı programları da kuramsal çerçeve bağlamında 

yorumlanmaktadır. Çalışmanın üçüncü bölümü ise seçilen örneklem olan Müge Anlı ile Tatlı 

Sert programının son dört sezonundan raslantısal olarak seçilen dört bölümünde var olduğu 

gözlemlenen şiddet unsurunun sunumunun nasıl yapıldığı derinlemesine incelenerek içerik 

analizi yöntemiyle bu eylemler somut verileri dönüştürülmektedir. Eğer şiddet unsunu var ise 

program karakterleri tarafından bu tutum ve davranışların nasıl gerçekleştirildiği ve 

sunulduğu, çalışmanın alanyazında yararlanılan akademik bilgiler ve elde edilen bilgiler 

ışığında betimsel olarak yorumlanmakladır. 

 

 



3 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SİMÜLASYON TEORİSİ VE TELEVİZYON PROGRAM TÜRLERİ 

1.1. SİMÜLASYON TEORİSİ 

Jean Baudrillard’ın 1970’li yıllarda üzerine çalışmaya başladığı ve 1980’li yılların başı 

itibariyle “Simülasyon Kuramı” olarak adlandırılan simülasyon kavramı, zaman zaman 

dünyayı da kapsıyor olmasıyla birlikte batı uygarlığının oluşturmuş olduğu sistemin amacını, 

hedeflerini ve fikirlerini çoktan aşıp geçtiğini, illüzyonunu kaybedip hangi yöne gideceğini 

bilmediği ve kendi etrafında dönerek kısır bir döngü oluşturduğunu ortaya koyan kavramdır. 

Batı, sahip olduğu “simgesel” anlamını yitirmiştir. Ancak bu duruma karşın, “maddi” (Adanır, 

2017: 27) varlığını sürdürebilmek ve bu olguyu kaybetmemek amacıyla bitmişliğini imgeler 

ardında gizlemeye gayret etmektedir. Daha açık bir ifade ile simülasyon, Batı uygarlığının 

yok oluş sürecini gizlediği evrenin kendisi olarak ortaya çıkmaktadır. Ortada gerçek, 

gerçeklik, toplumsal, illüzyon diye bir şey kalmadıysa kuram, kurmaca gibi olgularda var 

olamaz. Bu sebeple Baudrillard, başkaları tarafından “Simülasyon Kuramı” olarak 

adlandırılan bu çözümlemeleri, patafizik (düşsel bilimler) özelliklere sahip ironik bir kuram 

olarak tanımlamaktadır (Adanır, 2008: 22). 

Simülasyon, “Bir araç bir makine, bir sistem, bir olguya özgü işleyiş biçiminin 

incelenme, gösterilme ya da açıklanma amacıyla bir maket ya da bir bilgisayar programı 

aracılığıyla yapay bir şekilde yeniden üretilmesidir” (Baudrillard, 2021: 7). En basit 

tanımıyla olmayan bir şeyi veya olguyu var gibi göstermek olarak tanımlanabilmektedir. 

Simülasyon günümüzde teknolojik bir terim olarak algılanmaktadır. Bu şekilde 

kullanılmasının temel nedeni bir simülasyon teknolojisi ve tekniklerinin (uçak, eğitim 

simülatörü vb.) günümüz teknolojisi ile üretilmesidir. Ancak Baudrillard’ın bahsettiği 

sadece teknolojik bir terim değil, toplumsal, politik, kültürel ve ekonomik alanı kapsayan bir 

olgu, (Adanır, 2017: 14) iletişim, sibernetik ve sistemler kuramındaki devrimini açıklayan 

temel bir kavramdır (Dağ, 2011: 166). 

Simülasyon teorisini bir harita örneği üzerinden tanımlayan Baudrillard, geniş sınırları 

olan imparatorluğun yüz ölçümü ile imparatorluğa ait haritanın eşit boyutlara sahip bir 



4 

 

belgeye dönüştürülmesinden bahsetmektedir. Haritacılar tarafından çizilen bu belge ile 

imparatorluğun giderek küçülmesi sonucunda harita üzerindeki bir toprak parçası, bir töz ya 

da bir referans sistemiyle bir ilişkisinin kalmadığına ve bu masal ile gerçekliğin yerini 

simülakrların aldığını bahsetmektedir (Rigel vd. 2005: 212). Bu tanımlama ile ortadan kalkan 

şey metafizik bir anlam olmakla birlikte bundan böyle gerçek ve gerçeklik arasından düşsel 

bir beraberlik olmayacaktır. Gerçekliğin günümüzde artık işlemsel bir görünüme sahiptir ve 

gerçek denilen olgu, akılcı bir görünüme sahip olmaksızın hücreler, matrisler, bellekler ve 

komut modelleri tarafından sonsuz sayıda üretilebilmektedir (Baudrillard, 2021: 14-15).  

Baudrillard, gerçeğin artık geri döndürülemeyeceği bir simülasyon çağına girdiğimizi ilan 

etmektedir. 

Simülasyon en net ifadeyle, bir köken ya da gerçekliği pasivize edilmiş gerçeğim 

modeller aracılığıyla sonsuz sayıda üretilmesine “hipergerçek” yani simülasyon denir. 

Düşünüre göre simülasyon ve hiper-gerçek kavramlarını benzer anlamda kullandığı için 

simülasyon kavramı yerine hiper-gerçek kavramının kullanılması bir engel teşkil 

etmemektedir (Dağ, 2011: 167). Simülasyon ancak “gerçekliğin evreniyle” 

karşılaştırıldığında onun ne olup ne olmadığı hakkında fikir sahibi olunabilir. Baudrillard, on 

sekizinci yüzyılda başlayan ve 1968 yılına kadar devam eden süreçte gerçek ve gerçekliğin 

egemen olduğu bir dünya var olduğunu belirtmektedir. Bu dünyada toplumsal/sınıfsal bir 

düzen, burjuva/köylü/kapitalist/emekçi vb. sınıfların oluşturduğu ekonomik bir yapı, bunun 

yanında kapitalist, sosyalist ve komünist dünya görüşlerinin belirlediği bir değerler sistemi 

var olmuştur. Bu sistemlerin oluşturduğu “illüzyonlar” bir tarih sahnesi, politik bir alan ve 

kültürel bir olgu oluşturmaktaydı. Ancak simülasyon evreni ile görünümler evrenine 

geçilmiştir. Gerçekliğin egemen olduğu göstergeler (gösterge: gösteren/gösterilen) bu evrende 

içeriklerini yitirmiş sözde birer gösterge olarak adlandırılabilecek görünüme bürünmüştür. 

Göstergeler işlevseldir ancak görünümler işlemseldir (Adanır, 2017: 29, 31).  

Gerçek ya da hakikatle bir bağlantısı kalmayan böyle bir uzama geçildiğinde bizi tüm 

gönderen sistemlerinin saf dışı bırakıldığı bir simülasyon çağı karşılamaktadır. Bu simülasyon 

çağında bir taklit, yer değiştirme, suret ya da parodiden değil, aslı yerine gösterileri konulmuş 

bir gerçek, başka bir ifade ile her türlü gerçek işleyiş yerine işlemsel ikizini koyan bir 

caydırma olayından söz edilmektedir (Baudrillard, 2021: 13-14).  



5 

 

Baudrillard “sahip olunan şeye sahip değil gibi yapmayı” gizlemek (dissimüler), simüle 

etmeyi ise sahip olunmayan şeye sahipmiş gibi yapmak olarak tanımlamaktadır. Birincisi 

yapısal olarak bir varlığa (şu anda burada bulunmayana) ikincisi ise yapısal olarak bir yokluğa 

(şu anda burada bulunmamaya) göndermektedir. Ancak bu süreç salındığı kadar kolay bir 

süreç değil, aksine daha karmaşık bir şeydir. Çünkü simüle etmek ‘miş’ gibi yapmak değildir 

(Baudrillard, 2021: 15-16).  Gizlemek bir varlığa, simüle etmek ise yokluğa işaret etmektedir. 

Baudrillard simülasyonu daha iyi tanımlama amacıyla bir hasta örneğini öne sürmektedir. 

Örneğe göre hastaymış gibi davranan kişi bizi hasta olduğuna ikna etmeye çalışır. Bir 

hastalığı simüle eden kişi ise hastalığa ait bulgu ve semptomların görüldüğü kişidir. Bu 

noktada yaşadığımız evren kuramcı tarafından “gibiler evreni” olarak tanımlanmakladır. 

Baudrillard’ın metinlerinde geçen “simülakr” kavramı ise “imaj, idol” anlamına geldiği gibi, 

bu durum bir simülasyonun görünümü temsil etmektedir (Baudrillard, 2000: 10).   

Günümüzde gerçek kalmamıştır ve sistem hakikatin olmadığını gizlemeye 

çalışmaktadır. Gerçek artık bir ütopyadır ve bu ütopyanın gerçekleşme olasılığı yoktur, çünkü 

ütopya, kaybedilen maddeyi yeni baştan düşlemek gibi bir şeydir.  Artık ölümcül bir yok olma 

biçimi yerine fraktal bir dağılma biçimi vardır. Bu evrende hiçbir şey (Tanrı bile) ölümle yok 

olmamaktadır. Hızla çoğalarak, sirayet ederek, doygunluk ve saydamlıkla, simülasyonun 

yayılması ve aktarımı yoluyla yok olmaktadır (Baudrillard, 2021: 11, 180).   

Baudrillard simülasyonu örneklendirmek adına ordudan ve dinden örneklere yer 

vermektedir. Hakikat ilkesinin yerini alan simülasyon ile ordunun, içerideki çürüklerin 

tespitinde zorluk çekildiğine, deli ve simülatörler arasındaki farkı anlayamadığına vurgu 

yapmaktadır. Din konusunda ise Baudrillard tanrısal gücün yeniden canlandırılamayacağına 

karşı çıkarak, tanrısal gücü canlandırabilecek olan simülakrlardan bahsetmektedir.   

“Tanrı bile simüle edildikten yani Tanrıya olan inanç, göstergelerine 

indirgenebildikten sonra gerisini varın siz düşünün! İşte o zaman bütün sistem 

yer çekiminin etkisinden kurtulmuş bir kütle, devasa bir simülakra 

dönüşmektedir. Bu gerçek dışı bir şey değil bir simülakrdır yani gönderenden 

yoksun ve nerede başlayıp nerede bittiği bilinmeyen, hiçbir şeyin 

durduramadığı bir kapalı devre içinde, gerçeğin değil yalnızca kendi kendinin 

yerine geçebilen bir şeydir” (Baudrillard, 2021: 21). 



6 

 

Simülasyon evreninde şeyler kökenden yoksundur. Her şey birbirine geçmiştir,  ne bir 

geçmişi ne de bir geleceği vardır. Fiziksel bir görünüme sahip olmadığı gibi geçilebilmesi de 

olanaksız bir yapıdadır. Bu evren hem gerçek hem de hiper-gerçek bir evrendir. Gerçeğin 

örtüsü üzerinden kaldırıldığında gerçek olarak varlığını sürdürdüğünü düşünmemek gerekir. 

Dolayısıyla “gerçekliğin çıplak bir yaşamı yoktur” (Baudrillard, 2021: 31,126).   

Simülasyon daima gerçekten daha etkilidir. Düşünüre göre nükleer bir felaket 

simülasyonu, toplumları ve devletleri baskı altına alıp belirli bir genel caydırma ve güvenlik 

stratejisi altından disiplinli bir şekilde yönlendirerek onları çatlak ve kaçak metafiziğine 

uygun hale getirmeyi amaçlamaktadır.  Zaten dünyada nükleer bir felaketin gerçekleşmemesi 

gerekir. Toplumları baskı altında tutma ve korkutma politikası böyle bir nükleer savaşın var 

olabileceği üzerine kurgulanmıştır. Nükleer bir savaş başlatmak yerine dur durak bilmeyen 

haber enformasyonu altında homeopatik, moleküler dozlarla şırıngalanan korku, zihinsel 

felaket simülasyonu oluşturarak zihinsel bir bozukluğa yol açabilecek gerçek bir yöntemdir. 

Asla biyolojik ya da radyoaktif yöntemler değildir (Baudrillard, 2021: 85-86).   

Baudrillard “simülasyon çağında” yaşadığımızı ileri sürmekte ve bu akılcı, daha özlü bir 

dünyanın artık geride kaldığı anlamına gelmektedir. Kuramcı, düşselliğin ve simülasyonun en 

iyi örneklerinden biri olarak Disneyland’ı örnek olarak vermektedir. Disneyland, bütün 

simülakr düzenlerinin iç içe geçmiş olduğu kusursuz bir model olarak gören düşünür, onun 

korsanlardan, geleceğin dünyasından vb. şeylerden oluşan bir illüzyon ve fantazm oyunu 

olduğunu iddia etmiştir (Rigel vd. 2005: 235). Kalabalıkları buraya çeken şey, gerçek 

Amerika’nın çelişkileri ve güzellikleriyle minyatürleşmiş toplumsal bir mikro kozmosa 

benziyor olmasıdır. Disneyland “gerçek” ülkenin, “gerçek” Amerika’nın bir Disneyland’e 

benzediğini gizlemeye yaramaktadır. Disneyland’in insanlara sunduğu düşsellik ne gerçek ne 

de sahtedir, burası gerçek adlı kurmacayı simetrik bir şekilde yeniden üreten bir ikna 

makinesidir (Baudrillard, 2021: 21-29). Tüm Disneyland’de seyirci ve yer göstericiler 

dışından her şey tamamen gerçek değil, birer simülakrdır. Disneyland dünyasında her şey 

ilkel ve bir canavar gibi tasvir edilmiştir. Anacak bu ilkellik ve canavarlık öteki dünya 

ütopyasının görüntüsünden başka bir şey değildir. Disneyland, simülasyonun simülasyonudur 

çünkü ‘model’ bir simülasyon olduğundan gerçek bir simülasyon değildir (Akay, 2002: 14). 

Başka bir deyişle gerçek ile görüntünün ve hayalin birbirine karıştığı bir simülasyon 

dünyasıdır. Disneyland’in en klasik oyunlarından biri olan simülasyonlu denizaltı yolculuğu 



7 

 

üzerinden simülasyon kavramını örneklendiren Ritzer, (2011: 146-147) insanların hemen 

yakınlarındaki “hakiki” bir akvaryum yerine, simülasyonlu denizaltı oyununu merak ettiğini 

belirtmektedir. Çünkü simülasyon evreni ve yeniden üretilen simülasyonları, gerçeklikten 

daha gerçek bir büyülü evrendir. Akvaryumda daha fazla uzakta olmayan denizin bir 

simülasyonudur.  

 Baudrillard, Lescaux’daki simüle edilmiş bir mağara örneğine yer vermektedir. Orijinal 

hali korunması bahanesi ile mağaraya ziyaret yasaklanmış, beş metre ötesine aynı mağaranın 

bir emsali inşa edilmiştir. Baudrillard Lescaux mağarasını ziyaret edenlerin çoğunun 

mağaranın ve fresklerini taklidini ziyaret ettiklerinin bile farkında olmadıklarına ve asıl 

mağaranın nerede olduğuna dair herhangi bir bilgilerinin olmadığına vurgu yaparak, bu 

söylem üzerinden “artık orijinal olmadığını bile bilmediğimiz bir dünyada yaşayacağız” 

diyerek içerisinde yaşadığımız simülasyon evrenine atıfta bulunmuştur (Baudrillard, 2015: 

64). Simüle mağarayı yapmak orijinal mağaradan çok daha kolayıdır. Bizzat kendileri 

simülasyon olan insanlar mağaraları değiştirmeye başlayınca simülasyona dönüştürmeye 

başlamaktadır. Bu nokta oldukça önemlidir. Çünkü birçok “hakiki” ortam gerçekliğin yeniden 

üretildiği alanlardır ve simüle edilmiş ortamları kontrol etmek gerçek ortamları denetlemekten 

çok daha kolaydır. (Ritzer, 2011: 150, 151). Baudrillard’ın da vurguladığı gibi artık gerçeklik 

yoktur ve her şey simülasyondur. 

Simülasyon tersine döndürülmesi giderek güçleşen hatta imkansızlaşan bir olguya 

dönüşmektedir. Bunu yapmasında bizi kaplayan gerçekliğin suskunluğu ve mevcut 

iktidarlarında bir simülasyon aracına dönüşmesi bu sürece pozitif katkıda bulunmaktadır. 

Simülasyon evreninde doğru-yanlış üzerine kurulu bir gerçeklik yoktur. Simülasyon doğru ve 

yanlış modelleri yok eder. Çünkü artık doğru ya da yanlış nedir bilinemez (Akay, 2002: 18).  

         1.1.1. Simülasyon Evreni ve Televizyon 

Simülasyon çağı artık demokrasinin, insan hakları ve değerlerinin, ideoloji ve 

özgürlüklerin, insan gerçekliğine ait olan gerçek duygu, düşünce ve fikirlerin anlamını 

kaybettiği, Baudrillard’ın tabiriyle içe gömüldüğü bir dönemi işaret etmektedir. Bu çağ artık 

imaj ve imgelerin, dezenformasyon ve spekülasyonun çağıdır ve belki de en önemlisi anlamın 

kaybedildiği bir dönemdir. Bu evrende televizyon başta olmak üzere kitle iletişim araçlarına 

yüklenen temel misyon, kaybedilen anlamın yeniden üretilmesidir. Baudrillard’a göre bu 



8 

 

simgesel, çekici, çarpıcı ve öznel bir devrim değil, anlaması, anlaşılması ve açıklanması güç, 

ironik bir devrim olacaktır. Bu çağda iletişim araçlarının ilettiği mesajın artık ölümcül bir 

hastalık olarak nitelendirilen içe gömülmenin elinden kaçıp kurtulmasının imkansızlaşarak, 

irade ve temsil etme kavramlarını alt üst ederek anlamı yitirmektedir. Her insanın kişisel 

arzusu, vücudu, seçim olanağı ve özgürlüğe sahip olma imkanını elinden alacaktır 

(Baudrillard, 2011a: 123). 

Simülasyon, gerçeğin kendini kaybetmiş bir biçimdir. Televizyon yani o küçük 

ekrandan yansıyan tüm gerçeklik insanın başka bir şey düşünmeye veya odaklanmasına izin 

vermeyecek kusursuz bir ardışık düzen ilişkisi içinde, yani hem görmeye alışık olmadığımız 

hem de kendini tekrarlayan bir şekilde sunulmaktadır. Bu yöntem onların anlamdan yoksun 

ve durmaksızın birbirlerini izlemelerini sağlamaktadır (Baudrillard, 2011a: 10). Arayüzeyde, 

ilgili kişilikler bir fişle elektrik prizi gibi birbirine bağlanmaktadır. İletişim anlık bir devre 

aracılığıyla birbirine bağlanır ve iyi bir iletişim hız gerektirir. Bu akış içerisinde sessizliğe yer 

yoktur. Sessizlik ekranlardan ve iletişimden kovulmuştur (Baudrillard, 1995: 18). Bu 

hipergerçek düzen içinde anlık bir boşluğa bile yer yoktur. Televizyon tarafından durmaksızın 

enformasyon bombardımanına tutulan izleyicinin zihni, anlamın gerçekliğini kavrayamaz hale 

getirilmektedir. Bir metaya dönüşen birey, egemen yapının uygun gördüğü şekilde düşünmeli 

ve hareket etmelidir. Baudrillard bu durum iletişim araçlarının toplumsallaşmayı sağlamaya 

yönelik araçları olmadığını aksine toplumsalın kitleler içinde için için kaynamasını/erimesini 

sağlayan araçlar olduğunu belirtmektedir. Mcluhan’cı bir yaklaşımla, anlamın, anlama ait 

içeriklerin tümünün egemen bir iletişim aracı tarafından yutulması anlamına gelmektedir 

(Baudrillard, 2021: 120-121).  

Yazgımız haber ve istatistiklerle oluşturulan kamuoyu araştırmalarıyla belirlenmektedir. 

Başka bir deyişle televizyon bizden önceden belirlenmiş ve kalıplaştırılmış davranışlara 

uymamızı, ekranla olan ilişkimizi asla kesmemizi, mutlak iradeye olan bağlılığımıza asla 

karşı çıkmamamızı istemektedir. Toplumsalı kitleler içinde kaybederek anlamdan ve 

özgünlükten yoksun ötekinin olmadığı tek düze bir rol oynamamız beklenmektedir. İstatistiki 

verilere tam uyumlu dışa dönük bir toplumsallaşma biçimi oluşturulmaktadır (Baudrillard, 

2011a: 115).  



9 

 

Televizyon bize verdiği gerçeklik değil gerçekliğin baş döndürücülüğüdür. İçinde 

kaybolduğumuz imge, gösterge, ileti, “tükettiğimiz” bütün bu şeyler dünyaya olan “gerçek” 

uzaklığımızın ve gerçeğin şiddeti tarafından avunup durduğumuz dinginliğimizdir. Çünkü 

iletilerin içeriği, göstergelerin gösterileri, imgenin ardında yatan anlamı ve tüm bu şeylere 

bağımlı değiliz. Kaybolup giden anlamın içerisinde medya bizlere dünyaya göstermez, 

göstergeleri, gerçeğin teminatıyla yani hipergerçeklik tarafından doğrulanmış göstergeleri 

tükettirmektedir (Baudrillard, 2013: 28). Simülasyon evreninde medya kültürü, özel alan ve 

mahremiyet olgusu televizyon tarafından göz kamaştırıcı bir şekilde kamuoyuna servis 

edilmektedir. Her zaman ve her yerde mevcut olan medya denetimi ve gözetimi altındaki 

toplumda, medyanın merceği altında, kutsal ve dokunulmaz hiçbir şey kalmamakta ve bu da 

özel yaşam ve kamu hayatında bir iç patlamaya yol açmaktadır (Kellner, 2013: 202). 

Televizyon akışında sessizliğe yerin olmaması ve durmaksızın devam eden enformasyon 

bombardımanı özel hayat ve kamusal hayatın ihlaline neden olarak aynı zamanda anlamın 

zedelenmesine de neden olmaktadır. Bu çağda medya ve özellik televizyon tarafından 

kaybedilen mahremiyet ile medya tarafından sömürgeleştirilerek anlamdan ziyade gösteri 

isteyen kitleler, anlamın diyalektiğinin de buharlaşarak yok olmasına neden olmaktadırlar.   

Baudrillard kitleleri kitle iletişim araçlarının dışında aramanın nafile davranış olduğunu 

belirterek Amerikan sosyolojisinin çözümlediği “two steps flow of communication” 

(iletişimin iki basamaklı akışı)   aynı türden bir direnmeyle karşılaşmıştır. İster politik ister 

kültürel, isterse reklama özgü olsun kitle, iletişim araçlarının mesajlarını karşılarken edilgen 

bir yapıya sahip değildir. Tek anlamlı, tek tip ve zorunlu bir çözme işlemine başvurmadığı 

gibi mesajları da kendi bildiği gibi çözmektedir. Başka mesajlar vasıtasıyla bu mesajları 

durdurmakta, yerlerini değiştirmekte ve egemen olan koda karşı özel alt kodlar üretmektedir. 

Kitleler televizyon aracılığıyla kendilerine gönderilen her şeye, bütün bir şekilde gösteriye 

dönüştürerek yön değiştirmektedirler ve kitleler, anlamın egemenliğine direnmedikleri gibi 

anlam gibi bir sorunları da yoktur. Televizyon tıpkı dünyayı çevreleyen atmosfer gibi   

kitleleri çevreleyen bir katman ve ideoloji oluşturmaktadır (Baudrillard, 2017: 31-32). 

Baudrillard kitle iletişimin yanında okul, medya, kitle kültürü ve enformasyon 

sistemleri, kültürel ve biyolojik klonlama yöntemleriyle düşüncelerimizi, yaşam tarzımızı, 

kültür ve ortama bağlı doğuştan gelen farklarımızın da bertaraf edilmesine aracılık etmektedir. 

İnsanlar tıpatıp birbirlerine benzeyen kopyalara dönüştürülmektedir  (Baudrillard, 2012b: 40-



10 

 

41). Simülasyon öncesi dönemde var olan insan ve insana özgü yüzyıllar içerisinde gelişen 

toplumsal yapı ve kültüre dair simülasyon ve onun kopyalama biçimleriyle birlikte sahip 

olduğu anlama pratiklerini değiştirmektedir. Değiştirmekten öte yitirilen bu “gerçek” olgular, 

artık güncel yaşamın birer hipergerçek kopyaları olmaktan öteye geçemeyeceklerdir.  

Baudrillard kitle iletişim araçları aracılığıyla her geçen gün daha fazla haber ve bilgi 

üretilmesine rağmen daha az anlamın çıkarıldığı bir evrende yaşadığımızı belirterek bu bakış 

açısıyla üç varsayım oluşturmaktadır: (2011c: 166-117) 

1-  Haber, anlam üretmesine rağmen genel bir anlam kaybını 

engelleyememektedir. 

2- Haber ve anlamın arasında kesinlikle doğal bir anlama biçimi 

ilişkisi yoktur. Haber bir işlemsel bir modeldir ve teknolojik bir araçtır. 

3- Haber anlamı doğrudan doğruya yok eden bir araç olarak haber 

ve anlam arasında sayısal bir ilişki mevcuttur. Haber sayısı ne kadar 

artarsa anlam o kadar azalmaktadır. 

Diğer bir ilginç varsayım ise toplumsallaşmanın kitle iletişim araçları tarafından 

gönderilen mesajlara olan ilgi düzeyiyle gerçekleştiği doğru orantılı olan yaklaşımdır. Bu 

mesajlarla ilgilenmeyenler genellikle gücel ya da gerçek düzeyde toplumsallaşmamış insanlar 

olarak kabul edilmektedir. Baudrillard haberin kendi ürettiği içeriği ve anlamı yok ettiğini 

belirtmektedir. Anlamın yok olması iletişimi ve toplumsalında yok olması demektedir. 

Düşünür bunun iki nedenin olduğu belirterek belirtmektedir. Haber iletişim kurma amacından 

ziyade sahnelemiş olduğu oyun içinde kaybolup gitmektedir. Devasa bir simülasyon 

evreninde sahnelenen anlam, anlam üretimi içerisinde kaynamakta ve içi doğru 

gömülmektedir. İletişimin giderek artan hiper-gerçek görüntüsü, iletişim araçları ve 

bombardımanında toplumsal yapıyı bozmaktadır (Baudrillard 2011c: 120). 

Simülasyon evreninde haber, nasıl nesnenin simülasyon dönemi önceki dönemdeki 

gerçek nesneyle ilişkisi kalmadıysa,  kitle iletişim araçlarının ürettiği haberin de gerçeklikle 

bir ilişkisi kalmamıştır. Hem nesne hem de haber bir seçim, bir kurgu ve bir çekimin ürünleri 

olarak ortaya çıkmaktadır (Baudrillard, 2016: 111). 

Bu içerik erimesi, anlamın emilmesi, iletişim araçlarının giderek anlamını kaybetmesi, 

iletişim diyalektiğinin tamamen simülasyona özgü bir kısır döngü içerisinde eriyip gitmesi, 



11 

 

toplumsalın kitleler arasında için için kaynayarak bir felaket duygusu oluşturması vb. 

nedenler insanın umudunu kaybetmesine neden olacaktır. Simülasyon evreninde anlamın 

başına gelenler gibi bizlerinde ölümü anlamın elinden olacaktır. Baudrillard bir Yahudi 

katliamını konu edinen “Holocauste” adlı televizyon dizisi ile anlamın yitirildiğinden 

bahsetmektedir. Unutma eyleminin de bir katliam olduğunu belirten düşünür, McLuhan’cı bir 

yaklaşımla soğuk bir iletişim aracı olarak nitelendirdiği televizyonun bu unutma eylemine 

katkıda bulunduğunu belirtmekte ve Yahudilerin gaz odaları ya da fırınlarda değil ses ve imge 

şeritleri arasında yok edildiğini söylemektedir. Böylelikle unutma, estetik bir boyut 

kazanmakta ve sonunda kitle denilen öğütme makinasının kısır hafızası içerisinde yok olup 

gitmektedir. Televizyonda tarihi dönemlerde gerçekleşmiş olan ve soğuk olarak 

nitelendirilebilecek olayların televizuel bir gösteri nesnesi şeklinde yeninden ısıtılarak 

aktarılması gerçek bir katliamın iyi niyetli bir felaket estetiğiyle unutulmaya mahkûm 

edilişidir (Baudrillard, 2011c: 78, 123). Bu türden televizyon  canlandırmalarının yeni 

katliamların yaşanmasını engelleyici bir unsur olduğunu düşünen eleştirmenlerin aksine, 

Baudrillard katliamı izleyen izleyicilerin televizyonun etkisiyle birlikte “orada olma” hissi 

verebilmesine karşın kendi oturma odalarından izledikleri bu olayı tamamıyla hissetme gibi 

bir tehlikenin bulunmadığını belirterek  bu türden olayların boyutlarına uygun bir korku ve 

tiksinme duygusu oluşturmayacağını savunmaktadır ( Baudrillard’tan akt; Toffoletti, 2014: 

109).  

Simülasyonun başat aracı olan televizyon, her şeyde olduğu gibi insan tarafından tekrar 

yaşanmaması arzu edilen, hüzünlü bir şekilde yad edilen tarihi olayların da içini 

boşaltmaktadır. Ekranda gösterilen göstergenin gerçekliğinden daha gerçek bir şekilde 

kitlelere sunumu bu olayın derinlerinde var olan insana özgü duygularında tüketilmesine 

neden olmakta ve Holocauste katliamında olduğu gibi tarihin tozlu sayfalarına itilmesine 

neden olarak olayın, hüzün dolu anlamının da içini boşaltarak anlamın kaybına yol 

açmaktadır. Televizyonda hiper-gerçek bir şekilde tekrardan yaşanan katliam artık nihai bir 

sona ulaşmıştır. Çünkü katliamı artık herkes tarafından izlendi, bu uğurdu birkaç göz yaşı ile 

bedel ödendi ve yok etme hareketi gerçekleştirildi (Baudrillard, 2005: 198). Söz konusu 

televizyon ise bir olayın gerçekliğine yaklaştırmak için dramatik tasvirler kullanılır. Ancak 

başarılmak istenenin aksine bizi gerçeklikten uzaklaştırır. Sanılanın aksine bu uzaklaşma 

biçimi, sahte olanın arkasına gizlenmiş gerçekliğin yabancılaşması değildir. Baudrillard 



12 

 

tarafından kastedilen şey, üretilen bunca imaj bolluğunun neden olduğu doygunlukla “gerçek” 

olanın hangisi olduğu tereddütüdür. (Baudrillard’tan akt; Toffoletti, 2014:109). Günümüzdeki 

temel sorun da bu meydan okuma girişiminden çıkmaktadır. Anlama meydan okuyan kitleler, 

iletişim araçlarının sundukları anlamla, araçların sunmuş olduğu çekiciliğe direnirken aynı 

zamanda bu bakış açısı çerçevesinde direndikleri zaman, anlamın yeniden oluşturulmasına 

yönelik tüm girişimlerde önemsiz marjinal ve alternatif çabalar olarak kalmaktadır 

(Baurillard, 2011c: 122). 

Anlam ise bir zamanlar var olmuş ancak sadece bir anı olarak tarihin tozlu 

sayfalarındaki yerini almıştır. Simülasyon evreni içerinde yaşadığımız bu dönemde 

televizyonunun misyonunu ve vizyonunu anlamak, günlük yaşantımızda insana verilen görevi 

de anlamak ve kavramak olacaktır.  

1.1.2. Simülakrlar Evreninde Şiddet 

Simülasyon evreninde gerçekliğin, toplumun, toplumsalın, iletişim ve kitle iletişim 

araçlarının hiper bir uzama geçtiğinden bahsedilirken şiddet olgusunun da bir tür değişim 

geçirdiği belirtilmektedir. Simülasyon ve hipergerçeklik kavramları çerçevesinde boyut 

değiştiren şiddet olgusu, bir simülakr olarak karşımıza kitle iletişim araçları vasıtasıyla 

yeniden çıkmaktadır. Simülakr şiddet, fiziksel biçimde bedenlerimizde hissetmediğimiz ancak 

bir gerçeklik olarak görünen, ekranlarda sanal olarak ürettiğimiz bir şeydir. Şiddetin 

hipergerçek bir unsur olarak karşımıza çıktığı bu dönemde öncelikle simülakr kavramına 

değinmek gerekmektedir. 

Baudrillard, simülakr’ı “Bir gerçeklik olarak algılanmak isteyen görünüm.” şeklinde 

tanımlamaktadır (Baudrillard, 2021: 7). Simülakr kavramı gerçeğin yerini alan kopyanın 

kopyasıdır ya da Baudrillard’ın perspektifinden yorumlanacak olursa kopyadan daha kopyadır 

yani bir hiperkopyadır. Simülakrın ne öncesi ne sonrası vardır, bir modeli olmayan ve sadece 

modelin modeli olabilen bir şeydir. Mevcut bir görüntüsü olmayan bir görüntüdür ve 

cisimsizdir (Akay, 2002: 14). 

Rönesans’tan bu yana değer yasasındaki değişmelere paralel olarak ortaya çıkan üç 

basamaklı simülakrlar düzeni vardır. Baudrillard, simülakr düzenini şu şekilde sıralamaktadır: 

(2002: 78). 



13 

 

1. Rönesans ile sanayi devrimi arası “klasik” dönem biçimi: Kopyalama  

2. Kopyalama Sanayi Dönemi biçimi: Üretim 

3. Kod tarafından belirlenen güncel evre biçimi: Simülasyon 

Birinci düzen simülakr değer yasasını, ikinci basamak simülakrı ticari değer yasasını, 

üçüncü basamak simülakrı düzeni ise yapısal olarak değerlendirilen değer yasasına göre 

belirlenmektedir. Kopyalama ve kopyalama modası olarak düşünür tarafından ele alınan 

birinci simülakr düzeni, Rönesans’tan on sekizinci yüzyıla kadar geçilen süreci 

kapsamaktadır. Feodal düzenin yıkılıp yerine burjuvaziye bıraktığı dönemi içine almaktadır 

ve sınıfsal göstergeler bu dönemde ortaya çıkmıştır.  Baudrillard birinci simülakr dönemini 

“yalancı mermer” olarak nitelendirdiği mimari yapılar üzerinden örneklendirmektedir. Bu 

dönemde kopyalama “taklit” yolu ile doğa yeniden üretilmekte yeni töz fantazmaları 

oluşturulmaktadır. (Baudrillard, 2002b: 78-83). Baudrillard bu dönemi simülakrların endüstri 

öncesi bir kullanım değeri aşamasına denk düşen “doğal” aşama olarak kabul etmektedir. 

Baudrillard’ın bahsetmiş olduğu şiddetin geleneksel hali bu dönemde var olmuştur. Şiddetin 

vecd içinde yani eyleme geçilebilir bir haliyle daha kurban veri olduğu dönemlerdir 

(Baudrillard, 2002a: 99). 

Sanayi Devrimi ile başlayan ikinci düzen, endüstrileşme, sanayileşme ve kitlesel 

üretimin yaygınlaştığı dönemi temsil etmektedir. Bu dönemde de sistem malların 

gerçeklikten, doğallıktan ve orijinallikten yoksun bir şekilde yeniden üretimi üzerine 

kurulmuştur.  Endüstriyel sistem ve makineleşme olarak adlandırabileceğimiz ikinci basamak 

simülakr düzeninde, görünümler yok edilerek ya da gerçeğin ortadan kaldırılmasıyla sorun 

basite indirgemektedir. Ancak her iki durumda da ortaya imgeden, yankıdan ve görünümden 

yoksun bir gerçeklik ortaya çıkmaktadır (Baudrillard, 2002b: 83-86).  

Üçüncü basamak simülakr düzeninde modellere dayalı, farklı tonlamalar üzerine inşa 

edilen birçok biçimle karşılaşılabilmektedir. Üçüncü düzen, eletişim çağına, kodların ve kitle 

iletişimin egemenliğine tekabül eder. Düşünüre göre bu dönemde ne birinci basamak 

düzenindeki kopyalamaya ne de ikinci düzendeki gibi salt olarak oluşturulan serilerden söz 

edilemez. Bu düzende anlam, aidiyet yoluyla kazanılmaktadır. Ticari değer yasası terk edilmiş 

ve yerini yapısal değer yasasına bırakmıştır. Üretim düzeni de aynı şekilde işlemsel 

simülasyon düzenine boyun eğmiştir ve artık bir simülasyon evreni düzeni yerini almıştır. Bu 



14 

 

aşamada radikallik öznenin yabancılaşmış biçiminden uzaklaşır ve kendisini nesnenin nesnel 

haline konumlandırır. Bu üçüncü aşamanın tamamen yeni bir değişim göstermediğini 

belirtmekle birlikte Baudrillard’ın fraktal ya da virüs aşama olarak adlandırdığı dördüncü bir 

düzen daha vardır. Bu düzende değer kökenden yoksun, hiçbir göndermeye dayanmayan 

bütünsel gerçeklik düzenidir. Bu aşamada göstergeler, göstergelerin rasyonel hedefleri, 

göstergeye özgü düşsellik ve gerçeklik gibi kavramların bir anlamı, paralel anlamı ve aktarımı 

tamimiyle ortadan kalkmaktadır (Baudrillard, 2002b: 86-90). Simülasyon evreninde şiddet 

unsuru da yani günümüzde kitle iletişim araçları tarafından üretilen simülakr şiddet, bu 

dördüncü düzenle birlikte yapmacıklı bir yapıya sahiptir, gerçeklik olarak algılanmaktadır ve 

tutku ve güdüye bağlı olmaksızın televizyon ekranında fiilen varlığını sürdürmektedir 

(Baudrillard, 2002a: 99). 

Baudrillard, Irak’taki Abu Ghraib hapishanesinde çekilen görüntüleri dördüncü 

simülakr düzeni içerisinde bahsederek “bütünsel gerçeklik” kavramını ve bu kavramın 

televizyon, bilgisayar ve sinema ekranlarında nasıl gerçekleştiğini tartışmaktadır. Baudrillard 

tarafından örneklendirilen hapishane görüntüleri, 2004 yılında medyaya servis edilmiş ve 

Amerikan askerlerinin Iraklı tutuklulara işkence ederken ve aşağılarken görüntüleri yer 

almaktadır. Çeşitli fotoğraflarda yerde yatan, çıplak, işkence görmüş, fiziksel ve çeşitli şiddet 

türlerine maruz kalmış tutuklu insanlar görülmektedir. Yine benzer fotoğraflarda üst üste 

istiflenmiş insanlar ve bu insanların üzerlerinde zafer işareti yapan ve gülümseyen askerler 

vardır. Bu görüntüler tıpkı herkes gibi Baudrillard tarafından da aşağılayıcı olarak tanımlansa 

da düşünür görüntülerin banal bir tarafı olduğunu da gözlemlemiştir. Bu görüntüler 

Baudrillard’ın bakış açısından medya üzerinden bir imaj değişikliğiyle aktarımı, savaşın 

vahşetini başka bir alana taşımakla beraber imajların savaşı temsil etmediği, savaşın bilakis 

içine batmış ya da savaşın bir parçası haline gelmiş olmalarıdır (Toffiletti, 2014: 35-36). Bu 

görüntüler kısaca savaşın bir kopyasına dönüşmüş oyunudur. 

Baudrillard şiddetin “Xerox” evresine değinerek kitle iletişim araçlarının şiddeti 

görselleştirerek ve öyküleyerek yansıtmasında bir suç olmadığını belirtmektedir. Çünkü 

televizyon, simülasyonun gereğini yerine getirerek zaten gerçekliği gizleyerek bizleri 

anlamdan uzak tutmaktadır. Görsel şiddetle eylemsel şiddet arasındaki süreklilik sağlayacak 

bir bağı da yoktur. Bizlerin televizyonun uyuşturucu etkisinden ya da şiddetin psikolojik 

olarak devam etmesinden ziyade savunmasız kaldığımız nokta iletişim aracının simülakra 



15 

 

dönüşen şiddetidir. Korkulması gereken olguda temelde şiddetin teknolojik olarak 

devamlılığıdır. Baudrillard’ın tabiriyle etten ve kemikten arınmış şeffaf bir şiddet (Gane, 

2000: 10). Tıpkı simülakr gibi varlığından kuşku duyacağımız hem burada olan hem de 

olmayan ve yalnızca burada olmayışla algımıza konu olan şiddettir (Baudrillard, 2002a: 100-

101). Simülasyon evreninde simülakra dönüşen şiddet, gerçek hayattaki bir zamanlar 

geleneksel olarak adlandırılan şiddetin bir uzantısıdır. İnsan doğasında bulunan bu temel 

içgüdü artık geleneksel yöntemlerle değil, ekranda hiper-gerçek bir uzamda sanal olarak 

uygulanan şiddete dönüşmüş ve artık geri döndürülmesi imkansızlaşan bir gerçeklik olarak 

algılanan yapıya bürünmüştür. 

Yalancı bir hamileliğe benzeyen şiddet, asla bir gerçeklik ya da bir olgunun oluşumunda 

rol oynamaz. Çünkü toplum gerçek şiddete, tarihsel şiddete, sınıf şiddetine yer vermediği gibi 

sanal ve tepkisel bir şiddet doğurmaktadır. 1985 yılında Brüksel’de Heysel Stadyumu’nda 

meydana gelen olaylar sadece şiddetle açıklanabilecek bir olay değildir. Aksine şiddetin, 

televizyondaki tüm dünyanı izlediği tezahürü ile kılık değiştirerek yer almasıdır. Şiddet, 

ekranın zihinlerimizde oluşturduğu oyukta, fiilen ekranın boşluğundadır. Daha önemlisi 

tutkudan çok ekrandaki görüntüler tarafından oluşturulmakta ve görüntünün doğasıyla tıpa tıp 

benzeşmektedir. Bu bir tür gerçekliğin yerini alan simülakr şiddettir (Baudrillard, 1995: 73-

74). Televizyon ekranında milyonların maruz kaldığı şiddet eylemi, geçmişten gelen bir 

şiddet eyleminin dirilmesi değil, bilhassa bizim, hiper-modernliğimiz tarafından üretilen bir 

şiddet, terördür. Buna göre şiddete dayanan terörizmin aynadaki görüntüsü onun tarihi bir 

uzantısı değildir. Kitle iletişim araçları tarafından öyküleştirilen şiddet, insana anlık bir şok 

geçirten bir ses dalgalarına evrilmektedir. Televizyonda yer alan ve bir simülakr olarak 

karşımıza çıkan şiddet olgusu “ölümden acıdan zevk alan yeni bir izleyici kitlesi 

yaratmaktadır” (Rigel vd. 2005: 257). 

Televizyonda şiddet görüntüleri olağanlaştırılarak ve kanıksanarak bir gerçekliğin farklı 

bir boyutuyla sunulmaktadır. Yani şiddetin gerçekliği izleyiciye sanki gerçek değilmişçesine 

aktarımı yapılmaktadır. Çünkü bir katliam görüntüsü ya da parçalanmış insan bedenleri 

olduğu gibi yansıtılamayacağı için şiddetin var olan gerçekliği güzel değildir. Ekranda şiddet, 

sansür, yönetmen tarafından uygulanan sanal kurgu, görüntülerin tekrarlanması ve 

çoğaltılması sırasında niteliğin ve anlamın kaybı, kanıksama oluşturabilmektedir. Böylece 

şiddetin gerçekliği daha yumuşak bir formda sunulmaktadır. “Parlak kâğıt üzerinde şiddet, tül 



16 

 

perde gerisinden bakılıyormuş sanısı uyandırır.” Ancak şiddetin bu yumuşak formu yani bir 

simülakr olarak yeniden üretilen biçimi şiddetin salt gerçekliğinden çok daha tehlikelidir. 

Yapılan araştırmalarda laboratuvar ortamında şiddetin izleyici üzerinde saldırganlık etkisi 

yarattığı kanıtlamış olsa da gerçek ortamlarda laboratuvar deneylerine benzer sonuçlar elde 

edilememiştir. Ancak şiddetin gerçeklik olarak algılanmak istenen biçimi, olağan halinden 

daha zararsız olduğu algısı ve kanıksanması izleyici üzerinde artık şiddetten etkilenmeme 

durumu ve duyarsızlaşmaya neden olmaktadır. Böylece izleyicinin etkilenmediği 

görüntülerle, gerçekler arasında bir uçurum oluşturur (Michaud, 1991: 46). 

Kitle, kitle iletişim araçları ve terörizm arasındaki bu üçlü ilişki, günümüzde için için 

kaynayan egemen bir sürecin tezahürü olduğunu betimlemektedir. Esinlenme ve büyülemeye 

dayanan bu şiddet, henüz yeni başlayan bir şiddet olmasına karşın yörüngesel ve nükleer bir 

şiddettir. Büyülenme aslında nötrleşmenin en yoğun şekli olmakla beraber bir boşluktan 

kaynaklanan bütün bir süreci temsil eden bir şiddet biçimidir. Bu evrende için için kaynama 

ise bizler için şiddetin temeline dayanan bir felaket şeklinde olabilir.  Ancak bu içe gömülme 

süreci ortadan kaldırabilecek hiçbir şey yoktur. Geriye sadece şiddetli ve felakete türünden bir 

için için kaynama ya da içe dönük bir patlama olacaktır (Baudrillard, 1991: 40-42). 

Baudrillard diğer bir taraftan şiddetin tüketim toplumunun barışçıl toplum 

fantazyalarının gündelik pratiğe olan güçlü etkinliğinden bahsetmektedir. Simülasyon 

evreninde tüketim kültürün başat aktörlerinden bir tanesi olan şiddet, güvenlik ve huzur 

saplantısıyla yakın ilişki içerisinde olması raslantısal bir olay değildir. Günlük haberler, 

cinayetler, devrimler ve çevreye yüksek derecede zarar verebilecek nükleer ya da 

bakteriyolojik tehlikeler şiddetin özünü oluşturan olgular olarak televizyonda sık sık yer 

bulmaktadır. Güvenlik ve huzur kavramları soyut birer kavram, gündelik yaşamın barışçılığı 

ise “gösterisel” bir şiddetle benzerlik taşımaktadır. Günümüzde ise bu barışçıllaşmış yaşamın 

gerçek kırılganlığında kurtulmak için günlük yaşam küçük dozlar halinde aşılanmaktadır. 

Çünkü Baudrillard, artık içinde bulunduğumuz medeniyetin korkması gereken şeyin bolluğun 

yakasını bırakmayan kıtlık değil, kırılganlıktır. Medeniyetimiz için tehlike arz eden bu 

kırılganlık durumundan acilen kurtulmak gerekmektedir ve bu da ancak tüketilen, 

koşullandırılan ve türdeşleştirilen şiddet dolayımıyla yapılabilmektedir. Ancak bu türden 

şiddet bir tehlike arz etmemektedir. Manşetlerden verilen kan ve cinsellik toplumsal ahlak 



17 

 

için sansürlere rağmen bir tehdit değildir. Kan, şiddet ve cinsellik yalnızca bu düzeninin kalıcı 

olmadığını ve çelişkilerden oluştuğuna tanıklık etmektedir (Baudrillard, 2013: 206) 

Televizyon haberleri izleyiciye küçük dozlar halinde aşılanan şiddetin en tipik örnek 

araçlardan bir tanesidir. Televizyon haberciliği, ticari gazeteciliğin bir geleneği olan “kan 

varsa haber var” mottosunu benimseyerek hikayelerin etkisini de en üst noktaya taşımak için 

şiddet olaylarını yayınlamaktadır. Fakir mahallelerde ya da uluslararası bölgelerde meydana 

gelen olayları gerçek şiddetinden daha gerçek bir gösterisel şiddet hikâyesi üzerine inşa 

ederek sunulması ya da terör bölgelerinde yaşanan çatışmalarını klasikleşen bir şekilde iyi 

adamlar kötü adamlara karşı masallarıyla zenginleştirerek yansıtmaktadır. Bunun yanında 

hikayeleri daha da dramatikleştirerek trajediler, sosyal eşitsizlikler ya da psikolojik patoloji 

belirlileri vb. disiplinleri de kullanarak daha geniş çıkarım yapmak yerine kişiler üzerinde ani 

şok ve etki bırakmaya odaklanmaktadırlar (Trend, 2008: 138). Haber içeriğinin 

oluşturulmasındaki asıl kıstas, şiddetin bilançosu, kurbanı ve şiddete başvuran başrolü içine 

alacak şekilde belirlenmektedir. Haberin içeriğine farklı çerçeveden sorular ile başlamak, 

şiddet ve medyadaki sunumun etki ve etkilenmeyi farklı bir açıya kaydırarak anlamın 

zedelenmesine neden olacaktır (Çelik, 2017: 83).  

Televizyonun simülasyon içerisinde kaybettiği gerçekliğini gizleme çabası, izleyiciyi 

enformasyon ve içerik bombardımana tutarak ve anlamın egemenliğine son vererek 

başarmaktadır. Çünkü simülasyon evreninde tüketimin hipergerçekleşen boyutunda 

televizyona biçilen rol,  reyting kaygısı çerçevesinde reklamların göz alıcı ışıltısına 

aldanmaktır. Televizyon ekranlarını şiddet içeriklerinin işgal etmesiyle birlik bir takım 

eğlence aracına dönüşen şiddet olgusu, kitleler tarafından özümsenerek içselleştirilmektedir. 

Medyanın şiddete karşı tavrı sadece gösterişten ibarettir. Çünkü şiddet, reklam pastasından 

pay sahibi olmak isteyen medya sahipleri tarafından bir reyting aracı olarak kullanılmaktadır 

(Rigel vd. 2005: 257). 

Tüketimin getirdiği bolluk ve güven yine bir şiddet unsuru doğurduğundan bahseden 

Baudrillard, bu olguların doğurduğu gerçek ve denetlenemez şiddet sorununa değinmektedir. 

Başka bir deyişle bütünleşmiş bir tüketilen şiddet değil, refahın kendi doğurduğu 

denetlenemez şiddettir. Bu şiddet amaçsız ve nesnesiz olandır. Stockholm’deki gençlik 

çetelerinin, Montreal’deki huzursuzların, Los Angeles’taki cinayetlerin patlayıcı etkilerini 



18 

 

örnek olarak gösteren Baudrillard, bu şiddet içerikleri olayların toplumsal refah ve ilerleme ve 

bollukla çelişkiliymiş gibi görünmesine neden olmaktadır. Çünkü toplumsal dinamikte refah 

pratiği rasyonel bir etkinlik olarak algılanmaktadır. Bu şekilde toplumsal bir tanımlamaya 

sahip olan şiddet, nedensel olarak kavranılmaya çalışıldığında anlamdan yoksun bir olgu 

olarak ortaya çıkacaktır. Bu çerçevede her şeyin rasyonel bir şekilde işlediği düşünülen 

düzende ahlaki bir yanılsama yaşamak kaçınılmazdır. Tanımlanması zor olan şiddet, belki de 

bolluk ve refah düzeni üzerine olan fikir ve düşünlerimizi yeniden değerlendirmemiz 

gerektiğini anlamına gelmektedir. Bolluk, refah ve şiddet birbirlerini tamamlamaktadır ve hep 

birlikte değerlendirilmesi gereken olgulardır (Baudrillard, 2013: 207-208). 

Temel olarak kitle iletişim araçlarında ve özellikle televizyondaki görüntüler de şiddeti 

kaydediyor, yayınlıyor ve yansıtılıyor gibi görünse de şiddeti teşvik etmektedir. Simülasyon 

evreninde de şiddeti modern kılan şey de budur (Baudrillard, 2002a: 99). Kısaca şiddet tek 

kutuplu dünya da sorun çözme yöntemi olarak kullanılmakta, “Güçlü haklıdır. Yargıç silahtır” 

mantalitesiyle dünyayı egemenliği altına almaktadır (Pazarbaşı, 1998: 17). 

1.1.3. Sanal Kavramı; Kitleleşme 

Baudrillard, simülasyon, gerçek, hiper-gerçek kavramları gibi sanal kavramını da içinde 

yaşadığımız çağın sistemini eleştirmek ve çözümlemek adına kullanmaktadır. Baudrillard 

simülakrların var olduğu ve güzel olarak nitelendirdiği günlerin geride kaldığını belirterek 

sanal gerçeklik ve yeniden canlandırma dönemine girdiğimizi ilan etmektedir (Baudrillard, 

2015: 65).  

Sanal kavramı; “gerçekliğin peşinde koşan son avcı, onu yakıp yıkan yağmacı ve bizzat 

gerçeklik tarafından bir tür bulaşıcı ve yok edici unsur şeklinde salgılanışıdır” (Baudrillard, 

2015: 23).  Sanal kavramı gücel gerçekliğin karşıtı olarak tanımlanmaktadır ve teknolojinin 

ortaya çıkışı ile gerçekliği buharlaştırmış ve onun sonunu getirmiştir. Gerçek dünyayı salt 

gerçekliğe uygun bir şekilde kusursuz olarak yeniden üretimini yapmaktadır ve böylelikle 

gerçekliğe bir son vermektedir.  Bizler tarafından üretilen bir şey olan sanal dünyada düşünen 

ya da eylemci bir olgudan söz edilemez. Çünkü teknolojik araçlar yardımıyla sanal, gerçek ve 

oyun üzerine inşa edilen bir dünyada sözcüğün gerçeklinin bir anlamı kalmamıştır 

(Baudrillard, 2005: 55-56). Sanal gerçeklik, bilgisayar, televizyon ve diğer kitle iletişim 



19 

 

araçlarıyla oluşturulan ve kullanıcı ya da izleyicinin kendisini içinde hissettiği ortamlardır 

(Mutlu, 2004: 278). 

Gerçek dünyadan söz etmek onun üretilmesi anlamına gelmesiyle birlikte gerçeklik bir 

tür simülasyondan başka bir olgu değildir. Simülasyon evreninde bir gerçeklikten yani 

hipergerçeklikten, hakikatten ya da bir nesnelliğin var olabilme duygusu üretilebilir ancak salt 

düzeyde gerçeklikten bahsetmek mümkün değildir. Bu anlamda sanal ve hipergerçeklik 

kavramları birbirleriyle kesişebilmektedir. Kontrol edilebilirliği ve çelişkiden yoksun sayısal, 

işlemsel ve hepsinin birbiriyle aynı olma özelliğini taşıyan televizyon sanal ve hipergerçek 

aygıt olarak bu evrende başat bir araç olarak ortaya çıkmaktadır (Baudrillard, 2005: 54).  

Özellikle haber, eğlence, spor ve gündüz kuşağında yayınlanan televizyon programları 

izleyici üzerinde daha etkili bir gerçeklik sunabilmek amacıyla tasarlamaktadır. Televizyonun 

genel görüntüsü başlı başına bir sanallığı teşkil eden gerçekliğe aykırı bir ekrandır. Ekranla 

izleyici arasındaki mesafenin saf dışı bırakılması herhangi bir konunun konuşulmasını 

imkansızlaştırmaktadır. Olay ve gerçek zaman dilimi içerisinde yayınlanan görüntüler 

arasındaki mesafesinin hem zihinsel hem de zamansal olarak kısalması kararsızlığa neden 

olmakta, olayın tarihsel boyutunu ve anlamını elinden alarak sanallık yüklemekte ve 

belleğimizde yer edinmesini engellemektedir (Baudrillard, 2015: 71). 

  “Birey, her bir televizyon ve bilgisayar ekranının ardında, her gün 

karşı karşıya kaldığı her bir teknik işlemde bütün işlevleriyle test ediliyor, 

deneniyor, parçalara ayrılıyor, hırpalanıyor ve ondan cevap vermesi 

bekleniyor. Bu fraktal özne, bakışın, bedenin, gerçek dünyanın körelmesi 

pahasına kendini ağların içine serpiştirmekten başka bir şey yapamaz hale 

geliyor” (Baudrillard, 2012b: 53).  

Televizyon ekranı imajlar için bir sahne ve çerçevedir. Ancak yanı başımızda 

hissedecek kadar yakın olması, bizlere sunduğu dünya, erişilemez bir dünyadır. Bize 

gösterdiği pencereden seyrettiğimiz ancak yakalayamadığımız ya da dokunamadığımız bu 

dünya, aslında bir fantazyadır (Esslin, 1991: 34). Baudrillard anlamın ötesinde karşımıza 

anlamın nötralize edilmiş bir çekicilik, toplumsal adlı sınırı geçtiğimizde ise karşımıza 

toplumsalın nötralize edilmiş haliyle oluşan kitleler çıktığını belirtmektedir. Günümüzde 

anlama meydan okuyan sessiz kitleler, iletişim araçlarının sunduğu anlamla, araçların 



20 

 

çekiciliğine medyan okumaktadırlar. Bu paradoks içinde anlamı pasivize eden iletişim 

araçları, biçimden yoksun bir kitle üretmektedirler (Baudrillard, 2011c: 123). 

İletişim, haber ve bitip tükenmek bilmeyen karşılıklı etkileşim alanına özgü gerçek 

zamanlılık Baudrillard’a göre zaman ve olayı özgün kusursuz bir ikna aracıdır. Her şeyin aynı 

zaman içerisinde gerçekleştiği ekranda bir haberin sunumu, haberler içinde yer alan ve 

meydana geldiği o an, imge dışında bir anlam üretmeyerek gerçek olayı bile yok etmektedir. 

Ekranda gerçekleşen olay aynı zamanda gerçekten bir olay oluyormuş gibi illüzyon 

sunmaktadır. Baudrillard bu olayı gerçek olayı ortadan kaldıran, canlı yayın vasıtasıyla 

aktarılan medyatik bir dünya illüzyonu olarak tanımlamaktadır. Sanallıkla birlikte öteki dünya 

da anlamanı kaybetmiştir. Çünkü bu dünya kendisinin yerini almakta ve yerine kusursuz 

ikizini koyarak bir serap üretmektedir. Bu kusursuz serap ile nesnel gerçeklik aşamasından 

illüzyon ve gerçekliğe son veren bir tür olan ultra gerçeklik aşamasına geçilmiştir. Bilgisayar 

programları tarafından ‘bestelenen’ müzik ile sanallığı ilişkilendiren Baudrillard, programlar 

tarafından oluşturulan ve doğal biçimlerini yitiren bu seslerin, dinleyiciye düş gücünden 

yoksun, aslıyla kusursuz benzerlik gösteren ve insanda sanal bir haz duygusu uyandıran bir 

müzik olduğunu iddia etmektedir (Baudrillard, 2015: 34,128). Ona göre müzik artık “sanal bir 

müziktir.”   

Sanal Gerçeklik, gerçekliğin kedinin fareyle oynadığı gibi oynamaktadır ve bu nesnel 

gerçekliğin izolasyon sürecinde bütünsel gerçekliğin başlaması ile son bulacak olan son 

sürece tekabül etmektedir. Bütünsel Gerçeklik ile sanal teknolojiler, sayısal evren ve cam 

ekranın gerisinde somut, nesnel bir evren artık yok olmuştur. Bunun yerine varlığı “cyber” 

evrenin her yerinde algılayabileceğimiz, insanın başını döndüren interaktif bir sürece 

dönüşebilen ve zorunlu katılım şeklinde sunulan bir evren bizleri karşılamaktadır. Bu evrende 

sahne, bakış, yanılsamaca ve düşsellik yoktur. Fetişleşmiş işlemsellik her türlü dışsalı emen, 

her türlü içselliği eriten, gerçek zaman adlı işlem aracılıyla zamanı bile pasifleştiren bir yapı 

vardır. Sanallığın temel özellikleri de budur; İçene gömülme, içkinlik ve anındalık  

(Baudrillard, 2015: 23-28).  

Televizyonda popüler bir program türü olarak 2000’li yılların başında başlayan reality 

show programı rüzgârı, Baudrillard tarafından da geçeklik ve sanal kavramı perspektifinde 

yorumlanmıştır. Reality show programlarında anlatılan öykülerin televizyon ekranında anında 



21 

 

canlandırılması, gerçekle görüntüsünün tam anlamıyla birbirlerine karışmasına neden 

olduğunu belirtmektedir. Canlandırılmış görüntü arasında bir boşluk ve mesafe yoktur. 

Ekrana baktığımızda doğrudan doğruya bir sanal görüntü evreninin içine yerleşilmekte ve 

hayatımızın üzerine bir tür dijital tulum çekilmektedir. Fotoğraf, sinema ve resim sanatlarında 

kendine özgü, orijinal bir bakış olayı varken, televizyon, video ve bilgisayar ekranından 

yansıyan görüntülerde McLuhan’ın da belirttiği gibi bir içe gömülme olayı vardır 

(Baudrillard, 2015: 71). Aynı zamanda televizyonu tiyatro ve sinemadan ayıran en büyük 

özelliği, malzemelerin sonsuz sayıda üretilebilirliğidir. Televizyonun sürekliliği ve ürettiği 

malzemenin inanılmaz sayıdaki miktarı, (Esslin, 1991:36) niceliğin artmasına neden olurken 

gerçekliğin ve anlamın üretiminde niteliksel bir çöküntüyü de beraberinde getirmektedir.  

Özellikle reality show gibi popüler televizyon programları, durmaksızın süren bir akış 

içerisinde medyada anlık ve ütopyacı çözümler önererek bu çözümlerin hemen tüketilmesi 

neden olmaktadır. Tüketilen çözümlerin yerini yeni problemler ve sorunlar alarak sürekli bir 

içerik üretimi gerçekleştirilmektedir. Televizyon izleyicisi, yapay ve dramatik çatışmalardan 

beslenen ve sürekli bir içerik üretimi karşısında tutarlı davranış biçimlerini yitirmekte, 

“seyirlik cümbüşler” karşısında oyalanmaktadır. Gerçek ve kurmacanın yer değiştirdiği 

programlar gerçek gibi algılanmaktadır. Bu sanal gerçekliğin cazibesinden haber-bilgi akışı 

sağlayan program türleri de nasibini alarak gerçekliği aktarması beklenirken birer eğlence 

aracına dönüşmektedir (Türkoğlu, 2011:  145). 

 Kitle toplumu perspektifinden bakıldığında bir eğlence aracına dönüşen televizyonun 

misyonundan kitleler oldukça memnundur. Çünkü kitle anlamdan, bilgiden ziyade eğlence 

istemektedir. Oksay, (2011: 84) bu durumu “realiteden kaçış” olarak nitelendirerek gündelik 

hayatın rutin işleyişinden sıkılan, yorulan ve bunalan insanların haberlerden çok eğlendirici 

haber ya da programlarla ‘vakit geçirmeyi’ tercih ettiğini belirtmektedir.  

Sanal bir evrende artık ekranın aktaracağı bir şey yoktur. İnsan artık sırsız bir aynanın 

gerisinde durduğunu hissetmektedir. Çünkü birey ekranda dünyayı görebiliyorken dünya 

bireyi görmemektedir. İnsan sadece bağlantı kurabildiği şeyleri görebilmektedir. Ve böylece 

ekran her türlü ikili ilişkinin arasına girmeyi kısıtlarken “yanıtlama” olasılığını da 

engellemektedir  (Baudrillard, 2015: 73). Esslin (1991: 35) hülyalar dünyası olarak 

nitelendirdiği televizyonun şuurlu kontörlümüzün dışında olduğunu belirtmektedir. Hülyaların 



22 

 

cazibesi, insan zihninin önünden geçit yapan pasif biçimde ve zevkle teslim olduğumuz 

imajlar yatmaktadır. Televizyonun üretmiş olduğu imajlarda bu şekilde algılanmaktadır. 

Baudrillard bu yepyeni sanal gerçeklikle birlikte simülasyonun son evresini girmiş 

olduğumuzu ilan etmektedir. Bu evrende karşımıza her türlü illüzyonu yok eden teknolojik ve 

yapay bir dünya bizleri karşılamaktadır. Ona göre bu öylesine gerçek, hipergerçek, işlemsel 

ve programlanmış bir dünya ki, bu dünyanın gerçek olmasına bile gerek yoktur (Baudrillard, 

2015: 30). Bu dünya da (uydu anten, kablolu TV, internet ve türevleri, yabancı basın, dergi 

vb.) sıradan bir gerçeklilikle kendilerine sunulanı, gerçeğe benzer ya da sanal bir dünya 

olduğunu farkına varmaksızın izlemekte oldukları sandıkları şey bile gerçek dünyadan 

uzaklaşmıştır. Topluma referans ve öncü olması gereken aydın kesimler bile (televizyon 

kanalları, gazete, dergi sayfalarında vb.) bitip tükenmek bilmeyen soru olmayan soru ve yanıtı 

olmayan yanıtlar üreterek hem kendileri hem de gelecek nesilleri oyalamaktadır (Baudrillard, 

1998:11). Çünkü bu çağda ister politik ister eğitici ya da kültürel olsun sonuç olarak niyet, 

anlam ileterek kileleri anlamın egemenliği altında tutmaktadır (Baudrillard, 1991: 17). 

1.1.4. Hipergerçeklik Kavramı 

Simülasyon, simülakr ve sanal kavramları gibi gerçeklik kavramı da yaşadığımız çağı 

anlamada, anlamlandırmada ve yorumlamada Baudrillard tarafından kullanılan temel 

kavramlardan bir tanesidir. Baudrillard’a göre gerçeklik ilkesi, içerisinde yaşadığımız 

toplumun uzun zaman içerisinde çalışarak inşa ettiği, biçimlendirdiği ve neredeyse ahlaki 

kurallara boyun eğercesine kabullendiği bir ilkedir (Adanır, 2008: 60). Lacan gerçeği, bizim 

gerçekliğimizin dışında tutulanı, anlamsız olanının sınırını keşfetmekte veya yerleştirmekte 

başarısız olduğumuz konumu temsil ettiğini belirtmektedir. Gerçek, Zizek’in de belirtmiş 

olduğu gibi “aynı anda hem simgeleştirmeye direnen sert, nüfuz edilmesi güç bir çekirdek 

hem de kendi içerisinde hiçbir ontolojik tutarlılığı olmayan saf hayali bir ilkedir (Groves’ten 

akt Rigel vd. 2005: 312- 313). 

Baudrillard, gerçeklik ilkesi ile bir toplumun bir anlamda amaçlarını, umutlarını ve 

geleceğe dair fikirlerini yitirerek mevcut sistem içerisinde düzeni, yaşamı yeniden üretmekten 

başka şansının olmadığını ve bu durumun olsa olsa bir simülasyon evreni olabileceğini 

belirtmektedir (Adanır, 2016: 52). Gerçeklik, toplumsal ya da illüzyon yok olmuştur. Bu yok 

oluş biçimi maddi bir anlamda yok olma biçimi değil, gerçeğin gerçekten daha gerçeğe 



23 

 

benzediği, toplumsaldan daha çok toplumsalı andıran bir hipergerçekleşme ya da toplu halde 

ortadan kaybolma biçimdir (Adanır, 2008: 42).  

Hiper-gerçeklik (Hyper-reality) kavramı, modelin temsil ettiği varsayılan gerçeklikten 

daha gerçek olanı ifade etmektedir (Cevizci, 1999: 417). “Hyper” aşırı, üstünde, ötesinde 

anlamına gelirken Hyper-reality ise gerçek-üstü ya da gerçek ötesi anlamına gelmektedir. 

Baudrillard’ın izinden giden düşünürlere göre hiper-gerçek kavramı ile taklit ya da kopyalama 

dönemi son bulmuştur ve gerçeğin yerine “gerçeğin göstergesi/işareti” olarak algılanan 

döneme girilmiştir. Bu dönem her türlü gerçek sürecin işlevsel ikizi ile engellenme 

operasyonudur (Erdoğan, Alemdar 2010: 304). 

Gerçeklik ilkesi gerçek dünyanın bilimsel ve analitik yöntemle dönüştürülüp 

değiştirilerek ve bu işin teknolojik araçlar aracılığıyla gerçekleştirme kararının verildiği 

modernleşme çağında ortaya çıkmıştır. Gerçeklik, insanın dünyayı çözümlemeye ve 

dönüştürmeye çalışarak bir gerçekliğe benzettiği andan itibaren ya da paradoksal olarak 

gerçek, dünyanın ortaya çıktığı an ortadan kaybolmaya başladığı andır (Baudrillard, 2012a: 

8). 

Baudrillard, dünyanın keşfinden sonra gerçekleşen uzayın keşfini insanlığın kendi 

gerçekliğini kaybederek ya da bir simülasyonunun hiper-gerçekliği içine itmeyle eşdeğerli bir 

şey olarak görmektedir. Aya gönderilen uzay aracının içerisine yerleştirilen iki oda ve bir 

mutfağı örnek olarak göstererek, dünyaya ve bizlere ait bir sıradan gerçekliğe kozmik bir 

anlam ve değer kazandırarak uzaya gönderilmesini uzaysal aşkınlıkta uydulaşan bir gerçeğe 

dönüştüğünü düşünmektedir. Ona göre bu durum metafiziğe, hayallere ve bilimkurguya son 

vererek yeni bir çağ başlatmaktadır. Bu çağın adı hiper-gerçeklik çağıdır (Baudrillard, 2011c: 

170-171).  

Hiper-gerçeklik bir durumdur ve hiper-gerçeklik durumunda gerçeklik ortadan 

kalkmıştır; gerçeklik denilen şey tamimiyle imge, yanılsama ya da simülasyona dönüşmüştür 

(Mutlu, 2004: 127). Bu dönemde kırılmaların, tersine çevirmelerin, bir ikizin ya da benzerinin 

yaratılmasının, kopyalamanın, hızla yayılmanın ve ölümün bile ötesine geçen amaç ve 

sistemlerin yok oluşuna neden olabilecek felaket görüntüsüyle karşılaşılmaktadır Baudrillard, 

2015: 186). İnsanoğlu özgün bir ortadan kaybolma biçimi icat etmiş yegâne bir varlık 



24 

 

olmasıyla birlikte burada söz konusu olan durum ortadan kaybolmadır (Baudrillard, 2012a: 

7). 

 Bu evrende Tanrı bile sona ererek ya da ölümle değil, hızla çoğalarak, nüfuz ederek, 

doygunluk ve şeffaflık yoluyla, bitkinlik ve kökün kazınmasıyla, simülasyon ve simülasyon 

aktarımı yoluyla yok olmaktadır. Baudrillard bu yok olma biçimini sistem tarafından işlenen 

kusursuz cinayeti yani bir cesedin olmadığı düşünülen cinayeti kusursuz olarak 

tanımlamaktadır. Kusursuz bir cinayet yoktur ancak bir cinayeti kusursuz kılan ortada bir 

cesedin ya da bir ölümün olmamasıdır. Kusursuz cinayetin gizi sürekli bir nitelik sunuyorsa, 

bunu katil ve kurbanın birbirine kaynaşması ve açıklanamaz mükemmelliği ve bir neden ya da 

katilleri bulamayarak başarır. Bu durumun nedeni ne katilin ne de kurbanın var olmasıdır. 

Ama kusursuzluğun da bir cezası vardır; sistem tarafından durmaksızın tekrarlanarak 

üretilmektir. Düşünüre göre cinayetin izini bulmanın yolu dünyanın gerçekliğinin ortadan 

kaldırılmasından geçmektedir. Bu yok etme durumu var olan eğilime boyun eğmeden 

gerçekleştirilmelidir. Çünkü kaybolmanın canlılığın korunması, cinayetin izinin de 

canlılığının koruması anlamına gelmektedir. Günümüz modernitenin dayatmış olduğu 

biriktirmeler, toplamalar ve değerin abartılması bize görüntülerin ve ekranların sayılarının 

artmasıyla yitirmiş bir yanılsamaya kendimizi kaptırmış bulunmaktayız (Baudrillard, 2012c: 

9-16). 

Kusursuz cinayetin öyküsünü güncel dünyada sonsuz sayıda oluşturulan düş, fantazm 

ve ütopyaların gerçekleştirme biçimleri ve bunların sayısal yazılımla bilgi olarak karşımıza 

çıkmaları ile oluşmaktadır. Cinayet, bu sürecin sanallaşması ile oluşarak, sanal teknolojinin 

kusursuzluğu bir şeylerin sonun geldiğini işaret etmektedir. Bu sürecin sonunda gidilecek bir 

yoktur. Böylelikle kusursuz cinayet gerçekleşmekte cinayetin ötekiliği, ötekiyi yok 

etmektedir. Her türlü ötekilik ilkesini yok eden dünya, sürekli bir ikizini üretmektedir 

(Baudrillard, 2005: 76). Kısaca gerçekliğin kopyalanması ve gerçeğin klonlanarak yok 

edilmesi dünyanın hızlandırılmış nihai bir çözümüdür (Baudrillard, 2012c: 40).  

Baudrillard, içinde bulunduğumuz bu durumu “Orji sonrası” olarak nitelendirerek şimdi 

ne yapacağız sorusunu sormaktadır. Simülasyon durumu olarak adlandırılan bu süreç ile aynı 

yöne doğru boşlukta hızlanarak ilerlemekteyiz. Bütün senaryolar gerçek veya sanal olarak 

önceden oluşturuldukları için tüm bu senaryoların yeniden gerçekleştirmekten başka bir şey 



25 

 

yapabilme olanağımız yoktur. Düşünür tarafından bu durum ütopyanın gerçekleştirilmesidir. 

Ancak meydana gelen temel sorunsal; tuhaf biçimde gerçekleşen tüm bu ütopyaların 

gerçekleşmemiş gibi davranarak yaşama zorunluluğudur. Bu durumda yapılabilecek tek şey 

bitmek bilmeyen simülasyonlar içinde tüm ütopyaları hiper-gerçekleştirmektir. Artık bu yeni 

dönemde çoktan arkamızda bıraktığımız, ancak yine de kaçınılamaz bir umursamazlık 

içerisinde yeniden üretimini yapmamız gereken ideal, görüntü, düş ve hayalleri sonsuz bir 

şekilde çoğaltarak yaşayacağımız dönemdir (Baudrillard, 1995: 9-10). 

 Kusursuz cinayet dünyanın bir diğer eşini üretmesiyle gerçekleşen bir süreç olmakla 

beraber Baudrillad, Arthur Clake’ın Tanrının 9 Milyar İsimli hikayesini örnek olarak 

vermektedir. Bir keşiş inancına göre Tanrının 9 milyar adının yazılmasıyla dünya son 

bulacaktır. Hayatlarını bu uğraşa adayan bir grup Tibetli keşişin Tanrının isimlerini 

saymaktan yorularak IBM teknisyenlerinden yardım istemişlerdir. Teknisyenlerin 

bilgisayarları bu işi birkaç ay gibi kısa bir sürede tamamlamıştır. Böylece dünya sanal bir 

işlemle gerçek zamanda sone ermiştir. İnanış birdenbire gerçekleşmiş ve tüm bu olanlar 

inanmayan teknisyenler, vadide ilerlerken yıldızların tek tek söndüklerini görmüşlerdir. 

Baudrillard’a göre beklide insanlığı bekleyen nihai son, sanal ile hızlandırılmış bir şekilde 

dünyanın vadesinin sonlandırılmasıdır. İnsanlığın farkında olmaksızın sonu getirme hırsı, tüm 

olasılıkları tüketerek dünyanın kendi kendine yok olma kodunu harekete geçirme içinde 

bulabilmektedir (Baudrillard, 2012c: 40-41). 

Baudrillard, “Gerçeklik diye bir şey var mıdır? Gerçek bir dünyada mı yaşıyoruz?” gibi 

sorular üzerinden güncel kültürümüzün leitmotif yani sürekli kendi kendini tekrarladığının bir 

özetini çıkarmaktadır. Ona göre gerçeklik tarafından ele geçirilmiş dünya, insanların 

gerçekliği yadsıyabildiği ölçüde tahammül edebildiği bir dünyadır. Ancak bu dünyanın her 

türlü illüzyonu dışlayarak ve kendine sürekli gerçeklik süsü vererek varlığını sürdürmesi 

gerçeğin giderek daha çok yadsınmasından başka bir işe yaramamaktadır. Dolayısıyla gittikçe 

yapaylaşan bir gerçeklik yaratıyoruz. Bu dünya öylesine yapay bir dünya ki gerçek olmasının 

bile bir önemi yoktur. Son yüzyılda üretilen ve bizim için bir ilkeye dönüşmüş olan gerçeklik 

ortadan kaybolmuştur. Gerçekliği ayakta tutan ilke ölmüştür. “Nesnel” gerçeğin ortada 

kaybolmasıyla gerçeklik ilkesi giderek zayıflarken Bütünsel, Sanal bir Gerçeklik giderek 

güçlenmektedir. Bu yeni hipergerçek çağı ile gerçek gerçeklini kaybetmiş olduğu o kör ve 

onarılması güç noktaya geri dönmesi de imkansızdır (Baudrillard, 2015: 14, 23- 31).  



26 

 

Baudrillard, “Bütünsel Gerçeklik” ile çözümlenip, açıklaması yapılmamış hiçbir şeyin 

kalmadığı, her şeyin gerçek, görünür, saydam ve “özgürleştirilmiş” bir dünya imgesini 

kastetmektedir. Bu tanım ile tanrı düşüncesinin buharlaşması bizlere gerçeklik ve gerçek 

dünyayı dönüştürme fikri ile karşı karşıya getirmektedir. Oysa tüm bu girişimlere rağmen 

gerçekliğin gerçekleştiği an ortadan kaybolmaya başlayan bir gerçeklik evreninde 

yaşamaktayız. Düşünür, Bütünsel Gerçekliğin de bir ütopya olduğunu belirterek “gerçek 

zamanın” mekân- zaman ilişiklisine değinmektedir. “Real Time” asıl zamandır ve geçmiş ve 

gelecek arasında kronolojik bir sürekliliğe sahip olmayan tıpkı canlı yayınlardakine benzeyen, 

o an orada bulunmayı zorunlu kılan (öncesi ve sonrası olmayan) bir durumdur. Zamana özgü 

Bütünsel Gerçeklik; zamanın süreciyle ilgilenmektedir. “Gerçek zaman” kavramı ile tüm 

boyutlar bir noktaya sıkıştırılarak zamana özgü fraktal bir biçim olarak adlandırılmakta ve o 

noktaya odaklandığı görülmektedir. Zamansal farklılık ortadan kalktığında bütünsel işlev 

özelliği ön plana çıkmaktadır. Bu durum gerçekliği artık yalnızca kendi kendisiyle 

özdeşleşebilecek şeylere ait ayrıcalık olduğu anlamına gelmektedir. Kendi kendisiyle 

özdeşleşmeyen, kendinden farklı olan şey artık gerçekten gerçek değildir. Dolayısıyla gerçek 

zaman hayal ürünüdür. Bu yaklaşım diğer şeyler içinde geçerli olmakla beraber güneşi bile 

gerçek zaman dilimi içerisinde algılayamıyoruz. Bu nedenle bir gerçeklik anlayışı söz konusu 

olamaz (Baudrillard, 2015: 13, 27).  

Mutlak bir gerçeklikten söz edebilmek ne kadar zorsa, illüzyonun gösteriminden söz 

etmek de o kadar güç bir şeydir. İllüzyondan söz edebilmek olanaksızdır çünkü ortada gerçek 

diye bir şey kalmamıştır. Yaşadığımız dönemde parodiye dönüşen “politika” ile 

hipersimülasyon ya da saldırgan bir simülasyondan söz edilmektedir. Baudrillard, bir baskı 

aracı olarak polisin simüle edilmiş bir soyguna gerçek soygundan çok daha şiddetli bir tepki 

gösterip göstermeyeceğini kim garanti edebilir? Sorusunu sormaktadır. Bir soygun düzeni 

bozmaktan başka bir amacı yokken, simüle edilen soygun yani simülakr, bizzat gerçeklik 

ilkesinin kendisine saldırmaktadır. Ya da bir mağazadan bir şeyler çalıyormuş gibi yapıp bu 

eylemin bir simüle edilmiş bir hırsızlık olduğunu kanıtlamaya çalışmak. Gerçek hırsızlıkla, 

simüle edilmiş hırsızlık arasında hiçbir fark yoktur. Her iki eylemde de aynı şeyler 

yapılmakta, aynı göstergelere başvurulmaktadır. Mevcut düzen kapsamında bunların gerçek 

göstergelerden hiçbir farklı yoktur (Baudrillard, 2011c: 39-40). Gerçeklik, insanlar tarafından 

kolektif bir biçimde üretilen bir “illüzyon” dur. Gerçekliğin bir sahtesi ya da hakikisi 



27 

 

olmamakla beraber sorun, gerçekliğin algılanış biçimdir (Adanır, 2017: 37).  Artık gerçeklik 

her türlü illüzyondan vazgeçtiğimiz ama çaresizliğimizden dolayı kendisine teslim olduğumuz 

bir gerçeklik hayaletidir (Baudrillard, 2015: 31). 

1.2. KAVRAM OLARAK ŞİDDET TANIMI VE TÜRLERİ     

 Şiddet, Kamus-ı Türki’de “sertlik, sert ve katı davranış, kaba kuvvet kullanma” 

anlamlarına gelmekle birlikte etimolojik olarak dilimize Arapçadan geçmiş bir kelimedir. 

Fransızca ’da ise şiddet (violence) kavramı; bir kişiye, güç veya baskı uygulayarak isteği 

dışında bir şey yapmak veya yaptırmak; şiddet uygulama eylemi, zorlama, saldırı, kaba 

kuvvet, bedensel ya da psikolojik acı çektirmek veya işkence, vurma yaralama olarak 

tanımlanmaktadır (Ünsal, 1996: 29). 

Şiddet kelimesinin Fransızca ve İngilizcedeki anlamları birbiriyle karşılaştırıldığında 

çıkarılan tanımlamalar iki farklı şiddet türünü çağrıştırdığı ortaya çıkmaktadır. İngilizcedeki 

anlamı, fiziksel saldırganlıkken, Fransızca ’da ise iki anlamı vardır. İlki, fiziksel bir şiddete 

atıf yapar, ikincisi ise psikolojik şiddeti çağrıştırır ve birine rıza göstermesini sağlamak için 

psikolojik olarak baskı uygulama fikrini ifade eder (Şahiner’den akt. Besni, 2011: 11). 

Genel anlamda, “şiddet nedir?” sorusu üzerine yapılan birçok fikir ve tanım olmakla 

beraber şiddet kavramı dar anlamıyla bireylerde, fiziksel ve psikolojik olarak zararlara sebep 

olan ve genellikle başka kimseler tarafından başlatılan ve yönlendirilen psikolojik ve fiziksel 

davranıştır. Bu çerçevede şiddet sadece; fiziksel bir etki değil, aynı zamanda bir kişinin diğer 

bir kişiye sözel, sözel olmayan (beden dili) ve duygusal davranışları (aşağılama, aşağılayıcı 

bakış ve gülüş vb.) gibi durumları kapsayacak şekilde uygulandığı ve kişiyi olumsuz yönde 

etkilemesi, psikolojik olarak olumsuz bir şekilde etkilenmesine neden olan her türlü etkidir.  

Şu ana kadar yapılan şiddetin tanımları iki ana doğrultuda toparlanabilir. “Şiddet” terimi bir 

taraftan olgular ve eylemleri; diğer taraftan da gücün, duygunun veya bir doğa olgusunun 

varoluş tarzını belirlemektedir. İlk anlamıyla şiddet, huzur karşıtı olarak tanımlanmakla 

birlikte onu bozar ya da tartışılır kılmaktadır. İkinci anlamıyla ise ölçüleri aşan ve kuralları 

çiğneyen kaba veya çılgın bir güçtür (Michaud, 1991: 5). 

Şiddet, karakterlerin duygusal ve fiziksel olarak düzenlerinin bozulmasıdır. Bu durum 

iki temel unsur olan amaçlılık ve kötülük olarak tanımlanmakta ve bunlardan en az bir tanesi 

sunulmuş olmalıdır. Bu çerçevede şiddet sekiz seviye olarak sınıflandırılabilmektedir. Bunlar; 

davranış seviyesi (ciddi boyutta önemsiz seviye kadar), davranış türü (fiziksel ve sözel 



28 

 

formlar), amaçlılık (kastiden ve psikolojik), açıklık seviyesi (gizli ya da açık), gerçeklik 

seviyesi (fanteziden tam gerçekliğe), eğlendirme siyesi (mizahtan ciddiye) olarak 

sınıflandırılabilmektedir (Yengin, 2010: 60). 

1.2.1. Sözlü Şiddet 

Şiddet türleri arasında toplumda hemen hemen her yerde karşılaşılabilecek şiddet türü 

sözlü şiddet biçimi olarak ortaya çıkmaktadır. Küfretmek, hakaret etmek, aşağılamak, fiziksel 

ya da psikolojik durumlar nedeniyle kişiye çeşitli isimler takmak sözel şiddet çerçevesinde 

değerlendirilmektedir. Çoğunlukla fiziksel ve psikolojik şiddet ile bireyin istismar edildiği 

şiddet türleri arasındadır. 

RTÜK (2020) tarafından yapılan “Televizyon Yayınlarında Şiddet Araştırma 

Raporuna” göre şiddet içerikli görüntülerin rahatsız etme düzeyleri incelendiğinde 

izleyicilerin on puan üzerinden rahatsızlık düzeyleri ölçülmüştür. Çıkan sonuçlara göre 

televizyon izleyicisi, 7,39’luk bir oran ile aşağılama, laf dalaşı, bağırma, hakaret ve sözlü 

taciz görüntüleri gibi durumlardan rahatsızlıklarını belirtmişlerdir. 

1.2.2.  Fiziksel Şiddet 

Şiddet olgusu düşünüldüğünde akla ilk gelen şiddet türünü fiziksel şiddet 

oluşturmaktadır. Tarihin ilk dönemlerinden günümüze kadar gelinen süreçte insanlık 

tarafından bir kişi ya da grubun bir diğer kişi ya da gruba uyguladığı şiddet türünün en yaygın 

olanı fiziksel şiddettir. Genellikle güçlü olan tarafın güçsüz olana uygulaması sonucunda 

gerçekleşmektedir. Fiziksel şiddet, fiziksel gücün kullanılarak karşısında bulunan tarafı 

hırpalamak, dövmek gibi eylemlerle başlayarak ölüme neden olabilecek sonuçları ortaya 

çıkabilmektedir. Fiziksel şiddet dayaktan çok daha fazlasını içeren bir davranış biçimidir ve 

daha çok dramatik sonuçlara neden olabilmektedir. Bir el darbesiyle başlayabileceği gibi 

çeşitli aletlerin de kullanılabilmesi mümkündür. Fiziksel şiddet tanımını istismar edilen 

kişinin ya da mağdurun sağlığını olumsuz etkileyen ve vücutta çeşitli iz ya da yaralanmaların 

gerçekleşmesi şeklinde yapılabilir (Neugebauer’den akt. Polat, 2016: 25). 

Keane, (1996: 68) fiziksel olarak nitelendirilebilecek şiddet biçimini, aynı zamanda 

kişinin kendi kendine yöneltilmiş bir biçime de bürünebildiğini belirtmektedir. İntihar ya da 

gönüllülük esasına dayalı olarak ötanazi de bir şiddet biçimi olarak da değerlendirilmektedir. 

Bütün bir grubun ya da bazı kişilerin ciddi sonuçlara neden olabilecek olan yaralanmalarla 



29 

 

sonuçlanabilecek bilinçli ya da yarı bilinçli cesaret gösterileri, kişi ya da grubun kuramsal 

kaynaklı ihlalleri gibi aşırı derecede uç örneklere de rastlanılabilmektedir. Ancak yapılan 

eyleminin durumu fark etmeksizin şiddet, şiddete maruz kalan tarafın, “ötekiliği” kabul 

edilen, saygı duyulan bir özne olmaktan çıkarılıp yalnızca bir bedene zarar verilebilecek, hatta 

ortadan kaldırılabilecek bir nesne olarak ele alındığı kişisel bir eylem olarak 

tanımlanmaktadır. 

Diğer bir taraftan televizyon programları üzerine yapılan araştırmalarının büyük bir 

bölümünü suç ve şiddet konuları oluşturmaktadır. Bu konu üzerine yapılan araştırmalar, 

Amerikan televizyon ağlarının prime time ve hafta sonu programlarından örnekleri 

oluşturmuş ve Gerbner ve arkadaşları tarafından 1967 yılından başlayarak her yıl 

çözümlemeleri yapılmıştır. Bu çözümlemelerde, farklı programların şiddet eylemleri ile 

olayların sıkılığı araştırılarak bir sonuç elde edilmiştir. Ortaya çıkan sonuçlarda şiddet eylemi, 

“fiziksel zarar ya da ölüm içerecek biçimde kişinin kendisine ya da başkalarına yöneltilen 

fiziksel güç kullanımı ya da tehdidi olarak tanımlanmıştır” (Giddens, 2012: 208). 

RTÜK, (2020: 136) “Televizyon Yayınlarında Şiddet Araştırmasında” şiddet türlerinin 

izleyiciyi rahatsız etme düzeyleri araştırılmıştır. Araştırma kapsamında anket sonuçları 

incelendiğinde, cinsel şiddetten rahatsız olma düzeyi 10 üzerinden 9,02 ile ilk sırada yer 

alırken fiziksel şiddetten rahatsız olma düzeyi 9,95 puanla ikinci sırada yer almıştır. 

1.2.3. Psikolojik (Duygusal Şiddet) 

Şiddet türleri arasında gündelik hayatta karşılaşılan en yaygın şiddet biçimlerinden bir 

tanesi psikolojik, psikolojik istismar, duygusal ya da duygusal istismar olarak da adlandırılan 

şiddet biçimidir. Psikolojik şiddet fiziksel şiddetten farklı olarak olaya taraf olan bireyi 

zihinsel ve ruhsal biçimde hedef alarak yıpratmak üzerinedir. Fiziksel şiddete göre daha sinsi 

bir eylem olarak kabul edilebilecek olan psikolojik şiddet fark edilmesi, adlandırılması ve kişi 

üzerinde bir tespitinin yapılması oldukça güçtür. Genel çerçevede bakıldığında kişinin duygu 

veya duygusal gereksinimlerinin aşağılanması, zorlanması, cezalandırılması ya da baskı altına 

alınarak istikrarlı bir biçimde istismar edilmesi olarak tanımlanabilir (Acer, 2020: 3).   

Diğer bir taraftan fiziksel şiddetten ayrı olarak psikolojik şiddeti uygulayan kişiye 

herhangi bir maddi yaptırımda uygulanamaz, bu durumda psikolojik şiddetin çözüme 



30 

 

kavuşturulmasını zorlaştıran etkenlerden bir tanesi olarak kabul edilebilir Psikolojik şiddet iki 

farklı özelliği ile diğer şiddet türlerinden farklılık göstermektedir; (Polat, 2016: 31). 

1) Fiziksel ve cinsel şiddette olduğu gibi somut fiziksel saptamaların olmadığı ve 

belirlenemeyişi 

2) Bir bireye yalnız psikolojik şiddet uygulanabileceği gibi diğer şiddet türlerinin 

bulunduğu durumlarda da genellikle psikolojik şiddet uygulanmaktadır. Cinsel ya 

da fiziksel saldırıya maruz kalan birey aynı zamanda psikolojik ya da duygusal 

şiddete de maruz kalmaktadır.  

1.2.4. Cinsel Şiddet 

Cinsel şiddet toplum tarafından en hassas görülen konulardan bir tanesidir. Kişinin 

rızası dışında, rahatız edecek her türlü cinsel tutum, yaklaşım ve temas, cinsel bir tutum 

olmakla birlikte istem dışı dokunma, cinsel ilişkiye zorlamak cinsel şiddet örnekleri olarak 

düşünülebilir (Limnili, Özçakar: 56). 

“Şiddet ve Sağlık Konusundaki Dünya Raporu’nda” “cinsel şiddet”, cinsel bir eylemde 

bulunmaya, istenmeyen cinsel sözlerin söylenmesine, cinsel bir yaklaşım ve isteklerde 

bulunmaya ya da bir kişiyi ticari amaçlarla cinsel olarak kullanmaya yönelik eylemlerin 

tamamını kapsamaktadır. Cinsel istismara uğrayan ve bu eylemi gerçekleştiren fail arasındaki 

ilişki ne olursa olsun, istismara uğrayan kinin evinde ya da iş yerinde sınırlı olmaksızın bütün 

koşullarda bir kişinin cinselliğine karşı dolayla ya da doğrudan ve zorlama yöntemiyle yapılan 

cinsel bir eylem olarak tanımlanmaktadır (Polat, 2016: 26). 

Cinsel şiddet Dünya Sağlık Örgütü tespitlerine göre dünyada en yaygın bir şekilde 

kadınlara yönelik olarak uygulanmaktadır. Diğer bir taraftan yapılan uluslararası araştırmalara 

göre dünyadaki kadınların yaklaşık olarak %20’sinin ve erkeklerin %5-10’unun çocuk 

sayılacak yaşlarda cinsel şiddete maruz kaldıkları belirtilmiştir. Bunun yanında dünya 

genelinde %0.3 ile %11.5 oranları arasında kadınlar bir yabancı tarafından cinsel şiddete 

maruz kalmaktadır (Karal, Aydemir 2012: 2). 

Türkiye’de “Kadına Yönelik Şiddet” isimli bir araştırmada 100 kadından 42’sinin 

fiziksel veya cinsel şiddet gördüğü ortaya konmuştur. Yapılan araştırmaya göre %18’lik bir 

oran ile kırsal da görülen cinsel şiddet %14 oranındaki kentlerden fazladır. Diğer bir taraftan 



31 

 

cinsel şiddete rastlama yoğunluğu %29’5 oranıyla Kuzeydoğu Anadolu Bölgesi’nde 

görülürken en düşük rakam %8,7’llik oranla Batı Marmara’da görülmektedir (Karal, Aydemir 

2012: 25). 

1.2.5. Ekonomik Şiddet  

Ekonomik şiddet en kısa tanımlamayla kişinin maddi olarak parasına el koymak ya da 

bu maddi varlıkların kişinin elinden zorla alınması durumu olarak tanımlanabilmektedir.  

Ekonomik şiddet aile içerisinde değerlendirildiğinde ataerkil bir sistem içerisinde yaşayan 

bireylerin maddi olarak elde ettikleri kazanımları evde otorite olarak anne ya da babaya 

koşulsuz olarak teslim edilmesi ve kişinin ekonomik özgürlüğünün yok sayılarak aileye 

bağımlı kalması olarak tanımlanabilir. 

 Diğer bir taraftan ekonomik şiddet, cinsiyetçi bir biçimde değerlendirildiğinde ekonomik 

olarak bağımsızlığını kazanan kadının, üzerinde bir yaptırım şeklinde uygulanarak tehdit ve 

kontrol amaçlı bir koz olarak kullanılabilmektedir. Ekonomik şiddet davranışları; kadının 

çalışmasına, düzenli bir iş hayatına engel olmak, kısıtlı bir gelir ile kadından çok daha 

fazlasını talep etmek gibi durumlar olarak tanımlanabilmektedir. Diğer bir taraftan ekonomik 

şiddet içerisinde iki farklı davranışı bulundurmaktadır. Kadın ya da çocuğun bir iş gücü olarak 

kullanılarak emeğinin sömürülmesi olarak ortaya çıkarken aynı zamanda mağdur kişilerin 

çalışabilecek yetkinliğe sahipken bu durumdan mahrum bırakılması da bir ekonomik şiddet 

olarak değerlendirilmektedir (Polat, 2016: 33). 

1.3. TELEVİZYON VE TELEVİZYON PROGRAM TÜRLERİ 

Çoğunlukla olumsuz eleştirilere maruz kalan televizyon, bir yandan teknolojik olarak 

sunduğu imkanlar nedeniyle övülürken bir yandan da sosyo-kültürel yönü ile 

eleştirilmektedir. Toplumların zaman ve mekân sınırlarını genişleten bir medya aracı olan 

televizyon, McLuhan’ın daha sonraki spekülatif geliştirimlerinin temeline yerleştirdiği 

önerme gibi insanın görme duyusunun ulaştığı en ileri noktadır. Bu özelliğini geliştirmekle 

kalmayıp bu deneyimin nitel ve nicel örüntüsünü de önemli ölçüde dönüştüren teknolojik bir 

araçtır (Mutlu, 2008: 21). Televizyon yalnızca bir teknolojik araç değil, aynı zamanda 

toplumsal, kültürel ve endüstriyel bir olgudur (Aziz, 1981: 6). Williams’a göre ise televizyon, 

“hem teknolojik hem de kültürel bir biçimdir”. Yani televizyon bir anlamda teknik bir araç bir 



32 

 

diğer yanıyla ise kültür üretim, aktarım ve yeniden üretim ortamıdır (Mutlu, 2008: 11). Kısaca 

değişen ve gelişen teknolojiyle televizyon, günümüzde sosyal ve kültürel bağlamda 

konumunu sağlam bir şekilde koruyan bir kültür aracıdır. 

Televizyonun gücü, göze ve kulağa aynı anda hitap etmesinden gelir. Bu durum 

toplumdan topluma değişiklik gösterse de televizyon günümüzde en etkili kitle iletişim aracı 

olma özelliğini sürdürmektedir. Televizyonun en önemli özelliği McLuhan’ın ifadesi ile 

dünyayı “evrensel bir köy” konumuna getirmiş olmasıdır. Televizyonun bu denli etkin bir 

kitle iletişim aracı olmasında, ekranda oluşan görüntülerde resim, grafik, ses, müzik ve anlatı 

yapısı gibi öğelerin bulunması önemli bir etkendir (Akdoğan’dan Akt. Altunay: 248). Feuer, 

Horace Newcomb ve Paul Hisch’e dayanarak televizyonu, bir yandan paylaşılan inançların 

tartışıldığı, diğer taraftan değişiminde etkin olduğu toplumsal düzenin yeniden 

düzenlemesinde hizmet eden bir ‘kültürel form’ olarak tanımlamaktadır (Horace Newcomb ve 

Paul Hisch’ten akt. Özsoy, 2011: 12).  

Televizyon ekranında gerçeklik ideolojisi, birey üzerinde gerçekliği kurgulayarak 

yeniden oluşturan bir araçtır ve bunu bireyin televizyon ekranında izlediği görüntüler ile bu 

görüntülerin insan zihninde bir anlam bütünü oluşturmasıyla başarır. Görsel bir teknolojik 

araç olan bu ideolojik aygıt, insanlar arasında iletişimin merkezine yerleşmiş bir olgudur.  

Televizyon bize, sürekli gerçekliğin kendisini algıladığımız kodlarla yakın ilişki 

içerisinde olan kodları kullanarak aşina olduğumuz bir görüntü akışı sunmaktadır. Bu 

görüntüler dünyayı görmenin ve anlamlandırmanın doğal yolu gibi görünse de televizyon 

gerçekliği sadece kendi oluşturduğu kodlar vasıtasıyla göndermektedir. Televizyon bu süreci 

o kadar ‘doğal’ bir şekilde yapmaktadır ki sürecin tartışılması bile gereksiz görünebilir. 

Ancak tartışılması gereken asıl mesele bu noktada ortaya çıkmaktadır. Televizyon beşerî bir 

üründür ve televizyonun işlevi insan seçimlerinin, kültürel olguların ve sosyal baskıların bir 

sonucunda belirlenir. Bu noktada televizyonun gerçekliği olduğu gibi yansıtması doğal süreç 

değildir. Dolayısıyla televizyonun söylemi bize her gün toplumsal ilişkilerin ve kültürel 

algıların sürekli güncellenen versiyonlarını sunmaktadır. Böylece televizyon gelecekteki 

görme biçimlerinin seçilme potansiyellerini ve günden güne mevcut olan çoklu ve çelişkili 

seçenekleri izleyicilere haberdar etmektedir (Fiske, Hartley 2003: 4-5). 



33 

 

Bourdieu, (1996: 23-24) televizyonun ilginç bir şekilde, göstererek, yapılması gereken 

şeyin, yani insanları bilgilendirme işinin yapılabilmesi için gösterilmesi gereken şeylerden 

farklı şeyleri gösterdiğini ya da başka bir ifade ile gösterilmesi gerekenin gerçekle uyuşmayan 

bir tarza anlam kazandırarak,  gerçekliği gizlediğini belirtmektedir. Televizyon 

dramatikleştirme (canlandırma) yöntemine başvurarak bir olayı sahneye koyar, 

görüntülendirir ve bu olayın önemini, vahametini, dramatik ve trajik niteliğini abartarak 

değiştirmektedir. 

Televizyonla ilgili en önemli çıkarım insanların onu izlemeleridir; “televizyon” olarak 

isimlendirilmesinin de temel nedeni budur. Çünkü insanlar izledikleri, izlemekten zevk 

aldıkları şey, hareketli ve hiç durmadan sürekli değişen resimlerdir. Görsel ilgilin yani 

göstergenin ilgisini karşılamak amacıyla fikir ve düşüncelerin içeriğinin geri plana atılması 

gerekliliği bu iletişim aracının doğasından gelmektedir (Postman, 2004: 106). Televizyonun 

insanlar tarafından gördüğü ilgi, yüzeysel, içtenlikten uzak ve sahte bir ilgidir. Televizyonun 

kitlelere yaklaşımı yüzeysel olduğu için, her zaman insanları eğlendiren, düşünmekten ve 

eyleme geçmekten alıkoyan, fark ettirmeden insanların zihinlerini tembelleştiren ve bundan 

öteye hiçbir artı bir değer üretemeye yönelik bir işlevi bulunmayan, ama hiçbir zaman da 

vazgeçilemeyen bir araç olarak evlerimizi ve zamanımızın büyük bir bölümünü işgal eden bir 

kitle iletişim aracıdır (Cereci, 1992: 21). 

Televizyonun en iyi yaptığı şey eğlendirmedir. Ancak bu konuyla ilgili herhangi bir 

saptamaya gerek duyulmayacak yüzeysel bir tespittir. Televizyon; eğlendirici bir araç 

olmasından öte, eğlendirmeyi, her türlü deneyimlerimizin temsilinin doğal çerçevesi halini 

dönüşümüdür. Bu noktada asıl sorun televizyonun bizi eğlendiren temalar sunması değil, 

bütün bu temaların eğlence olarak sunulmasıdır. Televizyon bizi dünyayla hep yakın ilişki 

içerisinde tutar, ama bunu bizi hep gülümseyen bir yüz ifadesi ile yaptırır. Başka bir ifade ile 

televizyonda eğlence, üst-ideolojidir ve ekranda izlediğimiz her türlü içerik trajedi, şiddet, 

korku ve barbarlıkta dahil olmak üzere bizim eğlenmemiz ve haz almamız gözetilerek 

sunulmaktadır (Postman, 2004: 201-202). Televizyon düşünmenin, tefekkürün ya da kutsalın 

değil eğlencenin, izlenimlerin ve alkış almanın alanıdır (Özçetin, 2019: 257). 

Televizyon, tüm bu özellikleri nedeniyle diğer medya türlerinden (özellikle gazete ve 

dergi gibi yazılı basın araçlarından) farklılıklar göstermektedir. Televizyonun diğer iletişim 



34 

 

araçlarından farklı maddi ve teknik niteliklere sahip olması televizyona mahsus içerik 

ihtiyacını ortaya çıkarmıştır. Televizyon program türü olarak adlandıran bu içerik biçimi, 

televizyon endüstrisine program akışını kolaylaştırma ve izler kitle oluşturma gibi konularda 

yardım etmektedir (Erdoğan, Budak 2016: 18). 1990’lı yıllarda başlayan ve günümüze kadar 

uzanan süreçte, özel radyo televizyon yayınlarının yasallaşması birçok değişikliği de 

beraberinde getirmiştir. Kanal sayıları artmış, teknolojik gelişmeler akabinde (kablolu 

yayınlar, uydu yayıncılığı, dijital/sayısal yayıncılık) yayıncılık kalitesi gelişmiş, içerik 

değişmiş ve izleyiciye geniş bir yelpazede seçenekler sunulmuştur. Televizyon özelinde 

bakıldığında tematik kanal sayıları artmış, yeni program türleri ve içerikleri ortaya çıkmıştır. 

Tüm bu gelişmeler televizyon endüstrinde daha önce görülmemiş yenilikleri de beraberinde 

getirmiştir ve en önemli değişiklik program türleri ve formatlarında gerçekleşmiştir (Özsoy, 

2011: 127-128). 

Televizyon kanallarında yer alan program türlerinin ortaya çıkışı televizyonun altın çağı 

olarak tabir edilen yıllara kadar dayanmaktadır. Yayınların yaygınlaşmaya başladığı 

dönemlerde deneysel olarak program türleri ortaya çıkmış ve üzerinden uzun bir zaman 

geçmeden uluslararası program pazarı sayesinde bütün dünya televizyonlarında varlığı 

artmıştır. Dünya televizyonları bu içerik biçimlerini ithal ederek ya da program türü 

formatlarını esinlenme ya da taklit yolu ile kendi ülkelerine taşımış ve o günden günümüze 

kadar televizyon program türleri tüm dünya televizyonlarının kabul ettiği, uyguladığı ve 

belirli kalıpları olan metinler haline gelmiştir. Televizyon programları doğası gereği bütün 

türleri karmaşık hikayeler anlatma eğiliminde değil, tam tersine benzer içerikleri defalarca 

tekrar etme düzeni üzerine kurgulanmıştır. Her şeyi kendisine tanınan süre içerisinde sunması 

gerekir ve bu da yalın ve yüzeysel bir anlatım biçim anlamına gelmektedir. Televizyon 

programları her şeyi özetleyip, belirli düzen içerinde kurgulayan televizyon varlıklarıdır 

(Çaplı, 2002: 117-118). 

Televizyon kimisi için müzik, eğlence, güldürü ve dramatik programlardan oluşan bir 

eğlence aygıtıyken bazıları içinse dünyadan haberdar olma, bilgi edinme ve haber aracıdır. 

Televizyonun işlevi kişinden kişiye değişerek her bir birey için farklı bir anlam ifade etse de 

bu aygıtı kullanma biçimi televizyon adına yapılacak tanımlamaları da o yönde 

değiştirmektedir. Ancak televizyon programlarının içerikleri, boyutları, yapım ve yayın 

biçimleri ne olursa olsun, bütün bu olgulardan çıkarılacak tek tanım, mesajların, duygu ve 



35 

 

düşüncelerin “izleyici” adı verilen bir kitleye görüntüler aracılığıyla ve bir program biçiminde 

iletilmesidir (Gökçe, 1997: 69). 

Televizyon programları, belirli amaçlar doğrultusunda hazırlanan ve daha önce 

belirlenmiş olan yayın kuşaklarında yayınlanması için televizyon tekniklerine, diline ve anlatı 

yapısına uygun olarak, yasal, dürüst ve etik ilkelerle üretilen televizyon içerikleridir (Erdoğan, 

Budak 2016: 19). Bir programın hem zamansal hem de biçimsel olarak net sınırları vardır ve 

genel olarak diğer program türleri ile farklılık açısından ilişkilidir. Televizyon programları, 

meta olarak üretilen ve satılan istikrarlı, sabit (Fiske, 1999: 13) ve yığınsal olarak tüketilmek 

üzere gerçekleştirilen kültürel ürünlerdir (Mutlu, 1995: 35). 

         1.3.1. Tür Kavramı 

Fransızca bir kelime olan type sözcüğünden türeyen tür (genre) sözcüğünün kökeni, 

Yunanca taxis (düzenleme) ve nomos (yasa) sözcüklerinin bileşimi olan “taksonomi” 

sözcüğüdür (Erdoğan, Budak 2016: 18).  Tür kavramı bilindiği kadarıyla ilk kullanımı Eski 

Yunan’a kadar dayamakla birlikte Aristo’nun “Poetika” adlı eserinde, o dönemin Yunan 

dramasındaki tragedya türünün sınırlarını çizme ve tanımını yapmak adına kullanılmıştır 

(Mutlu, 1999: 36). 

Film kuramcısı Steve Neale, “Tür ve Hollywood” adlı kitabında, türü “çok boyutlu bir 

fenomen olarak tanımlamakta ve türü, merkezi olarak beklenti sistemlerini, kategorilerini, 

etiketleri ve adları, söylemleri, metinleri ve metinlerin tümcelerini ve tüm bu olguları yöneten 

uzlaşımlar” olarak nitelendirmektedir (Selbo, 2011: 11). Tür kavramı basitçe “düzen” 

anlamına gelmektedir. Sanatsal eserlere uygulanabildiği gibi tür, ayırt edici ve kolayca 

tanımlanabilir özellikleri paylaşan sunum türü, sınıfı, (Silverblatt, 2007: 3) ve pek çok 

maddenin daha küçük kategoriler içerisine yerleştirmesine olanak sağlamaktadır (Erdoğan, 

Budak 2016: 19).  

Tür sözcüğü ilk kez Avrupa’da belirli bir grup sanat yapını adlandırmak için 

kullanılmıştır. Bu adlandırma, belirli sınıfların ve özellikle de çiftçilerin gündelik yaşamına 

ilişkin konuları ele alan resimler ve edebiyat yapıtlarıdır. “Tür resmi” (genre painting) olarak 

tanımlanan bu ayrım, samimi ve bazen mahrem sahneleri sergileyen resimleri belirtmek 

amacıyla yapılan bir sınıflandırmanın soncusunda ortaya çıkmıştır. Sınıflandırma işlemi, aklın 

geliştirdiği yöntemlerle dünyanın açıklanmasında doğa bilimlerinden başlayarak 



36 

 

insanoğlunun yaşam biçimini kolaylaştırmada önemli bir yer tutmuştur. İnsanın, çevresindeki 

maddelere, varlıklara ve kullandığı araç ve gereçlere ilişkin bilgisini geliştirebilmek ve onlar 

üzerindeki denetleme gücünü arttırabilmek amacıyla bu varlık ve maddeleri çeşitli şekilde 

sınıflandırmış ve sınıflandırmanın grup olarak ele alınması, onları düzenli bir şekilde 

inceleme olanağı sunmuştur. Dolayısıyla, kültür ve sanat ürünlerinin incelemesinde ya da 

eleştirilmesinde aynı yolun kullanımı anlaşılır bir olgudur. Bu çerçevede tür kavramı, 

biyolojiden sanat alanına geçmiştir ve temelde varlıklarla şeyleri, sonradan, dışarıdan 

atfedilen bir çevreye yerleştirmekle ilgilidir (Abisel, 2005: 14-25). Her tür, dünyamız 

hakkında düşünme şeklimizi şekillendiren tutarlı bir dünya görüşü sunmaktadır. Sınıflandırma 

biçimi, insanoğlunun yaşam dinamikleri içerinde her zaman hayatı kolaylaştırmak adına bir 

olgu olarak var olmakta ve insanların kendi yaşamlarındaki belirsizliklerle mücadele etmeleri 

için güvenli bir araç olarak düşünülmelidir (Silverblatt, 2007: 15). 

Tür, sanat söz konusu olduğunda, sanatsal faaliyetlerin, özelliklerine göre 

biçimlendirilmesini sağlayan bir kategoridir. Ayrıca tür, edebiyatta, sinemada ve televizyonda 

kullanılan bir terimdir (Erdoğan, Budak 2016: 19). İletişim alanında ise tür; “Sanat ve 

iletişimde özgül anlatım biçimleri” (Mutlu, 2004: 287) olarak tanımlanmaktadır. 

Tür kavaramı, öncül olay örgüsü, yapı, karakter, dünya görüşü, üslup ve geleneklerdeki 

kendine özgü kalıplarıyla tanımlanabilir. Çünkü bu karakteristik unsurlar, genel programlama 

yani (belirli bir türe ait bir program) bir çalışma bütünü olarak kabul edilebilir. Brain G. Rose 

göre tür kavramı, “biçimsel veya teknik özellik gruplarının, bestenin, yazarın veya konunun 

zamanı ya da yeri ne olursa olsun, aynı türden eserler arasında var olan bir olgu” anlamına 

geldiğini belirtmektedir (Silverblatt, 2007: 3). 

Burton göre tür; “Bir medya ürününün bir çeşidi ya da kategorisidir.” Türün kesin, 

belirli ve temel özellikleri vardır ve bu özellikler çok iyi anlaşılmış ve kavranmış olmalıdır. 

Tür bazen bir casusluk filmi olurken bazen de onun alt türünü oluşturan Bond casusluk filmi 

olabilmektedir. Bütün türler meydana getirildikleri temel unsurları içeren bir plana sahipken, 

tüm tür örnekleri her zaman bütün unsurları içermez. Bunlar arasından bazılarını kullanır. 

Tür, parça parça hayatımızın içinde olan şeylerdir ve tüm bu unsurların bir bütün olarak ele 

alınmasının bir sonucudur (Burton, 2010: 92-94). 



37 

 

Tür kavramı esas olarak bir nesnenin, bir olgunun ya da yapıtın tek ve özel olmadığını 

imgeleyen bir kavramdır. Edebi yapıtları, filmleri ve televizyon programlarını 

gruplandırabileceği gibi, bir yapıtın kendisiyle ilişkili yapıtlar sınıfına ait olarak 

değerlendirmeyi mümkün kılan yollarla ilgilenmektedir (Feuer, 2018: 255). Türler, televizyon 

anlatısı tanımlamak adına ve uzlaşım ya da farklılıklarla birbirinden ayrı kategoriler olarak ele 

almamıza izin veren bir formül olarak kullanılabilmektedir (Çelenk, 2005: 89-90). 

          1.3.2. Program Türlerin Sınıflandırılması 

Televizyon programları toplumun geneline hitap etmeyi amaçlayan, izler kitlenin sayıca 

artmasını hedefleyen televizyon içerikleridir ve hedef kitlenin haber alma, eğlenme, mal ve 

hizmetlerden haberdar olma gibi ihtiyaçlarını karşılamakla yükümlüdür. Bu sebeple, 

televizyon programları; yaş, cinsiyet, eğitim, sosyo-ekonomik durum, meslek ve aynı 

zamanda programların yayınlanma saati, işlevleri ve konusu, izleyicinin yapısı-özellikleri ve 

anlatı alışkanlıklarının korunduğu türlere ayrılmaktadır (Erdoğan, Budak 2016: 19-20). 

Televizyon program türleri değiştirilemez olgulara sahip değildir ve bu nedenle, bir 

televizyon programını bir program türüne dahil etmek ya da bu program türünün dışında 

bırakmak için belirli bir kural ya da düzen yoktur. Dolayısıyla türler birbirine 

karıştırılmaktadır. Başka bir ifade ile televizyon programları farklı televizyon kanallarında ve 

farklı zamanlarda, farklı türleri sentezleyerek dahil olabilmekte ya da bu türlerin dışında da 

yer alabilmektedir. Televizyon program türleri, televizyon anlatısının genel özellikleri ile 

etkileşim içinde düşünülmelidir. Türler gittikçe birbirleri ile kesişirken alt türler oluşturmakta, 

var olan türler de zaman içinde değişmektedir (Özsoy, 2011: 129). Televizyonun içerik 

üretimi ortak anlamlandırma sistemlerinin uzlaşımsal kodları ve anlatısal formüllerine uygun 

tarzda şekillenir. Program yapılanması ve dönüşümü, toplumun süreklilik gösteren anlatı 

gelenekleriyle ve gündelik yaşamın ritim ve trendleriyle yakın ilişki içerisindedir (Çelenk, 

2005: 89). Feuer, televizyon türleri üzerine yapılan tanımlarda ortaya çıkan yöntembilimsel 

yaklaşımlar yüzünden, genel olarak televizyon türleri ve alt türlerle ilgili farklı görüşler ortaya 

çıktığını belirtmektedir. Ona göre televizyon ve film türlerine ait yaklaşımlar genel olarak 

estetik, ritüel ve ideolojik olarak sınıflandırılmaktadır (Feuver’den akt. Özsoy, 2011: 129). 

Televizyon programları tümüyle değilse de büyük oranda nitel değil, nicel etmenlere 

göre belirlenmektedir. Bir programın kalitesi değil, programın reytingi onun başarısını ve aynı 



38 

 

doğrultuda alabileceği reklam gelirleri belirlemektedir. ABC Televizyonu’na program yapan 

bir şirketin başkan yardımcısı, programların başarısını hesaplana bilirlik üzerindeki vurguya 

açık bir şekilde dile getirmiştir; “Ticari televizyon programcılığı, izleyicileri programların 

içindeki reklam mesajlarına çekmek üzere tasarlanmıştır. Programın içindeki estetik değerler 

(nitelik) önemlidir, ama her zaman ikinci planda kalır” (Mankiewicz ve Swerdkow’den akt. 

Ritzer, 1996: 115). 

“Televizyon izlemek”, her zaman herkes için eşdeğer anlam veya öneme sahip tek 

boyutlu bir etkinlik olarak kabul edilemez. Televizyon ve televizyon programı izleme 

pratikleri hem farklı türde izleyiciler tarafından farklı görüntüleme seçenekleriyle ilgili olarak 

yapılan seçimler hem de farklı izleyici türleri arasındaki dikkat, anlamlandırma farklılıkları ve 

televizyon kullanım alışkanlıklarıyla ilgilidir.  Morley’e (1999: 2-3) göre televizyon yayınları 

izleme kalıpları yaşam tarzı, çalışma durumu ve bunların televizyon yayının zamanlama 

sınırlamaları ile ilgili olarak daha geniş soru dizisi bağlamında kavranılabilmektedir. Bu 

nedenle “kullanılabilirlik” durumu kavramı hangi grupların ne zaman ne kadar dikkatle ve ne 

tür bir televizyon programı izleyeceği veya (izlemek isteyeceği) ilgili dinamik bir kavram 

olarak televizyon programları açsından öne çıkmaktadır. Televizyon programları insanların 

ilgisi ve zamanı için rekabet etmektedir. Her program, dizi ve yayın şebekesi, elektronik 

ilanlarını üzerinizde dalgalandırarak ilginizi ele geçirmek için uğraşmakta, gerçekte Beni 

seyret, beni seyret” demektedir (Postman, Powers 1992: 11). 

Nejat Özön televizyon türlerini, programların belli bir konuyu işlerken kullandığı araç 

ve gerece, çeşitli öğelerin kullanılış tarzına, belli bir konuyu ele alış biçimine göre benzer 

yönleri bulunarak yapılan kümelendirme sonucunda ortaya çıkan bölümler olarak 

tanımlamaktadır. Ozon, bu program türlerini olarak haber, belgesel, gezi-görüşüm, 

açıkoturum, yuvarlak masa, spor, televizyon oyunu, dinletiler, eğlence, yarışma, hava 

durumu, tanıtı (reklam) programları olarak sınıflandırmaktadır (Özon’dan akt. Mutlu, 2008: 

37). Berger’e (1992) göre televizyon programları, reklamlar, haberler, belgeseller, durum 

komedileri, melodramlar, söyleşi programları, söyleşiler, bilimsel programlar, yarışmalar, 

spor programları, polisiyeler, bilim kurgu yapımları gibi başlıklar altında 

sınıflandırılabilmektedir.  



39 

 

Creeber (2001) program türlerinde kırılmalar ve değişimler olduğunu ve sürekli bir 

dolaşım içerisinde değişimlerine devam ettiğini öne sürerek, örnek olarak belgesel 

programlarını işaret etmektedir. Belgesel programları belgesel-melodram (docusoap), 

gerçeklik televizyon programları (reality TV) şeklinde sınıflandırırken, popüler eğlence 

kavramının yarışma programlarından tartışma programlarına ve söyleşi programlarına kadar 

birçok türü içerisine aldığını ifade etmektedir. Ona göre televizyon program türleri; drama, 

melodram diziler, komedi, popüler eğlence programları, çocuk programları, haber ve 

belgeseller gibi kategorilere ayırılmaktadır (Altunay, 2014: 253). 

Amerika Birleşik Devletleri’nde iletişim alanında düzenlemeler yapan FCC (Federal 

Communication) adlı kuruluş, televizyon programlarını; tarım programları, eğlence 

programları, haberler, kamusal konular, dini programlar, eğitim programları, spor 

programları, diğer programlar olarak sekiz ayrı kategoride değerlendirmektedir. 

İngiltere’nin kamu hizmeti kuruluşu olan BCC (British Broadcast Commission) 12 

başlık altında televizyon program türlerini sınıflandırmaktadır. Bunlar; haberler ve kamusal 

konular, magazin ve belgeseller, eğitim, sanat ve müzik, çocuk programları, dramalar, filmler, 

eğlence programları, spor, din programları ve reklamlardır (Soydan, 2011: 32). 

Avrupa Yayın Birliği EBU (Europen Broadcasting Union) de ESCORD adlı bir sistem 

geliştirerek televizyon programları için bir temel niteliğinde olan farklı bir program türleri 

sınıflandırması yapmaktadır. Avrupa Birliği tarafından belirlenen program konuları, alt türler 

şeklinde detaylandırılarak sınıflandırılmıştır. Bu türler; kamusal konular, bilim ve insanlık, 

müzik, drama, güzel sanatlar, yaşam felsefesi, spor, boş zaman ve hobiler, eğlence, folklor ve 

insan odaklı programlar, karışık konular, diğer konular ve diğer türlerdir (Erdoğan, Budak 

2016: 23). 

Çeşitli ülke ve topluluk komisyonları tarafından yapılan sınıflandırmalar program 

türlerini kesin bir şekilde sınıflandırdığı söylenmez, bu nedenle sınıflandırma ve alt türler 

mümkün gözükmemektedir. Sadece farklı biçimlerde yapılması mümkündür. Bu nedenle 

televizyon yayıncılığında programların sınıflandırması amaç, izler kitle, içerik ve içerikleri ele 

alırken kullanılan gereçler, yapım unsurlarının kullanılış biçimleri ve özellikleri ve anlatı 

yapısı göz önüne alınarak yapılabilir (Altunay, 2014: 47). Türkiye özelinde otorite olarak 

kabul edilen ana program türleri sınıflandırması RTÜK tarafından yapılmıştır. Radyo ve 



40 

 

Televizyon Üst Kurulu (RTÜK), program türlerinin sınıflandırılmak için 2014 yılında  

“Yayınlarda Program Türleri Kod, Tanım ve Sınıflandırmaları” çalışmasını hazırlamıştır. 

Çalışmaya göre RTÜK televizyon program türlerini haber ve haber programları, güncel 

programlar, kültür programları, eğitim programları, gerçek yaşamlar, drama, eğlence 

programları, çocuk programları, ticari iletişim ve tanıtım ve diğer programları olarak 10 ana 

başlık altında incelemektedir. Program türlerini sınıflandırmak ve tanımlamak yayın 

kuruluşlarına hedef kitlelerine hazırlanacak olan programların önceden plan ve programlama 

imkânı vermektedir. Böylece yayın kuruluşları, kamuya yönelik olarak ne tür program türü, 

hangi zaman diliminde hazırlayacakları daha planlı, programlı ve sistematik bir şekilde 

planlayabilmektedir. 

1.3.2.1. Haber Programları 

Haber kavramının insanoğlunun “bilme”, “haber” alma isteği, arzusu üzerinde birçok 

kişi tarafından tanımı yapılmıştır. Basın özgürlüğü kavramı toplumların zihinlerine 

yerleştirilmeden önce bile haber kavramı ve tanımlarının ne olduğu yönde sorular sorulmuş ve 

araştırmalar yapılmıştır. Bu araştırmalar ve sorular haber olgusunun tanımlanmasında çığır 

açmıştır ancak gelinen noktada haber nedir soru üzerinde bir görüş birliğine varılamamıştır 

(Tokgöz, 1981: 52). Haber kısaca haber yazarının hazırladığı ve yayına verdiği ürün olarak 

tanımlanır. Ancak bu sorunun günümüzde tek bir tanımı olması doğru bir yaklaşım değildir. 

Bazı haberciler haberin doğrudan tanımını yaparken, bazıları ise haberin unsurlarını ele alarak 

tanımlamaktadır. 

Amerikalı gazeteci-yazar Rovers, 1916’da Amerika’da gazetecilik eğitiminin önde 

gelen isimlerinden Villarda Blayer’in “Çok sayıda insanı ilgilendiren her şey haber, daha 

fazla sayıdakiler için en çok ilginç olan da en iyi haberdir” tanımlısından yola çıkarak yaptığı 

tanıma göre; “Haber önemli sayıdaki insanları ilgilendiren olayların, gerçeklerin ve 

görüşlerin zamanlı bildirişidir” (Uyguç, 1987: 42). Haber yeni ve anlamlı olan, 

yayınlandığında izleyici kitlesinin bütününü ilgilendiren olay ya da bilgidir (Şeker, 1999: 11). 

Bu tanımlamaların yaygın ölçüde kullanıldığından bahsetmek mümkün olmakla birlikte bir 

başka tanıma göre haber; herhangi bir zamanda geçen olay, fikir ya da sorunun çıktısıdır 

(Tokgöz, 1981: 213).  Haberin en sade tanımı, hâkim Oliver Wendell Holmes’un ünlü hukuk 

tanımından çıkartılabilir. Holmes’un değişine göre, hukuk, mahkemeler ne derse odur. 



41 

 

Postman ve Powers’a göre ise haber; benzer bir biçimde haberin, haber müdürleri ve 

muhabirleri ne derlerse o olduğu söylenilebilir (Postman, Powers 1992: 19). 

Kitle iletişim araçlarının en güçlü ürünleri, sahip oldukları en önemli argüman 

haberlerdir; haberi taşıyan ve ileten araç da basın, radyo ya da televizyondur (Uğurlu, Öztürk 

2006: 26). Yirminci yüzyılın ikinci yarısından itibaren hızla gelişen televizyon teknolojisi ile 

gazetenin temel işlevi olan habercilik, popüler bir kitle iletişim aracı olarak televizyon 

tarafından ele geçirilmiştir. Günümüzde haber ve haber programlarının en çok takip edildiği 

platform televizyondur ve günümüzde habercilikle ilgili kuralları televizyon koymakta ve 

günün konularını televizyon belirlemektedir (Şeker, 2003: 52). 

Televizyon programlarının içeriğinin zaman içindeki gelişimiyle birlikte, birçok farklı 

alt dallara ayrılarak yeni tür ve formatların ortaya çıkmasına neden olmuştur. Haber 

programları biçim olarak belgesin alt bir türü, ele aldığı konu ve içeriği bakımından da 

haberin bir alt türü olarak sunulmaktadır (Poyraz, 2002: 79). Yaşadığımız çağda kamuoyunun 

bilgi edinme ihtiyacını karşılamak amacıyla üretilen program türleri haber programlarıdır ve 

haber programcılığının en yaygın türlerinden bir tanesidir. Olay, konu ve gelişmeleri elen alan 

ve değerlendiren, acil durumlar dışında belirli gün ve saatlerde yayınlanan ve düzenli biçimde 

izleyici kitlelere sunulan televizyon metinleri şeklinde tanımlanmaktadır (Uğurlu, 2014: 48-

49). 

RTÜK, (2014: 11) “Yayınlarda Program Türleri Kod, Tanım ve Sınıflandırmaları” 

kitapçığında haber programlarını “Kamuoyunu bilgilendirme amacıyla ve nesnel bir bakış 

açısıyla izleyici ve dileyicilere iletilen güncel, toplumsal, ekonomik, siyasal, kültürel ve 

benzeri olay, konu ve gelişmeleri ayrıntılı bir şekilde ele alınarak sunulan program türü” 

olarak tanımlanmıştır.”  

Haber programları, iletişimin boyutlarının genişlemesiyle giderek küçülen dünyada gün 

geçtikçe daha fazla ilgi çeken program türleridir. Güncel haberleri konu alan haber 

programları aktüel ve dinamik bir yapıya sahiptir. Televizyonun görüntü ve ses temelli bir 

kitle iletişim aracı olması haber ve haber programlarının diğer kitle iletişim araçlarına nazaran 

bu aygıt üzerinde daha inandırıcı ve popüler olmasına neden olmakla birlikte, kitleler 

tarafından daha tercih edilebilir konuma yükselmesine neden olmuştur. Ülkedeki ve 

dünyadaki gelişmeleri ve bunların yorumlarını kısa sürede izleyiciye aktarmasıyla haber 



42 

 

programları, toplumu bilgilendirici, aydınlatıcı, siyasal gelişmeleri etkileyici bir işlev 

üretmektedir. Özellikle önemli siyasal, ekonomi, askeri gelişmelerin olduğu dönemlerde 

kitlelerin en çok izlediği program türü haber programlarıdır (Cereci, 1992: 47). Haber 

programı, içerik biçimi temel alınarak yapılabilecek bir sınıflandırmaya göre, haberin bir alt 

türü olarak değerlendirilebilir (Poyraz, 2002: 79). Televizyon haberciliği haber bültenleri ve 

haber içeriklerinin ayrıntılı olarak ele alındığı programları kapsamaktadır. İzleyici kitlesi en 

geniş program türlerinden bir tanesidir ve hedef kitlesini toplumun her kesiminden bireyler 

oluşturmaktadır. Haber bültenleri ve haber programları birbirinden farklı unsurları bünyesinde 

barındıran türlerdir. Haber bültenlerinin konuları genellikle ana başlıklarla ele alınan ve 

izleyicinin o konuda bilgi edinmesi üzerine kurulu olan bir yapıya sahipken (Cereci, 2001: 

149) haber programı, çoğunlukla haber bülteni içinde yer alan önemli bir haberin geniş 

biçimde ele yeniden alınışıdır (Uyguç, 1987: 86). 

 Televizyonda haberler bir bütün olarak gruplar halinde düşünülmektedir. Bu 

gruplandırmada iki yol izlenmektedir. Haberler özet olarak az ve öz verilir. Bunlara kısa 

haberler denilmektedir. Haberler bir bütün halinde haber bülteni içerisinde verilir. Bu iki yol 

dışında televizyonda haberler günlük olarak haber bültenleri şeklinde sunulmaktadır. 

Haberlerin kısa haber şeklinde sunulması genelde haber kaynağı belirtilerek bir veya iki 

cümle ile özetlenmesidir. Haber bülteni şeklindeyse, haberler uzun, kapsamlı ve detaylı bir 

şekilde sunulmaktadır. Haber programları ise kısa haberler ve haber bültenlerinden farklı bir 

yapıya sahiptir. Günün önemli olaylarını derinliğine, yerinde yapılmış söyleşiler, röportajlar, 

yorumlarla birlikte sunulmaktadır. Haber programlarındaki genel mantık günün önemli 

olaylarını değerlendirerek özetlemektir (Tokgöz, 2010: 406-407). 

Haber bültenleri ele aldıkları konuları ayrıntılı olarak işledikleri için, haberlere göre 

daha çok bilgi aktarımı yapabilmekte ve olaylar arasında neden sonuç ilişkisi kurabilmektedir. 

Bu programlar arasındaki farklılıklar izleyici ve toplum üzerinde oluşturduğu etki yeni bir 

araştırma konusu olarak ortaya çıkabilir. Bir örneğe göre, haber bültenlerinde müzik 

kullanılmazken haber programlarının vazgeçilmez bir unsur olarak öne çıkmaktadır. Tek 

başına müziğin kullanımı bile, haber programlarının dramatik boyutuna örnek 

oluşturmaktadır. Müzik bu tür programlarda haber içeriğine duygusal ve dramatik olguların 

vurgulanmasını sağlamaktadır (Poyraz, 2002: 80). 



43 

 

Bütün haber programları müzikle başlar, biter ve gene müzik eşliğinde ara verilir. Haber 

programına müzik konmasının nedeni, tiyatro oyununa ve sinema filmine müzik konmasıyla 

aynıdır: Eğlenceye uygun bir ruh hali yaratıp bir leitmotif sunmak. Eğer müzik olmasaydı 

izleyiciler hakikaten dehşet verici, belki yaşamlarının bile değişmesini gerektiren bir haber 

dinlemeyi beklerlerdi. Ama program çerçevesi müzikle çizildiği sürece, izleyici ciddi bir 

biçimde dehşete düşülecek bir şey olmadığını, aslında haberlerin gerçeklikle ilgisinin bir 

oyundaki sahnelerden farksız olduğuna inanma komsunda gölü rahat olur (Postman, 2004: 

116). 

Baudrillard, televizyon ve televizyon haberciliğini bütün bir sistemi kesinlikle niteliksel 

değişime uğratabilecek şeyler olup, birer biçimsel ve topolojik felakete benzetmektedir.  

Başka bir deyişle televizyon ve nükleer tehlike benzer şeyler olup “sıcak” ve negantropik, 

enerji ve haber kavramlarının gerisinde her ikisinin de soğuk sitemlere özgü birer caydırma 

gücüne sahip olgular olarak tanımlamaktadır (Baudrillard, 2021: 80-81). Bu tür programlar 

farklı formatlarda üretilebilir ancak hepsinin ortak özelliği haber olabilecek konuları gündeme 

taşımalarıdır. 

         1.3.2.2. Güncel Programlar 

RTÜK (2014: 11) güncel programları “Toplum ve insan hayatında karşılaşılan çarpıcı 

ve genellikle münferit olayları konu alan program türü” olarak tanımlamaktadır. Adından da 

anlaşılacağı üzere, güncel programlar kısa bir zaman diliminde meydana gelen, haber değeri 

taşıdığı düşünülen olayları konu alan program türü olarak tanımlanmaktadır. Bu programlar 

haber türlerinin özelliklerini taşımakla birlikte sosyal yaşamdan konuların, olayların kişi ya da 

öykülerin araştırılarak hazırlandığı program türleridir (Uğurlu, 2014: 50). 

Zaman zaman meydana gelen olağanüstü (savaş, sel, deprem vb.) durumlarda 

araştırmacı gazetecilik örneği olarak bir gazeteci tarafından yaşanmış ve yaşanmakta olan 

olayları bir haber programı formatı şeklinde hazırlayarak ve genellikle yaşanan olayları, 

izleyici kitlenin ilgisini çekebilecek şekilde görüntüler eşliğinde röportajlarla desteklenerek 

sunulmaktadır. 

Güncel ya da aktüel olarak da isimlendirilen bu program türleri, güncellikleri nedeniyle 

fazla izlenen programlardır. Birçok konuyu bünyesinde barındırdığı için belirli bir içerik 

saptaması yapılamamakla birlikte geniş kapsamları vardır. Devletle ilgili ya da siyasal 



44 

 

içeriklerden magazin içerikli bir olaya kadar her türlü konuyu kendisine içerik edinebilir. Bu 

tür programlarda olaylar ve konular derinlemesine işlenmektedir. Canlı bir tempo içerisinde 

sunulur ve sık sık olaylarla ilgili uzman görüşlere başvurularak konu hakkında ayrıntılı 

bilgiler öğrenilmeye çalışılır (Cereci, 2001: 150-151). 

         1.3.2.3. Kültür Programları 

Kültür programları RTÜK (2014: 13) tarafından “Toplumun düşünce ve hayat şekline 

konu olan ve nesilden nesile aktarılan inanç, bilgi ve uygulamaların muhafaza edilmesi, 

geliştirilmesi, yayınlaması ve zenginleştirilmesi amacıyla hazırlanıp sunulan program türü” 

olarak tanımlamaktadır.  

Kültür programları geniş bir alanı kapsayan, kültürel çerçevedeki konuların içerik 

olarak kullanıldığı ve toplum kültürüne yapıcı katkılar sunmayı amaçlayan program türüdür. 

Kültür programları ve alt türleri, kültürün geçmiş kuşaklardan gelecek kuşaklara aktarımını 

hedefleyerek içerik üretmektedir. Bu tür programlar ciddi şekilde üzerine çalışılması ve 

ayrıntılı araştırmalar yapılarak hazırlanması gerekmektedir. Bu programlarda kullanılacak 

malzemeler içerisinde yaşadığımız dünyadaki birçok olguyu kapsadığından dolayı sınırsızdır 

(Cereci, 2001: 155). Toplumların kültür düzeylerinin yükseltilmesi ve eğitilmesi amacıyla 

hazırlanan programlardır. Bilgisel ve belgesel temellere dayandırılan bu program türleri hem 

eğitici hem de eğlendirici olguları bünyesinde barındırmaktadır (Cereci, 1992: 48). Kültür 

programları, belgesel programlar, bilgi- kültür yarışmaları, kültür ve sanat programları, yaşam 

tarzı ve eğilimlerle ilgili yapımlar, gezi programları gibi alt başlıklara ayrılmaktadır. 

               1.3.2.4. Eğitim Programları 

RTÜK  (2014: 15) eğitim programlarını “Toplumun farklı kesimlerine hitap eden ve 

hayatta medyana gelebilecek farklı bilgi ve beceri türlerini içeren eğitim amaçlı hazırlanmış 

program türleri” olarak tanımlamaktadır. Esslin televizyonun kitle iletişim ve kitle 

bilgilenmenin asli aracı haline gelişinin kesin bir olgu olduğunu belirterek, günümüzün 

popüler sanat biçiminin televizyon olduğunu ortaya koymaktadır. Ona göre televizyon 

programları kolektif bilinç altının ve kitlelerin gizli ilkel duygularının yansımasıdır. Ancak 

televizyonun sanat potansiyelinden, bilgi verme işlevine, katı gerçekleri ve önemli bilgileri 

taşımadaki sınırlı yeteneği verimli bir şekilde kullanmakta mümkündür (Esslin, 1991: 101-

104).  



45 

 

Televizyon eğitim programlarının genellikle sınırlı bütçeler ile gerçekleştirildikleri için 

süreleriyle ilgili bir standardı olmamakla birlikte programın süresi 20 dakika ile sınırlıdır. Bu 

programlar bir konuyu sunmak için mantıklı şekilde organize edilen bir yapım şekline 

sahiptir. Genellikle başlangıcı, gelişimi ve sonucu vardır. Başlangıç bölümünde amaç hedef 

kitlenin dikkatini yakalayıp program içeriği hakkında bilgi vermekken gelişme kısmı program 

içeriğinin iddiasının sunulduğu bölümdür. Sonuç bölümde ise diğer bölümlerde 

gösterilenlerin bir özet şeklinde sunulduğu ve var olan probleme bir çözüm bulunduğu 

bölümdür. Eğitim programı türleri anlatı yapısı açısından üçe ayrılmaktadır: (Cereci, 2001: 

156) 

1) Doğrudan öğretici: Herhangi bir konu ya da nesneyi tanımlayıcı, bilgi verici ve 

öğretici türdür. Genellikle konunun uzmanı tarafından ya da uzaman tarafından 

hazırlanan metinle konunun uygulama tekniği üzerinde durularak bilgi 

verilmesidir. 

2) Bilgi aktarıcı: Herhangi bir konu ya da nesneyi, genellikle belgesel biçimde biraz 

daha uzun vadede ve dolaylı olarak işe yarayıp davranış değişikliği oluşturabilecek 

biçimde tanıtılan programlardır. 

3) Güdüleyici tür: Bu türde ilk iki programdaki ögeleri bünyesinde bandırmakla 

birlikte kendi içinde dramatik bir yapıya sahiptir. Bu türün amaca eğlence 

ögesinde kullanarak izleyicinin kendisini farkında olmadan eğitildiği tür olarak 

tanımlanmaktadır. 

         1.3.2.5. Drama Programları 

RTÜK, (2014: 16) drama program türünü “Bir sözcüğün, bir kavramın, bir davranışın, 

bir fikir ya da yaşantının veya bir olaylar dizisinin, tiyatro ve sinema tekniklerini kullanarak 

canlandırdığı yapım türü” olarak tanımlamaktadır (RTÜK, Bu program türü günümüz 

televizyonlarında en çok tüketilen türler olan dizi filmler ve sinema ve televizyon filmleri 

şeklinde alt başlıklarla sınıflandırılmaktadır. 

Özel olarak hazırlanan ve oyunlaştırılan hikâyeler olarak tanımlanan drama programları 

ve alt türleri, bir bakıma tiyatro oyunu havası taşıyan ancak televizyonun karakteriyle 

harmanlanan programlardır. Dramalar da daha çok toplumsal olaylar, tarihi konular ya da 



46 

 

kahramanlar, sosyo kültürel sorunları konu edinilir. Tek bölümlük filmler olabileceği gibi, 

dizi halindeki yapımlardan da oluşabilmektedir (Cereci, 1992: 47). 

Drama program türleri haber programlarının ardından en çok izleyici kitlesine sahip 

program türleridir. Bu tür programların başarıya ulaşabilmesi için başarılı bir metin yazımı 

gerekmektedir. Drama programlarının yapısı gereği konu edindiği içeriğe göre bir çekim alanı 

ve dekor kullanılması gereklidir. Çekim mekanlarının çeşitliliği ve kurulan setler zorluklara 

neden olmakla birlikte televizyon program türleri arasında en maliyetli televizyon program 

türlerinden bir tanesi olarak ortaya çıkmaktadır (Cereci, 2001: 152). 

         1.3.2.6. Eğlence Programları 

Eğlence programları RTÜK (2014: 16) tarafından “Neşeli ve hoşça vakit geçirilmesi 

amacıyla oluşturulan program türü” olarak tanımlamakta ve magazin programları, drama 

öğeleri içeren eğlence programları, müzik ağırlıklı programlar, müzik video klipleri, konser 

yayınları, beceri ve direnç yarışmaları, spor karşılaşmaları yayınları, show ve gösteriler, talk-

show programları ve kuşak programları şeklinde alt türlerle sınıflandırılmaktadır.  

Eğlence programları genellikle müzik, komedi, dans gibi değişik eğlendirici unsurları 

bünyesinde barındıran program türleridir ve bu programların temel özelliği birden çok 

eğlendirici türden etkinliği bir araya getirmesidir (Mutlu, 1995: 151). Eğlence programlar, 

izleyici kitlesinin eğlenme gereksinimini karşılamak adına hazırlanan program türleridir ve 

öncelikli amacı televizyonun temel işlevlerinden bir tanesi olan eğlendirme işlevini yerine 

getirmektedir. Eğelene programları ve alt türlerini oluşturan diğer programlar konusunda katı 

kurallar vermeye çalışmak oldukça zor olmakla birlikte, içerik ve biçim yönlerinden çok fazla 

değişkenlik gösterir (Gökçe, 1997: 251). Bu programların içeriği kimi zaman güldürü 

öğelerine ağırlık verilebilirken, kimi zaman dans, müzik, yarışma gibi diğer türlerin 

karakteristik, biçimsel ya da kurgusal yapısını bulanabilirler (Uğurlu, 2014: 63). 

Eğlence programları ve alt türleri, gayri ciddiliğin eğlence olarak algılanmaması 

gereken türlerdir ve kesinlikle soytarı gösterisi demek değildir.  Bu programlar yöresel ya da 

toplumsal kültürün unsurlarını bünyesinde barındırabildiği gibi aynı zamanda mizah, öğretici, 

düşündürücü ve ders verici unsurlara da içeriğinde yer verebilmektedir.  Günümüzde eğlence 

programı denilince akla gelen argo sözlerin ve bayağı hareketlerin yer aldığı programlar 



47 

 

kesenlikle eğlence programı kategorisi altında nitelendirilmemesi gerekmektedir (Cereci, 

2001: 152). 

         1.3.2.7. Çocuk Programları 

Çocuk programları izleyici kitlesi olarak öncelikle çocukların hedef alındığı, çocukları 

ilgilendiren içeriklerin işlendiği, çocuk eğitimini amaç edinen program türü olarak 

tanımlanmaktadır. Çocuk programlarını ana program türü olarak tanımlamış ve okul öncesi 

çocuk programları, çizgi ve animasyon filmler, çocuk eğitim programları, çocuk aktivite 

programları, çocuklara yönelik drama, çocuk haber ve çocuk yarışma programları olarak da 

alt türlere ayırmıştır (RTÜK, 2014: 17). 

Çocuk programları adından da anlaşılacağı üzere belirli saatlerde, özellikle çocuklar 

için yapılan ve onlara sunulan programlar olarak tanımlanırlar (Williams, 2003: 67). Çocuk 

izler kitleye yönelik olarak oluşturulan bu program türleri yaş ve eğitim durumu gözetilerek, 

verilecek olan mesajın ya da program içeriğinin diğer programlardan farklı olarak yalın ve 

anlaşılabilir bir şekilde üretilmesi gerekmekte ve bu doğrultuda hazırlanarak 

yayınlanmaktadır (Uğurlu, 2014: 57). Çocuk programları, yapım güçlükleri bakımından diğer 

programlara nazaran daha zorlu bir süreçtir. Bir çocuk programını hazırlamak için her şeyden 

önce çocuk psikolojisine hâkim olmayı gerektirmektedir. Gelişmiş ülkelerde deki birçok 

televizyon örgütü, çocuk programlarının yapım sürecini pedagog ve psikologlardan oluşan 

uzmanlar eşliğinde yürütmektedir (Cereci, 1992: 48). 

Her çocuğun, doğumundan altı ay sonra televizyondaki resimleri algılayabileceği 

bilimsel olarak kanıtlanmıştır. Günümüzde yeni nesillerin daha eski nesillere göre erken 

gelişimleri ve algılama yeteneklerinin daha hızlı gelişimi, esprili bir şekilde yeni doğanların 

“televizyon çocukları” olarak nitelendirilmesine neden olmaktadır. Tüm sebeplerden dolayı 

televizyon ekranlarında yayınlanan çocuk programlarının nitelikleri oldukça önemlidir.  

Çocukların günlük yaşamlarında edindikleri bilgi ve tecrübeler dışında bu tür programların 

çocuklara yenilerini katabilmeleri amaçlanmalı, çocukların zekâ ve hayal kurma güçlerini 

geliştirmelerine yardımcı olmalı, çocuktaki yersiz korku, çekingenlik gibi duyguları ortadan 

kaldırmalı ve çocuğun öz güven duygusunu geliştirmesine katkıda bulunmalıdır.  Tüm bu ilke 

ve yaklaşımlara bakıldığında çocuk programları ve alt türleri oluşturulurken diğer 

programlara nazaran daha dikkatli ve özenli bir yapım aşaması yürütülmelidir. Bu 



48 

 

programlarda dikkat edilmesi gereken konu, ne tür içeriklerin çocuk programları içerisinde ya 

da dışarısında bırakılması sorunudur. Çocuk programları ne hayatı toz pembe göstermeli ne 

de çocuklara korku ve dehşet duygularını aşılamalıdır (Gökçe, 1997: 246-257). 

Türkiye’de yayınlanan çocuk programları özelinde bakıldığında bu program türünün bir 

alt kategorisini oluşturan çizgi ve animasyon filmler, yayın içerikleri ve oranlarına göre 

neredeyse en çok yayınlanan ve çocuklar tarafından en fazla tüketilen alt tür olarak ortaya 

çıkmaktadır. Çizgi ve animasyon filmler uluslararası program pazarında çok ucuz olması ve 

bu türün bir farklı dillerde seslendirilmesi kolay bir işlem olması nedeniyle yayıncılar bu tür 

programları tercih etmektedirler (Çaplı, 2002: 142-143). 

         1.3.2.8. Ticari İletişim ve Tanıtım Programları 

RTÜK (2014: 20) ticari iletişim ve tanıtım programlarını “Radyo ve televizyon 

reklamları, program destelemesi, tele-alışveriş ve ürün yerleştirmeyi de kapsamak üzere, 

ekonomik bir faaliyette bulunan gerçek veya tüzel kişinin, ürün, hizmet veya imajını, 

doğrudan veya dolaylı olarak tanıtmak amacıyla tasarlanmış sesli ya da benzeri bir karşılıkla 

ya da öz tanıtım amacıyla bir programla birlikte ya da bir program içeresine yerleştirmek 

suretiyle verilmesi” şeklinde tanımlamaktadır. Reklam kuşakları, tele-alışveriş, bant 

reklamlar, siyasi reklamlar, program desteklemesi, ürün yerleştirme ve program tanıtımları 

olarak da alt başlıklar şeklinde sınıflandırılmaktadır. 

J. Walter Thompson, “Reklamın, üreticiden tüketiciye giden en kestirme yol” olduğunu 

belirtmektedir. Üreticiler ve şirketler ürünlerini tanıtabilmek için en kısa ancak tüketiciyi ve 

izleyiciyi vuran, mesajı açık reklamları istemektedirler (Can, 2010: 30). Ticari iletişim ve 

tanıtım programları ve alt türleri arasında izleyicilerin en çok maruz kaldığı reklam 

kuşaklarında, azami derece de kısa süreli şekilde diğer program formatlarının arasında 

yayınlandıklarından dolayı kısa ifade tarzı öne çıkmaktadır. Bu nedenle yapım sürecinde 

verilmek istenen mesaj net ve açık bir şekilde ifade edilmelidir. Postman’a göre bu durum 

ifadenin anlık olarak verilebilmesidir. Ona göre altmış saniyelik bir reklam iyice sıkıcı, otuz 

saniyelik reklam genellikle uzun, on beş – yirmi saniyelik reklam ise makul uzunlukta 

sayılmaktadır. Bu durum reklamların izleyicinin psikolojik gereksinimlerine göre hazırlandığı 

düşünülürse, aceleci ve afallatıcı bir iletişim yapısına sahip olduğu anlamına gelir (Postman, 

2004: 147). 



49 

 

Bu tür programlar bir ürün ya da hizmetin, alım satım veya kiralanmasını geliştirmek, 

bir ama ya da fikri yaymak, reklamcının istediği etkileri oluşturmak amacıyla ücret veya 

benzer bir karşılık ile iletim zamanı tahsis edilen kamuya yönelik duyurular olarak 

tanımlanmaktadır (Uğurlu, 2014: 65). Bu programların temel amacı hedef kitleyi 

etkileyebilmektir. Günümüzde televizyon reklamcılığında gerçek ve reklam arasında ilişki 

giderek karmaşıklaşmaktadır ve izleyiciyi ürüne razı etmek için öneriler kullanmak 

zorundadır. Kullandıkları, her amaca uyan görsellerdir ve bu tür bir dilin kullanılması, üst 

derecede duygusallığı ve gerçekliği çok nadir şekilde kanıtlayabilir (Postman, 1995: 70). 

Örneğin, bir ürün reklamında tezler mantıklı bir anlatıya dayanmaz ve kontrol edilebilir 

değildir. Bir başka deyişle reklamdaki fikir ve önermelerin doğruluğu hiç önemli olmamakla 

birlikte önemli olan görsellik ve ürünün imajıdır. Ürün bilgilerinin doğruluğu her zaman 

ikinci plandadır ve izleyicinin fantezilerini okşadığı ölçüde iyi bir reklamdır (Tekinalp, 2003: 

343-344). Reklamlar gerçekliğe bürünen dramadır ve aynı zamanda fantezi biçiminde sunulan 

gerçekliktir. Reklam metinleri ve senaryoları, insanların gerçek ürünlere gerçek paralarını 

harcamalarını sağlamak adına fantezinin büyüsünü kullanamaya dönük tasarlanır ve bu 

ürünleri tahayyüle doyumlar sağlayan faillere dönüştürür. Gerçek ürünleri mitolojikleştirerek 

bir meta haline getirir (Esslin, 1991: 68). 

        1.3.2.9. Gerçek Yaşamlar 

RTÜK gerçek yaşam programlarını “Kişilerin gerçek yaşamlarına dayanan olayların 

konu edinildiği program türü” olarak sınıflandırmaktadır (RTÜK, 2014: 15). Programların 

biçimsel özelliği, bir anlatıcı tarafından gerçekleştirilmesidir ve programın anlatıcısı, o 

bölüme konu olan içeriğe uygun mekanlarda programı gerçekleştirebilme özgürlüğüne sahip 

olması ile stüdyo vb. alanlarda da sunum gerçekleştirilebilir (Uğurlu, 2014: 60). Bu program 

türünü televizyonda izleyici tarafından en çok tüketilen alt türleri, reality show programları ve 

gerçek yaşam hikayeleri programları oluşturmaktadır. Gerçek yaşamlar ve alt türleri 

programlarının detaylı açıklaması diğer başlıklar altında yapılacaktır 

        1.3.2.9.1. Reality Show Programları 

RTÜK, (2014: 15) reality show programlarını “Genellikle canlı olarak yayınlanan, 

kişisel felaketleri ve benzeri olayları (cinayet, aile içi kavgalar vb.) konu olarak işleyen 

program türü” olarak tanımlamaktadır. Türkçe karşılığı gerçeklik televizyonu olan bu 



50 

 

televizyon türü, adından da anlaşılacağı üzere “gerçek” in bir temsili, ya da çıplak gerçekliğin 

televizyondaki yansıması olarak tanımlanabilmektedir (Uğurlu, 2014: 60). 

Çoğu akademik çalışma, reality programlarının ne olduğu ya da ne olmadığı konusunda 

katı kurallar koymanın zor olduğunu vurgulayarak bir tanım yapmaktan kaçınmaktadır. 

Reality programlarının tanımını daraltmak mutlak suretle yararlı olmamakla birlikte 

gerçekliğin doğasında var olan esnekliği gizlemektedir. Bununla birlikte, bir tanım saptamak 

zor olsa da reality show programlarının bir takım ortak özellikleri vardır. Dover ve Hill’ e 

göre bu özelliklerden bir tanesi; genellikle bilgi, eğitim ve eğlencenin bir kombinasyonun 

birleşimi olduğudur (Deller, 2019: 1-5). 

 Annette Hill, “Reality TV: Audiences and Popüler Factual Television” adlı kitabında, 

reality show programlarını; “olayların kamera önünde gerçekleşirken ortaya çıktığını 

görmek” olarak nitelendirmekte ve profesyonel olmayan aktörler, senaryosuz diyaloglar, 

gözetleme görüntüleri ve elde tutulan kameralar ile gerçekleştirilen televizyon programları 

olarak tanımlamaktadır (Vogel, 2012: 3). Benzer bir tanımlamayı da Chalaby yapmakta ve 

ona göre reality show programları, sıradan insanların yaşamlarını konu alan, daha önceden 

yazılmış bir metni ya da bir senaryosu olmayan, gerçek yaşamı kaydeden, dramatik ve mizahi 

ögeleri televizyon ekranına yansıtan ve karakter olarak profesyonel aktörler yerine gerçek kişi 

ve kişilerin kullanıldığı program türü olduğunu belirtmektedir (Erdoğan, Budak 2016:37). 

Richard Kilborn’un Reality TV üzerine yapmış olduğu araştırmalar neticesinde ortaya 

koyduğu tanıma göre; Reality TV pek çok şeyi içinde barındıran bir türdür. Killborn’a göre 

bir kimse ya da grubun hayatlarına dair olayların akışını kamera ve ekipmanlar yardımıyla 

belli aralıklarla kaydetmesi, gerçek yaşam ya da hikayelerini canlandırma teknikleri ile 

dramatize ederek yeniden gerçekleştirmesi ve ilgi çekecek tarza bir televizyon programı 

içeresinde gerçeklik iddiası ile dikkatleri üzerine çekerek, buna uygun bir tarzda yarı kurgulu 

bir şekilde hazırlanan programlara yerleştirebilme olanağına sahip olması bu türü bir fenomen 

haline getirmektedir (Yıldırım, Esen 2018: 489). 

Reality show programları, ‘sıradan’ ya da ‘olağanüstü’ olanla ilgilenen programlardır ve 

son derece ciddi bir tarza sahip olabildikleri gibi izleyici tarafından aptalca olarak da 

nitelendirilebilmektedir. Reality programları bilgi, eğlence, belgesel ve drama programlarının 

sınırlarında bulunması sebebiyle belirsiz bir yapıyı temsil etmektedir (Vogel, 2012: 3). 



51 

 

Reality show programlarındaki hızlı artış ve giderek artan yüksek izleme oranları, bu tür 

programların niye ve neden izleyici tarafından tercih edildiği ve etkileri üzerine birtakım 

araştırmalar yapılmıştır. Yapılan araştırmalarda Reiss ve Wiltz konuya farklı bir açıdan 

yaklaşmış ve izleyici üzerine araştırmalar yürütmüştür. Araştırmacılar belirlenmiş beş farklı 

reality show programlarına odaklanmıştır. Elde edilen bulgulara göre izleyiciler, daha sosyal 

statü sahibi insanların reality show programlarını “kibirsiz” bir şekilde izlediği saptanmıştır. 

Çünkü programların doğası gereği “gerçeklik” fikri izleyicileri psikolojik olarak “büyüklük 

algısı” kazandırdığı ortaya çıkmıştır. Diğer bir taraftan bu tür programların sıradan insanların 

tecrübelerini kaliteleştirerek diğer insanlara kendilerinin ünlü statüsü kazandırdığı düşünceleri 

olduğu görüşü de sonuçlar arasında yer almıştır (Karakış, 2018: 280). 

         1.3.2.9.2 Gerçek Hayat Hikayeleri Programları 

Gerçek hayat hikayeleri programları RTÜK (2014: 15) tarafından “Kişilerin gerçek 

yaşamlarına dayanan olayların ele alındığı program türü” olarak tanımlanmaktadır. Gerçek 

hayat hikayeleri programları genellikle reality show programları ile içerik, biçim ve anlatı 

yapısı bakımından birbirine benzerlik göstermekte ve çoğu zaman iki tür birbirine 

karıştırılmaktadır. 

Bu tür programlar televizyonda yayın kuşakları arasında önemli bir konuma sahip olan 

ve “gündüz kuşağı” olarak nitelendirilen 10.00-18.00 saat dilimleri arasında yayınlanan 

programlar oluşturmaktadır. Gerçek hayat hikayeleri programları reality show 

programlarından bağımsız olmamakla birlikte çoğunlukla gündüz kuşağı televizyon 

programları adı altında izleyici tarafından tanımlanmaktadır ve ayrı bir televizyon program 

türü olduğu farkındalığı izleyicide yok denecek kadar azdır. Böylece izleyici tarafından en 

çok izlenen ancak farklı bir tür olarak bilinirliği az olan program türlerinden bir tanesidir. 

Programlara içerik olarak genellikle yoğun şekilde şiddet unsuru içeren olaylardan 

seçilmektedir. Kadına şiddet, kaçırma, cinsel taciz, çocuk istismarı, cinayet ya da yaralamam 

vb. içerisinde şiddet barındıran konular gerçek yaşamın gerçek olayları olduğu içinde tüm 

çıplaklığıyla kamuoyuna servis edilmektedir. Programların izler kitlesini yayınlandığı saat 

aralıkları nedeniyle genellikle kadınlar, çocuklar ve emekliler oluşturmaktadır. Tüm günün 

evde geçirmek zorunda olan diğer kesimlerde bu tür programları izleyerek günlerinin yaklaşık 

olarak 4-5 saatini bu programlara ayırmaktadır. 



52 

 

Gerçek hayat hikayeleri programları içerik seçimleri nedeniyle en çok dikkat edilmesi 

ve yetkili kurumlar tarafından en çok denetlenmesi gereken program türlerinden bir tanesidir. 

Çünkü bu tür programlarda yer alan şiddet olgusu izleyici üzerinde çeşitli psikolojik ve 

sosyolojik olumsuzluklara neden olabilmektedir. Özellikle izler kitlenin kadın ve çocuklardan 

oluşuyor olması izleyici üzerinde hem iyi hem kötü sonuçlar doğurabilmektedir. Çalışmayan 

kadınlar için bir eğlence ve vakit geçirme aracı olan bu programlar, kadınların çeşitlik 

olaylardan tecrübeler edinebildiği gibi yine bu tür olaylar izleyicinin hayata bakışını olumsuz 

olarak etkileyebilmektedir.  Yaşadığı ülkenin ya da dünyanın tamimiyle şiddet içerdiği algısı 

izleyicinin hem yaşadığı yere hem de geleceğe dair umutlarını karartabilmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



53 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

GERÇEKLİĞİN YENİDEN ÜRETİMİ; ŞİDDET OLGUSU VE TELEVİZYONDA 

GERÇEK HAYAT HİKAYELERİ 

2.1. GERÇEKLİĞİN YENİDEN ÜRETİM AYGITI TELEVİZYON VE 

HİPERGERÇEKLİK 

2.1.1. Televizyon Ekranında Simülakra Dönüşen İmge 

Kitle iletişim araçlarının en değerlisi konumunda olan televizyonun etki alanı, bir 

iletişim aracı olarak mevcut hudutlarının ötesine geçmesiyle birlikte algılama yöntemleriyle 

beraber toplumsal yapı temelinde daha geniş etki boyutlarına ulaşmıştır. Modern çağın ve 

dijital teknolojilerinin getirmiş olduğu yenilikler, görsel iletişim metotlarını ve anlama 

biçimlerini derinden etkileyerek günümüzü dijital simgesel/imgesel görseller evrenine 

dönüştürmüştür. Bu çağda anlam, imgeler ve görsel-işitsel bir dilin kuralları vasıtasıyla 

alıcıya ulaşırken, imge, sosyo-kültürel hayatın merkezinde yer almaktadır. Görsel 

teknolojilerin farklı türleriyle kuşatılmış olan günümüz modern insanı, fotoğraf, film, video, 

televizyon, dijital imgeler, TV programları, reklamlar, filmler, anlık görüntüler, gözetleme 

kayıtları ve gazete resimleri vasıtasıyla alıcıya sunulmaktadır (Parsa, 2020: 11-12). 

Modern çağda televizyon iletisinin kurgusal bir düzen içerisinde sunmuş olduğu gerçek 

dünya tezahürleri, izleyici tarafından tüm çıplaklığıyla tüketilmekte ve koşulsuz olarak 

onaylama, ayartılma ve itaat etme noktasına ulaşabilmektedir.  Televizyon izleyiciye güzel bir 

görüntü gösterdiği ve bu görüntüyü tamahkar bir yalanla betimlediğinde aptallar her şeyin 

açık ve gözle görülebilir olduğuna inanır. Yarı seçkin olan izleyici, neredeyse tüm olguların 

karanlık bir tarafı olduğuna, iki yönlü olduğuna ve bilinmeyen bir kod aracılığıyla 

oluşturulduğunu bilmekle yetinmektedir. Daha müstesna bir elit kimse ise erişebildiği bütün 

gizli bilgilere ve sırlara rağmen her durumda açık bir şekilde ayırt edilmesi zor olan doğruyu 

öğrenmek için gayret edecektir (Debord, 1967: 163). 

Televizyon ekranında karşımıza çıkan ve tüketmekten son derece zevk aldığımız 

reklamlar, reality showlar, TV programları, diziler, filmler vb. birçok içeriğe yerleştirilen 

imgelerin bizlere sunduğu şey tarafsız ya da önyargısız olamaması durumudur. Bilinçli ya da 



54 

 

bilinçsiz, anlama ve anlamdırma mekanizmalarımızın önemli bir kısmını işgal ederek benlik 

duygumuzu, kişiselliğimizi, inanç yapılarımızı, bireyselliğimizi ve toplumsal organizmalar 

olarak statümüzü ve nerede duracağımızı etkilemekte, bir sonraki adımda ne yapacağımızı, 

nasıl bir karar vereceğimizin çerçevesini oluşturmaktadır.  Sadece televizyon ekranında değil, 

hayatın her bir alanında karşımıza çıkan imgeler, bizlere gerçek dünyayı değil, “dünyalardan 

bir dünya” göstermektedir. Gösterilen şeylerin gerçekliği değil, bunların temsili yani 

hipergerçek biçimleridir. İmge: Temsi, yani yeniden üretilen sunumdur (Leppert, 2009: 16).  

İmge; gerçek dünyadaki bir nesne veya maddeyi örnekseme yoluyla betimleyen 

biçimleri konu edinen bir gösterge türüdür. Gerçek nesnenin gerçeklik boyutunu değiştirerek 

güzel, etkili ya da daha duyarlı biçimini gösterge olarak yeniden oluşumunu yapmaktadır 

(Leppert’ten akt. Çeknen, 2016: 510). Berger’e (1986: 9-10) göre bir imge, yeniden 

oluşturulmuş ya da üretilmiş bir görünümdür ve ilk ortaya çıkışından kısa ya da çok daha 

uzun bir zaman dilimi içerisinde kaybolmuş bir görünüm ya da görünümler dizgisidir. Türkçe 

’de görü, görüş, uzak görüş, düşsel görüntü ya da görülen gibi sözcüklerle karşılanmaya 

çalışılan “vision” görme yetisinin düşteki görüntüsü gibi, hayal gücüyle bazen de doğa üstü 

görüş gücüyle benzer olarak kullanılmasını ifade etmektedir. Yine dilimizde görünüş, 

görüntü, resim, fikir, kavram ya da çoğunlukla da imge sözcüğüyle tanımlanan “image” bir 

kişi ya da nesnenin görüntüsel/resimsel benzeri anlamına gelmektedir (Robins, 2013: 22). 

İmge, resim ve simge olarak işlev görebilmesinin yanında birçok kuramcı tarafından 

literatürde yer alması kabul gören ortak görüş, imgenin birçok işlevi de yerine 

getirebileceğidir. Kural gereği imgenin ne tür bir işlev için oluşturulduğu açıkça 

belirtilmemekle beraber bir üçgen şeklinin hem geometrik hem bir işaret hem bir tehlike 

ifadesi hem de bir dağ resmi ya da hiyerarşi simgesi olabilmektedir (Sipahioğlu’ndan akt. 

Oton, 2013: 32). İmgeler, bizlere bir şeyler anlatmaktan ziyade, bir bölümünün sözcüklerle 

ifadesi çok zor olan bir olanak ve olasılıklar alanını – belli bir şekilde görünür kılmak 

suretiyle karşımıza çıkarmaktadır (Leppert, 2009: 19). 

Her imge, fotoğraflarda bile içerisinde bir görme biçimi barındırır. Her bir fotoğrafta da 

fotoğrafçının görme biçimi çerçevesinde çeşitli görünüm tipleri arasından bir tanesine 

odaklandığı fark edilir. Aynı durum bir ressamın resimlerinde de geçerlidir. Bir fotoğraf ya da 

resim üzerindeki imgenin anlamdırılması ve değerlendirilmesi kişinin görme biçimlerine 



55 

 

bağlıdır (Berger, 1986: 9-10). Görme biçimini etkileyen temel faktör, imgenin barındırdığı 

anlamın bizzat kişinin kültürel, toplumsal ve tarihsel açıdan bilgi birikimi doğrultusunda kod 

açımı yapıp yapamayacağıyla ilgilidir. Tam da bu doğrultuda hiçbir imge, sözcüklerin basit 

şekilde yerine koyduğu anlam değildir. İmgenin içeriğindeki anlam kişiden kişiye değişmek 

suretiyle bir sözcüğün anlamında çok daha fazlasını taşıyabilmektedir (Leppert, 2009: 20).  

İmgeye yüklenen içeriğin bireyi etkileyebilmesi için, bu imgenin kendiliğinden ortaya 

çıkması ve kendi anlamını kendisinin dayatması gerekmektedir. İmgenin gerçek bir anlama 

sahip olabilmesi için ve bunu göstergeye dönüştürülebilmesi için, önce gerçekliğe imgesel bir 

anlam gönderebilmesi ve bu anlamın da önceden alıcı tarafından bilinmesi gerekmektir 

(Baudrillard, 2015: 87). 

    Nitekim, “Romalı bilgin Pliny bu durumu şöyle 

özetlemektedir; “Görme ve gözlemlemenin asıl enstrümanı 

zihindir; gözlerin rolü, bilincin görsel öğelerini alan ve taşıyan bir 

tür kap işlevi görmektedir” (Leppert, 2009:23). 

 Burnett’e (2007) göre Batı toplumları geçtiğimiz iki yüzyıllık süre zarfında kendi 

deyimiyle ‘imge-dünyalar’ adında fiziksel ve psikolojik alt yapılar inşa etmişlerdir. Yazar, bu 

yapı içerisinde imgenin iletişim araçları üzerinde kurduğu tahakküme değinerek toplumsal 

kullanım ve uygulama temelinden soyutlanmış imgenin var olmadığını belirtmektedir  

Baudrillard simülasyon kuramı üzerine olan düşüncelerinden bahsederken imge 

kavramı hakkında da birtakım çıkarımlarda bulunmuştur. Simülasyon kuramının teknolojiye 

atfettiği önem ve gerçeklik üzerinde neden olduğu yıkım, imge üzerinde de benzer sonuçları 

beraberinde getirmiştir. Baudrillard, gerçeklik ilkesinin sistematik bir şekilde yıkılışına neden 

olan şeyin analog imgenin ortadan kaldırılıp yerini sistematik imgenin alması sonucu 

gerçekleştiğinden bahsetmektedir. Yansıtıcı bir görev üstlenmesi gereken teknoloji, üstlendiği 

rolün ötesine geçerek her şeye sanal, dokunmatik, bilişim ve sayısal bir “gerçeklik” 

kazandırmıştır. Bu değişim sonrasında imge, antropolojik devrimin önemsiz bir ayrıntısı 

olarak bir kenara itilmiş gibi gözükmesine neden olmuştur (Baudrillard, 2012a: 18-19). 

İmgenin önemsiz bir ayrıntı olarak kenara itilmesi durumunu Baudrillard Bizans 

döneminde ikonoklastların tanrı düşüncesini insanların zihinlerinden atma girişimleri 

üzerinden örneklendirmektedir. Örneğe göre Bizans İmparatorlarının yandaşı olan 



56 

 

ikonoklastlar, kendi düşüncelerinde var olan Tanrı imgesini insanların zihinlerine 

yerleştirerek toplum üzerinde bir fikri tahakküm oluşturmak istemişlerdir. Bu düşüncenin 

temel amacı politik olarak var olan rejimin toplumu bir düşünce altında kolayca bir araya 

getirebilme amacı yatmaktadır. İkonoklastlar, Tanrı düşüncesini insanların zihinlerinden 

atmak için Tanrı ikonlarını ya da teolojik olarak dönüştürülen imgeye dayalı tanrısal gücün 

motiflerini birçok yere yerleştirmişler ve İkonalar aracılığıyla gerçekleştirilmeye çalışılan 

Tanrı imgesinin zihinsel yıkımı, onların hiç ummadığı başka bir şeye neden olarak Tanrının 

simülasyonlar aracılığıyla simüle edilerek zihinsel bir boyutta var olabileceği düşüncesini 

ortaya çıkarmıştır Baudrillard’a göre yıkıcı bir güce sahip imgenin karşısına yeniden 

canlandırmanın diyalektik gücü çıkarılmıştır ve sonuç olarak bütün bir sistem Baudrillard’ın 

tabiriyle nerede başlayıp bittiği belirli olmayan devasa bir simülakra dönüşmüştür 

(Baudrillard, 2011c: 17-19). 

İmgenin maruz kaldığı son şiddet biçimi sayısal hesap ve bilgisayarlar vasıtasıyla 

yoktan var edilen sentetik bir imgedir. Sayısal teknoloji ve sayısallaştırılan şeylerle birlikte 

imge artık sanal bir gerçekliktir. Sanal olarak üretilmesi nedeniyle gönderenlerden yoksundur. 

Imge bir teknik programlama ile yok edilmektedir. Bu doğrultuda sayısal ya da sentetik 

imgede ne ölen ne de ortadan kaybolan şeyler vardır (Baudrillard, 2012a: 23-25).  

Baudrillard’a göre sözde “nesnel” bir gerçeklik sunan imge, bir taraftan gerçeği tüm 

çıplaklığıyla görmezden gelirken bir yandan da anlamını yansıtmak istemediği bir gerçekliği 

yeninden canlandırmaya zorlanmaktadır. Bu doğrulta medya da yer alan içerikler ya da 

görsellikle ilgili herhangi bir şey gerçek imge değildir. Bu şeyler, ideolojik düzene boyun 

eğmek zorunda kalan röportaj, gerçekçi klişeler veya estetik denemelerdir. İmge bu noktada 

işlevini yitirerek gerçeklikten kopmuş ve gerçek gibi algılanmak istenen kusursuz bir 

görünümdür ya da Baudrillard’ın tabiriyle hipergerçektir. Televizyondaki birer reality show 

türü örneği olan Big Brother ve Loft Story vb. tele-gerçeklik programlarında imgesel tek 

düzelikle yaşamın sırlandığı eşdeğerli hale gelmektedir. Bütünsel görünürlük olgusu tam 

olarak da bu programlardır. Her şeyin görülmesi gerektiği gibi ve dolayısıyla görülecek hiçbir 

şeyin kalmadığı bir sırada ortaya çıkmaktadır. (Baudrillard, 2015: 88).   

Baudrillard, Susan Sontag’ın anlattığı araç ve imgelerin sahip olduğu bir üstünlük 

hikâyesi üzerinden durumu örneklendirmektedir. İnsanoğlunun aya ilk ayak basması sahnesi 



57 

 

izlenildiği sırada Sontag’ın etrafındaki insanlar böyle bir şeyin mümkün olup olamayacağı 

sorgularken Sontog onlara: Peki inanmıyorsanız neden izliyorsunuz? diye sorar ve cevap 

olarak insanlar: Biz televizyonu izlemeye gelmiştik!  Yanıtını alırlar. Bu inanılmaz bir 

durumdur çünkü insanlar oraya ekrana yansıyan Ay’ı izlemeye değil, yalnızca Ay’ı gösteren 

ekranı izlemeye gelmişlerdir. Tarihi bir mesaja değil, imgeye bakmaktadırlar (Baudrillard, 

2015: 74). 

Baudrillad, reality show programlarında anlatılan hikayeler televizyon ekranında anında 

acting (canlandırma) boyutuna ulaştığını belirterek gerçek ile görüntünün birbirinden ayırt 

edilemediğini belirtmektedir. Ekranda oynayan görüntüye baktığımızda gerçek dünyadan 

kopup sanal olana dahil olmaktayız. Mc Luhan’ın da bahsettiği gibi bir tür içine gömülme ve 

göbek bağı olma durumu, “dokunsal” bir iletişim söz konusudur. Yazara göre sanal gerçeklik 

akıp geçen bir hiper-gerçeklik, imgesel tözün içine dalarak onu değiştirmeye çalışmaktadır. 

Sayısallaştırılan ve sanal bir evrene hapsedilen sentetik imge ile yeni şeylerin üretilmesi ya da 

canlandırılması imkansızdır. Bu medyatik ve sanal evrende izleyiciye gönderilen sonsuz 

sayıdaki imgenin yeniden canlandırılması imkansızdır. İmge ölmüştür ve bir illüzyon olma 

özelliğini kaybetmiştir. Bu sadece yeniden ambalajlanmış, dekore edilmiş ve hiper 

gerçekleşmiş görsel bir tüketim düzeni aracıdır. Artık imge, bizleri eğitip bilgilendiren ya da 

bilinçlendiren bir rol üstlenmeyerek yalnızca bizleri haber verip, haberdar olmamızı 

sağlamaktadır (Baudrillard, 2015: 71-72) 

 Bu dönem sentetik, yapay ve sonsuz sayıda üretilen hiçlikler dönemidir. Yani daha 

fazla imge üretmekle kaybedilen anlamın ve oluşturulan bir düş kırıkliği içinde olup, her yeri 

ekran ve imgeyle doldurmak gibi modern bir yanılsama içerisindeyiz. (Baudrillard, 2005: 28).  

2.1.2. Televizyonda Hipergerçekliğin Cazibesi 

Kitle iletişim araçları içerisinde televizyonu diğer iletişim araçlarından ayıran temel 

özelliği gerçeği aslına en yakın şekilde aktaran araç olarak görülmesidir. Bu yanılsamayla 

birlikte yaygın görüşlerden bir tanesi de televizyonun gerçeği en çok çarpıtan araç olduğudur. 

Çünkü televizyon, kendine has özellikleriyle olayları izleyiciye sunarken, aynı zamanda yeni 

bir gerçeklik -televizyon gerçekliği- üretmektedir (Poyraz, 2002: 22). 

Televizyon, her iletisindeki içeriği konunun önemini düşüren, gerçekleri saptıran bir 

tutum içerisindedir. En ciddi olaylar, tarihi belgeler, kültür değerleri bile televizyonda, önemi 



58 

 

kavranamayacak kadar basit ve yüzeysel bir yaklaşımla hazırlanır. Tarihte gerçekleşen önemli 

olaylar ve dönemler izleyiciyi güldürecek kadar komik bir tutum düzeyinde sunulur. Toplum 

ve birey için önemli olabilecek belgeler, mesajlar, düşünceler, asıl anlamını kaybedecek kadar 

saptırılabilir. İzleyiciyi etkileme kaygısıyla haber programlarında bile olaylar bir gösteri 

şeklini alabilir ve olayın ardında yatan gerçekler, anlaşılamayacak kadar geri plana itilir. Bu 

durum, televizyonun genel bir görüntüsünü yansıtır. Diğer bir taraftan toplumun menfaatleri 

için özel çabalarla aktarılmaya çalışılan içeriklerde inkâr edilemez. Ancak bu çaba, çıkar 

hesabı yapan birtakım çevreler tarafından göz ardı edilmekte ya da gerçek değerini 

bulamayarak, genel görüntü içerisinde eritilmektedir (Cereci, 1992: 79).  

Baudrillard’ın simülasyon kuramı üzerinde özenle durduğu konulardan bir tanesi de 

kitle iletişim araçları ve televizyondur. Baudrillard aslında dikkatini, kendi perspektifinden 

gördüğü kadarıyla artık üretime değil “medya, sibernetik modeller ve kumanda sistemleri, 

bilgisayar, enformasyon işleme, eğlence ve bilgi endüstrileri ve benzerinin” tahakkümü 

altında bulunan çağdaş toplumun çözümlemesine yöneltmiştir (Kellner’den akt; Ritzer, 

Stepnisky 2014: 647). 

Simülasyon evreninde kitle iletişim araçlarının var oluş sebebi, hiçbir politik, ekonomik, 

toplumsal ve kültürel ideolojik ahlakın bulunmadığı sistemin kendi varlığını koruyabilmesi 

adına herkesin ahlaksızlaşmasına, müstehcenleşmesine çanak tutmasıdır. Sistemin temel 

prensibi, sistem ahlaklı olamıyorsa kimse olmasın ya da kimse ahlaklı değilse sistemin de 

ahlaklı olmasında etik dışı bir neden olmadığı üzerine kurgulanmıştır (Adanır, 2008: 32). Bu 

evrende gerçekle model birbirine karıştırılarak hipergerçek bir uzam elde edilmektedir. Kitle 

iletişim araçları bu uğurda kendilerini de feda ederek gerçekliğin katmanlarını aşarak 

gerçeküstülük üretmiş ve toplumsallığın sonunu getirmiştir. İletişim araçları (internet, gazete, 

TV. vs.) etkisi altında kalan izleyici, simülasyon evrenin manipülatif eylemlerine maruz 

kalmış, medyanın iletisi aracılığıyla düşünen bir istasyon haline gelerek, sentetik olarak 

üretileni gerçek, gerçekleri de yeniden üretilen sentetik bir meta olarak algılamaya başlamıştır 

(Dağ, 2011: 155).   

Bir simülasyon evreni oluşturmaktan başka bir işe yaramayan kitle iletişim araçları bu 

nedenlerden içeriklerin içini boşaltarak nötralize etmek dışında bir görevleri yoktur. Çünkü 

ekranda karşımıza çıkan görüntü imaj taşıyor olarak görünse de temelde hiçbir anlam 



59 

 

taşımamaktadır. Bir savaş görüntüsü, bir deterjan reklamı, duygusal ya da düşsel açılardan 

birbirlerinden farklı olmamakla beraber eşdeğerli işlemsel görüntülerdir. Bu içeriklerin temel 

amacı sistemin kusursuz bir şeklide çalıştığının kanıtlanma arzusundan başka bir işe 

yaramamaktadır (Adanır, 2008: 33). 

Televizyonun aracılık ettiği şey, teknik kapasitesi aracılığıyla kolayca 

görselleştirilebilir, kesilebilir ve imgelerde okunabilir bir dünya ideolojisidir. Televizyon 

ideolojik olarak okuma sisteminin göstergeler sistemi haline gelmiş bir dünya üzerindeki 

mutlak güce aracılık eder (Baudrillard, 2013: 142). Gerçekliği kaydetmeden onu kodlayarak 

ideolojik bir gerçeklik duygusu üretir. Bu sebeple izleyiciye yeniden sunulan şey gerçeklik 

değil onun ideolojisidir ve bu ideolojik işleyiş televizyonun görselliğini sağlamaktadır. 

Ekranın yansıttığı görselliğin nesnel büyüsü içerisinde konumlandırılan ideoloji, üretilen her 

doğrunun bir gerçeklik timsali değil, ideolojik bir ileti olduğu gerçeğini gizlemektedir 

(Fiske’den akt. Poyraz, 2002: 25). 

 “İletilerin içeriği, göstergelerin gösterilenleri büyük ölçüde 

önemsizdir. Biz bu iletilerin içeriğine, gösterilerin gösterilerine 

bağımlı değiliz ve medya bizi dünyaya göstermez, medya bize 

göstergeler olarak göstergeleri, bununla birlikte gerçeğin 

teminatıyla doğrulanmış göstergeler tükettirir” (Baudrillard, 2013: 

26).  

 Çünkü televizyon ekranı bir sahne değil,  televizyon bir yeniden üretim aracıdır. Ne 

teknolojik olarak ne de içerik anlamı bakımından bir sahneye benzemektedir. Gerçekte her 

şeyi bir sahne olarak göstermeye çalışan televizyon, aslında hiçbir şeyin sahne olamadığını 

izleyiciye yansıtan bir araçtan ibarettir. Ekran, Baudrillard’a göre genelde bir bant üzerine 

kaydedilmiş ve ekrana bu bant yoluyla aktarılan, üzerinden işlevsellikten yoksun sadece 

işlemsel olan görünümlerin akıp geçtiği saydam bir yüzeyden başka bir şey değildir (Adanır, 

2008: 32). 

Televizyon ve kitle iletişim araçlarının uzun bir zamandan beri bir virüsün normal 

hücrelere yaptığı gibi özel hayatın içine yerleşmek için kitle iletişim uzamının yani temel 

fonksiyonlarının dışına çıkmıştır. Televizyonun ne başlığı ne de bir dijital giysiye ihtiyacı 

vardır. Hayalini düşlediği sentezize edilmiş dünya içerisinde bir görüntü içindeymiş gibi 



60 

 

dolaşmaya başlamıştır. Baudrillard’a göre hepimiz alıcılarımızı yuttuk ve bu da yaşamla 

kopyası arasındaki sıkı temastan, zamanla uzaklığın çöküntüsünden kaynaklanan bir parazit 

oluşturmaktadır. Artık televizyon ekranından yansıyan her şey gerçek yaşamın kısa devre 

yapmasına neden olacaktır (Baudrillard, 2012c: 42). 

 Baudrillard bu olayı hipergerçek bir dünya olarak betimlemektedir. Örneğin, medya ve 

özellikle televizyon, gerçekliğin bir aynası olma görevini terk ederek bizzat gerçekliğin 

kendisi halini alır hatta gerçeklikten daha gerçek olan haline gelir. Televizyon ekranlarında 

bugünlerde popülaritesi yüksek bir tabloid haber gösterimleri (Inside Edition) ve tanıtıcı 

reklamlar iyi örneklerdir. Çünkü bu tür içerikler izleyiciye pazarladıkları sahtelik ve 

çarpıtmalar, gerçek olanın hipergerçekliğidir. Sonuç olarak gerçek olan ikincil hale gelir, 

gerçeği görünüşten ayırt etmek imkansızlaşır ve aslında “gerçeklik” giderek artan bir 

hipergerçek niteliği kazanır. Örneğin, eski futbol ünlüsü O.J Simpson’ın, Nicole Simpson ve 

Ronald Goldman’ın öldürülmesi nedeniyle yargılanması hipergerçekti ve “Inside Edition” 

gibi hipergerçek TV gösterimleri için mükemmel bir gıdaydı. Son tahlilde, saf gerçeklik 

yoktur, sadece hipergerçeklik vardır (Ritzer, Stepnisky: 2014: 647). 

Baudrillard göre reality show programları onun tabiriyle (TV vérité), klasik tanımlardan 

ziyade hipergerçeklik çağında televizyon ve kitle iletişim araçlarının işleyişi ve etkileri 

hakkında bir şeyler anlattığıdır. Baudrillard tarafından bu tür programlarla ilgili ilginç ve akıl 

kurcalayıcı olarak algılanan durum, izleyicilerin son derece sıradan ve çoğunlukla da sıkıcı 

gündelik olayları izliyor olmaları neden bu kadar abartıldığı ve tercih edildiğidir.  Bunca 

insanın neden başkalarının sıradan ritüellerini izlemeye kapatıldığını sorgularken, insanların 

reailty show programlarına düşkünlüğü hakkında da çeşitli teoriler üretmektedir. Düşünüre 

göre izleyici, olay ya da gözlemci ile gözlenmekte olan arasındaki ayrımlar karıştırmakta ve 

karmaşıklaşmaktadır. Yani geçmişte televizyon ekranında gördüğümüz göstergeler mevcut 

yaşam alanımızdan farklı görürken, reality show programlarında bu hissiyattan emin 

olamıyoruz. Çünkü reailty show programlarının var olabilmesi için izleyicinin televizyon 

ekranın karşısında değil bizzat programın içine çekilmesi gerekir. Baudrillard’a göre 

televizyonun bizlere “ultra gerçeklik” sunmasından kaynaklanmaktadır. İzleyiciyi ekranın 

içine sokmak bir gerçeklik fazlası yaratmakta ve televizyon ile gerçeklik arasındaki ayrımı 

karmaşıklaştırmaktadır (Toffoletti, 2014: 101-103). 



61 

 

 Bu duruma örnek olarak Baudrillard, 1971 yılında Kaliforniya’da yaşayan tipik bir 

Amerikan ailesi olan Loud’ların hayatını göstermektedir. Loud ailesinin günlük yaşam 

rutinleri yedi ay boyunca aralıksız sürdürülen, toplamda 300 saatlik ve yirmi milyon kişi 

tarafından seyredilen bir filme alınmıştır. Bu filmin ne bir senaryosu ne de bir scripti vardır. 

Filme konu olan ailenin hikayesi yaşanılan dramalar ve keyifli anlar kesilmeden aralıksız 

olarak “el değmemiş” şeklide sunulmuştur. Film bitimi ardından aile boşanmış ve darmadağın 

olmuştur. Ancak Baudrillard’a göre asıl mesele bu noktada cereyan etmektedir. Kuramcı 

tarafından insanoğlunun aya ayak basması kadar önemli olduğu betimlenen bu tarihi belge ile 

sorgulanması gereken konu, ailenin dağılmasına neden olan şeyin televizyon olup olmadığı 

sorusudur. Tüm mesele röntgencilik yaparak keyif alan yirmi milyon insanın hem içine hile 

katılmış hem de dehşete düşürecek bir gerçek ya da hipergerçek estetiğin sunduğu ürpertinin 

altında yatmaktadır. İnsanı yabancılaştıran, bakış açısını anormalleştiren ve aşırı saydamlığı 

ile gerçeği hipergerçeğe dönüştüren mikroskobik simülasyonun sunduğu haz, meselenin 

gerçekliğini açıkça ortaya koyarken Baudrillard Loud ailesini ölüme mahkûm eden şeyin 

kusursuzluk olduğunu belirterek, söz konusu olanın yirmi milyon seyirciye sunulan ve kitle 

toplumunu anlatan dramatik özelliklere sahip bir kurban töreni olduğunun altını çizmektedir 

(Baudrillard, 2011c: 52). Sıradan insanların dramları, yaşamsal problemleri de televizyon 

ekranıyla izleyicinin günlük hayatına sızmaktadır. Bir milletvekilinin ettiği küfür, ekranda 

gösteriye dönüşürken bir çocuğunun yanarak ölmesi gibi gerçek hayatın gerçek felaketi, 

birkaç dakika sonra sıradanlaşarak hiçbir şey olmamış gibi göz ardı edilebilmektedir 

(Güngören’den akt. (Elmasoğlu, 2020: 81). 

Baudrillard televizyonun onlarca tanımını ve örneğini vermiştir. Ancak Körfez savaşı, 

Afganistan ya da Irak savaşı gibi örnekler aslında hiç gerçekleşmemiş olarak kabul ediliyor 

olsa da 11 Eylül saldırısı düşünürün, televizyonun gerçek görevini üstlenemediği literatürde 

küçük bir ayrıntı olarak kaldığı bir ayrıntı olarak öne çıkmaktadır. 11 Eylül saldırılarını farklı 

bir konuma yerleştiren Baudrillard, ikiz kulelerin yıkılışını daha önce hiç yaşanmamış 

şeylerin yaşandığını ve var olan anlayışın dışında gerçekleştiği için çağdaş kültürde “mutlak 

olay” olarak tanımlamaktadır. 



62 

 

2.1.3. Gösteri Çağında Televizyon Fantazyaları: Kurmaca 

Dünya tarihi boyunca gerçeklik her zaman için, görüntülerin yansıttığı bilgiler ışığında 

yorumlanmıştır. Platon ve birçok filozof bu durumu tersine çevirebilmek, gerçeklik algısını 

sadece görüntüler tarafından oluşturulan anlam ile bir dayanak noktası olarak gösterilmeksizin 

anlamın kavranabilmesi ve görüntülere olan bağlılığı azaltmak için çaba göstermişlerdir. 

Ancak geçtiğimiz iki yüzyıllık süreçte medyada gelen yeni fikri, toplumsal ve teknolojik 

gelişmeler görüntülere olan bağımlılığımızı giderek arttırmıştır. Geçmişte görüntüler 

biçiminde anlaşılan gerçekliğe duyulan güven yerini, görüntüler, yanılsamalar olarak 

anlaşılan gerçeklikler almıştır. Bu fantazyalar dünyasını tanımlamak adına “Feuerback The 

Essence Of Christianity” (Hıristiyanlığın Özü) adlı kitabın önsözünde şu sözler yer 

almaktadır: “Bu çağ, görüntüyü şeylere, kopyayı asıla, temsili gerçekliğe, görüntüyü varlığa 

tercih eder” (Sontag, 2008: 180-181). 

“Söylemek inanmaktır”, “okumak inanmaktır”, “saymak inanmaktır”, “çıkarsama 

yapmak inanmaktır” ve “hissetmek inanmaktır” gibi söylemler medya tarafından kültürel 

olarak toplum üzerinde değişime uğrayan, değerleri artan ya da azalan sözler olsa da “görmek 

inanmaktır” sözü epistemolojik bir aksiyom olarak her zaman bir adım daha önde olmuştur. 

Bir kültürde toplumsal iletişim sözlüden yazılıya, yazılı basından televizyon yayınlarına 

kaydıkça hakikatle ilgili fikirlerde değişmektedir (Postman, 2014: 34).  W.J.T. Mitchell, 

“Picture Theory” (Resim Kuramı) kitabında görsel kültürün televizyon ve diğer görsel/işitsel 

medyanın aracılığıyla günlük hayatımıza girmesiyle birlikte imge egemen bir kültürel 

değişimden bahsetmektedir.  Bu değişim bazı bilim insanları tarafından yazılı kültürden 

görüntülü kültüre dönüş, ya da görsel kültür olarak isimlendirilmiştir. Bu post-modern 

kültüründe “Resimsel Dönemeç” döneminin başladığını belirten Mitchell, yirminci yüzyılın 

ikinci yarısında bir ikilemle karşılaşıldığını belirtmektedir. Bir taraftan benzeri görülmemiş 

büyüklükte güçlü yeni biçimler ortaya çıkarken, video sibernetik teknolojisi dönemiyle, 

elektronik üretim çağındaki yanılsamalar ve görsel simülasyonlar, bu yeni biçimlerin 

gelişimini hızlandırmaktadır. Postman, 19. Yüzyılın sonundan bu sürece kadar geçen döneme 

“Yorum Çağı” adını verirken, fotoğraf ve telgrafla başlayan ve televizyonla en parlak 

dönemine ulaşan döneme ise “Gösteri Çağı” adını vermektedir (Özçetin, 2019: 256). 



63 

 

Baudrillard’ın Simülasyon kuramında da simülasyonun oluşturulma sürecinin en aktif 

katılımcılarından bir tanesi olan televizyon, düşünür tarafından hayatın ayrılmaz bir parçası 

olarak görülmektedir. Ona göre: “Yaşamla televizyon birbirlerinden ayrılması imkânsız bir 

solüsyona benzemektedir” (Baudrillard, 2011c: 55). Bir hiper-iletişim aracı olan televizyonun 

bu evrendeki temel misyonu batı toplumları tarafından kaybedilmiş olan gerçeklik olgusunun 

varlığını kitlelere kanıtlamak ve onları ikna etmek adına kullanmaktadır. Bu ikna süreci belirli 

bir kurgusal süreç ile görüntüler aracılığıyla gösteriye dönüştürülerek kitlelerin tüketimine 

hiper-gerçek bir şekilde sunulmaktadır. 

Guy Debord’ın “Gösteri Toplumu” olarak nitelendirdiği bu yaklaşım ile Baudrillard’ın 

“Simülasyon Kuramı”, temelde olmasa da birtakım benzerlikler taşımaktadır. Baudrillard 

simülasyon evrenin üretim fazlasıyla bir gösteriye dönüştüğünden bahsederken, Debord’te 

“Yaşamın görünür hale gelmiş yadsınmasının, meta biçimine bağlı nitelik kaybının ve 

dünyanın proleterleştirilmesinden” bahsetmektedir (Debord, 1967: 16). Baudrillard’a göre 

yaşadığımız, tecrübe ettiğimiz ve algıladığımızı sandığımız dünyanın bir simülasyon 

dünyasıdır. Çünkü simülasyon içerisinde toplumsal denen olgu buharlaşarak yerini kitlelere 

bırakmıştır. Bu toplumsalın bir simülasyonudur ve bu evrende iletişimin dahi bir simülasyonu 

ortaya çıkmıştır (Baudrillard, 1991: 60).  Baudrillard kitleleri anlamın egemenliği altında 

tutmanın bir palavradan ibaret olduğu belirterek daha iyi haber vermenin, haberin 

ahlaksallaştırılması, daha iyi toplumsallaşma ve kitlelerin kültürel düzeylerinin yükseltilmesi 

vs. Kitleler tüm bu akılcı zorlamalara rağmen insanı aptallaştıracak bir biçimde anlama karşı 

koymaktadırlar. Çünkü kitleler anlam yerine gösteri istemektedir. Gösterge isteyenlere anlam 

verilmeye çalışılmakta ancak içerisinde gösteri olması koşuluyla kitleler içeriğe tapmaktadır 

(Baudrillard, 1991: 12).  Televizyon gösteriyi her ne kadar kamufle ederek yansıtsa da 

egemen bir küçümsemeyle, gerçek dünyayı sadece “reality shozos” ya da “tele-trotuar” 

biçimine sokarak, yani herkese hitap edecek şekilde hazır yorumlar ve hileli senaryolar 

biçiminde sunmaktadır (Baudrillard, 2002:177). Gösteri fiili olarak üretilerek gerçeği tersine 

dönüştürmektedir. Gösteri gerçektir ancak var olan bu karşılıklı yabancılaşma toplumun 

özünü ve dayanağını oluşturmaktadır (Debord, 1967: 24). Baudrillard’ın bahsetmiş olduğu 

“anlamdan” ziyade gösterge arayan kitlelerin aradığı evrene dönüşmektedir. 

Gösteri toplumu kavramı, “Etkileyici görsel efektlerle çekilmiş büyük ölçekli bir 

kuramsal performans, medya olayı veya bir epik film” olarak tanımlanmakla beraber Fransız 



64 

 

filozof Guy Debord ’un 1960’lı yıllarda yazmış olduğu eserinde “seyir toplumu” görünüşler 

ve imgelere yönelik kültürel bir takıntı olarak çözümlenmektedir. Gösteri kavramı ile 

anlatılmak istenen olgu, kitle tüketimi ve elektronik medya ile bir seyirciler ve sahte 

deneyimler toplumu yaratmış olmasıdır (Chandler, Munday 2018: 166). 

D. Kellner gösteri kavramı temelinde yola çıkarak medya gösterilerinin günümüzde 

toplumların temel değerlerini ve değer yargılarını şekillendiren, bireyleri çeşitli akımlar 

çerçevesinde popüler olan hayat tarzlarını dayatmaya yarayan, çelişki ve mücadelelerin 

olduğu kadar anlaşmazlıkların çözümlenmesiyle ilgili olarak çeşitli çözüm yolları sunan bir 

medya kültürü fenomenleri olduğunu savunmaktadır. Kellner’e (2010: 21) göre bu 

fenomenler medyanın ölçü tanımayan gösterilerini, spor müsabakalarını, siyasi tartışmaları ve 

dikkat çekici olarak nitelendirdiği haberleri kapsamaktadır.  

Gösteri çağı öncesi ve sonrasında yaşanan anlam değişikliğini örneklendirerek 

karşılaştıran Postman’a göre günümüzde anlamlandırmanın geçmiş paradigmalardan farklı 

olduğunu belirterek geçmişte sözel yetenekler etrafında şekillenen anlamaya dayalı bir yapı 

varken günümüzde kitle iletişim araçlarıyla birlikte sadece televizyon ekranında gördüğümüz 

olgunun imgesi aracılıyla anlama ulaşılmaktadır. Örneğin “Amerika Birleşik Devletleri’nin 

ilk on beş başkanı, sokağa çıksalar büyük ihtimalle kimse tarafından tanınmayacak kişilerdi. 

O çağın büyük hukukçuları, vaizleri ve bilimcilerini de kimse tanımazdı.” Postman tarafından 

örneklendirilmeye devam eden görüşte, toplum tarafından kabul görmüş önemli figürlerin 

geçmişte fikir ve düşünceleriyle var olurken günümüzde kişinin büyük ihtimalle televizyonda 

gördüğümüz bir görüntüsü nedeniyle fikirlerini arka plana iterek sadece imgenin içerisinde 

bulunan anlama bağımlı kalınmaktadır.  Bu çerçevede o dönemde yaşamış kimselerin 

söyledikleri sözlerin hiçbiri akla gelmeyecektir. Söz merkezli bir yapıdaki düşünme ile 

görüntü merkezli bir yapıdaki düşünme arasındaki fark burada yatmaktadır (Postman, 2014: 

72-73).  

Değişen kültür yapısıyla birlikte görüntü merkezli dönemdeki izleyici ne kadar çok 

televizyon izlerse o kadar az yaşar; kendisini egemen ihtiyaç ve kültür endüstrisinde bulmayı 

ne kadar kabul ederse ve buna göz yumarsa varoluşunu ve kendi arzularını o kadar az fark 

eder. Gösterinin etkin insan karşısındaki dışsallığı, bireyin kendi davranışlarının artık bu 

insana değil, bu davranışları ona sunan bir başka yapıya ait olması gerçeği ortaya çıkar. İşte 



65 

 

bu nedenle izleyici hiçbir yerde kendini evinde hissetme olasılığı yoktur, çünkü gösteri her 

yerdedir (Debord, 2010: 21). 

Televizyonun görüntüsü izleyiciyi doğrudan doğruya gerçekleşmekte olan olayın 

yaşandığı yere götürür ve onu bütün yakınlığıyla gösterir. İzleyici bir anlığına olsa bile 

kendisini savaş alanında, gösteri yerinde ya da uzay roketinin fırlatılışında orada gibi hisseder. 

Televizyonun imajı dramadır. Bir olaya şahit olan izleyicinin duygularıyla dahil olduğu, 

olayın tamamı veya hakiki anlamanı değerlendirmesini sağlayacak bir bölümünü 

görebileceğinden daha fazla yaklaşarak tecrübe ettiği bir olaydır (Esslin, 1991: 56). 

Televizyon bağımlıları program türü ne olursa olsun (pembe dizi, haberler, talk show spor 

vb.) devamlı bir şekilde televizyon tarafından oluşturulan hiper-gerçeklik dünyası içerisinde 

yaşamaktadırlar. Medya gösterileri, belirli zamanlarda izleyicinin dikkatine odaklanmış ve 

günlük hayata egemen olmuş gibi görünmektedir (Kellner, 2010: 202). 

Bütün bunlardan çıkara bileceğimiz anlam şudur: Bizim kültürümüz işleri, bilhassa 

önemli işlerin yürütülmesinde yeni bir yol izlemeye başlamıştır. Her geçen gün gösteri olan 

şeyler ile olmayan şeyleri birbirinden ayırmak zorlaştıkça kültürümüzün söyleminin niteliği 

de değişmektedir. Rahiplerimiz, başkanlarımız, cerrahlarımız, avukatlarımız, eğitimcilerimiz 

ve televizyon habercilerimiz, kendi disiplin alanlarının gerekliliklerini karşılamaktan ziyade 

iyi bir şovmenliğin gerektirdiği davranışlara kafa yormaktadırlar (Postman, 2014: 112). 

Medya gösterisi ekonomiden kültüre, günlük hayattan politika ve savaşa kadar yaşamın her 

alanında varlığını sürdürmekte ve Baudrillard’ın temel kavramlarından bir tanesi olan sanal 

gerçekliğin de yaygınlaştığı günümüzde kendisine yeni alanlar açmaya devam etmektedir. 

Baudrillard’ın en ünlü varsayımlarından bir tanesi de gösteriye dönüşen Körfez 

Savaşıdır. Baudrillard’a göre Körfez Savaşı hiç yaşanmamıştır. Çünkü savaş başlamadan 

Amerika tarafından kazanılmıştır. Kuramcı, Körfez savaşının canlı yayınlanarak “gerçek 

zamanlı” televizyon ekranlarında sunulması gösteriye dönüşen bir TV programı ve sanal bir 

savaş olarak nitelendirerek bu savaşı pornografik bir savaş olarak isimlendirmektedir. 

Baudrillard tarafından başta kesinlikle belirtilmesi gereken şey, Savaş’ı yakından takip eden, 

savaşa birebir tanıklık eden kitleleri, Körfez Savaşı’nın tek gerçekliği olarak tanımlamaktadır. 

Bunun dışında CNN ekranlarında savaşı “bir medya olayı” olarak takıp eden kitleleri sadece 

ekranda olaylara takıntılık edenler olarak değerlendirmiş ve bunun herhangi bir gerçekliğe ait 



66 

 

olmadığını belirtmiştir. Daha genel bir çerçevede gösteriye dönüştürülerek sunulan savaşın 

televizyon ekranındaki imajı, imajların değişen durumu ve imgeye dönüşen füze 

bombardımanı hiç kuşkusuz bu savaşın bir simülasyon olduğunu ortaya koymaktadır. Körfez 

Savaşı’nın gerçeklikten yoksun bir simülasyon olmasının yanı sıra Baudrillard tüm bunlar 

gerçekleşirken her şeyin temelinde olan medyanın konumunu sorgulayarak, medyanın temel 

misyonunun “haberi ahlaksızlaştırmak” olduğunu belirtmektedir. Medya sadece terörist 

eylemleri aktarmakla kalmaz aynı zamanda terörizme uygun birer anlam üretmek zorundadır. 

Çünkü kitleler anlamdan ziyade gösteri istemektedirler. Savaşın sonunda kitleler amaçlarına 

ulaşmış ve anlamdan ziyade gösteri hedeflerini gerçekleştirmiş, doyum noktasına ulaşılmış ve 

her zaman yaptıkları gibi ilginç görüntüler ortadan kalktığında haber programlarını da 

izlemeyi bırakmışlardır. Simülasyon evreninde giderek artan haber ve enformasyon oranı aynı 

doğrultuda anlamın azalmasına neden olmaktadır. Azalan anlam yerini gösteriye bırakarak 

Baudrillard’ın etimolojik diliyle içe doğru gömülen anlamın anlamsızlığı ortaya çıkarmaktadır 

(Baudrillard, 1991: 64-65). 

Baudrillard “Televizyon Fantsamları” başlıklı yazısında televizyonun artık ya kendine 

saygı duymadığını ya da kendini olay yerine yani başrol olarak yorumlanabilecek yere 

koyduğunu dile getirmektedir.  Televizyon artık vahşi orman kanunları olarak nitelendirilen 

entrikaları ve ahlak bozukluklarını ekrana taşınarak izleyiciye gösteri şeklinde sunulmaktadır. 

Tüm bu aşağılık hareketleri Baudrillard’ın tabiriyle sarsıntılarını umursamaksızın satmaya 

devam ederse kendine bir yön bulamayacağını ve bir iletişim aracı olarak kendini 

aşamayacağını belirtmektedir. Televizyonun amacı, enformasyon üretmek ve bu 

enformasyona anlam kazandırmaktadır. Ancak o, görüntülerle anlamı yakıştırma yaparcasına 

eskitmekte ve kötüye kullanmaktadır. İmgelemi olmadığı içinde törel bir umutsuz bir şekilde 

törel bir statü aramaktadır. Bir diyalektik bir bozulma içerisinde olan televizyon görüntülere 

ve anlama ne yaptığıyla ilgili sorgulamalara maruz kalmasına rağmen yine “sanat için sanat” 

mottosuyla bütün enerjisini, kendini tekrar üretmeye harcayan bekar makinelere 

dönüşmektedir. Televizyon yine McLuhan’ın formülü çerçevesinde mesajı yuttuğu ortaya 

çıkmaktadır. Televizyon izleyicisinin artan içerikler karşısında yaptığı neredeyse irade dışı 

hareket “zapping”, televizyonun kendine yaptığı “zapping” olarak yankılanmaktadır. 

Televizyon için adeta bulunmaz bir Hint kumaşı olan kitleler, hallerinden memnun bir şekilde 



67 

 

televizyonun egemen bir küçümsemesiyle gerçek dünyayı herkes için hazır yorumlar ve hileli 

senaryolar şeklinde vermesinden gayet memnundur (Baudrillard, 2002: 174-177). 

Baudrillard günümüz medyasında gerçekleşen şeylerin “savaşın yerine savaşın 

işaretlerinin konulması” olduğunun altını çizerek savaşın görselleştirilmesinden yani savaş 

anlayışımıza uygun gerçek bir olay örgüsü sağlayarak karışık medya görüntülerinin bir nizam 

içerisinde medya tarafından filtrelenerek oluşturulmasından bahsetmektedir. Televizyonda 

haber kanalları savaşın gerçekleşmekte olduğu imajını yaratmak için sürekli konuşan 

uzmanlar, grafikler, istihbarat raporları, vb. argümanlarla kamuoyunu ikna etmeye çalışırlar. 

Baudrillard’a göre bu medya taktikleri savaşın gerçekliğinden ziyade birer savaş kurgusu 

olarak kalmaktadır. (Toffoletti, 2014: 110-111). Haber kanallarında her savaş ya da kriz 

sırasında kurgulanan bu hiper-gerçek temsiller, televizyonu, bilgilendirmekte ya da 

aydınlatmaktan ziyade dramatize etmekle ilgilenen bir paparazzi sirki haline getiren bir 

medya gösterisi çizerek, büyük olasılıkla kendisini gayri meşru ilan etmektedir (Kellner, 

2013: 232). 

2.2. SİMÜLASYON ÇAĞINDA GERÇEK HAYAT HİKAYELERİ PROGRAMLARI 

VE ŞİDDETİN GERÇEKLİK MÜCADELESİ; KURAMSAL YAKLAŞIMLAR 

2.2.1. Parasosyal Etkileşim Bağlamında Şiddet  

Ana akım televizyon kanalarında yer alan gündüz kuşağı televizyon programları, prime 

time olarak isimlendirilen yayın kuşağında yayınlanan dizi, film vb. içeriklerden sonra 

televizyon izleyicisi tarafından en çok tercih edilen program türleridir. Bu dilim içerisinde yer 

alan TV programları, özellikle ev hanımları başta olmak üzere toplumun her kesiminden 

bireyi potansiyel bir izleyici olarak seçmekte ve ona uygun program formatları 

oluşturmaktadır. Ancak bu programlar, genellikle karışık insan ilişkilerinin sonucunda ortaya 

çıkan ve yoğun olarak şiddet unsuru içeren televizyon türleri olması, izleyici üzerinde 

birtakım olumsuz etkilere neden olmaktadır. Bu nedenle izleyici ekranda şahit oldukları 

karşısında etkilenmekte ve şiddet olgusuna ilişkin eğilimleri ve yatkınlıkları artma durumu 

söz konusu olmaktadır. Literatür de televizyondaki bir karakter ya da bir olguyla empati 

kurma durumu parasosyal etkileşim kuramı çerçevesinde açıklanmaktadır. 

Parasosyal etkileşim kavramı başta televizyon olmak üzere kitle iletişim araçları ile 

medya karakterleri arasında gerçekçi bir ilişki kurduğu üzerine kurulmaktadır. Televizyon 



68 

 

izleyicisi, karakterin etkisi altına girerek onunla kendisi arasında bir takım sosyolojik ve 

psikolojik benzerlikler bulmaktadır. Tek yönlü yani karakterin izleyicinin varlığından 

etkilenmeden haberdar olmadan bir etkileşim/ilişki parasosyal etkileşim olarak 

tanımlanmaktadır (Orhan, Taştan 2019: 11). Parasosyal etkileşim kuramına göre karakterler 

izleyici için bir danışman ya da model olmakla beraber televizyon izleyicisi karakterleri 

bilginin bir kaynağı olarak görme ve televizyon karakterinin sosyal statülerindeki tutum ve 

davranışlarından etkilenme eğilimindedirler (Batıgün, Sunal 2017: 53). 

Tsay ve Bodine (2012) ise parasosyal etkileşimini içerinde bulunması gereken başlıca 

unsurular şu şekilde sıralamaktadır: (Onat, Gülay’dan akt. Biçim, 2019: 30-31) 

1) Medya kişiliğinden rol model alarak öğrenme  

2) Yüz yüze iletişim kurma isteği ve medya karakteri ile buluşma isteği  

3) Samimiyetin olması ve medya karakterine kendine yakın hissetmesi  

4) Davranışsal bağlanma, örneğin diğerleriyle medya kişiliği hakkında konuşma  

Gleich’e (1997) göre parasosyal etkileşimde karakter ve izleyicinin zihninde ya da iç 

dünyasındaki anlamlarla belirlenmektedir. Gözlemlenen karakterin tutum ve davranışlarının 

örnek alınması ve izleyici tarafından kabul edilmesinde motivasyon faktörü de önemli bir 

değişken olarak yer almaktadır (Moyer, Guse ve Nabi’den akt. Orhon, Taştan: 2019: 11). Bu 

açıdan bakıldığında gerçek hayat hikayelerinin konu olarak işlendiği gündüz kuşağı 

programlarında karakterlerin halk arasından ve normal insanların yaşadığı problemlerin örnek 

seçilmesi, hedef kitle üzerinde benzer duygular yaşanmasına neden olabilmektedir. Bu 

etkileşim kişiden kişiye farklılık göstermekle beraber karakter ve izleyici arasında yaşanan 

benzer ilişkiler ve olaylar izleyici parasosyal ilişkinin yaşanması olasılığını arttırabilmektedir.   

Parasosyal etkileşime ilişkin literatür incelendiğinde, televizyon izlemek için ayrılan 

süre ve program içeriğine duyulan ilgi, karakterlerin ilgi çekiciliği ve etkilenme gibi 

etmenlerle aralarında bir ilişki olduğu sürekli olarak vurgulanmaktadır. Bununla birlikte, 

kadınların erkeklere nazaran daha fazla medya karakterleri ile aralarında daha etkin bir 

parasosyal etkileşim olduğu vurgulanmaktadır (Batıgün, Sunal 2017: 53). Gündüz kuşağı 

programlarının hedef kitle olarak da merkezlerine kadın izleyici ve mesleki açından da ev 

hanımlarını almaları bu tür programlarda karakter ve izleyici arasında oluşan parasosyal etki, 

genellikle kadınlar üzerinde medyana gelmektedir. Bu açıdan bakıldığında da parasosyal 



69 

 

etkileşim teorisi gündüz kuşağı programlarında olduğu düşünülen ve dahası günlük hayatın 

içinden olan şiddet olgusu örnekleri yine halk arasından olan kadın ve ev hanımı olarak 

nitelendirilebilecek kitleyi merkezine koyarak daha etkin bir karakter ve izleyici parasosyal 

ilişkisi meydana çıkabilmektedir. Bunun yanında bu tür programlarda kadına yönelik şiddet 

unsurlarının işlenmesi yine kadın izleyiciler tarafından daha derin bir empati örneği olarak 

ortaya çıkmaktadır. Benzer cinsiyet, benzer mesleki seçimler ve benzer tecrübeler yine kadın 

izleyiciler üzerinde şiddet olgusunun yıkıcı psikolojik etkilerini ortaya çıkararak mutsuz ve 

aynı zamanda tecrübe edilmek istenmeyecek bir parasosyal ilişkinin de ortaya çıkması 

mümkündür. Bu etkileşim izleyici üzerinde depresyon, kaygı ve üzüntü gibi bazı psikolojik 

etkilere de neden olabilmekle beraber TV izleme alışkanlıkları ve parasosyal etkileşim 

üzerinde pozitif bir etkiye sahip olduğunda düşünülebilir. Dittmar (1994) tarafından yapılan 

bir çalışmada depresif ve mutsuz kadınların daha uzun süreli televizyon izledikleri sonucuna 

ulaşılmıştır (Batıgün, Sunal 2017: 54). 

2.2.2. Uyarma Kuramı Bağlamında Şiddetin Yansıması 

P.H. Tannenbaum’un takviye saldırganlık teorisi olarak da adlandırılan uyarma 

kuramına göre, kitle iletişim araçları vasıtasıyla suç içeren davranışlara tanıklık etme, 

izleyicilerin baş etme yolu ve problem çözme davranışı olarak şiddet eylemlerine 

başvurmasına neden olmaktadır (Er, Elmas, Sayar: 2018 62). Çünkü televizyon bireyi çeşitli 

uyarıcılarla aşırı yüklemekte ve böylece birey hiperaktif hala getirilmektedir (Dilber, 2014: 

61). 

Bu yaklaşıma göre televizyon şiddeti, birey üzerinde saldırganlıktan başka davranış 

biçimlerini de uyarabilmektedir. Televizyon, çocukları çeşitli (görsel ve işitsel) uyarıcılarla 

“aşırı yüklemekte” ve böylece onları daha hiperaktif hala getirmektedir (Mutlu, 1999: 125). 

Günümüzde de “hiperaktivite” psikolojik bir hastalık olmakla birlikte toplum içerinde 

olağandışı hareketlilik gösteren çocuklara “hiper-aktif çocuk” tanımlaması yapılmaktadır. Bu 

duruma tam anlamıyla kitle iletişim araçları sebep oluyor demek doğru olmasa da çeşitli 

etkileri olduğu su götürmez bir gerçektir. 

Bu hipotez komik, erotik, şiddet ve uyarıcı olduğu düşünülen diğer içerik 

kategorilerinin üniversite çağındaki özneler arasında fizyolojik uyarılma ölçümlerini 

arttırdığını, yine benzer içeriklerin kolej çağındaki çocuklarda daha fazla saldırganlığa yol 



70 

 

açtığı çeşitli çalışmalarla da desteklenmiştir. Ayrıca yapılan çalışmalarda hem fizyolojik hem 

de davranış seviyesinin bir film bölümünün heyecanlandırıcı ya da daha sakin bir sonla mı 

bittiğine bağlı olarak da değiştiği gözlemlenerek desteklenmiştir (Mutlu, 1999: 125). 

2.2.3. Yetiştirme Teorisi Bağlamında Şiddet Olgusu 

Yetiştirme teorisi ya da “Ekme Kuramı” olarak da adlandırılan bu yaklaşım, 

Pensilivanya Üniversitesi Annenberg İletişim Okulu dekanı Profesör George Gerbner 

tarafından 1960’lı yılların ortalarında, televizyon izlemenin izleyicileri dünyanın nasıl bir yer 

olduğuna dair fikirlerini etkileyip etkilemediği ve etkiliyorsa bunu nasıl gerçekleştirdiğini 

incelemek amacıyla başlatılan “Kültürel Göstergeler” adlı projeyi ifade etmek için 

kullanılmaktadır (Chandler, 1995). 

Gerbner ve arkadaşları “Kültürel Göstergeler Projesi” kapsamında haftalık program 

akışlarının prime-time ve televizyonda yer alan programları, şiddet olgusunu nitelik ve nicelik 

bakımından inceleyerek belli başlı bulgular ortaya çıkarmışlardır. Bu proje, televizyonda yer 

alan programları ve program içeriklerindeki karakterlere ilişiklin demografik ve diğer 

özelliklerinde içinde bulunduğu bilgiler içerir. Kültürel Göstergeler Projesi 1967’den beri 

televizyon programcılığı ile ilgili verelere sahiptir ve günümüzde, arşivinde 3000’den fazla 

programa ve 35000’den fazla karaktere yönelik gözlem içeriklerinin var olduğu geniş 

kapsamlı veriler mevcuttur (Stossel’dan akt. Batuş vd. 2011: 32). 

Yetiştirme teorisi en basit tanımıyla, televizyon izleyerek daha fazla zamanlarını tüketen 

insanların gerçek dünyanın yaygın ve tekrarlayan mesajları yansıtan şekillerde algılama 

olasılıklarının daha yüksek olup olmadığını saptamaya çalışmaktadır. Teori, televizyonun 

etkisi nedir? Televizyonu hafif seyredenlerin aksine ağır seyredenleri nasıl etkiler?  İzleyiciler 

tarafından geliştirilen ortak mesajlar var mı ve bu mesajların seviyeleri ortak izleme 

alışkanlıklarına göre değişiyor mu gibi sorulara yanıt aramaktadır (Spring, 2002). 

Bu çerçevede yetiştirme teorisi, kültürel imgeleme yoğun olarak maruz kalmanın 

izleyicilerin gerçeklik algısına etki ettiği yönündedir. Teori, televizyon seyretmenin hayat 

boyu süren kümülatif etkisini belirten etkin yaklaşımlardan bir tanesidir (Pierceden akt. Batuş 

vd. 2011: 34). Gerbner ve arkadaşlarına göre, dramatik olgu içeren televizyon programlarının 

içeriklerinin çözümlenmesi sonucunda televizyonun bizlere yansıttığı dünya (world of 



71 

 

television), gerçek dünyadan (real world) farklılaşmaktadır. Çok fazla televizyon izlemek 

bireyin sosyal gerçeklik ve dünya algısını değiştirmeye katkı sağlamakta ve giderek 

izleyicilerin inançlarını izlenen içeriğe uygun bir şekilde homojenleştirmektedir.(Shanahan, 

Morgan akt. Özer, 2017: 12).  Bu, televizyonda oluşturulan gerçek dünya imgesinin, 

izleyicinin zihnindeki gerçek dünya imgesine denk düşmesi, yani bir bakıma onların gerçek 

toplumsal dünyayı televizyonda gösterilen gerçek dünyayla benzer şekilde gördükleri 

anlamına gelmektedir (Mutlu, 2004: 315).  

Yetiştirme teorisi temelde, medyayı sosyalleştirişi araçlar olarak değerlendirmekte ve 

televizyon izleme süreleri artıkça gerçekliğin televizyonda yansıtılan biçimine bireyin inanma 

seviyesini ölçerek artıp artmadığını ortaya koymayı amaçlamaktadır. Gerbner ve arkadaşları, 

televizyon dramlarının az ama önemli etkileri olduğunu bu etkinin izleyicilerin toplumsal 

dünya ile ilgili tutum, davranış, inanç ve yargıları üzerinde önemli bir etken olduğunu ileri 

sürmektedir. Yetiştirme teorisi, televizyonu yoğun olarak izleyen “ağır izleyiciler” üzerine 

odaklanmaktadır (Rosengren’den akt. Yaylagül, 2006: 65). 

Çok fazla televizyon izleyen insanlar, özellikle izleyicinin bilgi ve deneyim açısından 

daha az sahip olduğu konularda, televizyonu göreceli olarak daha az izleyenlere göre 

dünyanın televizyon programlarının yansıtmış olduğu çerçeveleme biçimlerinden daha fazla 

etkilenmektedir (Chandler, 1995). Televizyon ekranın önünde daha az zaman harcayan 

seyirciler, bilgi kaynağı açısından daha fazla çeşitliliğe sahiptirler. Gazeteler, dergiler ve 

kişisel sohbetler, izleyicilerin bilgi ve eğlence alımlarını tamamlayan olgulardan birkaç 

tanesidir. Kaynakları daha kapsamlıdır ve bu izleyicilerin, çok daha fazla televizyon izleyen 

bireylere göre aynı tutumları, değerler ve inançları paylaşma olasılıkları da göreceli olarak 

düşüktür (Morgon, Signorielli’den akt. Spring, 2002). Diğer bir taraftan hayat tecrübesi ve 

deneyimi bakımında yetişkinlere göre daha tecrübesiz bir seviyede olan gençler ve 

çocuklarda, televizyona diğerlerine çok daha bağımlı olmaktadırlar.  

 Nancy Signorielli’nin “Television’s Mean and Dangerous World” isimli makalesinde 

tehlikeli dünya görüşünün etkilerini vurgulamak için bir araştırmaya atıfta bulunmuştur. 

Yapılan araştırmada, çok fazla televizyon izleyen bireylerin, ortalama ve tehlikeli dünya ile 

tutarlı bir dünya görüşüne sahip olma olasılığının daha yüksek olduğunu varsaymaktadır. 

İçeriklerdeki şiddet olgusu ve eylemlerinin sayısını belirtmek amacıyla 1967 yılından 1985 



72 

 

yılına kadar televizyonda yer alan birtakım programlar analiz edilmiştir. İnceleme süreci 

içerisinde izleyicilerin dünya görüşlerini takip etmek amacıyla periyodik olarak anket soruları 

yönlendirilerek fikirleri alınmıştır. Araştırma sonucunda genel olarak televizyonu yoğun 

şekilde izleyenlerin, hafif izleyicilere kıyasla, ortalama ve tehlikeli dünya görüşüne sahip 

olma olasılığı daha yüksek çıkmıştır. Signorielli bu durum şu şekilde değerlendirmektedir; 

“eğlence” olarak adlandırılan şeyin geliştirdiği tehlike, kırılganlık ve genel rahatsızlık 

duygusu, saldırganlığı ve baskı hissetme gibi durumlara neden olmaktadır. Televizyondaki 

şiddet unsurunun oluşturduğu korku duygusu güvensizlik ve endişe teslimiyete neden olmakta 

bireyi daha kolay manipüle edilebilir, kontrol edilebilir ve bağımlı hale getirebilmektedir. 

Signorielli’ye göre “şiddet yüklü televizyonun daha derin sorunu da budur” (Spring, 2002). 

 Scott Stossel “The Man Who Counts the Killings” adlı yazısında Gerbner’in yetiştirme 

teorisin temel önermelerinden bir tanesinin, şiddetin basit eylemlerden ziyade “güç ve 

mağduriyetlerin karmaşık bir sosyal senaryosu” olduğunu yazmaktadır. Gerbner’e göre asıl 

sorulması gereken soru “Şiddetin mesajının ne olduğudur.” Burada önemli olan nokta şiddet 

içeren bir eylemin işlenmesi değil, kimin kime ne yaptığıdır. Ona göre medya, şiddetin 

miktarına odaklanmaya devem etmekte ve bu durum şiddetin vermek istediği mesajı da 

pekiştirmektedir. Gerbner şiddeti “Fiziksel gücünün silahlı ya da silah kullanmadan, kişinin 

kendisine ya da başkalarına karşı, kurbanın kendi rızası dışında, acı verecek şekilde 

incitilmesi, öldürülmesi ya da olayın bir parçası olarak kurban olacak derecede tehdit 

edilmesini unsurlarının açık bir ifadesidir” şeklinde tanımlamaktadır. (Gerbner vd. akt. Özer, 

2017: 12).   

Gerbner ve arkadaşları yetiştirme teorisi çerçevesinde şiddeti, herkes tarafından bilenen 

tek boyutuyla ele almamaktadırlar. Ancak teoride şiddet başat konumdadır çünkü şiddetin 

televizyonda gösterimi, asıl olarak şiddete teşvik etmesi bakımından meydana getirdiği 

işlevsellik boyutuyla önemlidir (Ercan, Demir 2015: 133). Teorisyenlere göre, televizyondaki 

şiddet unsurunun gerçek hayattakinden çok daha fazla olduğunu düşünmeyi ya da şiddetin 

miktarını yanlış değerlendirmek “vasat dünya sendromu” olarak da adlandırılır. Pingree ve 

Hawkins tarafından Avustralya’da bir ilkokulda 1.280 çocukla gerçekleştirilen bir deneyde, 

yoğun izleme sonucunda Avustralya coğrafyasının ‘acımasız ve şiddetli’ bir yer olarak 

çocukların zihinlerinde yer edinmiştir.  Zihinlerinde Avustralya’nın en kasvetli fotoğrafına 



73 

 

sahip çocuklar, Amerikan suç ve macera filmlerini de izlemişlerdir. İlginç bir şekilde aynı 

çocuklar Amerika’yı bu programlarda gördükleri gibi yargılamamışlardır.  

Televizyonda anlatılan hikâyelerle ortaya konan yaygın görüş haline getirme 

(mainstreaming), bir rezonans (resonance) halinde mesajlarını ikiye katlayarak (double dose) 

çok daha güçlü yetiştirmeler doğurur (Ercan, Demir 2015: 134).  Örnek olarak televizyondaki 

suç büyük oranda kentseldir, bu nedenle şehirlerde yaşayan yoğun izleyiciler çift doza maruz 

kalır ve yetiştirme teorisyenleri, şiddet içeriğinin onlar için “yankılandığını” iddia eder. Şiddet 

yönelik tutumlar üzerindeki yoğun izlemenin en güçlü etkileri, muhtemelen şehirlerin suç 

oranın yüksek olduğu bölgelerde meydana gelmektedir (Chandler, 1995). 

2.2.4. Toplumsal Öğrenme Kuramı Bağlamında Şiddetin Rol Model Boyutu 

Davranışın içsel süreçlerle dışsal ya da çevresel etkenlerin arasındaki etkileşimin bir 

işlevi olduğunu öne süren kuramsal yaklaşım (Mutlu, 2004:281) olan A. Bandura’nın 

toplumsal öğrenme kuramı, televizyonda şiddet olgusu ile izleyicinin saldırganlık eğilimi ve 

anti-sosyal davranışları arasındaki ilişkinin en yaygın kuramsal çerçevesini oluşturmaktadır 

(Dilber, 2014: 61).Toplumsal öğrenme kuramı, en basit ifadeyle insanların başkalarını 

gözlemleyerek davranışları nasıl şekillendireceğini ve motive edebileceğini açıklamaktadır. 

Sosyal öğrenme kuramı ya da “sosyal bilişsel kuram” olarak da adlandırılan bu kuram, 

insan öğrenmesinin bireysel, çevresel ve davranışsal faktörlerin karşılıklı etkileşimi 

sonucunda gerçekleştiğini ortaya koymaktadır. Bunun yanında insanın sosyal bir canlı olması, 

toplum içerisinde bireylerin başka bireyleri model olarak gözlemleyerek de öğrendiğini 

savunmaktadır (Bayrakçı’dan akt. Bahar, 2019: 239). İnsanın kendini geliştirmesi, toplum 

içindeki adaptasyonu ve değişimi sosyal sitemler tarafından gerçekleştirilmektedir. Bu 

nedenle kişisel seçimler geniş bir sosyo-yapısal etkiler ağı içerinde faaliyet göstermektedir. 

Bu seçim sürecinde insanlar sadece sosyal sistemin ürünleri değil, aynı zamanda 

üreticileridirler. Kişisel seçim ve sosyal yapı, bedenden ayrılmış bir ikilikten ziyade 

bütünleşik bir nedensel yapı içinde ortak belirleyiciler olarak işlemektedir (Bryant, Oliver 

2009: 94). 

Sosyal öğrenme kuramına göre, insanların öğrenmesinde üç ayrı araç bulunmaktadır: 

dolaysız, gözlemsel ve simgesel. Bu araçlardan ilkini çevreyle insanın dolaysız ilişkisinin 



74 

 

sonucu olarak ortaya çıkan araçtır. İkincisi gözlem ya da taklit yoluyla gerçekleşmektedir. 

Üçüncüsü ise dil ve simgelerin kullanımıyla meydana gelmektedir. Kurama göre, özellikle 

çocuklar olmak üzere televizyon ekranındaki şiddete maruz kalan bireyler, tıpkı 

çevrelerindeki insanları örnek alabildikleri gibi televizyondaki karakterleri de örnek 

alabilmektedirler. Özellikle şiddet olgusunun yoğun olarak işlendiği içeriklerdeki karakterleri 

canlandıran aktörler, çocuklara ve bireylere kötü örnek teşkil ederek birey üzerinde 

saldırandan davranışların artışına neden olabilmektedir (Mutlu, 1999: 126).  

1960’lı yıllarda bir çocuğun gelişiminin genetik mi, çevresel faktörler mi yoksa 

çevrelerindeki diğer insanlardan sosyal öğrenmeye mi bağlı olarak geliştiği konusu üzerine 

birçok tartışma yaşanmıştır. Bu çerçevede modern dünyanın sosyal etkilerinin çocukların 

kişiliğinin ve ahlakının gelişimi ve büyümesi üzerindeki etkisi üzerine 1961 yılında Bandura 

“Bobo Doll” adlı bir deney gerçekleştirmiştir.  Bandura’nın bu deney ile temel amacı; 

çocukların bir yetişin rol modelinin davranışlarını kopyalayabileceğini kanıtlamak ve 

çocukların, yetişkin davranışlarını taklit etme ve onlardan öğrenme eğiliminde olduğunu 

göstermektir. Deney için Bandura, bir ana okulda eğitim gören ve yaşları 3 ile 6 arasında 

değişin ve toplamda 72 denek seçmiştir. Öğrencileri 12 erkek ve 12 kız olmak üzere 3 grupta 

toplanmıştır. İlk gruba, hiçbir şekilde yetişkin bir rol model gösterilmemiştir. İkinci grupta 

saldırgan eğilimler gösteren bir yetişkin yer almış, üçüncü grupta ise ikinci grupla aynı 

şekilde yapılandırılmıştır. Deney için daha önce grup olarak sınıflandırılan çocuklara bir oda 

içerisinde gruplar halinde Bobo Doll isimli oyuncak bebek izlettirilmiştir. Kontrol grup da yer 

alan yetişkin, elinde birkaç oyuncakla, bir Bobo bebek ve tokmakla odanın bir köşene 

oturtulmuş ve çocuklara kesinlikle oyuncaklarla oynanmasına izin verilmemiştir. Diğer 

gruptaki yetişkin, Bobo bebeğe sözlü ve fiziksel olarak saldırmış ve çocuklara 10 dakika 

boyunca izlettirilmiştir. Deneyin sonucunda, beklendiği gibi saldırgan modele maruz kalan 

çocukların yetişkin rol modeli taklit ederek saldırgan davranışlar sergileme olasılığının 

yüksek olduğunu göstermiştir (Shuttleworth, 2008). 

Sosyal öğrenme kuramı, medya içeriği tasvirlerinin davranışsal sonuçlar üzerindeki 

potansiyel etkisini araştırmak adına son derece uygundur. Toplumsal cinsiyet ve ırksal 

klişeleştirme gibi konularda sosyal öğrenme kuramı çerçevesinde literatürde yer edinmiştir. 

İçerik analizleri genellikle geleneksel toplumsal cinsiyet normlarının ve bazı durumlarda bariz 

biçimde ırkçı veya cinsiyetçi davranışların medya da bolca yer verildiğini göstermektedir. Bu 



75 

 

çerçevede yapılan bir araştırmada önce gençlik filmlerindeki cinsiyet tasvirlerinin içerik 

analizi yapılmış ve kadın karakterlerin erkek karakterlerden daha fazla sosyal olarak saldırgan 

tasvir edildiği ortaya çıkarılmıştır. Araştırma sürecinde üniversite öğrencilerine film izlemle 

alışkanlıkları, cinsiyetle ilgili inançlar ve tutumları hakkında anket yapılmıştır. Beklendiği 

gibi, sonuçlar gençlik filmlerini izlemenin kadın cinsiyet rolleri hakkında olumsuz klişelerle 

ilgili olduğu ortaya çıkarılmıştır. Araştırma ve kuramsal çerçeve de karakterler tarafından 

canlandırılan sevimli ya da şiddete yatkın davranışların tasviri, cinsiyet rolleri açısından da 

önemli bir rol oynamaktadır (Bryant, Oliver 2009: 104). 

Sonuç olarak öğrenme kuramı çerçevesinde gerçekleştirilen araştırmalar ve deneyler, 

kitle iletişim araçlarındaki saldırganlık ve şiddet kullanımın özellikle çocuklar başta olmak 

üzere birey üzerinde taklit etme yoluyla bir domino etkisi yaratarak şiddeti toplumun geneline 

yayılabildiğini ortaya koymaktadır. Çocuklar ve yetişkinler, rol model olarak gördükleri 

karakterler vasıtasıyla şiddeti, evine, okuluna ve sosyal yaşantısındaki her türlü alana 

taşıyabilmektedir. 

2.2.5. Vasat Dünya Sendromu 

Vasat dünya sendromu ya da diğer bir adıyla acımasız dünya sendromu, George 

Gerbner’in yetiştirme teorisinin en yaygın bilinen sonucu olarak ortaya çıkmıştır. Vasat dünya 

sendromu, televizyondaki şiddet unsurunun çokluğu saldırgan davranışları tetikleyerek 

olduğundan daha normal davranış gibi algılamasına neden olmaktadır. Şiddet bireyi 

duyarsızlaştırmakta ve Gerbner’in belirtmiş olduğu gibi zihni “askerileştirmekte” ve bu 

noktada “Acımasız Dünya Sendromu” olarak adlandırdığı şey ortaya çıkmaktadır. Televizyon 

başta olmak üzere medya araçları, dünyayı izleyiciye olduğundan daha kötü bir yer gibi 

yansıttığı için izleyiciler sosyal yaşamlarında daha tedirgin ve kaygılı hale gelir. Böylece salt 

olarak birey başta olmak üzere toplum, devlet otoritesine, baskı araçlarına, kapalı topluluklara 

da diğer oluşumlara dayanak noktası görerek güvenmeye daha istekli hale gelmektedir. 

Gerbner’e göre Amerikan toplumunun çoğunluğu otuz yıl öncesine göre günümüzde, ölüm 

cezasının desteklemelerin temel nedeninin televizyondaki şiddet unsuru ve acımasız dünya 

sendromu olduğunu belirtmektedir. Ona göre “şiddet yüklü bir kültürde büyümek bazı 

kişilerde saldırganlık, çoğunda ise duyarsızlaşma, güvensizlik ve öfkeye neden olmaktadır 

(Stossel, 1991). 



76 

 

Televizyon ekranındaki şiddet unsurunun bireyin sosyal çevresinde tanık olduğundan 

daha fazla olması birçok insanın gerçek dünyayı olduğundan daha çok anarşi ve şiddet içeren 

bir yer olarak düşünmesine neden olmaktadır. Kitle iletişim araçları ve özellikle televizyonda 

şiddet unsurunun bolca yer bulduğu içeriklere maruz kalan bireyler, dünyayı adeta bir post 

apokaliptik bir film gibi karanlık ve şiddet dolu olarak algılamaya ve yaygın bir korku iklimi 

içerinde yaşamaya başlarlar. Bu durum psikolojik olarak bireyin şiddet olgusuna karşı katı ve 

mevcut hislerinden yoksunlaşmasına neden olabilmektedir. Şiddet kavramı üzerine yapılan 

birçok araştırmada bu sonucu destekler nitelikte olmakla birlikte bir adım ötesine geçerek 

bireyin şiddete kurban gidebileceği bir korku kültürü de oluşturmaktadır (Bandura’dan akt. 

Ulusoy, 2008: 29). 

Gerbner’e  (1994).göre günde üç saatten fazla televizyon izlenen bir evde büyümek, 

daha az televizyon izleyen kapı komşusuna göre çok daha fazla şiddet baskısı altında 

yaşayacağınızı ve bu çerçevede daha fazla şiddet eylemi ile karşılaşacağınız anlamına 

gelmektedir. Gerbner’in yapmış olduğu çalışmaların ışığında çok fazla televizyon izlemenin 

üç sonucu vardır ve bunların birleşimi “Acımasız Dünya Sendromunu” oluşturmaktadır. Bu 

bileşenlerden ilki; televizyonun insanların en büyük korkularını ve endişelerini 

pekiştirmesidir. Çok televizyon izlemek, ekrandaki şiddetin normal olduğunu, toplumdaki 

herkesin şiddet içeren eylemlerle sorunları çözdüğüne inanmaya başlamasıdır. İkinci bileşen; 

daha yaygın bir etki olarak izleyicilerin mağduriyet ve acılara hissizleşmesi, empati ve 

protesto yeteneklerini kaybetmeleridir. Üçüncü ve Gerbner’in en zayıflatıcı olarak gördüğü 

güvensizlik ve savunmasızlık duygusudur. Bireyin çaresizliği olarak da adlandırabileceğimiz 

bu hissiyat, sendrom nedeniyle insanların sosyal yaşamlarının kısıtlanmasıdır. 

Gerbner’e (1994) göre toplum içerinde ortaya çıkan güvensizlik ve güvenlik açığı 

duygusu dağıtılmaz. Televizyondaki her 10 şiddet içerikli eylemi sahneleyen karakterin 

yanında, 11 kurban yer alır. Bu son tahlilde başa baş görünmektedir. Şiddet bir güçtür ve bu 

tür bir gücü uygulayan her 10 kadın için 16 kadın mağdur, 17 genç kadın içinse 22 farklı ten 

rengine sahip kadın kurban vardır   

Gerbner korku arttıkça, insanların evde daha fazla televizyon izlediği belirtmektedir. 

Hatta fazla televizyon seyretme, daha fazla kötümser, daha fazla insanlarda güven kaybına 

neden olmaktadır. Çünkü ufukta bir çıkış yolu yoktur. İnsanlara tek verilen şey, daha fazla öç, 



77 

 

hapis ve cezalandırmadır. Amerika’da insanların çoğu, hayat ve dünyayla ilgili bildikleri 

medya kaynaklıdır. Ve Amerikan medyasının en tutarlı özelliği suç ve şiddeti sürekli tüketime 

sunuyor olmasıdır ve bunun sıkılık oranı, gerçek hayatta var olanın çok daha fazlasıdır 

(Gerbner’den akt. Batuş vd. 2011: 53-54). 

Türk toplumu özelinde RTÜK, (2020: 50-55) acımasız dünya sendromu algı düzeyini 

ölçme amacıyla 2020 yılında “Televizyon Yayınlarında Şiddet Araştırması” kapsamında 

toplumsal hayata ilişkin içerisinde olumsuzluk barındıran cümlelerle katılımcıların fikirlerine 

yer verilmiştir. Buna göre söz konusu cümlelerden bir tanesi “Günümüzde tehlikeli bir 

dünyada yaşamaktayız.”  Bu ifadeye “kesinlikle katlıyorum” diyenlerin oranı %41,8 iken, 

“katılıyorum” diyenlerin oranı ise %48,2 olarak ölçülmüştür. Aynı araştırma da katılımcıların 

acımasız dünya sendromu algı düzeylerini ölçmek amacıyla televizyon yayınlarını izlediğini 

belirtenlere göre bir analiz daha yapılmıştır. Bu analiz çerçevesinde televizyonu az 

izleyenlerin %40,1’inin acımasız dünya sendrom algısı düşük iken, televizyonu çok 

izleyenlerin %38,2’sinin acımasız dünya sendrom algısının yüksek olduğu belirlenmiştir. 

2.3. GERÇEK HAYAT HİKAYELERİ PROGRAMLARI VE ŞİDDET OLGUSUNUN 

YENİDEN ÜRETİMİ 

2.3.1. Gerçek Hayat Hikayeleri Programlarında Bir Eğlence Ekonomisi; Şiddet 

Akımı 

Yapısal özellikleri itibariyle dramatik bir kitle iletişim aracı olan televizyon, izleyiciyi 

büyüsü altına alabilmek için daima dramatik, duygusal, şahsileşmiş, ilgi uyandırıcı içerikleri 

benimsemek zorunda kalmıştır. Televizyonun iç güdüsü bu zorlamaların temel bir prensibi 

olarak her zaman öne çıkmasıyla beraber bu çerçevede televizyon izleyicileri tarafından 

öncelikle bir eğlence ve bir gösteri aracı olarak algılanmakta; haber programları, belgeseller, 

reality showlar, gündüz kuşağı programları ya da siyasi yayınlar da dahil olmak üzere her 

zaman için içeriğin eğlence biçiminin değeri perspektifinde hüküm verilmektedir. Bunun 

sonucunda gerçek dünyanın gerçek olayları hakkındaki içerikleri, televizyon programlarında 

televizyonun sonu gelmez akıntısına gömülerek ekranda ya da bir fantezi dünyasında eriyip 

gitmektedir. Esslin’in benzetmesiyle “TV makinasının çerçeveli sahnesinden göze çarpan bu 

gerçeklik parçaları”, gündüşü ve gerçek arasındaki ince çizgilerin bir kez daha 

bulanıklaştırarak silikleşmesine ve kaybolmasına neden olmaktadır (Esslin, 1991: 59). 



78 

 

Bununla birlikte televizyon ve TV programlarında şiddetin süregelmesinde en büyük 

etken, eğlence endüstrisinin ekonomik yapısının giderek artan oranda büyümesidir. 

Televizyon ve yayın şirketlerinin bu pazarda meydana gelen popülerleşme sonucu elde edilen 

gelirlerin inanılmaz boyutlara ulaşması televizyonun bir zamanlar insanlar tarafından bilinen 

felsefe ve prosedürlerinden daha farklı işletme mekanizmaları ve iş prosedürleri 

geliştirmelerine yol açmıştır (Trend, 2008: 112).  Medyada şiddet unsurunun kullanımın temel 

motivasyonunun altında kar etme isteği bulunmaktadır. Özellikle televizyon ve kar 

düşünüldüğünde öne çıkan ilk içerik şiddetin kullanılabilirliğidir. Şiddetin bir dili yoktur, 

çünkü şiddet her toplumda şiddettir ve uygun bir içerik biçimi olarak her kültürde anlaşabilir 

bir yapıya sahiptir. Televizyonda şiddetin ardından cinsellik gelmektedir, ancak şiddet kadar 

popüler bir içerik biçimi değildir. Bu durum mümkün olsa bile cinselliğin doğası gereği her 

topluma uygun bir biçim olmamakla beraber televizyonda cinsellik serbestçe 

kullanılamamaktadır (Özer, 2017: 5-6). 

Televizyonda kullanılan şiddet unsuruna yönelik uzun süredir devam eden araştırmalar 

ve tartışmalar içinden çıkılmaz bir hal almıştır. Çünkü şiddetin izleyici üstünde yaratmış 

olduğu heyecana talibin bu pazarı etkilediğini dile getiren bir eğlence endüstrisi 

bulunmaktadır. İzleyici, çeşitli televizyon programlarından ve özellikle reality show 

programlarının sunduğu gerçeklikten keyif alırlar. Diğer bir taraftan şiddet ve eğlencenin bir 

arada sunulduğu programlarda üretilen görseller, izleyiciler üzerinden şiddet unsurunun bir 

yansıması olarak nefret, zarar verme ve öldürme gibi hal ve hareket ve düşünceleri topluma 

dayatmaktadır.  Tüm bu sonuçlara ilişkin şiddet üzerine yapılan araştırmalar genellikle içerik 

ve içeriğin etkisine yönelik olurken yapılan içerik çözümlemeleri televizyon programlarında 

var olan şiddet olgusunu çözümlemiştir. Ancak şiddeti önlemeye yönelik yapılan 

argümanların üretimi zayıf kalmıştır. Son tahlilde medya ve televizyonda şiddet kullanımın 

eğlence endüstrisinin ekonomik amaçlar çerçevesinde gerçekleştiği gerçeği her zaman daha 

ağır basan bir görüş olarak yer almaktadır. Kapitalist sistem içerinde şiddet unsuru barındıran 

televizyon programları yüksek kar getirisi olan program türleridir.  Medya en ilgi çekici olanı 

en çok popüler olacak olan şiddet içerikli gerilimi geçiştirme konusunda yarış içerisindedir. 

Örneğin, Amerika’nın dünyanın dört bir tarafına sattığı şiddet imgeleri, Amerika’yı dünyanın 

merkezi gibi göstermektedir. Yüksek maliyetli prodüksiyonlarla üretilen şiddet içeriği 

Amerika’nın en güçlü, yenilmez bir düşman olduğu izlenimi oluşturmaktadır. Medyada ve 



79 

 

özellikle televizyonda şiddet insanın derinlerinde bulunan arzu ve korkuyla bağlantılıdır. 

Şiddetin de ekranda popülerliği bundan kaynaklanmaktadır. Trend TV programlarındaki 

şiddet unsuruna ilişkin şu sözleri söyleyerek şiddet unsuru üzerine olan anlaşmazlıklara ayrı 

bir bakış açısı kazandırmaktadır: 

“Sorun, medyada çok fazla şiddetin olması değildir. Sorun, izlediğimiz 

şiddetin dar görüşlü bir biçimde anlaşılması ve nakledilmesidir. Büyük 

medyanın büyük izleyici ve kar ihtiyacı çok küçük bir dünya görüşü 

yaratmaktadır. İhtiyacımız olan şey, tüm trajedileri ve şiddet içeren 

bölümleriyle bunların yanında sevinçleri ve ilhamlarıyla da birlikte hayatın 

daha çeşitli ve geniş betimlemeleridir”  (Trend, 2008: 19). 

Televizyonda kullanılan şiddet olgusunun iktisadi bir boyutu bulunmaktadır. 

Dolaylısıyla, şiddet olgusu ve iktisadi dayanakları araştırılması gerekmektedir. Bu 

amaçlarının da gerçekleştirilebilmesi için 1980’li yıllardan itibaren başlayan süreçte şiddetin 

geçirmiş olduğu değişimler göz önünde bulundurulmalıdır. Çünkü günümüzde medya 

kuruluşları, etik davranışları gözetmeksizin kâr amacı gütmektedirler. Bu sebeple, şiddet gibi 

daha az maliyetli, ancak daha çok kolay satan bir konunun sürekli olarak gündemde tutulması 

son tahlilde anlaşılabilir nedenlerdir (Özer, 2017: 5).  Şiddet içeriğinin kolay üretilebilir 

oluşu, şiddet içerikli televizyon programlarının bir mal olarak satılması ve tüketilmesi daha 

kolaydır. Gerbner’in belirttiği gibi “Şiddet dünya çapında medya piyasasında tercih edilen bir 

maldır. Çünkü, şiddetin yer aldığı sahneler bizzat kendilerini ifade ederler, çok az sözcüklerle 

ifade edilme gereksinimi gösterirler” (Bartholow vd. akt. Özer, 2017: 6). 

  Trend’e (2008: 134) göre ise, reality show programlarının yapımı, senaryo oyuncu ve 

özenli bir şekilde profesyonel olarak hazırlanan programlardan daha ucuz olduğunu 

belirtmektedir. Televizyonda artık maliyetler azalırken ve içeriğin iletilmesi için daha ucuz 

araçlar geliştirilmektedir. Reality show programları gibi yapımlarla ucuz bir şekilde izleyici 

çekmenin ya da mevcut olanı korumanın üzerinde daha çok durulması anlamana gelmektedir. 

Bu nedenlerle günümüzde artık riskli ya da daha potansiyelini kanıtlamamış programlar yerini 

birbirine benzer yapımlar yer almaktadır. 

Tüm bu nedenler televizyon programcılığındaki yeniliklerin eksikliği, şiddetin yoğunluk 

üzerinde kötü bir etkiye neden olmuştur. Türkiye özelinde RTÜK  (2020: 126) tarafından 



80 

 

yılında yapılan “Televizyon Yayınlarında Şiddet Araştırması” televizyon programlarında yer 

alan şiddet içerikli görüntülerin beş yıl öncesi ile kıyaslandığındaki değişimi grafiklerle 

gösterilmektedir.  Grafiğe göre ankete katılan katılımcıların (%81,3) beş yıl öncesine kıyasla 

televizyonda şiddet içerikli görüntülerin arttığı kanaatinde bulunmuştur. Buna karşın 

katılımcıların %5,2’si şiddet içeriğinin azaldığını belirtirken, %13,5’i bir değişiklik 

görülmediğini belirtmiştir. 

Esslin, (1991: 59) izleyicinin dramatik eğlence isteklerinin onlara sağladığı psikolojik 

etkilerin ne olduğu soruna cevap aramaktadır. Ona göre insanın en temel ihtiyaçlardan bir 

tanesi olan eğlence isteği, zamanın nasıl geçtiğini unutturan bir biçimde tehlike ya da felaketle 

yüzleşen karakterlerle empati kurarak hissedilen meraklı heyecandır. Diğer bir taraftan iyi ve 

güzel duyguların sonucunda oluşan ruh hali ve keyfe, kahkahaya, hafiflemeye ve göz 

alıcılığına duyulan arzu ve isteklerdir. Tüm bunlar bir eğlence aracının sunduğu içeriklerin 

değerlendirilmesinde kullanılan kıstaslarıdır. Bu nedenle televizyon programları ve 

çalışmanın kapsamını oluşturan gündüz kuşağı programlarında başarılı bir içeriğin 

oluşturulması için belirli ölçütlerde olmak kaydıyla heyecan, şiddet, şiddet unsuru 

çerçevesinde gelişecek olan iyi, kötü duygular ve eğlence içermelidir.  Diğer bir taraftan tıpkı 

insan vücudunun kullanılan antibiyotiklere bir süre sonra kayıtsız kalması gibi televizyon 

programlarında sunulan şiddete de seyirci duyarsızlaşmaktadır. Bir süre aynı dozda devam 

eden şiddet unsuru izleyiciye normal yaşamın normal paradigmaları gibi hissedilmesine neden 

olmaktadır. Bu çerçevede şiddet unsurunun dozajı git gide arttırılarak etki uyandırması 

sağlanmakta ve izleyicinin dikkati sürekli beyaz camın büyüsünün üzerinde olması 

sağlanmaktadır. Şiddetin daha kaliteli bir televizyon ürettiği gerçeği kuşak programlarının da 

şiddet içeriği olarak daha da sertleşmesine neden olmaktadır. Sürekli olarak yüksek reyting 

çabaları olan ve ticari kaygılar günden bu tür programlarda durmaksızın yeni dramatik, çarpıcı 

ve şiddet unsurun bol olduğu gerçek yaşam hikayeleri aranmaktadır. Kadına şiddet, rıza dışı 

alıkoyma, taciz ve tecavüz, hırsızlık ve dolandırıcılık gibi özünde şiddet barındıran olaylar, 

kuşak programlarının değişmez bir parçası haline gelmiştir. 

Reality show programlarındaki şiddet unsurunun hipergerçek bir şekilde sunulması 

sonucu etkilenen izleyicinin karşılaşacağı en büyük tehlikelerden bir tanesi içerisinde 

yaşadıkları topluma karşı giderek azalan güven olacaktır. Gündelik yaşam içerisinde 

kullandıkları her türlü mekân da bireyin düşüncelerinde birisi tarafından kaçırılabilecekleri, 



81 

 

eşlerin kocaları tarafından dövülebileceği, anne ve babaların çocuklarını güvende olmadığı 

hissi olacaktır. Bu tür programların izleyiciye aşıladığı bu düşünceler toplumsal dinamikleri 

ciddi ölçüde etkilemektedir. Diğer bir taraftan bu düşünler içeresinde olan birey, yine bu tür 

programlarda karşılaştığı şiddet içeriklerinden etkilenerek kendini ve ailesini koruma iç 

güdüsüyle şiddete başvurabilme olasılığı arttırmaktadır (Hepper’den akt.; Pınar, 2006: 40). 

Pınar Toplumda git gide yükselen anne ve babalardan ve eleştirmenlerden duyulabilecek 

tedirginlik ve endişe içeren sorular yükselmektedir; bir eğlence ekonomisine dönüşen 

televizyon ve televizyon programlarında çok fazla şiddet unsurunun varlığı gerçeği. Bu 

sorulara muhtemel bir şekilde durumun böyle olmadığıdır. Ancak televizyon bir zamanlar B-

film ve istismar kategorisi olarak adlandırılan ve küçümsenen bu tür yapımların yüksek gelir 

getirisi yapımcıların bu içerek biçimine yönelmelerine neden olmuştur (Trend, 2008: 116). 

Gitlin bu tür programların temel görevinin “eğlendirmek” olduğunu belirterek izleyici 

bakımından tercih edilmelerinin sebebini “televizyonun en büyük yalanı olan; televizyon 

insanlara gerçeği gösterir”, söylemine bağlamaktadır. Diğer bir görüşe göre ise; “bu konuda 

yapılan çeşitli araştırmalar gerek olgusal gerekse kurmaca televizyon programlarının, gerçek 

dünyadan yapılan belirli bir seçmenin olduğu kadar, seçilen biçim ve temaların da yine belirli 

bir dünya görüşü çerçevesinde yeninden biçimlendirilmelerinin ürünleri olduğunu ortaya 

koymaktadır (Aksop, 1998: 40). 

Gerbner bu tür programlardaki bu eğlence biçimini, ekranda izlenilen şiddeti, sadece 

temel anlamıyla şiddet değil, aynı zamanda hikayeler sunan bir araç olan televizyonunun en 

önemli öğesi olarak, toplumsal rolleri ve toplumsa yapının içerisinde işleyen korku 

mekanizmasını düzenlemektedir. Televizyondaki şiddeti “Mutlu Şiddet” olarak tanımlayan 

Gerbner, masallardaki şiddetin kabul edilebilir bir kültürel betimlemeler ve hatta ölümcül 

dürtülere karşı trajik sonuçları ve olayları dengelemek için gerekli oluşturabileceğinden 

bahsederken televizyonda tarihsel bir biçimde belirlenmiş, bireysel olarak oluşturulmuş ve 

sembolleri titizlikle seçilmiş, dramatik bir çizgide üretilen ve mutlu sonla biten şiddeti “Mutlu 

Şiddet” olarak tanımlamaktadır (Batuş vd. 2011: 47).  

Özellikle diğer bir taraftan  reality show programlarında kendini gösteren “Mutlu 

Şiddet” tanımı, örneğin yıllar önce meydana gelip aile içi şiddet, eşler arası anlaşmazlık, 

ekonomik zorunluluk gibi nedenlerle ailesini kaybeden bir çocuğun ya da oğlunu/kızını 



82 

 

arayan bir ailenin, televizyon programında günler süren duygu sömürüsü, kaybedilen 

mahremiyet ve çeşitli nedenlerden ötürü yaşanmış şiddet olaylarının hipergerçek bir biçimde 

yeninden yaşanması sonucu aranan kişinin bulunarak hikayenin mutlu sonla bitirilmesi. Tüm 

bu yaşanan süreç, özellikle kamuoyunun dikkatini çektiği taktirde dahada uzatılarak haftalara 

yayılmaktadır. Konunun popülaritesine göre değişen süreç adeta bir gerçeklik programında 

senaryo yazılarak belirli kurgusal sürecin ardından izleyiciye sunulmaktadır. Yaşanan gerçek 

dramı televizyon programıyla birlikte ekranda yeninden yaşanarak aktarılmasının temelinde 

yukarıdaki metinlerde de bahsedildiği gibi tamimiyle eğlence ekonomisi çerçevesinde gelişen 

kar etme amacı yatmaktadır. Popüler bir program, gerçek hayatın gerçek şiddetini bir metaya 

dönüştürerek eğlenceli bir şiddet ekonomisi yaratmaktadır. 

2.3.2. Gerçek Hayat Hikayeleri Programları ve Gösterisel Şiddet 

2000’lı yıllarla birlikte teknolojik olanakların dünya gelinde yükselmesi ve artık her 

evde bulunan bir iletişim aracına dönüşen televizyon, popülerliğinin zirvesini bu dönemde 

erişmiştir. Televizyona artan rağbet ve sürekli gelişen ve dönüşen özel televizyon 

yayıncılığında etkisiyle televizyon programları hızla tüketilebilen ürünler haline gelmiştir. 

Literatürde de hâkim olduğu söylenebilecek bu görüş ile artan içerik biçimleri, türler 

arasındaki ayrımın giderek bulanıklaşmasına neden olmuştur. Bu melezleşme süreci insanla 

ilgili magazin gazeteciliğin televizyona girmesi ve özel yaşama ilişkin hikayelerin kamusal 

söylem haline gelmesi en önemli faktörler arasındadır. Aynı zamanda belgesel film geleneği 

üzerine inşa edilen ve olayların, olgusal biçimlerinin kurgu yöntemleriyle melezlendiği 

biçimler ortaya çıkmıştır. Dramatize “gerçek yaşam” öyküleri olarak adlandırılan bu TV 

program türü, Meyrowitz’e göre izleyicilere sahne arkasından gözlemleme ve dikizleme 

olanağı sağlamasıyla beraber sosyal ve mahrem alanların birbirine geçmesine neden olduğunu 

belirtmektedir. Meyrowitz’e göre televizyonla birlikte bu programlar, toplum içerinde farklı 

yerlerde tutulan ve farklı özellikleri sahip olan insanları birbirlerine karıştırarak toplumu 

değiştirdiği varsayımını yapmaktadır (Meyrowitz’den akt. Mutlu, 1999: 153). 

Gerçek yaşam hikayeleri programları ya da “gerçekliğin yeniden üretilerek sunulduğu 

show” programları olarak da nitelendirebileceğimiz bir televizyon içeriği olan bu tür, toplum 

içerisindeki meydana gelen ve insana ait gerçek hayat hikayelerinin gerçekliği belirli bir 

kurgusal süreçten geçirerek yeniden üreten programlardır. İçerik seçimi programın hedef 



83 

 

kitlesine göre değişmekle birlikte genellikle şiddete ilişkin konulardır ve hepsinin ortak 

noktası şiddetin gerçekliğini gösteriye dönüştürerek hipergerçek bir şekilde sunulmasıdır. 

Programlara konu ve konuk olan olaylar, fiziksel ve psikolojik şiddet, cinayet, cinsel saldırı, 

tecavüz gibi birbirleriyle benzerlikler taşıyan ve televizyonda gösterilmesinde ince elenip sık 

dokunması gereken şiddet olaylarıdır. Olayların temelde “gerçek” insan hikayelerinden 

oluşuyor olması izleyici üstünde bir dramatizasyon etkisi yaratırken, televizyonun 

karakteristik bir özelliği olan dramatik dili de bu etkiyi kat ve kat arttırmakta ve toplumda 

sansasyon etkisi yaratabilmektedir. 

Televizyonun sıradan bir olayı abartarak, değiştirerek ve olayların farklı boyutlarını ele 

alarak oluşturduğu anlatı stratejisi “sansasyonelleştirme” olarak tanımlanabilmektedir. 

İnsanların mahremiyetine ait ilişkileri, durumları alenileştirme, olamayan bir şeyi olmuş gibi 

taktim etme, içerisinde yaşadığı toplumda ün kazanmış insanların şaşırtıcı ve bilinmeyen 

yönlerini ortaya çıkarma ve benzeri biçimleri işlemektedir. Özellikle çok sık karşılaşılan 

“gerçek yaşam öyküleri” televizyonun sansasyonelleşmesi için kullandığı türlerin başında 

gelen bir örneğidir (Mutlu, 1999, 152).  

Diğer bir taraftan egemen medya içeriklerinin aksine reality show programlarının bir 

türü olan gerçek hayat hikayeleri programları, sıradan insanların “sıradan şiddet” hikayelerini 

marjinalleştirmeden, sıradan deneyimleme biçimleriyle sunulmaktadır. Rahte’ye göre gündüz 

kuşağı programlarının asıl sorunu şiddeti olağanlaştırması ve kişileştirmesidir. Programlara 

sorunların çözümü için katılan konukların mağduriyetleri aşırı vurgulanarak ağlama, yakınma, 

yardım isteme gibi davranışların dramatize edilmesi sonucu izleyicinin duyarsızlaşması ve 

tepkisizleşmesi akabinde gerçeklik duygusunun kaybedilmesidir. Ona göre gündüz kuşağının 

gerçek hayat hikayeleri programları, mağduriyetleri ve mağduriyet gösterilen duyarın 

kullanılarak sömürüldüğü platformlara dönüşmektedir (Rahte, 2010: 8). Bu doğrultuda Mutlu, 

kişisel hayatın zorlukları, insanın gözyaşları, çaresizliği, umutsuzluğu, şiddetinin yıkıcılığı ve 

tüm bunların televizyondaki temsilinde de sorunların olduğunu belirtmektedir. Çünkü gerçek 

yaşamın gerçek şiddeti diğer insani duygulara göre daha ilgi çekicidir. Bu sebeple manipüle 

edilmesi ve duyarsızlaştırılması etik olmamakla birlikte televizyonun vahşi yapısına uygun 

olduğu gerçeğini de yadsımamak gerekir. Çünkü televizyon gerçekliğin bir diğer yüzüne 

saydam bir camın gerçekliğiyle bakmaz (Mutlu, 2008: 119).  



84 

 

Çünkü insanlar tıpkı medyanın diğer araçlarında olduğu gibi televizyon ve çalışmanın 

kapsamını oluşturan gündüz kuşağı gerçek hayat hikayeleri programlarından anlam yerine 

toplumsalın şiddetini istemektedir. İnsanoğlunun en vahşi içgüdülerinden olan şiddet, bu tür 

programlarda yeniden ve yeniden üretilerek şiddetin gösterisel şiddeti şeklinde sunulmaktadır. 

TV programları bunu yapmak zorundadır. Çünkü kitlenin isteği bu yöndedir. Yapısı gereği 

gerçekliği aktarmak olan bu programlar televizyonla birlikte gerçeklikle arasına 

hipergerçekliği almak zorundadır. Çünkü kitle iletişim araçlarının oluşturmuş olduğu içeriği 

sadece dünyanın seçilmiş görümlerinden oluşmaz, ayrıca imal edilen, yapay olaylar da 

insanlara gerçek dünyanın gerçek görüntüleri gibi sunarlar. Mutlu’ya göre ise eskiden gazete 

okurları gazetelerinde ilgi çekici bir olay olmadığında “ne “sıkıcı bir dünya” derken 

günümüzde okur “bu ne sıkıcı bir gazete” demektedir bu sebeple kitle iletişim araçları, 

iletişim aracının türü, tarihi ya da içeriğin anlamı önemli değildir. Önemli olan kitlelerin 

medyadan eğlence, gösteri ve şiddet istemeleridir (Boorstin’den akt; Mutlu, 2008: 67). 

Örneğin, gerçek hayat hikayelerinin konu olarak işlendiği bir programda konuk olarak 

katılan ve medya karakteri olarak adlandırabileceğimiz bir karakterin başından geçen olayı 

anlatırken aynı zamanda olayın yaşandığı yeri günler, haftalar ya da aylar sonra bir 

kameraman tarafından olay o an cereyan ediyormuşçasına ve çekim tekniklerini kullanarak 

olayı bir anlamda tekrar yaşatıyor hissi vermesi, yaşanan hadisenin hipergerçek bir 

illüzyonunu temsil etmektedir. Aynı zamanda programın sunucusu ve karakter tarafından 

olayın ip uçlarıyla ilgili verilen bilgilerin canlı yayınla sunulması izleyicinin zihninde sanal 

bir olay örgüsü oluşturmakta, televizyonun misyonu olan gerçekliğin yeniden üretimi 

yapılmaktadır.  Bu çerçevede bakıldığında şüpheye mahal vermeyen gerçeklik unsuru, 

televizyonda yayınlanmasıyla birlikte kendiliğinden bir fanteziye, duygusal olarak verilen 

vurgu biçimleriyle yüklenen gösteri ve bazen de kurgu ya da gerçekten ayırt edilmesi 

imkânsızlaşarak anlatılan bir hikâye tarzında dramaya dönüşmektedir (Esslin, 1991: 35). 

Rahte “Aile İçi Şiddet ve Medya: Gündüz Kuşağı Televizyonunda Şiddetin Görünürlüğü 

ve Yeniden Üretimi” adlı çalışmasında televizyon ve şiddet arasındaki ilişkinin gündelik 

yaşamın olağan bir parçası olarak değerlendirmektedir. Televizyon, hareketli görüntü, ses ve 

resim teknolojilerini kullanarak “şimdi ve burada” hissi yaratmaktadır. Tüm teknolojik süreç 

ile televizyon, şiddeti zengin bir görsel-işitsel şölene dönüştürmektedir. Bu da şiddetin 

sürekliliği çerçevesinde ona eşlik eden normalleştirme ve kayıtsızlaşmayı beraberinde 



85 

 

getirmektedir. Medyadaki şiddetin günlük hayatta kullanımın göz ardı edilen bir 

marjinalleşme söylemine neden olduğundan bahseden Rahte, (2010: 152) bununla ilgili olarak 

iki temel sorunu ortaya koymaktadır:  

“Birincisi ağırlıkla fiziksel şiddet vakaları olmak üzere, şiddetin 

sorunlu bir anlatı ile medya da yer bulması; ikincisi ise gündelik 

yaşamda sıklıkla deneyimlenen ancak medyada yer vermeye değer 

görülmeyen “sıradan şiddet” olaylarının önemsizleştirilmesi ve kamu 

vicdanında yer bulmaması”  

 Birinci yargının temel sorununun oluşmasında E. Mutlu’nun da belirtmiş olduğu gibi 

haber dilini sınırlandırarak, “dramatizasyon” ve “sansasyoneleşme” unsurları ile temsil 

edilmektedir. Televizyonun tipik bir tarzı olan görüntüyü hipergerçek temsil özelliği ile anlatı 

dilini de etkileyerek şiddeti görece toplumun normal standartları altında yaşayan vatandaşların 

örnek alınarak birtakım etiketlerle tanımlayarak anlatmaktadır.  İşsizlik, yoksulluk gibi 

etiketlenen insanlar ve “şiddet eğilimli” olarak damgalanan bireylere vurgu yapılarak 

marjinalleştirilmektedir. Diğer yandan da şiddetin meşrulaştırılması içinde “aşık koca”, “işsiz 

sevgili” gibi betimleyici bir dil kullanılmaktadır. Özünde gerçek şiddet barındıran sıradan 

olayların (öldürme, tecavüz, cinsel taciz vb.) medya da gerekli önemi ve yeri bulamadığını 

belirterek, gerçek hayat hikayeleri programlarının öneminin burada ortaya çıktığını öne 

sürmektedir. Diğer programların aksine olayların marjinalleştirilmediği bu programlarda asıl 

sorun şiddetin olağanlaştırma ve kişileştirmedir (Rahte, 2010: 152-153). 

Televizyonda bu türden programların tercih edilerek izlenmesinde izleyicinin başka bir 

motivasyonu da öne çıkarmaktadır. Oksay’ın “realiteden kaçış eğilimi” olarak nitelendirdiği 

bu yaklaşım, gündelik hayatın rutin işleyişinden sıkılan, yorulan ve bunalan izleyici, hayatın 

gerçekliğinden kaçarak daha eğlendirici olana doğru koşmaktadır.  Televizyonda yayınlanan 

çeşitli eğlendirici programlar izleyicinin “vakit geçirme” aktivitesi olmaktadır. Realiteden 

kaçış eğilimi iki temel olguyu yansıtmaktadır: “uzaklaşma, içinden çıkma, kaçma isteği 

uyandıracak kadar sıkıcı ya da üzücü bir realite ile karşı karşıya olduğumuzu fark ettiğimizi 

ve bu bizi sıkan, üzen toplumsal realiteyi değiştirme konusunda kendimizi fazla şanslı 

bulamadığımızı.” Diğer bir taraftan içinde yaşadığımız toplumsal ortamın sıkıntılarını çözüm 

bulamayan insan televizyonda yayınlanan programlarda kendi sorunlarına benzer problemleri 



86 

 

olan insanları gördüğünde rahatlamaktadır. Hayatında meydana gelen bir takım acı, hüzünlü 

ya da şiddet içerin olayların tek kabahatlisi kendisi olmadığını gördüğü için de içten içe ayrıca 

bir haz duymaktadır. Bir rahatlama arayışı olarak da nitelendirebileceğimiz motivasyon, 

izleyici için; gerçek hayatta yaşadığımız benzer sorunları yaşayan televizyon karakterlerini 

görmek rahatlama duygusu sağlamasıyla birlikte bu programlar ilgi çekiciliği de 

arttırmaktadır  (Oksay, 2019: 80-81). 

 Gerçek hayat hikayeleri programları temelde masumane bir amaç çerçevesinde 

insanların sorunlarına çözüm aramak adına üretilmiş yapım türleri olsa da günümüzde 

şiddetin eğlenceli bir biçimde sunularak insanı duyguların sömürüldüğü metalar haline 

gelmiştir. Ticari TV programcılığın belirlemiş olduğu vizyon, etik değerleri bir kenarı iterek 

reyting kaygısı ve reklam gelirlerinden elde edilen ekonomik çıkarlarda bu yozlaşmanın en 

büyük nedenleri arasındadır. Bugün televizyonda özellikle gündüz kuşağı olarak adlandırılan 

yayın diliminde her ulusal kanalda bulunan bu tür ile televizyon, başta mahremiyet olmak 

üzere şiddet kavramının da giderek silikleşen bir olgu olmasına neden olmaktadır. Mutlu’nun 

da tabiliyle televizyon, hayatımızda elektronikleşmiş bir dedikodu seyirliği aracı olmaktan 

öteye gidememektedir (Mutlu, 1999: 154). 

2.3.3. Gerçek Hayat Hikayeleri Programlarında Simülakra Dönüşen İzleyici 

Simülasyon evreninde kitle iletişim araçları günümüzde için için kaynayan egemen bir 

süreci betimleyen dinamikler olmakla beraber esinleme ve büyüleme yöntemleriyle anlamın 

zedelenerek toplumsalın yok edilmesine neden olmaktadır. Bu durum hipergerçekliğin 

şiddetiyle de birlikle izleyici üzerinde bir takım teknik değişikler medyana getirmektedir.  Bu 

dönemde kitle iletişim araçları ve özellikle televizyonun temel misyonu, izleyiciye yeni 

kimlikler sunmaktır. Postmodern kimlik olarak nitelendirebileceğimiz bir yaklaşımla 

günümüzün postmodern izleyicisi, Baudrillard’ın kendine has tarzıyla gerçeklik olarak 

algılanmak istenen bir kimliğin inşa süreci içinde bulunmaktadır.  

  Televizyon izleyicisi, gerçek yaşamında nesnel gerçekliği algılama ve 

anlamlandırmada kendi yaşam tecrübeleri ve gözlemleri çerçevesinde süreci yönetirken, kitle 

iletişim araçları vasıtasıyla sunulan gerçekliği yalnızca dolayımlayabilmektedir. Çünkü 

izleyici gerçek hayatta karşılaştığı iletiden çok daha fazlasını televizyon ekranında 

tüketmektedir. Dolayısıyla tüketebileceğinden çok daha fazla kurgulanmış ve 



87 

 

hipergerçekleşmiş enformasyon bombardımanına tutulan izleyici, gerçekliğin yeniden 

inşasında aynı zamanda yeni deneyimler edinmektedir. Bu deneyimler simülasyon evreninde 

izleyicinin yeni kimlikleriyle beraber bir simülakra dönüşmesine neden olmaktadır. Çünkü 

çağdaş birey artık gerçek ve orijinal bir kimliğe sahip olmadığı gibi kopyasız da 

yapamamaktadır. Baudrillard’a göre artık bu dönemde gerçek anlamda bir bireyden bile söz 

edilemez. Çünkü bireyselleşme ya da özgün bir birey olma durumu özne-nesne dinamiğinin 

altın çağı içerisinde yer almaktaydı. Artık gerçek anlamda görünmez, kusursuz biçimi ya da 

baş döndürücü ve özgöndergeli olduğunda bir bireyden söz edilemez. Yalnızca “Aynı’dan ve 

Aynı’nın hipoztazmdan” söz edilebilir (Baudrillard, 2012c: 153). 

Çalışmanın kapsamını oluşturan gündüz kuşağı televizyon programları, Baudrillard’ın 

yaklaşımıyla ele alındığında gerçeklikten ve orijinallikten yoksun, birbirine benzer, kopyanın 

kopyası olan ve gerçekliği herhangi bir şekilde yansıtan bir unsur bulunmadığı için tamamıyla 

simülatif bir süreç olarak değerlendirmek mümkündür. Bu tür programlarda işlenilen 

konuların gerçekle ilişkisi olsa bile televizyon ekranına ulaşmasına dek geçen süreçte 

geçirmiş olduğu kurgusal süreçler, izleyici üzerinde yeni bir kimliğin oluşumuna neden 

olduğu gibi salt olarak izleyici genel olarak da toplumsalın yok oluşuyla sonuçlanmaktadır. 

Baudrillard’a göre ağlar, ekranlar ve yeni teknolojiler vasıtasıyla kendi “özgürleşme” sinin, 

kurtuluşunun en son kademesine ulaşan modern birey, fraktal bir özneye dönüştüğü gibi hem 

sonsuza dek bölünebilme özelliği taşırken hem de bölünmezlik özelliği kazanmıştır. Aynı 

zamanda kendi üstüne kapanma ve sonsuz bir kimliğe adanmıştır. Böylelikle kitle ve birey, 

“Sanallık ve medya evreninde birbirlerinin elektronik kaplamını oluşturarak bizlerin sanal 

monatlara, serbest elektronlara, kendine teslim edilmiş ve umutsuzca ötekini arayan bireylere 

dönüştürmektedir.” Çünkü birey televizyon ve bilgisayar ekranının ardında, sürekli karşı 

karşıya kaldığı her bir teknik işlemde bütün işlevleriyle test edilmekte, denenmekte, parçalara 

ayrılmakta, hırpalanmakta ve ondan cevap vermesi beklenmektedir. Baudrillard tarafından 

fraktal özne olarak tanımlanan bu süreçte bakışın, bedenin gerçek dünyanın körelmesi 

pahasına izleyici kendini ağların içine serpiştirmekten başka bir şey yapamaz hale gelmektedir 

(Baudrillard, 2012b: 52- 54). 

Baudrillard simülakrların gerçekliğin yereni aldığı bir ortamda insanın soyut bir 

varlığa dönüşüp dönüşmeyeceği sorusunu sorarak simülasyon evreni ile soyutlaşmış bir gücün 

ortaya çıktığından bahsetmektedir. Baudrillard oluşan bu teknolojik gücün bir araca 



88 

 

dönüştürülemeyeceğinin altını çizerken insan ve insan bedeniyle karşılaştırılamayacak devasa 

bir boyutlara eriştiğini belirtmektedir. Teknik gelişmelerin neden olduğu coşkulu bir dönemin 

geride kaldığını belirten düşünür, günümüzde kusursuz bir görünüme sahip teknolojik gücün 

nesne karşısında büyülenen yarı mutlu yarı mutsuz eden ve özellikle insanların hissettikleri 

kaygı ve bahsettiğimiz gibi kendi yarattıkları kusursuz teknolojik gücü yalnızca seyretme ve 

ona karşı duyarsız kalmaktadır. Bu evrende her geçen gün artan nesne sayısı, jestin giderek 

azalmasına neden olmaktadır. Baudrillard konunun daha iyi kavranılabilmesi için on sekizinci 

yüzyılda saat mekaniği konusunda ustalaşmış bir illüzyonistin imal ettiği bir otomatı örnek 

olarak göstermiştir. Ustanın üretmiş olduğu otomatın hareketleri öylesine doğal ve yumuşak 

olmuştur ki sahneye çıktığında izleyiciler hangisinin insan hangisinin makine olduğuna karar 

verememişlerdir. Bu durumu fark eden illüzyonist icadının özelliklerini geliştirmekle 

kalmayıp sahnede kendini iyi çalışmayan bir makinaya benzetmiştir. Zira böyle bir çabaya 

girişmediği taktirde izleyicinin hangisinin makine hangisinin gerçek insan olduğunu 

anlayamayarak onların kaygılanmasından çekinmiştir. Böyle bir hikâyeden çıkarılacak sonuç; 

insanın teknikle bir ilişki kurmaktan kaçınmasının imkânsız olduğu gösterilmeye 

çalışılmaktadır. Günümüze döndüğümüzde modern gerçeklik evrenindeki tek fark, aldatılan 

mutlu izleyicinin alkışlarına illüzyonist gibi bir muhatap olunmamasıdır.  Bu evrende çok 

gelişmiş teknolojik altyapıya sahip olan modern toplumun ürettiği “sentetik” jestler, 

geleneksel bir toplumdan daha üstün ve çok daha gelişmiş bir zihinsel yapıya sahip toplum 

gibi algılanmasına neden olmaktadır. Ancak devamlı gelişen bilimsel gelişmelerle doğal 

dünyanın yerine insan aklının bir ürünü olan bir dünyanın koyulup koyulamayacağını da 

kimse garanti edememektedir. Çünkü kusursuz bir simülakr gerçekliği dilediği gibi 

yönlendirmektedir (Baudrillad, 2011b: 71-72). 

Lewis, Mumford “Technique et Civilisation” başlıklı çalışmasında “işlevlere bir son 

veren makine, insanı kötürüm edebilir” varsayımıyla artık mekanik bir dünyanın ürettiği 

yaşam varsayımı değil gerçekliğin direkt kendisi olduğunu söylemektedir. Televizyon gibi 

teknolojik nesnelerin dayattığı davranış biçimlerinde bir süreklilik olmamakla birlikte 

ritimden yoksun, süreksiz ve art arda yinelenen basit birer jest ya da gösterge-jestlerinden 

ibarettir. Tıpkı illüzyonistin hikayesine benzeyen bu gerçeklik, izleyici tarafından üretilen ya 

da varlığı bizzat yine izleyici tarafından koruma altına alınan kusursuz makine, izleyiciyi 

farklı bir görünüme bürünmeye, yani makinenin tıpkı kendisi gibi olmaya, benzeyemeye 



89 

 

itmiştir. Kitle iletişim araçları bireyi nükleer bir kimliğe indirgeyerek kendi uzlaşmaz 

kopyalarımızla önce bireyler halinde parçalara ayrılarak çatıştırmaktadır. Sonra da bireyler, 

amansız bir parçalanma sürecine uygun olarak parçacıklar halinde savrulmaktadır (Baudrillad, 

2012b: 52, 72 ). 

Gerçek yaşam programları adı altında hipergerçek yaşam hikayeleri tüketen izleyiciyi 

tıpkı Baudrillard’ın da belirtmiş olduğu gibi bireye yeni bir benliğin ve kimliğin inşasını 

dayatarak tıpkı toplumsalın başına gelenler gibi bireyin de bir içe gömülme sürecini 

başlatmaktadır. Egemen ideolojinin popüler bir kültür aracı olarak adeta izleyiciye yüklediği 

şey, simülakr şiddetin gerçeklik olarak algılanmak istenen kimliğidir. İyi ya da kötü tüm 

yaşanmışlıkların bir tül perdesi altında izleyiciye aktarıldığı bu programlarda kimlik, kopyalar 

halinde sanal bir şekilde izleyicinin benliğine yüklenmektedir. Simülakr kavramının kopyanın 

kopyası yani bir hiperkopya olarak tanımlanması çerçevesinde yine birer “hiperkopya” 

izleyicinin oluşmasına neden olmaktadır. Tüm farklılıkların geçmişte bir yerlerde kaldığı 

günümüz simülasyon evreninde televizyon ve televizyon programları, tek düze bir birey ve 

gelecek inşa etmektedir.  

Sanal ekranlarla birlikte maddileşen arzular, tüm imkanların elde edilmesi, en uç 

noktadaki doyuma ulaşma ve tatmin olmuş birey, teknik ve işlemsel bir gerçekliğe 

aktırılmaktadır. Her türlü alternatifi elinde bulunduran sanallık gerçeğin tümünü elinde 

tutarak bireyi de kendine özdeşleştirmektedir. Öteki ’den Aynı’ya, yabancılaşmadan 

özdeşleme geçilmiştir. Bu dönemde birey, öznenin gerçekleşmiş ütopyası, yani mükemmel 

özne, ötekisiz özne olmuştur. Sonsuz sayıda kimlikle donatılan birey, özne, ulus, ırkla 

özdeşleşmektedir (Baudrillad, 2012b: 56). Bu artık geri dönülmesi imkansızlaşan 

kimliksizleşme ya da bir simülakr kimlik sürecidir.  

2.4. ŞİDDET İMGESİNİN TEZAHÜRÜ; GERÇEK HAYAT HİKAYELERİ 

PROGRAMLARI 

2.4.1. Didem Arslan Yılmaz’la ile Vazgeçme 

7 Ağustos 2020 tarihinden itibaren Show TV’de hafta içi her gün 15.00’da araştırmacı 

ve gazeteci Didem Arslan Yılmaz tarafından ekrana taşınan bir gerçek hayat hikayeleri 

programıdır. Programın sunuculuğunu Didem Arslan Yılmaz yapmaktadır. Programın genel 



90 

 

olarak içeriği, kayıp olan bir kimsenin ya da aile üyesinin arandığı, faili belli olmayan 

cinayetlerin aydınlatılamaya çalışıldığı, aralarında birtakım sıkıntıların olduğu kişilerin 

problemlerinin çözüldüğü programdır. Programın sunucusu Didem Arslan Yılmaz ile Avukat 

Funda Sadıkahmet ve emekli cinayet büro dedektifi Orhan Kemiksiz programın sürekli 

katılımcıları olup işlenen içeriğin çözüme kavuşturulmasında rol oynamaktadırlar. 

2.4.2. Esra Erol’da 

Bir başka gündüz kuşağı programı olan Esra Erol’da, 31 Ağustos 2015 yılından itibaren 

hafta için her gün ATV ekranlarında yayımlanan tipik bir gündüz kuşağı programı örneğidir. 

Başlangıçta bir izdivaç programı olarak yayın hayatına başlamış olan Esra Erol’da, 29 Nisan 

2017 yılında alınan bir kararla bu tür programların yayımlanması yasaklanması sonucu bir 

konsept değişikliğine gidilmiştir. Yenilenen konsept değişikliğiyle birlikte hayatın içinden ve 

gerçek insanlara ait olan yaşam hikayelerinin anlatıldığı gerçek hayat hikayeleri programı 

örneği olarak günümüzde de ATV ekranlarında varlığını sürdürmektedir. Hafta içi her gün 

saat 16.00’da canlı olarak yaklaşık olarak 3 saatlik bir zaman dilimi içirişinde 

yayımlanmaktadır.  

2.4.3. Müge Anlı ile Tatlı Sert Programı 

“Müge Anlı ile Tatlı Sert” isimli televizyon programı, Müge Anlı’nın sunumuyla hafta 

içi her gün saat 10.00’da ATV ekranlarında canlı olarak yayınlanan bir kriminal gerçek hayat 

hikayeleri program türüdür. 18 Ağustos 2008 yılından itibaren yayınlanmaya başlayan 

programın konusunu genellikle kayıp kişilerin arandığı, herhangi bir nedenden dolayı 

ailelerinden veya sevdiklerinden ayrı düşen insanların tekrardan buluşturulduğu, neden 

olduğu bilinmeyen ve faili bulunamayan cinayetlerin aydınlığa kavuşturulduğu bir gündüz 

kuşağı televizyon programdır. Çalışmanın örneklemini oluşturacak olan Müge Anlı ile Tatlı 

Sert Programı ile ilgili detaylı incelemeler çalışmanın analiz kısmında yer alacaktır. 

 



91 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

SİMÜLASYON TEORİSİ BAĞLAMINDA GERÇEK HAYAT HİKAYELERİ 

PROGRAMLARINDA ŞİDDETİN SUNUMU: MÜGE ANLI İLE TATLI SERT 

ÖRNEĞİ 

Araştırmanın bu bölümü gerçek hayat hikayelerinin anlatıldığı bir gündüz kuşağı 

programı olan Müge Anlı ile Tatlı Sert televizyon programının seçilen dört bölümü içerik 

çözümlemesi yöntemi kullanılarak incelenmiştir. 

3.1. Çalışmanın Problemi 

Başta televizyon olmak üzere toplumların dünyaya açılan pencereleri olan kitle iletişim 

araçları, bir yandan insanların sosyalleştiği, eğlendiği, verimli vakit geçirdiği, çeşitli olaylara 

ilişkin bilgiler edindiği veya öğrendiği platformlar olurken aynı zaman da şiddet gibi birey 

üzerinde çeşitli olumsuz etkilere neden olan içeriklerinde yer aldığı araçlardır. Çalışmanın 

kapsamını oluşturan gündüz kuşağı televizyon programları olarak adlandırabileceğimiz 

gerçek hayat hikayeleri programları da şiddet unsurunun yoğun olarak işlendiği televizyon 

içeriklerinin başında gelmektedir. Şiddet unsuru izleyici üzerinde hem fiziksel hem de 

psikolojik olarak çeşitli olumsuz etkilere neden olmaktadır. Bireyi derinden etkileyen şiddet 

hem kişi üzerinde hem de ikincil kişiler üzerinde geri dönülemeyecek etkilere neden 

olabilmektedir. Diğer bir taraftan salt olarak birey üzerinde başlayan şiddetin psikolojik 

yıkımı toplumsal üzerinde de fiziksel ve psikolojik olarak derin izler bırakarak toplumsal 

yapının bozulmasına neden olabilmektedir. Bu çerçevede bu çalışmanın problemi; bir gerçek 

hayat hikayeleri programı olan Müge Anlı ile Tatlı Sert TV programında yoğun olarak 

işlendiği gözlemlenen şiddet unsurunun sunumunun nasıl yapıldığı üzerinedir.   

3.2. Çalışmanın Amacı ve Önemi 

 Günümüzde gerçek yaşamlar program türünün bir alt formatını oluşturan gerçek hayat 

hikayeleri programları genellikle gündüz kuşağı olarak adlandırılan 10.00 – 16.00 saat 

dilimleri arasında yayınlanmaktadır. Gündüz kuşağı programları olarak da 

adlandırabileceğimiz bu televizyon ürünleri başlangıçta insanlara pratik çözümler sunan, 

sosyolojik sorunlarına değinen ve insanların yaşamlarını kolaylaştırmayı amaçlayan bir 



92 

 

yapıdayken ticari kaygıların artmasıyla birlikte bünyesinde yoğun olarak şiddet unsuru içeren 

bir yapıya büründüğü gözlemlenmiştir.  

 Günümüz gündüz kuşağı televizyon programları artık insan yaşamına değinen, kültür 

seviyesini arttırmaya yardımcı bilgiler sunan, insanların hoşça vakit geçirdikleri bir televizyon 

içeriği olmaktan çıkmış, şiddetin, kaosun ve post apokaliptik bir simülasyon evrenini birer 

aynasına dönüşmüştür. Giderek ciddileşen etik sorunların meydana geldiği bu program türü; 

hakaret, küfür, tehdit etme gibi sözlü ve duygusal şiddetin, çeşitli araç ve gereçlerin 

kullanılarak kasten yaralama, öldürmeye teşebbüs, cinayet, dayak atma gibi fiziksel şiddet 

eylemlerinin, taciz, tecavüz gibi cinsel şiddet içeriklerinin ve buna benzer diğer şiddet 

türlerinin meydana geldiği arenalara dönüşmüştür. 

Bu çerçevede kısaca bahsedilen sorunlarla birlikte çalışmanın amacı; Türk 

televizyonlarında yayınlanan gerçek hayat hikayelerinin anlatıldığı gündüz kuşağı televizyon 

programlarında şiddet ve şiddet unsuru oluşturabilecek hal, hareket ve eylemin olup 

olmadığını saptamak ve içerik analizi yöntemiyle bu eylemleri somut verileri dönüştürmektir. 

Eğer şiddet unsunu var ise program karakterleri tarafından bu tutum ve davranışların nasıl 

gerçekleştirildiği ve sunulduğu çalışmanın alanyazın da yararlanılan akademik bilgi ve içerik 

analizi çerçevesinde elde edilen bilgiler ışığında betimsel olarak yorumlanacaktır. Diğer 

taraftan çalışmanın bir başka amacı da hem literatüre bir katkıda bulunmak hem de bu tür 

programları tüketen izleyicilerin bilinç katsayısının arttırılmasını sağlamaktır. 

3.3. Çalışmanın Kapsamı ve Sınırlılıkları 

Çalışmanın kapsamını gerçek hayat hikayeleri programları oluştururken, örneklemi özel 

bir yayın kuruluşu olan ATV ekranlarında yayınlanan Müge Anlı ile Tatlı Sert gündüz kuşağı 

programı ile sınırlandırılmaktadır. Çalışmaya katkı sağlayacak ve aynı zaman diliminde 

yayınlanan diğer gündüz kuşağı programlarının incelenememesindeki temel neden zaman ve 

maliyet açısından yeterli kaynaklara sahip olunamamasıdır. Müge Anlı ile Tatlı Sert 

programının seçilmesindeki sebep, gündüz kuşağında yayınlanan programlar arasında reyting 

oranları en yüksek ve popüler programların başında yer almasından kaynaklanmaktadır. Diğer 

bir taraftan bu programın seçilmesindeki bir başka temel neden ise farklı gündüz kuşağı 

programlarına nazaran konukların gerçek hayat hikayelerinin gerçekliği kurgusal süreçlerden 

geçirilerek hipergerçek bir şekilde sunulmasıdır. Bu çerçevede insanların gerçek yaşam 



93 

 

hikayeleri gerçekliğini kaybederek programın amacı dışını çıkılmasına neden olmakta ve bu 

hikayeler birer reyting malzemesi olarak kullanılmaktadır. Televizyonda oluşan anlam kaybı 

ile geleceğe dönük üretilecek televizyon programcılığına birer örnek teşkil eden günümüz TV 

programları, yeni televizyon ürünlerinin üretilmesinde nitelik açıdan giderek zayıflamasına 

neden olduğu varsayılmaktadır. 

Çalışmanın örneklemi saptanırken tabakalı örnekleme yöntemi kullanılarak yayınlanan 

Müge Anlı ile Tatlı Sert programının günümüzden geriye dönük olarak son dört sezon, birer 

tabaka olarak ele alınarak her bir tabakadan rastgele seçilen bir örneklem belirlenmiştir.  

Rastlantısal örnekleme yöntemiyle seçilen dört bölüm içerik analizi yöntemleriyle incelenmiş, 

belirlenen şiddet kategorilerin sıklığı ve yoğunluğu saptamak için frekans analizi yapılmıştır. 

Bu doğrultuda da saptanan şiddet unsurları hem sözlü anlatım hem de beden dili açısından 

yorumlanmıştır. 

3.4. Çalışmanın Yöntemi ve Modeli 

Televizyonda gündüz kuşağı olarak adlandırılan zaman diliminde yayınlanan gerçek 

hayat hikayelerini konu edinen TV programlardaki şiddet içeren unsurların araştırıldığı bu 

çalışmada, konu ile alakalı olarak çalışmanın ikinci bölümünün son alt başlığında üzerine 

değinilen ve örneklem olarak ele alınan Müge Anlı ile Tatlı Sert gerçek hayat hikayeleri 

programının içerik çözümlemesi yöntemleri kullanılarak incelenmiştir. İçerik analizi 

yöntemiyle elde edilen bulgular hem sözel hem de beden dili açısından betimsel bir şekilde 

özetlenerek ve yorumlanarak okuyucuya çalışmayla ilgili daha açıklayıcı bilgiler 

sunulmaktadır. 

Gerçek hayat hikayeleri programlarında var olduğu düşünülen şiddet unsuru J. 

Baudrillard’ın Simülasyon Teorisi bağlamında araştırılmıştır. Örneklem olarak seçilen Müge 

Anlı ile Tatlı Sert programının 12. Sezon 2358. Bölümü, 13. Sezon 2703. Bölümü, 14. Sezon 

2950. Bölümü ve 15. Sezon 3020. Bölümü olmak üzere son dört sezondan raslantısal olarak 

seçilen dört bölüm dikkate alınarak içerik analizi yöntemi kullanılarak incelenmiştir. 

Araştırmanın amaç kısmında belirtildiği gibi seçilen bölümlerin içeriğinde var olduğu 

düşünülen sözlü/duygusal şiddet, fiziksel şiddet ve cinsel şiddete dair ana kategoriler 

belirlenerek frekans analizi yöntemiyle birlikte ne sıklıkla bu kategorilere ait fikir, hal, 

hareket ve davranış biçimleri çerçevesinde gelişen şiddet eylemleri ve bu söylemlerin 



94 

 

sunumunun nasıl yapıldığı içerik analizinden elde edilen veriler ışığında betimlenerek 

yorumlanmıştır. 

Çalışmanın bir diğer yöntemini oluşturan içerik çözümlemesi ya da içerik analizi olarak 

adlandırılan analiz türü, iletişim içeriğinin, önceden belirlenmiş sınıflamalar çerçevesinde 

sistematik olarak gerçekleştirilmesini sağlayan bir araştırma tekniğidir. İçerik olarak gazete 

haberleri ya da yazıları olabileceği gibi televizyon haberleri, filmler, radyo programları, 

sinema filmleri kısaca her türlü içerik, içerik analizi yoluyla incelenebilmektedir. Kısaca 

metinsel, görsel, işitsel her türlü meta, her türlü belge içerik analizi tekniğiyle çözümlenebilir 

(Geray, 2004: 133). 

İçerik analiziyle ilgili yapılan temel tanımlamalardan bir tanesi Bernard Berelson 

tarafından yapılmıştır. Berelson’a göre içerik analizi “… iletişimin açıklanan içeriğinin 

yansız, dizgisel (sistematik) sayısal tanımlarını yapan bir araştırma tekniği…” olarak 

tanımlanmaktadır. Bununla birlikte Berelson’un sonraki tanımlamalara da temel teşkil eden 

iki önemli özellik olan “yansızlık” ve “dizgeli” vardır. İçerik çözümlemesi üzerine çalışmalar 

yapan Holsti ve Stone’e göre içerik analizi; “… Bir metinde özelleştirilmiş karakteristiklerin 

nesnel ve dizgeli olarak kimlikleştirilmesinden çıkarımlarda bulunma” olarak 

tanımlanmaktadır (Aziz, 2012: 131).  Bu doğrultuda içerik analiziyle verileri tanımlamaya, 

verilerin içerisinde saklı kalmış olan gerçeklerin ve anlamların ortaya çıkarılmaya çalışılır. 

İçerik analizinde geçekleştirilen işlem, benzer verileri belirli kavram ve temalar eşliğinde bir 

araya getirerek okuyucunun anlayabileceği bir şekilde düzenleyerek yorumlamaktır (Yıldırım, 

Şimşek 2005: 225). 

Diğer bir taraftan içerik çözümlemesi üzerine farklı zamanlarda birçok tanım 

yapılmıştır. Bunlar: (Aziz, 2012: 131) 

“İçerik çözümlemesi, yazılı ya da görüntülü meteryalin dizgeli (sistematik) analizidir.”  

Bu tanım daha çok kitle iletişim araçları ile yapılan iletişimi kapsadığı söylenebilmektedir. 

1) İçerik çözümlemesi, yazılan ve söylemleştirilenin, hazırlanan açıklayıcı yönergeye 

göre ne sıklıkla söylendiğinin bulunmasıdır.” 

2) “İçerik çözümlemesi, sayılamayanların nicelleştirilmesidir.” 



95 

 

3) Klaus Krippendorff tarafından yapılan daha kapsamlı tanımlamaya göre, “içerik 

çözümlemesi bir mesajın içindeki verilerden yinelenebilir ve değerli çıkarımlar 

yapan bir araştırma tekniğidir”  

Klaus Krippendoff tarafından belirtilmek istenen durum araştırma sonuçlarının mümkün 

olduğu kadar güvenilir olmasıdır. İnanırlık ve güvenilirlik, araştırmanın temel dayanak 

noktası olduğu ve etik ilkelere olan bağlılık verilerin analiz sürecinin, amaca yönelik temel 

dayanak noktasına ne kadar uygun olduğunu göstermektedir (Polit ve Hungler’den akt; 

Seggie, Bayyurt 2015: 258). 

3.5. ÇALIŞMANIN TEMEL VARSAYIMLARI VE SORULARI 

Araştırmanın amacı ve problemi doğrultusunda   ATV ekranlarında yayınlanan Müge 

Anlı ile Tatlı Sert gerçek hayat hikayeleri programı içerik ve sunum pratikleri çerçevesinde 

inceleyerek şiddet unsurunun varlığı araştırılmaktadır. Şiddet türü ve şiddetin unsurlarının 

sunumunun nasıl yapıldığı bağlamında aşağıdaki sorulara yanıtlar aranmıştır: 

1. Gerçek hayat hikayelerinin anlatıldığı bir gündüz kuşağı programı olan Müge Anlı ile 

Tatlı Sert programında şiddet unsuru var mıdır?  Bu soru ile gündüz kuşağı 

programlarında şiddetin varlığı kanıtlanacaktır. 

2. Müge Anlı ile Tatlı Sert programında sunumu yapılan şiddet nedir? Bu soruyla hangi 

şiddet türünün yoğun olarak kullanıldığı saptanacaktır. 

3. Müge Anlı ile Tatlı Sert programında şiddet unsuru var ise sunumu nasıl 

yapılmaktadır? Bu soru ile gündüz kuşağı programlarında ortaya çıkan şiddet 

unsurunun anlatısı ve anlatı dilinin tanımlanması amaçlanmaktadır. 

4. Müge Anlı ile Tatlı Sert programında şiddetin yeniden üretimini nasıl yapmaktadır? 

Bu soru ile kuramsal yaklaşım çerçevesinde şiddetin günümüzde meydana gelen 

biçimi ortaya konacaktır. 

5. Bu programın hali hazırda televizyonda var olan şiddet unsurunun dönüşümündeki 

rolü nedir? Bu soru ile gündüz kuşağı programlarının televizyondaki şiddetin olgusuna 

katkısının ne olduğu ortaya konulması amaçlanmaktadır. 



96 

 

3.6. VERİLERİN TOPLANMASI VE ANALİZ 

Müge Anlı ile Tatlı Sert programı hafta içi her gün 10.00-13.00 saatleri arasında gündüz 

kuşağında yayınlanan bir gerçek hayat hikayelerinin anlatıldığı bir TV programıdır. Yayın 

hayatına 18 Ağustos 2008 yılında başlamıştır ve 03.01. 2023 tarihi itibariyle toplamda 3048 

bölüm ve 15 sezondan oluşmaktadır.  Bütün bölümlerin izlenilme olanağı bulunmadığı için 

son sezondan geriye dönük olarak basit raslantısal örnekleme yöntemiyle seçilen dört bölüm 

seyredilerek, içerik analizine tabi tutulmuştur. Televizyon programıyla ilgili olarak var olan 

bilgiler ışığında ve programın takibi yapılarak çalışmanın konusu bağlamında ana kategoriler 

belirlenmiş ve alt kategoriye ayrılmıştır. Belirlenen şiddet kategorileri sözel anlatım ve beden 

dili betimlenerek yorumlanmıştır. Bu çerçevede Müge Anlı ile Tatlı Sert programının analizi 

gerçekleştirilmiştir.  

3.6.1. Müge Anlı ile Tatlı Sert Programı Künyesi 

Müge Anlı ile Tatlı Sert isimli televizyon programı, genel hatlarıyla kayıp kişilerin 

arandığı, herhangi bir nedenden dolayı ailelerinden veya sevdiklerinden ayrı düşen insanların 

tekrardan buluşturulduğu, neden olduğu bilinmeyen ve faili bulunamayan cinayetlerin 

aydınlığa kavuşturulduğu, taciz ve tecavüz gibi toplumun hassas sinir uçlarına dokunan 

olayların gündeme getirildiği bir gerçek hayat hikayeleri program türüdür. Programın genel 

işleyişi, Müge Anlı programın sunuculuk görevini üstlenirken Avukat Rahmi Özkan 

programa konu olan olayların hukuki boyutları hakkında yorum yapmaktadır. Adli Tıp 

Uzmanı Şevki Sözen ise görevi gereği insanların nasıl öldürüldüğü ve sonrasında vücutlarında 

meydana gelen değişimlerle ilgili yorumlar yaparak konuya açıklık getirmektedir.  

 Müge Anlı İle Tatlı Sert programına konu olan gerçek hayat hikayeleri, bu olayların 

muhatapları tarafından yapılan başvuruların değerlendirilmesi sonucunda ekranlara 

getirilmektedir. Müge Anlı ve ekibinin ortak koordinasyonu ile incelenerek belirlenen bu 

hikayeler, genellikle toplum içerisinde sansasyon yaratabilecek etkiye sahip, ekranlarda   

gösteriye dönüşme potansiyeli olan olaylardan seçilmektedir. Televizyon programlarının 

reyting ve bu çerçevede elde edilen maddi gelirler ile yayın hayatına devam eden ticari 

televizyon içerikleri olması nedeniyle bu süreçlerin titizlikle yürütüldüğü görülmektedir.  

Müge Anlı İle Tatlı Sert programı sözel söylemlerinin yanında görsel unsurlarla da 

desteklenerek gerçeklik algısının arttırılması için birtakım argümanlarda kullanılmaktadır. 



97 

 

Konukların ve program ekibin oturma düzenleri, stüdyonda bulunan dijital ekranların etkin 

kullanımı, kamera açıları ve teknikleri, KJ-VTR seçimleri, olayların medyana geldiği 

alanlardan naklen aktarılan muhabir bağlantıları gibi birçok unsur, gerçek hayat hikayelerinin 

gerçekliğinin arttırılması konusunda önemli birer etken olarak öne çıkmaktadır. Canlı olarak 

yayınlanan program, işlenecek konuya göre profesyonel bir ekip tarafından yine eş zamanlı 

olarak ekranlara getirilmektedir. Sunucu ve profesyonel ekibinden, stüdyoya konuk olarak 

katılan davetlilerden ve izleyicilerden, kurgu ekibinden, kameramanlarına, yaşanan olaylara 

şahit olan tanıklara kadar büyük bir ekip programın başarıyla tamamlanmasında etkin rol 

oynamaktadır.     

3.6.1.1. Oturma Düzeni 

Şekil 1 

Müge Anlı İle Tatlı Sert Program 12. Sezon 2358. Bölüm Oturma Düzeni Görseli 

 

Kaynak: (28) Müge Anlı ile Tatlı Sert 10 Aralık 2019 - Tek Parça - YouTube, Erişim:12.02.2023 

Bir televizyon programında oturma düzeni, programın kimliği ve bütünlenmesi 

bakımından önem taşımaktadır. Stüdyonun dekor ve çevre düzenlemesi, programın konusuna 

ve türüne uygun atmosfer oluşturmasının yanı sıra gösteri ve görsel unsurlar arasında üslup 

birliği oluşturarak bir bütünlük arz etmesi gerekmektedir. Bu çerçevede değerlendirildiğinde 

görseldeki oturma düzeni, geniş bir stüdyoya birçok kişinin oturabileceği koltuklarla dizayn 

edilmiştir. Müge Anlı programın sunucusu ve olayların soruşturulmasında yetkin kişi olarak 

‘savunma-rekabet pozisyonu’ olarak değerlendirilebilecek şekilde programa davetli kişilerle 

karşılıklı oturmaktadır. Programın uzman konukları genellikle Müge Anlı’ya yakın oturarak 

https://www.youtube.com/watch?v=Mppk88qyAS8&t=1505s


98 

 

benzer düşüncelere sahip oldukları veya aynı iş üzerinde birlikte çalıştıkları izlenimi yaratarak 

‘iş birliği pozisyonu’ olarak nitelendirilen bir düzen içerisinde oturmaktadır. Diğer yandan 

Müge Anlı’nın konuklarla karşılıklı oturuma düzeni değerlendirildiğinde sorgulayıcı bir 

pozisyon olarak yorumlanırken, diğer bir yandan da programa konuk olan kişilerle uzman 

ekibin yan yana oturması güven duygusu veren, destekleyici bir unsur olarak 

yorumlanabilmektedir. Bu görsel özelinde değerlendirildiğinde potansiyel bir suçlu olarak 

görülen Zeynep Ergül, Müge Anlı’nın tam karşısında yer alarak sorgulanacak kişi 

pozisyonundadır.  Babasının öldürüldüğünü düşünen diğer konuk Büşra ve yakını ile Zeynep 

Ergül arasında Adli Tıp Uzmanı Mehmet Şevki Sözen’in oturması uzlaştırıcı ya da olayların 

yatıştırılması için görevlendirilen bir unsur olarak yorumlanabilmektedir. 

3.6.1.2. Dijital Ekran 

Şekil 2 

Müge Anlı İle Tatlı Sert Program 15. Sezon 3020. Bölüm Dijital Ekran Görseli 

  

Kaynak: (38) Müge Anlı ile Tatlı Sert | 24 Kasım 2022 Perşembe - YouTube Erişim:12.02.2023 

Hızla gelişen teknolojinin sağlamış olduğu olanaklar stüdyoların planlanması ve 

dekorlarının oluşturulmasında etkin bir güç olarak kullanılmaktadır. Günümüzde popüler bir 

gerçek hayat hikayeleri programı türü olan Müge Anlı İle Tatlı Sert programında da dijital 

ekran olarak isimlendirilen büyük ölçekli ekranlar stüdyonun arka planını oluşturmaktadır. 

Etkin bir şekilde kullanılan dijital ekranlar, programın o anki konusuna göre tıpkı KJ 

metninde olduğu gibi izleyicinin dikkati bu olaylara çekerek gerçeklik algısının 

https://www.youtube.com/watch?v=ck9VuoXxDBo&t=312s


99 

 

arttırılmasında kullanılmaktadır. Olay yerlerinde gerçekleştirilen naklen yayınlar, kaybolan ya 

da öldürüldüğü düşünülen kişilerin fotoğrafları dijital ekranlara aktarılarak görsel unsurlarla 

desteklenmektedir. Diğer bir taraftan da yukarıdaki görselde de görüldüğü gibi şüpheli olduğu 

düşünülen kişilerin GPS kayıtları, telefon kayıtları vb. teknolojik veriler haritalandırma 

yöntemleri kullanılarak, programa konu olan içeriğe göre çeşitli şekillerde dijital ekranlara 

aktarılabilmektedir. Çünkü anlam, sözlü olarak aktarılabildiği gibi görsellerle de 

desteklenerek izleyicinin zihninde daha uzun süreli etki bırakabilmektedir. Bu doğrultuda 

değerlendirildiğinde kişilerin sadece söylemleriyle değil, aynı zamanda teknolojinin sunduğu 

olanaklarla da gerçek hikayeleri gösteriye dönüştürülerek imge ya da bir gösterge şeklinde 

yeniden simüle edilmektedir. 

3.6.1.3. KJ-VTR 

Şekil: 3 

  Müge Anlı İle Tatlı Sert Programı 14.Sezon 2950. Bölüm KJ-VTR Görseli 

 

Kaynak: (31) Müge Anlı ile Tatlı Sert 16 Haziran 2022 Perşembe - YouTube Erişim Tarihi:14.02.2023 

Günümüzde birçok televizyon programında kullanılan KJ-VTR, televizyonun kurgusal 

sürecinden geçirilen görüntüler için kullanılan, ekranın belirli bölümlerine yerleştirilen haber 

formatlı bantlardır. Programda işlenen olayların en bilgilendirici ya da en çarpıcı olarak 

nitelendirilen bölümü ekranda yer verilerek izleyicinin dikkati çekilmeye çalışılmaktadır. 

Programın bu bölümden şiddet olayları hakkındaki sahneler, yakın çekimler, arka planda 

https://www.youtube.com/watch?v=6PJ59-4sFxc&t=146s


100 

 

dramatik müzikler yavaşlatılmış görüntülerle desteklenmektedir. Geçmiş bölümlerde 

programa katılan maktullerin yakınlarının sergilemiş oldukları şiddet eylemleri özenle 

seçilerek sunulmaktadır. Çünkü olayların daha uyarıcı olabilmesi ve daha çok izleyiciye 

ulaşmak için çeşitli yapım tekniklerine başvurulmaktadır. Böylece geçmişte bir gerçekliği 

olan bu olaylar televizyon ekranlarında suni birer metaya indirgenmektedir. Böylece bu şiddet 

bombardımanı içerisinde izleyici ise artık programı izlemeye hazır hale gelmektedir (Mutlu 

1991: 33). Görsel üzerinden bir değerlendirme yapıldığında sevgilisi tarafından öldürülerek 

bir vadiye atılan Sevil Kutlu ve katil zanlısının fotoğrafları ekranın bir bölümünde yer alırken, 

arka planı Kutlu’nun cesedinin bulunduğu vadi eklenmiştir. KJ metni de bu görsel verileri 

destekler nitelikte olup olayın kısa bir özeti şeklinde ekranın alt bölümünde yer almaktadır.  

3.6.1.4. Naklen Yayın Bağlantıları 

Şekil: 4  

   Müge Anlı İle Tatlı Sert Programı 14.Sezon 2950. Bölüm Naklen Yayın Bağlantıları 

Görseli 

 

Kaynak: (31) Müge Anlı ile Tatlı Sert 16 Haziran 2022 Perşembe - YouTube Erişim Tarihi:14.02.2023 

Gerçek hayat hikayeleri programlarının en temel unsurlarından bir tanesini naklen yayın 

bağlantıları oluşturmaktadır. Programda ele alınan gerçek hayat hikayesinin içeriğine göre, 

olay nerede gerçekleştiyse kameraman ve muhabir o bölgeye giderek canlı yayınla eş zamanlı 

olarak naklen yayınla ekranlara getirilmektedir. Olayın gerçekliği görüntülerle ve tanıkların 

https://www.youtube.com/watch?v=6PJ59-4sFxc&t=146s


101 

 

açıklamalarıyla desteklenmektedir. Yukarıdaki görsel özelinde değerlendirildiğinde katil 

zanlısının itirafları doğrultusunda Sevil Kutlu’nun cesedinin atıldığı vadi uzman ekipler 

tarafından incelenirken kameraman ve muhabir olayı naklen yayınla ekranlara taşımaktadır. 

Aynı zamanda bant kaydı şeklinde de canlı yayında ekranlara getirilmektedir. Cinayet 

soruşturması hem resmi birimlerce yürütülmekte hem de televizyon ekranlarda yeniden 

simüle edilerek medyatik bir soruşturmaya dönüştürülmektedir. Sevil Kutlu’ya ait olduğu 

söylenen kemik parçaları, sansürsüz bir şekilde ekranlara getirilirken adli kriminal ekipleri, 

polisler ve diğer unsurlar muhabirin betimlemeleriyle birlikte kayıt altına alınmaktadır.  

3.6.1.5. Kamera Açı ve Teknikleri 

Şekil: 5 

 Müge Anlı İle Tatlı Sert Programı 13.Sezon 2703. Bölüm Kamera Açı ve Teknikleri 

Görseli 

 

Kaynak: (31) Müge Anlı ile Tatlı Sert 4 Mayıs 2021 Salı - YouTube , Erişim Tarihi:14.02.2023 

Bir televizyon programının türüne ve içeriğine göre kameralar çeşitli bölgelere 

konumlandırılarak izleyiciye gösterilmek istenilen olguların iyi ve ayrıntılı olarak aktarımı 

sağlanmaktadır. Kamera sayıları, kameranın bulunduğu alan, stüdyoda kimlerin nasıl 

gösterileceği detaylı olarak analiz edilerek belirlenen bir düzen doğrultusunda çekimler 

yapılmaktadır. Sunucunun, uzman ekiplerin, programa konuk olarak katılan davetlilerin hiçbir 

hareketi kaçırılmayacak şekilde ekranlara aktarımı yapılmaktadır. Seçilen görsel özelinde 

değerlendirildiğinde giriş bölümünde geniş bir açıyla stüdyodaki kişilerin bir tanıtımı 

https://www.youtube.com/watch?v=YYeRWl2ljyc&t=1s


102 

 

yapılarak orada bulunan kişilerin konumları izleyiciye gösterilmektedir. Program bu bölümde 

Lütfiye Gündüz cinayetiyle ilgili muhatapların fazla olması nedeniyle birçok kişi stüdyoda 

ağırlanmaktadır. Konuk sayısının çok olması nedeniyle ekran genellikle pencerelere 

bölünerek birçok kişi “bel çekim”, “göğüs çekim” ya da  “omuz çekim” olarak tabir edilen 

çekim teknikleriyle ekranlara getirilmektedir. Bu çekim tekniklerini kullanılmasındaki temel 

neden,  kişilerin ruhsal durumları ve tepkilerini detaylı olarak izleyiciye aktarılması olarak 

yorumlanabilmektedir. Ayrıca özellikle televizyon programlarında kullanılan bu çekim 

teknikleri, izleyici üzerinde de bir duygusallaşmaya neden olarak ekrandaki kişilerle izleyici 

arasında bir parasosyal etkileşim sağlamaktadır. Hali hazırda olayların gerçek hayat 

hikayelerinden seçiliyor olması, izleyici üzerinde duygusal bir baskıya neden olurken kamera 

ve açı teknikleri bu sürece katkıda bulunmaktadır 

3.6.2. Müge Anlı ile Tatlı Sert Programı 12. Sezon 2358. Bölüm Özeti 

Programın 12. Sezon 2358. Bölümünde Müge Anlı programını soğuk havalarda 

meydana gelebilecek her türlü olumsuzluğa karşı insanları dikkatli davranmaları konusunda 

uyarmasının ardından 87 yaşında olan Hasan Bülbül’ün evlendirme umuduyla çeşitli çeteler 

tarafından kandırılarak kaçırılabileceği belirterek programa giriş yapmıştır. Programın açılış 

bölümü genellikle yeni rapor edilen kayıplar vb. durumlarla ilgili olarak kamuoyuna yapılan 

kısa bilgilendirmelerden oluşmaktadır. Programın gelişme kısmı, önceden kısa bir tanıtımı 

yapılan olayların (dayak, cinayet, kaçırma ya da kaybolma, cinsel istismar ya da tecavüz vb.) 

tarafları stüdyoya davet edilerek olaylarla ilgili yine önceden edinilen bilgiler ışında Müge 

Anlı ve ekibi tarafından medyatik bir biçimde soruşturulmayla başlamaktadır. Bu bölümde 

derinlemesine incelenen vaka, Gaziantep’te yaşayan Zeynep Ergül isimli kadının 6 aydır 

kayıp olan ve evlerinin eski olması nedeniyle evini terk ettiğini belirtilen 19 yaşındaki kızı 

Fatma’yı aramak için geldiğidir.  Ancak iddiaların aksine Fatma, annesinin evini eski olduğu 

için değil, Zeynep ve Zeynep’in yakın çevresinde olan insanların etik ilkelere bağlı 

olmaksızın ve hukuki olarak suç teşkil eden olayların içerisinde bulunmaları sebebiyle evden 

ayrıldığını belirtmektedir. Zeynep’in stüdyoya kızını aramak için gelmesi, geçmişte yaşanan 

bir ev davasındaki anlaşmazlık nedeniyle kayıp olan ve hayatını kaybettiği düşünülen 

Muharrem Elbay cinayetinin tekrar soruşturulmasına neden olmuştur. Zeynep, eski eşi, 

Zeynep’in erkek arkadaşları ve Gaziantep’te yaşayan kişiler arasında meydana gelen adam 



103 

 

yaralama, cinayet, gasp, hırsızlık, kaçakçılık ve diğer suç teşkil eden olaylarda derinlemesine 

soruşturuldukça ortaya yeni bilgiler çıkmaktadır. Zeynep’in çelişkili açıklamaları, yayına 

bağlanan ve olaylara tanık olan kişilerin aksi yönde itirafları, olayların içinden çıkılmaz bir 

hale almasına neden olmuştur. Bu bölümde canlı yayın, olayların bir çözüme 

kavuşturulamaması nedeniyle Müge Anlı tarafından sonlandırılmıştır. 

3.6.3. Müge Anlı ile Tatlı Sert Programı 13. Sezon 2703. Bölüm Özeti 

Müge Anlı ile Tatlı Sert 13. Sezon 2703 Bölümünde 8 yıl önce gerçekleşen Nezen 

Germiyen cinayeti ve bu cinayet ile ilişkili olan Lütfiye Gündüz’ün kaybı soruşturması 

yürütülmektedir. Programın jenerik kısmı her zamanki gibi geçmiş programlarda yaşanmış 

olaylarla ilgili konuşan konuk ve tanıkların şiddet içerikli söylemlerine yer verilerek 

başlanmaktadır. Olayın faili olduğu düşünülen kişiler ve olağan şüpheliler aralarında geçen 

atışmalar, hakaretler, yüksek sesle dile getirilen ve içerisinde şiddet barındıran söylemler birer 

ikişer saniyelik kolajlar şeklinde ekrana getirilmektedir. Programın giriş bölümünde gelecek 

bölümlere konu edinilecek olan olayların sunumu yapılmaktadır. Kayıp olan bir çocuğun 

jandarma ve yardımsever insanlar tarafından ormanlık alanda devam eden arama çalışmaları, 

bir anne ve oğlunun kayıp olan kardeşlerine duyduğu özlemi ekranlara getirilmektedir. 

Programın başlangıcından 12. dakikasına kadar bir önceki bölümün kısa bir özete şeklinde 

sunumu yapılmakta ve o bölüme ilişkin içerisinde şiddet barındıran söylemler kasıtlı seçilerek 

yeni bölümde yeniden ekranlara getirilmektedir. Bu bölümde Nezen Germiyen ve Lütfiye 

Gündüz’ün dosyaları derinlemesine incelenmekte ve stüdyoya davetli kişilerle karşılık 

konuşularak olay analiz edilmeye çalışılmaktadır. Öldürülen ve kayıp olan kişilerin 

fotoğrafları sürekli olarak ekranda gösterilmekte ve nerede kaybolduklarıyla ilgili görsellerle 

desteklenerek sunulmaktadır. Nevşehir’de meydana gelen olayla ilgili olarak kayıp Lütfiye 

Gündüz’ün eski kocası, kocasının annesi, Lütfiye’nin fuhuş yaptığı gerekçesiyle onunla 

ilişikli olan diğer tanıklar, kadının kızı ve akrabaları bildiklerini yayında anlatarak bir sonuç 

elde edilmeye çalışılmış ancak çelişkili açıklamalar ve yalan beyanlar sürecin uzamasına 

neden olmuş, program süresi içerisinde bir sonuç elde edilememiştir. 



104 

 

 3.6.4. Müge Anlı ile Tatlı Sert Programı 14. Sezon 2950. Bölüm Özeti 

Bu bölüm, geçmiş bölümlerde üzerine yoğunca değinilmiş olan Sevil Kutlu cinayetiyle 

ilgilidir. Bir çocuk annesi olan Sevil Kutlu, eski erkek arkadaşı tarafından öldürülmüştür. Bir 

süre ekranlarda boy gösterdikten cinayeti işlediğini polise itiraf eden eski sevgili tutuklanarak 

cezaevine gönderilmiştir. Programın yaklaşık 20 dakikalık kısmında cinayetle ilgili olaylar, 

yargıya intikal etmesine rağmen ekranlara getirilmeye devam etmiştir. Geçmiş bölümlerde 

olayla ilgili gerçekleşen şiddet eylemleri bu bölümde de tekrar, ekranlara getirilmekle beraber 

failin ve bu cinayete karışın kişilerin tutuklanma görüntüleri gösterilmektedir. Öldürülerek bir 

yere gömülen ancak ortada bir delil kalmaması için gömüldüğü yerden çıkarılarak failin 

tabiriyle “hayvanlara yem” edilen maktulün kemikleri sansürsüz bir biçimde ekranlara 

getirilmektedir.  

Programın diğer ana konusu ise Alanya’da yaşayan Ahmet Ataoğlu’nun esrarengiz bir 

biçimde ortadan kaybolmasıyla ilgilidir. Madde bağımlısı olan Ataoğlu, arkadaşlarıyla 

gittikleri şehir terasında ortadan kaybolmuştur. Kişinin annesi, kardeşi ve akrabaları olayın 

gerçekleştiği terasta dahil olmak üzere canlı yayınla bölgeye bağlanarak olayın soruşturması 

bu şekilde yürütülmüştür. Bu bölümle ilgili göze çarpan kısımlar genellikle annenin oğlunun 

ortaya çıkmasıyla ilgili haykırış ve serzenişleriyle ilgilidir. 

 Programın son bölümünde, zorla evlendirilen Zeynep’in ortadan kaybolmasıyla 

ilgilidir. Resmi nikahsız bir şekilde bir adamla evlendirilen Zeynep, altınları alarak kayıplara 

karışmıştır. Damadın ailesi ve kızın ailesi Zeynep’e seslenerek ortaya çıkmasını 

istemektedirler. Zorla evlendirilen Zeynep ve geçmişte âşık olduğu kişi telefonla canlı yayına 

bağlanarak iyi olduklarını belirtmişlerdir. Ancak Zeynep, imam nikahlı kocası tarafından 

sözlü, fiziksel ve duygusal şiddete maruz kaldığını belirterek geri dönmeyeceğinin altını 

çizmektedir. Damat ise Zeynep’in kaçırdığı altınları geri getirmesini ve istediği yere 

gidebileceğini söylemektedir.  

 3.6.5. Müge Anlı ile Tatlı Sert Programı 15. Sezon 3020 Bölüm Özeti 

Bu bölümde aracının içinde şüpheli bir şekilde ölü bulunan Erdal Sakız cinayetinin 

soruşturması yapılmaktadır. Programın ilk 25 dakikası, önceki bölümde yaşanan olaylarla 

ilgili olarak bir özet şeklinde geçmektedir. Sakarya’da bir ormanlık alanda aracının içinde 

vurularak öldürülmüş halde bulunan Erdal Sakız’ı kimin öldürdüğün araştırılarak maktulün 



105 

 

katil zanlısının kim olabileceği üzerinde durulmaktadır. Maktulün ortağı, ortağının eşi ve 

hayatını kaybeden Erdal Sakız’ın oğlu çelişkili söylemleri nedeniyle kamaralar tarafından 

sürekli olarak çekim teknikleri kullanılarak bir algı oluşturulmaya çalışıldığı ilk bölümde, 

Müge Anlı, şüphelilerin bir açığını yakalamaya çalışmaktadır. Geçmiş bölümde meydana 

gelen bu olayların ardından kolluk kuvvetleri tarafından sorgulanmak üzere göz altına alınan 

kişilerden bazıları şüpheli durumları nedeniyle karakolda tutulurken, bazıları serbest 

bırakılarak programa geri dönmüştür. Programın hemen ardından göz altına alınan maktulün 

ortağının kızı ise cinayeti babasının işediğini kabul etmiştir. Kısa süreli bir şok yaşanan 

stüdyo da Müge Anlı olaya anında müdahale ederek cinayetin farklı boyutlarını araştırmaya 

devam etmiştir. Program boyunca katilin bir önceki bölümdeki açıklamaları, maktulün 

fotoğrafı ve maktulün ormanlık alanda kurşun izleri bulunan arabası tekrar tekrar ekranlara 

getirilmektedir. Şiddet unsurun yoğun olarak işlenmediği bu bölümde, gözlemlemeler 

sonucunda analizi yapılan olgu, tüm yargı süreçlerinin ATV muhabirleri tarafından an ve an 

takip ediliyor olmasıdır. Zanlının göz altına alınması, karakolda tekrardan röportajlar 

yapılması, tüm bu süreçlerde kameraların kayıtta olması, arttırılmak istenen bir gerçeklik 

cinayetine dönüşmektedir. Program boyunca sık sık rastlanmayan şiddet unsurunun etkisi 

arttırılmak adına “Kâbus gerçeğe döndü, vurularak öldürüldü.” KJ metni ekranlardan 

kaldırılmamaktadır. 

Programın ikinci bölümünde 13 yaşından beri evden otuz kez kaçan bir genç kızın her 

gidişinin ardından evine bir çocukla döndüğü üzerinedir. Annesi tarafından sürekli aranan ve 

üç farklı adamdan 4 çocuğu bulunan Melike’nin birtakım çevreler tarafından kullanıldığı 

görüşü hakimdir. Melike’nin yüzde elli oranında zihinsel engelli olması ve sürekli evden 

kaçması, annesi ve ailesini endişelendirmektedir. Olayların düşünülenden farklı bir boyuta 

evrilmesi ve kızın gece kulübünde çalıştığı şüphesi nedeniyle baskı altında tutuluyor 

görüşünün herkes tarafından fark edilmesi sonucu Müge Anlı, kıza bir takım güvenlik 

garantisi vererek sahip çıkacağını belirtmiş ve programı sonlandırmıştır. 

3.7. VERİLERİN ÇÖZÜMLENMESİ VE YORUMLANMASI 

Bu bölümde içerik analizi çerçevesinde incelenen Müge Anlı İle Tatlı Sert 

programından elde edilen verilerin analizi ve yorumlaması yapılmıştır. Verilerin sağlıklı bir 

biçimde yorumlanabilmesi için belirlenen ana ve alt kategoriler, program içerisinden 



106 

 

kullanılan argümanların adeti ve simüle edilen süreleri belirlenerek frekanslarıyla birlikte yer 

verilmiştir.  

3.7.1. Müge Anlı ile Tatlı Sert Programı 12. Sezon 2358. Bölüm İçerik 

Çözümlemesi ve Yorumlanması 

Bu bölümde içerik analizi yapılan Müge Anlı ve Tatlı Sert programı, izleme yöntemiyle 

kodlanan veriler tanımlanarak yorumlanmış, stüdyoda yeniden simüle edilen şiddet hikayeleri 

kavramsal ve kuramsal çerçevede betimlenmiştir. Günümüzde gerçek hayat hikayelerinin 

anlatıldığı programlar, yaşanan bir sorunu çözmek yerine o sorunu popülerleştirerek 

kullandığı görülmektedir. Genellikle toplumun dikkatini çekecek olan ve içerisinde yoğun 

olarak şiddet unsuru içeren karmaşık hikayelerin seçilmesi tesadüfi bir durum olmamakla 

birlikte kişi ve kişilerin yaşam hikayeleri medyatik bir istismara uğramaktadır. Bu çerçevede 

çalışmanın amacı doğrusunda programın doğru bir şekilde analiz edilebilmesi için şiddet 

türleri olan “Sözel/Duygusal Şiddet”, “Fiziksel Şiddet” ve “Cinsel Şiddet” kategorileri 

seçilmiştir. Bu şiddet türlerinin alt kategorileri oluşturulmuş ve programın içeriğinde 

kullanılan argümanlar izleme sırasında tespit edilerek kayıt altına alınmıştır. Bu doğrultuda 

daha önceden belirlenmiş olan kriterler frekans analizi yapılarak tablo haline getirilmiştir. 

Sözlü şiddetin “tehdit” ve fiziksel şiddetin “alet kullanımı” alt kategorileri program boyunca 

ardışık olarak sürekli betimlenmektedir. Aynı zamanda programın jenerik kısmında kurgusal 

bir düzen içerisinde sürekli tekrarlanan şiddet söylemleri mevcuttur. Bu doğrultuda program 

içeriğindeki şiddet unsuru barındıran argümanlar üzerine en çok vurgu yapılan biçimleri ele 

alınmıştır. İçeriğin betimleme ve yorumlama süreci tekrara düşülmemesi adına programın 

giriş, gelişme ve sonuç kısımlarında hali hazırda yoğun olarak var olan şiddet unsurunun 

programın sunumu esnasında sansasyon yaratabilecek olan biçimleri seçilmişidir. Şiddet 

türleri ve alt kategorilerine ilişkin veriler sözlü anlatım ve beden dili çerçevesinde 

yorumlanarak daha şeffaf bir analiz elde edilmeye çalışılmıştır.  



107 

 

Tablo 1  

12.Sezon 2358. Bölüm Şiddet Kategorilerine İlişkin Veriler Ve Simüle Edilen Süre 

1
2
.S

E
Z

O
N

 2
3
5
8
. 
B

Ö
L

Ü
M

 

ANA 

KATEGORİ 
SÖZLÜ/DUYGUSAL ŞİDDET 

ADET/SİMÜLE EDİLEN SÜRE 

FİZİKSEL ŞİDDET 

ADET/SİMÜLE EDİLEN SÜRE 

CİNSEL ŞİDDET 

ADET/SİMÜLE EDİLEN SÜRE 

ALT 

KATEGORİ 

Aşağılama 
3 Vurma/Dövme 2 Taciz 1 

Tehdit 
15 Alet Kullanma 7 Tecavüz - 

Hakaret 3 Silah Kullanma 1 Cinsiyetçilik - 

Lakap/Yakıştırma 
3 Hırpalama - Cinsel İstismar - 

Hürriyet Kısıtlama 
- Yakma/Atma 4 Doğum Engeli - 

S
Ö

Z
L

Ü
 A

N
L

A
T

IM
 

Sen hiçbir şey kuramazsın, seni kurda kuşa 

yem etmem! 
10 

Sn. 

Temmuz ayında annem ve abim tarıfından 

şiddete uğradım. Annem bacaklarıma 

vurdu. 

35 

Sn. 

Adam benim namusuma dolandı. 

Namusumu korudum. 
5.16 

Dk. 

4 yıl önce annemi burası size mezar olacak 

diyerek tehdit etti. 
2 Dk. Bir adamı öldürdü bir kuyuya attı ama 

kimse bulamadı. 
30 

Sn. 
  

Zeynep’i öldür. Ben sana ceza evinde 

bakarım dediler. Onlara kardeş diyemem, 

beni sürekli ölümle tehdit ediyorlar. Bütün 

kardeşlerim beni ölümle tehdit ediyor. 

3.21 

Dk. 

6 ay önce  eski eşimi sırtından bıçaklamış 

ve bir bağ evindeki su kuyusuna atmak 

istemiş. Bir elinde bıçak bir elinde levye 

demiri varmış. 

5.26 

Dk. 

 

  

Azı dişimi gösterir ve bu işi itiraf ederim 

diyerek tehdit edildi. 

2 Dk. 2001’de Mustafa beni dövdü. 2 çocuğumu 

düşürdüm. 
58 

Sn. 
  



108 

 

 
1
2
.S

E
Z

O
N

 2
3
5
8
. 
B

Ö
L

Ü
M

 

S
Ö

Z
L

Ü
 A

N
L

A
T

IM
 

 

Bu cinayeti Cahit işledi. Sıra ona da gelecek. - Mehmet’i dağda yaktılar ve yok ettiler. 3 Dk.   

Senin de parmağın var. O eski kocan olacak 

olan Ercan’ında parmağı var. 

- Namusuma göz uzattı. Bizde adamı 2-3 

yumruk atarak dövdük. 

30 

Sn. 

  

Eşim bana ‘eşlik’ yapmadı - Çay içme bahanesiyle adamı evine çağırıp, 

bıçakla yaralayıp arkadaşıyla sürükleyerek 

bir arsaya götürdüğünü söyledi. 

10 

Sn. 

  

Anlat seni şuraya gömmeyeyim - Cinayeti açıklarsan seni bıçaklarım diyerek 

tehdit etti. Daha sonra da adamı bıçakladı. 

1.13 

Dk. 

 

  

Mehmet’e neler yaptı. Senin baban benim 

oğlumu da yok edecek. 

- Babamı doğradı attı. Eşini de mi 

doğrayacakmış? 

-   

Zeynep, piyasadaki en tehlikeli patlayıcıdan 

daha tehlikelidir. Zeynep insanı peçete gibi 

kullanır ve atar. 

30  

Sn. 

Ortağını mal anlaşmazlığı nedeniyle 

kuyuya attı. 

-   

Kişinin bir ‘insan’ yüzü vardır, bir de ‘it’ yüzü, 

it yüzümüzü mü gösterelim? 

-     

Cinayeti açıklarsan seni bıçaklarım diyerek 

tehdit etti. 

-     

 



109 

 

1
2
. 
S

E
Z

O
N

 2
3
5
8
. 
B

Ö
L

Ü
M

 

B
E

D
E

N
 D

İL
İ 

“Sen hiçbir şey kuramazsın, seni kurda kuşa yem 

etmem.” söylemi, üzüntü ve endişeyle karışık 

şiddetli reddediş biçimi şeklinde ifade edilmiştir. 

“Temmuz ayında annem ve abim tarafından şiddete 

uğradım. Annem bacaklarıma vurdu.” söylemi, telefon 

bağlantısı vasıtasıyla gerçekleştirildiği için gerekli 

verilere ulaşılamamıştır. 

“Adam benim namusuma dolandı. 

Namusumu korudum.” söylemi, 

çelişkili açıklamalara devan eden 

kişinin iç gerginliğinin giderek arttığı 

bir durumu temsil eden jest ve mimik 

hareketleri sergilediği görülmektedir. 

“4 yıl önce annemi burası size mezar olacak 

diyerek tehdit etti.” söylemi, karşı taraftaki 

kişiye yönelik olarak üzerinde baskı kurma, 

otoriter bir hava kazandıran ve kişinin ısrarını 

gösteren bir jest şeklinde ifade edilmiştir. 

“Bir adamı öldürdü bir kuyuya attı ama kimse 

bulamadı.” söylemi, yayına telefon vasıtasıyla katılan bir 

izleyici tarafından söylendiği için gerekli verilere 

ulaşılamamıştır. 

 

“Zeynep’i öldür. Ben sana cezaevinde bakarım 

dediler. Onlara kardeş diyemem, beni sürekli 

ölümle tehdit ediyorlar. Bütün kardeşlerim beni 

ölümle tehdit ediyor.” söylemi, bu sözleri 

söyleyen kişi tarafından tedirgin ve endişe içeren 

mimiklerle ifade edilmektedir. 

“6 ay önce  eski eşimi bıçaklamış ve bir bağ evindeki su 

kuyusuna atmak istemiş. Bir elinde bıçak bir elinde levye 

demiri varmış.” söylemi, yalan söylediği düşünülen 

kişinin çelişkili açıklamaları sonucunda kendini sıkışmış 

hisseden, görüşlerini değiştirmek istemeyen bir oturuş 

şeklinde  ekranlara gelmektedir. Gerçekleşmesi olası 

olmayan bir hikayeyi sürekli olarak yeni argümanlarla 

destekleyerek anlatmaktadır. Gergin davırları, çelişkili 

açıklamalarının gerçekliğine gölge düşürdüğü 

görülmektedir. 

 

“Azı dişimi gösterir ve bu işi itiraf ederim 

diyerek tehdit edildi.” söylemi, Müge Anlı 

tarafından telefonuna gelen bir mesaj ile 

ekranlarda yeniden simüle edilirken, Müge Anlı 

şaşırmış yüz ifadesiyle birlikte çekilişli 

açıklamalarda bulunan kişiye karşı olayları daha 

şeffaf bir şekilde ifade etmesini bekleyen jest 

hareketleri yaptığı görülmektedir. 

“Çay içme bahanesiyle adamı evine çağırıp, bıçakla 

yaralıyor, bir arkadaşıyla sürükleyerek bir arsaya 

götürdüğünü söyledi.” söylemi, canlı yayına yüzü 

buzlanarak katılan bir izleyici tarafından aktarıldığı için 

gerekli verilere ulaşılamamıştır. 

 



110 

 

 

1
2
. 
S

E
Z

O
N

 2
3
5
8
. 
B

Ö
L

Ü
M

 

B
E

D
E

N
 D

İL
İ 

“Zeynep, piyasadaki en tehlikeli patlayıcıdan 

daha tehlikelidir. Zeynep insanı peçete gibi 

kullanır ve atar.” söylemi, canlı yayına 

yüzünün gösterilmesini istemeyerek kameraya 

sırtı dönük bir şekilde oturan kişi tarafından 

yapılmıştır. 

“Mehmet’i dağda yaktılar ve yok ettiler.” söylemi Müge 

Anlı’nın telefonuna gelen bir mesaj ile ekranda sunumu 

yapılırken stüdyoda bulunan kişinin bu söylem ile şaşırmış 

ve sıkıntıyı ifade eden hareketler sergilediği 

görülmektedir. Aynı zamanda tehdit altında olduğunu 

düşünerek oturduğu yerden toparlanma hareketi yaparak 

alanını daraltmaktadır. Müge Anlı ise kendinden emin bir 

şekilde eleştirel- yargıcı bir davranış biçimiyle cinayetin 

doğruluğunu soruşturduğu görülmektedir. 

 

“Senin de parmağın var. O eski kocan olacak 

olan Ercan’ında parmağı var.” söylemi, uzun 

süre eleştirici bir dinleme pozisyonunda 

bulunan konuğun karşı taraftaki kişiye karşı bir 

anda yükselen tansiyonla birlikte kışkırtıcı ve 

saldıran bir jest sergilediği görülmektedir. 

“Cinayeti açıklarsan seni bıçaklarım diyerek tehdit etti. 

Daha sonra da adamı bıçakladı.” söylemi, canlı yayına 

yüzü buzlanarak katılan bir izleyici tarafından aktarıldığı 

için gerekli verilere ulaşılamamıştır. Ancak bu olayların 

gerçekleşmesinde rol oynayan konuk Zeynep, tüm bu 

açıklamaların ardından yalanlarının ortaya çıkması 

nedeniyle gülümsemeyle birlikte şaşkınlık ve endişe içeren 

mimikleri ekranlara yansımaktadır. 

 



111 

 

3.7.1.1. Sözlü/Duygusal Şiddet Kategorisi 

Programın 12. Sezon 2358. Bölümü, geçmiş bölümlerde işlenen sözlü/duygusal şiddet 

türü olarak nitelendirilen olayları bir jenerik şeklinde tekrar tekrar ekranlara getirilerek 

başlamaktadır. Görsel unsurlarla desteklenen jenerikler gerçek hayat hikayelerinin gerçekliği 

arttırdığı düşünülerek izleyicinin dikkati bu olaylara yoğunlaştırılmaktadır. Televizyonda aynı 

söylemlerin kurgusal bir süreçle birlikte izleyiciye gösterilmesi izleyicinin zihninde yeni bir 

anlam inşa etme çabası anlamına gelmekle birlikte izleyici üzerinde bir kanıksama durumu 

oluşturmaktadır. Çünkü televizyonun kurgusal sürecinden geçen ve içeriğinin ne olduğu fark 

etmeksizin taşıdığı anlam, gerçekliğini kaybederek gerçeküstü bir boyuta geçmektedir. Diğer 

bir taraftan televizyon izleyicisinin kurgulanmış olarak izlediği içerikleri kurgulanmamış 

haliyle izlemiş olması arasında tepkisel olarak çok farklılık olabilmektedir. Çünkü anlam 

oluşmamış ve mesajlar gerektiği anlamıyla netleşmemiş ve yerine oturmamıştır.  (Cereci, 

1992: 32). Bu çerçevede değerlendirildiğinde programın ilk saniyelerinden itibaren hızlı ve 

tekrarlayan bir biçimde sunulan şiddet içeren argümanlar, izleyiciyi yeni bir anlam inşası 

süreci içine sokmaktadır. 

Programın 16.56 dakikasında başlamak üzere program boyunca defalarca “burası size 

mezar olacak!” söylemi kullanılarak şiddetin gerçeklik olarak algılanmak istenen bir 

gösterimi sunulmaktadır. Çünkü dört yıl önce söylenmiş ve bitmiş bir olayın sürekli olarak 

ekranda yeniden simüle edilmesi şiddeti simülasyon evreninde bir simülakra 

dönüştürmektedir. Baudrillard’a göre şiddetin bir şekilde görselleştirilerek ve öykülenerek 

sunulmasında bir sorun yoktur. Burada olduğu gibi asıl sorun, yani izleyici olarak bizlerin 

savunmasız kaldığı nokta, şiddetin sürekli olarak bir simülakr şeklinde varlığını ekranlarda 

sürdürmesidir. “Burası size mezar olacak!” tehdit yoluyla sergilenen sözlü şiddet eylemi, 

geleneksel bir şiddet türü olup, simülasyon evreninde hipermodern bir biçime bürünerek 

televizyonun simülakra dönüşen hipermodern şiddetidir. Bu şiddetin fiziksel ya da psikolojik 

olarak devamlılığı değil Baudrillard’ın da bahsettiği gibi teknolojik olarak devamlılığıdır. 

Programa kızını bulmak üzere katılan Zeynep’in ailesi tarafından defalarca ölümle 

tehdit edildiği dile getirilmiştir. “Zeynep’i öldür. Ben sana ceza evinde bakarım dediler. 

Onlara kardeş diyemem, beni sürekli ölümle tehdit ediyorlar. Bütün kardeşlerim beni ölümle 

tehdit ediyor.” söylemleri Zeynep Ergül tarafından sürekli olarak dile getirilmektedir. 

Geçmişte yaşanan tehdit yoluyla gerçekleşen sözlü şiddet eylemlerinin sürekli olarak yeniden 



112 

 

simüle edilmesi izleyicinin gerçek dünyada mı yoksa bir simülasyon evreninde mi yaşadığını 

anlamdıramaz hale getirerek sosyal gerçekliği derinden etkilemektedir. Şiddet söylemi 

izleyicinin gerçek dünyaya dair fikirlerini derinden etkileyerek post apokaliptik bir evrende 

yaşadığı hissiyatı yaratmaktadır. 

“Sen hiçbir şey kuramazsın, seni kurda kuşa yem etmem!”, “Eşim bana ‘eşlik’ 

yapmadı.” söylemleri aşağılama alt kategorisinde değerlendirilirken, “4 yıl önce annemi 

burası size mezar olacak diyerek tehdit etti.”, “Zeynep’i öldür. Ben sana ceza evinde bakarım 

dediler. Onlara kardeş diyemem, beni sürekli ölümle tehdit ediyorlar. Bütün kardeşlerim beni 

ölümle tehdit ediyor.”,  “Azı dişimi gösterir ve bu işi itiraf ederim diyerek tehdit edildi.”, “Bu 

cinayeti Cahit işledi. Sıra ona da gelecek.”,  “Mehmet’e neler yaptı. Senin baban benim 

oğlumu da yok edecek.”, “Anlat seni şuraya gömmeyeyim.”, “ Kişinin bir ‘insan’ yüzü vardır, 

bir de ‘it’ yüzü, it yüzümüzü mü gösterelim?”  Söylemleri tehdit kategorisinde 

değerlendirilmektedir. “Zeynep, piyasadaki en tehlikeli patlayıcıdan daha tehlikelidir. Zeynep 

insanı peçete gibi kullanır, işine gelmezse tekmeyi atar.” Bu söylemler ise lakap/yakıştırma 

alt kategorisi çerçevesinde değerlendirilmektedir. 

Beden dili ile aktırılan duygu ve düşünceler, sözcüklerle aktarılandan çok daha etkili ve 

akılda kalıcıdır. Bu çerçevede değerlendirildiğinde Müge Anlı İle Tatlı Sert programında kişi 

ve kişilerin sergilemiş oldukları şiddet söylemlerinden daha etkili olan beden dili ile izleyiciye 

ne aktardıklarıdır. Geçmişte yaşadığı olaylar nedeniyle programa konuk olarak katılan Zeynep 

Ergül, sakin ve rahat tavırlarıyla dikkat çekerken, çelişkili söylemleri ile Müge Anlı ve ekibi 

tarafından aynı sakinlik ve rahatlıkla karşılanamamaktadır. Bu doğrultuda Zeynep ve Müge 

Anlı’nın programın belli başlı yerlerden seçilen tavırları analiz edilerek sözlü anlatımları ve 

beden dilleri arasındaki ilişki ele alınarak betimsel bir şekilde yorumlanmıştır. 

Programın giriş bölümünde kızına şiddet uyguladığı için kızı tarafından ve yeni bir 

hayat kurmak için başka bir şehre giden kızına karşı Zeynep Ergül, “Sen hiçbir şey 

kuramazsın, seni kurda kuşa yem etmem.” söylemi ile üzüntü ve endişeyle karışık şiddetli 

reddediş biçimi şeklinde kızına geri dönmesi için çağrı yapmaktadır. Üzüntü, pişmanlık ve 

kızgınlık şeklinde gerçekleşen bu söylem, birkaç kez ekranlara getirilerek de izleyiciyi de bir 

empati süreci içerisine sokmaya zorlanmaktadır. 



113 

 

“4 yıl önce annemi burası size mezar olacak diyerek tehdit etti.” söylemi, karşı taraftaki 

kişiye yönelik olarak üzerinde baskı kurma, otoriter bir hava kazandıran ve kişinin ısrarını 

gösteren bir jest şeklinde ifade edilmiştir. Bu söylemle birlikte Zeynep Ergül ve eski eşi 

tarafından öldürüldüğü düşünülen kişinin kızı, hali hazırda gergin bir ortam şeklinde lanse 

edilen stüdyoyu daha da germiştir. Şiddetli bir şekilde dile getirilen bu söylem,  hem sözlü 

hem de beden dili ile bir şiddet sahnesi şeklinde stüdyo da yeniden simüle edilerek ekranlara 

getirilmektedir. Kişinin hal ve hareketleri birçok kez jenerik şeklinde de sunularak stüdyoda 

fiziki şiddet eylemi var olduğu imajı yaratılmaya çalışılmaktadır. 

“Azı dişimi gösterir ve bu işi itiraf ederim diyerek tehdit edildi.” söylemi, Müge Anlı 

tarafından telefonuna gelen bir mesaj ile ekranlarda yeniden simüle edilirken, şaşırmış yüz 

ifadesiyle birlikte çekilişli açıklamalarda bulunan Zeynep Ergül’e karşı olayları daha şeffaf bir 

şekilde ifade etmesini bekleyen jest hareketleri yaptığı görülmektedir. Zeynep Ergül’ün 

durmaksızın yanlış beyanlarda bulunması nedeniyle Müge Anlı tarafından cep telefonuna 

gelen bir bilgiyi paylaşmıştır. Bunun üzerine Zeynep, söylemlerinin çürütülmesi üzerine 

gergin ve şaşırmış tavırlar eşliğinde gülümseyerek yine benzer açıklamalar yapmaya devam 

etmiştir. 

     3.7.1.2. Fiziksel Şiddet Kategorisi 

Programa telefonla katılan Zeynep ve kızı Fatma arasında fiziksel şiddet içeren olaylar 

yıllar boyunca sürekli bir biçimde meydana gelmiştir. Anne ve kız arasında gerçekleşen tüm 

bu olaylar televizyon ekranlarında 35 saniye boyunca şiddetin yeniden üretimi yapılmıştır. 

Fatma; “annem beni sürekli evden kovuyordu. Temmuz ayında abim tarafından şiddete 

uğradım. Annem sopayla bacaklarıma vurdu.” diyerek birçok şiddet türünü içinde barındıran 

söylemler üretmiştir. Geçmişte yaşanmış şiddet eylemleri televizyon ekranında sözlü olarak 

yeniden simüle edilirken anne ve kız arasında gerçekleşen olaylar, televizyon ekranlarında bir 

gösteri şeklinde sunulmaktadır. 

“6 ay önce eski eşimi sırtından bıçaklamış ve bir bağ evindeki su kuyusuna atmak 

istemiş. Bir elinde bıçak bir elinde levye demiri varmış.” söylemi, programın sunucusu Müge 

Anlı ve Zeynep Ergül arasında 5:26 dakikalık zaman dilimi içerisinde gerçekleşen 

konuşmalarda “ölüm” ve “bıçakladı”, “attı” kelimelerinin kullanım tarzı ve biçimi 

Baudrillard’a göre şiddetin nefret biçimidir. Bu biçim, bizzat bizlerin modernliği ve 



114 

 

hipermodernliği tarafından üretilmekle birlikte yapmacık şiddetin bir örneğidir. Tutku ve 

güdüye bağlı olmaksızın ekrandan kaynaklanarak fiili halde ekranda yer almaktadır. 

Baudrillard’ın düşünceleri bu program üzerinden yorumlandığında Müge Anlı ve Zeynep 

Ergül’ün söylemleri tıpkı “kitle iletişim araçlarının şiddeti kaydediyor ve yayınlıyormuş gibi 

yaparlar” söylemi bağlamında şiddeti ötekileştiriyor gibi yapmaktan çok şiddeti teşvik 

etmektedir. (Baudrillard, 2002: 134). 

Programın 1.03:11 dakikasında Müge Anlı, Zeynep Ergül’ün geçmişte çevresine 

söylediği bir itiraf olan “Mehmet’i dağda yaktılar ve yok ettiler” söylemini kasıtlı bir biçimde 

televizyon ekranında Müge Anlı tarafından tekrardan simüle edilmiştir. Burada vurgulanan 

nokta şiddet eyleminin yöntemidir. Mehmet’in yakılarak yok edilmesi/öldürülmesi 

söyleminin vurucu noktasını oluşturmaktadır. Mehmet yakılarak değil de başka bir yöntemle 

öldürülmüş olsa bu denli bir tepki verilme olasılığı sorgulamaya açıktır. Çünkü yakılarak yok 

etme yöntemi şiddetin en vahşi yöntemini temsil etmektedir. 

Sansasyon etkisi yaratabilecek bir boyuta sahip olan bu söylemle birlikte şiddeti 

uygulayan kişi ve kamuoyuna ekran karşısında bu şiddeti teşhir eden sunucu arasında bir fark 

bulunmamaktadır. Çünkü doğal yollarla uygulanan geleneksel şiddet, ekranlarda simüle 

edilmesiyle yeniden uygulanmıştır. Bir bakıma yakılma suretiyle hayatını kaybeden maktul, 

yeniden aynı yöntemle izleyicinin zihninde öldürülmüştür. İzleyicinin hali hazırda iç güdüsel 

olarak bünyesinde barındırdığı şiddet açlığını besleyerek hazzı arttırmakla kalmayıp aynı 

zamanda bu cinayetin tekrardan yaşanarak tüketilmesine neden olmuştur. Çünkü simülasyon 

evreninde televizyon başta olmak üzere kitle iletişim araçlarına yüklenen temel misyon, 

gerçekliği ne surette olursa olsun yeniden üreterek anlamın kaybına neden olmasıdır. 

1.29:07 dakikada programa canlı yayınla bağlanan bir tanığın ifadeleri şu şekildedir: 

“Adamı çay içme bahanesiyle evine çağırıyor. Adamı bıçakla evinde yaralıyor. Yanlış 

hatırlamıyorsam bir arkadaşı ya da bir yakınıyla adamı sürükleyerek arsaya götürüyorlar 

dedi.” Tanık, Zeynep Ergül’ün bu eylemi namusunu ve iffetini korumak için yaptığını da 

belirterek sözlerine ekledi. Tanığın söylemlerinin ardından hayatını kaybeden Mehmet 

Muharrem Elbay’ın fotoğrafı ve cinayetin işlendiği bölge ekrana getirilerek olayın gerçekliği 

görsel malzemelerle desteklenmektedir. Ancak bu durum Baudrillard’ın perspektifinden 

yorumlandığında tam tersi bir sonuca neden olmaktadır. Çünkü televizuel bir gösteriye 

dönüşen Mehmet Muharrem Elbay cinayeti, sadece bıçak darbeleriyle değil ayrıca 



115 

 

televizyonun hipergerçekliği içerisinde ses ve imge şeritleri arasında da gerçekleştirilmiştir. 

Konuyla ilgili olarak “bıçakladı, bıçaklandı” söylemleri program boyunca defalarca tekrar 

edilerek bir yandan da olayın tekrar tekrar izleyici zihninde canlandırılarak hızla tüketilmesine 

neden olmaktadır. Çünkü olay herkes tarafından izlendi, empati yapılarak parasosyal bir 

etkileşim sağlandı ve olay yok edilerek unutma işlemi gerçekleştirildi. 

“Temmuz ayında annem ve abim tarafından şiddete uğradım. Annem bacaklarıma 

vurdu”, “2001’de Mustafa beni dövdü. 2 çocuğumu düşürdüm.”, “Namusuma göz uzattı. 

Bizde adamı 2-3 yumruk atarak dövdük.” söylemleri vurma/dövme alt kategorisini 

oluştururken, “6 ay önce eski eşimi sırtından bıçaklamış ve bir bağ evindeki su kuyusuna 

atmak istemiş. Bir elinde bıçak bir elinde levye demiri varmış.”, “Cahit yüzüne kezzap döker, 

seni öldürür.” “Çay içme bahanesiyle adamı evine çağırıp, bıçakla yaralayıp arkadaşıyla 

sürükleyerek bir arsaya götürdüğünü söyledi.”, gibi söylemler alet kullanma alt kategorisi 

çerçevesinde değerlendirilmektedir. “Mehmet’i dağda yaktılar ve yok ettiler.”, “Bir adamı 

öldürdü bir kuyuya attı ama kimse bulamadı.” “Ortağını mal anlaşmazlığı nedeniyle kuyuya 

attı.” söylemleri fiziksel şiddet kategorisinin atma/yakma alt kategorisini oluşturmaktadır. 

Sansasyon oluşturabilecek söylemler ele alındığında programın bu bölümde toplamda on beş 

adetlik fiziksel şiddet ve alt kategorileri televizyon ekranlarında yeninden simüle edildiği 

görülmektedir. 

Beden dili ile aktarılan anlam, sözlü iletişimle aktarılan anlamdan daha etkili olduğu 

gibi sahte davranış, yalan beyan ve bir şeyler gizleme gibi durumların başarı oranlarını 

düşürmektedir. Bu çerçevede “6 ay önce  eski eşimi bıçaklamış ve bir bağ evindeki su 

kuyusuna atmak istemiş. Bir elinde bıçak bir elinde levye demiri varmış.” söylemi, yalan 

söylediği düşünülen Zeynep Ergül’ün çelişkili açıklamaları sonucunda kendini sıkışmış 

hisseden, görüşlerini değiştirmek istemeyen bir oturuş şeklinde  ekranlara gelmektedir. 

Benzer şekilde çelişkili açıklamaları ve rahat tavırlarıyla dikkat çeken Zeynep Ergül, olayları 

ya manipüle ederek ya da eksik anlatarak Müge Anlı ve ekibi tarafından sürekli olarak 

konuşmaya otoriter bir hava veren, kişinin ısrarını gösteren jestlerle Zeynep’in söylemlerini 

reddetmektedirler. Gerçeğin ne olduğunu ortaya çıkarmaya çalışan Müge Anlı, Zeynep 

Ergül’ün çelişkili açıklamaları nedeniyle öfke, hayret ve tiksinti şeklinde yorumlanabilecek 

mimik hareketleri sergilemektedir. 



116 

 

“Mehmet’i dağda yaktılar ve yok ettiler.” söylemi Müge Anlı’nın telefonuna gelen bir 

mesaj ile ekranda sunumu yapılırken stüdyoda bulunan kişinin bu söylem ile şaşırmış ve 

sıkıntıyı ifade eden hareketler sergilediği görülmektedir. Aynı zamanda tehdit altında 

olduğunu düşünerek oturduğu yerden toparlanma hareketi yaparak alanını daraltmaktadır. 

Yalan beyanda bulunduğu şüphesi herkesçe kabul edilen Zeynep Ergül, hiç beklemediği bir 

yeni bilginin açıklanmasıyla endişe içeren hareketler sergileyerek beden dili aracılığıyla yalan 

ya da eksik bilgiler verdiğini istemsiz şekilde olsa da kabul etmektedir. Müge Anlı ise 

kendinden emin bir şekilde eleştirel-yargıcı bir davranış biçimiyle cinayetin doğruluğunu 

soruşturmaya devam ettiği görülmektedir. 

3.7.1.3. Cinsel Şiddet Kategorisi 

Programın bu bölümünde işlenen konular arasında sözlü/duygusal şiddet ve fiziksel 

şiddet kategorilerine ilişkin veriler ağır basarken cinsel şiddet kategorisine ilişkin yalnızca bir 

veriye ulaşılmıştır. Buna göre;  “Adam benim namusuma dolandı. Namusumu korudum.” 

söylemi, Zeynep Ergül’ün birlikte kaçakçılık yaptığı ortağı tarafından cinsel şiddet 

kategorisin alt kategorisini oluşturan taciz eylemin gerçekleştirildiği ve Zeynep’in ortağına 

yumruk atarak kendisini koruduğunu dile getirmiştir. Yaklaşık olarak 5 dk 16 saniyelik bir 

sürede cinsel şiddet ve fiziksel şiddet eylemleri yeniden simüle edilmiştir. 

“Adam benim namusuma dolandı. Namusumu korudum.” söylemi, çelişkili açıklamalara 

devan eden Zeynep Ergül’ün iç gerginliğinin giderek arttığı bir durumu temsil eden jest ve 

mimik hareketleri sergilediği görülmektedir. Gerekli gereksiz birçok beyanda bulunan ancak 

doğruluğu konusunda herhangi bir veri bulunmayan bu açıklamalar; monoton bir tonlamayla, 

kötü kelime seçimleriyle ve genel bir çerçevede yapılmaktadır. İletişim psikolojisinde beden 

dili ve ilk izlenim disiplini bağlamında değerlendirildiğinde Zeynep Ergül’ün beden dili, 

yalan söyleyen bir kişinin sergileyebileceği jest ve mimik hareketleri çerçevesinde 

değerlendirilmektedir. 

3.7.2. Müge Anlı ile Tatlı Sert Programı 13. Sezon 2703. Bölüm İçerik 

Çözümlemesi ve Yorumlanması 

Gerçek hayat hikayelerinin anlatıldığı gündüz kuşağı programlarında var olan şiddet 

unsuruna çalışmanın birçok bölümünde değinildiği gibi bu bölümde de benzer sonuçlara 

ulaşılmıştır. Bu bölümde şiddet unsuru ve türlerinin içerik analizi yöntemiyle yapılan 



117 

 

çözümlemede birçok şiddet türünün yoğun olarak varlığı gözlemlenmekle beraber programa 

konu olan gerçek hayat hikayelerinin içeriği de şiddet kategorilerinin yoğunluğunun 

değişmesine neden olabilmektedir. Şiddet kategorilerinin yoğunluğuna bakıldığında sözel 

şiddet ve alt kategorileri birinci sırada yer alırken ikinci sırada fiziksel şiddet kategorisi ve alt 

kategorileri, üçüncü sırada ise cinsel şiddet ve alt kategorileri yer almaktadır. Tüm bu 

geleneksel şiddet unsurlularının simülasyon evreninde birer simülasyon örneği olarak 

televizyonda yer alması, toplumsal hayatın içerisinde var olan normatif değerlerinde yalnızca 

yok edilmesine neden olmamakla birlikte aynı zamanda daha tehlikeli bir formu olan anlam 

kaybına da neden olabilmektedir. Şiddetin türünün ne olduğu fark etmeksizin yeniden üretimi 

hem izleyici hem de toplumsal üzerinde anlam kaybını beraberinde getirmektedir. Çünkü 

izleyicinin başka insanların acılarından ve üzüntülerinden haz alırcasına merakla takip etmesi 

bir duyarsızlaşma da beraberinde getirmektedir. Salt olarak birey üzerinde başlayan bu süreç, 

toplumsala yayılarak ciddi psikolojik sonuçlara neden olabilmektedir. 



118 

 

Tablo 2 

13. Sezon 2703. Bölüm Şiddet Kategorilerine İlişkin Verileri ve Simüle Edilen Süre  

1
3
.S

E
Z

O
N

 2
7
0
3

. 
B

Ö
L

Ü
M

 

ANA 

KATEGORİ 
SÖZLÜ/DUYGUSAL ŞİDDET 

ADET/SİMÜLE EDİLEN SÜRE 

FİZİKSEL ŞİDDET 

ADET/SİMÜLE EDİLEN SÜRE 

CİNSEL ŞİDDET 

ADET/SİMÜLE EDİLEN SÜRE 

ALT 

KATEGORİ 

Aşağılama 
4 Vurma/Dövme 6 Taciz - 

Tehdit 
6 Alet Kullanma 1 Tecavüz - 

Hakaret 2 Silah Kullanma - Cinsiyetçilik 2 

Lakap/Yakıştırma 
6 Hırpalama - Cinsel İstismar 1 

Hürriyet Kısıtlama 
- Yakma/Atma 2 Doğum Engeli - 

S
Ö

Z
L

Ü
 A

N
L

A
T

IM
 

Nezen’i öldürdüğüm gibi seni de 

öldüreceğim!/ Tıpkı Nezen gibi seni de 

öldürürüm! 

40 

Sn. 

Ne yapıyorsan yap, bıktım artık diyerek 

Murat’a dövdürttü. 

- Kadını hem beğenmedin hem de bir 

saat beraber olacağın bir kadın için 

başıma bela getirme dedim. 

- 

Beni ölümle tehdit ediyor. Öldürecek beni! - Lütfiye Gündüz kuvvetle muhtemel o 

gece öldürüldü. Mavi varil içerisinde 

Kızıl Irmağa atıldı.  

37 

Dk. 

Sen benim karım için mi geldin?  - 

Nezen’e yaptıklarımı sana da yapacağım 

diyerek silahı kafama dayadı ve beni tehdit 

etti. 

10 

Sn. 

Çat yolunda kimi öldüresiye dövdün? 

Kimi komalık ettin? Bu, Lütfiye’yi o 

yolda döverek komalık etti. 

1.45 

Dk 

 

O gece Lütfiye’yi gördüm, 

beğenmedim ve arabama almadım. 

4 

Dk. 

Sahtekâr insan! Bana gözüne far tutulmuş 

tavşan gibi bakma! 
- Lütfiye abla çocukları vurmazdı. Bu 

çocuklara dayak atardı. 
-   



119 

 

 
1
3
.S

E
Z

O
N

 2
7
0
3
. 
B

Ö
L

Ü
M

 

S
Ö

Z
L

Ü
 A

N
L

A
T

IM
 

 

 Herkes bir pastayı bölüşüyor da sen bölüşmedin 

mi? Sende o pastadan tat almışsın! 

1.20 

Dk 

Benim annem Şefik’ten de çok dayak yedi. 

Annemi sende çok dövdürdün. Çok şiddet 

uyguladınız. Yalan konuşuyorsun! O 

dönem kır evinde kardeşimi kepçeyle 

dövdürttün! 

4.13 

Dk. 

  

Sen Allah’ın gazabına uğramışsın. Suratına bir 

bak, Şam Şeytanına dönmüşsün 

-     

Abi sen herkesten dayak yiyen bir insansın! -     

Bir kez olsun çocuklarına babalık yapmadın! -     

      

      



120 

 

1
3
.S

E
Z

O
N

 2
7
0
3
. 
B

Ö
L

Ü
M

 

B
E

D
E

N
 D

İL
İ 

“Nezen’i öldürdüğüm gibi seni de öldüreceğim! Tıpkı 

Nezen gibi seni de öldürürüm! Beni ölümle tehdit ediyor. 

Öldürecek beni!” söylemi programın çeşitli bölümlerinde 

farklı mekanlarda kayda alınan benzer açıklamalar birçok 

kez ekranlara getirilmiştir. Korku ve öfke içeren mimik 

hareketleriyle birlikte, yöneltilen sözlü tehdit eylemlerini 

durdurmaya yönelik,  kendini savunmacı bir pozisyona 

koyarak jest harekileriyle tehdit eylemini sınırlandırmaya 

yönelik eylemler sergilediği görülmektedir. 

“Çat yolunda kimi öldüresiye dövdün, kimi komalık 

ettin? Lütfiye’yi o yolda döverek komalık etti.” 

söylemi, fiziksel şiddet eyleminin oluşturmuş 

olduğu psikolojik etkilerin dışa vurumu olarak 

saldırgan ve sorgulayıcı bir vücut dile ile ifade 

edilmiştir. Karşı taraftan gelen çelişkili 

açıklamaları bastırmak adına da karşı koyucu, 

bastırma ya da reddetme ifadesi olarak 

yorumlanabilecek jest hareketleri, bu sözleri sarf 

eden kişi tarafından gerçekleştirilmektedir. 

“Kadını hem beğenmedin hem de bir 

saat beraber olacağın bir kadın için 

başıma bela getirme dedim.” söylemi, 

öldürüldüğü düşünülen Lütfiye ile para 

karşılığında birlikte olan kişi, yoğun 

baskılara karşı kendini savunma 

pozisyonuna alarak hem şiddet unsuru 

oluşturacak söylemlerde bulunmuş 

hem de jest ve mimikleriyle otoriter, 

kışkırtıcı ve saldırgan hareketler 

sergilemiştir 

“Bir kez olsun çocuklarına babalık yapmadın!” söylemi 

bir kadın tarafından karşındaki kişiye yönelik olarak bir 

serzeniş şeklinde dile getirilirken kararlılığını ve 

içerisinde bulunduğu durumu anlatmak adına, el ve 

kollarını kullanarak duygularını kuvvetlendirmeye yönelik 

hareketler sergilediği görülmektedir. Konuşmasına otoriter 

bir hava katmaya ve kişinin ısrarına yönelik bir jest 

hareketi şeklinde de yorumlanabilmektedir. 

 

“Benim annem Şefik’ten de çok dayak yedi. Annemi 

sende çok dövdürdün. Çok şiddet uyguladınız. 

Yalan konuşuyorsun! O dönem kır evinde 

kardeşimi kepçeyle dövdürttün!” Söylemi, canlı 

yayına telefon bağlantı ile katılan Nezen 

Germiyan’ın kızı tarafından söylenmektedir. Bu 

nedenle beden dili analizi yapılamamıştır.  

“Lütfiye Gündüz kuvvetle muhtemel o 

gece öldürüldü. Mavi varil içerisinde 

Kızıl Irmağa atıldı.” söylemi, VTR 

şeklinde ekrana getirilmiştir. Ancak 

Müge Anlı Lütfiye Gündüz’ün 

kaybolduğu gece yaşanan telefon 

trafiğini bir tablo üzerinden analiz 

ederek yaşanan süreci ekranlarda 

yeniden simüle etmiştir. Lütfiye 

Gündüz’ün kimlerle konuştuğu 

“Nezen’e yaptıklarımı sana da yapacağım diyerek silahı 

kafama dayadı ve beni tehdit etti.” söylemi, adliye 

binasında tekrar dile getirilmiştir. Bu görüntülerde, 

bulunduğu konumun sağlamış olduğu güven ve rahatlık 

hissi, beden diline yansıyarak daha rahat hareketlerde 

bulunduğu gözlemlenmiştir. Buna ek olarak şiddet 

eylemine maruz kalmanın getirmiş olduğu kendini 

savunma ihtiyacı, kişiye kendine fazlasıyla güvenen, 

saldırgan bir oturma biçimi şeklinde yorumlanabilecek bir 

pozisyona ittiği de görülmektedir. 

“Lütfiye Gündüz kuvvetle muhtemel o gece 

öldürüldü. Mavi varil içerisinde Kızıl Irmağa 

atıldı.” söylemi, Müge Anlı bir tahta üzerinde o 

gece Lütfiye ile telefon bağlantısı kuran herkesi, 

arama kayıtları, arama saati ve süreleriyle birlikte 

bir tablo halinde analiz etmeye çalışmaktadır. Bu 

süreçte Müge Anlı’nın genel beden dili sorgulayıcı, 

merak eden jestlerden oluşmaktadır. Olayın 

muhataplarının beden dili, genellikle kışkırtıcı ve 

saldırgan, şiddetli bir reddediş ve sıkıntıyı ifade 

eden jest ve mimiklerle ifade edilebilmektedir. 

 



121 

 

 
1
3
.S

E
Z

O
N

 2
7
0
3

. 
B

Ö
L

Ü
M

 

B
E

D
E

N
 D

İL
İ 

“Sahtekâr insan! Bana gözüne far tutulmuş tavşan gibi 

bakma! Sen Allah’ın gazabına uğramışsın. Suratına bir bak, 

Şam Şeytanına dönmüşsün!” sözlü şiddet yoluyla hakaret 

söylemleri, öfke ve tiksinti şeklinde beden dili ile 

gerçekleşirken gerginlik seviyesinin yüksek olması 

nedeniyle kışkırtıcı ve saldırgan jest hareketleriyle ifade 

edilmektedir. Stüdyoda gerginlik seviyesinin yüksek 

olması, sözlü tehdit ile beden diline yansıyan hakaretler, 

tamamıyla fiziksel bir şiddet eylemine dönüşecek 

şekildedir. Sözlü şiddet unsuru zaman zaman ortamı 

gererek kişilerin canlı yayında kavga etmelerine kadar 

uzanan bir sürece neden olmuştur. 

“Lütfiye çocuklara vurmazdı. Bu çocuklara dayak atardı.” 

söylemi, bu sözleri söyleyen kişi tarafından stüdyonun gergin 

bir ortam olması ve yüksek adrenalinde etkisiyle kararlı 

olduğunu ifade eden, kışkırtıcı ver saldıran jest olarak 

nitelendirilebilecek beden dili hareketleri sergilemektedir. 

Çünkü her bir söylem diğerleri tarafından reddedilmekle birlikte 

herkesin herkesi suçladığı kaotik bir ortamda dile 

getirilmektedir. Kesinlikle karşıdaki kişiyi veya fikri onaylama 

durumu olmayan stüdyonun gergin ortamı, kişiler üzerinde de 

bir etki bırakarak her bir bireyin savunmacı pozisyona 

geçmesine neden olmaktadır. Bu sözlerin muhatabı olan diğer 

kişi ise yukarıda belirtildiği gibi her bir suçlamayı 

reddetmektedir. Kişinin hoşlanmadığı bir durumu 

uzaklaştırmayı ifade eden hareketler sergilediği görülmektedir.  

 

“Ortada bir pasta (Nezen için kullanılan yakıştırma) var. 

Herkes o pastadan pay almış. Bende bir müşteriyim! Herkes 

bir pastayı bölüşüyor da sen bölüşmedin mi? Sende o 

pastadan tat almışsın.” söylemleri, iki kişi arasında ölmüş 

olma olasılığı yüksek olan bir kadına (Lütfiye) yönelik 

olarak getirilmektedir. Bir tarafta Lütfiye ile para 

karşılığında birlikte olduğu düşünülen kişinin, kendisine 

iftira atıldığını ve haksızlığa uğradığını belirterek 

savunmacı bir pozisyonda kendini aklamaya çalışmaktadır. 

Bu savunma eylemini gerçekleştirirken beden dili ile 

yansıttığı gerçeklik, eleştirel- yargıcı ve saldırgan bir 

davranış biçimi şeklinde yapılmaktadır.  Aynı zamanda 

olayın baş şüphelisi olması nedeniyle baskı ve sıkıntıyı 

ifade eden eylemlerde bulunurken, kendisine yönelen sözlü 

şiddet söylemlerine karşı çıkan hareketler sergilemektedir. 

 



122 

 

3.7.2.1. Sözlü/Duygusal Şiddet Kategorisi 

Müge Anlı ve Tatlı Sert programının 13. Sezon 2703. Bölümü, Nezen Germiyen ve 

Lütfiye Gündüz’ün, ne zaman, nerede, niye ve kim tarafından kaçırıldığı ya da 

öldürüldüğünün soruşturması medyatik bir biçimde yürütülmektedir. Nevşehir’de 8 yıl önce 

yaşanan bu olaylar 2021 yılında televizyon ekranlarında yeniden simüle edilerek süreç, 

olayların muhataplarıyla birlikte aydınlığa kavuşturulmaya çalışılmaktadır. Sözlü şiddet 

kategorisi ve alt kategorileri bağlamında değerlendirildiğinde program boyunca aşağılama, 

tehdit, hakaret, lakap/yakıştırma gibi şiddet unsuru oluşturabilecek söylemler dile 

getirilmiştir. Buna göre; “Sahtekâr insan! Bana gözüne far tutulmuş tavşan gibi bakma!”, 

“Sen herkesten dayak yiyen bir insansın”, “Bir kez olsun çocuklarına babalık yapmadın!”, 

“Sen Allah’ın gazabına uğramışsın. Suratına bir bak, Şam Şeytanına dönmüşsün!” 

söylemleri, aşağılama ve hakaret alt kategorileri altında değerlendirilmektedir. “Nezen’i 

öldürdüğüm gibi seni de öldüreceğim!/ Tıpkı Nezen gibi seni de öldürürüm!”, “Beni ölümle 

tehdit ediyor. Öldürecek beni!”,  “Nezen’e yaptıklarımı sana da yapacağım diyerek silahı 

kafama dayadı ve beni tehdit etti.”, söylemleri tehdit alt kategorisinde değerlendirilmektedir. 

Tüm bunlarla birlikte, “Ortada bir pasta (Nezen için kullanılan yakıştırma) var. Herkes o 

pastadan pay almış. Bende bir müşteriyim!”, “Herkes bir pastayı bölüşüyor da sen 

bölüşmedin mi? Sende o pastadan tat almışsın!” söylemleri ise lakap/yakıştırma alt kategorisi 

altında değerlendirilebilmektedir. 

Tekrara düşülmemek adına programın belli başlı kısımlarından elde edilen ve toplum 

içerisinde sansasyon oluşturabilecek söylemler betimlenerek yorumlanmıştır. Bu çerçevede 

değerlendirildiğinde, Lütfiye Gündüz ile para karşılığında birlikte olan bir kişinin Lütfiye’yi 

bir pasta ya benzeterek “ortada bir pasta var. Bende müşteriyim” dedi. Başka bir konuk ise 

“Buradaki herkes bir pastayı bölüşüyor da sen bölüşmedin mi? Ortada bir pasta varsa sende 

o pastadan tat almışsın” diyerek Lütfiye Gündüz’e hem sözel hem de cinsel şiddet 

uygulamaktadır. Bu dakikalarda programın teknik ekibi tarafından birçok kez sansür 

uygulandığı için diğer verilere ulaşılamamıştır. Ancak elde edilen veriler bile programın bu 

bölümündeki şiddet unsurunun boyutunu gözler önüne sermektedir. Kayıp ve öldürüldüğü 

şüphesi ağır basan bir kadının televizyon ekranlarında çeşitli çirkin yakıştırmalarla bir metaya 

dönüştürülerek sunulması, pornografik bir söylemden öteye geçerek, şiddete maruz kalmış 

mağdurun bedeni ve şiddet eyleminin teşhiriyle beraber izleyici üzerinde de bir haz duygusu, 



123 

 

yönlendirici ve özendirici bir zemin oluşturmaktadır (Gezginci, 2022: 124). Özellikle genç 

bireyler tarafından görsel ve işitsel olarak tüketilen bu söylemler, onların sosyal yaşamında da 

hemcinslerine ya da diğer cinsiyetten bireylere karşı bu tur yaklaşımlar geliştirilmesinde rol 

model olabilmektedir. Televizyonun bireysel davranışları ve bilişsel gelişimi üzerinde yapılan 

ve etkileri kanıtlanmış olan araştırmalarda, izleyicinin etnik ya da cinsel rollerine ilişkin 

kalıplar oluşturmaya katkıda da bulunduğu belirtilmektedir. Genç izleyicilerin televizyon 

karakterlerinden etkilenme ve kimlik oluşturma, kişinin olgunluk dönemlerine göre daha az 

olmasının yanında genç izleyicilerin, televizyondaki şiddet ya da suç davranışlarını taklit 

edebilmektedir (Josepson 1995’ten akt; Dağ vd. 2005: 18) Bu çerçevede simülasyon 

evreninde şiddeti modern kılan şey, şiddetin teşvik edici olmasıdır. Çünkü şiddetin özünde 

“güçlü haklıdır, yargıç silahtır” mantalitesi yatmaktadır (Pazarbaşı, 1998: 17). 

Lütfiye ile para karşılığında beraber olan ve kadının öldürülmesiyle ilgili olarak başat 

şüpheli olan konuk, başka bir konuğa “Sen Allah’ın gazabına uğramışsın. Suratına bir bak, 

Şam Şeytanına dönmüşsün!” diyerek aşağılama yoluyla hakarette bulunmuştur. Stüdyoda 

gerginliğin giderek artması sonucu şüpheli konuk ile başka bir konuk arasında başlayan sözlü 

şiddet, fiziksel şiddete dönüşmüştür. Olayların büyümesi sonucu reji zorunlu reklama gitmek 

zorunda kalmıştır.  

Beden dili ile ifade edilen anlam, kişinin ne doğrultuda bir anlam ilettiğini kolaylıkla 

ortaya koymaktadır. Etkili bir iletişim için beden dili oldukça önemli olmakla beraber 

karşıdaki kişinin ne şekilde doğru ya da yanlış bilgi verdiğini ortaya koymaktadır.  Bu 

doğrultuda programın analizi yapılan bu bölümde sözlü anlatımın beden dili ile nasıl ifade 

edildiği betimlenerek açıklanmaya çalışılmıştır.  

“Nezen’i öldürdüğüm gibi seni de öldüreceğim! Tıpkı Nezen gibi seni de öldürürüm! 

Beni ölümle tehdit ediyor. Öldürecek beni!”, “Nezen’e yaptıklarımı sana da yapacağım 

diyerek silahı kafama dayadı ve beni tehdit etti.” söylemi, aynı kişi tarafından farklı 

ortamlarda dile getirilmektedir. Kişinin içinde bulunduğu duygu, düşünceler ve ortam kişinin 

beden diline ne şekilde yansıdığı kolaylıkla fark edilebilmektedir. İlk söylem stüdyoda dile 

getirilirken korku ve öfke içeren mimik hareketleri sergilenirken, diğer söylemde kişinin 

kendini güvenilir bir konumda olduğunu hissederek, rahat ve yöneltilen tehdit söylemlerine 

karşı savunmacı bir pozisyonda olduğu görülmektedir. 



124 

 

“Sahtekâr insan! Bana gözüne far tutulmuş tavşan gibi bakma! Sen Allah’ın gazabına 

uğramışsın. Suratına bir bak, Şam Şeytanına dönmüşsün!” sözlü şiddet yoluyla hakaret 

söylemleri, tabloda bahsedilen verilere ek olarak programın farklı zaman dilimi içerisinde ve 

farklı kişiler tarafından dile getirilmiştir. Buna göre, program boyunca Müge Anlı başta olmak 

üzere stüdyoda bulunan herkes, gergin, endişeli ve savunmacı ve suçlayıcı bir beden dilini 

ifade eden jest ve mimikler sergilediği görülmektedir.  

“Ortada bir pasta (Nezen için kullanılan yakıştırma) var. Herkes o pastadan pay almış. 

Bende bir müşteriyim! Herkes bir pastayı bölüşüyor da sen bölüşmedin mi? Sende o pastadan 

tat almışsın.” söylemleri, iki işi arasında ölmüş olma olasılığı yüksek olan bir kadına 

(Lütfiye) yönelik olarak pornografik bir söylem şeklinde dile getirilmektedir. Sürekli olarak 

atışmalar çevresinde gerçekleştirilen bu sözlü şiddet eylemleri, gerginlik seviyesi yüksek bir 

ortamda saldırgan ve savunmacı vücut dili aracılığıyla yapılmaktadır. 

3.7.2.2. Fiziksel Şiddet Kategorisi 

Programın bu bölümünde fiziksel şiddet kategorisi ve alt kategorileri sözlü anlatım 

perspektifinde değerlendirildiğinde, “Ne yapıyorsan yap bıktım artık diyerek Murat’a 

dövdürttü.”,  “Lütfiye Gündüz kuvvetle muhtemel o gece öldürüldü. Mavi varil içerisinde 

Kızıl Irmağa atıldı.” “Çat yolunda kimi öldüresiye dövdün, kimi komalık ettin? Lütfiye’yi o 

yolda döverek komalık etti.” “Lütfiye abla çocukları vurmazdı. Bu çocuklara dayak atardı.” 

Benim annem Şefik’ten de çok dayak yedi. Annemi sende çok dövdürdün. Çok şiddet 

uyguladınız. Yalan konuşuyorsun! O dönem kır evinde kardeşimi kepçeyle dövdürttün!” 

söylemleri vurma/dövme, alet kullanma ve yakma/atma fiziksel şiddet alt kategorisi 

bağlamında televizyonda yeniden simüle edilen şiddet eylemleri olarak değerlendirilmektedir. 

Programın 22:20 dakikasında “Çat yolunda kimi öldürülesiye dövdün, kimi komalık 

ettin? Lütfiye’yi o yolda döverek komalık etti.” söylemi, bir konuk tarafından yine yüksek 

perdeden dile getirilmektedir. Son derece tehlikeli olan bu söylem, sunucu Müge Anlı 

tarafından bir engellemeye tabi tutulmadan devam etmekte ve sansür uygulanmamaktadır. 

Çünkü Baudrillard’a göre bu durum oldukça açıktır. İçerik genellikle aracın gerçek işlevini 

bizlerden saklayarak kendisini bir ileti olarak sunmaktadır. Ancak alıcıya gönderilen iletinin 

bir söylem olarak görülmesi sadece bir yan anlam işlevi görmektedir. Nasıl bir demir yolu 

üzerindeki trende bulunan yolcular ve taşıdığı kömür trenin bir iletisi gibi görünüyor olsa da 



125 

 

asıl anlam, yeni bir dünya görüşü sunduğu ve medeniyetin göstergesidir (Çelik, 2017: 92).  

Programda bir konuk tarafından aktarılan ileti, yeniden oluşturulmak istenen yeni bir dünya 

görüşü yansıtmaktadır. Simülasyon evreninde her şeyin anlamını kaybettiği gibi bir nevi aile 

ve toplumsal kavramının da anlamının yok edilmeye çalışılmasıdır. Çünkü simülasyon 

evreninde televizyon nötr bireylerin var olduğu bir tüketim toplumu inşa etmektedir. Şiddetin 

popülerliği de bu hedef ve amaç doğrultusunda bir araç olarak kullanılmaktadır. 

Programa telefonla bağlanan Lütfiye’nin kızı Hamiyet, program boyunca başarılı bir 

şekilde “iyi” rolünü oynayan Mübarya’ya karşı “kardeşimi kepçeyle dövmedin mi?” diyerek 

Müberya’nın uygulamış olduğu fiziksel şiddete değinmektedir. Bu çerçevede iyi polis kötü 

polis oynayan ya da oynanmasını istenen konuklar, program akışının devamlılığı için 

kendilerine yüklenen misyonu yerine getirmektedirler. Gerçek hayat hikayelerinin anlatıldığı 

bu programlar aynı zamanda kurgusal bir sürecin ürünleri olarak ortaya çıkmaktadır. Çünkü 

programın türü fark etmeksizin kullanılan senaryo yöntemleri ve televizyonun temel 

karakteristiği, gerçekliği tüm çıplaklığıyla göstermesine izin verememektedir. Bu bir 

zorunluktur. Çünkü programın devamlılığının sağlanması önem arz etmektedir. 

Geçmişte gerçekleştirilen fiziksel şiddet eylemlerinin sözel olarak yeniden simüle 

edilmesinin yanında beden dili ile de olaylara ilişkin bir takım jest ve mimik hareketleri 

sergilenebilmektedir. Olayların zihinde yeniden canlandırılarak beden dili ile koordineli bir 

şekilde aktarımı da yapılabilmektedir. Bu tür eylemlerin televizyon ekranlarında yapılması 

olayların gerçekliğinin sürekli olarak yeniden üretilmesi anlamına gelmektedir. Çünkü içinde 

yaşadığımız simülasyon çağında sözcüklerden çok görsel veriler toplum üzerinde bir etki 

bırakmaktadır. Bu doğrultuda değerlendirildiğinde analizi yapılan programın bu bölümü, 

gergin bir stüdyo içerisinde gerçekleştirilen söylemler nedeniyle kızgınlık, öfke, endişe, 

şaşırma ve tiksinti gibi tanımlanabilecek mimik hareketlerine neden olurken saldırgan, 

reddedici,  tepki vermeye hazır, savunmacı, otoriter ve kişinin ısrarını gösteren jest 

hareketlerinin yoğun olarak varlığı gözlemlenmiştir. Programın belirli başlı noktalarından 

seçilen ve hali hazırda geçmişte yaşanan fiziksel şiddet eylemlerinin sözlü olarak yeniden dile 

getirilmesi sonucu stüdyoda tekrardan fiziksel şiddet eylemleri yaşanmıştır. Bu noktada, bu 

bölüm altında stüdyoda yeniden simüle edilen olayların nasıl gerçekleştiği betimsel olarak 

yorumlanmıştır. 



126 

 

Çat yolunda kimi öldüresiye dövdün, kimi komalık ettin? Lütfiye’yi o yolda döverek 

komalık etti.” söylemi, fiziksel şiddet eyleminin oluşturmuş olduğu psikolojik etkilerin dışa 

vurumu olarak saldırgan ve sorgulayıcı bir vücut dile ile ifade edilmiştir. Karşı taraftan gelen 

çelişkili açıklamaları bastırmak adına da karşı koyucu, bastırma ya da reddetme ifadesi olarak 

yorumlanabilecek jest hareketleri, bu sözleri sarf eden kişi tarafından gerçekleştirilmektedir. 

“Benim annem Şefik’ten de çok dayak yedi. Annemi sende çok dövdürdün. Çok şiddet 

uyguladınız. Yalan konuşuyorsun!” O dönem kır evinde kardeşimi kepçeyle dövdürttün!” 

Söylemi, canlı yayına telefon bağlantı ile katılan Nezen Germiyan’ın kızı tarafından 

söylenmektedir. Bu nedenle beden dili analizi yapılamamıştır.  Ancak stüdyoda bulunan bu 

sözlerin muhatabı olan kişiler, genellikle şaşkınlık içeren mimik hareketleri sergilerken 

şiddetli reddediş şeklinde yorumlanabilecek jest hareketleri sergiledikleri görülmektedir. 

“Lütfiye Gündüz kuvvetle muhtemel o gece öldürüldü. Mavi varil içerisinde Kızıl 

Irmağa atıldı.” söylemi, genellikle VTR şeklinde kısa anlık görüntüler halinde ekrana 

getirilmiştir. Ancak bu bölüm içerisinde değerlendirildiğinde Müge Anlı bir tahta üzerinde o 

gece Lütfiye ile telefon bağlantısı kuran herkesi, arama kayıtları, arama saati ve süreleriyle 

birlikte bir tablo halinde analiz etmeye çalışmaktadır. Toplamda 37 dakikalık bir süre 

içerisinde ekranlarda yeniden simüle edilmektedir. Bu süreçte Müge Anlı’nın genel beden dili 

sorgulayıcı, merak eden jestlerden oluşurken aynı zamanda da kızgın ve endişeli mimikler 

sergilediği görülmektedir. Olayın muhataplarının beden dili, genellikle kışkırtıcı ve saldırgan, 

şiddetli bir reddediş ve sıkıntıyı ifade eden jest ve mimiklerle ifade edilebilmektedir.   

         3.7.2.3. Cinsel Şiddet Kategorisi 

Programda işlenen konunun içeriğine göre şiddet unsuru oluşturabilecek hal, hareket ve 

söylemlerin kategorisi ve yoğunluğu da bu doğrultuda değişebilmektedir. Programın bu 

bölümünde eski kocası tarafından fuhuş yapmaya zorlanan Lütfiye Gündüz ve para 

karşılığında kadınla birlikte olan bir kişi arasında geçen söylemler cinsel şiddet kategorileri 

altında değerlendirilebilmektedir. Buna göre: “Kadını hem beğenmedin hem de bir saat 

beraber olacağın bir kadın için başıma bela getirme dedim.”, “Sen benim karım için mi 

geldin?”, “O gece Lütfiye’yi gördüm, beğenmedim ve arabama almadım.” söylemleri 

cinsiyetçilik ve cinsel istismar alt kategorisi altında değerlendirilmektedir. 

 



127 

 

Bu bölüm özelinde betimlemesi yapılan diğer söylemlerde olduğu gibi, “kadını hem 

beğenmedin hem de bir saat beraber olacağın bir kadın için başıma bela getirme dedim.” 

söylemi, öldürüldüğü düşünülen Lütfiye Gündüz ile para karşılığında birlikte olan kişi, yoğun 

baskılara karşı kendini savunma pozisyonuna alarak hem şiddet unsuru oluşturacak 

söylemlerde bulunmuş hem de jest ve mimikleriyle otoriter, kışkırtıcı ve saldırgan hareketler 

sergilemiştir. 8 yıl önce gerçekleşen şiddet söylemlerinin yeniden üretimi yapıldığı stüdyoda 

başlayan tartışmalar, fiziksel şiddet eylemlerine dönüşmesi nedeniyle zorunlu bir reklam arası 

verilmek durumunda kalınmıştır. Gerçek hayat hikayelerinin yeniden üretimi yapılması, 

kişilerin birbirlerini suçlayan ve mesuliyet kabul etmeyen tavırları nedeniyle sözlü şiddet 

eylemlerinin stüdyoda fiziksel şiddete dönüşerek kavgalara neden olduğu görülmüştür. 

3.7.3 Müge Anlı ile Tatlı Sert Programı 14. Sezon 2950 Bölüm İçerik Çözümlemesi 

ve Yorumlanması 

Çalışmanın ele alınan bu bölümünde diğer bölümlere nazaran şiddet unsurunun 

yoğunluğunun daha az olduğu gözlemlenmiştir. Çünkü programın büyük bir bölümü kayıp 

olan ergenlik çağındaki gençlerle alakalı ve olayların iç yüzüne değinilmeksizin bir tanıtım 

şeklinde ilerlemiştir. Ancak ekranlarda yeniden simüle edilen şiddet unsurunun niteliğinin 

değişmesinde bir kıstas olarak kabul edilemez. Bu bölümde cinayete kurban giden Sevil 

Kutlu’nun kemikleri her yaş grubundan insanın televizyon izleyebileceği bir saatte sansürsüz 

olarak ekrana getirilmektedir. Gerçek hayat hikayelerinin anlatıldığı bu tür programlarda 

şiddet sadece sözel olarak değil aynı zamanda görsel olarak da yeniden simüle edilmektedir. 

Bu bölümde şiddetin yoğunluğu baz alındığında sözlü şiddet kategorisi birinci sırada yer 

alırken fiziksel şiddet ikinci, cinsel şiddet üçüncü, duygusal şiddet dördüncü sırada yer 

almaktadır. 

 

 

 



128 

 

Tablo 3 

14.Sezon 2950. Bölüm Şiddet Kategorilerine İlişkin Veriler Ve Simüle Edilen Süre 

1
4
.S

E
Z

O
N

 2
9

5
0
. 
B

Ö
L

Ü
M

 

ANA 

KATEGORİ 
SÖZLÜ/DUYGUSAL ŞİDDET 

ADET/SİMÜLE EDİLEN SÜRE 

FİZİKSEL ŞİDDET 

ADET/SİMÜLE EDİLEN SÜRE 

CİNSEL ŞİDDET 

ADET/SİMÜLE EDİLEN SÜRE 

ALT 

KATEGORİ 

Aşağılama 
5 Vurma/Dövme 2 Taciz - 

Tehdit 
5 Alet Kullanma - Tecavüz 1 

Hakaret 1 Silah Kullanma 2 Cinsiyetçilik - 

Lakap/Yakıştırma 
- Hırpalama - Cinsel İstismar 1 

Hürriyet Kısıtlama 
2 Yakma/Atma 1 Doğum Engeli - 

S
Ö

Z
L

Ü
 A

N
L

A
T

IM
 

Boşanmış bir çocuğun varken sen koca 

peşinde koşamazsın, kır dizini otur 

evinde! 

- Gözaltı sürecinin üçünü gününde Sevil 

Kutlu’yu silahla vurarak öldürdüğünü itiraf 

etti. Cesedi önce gömdüğünü, sonra çıkarıp 

hayvanların yemesi için bıraktığını söyledi . 

5.57 

Sn. 

Kızlar güya sevgilim 

dedikleri adamlara 

kaçıyorlar. Onlarda eve 

kapatıp on kişiye gir gecede 

yirmişer liraya satıyorlar. 

1.37 

Dk. 

24 yaşına kadar her şeyi yaşıyorlar. 

Sonra bir ‘Allah’ın cezasına’ rastlıyorlar. 

Ne oldu şimdi? Vah gidene! 

- Kızı, her gece boğmaya çalışıyormuş, şiddet 

uyguluyormuş. 
1 Dk. 

 

  

Sen benim silahımı ve paramı çaldın. 

Gördüğümüz yerde birbirimiz 

öldüreceğiz diyerek tehdit etti. 

14 

Dk. 

Sonra kadına arabada bir tane çarpıyor. Kadın 

ölüyor ve sabaha kadar kadını sobada yakıyor. 

30 

Sn. 

  

Süleyman Cennet’i kaçırdı ikisini de 

öldüreceğiz. 
-     



129 

 

 
1
4
.S

E
Z

O
N

 2
9
5
0

. 
B

Ö
L

Ü
M

 

S
Ö

Z
L

Ü
 A

N
L

A
T

IM
 

 

Bulursak tek taraflı öldürmeyiz. İkisini 

birlikte öldürürüz,  çocuğu da ölür. 

3 

Dk. 

    

Zeynep gönülsüz bir şekilde 

evlendirildi. 

50  

Sn. 

    

Beni her gün dövüyordu. Sen bu evde 

kölesin, bu evin köpeğisin diyerek 

hakaret ediyordu! 

2.27 

Dk. 

    

Senin Allah belanı versin, beni bir daha 

arama! 

-     



130 

 

1
4
.S

E
Z

O
N

 2
9
5
0
. 
B

Ö
L

Ü
M

 

B
E

D
E

N
 D

İL
İ 

“Boşanmış bir çocuğun varken sen koca peşinde 

koşamazsın, kır dizini otur evinde!” ve “24 yaşına 

kadar her şeyi yaşıyorlar. Sonra bir ‘Allah’ın 

cezasına’ rastlıyorlar. Ne oldu şimdi? Vah 

gidene!” söylemleri, Sevil Kutlu’nun erkek 

arkadaşı tarafından öldürüldüğü gerçeği ortaya 

çıktıktan sonra maktulün annesine ve teyzesine 

karşı serzenişte bulunmaktadır. Kızlarının 

kaybından dolayı anne ve teyze stüdyoda 

ağlamaktadırlar. Sunucu Müge Anlı ise cinayetin 

katil zanlısı tarafından itiraf edilmesinden sonra 

kızgınlık ve üzüntü şeklinde yorumlanabilecek 

mimik hareketleri sergilediği görülmektedir. 

“Gözaltı sürecinin üçünü gününde Sevil Kutlu’yu 

silahla vurarak öldürdüğünü itiraf etti. Cesedi önce 

gömdüğünü, sonra çıkarıp hayvanların yemesi için 

bıraktığını söyledi .” ve  “Silahla öldürüyor ve 

babasının bağ evine yakın bir araziye önce atıyor, sonra 

gömüyor. Daha sonra ceset tespit edilir diyerekten 

gömdüğü yerden çıkarıyor ve kemiklerin kaybolmasını 

umuyor.” söylemleri, Sevil Kutlu’nun katil zanlısı olan 

eski erkek arkadaşının karakolda cinayeti itiraf 

etmesinin ardından Müge Anlı tarafından canlı yayında 

açıklanmıştır. Bu açıklamalarla birlikte fiziksel şiddet 

eyleminin televizyon ekranlarında yeniden simüle 

edilmesiyle stüdyoda bulunan Sevil Kutlu’nun 

yakınlarının derin bir üzüntü içinde oldukları ve 

ağladıkları ekranlara yansımaktadır. Müge Anlı’da 

benzer beden dili hareketleriyle üzüntüsünü belli 

etmektedir.  

“ Kızlar evden güya sevgilim dediği 

adamlara kaçıyorlar. Bu adamlarda 

eve kapatıp on kişiye bir gecede 

yirmişer liraya satıyorlar.” söylemi, 

Müge Anlı tarafından örnek bir olay 

olarak anlatılmaktadır. Konuya 

hassasiyet kazandırmak ve kızgınlık 

belirtisi olarak yorumlanabilecek jest 

hareketleriyle ve yaşanan olaylara 

karşı üzgün olduğunu gösteren 

mimik hareketleri sergilediği 

görülmektedir. 

 

“Sen benim silahımı ve paramı çaldın. 

Gördüğümüz yerde birbirimiz öldüreceğiz diyerek 

tehdit etti.” Söylemi, arkadaşlarıyla uyarıcı madde 

kullandıktan sonra şüpheli bir şekilde ortadan 

kaybolan Ahmet Ataoğlu’nun bir arkadaşının 

söylediği tehdit yoluyla şiddet eylemidir. Bu 

çerçevede ekranda bulunan kişilerin beden dilleri 

analiz edildiğinde Müge Anlı, olayları karşısındaki 

kişilere aktaran, diyaloğa açık olduğunu belirten 

jest hareketleri sergilerken ve tamimiyle işine 

odaklanmış olduğu görülürken, kayıp kişinin 

annesi ağlamaktadır.  Abi ve diğer yakın ise son 

derece üzgün ve hayal kırıklığına uğradıkları 

oturuş biçimlerinden analiz edilebilmektedir. 

“Kızı, her gece boğmaya çalışıyormuş, şiddet 

uyguluyormuş.” Söylemi canlı yayına telefonla katılan 

bir kişi tarafından söylendiği için gerekli verilere 

ulaşılamamıştır. Ancak stüdyoda bulunan ve olayın 

muhatabı olan kişilerin beden dili incelendiğinde onlar 

için sıradan ve normal olduğu anlaşılmaktadır. Çünkü 

hiçbir şekilde şaşırma, hayret etme ya da reddetme 

eylemi söz konusu değildir. Müge Anlı’nın bu fiziksel 

şiddet eylemine karşı tavrı ise şaşırma ve hayret etme 

şeklinde tanımlanabilecek jest ve mimik hareketleridir. 

 



131 

 

“Süleyman, Cennet’i kaçırdı ikisini de 

öldüreceğiz.” Söylemi yayına telefonla bağlanan 

bir izleyici tarafından söylendiği için gerekli 

verilere ulaşılamamıştır. Ancak stüdyoda bulunan 

ve olayın muhatapları olan kişiler, son derece rahat 

ve bu tür şiddet eylemlerine alışık oldukları 

çıkarımı yapılabilmektedir. 

“Sonra kadına arabada bir tane çarpıyor. Kadın ölüyor 

ve sabaha kadar kadını sobada yakıyor.” Söylemi, 

kayıp olarak aranan yabancı uyruklu bir kadının nerede 

olduğuyla ilgili olarak başlayan konuşmaların arasında, 

aynı şiddet eyleminin yeninden yaşanabileceği üzerinde 

duran Müge Anlı tarafından dile getirilmiştir. Konuyla 

ilgili olarak Müge Anlı’nın beden dili, endişeyle karışık 

bir serseniz şeklinde ekranlara getirilmektedir. 

 
1
4
.S

E
Z

O
N

 2
9
5
0
. 
B

Ö
L

Ü
M

 

B
E

D
E

N
 D

İL
İ 

“Bulursak tek taraflı öldürmeyiz. İkisini birlikte 

öldürürüz,  çocuğu da ölür.”, “Senin Allah belanı 

versin, beni bir daha arama!”, “ Zeynep gönülsüz 

bir şekilde evlendirildi.”, “Beni her gün 

dövüyordu. Sen bu evde kölesin, köpeğisin diyerek 

hakaret ediyordu!” söylemleri telefon 

bağlantısıyla gerçekleştirildiği için gerekli verilere 

ulaşılamamıştır. Ancak stüdyoda bulunan kişilerin 

beden dilleri incelendiğinde şaşırma, hayret gibi 

mimik hareketleri ve bu söylemleri küçümseyen ve 

şiddetli bir reddeden şeklinde tanımlanabilecek jest 

hareketleri sergiledikleri görülmüştür. 

 

  

 

 

 

 

  

 



132 

 

3.7.3.1. Sözlü/Duygusal Şiddet Kategorisi 

Programın bu bölümünün analizinde diğer bölümlerde olduğu gibi şiddet unsurunun 

çarpıcı ve sansasyon oluşturabilecek noktaları ele alınırken programın akışı sırasında 

gerçekleşen ve toplumun etik sınırlarını zorlayabilecek biçimleri betimlenerek 

yorumlanmıştır. Bu çerçevede “Boşanmış bir çocuğun varken sen koca peşinde koşamazsın, 

kır dizini otur evinde!” ve “24 yaşına kadar her şeyi yaşıyorlar. Sonra bir ‘Allah’ın cezasına’ 

rastlıyorlar. Ne oldu şimdi? Vah gidene!” söylemleri, Sevil Kutlu’nun eski erkek arkadaşı 

tarafından öldürüldüğünün açıklanmasının ardından Müge Anlı tarafından dile getirilmiştir. 

Günlerdir medyatik bir biçimde soruşturması yürütülen Sevil Kutlu cinayeti, ekranlarda 

simüle edildikten sonra şiddet eylemlerinin bir bahaneye ya da bir nedene bağlı olduğu 

çıkarımı yapıldığı görülmektedir. Simülasyon evreninde toplumsalın sonunu getiren kitle 

kavramı, bu örnek üzerinden değerlendirildiğinde her türlü olgunun içinin boşaltılarak 

anlamdan yoksun birer metaya indirgendiği görülmektedir. Her ne bahaneye ya da nedene 

bağlı olursa olsun bir canlıya şiddet uygulanması veya bu doğrultuda öldürülmesi, doğru 

olmamakla birlikte televizyon bu fikir ve düşünceleri topluma empoze ettiği görülmektedir. 

“Sen benim silahımı ve paramı çaldın. Gördüğümüz yerde birbirimiz öldüreceğiz 

diyerek tehdit etti.” söylemi, bir süredir kayıp olan Ataoğlu’yla ilgili olarak polis tarafından 

yürütülen soruşturma sırasında programın diğer bölümlerinde olduğu gibi kameralar eşlinde 

birçok kez VTR şeklinde kısa görüntülerle ekranlara getirilmektedir. Soruşturmanın henüz 

başında olunması ve Ataoğlu’nun hali hazırda akıbetiyle ilgili hiçbir bilginin elde 

edilememesi, yukarıda söylenen tehdit içerikli söylemin sürekli olarak tekrarlanmasına neden 

olmaktadır. Kayıp kişinin annesi, kardeşleri ve yakınlarının ağlama görüntüleri de sürekli 

olarak ekranlarda tekrar tekrar gösterilmektedir. Bu noktada Ataoğlu’nun nerede olduğu 

gizemi, televizyon ekranlarında bir gösteri şeklinde sunulmaktadır. Hali hazırda gerçek bir 

kişinin kayıp olması izleyici üzerinde üzüntü, gizem ve merak duygusu uyandırırken, 

ekranlardaki televizüel gösteri de bu duygu ve düşüncelere katkıda bulunmaktadır. 

Simülasyon evreninde de televizyonun temel misyonlarından bir tanesi, bir olayın 

gerçekliğini hipergerçekleştirilmesidir. Yani televizyon, Ataoğlu’nun nerede olduğu, sağ mı 

yoksa ölü mü olduğuyla değil, bu sürecin gösterisiyle ilgilenmektedir. 



133 

 

“Süleyman Cennet’i kaçırdı ikisini de öldüreceğiz.”, “Bulursak tek taraflı öldürmeyiz. 

İkisini birlikte öldürürüz,  çocuğu da ölür.”, “Zeynep gönülsüz bir şekilde evlendirildi.”, 

“Sen bu evde kölesin, bu evin köpeğisin diyerek hakaret ediyordu!”, “Senin Allah belanı 

versin, beni bir daha arama!” söylemleri imam nikahlı kocası tarafından şiddet gördüğü 

gerekçesiyle eski erkek arkadaşına kaçan Zeynep’le ilgili olarak ekranlara getirilmektedir. 

Damadın ve kızın ailesi, Zeynep ve erkek arkadaşını öldürmek istediklerini defalarca 

söylemektedir. Müge Anlı ise sakin olmaları ve bu olayın tatlıya bağlanacağını dile getirirken 

Zeynep ve erkek arkadaşı canlı yayına telefonla bağlanarak olaylara açıklık getirmiştir. Tüm 

bu karşılıkla şiddet söylemlerinin ardından Müge Anlı olayı tatlıya bağlayarak bu bölümün 

sonlandığını belirtmiştir.  

“Boşanmış bir çocuğun varken sen koca peşinde koşamazsın, kır dizini otur evinde!” ve 

“24 yaşına kadar her şeyi yaşıyorlar. Sonra bir ‘Allah’ın cezasına’ rastlıyorlar. Ne oldu 

şimdi? Vah gidene!” söylemleri, Sevil Kutlu’nun erkek arkadaşı tarafından öldürüldüğü 

gerçeği ortaya çıktıktan sonra maktulün annesine ve teyzesine karşı serzenişte bulunmaktadır. 

Kızlarının kaybından dolayı anne ve teyze stüdyoda ağlamaktadırlar. Sunucu Müge Anlı ise 

cinayetin katil zanlısı tarafından itiraf edilmesinden sonra kızgınlık ve üzüntü şeklinde 

yorumlanabilecek mimik hareketleri sergilediği görülmektedir.  Sevil Kutlu cinayetinin 

soruşturulmasının yürütüldüğü bölümlerde anne ve teyzesinin hüzünlü anları sürekli olarak 

ekranlara getirilmektedir. Acıdan ve hüzün dolu hikayelerden zevk alan televizyon izleyicisi 

için tüm bu görseller, haz uyandıran bir uyarıcı meta olarak yorumlanabilmektedir. 

“Sen benim silahımı ve paramı çaldın. Gördüğümüz yerde birbirimiz öldüreceğiz 

diyerek tehdit etti.” Söylemi, arkadaşlarıyla uyarıcı madde kullandıktan sonra şüpheli bir 

şekilde ortadan kaybolan Ahmet Ataoğlu’nun bir arkadaşının söylediği tehdit yoluyla şiddet 

eylemidir. Bu çerçevede ekranda bulunan kişilerin beden dilleri analiz edildiğinde Müge Anlı, 

olayları karşısındaki kişilere aktaran, diyaloğa açık olduğunu belirten jest hareketleri 

sergilerken ve tamimiyle işine odaklanmış olduğu görülürken, kayıp kişinin annesi 

ağlamaktadır.  Abi ve diğer yakın ise son derece üzgün ve hayal kırıklığına uğradıkları oturuş 

biçimlerinden analiz edilebilmektedir. Tüm bu söylemler bir VTR şeklinde ekranlara 

getirilirken Ataoğlu’nun yaşadığı ev, eşyaları, motosikleti, kaybolduğu alan, kız arkadaşı ve 

diğer arkadaşları olmak üzerek diğer tüm detaylar ekranlara getirilmektedir. Beden dili 



134 

 

bağlamında yorumlandığında herkesin ortak vücut dili, korku, endişe, hüzün şeklinde 

değerlendirilen jest ve mimik hareketleridir. 

“Bulursak tek taraflı öldürmeyiz. İkisini birlikte öldürürüz,  çocuğu da ölür.”, “Senin 

Allah belanı versin, beni bir daha arama!”, “ Zeynep gönülsüz bir şekilde evlendirildi.”, 

“Beni her gün dövüyordu. Sen bu evde kölesin, köpeğisin diyerek hakaret ediyordu!” 

söylemleri telefon bağlantısıyla gerçekleştirildiği için gerekli verilere ulaşılamamıştır. Ancak 

stüdyoda bulunan kişilerin beden dilleri incelendiğinde şaşırma, hayret gibi mimik hareketleri 

ve bu söylemleri küçümseyen ve şiddetli bir reddediş şeklinde tanımlanabilecek jest 

hareketleri sergiledikleri görülmüştür. Kadına şiddetin giderek yaygınlaştığı ve normalleştiği 

gerçeği de bu çerçevede ekranlarda tescil edilebilir bir veri olarak yorumlanabilmektedir. 

Çünkü ekranlarda sürekli varlığını sürdüren şiddet, artık kanıksanmış bir şiddet biçimidir. 

3.7.3.2. Fiziksel Şiddet Kategorisi 

Fiziksel şiddet kategorisi, program boyunca geçmişte gerçekleşen fiziksel şiddet 

eylemlerinin televizyon ekranlarında sözlü olarak yeniden simüle edilmesi bağlamında 

değerlendirilerek analizi yapılmıştır. Ancak programın 2950. Bölümü özelinde, sözlü fiziksel 

şiddet eylemlerinin yanında hali hazırda fiziki olarak eyleme dönüştürülmesi sonucu hayatını 

kaybeden kişilerle ilgili görsel veriler de ekranlarda etik olmayan bir şeklide gösterimi 

yapılmıştır. Bu çerçevede değerlendirildiğinde cinayete kurban giden Sevil Kutlu’nun katil 

zanlısı olan eski sevilisi, cinayeti polise itiraf ettikten sonraki açıklamaları olan “silahla 

öldürüyor ve babasının bağ evine yakın bir araziye önce atıyor, sonra gömüyor. Daha sonra 

ceset tespit edilir diyerekten gömdüğü yerden çıkarıyor ve kemiklerin kaybolmasını umuyor.” 

söylemi ve  “Gözaltı sürecinin üçünü gününde Sevil Kutlu’yu silahla vurarak öldürdüğünü 

itiraf etti. Cesedi önce gömdüğünü, sonra çıkarıp hayvanların yemesi için bıraktığını 

söyledi.” ifadeleri defalarca ekrana getirilmiştir. Bu söylemler çerçevesinde cesedin 

bulunduğu vadideki arama çalışmaları bir muhabirin açıklamaları eşliğinde ekrana 

getirilmektedir. Maktul Sebil Kutlu’ya ait olduğu söylenen kemikler yakın çekim 

teknikleriyle sansürsüz bir şekilde gösterilmektedir. Maktulün aile üyelerinin de içinde 

bulunduğu stüdyoda serzenişler eşliğinde lanse edilen kemik parçaları, şiddet unsurunun 

sadece sözel ya da fiziksel bir biçiminin üretimi değil, aynı zamanda görsel olarak da şiddetin 

yeniden üretimi yapılmaktadır. Öldürülen kadının fotoğraflarıyla birlikte kemik parçalarının 



135 

 

gösterilmesi, izleyicinin zihninde olayların yeniden simüle edilmesi anlamına gelmektedir. 

Bir bakıma yeninden üretilen gerçeklikle birlikte Sibel Kutlu cinayeti, simülasyon evreninde 

tekrardan gerçekleştirilmiştir. 

Yabancı uyruklu bir kadın olan Sayyora’nın nerede olduğuyla ilgili yürütülen 

çalışmanın ekrana geldiği bu bölümde, 45:15 dakikada sunucu Müge Anlı’nın konuyla hiç 

alakası olmayan bir başka vakayla ilgili örnek vermektedir. “Sonra kadına arabada bir tane 

çarpıyor. Kadın ölüyor ve sabaha kadar kadını sobada yakıyor.” Bu iletinin altında yatan 

anlam, kayıp olan kadınında başına benzer akıbetin gelebileceğiyle ilgili olsa da asıl anlam, 

toplum içerisinde bu olayların sürekli olarak gerçekleştiği simülasyonunun izleyiciye lanse 

edilmesidir. Çünkü simülasyon evreninde simülakra dönüşen televizüel şiddetin bir özelliği 

de şiddetin birbirinden bağımsız gibi gözüken hiperkopyaları olduğudur. Gündelik 

yaşamlarında ve sosyal çevrelerinde şiddetin bu kadar uç noktalarına şahit olmayan izleyici, 

televizyon ekranında karşılaştıklarıyla birlikte çevresine olan güvenini de kaybetmeye 

başlamaktadır. Çünkü televizyonun hiperşiddeti, sosyal çevremize kadar sirayet ederek 

birbirinden farklı gözüken şiddet kopyaları biçiminde izleyicinin zihninde bir simülakr olarak 

varlığını sürdürebilmektedir. Gerbner’in vasat dünya sendromu olarak nitelendirdiği bu 

yaklaşımla beraber izleyici, dünyayı adeta bir post apokaliptik bir film şeklinde karanlık ve 

şiddet dolu bir yer olarak algılamaya ve yaygın bir korku iklimi içerisinde yaşamaya 

başlamaktadır. Fiziksel şiddet ve alt kategorilerine ilişkin incelenen programın bu bölümü; 

vurma/dövme, silah kullanma, yakma/atma alt kategorilerine ait sözlü olarak simüle edilen 

fiziksel şiddet eylemi olarak değerlendirilen verilere ulaşılmıştır. 

“Gözaltı sürecinin üçünü gününde Sevil Kutlu’yu silahla vurarak öldürdüğünü itiraf 

etti. Cesedi önce gömdüğünü, sonra çıkarıp hayvanların yemesi için bıraktığını söyledi.” ve  

“Silahla öldürüyor ve babasının bağ evine yakın bir araziye önce atıyor, sonra gömüyor. 

Daha sonra ceset tespit edilir diyerekten gömdüğü yerden çıkarıyor ve kemiklerin 

kaybolmasını umuyor.” söylemleri, Sevil Kutlu’nun katil zanlısı olan eski erkek arkadaşının 

karakolda cinayeti itiraf etmesinin ardından Müge Anlı tarafından canlı yayında açıklanmıştır. 

Bu açıklamalarla birlikte fiziksel şiddet eyleminin televizyon ekranlarında yeniden simüle 

edilmesiyle stüdyoda bulunan Sevil Kutlu’nun yakınlarının derin bir üzüntü içinde oldukları 

ve ağladıkları ekranlara yansımaktadır. Müge Anlı’da benzer beden dili hareketleriyle 



136 

 

üzüntüsünü belli etmektedir. Bu noktada ortaya bir başka soru çıkmaktadır. Kaybolmuş ve 

günlerdir aranan kızları için orada bulunan anne ve teyzenin, bu sonucu izleyicilerle beraber 

aynı zaman diliminde mi öğrendikleri sorusudur. Çünkü aile,  resmî kurumlarla birlikte eş 

zamanlı olarak aynı zamanda televizyon ekranlarında yürütülen ve medyatik bir gösteriye 

dönüşen Sevil Kutlu cinayetini, beden dillerine yansıtarak ilk defa öğrenmişçesine tepki 

vermektedirler. Bu noktada gerçek bir hikâyenin televizyon ekranlarında gerçekliğini yitirerek 

hipergerçekleşmiş bir hikâye boyuta evrildiği görülmektedir. 

3.7.3.3. Cinsel Şiddet Kategorisi 

“Kızlar evden güya sevgilim dediği adamlara kaçıyorlar. Bu adamlarda eve kapatıp on 

kişiye bir gecede yirmişer liraya satıyorlar.” söylemi, yaklaşık olarak bir buçuk dakika Müge 

Anlı tardından stüdyoda betimlenmektedir.  Sevil Kutlu cinayetinin açıklığa 

kavuşturulmasının ardından söylenen bu söylemler, konuyla hiçbir alakası olmamasına 

rağmen dile getirilmektedir. Bu noktada üzerine değinilmesi gereken şey, televizyon 

ekranında ne kadar çok şiddet içeriğine maruz kalınırsa dünyayla ilgili gerçeklik algımızın da 

o derece de değişeceği anlamına gelmektedir. Çünkü Baudrillard’a göre televizyon bize 

dünyalardan bir dünya göstermektedir. Cinsel Şiddet ve alt kategorilerine göre programın 

analizi yapılan bu bölümde; taciz ve cinsel istismar alt kategorilerin var olduğu sonucuna 

ulaşılmıştır. 

“ Kızlar evden güya sevgilim dediği adamlara kaçıyorlar. Bu adamlarda eve kapatıp on 

kişiye bir gecede yirmişer liraya satıyorlar.” söylemi, Müge Anlı tarafından örnek bir olay 

olarak anlatılmaktadır. Konuya hassasiyet kazandırmak ve kızgınlık belirtisi olarak 

yorumlanabilecek jest ve yaşanan olaylara karşı üzgün olduğunu gösteren mimik 

hareketleriyle olayı   ifade etmektedir. Toplum içerisinde meydana gelen ve azınlığı temsil 

eden olaylar bir gösteri şeklinde ekranlarda yeniden üretimi yapılmaktadır. Simülasyon 

evreninde şiddeti modern kılan olgu, kitle iletişim araçlarının şiddet eylemini üretmesi ya da 

yansıtması değil, sürekli olarak devamlılığını sağlamasıdır. Müge Anlı tarafından da geçmişte 

yaşanmış bir şiddet eyleminin televizyonda simüle edilmesi de bu perspektifte 

yorumlanabilmektedir. 



137 

 

3.7.4 Müge Anlı ile Tatlı Sert Programı 15. Sezon 3020 Bölüm İçerik Çözümlemesi 

ve Yorumlanması  

Müge Anlı İle Tatlı Sert programının 3020. Bölümü, cinayet kurban giden Erdal 

Sakız’ın kim tarafından öldürüldüğünün soruşturması medyatik bir şekilde televizyon 

ekranlarında yürütülmektedir. Erdal Sakız’ın eşi, oğlu, sevgilisi, akrabaları, iş ortağı, ortağının 

eşi ve köyündeki diğer tanıklarla beraber Erdal Sakız’ın ortadan kaybolduğu gecenin bir nevi 

simülasyonu, çeşitli teknolojik cihazlarında  (GPS, telefon kayıtları ve lokasyonları) 

kullanımıyla stüdyoda yeniden üretilmektedir. Bu bölümde cinayetin şüphelileri olarak 

düşünülen maktulün iş ortağı ve oğludur. Erdal Sakız’ın cinayetiyle ilgili olarak devam eden 

ve sohbet havasında geçen soruşturmada, iki şüphelinin hal ve hareketleri, kamera ve kurgu 

teknikleriyle olağan şüpheli pozisyonuna sokularak izleyici ikna edilmeye çalışıldığı 

görülmektedir. Aynı zamanda resmî kurumlarca da yürütülen soruşturma kapsamında 

stüdyoda bulunan herkes jandarmaya ifade vermek üzere stüdyodan karakola götürülmüştür. 

Tüm bu süreçler (stüdyodan ayrılma, jandarma araçlarının takibi, karakolda jandarmaya ifade 

verilmek üzere kişilerin beklediği alanlar, sağlık kontrolleri) bir kameraman ve muhabir 

eşliğinde kayıt altına alınmaktadır. Bu süreçler devam ederken Erdal Sakız’ın fotoğrafı ve 

kurşun delikleri bulunan arabası, çeşitli müzikler eşliğinde jenerik olarak ekranlara 

getirilmektedir. Televizyon erkanlarında gösteriye dönüştürülerek sunulan Erdal Sakız 

cinayeti, izleyiciye bir eğlence içeriği olarak pazarlandığı gözlemlenmektedir.  Programın 

ilerleyen dakikalarında Erdal Sakız’ın iş ortağının kızı, muhabire “abi babamı söylemek 

zorunda kaldım. Annem ve abim kurtulur mu?” dediği ekranlara getirilerek cinayetin katil 

zanlısı televizyon ekranlarında belli olmuştur.  Diğer bir taraftan otuz kez evden kaçan ve 

yüzde elli zihinsel engelli olduğu belirtilen Melike Balaman’ın üç farklı kişiden toplamda 4 

çocuğu olduğu dramatik kurgu teknikleri kullanılarak ekranlara getirilmektedir. Her kaçışının 

ardından elinde ya da karnında bir çocukla döndüğü gerçeği sürekli olarak öne 

çıkarılmaktadır. 



138 

 

Tablo 4 

15. Sezon 3020. Bölüm Şiddet Kategorilerine İlişkin Veriler Ve Simüle Edilen Süre 

1
5
. 
S

E
Z

O
N

 3
0
2
0

.B
Ö

L
Ü

M
 

ANA 

KATEGORİ 
SÖZLÜ/DUYGUSAL ŞİDDET 

ADET/SİMÜLE EDİLEN SÜRE 

FİZİKSEL ŞİDDET 

ADET/SİMÜLE EDİLEN SÜRE 

CİNSEL ŞİDDET 

ADET/SİMÜLE EDİLEN SÜRE 

ALT 

KATEGORİ 

Aşağılama 
1 Vurma/Dövme 3 Taciz  

Tehdit 
1 Alet Kullanma 1 Tecavüz 1 

Hakaret 2 Silah Kullanma 1 Cinsiyetçilik  

Lakap/Yakıştırma 
 Hırpalama  Cinsel İstismar 1 

Hürriyet Kısıtlama 
2 Yakma/Atma  Doğum Engeli  

S
Ö

Z
L

Ü
 A

N
L

A
T

IM
 

Bu küçüklüğünden beri çok korkak. 

Cahil bu, ne yapacağı belli olmaz. 

Kafasına/aklına girerler diye korktum. 

3.03 

Dk. 

Gördüğü kâbus hayatına mal oldu./Kâbusu 

gerçeğe döndü, vurularak öldürüldü. 

19.11 

Dk. 

Benim kızımı kullanıyorlar, o 

anlamıyor. Sonra elinde dört 

çocukla geri dönüyor. 

16 

Dk 

Kayınpederim, kocandan boşanırsan seni 

bir dakika bu kapıda durdurmam dedi. 

Ailem ve kayınpederimin arasında 

kaldım. Beni harcadılar! 

2.50 

Dk. 

 

Çocuklara kurban kestirmeyin. Erkeklerin 

kesim yaptırılmasından yana değilim. Sonra 

gidip kadınları yedi parçaya ayırıyorlar. 

35 

Sn. 

  

Allah belasını versin! Nasıl gözünün 

içine baktın da öyle ettin. (Öldürdün) 

10 

Dk. 

Çok cimridir. Parasını dayak yiyerek zorla 

alırdım. 

1 

Dk. 

 

  

Kız kardeşim yanlış yolda. Baskı altında 

tutuluyor. Başına bir iş geleceğinden 

korktuğu için her şeyi açıklayamıyor. 

2.16 

Dk. 

    



139 

 

1
5
.S

E
Z

O
N

 3
0
2
0
. 
B

Ö
L

Ü
M

 

B
E

D
E

N
 D

İL
İ 

“Bu küçüklüğünden beri çok korkak. Cahil bu, ne 

yapacağı belli olmaz. Kafasına/aklına girerler diye 

korktum.” söylemi,  hayatını kaybeden Erdal Sakız’ın 

oğlu Tuncay için dile getirilmektedir. Babası ile aralarında 

problemler olduğu için cinayetin şüphelilerinden birisi 

olan Tuncay, katilin kim olduğu ortaya çıktıktan sonra 

halası ve annesi tarafından farkında olmadan 

aşağılanmaktadır. Kötü bir niyetin olmasa da kişi üzerinde 

bir aşağılanma duygusu oluşturabilecek olan bu söylemler, 

düşüncelerini karşıdaki kişiye ulaştırmayı amaçlayan 

yumuşak ve rahatlatıcı olarak yorumlanabilecek jest ve 

mimik hareketleriyle ifade edilmektedir. 

“Gördüğü kâbus hayatına mal oldu./Kâbusu 

gerçeğe döndü, vurularak öldürüldü.” söylemleri 

hem jenerik olarak hem de stüdyoda bulunan bazı 

kişiler tarafından dile getirilmektedir. Yaklaşık 

olarak 19 dakika jenerik şeklinde ekranlara 

getirilmektedir. Programın büyük bir bölümü bu 

söylemler etrafında şekillenirken stüdyoda bulunan 

kişilerin beden dilleri genellikle, şiddetli bir 

reddediş,  kabullenmeme, bahane ve yalan 

uydurma, eleştirel-yargıcı ve saldırgan bir davranış 

şeklinde ifade edilmektedir. 

“Benim kızımı kullanıyorlar, o 

anlamıyor. Sonra elinde dört çocukla 

geri dönüyor.” söylemi, evden otuz 

kez kaçan ve her kaçışının ardından 

elinde ya da karnında bir çocukla 

döndüğü söylenen Melike için annesi 

tarafından dile getirilmiştir. Annenin 

bu söylemleri dile getirirken içinde 

bulunduğu ruhsal ve bedensel durumu, 

üzgün, yorgun, kızgın ve tepkili olarak 

yorumlanabilecek şekilde ifade 

edilebilmektir. 

“Kayınpederim, kocandan boşanırsan seni bir dakika bu 

kapıda durdurmam dedi. Ailem ve kayınpederimin 

arasında kaldım. Beni harcadılar!” söylemleri, Erdal 

Sakız’ın resmi nikahlı eşi tarafından dile getirilmektedir.  

Nurcan Sakız, eşinin bir sevgilisi olması nedeniyle 

ayrılmak istemiş ancak kayınpederi tarafından hürriyet 

kısıtlaması olarak değerlendirilebilecek şiddete maruz 

kalmıştır. Nurcan Sakız’ın bu söylemleri dile getirirken 

içinde bulunduğu ruh hali ve beden dili; terk edilmiş ve 

yalnızlaştırılmış bir ruh hali şekilde yorumlanabilmekle 

beraber kendine güvenen, ayakları üstünde durabileceğine 

inanan jest ve mimik hareketleriyle ifade edilebilmektedir. 

“Çocuklara kurban kestirmeyin. Erkeklerin kesim 

yaptırılmasından yana değilim. Sonra gidip 

kadınları yedi parçaya ayırıyorlar.” Söylemi,  

konuyla alakası olmayan bir şekilde yine Müge 

Anlı tarafından dile getirilmektedir. Örnek olarak 

anlatılan bu söylemler, Müge Anlı tarafından rahat 

ve açıklayıcı bir şekilde ifade edilmektedir. 

 

“Çok cimridir. Parasını dayak yiyerek zorla 

alırdım.” Söylemi Erdal Sakız’ın kız arkadaşı 

tarafından dile getirilirken, eleştirel bir yaklaşımla 

söylendiği beden dili ile ifade edilmektedir. 

“Allah belasını versin! Nasıl gözünün içine baktın da öyle 

ettin. (Öldürdün)” söylemi,  Erdal Sakız’ın iş ortağı 

tarafından öldürüldüğü gerçeği, ortağının kızı tarafından 

bir muhabire açıklanmasının ardından muhabir, canlı 

yayında ‘babamı söylemek zorunda kaldım abi” söylemini 

dile getirmesi üzerine gerçekleştirilmiştir. Erdal Sakız’ın 

resmi nikahlı eşi Nurcan Sakız’da üzüntü, şaşkınlık ve 

hayal kırıklığı şeklinde yorumlanabilecek beden dili 

hareketleri eşliğinde bu sözleri dile getirmiştir. 

“Kız kardeşim yanlış yolda. Baskı altında 

tutuluyor. Başına bir iş geleceğinden korktuğu için 

her şeyi açıklayamıyor.” söylemi, canlı yayına 

telefon bağlantısıyla katılan Melike’nin ablası 

tarafından dile getirilmektedir. Stüdyoda bulunan 

kişilerin beden dilleri analiz edildiğinde, anne; 

kızgın, öfkeli ve yorgun. Müge Anlı ve ekibi ise, 

şaşkınlık şeklinde ifade edilebilecek beden dili 

reaksiyonları gösterdikleri söylenebilmektedir. 

 



140 

 

3.7.4.1. Sözlü/Duygusal Şiddet Kategorisi 

Erdal Sakız cinayetinin soruşturulmasının yürütüldüğü bu bölümde, stüdyoda bulunan 

herkes jandarma eşliğinde karakola götürülerek ifadeleri alınmıştır. Soruşturmanın son 

kısmının soruşturulması nedeniyle şiddet unsuru oluşturabilecek hal, hareket ve tavır ve 

söylemlerin analizde incelenen diğer bölümlere nazaran az olduğu gözlemlenmektedir. Bu 

çerçevede değerlendirildiğin Erdal Sakız cinayetiyle ilgili olarak bazı sözlü/duygusal şiddet 

kategorisinde değerlendirilebilecek söylemler şu şekildedir; “Bu küçüklüğünden beri çok 

korkak. Cahil bu, ne yapacağı belli olmaz. Kafasına/aklına girerler diye korktum.” Söylemi 

aşağılama alt kategorisi altında değerlendirilirken,  “Kayınpederim, kocandan boşanırsan seni 

bir dakika bu kapıda durdurmam dedi. Ailem ve kayınpederimin arasında kaldım. Beni 

harcadılar!” ve “Kız kardeşim yanlış yolda. Baskı altında tutuluyor. Başına bir iş 

geleceğinden korktuğu için her şeyi açıklayamıyor.” söylemleri hürriyet kısıtlaması alt 

kategorisinde değerlendirilebilmektedir. “Allah belasını versin! Nasıl gözünün içine baktın da 

öyle ettin. (Öldürdün)” söylemi ise hakaret kategorisi altında değerlendirilmektedir. 

Erdal Sakın’ın nikahlı eşi olan kadın, eşinin başka kadınlarla ilişkisi olması sebebiyle 

yıllarca boşanmak istemiş ancak eşinin ailesi, kendi ailesi, toplumsal baskı ve maddi zorluklar 

nedeniyle hür iradesini kullanarak inisiyatif alamamıştır. 39.10 dakikada “kocandan 

boşanırsan seni bu evde barındırmam” diye kayınpederi tarafından sözlü/duygusal şiddet 

türüne maruz kaldığını belirtmektedir. Ayrıca kadın, “beni eşim, eşimin ailesi, kendi ailem, 

herkes beni harcadı diyerek” psikolojik olarak tükenmişlik belirtileri de göstermektedir. 

Ülkemizde özellikle kırsal kesimde yaşayan ve genellikle tarımsal faaliyetlerde bulunan 

kadınların toplumsal bir sorunu bu şekilde televizyonda tekrardan üretilmiştir. 

“Kız kardeşim yanlış yolda. Baskı altında tutuluyor. Başına bir iş geleceğinden 

korktuğu için her şeyi açıklayamıyor.” söylemi, canlı yayına telefonla katılan Melike’nin 

ablası tarafında dile getirilmiştir. Melike’nin psikolojik problemleri olması nedeniyle evinden 

sürekli kaçtığını belirten abla, birtakım çevreler tarafından kız kardeşinin baskı altına alındığı 

ve hürriyetinin kısıtlandığını söyleyerek, Melike’nin gece kulüplerinde zorla çalıştırıldığı gibi 

şüphelerinin olduğunu belirtmektedir. Evden otuz kez kaçan ve daha 22 yaşında olmasına 

rağmen dört çocuğu bulunan Melike’nin hayat hikayesi televizyon ekranlarında 

sunulmaktadır. İlginç bir gerçek hayat hikayesi olması nedeniyle belirli bir eleme sonucunda 



141 

 

ekrana getirilen bu hikâye, izleyicinin dikkatini çekebilecek potansiyele sahiptir. Birçok hayat 

hikayesinde de olduğu gibi Melike’nin yaşamı televizyon ekranlarında popüler kültür 

endüstrisinin bir malzemesi olarak gösteriye dönüştürülmüş ve yaklaşık 30 dakika süren 

yayında toplum tarafından tüketimi gerçekleştirilmiştir. 

“Bu küçüklüğünden beri çok korkak. Cahil bu, ne yapacağı belli olmaz. Kafasına/aklına 

girerler diye korktum.” söylemi,  hayatını kaybeden Erdal Sakız’ın oğlu Tuncay için dile 

getirilmektedir. Babası ile aralarında problemler olduğu için cinayetin şüphelilerinden birisi 

olan Tuncay, katilin kim olduğu ortaya çıktıktan sonra halası ve annesi tarafından farkında 

olmadan aşağılanmaktadır. Kötü bir niyetin olmasa da kişi üzerinde bir aşağılanma duygusu 

oluşturabilecek olan bu söylemler, düşüncelerini karşıdaki kişiye ulaştırmayı amaçlayan 

yumuşak ve rahatlatıcı olarak yorumlanabilecek jest ve mimik hareketleriyle ifade 

edilmektedir. Program boyunca Müge Anlı ve stüdyoda bulunan uzman ekip başta olmak 

üzere kamera açıları teknikleri ve kurgu yöntemleriyle Tuncay, potansiyel bir suçlu gibi 

izleyiciye lanse edilmiştir. Tuncay’ın gergin ve çelişkili açıklamaları bu sürece katkıda 

bulunmuştur. Canlı yayında suçlunun kim olduğu ilan edilmesinin ardından Tuncay’a karşı 

yapılan sessiz suçlamalar yerini, onu aşağılayarak temize çıkarma olarak yorumlanabilecek 

söylemlere bırakmıştır. 

3.7.4.2. Fiziksel Şiddet Kategorisi 

Geçmişte gerçekleşen fiziksel şiddet eylemlerinin televizyon ekranlarında nasıl yeniden 

simüle edilerek sözlü bir biçimde dile getirildiği bu başlık altında analiz edilmektedir. Bu 

çerçevede yorumlandığında, “Gördüğü kâbus hayatına mal oldu./Kâbusu gerçeğe döndü, 

vurularak öldürüldü.” , “Çocuklara kurban kestirmeyin. Erkeklerin kesim yaptırılmasından 

yana değilim. Sonra gidip kadınları yedi parçaya ayırıyorlar.” söylemleri, fiziksel şiddet 

kategorisinin silah ve alet kullanma yöntemiyle yaralama/öldürme alt kategorisi altında 

değerlendirilmektedir. “Çok cimridir. Parasını dayak yiyerek zorla alırdım.” söylemi ise 

vurma/dövme alt kategorisi altıda değerlendirilmektedir. 

Erdal Sakın cinayetiyle ilgili olarak stüdyon bulunan herkes ifadesi alınmak üzere 14.54 

dakikadan itibaren gözaltı süreci kayda alınarak yayınlanmaktadır. Ekranda “kasbus gerçeğe 

döndü, vurularak öldürüldü.” KJ metni gösterilmeye devam ederken tüm şüphelilerin 

röportajları ekrana getirilmektedir. 24:30 dakikada suçsuz olduğu ortaya çıkan maktulün oğlu 



142 

 

ve annesi arabada birbirlerine sarılarak ağlamaktadırlar. Defalarca ekrana getirilen bu duygu 

yüklü an, birkaç dakika önce kurgu ve çekim teknikleriyle izleyicinin zihninde şüpheli 

durumuna düşürülmeye çalışılan oğlu aklamaktadır. Gerçek hayat hikayeleri olsa da 

televizyonun kurgusal sürecinden geçen her türlü olay ve hikâye   sentetik, sanal bir yapıya 

bürünmektedir. Ağlama anlarının tekrar tekrar verilmesi, tipik senaryoya dayalı metinlerde 

olduğu gibi daima iyilerin kazandığı, kahramanlık imajının çizildiği bir anı temsil etmektedir. 

Programın 26:00 dakikasında konuyla hiç alakası olmayan bir örnek üzerinden Müge Anlı; 

“yaptırmayın çocuklarınıza bu işleri, sonra gidip kadınları yedi parçaya ayırıyorlar” 

söylemi, fiziksel şiddet kategorisi altında değerlendirilmektedir. Bir olgu televizyonda ne 

kadar çok tekrarlanırsa, izleyici tarafından öğrenilebilen, merak edilen ya da daha çekici bir 

eylem olarak dikkat çekmektedir. 

“Çok cimridir. Parasını dayak yiyerek zorla alırdım.” söylemi, programın 1:26:00 

dakikasında öldürülen Erdal Sakın’ın sevgilisi, geçmişte yaşadıkları problemlere değinirken 

dile getirmiştir. Psikolojik olarak kabullenilmiş bir kadın figürü çizilerek, kadına şiddetin 

meşrulaştırılması yine bizzat kadın tarafından toplumsal yaşama dair bir diğer örnek olarak 

ekranlarda gösterilmektedir. Şiddetin öğrenilmiş bir çaresizlik biçimi, maktulün sevgilisi 

tarafından normalleştirilerek aktarılmaktadır. 

“Gördüğü kâbus hayatına mal oldu./Kâbusu gerçeğe döndü, vurularak öldürüldü.” 

söylemleri KJ metni, jenerik ve stüdyoda bulunan bazı kişiler tarafından birçok kez dile 

getirilmektedir. Programın büyük bir bölümü bu söylemler etrafında şekillenirken stüdyoda 

bulunan kişilerin beden dilleri genellikle şiddetli bir reddediş, tam tersi bir şeklide 

kabullenmeme, bahane ve yalan uydurma, eleştirel-yargıcı ve saldırgan bir davranış şeklinde 

ifade edilmektedir. Geçmiş bölümlerde gerçekleşen bu söylemler, bu bölümde de kurgusal 

süreçlerle birlikte ekranlara getirilmektedir. Birçok kez de üzerine değinildiği gibi simülasyon 

evreninde şiddet içeriğinin televizyon ekranlarında yer almasında bir problem yoktur. 

Baudrillard’a göre asıl problem, programın bu bölümünde gerçekleştiği gibi şiddet içeriğinin 

teknolojik olarak sürekli devamlılığıdır. Bunun akabinde sürekli bir biçimde şiddet unsur ile 

karşı karşıya kalan izleyici bu durumu içselleştirerek, toplum içerisinde de benzer olayların 

meydana gelme olasılığını arttırmaktadır. Simülasyon evreninde de içe gömülme olarak tabir 

edilebilecek olan yaklaşımda bu şekilde meydana gelmektedir. 



143 

 

“Çocuklara kurban kestirmeyin. Erkeklerin kesim yaptırılmasından yana değilim. Sonra 

gidip kadınları yedi parçaya ayırıyorlar.” söylemi,  konuyla alakası olmayan bir şekilde yine 

Müge Anlı tarafından dile getirilmektedir. Örnek olarak anlatılan bu söylemler, Müge Anlı 

tarafından rahat ve açıklayıcı bir şekilde ifade edilmektedir. Olayla bir ilgisi olmamasına 

rağmen açıklanma gereği duyulan bu söylem ile kişi bu türden olayları içselleştirilmiş ve 

normalleştirmiş olduğu gerçeği öne çıkmaktadır. Beden dili hareketleri de bu durumu 

destekler nitelikte olduğu görülmektedir. 

“Çok cimridir. Parasını dayak yiyerek zorla alırdım.” söylemi Erdal Sakız’ın kız arkadaşı 

tarafından dile getirilirken, eleştirel bir yaklaşımla söylendiği beden dili ile ifade 

edilmektedir. Bu söylemle birlikte maddi olarak bir erkeğe bağlı olduğunu gösteren kadın, 

yine bu olayı sözlü anlatım kategorisinde de bahsedildiği gibi normalleştirerek anlatmaktadır. 

Ekonomik şiddet olarak da tabir edilebilecek bir yaklaşımla beden dilinin bu olayı 

içselleştirdiği açık bir şekilde görülmektedir. 

3.7.4.3. Cinsel Şiddet Kategorisi 

“Benim kızımı kullanıyorlar, o anlamıyor. Sonra elinde dört çocukla geri dönüyor.” 

söylemi, Melike’nin annesi tarafından dile getirilmektedir. 30 kez evden kaçıp her dönüşünde 

de karnında ya da elinde bir bebekle döndüğü iddia edilen Melike’nin hikayesi ekranlarda 

reyting malzemesi olarak kullanılarak istismar edilmektedir. Toplum içerisinde ya da 

filmlerde bile gerçekleşmesi zor olan distopik bir olay seçilerek, televizyon ekranında 

izleyiciye Melike’nin hikayesi izletilmektedir. Hali hazırda zihinsel engeli olan bir birey, 

televizyonda bir meta haline getirilmektedir. Toplumsal gerçekliği yansıtmadığı düşünülen bir 

tür olan bu programda, Melike’nin hikayesi ekrana getirilerek bu fikrin doğruluk payını da 

arttırmaktadır. Çünkü simülasyon evreninde televizyon, kaybedilen anlamı yeniden inşa 

etmekle yükümlüdür. Ancak yeniden üretimi yapılan bu tarz gerçeklikle de anlamın 

hipergerçek bir uzamı üretilmektedir. Yani Melike’nin hikayesi bir zamanlar var olan 

gerçeklik toplumun bir örneği olarak değil, içi boşaltılmış bir kitle toplumunun tipik bir 

örneği olarak karşımıza çıkmaktadır. Çeşitli kişiler tarafından kullanılarak istismar edildiği 

iddia edilen Melike, stüdyo da bekleyen annesiyle buluşması bir gösteri şeklinde yapılırken, 

çocuklarıyla hasret giderişi de bir nevi kahramanlık göstergesinin gösteriye dönüştürülmüş 

biçimi şeklinde ekrana veda etmektedir. 



144 

 

“Benim kızımı kullanıyorlar, o anlamıyor. Sonra elinde dört çocukla geri dönüyor.” 

söylemi, evden otuz kez kaçan ve her kaçışının ardından elinde ya da karnında bir çocukla 

döndüğü söylenen Melike için annesi tarafından dile getirilmiştir. Annenin bu söylemleri dile 

getirirken içinde bulunduğu ruhsal ve bedensel durumu, üzgün, yorgun, kızgın ve tepkili 

olarak yorumlanabilecek şekilde ifade edilebilmektir. Stüdyoda bulunan Müge Anlı ve ekibi 

ise Melike’nin tavırları nedeniyle şaşkınlık şeklinde ifade edilebilecek tavırlar 

sergilemektedirler. Melike’nin hayat hikayesi, Melike’nin normatif değerlere uzak olan 

tavırları nedeniyle gösteriye dönüştürülmüştür. 

Tablo 5 

Tüm Bölümlerdeki Toplam Şiddet Kategorilerine İlişkin Veriler Ve Simüle Edilen Süre  

 

Ülkemizdeki gündüz kuşağı programların popülaritesi insanları sunmuş olduğu pratik 

bilgilerle heyecanlandıran ve hoşça vakit geçirten bir yapıda olmasına borçluyken, 

günümüzün gerçek hayat hikayelerinin anlatıldığı programlar, şiddet unsurunun bolca yeniden 

üretildiği ve insanlara post apokaliptik bir simülasyon evreni sunan televizyon metalarına 

dönüşmüştür. Müge Anlı ile Tatlı Sert programı özelinde şiddet türleri çerçevesinde 

raslantısal olarak incelenen dört bölümü ile şiddet unsurunun varlığı tespit edilmiştir. 

Sözlü/duygusal şiddet kategorisi ve alt kategorilerini oluşturan; aşağılama, tehdit, argo, 

bağırma, lakap/yakıştırma ve hürriyet kısıtlama biçimleri, fiziksel şiddet ana kategorisinin alt 

kategorilerini oluşturan; vurma/dövme, hırpalama, alet kullanma, silah kullanma, yakma/atma 

biçimleri ve cinsel şiddet ana kategorisinin alt kategorilerini oluşturan; taciz, tecavüz, 

SÖZLÜ/DUYGUSAL ŞİDDET        FİZİKSEL ŞİDDET         CİNSEL ŞİDDET 

        Adet  Simüle Edilen 

       Süre 

      Adet  Simüle Edilen 

        Süre 

     Adet  Simüle Edilen 

     Süre 

         57     48 Dk. 43 Sn.        33    47 Dk. 04 Sn.        8  26 Dk. 53 Sn. 



145 

 

cinsiyetçilik, cinsel istismar, doğum/kürtaj engeli bu programda yoğun olarak işlendiği 

sonucuna varılmıştır. Müge Anlı ile Tatlı Sert programının toplum içerisinde meydana gelen 

ve şiddetin uç noktalarını temsil eden olayların ekrana getirildiği gerçek hayat hikayeleri 

programları olarak, insanların acı ve hüzünlerinin, sevinç ve mutluluklarının, gerçek ve 

yalanlarının yeniden üretilerek salt gerçekliğin hipergerçekliğe dönüştüğü bir televizyon 

arenası olduğu görülmektedir. Şiddet unsurunun yeniden üretildiği bu programda insanların 

gerçek yaşamları ve hikayeleri, sözel bir şekilde yeniden üretilerek hiperşiddet denilebilecek 

bir şiddet biçimi oluşturmaktadır. Simüle edilen yaşamlar ve hikayeler, bir simülasyon evreni 

aracı olan televizyonla birlikte her şeyin hızla tüketildiği bir çağda yok edilmektedir. Bu 

program ile başta şiddet olgusu olmak üzere kaybedilen şey; gerçek hikayelerin gerçekliği ve 

simgesel anlamıdır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



146 

 

SONUÇ 

Bu çalışmanın kavramsal ve kuramsal çerçevesini oluşturan Simülasyon Teorisi, 

temelde bir simülasyon evreni içerisinde yaşadığımızı ortaya koyarken aynı zamanda her türlü 

orijinalin ve gerçekliğin reddedildiği bir evreni temsil etmektedir. Bu evrende televizyon 

başta olmak üzere kitle iletişim araçları, gerçekliğini kaybetmiş şeylerin yeniden üretimini 

yapmaktadır. Ancak ortaya çıkan gerçek bir değere sahip olgular değil, gerçekliğin üst 

basamağını temsil eden hipergerçekliktir. Bu evrende artık gerçeklik olarak algılanmak 

isteyen simülakrlar ve sonsuz sayıda üretilebilen kopyalar vardır. Bu doğrultuda simülasyon 

teorisinin en önemli araçlarından bir tanesi olan televizyon, içerisinde yaşadığımız 

simülasyon evrenini şekillendiren temel yapı taşlarından bir tanesidir.  

Simülasyon evreninde televizyonun önemli görevlerden bir tanesini üstlenmesindeki 

temel neden, yapısal özellikleri itibariyle görsel verilere dayalı dramatik bir araç olmasından 

kaynaklanmaktadır. Televizyon, izleyiciyi bir iletişim aracı olarak büyüsü içine çekerken aynı 

zamanda bir eğlence ve gösteri aracına dönüşmektedir. Bu doğrultuda da simülasyon evreni 

imge egemen bir kültür biçiminin olduğu dönemi işaret etmektedir. Çünkü bu evrende anlam, 

sözlü anlatımdan çok görsel unsurlarla desteklenen imgeler aracılığıyla alıcıya ulaşmaktadır. 

Simülasyon öncesi dönem “yorum çağı” olarak nitelendirilirken içerisinde bulunduğumuz 

dönem ise “gösteri çağı” olarak isimlendirilmektedir. Bu dönem artık anlamdan ziyade gösteri 

arayan kitlelerin evrenine dönüşmüştür. 

Günümüzde televizyon yayıncılığı, insanların herhangi bir veriye ulaşmasında en 

güvenilir araçlardan bir tanesidir. O sebeptendir ki simülasyon evreninde de televizyon, 

mevcut değerini korumaya devam ederken kitle toplumunun eğlence aracı olma görevini de 

üstlenmektedir. Televizyonun bir iletişim aracı olarak sunmuş olduğu avantajlar daha çok olsa 

da bir takım olumsuz yönleri de mevcuttur. Bu çerçevede bakıldığında televizyon 

ekranlarında durmaksızın üretilen şiddet unsuru da en önemli sorunların başında gelmektedir. 

İnsan doğası gereği bünyesinde barındırdığı şiddet, tarih boyunca her toplumun bastırılmış ya 

da dışavurumu kanıksanmış bir temel içgüdü olarak şehirlerde, kasabalarda, köylerde ve savaş 

meydanlarında varlığını sürdürmüştür. Günümüz modern zamanlarında şiddet, sokakta, 

okulda, alışveriş merkezlerinde ya da hayatımızın hemen hemen her yerinde varlığını 

sürdürmektedir. Ancak içerisinde yaşadığımız ve Baudrillard tarafından simülasyon evreni 



147 

 

olarak tabir edilen dönemde ise şiddet, televizyon başta olmak üzere kitle iletişim araçları 

aracılığıyla toplumsal hayatta karşılaşılandan çok daha fazlası ekranlarda karşımıza 

çıkmaktadır. Teknolojik olarak varlığını ekranlarda devam ettiren şiddet, toplumsal yapının 

bozulmasında da en önemli faktörlerin başında gelmektedir. 

1950’li yıllardan itibaren ticari amaçlar çerçevesinde televizyonda kullanılmaya 

başlanan şiddet unsuru, daima maddi getirisi yüksek bir içerik olarak varlığını ekranlarda 

sürdürmüş ve sürdürmeye de devam etmektedir. Günümüzde her türlü televizyon 

programında şiddet unsuruna rastlamak mümkün olmakla birlikte çalışmanın kapsamını 

oluşturan gerçek hayat hikayeleri programları da egemen ideolojinin gereksinimlerine boyun 

eğmek zorunda kalmıştır.  Bugün artık gündüz kuşağı olarak adlandırılan zaman diliminde 

yayınlanan programlar, insan hayatını kolaylaştıran pratik fikir ve düşüncelerin üretildiği, 

insanların eğlenerek vakit geçirdiği televizyon içerikleri olmaktan çıkmış, şiddet, kavga, 

cinayet, kaçırma, gasp, taciz ve tecavüz gibi özünde şiddet barındıran olayların meydana 

geldiği arenalara dönüşmüştür.  

Çalışmanın kapsamını oluşturan gerçek hayat hikayeleri programlarında var olan şiddet 

unsurunun sunumunun nasıl yapıldığının araştırması yapılmıştır. Yapılan araştırma ve 

analizlerde Müge Anlı ile Tatlı Sert programı başta olmak üzeri bu tarz programlarda yoğun 

olarak şiddet unsurunun varlığı gözlemlenmiştir. Konunun kapsamıyla alakalı olarak alanda 

yapılan taramalarda genellik kadın ve kadın sorunlarına değinen biçimleri yer almaktadır. 

Gerçek hayat hikayeleri program türüne ilişkin şiddet unsurunun sunumunun nasıl 

yapıldığıyla ilgili bir çalışmaya rastlanmamıştır. Bu çerçevede ele alınan çalışmayla birlikte 

literatürde var olan bir boşluk doldurulmaya çalışılmıştır. 

Bu çalışmayla birlikte ortaya çıkan sonuç,  gerçek hayat hikayeleri olması nedeniyle bu 

programlara duyulan güven, aleyhte kullanılarak şiddet unsuru çerçevesinde 

biçimlendirilmektedir. Televizyon seyircisinin şiddete duyduğu haz ve artan maliyetler, 

televizyon programı üreticileri tarafından değerlendirilerek sürekli artan oranda şiddet içerikli 

TV ürünlerinin üretilmesine neden olmaktadır. Hali hazırda toplum içerisinde meydana gelen 

ve özenle seçilerek programlara konu edinilen şiddet içerikli hikayeler, televizyonun teknik 

biçimleriyle birlikte gerçekliğini kaybederek ortaya çıkmaktadır. Bir dramatizasyon etkisi 

yaratarak hikâyenin dramatik etkisi güçlendirilmekte, televizyonun da bu etkiyi kat ve kat 



148 

 

arttırmasıyla toplum nazarında sansasyon etkisi yaratabilmektedir. Gösteriye dönüştürülen 

hikâyenin şiddeti, simülasyon evreni izleyicisine hiperkopya bir şiddet deneyimi 

yaratmaktadır. Hikâye gerçektir ancak hikâyenin simüle edilen şiddeti artık bir hiperşiddet 

yani gerçekliği kaybetmiş ve anlamını yitirmiş bir şiddettir. Kuramsal çerçeve bağlamında 

gerçek hayat hikayeleri ya da “gerçekliğin simüle edilerek yeniden sunulduğu show” 

programları olarak da nitelendirebileceğimiz TV içerikleri,  Baudrillard’ın da bahsetmiş 

olduğu bir varsayımın tipik örnekleri olarak da öne çıkmaktadır. Toplumu simülasyon 

evreninde durmaksızın enformasyon bombardımanına tutan televizyon, gün geçtikçe 

toplumsalın da sonunu getirmektedir. Çünkü sonsuz sayıda üretilen enformasyon, sonsuz bilgi 

kirliliği demektir. Bu varsayım doğrultusunda yoğun şiddet bombardımanıyla beraber izleyici, 

çevresinde tanık olduğu şiddetten daha fazlasını bu programlar aracılığıyla tüketmekte, başta 

kendisi olmak üzere içerisinde yaşadığı topluma da yabancılaşmasına neden olmaktadır. 

Çünkü her gün birçok şiddet biçimine şahit olan izleyici, bir süre sonra herkesin benzer şiddet 

biçimini benimsediğini düşünmektedir. Salt olarak birey üzerinde başlayan şiddet temelli 

psikolojik sorunlar, giderek toplum içerisinde yayılabilmektedir. Bunun sonucu da anlamını 

kaybeden ve sadece gösteri talep eden bir kitle toplumu yaratmaktadır. 

Kitle toplumu temelde bir bütünü temsil etmesine karşın, bireye indirgendiğinde 

“simülakr izleyici” olarak tabir edilebilecek bir izleyici türü de oluşturmaktadır. Simülakr 

izleyici kavramı, simülasyon evreninde televizyonun dramatik kurgu, esinlenme ve büyüleme 

süreçleriyle birlikte bir kimliksizleştirme politikasına tabi tutularak mevcut fikir ve 

düşüncelerinden arındırılmış, egemen ideolojinin değerlerini benimsemiş bireyler anlamına 

gelmektedir. Çünkü izleyici algılama, anlama ve anlamdırma süreçlerini bir zamanlar kendi 

tecrübeleri çerçevesinde yönetirken, günümüzde bu süreci kitle iletişim araçları aracılığıyla 

yapmaktadır. Bunun sonucunda salt olarak bireyde başlayan bu süreç, toplumun geneline 

yayıldığında yukarıda bahsedildiği gibi gerçek kimliğinden arındırılmış, simülakr kimlikli 

yani orijinal ve gerçek bir kimliğe sahip olduğunu düşünen ancak egemen yapının belirlemiş 

olduğu değer yargılarını benimsemiş bireylerin oluşmasına neden olmaktadır. 

 Özetle genellikle gündüz kuşağında yayınlanan ve gerçek hayat hikayelerinin 

anlatıldığı programlar, günümüzde popüler bir televizyon ürünü olarak varlığını 

sürdürmektedir. Gerçek hayat hikayelerinin yeniden simüle edildiği bu programlar, bir gösteri 



149 

 

biçiminde toplumun tüketimine sunulmaktadır. Talep doğrultusunda giderek artan şiddet 

unsurunun sunumu, her geçen gün dozajı daha yüksek bir biçimde yapılmaktadır. Toplum 

içerisinden özenle seçilen ve birçok sinema senaryosundan daha özgün olan bu hikayeler, 

televizyonun manipülasyonuna maruz bırakılmaktadır.  

Bu çerçevede analizi yapılan ve elde edilen bulgular ışığında çalışmadan çıkarılacak 

olan öneri, giderek artan şiddet unsuruna karşı bilinç katsayısı yüksek, medya okuryazarlığı 

eğitimi olan izleyicilerin sayısının arttırılması, toplumun bilinçlendirilmesi ve etik dışı 

davranışların “izlememe” yöntemiyle protesto edilmesi olacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



150 

 

KAYNAKÇA 

Kitaplar 

Abisel, N. (1995). Popüler Sinema ve Türleri, İstanbul: Alan Yayıncılık. 

Adanır, O. (2005). Jean Baudrillard Anahtar Sözcükler, (Çev. O. Adanır, L. Yıldırım) Ankara: 

Paragraf Yayınları. 

Adanır, O. (2008). Simülasyon Kuram Üzerine Notlar ve Söyleşiler, (1.Baskı), İzmir: Hayal 

Et Kitap. 

Adanır, O. (2016). Baudrillard, (2. Baskı), İstanbul: Say Yayınları 

Adanır, O. (2017). Simülasyon Kuram Üzerine Notlar ve Söyleşiler, (1.Baskı), İzmir:  

Akay, A. (2002). Postmodern Görüntü, İstanbul: Bağlam Yayınlar. 

Aziz, A. (1981). Radyo ve Televizyona Giriş, (2. Baskı), Ankara: Ankara Üniversitesi Siyasal 

Bilgiler Fakültesi Yayınları. 

Aziz, A. (2017). Sosyal Bilimlerde Araştırma Yöntemleri ve Teknikleri, (11. Baskı) Ankara: 

Nobel Yayınevi 

Batuş, G., Alver F., Arık B., Çoban B., Çığ Ü., (Ed) (2011), Kadife Karanlık: 21. Yüzyıl 

İletişim Çağını Aydınlatan Kuramcılar, İstanbul: Su Yayınları 

Baudrillard J. (2002a). Tam Ekran, (Çev. B. Gülmez), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları 

Baudrillard J. (2005). Baştan Çıkarmak Üzerine, (Çev. A. Sönmezay), İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Baudrillard J. (2012a). Neden Hala Her şey Yok Olup Gitmedi, (Çev. O. Adanır), İstanbul: 

Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi. 

Baudrillard, J. (1991). Sessiz Yığınların Gölgesinde Toplumsalın Sonu, (Çev. O. Adanır), 

İstanbul: Ayrıntı Yayınevi. 

Baudrillard, J. (1995). Kötülüğün Şeffaflığı, (Çev. E. Abora, I. Ergüden), İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Baudrillard, J. (1998). Üretimin Aynası (Çev. O. Adanır), İzmir: Dokuz Eylül Yayınları. 



151 

 

Baudrillard, J. (2002b). Simgesel Değiş Tokuş ve Ölüm, (Çev. O. Adanır), İstanbul: Boğaziçi 

Üniversitesi Yayınevi. 

Baudrillard, J. (2011a). Çaresiz Stratejiler, (Çev. O Adanır), Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi 

Baudrillard, J. (2011b). Nesneler Sistemi, (Çev. O. Adanır), İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi 

Yayınevi. 

Baudrillard, J. (2011c). Simülakrlar ve Simülasyon, (Çev. O. Adanır), Ankara: Doğu Bati 

Yayınları. 

Baudrillard, J. (2012b). İmkânsız Takas, (Çev. A. Sönmezay), İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Baudrillard, J. (2012c). Kusursuz Cinayet. (Çev. Necmettin Sevil), İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Baudrillard, J. (2013). Tüketim Toplumu, (Çev. F. Kesim), İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Baudrillard, J. (2015), Şeytana Satılan Ruh ya da Kötülüğün Egemenliği, (Çev. O. Adanır), 

Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Baudrillard, J. (2016). Simgesel Değiş Tokuş ve Ölüm, (Çev. O. Adanır), İstanbul: Boğaziçi 

Üniversitesi Yayınevi. 

Baudrillard, J. (2017). Sessiz Yığınların Gölgesinde Toplumsalın Sonu, (Çev. O. Adanır), 

Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Baudrillard, J. (2021). Simülakrlar ve Simülasyon, (Çev. O. Adanır), Ankara: Doğu Bati 

Yayınları. 

Bourdieu P. (1997). Televizyon Üzerine, (Çev. T. Ilgaz), İstanbul: Yapı Kredi Kültür Sanat 

Yayıncılık. 

Bryant, J., Oliver, B., M. (Ed.), (2009) Media Effects Advances in Theory and Research, New 

York: Taylor & Francis. 

Burnett, R. (2007). İmgeler Nasıl Düşünür? (Çev. G. Pusar), İstanbul: Metis Yayınları. 

Burton, T. (2010). Görünenden Fazlası, İstanbul: Alan Yayıncılık. 

Can, A. (2010). Kısa Film, (2. Baskı), Konya: Tablet Kitabevi. 



152 

 

Cereci S. (2001). Televizyonda Program Yapımı, İstanbul: Metropol Yayınları. 

Cereci, S. (1992). Büyülü Kutu Büyülenmiş Toplum, İstanbul: Şule Yayınları 

Cevizci, A. (1999). Felsefe Sözlüğü, (2. Baskı), İstanbul: Paradigma Yayınları. 

Chandler, D., Munday, R. (2018). Medya ve İletişim Sözlüğü, (Çev. B. Taşdemir), İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

Çaplı, B. (2002). Medya ve Etik, (1.Baskı) Ankara: İmge Yayınevi 

Çelenk, S. (2005). Televizyon, Temsil, Kültür: 90'lı Yıllarda Sosyo Kültürel İklim ve 

Televizyon İçerikleri, (1. Baskı), Ankara: Ütopya Yayınevi. 

Dağ, A. (2011). Ölümcül Şiddet Baudrillard’ın Düşüncesi, (1. Baskı), İstanbul: Külliyat 

Yayınları. 

Debord, G. (1967). Gösteri Toplumu, (Çev. Ekmekçi O., Taflkent), Ayrıntı Yayınları, 

İstanbul. 

Erdoğan İ., Budak, L. (2016). Anglo-Amerikan Eğlence Endüstrisinde Televizyon Programı 

Formatları, (1. Baskı), İstanbul: Kalkedon Yayıncılık 

Erdoğan, İ., Alemdar, K. (2010). Öteki Kuram, (3. Baskı), Ankara: Erk Yayınevi. 

Eroğlu, Ö. (2014). Baudrillard’ı Okumak, (1.Baskı), İstabul: Tekhne Yayınları. 

Esslin M. (1991). Televizyon Beyaz Camın Arkası, (Çev. M. Çiftkaya) İstanbul: Pınar 

Yayınları. 

Fiske, J. (1999). Television Culture. (9. Baskı), London: Taylor & Francis Group 

Fiske, J., Hartley J. (2003), Reading Television, (2. Baskı), London: Taylor& Francis Group 

Gane, M. (2008). Jean Baudrillard: Radikal Belirsizlik, (Çev. A. Utku, S. Toker), Ankara: De 

Ki Basım Yayım. 

Geray, H. (2004). Toplumsal Araştırmalarda Nicel ve Nitel Yöntemlere Giriş, Ankara: Siyasal 

Kitabevi. 

Gerbner, J. (1985). Görme Biçimleri, (Çev. Y. Salman), İstanbul: Metis Yayınları 

Giddens, O. (2012). Sosyoloji, (1.Baskı), İstanbul: Dizgi, Kırmızı Yayınları. 



153 

 

Gökçe, G. (1997). Televizyon Program Yapımcılığı ve Yönetmeliği, İstanbul: Der Yayınları. 

Gürer, M. (Ed.), (2018). Televizyon Çalışmaları, İstanbul: Der Yayınları. 

İletişim Çağını Aydınlatan Kuramcılar, İstanbul: Su Yayınları 

Karal, D., Aydemir, E. (2012). Kadına Yönelik Şiddet, Uluslararası Stratejik Araştırmalar 

Kurumu Sosyal Araştırma Merkezi, Ankara: Usak Yayınları 

 Kellner, D. (2013). Medya Gösterisi (2. Baskı), İstanbul: Açılım Kitap. 

Leppert, R. (2009). Sanatta Anlamın Görüntüsü İmgelerin Toplumsal İşlevi (Çev. İ. 

Türkmen), İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Mıchaud, Y. (1991). Şiddet, (Çev. C. Muhtaroğlu), İstanbul: İletişim Yayınları. 

Morley, D. (1999). Family Television, (3. Baskı), New York: Taylor& Francis Group. 

Mutlu, E. (1995). Televizyonda Program Yapımı, Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi. 

Mutlu, E. (1999). Televizyon ve Toplum, (1. Baskı), TRT Eğitim Dairesi Başkanlığı. 

Mutlu, E. (2004). İletişim Sözlüğü, (4. Baskı), Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları.  

Mutlu, E. (2008). Televizyonu Anlamak, (2.Baskı), Ankara: Ayraç Kitap Evi. 

Mutlu, E. (2017). İletişim Sözlüğü, (1. Baskı), Ankara: Ütopya Yayınları 

Oktay, A. (1995). Türkiye’de Popüler Kültür, (3.Baskı), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Oskay, Ü. (2011). İletişimin ABC’si, İstanbul: Der Yayınları. 

Oskay, Ü. (2019). İletişimin ABC’si, İstanbul: İnkılap Kitabevi 

Özçetin B. (2019). Kitle İletişim Kuramlar Kavramlar, Okullar ve Modeller, (3. Baskı), 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Özsoy, A. (2011). Televizyon ve İzleyici, (1. Baskı), Ankara: Ütopya Yayınevi. 

Parsa, A., F., As, A., E. (Ed.), (2020). Dijital İmgeler Evreni, İstanbul: Doruk Yayınevi 

Postman, N. (1994). Televizyon: Öldüren Eğlence, Gösteri Çağında Kamusal Söylem, (Çev. 

Osman Akınhay), İstanbul, Ayrıntı Yayınları. 

Postman, N. (1995). Çocukluğun Yok Oluşu, (Çev. K. İnal), İstanbul: İmge Kitabevi. 



154 

 

Postman, N., Powers, N. (1992). Televizyon Haberlerini İzlemek, (Çev. A. Tunç), İstanbul: 

İletişim Sanatları. 

Poyraz, B. (2002). Haber ve Haber Programlarında İdeoloji ve Gerçeklik, (1. Baskı), Ankara: 

Ütopya Kitabevi. 

Rigel N., Batuş, G., Yücedoğan, G., Çoban, B., (Ed.) (2005). Kadife Karanlık: 21. Yüzyıl 

Ritzer, G. (1996). Toplumun McDonaldlaştırılması, (Çev. Ş., S., Kaya), İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Ritzer. G., Stepnisky, J. (2014). Sosyoloji Kuramları, (Çev. H. Hülür), Ankara: De ki Basım 

Yayım. 

Robins, K. (2013). İmaj Görmenin Kültür ve Politikası (Çev. N. Türkoğlu), İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Seggie, F., N., Bayyurt, Y. (Ed.), (2015), Nitel Araştırma Yöntem, Teknik, Analiz ve 

Yaklaşımlar, Ankara: Anı Yayıncılık. 

Silvirblatt A. (2007). Genre Studies in Mass Media, London: M.E. Sharpe 

Sontag, S. (2008). Fotoğraf Üzerine, (Çev. O. Akınay), İstanbul: Agora Kitaplığı. 

Şeker, M. (1999). Televizyon Haberciliği, Konya: Çizgi Kitabevi. 

Tekinalp, Ş. (2003). Camera Obscura’dan Synopticon’a Radyo ve Televizyon, İstanbul: Der 

Yayınları. 

Toffoletti, K. (2014). Yeni Bir Bakışla Baudrillard, (Çev. B. Yetkin.), İstanbul: Kolektif 

Kitap. 

Tokgöz, O. (1981). Temel Gazetecilik, Ankara: Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi 

Yayınları. 

Trend, D. (2008), Medyada Şiddet Efsanesi, (Çev. G. Bostancı), İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Uğurlu, E., G. (Ed.), (2014). Radyo ve Televizyon Programcılığının Temel Kavramları, 

Eskişehir: Anadolu Üniversitesi. 



155 

 

Uğurlu, F., Öztürk, Ş. (2006). Türkiye’de Televizyon Haberciliği, (1.Baskı), Konya: Tablet 

Kitabevi. 

Uyguç, Ü. (1987). Radyo ve Televizyon Haberciliği, İstanbul: İstanbul Üniversitesi Yayınevi. 

Williams, R. (2003). Televizyon, Teknoloji ve Kültürel Biçim, (Çev. A., U., Türkbağ), Ankara: 

Dost Kitabevi., 

Yıldırım, A., Şimşek, H. (2005). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri (5. Baskı) 

Ankara: Seçkin Yayıncılık. 

Makaleler 

Bahar, B. (2019). Sosyal Öğrenme Kuramı ve Sosyal Değişim Kuramı Perspektifinden Etik 

Liderlik . Balkan Sosyal Bilimler Dergisi, 8 (16) , 237-242 . Retrieved from 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/bsbd/issue/47296/560138 

Batıgün, A., D., Sunal A., B. (2017). “TV Dizilerinde Yer Alan Karakterlerle Kurulan 

Parasosyal Etkileşim: Evlilik Doyumu, Psikolojik Belirtiler ve Bazı Sosyo-demografik 

Değişkenler Açısından Değerlendirme”, Türk Psikoloji Dergisi, Haziran 2017, 32(79), 52–62 

Cemiloğlu Altunay, M. (2014). “Televizyon Ekranından İnternet'e: Melez Bir Tür OlaraK 

“SINIF 2010”. Selçuk İletişim, 8 (3), 247-267. Retrieved from 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/josc/issue/19029/200876 

ÇAYLI RAHTE, E. M. E. K. (2010). Aile içi şiddet ve medya: gündüz kuşağı televizyonunda 

şiddetin görünürlüğü ve yeniden üretimi. İletişim Kuram ve Araştırma Dergisi, (30), 181-207. 

Çeken, B. & Aypek Arslan, A. (2016). İmgelerin Göstergebilimsel Çözümlenmesi “Film Afişi 

Örneği”. Bayburt Eğitim Fakültesi Dergisi, 11 (2), 0-0. Retrieved from 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/befdergi/issue/28762/307856 

Çelik, C. (2017). “Bir Hipergerçeklik Yeniden Üretim Süreci Olarak medyadaki Şiddet 

Sunumunun, Şiddetin Toplumsal Pratiğini Normalleştirmesi”, Karadeniz Teknik Üniversitesi 

İletişim Araştırmaları Dergisi, 7 (1), 79-95. Retrieved from https://dergipark.org.tr/tr/pub/e-

kiad/issue/49304/629605 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/josc/issue/19029/200876
https://dergipark.org.tr/tr/pub/befdergi/issue/28762/307856


156 

 

Çelik, C. (2017). Bir Hipergerçeklik Yeniden Üretim Süreci Olarak Medyadaki Şiddet 

Sunumunun, Şiddetin Toplumsal Pratiğini Normalleştirmesi. Karadeniz Teknik Üniversitesi 

İletişim Araştırmaları Dergisi, 7 (1) , 79-95 . Retrieved from https://dergipark.org.tr/tr/pub/e-

kiad/issue/49304/629605 

Deller, R., A. (2019). “Reality Television: The TV Phenomenın that Changed the World”, 

DOI: 10.1108/9781839090219 

Dilber, F. (2014). Kitle İletişim Araçları ve Suç Olgusu. Karamanoğlu Mehmetbey 

Üniversitesi Sosyal Ve Ekonomik Araştırmalar Dergisi, 2014 (3), 60-66 . DOI: 

10.18493/kmusekad.37789 

Er, T., Elmas, A. & Hızlı Sayar, G. (2018). Suç ve Medya. Etkileşim, (2) , 56-68 . DOI: 

10.32739/etkilesim.2018.2.28 

Orhan, S. & Taştan, N. (2019). “Parasosyal İlişki Kurma Nedeni ve Nasılı: Psikolojik 

Sağlamlık Ve Yaşam Doyumu Açısından Bir İnceleme.” Pesa Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, 5 (1), 10-20. Retrieved from 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/pesausad/issue/44266/483831 

Orhan, S., Taştan, N. (2019). “Parasosyal İlişki Kurma Nedeni Ve Nasılı: Psikolojik 

Sağlamlık Ve Yaşam Doyumu Açısından Bir İnceleme”, Pesa Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, Mart 2019, 5(1), 10-52 https://doi.org/ 

https://doi.org/https://doi.org/10.25272/j.2149-8385.2019.5.1.0 

Özçakar, P. D. N. (2017). “Farklı Boyutlarıyla Şiddet. Klinik Tıp Aile Hekimliği,” 9 (2), 55-

60 . Retrieved from https://dergipark.org.tr/tr/pub/ktah/issue/47179/572628 

Özer, Ö. (2017). Medyada Şiddet Kullanımı: Şiddet Ekonomisi, Medyanın İdeolojik Şiddeti 

ve Yetiştirme Kuramı Açısından Bir Değerlendirme. Marmara İletişim Dergisi, (27), 1-19 . 

Retrieved from https://dergipark.org.tr/tr/pub/maruid/issue/30526/330796 

Polat, O. (2017). “Şiddet”. Marmara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Hukuk Araştırmaları 

Dergisi, 22 (1), 15-34. Retrieved from 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/maruhad/issue/27591/290653 

Shuttleworth, M. (2008). Bobo doll experiment. Retrieved April, 4, 2010 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/pesausad/issue/44266/483831
https://doi.org/https:/doi.org/10.25272/j.2149-8385.2019.5.1.0
https://dergipark.org.tr/tr/pub/ktah/issue/47179/572628


157 

 

Türkoğlu, N. (2011). “Toplumsal Dönüşüm ve Medya: Televizyona Karşı Doğa. Kültür ve 

İletişim”, 14 (1) (27), 135-168. Retrieved from 

https://dergipark.org.tr/en/pub/kulturveiletisim/issue/64570/985270 

Vogel, R., J. (2012). “To Teach and to Please: Reality TV as an Agent of Societal Change”, 

Boston College University. 

Yıldırım, S. & Esen, H. (2018). “Realıty Tv Programları Bağlamında Türk Televı̇zyon 

Kültürünün Dönüşümü”. Kurgu, 26 (3), 486-501. Retrieved from 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/kurgu/issue/59637/859483 

Tezler 

Biçim, A. (2019). Güzellik Yotuberlarının Kadın Tüketicilerle Geliştirdiği Parasosyal 

Etkileşimerinin Santın Alma Niyeti Üzerindeki Etkisi, İstanbul, Yaşar Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 

Elmeasoğlu, K. (2020). Reklam Filmlerinde Hipergerçeklik Aracı Olarak Popüler Sanat 

İmgeleri Kullanımı, Doktora Tezi, Ankara, Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Gezginci, G. (2022). İletişim Psikolojisi Açısından Yeni Medyada Şiddet, İstanbul, İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Oton, O. (2013). Televizyonda Gerçeklik ve Yeniden Sunumu, Doktora Tezi, İzmir: Dokuz 

Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü. 

Pazarbaşı, B. (1998). Görsel Medyada Şiddet: Ana Teması Şiddet Olan Film Mesajlarının 

İçerik Analizi, Doktora Tezi, İstanbul, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Pınar, N. (2006). Görsel Medya ve Şiddet Kültürünün Orta Öğretim Öğrencileri Üzerine 

Etkisi, Konya, Selçuk Üniversitesi Sağlık Bilimleri Enstitüsü Beden Eğitimi ve Spor 

Öğretmenliği Anabilim Dalı. 

Selbo, J. (2011). The Constructive Use Of Film Genere For The Screenwriter: Creating Film 

Genre’s Mental Space, Doktora Tezi, Exeter, University of Exeter. 

Soydan, A. (2011). Televizyonlarda İçerik Planlaması, Uzmanlık Tezi, Ankara, Radyo ve 

Televizyon Üst Kurulu 

https://dergipark.org.tr/en/pub/kulturveiletisim/issue/64570/985270
https://dergipark.org.tr/tr/pub/kurgu/issue/59637/859483


158 

 

Şeker, M. (2003). Özel Televizyonlarda Haberin Seçimi ve Yapılandırılması (NTV, ATV ve 

Show TV Örneği), Doktora Tezi, Konya, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Ulusoy, A. (2008). Televizyon Programlarındaki Şiddet İçerikli Görüntülerin Gençlerin 

Ruhsal ve Psikolojik Gelişimlerine Etkileri Üzerine Teorik ve Uygulamalı Bir Çalışma: 

Kurtlar Vadisi Örneği, Kayseri, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü. 

Yalçın, F. (2012). RTÜK Kararları Çerçevesinde Televizyon Yayınlarında Şiddet, Uzmanlık 

Tezi, Ankara, T.C Radyo ve Televizyon Üst Kurulu. 

Yengin, D. (2010). Dijital Oyunlarda Şiddet Kavramı: Yeni Şiddet, Doktora Tezi, İstanbul, 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

İnternet Kaynakları 

Parsa, A., F. (2022, 5 Kasım 2022), “İmgenin Gücü ve Görsel Kültürün Yükselişi”. 

www.fotografya.gen.tr/TR,1704/imgenin-gucu-ve-gorsel-kulturun-yukselisi.html  adresinden 

alındı 

(2022, 17 Şubat), “Televizyon Eğitim Programı Özellikleri”. Televizyon (kameraarkasi.org).  

adresinden alındı. 

Gerbner, G. (2022 2 Nisan), “Reclaiming Our Cultural Mythology Television's Global 

Marketing Strategy Creates A Damaging And Alienated Window On The World”. 

Reclaiming Our Cultural Mythology (context.org) adresinden alındı. 

Chandler, D. (2022, 3 Nisan), “Cultivation Analysis”. Cultivation Theory (visual-

memory.co.uk) adresinden alındı. 

Spring, R., S. (2022, 4 Nisan), “Cultivation Analysis”.  

http://zimmer.csufresno.edu/~johnca/spch100/7-4-cultivation.htm   adresinden alındı. 

 Stossel, S. (2022, 4 Nisan), “The Man Who Counts the Killings”. The Man Who Counts the 

Killings - The Atlantic  adresinden  04.04.2022 tarihinde alındı. 

(2022, 18 Nisan) Şiddet ne demek TDK Sözlük Anlamı (sozluk.gov.tr)  adresinden tarihinde 

alındı. 

http://www.fotografya.gen.tr/TR,1704/imgenin-gucu-ve-gorsel-kulturun-yukselisi.html
http://www.kameraarkasi.org/makaleler/makaleler/televizyonegitimprogramiozellikleri.html
https://www.context.org/iclib/ic38/gerbner/
http://visual-memory.co.uk/daniel/Documents/short/cultiv.html
http://visual-memory.co.uk/daniel/Documents/short/cultiv.html
http://zimmer.csufresno.edu/~johnca/spch100/7-4-cultivation.htm
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1997/05/the-man-who-counts-the-killings/376850/
https://www.theatlantic.com/magazine/archive/1997/05/the-man-who-counts-the-killings/376850/
https://sozluk.gov.tr/


159 

 

Diğer Kaynaklar 

RTÜK. “Yayınlarda Program Türleri Kod, Tanım ve Sınıflandırmaları”. 2014.  

RTÜK | Program Türleri Kod Kitapçığı (rtuk.gov.tr) 

RTÜK. “Televizyon İzleme Eğilimleri”. 2018. televizyonizlemeegilimleriarastirmasi2018.pdf 

(rtuk.gov.tr) 

RTÜK. “Televizyon Yayınlarında Şiddet Araştırması”. 2020. 

televizyon_yayinlarinda_siddet_2020.pdf (rtuk.gov.tr) 

 

 

 

 

https://www.rtuk.gov.tr/program-turleri-kod-kitapcigi/3832
https://www.rtuk.gov.tr/Media/FM/Birimler/Kamuoyu/televizyonizlemeegilimleriarastirmasi2018.pdf
https://www.rtuk.gov.tr/Media/FM/Birimler/Kamuoyu/televizyonizlemeegilimleriarastirmasi2018.pdf
https://www.rtuk.gov.tr/Media/FM/Birimler/KAMUOYU/televizyon_yayinlarinda_siddet_2020.pdf

