
 
 

T.C. 

FIRAT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

İLHAN BERK, EDİP CANSEVER VE TURGUT 

UYAR ŞİİRİNDE SESSİZLİK  

 

 
Betül YILDIRIM 

Yüksek Lisans Tezi 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

Yeni Türk Edebiyatı Programı 

HAZİRAN 2023 



 

 

T.C. 

FIRAT ÜNİVERSİTESİ 

  SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  
 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 
 

Yüksek Lisans Tezi 
 

 

 

 

 

 

 İLHAN BERK, EDİP CANSEVER VE TURGUT UYAR ŞİİRİNDE 

SESSİZLİK 
 

 

 

 

 

 

Tez Yazarı 

Betül YILDIRIM 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Fatih ARSLAN 

 

 

 

 

 

 

 

 
HAZİRAN 2023 

ELAZIĞ 



 

 

T.C. 

FIRAT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 

 

Yüksek Lisans Tezi 

Başlığı: İLHAN BERK, EDİP CANSEVER VE TURGUT UYAR 

ŞİİRİNDE SESSİZLİK 

Yazarı: Betül YILDIRIM 

Tez Öneri 

Tarihi: 

13.10.2022 

Savunma Tarihi: 06.06.2023 

 

TEZ ONAYI 

Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü tez yazım kurallarına göre hazırlanan bu tez aşağıda imzaları 

bulunan jüri üyeleri tarafından değerlendirilmiş ve akademik dinleyicilere açık yapılan savunma sonucunda 

OYBİRLİĞİ/OYÇOKLUĞU ile kabul edilmiştir. 

 

 İmza 

Danışman: Prof. Dr. Fatih ARSLAN 

Fırat Üniversitesi İnsani ve Sosyal Bilimler Fakültesi 

 

Başkan: Prof. Dr. Ebru Burcu YILMAZ 

İnönü Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi 

 

Üye: Prof. Dr. Beyhan KANTER 

Fırat Üniversitesi İnsani ve Sosyal Bilimler Fakültesi 

 

 

Bu tez, Enstitü Yönetim Kurulunun  06/06/2023 tarihli toplantısında tescillenmiştir. 

Prof. Dr. Murat SUNKAR 

Enstitü Müdürü 



I 

 

BEYAN 

Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü tez yazım kurallarına uygun olarak hazırladığım “İLHAN 

BERK, EDİP CANSEVER VE TURGUT UYAR ŞİİRİNDE SESSİZLİK”  Başlıklı Yüksek Lisans Tezi’min 

içindeki bütün bilgilerin doğru olduğunu, bilgilerin üretilmesi ve sunulmasında bilimsel etik kurallarına 

uygun davrandığımı, kullandığım bütün kaynakları atıf yaparak belirttiğimi, maddi ve manevi desteği olan 

tüm kurum/kuruluş ve kişileri belirttiğimi, burada sunduğum veri ve bilgileri unvan almak amacıyla daha 

önce hiçbir şekilde kullanmadığımı beyan ederim. 

10.05.2023 

Betül YILDIRIM 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



II 

 

ÖN SÖZ 

Her çalışmanın külfetli olduğu kadar şahsına münhasır kazanımları vardır. Çalışma konusu olan 

sessizlik kavramının kristalleşmiş varlığı, kendini kolayca çözümlemeye açan yapıya sahip değildir. Her 

varlık yandaşları arasında kendini yaymaya müsaittir, çünkü ancak o zaman doğru anlaşılabilmektedir. 

İmgenin kendini saklayan gizlerine yakın duran sessizlik kavramı da; kendisini çözümlemeye açmak adına 

felsefi ve edebi meskûnlara sabitlemiştir. Anlamın dış ve üst cephesini çevreleyen sessizlik kavramını; İkinci 

Yeni’nin öne çıkan şairleri evreninde tecrübe edinmek, şüphesiz çoklu perspektifi baki hasletler ummanına 

dâhil etmeyi sağlayan bir deneyim olmuştur. Sözün efsununa, sessizliğin sağaltıcı gücü karışınca; şiirin 

anlatıl(a)mayan niyetlerin temsilcisi olduğu bir kez daha ispatlanmıştır. Böylece şiirin esnek dünyası, 

sessizliğin şeffaf olmama tarafgirliğinden müsaade alarak araştırmanın temasına izin vermiştir.  

Tıpkı zaman kavramı gibi sessizlik kavramıyla içli dışlı olup temsilleriyle yüzleşememek modern 

birey deformasyonudur. Moderniteyle birlikte çağıldayan sesler, sessizliği arkaya doğru iterek yüzeyde 

kalmasını sağlamıştır. Bu ötelemenin neticesinde dillerde pelesenk olmuş sessizlik sözcüğü, alelade 

söylenmenin dayatılmış formuyla sıradanlaşmıştır. Yüzeysellikte kalmanın gel geç mottosu, benlikten 

ötekine sirayet ederek ilişkilerin sıvılaşmasına zemin hazırlar. Oysa derinlik, sessizlikte yaşar. Anlam 

arayışının duraksız ilerleyişi sessizliğin yoğunluğunda yeşerme fırsatı bulabilir. Sessizlik, ses düşmanı 

olmanın yanılgısını anlatmamaktadır. Aksine seslerle homojen yaşayabilmeyi, nefeslenme mesafesi 

sağlamayı, durup düşünmenin farkına vararak insanca kalabilmeyi öğütlemektedir. Sessizliği iğfal eden 

şeylere tabi olmak, meftun olunan nesneyle iç içe geçmişliği doğurur. Sessiz olmayan bireyin, kendi elinden 

çıkma sessiz tabiattaki cansızlığa gönüllü katılması gürültülü eylemlere dönüşmüştür. Nesneye verilen değer 

ölçütünde, insanın lağvedilen varlığı iletişimsizliğin yaygınlaşmasıyla yabancılaşmayı aşılamıştır. Böylelikle 

modernitenin insanlar üzerindeki etkisine yakından tanık olmuş kentli şairlerin, artan makine gürültülerine 

bağışıklık kazanamaması onları sessizliğin dünyasına kaçmaya zorlar. Sanatçılar; sessizliğin klişe 

tanımlarından sıyrılmayı başarmış, ilerleyen teknolojinin gerisinde kalışına içerlemiştir. Şairlerin tasavvur 

ettiği sessizlik ütopyası; salt sessizlik imkânsızlığı değil, doğal seslerden örülü, huzur salgılayan bir dünyadır. 

Aynı zamanda makine seslerinin kaotik kirliliğinden önceki bir dünya özlemidir. Sessizliğin gündelik dildeki 

kullanımı; refleksiyon yapabilmeyi engelleyen klişeliği taşısa da durup durup sessizce sessizliği düşünmek, 

iletişim tutukluğu yaşayan çağın ihtiyacı olan reçeteleri taşımaktadır. Çalışma konusu olan İkinci Yeni 

sanatçıları İlhan Berk, Edip Cansever ve Turgut Uyar’ın şiirindeki sessizlik imgesi, şiirin kimyasına uygun 

olarak çeşitli formlarıyla işlenmiştir. Sessizliğin çok yönlü mana taşıyıcılığı, şiiri anlamsıza kadar düşünen 

şairler için eşsiz verimliliktedir. Yeni düzenle birlikte değişen algıların şiirde de kendini göstermesiyle İkinci 

Yeni şiiri çağın panoramik ruhunu yansıtmıştır. Eşyaların arasında yükselen seslerin, bireylerin arasına 

sıçraması gecikmemiştir. İletişimin cılızlaşması, bireye kendi sesini ileteceği boşluk bırakmaz. Bu 

etkilenişlerle benliğe çekilen kişinin dramı, sessizliğin gölgesinde yeşeren şiirlerle nümayan olmuştur. 

Sessizlik kavramının ruh haline göre olumlu ve olumsuz durumlara uyan dokusunu, şiirlere titizlikle yediren 

şairlerin bu niyeti düşünülmüş bir imge olduğunu göstermektedir.  

Çalışma dört ana bölüm ve bölümlere bağlı alt başlıklardan oluşmaktadır. Birinci bölümde İkinci Yeni 

şiirinin genel özelliklerine kısaca değinilmiştir. Aynı bölümün alt başlığında İlhan Berk, Edip Cansever ve 

Turgut Uyar’ın şiir anlayışları verilmiştir. Çalışmanın ikinci bölümünde sessizlik kavramının din, mitoloji, 

resim, müzik ve sinemayla ilişkisi irdelenmiştir. Sessizliğin günlük kullanımı olan ses yoksunluğu dışında 

manaları özellikle seslerle duyulmaya alışık olunan sinema ve müzikte kendini görüntüyle duyulur kılmıştır. 

Çalışmanın ana konusu olan şiirlerdeki sessizlik imgesinin çözümlenmesi üçüncü bölümde alt başlıklarla 

birlikte aktarılmaya çalışılmıştır. Şiirlerin ana teması olarak kullanılmış sessizlik imgesinin; modernizm 

tepkisi, yalnızlık, kadın, aşk ve acı ile eş güdümlü işlendiği tespit edilmiştir. Dördüncü bölümde incelenen 

şiirlerin sessizliğe yakın çağrışımları; doğanın sessizliğindeki parçalar olan kar/kış, dağ, çöl, orman, deniz ve 

doğa dışındaki susma, gece, boşluk kavramları çözümlenerek aktarılmıştır. Sanatçıların sessizlik 

çağrışımlarından faydalanarak sessiz mekânları tercih etmeleri, an’ın dışında kalma istekleriyle yaygın 

bilinen kaçış temi olarak yer almıştır. 



III 

 

Çalışmamın her safhasında katkısı olan, spesifik konulara yönelmemi sağlayan ve değerli görüşleriyle 

beni daima yüreklendiren danışman hocam Prof. Dr. Fatih ARSLAN’a bütün katkılarından dolayı içtenlikle 

teşekkür ediyorum. Manevi terapileriyle her zaman yanımda olan biricik aileme, dualarıyla içimi ısıtan 

eşimin değerli ailesine, tezimin düzeltmelerinde emeği geçen yakın arkadaşım Dilara DEMİRBAĞ’a, tez 

yazma sürecinde kanatlarımın özgürleşmesini sağlayan kıymetli yol arkadaşım Ali YILDIRIM’a yüreğimin 

en derin köşesinden şükranlarımı sunuyorum. Zaman kumuna kalıcı ayak izlerini bırakabilmek umuduyla. 

 

 

Betül YILDIRIM 

ELAZIĞ 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



IV 

 

İÇİNDEKİLER 

BEYAN .............................................................................................................................................................. I 

ÖN SÖZ ........................................................................................................................................................... II 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................................................................. IV 

ÖZET ................................................................................................................................................................ V 

ABSTRACT ................................................................................................................................................... VI 

FOTOĞRAFLAR LİSTESİ ....................................................................................................................... VII 

KISALTMALAR ........................................................................................................................................ VIII 

1. GİRİŞ .......................................................................................................................................................... 1 

2. İKİNCİ YENİ ŞİİRİNİN GENEL ÖZELLİKLERİ ............................................................................... 3 

2.1. İlhan Berk Edip Cansever ve Turgut Uyar Şiirine Genel Bakış ....................................................... 5 

3. SESSİZLİĞİN VARYASYONLARI ........................................................................................................ 8 

3.1. Dinlerdeki Örtük Biçim: Sessizlik ................................................................................................... 8 

3.2. Sessizliğin Mitteki Yansıması ........................................................................................................ 12 

3.3. Sanatın Sessizliği (Resim, Müzik, Sinema) ................................................................................... 15 

4. İLHAN BERK, EDİP CANSEVER VE TURGUT UYAR ŞİİRİNDE SESSİZLİK İMLERİ .......... 19 

4.1. Modern Boğuntu: Ses/sizlik ........................................................................................................... 19 

4.2. Kent Çekilmesi: Sessizlik ve Yalnızlık .......................................................................................... 36 

4.3. Nihai Ölüm Sessizliği .................................................................................................................... 48 

4.4. Sessizliğin Cinsiyeti: Kadın ........................................................................................................... 61 

4.4.1. Sessizlikle Filizlenen: Aşk .................................................................................................... 66 

4.4.2. Acının Dili Dişi/l Sessizlik .................................................................................................... 70 

5. İLHAN BERK, EDİP CANSEVER VE TURGUT UYAR ŞİİRİNDE SESSİZLİK 

ÇAĞRIŞIMLARI ............................................................................................................................... 76 

5.1. Sessizlik Mevsimi Kış .................................................................................................................... 76 

5.2. Ezoterik Mekan Çöl ve Yandaşı .................................................................................................... 82 

5.3. Mavi Derinlikteki Sessizlik ............................................................................................................ 86 

5.4. Sessizliğe Uzanan Patika: Orman .................................................................................................. 89 

5.5. Sesi Yankıyla Öteleyen Dağ Sessizliği .......................................................................................... 92 

5.6. Sus(kun) ve Sessizlik ..................................................................................................................... 96 

5.7. Sessizliğin Zaman Eşiği: Gece ....................................................................................................... 99 

5.8. Boşluktaki Ritim: Sessizlik .......................................................................................................... 102 

6. SONUÇ ..................................................................................................................................................... 106 

KAYNAKLAR ............................................................................................................................................. 109 

ÖZ GEÇMİŞ 



V 

ÖZET 

İLHAN BERK, EDİP CANSEVER VE TURGUT UYAR ŞİİRİNDE SESSİZLİK 

Betül YILDIRIM 

Yüksek Lisans Tezi 

FIRAT ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimleri Enstitüsü 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 

Yeni Türk Edebiyatı Programı 

Haziran 2023, Sayfa: VIII + 113 

Sanayileşen ve hızını arttıran yeni dünya düzeni etkileri İkinci Yeni şiirinin ana temaları arasındadır. 

Değişimin insanlar ve kendilerine yansıyan eksiklikleri üzerine yoğunlaşan şairler, yaşantıların kesif 

görüntülerini şiire yansıtır. İkinci Yeni şiiri, modernizmle birlikte durmadan yükselen nesne seslerinin 

ağırlığını taşır. İlhan Berk, Edip Cansever ve Turgut Uyar şiirlerindeki sessizlik kavramı, bilinen manalarının 

dışındaki bilinmezliğe değinen varyantlarla anlam ve değer kazanmıştır. Sanatçılar sessizliğin arzu edilen, 

özlenen dinginliğinin yanı sıra korkutan, ürperten soğuk yüzüyle de hemhâl olur. Şairler, değişimin ivme 

kazandığı kentli gözüyle şiire yaklaşarak, sessizliğin sesine kulak verir. İkinci Yeni şiirinde başat tema olan 

yalnızlık, ölüm, kadın ve kent kavramları sessizlikle iç içe kullanılmıştır.  Sessizliği çağrıştıran sözcüklerin 

ise; kış, çöl, deniz, orman, dağ, gece, susma ve boşluk gibi imgeler aracılığıyla vurgulandığı tespit edilmiştir. 

Sanatçılar sessizlik ve yükselen ses karmaşasındaki etkilenişler arasında mukayese yaparak eski dönem 

duruluğunu ve yalınlığını arzu eder. Bu çalışmada İkinci Yeni’nin temel konuları sessizlik imgesi ekseninde 

çözümlenerek, şiirdeki temasları verilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: sessizlik, yalnızlık, ölüm, kent, İkinci Yeni. 



VI 

ABSTRACT

Silence In The Poetry Of İlhan Berk, Edip Cansever and Turgut Uyar 

Betül YILDIRIM 

Master’s Thesis 

FIRAT UNIVERSITY 

Graduate School of Social Sciences 

TURKISH LANGUAGE AND LITERATURE DEPARTMENT 

Modern Turkish Literature 

Program June 2023, Page: VIII + 113 

The effects of the new world order, industrializing and increasing its speed, are among the main 

themes of the İkinci Yeni poem. Poets, who focus on the people and the deficiencies reflected in the change, 

reflect the dense images of the experiences into poetry. The İkinci Yeni poem carries the weight of the object 

sounds that are constantly rising with modernism. The concept of silence in the poems of İlhan Berk, Edip 

Cansever and Turgut Uyar gained meaning and value with variants that refer to the obscurity outside of its 

known meanings. Artists; besides the desired and longed serenity of silence, it also gets along with its 

frightening, chilling cold face. Poets listen to the voice of silence by approaching poetry with the eye of an 

urbanite, where change is gaining momentum. The concepts of loneliness, death, woman and the city, which 

are the dominant themes in the İkinci Yeni poem, are used intertwined with silence. The words that evoke 

silence are; It has been determined that it is emphasized through images such as winter, desert, sea, forest, 

mountain, night, silence and emptiness. Artists desire the clarity and simplicity of the old period by making 

comparisons between the silence and the effects of the rising sound confusion. In this study, the main issues 

of the İkinci Yeni are analyzed in the axis of the image of silence, and its openings in the poem are given. 

Keywords: silence, loneliness, death, city, İkinci Yeni. 



VII 

 

FOTOĞRAFLAR LİSTESİ 

Foto 1. Allegoria del Silenzio Heykeli ............................................................................................................ 13 

Foto 2. Harpokrates ......................................................................................................................................... 15 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



VIII 

 

KISALTMALAR 

 

Kısaltmalar 

A.D. : Akşama Doğru 

A.T. : Aşk Tahtı 

B.S. : Büyük Saat 

Çev.                     : Çeviren 

D.E.G.A : Dünyanın En Güzel Arabistan’ı 

Haz.                     : Hazırlayan 

L.W.                    : Ludwig Wittgenstein 

N.B.K.A.H.Ş.      : Nerden Baksak Kendini Anlatıyor Her Şey 

s.                          : Sayfa 

S.                         : Sayı 

S.K.I : Sonrası Kalır I 

S.K.II : Sonrası Kalır II 

TDK : Türk Dil Kurumu 

vb.                       : ve benzeri 

vd.                       : ve diğerleri 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

1. GİRİŞ 

İnsanoğlu varlık sahnesini adımladığından beri, kendini ve izlenimlerini anlatmaya meyyal 

nitelikleri taşır. Her insan hikâye anlatıcısıdır. Anlatılan deneyimler, kolektif bilinç süzgecinden 

geçerek evrensel görüntüleri yansıtır. Bireyin; kültür, ırk, statü farklılığı ortak his dünyasını 

değiştirmez. Aşk, acı, mutluluk, heyecan gibi duygular ilkel insan için neyi ifade ediyorsa modern 

bireyde de benzer karşılıkları taşır. Asırlar önce yazılmış eserlerin bugün okunduğunda hâlâ 

etkileyici gücünün olmasındaki ana neden bu olgudur. Mağaradan evlere doğru gelişim evrelerini 

yaşayan insan için, kazanılmış değerler olduğu kadar yitirilmiş değerler söz konusudur. Yitikleşen 

değerlerin ilki ise sessizlik kavramıdır. Sessizlik, büyüyen medeniyetin küçülttüğü kayıplar 

arasındadır. 

İletişim ve ulaşım araçlarının hızla gelişmeye başlamasıyla; sessizlik olgusu dünyadan 

koparılarak, sesin yükselen tiranlığına kurban verilmiştir. Sessizliği sesin minimum hâli olarak 

tanımlayan uygarlık insanı; sesle doğru orantılı artan stresin, sessizliğe ihtiyacı olduğunun farkında 

değildir. Seslere bağışıklık kazanarak, sese mecbur bir bağımlı olmuştur. “İletişim ütopyasının 

bildiği tek sessizlik, bir arızanın, makinedeki bir bozukluğun, iletimin durmasının 

sessizliğidir.”(Breton, 2021:9). Teknoloji geliştikçe sessizlikle mesafesi büyüyen bireyin sancısı, 

üst dil örneği şiirlere de aksetmiştir. İkinci Yeni şairleri arasında yer alan Turgut Uyar, Edip 

Cansever ve İlhan Berk’in; kentlilik problemlerine eğilmesi, evrensel dinginlik değeri olan sessizlik 

imgesinden faydalanmasını sağlamıştır. İletişim çağının, iletişimsizlik maskesini saklamaya çalışan 

yanılgılardan ibaret olduğunu fark eden sanatçılar; kaçışı sessizlik ve sessizliği çağrıştıran 

değerlerde bulur. Şairler, sessizliği katharsis olarak değerlendiren Kierkegeard misali ses 

keşmekeşinden arınmayı ister. İncelenen şiirlerde klişeleşmiş modernite başkaldırısının, çağın ses 

bulanıklığından yoğun şekilde etkilendiği tespit edilmiştir. Hislerini sığ sularda yüzdüren şairler, 

muzdarip olduğu problemleri kullandıkları nümâyan imajlarla vurgular. Sükûnetin farklı çehreleri 

ve psikolojik değişkenliği onu; istenen, dışlanan, ürperten, dinlendiren, düşündüren anlamlar 

evrenine katar. Sanatçılar da sessizliği yalnızca istenen, özlenen, dinlendiren değer görüngüsünde 

değil; aynı zamanda modern bireyin sessizliğe aç fakat tahammülsüz, korkak tavırla çeşitler. 

 Spesifik kavramlar arasında yer alan sessizlik üzerine yapılan çalışmalar, yabancı 

araştırmacılar tarafından yapılmıştır ve kısıtlıdır. Hazırlanmış çalışmaların uzun geçmişe sahip 

olmaması, derli toplu incelemelerin fazla bulunmaması; sessizlik kavramının aydınlanmayı 

bekleyen birçok niteliği olduğunu ispatlar. Bu minvalde sosyolog David Le Breton’nin Sessizlik 

Üzerine adlı çalışmasının yol açıcı olduğunu söylemek yanlış olmaz. Breton, eserinde sessizliğin 

temaslarını irdeleyerek kavramın karşılıklarını vermiştir. Tarihçi Alain Corbin, Sessizliğin Tarihi 

isimli araştırmasında edebiyat dünyasından verdiği örneklerle katkıyı derinleştirir. Max Picard 

Sessizliğin Dünyası adlı eserinde, sessizliğin çeşitli durumlardaki tezahürüne değinerek kavramı 

zenginleştirmiştir. John Biguenet Sessizlik isimli çalışmasında; sessizliği çeşitlendirmiş, daha çok 

modernitenin olumsuz etkilerine ve sonuçlarına değinerek aktarmıştır. Nörolog Michel Le Van 

Quyen, Beyin ve Sessizlik adlı çalışmasında, sessizliğin bilimsel faydalarını beyindeki etkileriyle 

ispatlayarak sunmuştur. Literatür taramalarında edebiyatımızda yapılmış yüksek lisans ve doktora 

çalışmalarına rastlanmamıştır. Edebiyat dışındaki branşlarda, Burcu Canar’ın Tuhaf Alan: Sessizlik 

ile İletişim Üzerine Bir Sahneleme Denemesi ve Engin Yurt’un Sessizliğin Fenomenolojisi: Batı 

Düşünmesinde Bir Sessizlik Araştırması isimli doktora tezleri, sessizlik kavramına farklı perspektif 

geliştirecek çalışmalardır. Makalelerin sayıca az olması ve örneklerin sessizliğin derinliğine nüfuz 



2 

 

etmemiş olması; konuyu irdelenmeyi gerektirmiştir. Sessizlik kavramının katmanlı yapısı, şiirin 

derinlikli dünyasına uyumludur. Sanatçıların kavramı imge dünyasına dâhil ederek çeşitli halleriyle 

kullanmış olması çalışmaya imkân sunar. Bilinçdışı sayıklaması vecdiyle şiire mühürlenen imgeler, 

sözü muhtelif hudutlara taşır. Şiire uygun olan sessizlik kavramını bilinçli yahut bilinçdışındaki 

dökülmelerle vurgulayan İkinci Yeni sanatçıları; sözünü sessizlikte gizlemiş, derinleştirmiş ve 

boşluklar ardına saklamıştır. İncelenen şiirler arasında sessizliği bilinçli olarak kurgulayan 

sanatçıların başında İlhan Berk gelmektedir. Berk’in, sessizliğin görüntüsü resimle olan yakınlığı 

ve Mallermé ilgisi, sessizliği temel alarak şiire konu edinmesine katkı sağlamıştır. Berk’in 

incelenen; Toplu Şiirleri Aşk Tahtı, Akşama Doğru ve Eşik kitaplarında sayfalara kazınmış uzun 

boşluklar, tek yahut birkaç sözcükle kurgulanmış cümleler sessizliğin yalnızca imge olarak değil 

görüntü boyutuna ulaştırılmış versiyonlarına örnek sunar. Edip Cansever’in sessizlikle olan 

iletişimi diğer sanatçılarda olduğu gibi varoluşçu lügatin bunaltı etkisiyle sığınma, tepki ve 

arzulanan değer olarak kendini sezdirmektedir. Turgut Uyar ise Berk ve Cansever’e göre daha 

yumuşak, eminsiz bir aradalıkta sessizlik imgesini şiirin merkezine yerleştirmiştir. Uyar’ın sessizlik 

beklentisi çelişiktir. Aynı şiirde; hem sessizlik arzusuyla dolu hem de sessizliği dışlayan bir 

anlatıcıya bürünmesi söz konusudur. İkinci Yeni şairlerinin genel hatlarıyla şiirleri incelenerek; 

çalışma konusu olan şairlerin sessizlik kavramını daha yoğun yansıttığı tespit edilmiştir. 

Çalışmanın giriş kısmından sonraki ilk bölümünde, İkinci Yeni şiirinin genel özelliklerine ve 

sanatçıların şiir anlayışlarına kısaca değinilmiştir. Devam eden diğer bölümde sessizlik kavramı alt 

başlıklara ayrılarak din, mitoloji, sinema, müzik ve resim gibi edebiyat dışındaki sahalarda 

konumlandırma şekli hakkında bilgi verilmiştir. Ardından çalışma konusu olan İkinci Yeni şairleri 

Edip Cansever, İlhan Berk ve Turgut Uyar’ın sessizlikle alakalı doğrudan değindikleri şiirler tespit 

edilerek, sessizliğin imgesel değeri açıklanmaya çalışılmıştır. Çokanlamlı şiir kurgusunu 

benimseyen sanatçılar, sessizlik imgesini kullandığı şiirlerinde kent, yalnızlık, ölüm, kadın, aşk ve 

acı bağlamıyla sessizliğe mana atfetmiştir. Beşinci bölüm, sanatçıların sessizliği çağrıştıran 

imgeleri dikkate alınarak şiirler çözümlenmiştir. Bu minvalde sessizlik çağrışımları arasında 

belirgin şekilde yer alan doğa unsurları çöl, kar, dağ, deniz, orman; gece, susma, boşluk gibi 

kavramların şiirlerde vurgulandığı tespit edilmiştir. Sonuç bölümü ise çalışmanın genel toparlama, 

çıkarımları aktarma bağlamıyla nihayetlendirilmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

2. İKİNCİ YENİ ŞİİRİNİN GENEL ÖZELLİKLERİ 

 Gördüğü, duyduğu, yaşadığı hadiseleri; diline, kalemine ve düşüncesine yansıtan her insan 

çağından ipuçları verir. Kişinin bilinçdışındaki tanık olduğu baskılamalar bir şekilde tezahür 

edecek yolu bulabilmiştir. Edebi eserlerin çıkış noktasındaki anlatma ihtiyacı böylesi basıncın 

etkisindedir. “Yazmasam çıldıracaktım” söylemindeki gibi aktarma eylemi, benliğe hücum eden 

durumları anlatma gereksinimidir. Bireysel ve toplumsal her olay zihinde şekillenerek edebi 

anlatılara dönüşmüştür. Bunlar arasında şiir, büyük büyük anlatmanın en ince detayıdır. Çünkü şiir, 

zihnin çatlağından içeri sızan ışığın ta kendisidir.  

Toplumun sosyolojik, ekonomik, psikolojik, siyasi değişim ve dönüşüm safhalarındaki 

kırılganlık sanatsal gelişimleri etkilemiştir. Dünyanın kırılma noktası olan savaşların getirisiyle 

bedbin, içe dönük, ontik ve ontolojik sorgulamalarla oluşan fikirler, modern insanı çözümleme 

niyetindedir. Bireyi çözümleyen yirminci yüzyılın kan toplumundaki felsefi düşüncelerden en 

dikkat çekeni varoluşçu (egzistansiyalizm) görüştür. Öz, bireycilik, özgürlük gibi kavramları 

irdeleyen felsefi akım edebiyatta da ruh bularak çağ insanının fikirlerini şekillendirmiştir. 

Edebiyatımızda varoluşçuluk mantalitesiyle örtüşen İkinci Yeni şiiri; iç sorgulamaların, sancıların 

bireydeki yansımalarını konu edinmiştir. Ahmet Hâşim ve Yahya Kemal ile başlayan modern şiir 

yaklaşımları, İkinci Yeni şiiriyle birlikte olgunlaşır. Hareketin isim babası Muzaffer İlhan Erdost, 

Pazar Postası dergisinde İkinci Yeni adını ilk kez zikreder. “İkinci Yeni, Fecr-i Âti, Yedi 

Meşaleciler, Garipçiler ya da Hisarcılar gibi, ortak bir bildirgesi olan veya belli bir dergide 

toplanan şairlerce, önceden anlaşarak kurulmuş bir topluluk ya da hareket değildir. İlhan Berk, 

Edip Cansever, Cemal Süreya, Turgut Uyar, Sezai Karakoç ve Ece Ayhan gibi öncüler, 

birbirlerinden habersizce, 1950’li yılların ilk yarısından itibaren, Yenilik, Yeditepe, Şiir Sanatı, 

İstanbul, A ve Pazar Postası gibi dergilerde, dil, biçim, içerik ve söylem bakımından var olan 

şiirden tümüyle ‘başka’ şiirler yayımlamaya başlarlar.” (Karaca, 2013:90). Kaynaklarını dadaizm, 

varoluşçuluk ve sürrealizm akımlarından alan İkinci Yeni şiiri; düzeni, anlamı reddeden bir anlayış 

geliştirir. Böylelikle İkinci Yeni şiiriyle beraber, toplumsal bunalım ortamında filizlenen yeni bir 

soluk yerleşmeye başlar.  

Hareketin isim babası Muzaffer İlhan Erdost, İkinci Yeni’nin gelişim safhasını şöyle açıklar; 

“şiir, yalnızca kendi içinde değil, şiir olarak da bir bunalım geçiriyordu. Toplumdaki değişmeler 

hızlanmıştı, bu değişmenin, diğer anlamıyla yarı-bağımlı ülke durumuna gelmenin siyasal yönü 

seziliyor, ama yarı-bağımlı ülke durumuna gelmekle birlikte, kapitalizm, etkin bir biçimde ülkeyi 

hareketlendiriyor, insanları canlandırıyordu.” (Erdost, 2015:37). Kentli sanatçıların bu ivmeyi 

yakından deneyimlemesi, toplumsal deformasyonun şiire aks etmesindeki önemli etkenlerdendir. 

Kentin patlamış göç furyası, hiyerarşik uçurumların doğması, işsizlik, yalnızlaşma, kozmopolit 

karmaşa gibi olumsuzluklar şiirin beslendiği ana damarlar olmuştur. Değişen şiir algısı Erdost’un 

ifadesiyle, “bir bakıma, kendinden önceki serbest biçimi içerisinde, biçimin öz tarafından yeniden 

yapılanması, dış biçimden iç biçime yeni bir dokulaşmadır.” (Erdost, 2015:43). Şiirdeki inovasyon 

anlam/anlamsızlık, imge kapalılığı, mistik ambiyans formunda zuhur etmeye başlamıştır. Yaşama 

verilen anlamlar,  herkes için farklı değerler kategorisinde yer alır. Kimi için yaşamın anlamı maddi 

kimi için manevi değerler etrafında şekillenir. Ancak İkinci Yeni şiiri yaşama herhangi bir anlam 

atfetmez. Dünya sürgün yeri, birey ise sürgündeki düşmüş, itilmiş cezalı olarak yansıtılır. 

Sanatçıların anlamsız şiir denemeleri, maddeye verdikleri anlamlarla/anlamsızlıkla ilintilidir. 

Anlamsız görülenin yine anlamsızlıkla aktarılmaya çalışılması sanatçılara göre olağan bir 

perspektiftir. 



4 

 

 İkinci Yeni şiirinin etkisi altına girdiği soyutlama tekniği, konu ve biçimde bilinçdışı 

yansımalar şeklinde belirir. “Soyutlama eğilimi, betimleyici niteliği ve biçimi bozan tavrına uygun 

olarak en çok batık imgeleri kullanan İkinci Yeni şiiri, bu yönüyle Divan şiirindeki Sebk-i Hindi 

akımına benzer.” (Korkmaz ve Özcan, 2014: 286). Sanatçıların yoğun imgelerle kurguladıkları 

şiiri, kendilerini kolayca anlaşılmaya açmaz. Okurlarından muhtelif ön bilgi deneyimi ister. 

Çokanlamlılık üzerine konumlanan şiirler; çağrışım, sezgi ve derin dehlizlere bırakılır. Mitolojiden 

sıklıkla yararlanan sanatçılar, özellikle Yunan mitolojisinin Sisyphus, Medusa, Phoenix, İkarus gibi 

öne çıkan anlatılarından beslenmiştir. Şiirin dilinde ve biçiminde bozma, şairlerin diğer özellikleri 

arasındadır. Soyut/somut şiir tartışmalarına karşın; şiirle somutlama anlayışı savunulur. Cansever, 

İkinci Yeni şiirine yöneltilen anlamsız, soyut, kapalı gibi eleştirileri şu şekilde cevaplamıştır: 

“Şiir, insani değerlerden, ölümsüz özlerden, yaşam koşullarından, çağını yansıtmaktan 

kopmazlığıyla da somut bir olgudur. Ama kimi dönemlerde şiirin bu niteliği fark edilmeyebilir. Dil 

zorluğu, soyut araçlar, yeni şiir öğeleri bir engel olarak dikilebilir. Soyut araçlar dedik; evet bu 

bizim çelişmeye düştüğümüz sanısını uyandırmamalı. Bilimler bile, insanın salt bir yanıyla 

ilgilenmekle, insanı insandan soyutlayarak, gerçekte ona somut bir nitelik kazandırmıyorlar mı? 

(...) Nedir anlamsız şiir? Bana sorulursa, ben bugüne dek okuduğum şiirler arasında bir tek 

anlamsız şiire rastlayamadım. Anlamsız, anlaşılmayan anlamına geliyorsa diyeceğim şu: Şiirin de 

kendine özgü bir anlatım yolu olduğu, değişik bir mantıkla, şiir mantığıyla yazıldığı unutulup, 

çözümünü ya da açıklanmasını şiirin kendinden önce varsayanlar, elbette şiiri anlamsızlıkla 

suçlayacaklardır.” (Cansever, 2017:163). 

İkinci Yeni’nin içe dönük yoğun anlatımı; hızla yaygınlaşan makineleşmenin karşısında 

benlik yitimi hissine kapılan, soyutluğa itilmiş insan bunaltılarının uzantısıdır. Gerçeklikten uzak 

ve anlamsız olarak eleştirilen İkinci Yeni şiiri, misoneizm sarmalında anla(ya)madığına kara çalan 

tek yönlü düşüncelerin tacizine maruz kalır. Sanatta yeniliklerin kabulsüz, esneklikten uzak 

eleştirilerle çevrelenmesi şiirin; “alışılagelen düzeninden ayrıldığı ve okurun alışkanlıklarını 

bozduğu anda öteden beri ‘tembel okur’un en çok başvurduğu silah işlevini görmüştür. Bu tür okur, 

gerçekliğe ilişkin önceden edindiği bilgisiyle şiire yaklaşmakta ve şiirdeki gerçeklikle zihnindeki 

bilgi uyuşmayınca da onu ‘anlamsız’ diye nitelemektedir.”(Sümer, 2015:89). Şairlerin soyutlamayı 

tercih etmesini doğru anlayıp yorumlayabilmek için varoluşçu felsefe, mitoloji ve şiirin gelişim 

çizgisi bilgisine sahip olmak gerekir. Üst dil ürünü olan şiir, kendini üst okuma ve donanımlara 

açar. Modern bireyin, iç sıkıntısını aktaran İkinci Yeni şiiri; ne kadar toplumsallıktan uzak görünse 

de birey özelinden geneli anlatmaktadır. Değişen ve dönüşen toplumsal ivmedeki aksaklıkların 

birey üzerindeki etkisi, İkinci Yeni şiirinde yankı bulmuştur. Şiirlerin anlattığı dinamizmin imgeler 

ardına saklanması, hitap ettiği aydın kesimle sınırlı kaldığından daha çok özel düşünülmüştür. 

Elbette belirli güruhu temel aldığı söylenebilir, fakat sanayileşmenin kesif etkilerine daha fazla 

maruz kalan kentli insanların içsel dramını anlatmasıyla genelleştirilebilir. Modernleşmeyle birlikte 

uyumsuzluğun baş göstermesi, şiirlerdeki kaçış ve arayış temasının itici gücü olmuştur. 

Sanatçıların kaçış ve arayışları, benliğe dönüşle kendini gösterir. Uyumsuz hissedilen çevreden 

izole olarak benliğe kapanmayı tercih eden bir şiir anlayışı gelişir.  

Şiirdeki köklü değişikliğin; sıklıkla anlamsız, kapalı, bir şey anlatmadığı yönünde eleştirilere 

maruz kalması; zorlayıcı imgelerin öne çıktığı şiirler olmasıyla ilgilidir. Aynı zamanda sanatçıların 

“anlamsıza kadar şiir” görüşünü benimsemiş olmasının da payı büyüktür. Bergsonizm sezgiciliğine 

önem veren sanatçılar şiirlerinde; duyularla hissetmenin betimlemelerini sıklıkla yapmıştır. 



5 

 

Eliot’un “nesnel karşılık” kuramını benimseyen şairler; nesnelerin duygusunu hissederek, 

özdeşleyim (einfühlung) yoluyla aktarmayı tercih eder.  

2.1.  İlhan Berk Edip Cansever ve Turgut Uyar Şiirine Genel Bakış 

Yeniden anlamlandırma, bilinçdışı döküntüsü şeklinde karşımıza çıkan imge kavramı şiirin 

yapı taşıdır. Çağrışımın ve sezginin çocuğu olan imge; şiirdeki dinamizm izlerini sunar. İkinci Yeni 

şiirinde öne çıkan imgecilik, sanatçıların savunduğu çok anlamlı, çok sesli şiire kapı aralamıştır. 

Öyle ki şairlerin imgeleri imzası gibi olmuş ve her bir sanatçı imgesiyle özdeş görülmüştür. Geyik 

imgesini Uyar’dan, karanfili Cansever’den, uzun imgesini ise Berk’ten ayrı düşünmek mümkün 

değildir. Sanatçıların ortak benzerlikleri olduğu gibi her birinin şahsına münhasır söyleyiş 

biçimleri, anlayışları vardır.  

İkinci Yeni sanatçıları arasında olan İlhan Berk; üretken şairlerimizdendir. “Otomat yazı 

makinesi gibi durmaksızın yazar. Çünkü ona göre: Yazmak yaşamaktır.” (Özcan, 2017:22). 

Sanatçının; Saint Antoine Güvercinleri ile İkinci Yeni dönemi başlar. Ondan önceki şiir çizgisi 

başlangıç olarak Ahmet Hâşim ve daha sonra Nazım Hikmet etkisi altında yazdığı toplumcu 

gerçekçi görüşlü şiirlerden teşekküldür. “Bu şiirlerde ana izlek ‘ezilen toplum’dur, anlam açık, dil 

düzgündür. Kendi deyişiyle İkinci Yeni’ye gelene kadarki bu evresinde şair, gırtlağına kadar 

anlama boğulmuştur.” (Karaca, 2013:95). Toplumcu Gerçekçi ve Garip şiirinin ömrünü 

tamamlandığını düşünen sanatçı, İkinci Yeni evreninde yeniliklere kulaç atar. “Anlamsıza kadar 

şiir” görüşünü benimseyerek bu çizgisini bozmadan devam etmiştir. Sanatçıya göre şiir; imgelerle 

düşünme, görüntüler koyma sanatıdır. İmgelerin taşıyıcısı sözcük üzerine kafa yoran Berk için, 

“sözcüklerin imgelem dünyasını kurmasıysa, algı alanını aşması, özel bir algı alanı yaratması, 

nesneyi değiştirmesi, yeni boyutlar, anlamlar yüklenmesiyle oluşur.” (Kolcu, 2010:50). Berk’in 

şiirlerindeki alışılmamış bağdaştırmalar, paradoksu çizen satırlar zihni zorlayan tekinsizliklerle 

doludur. Çalışmanın konusu sessizlik imgesi Berk’te öylesine belirgindir ki imgenin ötesine geçip 

başlı başına şiir yazma biçimine, şiir anlayışına dönüşmüştür. İlhan Berk’in bu atılımları bilinçli 

olduğu kadar bilinçdışı taşmalar şeklinde de tezahür etmiştir. Sanatçı için nesne, bitkiler daima ilgi 

çekici malzeme olarak imge dünyasında kendine yer bulabilmiştir. Bundan dolayı Berk; elle tutup, 

gözle gördüğü somut şeyleri şiirine konu edinir. Adaçayı, patates, ayrıkotu, sarımsak Berk’te şiirin 

malzemesi, imgesi olur. Şiiri kurma süresini şair şöyle aktarır, “dilin sıfır noktasına dönerim 

çoğunlukla. Bir yıldır elli ot üstünde çalıştım. On yıldır da bu elli otu nasıl anlatabilirim diye 

düşündüm(...) Çağrışımlar, kavramlar, simgeler (şiirin bu kanser sözcükleri) yok oluverdiler. 

Dokunulmayan hiçbir nesneye bakamaz oldum.” (Berk, 2022:56). Mallérme, Ezra Pound gibi batılı 

sanatçılardan etkilenen Berk’in şiirinde boşluklar, yalın cümleler ardındaki yoğun manalar sıklıkla 

görülür. Sanatçının beslendiği kaynaklar; mit, tarih ve İstanbul her seferinde yeniden okumalara 

açık şiir konuları olmuştur.  

İkinci Yeni’nin öne çıkmış bir diğer sanatçıları arasında olan Edip Cansever okuyup, 

düşünmeyi tutkuya dönüştürmüş bir şairdir. Şiir yazmak onun için gerekli ve helecan uyandıran 

eylemdir. Sanatçı, şiirlerinde anlattığı bireyi toplum içinde somut olarak görünür kılmak için 

derinlere inerek içsel dramını kurcalama çabasında olduğunu belirtir. Düşünce şairi kimliğiyle öne 

çıkan şair, yalnızca şiirle düşünmeye inanmıştır. Cansever’in ilk şiirlerinde, Garip şairlerinin etkisi 

görülür. Bu etkileri kabul eden şair yine de şiirini Yerçekimli Karanfil ile başlatmak ister. Sanatçı 

bu yönüyle Berk ve Uyar’dan ayrışarak İkinci Yeni’ye doğru emekleme sürecindeki etkilenişleri 

reddeder. Şiirin çok sesli olması gerektiğini savunan şair, Eliot’un nesnel karşılık kuramını 



6 

 

benimsemiştir. Şiirlerinde otel imgesini sıklıkla kullanan Cansever, “oteller şairi” olarak da 

anılmaktadır. İkinci Yeni şiiri öyküleme tekniğine karşı durmuş olsa da Cansever’in şiirinde 

öyküye, tasvire ve diyalog tarzı ifadelere sıklıkla rastlanır. Cansever, insanın düşüncesinden dolayı 

dramatik ve trajik durumda bırakıldığı bir zamanda, şairin vazifesinin düşündürmek, yanlış ve 

olumsuz olanı teşhir etmek ve bu bağlamda bilinçlendirmek olduğunu düşünmektedir. Somut-soyut 

tartışmalarındaki fikrini, “soyutlamanın insan zihninin en büyük aşaması olduğuna şiirde de 

soyutlama yapmanın kaçınılmazlığına, ne var ki sonuçta soyutun somutlanmasıyla gerçek şiire 

varılabileceğine inanırım.” (Dirlikyapan, 2017:163) şeklinde belirtmiştir. Nesnelerin Cansever 

şiirinde tıpkı Berk kadar önemli olmasındaki ana neden; şiirsel bir dekor oluşturma ilkesiyle, 

söylemek istediğiyle, şiirin amacıyla ilgilidir. Şairin şiir anlayışının şekillenmesinde varoluşçuluk 

etkileri mühim yer kaplar. Bireyin iç bunaltısı, yalnızlaşma ve yabancılaşma diğer sanatçılar gibi 

Cansever şiirinde de göze çarpar. Cansever’in benliğine dönüşünde, Kapalı Çarşı gibi yoğun insan 

ve eşya trafiğinin merkezinde bulunmasının etkisi vardır. Dükkânında bile asmakata çekilerek 

kalabalıktan uzak kalmaya çalışan şair, şiirlerinin çoğunu burada yazmıştır.  

Cansever gibi sanatını pesimist akışla besleyen Turgut Uyar, mensup olduğu İkinci Yeni’nin 

kesif etkilerini benliğinde taşır. Sıkılmışlık ve varoluş problemlerini şiirine yansıtarak iç dinginliğe 

ulaşmaya çalışmıştır. Şairin içe kapanık, sakin ve kendine dönük mizacı bireysel konulara 

eğilmesini kolaylaştırmıştır. Aynı zamanda; “Turgut Uyar, insan eli ile işlenen kitlesel ölümlerin, 

soykırımların, insan neslinin hiçe sayılmasının meyvesi olan bir çağın eseri olarak, ölüm izleğini 

şiirlerinde çok fazla işler ve kendi öznelinden yola çıkarak insanlığın genel yalnızlığını, 

yabancılaşmasını ve trajik konumunu anlatır.”(Aşkaroğlu, 2016:135). Açık-Kapalı Şiir adlı 

yazısında sanatçı, şiirine yöneltilen kapalı şiir değerlendirmesinden yola çıkarak açık ve kapalı şiir 

ayrımını absürt bulur. Ancak keskin eleştiriciler tarafından açık-kapalı şiir olarak kategorize 

edilmeyi çirkin bulsa bile bu kavramlar üzerinde düşünüp, tanımlamaya çalışır. Uyar’a göre açık 

şiir; yalın, derinliği olmayan, lirizmden uzak, adeta günlük konuşma diline benzer özelliklerden 

oluşmuştur. Kapalı şiir ise, ifade edilmek istenenleri kelimenin ardına saklayan çok yönlü 

perspektife uygun anlatımlardır. Soyutluğun sularında yüzen şairin; kapalı şiir yanlısı ve 

temsilcileri arasında yer almasına rağmen kendisine yöneltilen yıkıcı eleştirileri yumuşak 

cevaplarla savuşturmuştur. Açık şiir olarak değerlendirdiği şiirler arasında başarılı örneklerin 

bulunduğunu belirterek, birbirlerine üstünlük bağlamında hangisi hangisinden iyidir diye net fikrini 

beyan etmeyip, bunun cevabını bilmediğini söyler. Fakat kapalı şiiri anlamsızlıkla suçlayanlara 

karşı tarafında durduğu anlam yoğunluğunu açıklamaya çalışır; 

“Kapalı dediğimiz bu şiirlerle şiirimize yeni yeni özler geliyor. İyice dikkatli, sevmek 

isteyerek okursanız onlarda kıpırdanan bir kalabalığı yahut kişioğlunu bulabilirsiniz. Bunların 

düpedüz söylenmesinin imkânsızlığı genç şairlerimizi ister istemez kapalı şiire zorluyor belki de. 

(…) İnsan anladığı şeyleri sevebilir ama anladığı için onunla eğlenebilir de. Oysa kapalı yazmak 

başka türlü. Tanrısal kitapların yüzyıllardır böyle baş üstünde tutulmaları sanırım biraz da bu 

yüzdendir. Öyle düşünüyorum ki Kur’an Arapça konuşulmayan ülkelerde, Arapça konuşulan 

ülkelerden biraz daha fazla saygı görür (…)İnsan anlamadığı şeylerden korkar. Eğer anlayamadığı 

o şeyler içinde bir öz, bir değer sezinliyorsa korkusu saygıya çevrilir.”(Uyar, 2018:32). 

Modernleşmeyle birlikte kendini dışa kapatmaya başlayan bireyin doğal olarak yapacağı 

sanat, bu hâlden etkilenecektir. Uyar’ın çileye yakın mizaçta olması içselleştirdiği konuları şiire 

yansıtmasına zemin oluşturur. Şiir anlayışını konumlandırma sürecinde, önceki dönemlerin şiir 

hareketlerini kalemiyle birleştiren şair, böylece yavaş yavaş kendi üslubuna ulaşır. İkinci Yeni 



7 

 

sanatçıları arasında Uyar’ın daha kolay anlaşılır, açılmaya müsait imge dünyasında yer aldığı 

söylenebilir. Uyar, Cansever gibi emekleme dönemi şiirlerini reddetmez. Şiirin, toplumsal 

değişimlerden etkilenişlerini dikkate alarak gelişim çizgisindeki başlangıç naifliğini olağan kabul 

eder. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

3. SESSİZLİĞİN VARYASYONLARI 

3.1. Dinlerdeki Örtük Biçim: Sessizlik 

“Kalp sessiz olduğunda Tanrı konuşur.” 

Rahibe Teresa 

Sessizlik ve zaman kavramları arasındaki ortak paydaşlık, herkesin fikir sahibi olduğu ancak 

tam düzlem içine oturtamadığı tanımsızlıktır. Sessizliğin uyarıcı telkinliği taşıyan kimyası bireyin 

zihninde yapılması gerekene dair dogmatik eylemeler sunar. Fakat sessizlik sözlüklerdeki anlam 

karşılığında olduğu gibi ses yoksunluğu mudur? Ses yoksunluğu ise, sessiz olmasını istediğimiz 

birinin dışındaki yok edilemez sesler akışında, gerçek sessizlik ortamı sağlanamazken nasıl 

sessizlikten bahsedilebilir? Özellikle  nesnelerin kuşattığı dünyada insan sesini kıssa bile şeylerin 

sesini eksiltmek mümkün değilken; sessizliği, yalnızca düşünen, konuşan canlı homo faber için 

özel düşünebilir miyiz? Bu sorumuzun cevabı hem evet hem hayırdır. Aristo’nun insanı diğer 

canlılardan konuşan ve düşünen (logos) varlık olarak ayrıştırması, sessizliği de insana 

mahsuslaştırabilir. Ancak bu sessizliğin ses zıddı şeklindeki formuna yani konuşmama durumuna 

uyum sağlar. Oysa sessizlik ses yoksunluğu dışındaki temsil ettiği halleri daha fazla 

yansıtmaktadır. Sessizliğin tanımındaki orijinalliğin tam anlamıyla verilememesi, seslerle bağlantılı 

algılanmasıyla tezahür eder. Bir diğer soru ise insanın ve nesnenin sesi kısılsa doğanın sesini 

kısmak imkânsızken mutlak sessizlik var mıdır? Öyle ki her geçen gün yapılan araştırmalar 

dünyamız dışındaki uzay boşluğunda dahi muhtelif sesler kaydetmektedir. O zaman sessizlik 

yoktur demek doğru olabileceği gibi sessizliğin varlığı her şeye homojen olarak sirayet etmiştir de 

diyebiliriz. Kırmızı ve mavi boyanın karışımından oluşan mor renkte diğer renkleri yadsımak 

tartışma konusu olur. “Sessizliğin kendine özgü yapısı; özellikle onun üzerine söylenebilecek her 

şeyin ona yakınlaşılmasından çok ondan uzaklaşılmasına sebep olabilir türdedir.” (Yurt, 2021:372). 

Bütün soruları net cevaplayabilmek, söz dışındaki hatta söz içindeki âlemin yek değer taşıyıcısı 

sessizlik eksenli alt başlıklarda kategorize edilerek sunulmaya çalışılacaktır.  

Sessizliğin tanımsız varlığı en fazla kendini dinlerde görülür kılmıştır. Bütün inançlarda, 

ibadetler yapılırken sessizliğin tonlarına rastlamak mümkündür. Dinlerde sessizliğin derin 

mistikliğini içeren uygulamalar ve çıkarımlar söz konusudur. Daha geriye gidilecek olursa 

Yuhanna İncili’ndeki yaradılış hadisesine göre; “başlangıçta söz vardı. Söz Tanrı’yla birlikteydi ve 

söz Tanrı’ydı.”(Yuhanna, 1:1-18). Hiçbir şeyin olmamasındaki sessizliğin tekliğinde O, sözün 

karşılığıdır. Yaradılış safhasındaki yokluk, hiçlik düşüncesi sessizliği duyumsatır. Çünkü sessizlik, 

insan havsalasını aşan mevzularda çarptığımız duvarın adıdır. “Sessiz olduğunda, Tanrı’nın 

tabiattan ve yaratımdan önceki halindesin. O, tabiatı ve canlıları bundan yarattı.” (Breton, 

2020:192). Sessizliğin sözdeki bütünlüğü olan ilahi yaratıcı, mutlak sonsuzluk ve sessizlik 

tecellisidir. Mutlak sessizlik yalnızca Tanrı’dadır. Tanrı’nın dili sessizdir. O, sadece sirayet ederek 

sessizliği varlık görüngülerine yansıtır. İslam dinindeki temel ibadetlerden doğrudan namaz, dolaylı 

olarak oruç, zekât gibi erekler sessizlik içinde yapılması öğüt edilmiş ve zorunlu kılınmıştır. 

Namazdayken konuşmak namazı bozan durumlardandır çünkü sessiz olana ulaşabilmek sessizliğin 

sularına karışmaktan geçer. Oruç ibadetinde beden sessizleştirilir, dil hayır söylemezse susmaya 

davet edilir. Sadaka dağıtmak, iyilikte bulunmak sessizlik içinde gerçekleştiğinde makbul olur. 

Kelâmullah’ın belirttiği; “sadaka vermek, iyiliği emretmek ve insanların arasını bulmak hariç, 

konuşmakta, fısıldaşmakta hayır yoktur” (Nisa/114) ibaresi sessizlikle bütünleşmenin faydasını 

delillendirir. Konuşamama yüzeyselliğinin ardındaki realite, sessizliğin tefekkür maskesini takarak 



9 

 

korunmayı tercih etmektir. Peygamberlerin, mutasavvıfların sessizlikle ilgili öğütleri ve 

atasözlerimizdeki örnekler sessizliğe çekilme halinin derinlerdeki arınma terapisine çağrıdır: “Az 

konuşmak imandan, çok söz nifaktandır. (Hadis-i Şerif). Dilini tutan kurtulur. (Tirmizi). Selamet 

isteyen, sükût etsin, dilini tutsun. (İbni Ebiddünya). Susmak, hikmettir; fakat susan azdır. 

(Deylemi). Dilini tutmayan kimse, tam imana kavuşamaz. (Taberani). Rahat isteyen sussun. 

(Ebuşşeyh). Sessizliği dinleyin, söyleyecek çok şeyi var. (Mevlana).” Sayısı çoğaltılabilecek 

öğütlerin anlattığı gibi; sessizlik metafizik bağlantısıyla bireyin faydasını sağlayacak bir dinle(n)me 

alanıdır. Tanrı’ya en yakın olan ve O’na yaklaştıran basamaktır... 

Sessizliğin öne çıktığı Zen Budizm inancında sükût ilk şartlardan biridir. Zenin temel 

öğretisi içe dönme, yavaşlama, fazlalıklardan kurtulma üzerinedir. Bunların sağlanması için çeşitli 

meditasyonlar yapılarak sessizliğin kesifliği içinde amaca ulaşmak hedeflenir. “Hegel’e göre 

meditatif derinleşmede (gömülmede) ‘kendinde olmanın sessizliği’ hedeflenmektedir. İnsan, ‘başka 

bir şeyle olan herhangi bir bağı’ keserek, ‘kendinde’ (in sich) yoğunlaşır. Dolayısıyla ‘meditasyon’, 

insanın ‘kendisiyle meşgul olması’, ‘kendine geri çekilmesidir’. Hatta Hegel, ‘kendinden 

beslenmek’ten (An-sich-selbst-Saugen) bahsetmektedir.”(Han, 2021:14). Sessizlik, dış ile 

bağlantıları kopararak içe, ben’e dönüşün altın biletidir. İnsanın özüne kendi ruhundan üfleyen 

Kadir-i Mutlak’ı temaşa edebilmek sessizlikten geçer. Mistik bir guru olan Osho, sessizliğin 

önemine her konuşmasında değinerek müritlerini meditasyon yapmaya davet etmiştir. Osho’ya 

göre “hayatta tüm bağlantılar, ilişkiler sadece sessizlikte kurulur. Kelimeler bağlantıyı keser, 

sessizlik bağlantı kurar.” (Osho, 2021:154). Keşişlerin inziva yaşantısı sessizliği temel alır. 

Kalabalıktan uzak sessizliğin kuşattığı tabiat içinde hayatlarını sürdürerek sessizlikle bütünleşme 

niyetindedirler. Örneğin benzer görüşteki Uzakdoğu Taoizm felsefesi hiçbir şey yapmama, 

hareketsizlik ve sessizlik içinde durmaya dayanmaktadır. Lao Tzu’ya göre “insanoğlu sükûnete 

kavuşmak için kendi orijinal doğal yapısına dönüş yapmalıdır.” (Chang, 2011:13). İnsanın özü olan 

ruh Tanrı’dan geldiğine göre sessizlik kişinin ham maddesidir. Taoizm, sessizlikle bütünleşmenin 

ve mutlak sessiz olanın farkındalığına göre sistemleşmiştir. “En Yüce Tanrı’ya isim takılamayacağı 

bu felsefenin sadece bir sonucudur. Son-gerçeği, son-Bir’i sözle ya da düşünceyle kavramak 

olanaksızdır.” (Fromm, 2021:94). Benzer durum Musevilikte de görülmektedir. Tevrat’ın Tanrı’yla 

ilgili emirleri arasında, “kutsal adıma leke sürmeyeceksiniz. İsrail halkı arasında kutsal 

tanınacağım. Sizi kutsal kılan Rab benim” (Levililer, 22/32) emrinde Tanrı; sessiz, bilinmeyen 

adlarına leke sürülmemesi konusunda ikaz etmektedir. Bu bağlamda sessizlik kavramı; kutsal 

olanın adlandırılamazlığı üzerine dinlerde temellenmiş bir öğretidir.  

 İslam dininde Hz. Muhammed (a.s), henüz vahiy almadan önce sıklıkla Hira Dağı’nda 

inzivaya çekilir ve yine aynı dağda vahiy alır. Peygamberlik müjdesini almadan önce içtepiyle 

sessizliğe sığınma ihtiyacını; “özellikle cahiliyenin kötü alışkanlıklarından, akl-ı selime düşen âdet, 

gelenek ve göreneklerinden uzak kalmak için azami gayret sarfeden Hz. Peygamber, bir an olsun 

bu çirkinliklerden uzak kalmak maksadıyla uzlete çekilmiştir (...) Hz. Peygamberden önce dedesi 

Abdülmütallib ve daha başkaları da cahiliyye döneminde yaşamakla birlikte bu yaşamın bir an 

olsun dışına çıkabilmek, kendi benliklerini düşünebilmek, nereden gelip nereye doğru gitmekte 

olduklarını idrak edebilmek nefisleriyle murakabeye dalabilmek için uzlete çekilmişlerdi” (Kılıç, 

2014:5). Sessizliğin mistik çağrısına bilinçsizce yürüyen müminler, sükût ve münzevi yaşam 

biçimini benimsemiştir. Aksi yöndeki yaşam dairesi, mistikle olan arayı açacak gürültüler 

taşımaktadır. Sessizliğin hüküm sürdüğü yerde kargaşaya mahal yoktur. Cahiliyye devri ise 

inanışları ve davranışlarıyla giriftliğin merkezi olmuştur. “İslâm maneviyatının Arapçada, ‘Es-



10 

 

Sekine’ denilen Büyük Sükûnet” (Guénon, 2019:64) sabitliği teskin olmayı işaret ederek Kur’an-ı 

Kerim ayetlerinde çokça geçmektedir. Aynı zamanda, “mü’minin kalbinde bulunan, onu 

sakinleştiren ve güven veren meleğe de sekine denilmiştir (...) Sekine kalbin başka herhangi bir 

şeyle alakası kalmadan Allah ile sükûn halidir. ” (Kılınçlı, 2021:223-224). Arınmışlık ve sadelik 

biricikliğinde, tek bir’de erime sessizliğidir. Sükûnet hali huzur sessizliğini de imlemektedir. 

Sessizliğin içerdiği bütün olumlu psişik durumların aydınlık yüzüdür. 

Sözün ispat edemeyeceği durumlar karşısında sessizliğin yüceliğine çekilme örneklerden biri 

de Hz. Meryem’in susma orucu tutmasıdır. Yüce Allah Hz. Cebrail aracılığıyla Meryem’e; 

“Herhangi biriyle karşılaşırken ona şöyle de: Ben Rahmân’a sükût/susma orucu adadım. 

Dolayısıyla bugün kimseyle konuşmayacağım”(Meryem, 26) diye emrederek sessizliğin gizinde 

kalmasını telkin etmiştir. “Rivayete göre Meryem’in kavmi, yememek, içmemek suretiyle oruç 

tuttukları gibi, konuşmamak suretiyle de tutarlarmış. Yahut oruçlu iken yeme içmeden kaçındıkları 

gibi konuşmaktan da kaçınırlarmış (...) Meryem sessizlik orucu tutar ancak karşılaştığı kişilere bu 

orucu tuttuğunu söylemesi gerekmesi, bu orucun bozulması anlamına gelmez. Yani Meryem 

konuşsa bile onun sessizliği bozulmuş sayılmaz.” (Yurt, 2021:168-169). Bu minvalde söz 

tasarrufuyla korunma ve sessizlikte kalarak ruh terbiyesi sağlama fikri akla gelmektedir. Rab, tebliğ 

ile görevlendirdiği kullarının yaşantısıyla ve öğretileriyle tüm insanlığa mesaj iletmektedir. Sözün 

yıkıcı formu; yapıcılığın, adilliğin ve etiğin ilke olduğu dinlerde sessizlik öğüdüyle minimalize 

edilmeye çalışılmıştır. Yaratıcının sonsuz merhameti ve kullarına olan sınırsız sevgisi; 

uyarılarındaki beşer lehine eylemler ile tecelli etmiştir. Din adına yapılan hiçbir ibadet nedensiz ve 

faydasız değildir. Bunlardan birisi olan sessizlik telkini hadislerde, imanın esası olarak 

belirtilmiştir. İslam dinin sessizlik çeşitlemesi; sabır, tevekkül ve kalbin sükûtuyla huzura erişme 

ilkelerinden oluşur. Kulların başına gelen sıkıntılara, sessizlik ve tevazuyla karşılık vermesi esastır. 

Hz. Eyüp’ün hastalıklarla imtihanına sabır ve sükûnetle göğüs germesi kulluk vazifesinin bütün 

müminlere örnek olması gereken kıssalardandır. Mutasavvıflar arasında mühim yeri olan Mevlana, 

sessizliğin önemine Mesnevi’de şöyle değinmiştir: “Ey insanoğlu, sende yeryüzünün bir parçasısın. 

Onun üzerinde yaşıyorsun. Sende Allah’ın buyruğuna kaza ve kaderine karşı gelme toprak gibi ol 

ve sus. Sizi topraktan yarattık (Taha:55) ayetini duydun işittin. Bu ayeti biliyorsun. Demek ki 

Cenâb-ı Allah, senin de toprak olmanı istiyor. O zaman ilahi takdire karşı gelme, sende toprak gibi 

sus ve sessiz ol.” (Artıran, t.y.). Kuşkusuz Mevlana’nın dikkat çektiği toprak sessizliği; yaradılışın 

mayası ve ölümün nihai varacağı nokta olması bakımından, sessizliğin varlıktan yokluğa değin 

hatırda tutulması gerektiği bir olgu olduğunu vurgulamaktadır.  

Yalnızca Tanrı değil, yaratılmış her şey gizlerle doludur. Evrende çözül(e)memiş binlerce 

gizem vardır. İnsanın evrimi, gelişimi, doğadaki yerleşke sırlara gebedir. Sözün aktaracak kudreti 

olmadığında sessizlik imdada yetişir. Bilinmeyenin gizi sessizlikte kaldığı gibi ifade edilemeyenin 

kısıtlılığı da sessizlikte kalacaktır. Kutsal kitap Kur’an-ı Kerim’de sıklıkla ‘siz bilmezsiniz, O her 

şeyi bilendir’ ibareleri sınırlı yetiye ve muhtelif bilinmezliklere işaret eder. İfade etme, belirtme ve 

tanımlama ihtiyacında olan insan; şeyleri adlandırarak müphemlikten sıyırmaya çalışmıştır. Sınırlı 

olan şeyleri kısıtlı anlam ve ad çerçevesine sığdırabilmek mümkünken, sınırsız olanı sınırlı us 

tanımlayamaz. İncil’de geçen Musa ve Tanrı arasındaki konuşma, adlandırılamazlığın sessizlikte 

kaldığını en iyi ifade eden ayettir. “Musa şöyle karşılık verdi: İsrailliler’e gidip, beni size 

atalarınızın Tanrısı gönderdi dersem, Adı nedir? diye sorabilirler. O zaman ne diyeyim Tanrı, ‘Ben 

Benim’ dedi, ‘İsraillilere’ de ki, ‘Beni size Ben Ben’im diyen gönderdi.” (Mısır’dan Çıkış, 3:13-

14). Tanrı’nın ismini gizde bırakması sessizliği imler. “Tanrının özü hakkında dil susar çünkü ne 



11 

 

Tanrının özü kendisini söylenebilirliğe açar ne de herhangi bir tür söz ve söyleme bu özü açığa 

çıkarabilecek yapıdadır.” (Yurt, 2021:215). Tanrı konuşur fakat bu konuşma sessizliği harlayan 

mistik aktarımdır. Tanrı’nın isimlerindeki gizem, insan havsalasını aşar. “Tanrı’nın ismi olamaz, 

isim her zaman bir nesneyi, bir kişiyi, yani sonlu bir şeyi ifade eder. İnsan ya da nesne olmadığına 

göre Tanrı’nın nasıl bir adı olabilir? (...) O adsız Bir’dir. O evrendeki olağanüstü güçlerin, tüm 

varoluşun kaynağının altında yatan birliği gösteren tarifsiz kekelemedir.” (Fromm, 2021:88-89). 

Negatif teolojinin mantık perspektifi; Tanrı’nın ne olduğundan çok ne olmadığı, Tanrı hakkında 

konuşulmaması gerektiği üzerine şekillenmiştir. “Negatif teoloji Latince, ‘tanımlanamayan’ veya 

‘isimlendirilemeyen’ anlamında alpha privans’ı ifade etmektedir. Buna göre alpha privans aşkın ve 

gizli cevherdir. Teolojide aşkın ve gizli cevher, Tanrı’dır (...) Bu durumda negatif teoloji; Tanrı’nın 

doğasını, mahiyetini onun ne olduğunu gösteren olumlu sıfatlarla değil de ne olmadığını açıklayan 

bir sistemdir(...) Negatif teolojinin üzerine kurgulandığı sacayakları şunlardır: 

i. Tanrı aşkındır. 

ii. İnsan ve onun kullandığı dil sınırlıdır. 

iii. Dolayısıyla aşkın bir varlık olarak Tanrı insanın sınırlı dilini aşan bir gerçekliğe sahiptir. 

iv. Bu sebeple de Tanrı nesnel olarak ifade edilemez.” (Özalp, 2015:739). 

Bu minvalde negatif teolojinin, Tanrı’nın mutlak sessizliğindeki suskunluğa sığındığını 

söyleyebiliriz. Tanrı’yı aktarabilmek için derin bilgi sahibi olmak gerekir. Ancak Âlim-i Mutlak 

yalnızca Tanrı’dır. Kişiye düşen bil(e)mediği her durumda susmanın, sessizliğin korumasına 

girmesidir. Sohbet esnasında dahi dayanağı, fikri olmayan birinin belirttiği düşüncelerin havada 

kalması onun trajik ve gülünç duruma düşmesine neden olur. 

Duaların geneli sessizlik içinde yapılır. Özellikle benlik adına yapılan dualar, spesifiktir. 

Birey alelade her yerde kendi menfaati için arzuladığı şeyleri belirterek dua etmeyi tercih etmez. 

Toplu, ortak duaların çok sesli ve çok tanıklı olduğuna şahit olunur. Ancak çoğu dualar, bireysel ve 

sessizlik içindedir. Kimi dini hareketler dua sessizliğindeki ilahiye yaklaşma halini, düşünce 

sessizliğine varma ilkesiyle gelenekselleştirmiştir. “Hint, Çin ve mistik görüşlerde kişinin dinsel 

görevi doğru düşünmek değil doğru hareket etmek ve/ veya Bir’le yoğun bir düşünce eyleminde 

olmaktır.” (Fromm, 2021:98). Bu hareket etme daha çok durağanlık, hareketsizlik, sakinlik 

şeklindedir. Düşünce eyleminin sağlanmasındaki ilk şart sessizliktir. Müritlerin seslerle olan 

ilişkisi, zihin dağınıklığı giderilmek için önce nefes çalışmalarıyla, soluğa odaklanma 

antrenmanlarıyla yapılır. Gindler okulu tamamen nefes alıp vermenin sakinliğine kulak verme 

metoduyla temellenmiştir.  Asıl amaç sessizliğin sesini duyabilmektir. Önce fiziki terbiye nefes 

alıştırmalarıyla sağlanmaya çalışılır. “Spiritüel toplumlara katılmak isteyenlerden uzunca bir süre 

suyun altında kalmaları istenirdi. Yine bu kabullerde kişiler yoğun dumanda bırakılarak uzunca bir 

süre nefesini tutmaya ve nefessiz kalmaya zorlanırdı. Bu yöntemler doğunun Hint nefesi bilimi 

pranayamada oldukça geliştirilmiş teknikler olarak anlam kazandı. Nefesin Hint kültüründe 

gelişimi yoga, meditasyon ve konsantrasyon teknikleri olarak şekil aldı.” (Yalçın vd., 2021:107). 

Sessizlik nefes ve ruh farkındalığı oluşturmanın gerekçesidir. Kişi, sessizliğin boyutuna geçtiğinde 

önce bedeninin sonra ruhunun tanımını yaparak mutlak olanın farkına varacaktır. Tanrı’ya yakın 

olmak için inzivaya çekilme, sessizlikle dua etme mottosuna dayanan İsihazm geleneği de 

sessizliği benimseyerek mutlak sessizliğe ulaşma amacındadır.  Ortodoks Hıristiyanlık geleneğinde 

öne çıkmış mistik akım İsihazm; sessizlik, sükûnet, dinginlik anlamlarına gelen Yunanca kökenli 

bir kelimedir. Zihindeki seslerin kalpte eritilerek sükûtta kalmayı esas alır. Böylelikle hem fiziksel 

hem zihinsel sessizlik sağlandığı için sadelikle Tanrı’ya dua edebilmenin şartları yerine getirilmiş 



12 

 

olur. Dinlerin ve çeşitli inanışların sessizlik tepisi, ilahiliğe yakınlaşma gayretiyle ilintilidir. 

Seslerin zihin karıştıran demonik gücü, kişiyi ham maddesi ruhtan uzaklaştırır. Dinlerdeki sessizlik, 

ölçülülükte kalınmanın dengesine çağrı yapar. Salt sessizlik yalnızca Tanrı’ya mahsustur. İnsanın 

sınırlılık içinde ulaşabileceği sessizlik formu dengeli davranışlarla gerçekleşebilir. Sözünde, 

sevgisinde, öfkesinde dengeyi koruyabildiği kadar sessizliğe vakıf olabilecektir.  

3.2. Sessizliğin Mitteki Yansıması 

“Konuşmadan önce düşün; gereği var mı? Şefkat barındırıyor mu? Kimseyi incitebilir mi? 

Sessizliği bozacak kadar değerli mi? 

Lao Tzu 

Mit genel hatlarıyla, kutsal bir yaratılış hikâyesinin doğaüstü varlıklar aracılığıyla aktarıldığı 

anlatılar şeklinde kabul görmektedir. “Mitin doğaüstü varlıkların gesta’larını ve onların kutsal 

güçlerinin belirtilerini anlatmasından ötürü, bütün anlamlı insan etkinliklerinin örnek gösterilecek 

modeli haline gelir.” (Eliade, 2020:18). Bu bağlamda mitlerin; hayal unsuruyla yoğrularak insan 

realitesini yansıttığı söylenebilir. Mitolojinin sessizlikle olan bağlantısı ise konu edindiği eskatoloji 

ve kozmogoni muğlaklığında yer alır. Herhangi delili bulunmayan gerçekdışı anlatıların 

varsayımlar üzerinden tezahürü, çok seslilikten türemiş sessizlik misallerini vermektedir. Dünyanın 

başlangıcı ve sonunu ancak tanıkları doğrulayabilir. Bu minvalde iki hâle de tek tanığın sessizlik 

olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. Her şey sessizlikle başlayıp, yine koca sessizlikle 

sonlanacaktır. Mitolojinin özündeki müphemliğin işaret ettiği sessizlik, anlatılara da aks eder. Çok 

tanrılı oluşum arasında sessizlik tanrılarına da yer verilmiştir. 

İskandinav mitinde sessiz Tanrı olarak geçen Vidar, tüm tanrılara yardım etmesiyle ve 

gücüyle bilinir. Ona neden sessizliğin Tanrısı denildiğine dair bir anlatı yoktur. Ancak sessizlik 

sıfatını almasında muhtelif çıkarımlar yapılmıştır. “İlk yorum Vidar’ın ismi ile ilgilidir. Vidar’ın 

ismi (kökeni Vior, Orman) onun tarih öncesi kadim çağların tanrısı olduğuna, içine girilemez bir 

ormanın tanrısı olduğuna işaret eder, ne bir balta ne de bir insan sesinin hiç duyulmamış olduğu; bu 

yüzden Sessiz Tanrı (the Silent God) lakabı ona oldukça uymuştur.” (Yurt, 2021:90). Bir diğer 

yorum ise Odin’in iki oğlu Thor ve Vidar arasındaki mukayesedir. Thor’un gürlemesiyle anılması 

ve tam zıddı özellikler gösteren Vidar’ın sessiz, insanlardan uzakta, giz içinde varlığını duyurması 

ona sessizliğin temsilcisi sıfatını vermiştir. 

Yunan mitolojisindeki Hestia ve doğanın tenhalığında yaşayan Pan, sessizliği yansıtan 

tanrılardandır. “İnsanlara ev yapmalarını öğreten, aile hayatına ait huzur ve sükûnu, mutluluğu 

sağlayan ocak tanrıçası Hestia idi(...) Hestia namına daima yanan ve hiç sönmeyen bir ateş 

bulunurdu.” (Can, 2014:146). Hestia’nın aile huzurunu karışıklıktan, gürültülü kırgınlıklardan uzak 

tutması onu sessizliğe dâhil etmiştir. Pan ise tabiatın sessiz mekânlarında varlığını sezdirmesiyle 

bilinir. Onun sessizlikle hemhal olarak dağda, ormanda kendini duyurması sessizlik sayesindedir. 

“Karlarla örtülü dağlar, taşlı keçi yolları, ıssız tepeler, vahşi kırlar onun en çok sevdiği yerlerdir.” 

(Can, 2014:101). Belirtilen sessizlik mekânları, insanların kolayca ulaşamayacağı yerler olması 

nedeniyle Pan’ın sessizlik içinde yaşadığını düşündürür. 

Roma mitolojisinde sessizliği yansıtan nemf Lara, sonradan sessizleştirilmiş bir tanrıçadır. 

Gevezeliği ve dedikoduculuğuyla aktarılan Lara, bu özelliğinin cezasını dilini kaybederek 

ödemiştir. Lara’nın ceza motifi olarak dilinden yoksun bırakılması ve zorunlu sessizliği yaşaması, 

muhtelif olaylar karşısında sessizlik kalmayı becerememesinin neticesidir. Sessizleştirilmenin 

tanrıçası Lara’nın, “Donato Carabélli’nin Lainate’de Villa Visconti Borromeo Arese Litta’da 



13 

 

bulunan Allegoria del Silenzio isimli heykeli Lara’nın bu durumunu tüm vahameti ve trajedisi ile 

yansıtır (...) Karşılaşılan heykel sessizliğe çağırır. Bu bellidir. Ama sessizliğe çağırması bir tür 

paralize olmuş, sekteye uğramış haldedir.” (Yurt, 2021:105). Mitin verdiği mesaj, sessizlikte 

kalınması gerekliliğidir. Lara, dilini koruması gerektiği yerde kısmamanın cezasını yine diliyle 

çekmiştir. Öğretinin sessizlik açarı, sözün alelade kullanılmamasıyla alakalıdır. Benzer uyarıların 

dinlerde de yer alması ölçüyü akla getirmektedir. Vaktinden önce öten horozun giden başı misali, 

susmanın elzem olduğu yerde sözü çalakalem sarf etmek sınır ihlalidir. Sessizlik aynı zamanda 

sırrın ev sahibidir. Zaten sırrın kendisi mahremle tarazlanmıştır. Mahremiyetin tanıklara açılması 

sırrı bozar. Lara’nın sessizliğini bozarak sırrı ifşa etmesi; dilini ve ismini deforme ederek zarara 

uğramasına neden olmuştur. “Lara, konuşkan olandır. Ama dilinin kesilmesinden sonra artık 

sessizdir. Sadece sessiz değildir ama ismi de değişmiştir. Dilinin kesilmesinden sonra Lara’nın adı 

Muta (the mute one: Suskun olan) ya da Tacita (the silent one: Sessiz olan) olarak değişir.” (Yurt, 

2021:105). Lara, tam zıddına dönüştürülmenin hüznünü yaşayan, dili tarafından tüketilmiş bir 

tanrıçadır. Lara heykelindeki elini ağza götürme motifi tamamlanmamış halde yansıtılmıştır. Bu 

yarım kalmışlık, Lara’nın ağzını tutamamasının pişmanlığını hissettiren trajediyi gözler önüne 

serer. Heykelin yüz kısmını örten örtü, sır perdesini çağrıştırır. (Foto 1). Lara, sır perdesini 

yırtmanın bedelini örtünün altında kalan yüzüyle şeffaflıktan uzaklaştırılarak zorunlu sessizliği 

yaşamıştır. 

 

 

Foto 1. Allegoria del Silenzio Heykeli 

                               

Lara ile benzer kaderi yaşayan, Yunan mitolojisindeki Ekho (yankı) da dil cezası çekmiştir. 

Yalnız dolaşan peri kızı çeşitli rivayetlere göre çok konuştuğu için, Hera tarafından kıskanıldığı 

için ya da Pan’ın aşkına karşılık vermediği için bu cezayı almıştır. Hera’nın ceza verdiği anlatıya 

göre, “mademki sen dilinle beni kandırdın, ben de senin dilini kısacağım. Gerçekten de öyle oldu. 

O zamandan beri güzel peri kızı, Ekho, hiçbir zaman ilk önce söze başlayamaz, dilsiz gibi durur, 

ona hitap edildiği zaman işittiği en son heceyi tekrar eder” (Can, 2011:103) şeklinde aktarılır. 



14 

 

Ekho’nun cezalandırılmadan önce ıssız, sessiz yerlerde yaşaması ve yaşamına uygun ceza alması, 

bu cezayla birlikte dağlardaki sesi yankıyla geri çevirmesi manidardır. Sessiz olan sessizlikte 

kalmalı, gerekmedikçe bu hali bozmamalı fikrini desteklemektedir. 

 Eski Mısır’da Tanrı ve Tanrıçaların anlatılamazlık kudreti; dilin tutulması/sessizlikte kalma 

motifiyle yansıdığı görülmektedir. “Eski Mısır’ın Sais Tapınağı’nda Tanrıça’nın peçesini açmaya 

kalkan genç talibin gördüklerinden dilinin tutulması gibi, felaketlere uğrar.” (Campbell, 1995:71). 

Lara’nın başına bela olan dili bu mitte yüceliği anlatamaz duruma gelme imgesiyle karşımıza çıkar. 

Campbell’in felaket perspektifinden bakılacak olursa, Tanrıça’nın peçe ardında kalışı sırdır. Bu 

sırrın görünüşünün tasvir edilmemesi, sırrın açığa çıkarak kutsallığına zeval gelmemesi adına dil 

men edilmiştir. Mısır mitoslarında sır sessizliğinde kalan örneklerden bir diğeri ise Tanrı Re’nin 

gizli ismidir. “Bu mitosa göre, İsis sihir okuyuşlarında, afsunlarında kullanabilmek için Re’nin gizli 

adını öğrenmeyi kafasına koyar. Bu amaç için Tanrıça bir yılan yaratır ve onu Re’nin sarayından 

çıktığında koyulacağı yolun üstüne bırakır. Re dışarı çıkınca yılan onu sokar ve yakıcı acılara 

yakalanmasına neden olur. Re, kendisi için yas tutmaya başlayan tanrıları toplantıya çağırır; 

çağırdıkları arasında sihirsel becerilere sahip bulunan İsis’de vardır. Re tanrılara başına geleni 

anlatır ve İsis’den kendisini çektiği acıdan kurtarmasını rica eder. İsis ona, yapacağı afsunun etkili 

olabilmesi için adını bilmesi gerektiğini söyler. Re, İsis’e kendisinin sabahleyin Khepri, gün 

ortasında Re, akşamüstü Atum olduğunu söyler; ama İsis, bu adlardan hiç birisinin onun erk taşıyan 

gizli adı olmadığını söyler; böylece Re’nin acılarına çare bulunamamış olur. Re, sonunda gizli 

adını, Horus dışında hiçbir tanrının öğrenememesi koşuluyla açıklar.”(Hooke, 1993:77). Bu 

minvalde Horus’un bir sırra vakıf olması ve bu sırrı muhafaza etmesiyle sessiz kalması söz 

konusudur. Sırrın/sessizliğin ilahilikle paralel olması, onu mitlerde de kutsallaştırır. Mitlere göre 

sessizlik ve kutsiyet birbirini desteklediği için kutsal olan her şey sessizlikle kaplanmalıdır. Misal 

aşk kutsallığının ifşa edilmemesi çoğu anlatılarda vurgulanır. Aşkın, sessizlik gizinde kalması 

gerektiğini anlatan mitlerden en bilineni Psykhe ve Eros aşkıdır. Saadetleri için aşklarının gizli 

kalması ve Psykhe’nin sırrını söylememesi elzemdir. Eros eşine “Psykhe, aşkımızın sırrını kalbinde 

sakladığın müddetçe mes’ut olacaksın” (Can, 2011:125) diye telkinde bulunur. Aşkın sır olarak 

kalmasını aktaran mit, ruha (psykhe) sessizliği atfederek, aşkı (Eros) kutsallaştırmaktadır. Çünkü 

kutsal olan, sessizlik içindeki ruhla iç içe geçerek kıymetini korur. 

Mitolojideki sessizliğin bir diğer tanrısı; çocuk Tanrı Horus’un Yunan Harpokrates 

versiyonudur. Elini ağzına götürmek suretiyle sus işaretiyle tasvir edilen Harpokrates’in bu 

işaretinin yanlış anlaşıldığı ifade edilmektedir. “Başka bir yanlış görüş de mitler konusundaki 

edebiyata başvurmayı amaçlayan Harpokrates’tir. Bu ad Mısırlı Her-pe-hered adının 

Yunanlılaştırılmış biçimidir; yaşlı Horus’u ifade eden Aroeris’in aksine çocuk Horus anlamına 

gelir. Mısır sanatında çocukluğu ifade etmek için bu tanrı başparmağını emerken resmedilmiştir; 

Yunanlılar ve Romalılar bunu yanlış anlamışlar, kültün gizlerinin ve içrek (ezoterik) düşüncelerini 

söylenmemesi anlamında sessizliğe bir çağrı olarak yorumlamışlardır. XVI. Yüzyıl mitolojilerinde 

olduğu gibi Klasik çağ mitolojilerinde de Harpokrates, parmağını dudaklarına götüren bir çocuk 

biçiminde, Sessizlik tanrısı olur.” (Bonnefoy, 2000:773). Harpokrates heykelinde, elini ağzına 

doğru götüren çocuk Horus’un betimlemesi; Lara’nın hüznünden farklıdır. Daha çok istemli bir 

etkileşimi sezdirmektedir. (Foto 2). 

 



15 

 

 

           Foto 2. Harpokrates 

 

Çocuk Tanrı, Horus/Harpokrates yanlış tasvir edilmesinde şüphesiz Horus’un Tanrı Re’nin 

gizli isminin taşıyıcısı, gizin saklayıcısı olmasının katkısı vardır. Mısır mitolojisinde sessizliğin 

tanrılara atfedilmesinde, çölün ıssızlığındaki ambiyansın yönlendiriciliğinden etkilendiği 

söylenebilir. Çölün sessizliğin örtüsü olması ve sessizliğin diğer yüzü ölüme antik Mısırlıların 

muhtelif yöntemler (mumyalama) geliştirecek türde ilgi duyması, onları sessizliğe yakınlaştırır. 

Sessizliğin varyantlarını deneyimleyerek gizemle iç içe kalmalarını sağlar. Mısırlıların mistik çöl 

ve ölüm alaşımını yansıtan, “sessizlik aşığı ve kral mezarlarının bekçisi tanrıça Meretseger” (Hart, 

2010:72) buna örnektir. Meretseger, sessizliği sevmesi ve mezarlarda görevli bir tanrıça olmasıyla; 

sessizliğin sınırlarında gezinmektedir. Ölümün olduğu her yerde derin sessizlik vardır. Mezarlıklar, 

sessizliği zorunlu kılar. Ölüye saygı göstermek, sessizlikle kalmayla sağlanır. Bundan dolayı 

mezarlık sessizliğin bozulmasının hoş görülmediği yerler arasındadır. Mitlerde sessizlik genel 

hatlarıyla; öğüt, dil tasarrufu, terbiye etme, derin düşünc(m)e, adlandırılamazlık giziyle 

kurgulanmıştır. Dinlerdeki sessizlikle benzerlik göstererek; söz israfı yapılmamasına dikkat çeker. 

3.3. Sanatın Sessizliği (Resim, Müzik, Sinema) 

Sessizlik, yazınsal sahadaki tezahürünün yanı sıra görsel-işitsel sanat alanında da varlığı 

konu edilmiş bir olgudur. Resim sanatının görüntü düzlemindeki anlatısı sessizlik içinde 

gerçekleşir. Resmin her zerresinde sessizliğin fırça darbelerini görmek mümkündür. Resim, 

sessizliği elinde tutan somut nesnedir. Resmedilen “kırsal bir manzarada durgun bir gölet el 

değmemiş bir sakinlik hissi uyandırabilir.” (Biguenet, 2021:55). Ancak resim; edebiyat, müzik ve 

sinemaya göre sessizliği tema olarak benimsediğinde anlatması daha güçleşir. Sessizliğin, durağan 

olanın; tema olarak sessizliği çizmesi şüphesiz çetrefillidir. Fakat kimi ressamlar yalnızca sessizliği 

konu edinerek sanatını oluşturmuştur. Sessizliği boyaların boşluğuna sabitleyen ressam olarak öne 

çıkan Mark Rothko buna örnektir. Onun resimleri dolmayı bekleyen boşluklardan, sessizliklerden 



16 

 

oluşur. Geç resimsel soyutlamanın izdüşümü olan resimler, ayrıntılardan arınmış sadelik tonlarıyla 

adeta sessizliğin görsel şöleni gibidir. “Ünlü sözü ‘sessizlik ne kadar da kesin’ ile Rothko 

resimlerin kelimelere dökülebileceği savını reddederken bir yanda da şöyle açıklıyor: ‘Sadece 

temel insan duygularını dile getirmeye çalışıyorum; trajedi, coşku, çöküş vesaire.” (Biguenet, 

2021:56). Sanatçı bu söylemiyle sessizliği tuvale tema olarak yansıttığını belirtir. Sessizliğin 

çeşitlemelerini renklerle anlatan Rothko, bunu bilinçli eylem olarak yapmıştır. Sessizliğin sanatçı 

için özellikle olumsuz duygu durumlarını aktarmada daha etkili bir araç olduğu söylenebilir. 

Rothko’nun intihar etmesi, ömrünün sonuna doğru canlı renklerden gri-siyah renk birleşimlerine 

geçişi, sessizliğin trajik olan yönünden daha fazla beslendiğini göstermektedir. Benzer sessizlik 

temalı ikonik tablo, Kazimir Malevich’in Siyah Kare isimli eseridir. Beyaz zemin üzerindeki siyah 

boyayla tasvir edilen tablo, soyutluk ve gerçek dışılığın süprematizm manifestosudur. Sessizlik 

girdabı hissini veren eserde duyguların yönlendirilmesindeki dinamizm, sadelik aracılığıyla 

sağlanır.  

Görsel sanatlarda sessizlik, sıklıkla boşluk temasıyla işlenmiştir. “Yves Klein, 28 Nisan 1958 

tarihinde Paris’teki Iris Clert Galerisi’nde ‘Le Vide’ (Boşluk) isimli sergisinde 3500 davetli 

izleyiciyi duvarları beyaza, pencereleri maviye boyalı boş galeri mekânıyla karşılaşmıştır (...) 

Davetiyede şu metin yer almaktadır: Iris Clert sizi tüm duygusal varlığınızla, belirli bir duyarlılık 

döneminin berrak ve olumlu olayını onurlandırmaya davet ediyor. Algısal sentezin bu gösterimi, 

Yves Klein’in kendinden geçmiş ve anında iletilebilir bir duygu için resimsel arayışını onaylar.” 

(Dede, 2020:393). Sessizlik ambiyansını eksiltme metoduyla sağlayan Klein’in kişiye iletmek 

istediği; hangi duyguyla doluysanız ekstatik halde taşmanıza fırsat verecek boşluklar açılmıştır 

mesajıdır. Benzer sessizlik çalışması, Türk ressamlardan Bedri Baykam’ın kâğıt, resim ve boya 

olmayan boş çerçevesidir. Sanatçının eseri New York The Proposition Galerisi’nde sergilenmiştir. 

Bu eser, “izleyicinin nereden ve hangi açıdan baktığı ve onun çerçevenin içinde neyi göreceğine 

dair kontrolünün olmasını sağlamaktadır.” (Dede, 2020:397). Eser, boşluğun sessizliğini kendi 

gözüyle doldurma ve derinliğe dalma davetidir. Sessizliğin engin doluluğundan faydalanan 

sanatçılar, somut bilinç farkındalığını sağlamaya çalışır. Resim ve sessizliğin yakın ilişkisinden 

dolayı örneklerin sayısı arttırılabilir. Belirgin örneklerden birisi de Edvard Munch’un ünlü Çığlık 

tablosudur. Munch’un resminde kulaklarını kapatmak suretiyle çığlık atan, kadın ve erkek 

olduğunu tam kestirilemeyen insan figürü yer alır. Sanatçının günlüklerindeki ifadeye göre 

aktarılmak istenen olay doğanın çığlığıdır. Sanatçı, sessizliğin sesini somutlaştırarak kulağını 

kapatmış, şaşkın, duymak istemeyen figür aracılığıyla doğanın seslerden rahatsızlığını betimler. 

Tablonun ilk ismi de Doğanın Çığlığı olarak geçmektedir. Hem doğaya hem de insanın iç çığlığına 

uyum sağlayan bu tablo, sessizliğin ekstrem patlangacı olan çığlık imgesiyle isyanı 

resimleştirmiştir. Tablodaki yalnızlık ve varoluş bunalımı yine sessizliği imlemektedir. Arkası 

dönük iki insan figürü; yalnızlaştırılmış bireyin sessizliğini, iç çığlığını görmemekte ve 

duymamaktadır. Çığlığın sessizliği çağrıştıran imgesel yükü bu görmezlik ve duymazlığın 

geriliminden gelir. Sessizliği bütün eserlerinde görmenin mümkün olduğu bir diğer ressam 

Rembrant’ın, küçüklüğüyle dikkat çeken Meditasyondaki Filozof tablosu tefekkür halindeki 

düşünürün betimlenmesiyle baştan ayağa sessizliği yansıtmaktadır. Tablonun küçük boyutu, 

şairlerin imgenin gücüne sığınarak az sözle çoksesli olma isteğine paraleldir. Aynı zamanda 

sessizliği anlatmak için büyük tuvale, uzun cümlelere ihtiyaç olmadığının yanıtıdır.  Sessizlik diğer 

ressamların yaptığı gibi tek renkle, boş çerçeveyle, yalınlıkla, detaysızlıkla varlığını yayar. Resmin 

sessizlikle içli dışlı yapısı, sanatçıların tema olarak sessizliği ön plana çıkarmasıyla pekişmiştir. 



17 

 

Hemen hemen bütün resimler, sessizliğin bir formunu anlatır. Bunu yaparken asılı durduğu yerde 

sessizce anlaşılmayı beklemektedir. 

Sessizlik resmin tözünde kolaylıkla fark edilebildiği kadar, çelişik görünen müzikte de 

varlığını sezdirmektedir. Sessizliğin müzikteki başat örneklerinden biri John Cage’in “Dört Dakika 

Otuz Üç Saniye, 4’33” isimli sessizlik performansıdır. Cage’in dört dakika otuz üç saniye boyunca 

piyanonun başında sessizce beklemesi daha doğrusu es’lerden oluşturduğu bestesi, sessizliğin 

melodisidir. “Sessizlik ve ses dilde nasıl iç içe geçmişse, müzikte de bir ikili halinde hareket eder; 

besteciler, notalamada, en azından sessizliği betimlemek söz konusu olduğunda, yazılı dildekinden 

pek farklı olmayan bir sistem geliştirmişlerdir. Bir romancının nokta kullandığı yerde besteci 

parçaya bir es iliştirir (...) Es, bestenin bir parçasıdır, besteye verilen bir mola değil (...) Es, bütünün 

ayrılmaz bir parçası olan tanımlanmış sessizliktir.” (Biguenet, 2021:50). Cage’in sessizlik daveti, 

başlı başına bir beste olarak dinleyenlerin karşısına çıkmıştır. Sessizliğin sesini dinleme tecrübesini 

Harvard Üniversitesi’nin yankısız odasında deneyimleyen sanatçı “ses yalıtımlı odada mutlak 

sessizliği bulacağını düşünüyordu. Gerçekteyse vücudunun yaydığı en ufak seslerin toplamından 

oluşan bir ses evreninin kapıları aralandı.” (Quyen, 2020:48). Sanatçının yankısız odayla 

erişemediği mutlak sessizlik; bestesinde de dinleyenlerin fısıltıları, hareketleriyle çıkan sesler 

eşliğinde tamamen arınmamış sessizlik şeklinde oluşmuştur. Mutlak sessizliğin, sınırsızlığın 

evrenine has olduğunu kabul edercesine sınırlının, sonsuzluğu deneme adımıdır.  

Müzikteki sessizlik çeşitlerinden biri de klasik müziklerdir. Klasik müziğin sözsüz tınıları, 

detaylardan ve zihni dağıtacak yönlendirmelerden uzak sessizliği çağrıştırır. Aynı zamanda klasik 

müziğin rahatlatan, dinlendiren yapısı sessizliğin sadeliğini taşımasından dolayıdır. Tıpkı yağan 

yağmurun sesi, kuş cıvıltıları, çağlayan ırmak sesindeki rahatsız etmeyecek türden sessizlik 

yansımalarıdır. Klasik müziğin tam zıddı heavy metal ses ve sessizlik farkını gösterecek en iyi 

örnektir. Heavy metalde yükselen, karışan sesler; klasik müzikte orta tınılar, gitgide azalan ses akışı 

söz konusudur. Ünlü klasik dönem bestecisi, Beethoven’in hemen hemen bütün bestelerinde 

sessizliğin tonlamalarını bulmak mümkündür. Sanatçının genç yaşında işitme problemlerinin 

başlamış olması, ömrünün son zamanlarında tamamen sağır olması, sessizlik içindeyken bile beste 

yapmaya devam etmesi –hatta en iyi bestelerini- onun iç kulağıyla duyuşunun delilidir. Sanatçının 

5. Piyano Konçertosu’nda, “finaldeki sessizlik ve ardından gerçekleşen patlama Beethoven’in 

eserlerindeki kontrast anlayışını en güzel şekilde ortaya koymuştur.” (Eren, 2016:110). Sanatçı 

duyamadığı sesleri iç dünyasının sessizliğiyle ustaca yoğurup, harmanlamıştır. Ernesto Cortazar’ın 

Beethoven’e ithaf ettiği Silence (Sessizlik) bestesi, Beethoven bestelerindeki öne çıkmış 

sessizlikleri hem adıyla hem de müziğiyle yansıtan eser olarak Beethoven ile birebir uyuşmaktadır. 

Klasik müziğin tamamına sessizlik, sade formuyla nüfuz etmiştir. Film yönetmeni Sacha Guitry, 

“Mozart dinlediğiniz zaman arkasından gelen sessizlik hâlâ Mozart’tır” diyerek sessizliğin yalnızca 

eserin içine değil dışına kadar taştığını belirtir. Kimi müzisyenler, sessizliği malzemeye 

dönüştürmüştür. “Örneğin Haydn, Joke (şaka) Quartet’inde (Op. 33 No. 2 yaylı çalgılar dörtlüsü) 

komiklik/espri etkisi için dinleyicisini alıştırdığı, devamlı tekrar eden bir müzikal pasajı birden 

keserek beklenmedik bir biçimde suslarla ortada bırakır, bekletir, başka sona bağlar.” (Kutlay, 

2021). Sanatçının bu sessizlik hamlesi, çağdaş insanın sessizliğe verdiği tepkiyi gözler önüne serer. 

Seslerin varlığına alışan insanların aniden kesilen sesin karşısında afallıyor olması sessizliğe 

yabancılıkla alakalıdır. Yürüyen merdiven çalışmadığında basamak atlayıp çıkmayı tercih etmek 

yerine durup etrafa bakınma şokunda olduğu gibi mekanik seslere alışkanlık, aksi durumlar 

meydana geldiğinde bireyi sekteye uğratmaktadır. 



18 

 

Müzik, sessizliği beste olarak işlemesinin yanı sıra sessizliği gerekli kılar. Müziği 

dinleyebilmek için sessiz kalmak gereklidir. Bu sessizlik daveti sinema içinde geçerlidir. 

Sinemanın oynadığı ortamda sessizlik hâkim olmalıdır. Çünkü herhangi bir ses akışı, filmin 

verimini ve anlamını kaydırır. Müziğe yakın duran görsel-işitsel sanat sinemadaki sessizlik aksleri 

başat olarak pandomimde kendini gösterir. Pandomim sanatının meşhur yüzü Charlie Chaplin, 

sessizliğin evrensel dili olmuştur. Hiç konuşmamasına rağmen Chaplin; acıyı, sevinci, heyecanı 

seyirciye başarıyla geçirebilmiştir. Eski sinemanın siyah beyaz renkli hâli bile sessizliğin 

görüntüsünü sezdirir. Sinemadaki sessizlik temasının yoğun olduğu birçok film örneği olduğu gibi; 

Türk sinemasından örneklerle kısaca değinecek olursak, Nuri Bilge Ceylan’ın filmleri uzun 

sessizliklerin eşlik ettiği görüntülerden oluşmaktadır. Yönetmenin kısa metrajlı Koza filmi, 

tamamıyla sessizliği yansıtır. Filmde konuşmayan insanlar, donukluk, uyku halleri, siyah-beyaz 

renksiz (nötrleme) görüntü, sadece doğa sesleri; yalnızlığı, hüznü, iç sıkıntısını sessizce seyirciye 

duyumsatmaktadır. Film o kadar sessizdir ki evin gıcırdaması büyüyen sese dönüşerek ruhsal 

ürperti verir. Filmdeki hiçbir oyuncu konuşmamaktadır. Yalnızca sessizliğin görüntüye yansımış 

hüznü sezdiren halleri mevcuttur. Oyuncuların konuşmamasına rağmen hüzün havasının seyirciye 

geçmesi, sessizliğin düşündürmeye ve derinden hissetmeye imkân sağlayan yapısından 

gelmektedir. Bir diğer Türk yönetmen Zeki Demirkubuz’un filmlerinde sessizlik genellikle 

karakterlerin iç monolog, durağan ve hareketsiz tavırlarında görülür. Yazgı filmindeki baş karakter 

Musa; donuk, devinimsiz, stabil bir karakter olarak Albert Camus’un Yabancı romanındaki 

Meursault ile örtüşür. Musa, sessizlikle çevrelenmiş gibidir. Her hareketi baskılanmanın 

sessizliğini anlatır. Televizyonun karşısında tepkisiz ve sessiz oturması filmde göze çarpan 

hareketsizlik örneğidir. 

Sinemadaki sessizliğin işlendiği filmler, genellikle feminist eleştirinin aracı olarak 

dilsizleştirme/dilsizlik motifleriyle de öne çıkmaktadır. “Chantal Akerman’ın 1975 yapımı Jeanne 

Dielman’ı, Hollandalı yönetmen Marleen Gorris’in 1982 yapımı Bir Sessizlik Meselesi (A 

Question of Silence), Yeni Zelanda asıllı yönetmen Jane Campion’ın 1992 yapımı Oscar ödüllü 

Piyano’su (The Piano) patriarkal kültürde kadınların konumlanışını hep ‘sessizlik’ teması 

üzerinden anlatan filmlerdir. Bu filmlerin her birinde, ‘dilsizlik’ motifinin farklı tezahürleriyle 

karşılaşırız.” (Suner, 2020:201). Türk sinemasında ise Eşkıya ve Masumiyet filmleri, dilsizlik 

temasını kadın üzerinden yansıtan filmlerdendir. Eşkıya isimli filmde Keje karakteri istemediği bir 

erkekle evlenmesinin ardından otuz beş yıl boyunca susarak kendini dilsizleştirir. Keje karakterinin 

olumsuz duruma, sessiz kalarak tepki vermesi söz konusudur. Masumiyet filmindeki dilsiz kadın 

karakterler, erkek şiddetinden sonra konuşma yetilerini kaybetmiştir. Her iki filmde de erk şiddetin 

kısan, korkutan ve kısıtlayan hadisesi dilsizlik motifiyle ifade edilmeye çalışılmıştır. Bir diğer film 

“Tabutta Rövaşata’da hep uzaklara bakan eroinman kız... Filmlerin konu edindiği erkekler 

dünyasında birer gölge, hayalet gibi sessizce gezinen bu kadınlar ne yaşar, ne düşünür, ne hisseder 

bilemeyiz hiçbir zaman. Michel Chion, sinemada ‘dilsiz’ figürüne benzer şekilde işlev gören bir 

diğer unsurun ‘çığlık noktası’ olduğunu söyler (...) Chion’a göre erkeğin haykırışı her zaman bir 

iktidar arzusuna, kendi alanının sınırlarını çizmeye, onun içinde hükmetmeye yönelikken, kadının 

çığlığı sınırların, sözcüklerin, anlamın bittiği yerde başlar.” (Suner, 2020:311). Bu bağlamda çığlık, 

sessizliğin yükselmiş, patlamış taşımıdır. Sinemadaki karakterlerin dilsizliğinin yanı sıra 

çığlıklarını da sessizliğin katmanına dâhil edebiliriz. “Masumiyet’te Uğur’un, Üçüncü Sayfa’da 

Meryem’in, İtiraf’ta Nilgün’ün çığlıkları” (Suner, 2020:312) sessizliğin yırtılma biçimiyle 

kendisini gösteren eylemlerdir. 



19 

 

4. İLHAN BERK, EDİP CANSEVER VE TURGUT UYAR ŞİİRİNDE 

SESSİZLİK İMLERİ 

4.1. Modern Boğuntu: Ses/sizlik 

“Bir sessizliktir şiirin yazdığı: Yeryüzünün durduğu, 

 soluğunun kesilir gibi olduğu bir sessizlik. Duyulan yalnız.” 

İlhan BERK 

Tarih sahnesi insanların değişimine ve dönüşümüne tanıklık eden vizyonlarla doludur. Avcı 

toplayıcı toplumlardan günümüz modern toplumlarına uzanan asırlar boyunca insanların; fiziksel, 

mental muhtelif evrimleri söz konusu olmuştur. Bunlar arasında şüphesiz en çetrefillisi 

sanayileşmenin hızla yaygınlaşmasıdır. Sanayileşmeyle birlikte insan gücüyle işlenen şeylerin 

yerini makineler alarak ruh taşıyan dinamizme göz devirmeye başlar. Üretim merkezli yaşamdan 

kopmaya başlayan yeni düzen, tüketime modernizm maskesi takarak kabul görürlüğünü 

hızlandırmıştır. Bu hızlılık eşliğinde değişim ve dönüşümü yaşayan toplumların psikolojik 

etkilenmeleri yabancılaşma, bireyselleşme gibi tanımlarla ifade edilmeye başlar. İletişim 

araçlarının yaygınlaşması, geçim derdiyle taşradan kente göç eden arada kalmış insan kalabalıkları, 

yaşadığı kentin kozmopolit yapılanmasıyla homojen ol(a)mayan şehir insanı karışmışlığıyla; 

yalnızlaşma, yabancılaşma yeni düzen sorunu hâline gelir. İmkânları iyileşmiş gibi görünen iletişim 

çağının eklentisi durumundaki kavramlar, bütün paradoksluğuyla insan ilişkilerini sarsar. İç içe 

geçmiş heterojen seslerin giriftliğinde, kendi sesini duyamaz hâle gelen bireyin ilk kaçışı tabii 

olarak benliğe olur. Kendiliğe zorunlu dönen modern birey; topluma, çağına hatta benliğine 

yabancılaşarak modernite kurbanlarından biri durumuna gelir. “Modernite gürültünün ortaya 

çıkışıdır. Dünya, bireysel ya da toplumsal yaşama eşlik eden teknik araçların gürültüsüyle 

durmaksızın uğuldar.”(Breton,2021:12). Her ses, bir diğer sesi yutarak kendini büyütür. Seslerin 

farkına varmaya başlayan hassas ruhların döküntüsü ise şiirlerdeki sessizlik imgesiyle kendini 

gösterir. İlhan Berk, Edip Cansever ve Turgut Uyar; modernizmin, kentin, yalnızlığın ve 

benliklerini meşgul eden kavramların yorumunu sessizlik imleriyle yansıtmıştır.  

Modernizmin keşmekeş seslerinden arınmak adına yapılan çekilmeler varlığını sessizlik 

yankıları eşliğinde, sözün kesifliğini dizelere serpiştiren şiirde de göstermiştir. Bu bağlamda 

çağının bütün sancılarını içselleştiren İkinci Yeni şairleri, kendiliğe çekilmenin vücut bulmuş hâli 

gibidir. Şairlerin gönüllü tecritliği; modern bireyin sükûnet ve dinginlik ihtiyacını vurgulayan 

imgelerle şiir kurulmasına olanak sağlamıştır. Sessizliğin anlam dünyasını imge evrenine taşıyan 

İkinci Yeni şairleri, sessizlik üzerine refleksiyon yaparak çok sesli mana katmanı örmüştür. Varoluş 

problemleriyle zihnini sıklıkla meşgul eden şairler; Tepegöz misali devleşen ses kargaşasına tepki 

vermektedir.  

 

“Sen buzul mavi, sen kaç yılın aynalı dolapları 

  Kırılan bardakları elbiselerin ve çocukları 

  Lekesiz gözleriyle ne kadar maviyse o kadar hiç konuşmadıkları 

  Sen buzul, sen devamlı, sen... 

  Yaklaş bana, kimse hiçbir yere dokunmasın 

  Bana sessizlik et, düğümle saçlarımı 

 Çözülsün bu kartopları, gece yanan fırınlar, içimin sayıları 

 Akıt kanımı biraz, kimse bir şey söylemesin”(Cansever, Sonrası Kalır I, 2017:495) 



20 

 

 

Sessizliğin farklı çehreleri ve psikolojik değişkenliği onu; dışlanan, ürperten, istenen, 

dinlendiren, düşündüren manalar evrenine katar. Sessizliğin birey üzerinde yaydığı his dalgaları; 

şahsına münhasır, sui generis tavırdadır. Ne olduğu hakkında yerleşmiş sıradan tanımlar ‘ne 

olmadığı’ konusunu gölgeleyerek geri plana itmiştir. Ancak sessizlik kavramını söz ve ses eksikliği 

minvalinde konumlandırmak yalnızca yüzeysel geçiştirme kolaylığıdır. Sessizlik; otopsisi 

yapılmadan raporlanmış, ötelenmiş, sıradanlaşmış meçhul olarak sessizce fark edilmeyi 

beklemektedir. Şiirin belkemiği olan sözcükleri farklı perspektifle görebilmek, şiirden verim 

almamızı ve rahatlıkla sindirmemizi sağlar. Bu bağlamda sessizlik sözcüğünü kökeninden yola 

çıkarak çözümlemek icap eder. Kavramın TDK sözlük karşılığı, “sesi olmayan, ses çıkarmayan” 

olarak tanımlanmaktadır. Kelimenin kökü olan ‘ses’ sözcüğüne eklenen +sIz/+sUz isimden isim 

yapan ve yokluk anlamı veren ek ile yeni anlam kazanmıştır. Sessizlik sözcüğünün etimolojisi 

irdelendiğinde, Tuncer Gülensoy kelimenin kökü olan ‘ses’ için; “Eski Türkçe ve Orta Türkçede 

bulunmayan ses sözcüğünün tek belgesi Divânu Lugâti’t-Türk’teki sesin- fiilidir. ‘niyetlenmek, 

hazırlanmak’ anlamına gelen bu fiili ses-(i)n- biçiminde ayırabilirsek ses- fiili görülür ki bu kök 

belki ad olarak da kullanılmış olabilir.”(Gülensoy, 2007:757) açıklamasını yapar. Ses kelimesi; 

Eski Türkçe ve Orta Türkçe’de ‘ün’ sözcüğüne karşılık gelmektedir. Günümüz Türkiye 

Türkçesinde de ünlü harfler, sesli harfin karşılığında birbirine eş kullanılmaktadır. Diğer tespit 

edilen farklı görüşlere göre ise ses sözcüğü ile gönül sözcüğü arasında etimolojik bağlantı söz 

konusudur: 

“...gönül/könül sözcüğünün Orhun Yazıtlarına yapılan küçük atıflar çerçevesinde Eski 

Türkçedeki ‘sada, avaz, ünleme’ anlamına gelen ‘kög’ sözcüğünden türemiş olabileceği ve ‘göğüs’ 

anlamında kullanıldığı yazmaktadır.”(Dönmez, 2015:336). 

“Kononov’a göre köke-, kökü-, kök- fiilinin kö- kökünden gelir. Bu fiilin Türk 

diyalektlerinde köküz(>göğüs), kükürök, kükrek, kökrek, kükrak gibi birtakımı türevleri geçer. 

Türkçe kö-n-lek,gö-n-ül türevlerinde de *kö- kökü göze çarpar. Sevortyan’a göre gönül biçimi 

*gön- *kön- fiilinden –(ü)l ekiyle kurulmuştur (...) Kanuzynski gönül(könül) ile göğüs(kögüz) 

biçimi arasında etimolojik bir bağdan söz etmiştir.”(Eren, 1999:163). 

Hasan Eren, Sevortyan’ın tespitini eksik bularak kelime kökünü, -kö olarak kabul 

etmektedir. Bu görüşler doğrultusunda ‘kö-’, ‘kög-’, köklerinin sözlük karşılıklarını 

incelediğimizde karşımıza çıkan netice Türkçemizin zengin, hassas ve nahif bir dil olduğunu 

kanıtlar. Ses kelimesi yerine kullanılan ‘ün’ sözcüğü ve ses ile yakından bağlantılı olan terimler; 

“kö: ün, şöhret; kög: şarkı, türkü, makam, melodi”(Bayat ve Aliyeva,2008:118) olarak 

kullanılmıştır. Bu köklerden göğüs ve gönül sözcüğünün türediğini dikkate alacak olursak; sesin, 

bireyin göğsünde duran gönülden çıkış bağlantısına ulaşmaktayız. “İnsan sesinin oluşmasında bu 

anatomik nörokontrol altında olan, birisi enerji kaynağı diğeri ise titreşen yapı olarak 2 eleman 

gerekmektedir. İnsanda enerji kaynağı akciğerlerden gelen hareketli, basınçlı, ekspiryum havasıdır 

(...) ses oluşumunda ilk planda olan akciğerler’’(Gerçeker, Yorulmaz ve Ural, 2000:73) göğüs 

bölgesinde yer almaktadır. Gönül-göğüs-ses bağlantısı arasındaki sirkülasyonu etimolojik olarak; 

içten çıkan ses(kö)-göğüs-gönül ekseniyle üreten Türklerin, çok eski çağlarda bile edebi tavra 

uyarlayabilme yetisinin mühim bir örneği olarak karşımıza çıkar. İçten (gönül) dışa doğru(göğüs) 

doğum gerçekleşerek sesi meydana getirir. Dış duyuma ait olan ses ve göğüs (kö-kögüz) içe doğru 

(könül), kelime kelime büyüyerek felsefeye ve anatomiye itiraz edecek boşluk bırakmaz... İslami 

hadiste geçen; ya hayır söyle ya sus telkininde olduğu gibi söz, güzelliğin göğüs yatağındaki 



21 

 

gönülden gelecekse anlamlanır. Gönül, sesi saklayarak sessizlikte salınır. Sesin filizlenmesi; 

görülmeyen, duyulmayan içteki gönül sessizliğinde gerçekleşir. “Ağzımızdaki dil, göğsümüzdeki 

dilden bağımsız konuşursa o söz, boş sözdür.” (Evren, 2022:10).  Farsça “dil” sözcüğünün gönül 

anlamına gelmesi ve diller arası etkileşim göz önünde bulundurulduğunda, Türkçedeki “dil” ve 

“gönül” arasındaki eş güdümlülük tesadüfi düşünülemez. Ses, yaratıcı tarafından bireyin içerisine 

saklandığı gönüldür. Nasıl ki gönülden geçen her şey kendini hemen görünürlüğe açmıyorsa, sesin 

de aynı hassasiyetle korunması gerekir. O hâlde ses ve gönül arasındaki soluk alabilme mesafesine 

sessizlik diyebiliriz. Aynı zamanda gönülden çıkmayan seslerin terbiyecisidir sessizlik. Sesin yini, 

sus’un siyam ikizidir. Kadir-i Mutlak’ın dengeyle yarattığı mikro kozmosun; iki defa gör, iki defa 

duy ancak bir kez konuş fıtratıdır.  

Modernitenin asıl kargaşası, içteki sükûnete kulak vermeden alelade ses çıkışı gayesindeki 

dikkatsizliktir. Fakat şiir öznesi için sessizlik imgesi, sürerliliği hissettiren baki eylemedir. Deforme 

ilişkilerin bulanıklaşan sesi gönülden çıkmaz. Sesin anlık varlığını duyurup yitmesi; duraklama, 

soluklanma uzunluğuna sınırsızca erişebilen sessizliğin kalıcılığını kıymetlendirir. Çünkü ses; 

“varlığını yitirirken işitilir. Yalnız yok olabilir değil, özünde geçicidir”(Ong,1995:47) ve sessizliği 

alt edecek güce sahip değildir. Şiir öznesinin “sessizlik et” emri, gürültü çağından kaçış ve sığınma 

arzularını barındırır. Agresif, keskin sus’un istenciyle ilerleyen bu emir dizeleri; ses 

karmaşasındaki sıkılmışlığın, bunaltının neticesidir. Aynı zamanda özne; iç tasavvurunu aktarırken, 

dışarıdan gelecek müdahaleye kapalı olduğunu vurgulamaktadır. Köşesine çekilmişlikten memnun 

oluşun bozulmaması; “kimse hiçbir yere dokunmasın, kimse bir şey söylemesin” gibi uyarıcı 

telkinlerle ifade edilmektedir. Katarsis durumuna geçen şiir öznesi; çoğunluğa yaptığı uyarıların 

ardından seslendiği özneden de sessizlik talep eder. Sessizlik çözülmesi, modern dünyada gece 

başlama imkânı bulur. Aslında gece kişinin özütüdür. “Gece kişileştirildiği zaman kendisine hiçbir 

şeyin direnemediği, her şeyi sarmalayan, her şeyi saklayan bir tanrıça olur; gece örtünün 

tanrıçasıdır.” (Bachelard, 2023:146). Kalabalığın zihni yoran karmaşasından kurtulmanın, dinlence 

biletidir. Gündüzün duraksız hareketi, yetişme telaşı bireyi düşünceden ve iç hesaplardan 

uzaklaştırır. Durduğunda yorgunluğunu fark eden birey, gece sayesinde sessizliğin evrenine 

katılma şansını yakalar. Sessizlik uyanışı imler. Hiper aksiyon akış içinde, endişelere mola 

verebilme yahut harlama sağaltımıdır. 

Edip Cansever şiirlerinde, T.S. Eliot’un “nesnel bağlılaşık” kuramının etkisiyle soyut olanı 

somutlaştırarak aktarmaya çalışmıştır. Sanatçının bu etkilenişi, bütün varlığıyla soyutluklar 

barındıran sessizliği, somut nesnelere giydirerek görülür hâle getirir. Cansever’in bu becerisinde, 

evinden sonra en çok bulunduğu Kapalıçarşı’nın etkisi mühimdir. Henüz ilkokul yıllarında 

babasının Kapalıçarşı’da yer alan eşya dükkânıyla tanışır ve yaklaşık otuz yıl kadar burada bulunur. 

Kapalıçarşı’ya tüccar olarak girmiş ancak para kazanmayı düşleyen biri olarak değil sanatçı olarak 

kalmıştır. Şairin tecrit mekânı dükkândaki asma katı, çoğu eserinin oluşmasına tanık olmuş yerdir. 

Kaplan, sanatçının bu etkilenişlerini; “Kapalıçarşı’nın insanda bıraktığı intiba baş döndürücü bir 

eşya ve insan kalabalığıdır. Bütün gününü burada geçiren bir kimsenin hayat hakkında çok abes bir 

fikir edinmesini şahsen hiç yadırgamam”(Kaplan, 2011:267) şeklinde ifade eder. İzlenimi ve 

tanıklığı kolaylaştıran bu mekân; kendiliğe çekilmeyi, çözülme ihtiyacını tetikler. Zaten yazma 

süreci özünde, çözül/nme gereksinimden doğar. Sanatçı böylelikle zihnindeki sesleri kâğıt 

sükûnetine aktararak konuşturur yahut daha fazla susar hâle getirir. Şiirin son iki dizesinde de 

sessizlikle gelen çözülmeler vurgulanmaktadır. İnsan paradokslar bütünüdür. Bir yandan buz gibi 

soğumalar yaşayarak varlığını küçültmeye çalışırken diğer yandan profanlaşan her şeyin aleviyle 



22 

 

yanar. Sessizlik, bütün zıtlıkları beraber yürütmektedir. İç içe geçmiş duyguları birbirinden ayırarak 

hepsini özel konumlandırır fakat duygular arasında ayrım yapmaz. Duyguların bütün ve yoğun 

hissedilmesini sağlar. Modern bireyin duyarsızlaşmaya başlaması, hislerin buçuk yaşanmasıyla 

ilintilidir. Dönüşen dünya hızına yetişmeye çalışan insan için her şey yarım kalır. Yalnızca bedenin 

hissettiklerine kulak veren otomatik varlıklar, ruhun sessiz çığlıklarına göz yumarak bastırmaya 

çalışır. Bastırılan her duygu yarım ve eksik kalarak bir süre sonra tıpkı yarım bırakılmış yemek gibi 

soğumaya başlar. Nihayetinde hissizlik, duyarsızlık, yabancılaşma gibi kavramlar oluşur. 

Varoluşçu yazar Albert Camus’un Yabancı romanındaki Meursault karakteri hissizliğin vücut 

bulmuş hâliyle robotikleşme manifestosudur. Oysa insan beden maskesinin ardındaki ruhtan ibaret 

varlıktır. Yunus Emre’nin, “ete kemiğe büründüm, Yunus diye göründüm” misalindeki gibi; beden 

yalnızca öz’ü çevrelemektedir. Ruhun seslerini duyabilmek, seslerden arınarak ya da karışmış 

sesleri birbirinden ayırarak mümkün olur. Sessizlikteki efsunun şifresi, ruhun seslerini işitmemizi 

sağlayan hatırlatıcı olmasından dolayıdır. 

İkinci Yeni şairleri, farklılaşan toplumun komplekslerini, anlamı anlamsızlaştırarak ifade 

etmiştir. Toplumdaki yükselen sesleri, varoluşçu felsefenin etkisiyle absürdizme uyarlayan “İkinci 

Yeni, anlamsızlığı ilke olarak savunmadı, şiirin anlamsız olarak suçlanmasına karşı çıktı, şiirin 

anlamsız da olabileceğini vurgulayarak, ona tam bir serbestlik tanıdı.”(Erdost, 2015:37). İmge 

dünyasını zenginleştiren sanatçılar, sözcüklerin ötelenmiş ve neredeyse hiç değinilmemiş bakir 

karşılıklarını kullanmıştır. Serbest çağrışımlarla birlikte, bilinçaltının dehlizlerini yüzeye çıkarırlar. 

Baskı altında olduğunun farkında olmayan modern insanın; dışa taşmasıyla oluşmuş bu şiir, 

bozulan her şeyi bozma yoluyla aktarmıştır. Bireysel bozulmaların tezahürü olan İkinci Yeni 

şiirinde sessizlik kavramı, ses keşmekeşliğinde hazımsızlık çeken ruhların bozucu imgelerinden 

biridir. Sanatçılar, sessizlik kavramını muhtelif çeşitlemeleriyle vurgulayarak söz eşiğinin arka 

bahçesine erişme fırsatı bulmuştur. Şiirleri doğru yorumlayabilmek için imge üzerinde düşünmek, 

İkinci Yeni şairlerinin zorunlu ilkesi gibidir. Yalnızca şiir bilgisiyle kavramanın yeterli 

gelmeyeceği şiirler; psikoloji, felsefe, mitoloji ve tarih bilgisini de okuyucudan istemektedir. 

Anlam kapalılığı olarak ifade edilen şiirler, toplumsal dönüşümdeki ivmenin hülasasıdır.  

Yirminci yüzyılın kan kokan acıları, çağ insanını etkilediği kadar sonraki dönemlere de 

kokusunu sindirmiştir. Yerli-yabancı sanatçılar, önemli feylesoflar çağın buhranlarını terennüm 

ederek eserlerine konu edinir. Egzistansiyalizmin(Varoluşçuluk) mühim temsilcileri başta J.P. 

Sartre olmak üzere; M.Heidegger, A.Camus, F.Kafka, Kierkegaard gibi varoluş sancısını yaşayan 

sanatçılar yaşadıkları yüzyılın sesi olur. Değişen algıların sorgulamasını yapan bu düşünürler 

görüşleriyle edebiyatımızı da etkilemiştir. Batıyı yakından takip eden İkinci Yeni şairleri; eserleri 

asıl dilinden okuyarak varoluşçu fikirler doğrultusunda kimliklerini inşa etmiştir. İlhan Berk; 

Ahmet Haşim, Yaşar Kemal, Nâzım Hikmet gibi yerli şairler dışında başta Walt Whitman, Ezra 

Pound, Mallermé olmak üzere tamamı batı kaynaklı etkilenmelerle şiirlerini oluşturur. Şairi 

dünyayla boğuşan adam olarak tanımlayan Berk’in; sıkıntılı ruhu şiirini besleyen ana damardır. 

Seslerin farkında olan sanatçının kendiliğe çekilmesi şiirinde, sessizlik imajinasyonlarıyla varlığını 

sezdirmektedir. Şair, “sıkıntının bende bir anlamı varsa o da sürekli kendi kendime olmaktır”(Berk, 

2022:32) diyerek şiirinin poetikasını aktarır. Sanatçı için kendiyle olmak; büyük sessizlik istenci ve 

bunalımı, şiirini büyüten kaynaktır. 

 

“Yavaş yavaş geçtim kalabalıkların arasından 

  bir deniz çarpması gibi çoğalta çoğalta geçen 



23 

 

  geçtiği yeri 

  yavaş yavaş çıktım içimden. Dokundum 

  yavaş yavaş acıya, kuvarsa, şiire 

  yavaş yavaş tarttım suyu, anladım nedir ağırlık 

  kokular 

  coğrafya. 

  Eğildim sonra gövdeyi tanıdım ve düzenini 

  gördüm sessizliğin dümdüzlüğünü 

  gördüm yinelemedi gördüğüm hiçbir şey 

  böyle yavaş yavaş geçtim insandan insana 

  insanlaştırdım yavaş yavaş dışımı 

  böyle karıştım kalabalıklara  

  kalabalıklaştım böylece.” (Berk, Aşk Tahtı, 2021:193) 

 

İlhan Berk’in resimle olan yakınlığı, sözcükleri fırça darbesi gibi kullanarak zihinsel tablo 

kurmasına kolaylık sağlamıştır. Şiirde yinelenen kelimeler, sessizliği çağrıştıran ve destekleyen 

tablo harmonisi gibidir. Berk, sessizliğin anlam basamaklarının farkındadır. Şaire göre sessizlik 

imgesi yavaş, durağan, statik, sade olanın yanında yer alır. Hızın ve keşmekeşliğin mekânlarında 

kendine yaşam alanı bulamaz. Konuşma dilimizde İngilizce hâliyle yaygın kullanılan slow müzikte 

olduğu gibi yavaş, sade, dinginlik veren olgular sessizlik hissiyatını vermektedir. Sessiz gözlemci 

olan şiir öznesi keşfe çıkarak, kalabalığın duraksız hızına yavaşça değmeye çalışır. Gözlemek 

eylemi sessizliğe gömülmeden gerçekleşmez. Zihin sürekli konuşarak bireyi an’dan uzaklaştırır. 

Göz ise iletişimin, sessizlikle sarmalanmış cevaplayıcı hududur. Muhatabı olan başka gözden 

koptuğu an iletişimin kesildiğini sessizce aktarır. Modernizmin bozduğu sessizlik evreni ve 

sessizliğe ait olan göz/lem olgusu, bu dönüşümlerden nasiplenmiştir. Sessizlik kakışmaya, göz/lem 

ise temsilci yapaylığa ve dublörlere teslim olmak zorunda kalır. “Gözün gözlemciden bu kadar 

radikal bir biçimde kopartılması ve nesnel bir temsil olanağı sunan bir aygıtın içine 

yerleştirilmesi”(Crary, 2019:63) modernitenin deformesi arasındadır. Artık gözlem/e işini yapan 

cansız gözler, duyusal mesafeyi derinleştirerek kronik apatikleşme aşılamaktadır. Modern insanın 

sessizliği yitirmesi dolaylı olarak gözlemden uzaklaştırılması, iletişim kırılması yaratır. Doğayı ve 

canlı olan her şeyi gözlemlemek romantiklerin dönemindeki sadelikte kalarak tarihe karışmıştır. 

Şiir öznesi yitirilen gözlem fraktalında, gözlemciliğini muhafaza ederek sessizlik düzlüğüne erişir. 

Öznenin, “en belirleyici özelliği çevresini gözlemlemektir; ama bu, yaptığı boş bakışlardan çok 

tahlil edici ve düşünce üretici bir gözlemdir. Dolayısıyla o trajiğinin bilincinde kalabalıklar içinde 

terk edilmişliği duyumsayan bir öznedir.”(Arslan, 2012:8). Kalabalıklar arasındaki yalnızlık, 

gönüllü tercih ediş ve tecrit olmayla ilgilidir. Şiir öznesi, kalabalığın bitimsiz hızına karışmaktansa, 

yalnızca kalabalığı gözlemleyip yavaşça teğet geçmektedir. İkinci Yeni şairlerinin içe dönüklüğü, 

toplumdan kopuklukla suçlanmalarına neden olsa da şiirin filizlenmesi bu sayede mümkün 

olmuştur. Şiirin sıkıntıdan doğduğunu düşünen İlhan Berk, İngiltere gezisi sırasında izlenimlerini 

aktarırken, “sıkılanı olmayan bir kent Londra(...) İngiltere’de şiirin niçin lüks olduğunu çok 

düşündüm. Tek nedeni, isyankârlıklarını yitirmiş olmalarıdır(...) şiirse isyan demektir”(Berk, 

2022:23,24) diyerek şiirini etkileyen ruh halini belirtir. Berk’in sıkıntıyla suladığı şiirlerinde, 

sözünü teslim ettiği özneleri de sıkıntıyla hemhâldır. 

 Şiir öznesini sıkan ise; duraksız hız, ruhsuz kalabalık ve gözlemleri aracılığıyla edindiği 



24 

 

deneyimlerdir. Tüketimin hızlılığı kızıştıran etkisi bütün kalabalığı büyülemektedir. Mevcut her 

şeyi hızlıca tüketme sayacıyla gezen kalabalık, diğer tüketim nesnesine geçebilmek için hızlı 

davranmak zoruyla hareket eder. Modern insan an’da duramaz çünkü onu çağıran diğer an’ın amok 

koşucusudur. Tekrar eden Sisyphus döngüsüne sıkışmıştır fakat Sisyphus taşını yuvarlarken 

yavaşça hareket ederek an’da kalabilmeyi daha fazla başarmıştır. “Hızlanma tam anlamıyla modern 

bir olgu”(Han, 2021:43) olarak yer etmektedir. Durmanın yasak, absürt ve kayıp olarak görülmeye 

başlandığı çağda daha fazla tüketebilmek için hızlanmak şart koşulur. Zaman, iletişimler, ilişkiler 

hatta geziler bile sıkıştırılmış, hızlandırılmış, hemen olup bitsin diğerine geçilsin düşüncesiyle 

zihinleri uyuşturmuştur. Eldekini doyasıya tüketmenin keyfine varamayan birey, çoğaldığı zannıyla 

azalarak tükenmeye başlar. Şiir öznesinin bu hız farkındalığı onu yavaşlığa, sessizliği 

duyumsamasına sevk eder. Çokluğun içinden, çoğunluğun hız girdabına kapılmadan geçerek 

yalnızlaştığını vurgular. Seslerin giriftliğini fark eden özne, onu hiçleştirmiştir. Gürültüyü duymaya 

başladığını sezdirerek, sessizliğe yönelişini ilan eder. Şiir öznesi için kalabalık ve sesler pasifize 

olmuştur çünkü keşmekeşliğin uğultularını yakından fark eder. 

Şiirdeki düzlük sözcüğünün ‘dümdüz’ şeklinde pekiştirilmesi, modernizmin hız/ses 

eğriliğine yapılmış isyan sayıklamalarıdır. Düzlüğün pürüzsüzlüğü imleyen estetliği, rahatlatıcı 

değerler taşır. Dümdüz olarak ifade edilen şeyler ise; tam netlik, güzellik ve konforu vurgular. 

Düzlükten ayrıştırarak, “güzel bir objeyi alıp yüzeyini kırılgan ve pürüzlü yaparsanız artık sizi 

memnun etmez.”(Han, 2021:19). Sessizlik imgesi bu yönüyle özne için ‘dümdüz’ mahiyettedir. 

Sessizlikte pürüz yoktur. Sesler engelleri inşa ederken, sessizlik bireyi düzlüğe çıkaracak çareler 

sunar. Sessizlik, yüreğin bulanıklığını gidermesiyle kişiyi kargaşadan kurtarır. Şiirin geneline 

hâkim olan duyuları derinden hissediş, sessizliğin sağladığı bir hâldir. Şiir öznesi adım adım 

görmeye, koklamaya, dokunmaya karışmaktadır. İlhan Berk, duyuları ve sezgiyi şiirine 

mühürleyerek sözünü inşa eder ve şiir evrenindeki hisliliğe teslim olur. Hissetmenin sözcüsüdür. 

‘Anlamak her şey değildir’ diye ifade eden şair, duyularla hissetmeye önem verdiğini şu sözlerle 

belirtmektedir; “adaçayını yazıyorum diyelim, onu önüme almakla yetinmem. Görmek yetmez 

bana. Avucuma alıp dokunmaya başlar başlamaz, adaçayının varlığı vurur bana.”(Berk, 2022:48). 

Sanatçı, Tanrı’nın insanlara lütfettiği duyuların farkında olmamalarına sitem edercesine, kelimeleri 

şiirine tekrarlarla çiviler. Yinelemelerin amacı nispi duyumsamazlığa üst biliş denemesidir, 

sessizlikle... 

Duyuların ve sezginin iş birliği estetik kavramını doğurmuştur. Estetik tanımında hem duyu 

hem sezgi yahut her ikisini kapsayan karşılıklar vardır. Berk, iki kavramın bir aradalığıyla şiirini 

var eder. İkinci Yeni şairlerinin denediği soyut olana nesnel tavır büründürme Berk’in eserlerinde 

de görülür. Şair kokuyu elinde tutar, sessizliği düz zemine oturtarak duyularla algılanmasına imkân 

sunar. Şiirin satır aralarına, duyu ve sezginin varlığını duyabilmek için hızı kesme telkinini 

serpiştirir. Berk; seslerin yükseldikçe mülevves kontrolsüzlük yarattığının farkındadır. Ses, 

kalabalıklarda benliğini büyütür fakat flulaşır. Tıpkı görüntünün büyüdükçe netliğini yitirip 

menzilini daraltması gibi, sesin benliğini başat kılabilmesi diğer seslerin durmasına bağlıdır. Ancak 

eşyanın egemenlik kurduğu hız çağında ses, nesnenin ‘ben varım’ diyebilme cüreti olmuştur. Sesi 

yiten her eşya aralık bırakmadan yerine yeni ses bırakır. Kısır döngüye giren insan için seslerle 

olan ilişki makine paralelinde; bitimsiz karmaşaları doğurmaya devam edecektir. 

Ses/sizlik arafında duran İkinci Yeni şairlerinden Turgut Uyar’ın benliğine dönük mizacı, 

şiirlerinde sessizlik imgesini çeşitli tonlarıyla işlemesine zemin hazırlamıştır. Zaten imgenin 

doğumu, zihnin sessizliğinde büyüyen sancılarla gerçekleşir. Kelimenin gücüne sığınış, anlamı 



25 

 

derin kilitler ardına saklamanın sessiz, şairce sekansıdır. Sanatçının, “Bir Sessiz Geceden Turnam” 

şiiri de sessizlik kaynağına doğru helezonlar çizer. 

 

 

“Bir ses tutmuş, maşrıkla mağrup arasını. 

  Horoz ötmüş, kavga gitmiş, buzlar çözülmüş 

  Yeni bir devir başlamış, bitkilerden, ölülerden 

  Bir kelimesiz diyarda kalıvermişim… 

… 

 Issız, sessiz bir bozkır, manasız çimen çiçek 

 Düşün, şimdi yanında –konuşmasanız bile- 

 Düşük omuzları, adım sesleri, saçları ile bir insan 

 Ne denlû ısınırdı yüreciğin kim bilir?.. 

… 

 Ah! Şimdi şu sessiz gecemde bana 

 -Turgut, kalk gidelim.- diyen bir dost olmalı…” (Uyar, Büyük Saat, 2021:46-47) 

 

Uyar; ilk dönem şiirlerinin bazılarında; halk ozanı misali tapşırma geleneğini örneklercesine 

son mısraya ismini ekler. Sanatçının ilk şiirlerinde modernizm sancıları başlamış olsa da tam 

doğum henüz gerçekleşmemiştir. Anlatıcının ben kimliğini aleni şekilde vurgulaması buna en başat 

örnektir. Bu şiirlerde “modernitenin olumsuz etkilerinin belirtileri görülebilir; ancak bu etkiler, 

modern sanatta olduğu gibi şiirlerin belirleyici motivasyonu değildir. Üstelik bu şiirlerin anlatıcısı 

çoklukla ‘lirik ben’dir.”(Caner, 2006:56). Lirik ben toplumsal rahatsızlıkları anlatan, geneli özel 

kılan birinci aktarıcıdır. İnsan, içine doğduğu toplumun kaderinden etkilenir. İkinci Yeni şairlerinin 

derin imgeleri, anlaşılma güçlüğünden dolayı bireysel şiir kategorisine alınmıştır. Ancak sanatçılar 

bu fikre karşı çıkarak; şiirin açık-kapalı, bireysel-toplumsal şeklinde kategorize edilmemesi 

gerektiğini belirtir. Şiirin ölçütünü iyi ve kötü şiir olarak ayıran şairler, iyi şiirin yalnızca ben’de 

kalmayıp geneli yansıttığını savunmuştur. Theodor W. Adorno’nun ifade ettiği gibi; “lirikte sesi 

işitilen ‘ben’ kendini kolektife karşı, nesnelliğe karşı tanımlayan ve dışavuran bir 

‘ben’dir.”(Adorno, 2009:177). Büyük dönüşümler yaşayan yirminci yüzyıl insanı yalnızlığa 

itilmiştir. İtilen bireyin yalnızlığa kaçışı, dönemin evrensel tepkisi ve simgesi hâline gelir. 

Adorno’nun bahsettiği lirik ben anlatıcıyı Uyar, toplumun genelinde oluşan tahribattan kendi 

payına düşeni aktararak somutlar. Sesi kesilmeye zorlanmış çağ insanı yeni devire başlar fakat bu 

başlangıç; canlılığı bile itibarsızlaştıran, mekanikleşme destekli baş ağrısıdır.  

Dünyanın sesi tutukluk yaşamaz. Bigbang (büyük patlama)’e kadar geriye gidilecek olursa 

oluşumunda bile sesler boğuntusu mevcuttur. Oluşumundan, hareketlerine değin geçen süreç 

düşünüldüğünde kulağa yoğun dönüş sesleri gelecektir. Salt sessizlik imkânsızdır. Bedenimizin iç 

kısmında dahi sessizlik söz konusu değildir. Sesin derecelendirmesine göre sessizlik fikri oluşur. 

Modernleşmeyle beraber artan seslerin etkisiyle, ses sadeliği anlamlı hâle gelir. Huxley Cesur Yeni 

Dünya adlı distopik eserinde konuya değinerek modernitenin sessizlik iğfalini şu şekilde belirtir; 

“çağımız gürültü çağı. Fiziksel gürültünün, zihinsel gürültünün, arzunun gürültüsünün… Her 

birinde tarihi rekora ulaştık. Bu hiç şaşırtıcı değil çünkü modern teknoloji sessizlikle savaşıyor. “ 

(Quyen, 2020:41). Modernite nesne gelişimiyle sessizliğin ötenazi sedyesi olmuştur. Sessizliğin 

kimyasına uyuşan öz’ünü gönüllü intihara açmış kalabalıklar, sessizliği dışlayacak her üretimi 



26 

 

gerçekleştirir. Ancak kendi dışında gelişen bu duruma tepki veren lirik ben anlatıcı, batıdan doğuya 

hızla yayılan makine seslerinin içinde insan sesi arar. Arayışının beyhudeliği eşliğinde sessiz 

yalnızlıklar girdabında yalpalar. Fakat sessizliğin soğuk yönüne kendini tamamen kaptırmaz. 

İnsanın varlığı sesinden öte manalar, samimiyetler taşır. Canlılığın ve anlaşabilmenin karşılığı 

kelimelerden ibaret değildir. Öyle olsaydı kelimesizliğin temsilcisi doğa ve doğanın diğer 

sakinleriyle gönül bağı kurulamazdı. Yalnızlığını kısılan insan sesinde aramaktan vazgeçen şiir 

öznesi, sessizliğini yine sessizlikle dağıtacak dost bulma arzusundadır. Modern insanın; sık sık 

hakikatle çatışması, sürekli medcezirler yaşaması onu aradalık onulmazlığına mahkûm eder. Bütün 

trajikliğinin yanına, aradalık değerinin en pesimist temsili gri rengi ekler. Şiir öznesindeki gri 

duruş; sessizliğe razı olan aynı zamanda onu yırtmak isteyen istençlerle doludur. Eminsiz hisler 

tüm tekinsizliğiyle; “sükûnet mesafesinde değişken biçimlerde olsa da insan olabilmenin gönlü 

alçakta tutan biçimleriyle yaşayanlar için”(Arslan, 2019:92) umut kırıntısı mahiyetindedir. 

Düşüşlerin her hâlini tecrübe edinmiş insan için tutunma içgüdüsü doğası gereği, ufak çatlaktan 

dahi medet ummak durumundadır. 

İlkel zaman insanı; icatların olmadığı sadelikte, sessizliğin yerini ve hükmünü kolaylıkla 

korur.  Tabiatın senkronik uyumla çıkan sesleri, sessizliğin farklı formu olarak algılanır. Canlılar, 

doğasına uygun düzen içinde varlıklarını sesle ifşa eder fakat bu seslilik, sessizliğe dâhildir. 

Normalinin dışına çıkıp aşırılığa varan durumlar sessizliğin kimyasını etkilemektedir. Kuş sesinin 

duraksamalı ötüşü hiçbir insanı rahatsız etmez fakat durmadan öten kuş sesine başka canlıların 

duraksız çığırtısı karışırsa sadelik bozulur. Çağ değiştikçe sadeliğin deformasyonu her alanda baş 

göstermiştir. Sosyolojik dönüşümlerin psikolojik etkilenmeleri; felsefe ve edebiyatın yanı sıra 

müzik, mimari, resim gibi sanat dallarında da boz(ul)ma olarak zuhur etmiştir. Sanatın sessiz 

anlatıcısı resim; Da Vinci’nin simetrik, olağan, insanı estetik hatlarıyla gösteren eserlerinden, 

ses/insan kakofonisini bozma yoluyla ifade eden Picasso eserleriyle ifade edilmeye başlanmıştır. 

Ölçüsüzlüğün bütün kulvarlarda yaygınlaşmasıyla yeni dünya insanı, kocaman ses topunun 

ortasında derin mana arayıcısı olmak zorunda kalır. Şiir öznesi, arzu ve sitemlerinde benzer 

ölçüsüzlüğü yaşar. Sessizliğin yalnızlığı vurgulayan cephesini, kendisine seslenecek dostla kırmak 

ister. Diğer taraftan, “…birlikte olma hâli konuşmayı gerekli kılmaz”(Breton, 2021:57) 

düşüncesiyle, sükûnetin samimiyetini yeterli bulur. İki ifadenin hülasasını ise son mısrada 

belirterek, sessizliğin sonlanmasını ümit eder.  Modern birey; sessizliğe aç, muhtaç fakat 

tahammülsüzdür. Sese bağ(ım)lı varlığı, sesten uzaklaşınca misoneizm tutulması yaşar. 

Bilinmeyenden korkma fıtrata kodlanmıştır ve modern zaman insanı sessizliği tanımamaktadır. 

Sessizliğin ürpertici gizi, her şeyi sergileme zamanını yaşayanlar için tehlike sinyalleri verir. 

Sessizliğin yoğunlaştı yerde zaman uzamaya başlar. Bundan dolayı ortamda sessizlik hâkim 

olduğunda oluşan rahatsızlık hissi, sesle dağıtılmaya çalışılır.  

 Şiirin örüntüsündeki; kelimesiz diyar, bitki, ölü, bozkır, ıssız, gece kavramları sessizliğin 

soğuk tarafını çağrıştıran imgelerdir. Kullanılan kelimeler sezgisel bağlamda aynı ailenin 

fertleridir. Seslerin evlere çekildiği vakit olan gece; ürpertici, teskin eden, düşündüren yönüyle 

kılık değiştirmiş sessizliktir. İmgelerin bu sessizlik ritmi, yalnızlık çemberi etrafında dönmektedir. 

Şiir öznesinin çemberin dışına çıkma gayreti; başladığı noktayla biten noktanın aynı yere çıkmasına 

rağmen diriliğini korumuş bir ümittir. Bireyin yaşam sarmalı aynı çelişkileri barındırmaktadır. 

Ansızın varlığını yitirecek fanilerin; o vaktin hiç gelmeyeceği hırsıyla çemberin dışına çıkabilme 

umudu, insanlık var olduğu sürece hiç bitmeyen iştiyak olarak kalacaktır. 

  Özne,  keskin söylemini son dizeye doğru yumuşatmaktadır. Sesini duyuracak benliklerin 



27 

 

olmadığının bilinciyle, varlıkla -iletişim olmasa bile- yetinmeyi son dizede sempatikleştirir. 

İsteğinin olmama ağrısını yaşamasına rağmen ilk dizedeki eminliğinden; bilinçli rücuyla 

düşüncelerini ümit yoluna saptıran özne, mistifikasyon örneği sunar. Düşüncelerini; sessizlik 

müphemliği ve ifade etmenin belirginliği arasında konumlandırarak yumuşak hatlar çizer. Sesin 

söze dönüşmesinde sükûnet nefeslenmesi vardır. Her sözün sonu sessizlikle noktalanır ve söz 

hakkını başkasına tanır. Sessizliğin muhafaza edilmemesi, iletişimi sekteye uğratır. İletişim 

felçliğinin artmasıyla, “dünya içinde hiçbir şeyin sesinin azalmadığı veya geçmediği, salınan bir ses 

mekânıdır.”(Han, 2021:76). Bireyin sonlu olduğunu bilerek sonsuzluk iştiyakıyla yaşaması gibi, 

iletişim kırıklığının primitif dönemdeki sadeliğe dönmesi imkânsızdır. Şiir ekseni, yaşamsal 

zıtlıklardan esinlenerek baskın paradokslar bütünüyle örülmüştür. Kalabalıklaşan evrenin 

hareketliliğini ölüye benzeten şiir öznesi, zorunlu yalnızlık yaşar. Öznenin niyeti; insana mahsus 

hislilikte kalmaktır. Hareket halinde olmak vitalite aydınlığını ispatlamaz. Nesneyle, gürültüyle 

senkronize atılan adımlar; duyumsamayı köreltir. Bunun farkındalığında olup sadelik arzusunda 

olan şiir öznesi, trajikliğin dualitesini yaşar. Trajik; temelde dayanak arayışındaki varlığın, 

istemediği yöne doğru dayatılmasını örnekler. Zıtlıklardan teşekkül eden insan için hayat sarmalı; 

istenmedik seçimleri deneyimlemesini sağlayan arena, trajedi zeminidir. Değişimler arasında 

dayanağın olmayışını fark eden özne trajiği hissederek düşüşün sinyalini verir. Varoluşçu 

felsefenin görüşüne paralel olan ‘düşmüş insan’ cezası, kendi türünün yaptıklarını okumanın 

neticesinde şekillenmeye başlar. Ancak ilk insandan ilham alan düşüş motifindeki detay, henüz 

düşmeden önceki ‘fark edişte’ kendini gösterir. Hz. Âdem ve Havva’nın ilk düşüşü dünyaya değil, 

bilge ağacı meyvesini yedikten sonra çıplak olduklarını fark etmeleriyle olmuştur. “Ağacı(n 

meyvesini) tadınca, çirkin yerleri kendilerine göründü ve cennet yapraklarını üst üste yamayıp 

üzerlerini örtmeye başladılar.”(A’râf, 7/22). Daha düşüşü yaşamadan; bilinmeyen, görülmeyen 

utancın farkında olmamaları bir dayanaktır. Onu kaybedince, fark etmenin trajedisi ilk şoku 

yansıtır. Dayanak yoksunluğu bu deneyimler beraberinde adem kelimesinin manasında da 

sezdirilir, adem; yokluk, hiçlik anlamına gelmektedir. Bireyin dayanaksız adım atıp yine 

dayanaksız ayrılacağı evrende, dayanak bulma ümidi daima diridir. Çünkü dayanak arayışı; doğum 

ve ölüm arasındaki araf, tutunacak zemindir. Dayanma ihtiyacını karşılayamayan özne; umutla, 

sessizliği satır aralarına, kelimelerin ardına homojen şekilde yedirir. Modern çağın çelişkileri, 

sessiz çığlıklara dönüşerek çoğul mana girdaplarının temel taşı olur. Katharsisin olması için trajedi 

elzemdir. Aristo, katharsisi trajediyle mümkün kılmıştır. Bu nedenle sessizliğin giderek daha fazla 

önem kazanması, seslerin çoğalması ve karışmasıyla ilgilidir. Sessizlik tıpkı Âdem ve Havva’nın 

kaybedince fark edilen, yitirildikçe anlamı artan dayanağı gibidir. 

İkinci Yeni şiiri; sırlı ve pusludur. İmgeler, zihinsel mayalanmayla kurgulanmıştır. Şiirin dili 

toplumsal algının farklılaşmasıyla eş güdümlü ilerleyerek, dönüşmeye karşı kendiliğe dönüşe 

hizmet eder. Yaşamın inişli çıkışlı sarsıntısı on dokuzuncu yüzyıldan itibaren hızla nesneyle 

karışmaya başlamıştır. Eşyanın muhtelif manaları yüklenmesi, metalaşma kavramını 

yaygınlaştırarak bireyi yalnızlaştırır. Benliğin sahip olduğu nesneye göre değer görmesi, onu 

maddeyle bir(miş) gibi göstererek yıkıcı etkiye dönüşür. Yüzeydeki görüngülere meftunlukla itibar 

eden kitleye verilen tepki; duygu kırıklığının hülasası, yalnızlığa zorunlu çekilme olarak kendini 

gösterir. 

 

“Her gün biraz daha yalnız Robespierre 

  Ve Fransa biraz uğultulu 



28 

 

  Yalnızdır akşamı yok edilen bir subay 

  Bilinmez ürkütülmüş atları ne çok sevdiği 

  Her yalnızlık biraz ihtilâl. 

 

  Çok şeyleri kadınlar için yaptım, kadınlar 

  Onlar ki yokmuşum gibi sevdiler beni 

  Beğenmek, beğenilmek gibi ayrı kaldılar 

  Bir gün de akşamdı, ben o akşamı hiç unutmam 

  Her sessizlik biraz ihtilâl. 

 

  İşte bir tanrı evi, kimler ki geçerken uğruyorlar 

  Sonra çılgınlar gibi kalabalığa 

  Belki de yarı kalmış bir sevgiye koşuyorlar 

  Belki de her boyun eğdikleri, her diz çöküş 

  Yavaşça bir ihtilâl.” (Cansever, S.K. I., 2017:219) 

 

Cansever okuyup, düşünmeyi tutkuya dönüştürmüş bir sanatçıdır. Şiirlerinde anlattığı bireyi, 

toplum içinde görünür kılabilmek adına derinliklere inerek içsel dramı kurcalama çabasında 

olmuştur. Düşünce şairi olarak öne çıkan sanatçı, şiirle düşünmeye mutmaindir. Şairlerin şiire 

yansıyan bilinçaltı imgeleri, sözü şiirin öznesine teslim etmiş olsa da sanatçı-eser bağlamındaki 

psikanalitik çözümlemeye değinilmekten geri durulmamıştır. Bu bağlamda Cansever’i; sessizliğin 

uzuvları olan yalnızlık, düşünce, izlenim olgularıyla kucaklaşmasını tetikleyen çocukluk 

kompleksine kısaca değinmekte yarar vardır. Freud’un görüşleriyle temellenip Jung ile sistemleşen 

psikanaliz, insan davranışlarının temel sebeplerini çocukluğa indirgeyerek irdeler. Cansever’in 

sessizliğe katkı sağlayan düşünce dünyasını çocukken yaşadığı olay ekseninde ise Cemal Süreya 

şöyle aktarmaktadır: 

“Yalnızdı, çok yalnızdı. Edip’in bir de kompleksi vardı, bana anlatmıştı (...) Fatih Camii 

avlusunda top oynanırmış. İkinci Dünya Savaşı yılları, o zaman lastik top diye bir şey yok, bez 

topla oynanır. Edip’in lastik topu var ve Edip’i lastik topu olduğu için takıma alıyorlar, aslında kötü 

bir oyuncu. Bu, insanda nasıl bir iz bırakır? Edip’te? Bu bir gerçek, babası zengin, esnaf (...) Bu 

Edip’te kompleks yaratmıştır(...) Burda bir hüzün var, Edip o hüznü sevdi. Aslında şiirimizdeki 

durumu da budur, hep ona lastik topu var gibi bakıldı. Oysa şairdi.”(Uluırmak, 2017:18). 

Nahif, hassas ve kırılgan mizacıyla Cansever, metalaştırılmayı henüz çocukken hissetmeye 

başlamıştır. Dönemin sosyalizm furyasına dâhil olmak için maddiyatını geri planda tutmaya çalışır. 

Çocukluktan tetiklenen lastik topu kompleksi ilerleyen yaşlarında devam ederek şairin parası 

olduğu için bir çeşit utanma, gizleme tepkisi vermesine neden olur.  “Zenginliğini eskiden de hiç 

kullanmak istemiyordu; görünmemek, göstermemek istiyordu(...)Öbür yanda, daha bir sürgün 

olduğunu anladı (...) Çünkü herkes Edip’i, ne kadar desteklese de, bu sol akım yandaşları başka bir 

gözle bakıyordu.”(Uluırmak, 2017:17). Sanatçının maddi gücü, kişiliğine külfet olmuş yüktür. Şiire 

yaptığı zaman yatırımı düşünülünce Cansever, şiirinin meta gölgesinde kurban olmaması adına da 

bu savunmayı yapmıştır. Onun kalabalık yalnızlığı, değişen toplumsal ivme ve varoluşçu felsefeyle 

harmanlanır. Komplekslerinin ezici hissiyle yalnızlaştıkça, şiirinin belkemiğini oluşturur. 

  Düşünebilmek, düşünce üzerine düşünmek ancak sessizlik mülkiyetinde gerçekleşebilir. 

Şiirin ana imgesi sessizlik kavramıdır. Sessizliğin başat olarak vurgulandığı; “her yalnızlık biraz 



29 

 

ihtilâl, her sessizlik biraz ihtilâl, yavaşça bir ihtilâl” dizeleri başlı başına ayrı şiir, küçürek öykü, tek 

cümlesiyle aforizma olabilecek güçtedir. Sanatçı sessizlik imgesini, çağrışımı ve kapsayıcılığı 

yoğun sözcüklerle şiirin ana merkezine oturtur. Kalabalıklar içindeki yalnızlık, modern zaman 

sorunsalıdır. Şiirde geçen jakoben Robespierre; Fransız devriminde öne çıkmış, “Rousseau’dan 

esinlendikleri ‘erdem’ kavramını ideolojik söylemleri”(Ağaoğulları, 1989:215) yapan bireysel 

özgürlük savunucuları arasındadır. Erdem kavramı; ölçülülüğü ve adilliği barındırır. Makine 

seslerinin birey üzerindeki hegemonyası, erdemin ölçülülük ilkesini ters yüz eder. Robespierre’nin 

erdem ve özgürlük mantalitesiyle benliğini bağdaştıran şiir öznesi, ses yığınlarının taarruzu altında 

hiç adil olmayan düzen tarafından ezilmektedir. Adil ortamdan bahsedebilmek şartların eşitliğiyle 

bağlantılıdır. Dışarıdaki ses furyası, sessizliğe alan açmayarak adaletsiz bir yükselme sergiler. 

Kendi sessizliğine çekilme mekânı arayan özne, akşama kucak açar. Çünkü seslere karışamamak ve 

onlarla bütünleş(e)memek özneyi akşam sükûtuyla homojenleştirir. Akşamın sessizliğe yakın 

duruşu, onu vita contemplativa mekânına dönüştürür. Gündüzün hızı akşam kesinti yaşar; beden ve 

zihin sessizliği, güneşten sonra deneyimlemeye başlar. Şiir öznesinin, yalnızlık sitemi sessizlikle 

ifade edilmiştir. Çünkü “sessizlik yalnızlığın gölgesidir.”(Osho, 2021:24). Modern bireyin 

sessizlikle bağlantısı yalnızlık ekseninde gerçekleşmektedir. Ses, muhtelif etkiler ve yönlendirici 

komutlar taşır. Fark etmeyi, edilmeyi sağlar. Şiir öznesi, sesini ulaştıramamanın silikliğinde fark 

edilmeyen bir yalnızdır. “Yazgının ucu açık yalnızlığında şairi saran kadın imgesi”(Arslan, 

2016:1354) sesini kısarak tepki vermesine neden olmuş tetikleyici unsurdur. Karşılıksız 

fedakârlıklar yaptığını vurgulayan şiir öznesi, sessizliği patlayıcı sitem imgesi olarak kullanır. 

Sessizlik, sesliliğin dominant tepkisi ve hissi derinliğidir. İkinci Yeni şiirinin bireye bu dönüşü, 

anlamlandırma ihtiyacından doğmuştur. Sessizlik ise insanın kendini ve ötekini anlama çabasıdır. 

Bundan dolayı İkinci Yeni şiirinde sessizlik imgesinin iz düşümleri yoğun olarak yer almıştır. 

Şiirde geçen “tanrı evi” gürültünün normal karşılanmadığı ibadethaneleri işaret eder. Dini 

inançların hepsindeki ortak değerlerden birisi sükûnet içinde ibadet etmektir. Bütün dualar 

sükûnetle yapılır. İbadetlerin sessizlik gizi; sadelikle yapılmasıyla öne çıkar. İslam dininde namazı 

bozan durumlardan birisi konuşmaktır. Fiziksel konuşma ediniminden uzak durmanın yanı sıra 

zihnin duru, sessiz olmasıyla yapılan namaz ibadeti daha makbul kabul edilir. Çünkü namazla 

bütünleşmek için zihnin arınmış, susmuş olması gerekir. Konuşan zihin gündelik durumları bireye, 

ardı arkası kesilmez bilinç akışıyla sunar. Zihinsel kargaşa, kişiyi kutsiyetle birleştirmeye engeldir. 

Zen Budizm’inde de meditasyon yapmanın ilk şartı sessizliğe karışmaktır. Zihni susturmak Zen 

felsefesinde mühimdir ve yalnızca nefes egzersizleri yapılarak soluk alıp vermeye odaklanma 

sağlanır. Böylece zihin, geçmiş ve gelecek kaygılarının beyhudeliğinden uzak, an’da kalarak 

Tanrı’ya yakınlaşır. Yaratıcı ezelden ebede daima şimdidedir. O’na yakın olmak için şimdinin en 

saf, temiz, sade sessizliğine varmak gerekir. Tefekkür halindeyken bütün zerrenin susması şarttır. 

“Tanrı’nın insan ruhuna doğması için gerekli koşul zihnin sessizleşmesidir.”(Corbin, 2021:47). Dış 

ve iç seslerden uzaklaşmış bireyin tekâmülü, sus ile başlar. Şairin Tanrı evini öylesine uğranan 

mekân olarak vurgulaması, sessizlik gereklerinin yapıl(a)madığına işaret etmektedir. Bireyin, hız 

çağında kaygıdan münezzeh olması pek olası değildir. Değişen insanın döngüsel hesaplarını yapan 

zihin, susmayı reddeder. Yetişme telaşındaki çoğunluğu, “çılgınlar gibi kalabalığa” koşar şekilde 

tasvir eden şiir öznesi, gürültü çağının portresini çizmektedir. Özneye göre ses hipnozu olmuş 

kalabalık oradan oraya koşturan, yarım kalmışlıkların temsilcisidir. Şairin kalabalıkların ana 

merkezinde yaşayarak gözlemini somutlaştırması kendi sessizliğinde gerçekleşir. “Cansever kendi 

yaşantılarını anlatmaktan ziyade başkalarını izleyen” (Kaplan, 2011:267) ve izlenimlerini mizacıyla 



30 

 

birleştirerek aktaran yenilikçi sanatçılardandır.  

Modernizmin beraberinde getirdiği her şeye yetişme kaygısı, umutsuzluk, günü kurtarma 

derdi gibi düşünceler İkinci Yeni şiirinde fazlasıyla karşılığını bulmuştur. Şairlerin; sitemleri, 

tutkuları, iç çekişleri şiire keskin hatlarla çizilerek yansıtılmıştır. İkinci Yeni şiirinde sessizlik, 

bütün sanatçıların benliğine sirayet eden mana habitusu olur. Her sanatçının sessizlikle ilişkisi 

çeşitli benzerlikler, farklı algılayışlar taşıyor olsa da şüphesiz İlhan Berk’in sessizliği kesif 

vuruculukların Nirvana’sında gezinen en belirgin imgelerden biridir. Sanatçı Marksist söylem ve 

Nâzım Hikmet etkisindeki ilk dönem şiirlerini, olgunluk dönemi şiirlerinde sessizlik görüngüleriyle 

vurgular gibidir. Makine çarklarında ezilen bireyin sesi olan şiirler, daha sonra sessizliğin sesi 

olmaya başlamıştır. İlhan Berk’in sessizlik evrenindeki keşiş olmasında, hayatıyla ilgili etkenlerden 

de söz edilebilir. Yoksul ailede türlü yoksunluklar yaşayan sanatçı, şiirini yaşantısıyla yoğurur. 

“Yoksulluk, babasızlık ve deli bir abla, Berk’in çocukluk tablosunda mutsuzluğu imleyen 

dolayısıyla şairliğini de besleyen üç önemli biyografik olgudur.”(Karaca, 2013:149). Sanatçının 

çocuk yaşta çalışmak zorunda olması, okuluna ara vermesi, babasının başka kadınla evlenmesi, 

ablasının yanarak ölmesi hayatını derinden sarsan yaraları olmuştur. Babasız büyümeyi 

çocukluğunu kaybetmekle bağdaştıran şair, “ben baba nedir bilmiyorum (...) çocukluğum olmadı 

benim”(Berk, 1982:14) diyerek ifade eder. Çocukluğun ses cıvıltısından mahrum olan sanatçının 

sessizliği içinde büyüyen ancak kesip atmayı istemediği besleyici metastazıdır. Berk sessizlik 

yankılarını şiir sayfalarında; uzun boşluklar, kısa cümleler, tek sözcük şeklinde kurgulayarak bu 

tavrını örnekler. 

 

“Sessizlik 

  de 

  bilinmek ister 

  Hakkı bu”(Berk, Akşama Doğru, 2021:279) 

 

“Ses 

  siz- 

 

  lik”(Berk, A.D., 2021:415) 

 

İlhan Berk’in Toplu Şiirler III-Akşama Doğru adlı eserindeki şiirler, sessizliği resmeden 

keskinlikler taşır. Sözcüklerin uzun ve büyük boşluklarla beyaz kâğıda teslimiyeti, burada sessiz 

olunuz telkinleriyle doludur. Yalnızca söz ve sözsüz boşluklar biçimine ek olarak kitapta yer alan 

Berk’in çizimi resimler sessizliği harmanlamıştır. “Modern şiir, bazen bilinen dil sembollerini 

kullanmayarak, sükût ve sessizlik içinde anlamlı mesajlar iletebilir. Bilindiği gibi, derin sevinç ve 

ıstırapların dili sükût ve sessizliktir. Bu manada İlhan Berk başta olmak üzere, kimi İkinci Yeni 

şairleri dizeler arasına büyük boşluklar bırakırlar. Bazen tüm bir sayfa bir harfin anlattıklarına terk 

edilir, şiir dili derin bir sessizliğe gömülür. Bu arada okuyucu söylenmeyeni söylemeye, 

duyulmayanı duymaya çalışır. Bütünüyle şiirin kayıp ve kazanımlarına ortak olur. Heidegger, şiirde 

sessizliğin ses ve kelimeden mahrum kalmak demek olmadığını, sükût dilinin var olan gerçek 

dilden daha yüksek sesle konuştuğuna inanarak, ‘Dil, sessizliğin melodisi olarak konuşur’ 

ifadelerini kullanmaktadır.” (Çobanoğlu, 2012:55). Zaten sessizlik ifadesiz kalışın sükûnetindeki 

hâli yansıtmaz. Anlaşılmayı arzu eden katmanlardan müteşekkildir. Sanatçının kendine sakladıkları 



31 

 

kâğıtla buluşur. Okurun sessizliğe davet edilmesi, anlaşılma kaygısı gütmeyen Berk için çifte 

sessizlik beklentisidir. 

Şair, beyaz boşluğa emanet ettiği sessizliğinin yanına sessiz anlatıcı resim çizimlerini de 

ekleyerek pekiştirir. Berk’e göre, “Sessizlik! Yazılmamış gibi görünen, bu yüzden de asıl büyük 

etki saçan, dev boyuttaki anlam olan sessizlik! Şiirin imlediği, gözümüze gözümüze soktuğu, ama 

gene de bir giz görünümünü koruyan bam teli”(Berk, 2021:19) mahiyetindedir. Sessizliğin çok 

anlamlılık katmanlarından faydalanan şair, şiirlerinde sıklıkla imge olarak kullanmıştır. Sükûtun 

farklı ruh durumlarıyla uyuşan formu, kendine kolaylıkla yer bulmaktadır. Bazen dinginlik, öze 

dönüş ve huzur bazen anlaşılmazlığa duyulan öfke yansıması, uzaklık, yanılsama ve hileye 

yardımcı unsur olur. Wiesel’in aktardığı gibi, “sessizliğin kendine ait bir yapısı, kendi labirentleri 

ve çelişkileri vardır. Katilin sessizliği ne kurbanınkine ne de tanığınkine benzer.”(Breton, 2020:81). 

Konuşmayan insanın görüntüsü dışındaki fikirler, zihin potamızda erittiğimiz zanlardan ibarettir. 

Ancak bireyin sesi çıktığı ilk andan itibaren; ses tonundan, kurduğu cümleden, kullandığı dilin 

hâkimiyetine kadar kendinden ipuçları vermesine neden olur. Sessizlik, pürüzlerin kamufle 

edilmesini sağlayan düzenleyici kontroldür. Modernitenin sessizliği algılayış biçimi genellikle 

ürpertici, tekinsiz, anormal ve tuhaflık şeklinde olmuştur. Primitif dönem sessizlik örtüsüyle 

kaplıdır. Yerleşik yaşam peyderpey bunu kırar. Sade dünyanın git gide kalabalık, sesler yığınına 

dönüşmesi; çevresinde toplaşacak müritlerin sayısını arttırmıştır. Sese bağ(ım)lı bireylerin; 

sessizliğin olduğu ortamlarda ürpermesi, onu sese yönlendiren refleksler pompalamaktadır. 

Yabancılarla aynı asansörde olan kişi; sıkılgan, menzili daralmış ve çabucak hedef katına ulaşma 

arzusuyla kısa, anlık sessizlikten kurtulmak ister. Bu rahatsızlığın fark edilmesindendir ki 

günümüzde çoğu asansör sessizliği dağıtan müzik ve sesler çıkaracak şekilde dizayn edilir. Öyle ki 

modern zaman seslerin sessizlikte kaybolmasına dahi izin vermez. Hayatını kaybeden insanların 

kaydedilmiş sesleri hâlâ evrende yankılanmaktadır. Günümüz teknolojisi durumu ileri taşıyarak, 

yaşamını yitirmiş kimsenin ses kaydını yapay zekâyla taklit edip, sanki karşınızdaymışçasına 

sohbet etmeyi bile sağlar. 

 Sessizlik, gizemle mayalanmıştır. Sükûtun herhangi bir teknolojiyle alt edilmesi söz konusu 

değildir. Susmayı tercih eden her şey yerini yalnızca zanlara, teorilere, iddialara bırakır. Sessizlik 

olgusunun tek kesinliği binlerce olasılık taşıyan gizlerden oluşmasıdır. Sessizliğin ne düşündüğü ve 

ne yapacağı konusunda ipuçları, herhangi arazlar yoktur. Bilinmeyi, anlaşılmayı, fark edilmeyi 

isteyen şiir aktarıcısı bir yandan sessizliğin sesini duyurmak isterken diğer taraftan giz olarak kalıp 

zanlarda yaşamak fikrindedir. Sesin soluk alma mesafesini boşluğa yerleştirerek, görünmez 

sözcükler silsilesini serpiştirir. Sanatçı, ara boşluğu ruhların doldurması için bırakmıştır. Bu 

bağlamda İlhan Berk’in şiirine, “beyaz sayfanın baş döndürücülüğü (...) o boşlukla yaratı 

arasındaki bağ kuran sessizlik sinmiştir.”(Corbin, 2021:78) diyebiliriz. Şiir öznesi silik yahut yok 

gibidir. İkinci Yeni şiirde özneyi sıklıkla silik, pasif ve yokmuşçasına gölgeleştirir. Soyutlama 

tavrından gelen bu silikleşme, ayrıntıları ortadan kaldırmaktadır. Tek sözcük anlatılmak isteneni 

özetlemeye ve şiirleştirmeye yeterlidir. Şiirin ana imgesi olan sessizlik yanına hangi kelime 

eklenirse eklensin kendini aşikâr kılacaktır. Sözcüklerin sadeliği ve hiçliği sessizliği imlemeye 

yardımcı etmenlerdir. Sanatçının kullandığı kelimesizlik, beyaz sayfayı beyazlıkta görünmez 

bırakarak imgeyi destekler. Sessizliğin çevresine eklenmemiş sözcükler, soyut olana ayrıntıya 

boğulmadan ulaşma niyetinden gelmektedir. Çünkü “söz kırıldığında duyulur sessizlik. Ancak şiir 

algımıza sunar sessizliği.”(Han, 2022:55). Şiirdeki söz kırıklığı, eksik kalmış görünen imgeler 

sessizliğin kan kardeşidir. Aynı zamanda ayrıntıların azlığı, şiiri yorumlamayı güçleştiren nedenler 



32 

 

biridir. Anlamsızlığın anlamı, soyutlama ve görüntü sanatçıların başvurduğu yöntemler arasındadır. 

Şairin bu yöntemi;  “İkinci Yeni’nin getirdiği yeni bir dildir, konuşma dilinde, bir bakıma, örneği 

yoktur. Bu dil, kısaca söylemek gerekirse, göze dayanır daha çok.”(Berk, 2021:135). Sessizlik 

sözcüğündeki kesintiler ve boşluklar bu görüntü düzeyini örneklemektedir. Böylece Berk’in şiiri 

sesten ırak, sözden arınmış teklik görüntüsüyle kendini yoruma açan açık yapıta dönüşür.  

Her insan, hayatını temellendirebileceği manalar arayışının keşişidir. Bu durum sanatçılar 

içinde geçerlidir. Bütün sanatçılar, sanatını anlam temeline oturtarak eserini oluşturur. Çağından 

etkilenmeyen sanatçı sayısı çok azdır. Realizm ve romantizm dönemi sanatçılarının duru eserleri, 

çağının sadeliğinden gelmektedir. İlkel çağ insanı; içli dışlı olduğu doğayı resmederek anla(t)ma 

arayışında olmuştur. Anlamsızlıkla eleştirilen İkinci Yeni şairleri, anlaşılamamanın haksız 

saldırısına maruz kalır. Gelişime ve öğrenmeye muktedir modern insanın evreni algılayışı 

değişmiştir. Bu nedenle toplumun en küçük bağlantısı olan bireyin, iç dünyasını anlatan şiirler 

toplumdan uzak olarak addedilmiştir. Bunun neticesinde kaçış şiiri denilerek eleştirmenlerin diline 

pelesenk olmuş yorumlar doğmuştur. Oysa İkinci Yeni, kaçış şiirinden ziyade istekli geri duruş, 

bütünün aynılığına karış(a)mama şiiridir. Gürültüye karışmayarak çoğunluğa tecritlik durumu; 

uzaktan yapılan gözlemin benlik süzgecinden geçirilerek imge döllenmesi, İkinci Yeni şiirinin 

doğmasını sağlamıştır. Mallarme’nin sözüyle izole olma tercihlerini açıklamaya çalışan Berk, 

“ozanın böyle toplumla bir grev halinde bulunduğu çağdaki tavrı, kendisine verilebilecek olan 

bütün o bozuk düzen araçlarını bir yana atmaktır. Ona önerilen her şey anlayışının, kendi gizli 

çabasının aşağısındadır”(Berk, 2021:125) diye ifade eder. Sanatçının gize sığınması, şiirin sessizlik 

bağlantısını da açıklamaktadır. Ayrıntı çağında her şey ifşa etmeye dönüktür. Sesin kesintiye 

uğramaması, detaylar silsilesini aralık bırakmadan sermektedir. Gizin ender, nadir değere varması; 

üst dil şiirde sır karşılığına gelen sessizlikle aktarılır. Ses, ayrıntı silsilesidir. Ruh durumu hakkında 

bilgi vermesi, açılmaya, yorumlanmaya müsait ifşaları taşır. İnsanın mutluluğu, öfkesi, lakaytlığı 

ses tonundan anlaşılabilmektedir. Sesle kişi öfkesini konuşmadan da belli edebilir. Bilinçli sertçe 

vurulan kapı, kızgınlığın sözsüz ancak çok gürültülü ifade edilişidir. Çağ insanı ise elinde hayali 

megafonla ifşacı statüsünü üstlenmiştir. “Etrafımıza saçtığımız kelimeler oranında ölürüz... 

Konuşanların sırrı yoktur. Ve hepimiz konuşuruz. Kendimize ihanet eder, kalbimizi teşhir ederiz; 

her birimiz dile gelmezliğin celladıyızdır; her birimiz sırları, en başta da kendi sırlarımızı yok 

etmek için yırtınırız.”(Cioran, 2019:24). Kalabalığın ortadan kalkan sesli/sözlü sır perdesi, şairin 

usunda soyutlama yoluyla yeniden sessizlik gizine çekilmeye çalışılır. Sessizliğin; örten, saklayan, 

detay vermeyen özelliğinin yanında, anlaşılmayı bekleyen aktif yapısı da vardır. Şiirde geçen 

‘bilinme hakkı’ bu yöne dikkat çeker. Susmayla tepki vermek her insanın deneyimlediği davranış 

çeşididir. Sessizlik anlamdır, kargaşada mana yoktur. Şiir öznesi, parçalara bölünmüş duygularını 

sessizliğe gömerek yapboz ruhunun tamamlanmasını ister. Anlaşılmayı hak ve gereklilik olarak 

görür. Bilinme, yalnızca ifade edişin sonucunda olmamaktadır. Sanatçıya göre sessizliğin anlattığı 

birçok şey vardır çünkü “konuşmak tam da sessizliğin yapacağı şey” (Kagge, 2020:18) olarak 

vurgulanmaktadır. Sessizlik kavramıyla İkinci Yeni şiirinin ortak noktası; çok şey anlatıp az 

anlaşılmalarıdır. Sessizlikte, İkinci Yeni şiiri gibi soyut, çokanlamlı ve derindir. Bir şey söylemiyor 

biçimiyle düşünülür fakat sessizlik bütüncül hissetmenin eşiğidir. Sözlerin, anlat(a)madığı arka 

planı taşır. “Sessizlik dilin bir an’ıdır; susmak dilsizleşmek değildir, konuşmaktan kaçınmaktır, 

yani gene bir tür konuşmadır.” (Sartre, 1965:28). Bu yönüyle değerlendiren sanatçılar, sessizliği 

şiirin imgesel anlamlarıyla birleştirerek çok sesli ifade kurgusunu yakalamıştır. 

 



33 

 

Yabancılaşmayı sessizlik ekseninde anlatan sanatçılar için, baskın başkaldırı imgelerinden 

biridir. İkinci Yeni şairleri; sessizlik imgesini yabancılaşma, sıkıntı, yalnızlık, umutsuzluk, acı 

bağlamında sıklıkla kullanmıştır. Uyar’ın sessizlik merkezli şiirleri, imgeyi çağrıştıran sözcüklerle 

birlikte ifade edilir. Cansever ve Berk şiirine göre, daha yumuşak ve net vurgularla belirtilerek şiir 

aralarına bırakılmış boşlukların yorumlanmasını kolaylaştırır. 

 

“acım sessiz bir güneş batmasıdır ölsün 

eksik ve kötü bir güneş batmasıdır ölsün 

(…) 

ay çıkar dağlara vurur ey Mustafa 

bu gece Mustafa’nın sanki son yatmasıdır ölsün 

(...) 

sulfata hatırla acımı sen bir haziransın 

sulfata öbürleri bir bayram haftasıdır ölsün 

 

ben dağlara çıkarım dağlarda bağırırım  

bütün çalgılar bir şeyin uzatmasıdır ölsün”( Uyar, B.S., 2021:347) 

 

Uyar ‘Divan’ adıyla yayımladığı şiir kitabında; divan şiirinin beyit şeklinden ilham alarak, 

eskiyi yeni söylemlerle aktarır. Sanatçının bu kitaptaki şiirlerinde İkinci Yeni’nin aykırı ve ayrıksı 

ifadeleri, klasik şiirimizin ses uyumu anlayışıyla birleşir. Şiirin söylem ve biçiminde farklılık 

arayışında olan İkinci Yeni sanatçıları, kuralları şiirin prangası olarak görerek özgürleştirdiklerini 

ifade eder. Şairlerin yenilik arayışları imgeleri esneterek, çok sesli ve çok çehreli şiirin oluşmasını 

sağlamıştır. Uyar, şiirde arayışını diri tutmuş bir şairdir. Kentli olması ve görev nedeniyle taşrayı 

deneyimlemesi sanatçıya, ses/sizlik ayrımını kendi dünyasında ayıklamasına imkân tanımıştır. 

“Turgut Uyar, yaşamda olup bitenleri başarılı bir şekilde şiirin estetik ortamına 

çıkarmayı/aktarmayı başarmıştır. Uygarlığın/modernitenin geldiği en son hâli, insanın iç ve dış 

uyumunun bozulmasında ve doğayla olan irtibatının koparılmasında yegâne etken olarak görür ve 

hayata dairliğini içselleştirir.” (Arslan, 2016:1353). Bu minvalde şiirlerde sessizlik imgesi, çağrışım 

değeri yüksek kavramlarla şekillenir. Uyar’ın şiiri temellendirme arayışı; tarihi etkilere dönüş, 

önceki şiir anlayışları ve asırlarca devam etmiş divan edebiyatından faydalanarak muhtelif med 

cezirler paradoksunda yeşerir.  

Şiirde geçen sulfata kavramı önceden sıtma hastalığı tedavisi için kullanılmış ilaçtır. 

Sulfatayla ilgili Orhan Koçak’ın ‘Bahisleri Yükseltmek’ adlı incelemesindeki tespitleri mühimdir: 

“Şiir sulfataya seslenir. İki retorik dönüşle gerçekleşir bu sesleniş. İlki, eski belagatte teşhis 

(kişileştirme) adı verilen mecazdır: Hitap edilen bir merci olarak ilaç, şiirde beliren üç “özneden” 

biridir.(öbürleri, şiirin kendisi sayabileceğimiz “ben” ile şiirin ve ilacın nihai alıcısı 

sayabileceğimiz “Mustafa”). İkincisi, sulfata bir hastalığın ilacı, bir acının gidericisi olduğu kadar, 

acıyla damgalanmış o sahnenin işaretidir – kutupsal belirlenimleriyle tipik bir Uyar mecazı. Sulfata 

hem bir synecdoche’tur, kendisi söylenmeyen daha büyük bir bütününün (hastalık sahnesi) bir 

parçası olarak o bütünü temsil eder; hem de bir metonimidir, hastalıkla arasında bir yan yanalık, bir 

sebep-sonuç ilişkisi vardır. Ama bütün bu çoğul- belirlenim, daha önce gördüğümüz başka şeyleri, 

başka cisimleri de akla getirmiyor mu? Kuşyemiyle, batak sazlıklarda büyüyen kamışla, uzun 

rüyasına dalmış tohumla ve hatta kayıtsız bakla tanesiyle de bu kez metaforik bir ilişkisi yok mudur 



34 

 

bu “çağdışı” ilacın? Hepsi de ilk bakışta belli bir rastlantısallık, bir gelişi güzellik içerir ama 

devreye soktukları kırgınlık, kapanma, yoğunlaşma, bekleyiş ve sabır motifleriyle aynı anda bir 

sadakatin de amblemi haline gelir, bir tür ikincil zorunluluk edinirler.”(Koçak, 2018:179). 

İnsanlar tarihteki misallerinden, günümüz teknoloji çağına kadar muhtelif salgınlarla 

sınanmıştır. Günümüz insanının gelişen sağlık sahasına rağmen tecrübe edindiği pandemi; zerre 

görünürlüğünü dahi taşımayan sessiz tehlikenin gücüne yenik düşmüştür. Dünyaya hükmeden 

insanın organizma karşısındaki acizliği, neandertal insan savunmasızlığından farksızdır. Birey için 

trajik vizyon, hükmünün elinde olmasını arzu ettiği vaziyetleri deneyimlemesiyle başlar. Sözün 

yetersiz kaldığı amansız hastalık, ölüm gibi olguların kısıtlayıcı yıkımı, çaresizliğin kesif 

sessizliğini doğurur. Sulfatanın ilaç olması; hastalığı yok eden ve acıyı dindiren yöne dikkat çeker. 

İlaçların ve hastalığın kimyası düşünüldüğünde güçlü ortak noktaları sessizce çalışmasıdır. 

Hastalığın gelişi, yerleşmesi, etki gösterme süreci sessizce ilerler. Kendini ifşası ve gürültüsünü 

belli etme evresi, ilaçla tanışma sürecine denk düşer. Yakın zamanda modern insanın 

deneyimlediği ve hâlâ içinde bulunduğumuz salgın süreci, sessiz ve görünmez yerleşke olan 

hastalığın fark edememe yetisiyle yayılmasından dolayıdır. Sessizce yerleşen hastalık yine sessizce 

etki eden ilaçlarla sonlandırılmak istenmektedir. Sessizliğin yerleşmiş ağrısı yine sessizce etki eden 

dermanla/ilaçla çözülmesi paralelinde sunulmuştur. Şiirin ‘sulfata’ya’ başlığı, sözcüğün anlamını 

bilmeyenler için özel isime ithafen kurgulandığı algısını oluşturur. İlaca sesleniş; İkinci Yeni şiiri 

genel mizacına uygun düşen, anlamsızlık maskesi ardına saklanmış, derin anlamlar s/imgesidir. 

Başlıktan itibaren hastalık çağrışımı, güneşin batımı, gece, deniz, dağ gibi imgelerin özütünde; 

prozodinin sessizliğe akışı söz konusudur. Böylece şiire hâkim olan çaresizlik görüntüsü, imgeler 

aracılığıyla parçadan ana kaynağa doğru yürüyen değere dönüşür. Yaş alan dünyanın deforme 

olmaya yüz tutan varlığı ve halkı, mekaniğin ses keşmekeşinde yutulmaya başlamıştır. Şiir öznesi, 

beyninden kanına karışan; yeni, yaş(s)lı dünya düzeni zehrinden bulantı duyar. Acılarının;  

ifadesiz, dilsiz üryan eksikliğinde, kendini geceye bırakması özneye dayatılmıştır. Dizelerin 

sonundaki “ölsün” telkinleri, sessizlikle başlayan ağrıların yine sessizlikle son bulma isteği ve 

yılgınlığına işaret eder.  

Sessizlik hissi çıkarımdır. Dünya sesi hep varlığını sürdürmüştür. Fakat kısık sesin giderek 

yükselmeye başlaması, primitif dönem seslerinin koca sessizlikten ibaret olduğunu kanıtlar. 

Eşyanın ve insanın az olduğu dönemlerde, sükûna ulaşmak için özel yerlere gitmeye gerek yoktur. 

Modernitenin gelişimiyle, insanların sessiz mekânlar arayışı başlar. Artan ses deformasyonundan 

daha az etkilenen taşra, dağlık, sahil kasabaları gibi bölgeler kentin girift gürültüsünden kaçmak 

isteyenlerin huzur mekânları olmuştur. Taşranın sessizliğine alışan insan kentte tutunamaz. Şehir 

büyüdükçe ses karmaşası da büyür, kentli insanın sığınmaya çalıştığı minimal sesliliğin adı 

sessizlik olarak tanımlanır. Çünkü “modern dünya uğuldar. Bizim sessizlik addettiğimiz şey ‘beyaz 

gürültü’ olarak katlandığımız vızıltıdır.”(Biguenet, 2021:42). Gündüzün kara gürültüsü, gecenin 

beyaz gürültüsüne evrilir. Çoklu sesler, tek tük seslerle gece sadeleşir. Şiir öznesi acısını; 

sessizliğin göbek bağı olan gecenin başlangıcı güneş batmasına benzetir. Güneşin insan 

kalabalığına ışık tutması ve tüm seslere müsaade etmesi, bireyselliğiyle kalmayı tercih eden şiir 

öznesi için uygun vakit değildir. Sessizlik, bireyin kendiyle baş başa kalmasını sağlar. Geceye 

düşünme eylemini yükleyen karanlık değil doğrusal sessizliktir. Çünkü gündüzün gürültüsünden 

sessizliğe geçen benliğin dönüşü kendiliğe olur. Gecenin esrarından akan sessizlik; sevinciyle, 

acısıyla gündüzün öğrettiklerini neşter altına yatırma seansıdır.  

 



35 

 

İnsan sosyal varlıktır. Modern toplumların aktif iletişiminde kendiliğe çekilen bireyin ya 

keşiş ya meczup sınırında görülüyor olması, sessizliği kesin hükümler bağlamına oturtur. Bundan 

ötürü kendiliğe sığınmak için sessizliği arzu etmek, zorlama ve dayatma edinimlerini barındırır. 

Çünkü kalabalıklar ve binlerce çeşit makineler şiir öznesinin sesini duyurmasına engel olduğu gibi 

toplumsal normların bakışı da buna müsaade etmemektedir. Sesleri sonlandırmak mümkün 

değildir. Ses hakkını tıpkı kendi gibi sessiz nesne sulfataya yönelten şiir öznesi, acısını iç 

patlamalarla kendi evreninde sesli kılmaya çalışır. Koçak’ın tespit ettiği gibi, şiirde seslenen özne 

dışında, sulfata ve Mustafa özne olarak yer alır. Lirik anlatıcının yerini alan dramatik anlatıcı; şairi 

gizleyerek, personaya geçiş yapar. Sulfata ve Mustafa’ya seslenen şiir öznesi, hasta insan 

çaresizliğinde sesini kıstığı acılarına derman arar. Modernitenin insana yüklediği hastalıktan 

kurtuluş reçetesi, mekaniğin lakırtısından sıyrılmaktır. Bitimsiz uğultu olan gürültü kirliliği, 

modern çağın sonlanmayacak problemi olmuştur. Son dizedeki, dağ imgesi yapaylığın pençesine 

düşmüş öznenin serzenişlerini daha da netleştirir. Dağın; sessiz ve bozulmamış yapısı bireyin 

fıtratına uygun benzerliği taşır. İnsan doğası üzerine birçok düşünce ortaya atan filozoflar, 

bozulmuş/bozulmamış insan değerlendirmeleri yapmıştır. Antik dönem feylesoflarından Mensiyüs 

ve onun öğretilerini sistemleştirmeye çalışan Konfüçyüs’e göre; insan doğası gereği iyidir, 

bozulmamıştır. Sokrates benzer görüş öne sürerek, insanın bilgisizliğinden dolayı hata yaptığını 

ifade ederek, bozulmayı cehaletle bağdaştırır. Deforme olmamış doğa ve insan karşındaki bu 

fikirler; değişmeye başlayan evren ve insan ile birlikte farklı görüşlerin doğmasına neden olur. 

Augistinus, Hobbes, Schopenhauer gibi bilginler; bireyin bozulmuş, kötü yaradılışlı olduğunu 

vurgular. Hobbes, insanın bencil olduğunu ileri sürerek, yalnızca benliğinin devamlılığını sağlamak 

adına hareket ettiğini söyler. Savaşların, mülk hırsının bilinçaltındaki ana neden insan bencilliğidir. 

Bütün insanlar için geçerli olan bu olgu, doğal olarak insanın insanla mücadele etmesine sebep 

olur. “İnsan insanın kurdudur” mantalitesi, bu ben merkezli tepiden gelmektedir. Batı felsefesine 

hâkim olan pesimist ambiyans, Doğu felsefesinde nahif şekilde gelişim gösterir. İnsanı biricik, 

diğer varlıklardan üstün gören İslam filozofları; Tanrı’nın kendi ruhunu beşere üflemesinden yola 

çıkar. Zübde-i âlem olan âdem, Tanrı’nın zerresidir. İslam merhalesinde “insan insanın umududur” 

mottosu yer alır. Tanrı’dan parça taşıyan beşerin fıtratında; kaos ve bozulmuşluk barınmaz. 

Tanrı’nın sessizliği, insana da sirayet eder. İbadetlerin sessizce yapılması, sesin bozduğu namaz, 

şüphesiz anlamı olan bir kuraldır. Sesin; iğfal eden, bozan, yıkan özelliği insanın doğasını 

dönüştürmeye başlar. Kan toplumunda yükselen silah sesleri, salgın hastalıkların yol açtığı feryat 

çığlıkları, insan elinden çıkma makinelerin sesine karışır. Bu minvalde dağ; bozulma rahatsızlığını 

hisseden öznenin sığınacağı en ideal sessizlik temsilcisidir. “Eski çağlardan beri ‘sessizlik’ 

sistematik olarak doğada, dağların zirvesinde, çöllerde veya adalarda uygulanagelen bir pratik 

olmuştur.” (Quyen, 2020:55). Şiir öznesinin dağlarda bağırma eylemi; kendi sesini duymasına 

engel olan düzene başkaldırıdır. Muhtelif seslerin çıkışını sağlayan çalgıların da ölmesini isteyen 

özne; kendiliğe, insanın doğal tabiatına dönüşü arzular. Zamanın akışıyla çoğalan seslere, çalgıların 

çeşitlenmesi de eklenir. Kentin sokaklarına taşan insan seli ve çalgı sesleri birbirine karışarak 

anlamsız seslerin merkezi olur. Çalgının kentleşme uzantısı olması; şiir öznesini doğa sükûtuna 

yönlendirir. Doğadaki sesler, karışık ses evrenine ait değildir. Daima duru, sade, rahatlatan 

hissiyatıyla dinlenme mekânı olmuştur.  

İlhan Berk, Edip Cansever ve Turgut Uyar şiirindeki sessizlik yankıları, şiire yansıyan derin 

imgelerden biridir. Değişimin hızlanmasıyla şiire yansıyan; bunalım, başkaldırı, iç sıkıntısı, ontik 

sorgulamalar sessizlik vurgularıyla ifade edilmiştir. Modern zamanın yoğunlaştırdığı sesler, bireye 



36 

 

sessizlik alanı bırakmaz. “Mekanize yaşam, teknolojinin kendisi zararlı değildir. Zararlı olan 

sadece, insanı koruyan sessiz özün olmamasıdır.” (Picard, 2022:54). Eksilen, küçülen, daralan her 

menzil insan için sıkıştırıcı olgu mahiyetindedir. Sıkış/lmışlığı anlatan sanatçılar, kentli olmalarının 

imkânıyla ses karmaşasındaki bozulma izlenimlerini aktarır.  

 

   “Meselâ baktı caddeye 

     Yürüyor insanlar evler 

     Bu kadar hareketten  

     Gördü ki durmuş her şey 

      

     Bağırsa kim duymazdı 

    İşte sokaklar sessiz 

    Bu kadar gürültüden  

    Sessizlik geliyor yalnız” (Cansever, S.K.II, 2016:577) 

 

Kalabalığın anlamsızlığını ifade eden satırlarda şiir öznesi her şeyi hiçleştirir. Hiçleştirme 

eylemi ise sessizlikle sağlanmıştır. Sessizlik, sözün filtrelenmesine yardımcı olan duraktır. 

Modernitenin filtresiz, soluk mesafesinden uzaklaşan apatisi sesler arasına virgül atma şansını dahi 

tanımamaktır. Bireylerin modern çağda filtrelediği şeyler; kendisi olmayan maskeli yapay 

fotoğraflar, arka planın olumsuzluğunu görün/lmek istediği hâliyle süzerek paylaşmaktan ibarettir. 

Tabiatına aykırı gürültüyle yaptığı eylemlerin anlamını bilmeden, konuştuğu şeylerin ulaştığı 

noktayı hesaplamadan hareket eder. “Anlam artık toplumlarımızı sürükleyip götüren ideal çizgi 

olmaktan çıkmıştır (...) Günümüzdeyse anlam tam tersine karmaşık ve herhangi bir uzantısı 

olmayan bir olaya dönüşmüştür.” (Baudrillard, 2019:18). Özne, rahatsızlığını ironiyle aktararak ses 

ve sessizlik arasındaki denge bozulmuşluğuna dikkat çeker. Söz, gelişigüzel söylemde kıymetini 

yitirir. Gönül kaynağının pınarlarında demlendikten sonra anlam kazanır. Mitolojinin ders verme 

öğretisi örneğinde, sözün alelade ifade edilmesinin cezasını çeken tanrıça Lara’dır. “Lara’nın ismi 

Grekçe ‘laflamak, çene çalmak, saf saf konuşmak, gevezelik etmek’ anlamındaki λαλέω 

kelimesinden gelir.” (Yurt, 2021:104-105). Düşüncesizce konuşmanın cezasını dilsizleştirilerek 

zorunlu sessizlikle çeken Lara’nın dili yahut dilsizliği anlam ifade etmemektedir. Özneye göre 

modern bireyin durumu Lara’ya benzerdir. Sessizliğin tanımını bilmeyen topluluğun sesliliği de 

sessizliği de manasız olacaktır. Sesler düşüncesizce çıktığı gibi sessizlikte bilinçsiz yahut 

dayatmalarla sağlanmaktadır.  

İletişim kopukluğu, birbirinin sesine kulak vermeyen insan kalabalığından doğar. Özne, 

sesini duyuracak kimselerin olmadığını vurgulamaktadır. Oysa hareket halindeki insanlar ve 

gürültü, canlılık işaretleridir. İnsan içinde insana hasretlik modern zaman sorunsalıdır. Sessizliğin 

dinleme fırsatını sunan yapısı insandan uzaklaştıkça, yalnızca sesini duyurmaya çalışan “sessiz 

yığın” (Baudrillard, 2019:19) kalabalığına, gürültüsüne dönüşmektedir. Yabancılaşma böylelikle 

toplum içinde büyüme imkânı bularak tiranlaşır. Unutulan sessizlikle beraber iletişimin ana 

unsurları dinleme, anlama ve empati kurabilme yetisi de bulanıklaşır.  

4.2. Kent Çekilmesi: Sessizlik ve Yalnızlık 

Sessizlik kavramının; ses eksikliği olarak görülmesi bireyin aklına gelen ilk tanımdır. Fakat 

sessizlik bahçesine varan merdiveni tırmananlar, ses hiçliği tanımının yalnızca bahçeyi gösteren 



37 

 

harita olduğunu bilir. Sessizliğin çoklu, derin koridorları; ana kaynak olan sükûneti temsil eden 

değerlerle doludur. Sessizlik sesin zıddı değil aksine sesliliğin başka varyasyonudur. Sessizlik, 

yoğunluğuyla çöktüğü her durum üzerinde hükümranlık kurma yetisine sahiptir. Bu dominantlığı 

sesi yutar ve “ses sessizlikte sönümlenir.”(Corbin, 2021:32). Kimi zaman olaya verilen tepkilerin 

uzun, soluklu tavrını yansıtırken kimi zaman tepkisizliğin ağırlaştırılmış yükünü ve şokunu anlatır. 

Ölüm sessizliği çökmesi diye kullanılan benzetmeler; sessizliğin donuk, künt ve soğuk tarafının 

gücünden gelmektedir. Kişiye kodlanmış duygular içinde soğuğu dışlayan savunma mekanizması; 

sessizliğin soğuk yanını ötelemeyi ve dağıtmayı tercih eder. Ancak sessizliğin çift kutuplu gücü 

vardır. Bu nedenle “sessizlikle kurulan ilişki, durumlara ve bireylere göre, huzura ya da sıkıntıya 

varabilir.”(Breton, 2021:164). İletişim kurulurken etkin olan duyu organları iki göz, iki kulak ve 

tek ağız dikkatinden ortaya çıkmış atasözleri; iki dinle bir söyle, söz gümüş sükût altın, dil küçük 

belası büyük, dil sükût ederse baş selâmet bulur vb. gibi öğütler sessizliğin fayda sağlayan 

hedonizmini vurgular. Yücelik olgusu en iyi sessizlikle açımlanır. Doğadaki yüce değerler dağ, 

deniz, çöl sessizlik mekânlarıdır. Tanrı’nın yüceliği, sessizliğin sonsuzluğunda soyutlaşır. O’nu 

anla(t)mak söze, sese sığmaz. Çünkü devasa, uçsuz bucaksız, ezeli ve ebedi olan karşısında söz 

acizdir. Şüphesiz sessizlik sözden daha güvenilir bir hâldir. Anlam arayışının bitimsiz devinimi, 

sessizlik bahçesinin güneşiyle yeşerir. Sessizlik, sesler arttıkça kıymet kazanmaktadır. Yitirilince 

değerlenen her şey gibi, sessizliği silikleştiren kapitalist eylemeler, sessizlik dinginliğini sağlamayı 

pazarlama stratejisi olarak sunmaya başlamıştır. Özellikle kentliliğin, kalabalığın yoğun olduğu 

bölgelerde sessizlik ihtiyacı artan bireyler, gürültüden kaçış için taşra ve kasabaya sığınma 

arzusundadır. Sessizlik kent için, hem istenen hem dışlanan çift kutuplu değerin merkezidir. İstenen 

değerdir çünkü kentte gürültünün nabzı hiç düşmez ve bu kirlilik çeşidi farkında olunmadan 

alışkanlık, bağımlılık olmuştur. Dışlanan değerdir çünkü bilinmezlikler, ürperti barındırır.  

Bireyin ikircikli perspektifini şiire dokuyan İkinci Yeni sanatçıları için sessizlik benzer 

ikilemleri yansıtan imgedir. Sanatçıların sessizliğe sığınması yahut sessizlikten ürpermesi kentli 

insan tepkisinden gelir.  

 

“EY Susam!.. EY Karanlık!... EY Borçlarını Ödemeyenler!.. 

  sen o ses misin en aşağılardan gelen!.. 

  karıştırın bütün otları o aşağlarda 

  yıkın benim güvenimi, 

  soğuk bir at olsun seslendiğim ses, yıkın!.. 

(...) 

EY Her şey!.. EY Beni Gülünç Eden Bitki Sapları!.. 

Sessiz katlanmalarıyla... İçimde ölmüş çocukları sallayan 

Vazgeçilmez uğursuz şarkının salıncağı!.. 

Ben durmadan en utandırıcı şeyleri hatırlasam. 

nasıl camsı gürültülerle olacak her şey,  

(...) 

Ey Kimse Yok!.. Ey Bir Mavinin Unutulmasından 

Arta Kalan!.. 

EY Sen Var mısın?.. 

EY Olma!.. 

Ah, yağmur başlayacak 



38 

 

Ah, yağmur başlayacak 

(...) 

gece olsa da sussam... 

              ben koşarım aşağlara koşarım 

              yıkanacak boğulacak su bulsam... 

        EY Sür Atlarını Bacaklarımdan Bağlayıp Karışık ölümsıkın- 

tııslakgülünçlüğü renkli camların!... Bir göl bulacağız sonunda, 

         develerin suyunu içip tuzunu bıraktığı” (Uyar, B.S., 2021: 214-216) 

 

Şiirin geneline hâkim olan seslenişler, sesini duyurma isteğinin vurgusuna işaret eder. 

Dayatılmış ve zorunlu sessizlik yaşadığını sezdiren şiir öznesi, sessizliğini nidalarla aktarır. İlk 

dizedeki ses/sizlik imgeleri, iç içe geçmiş zıt duygu durumunu yansıtmaktadır. Sesi sessizlikte 

sonlandıran şiir öznesi, kent karmaşasını doğaya ait argümanları kullanarak ifade eder. At, 

özgürlük ve bağımsızlığın hoyratlığını simgeler.  Atın soğuk olması; ölü, cansız, künt bedeni 

anımsatır. Kentli bireyin kısıtlanmış özgürlüğü, özgürlüğü temsil eden atın bedeninde seslere 

kurban verilmiştir.  

Sessizlik olgusu, düzen ve düzensizlik bağlantılarını içerir. Sesin yoğunlaştığı yerlerde her 

ilişki düzensizleşir. Düzen, sessizliğin uzuvlarından biri olan sadeliği barındırmaktadır. Sessizlik, 

bir düzen hâlidir. Modernizmle beraber bireyin düzeni bozulmaya başlamıştır. Düzeni bozulan tek 

varlık insan olmamıştır. Doğa ve doğadaki canlılar da bu düzensizlikten etkilenmiştir. Yerleşim 

yerlerinin çoğalması diğer canlıların yaşam alanını kısıtlamaktadır. Primitif dönemlerdeki insan 

sadeliğinde insanla yaşayan canlılar kalabalıklaşan dünyada, düzenini az da olsa korumaya devam 

eden dağa, ormana sığınır.  Kırsal kesimlerde kente oranla sessizliğin varlığını koruması canlılara 

nefes alabilme alanı sunmaktadır. Ancak düzensizliğe doğru akış doğanın entropisidir. 

“Düzensizlik pekâlâ bir olgudur, bir yokluk etmenidir.”(Bachelard, 2021:40). Sessizlikten yoksun 

kentler, düzensizlikler içerisinde düzen bozma güdümlü hareket eder. İnsanın ölüme akan varlığını 

ebediyete çivileme hırsı, ölümsüz olan doğanın düzenini bozarak intikam almaya çalışmaktadır. 

Dağ, çöl, orman ve denizin sessizlik düzeni insan eliyle tahrip edilerek sınırlı hâle getirilir. 

Beyhude hırsların rahatsızlığını doğadaki canlılarla aktaran şiir öznesi, ‘yıkın’ eylemini kullanarak 

yıkık, düzensiz kent tasviri çizmektedir. Kentlileşme; bir şeyleri yıkmak yoluyla yıkıntılar üzerine 

yerleşmeyi, yükselen yapıların tiranlığını taşır. Fakat yükselen betonların bireyi aşağıda bırakması 

küçültme karşı olumunu üretir. Öznenin aşağılara dikkat çekmesi; derinlerdeki iç çığlığın, 

küçülmüşlüğün vurgusudur. Uyar’ın böylesi kent ve kırsal arasında ses mukayesesi yapabilmesi ise 

deneyimlerinin neticesidir. 

Şiirdeki ‘sessiz katlanma’ mecburiyeti imlemektedir. Durumlara katlanma tavrı, çaresizliğin 

istemsiz konformistliğinden gelir. Tepkisini sesini kısarak veren özne, benliğini izole etmek 

zorunda kalmıştır. Bireyin yaşam fraktalında sitem ettiği ilk etmen, dönüşümlerin olumsuzluğuna 

tepkisiz kalınmasıdır. Değişimin hızına hep varmışçasına uyum sağlayan kentli birey, duygu 

körelmesi yaşamaya başlar. Güven yıkıklığını beraberinde getiren küntlük, modern çağ insanının 

banane bencilliğini kara bulut misali kentin merkezine yerleştirir. Tepkisizlik, uyuşukluk, zorlama 

kabulleri sessizliğin nedenleri arasındadır. Hissizleşmenin kan ikizi olan tepkisizlik, beşer fıtratına 

uzak aksiyonlar taşır. Şiirde durumla uyumlu olarak öznenin ölü çocuk benzetmesi; hayat ışığını 

kaybetmiş, tepkisizliğin ağır tepkisi anlamıyla sessizlik imgesinde desteklenir. Çocuğun yaşam 

enerjisinin pozitifliği, ölü çocuk negatifliğiyle karamsarlaştırılmıştır. Tepkisizliği, sessizliğin 



39 

 

modern çağdaki karşılığıyla aktarmak İkinci Yenice bir tepki ve isyandır. Şiirde, “ses de, sessizlik 

de, bir toplumsal hesaplaşmaya, bir eleştiriye, acı bir hüzne” (Uyar, 2021:49) dönüşmüştür. Turgut 

Uyar, Dünyanın En Güzel Arabistan’ı adlı şiir kitabında kentli problemleri yoğun olarak işler. 

Sanatçının çöle, geceye kaçma isteği sessizliğe varma özlemiyle ilintilidir. Şiirde gecenin 

sessizliğine ulaşmak isteyen özne, gürültünün hiçleştirdiği insan portresini varlık-yokluk 

sorgulamalarında sayıklar. Şiirin son dizesindeki suyu çekilmiş göl tasviri, sanatçının benliğindeki 

derin çöl imgesini örneklemektedir. Kalabalığı göl ile bağdaştıran özne, sesleri vakum gibi çeken 

gücün sonrasında çöle kavuşmayı ümit eder. Çünkü “çölün çağrısı sessizliğin çağrısıdır.”(Corbin, 

2021:53). Sessizliğin kozmostaki yoğunluğu, sessiz mekânların kapladığı alan bakımından sese 

ağır basar. Dünyanın dörtte üçü sulardan oluşmaktadır. Çöllerin uzamı, yadsınamaz yoğunluktadır. 

İnsanların değ(e)mediği ormanlar, dağlar sessizlik düzenini devam ettirir. Ancak kendine ayrılmış 

küçük alanlarla büyük olana meydan okumak, Tanrı olmaya çalışan insan dramıdır. Gücünü aşana 

savaş açmanın bedeli; bozulmuş küresel düzen ve getirisinin büyük etkilerinden kaçamayan, trajik 

istilacı çaresizliğidir. 

Şiirdeki ‘camsı gürültüler’ vurgusu kalabalık içindeki giz yitikliğinin; keskin, kırıcı mefhum 

anlamlarıyla kullanılmıştır. Sessizliğin mahremini iğfal eden sesler, cam şeffaflığında her şeyi ifşa 

ederek gizin kutsiyetini değerden düşürür. Şiir öznesi, utanç verici şeyleri düşündükten sonraki 

dizede camsı gürültülerle ifşa edileceğini belirterek anlamı açar. Toplumun panoramik 

izdüşümlerini yansıtan Uyar, yeni düzen/siz insanı şiirine figüran yapmıştır. Uyar’ın şiir arayışı, 

Edip Cansever ve İlhan Berk gibi çeşitli yollardan geçerek İkinci Yeni’ye varır. Dünyanın En 

Güzel Arabistan’ı İkinci Yeni temeline oturmuş şiirlerden oluşur. Uyar’ın arayış dönemlerindeki 

şiirleri incelendiğinde de İkinci Yeni pırıltıları sezilmektedir. Sanatçı, sessizlik imgesini toplumsal 

izlenimler ve bireysel hislerinin sonucunda şiire ekler. Cansever ve Berk kadar sessizlik imgesini 

sert kullanmamıştır. Uyar daha çok ses ve sessizlik arafında helezonlar çizerek, imgeyi 

somutlaştırır. İkinci Yeni sanatçılarının ontolojik problemlerle ördüğü şiirleri, kentli bireyin 

yalnızlığıyla harmanlanmıştır. Şiir; Sartrevari tiksinme, iğrenme, bunalma ruh yükünü yaşayan 

benliklerin sesi yahut sessizliği olur. 

 

“Derin, sessiz, iyi böylece 

  Güz ölülerini bırakan kuşlar 

  Yer kalmadı acıya ülkemizde 

  Derin, sessiz, iyi böylece 

  Gün ortası alacakaranlık bakışlar. 

(...) 

  Çizeriz yeryüzünü kaygısız ayaklarla 

  Yüzümüzdür bir yağmur ağırlığınca düşer 

  Sonra pek anlamadan içkiler ne çabuk biter 

  Ne kadar konuşursak o kadar bir sessizlik olur 

  Adımızı sorarız birine, o bize adını söyler.”(Cansever, S.K.I, 2017:228) 

 

Kentli bireyin kamburu olan ses karışıklığı, sessizlik çekilmelerinde çözülür. Şiir öznesi, 

derinliğe teslim olup sessizlikle bütünleşmektedir. Bu durumundan memnun olduğunu 

vurgulayarak sessizliğin tepkisel gücüne sığınır. Öznenin “bireysel derinleşmeyi sağlayacak olan 

sükûnetten oluşan duruma olumlu”(Karabulut, 2011:152) bakması varoluşçu felsefenin öze 



40 

 

çekilme, yabancılaşma getirisinden gelmektedir. Yalnızlık, yabancılaşma, izole benlik sessizliğe 

yakın oluştur. İletişim kopukluğu neticesinde doğar. Şiir öznesi, çevresel yabancılığını sessizlik 

imgesiyle vurgulamıştır. Şiirin genel perspektifine hâkim olan pesimist hava, sessizliğin soğuk 

tarafını yansıtır. Ölü, acı, güz kavramları birbiriyle bağlantılı olarak sessizlik menzilinde yer alır. 

Ölüm sessizliği şeklinde dilimize yerleşmiş tabir sessizliğin; ürperten, korkutan ve misoneizm 

çağrışımları veren yönünden türemiştir. Güz mevsimi ise doğa ölümüdür. Her iki ölüm neticesinde 

acı zuhur etmektedir. İnsan ölümüyle doğa ölümü arasındaki ortak noktalardan biri sessizlik diğeri 

ise her ikisinin de yaş(s)lı geçmesidir. Şiir öznesinin yalnızlık sessizliği, varoluşçuluğun etkisiyle 

ölüm sessizliğine yaklaşır. Soyutlukta kalabilme duraksaması, Sartervari varoluş sorunsalıyla 

kaynayan psişenin patlama noktasıdır. Özne “eğer ırmakta kürek çekiyorsam, -burada da, başka bir 

dünyada da- kürek çekmenin bu somut projesinden başka bir şey değilim” (Sartre, 2014:664) 

ifadesindeki somutluğun dışına çıkarak alevlenen düşüncelerine sessizlikte su serper. Bu bağlamda 

şiir öznesi güzün hüzün süzgecinden geçmiş, renkten renge bürünen sararmış acı yaprağın 

kendisidir. Akış döngüsü formuna uyarlanabilecek imgeler, sessizliğe varmayı aynı zamanda 

sessizlikten oluşu imler. Her şeyin zıddıyla bütünleştiği makro kozmosta kavramlar ancak zıt 

değeriyle açımlanır. Ölümün doğum ile başlaması sessizliğe doğru akışın mühim ispatıdır. Doğmuş 

olmak ölüme kesilen bilettir. Baharın sonu/ölümü güz sessizliğinin; doğum/ölüm akışındaki 

zıtlıktan sessizliğe doğru olan aksiyomudur. Doğa, canlılığını yitirdikten sonra sessizleşir. Çünkü 

devinimin sonlanması sükûna dönüşmeye gebedir. Ölümün sebebi doğum, güzün ise bahardır. Hem 

doğum hem ölüm sirkülasyonu başlayarak sessizlikten yine diğer sessizliğe akış söz konusudur. 

“İnsanın bütün teorik yaşamı, birinci biçimden ikincisine ve ikincisinden tekrar birincisine 

dönüşten ibarettir.”(Croce, 2019:65). Şiirdeki zıtlık akışını destekleyen imgelerden biri de 

alacakaranlıktır. Hem aydınlığı hem karanlığı içinde barındıran alacakaranlık, şiir öznesinin 

karamsar ruhuyla erken başlattığı zaman dilimidir. Alacakaranlığın sessizliğe yakın duran, iki 

zaman dilimi vardır. İlki güneşin doğumu, aydınlığa doğru akan vakit; ikincisi ise güneşin 

batımındaki karanlığa doğru yürüyen vakittir. Şiir öznesi sessizliği, alacakaranlık dualitesindeki 

sükûnet tavrından yararlanarak gün ortasına oturtur. 

Şiirdeki sessizliğe varan imgelerden bir diğeri içki kavramıdır. İkinci Yeni sanatçılarının 

sıklıkla alkolizmi şiire konu edinmesi an’ın rahatsızlığından ayrılma isteğinden gelir. Alkol, 

keşmekeşlikten kopuş ihtiyacının nesnesidir. Edip Cansever’in şiirlerindeki vurguladığı yoğun 

alkolizmi, yaşantısıyla paralellik taşır. Çünkü şair ve şiir öznesi bütünleşiktir. Şairin sözünü emanet 

ettiği özne, sanatçının yaşam izlerinin yansıtıcısıdır. Birbirinden ayrı değerlendirilebilir fakat ayrı 

düşünülmesi yorumu eksik bırakabilir. Bu nedenle alkolün verdiği uyuşukluk hazzını benliğinden 

şiirine reel hatlarla yansıtabilen sanatçı, özne aracılığıyla arap saçına dönmüş seslerden kaçış 

zamansızlığı yaratır. “Zamanın dışında olma duygusu, zamansız olma duygusu, hem meditasyonun, 

hem ilahi şarkılar söylemenin, hem hipnotizmanın, hem de uyuşturucu kullanmanın belkemiğini 

oluşturmaktadır (...) Sarhoşlar bile, kendi basit ve kaba yollarıyla, yine zamansızlığı aramaktadırlar. 

Alkolizm de kusurlu ruhsal özlemdir.”(Robbins, 2015:342). Şiir öznesinin dinginlik ihtiyacı, kentin 

içinde alkolün hızlıca tüketimiyle dengelenmeye çalışılır. Çabuk biten alkol vurgusunun ardından 

gelen dize, sessizlik ve alkol arasındaki bağlantıyı destekler. Zıtlık içindeki paradoks olan 

konuşuldukça sessizleşme olgusu yalnızlığa işaret etmektedir. Alkolün ansızlığında kaybolan özne, 

kendi kendisiyle konuşarak sessizliğini harlamaktadır. Sanatçı tek başınalığın sessizliğini son 

dizeyle birlikte netleştirir. Şiir öznesinin adını sorduğu ‘biri’, yalnızlığın yanı sıra ötekileştirdiği 

benliğine de işaret etmektedir. Kentli problemi olan yalnızlaşma, modernitenin hız afyonu 



41 

 

yaymasıyla bireyi istila etmeye başlamıştır. Yığının arasındaki yalnızlık ancak kentlinin ifade 

edebileceği duygu durumudur. Kentli bireyin sesler ortasında sessizliğe kaçışını taşralı anlayabilir 

fakat problemi sadece kentin merkezinde yaşayan tanıklar derinleştirebilir. Taşralı bireyin sessizliği 

anlatmasıyla kentlinin algılayış biçimi arasında uzun sessizlik mesafesi vardır. Kırsaldaki 

sessizliğin olağan, alışılmış durumu kentte; abes, kaotik, yalnızlık, nefes alma mekânı, izole 

tutunma ihtiyacı olarak karmaşıklaşır. Bu minvalde sanatçının sessizleşen satırları, gürültü 

dünyasında yabancılığı deneyimleyen modern bireyin sayıklamasıdır. 

İkinci Yeni şairleri, kentlilik sorunlarını açan imgeleri şiirin başköşesine almıştır. Beden ve 

ruh sıkışmışlığındaki hissi çıkarımların panoramasını çizmiştir. Sanatçıların kentli olmaları, 

problemlere tanık izleyici perspektifiyle yaklaşmalarını kolaylaştırır. Şairler arasında doğa, insan 

ve kent izlenimlerini şiire sıklıkla yansıtan İlhan Berk, kent karışıklığından kaçarak doğaya sığınır. 

Tıpkı Tolstoy’un Savaş ve Barış romanını önce atına atlayıp savaş yerlerini gezerek, hissederek 

yazması gibi eserini oluşturmadan önce şiirine konu edindiği insanı, mekânı, doğayı gözetlemeye 

ve hissetmeye çıktığını ifade eder. Şair yaşanmışlıkları, şiirin vermek istediğini hissettirmek adına 

önce kendi hissetmeye çalışmıştır. 

 

“Her gün böyle gelip dünyadaki yerini alıyor. 

  ‘Zor olan, diyor, şiirin hayatını yaşamaktır. 

  Yazmak sonra gelir hep.’ Bir bardak su ister 

  Gibi kolay çıkıyor bu sözler ağızdan.  

  Kendiyle daha bir içli dışlı olmak için sonra 

  Her zamanki eski koltuğuna gidip oturuyor. 

  Göz göze geliyor ağaçlarla denizle gökle. Bir top 

  Karanfilde gezdiriyor ellerini. Burnuna götürüyor. 

  Sesleri dinliyor sonra. İyi akşamlar diyen 

  Yoldan geçen bir sesi. Gürültülerle inen sabahı. 

  Sessiz otları. Düşen günü. 

                                            Sesleri. Sesleri. Sesleri. 

  Böyle bütün gün sesleri dinleyip 

  Çekiliyor sonra,  

                           dünyadaki yerine.” (Berk, A.T., 2021:365) 

 

Şiirdeki bedbin ambiyans, kent gürültüsünde sıkışmış ve yalnızlığa çekilmiş insan 

görüntüsünü tasvir etmektedir. Şiire yaşanmışlıkları ve izlenimleri aktardığını vurgulayan özne 

samimiyetini benliğiyle kurmuş bir yalnızdır. Pasif öznenin, sesler evreni olan kent ve sessizlik 

evreni olan doğa dualitesinde sessiz gözlem aktarımları negatiflik barındırır. Negatifliğin aksiyonu 

ise kısır döngü, labirentte aynı yere varma kurgusuyla sağlanmıştır. “Metropol; karmaşıklığı, 

temposu, anonimliği ile duygulara da davranışlara da olumsuz bir muhteva kazandırır. Birey, 

metropolün üyesidir elbet; ama yabancılaşmış, izole edilmiş bir üye”(Özcan, 2017:92) 

konumundadır. Kenti şiirinde mihenk taşı yapan Berk, kentin zıddı doğa ve doğaya ait varlıklar 

eşliğinde dinamizmi oluşturmuştur. Şairin kent vurgulu şiirleri genellikle sesler, kargaşalık ve 

gürültü kavramlarıyla altı çizilerek verilir. Şiir öznesinin muhatap olduğu yegâne unsurlar; ağaç, 

deniz, gök, bitki gibi sessiz varlıklar âlemidir. Bu tavrın sebebi insanlardan yani seslerden 

uzaklaşmış olmaktır. Şiirde geçen kendiyle içli dışlı olma durumu da sessizlik vurgusuyla ilintilidir. 



42 

 

Dilsiz varlıklar ve dilsizleşmiş öznenin sessizliğe sığınması, seslere tepki vermenin çaresiz 

biçimidir. Şiirdeki sesler, stabil döngüye girmiş hissizlik hâlidir. Şiir öznesi, seslerin varlığını her 

gün değişmez formuyla ve sıradanlığıyla duyduğunu vurgulamaktadır. Sessizliği ise “göz göze 

geliyor, karanfilde gezdiriyor ellerini, burnuna götürüyor” ifadeleriyle belirterek görerek, 

koklayarak, dokunarak ve hissederek çoğaltmakta, insancıl form kazandırmaya çalışmaktadır. Şiir 

öznesinin bu tepkisi kent-doğa, ses-sessizlik sarmalında gerçekleşir. Kentin karşısında doğayı, 

seslerin karşısında sessizliği yüceltir. Kentli bireyin sessizliği trajiktir. İçinde ait olamama 

rahatsızlıklarını sezdirir. Şiirin yalnızlık örüntülü sessizlik imgeleri; hüznü, acıyı, huzursuzluğu 

tekrarlayan teatral sahnesini andırmaktadır. Aynı zaman bu değişmez döngü, dolaylı olarak 

mitolojik cezaya gönderme yapar. Mitolojideki başat ceza yöntemi kısır döngüye hapsedilmektir. 

Prometheus, Sisyphus, İksion gibi mitolojik karakterler, çarptırıldıkları cezalarla sürekli aynı acıyı 

tekrar tekrar yaşama cehennemine düşmüştür. “Her sabah, kocaman bir kartal kanatlarını açarak 

süzülüyor ve gelip Prometheus’un ciğerlerini yiyordu (...) Akşama kadar onun yediği ciğer, gece 

sabaha kadar yeniden bitiyor, çoğalıyor, eski haline geliyordu.” (Can, 2014:28). Sisyphus her gün 

koca kayayı dağın tepesine yuvarlayıp tam ulaştığını zannederken kaya tekrardan aşağı düşer. 

İksion mahkûm edildiği çarkta durmadan dönerek yanma cezasını alır. Örneklerin ortak noktası 

tekrarı yaşamaktır. Bu bağlamda asıl verilmek istenen mesaj döngünün yok ettiği umut ve hareket 

içindeki durmadır. Aynılık, devinimi kaldırır. Eylemin var olması aktiflik ve aksiyon olduğunun 

ispatı değildir. Değişmez tekrarların çarkında dönme; eylemi silikleştirir, stabilize eder. Şiir 

öznesinin işkencesi, mitolojik kahramanlarda olduğu gibi sesler içindeki sessizlik durgunluğunda 

ve değişmezliğinde gerçekleşir. Özne bu döngüyü “her gün böyle, her zamanki eski koltuğuna 

gidip oturuyor, böyle bütün gün sesleri dinleyip çekiliyor” dizelerinde belirtmektedir. Ancak 

öznenin eylemsizliği hissetmeyi kesifleştiren sessizlikte yankılanırken, seslerin aktif eylemi 

aynilikte pasifleşerek, sıradanlaşmaktadır. Şiir öznesine tekrarı yaşatan işkenceci, seslerin 

hissizliğidir. Şiirdeki tekrarlanan ‘sesleri’ imgesi; bunaltı, sıkılmışlık ve bıkkınlık rahatsızlığını 

sayıklar. 

Eski koltuk imgesi, öznenin sessizliğe çekilerek benliğiyle refleksiyon yaptığı mekândır. 

Eski sözcüğü anlam olarak olumsuz manalar ifade etse de şiir öznesi için tutunma nesnesi 

mahiyetindedir. İmgenin ‘her zamanki’ zarfıyla pekiştirilerek kalıcılığı, bakiliği imlemesi; modern 

çağın yeni olanın peşinde olmasıyla sürekli eskiyen, değişmesi gereken (!) harcanmış değerlere 

vurgu yapmaktadır. Modern çağ, eskiyi kabul etmediği gibi yeniyi kolayca eski kategorisine almak 

üzerine programlanmıştır. Bu bağlamda eski koltukta kendi dünyasında sükûneti yaşayan özne, 

yeni insan hegemonyasına itiraz ederek eski sadelik ve samimiyeti özlemektedir. Alkolizmin 

ansızlığına sığınma iştiyakında olduğu gibi an’dan rahatsızlık, eskiyle hemhâl olmakla 

hafifletilmeye çalışılır. Geleceğin müphemliği ve umutsuzluğunu taşıyan her insan an’dan 

şikâyetçidir. An’ı ve geleceği umut menzilinden bertaraf etmiş ruhun, eskiyi olumlaması olağandır.  

Şiirde geçen ‘sessiz otlar’ imgesi İlhan Berk’in diğer şiirlerinde de üzerinde durduğu, sessiz 

âlemin sözcüsü olması unvanına yaraşır örneklerinden biridir. Sanatçının şiirlerinde yoğun 

kullandığı otların yanı sıra Şifalı Otlar deneme kitabında yalnızca otlar üzerine fikirlerini belirtmesi 

sessiz varlıkların bilinç sarkacında yer ettiğini göstermektedir. Şair, otların dilsizliğini genellikle 

sessizlik imgesiyle pekiştirerek yansıtmıştır. Örneğin iki satırlık Adaçayı şiirinde şair sessizliği 

şöyle vurgulayarak geniş açarlara gebe bırakır:  

“Ağızlarında adaçaylarıyla gittiler. 

  O zamanlar sessizlik yaratmak insanların elindeydi.” (Berk, A.D., 2021:30) 



43 

 

Otların tamamen sessiz yaradılışlı olmaları, sanatçının imge dünyasını besleyen edinimdir. 

Şiirde yitirilen değer olarak konumlanan sessizlik, gürültü çağının neden olduğu kayıptır. Şiir 

öznesinin yahut İlhan Berk’in sessizliği, dünya sesine kapalı yalnızca doğayı duyan, hisseden, 

gören etkilenmelerden oluşmaktadır. Sanatçı yabancılaştığı topluma karşılık otları kanlı canlı birey 

gibi kendine dost edinir. Bitkilerle hemhâl oluşunu ise şu şekilde ifade eder: “Halikarnassos bir 

bitki cennetidir. Tarihinden önce vuran doğasıdır. Halikarnassos’la haşır neşir olmaya başlayınca, 

otlarla, binbir çeşit otlarla tanıştım. Onlarla yaşamaya başlayınca da onları tanımak istedim. ‘Okuru 

bilgilendirme’ de böyle başladı.”(Berk, 2022:58). Nesneye, bitkiye ilgisini her fırsatta belirten 

sanatçının bu etkilenişi, sessizlik kavramını benliğinde ve şiirinde yoğunlaştırmasını sağlamıştır. 

İkinci Yeni sanatçıları, ortak problem olan sessizlik noksanlığını, içlerinde büyüterek kistik, 

irinli yapıya çevirmiştir. Şiirle patlayan bu huzursuz şişkinlik, kentli sorunsalıdır. Şiir sayesinde, 

tanık olunmuş bütün pozitif ve negatif olgular beyaz sayfa sessizliğinde görüngülere dönüşür. 

Çünkü “yoğunlaşma ve öz-farkındalık ancak dil aracılığıyla gerçekleşir.” (Bloom, 2020:64). Dilin 

bilinçdışı derinliğinde yaşam hakkı bulan İkinci Yeni şiiri, alışılmamış bağdaştırmalar eşliğinde 

plüralist katmanlardan oluşan sessizlik evrenine portatif form vermiştir. Sessizlik kavramı en eski 

ve klişe varlığıyla, yeni insanın durum temsilcisi olur. Yeni insan, yalnızlık marazıyla ses ve 

sessizlik arafında durmaktadır. Kentli, ses esaretine mahkûm köledir. Sessizliği aradığı minvalde 

özgürleşme beklentisinde olsa da sesin çoğulculuğu, öğrenilmiş çaresizliği pompalayarak 

mahkûmiyete dönüşü sağlar. Sessizliğe ulaşmanın eninde sonunda dönüş yeri yine seslerin ortası 

olacaktır. Ses karmaşası, modern çağın, ruhu öldüren siyanürüdür. Gürültüyü büyüten makineler, 

bireylerin onlara atfettiği anlam neticesinde güç kazanmıştır. Fromm’a göre kişi kendinden aktarım 

yaparak oluşum ve tutunma/bağlanma nesnesi yaratır. Putperestlik buna verilebilecek en net 

örnektir. İnsanların tarihte kendi eliyle yaptığı puttan medet umması, aslında kendinden bir şeyler 

katmasıyla, einfühlung (özdeşleyim) yaparak yine kendinden beklenti ummanın farkında 

olunmayan iptilasıdır. “Modern insan, kendi elleriyle yaptığı şeylerin denetimi altındadır.”(Fromm, 

2022:23). Kapital yapı, bireyi kendi yaptığından beklentiye girme trajedisini devam ettirerek, ilk 

çağlardaki putperestlik kalıntısının nesneler üzerinden sürdürülmesini sağlar. Makine sevicilik, 

hafifletilmiş nekrofilidir. Ruhsuz, insan elinden çıkma araçların insandan daha önemli olması 

nekrofilik saplantıyı doğurmaktadır. Makineler hayatı kolaylaştırdığı ölçüde amaca hizmet için var 

edilmişken bu düşünceden saparak makine uğruna yaşayan müritler doğmuştur. Nesneler, bağımlı 

olmadan faydalanmak için kullanıldığı vakit amaca hizmet eder. Zararlı olan makine değil, 

makineleşmiş kayıtsız insan çoğunluğudur. Bundan dolayı modern bireyin putu makinelerdir. 

Gürültüden muzdariplik, makinelerin ses kirliliğinden doğmaktadır. Fromm’un makine 

uyuşukluğundan arınma önerisi sessizliğe -kısa bir an olsa bile- dönüştür. “ Belki, bu bağlamda 

düzenlenen tüm toplantılar için yeni bir ‘ayin’ –on beş dakikalık sessiz meditasyon- uygulamasına 

başlanması düşünülebilir (...) yürekleriyle konuşup, yüreklere hitap edebilmelidirler.” (Fromm, 

2022: 105-106). Salt insan-doğa sesi hiçbir zaman gürültü olarak algılanmamaktadır. Dengeyi 

bozan ölçüsüz sesler ise gürültü kirliliği olarak literatürde yer edinmiştir.  

 

“İçersi biraz loştur 

  Loş olsun, ben severim, böylesi daha güzeldir 

(...) 

 Hemen hemen hiç konuşmayız –içersi biraz loştur- 

 Yoktur ki ne konuşsak yıllarca konuşmuşuz. 



44 

 

           Ama baksak ki birbirimize arada 

            -Yorulunca işten bakarız da- 

            Sanki herkes yeni bir haber getirmiş gibidir 

            Öyledir öyledir  

            Yüzlerimiz ona göre kesilmiş 

       Ona göre biçilmiştir 

       Çünkü insan yalnızken katettiği yollardan 

       Ne zaman geri dönse yeni bir haber getirir 

        -Doğrusu kentlerden kentlere mektuplar da böyle sessiz gider-.”(Cansever, S.K.II, 

2016:53-54)  

 

Loşluk imgesi aradalık işaretidir. Yarı aydınlık ve yarı karanlık bileşkesindeki loşluk, 

bağışıklığı zayıf olan fersiz ışığın pes etmiş hâlidir. Aynı zamanda loşluk kavramı, karanlığa yakın 

durmakla sessizliği çağrıştırır. Loş mekânların patırtısında bireyin kendi sesi bile kulağına ulaşma 

mesafesinde yoğun ses bombardımanı altındadır. Böylece, “insan ve mekân karşıtlığı ruhsal 

problemleri doğuruyor. İcad, mucidi eziyor.” (Özcan, 2017:111). İnsan üretimi olan her nesne 

putlaşarak muhtelif tiranlar doğurmuştur. Bu tiranlığın başat göstergesi, kalabalıklar arasındaki 

sessizlik diktesidir. Kentin hızlı değişen temposu ve karmaşıklığı birey üzerinde kalabalık fobisi 

oluşturur. Zorunlu izole olan modern insan, giriftliğin çözümünü sessizlikte aramaktadır. Ancak 

modern zaman sessizliği, dayatılmış sessizlik olarak algılanır. Kendi içine çekilen insanın 

çevresiyle az iletişim kurması psikolojik problemler ve asosyallik yaftalarına gebe kalmaktadır. 

Oysa çekilmenin sebebi, varlık içindeki yokluk klişesinden gelir. Sesler içinde sesteşini arayan 

beşerin mağduriyeti, sessizliğe gömülmekle neticelenir. Şiir öznesinin materyalist sancıları çekerek 

kendini doğurma anı, sessizliğin refleksiyon imkânında gerçekleşir. Bu bağlamda özne yalnızlığın 

getirdiği sessizlikten hoşnuttur. Kentin, insan ve eşya kalabalığındaki yalnızlık salgısı, sessizliğin 

menziline giren metaforlarla ifade edilmiştir. Loşluk ve sessizlik birbirini pekiştiren imgelerdir. 

İletişimsizliğin ardından loşluğu vurgulayan özne iki kavram arasındaki bağlantıyı kurarak loş 

ortam üzerinden sessizliği aktarmaktadır. 

Şiirde belirtilen konuşulacak bir şeyin kalmaması, devinim içindeki sekteye uğramışlıktır. 

Her şeyin tüketilmişliğinde kronikleşmiş aynılık, konuşmayı gereksiz eyleme dönüştürmektedir. 

Konuşmanın beyhudeliğinde özne, sessiz iletişimin parçası göz ile çevresine temaslar kurmaya 

çalışmaktadır. Yalnızlığını kendiyle gezdirip, yüzleri inceleyerek düşünme mekânında çıkarımlar 

yapar. Öznenin düşünme mekânı benliğidir. Cansever’in düşünce şairi olarak anılması ve kendi 

yaşantısında konuşmaktan zaman zaman imtina etmesi şiirine de yansımıştır. Sanatçı, “konuşurken 

bir yığın korkuyu bu yüzden duyuyorum. Yani öz varlığım yerine, üvey varlığımla görünmekten 

çekiniyorum” (Cansever, 2017:190) diyerek konuşmanın ölçü olduğuna dikkat çeker. İnsan 

ağzından çıkan kelimelerden sorumludur. Öyle ki bu sorumluluk kişiyi ipe, zindana götürecek 

güçte olduğu gibi tam aksine vardıran durumları da yaratabilmektedir. Çünkü konuşmak benlik 

ifşasıdır. Bin düşün bir konuş atasözündeki dikkat, sözlerin yönlendirici gücüne atıfta 

bulunmaktadır. Hallâc-ı Mansûr’un ruhunu kelimeyle ifşa etmesi onu önce zindana sonra ipe 

götüren tarihsel örneklerden sadece biridir. İnsan, konuştuğu cümlelerden mesul tutularak 

değerlendirilir. Ayrıca konuşmanın dozu arttıkça anlamsızlığı artarak etkisi azalır. Sohbet sırasında 

çok konuşan kişinin sözlerine bir süreden sonra ilgi biter. Bu durum çok konuşmanın insan 

üzerindeki sıkıcı etkisinin evrensel gerçekliğidir. 



45 

 

Mektup imgesi, sözün beyaz kâğıtta varlığını sessizce sürdürdüğü eski dönemlerin samimi 

iletişim aracını anımsatır. Mektupların sessizce samimiyeti taşıdığı zamanlar ile kent kalabalığında 

azalmaya başlayan samimiyetsiz seslilik, sükûn olanın kıymeti ortaya çıkarır. “Derinliği az olan 

zihinlerin sesliliği de daha yapay olacaktır.” (Bachelard, 1995:91). Yalnızlık sessizliğinde 

derinleşen şiir öznesi, yeni seslere erişerek yitirdiği heyecanını alevlendirme şansı bulur. Şiirin son 

kısmında vurgulanan; yalnızlık, kent, yeni ve sessiz kavramları şiirin iskeletini oluşturmaktadır. 

.   

“Evlerin tenha saatlerinde  

  bıkkın saatlerinde  

  ne bungun ara sokakları Beyoğlu’nun 

  ne denizin akıl almaz çağrısı  

  büyük gürültü sessiz işler 

  sarışın masa saatlerinde 

(...) 

  çığlık ne olur sonunda hacer’anım 

  kırılır  

  bir kentin ara sokaklarından toplanır kırıkları 

  toplanır ama birleştirilemez 

  bir denize bakarsın ya arada bir uzun süre 

  sonra bitince ona benzer bir şey” (Uyar, B.S., 2021:626-627) 

 

İkinci Yeni şiirindeki yoğun iç sıkıntısı, şiirlerin geneline sızmış gerginlikler taşımaktadır. 

Bu gerilmenin ana sebebi kentin kişi üzerinde bıraktığı etkilerden gelir. Kentte hızla akan ses akışı 

içinde yeknesak yaşantısı yüzüne çarpan bireyin, çelişikliğe varan ruh durumları oluşur. Şiir öznesi, 

ses ve sessizlik dilemmasında huzursuzluk içindedir. Evlerin tenhalığı, sessizliği çağrıştırır. 

Sessizliğin dinginliğinde huzura varamayan özne, tenhalık ve bıkkınlık saatlerini birbirini 

karşılayan eş zamanlar olarak ifade etmektedir. Alışılmamış bağdaştırmaların beraberinde 

sıkılmışlıktan bile sıkılma durumu sezdirilir. Kentlinin sıkıntıdan kaçabileceği mekânlar ise 

pasifize edilmiştir. Denizin huzura davet eden çağrısı akıl dışıdır. Çünkü özne orada da huzursuz 

olacağını bildirmektedir. Kendine varacak yer bulamayan öznenin sıkıntısı, bilinçdışının 

süzgecinden süzülerek dizelere yerleşir. Zaten “hayatının yaklaşık elli yılını şehirde geçiren Uyar 

için kent yutan, boğan ‘rahatlığın demir kafesi’nden başka bir şey değil.”(Arslan, 2012:5). Büyük 

gürültü olarak vurgulanan kentlileşme, sinsi hastalık misali kişinin zihnine sessizce işleyerek 

kendini kabul ettirir. Kentli birey ıssız ve tenhalığın olduğu sessiz yerde gürültünün büyüklüğünü 

fark eder. Fakat özne için tenha saatler ve insanların daha az olduğu ara sokaklar bile sıkıcıdır. 

 İstanbul’un meşhur semti Beyoğlu, yoğun kalabalığın olduğu yerlerden biridir. Farkındalığı 

yüksek içli şairlerin bu mekânı sıkça şiirine konu edinmesi, şüphesiz Beyoğlu’nun kozmopolit 

yapısının izlenime açık olmasıyla alakalıdır. İnsanın her hallerini görmenin mümkün olduğu 

kalabalıklardaki telaş, endişe ve kayıtsızlığı gözlemleyen şiir öznesi bu halleri kendi ruh sıkıntısıyla 

birleştirmiştir. Denizin yatıştıran, dinlendiren tarafı bile kentin içinde bu özelliğini kaybetmeye 

başlamış gibidir. Çünkü deniz kendi doğasında sessizce varlığını sürdüremez, dış müdahalelerle 

dürtülür. Bu minvalde özneyi bunaltıdan soluklanmaya davet eden denizin çağrısı yeterli 

olmayacaktır. Şiirdeki saat imgesi yinelenerek, sıkıntının kapısını aralar. Saatin vakit ölçme 

yapaylığındaki icadı, müphem tanımlı zaman kavramının felsefi yükünü hatırlatır. “İnsanoğlu 



46 

 

düşünmeye başladığından beri beyninin bir noktasında sürekli olarak yanıp sönen zaman 

bilmecesinin sarkacıyla dertlenmiştir.” (Arslan, 2012:23). Saat aracılığıyla tanımı muallakta kalmış 

zamanın süresini anlamaya çalışmak bile sıkıntıyı doğuran unsurlar arasındadır. Saatin zamanıyla 

yarışan modern insan ise tamamıyla sıkıntı tezahürü olur. Kentlilikle beraber gelişen kavramlar 

arasında hızlılık, zamansızlık ve yetişme endişesi, saatin tik taklarıyla hipnoz olmuş yığınları 

kendine yetişemeyecek duruma getirir. Eski çağ insanların günümüze gelindikçe sıklıkla hızlanmış 

zamandan şikâyet etmesi yön değiştirmiş sitemden başka bir şey değildir. Çünkü kategorize edilmiş 

gece ve gündüzün zaman dilimi yüzyıllardır yirmi dört saat sürmektedir. Modern zamanda değişen 

zaman algısı kişilerle, eşyayla ilgilidir. Makinelerin hüküm sürmediği çağlardaki primitif insanın 

zihni duru, sade ve sessizdir. Evren kalabalıklaştıkça zihinde aynı doğrultuda kalabalıklaşır. Zihni 

seslerle karışan insanın ise kayıtsızlığı başlar. Modernizmin bireye yüklediği sendromlar arasında 

kayıtsızlaşmış insana Eichmann sendromu yakıştırması yapılabilir. Korkunç durumların 

sıradanlaşması ve kayıtsızlığı tarihte Nazi subayı Adolf Eichmann’ın benliğinde somutlaşmıştır. 

Milyonlarca kıyımın arkasındaki isim olmasına rağmen katliamı normalleştirerek sırf görev adına 

yaptığını ifade eden cümleleriyle insana dair duyguların sorgulatılmasına yol açmıştır. Araştırmacı 

Hannah Arendt konuyla alakalı şu tespitleri yapar; “asıl sorun tam da Eichmann gibi onlarca insan 

olmasından; onlarcasının ne sapık ne de sadist olmasından;  ne yazık ki hepsinin eskiden de, şimdi 

de dehşet verici bir biçimde normal olmasından kaynaklanıyordu .”(Arendt, 2009:281). 

Normalleşen abes yaşantıların kahramanı yine modern zaman insanıdır. Duygu kıyımı ve tahribatı 

ruh ölümüne sebebiyet verir. Duygulara kayıtsızlaşan kişilerin suça meyyal hâle gelmesi olağandır. 

Camus’un yabancılaşmış karakteri Meursault, kayıtsızlığının neticesinde birini öldürür ve herhangi 

bir şey hissetmez. Normalleştirme uyuşmuşluğunda ilişkilerdeki çarpıklıklar ve her türlü 

iletişimsizlik günün sıradan işi gibi olmuştur. Bu nedenle yalnızlık, huzursuzluk, kayıtsızlık ve 

sıkıntı çehreleri kolaylıkla sarmaktadır. Peyami Safa’nın Dokuzuncu Hariciye Koğuşu adlı 

romanında Nüzhet üzerinden evrenselleştirdiği hatalı davranışları normalleştirme sitemi, değişen 

insanı anlatan ibarelerdir: “Bir yalan söylendiği zaman insanların değil, eşyanın bile buna nasıl 

tahammül ettiğine şaşıyordum. Yalana her şey isyan etmelidir. Eşya bile; damlardan kiremitler 

uçmalıdır, ağaçlar köklerinden sökülüp havada bir saniye içinde toz duman olmalıdır, camlar 

kırılmalıdır, hatta yıldızlar düşüp gökyüzünde bin parçaya ayrılmalıdır.” (Safa, 2015:59). Şiir 

öznesinin sıkıntısı da bu minval üzeredir.  Değişen büyük şeylerin uyumsuzluğuna kolayca uyum 

sağlayan, dönüşmüş insanlık karşısındaki şair huzursuzluğudur. 

Şiirdeki çığlık imgesi, sessizliğin iç patlangaçlarını yansıtmaktadır. Şiir öznesi bu çatışkıyı, 

denize uzun bakmayla çığlığı birbirine benzeterek somutlaştırır. Bir şeye uzun bakmak sessiz 

kalabilme dikkatini gerektirir. Çığlığın ses patlamasındaki sona gelinmişlik, çığlıktan sonra kendini 

sessizlik paradigmasına bırakır. Çok bağırmanın sonucu ses kısıklığıdır. Anatomik gerçeklikte 

olduğu gibi çığlık nihayetinde şiir öznesi ses kıs(r)ılması yaşamaktadır. “Çığlık ve sessizlik hiçbir 

zaman birbirlerine uzak değillerdir, ıstırap ağırlaştığında her ikisi de yas tutmanın dilde birbirine 

yakın iki formunu oluştururlar.” (Breton, 2020:256). Şehre yayılan kırık çığlık imgesi, sessizlikte 

dağılmışlık ve toparlanamamış ümitsizlik yasına işaret eder. Özne kendi iç patlamalarında 

sessizleştikçe daha fazla hassaslaşmaktadır. Aidiyetliğini ne seslerle ne kendine dönüş sessizliğinde 

bulamayan özne, mikro olarak kente makro düzlemde ise evrene sığmaz. Bu sığamama durumu, 

Uyar’ın benliğiyle örtüşen sıkılganlık örneğidir. Sanatçı kendini tarif ederken, her durumda 

sıkılgan olduğunu şöyle belirtmiştir; “ne söylenmişse ve ne söylenmemişse, ne yapılmışsa ve ne 

yapılmamışsa, ne düzeltilmişse ve ne düzeltilmemişse ondan sıkılan biri. Belki, söylenmemişin, 



47 

 

yapılmamışın ve düzeltilmemişin telaşı içinde biraz. O kadar. Ve sıkıntılı. Ve sıkıntılı.” (Uyar, 

2018:420). Söylenmeyen sözlerin endişesi sanatçının şiirine de sirayet etmiştir. Uyar’ın sessizliği, 

kendiliğe varmanın huzurunu taşımamaktadır. Aksine sessizlikle boğuşma sanatçıyı huzursuz eden 

aksiyomlar arasındadır. Şairin Yenilgi Günlüğü şiirinde, haftanın günlerini açarak şiirini 

kurgulaması ancak en yoğun gün olan cumartesi ve pazarı ses-sessizlik enantiodromiası 

perspektifinde vererek kısması, sessizliği çok sesliliğin çeşidi olarak görmesinin başka misalidir. 

 

“Cumartesi 

  yarın pazar 

  yarınki pazarın sessizliği...” (Uyar, B.S., 2021:282) 

 

Hafta sonu kalabalığını aktaran şiir öznesinin verdiği çift kutuplu mesaj, sessizlik imgesini 

her iki tarafa uydurur. Birinci aktarım, sessizliğin kalabalıkla eş değer olduğudur. Artan sesler 

anlamsızlığın eşiğinde hiçleşerek sessizleşir. İkinci aktarım ise, öznenin kalabalığın yoğunlaştığı 

cumartesi ve pazar günlerinde daha fazla yalnızlığının farkına vararak sükûn içinde kalmasıdır. 

Uyar’ın şiirindeki “birey, gürültüye rağmen henüz ne genel gürültüyü ne de henüz sessizliği 

içselleştirmemiş olan kişidir. Birey, kendini gürültüye karşı olduğu kadar sessizliğe karşı da yalıtır; 

o bir kaybedendir.” (Picard, 2022:52). Gürültüyü duymayan, duymak istemeyen benlikler için ses 

var olmaz. Şiirdeki her iki durumun yalnızlığı vurgulaması, kentliliğe ait problemi 

vurgulamaktadır. Özne yalnızlığın kesif sessizliğini, haftanın iki yüksek sesli gününü kelimeden 

kısarak bilinçli derinlik sağlamıştır. Haftanın diğer günlerinin detaylı, yoğun anlatımları da bu 

durumun bilinçli dikkat çekme niyetiyle yapıldığını ispatlar. Kentli şairlerin, sessizlik ve yalnızlık 

aktarımı istenen yahut dışlanan değer olarak söze yansımıştır. Bu bağlamda sessizlik kavramı; 

İkinci Yeni şiirinde gri renkte ikilemler taşır.  

 

“Uzanır kırlara doğru, 

  Yalnızlığı olan. 

  Bu saatte sessizlik acıdır, 

  Gelecektir parka yalnızlığı duyan...” (Cansever, S.K.I, 2017:25) 

 

Şiirde sessizliğe bir yandan kapı açan kır gezisi tasavvuru verilmiş diğer yandan ise sessizlik 

dışlanarak, dağıtmak için sesli mekân tercih edilmiştir. Öznenin bu çelişikliği aslında tek doğrusalı 

arayıştan ibarettir. Arayış ise sessizliğin doğal dünyasındaki sesliliktir. Yalnızlığını kırdaki doğa 

sesleriyle paylaşan özne için salt sessizlik evreni eklentisiz, duru seslerdir. Kır sessizliğinin 

ardından yalnızlığın paylaşıldığı ikinci mekânın park olması mühimdir. Parklar çocuk sesleriyle 

bütünleşmiştir. Ancak parktaki “görüntüler, alabildiğine canlı bir şekilde sunulmasına rağmen 

sessizliğin ve yeknesaklığın egemen olduğu hemen sezilir. Paradoksal ifade olmakla birlikte şiirlere 

yakından bakıldığında bu sessizlik, insan ve eşyanın varlığını ve yokluğunu hatta hiçliğini temsil 

ettiğini düşünebiliriz (...) Dolayısıyla şairin buradaki amacının daha çok sesleri sessizlikle, 

hareketliliği durağanlıkla açıklayarak bu dünya algısını sergilediği” (Orhanoğlu 2010:121-122) 

söylenebilir. Çocuk sesleri şiir öznesi için gürültü ve çok seslilik değildir. Aksine sessizliğin ve 

dinginliğin yeridir. Bu bağlamda park, tıpkı kır gibi doğal seslerin mekânı olarak sessizliğin 

anlamlarını taşımaktadır. Özneye göre sessizliğin acı olması,  paylaşacak kimsenin olmamasıyla 

ilintilidir. Sessizliği, yalnızlığı acıyla duyumsayanlar parka giderek kendiliğe kulak verme imkânı 



48 

 

bulur. Bu minvalde öznenin yalnızlığı, sessizliğin orijinal doğasında dağılır. Yapaylıkta ise 

acılaşarak çoğalmaktadır. Çivi çiviyi söker misali, yalnızlığın elini tutacak olan yine sessizliğin 

doğası olmaktadır. Çünkü modern zamanda sessizlik, kendi sükûnuna zorunlu çekilmişliktir. 

4.3. Nihai Ölüm Sessizliği 

                                                   “Ölüm insanı ele geçirdiği anda onu sessizlikle çarpar.”  

David Le Breton 

Ölüm felsefesi bitimsiz malzemesiyle daima sözün yanı başında durmuştur. Yaşayanların 

tanık olduğu kadarını bildiği bu bilinmezlik ürpertisi, bir gün -hiç istenilmese de- tanıklıktan 

sanıklığa geçileceğini bütün insanlığa bildirir. İnsan ontolojik bütünlüğüyle doğduğu gün ölümlü 

olur. Yaşamından eksilen her gün kişiyi ölüme yaklaştıran gündür. Duyarlı, duyarsız, ilgili, ilgisiz 

her ne karaktere sahip olursa olsun her insan aklından en az bir kez kendi ölümünü geçirmiştir. 

Kimi düşünürler yakınını kaybederken acı çeken insanların, ölümü yakını üzerinden 

deneyimleyerek kendine daha yaklaşmış hissetmesinden dolayı aslında kendine ağladığını ifade 

eder. İnsana dairliğin her zerresini konu edinmiş edebiyatın ölüm izleği ise her devir kendine yer 

bulur. Ölümün sessizlikle olan yakın ilişkisi, iki kavramı birbirine eş kılmaktadır. Sessizlik ölümün 

en net ifadesi ve tanığıdır. “Çünkü hiç kimse ölüme tanıklık edemez ve sesin yok oluşunun sesi 

yoktur (...) Filmde tanıklığın gücünü oluşturan genelde filmin etkili olmasını sağlayan sözcükler 

değil, sözcükler ile ses arasındaki muğlak, karışık ilişkidir; yani sözcükler, ses, ritim, ezgi, 

görüntüler, yazı ve sessizlik arasındaki etkileşimdir.” (Agamben, 1999:34-36). Agamben aynı 

eserinde, tanıklığı boşluğa kulak verme, söylenmemiş olanı yani sükûneti dinleyebilme sessizliğine 

indirgemektedir. Yalnızca sessizliğin tanıklık bağlantısı kurduğu ölüm, bireyin iç buhranlarını 

şiirlerin merkezine alan İkinci Yeni için devinimi durmuş fakat katman katman olgunlaşmış bir 

imgedir. Ölümün sessizlikle olan kan bağı, ölüm üzerinden bile sükûnu konuşmaya yeterlidir. 

Ancak sanatçılar her iki kavramı beraber satırlara yedirerek manayı pekiştirmiştir. 

 

“İyi ki geldiniz burada bulundunuz  

 Her şey öyle uzun, biz soğukuz ve  

 öyle solgunuz… 

 Perdeleri kaldırdık. Ölüm 

 Islaktı dünyada. Denizsiz bir salı günüydü. 

 Camları açtık, öyle kaldı artık. 

 Denizsiz bir salı kimler için önemli? 

 Ölü, boşluğumuzu doldurdu birden, 

  (…) 

Uzungar’lar, uzun avlular, uzun sessiz 

Yitirdiğimiz o son duyarlık, o sessiz başkaldırma ölüme 

ve kaçamak bir bakış, çekici külrengine 

ölünün ağzındaki. 

Uzun sessiz ölüyü yıkadılar. 

Direnmedi. Anısı tükenmedi. Sürdü.” (Uyar, B.S., 2021:259-260). 

 

Ölüm, sanatı her dönem besleyen insan hakikatidir. Birey, doğduğu gün ölüme doğru 

yürümeye başlar. İnsanın yaşamda kalmak isteyen varlığıyla ölüm gerçekliğinin çatışması trajiğin 



49 

 

başat misalidir. Doğduğunda sıfır noktasında en büyük yaşın sahibi olan beşerin; yaş aldıkça 

küçülerek, azalarak ömründen eksiltmesi şüphesiz sonsuzluk arzusuyla yanan sonlunun değişmez, 

evrensel ve güçlü trajiği olarak ilk sırada ebediyen kalacaktır. İki hakikatin çatışması trajiği 

doğurur ve “trajik, insani bir durumdur.” (Özcan, 2018:162). Ölümün soyut ürpertisindeki 

değişmez somut yok oluş, sessizliğin soğuk evrenine dalmayı sağlar. İnsan cümlelere benzer. Her 

cümle içeriği ne kadar sesli olursa olsun tamamlayıcısı olan noktayla buluşarak sessizliğe teslim 

olur. “Sözün sessizliğe geri dönmesi, insan doğasına ilişkindir; geldiği yere geri dönmek insan 

doğasına aittir.” (Picard, 2022:27). Çünkü sessizlik, bir nihayet ve neticedir. Ölüm ve sessizliğin 

simbiyotik ilişkisi söz konusudur ve ayrı düşünülemez. 

Şiirde ölü yıkama tasavvuru verilmiştir. Şiir öznesinin, gözlemci olarak anlattığı bu ritüel, 

uzun sessizin diye ismi değişen ölü vurgusuyla aktarılır. Ölüm, sessizliğin adı konmuş halidir. 

Sessizlik tıpkı ölüm gibi zamansız gerçekleşir ve yayılgandır. Soluk aldığı bir mekânı kolaylıkla 

sarıp havasını tuhaflaştırabilir. Şiirdeki ölünün cinsiyetine dair düşünceler, sessizlik 

müphemliğinde dağılır. Sesin kimlik ifşası, muhataplarını teskin edici güven taşımaktadır. Kişiye, 

tınılarına göre hüküm koyabilme imkânı sunar. Ses sayesinde kurulan ilişkiler; kızgınlığı, 

sevinçleri, kırgınlıkları, samimiyeti fark ettirir. “İnsan ses konusunda uzmandır. Ortalama yarım 

saniye, sesteki korku, neşe, üzüntü, kayıtsızlık gibi duyguları tanımlamamız için yeterlidir.” 

(Quyen, 2020:122). Bebeklerin farkında olamadığı tehlikelere rağmen, ses desteğiyle uyuma 

ihtiyacı; sessizliğin statik tekinsizliğinden gelir. Modern bireyin çağıldayan evrene doğması, sese 

bağ(ım)lı olmaya mecbur kılar. Korkusunun geçmesi için kulağını kapatarak şarkı söyleyen çocuk 

tepisiyle, adım adım yürüdüğü ölümün duyulmak istenmeyen sesinden kaçma çabasındadır. Şiir 

öznesi ise “sadece mücadele ederek yalnızlığın ve ölümün sesine dikkat kesilir.” (Arslan, 2012:6). 

Sessizliğin ürpertici, korkutan parçası, ölü/m soğukluğundan gelmektedir. Bilinmezliği de içeren 

katman, duyularla deneyimlenemeyen ezeli korkuları imler. Ölüm sessizliğine doğru olma yalnızca 

varış noktası ve boşluğu sezdirmez, başlangıcı da hatırlatır. Her şey sessizlikten doğar ve sessizliğe 

döner. Yoktan gelip, yokluğa doğru gitmenin en tecrübeli göstergesidir. Dünyanın yaşından daha 

büyük olan sessizlik, dünya öldüğünde de hâkim olacak yek değer taşıyıcısıdır. Şiirin hâkim temi 

olan ölümün gidişi hatırlatan dokusu, ilk mısradaki karşılama merasimiyle zıtlık içindedir. 

Ölüm/gidiş enantiodromia karşıtı olan doğum/geliş; bireyin doğumdan ölüme doğru gideceği 

mutlak gerçekliği yansıtır. Jung’un ifade ettiği tersine koşma manasındaki enantiodromia, 

varlıkların zıtlığa akış temayülünde olmasını anlatır. Her şey zıddıyla tamamlanır ve ona doğru 

akar. Tazeliğin fatalitesi çürümektir. Yeninin atisi eskimektir. Bu dönüşme durumu termodinamik 

yasalarıyla kanıtlanmıştır. Termodinamiğin ikinci yasası entropiye göre, düzensizlik tek yönlü 

artarak devam eder. “Tek yanlı süreçler ölümün habercisidir ve evrende sürekli düzensizliğe doğru 

bir gidiş vardır.” (Taslaman, 2006:96). Varlığın ölüme doğru yürüyüşü var olduğu andan itibaren 

başlayarak gidiş yönüne doğru hareket eder. Kendiliğe bırakılmış eşya bile cansız bütünlüğüyle 

deforme olup eskiyip, çürür. Ölüm bir negatiflik belirteci olarak addedildiğinden, kendilikte kalan 

her şeyin akışı negatife doğru olur. Duygular içinde aynı ilke geçerlidir. Kendi haline bırakılan 

duygular; belirli süre zarfından sonra sönümlenmeye, ölmeye başlar. 

 Şiirde ölünün ağzındaki külrengi; pembe renginin canlı sıcaklığının aksi, ölüme doğru akan 

soğuk dönüşümüdür. Bedenin mekanizması dahi zıtlıkların iş birliğinde hareket etmeye 

programlıdır. “Bilinç ve bilinçdışının, ruhsal denge ve aynı zamanda fizyolojik sağlık için birbirine 

bütünüyle bağlı olmaları ve paralel hareket etmeleri gerekir.”(Jung, 2017:48). Ölçü bozulunca; 

mekanizmada aksaklıklar meydana gelir. Zıddı olmadan hiçbir şey var olamaz. Eşref-i mahlukât, 



50 

 

paradokslar bütünüdür. Aydınlık ve karanlık yönleriyle tamamdır, leyl ile sabahtır. Hep karanlık 

olması nasıl dengeyi bozarsa, aydınlıkta aynı etkiyi verir. İlahi yaratıcı makro kozmosu, zıtlıkları 

dengeli kılarak yaşanır hale getirmiştir. Mikro kozmos da aynı paradoksluk içinde gece ve 

gündüzü, bilinç/bilinçdışı dualitesinde yaşar. 

Sesin sessizlikle bütünlüğe kavuştuğu yaşam yolculuğunda; sessizlik rahatsız eden 

gerçekliğin soğuk temsilcisi olduğundan dünyadan kovulmuştur. Ses dünyalı, kinetik bir varlık; 

sessizlik ise ötelerin boşluğudur. Teknolojinin makyavelist lakaytlığında; mahremiyeti oyuncak 

müptezelliğine çekmesi, ölün(m)ün uzun sessizliğini kırma cüretini gösterir. Sessizliğin evrenine 

giden ölünün ardından geriye; yakınlarını içten yakacak, nesnelerin içine girmiş sesi kalır. El 

altında bulunabilme minimalliğindeki nesnelerin, baş üstüne taşınıp aklın yorulmasına müsaade 

etmeyen gücü; doğal aklı uyuşturarak yapay ama akıllı sıfatını yanına yakıştırır. Günümüzde 

simülasyon, sanal gerçeklik, sanal evren(metaverse) gibi oluşumlar; bireyi mutlu etme maskesi 

ardında yalnızlık acılarını diri tutarak kendine bağlama niyetindeki manipülatör öğelerdir. Sesin 

görüntüye nazaran daha gerçekçi kopyalanabilmesi, “manipülatörün kişinin zihninde ilerlemesine 

ortam hazırlar.” (Arslan ve G.Yiğit, 2022:75).Uyar’ın tanık olamadığı bu oluşumların gelişini 

sezmesi, şiirlerindeki kıvılcım izlerinde kendini gösterir. Onun Sibernetik şiirindeki güdümlü 

kabulleri; günümüze gelene kadar zıddı siberpunk kontrolsüzlüğünde bütünleşir. Seslerin 

denetimsiz yükselimine doğan çağ insanı, gönlünün dip köşelerinde istediği sessizlik dinlencesini, 

bilinmezin eksi derecesine teslim etmek zorunda kalmıştır. Teknoloji çağı; seslerin kaybolmasına 

müsaade etmez çünkü ana kaynağı sestir. Sesi önde tutup, sessizliğin rahatlama ve sağaltım 

sağlayan yanını pasifize ederek sadece korkutan tarafıyla öne çıkarır. 

Şiirdeki “uzun sessiz” ifadesi sadece ölüyü kapsamaz. Ölüden sonra da devam eden eylemi 

içerir. Kültürümüzdeki ölünün arkasından konuşulmaz düşüncesi, ölüden geriye uzun sessizlikler 

bırakmaktadır. Toplumda ölümün başlı başına üzerinde konuşulmaya uygun konu olarak 

görülmemesi, dünyadan göç eden biri karşısında menzilini daraltarak, sözü kısa tutmaktadır. Şiir 

öznesinin gözlemci olarak; ölünün gidiş seremonisini öykülemesinde, bilinçdışının perdeleme 

mekanizması devreye girer. Akıl sarkacında özneyi meşgul eden ölüm, başka benlik üzerinden 

aktarılarak maskelenir. Tanık olunan ölü defnetme merasimi, sessizce öznenin perdesini kaldırarak 

alt katmanda kaynayan düşünceleri yüzeye çıkarır. “Ölüm fenomeni başkasının ölümü üzerinden 

sorunsallaştırılabilir. Kendi ölümüm ve ölüm böylelikle bir anlam kazanmış olur. Ölüm üzerine 

düşünerek varlığın hakikatine ulaşılabilir. Varlığın anlamı insan için kendi ölümü ile yüzleşmek 

diğer bir deyişle yüzleşebilme cesaretini gösterebilmektir. Çünkü insan ölmeye mecburdur. Ölüm 

mutlak olandır.” (Koç, 2020:88). Şiirin çoklu seslere yönelen örüntüsü, ana problem ölüm 

sessizliğini savuşturma tepisidir. İkinci Yeni şairleri, uzun imgesini ölüm ve sessizlik bağlantılı 

ortak imge mahiyetinde kullanarak çeşitli duygu durumlarının aktarıcısı kılmıştır. İlhan Berk’in, İki 

Nehir Arası Ülke şiiri Turgut Uyar’ın Ölü Yıkayıcılar şiirinin başka bir formu gibidir. 

 

“Dünyada tıs yok. Dünyada karartma ilan edilmiş gibi 

  Ve korkunç sessiz Akdeniz ve kat kat  

(...) 

Sessiz yaşamış Halil Ahmet ve korkunç yumuşamış 

Arap vezinleri elinde 

(...) 

Çöl boşluğu olmalı bir yüzün. Değirmi çok beyaz 



51 

 

Bir yüzün. Ve gidip gelen benimle bu en eski toprakta 

 

Ve üstünde bu en eski suyun. Senin incecik yüzüne benzettiğim 

Suyun. Senin gibi silen, ıssızlaştıran kendini 

(...) 

Ve hiç çekmemişler nedense uzun boylu analarına  

Uzun bir sessizliğe ve kapalı evlere benzeyen analarına” (Berk, A.T., 2021:71-77) 

 

Uzun kavramı varlığın boyut, mesafe ölçüsünü verdiği gibi zaman olgusunun da nicel ve 

nitel süresini açıklar. “Zamanın psikolojik uzunluğu ile doluluğu arasında ters orantı vardır. Zaman 

ne kadar döşeliyse, o kadar kısa görünür (...) zaman ancak bize fazla uzun sürüyormuş gibi 

geldiğinde onda uzunluk buluruz.” (Bachelard, 2021:56). Zamanı uzunlaştıran etkenlerden biri de 

sessizliktir. Sessizlik, uzun sözcüğüyle betimlenebilecek durumların timsalidir. Ortamda sessizlik 

hâkim olduğunda zaman uzamaya başlar. İstenmeyen olayların varlığı da sessizliği doğurarak 

zamanı uzatmaya başlar. Hastanın kapısında sessizce bekleyen bir kişi için zaman boğucu 

uzunlukta yavaşlar. Cenaze yerlerinde düşük frekanslı sesler dışında sükûnet egemen olur. Acının 

katkısıyla, sessizliğin derinliğinde zaman duraksama yaşar. Bireyin duygu durumlarını analizci 

duyarlılığıyla sergileyen İkinci Yeni sanatçıları için uzun sözcüğü, ölüm ve sessizliği destekleyen, 

kasıtlı kullanılan imgeler arasındadır. İlhan Berk bir söyleşi sırasında uzun simgesinin neyi ifade 

ettiği sorusuna şöyle yanıt verir; “ben kendimi uzun boylu görürüm. Çoğu nesneleri, canlıları da 

öyle kavrarım. Kısa, benim sözlüğümün dışladığı bir sözcük olacak. Dikey olarak var her şey. 

Yatayda durukluk buluyorum (...) Ozanların bir sözlükleri vardır. ‘Uzun’ da bunlardan biri kısaca. 

Ama bu sözcük, benim kimi sözcüklerim gibi, bir pul meraklısının titizliği ile taranmış bir 

sözcüktür.” (Berk, 2022:52). Sanatçının alelade kullanmadığı uzun imgesi sessizlikle beraber 

kullanılarak, sessizliğin yansıtıcısı mahiyetinde şiirin açar imgesi olmuştur. Şiir öznesinin anneyi 

uzun sessiz ve kapalı evlere benzetmesi; sır, gizem ve mahremiyet kavramlarını sezdirir. Ev, 

mahremin kapsayan ve kuşatan gücü olarak yegâne sığınaktır. Evler bireyin çekilme yeri, sessizlik 

imkânı bulacağı mekândır. Evin diğer yüzü ise annedir. “Ev, anne rahminin simgesel boyutu 

olduğu gibi anne de mekânsal rahmin taşıyıcısıdır” (Arslan, 2019:70). Anne ve evin homojen 

birliği sessizlik gizinde aktarılmaktadır. Şiir öznesinin sitem ederek seslendiği ‘o’ kişisinin uzun 

sessiz ve kapalı ev benzerliğindeki annesine çekmemiş olması olumsuzluğu ifade eder. Kapalı olan 

ev dışarıya sergilenmeme durumunu imler. Derinlik, münzevi ve sükûtun olgunluğunu temsil eder. 

Öznenin tenkit ettiği ‘o’ kişisi; bu temsiliyetin tam tersi yüzeysellik ve gürültülerin taşıyıcısıdır. 

Aynı zamanda uzun sessizlik hâli, ölüyü ve ölüm sessizliğindeki zaman kavramını işaret 

etmektedir. Ölüm, zamanın yitirilen kişi ve yakınları için durduğu uzun sessizliğin başlangıcıdır. 

“Annenin çekilmesi bütün kalabalıkları, nesneleri, duygu değerlerini yalnız, sahipsiz bırakır.” 

(Arslan, 2019:70). Anneye çekmemişlik ve annenin çekilmişlik eylemelerinde özne için uzun 

sessizlik hiçbir zaman düşünme, olgunlaşma vaktini vermeyecektir. Çünkü öznenin uzun sessizliği; 

dinamizm içine sıkıştırılmış ölü donukluğudur. 

Şiirde sessizleştirilen varlıklar; Akdeniz, çöl, Halil Ahmet ve anne üzerinden 

vurgulanmaktadır. Şiirin ilk satırlarından sona doğru değişkenlik gösteren sessizlik katmanları 

çeşitlendirilerek kurgulanmıştır. ‘Dünyada tıs yok’ tasavvurundaki sessizliğin belirteci ‘tıs’ 

yansıma sesiyle verilir. Hareketsizlik ve küntlüğü betimleyen ‘korkunç sessiz’ imgesi bu yönüyle 

ölüm soğukluğundaki sessizliği andırır. Halil Ahmet’in sessiz yaşadığını belirten özne, satır 



52 

 

ortalarındaki boşluklara sessizce yittiğini gizlemiştir. Öğrenilen geçmiş zamanın, ‘yaşamış’ fiiliyle 

ifade edilmesi okura artık yaşamadığını bildirmektedir. Sessiz yaşamışlık öznenin ilk dizedeki ölü 

korkunçluğunu işaret etmez. Daha çok kâmile ulaşmışlığın sessizliğidir. Şiir öznesi, sessizliğin 

ölümü çağrıştıran donukluğundan, erginliği imleyen yönüne doğru farklı yönleriyle kullanarak çok 

renkli portreye oturtur. Çöl ve boşluk imgeleri ayrı ayrı sessizliği ifade eden diğer örneklerdir. Şiir 

öznesi gereklilik kipi ‘olmalı’ zorunluluğunda, seslendiği özneye yüzünün sessizlikte kalmasını 

söyler. Çöl ve boşluğun uzun sessizliği; uçsuz, bucaksız, hudutsuz oluşuyla sınırlandırılmış bireyin 

arzu mekânına dönüşür. “İnsan yüzü, sessizlik ile söz arasındaki en dış sınırdır; sözün, kendisinden 

çıkıp yükseldiği duvardır.” (Picard, 2022:79). Seslenilen kadın yüzü, öznenin daima orada kalmak 

istediği sınırsızlığı, sessizlik yoğunluğunda barındırmalıdır. İnsanın yüzü, iç ve dış yaşam 

coğrafyasının haritasıdır. Hüznün, sevincin, iklimin iz düşümleri gölge olarak yüze düşer. Kentli 

birey ile taşralının yüzündeki sessizlik yansımaları birbirinden farklıdır. Bunun bilincindeki özne, 

kentli yüze çöl ıssızlığını yerleştirmeyi istemektedir. 

 

“Ben ben idim, onlar oydular 

  Karanlık indi bize sığındı 

  Yılları çok çağlar gibiyiz 

  Günleri çok yıllar gibiyiz 

  Uzun sessiz bir ağlamak gibiyiz 

  Geyik akarsuları özleyince 

  Akmamız yok, çekilmiş nehirler gibiyiz” (Cansever, S.K.II., 2016:321) 
 

Turgut Uyar, İlhan Berk ve Edip Cansever’in örneklenen şiirlerindeki ortak imge uzun 

sessizlik, ölgün halsizlikten ve durgunluktan müteşekkil etmiştir. Uyar’ın ölüyü uzun sessiz olarak 

adlandırmasının yanında, Berk ve Cansever daha çok zamansal ve ruhsal ölüm dairesinde ele 

almıştır. Uzun sessiz imgesindeki ortak benzerlikler; yavaşlık, sadelik, ölü soğukluğu, erginliğe 

erişme sıcaklığı formundaki sessizlik varyantlaşmasında verilir. Cansever’in alıntılanan Yılkı şiiri 

de dolaylı olarak ölgünlük üzerinden uzun sessizlikle ilişki kurmaktadır. Şiirde betimlenen ölü 

yılgınlığı sessizliğin otağına yerleşmiştir. Varoluşçu felsefenin dünyaya atılmışlık sürgünlüğündeki 

görüşü, canlı mekanizmaya ölü toprağı serpiştirir. Çabasız, umarsız, hareket içinde hareketsiz 

kalma umutsuzluğundaki bireyler yalnızca vaktinin dolmasını bekliyor gibidir. Şiirdeki 

zamansızlık, donmuş ve uzamaya başlamış an bağlamı yaratır. “Şiirin yarattığı sessizlik, yüzey 

kavramları (...) uzaklık-yakınlık olgusunu depreştirecektir.” (Berk, 2021:20). Uzun sessizlik; 

uzayan, uzaklaşan ve şeylerle mesafeleri açan bir imgedir. Günlerin yıllar sürmesi yavaşlığında, 

hareketsizlik resmedilir. Şiir öznesinin çekilmiş nehir benzetmesi; verimsizlik ve bitmişliği 

belirterek ruhsal ve zamansal ölümü sezdirmektedir. ‘Çekilmiş’lik negatif çağrışımlarıyla 

varoluşçuluğun mottosunu pekiştirir. Nehrin ölümü, suların çekilmesinde gerçekleşir. Suların 

olmadığı bir yerde nehirden var diye söz edilemez. Suyun hayat bahşettiği formunun zıddıyla 

telakki edilmesi ruh ölümünü gerçekleştirmiştir. Şiir öznesinin aktarımında, “yaşadığı dünyanın 

geçiciliğini gören tedirgin bir ruhun ürperişleri vardır.” (Korkmaz ve Özcan, 2014:290). Bu 

bağlamda ölümün hiçleştirip yok kılan yönü yalnızca bedensel olarak gerçekleşmemektedir. Çok 

anlamlı diyarların yek sözcüsü şiir için ölüm, her yerde gerçekleşen hiçliğin soğuk yüzü, 

kesinleşmiş sessizliktir. Kan toplumunun kokusunu almış bireylerin ruhunu çekilmiş olarak 

algılaması olağandır. Ölümün kol gezdiği yerde ümit, insanlarla arasına uzun mesafeler bırakır 

sessizce... 



53 

 

Şiirin sessizlik çağrışımını örnekleyen ilk dizedeki ‘ben benim onlar oydular’ vurgusu 

önemlidir. “Ben kimsem oyum (Ben, benim) şeklindeki tanrısal söz, ‘kişinin kendine ve ötesine 

yönelmesi ve kendi içinde (In-sich-selbst) dinlenip sağlam duruşu anlamına gelir.” (Han, 2021:24). 

Kendiyle iç içelik ancak sükûnetle mümkün olmaktadır. Kişinin ben bilincinde olması, ben’iyle iç 

hesaplarını tamamlamasıyla gerçekleşir. Şiir öznesi birinci çokluk şahıs ekiyle ördüğü dizelerinde, 

ben üzerinden çoğullama yapmaktadır. Böylelikle azlık sadeliğindeki uzun sessiz kesifliğinin 

aksine çokluktaki tekleşmeye dikkat çeker. Ağlamanın uzun sessizliği, içselleştirilmiş ağrıların 

uzantısıdır. Zaten uzun imgesi, başlı başına sessizliğe işaret eden imge olarak değerlendirilebilir. 

İkinci Yeni sanatçılarının şiire getirdiği farklılıklar arasında; alışılmamış bağdaştırmalar, yazınsal 

ve sözsel sapmalar ve anlam içindeki anlamsızlık kelimeye portatif biçim vermiştir. Bu nedenle 

uzun imgesi İkinci Yeni şiirinde uzayarak, esneyen hatta oradan oraya sıçrayan tetikleyici 

çoğulluklar taşır. Sessizlik, çemberin merkezi; ölüm ve uzun imgesi ise merkez etrafında dönen 

pekiştirici, şiddetli imgelerdir.  

 

“ Yüzünde, göğsünde, ellerinde 

    Dışa kaymış ibrişimler 

    Ek: bir fayton sesinin sessizliği de 

    Ölümü anımsatan bana 

    Ölmüştü –büyükannemdi- 

    Ölü yıkayıcılarını görmüştüm ilk defa 

    (...) 

    Ut sesleri kesildi, iyi 

    Uzaklarda bir fıstık çamı yarıldı ortasından 

      Bir kuş ölüsü düştü –sanki- 

      Bölündü sesler de 

      Bir faytonun sessizliği de bölündü” (Cansever, S.K.II, 2016:276-279) 

 

İkinci Yeni sanatçıları arasındaki ortak imgelerden birisi de ölü yıkayıcılar kavramıdır. 

Ölünün sessizliğin soğuk çağrışımlarına biat eden varlığı, şiirlerde sessizlik imgesiyle birlikte 

yansıtılarak derinleştirilir. Şiirdeki fayton sesinin sessizliğindeki tehlike sinyaline, Kafka’nın 

Sirenlerin Susuşu öyküsünde de rastlanır. Öyküdeki ilgili kısımda, “sirenlerin şarkıdan çok daha 

tehlikeli bir silahları vardı ki, o da susuşlarıdır” (Kafka, 2012:536) diye geçen ifade sessizleşen 

fayton sesindeki gerilimle eş değerdir. Siren seslerinin ikaz eden gürültüsü; felaket tellallığı 

yaparak bireyleri sessiz bilinmezlik dehlizlerine atar. Fayton sesi benzer gerginlik hissettiren ölü 

taşıyıcısıdır. İlkel insanın sessizliği, icatlarla geliştikçe bozulmaya başlamıştır. Nietzsche’nin temel 

aldığı decadence (bozulma, çöküş, çürüme) dönemi, savaşların gürültüsüyle toplumda yayılır. “I. 

Dünya Savaşı muharebeleri sessizliğin anlamını, içeriğini ve niteliklerini değiştirmiştir. Sanayi 

Devrimi bir ses cehennemi, insanın peşini bırakmayan ve dur durak bilmeyen büyük bir hengâme 

olarak tezahür etmiştir; silahların ve borazanların sesleri, öfke ve ıstırap çığlıkları, ölüm 

döşeğindekilerin inlemeleri birbirine karışır. Ta ki o büyük sessizliğe, dünyanın savaş sonrası 

döneme girdiğinin çok güçlü bir ifadesi olan 11 Kasım 1918 tarihinin mutlak sessizliğine dek.” 

(Corbin, 2021:64). Savaş sonrası toplumu saran sessizlik artık huzur veren masum sessizlik 

değildir. Ölümü, yası ve gözyaşlarını bünyesinde toplayarak, bireyin sesini kısmıştır. Sessizlik 

olgusu, renkler gibi muhtelif tonlara sahiptir. Toplumsal değişim ve ruh durumlarına göre 



54 

 

farklılaşır. Modern birey için sessizlik inzivaya çekilme ihtiyacı olduğu kadar ürperten, tehlike 

habercisi olan olumsuzlukları da hissettirir. Seslerin duraksamadan ilerlediği yerlerdeki sessizlik, 

cansızlık metaforu olur. Taşranın sessizliğinde ise tam tersi durum olarak gürültü benzer ürperti 

habercisidir. Alışılmış olanın dışına çıkma bireyde korku yaratır. Bilinmezliğin eşiğine adım atma, 

ölüm fikrini ateşlemektedir. Bireyin; bildiği, tanıklık yaptığı ölüm, deneyimlemediği bilinmezliğin 

baş aktörüdür. Bu minvalde ölüm ve sessizliğe ürperti basıncını veren misoneist edimlerdir. Şiir 

öznesi fayton sessizliğindeki gerilimi ölümü anımsatmasına bağlayarak bilinmezliğin korkusunu 

aktarır. Ölüm tanıklığını babaannesi aracılığıyla yaşayan özne, zihnine sessizliğin ve ölümün 

ortaklığındaki bilinmezlik korkusunu kodlamıştır. Aslında ses olan ölü taşıma, yıkama eylemleri; 

sessizliğin yoğun örtüsü altında ezilerek sükûtu ön plana çıkarmıştır.  

Şiirin ikinci bölümünde ses ve sessizlik karışıklığı verilir, ancak başat olan yine sessizlik 

dominesidir. Ses kesintisi olumlamasının ardından, uzaktaki fıstık çamının yarılma gürültüsü 

eklenir. Öznenin kurguladığı “gürültülerin arasındaki sessizlik, bulanık görüntülerin ardındaki 

açıklık” (Yılmaz, 2021:1497) ölüm olarak tezahür etmektedir. Tasavvur edilen ormandaki kuş 

ölümüyle, fıstık çamının ikiye bölünmesi ölümün sessiz gürültüsüdür. Ölümün gürültülü sessizliği; 

sesleri ve sessizliği yerinden oynatıcı etkiye sahiptir. Sesler ve sessizlik yer değiştirerek yeniden 

anlamlanır. Ormanın sessizliği ölümle kırılır, faytonun sessizliği ise ölü taşıyıcılığında 

hareketlenerek sesli hâle gelir. Yer değiştiren tamamlayıcı zıtlıklar, evrenin oluşu ve sürekliliğinde 

vardır. Doğum ölüme, gündüz geceye, ses ise sessizliğe yerini bırakan bitimsiz döngü içindedir.  

 Cansever şiirlerinde bireyin yaşamındaki kesitleri senaryolaştırarak anlatır. Şiirin ilk 

bölümündeki ölüm tasviri, ikinci bölümde doğadaki canlının ölümüyle, birbirinin yerini tutabilecek 

ayrıntılar içermektedir. Sanatçının eğildiği bireysel varoluş kaygılarının kokusu şiire sinmiştir. 

İkinci Yeni şiirinde; “şiirsel özne, bütün insanlık adına yaşadığı çağın tanığıdır. Ancak bir taraftan 

da bireyci bir anlayışla varoluş dinamiklerinin altını çizmek ister.” (Orhanoğlu, 2010:109). 

Sessizlik ve ölümün el ele adımları, bireysel sancının merkezinde yer alan problem olarak 

somutlaşır. İlhan Berk’in, Şimşekli Bir Gecede Eski İberik ve Ölüm Üstüne Konuşmalar şiiri, ölüm 

ses/sizlik ekseninde benzer zikzaklar çizmektedir. 

 

“-Ne sessizlik! 

  -Evet, ne sessizlik! 

     Sanki dünya durmuş. Bir ağaç büyümesini bırakmış 

     sanki kendini dinliyor: 

Bir sessizlik olan kendini. 

Hani çok sıkılırsın da şöyle sokağa çıkayım dersin,  

Ama daha da dayanılmaz dönersin kendine... 

              Sesler  

(...) 

-Her gün bir ölüm haberiyle uyanıyorum. 

     - Bu sabah, 

bir kertenkele ölüsü buldum, 

avluda. 

(...) 

Sonra birden her şey susuverir. Öyle bir şey işte. 

Sözlüklere baktım: Ölüm diye geçiyor!” (Berk, A.D., 2021:18-19) 



55 

 

 

Şiir öznesi, sessizlik ve ölüm imgesini eş manada kullanmıştır. Fakat sessizliğe birçok renk 

ekleyerek çeşitlendirir. Sessizlik özne için; ölünün, durgunluğun, mutsuzluğun, sıkıntının yoğun 

sesidir. Şiirin açar imgesi, sessizlik ve sessizliğin etrafında dönen ses, ölümü çağrıştırır. Öznenin 

devinimi devam eden dünyada kendi yalnızlığına dönerek sessizliğe bürünmesi, şiire ölüm stresini 

yüklemektedir. Şiir öznesi, kendi dünyasını yavaşlatarak izole ruh stabilizesine geçer. Sessizlik 

yavaş olandır. Evrendeki değişim sessizliğin yavaşlığında gerçekleşir. Güneş yavaş yavaş doğar. 

Gündüz geceye yavaşça geçer. Bütün bunlar gerçekleşirken açma-kapama düğmesindeki hızlılıkta 

ve klik sesinde gerçekleşmez. Doğa kendi hegemonyasında içerik olarak çok sesliyken, değişimi 

sessiz ve yavaş hareketlerle sağlamaktadır. Mevsimler içinde aynı yavaşlık söz konusudur. 

Doğanın slow motion (yavaş çekim) ağırlığındaki adımları öznenin ruhuna aks etmiştir. Yavaşlığın 

sessizlik ve ölüm imini vurgulayan özne, ruhunu ontik gerçeklik karışmışlığında aktarır. Ölüme 

doğru yakınlaşan beden, adı konulmuş ihtiyar yavaşlığına varır. İhtiyar için hareket slow motion 

ağırlığında ya da durma noktasındadır. Özne, ihtiyar ruh perspektifinden sessizlik betimlemesini 

yapar. Sessizliğin tarifini; ‘dünya durmuş, ağaç büyümesini bırakmış’ benzetmeleriyle sağlamaya 

çalışır. Ağacın tazelik, ferahlık çağrışımları veren yanı kesintiye uğratılmıştır. Büyümeyi bırakan 

ağaç imgesi; boğuntunun, dallanıp budaklanamamanın imajinasyonlarını verir. Durmayı işaret eden 

ölüm ağırlığı, öznenin ruhunu sürdürdüğü eylem aksiyonu içinde bulunan besleyici kaynak olarak 

algılanabilir. Berk’in şiir anlayışına uyum sağlayan bu algılama biçimi, şiirin atardamarıdır. Sanatçı 

“Şiirin Sıfır Noktası” başlıklı yazısında şiiri şöyle tanımlar; “dil anlatma aracı olduğu değin tersini 

de içerir (...) Susabilir, susmayı yeğleyebilir. Sessizlikle ilerleyebilir. Sözsüz sese de bürünebilir. 

Konuşmaz (...) Hem bize uzak olan, ona göre her zaman uzak değildir. Suskunluk da öyle: Ona 

göre o da susmuş değildir. Edim içindedir, dinamiğini o yoldan sürdürüyordur.” (Berk, 2021:11). 

Sanatçının bu görüşünde Mallermé etkisinden bahsedilebilir. Roland Barthes, “Yazı ve Sessizlik” 

adlı yazısında Mallermé’nin sessizliğini aktararak İlhan Berk’in benimsediği dil anlayışının 

misalini verir. “Mallermé’nin dizgisel susuşu seyrekleşmiş sözcükler çevresinde bir boşluk kuşağı 

yaratmak ister, bu kuşakta söz toplumsal ve suçlu uyumlarından sıyrılmıştır (...) Bu sanat intiharın 

yapısındadır: Burada sessizlik sözcüğü iki tabaka arasında sıkıştırıp bir gizyazı parçasından çok, bir 

ışık, bir boşluk, bir öldürme, bir özgürlük olarak parçalayan bağdaşık bir şiirsel zamandır. Bu 

Mallermé dili, sevdiğini ancak ondan vazgeçerek kurtarabilen gene de azıcık geriye dönen 

Orpheus’tur.” (Barthes, 2006:65). İlhan Berk’in sessizliği algılayışı da benzer pencereden 

gerçekleşir. Berk’in uzun boşluklar bıraktığı satırlar, az sözlü şiirleri, yalnızca sessizlik sarmalında 

ilerleyen dizeler Mallermevaridir. Şiir öznesi de bu etkilenişlerle, ölü suskunluğunda ve 

durmuşluğunda kendi devinimini devam ettirmektedir.  

Şiir öznesinin sıkıntısı, kendiyle birlikte gittiği her yerde büyümektedir. Sıkılganlığın 

tahrikiyle kalabalığa karışan özne, sıkıntısına eklemeler katarak tekrar kendilik sessizliğine döner. 

Sebep olarak kalabalığı işaret eden özne, şiirde yalnızca tek satıra ‘sesler’ ifadesini suç unsuru 

olarak yerleştirir. Sesler kavramının yalnızlaştırılması ve önüne arkasına eklenmeyen kelimeler, 

sessizlik terbiyesini örneklemektedir. Özne, ‘sesleri’ kelimesini satırda tek başına bırakarak 

cezalandırır. Bu tavır tam da Berkçe söylemin fiktif sıçramasıdır. Sessizliğin tasavvurunun 

ardından ölüm haberleri aldığını belirten özne, iç ezici ambiyansın kokusunu yaymaya başlar. 

Kertenkele ölüsü bulma, somut algıya dikkat çekmektedir. Normal anlamıyla algılanan bu ölüm 

ardından gelen söylemle beraber suskunluğun eş değeri sessizlik ölümüyle karışmıştır. 

Suskunluğun otomatizmine kendini bırakan özne senaryolaştırdığı ölüm kurgusuyla, sessizleşen 



56 

 

ruh dünyasını yansıtır. Berk’in nesneler, varlıklar ve şeylerle olan yakın ilişkisi kertenkele 

üzerinden özdeşleyim (einfühlung) yaparak duygu yüklemesine imkân sağlar. Her gün ölüm 

haberiyle uyanma uyarısının sonrasında kendi türüyle ilgili açıklama beklentisi, kertenkele 

ölümüyle aksi yönde cevap verir. Kertenkele rahatsızlık veren sürüngen familyasına ait canlı olarak 

şiir öznesinin benliğiyle özdeşleştirdiği, hem dışlanmışlığı hem sürünme eylemini çağrıştırır. 

Dışlanmışlık dolaylı gerçekleşir. Benliğinin sesini duyuracak ortamı bulamayan özne dışlanmış 

ögeye dönüşmektedir. İç sesinde yaşayan öznenin, dış sesler arasında barınması mümkün olmaz. 

Dünyayı sürünme, emekleme yeri olarak gören şiir öznesi; huzursuzluğun kıstığı sesini kendi 

lügatinde ölümle bir tutmuştur. İmgeler, yaşayarak sessizleşen ve ölen canlı vazgeçmişliği etrafında 

teşekkül eder. Aynı zamanda kertenkele imgesi, Kafka’nın Gregor Samsa karakterini 

anımsatmaktadır. Varoluşçu etkinin neticesinde; çevresine ve benliğine yabancılaşan öznenin 

kendine aykırı, eğreti kimlikler yaratması buhranlı fikirlerinin göstergesidir. 

 

“Ben burda bir sıkıntıyım, atımdan iniyorum 

  Benim atım her zaman 

  Kim bilir kime sesleniyorum, sessizlik 

  Yosunlar, taşlar, o mezar yazıtlarından 

  Yaz gelmiş, zakkumlar açmış, elimi bile sürmedim 

       Sürsem bile ne çıkar, ama sürmedim 

       Ölü bir şey kalıyor dünyadan, yapraklardan.” (Cansever, S.K.I., 2017:230) 
 

Şiirin doğma süreci, sessizlik ve sessizliğin uyum sağladığı olaylar ekseninde gerçekleşir. 

Söz var olmadan önce sessizliğin denetimindedir. Zihinsel fırtınaların döllediği imge, şiir olarak 

tezahür eder. Şiiri var etmenin ana ilkelerinden biri, sanatçının kendine kulak vermesidir. “Dâhi 

olan sanatçı, bilinçdışının sırlarında kelimelerle yalınayak yürüyüp kendine ulaşabilendir.”(Yeniay, 

2013:55). Kendine ulaşabilme, kendi olma hali sessizlikle mümkündür. Sessizliğin muhtelif 

yaşantılara uyarlanabilen gücü, İkinci Yeni sanatçıları tarafından titizlikle kullanılmıştır. Sıkıntının 

dinamizmiyle kurgulanmış şiirin eksilere varan soğukluğu, ölüm ve sessizlik ortaklığına 

sabitlenmiştir. Özgürlüğün sembolize ettiği at imgesinden bertaraf edilmiş özne, kısıtlayıcı evreni 

adımlamaya başlamıştır. Sıkıntısını yatıştırmak için attan inerek arayışa çıkan şiir öznesinin, 

yapabildiği yine sıkıntı etrafında dairesel turlar atmasıdır. Kişinin özü olan ruh, nereye giderse 

gitsin değişmez duyguların otonomlarını beraberinde götürür. İnsanları silikleştiren özne, ruhuna 

istekli ve bilinçli yalnızlaştırma sağlamaktadır. Seslendiği yosun, taş ve mezar yazıtı imgesi 

pasifize edilen insan görüngülerini örnekler. Deniz, kara ve öteki dünyayı sezdiren bu imgeler, 

sessiz varlıklarıyla öznenin boşuna seslenişlerinin karşısında dururlar. ‘Kime’ soru zamiri bireye 

işaret eder. Sorusunu yosun, taş ve mezar yazıtıyla cevaplayan özne için; insanlar donuklaşmıştır. 

Devam eden sesler evreni içerisinde sessizlikle karşılaşan şiir öznesi, yalnızlığın realitesine çarpar. 

İnsanın taş, yosun ve mezar yazıtı sessizliğinden farkı yoktur. Bu sessizlik, paydaşlığın 

oluşamadığı durumların hiçliğini aktaran sessizliktir. “Kalabalıkların doldurduğu bir zaman ve 

mekânda, yoğun mesaj trafiği nedeniyle” (Öcal, 2013:145) duyu kaybı yaşayan öznenin hissel 

sağırlığıdır. Aynı duygu dilini konuşamama durumu, kendini sessizliğin durgunluğuna bırakır. 

İletişim kurmanın temelinde içsel anlaşılabilirlik vardır. Benzer yaşam deneyimleri, empati, saygı 

ve karşındaki ciddiyetle dinleyebilme donatıları elzemdir. Yaşam penceresine aynı yahut benzer 

pencereden bakamayan iki kişinin sesleri, iletişimsizliği ve anlamsızlığıyla sessizliği ifade eder. 

Modern bireyin kayıtsız insan güruhu olan tek tip birey, yalnızca aynı dili konuşarak bu koşulları 



57 

 

sağlıyor gibi görünür. İletişimin en önemli ilkesi duygu ortaklığı yeni tek tip insanda cılızlaşmıştır. 

Öyle ki aynı dili konuşuyor olmak bile iletişimsizliği engellememektedir. Duygu dilinin yabancılığı 

yaygınlaşmıştır. Babil Kulesi’ni hatırlatan aynı dili konuşanların ayrıştırıcı olayına göre; Tanrı’ya 

ulaşmak için çok katlı kule inşa eden insanların yükselme hırsı, Tanrı tarafından cezalandırılır. Bu 

ceza bütün insanların konuştuğu tek dilin ayrıştırılarak farklı dillerin doğması olarak kutsal 

kitaplarda aktarılmıştır. Tanrı’nın birbirini anlamamaları için dilleri karıştırması, modern zamanda 

aynı dili konuşanların bile ortaklık sağlayamadığı sessizlik cezası olarak zuhur eder.  

Mezar yazıtı imgesi, yosun ve taş sessizliğine ek olarak sessizliğin görsel sesini de 

imlemektedir. Mezarların üstüne dikilen taşa kimlik bilgileri, mensup olduğu dine ait duaların ve 

kimi zaman muhtelif özdeyişlerin yazılması sessizliğin sözle yumuşatılması, kimliklendirilmesidir. 

Öznenin ‘kime’ sorusuna cevap veren ölü sessizliğinin sesi olan yazıt, modern bireyin yüzünde 

gezdirdiği imgeye dönüşmüştür. Şiir öznesinin imgelem dünyasında, insan yalnızca adını 

cevaplayan canlı mezar yazıtları sessizliğindedir. Mezar yazıtının bulunduğu yer olan mezarlık, 

şiire gizlenmiş sessizliktir. “Bir trajediyle ilişkilendirilmiş mezarlıklar geleneksel bir biçimde 

sessizliği gerekli kılar.” (Breton, 2020:151). Mikro düzlemde mezar yazıtı bireyi temsil eder. 

Makro düzlemde ise bireyin yaşam sahası olan dünyaya, mezarlık benzetmesi yapılmaktadır. 

Serbest çağrışımın gayretinden sızan bilinçdışı döküntüler, öznenin gözünden insan-evren 

ikilemine bakışın sonucudur. Şiirin son bölümlerine doğru vazgeçmişliğin umutsuz direnci göze 

çarpmaktadır. Yazın geldiğini vurgulayan özne, dizelerin ısısını ölü soğukluğunda tutmaya devam 

eder. Zakkum imgesi yaz ayıyla beraber kullanılarak yazın vitalitesi duraksatılır. Zakkum çiçeği 

temas edildiğinde toksik etkisi yaratarak zarar veren bir bitkidir. Tıpkı yaz çekiciliğinde olduğu 

gibi zakkum renkli görüntüsünün cezbediciliğine rağmen tehlikelidir. Ancak özne için temas ya da 

temassızlık fark etmez. ‘Elimi bile sürmedim’ deyişindeki tenezzülsüz yaklaşım, umarsız ve 

vazgeçmiş ruhun söylemidir. Şiirin son dizesinde sebebini açıklayan özne, dokunup dokunmama 

arasındaki farksızlığı ölü donukluğuna bağlamaktadır. Ölü dünya ve yaprak benzetmesine karşılık 

gelen şeylere temas etmenin manasızlığını ifade eden şiir öznesi, iletişim için beyhude adım 

atmayacağını bildirir. Özneye göre iletişim ve iletişimsizlik arasında fark yoktur. Eninde sonunda 

karşılaşacağı sessizlik hiçliği olacaktır. “Sessizlik her anımıza nüfuz eder, kimliği sesle delinmiş bir 

zaman dilimidir. Bu nedenle sessizlik konuşma biçimi ve her diyalogda kaçınılmaz bir unsur olarak 

yer alır.” (Glenn, 2004:5). Sessizliğin hali hazırda iletişimde bulunan varlığı, iletişimsizlik ve 

kesintili iletişim durumlarında daha fazla yoğunlaşır. Bu kesintilerden rahatsızlık duyan şiir öznesi, 

şiire ölü kesikleri atarak sessizliğin soğukluğuna doğru kanatır.  
 

“Ölü, 

  ölüye neresinden yanaşmalı. Donuk ve çekici, sonsuz 

  ölü. Bütün kumsalların ve asfaltların ve 

            karantinaların, yeleklerin ve saat kösteklerinin, 

  gölgelerin ölüsü. Bulaştığımız bir şey. Her yönü 

  limon mu kokardı? Vardı... 

              (...) 

 sessiz ve uğultulu şarkıları boşuna taş kırmaların. 

 Alkol bir büyük uğraştır, ey Mağribî, ey değerini 

 ve sonsuz düzenini bulamamış göçebe. 

(...) 

Gemilerin uzun uzun taşıdığı bir ölü...” (Uyar, B.S., 2021:220-224) 



58 

 

Cansever’in insan-evren ikiliğindeki benzer ölü kurgusu, Uyar’ın yukarıda alıntılanan Övgü, 

Ölüye şiirinde de görülmektedir. Şiirin ilk bölümünde ölü beden tarifiyle başlayan şiir öznesi, 

ilerleyen satırlarda çift kutuplu ölü imgesine dönüştürür. Ölüyü nesneler ve şeyler üzerinden 

benzetmelerle dokunup, gördüğü maddelere yayar. Kumsal, asfalt, yelek, karantina ve saat kösteği 

şiir öznesinin zihin sızıntısını çizen sözcüklerdir. Hepsinin ortak noktası sabit, donuk ve cansız 

olmasıdır. İkinci Yeni sanatçılarının benzer yönlerinden biri nesnelerle, şeylerle etkileşim 

kurmasıdır. Metaya ilginin artmasıyla sanatçıların nesne üstünde gözlem, muhakeme ve refleksiyon 

yapması olağan bir sonuçtur. Şiirlerin isim babası Erdost’un ifade ettiği gibi, “İkinci Yeni, değişen 

toplumun değiştirdiği insanın değişen şiiridir.” (Erdost, 2009:84). Bireyin şeyleşmesini; eşyaya 

benzetme, insani hisliliğin eşyada yaşatılarak santimal yoğunluğu yayma olgusu şiirlere yansır. 

İkinci Yeni’nin huzursuz sanatçısı Uyar, Camusvari bir anlamsızlık içindedir. Geçici dünyanın 

sonluluk ispatı olan ölümü, canlı cansız varlıklarda sürdürülebilir kılarak başkaldıran paradoks 

örneği sunar. Şiir öznesi, nesne ölü donukluğunu ‘bulaştığımız bir şey diye’ belirterek şeylere 

yönelimindeki derinleşen düşüncelerini onaylar.  

Şiirin ikinci bölümünde özne, sessiz ve uğultu ikircikliğinde ölüm-yaşam al verini hesaplar. 

Özne, nesneyle karşılaştığında sessizliğin dünyasına rastlar diğer yandan ise kentin uğultusu devam 

etmektedir. Sessiz olan nesnelerin ölü varlığı, canlı olan uğultu toplumuna nazaran baki 

sonsuzluklar barındırır. Kumsal, asfalt vd. sınırlandırılmamış ömürle, sonlu homo faberi tahrik 

etmektedir. Öznenin farkında olmadığı, nesne kıskançlığı pırıltıları söz konusudur. Bastırılmış 

kıskançlık nesneyi, ölü diyara ait kılmakla dışa vurur. Varlık-hiçlik medcezirleri arasında kalan 

özne, ölüme hem ilgi duyan hem de reddeden tavır sergiler. Algılanması güç durum olan ölüm 

felsefesi, bireyin yalnızca ötekinin ölümü üzerinden düşünebileceği havsalayı zorlayan 

konulardandır. Algılanamaz olan her şey absürt, anlamsız, boşunalık düşüncesi yaratır. 

“Uyumsuzluk duygusu, her sokağın dönemecinde, her adamın yüzüne çarpabilir. O durumuyla, 

acıklı çıplaklığı, parıltısız ışığı içinde, kavranılmaz bir şeydir.” (Camus, 2018:29). Mağribi 

kelimesi, batılı anlamına gelmektedir. Kentli bireyi batılı olarak genelleştiren özne, kentsel 

çarpıklık ve düzensizliği içeren kaygılarını da aktarır. Kentlinin özünü bulamaması, kalabalıkla 

haşır neşir olmasının sonucudur. Ölüyü donuk ama aynı zamanda çekici unsur olarak değerlendiren 

şiir öznesine cazip gelen ise nesnelerde olan sabitlik durumudur. Sabitlik, herhangi bir yerde stabil 

kalabilmeyi imleyen fakat iç yüzünde katmanlaşan anlam yoğunluğudur. Sürekli telaş, endişe 

güdümlülüğünde hareket eden modern bireyin, sabit durması nadirleşir. Sabitlik bazı durumlarda 

sığlık olabileceği gibi -fikri sabitlik- şiirsel algıyla okunduğunda durmaya çağrı niteliğinde olduğu 

için sükûnete ulaşabilmeyi sağlar. Özneyi çeken ölü donukluğu; derinliğe yavaşça, özümseyerek 

ulaşmasını sağlayan sabitlik çeşididir. Alkolizmi bu yönüyle yüceleştiren, büyükleştiren özne; 

alkoldeki uyuşmuşluğa ve refleksleri zayıflatan rahatlamaya değinir. Düzenini, değerini bulamamış 

diğer bir deyişle kendine varamamış Mağribi, alkolün yavaşlatan etkileşimine sığınmıştır. Göçebe 

ifadesi faniliği çağrıştırır. Ölüye övgü ve güzellemelerin ardından gelen fanilik vurgusu kısıtlılık 

göstergesidir. “Ölümün güzel oluşu, ironik anlamda Uyar’ın şiirlerindeki bireyin yaşama karşı 

olduğunu, ona yabancı, ‘öteki olduğunu açımlar. Yaşamın ‘öteki’ye dönüşmesi, Uyar’ın 

şiirlerindeki bireylerin şehir-kent yaşamında kendi benliğini ve içtenliğini yitirmesinden 

kaynaklanır.” (Şahin, 2017:175). Göçebeliğin sık sık yer değiştiren sabitsizliği, geçiciliğin 

işaretidir. Birey, dünyaya sabitlenme iştahıyla göçebeliğini bilerek travmalar yaşayan melül bir 

varlıktır.  

 



59 

 

Şiirin son dizesindeki uzun imgesi sessizlik ve ölümle bağlantılıdır. Uzun sözcüğü 

yinelenerek diyalektik etkisi pekiştirilir. Ölüm; gerçekliğiyle, kaçınılmazlığıyla, öncesi ve sonrası 

düşünme süreciyle başlı başına uzun konudur. Uzunluğu içerikliğinin yanı sıra etkileyiş 

bakımından da uzayan şiddetleri taşır. Sessizlikle olan rabıtası da böyle başlar. Kişi, ancak 

sessizliğin deneyiminde olayları içkinleştirebilir. Yüzeysel olan sesle homojenleşerek dağılır. 

Sessizlik, cogito ergo sum (düşünüyorum öyleyse varım) sözünün çıkışını sağlayan dürtüdür. 

Düşünmek, insanın kendi sükûnunda gerçekleşir. Düşünürken benliğini fark eden bilinç, varlığını 

tanımlar. ‘Gemilerin uzun taşıdığı ölü’ ifadesi sessizliğin ummanına açılan benlik kurgusudur. 

Gemi ise denizin sessizliğini dağıtan nesne olarak gürültü dünyasının ürünüdür. Şiirde ölülerin, 

sessizlik mekânı denizde gürültü unsuruyla taşınarak çatışma oluşturulur. Realiteye anlamlı 

oturtulabilecek ikiliği yansıtan dize; okurun çekip, itebileceği esneklikten oluşmaktadır. “İki çatışık 

yöneliş, iki karşıt ‘sezgi’, her zaman Turgut’ta bazen biri, bazen öteki baskın çıkarak, ama hep 

birbiriyle çatışarak devam” (Koçak ve Göktürk, 2018:109) etmektedir. Şiire yayılan tema, gerçek 

manasıyla algılanan ölü ile ötekini yaşarken, benliği ele geçirmiş ölü ve us’un çatışmasından 

beslenir. Dramın kasvetinden yararlanan Uyar, ussal yoğunlaşmayı önemseyen bir sanatçıdır. Berk 

gibi duyuları ön planda tutmaz, sadece öne sürer. Onun ilgilendiği daha çok dramı ekstrem noktaya 

götürerek tatminsizliğini arttırmaktır.  

 

“ Küçük bir gül şimdi dünyadan geçerken 

  Anlatsın bir kıyıya vuran ölümü 

  Bir şimdi bir sonra olan ölümü 

  Defterlerinde kırçiçekleri kurutan bir ölümü 

  Sessiz, solgun bir Doğulu olan ölümü 

  Bir dağ ya da bir ırmak olan ölümü 

  Seninle konuşur gibi kendi kendine konuşan ölümü 

  Kendi halinde bir ölüm olan ölümü” (Berk, A.D., 2021:104) 

 

İlhan Berk şiir için, “dilin doğasında sözün sıfıra indiği bir dil vardır. Dili o sınırda tutmak, 

ordan yazmak” (Berk, 2021:243) tanımını yapar. Yine Berk şiiri tanımlarken, “şiir morg 

odalarından çıkmaz” (Berk, 2021: 133) diye belirtir. Bu ifadeler ölüm ve sessizliği şiire taşıran 

fikirsel açılımlardır. Sözü sıfırın altında eksi soğukluğuna taşıyan ölüm, şiirin dilsizliğini 

berraklaştırır. ‘Sözün kifayetsiz kaldığı, kelimelerin tükendiği an’ olarak dile pelesenk olmuş ifade, 

kişinin acısını anlatmanın yeterli gelmediği durumlarda kullanılır. Ölüm, kelimesizliğin en trajik 

temsilcisidir. Hiçbir sözcük ne ölüyü geri getirecek umudu verebilir ne de kalanları teskin edecek 

dinginliği... Ölümü her yere yayan şiir öznesi, sözünü yalnızca ölümü benzetmelerle anlatmaya 

aracı kılar. Dilimizde ‘güzel adlandırma’ olarak yer alan olumsuz durumların benzetme yapılarak 

olumlanması ve asıl sözcüğün dile getirilmeyerek sessizleştirilmesi bu paralel görüşün neticesidir. 

Güzel adlandırmada asıl sözcük dile getirilmeyerek, kelimenin verdiği negatiflik savuşturmaya 

çalışılır. Ölümün; ‘son yolculuk, hakkın rahmetine kavuşmak, ebedi uykuya dalmak’ 

benzetmeleriyle yumuşatılması, asıl kelimeyi öteler. İslam inanışında halk arasında benzer durum, 

ruhani varlık cinlere üç harfli denilmesidir. İstenmeyenin geride, zihinde tutulması sessizleştirilerek 

kelimeyi paralize eder. Ölü/m sessizliği yalnızca ilk şokta değil sonrası da devam eden ötelemeleri 

taşımaktadır. Hayatını kaybeden birinin ismi rahmetli diye anıldığı gibi adı tanıdıkları tarafından 

daha az geçmeye başlar. “Yokluklarını kuşatan sessizlik halesi bizi yaralar; ama anmak da acı verir. 



60 

 

Unutulmaları yıkıcıdır; ama söz etmek de yaralar. Artık haklarını koruyamayacak olanı bu 

dünyanın kabalığına, kendi cümlelerimize sızan sahteliğe bulaştırdığımızı hissederiz. Söz ya çok 

eksik ya da çok fazladır.” (Gürbilek, 2019:133). Ölünün arkasından konuşulmaz algısıyla olumlu-

olumsuz görüşler yasaklı görülüp sessizleşir, çünkü ölüye haber veren toprak vardır. 

Şiir, sessizliğin evrene dağılmış parçalarını ölüme giydirerek yansıtmıştır. Ölümün 

anlatıcılığı küçük bir güle tayin edilse de şiir öznesi gülün sözcülüğünü yaparak kendi 

imgelemindeki ölümü aktarır. Ölüm kimliklendirilerek sessiz, solgun sıfatını almıştır. Sessiz ve 

solgun olan ölünün kendisidir ancak ölüm, ölü donukluğunda somutlaşmaktadır. Ölümün doğulu 

olması, Batı-Doğu arasındaki duygusal hassasiyet farklarının eleştirisini yapar. Batının gürültüsü 

duyguları cılızlaştırmaktadır. İnsanın doğasında muhtelif olaylara alışma, kabullenme evresi vardır. 

Kalabalık kentlerdeki ile nüfusu düşük yerlerdeki ölüm seremonisi aynı etkiye sahip değildir. 

Kalabalığın olduğu yerde kozmopolit yapılanmayla, bir yandan ölüm sancısı çeken diğer yandan 

düğün sevincini yaşayan insanları aynı karede defalarca görmek mümkündür. Duyarsızlığı doğuran 

tekrarlar, büyük etki yapabilecek durumlara karşı daha az tepki verilmesine neden olur. “Fanti, 

Vanman, Henrich ve Avraamides duyarsızlığı, negatif veya sakınılacak bir uyaran tekrarlandıkça 

ona verilen duygusal tepkinin azalması olarak tanımlamıştır (...) duyarsızlaşma meydana geldiğinde 

ahlaki değerlendirme süreci de bozulur.” (Yumrukuz, 2017:92-93). Ölüme duyarsızlaşmak; hiç 

ilgisi olmayan tanımadığı kimse için üzülmekten, bildiği yakınına karşı hissizleşmeye evrilmiştir. 

Ancak insan sayısının azaldığı yerlerde ölüm kesifliği bütün ortamı sarar. Her ülkenin doğusunun 

batıya göre daha az nüfuslu olduğu düşünülecek olursa şiir öznesinin ölümü, duyarsızlığın hâkim 

olduğu kalabalıktan ayırarak, hisliliğin derinleştirdiği noktalara bağladığını söyleyebiliriz. 

Şiirdeki ölüm ve sessizlik çağrışımını veren dağ, ırmak imgesi; tıpkı ölüm gibi devinimi 

devam eden fakat ıssızlığıyla ölü izleri yansıtan unsurlardır. Özneye göre ölüm derinleşme 

eylemidir. Bu eylemi sağlayacak şey ya ölümün kendisi ya da ölümün benzeri olan şeylerdir. 

Derinleşmenin başat ögesi sessizlik ölümün diğer yüzüdür. Sessizliğin, ses yoksunluğu ötesindeki 

anlamları; ölümün kendi kendine konuşması, konuşmadığı halde bir şey anlatması vurgusunda yer 

almaktadır. Sessizliğin fıtratı, sessizce bir şey anlatıyor olmasından zuhur eder. Çünkü “sessizlik 

sözün daha özgün, daha yankı uyandırıcı alanına çekilmiş halidir.” (Corbin, 2021:74). Berk’in 

ölüm imgesini sessizliği çağrıştıran unsurlarla benzerlikler kurarak aktarması, Bir Ölüyü Almaya 

Gitmek şiirinde de görülmektedir.  

 

“ Kapıdan aldık ölüyü sonra. Patlayan 

   Bir deniz gibi. Yerinden oynatılan 

 

   Bir sessizlik gibi. Bir zıpkın kuşu gibi. 

   Gibi. Gibi. Gibi. 

 (...) 

             Dünyadaydık, duyduk işte o zaman. 

  

   Sessizliği öğrenmek için dolaştık sonra bir zaman 

   Hanidir unuttuğumuz sessizliği.” (Berk, A.T., 2021:342-343) 

 

Ölüm geleceğini önceden haber veren misafir misali, görüngülerini evrene saklar. Bireye 

tanınan hazırlık hakkı; ölümün kişiyi zaman zaman yoklayan, kendini hatırlatan ön izlemelerle 



61 

 

sağlanır. İlk ve en güçlü hatırlatıcı, ötekinin ölümüdür. İnsan; başkasının ölümüyle kendisine doğru 

yürüyen, kaçınılmaz gerçekliği hatırlar. Ölümün kol gezdiği yaşam arenasında diğer hatırlatıcılar 

farkında olunmasa bile ürpertisini yayar. Hız limitini zorlayan araba, oksijen maskesi düşmüş uçak 

ve su alan gemi içindeki kimsenin; muazzam korkuyla hızlanan kalp atışları, istenmeyen misafirin 

yaklaştığını haber veren yaşamın içindeki sinyallerdir. “Hayatın ölümde tekrarlanan yüzü ölümün 

ta kendisidir (...) Ölümün hayatı taklit ederek oynadığı sahne” (Foucault, 2018:94) olayların 

merkezindedir. Kişi, ölüm başına gelmeden önce bu taklitlerle ölümün simülasyonunu yaşar. 

Çünkü evren, ölüm fragmanını veren parçalar bütünüdür. Şiir öznesi, ‘kapıdan aldık ölüyü’ 

ibaresinin ardından senaryolaştırdığı ölü/m sahnelerini sıralamaktadır. Ölümle benzerlik sağlayan 

sahne görüntüsünden ilki patlayan deniz benzetmesidir. Reel kurguya uyarlanabilecek deniz 

patlaması, kızışan yüksek dalgaların çağrışımını verir. Denize benzetilen ölü, aynı zamanda ölünün 

alınmasıyla öznede gelişen ruh tavrının görüngülerini de yansıtır. Her iki durum, ölü sahnesinin 

içindeki aktörlerin konumunu bildirmektedir.  

Şiirdeki ses ve sessizlik çatışkısında; ‘ölü, sessizlik, deniz, kapı’ kavramları sessizliği; 

‘patlayan, yerinden oynatılan, zıpkın kuşu,’ ise sesliliği ifade eder. Özne dualitenin arasında kalmış 

ancak tercihini sessizlikten yana kullanmıştır. Sessizliği fark ettiren hiper dikkat unsuru, ölü 

seremonisinin hissettirdikleridir. Sessizliğin sesini duymaya başlayan özne, onu öğrenmeye çalışır. 

Sessizliğin unutulduğunu vurgulayıp çatışmaları ölüye bağlayarak sesli görünende bile sessizliği 

şeffaflaştırır. “İnsan, içinden geldiği sessizlik dünyası ile dâhil olduğu diğer sessizlik dünyası 

arasında, yani ölümün dünyası arasında, ortada yaşar. İnsanın sözü de bu iki sessizlik dünyası 

arasında yaşar ve onlar tarafından tutulur. Bu yüzden sözün çift yankısı vardır: geldiği yerden ve 

ölümün olduğu yerden.” (Picard, 2022:29). Sessizlik imgesi, öznenin ifade ettiği ‘gibi gibi gibi’ 

yinelemesinde kendini açar. Ölüm gibidir; yoğunlaştığı ortamda ürperti veren gerginlikler salgılar, 

ölü gibidir; hareketsiz, donuk ve soğuk olanda hükümranlığını ilan eder, deniz gibidir; uçsuz, 

hudutsuz aynı zamanda kendilikte salınan dinginlik içindedir. Bu bağlamda sessizlik kolayca 

sıvılaşan, gibilik kaplarının şeklini alabilen en uyumlu söz yahut söz yitimidir... 

4.4. Sessizliğin Cinsiyeti: Kadın 

“Sessizliği duyabilmek için, ruhumuzun susan bir şeylere ihtiyacı var.” 

     Gaston Bachelard          

Kadın imgesi; şiirdeki tetikleyici ve besleyici kaynaklar arasındadır. Kadının estet, nahif, 

hatlı ve kıvrımlı yaradılışının yanında kompleks olması, şiirin var olma nedenidir. Kadın şairlerin, 

erkek şairlere göre sayıca az kalması asli kaynağın kendisi olmasından mütevellittir. Terzi kendi 

söküğünü dikemez misali, kadının şiirde estetikliği diri tutmak için kendi dünyasındaki 

malzemeden faydalanması gerekir. Kadın sanatçılar eğer Yunanlı Sappho değilse, feminenliğini 

şiire yediren Didem Madak gibi, kadın ve kadına ait argümanları anlatarak şiirine zarafet katabilir. 

Sappho’nun şiirini okuyanların, şairinin erkek olduğu yanılgısına düşmesi, kadını yoğun bir 

lirizmle anlatması ve eşcinsellik kimliğiyle alakalıdır. Bu bağlamda kadını bütün inceliğiyle 

anlatma kabiliyeti erkek şairlerin algılayışında yer alır. Divan edebiyatında kadının saçı, bakışı, 

nazı üzerine asırlarca devam etmiş şiirimiz, İkinci Yeni şiirinde kadını her haliyle şiir yapmıştır. 

Sessizlik ise kadın imgesinin dijestif içreğini sağlayarak sözü feminence koyulaştırır.  

  



62 

 

“Ben böyle deniz görmedim ne kadar seni düşündüm 

  Gittim ne kadar bilemezsiniz ne türlü karanlık 

  Baktım biri yok o kentlerin hiç olmamışlar gördüm 

  S bir kadın balkonunda baksam ne zaman olurdu 

  E sesinde yüzlerce trenler yürürdü Galile’de 

  Sizi bilmem ben galiba olmadım o dünyalarda” (Berk, Eşik, 2021:240) 

 

Alıntılanan şiirde tespit ettiğimiz koyu yazılmış harfler, sessiz kelimesini öne çıkaran bilinçli 

yapılmış akrostiş örneğidir. ‘Sessizi’ kelimesi cümleye dâhil edildiğinde; ‘sessizi bilmem ben 

galiba olmadım o dünyalarda’ dizesi ortaya çıkar. Sözcük ve harf oyunlarıyla matruşka gibi şiirden 

doğan mısra, şiirin ana eksenidir. Şiir öznesi, sessizliği temele alarak kadın imgesine 

yoğunlaşmaktadır. Sessizi, kadın olarak kullanan özne, kendi dünyasında yer alan fakat kadının 

dünyasında olmayan benliğini aktarır. ‘Galiba’ tereddütlüğünde ve onay alma ihtiyacıyla, 

sessizleşen kadında somutluklar arar. Ancak şiirdeki sessiz kadın, öznenin hayatına dâhil olmayan 

non-figüratiftir. ‘Seni düşündüm, sesinde, kadın balkonunda, bilemezsiniz’ ifadeleriyle özne; sen 

ve size hitap ederek karışıklık yaratmaktadır. Kadının varlığı-yokluğu eminsizliğindeki kafa 

karışıklığı, bilmece kurgulu şiirin içerisinde cevabını verir. ‘Baktım biri yok’ diye belirten şiir 

öznesi, zihninin sarkacında sallanan kadın imgesini satırın sessiz boşluklarında gezdirir. Sessizliğin 

feminenliğe kolayca karışabilen olumlu olumsuz yapısı vardır. Kadına dayatılmış sessizlik, ataerkil 

toplumlarda sıklıkla görülür. Kadınlar; gelenek ve görenek, dini inanış, toplumsal kanıların 

diktesiyle genellikle sözünü, sesini saklamıştır. Anadolu’nun bazı kesimlerinde hâlâ devam eden, 

gelinlerin özellikle ailenin büyüğü erkeklerden ses saklaması, kadını sessizliğe zorlar. Kadınlar 

erkeklerin olduğu toplumda sözünü geride tutarak, susar. “Kadın erkekle aynı konuşma 

özgürlüğüne sahip değildir ve genellikle boyun eğer (...) Kadının konuşmasına ise daha az izin 

verilir ve kadın genellikle sessizliğe mahkûm edilir.” (Breton, 2020:30-31). Kadının erkeğin sözü 

karşısında susması, kabullenmesi geri kalmış toplumların beklentisidir. Kadının sessizlikte kalması 

gerektiğini savunan aynı erk görüşü diğer yandan kadını geveze, çok konuşan olarak 

tanımlamaktadır. Kadının konuşmasının, kısıtlandırılması hatta ayıplanmasına rağmen yaygın olan 

bu görüş, ilginç olarak (!) gevezelik bayrağının yükünü kadının sessizce sırtlanmasına neden 

olmuştur.  

Şiir öznesi, kadını sessizlik çağrışımlarına katarak özdeşleştirir. Deniz; hudutsuz görüntüsü, 

gizemi çağrıştıran ürpertisi ve çekici dinginliğinle kadın gibidir. Özne, denizin düşünceye varma 

fırsatını vermesiyle zihnindeki kadın ve deniz benzerliğine mukayese yapar. Karanlık, sessizliği 

çağrıştıran diğer örnektir. Denizin sessizliğine dalan özne, kendi içinde yolculuğa çıkarak 

müphemliklere yanıt arar. Modern insanın kendiyle iç hesaplar yapması, gürültülü eyleme dönüşür. 

Cevapsız kalan sorular kişiyi çıkmaza, karanlığa, daha fazla karmaşaya sürükler. Ancak “varoluşçu 

felsefesi, söz ve şeylerin işleyiş mekanizmasından kendini kurtarma girişimidir. İnsan, kendini 

hiçliğe atar; sadece söz ve şey makinesinin bir parçası olmaktansa hiçliğe atılmış olmayı yeğler.” 

(Picard, 2022:158). İç yolculuğunda ‘biri yok’ diye yalnızlığını vurgulayan özne, ses yığını kentleri 

hiçleştirir. Sessizlik, bireysellikte yaşama şansı bulmaktadır. Tekliği ve kendiliği benimser. İkinci 

Yeni’nin bireyselliği öne çıkaran şiirleri bu minvalde sessizlik imgesini benlik dairesine alır. 

Sessizlik sözcüğünü çevreleyen, öznenin de şiirde anlamsızlık anlamı şeklinde konumlandırdığı ‘S’ 

harfi sürekli-sızıcı ünsüzüdür. Başlı başına ‘sus’u sürdüren harftir. Sonsuzluk kelimesinin ilk harfi 

ve yatay çift S kombinasyonu ‘∞’ sonsuzluk işaretinin sembolüdür. S harfinin içindeki tepi; 



63 

 

sessizliğe, susmaya, sonsuzluğa çağrıda bulunur. Sessizlik kelimesinin S harfiyle etkileşimi diğer 

dillerde de görülür. Silence, schwigen, stilte, silento vd. dünya dillerindeki sessizlik karşılığıdır ve s 

harfindeki oluşumu örneklemektedir. İlhan Berk’in harfler üzerine kafa yorması, şair kimliğinin 

yeteneğiyle çağrışım ve etki dikotomisini harmanlayarak bilinçdışının, bilinçli/e dizdiği satırlara 

dönüşür.  

Kadın sesinde yüzlerce yürüyen tren imgesi, alışılmamış bağdaştırma kurgusuyla maskülen 

izler taşımaktadır. Kadının hayatında deneyimlediği baba, eş, oğul figürleri sesinde, sözünde 

yürüyen trendir. Trenin yürüyor olması, bırakılan izlerin devamlılığıdır. Kadının suskunluğu 

düşünüldüğünde, içinde büyüttüğü kalabalık, sesiyle kendini dışa vurur. Ardından gelen son dizeye 

‘sessiz’i kelimesi dâhil edilmeden incelendiğinde özne yine sessizliğe işaret ederek kalabalıkları 

içinde yaşatmadığını belirtir.  

 

“Vallahi bir kadın yüzünden değil 

  Böyle mahzun duruyorsam biraz 

  Yüzüm dünyanın ilk şairinin yüzü gibi 

  (...) 

Ölümümü değil, ölümlülüğümü sadece 

Ki anlatır size o zaman 

Kimsesiz bir limanla boğan beni 

O yaman sessizlik de. 

(...) 

Bir saburluk gibi sessizsem 

Bir gelinböceği gibi sessizsem 

(...) 

Tam üç yıldır beklediğim kadını 

İnanın bir daha görmek istemem.” (Cansever, S.K. II, 2016:145-146) 

 

Şiirin ilk bölümündeki kadın inkârı ile son dizelerdeki kadın sitemi apofatik kurgudur. Şiir 

öznesi sükût ve münzevi yaşantısına kadının neden olmadığını vurgulayarak asıl sebebe dikkat 

çeker. Kadın imgesi, şiirin sessizlik fitilini tutuşturan unsurdur. Özne beklediği kadının 

gelmeyişiyle; mahzun, yalnız ve sükût içinde kalır. Beklemek, sabrı gerektiren eylemlerdendir. 

Beklenti ve sabrı süsleyen tenha mekân liman imgesidir. Limanın bekleme mekânı olarak “belirgin 

bir Godot’yu Beklerken etkisinden söz edilebilir. Samuel Beckett’in ‘uyumsuz tiyatro’nun 

başyapıtı olarak kabul edilen bu oyunu, kimsenin gelip geçmediği ıssız bir yerde durmuş, Godot 

adında birini bekleyen Vladimir ve Estragon karakterleri üzerine kuruludur (...) buluşma yerini terk 

edemeyen bu karakterler zamansal ve mekânsal bağlarını yitirmiş, eyleme geçme iradesinden 

yoksun, birey olabilmekten uzak” (Dirlikyapan, 2013:59) kimselerdir. Issız liman, öznenin 

yalnızlığı ve sessizliğinin imgelemidir. Özne sessizliği; yaman, boğucu, yutucu ve kapsayıcı değer 

olarak kadına bağlar. Gelmeyeceğini bildiği kadını, kimsesiz limanda üç yıldır beklemektedir. Son 

dizede bekleyişlerin faydasız oluşuna uyanmanın ağrısıyla, kadını görmek istemediğini belirtir. 

Kadının gelmeyişi uzadıkça özne sessizliğini harlamaktadır. Kadını yokumsayan ilk bölümün, 

sessizliği çağrıştıran durgunluktaki mahzun olma ifadesi, ilerleyen satırlarda ısısı yükselen sessizlik 

evrelerine dönüşür. Beklemenin orta evresinde boğan sessizlik, öznenin beklentisini tüketmeye 

doğru vakur küllenmiş sükûta dönüşür. Ayrılığın olgunluğunu kazanmaya ve durumu 



64 

 

kabullenmeye başlayan özne, ‘saburluk’ sessizi olmaktadır. Saburluk kavramı, sabırlık çiçeğine 

işaret eder. Sabırlık çiçeğinin özelliği, yavaşça büyüyerek olgunlaşmasıdır. Yaşamı boyunca 

yalnızca bir kez çiçek açtıktan sonra ölen sabır çiçeği, sessizce iklimsel koşullara uyum 

sağlamaktadır. “Sabırlık çiçeği, anasının memesini tutup emen yavru gibi, toprakları kavrayan 

köklerinden, uçları süngülü dik yapraklarını salar; cehennemde yanan ifrit gibi, on yıl alevlerde 

yavaş yavaş büyür ve güneşte parlayan bitkisel bir anıt olurmuş.” (Gürçay, 2017). Acıyla pişerek 

olgunlaşan özne, bu deneyimden sonra kadını görme iştiyakını kaybeder. Öznenin benliğini 

benzettiği diğer varlık, halk arasında gelin böceği olarak da bilinen uğur böceği sessizliğidir. Uğur 

böceği; renkli görüntüsü, umuda kanat çırpan bilinirliğiyle sessizce hareket eder. Onun sesi kedi, 

köpek, at vd. gibi örneklendirilecek farkındalık oluşturmamıştır. Uğur böceği bu özelliğiyle bitkisel 

sessizliğe yaklaşır. Şiir öznesi, fark edilmeyen benliğini gelin böceği sessizliğiyle özdeş aktarması, 

‘beni görün, ben de varım’ sitemindeki görünür olma kızmışlığının kırmızılığıdır.  

İkinci Yeni şiirindeki kadın ve sessizliği belirten imgeler genellikle yalnızlık, terk edilmiş ve 

yoksunluk bildiren öge bağlamında kullanılmıştır. Özneden uzaklaşan kadın, geriye sessizlik sisini 

bırakır. Kadının bıraktığı boşluk, sessizliğin kara deliğine düşmüş özneyi topyekûn ıssızlaştırır.  

 

“Ama biliyorsunuz her şey gelip geçecek 

  Süslü kadınlar gibi oymalı arabalarda 

  İki vakit arasında sessiz bir çiçek 

  Bir dökülecek bir açacak 

  Sonunda cılız köprülerin öte başında 

  Bir benim bulamadığım kalacak” (Uyar, B.S, 2021:683) 

 

 Birey yaşam döngüsünde -izmlere çarpa çarpa sersemleşerek anlam arayıcısı olmuştur. Her 

insan sınırlı yaşantısında, varlığını çeşitli anlam dairelerine eklemeye çabalar. Kısıtlı olduğunu fark 

ettiğinde anlam arayışını anlamsızlığın kara deliğine bırakan homo sapiens, ölüm gerçeğini kâğıttan 

uçak kayganlığına salıverir. Nasılsa öleceğim mantalitesiyle, havsalasında her şeyi anlamsızlaştırır. 

Dünyayı anlamsız addeden egzistansiyalist görüş, modernizmle birlikte toplumun geneline hücum 

eder. Savaşlar, hiyerarşik uçurumlar, bireysel çatışmalar; kişiye saçmayı salgılayan gölge olarak 

yanı başında durmaktadır. “Ortaya çıkan sentiment d’incompletude (tamamlanmamışlık hissi) ve 

kötü kısırlık duygusu, yansıtma açısından çevrenin kötülüğü olarak açıklanmaktadır ve bu kısır 

döngü sayesinde tecrit pekiştirilir.” (Jung, 2015:181). Anlamı aramayı bırakan özne için hayatın 

gelip geçiciliği arasındaki boşluk, şiirsel sessizliğin zeminini oluşturmaktadır. Şiir öznesi, kaygan 

zeminde tutunamayanların yazgısını şiire bırakır. Şiirdeki ‘İki vakit arası’ ibaresi, doğum ve ölüm 

arasındaki yaşam süresine işaret eder. Yaşamın sessizlikle bağdaştırılması, yüzeysel ters çıkarım 

gibi görünmektedir. Kişinin “dar kapı” arasındaki hayatı, doğum ve ölüm gürültüsüne nazaran 

sessiz kalır. İki çok boyutlu değişimi yaşamak zorunda olan benlik, doğumun gürültüsünü henüz 

anne karnında deneyimlemeye başlar. “Anne rahminin içi her zaman bir anlamda gürültülüdür. 

Damarlarda akan kanın oluşturduğu ses, annenin mide ve bağırsaklarının oluşturduğu sesler, 

annenin konuşması, dış sesler vs. birleşince rahmin içinde 75 ile 90 desibel arası bir gürültü ortamı 

oluşturur. Çim biçme makinesinin sesi, şehir içinde hemen yanından tren geçen bir apartman 

dairesinin içindeki ses veya çöp öğütme makinesinin çıkardığı sesin oluşturduğu gürültü 

seviyesinde bir gürültü ortamı. Bebekler anne karnındaki hayatlarını bu gürültü seviyesine alışarak 

geçirirler, bu yüzden bebekler için anne karnından dışarısı –yani doğumdan sonrası- aşırı rahatsız 



65 

 

edecek şekilde sessizdir.” (Yurt, 2021:45). Doğum gürültüsü benzeri ölüm, yalnızca kelime olarak 

bile kişinin zihnini ses ve sessizlik çarpışmasında zorlayan keşmekeşlikleri taşır. Ölümün 

gürültüsü, ölünün olduğu hanede yayıldığı gibi duraklama sessizliğine geçen organların çıkardığı 

çürüme gürültüsünde de yer alır. “Ölümden hemen sonra cesette fiziksel, kimyasal ve biyolojik 

değişiklikler başlamakta ve tüm dokular yıkılana kadar ayrışma devam etmektedir.” (Bulut vd., 

2016:107). Bu gürültülerin doğum ve ölüme sabitlenmiş olması her canlı için aynı seslilik ortamı 

olduğunu delillendirir. Oysa iki eşik arasındaki yaşam, çeşitli ses ve sessizliklerinin birleşiminde 

türlü farklılardan oluşur. Şiir öznesinin ters çıkarımıyla doğum ve ölüm arasındaki yaşantı 

sessizleşir. Çok sesli olan ise doğum ve ölümdür.  

Özne yaşamı boyunca gelişen olaylara tepkisini, sessiz çiçek boyun eğmişliğiyle yanıtlar. 

Çiçeğin fıtratındaki sessizlik, yaprakların değişimiyle sesli ve renkli olur. Ancak çiçek bu değişim 

sürecine sessizce katlanır. Öznenin ben’i olan doğum ve ölüm arasındaki sessiz çiçek imgesi, 

olaylara hükmedemeyen insan acziyetini yansıtır. Özne, ne doğumuyla ne de ölümüyle yönlendirici 

güce sahip değildir. Doğum ve ölüm müdahalesizliğine, günün akışını da ekler. Her şeye 

hükmetme arzusundaki insan, “tabiatı gereği güne hükmünü geçiremez.” (Korkmaz, 2014:247). 

Süslü kadın ve oymalı araba, cezbeden unsurlardır. Ancak fani beden geçiciliğindeki, gelip geçme 

salgını her şeye bulaşmıştır. Gelip geçiciliğin hızını arttıran modernite, bireyi hep en yeni olanın 

peşinde koşturmaktadır. Kadının gelip geçiciliği buna eklenebilecek, hızlı tüketim ilişki 

modellemesidir. Bu bağlamda kadın imgesi, özneyi sessizliğe terk eden etkendir. Özne, sessiz çiçek 

yahut sessizleştirilmiş çiçek olarak kâh dökülüp kâh açarak örselenir. 

 

“Elimi gezdiriyorum yininde. Ağzının yöresinde dönüyor- 

  du. 

            Ağustos. 

                                  Bir adam çiçek satarak geçti 

                                  Çiçek satarak geçtiğini dinledin bir 

                          adamın. 

  Perdeleri aralıyordun sen. Kuytuna gömülmüştü Ağustos. Bir  

                                 sessizlikti yinin 

  Yinini yazıyordum.” (Berk, A.T., 2021:96) 
 

Yin-Yang felsefesinin karşıtlık üzerine kurduğu teoriye göre, her şey zıddıyla kaimdir. 

Dengeyi temel alan kadim Çin teorisine göre Yin; dişil, gölge, soğuk, gece; Yang ise eril, ışık, 

sıcak, gündüz kavramlarını temsil eder. Teoriyi oluşturan ilkelerin mantalitesi denge ve uyum 

üzerine inşa edilmiştir. “Yin ve Yang durmaksızın yükselir ve iner, bu yüzden dünyadaki her şey 

bu iki yaşam gücü formunun etkileşimi ile yaratılır. Onlar kaos içinde var olurlar.” (Aral, 

2022:100). Yinin dişil, gölge ve gece tarafı sessizliğin soluk aldığı ortamlardır. Bu bağlamda başlı 

başına sessizlik olan yin-kadın imgesi içerdiği anlamlarla da sessizliği pekiştiren evrensellikler 

taşımaktadır. Şiir öznesi, kadının işaret ettiği sessizliğin yanında, ‘sessizlikti yinin’ diye belirterek 

kolektif bilinçdışını açar örnek verir. Kadın ve sessizlik yakınlığı, kolektif bilinçdışında yer 

almaktadır. Çünkü sessizlik dişiliğin fıtratına sinmiştir. Kadın; davranışı, gücü, anaç kimliği gereği 

yavaşlık ve sükûnetle hareket eder. Yin yani kadın, sakinliği ve dinginliği temsil eder. Kadının sesi 

bile erkek sesine nazaran ince, yumuşak ve kısıktır. Kadının ev, yuva ile bağdaştırılması evin sessiz 

yapısıyla benzer algılanmasını sağlamıştır. Kadın, sessizlik mekânında sükûnla bütünleşerek 

muhataplarına dinginlik kapılarını açar. “Sınırsız mekânların uyandırdığı duyguyu başka hiçbir şey 



66 

 

bize sessizlik kadar hissettiremez.” (Bachelard, 2017:74). Bireyin kaçışı daima onu rahatlatacak 

mekânlar olmuştur. Kadın bütüncül sessizliğiyle sonsuzluk mekânıdır. Eş ve anne olarak; erkeğin 

dinleneceği evi olmayı yaşamsal serüven başlangıcından bu yana korumaya devam etmiştir. 

Sessizlik, ilk insandan beri bireyin karşılaştığı duygu durumudur. Seslerin ortasına doğan ve 

sükûnetin dünyasına tanık olmayan insan bile daima sessizliğe, sessizliğin sindiği şeylere özlem 

duyar. Sessizlik,  insanın içindedir. Seslerle olan ünsiyeti, pandantif bağlarla tutturulmuş olsa da 

modern insan sessizlik arayışına devam etmektedir.  

Şiirin cinsellik çağrışımlı dişil ögeleri, Berk’in yoğun kullandığı temalar arasındadır. 

“Cinsellik, onu dört bir yandan kuşatmıştır. Düşüncesinin en kuytu köşelerine yerleşmiş bir 

saplantıdır (...) Kadını bir merkez olarak kabul eden Berk, bütün akışları ona doğru yöneltir.” 

(Özcan, 2017:138). Zıtlık içindeki zıtlığı sağlayan şiir öznesi, yinin temsil ettiği soğuk tarafı 

Ağustos sıcaklığıyla pasifize etmektedir. Sessizliğin soğuk, ürperten ve kısıtlayan çağrışımları bu 

şiirde; çeken, ısıtan ve görülen değeriyle yansıtılmıştır. Öznenin sessizlik olan yini yazıyorum 

ifadesi, kadını şiirin yazılma sebebi gösterir. Gördüğü, duyduğu sessizliği yazarak sesli kılma 

çabasıdır.  

4.4.1. Sessizlikle Filizlenen: Aşk 

                                                             “Aşkta sözden çok sessizlik vardır.” 

Max Picard  

Alman feylesof Ludwig Wittgenstein, Tractatus Logico-Philosophicus kitabını, “üzerine 

konuşulamayan konusunda susmalı” (Wittgenstein, 2013:173) cümlesiyle sonlandırır. 

Wittgenstein’in sessizliğe daveti, aktarılması yetersiz kalan her şeyi kapsar. Bu görüşe göre 

yücenin, metafiziğin anlatılamayan yapısı, sessizlikte kalmalıdır. Çünkü üzerine söylenebilecek her 

kelimenin eksik kalacağı konularda söz, aldatıcı ve yanıltıcı olacaktır. L.W. konuyu irdeleyerek 

etik ve estetik aşkınlığı, “değer taşıyan bir değer olarak dünyanın dışında konumlandırmış; bu iki 

değer hakkında da konuşulamayacağını ifade etmiştir.” (Yılmaz, 2021:1496). Estetiğin güzeli, 

iyiyi, trajediyi tartışan yapısı edebiyatın faydalandığı kaynaklardır. Kral Oidipus trajedisinde, kader 

yazgısından kaçan karakterin, sonunda kaderine kıskıvrak yakalanarak alın yazısını yaşaması 

içinde aşkı, acıyı ve kadını barındıran izleklerden oluşur. Estetiğin öğretisinde eseri (obje) okuyan 

süje merhamet, acıma, korku, aşk gibi muhtelif hazları duyumsayarak, duygularını pekiştirir. 

L.W.’ın dile gelmezlik felsefesi, estetik perspektifle değerlendirilen haz unsuru kadın ve aşkı da 

kapsar. Aşk sözle ifade edilemeyecek kadar yoğun duygulardan oluşur. Beşeri ve ilahi aşkta; 

korunan, saklanan, mahremde bırakılan aşk makbul görülmüştür. Leyla ile Mecnun, Ferhat ile Şirin 

aşk mesnevilerindeki; çöl, dağ metaforları âşıkların kemâle erdiği sessizlik mekânlarıdır. Hallac’ı 

ölüme götüren aşkını ifşa ederek söze sığdırması, sözle sınırlaması olmuştur. “Dildense sessizlik 

aşka daha uygundur. Dilin saf dışı bırakılması yerinde olur zira sessizliğin dilden çok daha iyi 

nüfuz edebilen bir ifade gücü vardır.” (Breton, 2020:109). Anadolu’nun bazı kesimlerinde hâlâ 

devam eden, hayır işlerinde kadına rızası olup olmadığı sorulması ve -gönüllü- sessizliğin 

onaylama olarak kabul edilmesi aşkın varlığına işaret eder. Sessizlik, aşkın onayıdır. Ancak 

değişen toplum, duyguları da dönüştürmüştür. Günümüzde aşkını en çok bağıran daha fazla (!) 

ispatlıyor gibi algılanmaktadır. İkinci Yeni şiirinde kadın, aşk ve sessizlik; modern zaman algısına 

cinsellik, şeyleştirme gibi açıklıklarla yaklaşsa da incelenen şiirlerde, sükûtu koruyabilmiş olanların 

temasları verilmiştir. 



67 

 

     “Sizi gördüm denizin evinde. Akşamüstleri gibi güzeldiniz. 

Bir balık su değiştiriyordu. Yeni yeni bunalım duvarları çıkı- 

yorduk her gün. Sıkıntımıza giriyordu adın. Büyüttükçe: artı- 

yordunuz. 

 

-Gökyüzü duyuluyor, dedim. 

 

Baskının sessiz ülkesine vardım 

 

Seni yürüyorum.” (Berk, Eşik, 2021:292) 

 

Aşkın külfetli kimyası mutluluk ve hüzün birlikteliğinden meydana gelmiştir. Divan 

edebiyatında aşığın vuslata erebilmesi için çile çekmesi gereklidir. Sevgilinin bakışı, nazı ve 

rakiplere olan ilgisi aşığı dağlayarak şiir boyunca acılar içinde yanmasına neden olur. Aşkın 

tanımları çağlar boyunca değişikliklere maruz kalsa da hissettirdikleri bakidir. Şiir öznesi, divan 

aşığı gibi hem aşkını hem ağrısını yaşamaktadır. Sevgilinin benzetildiği ve konumlandırıldığı 

“deniz evi, akşamüstleri, bunalım duvarları, gökyüzü, sessiz ülke, yürüme” sessizlik çağrışımını 

veren kavramlardır. Aşkı, sessizliğin argümanlarıyla aktaran özne, aşkını sükûtun sütüyle 

besleyerek katman katman büyütür. Deniz ve gökyüzü sınırsızlığın somut iz düşümü ve sessizlik 

mekânı olarak aşkı anlatmanın en kestirme yoludur. Öznenin aşkla gelen sıkıntısı, evin temsilcisi 

kadın nezdinde bunalım duvarlarına dönüşmüştür. Duvar imgesi, evin sessiz tanıklarıdır. Deniz 

evindeki sevgilinin sükûnu duvara sinmiştir. “Sessizliği soluyan evler vardır; böyle evlerin 

duvarlarına işlemiştir sessizlik.” (Corbin, 2021:14). Birey, evin duvarlarını seyretmeye başladığı 

an, çeşitli duyguların hücumuna uğrar. Duvarlar; sessiz, boşluk, tanık ve olmazsa olmazlığıyla evi 

oluşturan pediküldür. Bütün bu nitelikleriyle, amnezi tutulması yaşayan modern insanı sessizliğe 

çağırır.  

Sessizlik, İlhan Berk’i baskılayan içtepiler arasındadır. Alıntılanan şiirdeki boşlukların 

görünür biçimde bırakılması, sayfadaki sessiz duraklamalardır. Berk, şiirinde uzun boşluklar dikkat 

çeken ölçüde yer alır. Sanatçı, şiir kitabındaki sayfalarca boşlukların ardından “duydunuz mu?” 

(Berk, 2021: 259) sorusunu ekleyerek sessizliğin anlatmaya çalıştığını, okurun kendi sessizliğiyle 

doldurmasına müsaade eder. Berk, ozanların gelişim safhalarını aktarırken; “bazı ozanlar ölüp 

gittikleri halde, ölüp ölüp dirilirler. Yaşadıklarını, ya da öldüklerini böyle anlarız. Bazılarını da 

yaşarken saçtıkları o korkunç sessizlik (baskı) büyütür” (Berk, 2021:394) diyerek sessizliği 

besleyici basınç olarak değerlendirir. Şairin şiirde de örneklediği ‘baskının sessiz ülkesi’ ifadesi 

kadın, aşk ve acı bütünlüğünde özneyi besleyip, büyüten değerdir. Baskının sessiz ülkesinde 

yürüyen özne, sükûneti adımlamaktadır. “Bir manzaranın güzelliğiyle birleşen sessizlik insanı 

kendine götüren bir yoldur.” (Breton, 2020:46). Benliğini aşkla birleştiren şiir öznesi, yürümenin 

hisliliğe kapı aralayan eylemesiyle, modern Mecnun misali özüne ulaşma gayesindedir. ‘Siz’ ikinci 

çoğul şahıs ekinden, ‘sen’ ikinci tekil şahısa yumuşak geçişi öznenin ben’i eklemesiyle gerçekleşir. 

Öznenin yürüyüşü artık size değil, sen ve ben’e doğrudur. 

 

  



68 

 

 “Güneş vuruyor 

   Seni ve göğüslerini ve  

   Akdenizi ve 

              başıma vuran güneşi birlikte avuçluyorum 

     (...) 

   Kuytu mağaralarında Karadenizin 

   Sessizlik ve görülmezlik bir büyük bahanedir.” (Uyar, B.S., 2021:291-292) 

 

Şiirin cinselliği çağrıştıran ilk bölümü, İkinci Yeni’nin çoğu şiirinde var olan değişen aşk 

anlayışının yansımasıdır. Kadının uzuvları şiirde kullanılarak divan edebiyatındaki saça, kaşa, yüze 

yazılan şiirlerin tam zıddı aşk kurgusu yapılmıştır. Ancak Turgut Uyar’ın cinsellik kurgusu İlhan 

Berk ve Cemal Süreya gibi kesin hatlarla çizilmez. Esnektir, hissilikten çok zihnidir. Orhan 

Koçak’ın ifadesiyle Uyar’ın cinselliğinde “çatışma, sıkıntı ve utanç var. Turgut’ta utanç çok temel 

bir şey, cinsellikten de ayırt edilemez.” (Koçak ve Göktürk, 2018:21). Cinselliğin utanç gölgesiyle 

flulaşması, şiir öznesinin zihin tasavvurunda şehvetten uzak, dingin mekân oluşturmasını sağlar. 

Güneşi, denizi ve öteki özne kadını benliğine yedirerek özümseyen şiir öznesi, sessizlikle 

bütünleşmektedir. Güneş, deniz ve aşkın somut varlığı kadın, sessizlik segmentleridir.  

Ses, gönül ve göğüs arasındaki etimolojik bağlantıdan değerlendirilecek olursa; şiirde geçen 

kadın göğsü/sinesi aşkın, ses/sizliğin ana kaynağıdır. İmgenin kendisi olmayana işaret eden geniş 

dünyası, derinlikteki manalarına değmeye müsaittir. Böylelikle öteki özneyi imleyen kadın ve 

göğsü sessizliğiyle şiir öznesini sarar. Şiirin son dizesindeki kuytu ve sessizliğin bahane olarak öne 

sürülmesi; yeni tip aşkı destekler. Aşk artık sessiz dünyanın perdesini yırtarak yüzeye çıkmıştır. 

Özne için bahane ve görülmezlik olan bu sessizlik müphemdir. Kuytularda yeşeren aşkın dışa 

doğru çıkma, görünme arzusu vurgulanır. Fakat ilk bölümdeki tasavvur sessizliği kucaklayan, 

sindiren bir tutum eşliğinde gerçekleşirken son dizedeki sessizlik itirazı çelişki yaratmaktadır. Özne 

kendi kurduğu sessizliğin benzerini görmeyi ister. Çünkü öznenin sessizliği aşkla sesli olurken, 

öteki özne sabit kalmıştır. Arada kalmış, memnuniyetsiz tavır Uyar’ın huzursuzluğuyla ilintilidir. 

Sanatçının şiirlerinde, kaç tane yol ayrımı olursa olsun özne gideceği yönde yine tatminsiz 

olacaktır. Uyar için şiir huzursuzlukla var olur, gelişen vakaların etkisiyle bundan kaçamaz. “Şiir –

özellikle yapısı ve varlığı gereği- değişen toplum şartlarının, dolayısıyla değişen insanın intibak 

huzursuzluğunu taşır; bir değişmenin varlığını, geçerliğini; huzursuzluğu ve yerleşmişe aykırılığı 

ile topluma iletir.” (Uyar, 2022:70). Sanatçının ifade ettiği gibi değişen toplumsal ve bireysel aşk 

algısı şiirde; ses ve sessizlik arasında sıkışarak, ikircikli yapısıyla aktarılmıştır.   
 

“Sanki hiçbir şey uyaramaz 

  İçimizdeki sessizliği 

  Ne söz, ne kelime, ne hiçbir şey 

  Gözleri getirin gözleri!.. 

 

Başka değil, anlaşıyoruz böylece; 

Yaprağın daha bir yaprağa değdiği 

O kadar yakın, o kadar uysal 

Elleri getirin elleri!.. 

Diyorum, bir şeye karşı komaktır günümüzde aşk; 

Birleşip salıverelim iki tek gölgeyi.” (Cansever, S.K.I, 2017:122) 



69 

 

Sessizlik aşkı büyüten, kutsallaştıran helecanları içerir. Aşkın sessizlikte büyüttüğü duygu 

yükü, dünyaya açılan pencere olan gözlerle kendini görünür kılar. Gözlere yansıyan duygular, 

aşkın sessizce ifadesidir. Aşk ve sessizliğin homojenliği, şiirin tamamına hâkimdir. Şiir öznesinin 

‘içimizdeki sessizliği’ diye belirttiği duygu aşktır. Aşkın söze, kelimeye karşılık gelemeyecek 

yoğunluğunu vurgulayan özne; gözleri sözcü kılar. Gözler duyguları aşikâr kılarken, sözden daha 

güvenilirdir. “Sözcüklerin kendi anlamlarıyla güvenilmez bir ilişkileri vardır (...) sözcüklerin, farklı 

bağlamlarda, farklı bireyler ya da gruplar için farklı yan anlamları vardır. Bir düşünce akçesi olarak 

sözcükler, değerlerinin an be an, kişiden kişiye umulmadık şekilde değişebileceği düşünülürse, 

madeni paralardan daha güvenilir değillerdir.” (Arnheim, 2021:273-274). Şiirde aşkın bilinme 

ihtiyacı, gözler aracılığıyla duyurulur. Gözler; sözcüğün pusunu, sisini belirginleştiren dilsiz 

aktarımdır. Sessizlik, gözler kadar ayrıntı ve detay vermez. Sessizliğe gömülmüş insanın ne 

düşündüğüyle ilgili onlarca olasılık sunulabilir. Ancak gözlerle kurulan iletişimde, anlık tespitler 

yapılarak olasılıklar azaltılabilir. Gözler, sessizliğin ve duyguların dışa taşan uzvudur. Sessiz 

eylemler gözün desteğiyle yapılır. Okuma, bakış, sözsüz telkinler sessizliğin gözleri 

yönlendirmesiyle somutlaşır. Sessizlikte kalmaya çağrı yapan ‘şşş’ ikazı, gözlerin büyütülmesiyle 

‘sus’ denilmeye gerek kalmadan eş değer mana kazanır. Gözler, sessizliğin dilidir. Seçicidir ve 

odaklanmak istediğine yoğunlaşır. Aşktaki sessizlik, tecrit eden sessizlik değildir. Âşık, aşkını 

bildirmek isterken muhatabı da bilmeyi arzu eder. Fakat sessizlikte mayalanan aşkın, sözle 

aktarılması yetersiz kalır. Bu nedenle aşkın ifadesinde gözlerin rolü sessizce görevini yapmaktadır 

çünkü “sessizlik, bir şeyi sözün yapamayacağı kadar açığa çıkarabilir.” (Yurt, 2021:198). Gözün 

sessiz işlevinin yanı sıra bir diğer etkisi görmeyle gizi bozmasıdır. Görülen her şey bilinmezlik 

sorularını dağıtarak fikir sahibi olmayı sağlar. Sessizliğin ilk kırılması gözde gerçekleşir. İki âşık 

arasındaki bakış, sessiz olduğu kadar aynı zamanda çok sesli aşk manifestosudur. 

Şiir öznesi ikinci bölümde, aşkın samimi ve hissedilebilir hâlini sessizlikle iletişim kurmaya 

bağlar. Yaprakların birbirine yakınlığı, sessizlik yetkinliği sayesindedir. Sessizliğin hissi 

etkileşimine geçen âşıkların, sözün tanıklığına ihtiyacı yoktur. “Sessizlik iletişimi ortadan 

kaldırmak yerine, sadece tanıklığı ortadan kaldırır; fakat iletişim en kusursuz ve en derin hale 

geldiğinde tanıklık bile gereksiz olur.” (Lavelle, 2021:93). Sessizlik tezahürlerini aktarmaya devam 

eden özne, aşkı gözler gibi hissedilir yapan ellere dikkat çeker. Eller, teması sağlayan keşif 

unsurudur. Sessizliğin yoğun duygu bağına, bağlantı sağlayan köprü işlevini görür. Ellerin 

birleşmesi sevgiyi, tutunmayı, samimiyeti belirten davranış biçimidir. Sempati duyulan her varlığa 

ilk adım olan dokunma edimi eller aracılığıyla sağlanır. Öznenin elleri çağıran tasarısı gözlerde 

olduğu gibi aşkı hissettiren sessizliğe benzemesinden dolayıdır. Son iki dizedeki aşk tarifinde özne 

‘günümüzde aşk’ vurgusunu yaparken değişime vurgu yapmaktadır. Günümüzde değişen aşk 

tanımı herhangi bir şeye karşı gelmek olarak varlığını sürdürür. Eskinin sessizlikle sürdürdüğü 

aşklar, zamanla sesin sessizliğe karşı gelmesiyle değişmiştir. Artık aşk; sessizlik ve aracı kıldığı 

göz, el samimiyetinde değil, söz gelip geçiciliğinde ifade edilmeye başlanmıştır. Teknoloji çağında 

sosyal medyanın emoji diliyle söz dahi tutukluk yaşayarak; kalp, ateş, onay veren başparmak 

sembolleriyle ilgi gösterilmeye çalışılır. Manasız, hissiz, hızlı ve çokça kalabalıklar içeren bu 

nobranlık; sessizlikten, kalıcılıktan ve aşktan olabildiğince uzaktır... 

 Şiirdeki iki tek gölgenin birleşme tasavvuru, gölgenin arketipsel çözümlemedeki olumsuz 

çağrışımlarıyla yer almaz. Bu gölge, sessizliğin pozitifliğinde tüm olabilmeyi sezdirir. Gölge, 

insanın sessiz yansımasıdır. Sessizce belirir ve takip eder. ‘İki tek gölge’ ikinin birleşerek 

yekleşmesi olduğu gibi iki ayrı gölgenin tek başınalığını göstermektedir. Her iki durumda 



70 

 

birleşmeye çağıran özne,  iki ruhta tek ruh tümlüğüne varabilmeyi aktarır. Aşk ve sessizliğin 

birleştiği şiirlerde kavramların ne olduğundan daha çok ‘nasıl’ olduğuna değinilmiştir. Wittgenstein 

felsefesinin anlattığı, “dil dünyanın nasıl olduğundan söz eder, ne olduğundan değil (...) ‘dilin 

yüksek olanı dile getirememesi’, ‘asıl anlamın dilin dışında yatması’ ” (Sağlam, 2002:244-245) 

bahsinin sadık ferdi aşkı, sessizlikte bırakmak gerektiğini hatırlatır. Üzerine konuşulamayacak 

olanlarla ilgili düşünceye sahip olunamayacağı için sessiz kalınması doğru olandır. Aşk 

düşüncelerle değil, hislerle meydana gelir. Seçimini düşünceden bağımsız yapar, ‘âşık olacağım 

şey şu olmalı’ diye tercihte bulunmaz. Aşk, varlığın yaratılma sebebi; uçsuz bucaksız devinimiyle, 

sonsuz sessizlik ummanıdır.  

4.4.2. Acının Dili Dişi/l Sessizlik 

“En iyi söylem, sessizliği bozan değil, daha da hissedilir kılandır.” 

                                                                                   Louis Lavelle   

Sessizliğin soyutluklarla kurduğu ahbaplık, ruhsal acıların ifadesinde de kendine yer 

bulmuştur. Fiziki acıların çok sesliliği karşısında ruhi ağrılar sessizlikle içli dışlıdır. Sessizlik çoğu 

zaman özellikle makinelerin susmadığı modernitede bir tepki durumu olarak addedilir. Kırgınlıklar 

sessiz kalınarak anlatılmaya çalışılır. Kırgınlık ağrısına sessiz kalmak feminence tepkiye dâhildir. 

Kadının susmaya, susturulmaya müsait varlığı acısını sessizliğe gömülerek yaşamasına neden 

olmuştur. Erkekte ise acıyı yaşamaktan ziyade acıları bastırmak için sessizlikte kalınması söz 

konusudur. Erkekler genellikle acılarını güçsüz görünmemek adına sessizlikte bırakmayı tercih 

eder. “Acı dilin radikal başarısızlığıdır. Bedenin karanlığına gömülmüştür, bireyin kendi içindeki 

tartışmasına aittir.” (Breton, 2019:34). Sessizlikte kalan acının basıncı ise şiirin doğmasını sağlar. 

İkinci Yeni sanatçıları şiirin huzursuzluk, sıkıntı ve hüzün gibi duygular olmadan gelişemeyeceğini 

belirtmiştir. Aşkın, sevincin ve acının görünen yüzü şiir; ‘dilin sıfır derecesi’ndeki sessizliği 

görüngü boyutuna getirir. 

 

“Bu gemi ne zamandır burada 

  Çoktan boşaltmış yükünü 

  Gece de olmuş, rıhtım da bomboş 

  Mavi suyun düşünü uyutur bir tayfa 

  Arkada, güvertede 

  Ah, neresinden baksam sessizlik gene. 

(...) 

  İnsan bazan ağlamaz mı bakıp bakıp kendine.” (Cansever, S.K.II, 2016:152) 

 

İnsan; bütünleşme, tamamlanma üzerine hareket eden evrensel mekanizmaya sıkı sıkıya 

bağlıdır. Yaşam uğraşında, yolu beraber yürüyeceği parçasına ihtiyaç duyar. Aksi durumlar kişiye 

yalnızlık tenhalığını vererek onu mutsuzlaştırır. Şiirin yalnızlık ağrısı, öznenin boşluktaki 

sessizliğiyle ifade edilmektedir. Tamamlayıcısıyla bütünleşememenin eksikliğini, benliğiyle 

özdeşleştirdiği gemi imgesiyle aktarır. Öznenin beklediği animası, rıhtımdaki geminin ıssızlığıyla 

uzun süredir boşluktadır. Acının sessiz çığlıklara dönüştüğü boşluk, şiirin gölgesi gibi bütün 

dizelerin üzerini kaplamıştır. Özne, ‘bu gemi ne zamandır burada’ sorusuyla, uzun zaman 

hareketsiz kalmış gemi tasavvurunu verir. Gemiye atfettiği hareketsizlik, sessizlik fitilini ateşler. 

İlk dizenin ardından gelen dizede, yükünü boşaltan geminin uzun zamandır sessizlikte salındığı 



71 

 

onaylanır. “Kalbin sessizliklerinde rastgeldim ölüme” (Cioran, 2021:10) diyen filozofun ifadesinde 

olduğu gibi özne zerresine kadar kuşandığı boşluk, beklenti, durağanlık ve sessizlikle ölü rıhtımda 

gezinen mutsuz ruhtur.  

Şiir öznesi sessizliğin kol gezdiği boş gemi gezintisinden sonra sancılı ah çekerek, baktığı 

her yerin koca sessizlik olduğunu vurgular. Kendilik sükûtunda, kendine ağlamanın acısını yaşar. 

İkinci Yeni şairleri acılarını, sessizliğin boşlukla olan ilişkisinden faydalanarak satır aralarına ve 

kurguya ekledikleri boşluklarla sıkça işler. Sanatçıların bu yaklaşımında; dilin üstündeki yahut 

dışındaki anlam dili fikri vardır. İlhan Berk’in, Aşk Tahtı Toplu Şiirler kitabındaki, Acının Adı 

bölümde aynı adla yazılmış şiirden başka şiirin yer almaması boşluğa ve sessizliğe terk edilmiş 

acıların belirtecidir. 

 

“Yavaş sessiz senin buyruğunda toplanır altın yavaş sessiz 

  Yavaş sessiz senin buyruğunda dağılır buğday yavaş sessiz 

  Yavaş sessiz senin buyruğunda bölünür halkın ekmeği. 

 Seninle hızla kararır bozulur ipek seninle hızla 

 Hızla düğümlenir bulanır su seninle 

 Körelir seninle hızla emeğin tarihi. 

 

 Ve seninle yavaş yavaş çıkar bakıra kuvarsa tunca yavaş 

 yavaş acının uzun uzun yazılan adı.” (Berk, A.T., 2021:305) 

 

 

İkinci Yeni sanatçıları arasında İlhan Berk, sessizliğe en belirgin bilinçle varmış ve 

sessizliğin anlatmak istediklerini dile dökmüş bir şairdir. Sanatçı sessizliği şiirde imgeler, boşluklar 

eşliğinde vurguladığı gibi muhtelif söyleşilerinde ve yazılarında sessizlikle ilgili görüşlerini de 

belirtir. Sanatçının E dergisine yaptığı söyleşisinde sessizlik ile alakalı fikirleri mühimdir:  

“Dildedir bu sessizlik, dilin kendisinde. Dilin yapısı kapalıdır, bir anahtar gerektirir. 

Sessizlik dilin yapısıyla ilgilidir ama sadece bu yapıyla da bitmiyor sessizlik. Sessizliğin bir de 

biçimi var; dize, beyit, dörtlük, altılık, sekizlik, on ikilik, onluk, beşlik... bunlar aslında kural değil, 

zamanla şiirin kendine koyduğu kalıplardır. Derken bu kalıp birden başka bir yere sapar, işte şair 

saptığı bu yeri saptayamazsa onun şairliğinden bahsedilemez. İyice bakarsak bir şiirin nasıl bir 

çizgi çizdiğini, yavaş yavaş nasıl dağıldığını, nasıl tıpkı büyük, geniş bir ırmak gibi çatallandığını 

görürüz. İşte bu sessizliği daha da yayar, daha da genişletir. Bırakılan değil, yazılan bir sessizlik 

vardır. Ben bunu çok yaptım. Sayfalar atladım bazı yerlerde, sayfalar atlayıp tek bir nokta koydum 

veya tek bir sözcük yazdım. Bunu istediğim için yapmadım, böyle olması gerektiğini 

hissediyordum. Şiir burada bitmiyor ama nefes almak istiyor. Şiirin nefes alma yerleri vardır; oraya 

geliyor ve soluklanıyor, şiirin doğasında olan bir şey bu (...) Sessizlik şiirin önemli sorunlarından 

biridir, nefes alma yerleridir. Ben bunları boş sayfalar yazarak gösterdim; John Cage’in 

müziğindeki boşluklar müziğin kapanması değil, orada öyle bir sessizliğin gerekliliğidir ve bu 

sessizlik yazılmış bir sessizliktir; tıpkı bunun gibi şiirde de yazılmış ama görünmeyen bir sessizlik 

vardır.” ( Almaz, 2016). 

Şiirin kurgusu, Berk’in bahsettiği sessizliğin yazıya geçirilmiş örneğidir. Şiir öznesi, kendi 

gönül toprağını, sevdiği insanın yönetimine vermiştir. Sessizliğin feminenliğe doğru akışı yavaş ve 

sessizce gerçekleşir. Kadın fıtratındaki yavaşlık ve bütünleştiği anlam yığması sessizlikle, öznenin 



72 

 

gönül toprağını sular. Boşluklardan sonra gelen ikinci bölüm, kadının aradan çekildiğinde hızlanan 

bozulmayı aktarır. Kadın ilk bölümde varlığıyla; yavaş, sessiz ve özümsenmeyi sağlayan unsur 

olarak yer alırken; özneden çekilmeye başladığında ruh çöküntüsünü hızla başlatır. ‘Kararma, 

bozulma, düğümlenme, bulanma, körelme’ biçiminde tezahür eden bu çöküntü, şiir öznesinin acı 

görüntüleridir. Varoluşçuluk felsefesinin sözlüğüne ait kavramları sıralayan özne, iç sıkıntısını 

sessizlik boşluğuna çizer. Şiirin son bölümünde, kadının çekilme sessizliğinin ilk şoku olan hızlı 

bozuluştan sonra tekrar yavaşlama başlar. Ancak bu yavaşlık artık animanın içinde yer aldığı 

dinginlik değildir. Kadın; adlandırılamaz acıların, duraklama adı ve sebebidir. Berk’in 

adlandırılmayı şeyleşme, kutsiyetini yitirme olarak gördüğünü anlatan Nerden Baksak Kendini 

Anlatıyor Her Şey şiiri, acılarını adlandırmaması ve çeşitlendirmesindeki niyetine paraleldir. 

N.B.K.A.H.Ş. şiirindeki, “Her şey, her şey ay gözleyen Babil’le başladı/ Adlar onu izledi. 

Adlandırınca, her şey sıkıcı oldu. Sessizlik bozuldu. Büyük sessizlik (...)/Adlandırmak ölümdür!” 

(Berk, 2021:190) ibareleri Wittgenstein’in üzerine konuşulamayacak olana susmalı görüşüne 

denktir. Acısını benzetmelerle yansıtan öznenin sessizliği vurgulaması, acıyı tam olarak ifade 

edilemeyecek derinlikte görmesinden gelir. Adlandırılan şey sınırlanır. “Sözün sürekli bozma riski 

taşıdığı bir tür saf ve çıkarsız mevcudiyeti korur sessizlik.” (Lavelle, 2021:89). Şiir öznesi, aşk 

acısını uzunca aktarıp hafifleştirme yolundan saparak yavaş yaşanan formuyla kadında eriterek öne 

çıkarır. Öznenin sessizlik içinde acıyla boğuşma yankıları, adlandırılmaya kafa tutarak kendini 

ifade etme biçimine dönüşür. 

Şiirin sessizliğe yakınlığı doğasında vardır. Şiir, roman gibi sayfalarca niyetini açıklamaz. 

İmgelerin çoklu yönlere seslenmesiyle sözünü kısa tutar. Sayfaya yazılan tek cümleyle koca evren 

yükü sezdirilmeye çalışılır. İkinci Yeni şiirindeki öne çıkan imgecilik bu yönüyle sessizlik 

kavramını destekler. Sanatçılar, sezgiye önem vererek şiirlerinde imgeyi olabildiğince kapalı tutup 

sessizlikte duyulmayı beklemiştir.  

 

“Şehrin ışıkları yanarken. Sen oradayken. 

  Mantonun düğmeleriyle oynarken. Sessiz bir kırılmada. Sanki. 

  O akşamı bir tutam tuza değiştiğimiz. Sanki. 

(...) 

Beni şimdi uyutma artık. Kes serçe parmağımı. Tuz. 

Üstüne. Uyutma. Bas. 

Uyumamalıyım. Bas. 

Karşısı gibi... 

(...) 

Bütün öğrenilmişliklerin bir incelik adına harcandığı. Bir  

iskele sancak akşamında. Bir akşamda. Parlatılmış. Sen  

oradayken. Ve herkes bir sessiz çanta gibi taşınırken.” (Uyar, B.S., 2021:297) 

 

‘Yaraya tuz basma’ deyimi olumsuzluğu pekiştirmek için kullanılır. Şiir öznesi, yarı ölüm 

hali uykuya daldığında sevdiği insanın gideceğini sezdirerek fiziksel acıyla uyanık kalmayı ister. 

Fakat şiirin adı olan Hemofili terimi kanın pıhtılaşamadığı için durmaması anlamına gelir. 

Genellikle erkeklerde görülen hemofili hastalığında kadınlar taşıyıcı durumundadır. Öznenin 

kelime oyunu yaparak şiire gizlediği şey, terk eden sevgilinin ardından ölme isteğidir. Kadının 

aktarım yoluyla erkek çocuğa verdiği hemofili, şiirde yine bir kadın tarafından başlatılan 



73 

 

gerilimdir. Serçe parmağı kesildikten sonra kan kaybının ağrısına tuzu ‘bas’ telkinleriyle öteki 

özneyi uyaran şiir öznesi, ölüme uyanık kalma deneyi a posteriori tecrübesini edinme niyetindedir. 

Hemofili öznenin ölümü tercih etme ısrarı, benliğindeki ‘gölge intihar’a işaret eder. Umutsuzluk ve 

dış etkenler intihar fikrinin oluşmasındaki nedenlerdir. Şiirdeki umutsuzluk ambiyansı, tetikleyici 

öteki öznenin gidişiyle alevlenmiştir. Bu deneyim Tanzimat aydınlarından Beşir Fuad’ın intiharını 

anımsatır. Uyar’ın kendi gibi asker olan Beşir Fuad’ın intiharından, özellikle hemofili ve kan 

ilişkisi bağlantısı göz önünde bulundurulacak olursa esinlenmiş olması olasıdır. Orhan Okay, Beşir 

Fuad’ın intihar etme nedenleri arasında, “Beşir Fuad’ı intihara götüren bir yorgunluk, hayata karşı 

bir kırgınlık, mukavemetsizlik görülmektedir” (Okay, 1969:91) tespitlerini yapmıştır. Beşir Fuad, 

intihar mektubunda bu fikrin iki seneden beri düşüncesinde olduğunu belirtir. Sanatçının iki yıl 

boyunca intihar fikriyle dolaşması, sessiz kırılmayla eyleme geçmeyi beklediğini düşündürür. 

Birden bire olmadığını belirten yazar için, sessizce içinde bu düşünceyi büyütüp, sessiz kırılmalarla 

intiharını gerçekleştirdiği söylenebilir. Şiir öznesi için ise benzer kırgınlıklar ‘sessiz kırılma’ 

imgesiyle başlamış yahut son damla olmuştur. Özne gizil intiharı, sessiz kırılmadan sonra patlayıcı 

eylem olarak açığa çıkarır. Sessiz kırılmayı başlatan, acının somut vücudu kadın, özneyi giyotine 

götüren celladıdır. Uyar’ın ve sözünü temsil eden öznesinin, “özünden saptırıldığını düşündüğü bir 

yaşam içinde kaybetmeyi göze aldığı çok az şey vardır. Bu düzen içinde onu yaşama bağlayan en 

değerli şey kadındır.” (Yıldırım, 2007:110).  Öznenin varlık anlamsızlığında, mana atfettiği değeri 

yitirirken acısını hissederek deneyimleme isteği, sessizce büyüyen sancıların sessizce dönüştüğü 

neticeyi özümseme ihtiyacıdır. 

Şiirin son kısmındaki yabancılaşma izleri sessiz kırılmayla kalkan perdenin ardındaki 

görüntülerdir. ‘Sessiz çanta’ gibi taşınan insan tasavvuru; metalaştırılmış, kayıtsız kalabalığı 

çağrıştırır. ‘Sen oradayken’ diye işaret edilen öteki özne, bu kalabalığa tanıktır ve gidişiyle aynı 

kayıtsızlığa karışmaktadır, karşısı gibi... Kadın, öznenin yanında durmayan kayıtsız kalabalık 

karşısında yer alarak özneye intiharın gerekçe tohumlarını ekmiştir. İnsanın kolayca 

metalaştırıldığı, kaba tabirle harcandığı toplumda herkes öznenin zıddı, karşısıdır. Uyar’ın acısını 

ifade etmek için kurduğu benzetmeler ve sessiz imgesi, şiirde intihara varan fitilleyicidir. Sessiz 

çanta metalığında değerin kan kaybı yaşaması, sessiz kırılmalarla öznenin taşmasına sebep 

olmuştur. “İkinci Yeni şiirinde, modernliğin katı kurallarıyla biçimlenen ‘soğuk bir çağ’(ın)’ ve 

bireyi tahakküm altına alan makine dünyasının, nesne dünyasının eleştirisi, huzursuzluk, 

umutsuzluk, bıkkınlık, eğretilik, yabancılaşma gibi duygu durumlarını yansıtan imgeler aracılığıyla 

dile getirilmektedir.” (Kanter, 2022:439). Sessizlik imgesinin tonlarını kullanarak fikir dünyalarını 

açan şairler için bu imge, büyüyen ses kayıtsızlığının karşısındaki acı tezahürü olur.  

 

“Yer değiştirme, kımıltı 

  Tekrar soluma   

            Kadın  

 Sessizlik. 

(...) 

 Çünkü o, kadın 

 Uzanır, sağar bir yokluğun içinden 

 Gene bir yokluğu sağar, üşenmez 

(...) 

           Tanrım! 



74 

 

 Taş kesilmemek için taş 

 Bunu evrenin sonsuzluğu diye yorumlar varlığı olmayan bir söz 

 Kadınsa, kımıldamak ister, olmaz 

 Solumak birdenbire 

 Gene olmaz 

 Olacak bir şey boşuna aranır, boşuna boşuna boşuna” (Cansever, S.K.I, 2017:237-239) 

 

Cansever’in bazı şiirlerini olumsuz kritik etmesine karşın salıncak şiirini eksiksiz bulan 

eleştirmen Hüseyin Cöntürk’ün, şiir üzerindeki müdahaleleri konumuzla alakalı irdelendiğinde şu 

sonuçlara ulaşılır: 

 “Cöntürk, ‘Salıncak’ şiirinden sözcükler eksiltir ve bu şiiri ‘hipometin’ olarak kullanır (...) 

Cansever’in şiiri üzerindeki müdahalesinin temelini, ilk metnin sözcüklerinin üzerini çizmek 

olmuştur. Öyle ki Cöntürk, yedi yüz iki sözcükten oluşan tartışma konusu şiirden beş yüz altı 

sözcüğün üstünü çizmiştir (...) Cöntürk diğer taraftan ilk bölümü ‘sessizlik’ yerine ‘kadın’ sözcüğü 

ile bitirir (...) Bu doğrultuda en az kelime ile çoğul anlama ulaşma, şiir dili ile gündelik dili ayırma, 

şiirde ahengi ön planda tutma vb. çabalar etkilidir.” (Tunç, 2022:140-143). 

Cöntürk’ün şiirde gereksiz bulduğu kelimelerden biri olan sessizliğin üzerini çizmesi 

Tunç’un ifadesiyle, “kadının bahsedilen özelliğini tamamlayıcı bir nitelikte” (Tunç, 2022:142) 

görmesinden kaynaklanmaktadır. Kadının, sessizlikle bağdaştırılması bilinçdışındaki hazır 

komuttur. Acının dilsiz imajinasyonlarını yansıtan şiir, tükenmişlik umutsuzluğunda kadın 

üzerinden helezonlar çizer. Özne, kadının ardından sessizlik sözcüğünü kullanarak acının dilini 

açar. Kadının hareketleri; kımıltı, soluma biçimindeki sessizliklerden oluşur. Sonraki bölümde şiir 

öznesi kadının acı sessizliklerini, yokluk kavramıyla pekiştirir. Yokluk, boşluk, hiçlik sessizlik 

uzantısıdır. Fakat kadını sessizlikteki eylemleriyle öne çıkaran özne, her koşulda fedakâr olduğu 

yönüne değinir. Kadın, acılarını sessizce sırtlayarak, hayat bahşetmeye devam eder. Kadını, 

olmayanı oldurma anaçlığıyla vurgulayan özne, yokluğu sağma ifadesini kullanır. Sağma eylemi; 

sütü, beslenmeyi ve anneliği çağrıştırır. Kadını annelik şefkati ve sabrıyla çevreleyen ise 

sessizliktir. 

 Cansever için varoluşsal sıkıntılar, çoğu şiirinde işlenmiş sorunlar arasında yer alır. Şair, 

kimlik bunalımlarını varlık-yokluk sorgulamalarıyla irdelemiştir. Şiirdeki başat itiraz; acıyı 

kabullenen, boyun eğen ve herhangi çaba gösteremeyen donukluktur. “Varlık; statik yani durağan 

olmayıp sürekli bir devinim halindedir.” (Yıldırım, Akdemir, 2014:216). Primitif dönemlerden 

günümüze değin insan, sürekli mücadele içinde olmuştur. Bütün gayretleri kişinin yaşamda kalmak 

isteyen yanının içtepi otomatizmidir. “Alınan her solukta içimize sızmaya çalışan ölümü 

savuşturur, böylece her saniye onunla savaşırız; ayrıca daha uzun aralarla yediğimiz her öğünle, 

uyuduğumuz her uykuyla, kendimizi her ısıtmamızla ölümü dışarı atarız.” (Schopenhauer, 

2021:248). Bedenin içgüdüsel direnişi, ruhla yakından bağlantılıdır. Ruhu, bedenden ayrı 

düşünemeyiz. Katlanılması güç acıların bile zamanla unutulması; bizi dünyada tutmaya çalışan ruh 

ve beden işbirliğidir. Bireyin olumsuzu savuşturan mekanizması, problemleri sessizce kabul 

ettiğinde ruhunu bitkisel hayata doğru yürütür. Ruhun kanserleşmesi, bedene nüks edecek bir 

olgudur. Şiir öznesi, benlik-evren çatışmasında; evreni beyhude çaba yeri olarak görür. Benliğin 

sıkıntıya tepki için yerinden kımıldaması, umuda hareket etmesi hiçbir şeyi değiştirmemektedir. 

Şiirdeki kadın imgesi, “kaygı ve şaşkınlık içinde, cenin halindeki varlığımızı düşününce gelen 

apansız sessizlik” (Cioran, 2020:24) içindedir. Sessizliğin yokluğa, boşluğa çeken karanlık gücü; 



75 

 

hareketten mahrum bırakmıştır. Özne acının donuk fotoğrafındaki kadın imgesini, yokluğa sabitler.  

‘Taş kesilme’ imgesi, Yunan mitolojisindeki Medusa’yı anımsatmaktadır. Uğursuz, korkunç 

bir varlık olarak tasvir edilen Medusa, bakışlarının değdiği yeri taşlaştıran mitolojik karakterdir. 

Şiir öznesine göre; toplumdaki decadence (çöküş) hızla yayılarak bireyi duygu felci yapmıştır. 

Tepkisizliğe çare olarak, “sessizleşen ve donuklaşan hayatı, hareketliliği temsil eden salıncak 

imgesiyle değiştirmeye çalışır.” (Karabulut, 2015:626).  İkinci Yeni şiiri, kentte büyüdüğü için 

modernizmin bireye yansıyan bütün etkilenişlerini, kendi perspektifiyle homojenleştirerek iç sıkıntı 

şeklinde aktarmıştır. Sessizliğin acıya uyum sağlayan tabiatı şiirlerde; tepki, itiraz, boyun eğme, içe 

çekilme, tecrit olma kavramlarına karşılık gelerek acının dilsiz formu vurgulanır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

  



76 

 

5. İLHAN BERK, EDİP CANSEVER VE TURGUT UYAR ŞİİRİNDE 

SESSİZLİK ÇAĞRIŞIMLARI 

5.1. Sessizlik Mevsimi Kış 

                                                 “Sessizlik sözün daha özgün, daha yankı uyandırıcı alanına 

çekilmiş halidir.” 

                                                                         Marc Fumaroli 

Duruluğun eklentilerle bulanık ve muğlak hâle getirildiği yeni uygarlık biçimi, uyumsuzluğu 

bütün sahaya taşımıştır. Duygusal kanamanın beslediği mana damarları; sanat hücresine hızla nüfuz 

eder. Resim, heykel, mimari gibi alanlarda etkili olan akımlar sükûnetle görsel protesto yapar. 

Söylenenlerden çok söylenmeyenleri anlatabilme niyetiyle oluşmuştur. Her sanat eserinin gizli 

odaları vardır ve anahtarını odaya giden yolu bilenlere verir. Sessizlik çağrışımından faydalanan 

çoğu sanatçı, hislerini eserine yansıtmıştır. Van Gogh’un, Yıldızlı Gece tablosunda sükûneti 

görmemek mümkün değildir. Ses evreninden icra edilen müzikte bile sessizliğin hâkim olduğu 

misaller görülür. Dünyaca ünlü müzisyen Beethoven’in birçok bestesi, sessiz dünyasına rağmen 

muhtelif mesajlar içeren kült eserlerdir. Müziğin duraklama olarak anılsa da notaya dâhil olan es 

işaretini çoğu bestede görebiliriz. “Es, bütünün ayrılmaz bir parçası olan tanımlanmış 

sessizliktir.”(Biguenet, 2021:50). Amerikalı müzisyen John Cage4’33 (Dört Dakika Otuz Üç 

Saniye) isimli yalnızca es bulunan bestesini, sessizlik performansı olarak kurgulamıştır. Salt 

sessizliğin mümkün olmadığını gösteren Cage; sahneye çıktıktan sonra seyircilerin gülüşme, fısıltı 

sesleriyle ilginç sesler çıkararak dinlemeyi bilmediklerini belirtir. İnsanların dört dakika sessizliği 

sağlayamaması, modernitenin dayatmasıyla ilintilidir. Gürültünün kirlilik sıfatını alacak kadar 

büyümesi, sesten kopamama durumu; içli, hisli sanatçıların sessizliği dolaylı dolaysız sanata 

müdahil etmesine neden olur.  

Sessizlik her şeyden önce doğada varlığını sürdürebilen bir değerdir. İnsan müdahalesinin 

olmadığı bölgeler, hâlâ sessizliğin efsunuyla salınmaktadır. “Esas olan doğanın sessizliğidir; 

doğada olanlar, sadece sessizliği netleştirmeye hizmet eder.” (Picard, 2022:110). Doğanın huzur, 

rahatlık veren yönü sessizlikle rabıtasından kaynaklanır. İkinci Yeni sanatçıları, doğadan ilhâm 

aldığı şiirlerinde sessizlik sürekliliğini yansıtır. Sessizliğin yakın ilişiği olan doğa unsurları, gece, 

boşluk, suskunluk kavramları İkinci Yeni şiirinde çağrışım değerinden faydalanılarak asli imgeye 

işaret eden örneklerdir. İkinci Yeni şairleri; doğaya kentli gözden bakarak ses/sizlik mukayesesini 

yapma imkânı bulmuştur. Sessizliğin kentteki doğa vurgusu olan kış mevsimi, şairlerin imge 

dünyasında yer alan sessizlik çağrışımlarından biridir. Uyar’a göre, insanın tabiatı doğaya yakındır. 

Yapaylığın her kulvarda yükselmeye başlayan seslerinden arınmanın yegâne yeri dağlar, kışlar ve 

kar sessizliğini tatmaktır.  
 

“Yine de kötü bir kış geçirmedik sanıyorum 

 altın düştü örneğin 

 karlar beyaz yağdı, direndi uzun zaman 

 geleceğin sevgisi bir aklık olarak başladı 

 sevgilim senin ellerin bir keçi sever kadar taze 

 sevgilim kolera yavaşladı 

 üstelik birkaç kez de aya gidildi 

 gelindi bile 



77 

 

(…) 

 bir tarihte bir dağ yamacında 

 onikibinsekizyüzelliüç kişi öldü 

 yamaç yeşildi çünkü bir bahara başlıyordu 

 ölenlerin bir kısmı, tüfeksiz, onların bir kısmı 

 tüfek müfek bir yana donsuz gömleksizdi 

(…) 

kanın ateşin ve seslerin böyle cömertçe kullanıldığı 

böyle sorumsuzca kullanıldığı bir dönemde 

herkesin şimdilik hakkı vardır hüzünlenmeye 

yukarda dediğime bakma aslında 

başarısız boktan bir kış geçirdik 

kanımız bile doğru dürüst akmadı 

bir sürü çocuğu öldürdüler”(Uyar, B.S., 2021:453-454) 

 

Şiirde öyküye karşı olmadığını belirten Turgut Uyar, şiirin de gerçek hayattan yaşantıları 

öykülemeye uygun olduğunu ifade eder. Sanatçının bilinç eşiği altında yatan sayısız imgeler, 

izlenimlerini gerçek hayattan kopmadan aktarabilmesine kolaylık sağlamıştır. Uyar’ın şiirindeki, 

“ahlaki özne, hem sanık hem de yargıçtır.”(Han, 2020:36). Şiir öznesi, sevgilisine mektup 

yazıyormuşçasına güncel yaşamdan olaylar aktarır. Kış imgesi, sessizliğin başat unsurlarındandır. 

Karın gözenekli yapısı sesleri soğuran özelliğe sahiptir. Kar yağdığındaki oluşan sessizliğin nedeni 

bu yutma eylemidir. “Kışın sessizlik görünür olur. Kar sessizliktir, görünür hâle gelen sessizliktir 

(...) Kar taneleri havada rastlaşır ve kendisi zaten sessizlik içinde beyaz olan toprağa birlikte 

düşerler: sessizlik sessizlikle buluşur.” (Picard, 2022:93). Mevsimsel sessizlik, sessizliğin 

hiyerarşik katmanında istemsiz sessizlikler arasında yer alır. Şiire hâkim olan; istemsiz, zorlama, 

mecburi sessizlik kış portresi çizilerek pekiştirilir. Karın uzun zaman yerde kalması, beyaz 

sessizliğin istemsiz süresini uzatır. Kar için ses, yıkıcı ve tiranlaşmış bir değerdir. Ses taşkınlığını 

kabul etmeyen kar kütlesi, sınırı aşıldığında kendini yardan aşağı bırakarak intihar eder. Çünkü 

gürültü çok sesliliğiyle iğfal edici ikirciklikler taşırken tabiat tek yüzlüdür. Doğa, fıtratına göre 

davranır. Ancak dışarıdan gelen müdahale neticesinde bozulacağını haykırır, sesini duyan olmasa 

bile… 

Şiirin sessizlik çağrışımları; ay ve dağ imgeleriyle desteklenir. Ay; henüz istilaya uğramamış 

doğallığıyla sessizliğe ev sahipliği yapmaktadır. Aya gidip gelmelerin başladığını vurgulayan şiir 

öznesi, sessizliği yırtmak adına hudut aşmayı sezdirir. Ses meftunlarının dayatmalarıyla seszede 

olan şiir öznesi, duyarsızlık taklidi yapmaya çalışarak ruhunu teskin etmeye çalışır. İlk mısraların 

olumlu havası şiir sonlarına doğru aleni şekilde kırılmaya başlar. Ancak şiirin ilk mısralarındaki 

sözcüklerin ağırlığı deşildiğinde, baştan sona kırıklığın olduğu fark edilecektir. Kolera salgınının 

yavaşladığını söyleyen öznenin verdiği ipucundan, halkın içinde hastalık tehlikesinin gezdiği 

anlaşılmaktadır. Bu vurgu, bizi tarihsel gerçekliğe götürür. On dokuzuncu yüzyıl Osmanlısı ciddi 

kolera salgınıyla savaşmış ve birçok kayıp vermiştir. Komşu ülkelerle olan etkileşim, ekonomik 

yetersizlikler ve hijyensiz ortam salgının hızla yayılmasına neden olmuştur. “Osmanlı arşiv 

belgelerine göre hastalığın bu şekilde etkili olmaya başlamasında kentteki yetersiz hijyen 

koşullarının payı vardı. Bu nedenle sokakların temiz tutulması için bazı emirler verildi ve 

kasapların da dükkânlarının önünde hayvan boğazlamaları yasaklandı.”(Yılmaz, 2017:46). 



78 

 

Havaların soğumaya başlamasıyla etkisi hafifleyen kolerayı kendi zamanına taşıyan şiir öznesi, 

gerçek yaşantıları boyutlaştırır. Bergsonizm mantalitesinde; salgını yaşayan insanların sıkıntılarını 

görmeden, sezgiyle benliğinde yaşamışçasına psikolojik zamanının saatini 1840lı senelere ayarlar. 

Hemen ardından on dokuzuncu yüzyıldan yirminci yüzyıla sıçrayarak anakronizm sularına giren 

özne, aya gidilip gelindiğinden bahseder. Şiirin akan satırlarında şiir öznesi niyetini belli etmeye 

başlar. Müphem tarih vererek ortada durmayı tercih eden şiir öznesi; kıştan bahara geçişi belirterek, 

baharın yeşilliğini kana bular ve sessiz ölümü sahneye alır. Kış tasavvurundaki acı çığlıklar, 

sessizliğin beyaz örtüsü altında saklanmıştır. Nitekim şiirin başlığı Kıştan Kalan Soğukluk bile 

saklı ağrıları anlatır.  

Uyar’ın umutsuz, mutsuz ve huzursuz şiir kurgusu açılmaya daha müsait anlamlarla tasavvur 

edilmiştir. Şiirin son dizelerinde düşüncelerin açıkça söylenmesi, sanatçının anlaşılır ve açık 

kurgusunu örnekler. “Seslerin cömertçe kullanıldığı” ibaresi mühimdir. Makineleşen uygarlığın 

savaşları, yalnızca kör etmeyip kişileri sağır edecek argümanlar bulundurur. Patlayan tehlikenin üç 

sözcüklük yükü; kan, ateş ve ses bütün tekinsizliğiyle insanın karşısında durur. Çocukların 

masumiyet kutsallığından faydalanan şiir öznesi; savaş, kan, ateş, ses, ölüm gibi olumsuz değerleri 

günahsız varlıkların adaletsiz yazgısına ekler. Kışın sessizliğindeki dayatılmışlığa tekrar değinen 

özne; beyhude duyarlılık gösterildiğinin imasını yaparak; çabasızlığı, ses karşısındaki sessizliği 

eleştirir. Sessizlik istenen ancak yitirilen formdur. İstemsiz sessizliklerin ürpertisi, yükselen 

seslerin yok olmasının imkânsızlığı, zorba yahut menfi sessizlikler; sükûnun masumiyetini de 

bozmuştur. Modern insanın içine çekilmesi, elim durumlara sessiz kalması daha doğrusu sessiz 

kalmak zorunda olması kendi dünyasında bunalımının şiddetini arttırır. Freud’un bahsettiği gibi 

insanın tanıdığı duyguları bastırarak o duygulara yabancılaşması tekinsizliği doğurur. Modern 

birey, tekinsizlikler bütünüdür. Aşina olduğu insani duygulara yabancılaşarak, sessizliğe karışır. 

İnsan yalnızca konuştuklarından değil, konuşulması gereken yerde sükûtta kalmasından da 

sorumludur. Adorno’ya göre uzun süreli acıların ifade bulmaya hakkı vardır. Gürültü kaynağını ilk 

günah, ilk sesli düşüş Âdem ve Havva’ya kadar götürürsek; sessizliğin mesutluğundan bilgi 

meyvesini tercih ederek feragat edilmiştir. Sonsuzken sonlu olma trajiğine evet demenin deneyimi 

gürültüye izin verir, kaybedilen dinginliği hatırlamamak için… 

 

  “Bir kadın neden olmayasın ya da yitik bir erkek 

    Ah evet 

     Size de sormak gerek 

     Ey uçurumlar, köprüler 

     Kış neden unutuldu. 

(...) 

     Bak, kan kırmızı gözlerinin kenarı 

     Benimle konuş istersen 

    Dedim ya benimle konuş 

    Yolcu  

    Üsteleme kardeşim hangi kış unutuldu. 

(...) 

  Söylesene ne olur, konuşsana ne olur 

  Kış nerdeydi o vakit kime sorulur 

  Isıt şu ekmeği avuçlarında 



79 

 

  Ufacık dünyanı ısıt ısıt 

  Yoksulsun ya ölümün daha büyük 

(...) 

  Eh neden acısındı artık sana 

  Unutuldu acımak 

  Unutuldu bir kış daha.” (Cansever, S.K.II, 2016:126-129) 

 

  Toplumsal sorunların kış tasviriyle aktarıldığı şiirde, unutulan kış ibaresi “sessiz yığın” 

çağrışımını vermektedir. Sessiz yığının işaret ettiği toplum, içinde yaşadığı sorunlar karşısında 

duyarsızlaşarak öznenin sorguladığı durumlara dönüşür. Özne sesi olduğu acılara, başka sesleri 

eklemleyerek duyabilme arayışındadır. Şiirde geçen ‘benimle konuş istersen, dedim ya konuş 

benimle, söylesene ne olur, konuşsana ne olur’ ısrarındaki yanıtsız süreğenlik, toplumsal 

meselelere sessizleşen bireyleri yansıtmaktadır. “Toplumsal sessizlik, sessizliğin ihanete 

dönüşümüdür (...) Toplumun sessizliği kitle iletişim araçlarının çığlıklarından peyda oldu (...) 

Toplumsal sessizlik, toplumun toplum olmaktan çıktığı, edilgen bir hâle geldiği ahlaki 

deformasyonun başlangıcıdır.” (Ecer, 2022:12-13). Kışın geçim derdiyle cebelleşen insanları göz 

ardı ederek unutan toplum, acı karşısında dilsizleşmiştir. Bu dilsiz hal, tepkisizlikle ilintilidir. 

Sessizliğin halleri düşünüldüğünde, toplumsal sessizlik içlerinde en sancılı ve ayrıştırıcı olandır. 

Kültür, dil, din gibi kutsal değerlerin paydaşlık çatısı altında birleşmiş bireylerin, birbirine kayıtsız 

kalması şiirin ana meselesi olmuştur. Modernitenin etkisinden gelen bu donuklaşma, İkinci Yeni 

şairlerinin temel uğraşıdır. Cansever’in Kapalı Çarşı esnaflarından olması, toplumsal kutuplaşmayı 

derinden incelemesine olanak sunar. Şiiri, şairin kişiliğine sıkı sıkıya bağlı bulan sanatçı, şiirin 

toplumla hayatla kopmaz bağlar oluşturduğu görüşündedir. Şiiri; “insani değerlerden, ölümsüz 

özlerden, yaşam koşullarından, çağını yansıtmaktan kopmazlığıyla somut bir olgudur” 

(Dirlikyapan, 2017:163) diye tanımlayan Cansever, şiirinde toplumsal değerleri ve çağının 

manzaralarını işlediğini belirtmektedir. 

Sessizliğin alt örtüsünde sus bulunur. İşaret parmağını ağza götürmek sus görüntüsünün 

evrensel uzantısıdır. Sessiz olunması gereken ortamda yalnızca ‘şşş’ diye ikazda bulunmak, 

istenilen sükûneti herkesin anlamasını sağlar. Sessiz sözcüğünü yavaşça ve heceleyerek telaffuz 

etmek bile dilden sus diye çıkar. Bazen emir, bazen sitem taşıyan halleri yansıtır. Susmayı bilmek 

gittikçe önemini artan lâkin yitikleşmiş bir hasrettir. İletişimin şartı diyalog kurulmasıdır. Seslerin 

tek yanlı yükseldiği, herkesin herkese sağırlaştığı medeniyette; kulaklar uzuvluktan men edilmiştir. 

Kabul edilir olan düşünce sessizliği olup haksız durumlara sessiz kalınması, İslam dini 

mantalitesinde olduğu gibi dilsiz şeytanlık olarak addedilir. Söz, düşüncenin sapağında 

demlendikten sonra ağızdan çıkar fakat davranışlara yansıtıldığı ölçüde değer kazanır. “Konuşan 

kişi ile onun sözleri arasında gerçekleşen kopuş, burada belirleyici olan kırılma noktasıdır. Eğer bir 

kişi konuştuğu sözün arkasında durmuyorsa, bu söz yalnızca gürültüden ibarettir.” (Ellul, 

2017:233). Sessizlik davranışlarla ispata ihtiyaç duymazken, ağızdan çıkacak sözler somut 

hareketlerle delillendirme gereksinimindedir. Hümanistliğini iddia eden bir kimsenin bu doğrultuda 

davranış sergilememesi sözünü hiçliğe atar. Modernizmin ve teknolojinin bireylere, kendini 

olmadığı biri gibi gösterme yapaylığı, sosyal medyada sesleri yükseltirken somut olarak sessiz 

yığınları doğurmaktadır. Bu kadar iyilik yankıları içerisinde yardıma muhtaç insanların sayısının 

giderek artması çelişkiyi yeterince açıklamaktadır. Öznenin vurguladığı sessizlik çeşidi; acılara 

duyarsız, kayıtsız kalınma yahut dilden çıkanların davranışlara yansımamasıdır. Şiirdeki toplumsal 



80 

 

sessizliğin kış manzarası sunularak verilmesi sessizliği pekiştirerek destekler. Kışın daha duyulur 

ve görünür olan sessizlik, bireysel düşünmeye katkı sağlarken toplumsal düşüncesizliği de 

belirginleştirir. Şiir öznesi; ekmek, ısınma kavramlarını kullanarak yoksul bireylerin portresini 

çizdiği gibi modern bireyin körelmiş insancıl hasletlerini, ‘kış neden unutuldu, unutuldu acımak, 

unutuldu bir kış daha’ ifadeleriyle sorgulamaktadır. Şiirin ilk kısmındaki sorular sona doğru 

cevapsız kalmasıyla özne için olumsuzluğu kabullenişe evrilmiştir. Özne zaten cevabını bildiği ‘kış 

neden unutuldu’ sorusunu sorarken, “öteki’nden bir yanıt almak için son bir umutsuz girişim” 

(Salecl, 2021:40) çabasındadır. 

 

“Kış kancasını taktı, 

  Resimlere. 

  (Bir kutup evinde gördüğü.) 

 

Soğuğun resmini mi yapacak? ” (Berk, Eşik, 2021:405) 

 

Bireysel sessizliği imleyen satırlar; sessizliğin güçlü çağrışımı kış ve resim imgeleriyle 

aktarılmıştır. Sessizliğin görsel parçası resim; acıların, sevincin, düşüncenin ve ruhun pırıltılarını 

sükûnetiyle haykırır. Şiirde sessizliği görsel sese dönüştüren resim aynı zamanda sessizliği tema 

olarak işlemektedir. “Bunun bir örneği, Alman romantizm akımı ressamlarının en önemli 

figürlerinden Caspar David Friedrich’dir. Friedrich, dağın zirvesinden çalkantılı bir bulut denizini 

seyrederken orada kendi iç dünyasının yansımasını gören bir adam resmetmiştir. Bu sanatçıların 

çizdiği deneyimler; bedensel sessizliğin yol açtığı dinlenme haliyle” (Quyen, 2020:22-23)  

benzeşmektedir. İkinci Yeni sanatçıları, görüntüyü öne çıkararak sözcüklerle zihinsel resimler 

yapar. Berk’in resme olan yakınlığı; görüntüyü kolayca şiirine yedirmesini ve sessizliği görsel 

malzemeye dönüştürmesini sağlar. Zaten “İlhan Berk kendisini bakmakla kuran bir şair olarak 

adlandırmaktadır.” (Morsunbul, 2006:24). Duyularıyla hissettiği dünyayı resmeden sanatçı; resim 

ve şiiri aynı kapta yoğurmuştur.  

Resmin ve şiirin temelinde bir öykü yer alır. Dilin tasavvurda yetersiz kaldığı durumlara 

resmin görsel şöleni yardıma koşar. Şiirde kışın, soğuğun resmi; sessizliği sessizlikle 

anlatmaktadır. Kışın resimlere kanca takması olumsuzluk taşıyan bir ifadedir. Kışın sessizliği 

oluşturan ortamı, mevsim boyunca resimde asılı duran tema olarak yerini korur. “Mevsimler 

arasında en yaşlı olanı kış mevsimidir. Anıları yaşlandırır. Bizi uzak geçmişe götürür.” (Bachelard, 

2017:72). Kışın bütününde yer alan soğukluk, bireyin içsel dünyasına sızıcı güce sahiptir. Soğuk ve 

karla gelen sessizleşme kişiyi derinliğe sevk eder. Kış tasvirinin resimde donuklaştırılması ise, 

öznenin ruhunu kışa asılı bıraktığı izlenimini vermektedir.  

 Dört mevsimin yaşandığı yerlerde kış, herkese tanıdıktır. Ancak soğuğun eksilerini 

yaşayanlar için kış, daha fazla tanımlamalar şemasına sahiptir. Posof’un soğuk yüzüyle tanışmış 

olmasından mütevellit Uyar; sessizlik çağrışımı ve sessizliğe kaçış olarak kar, kış ve dağ imgesini 

genellikle bir arada kullanmıştır. 
 

“Ve eski dağlarda, eski dağlarda kış 

  Kovalarken ülkesini  

  Hızla gelişecek kalbimiz. 

  Kendi öz hüznümüzün tarlasında 

 (…) 



81 

 

 Ve kimsenin bölemediği şarkıyı 

 Güllerin, buğdayların ve acının şarkısını 

 Bir Haziran uygulayacak sesimize. 

 Sütçünün sesiyle birlikte 

 Şoförün sesiyle birlikte 

 Erkenci işçilerin sesiyle birlikte 

 Sabaha başlamış sarhoşların sesiyle birlikte 

 Yaman sarhoşların sesiyle birlikte 

  Ve yeni uyanmışların ve yeni doğmuşların 

  ve herkesin ve herkesin 

  Sesleriyle birlikte 

  Bir Haziran uygulayacak 

 Kimse bölemeyecek ve kalbimiz 

 Hızla gelişecek. 

(…) 

 Eskiden yaşanılmış ve her şeye rağmen 

 İnsanlara göre bir bahar 

(…) 

 Hızla gelişecek 

 Çağımıza pek uygun bir hızla 

 Gelişecek kalbimiz.”(Uyar, B.S., 2021:332-333). 

 

Her insan anlam simyacısıdır. Anlam arayışı, kişinin sınırlı yaşamını idame edebilmesi için 

hayati sıvı mahiyetindedir. Hayat kılavuzu olmadan dünyaya düşen varlık, düşüş şokunu 

atlatabilmek için sebep ve nihayet manalarına tutunmak zorundadır. Varlığı anlama ve yaşama 

mana verme çabası insana özgül niteliktir. Varoluşçuların varlığı hiçlik, anlamsızlık olgularıyla 

tanımlaması; kendi anlam hükümlerini vermeleriyle ilgilidir. Onlar için anlamsızlık anlamlı 

çehreye bürünmüştür. Bazı varoluşçular ise başkaldırı ve özgürlük sayesinde anlamın 

yakalanabileceğini söyler. Bireyin anlamı yitirdiğini sandığı anlar, umutsuzluğu beraberinde getirir. 

Şimdinin ağrısını çeken kişi için gelecek umut vaat etmez. Şiir öznesinin geleceğe yönelik 

u/mutsuzluğu, kalbinin kabul etmediği değişime daha fazla direnmeyeceği öngörüsünden 

oluşmaktadır. 

Puslu, iç ezici seslerin sarmaşığı hızla yayılırken şiir öznesi, şarkısının bölündüğüne dikkat 

çekerek ironik bir ütopya kurmaya çalışır. Seslerin artışı dağların ve kışların dünyasını tahrik 

etmeye başlar. Dağ ve kış mizacı gereği aynı kalmış olsa da eski dinginliğini, sükûtunu kaybetmeye 

başlamıştır. Dağlar kendini kış eğlencelerine açarak, çifte kayıp verir. Şiir öznesi “olmayacak 

mutlak sessizliği değil ama kristalleşmiş bir sesin/sessizliğin işitsel tezahürleri”(Saybaşılı, 2020:16) 

arayışındadır. Dağın ve kışın eski formundaki doğa sessizliğinde kalabilmesine yönelik umut 

zerreleri taşır. Eski sıfatındaki değişmişlik yalnızca doğal forma sahip olan dağ, kış imajlarında yer 

almaz. İnsan da hızlı gelişmeyle yeni sıfatını alarak, geçmiş yavaşlığındakilere eskiyi yakıştırmaya 

başlar. Şiir öznesinin ironi ütopyası; güllerin, buğdayların ve acının şarkısı, sessizlikle 

anlatılabilecek hislilik taşır. Sessizliğin his fenomenleri gül, buğday ve acının şarkısını; çalışan 

insan sesleri bölecek güçte değildir. Çünkü kirlenme seviyesine yükselmemiş sesler; yalın olarak 

algılanır ve bireyi rahatsız etmez. Yazın başlangıç habercisi Haziran, bütün ses renklerine rağmen 



82 

 

bölücü olmaz. Tıpkı kış gibi sessizliğin sadeliğini koruyarak, özneye dinlenme sıcaklığını verir. 

Şarkısını söyleyen dilsiz imgeler; gül, buğday ve acı kendilerine dinleyici bularak yalnızlıktan 

uzaklaşır. Şiir öznesi, ironi örüntünün ardından yinelediği benzer düşünceleriyle niyetlerini ve 

sitemlerini açık etmeye başlar. Doğa ve insan sesleriyle kaynaşan Haziran’ı; “eskiden yaşanılmış 

ve her şeye rağmen insanlara göre bir bahar” diyerek tarif eden şiir öznesi, bulunduğu çağın insana 

büyük geldiğini anlatmaya çalışmaktadır. Şiirin son satırlarında ayan beyan rahatsızlığını 

vurgulayan özne; kalbin normal düzenden hızlıya geçerek çağa ayak uydurmak zorunda kalacağını 

belirtir. Değişmeyen tek şey değişimin kendisidir mottosuyla ilerleyen yeni insan, çokluğun 

yutuculuğu karşısında fazla direnemez. Her varlık değişim ve dönüşüm helezonları çizerek 

negatife/düzensiz olana doğru atılım sergiler. Sürekli, hızlı değişen şeylerin kabına girmeye 

çalışma; benlikte korozyona yol açar. Çürüyen, paslanan her duygu; estetlikten uzak görüntüler ve 

pis kokular yayarak bozulmuşluğun sembolü hâline gelir. Hızın bir yerden diğer yere gidişi kısaltan 

ve kolaylaştıran öğretisi, insanı cezbeder. Sevgiler, aşklar, acılar bir yerden diğer yere gitme 

mesafesinde harcanıp, tüketilir. Emeğin kıymeti, sessizliğe karışır. Duyguların saf, katışıksız diyarı, 

yapaylığın sularına katılarak zehirlenmeye başlar. Çağın değişim iksirini zehirle damıtan hızlılık, 

uzun soluklu olarak büyük kitle üzerinde etkisini göstermiştir. Toplum stereotip insan figürüyle; 

kaotik seslerin anlamsız boş lakırtısıyla hıza eşlik etmeye çalışır. “İnsan, insanlardan oluşan ve bir 

lider tarafından yönetilen sürünün bireyidir.”(Freud, 2016:70). Sürü ve kitle psikolojisine, çağ 

dışında kalma korkusuyla ayak uydurur. Sessizliğin yakın tanığı bireyler bile; altmış yıl sonrası ses 

ulaştırma cihazını hayatına bütün popüler uygulamalarıyla dâhil etmeye başlar, oysaki altmış sene 

böyle bir eksiklik ve ihtiyaç duymamıştır...  

Şiir öznesinin ironiyle beslediği imge dünyası, sesi çeşitleyerek salt sessizliğin imkânsızlığı 

bilinciyle; tabiat ve insan seslerini sessizlik potasında eritir. Araba, uçak, tren gibi hızı imleyen 

gürültülü araçları insana ve doğaya aykırı bularak kabul etmez. Bağışıklık çağı olarak anılan 

yirminci yüzyıl, bu tamlamayı fazlasıyla hak eder. Sessizlikten yeni ayrılmaya başlamış bir 

güruhun seslere karşı kolayca bağışıklık kazanıp, adapte hatta bağ(ım)lı olması başka türlü 

açıklanamazdı. Sükûtun münzevilik ortamını sağlamaya elverişli yapısı, bireyin düşünmesine 

olanaklar sunar. “Cicero okuyucusunu çılgın kalabalık ve forumdan uzaklaşıp, inziva halinde 

düşünceye dalmış bir yaşama davet eder. (…) Kişiyi olması gerektiği kişi yapan tek şey faal hayat 

değil, düşünceye dalmış bir hayattır.”(Han, 2021:35). Düşünmek için durmak ve susmak gerekir. 

Hızın zamana ve uzama yayılmış etkisi, bireyi hipnoz ederek dur durak bilmeden bir şeylere 

yetiştirmeye çalışır. Durup kendi içinde sessizliğe kavuşamayanlar, başka şeyleri de sessizliğe 

kavuşturamaz. Sessizlik; zamanı, eşyayı ve insanı anlayabilmenin gereğidir. Turgut Uyar’ın dediği 

gibi ancak “durursa anlaşılır saatin kaç olduğu…” 

5.2. Ezoterik Mekan Çöl ve Yandaşı 

“Sessizlik insan ruhuna, kargaşanın içinde 

 yaşarken hiç tanımadığı bir denge telkin ediyor.” 

Eugéne Fromentin 

Sessizliğin yaşam sahası bulamadığı insan ve eşya kalabalığından nasiplenmemiş bakir 

yerlerin başında çöl gelir. “Çöl, doğası gereği sadeleştirilmiş bir ses dünyasına sahiptir. Orada 

günlük şehir yaşantısı içinde fark edemeyeceğimiz en küçük ayrıntılar bile çok yüksek ve net 

seslere dönüşürler. (Güner, 2018:5). Hemen hemen dünyanın her köşesine kulaç atmış insanın 

çölde barınamayan varlığı, çöle dünyaya ait olmayan başka evren hissiyatını yükler. Çöl mekân 



83 

 

olarak öne çıkar, başka şeylerden sıyrılmıştır. Çölle buluşan her insan bu yutuculuktan 

nasiplenerek, uçsuz bucaksız görüntünün içindeki zerre olarak yerini alır. “Gerek çölün mekânsal 

özellikleri gerek tarihsel geçmişi gerekse edebi birikimi, çölün mistik olanla ilişkisini 

güçlendirmiştir.” (Tunç, 2014:120). Çünkü çöl sükûnete hizmet ederek kişiyi kendiliğe bırakan 

duyumsamaları barındırır. Soğuk çöl olan kutuplara yürüyüş deneyimini Gürültü Çağında Sessizlik 

adıyla kitaplaştıran gezgin Erling Kagge, çöl ve sessizlik birlikteliğini şöyle aktarır; “Antartika 

bugüne kadar bulunduğum en sessiz yer. Güney Kutbuna tek başıma gittim ve tekdüze uzanan 

alanda kendi çıkardığım sesler dışında tek bir insan sesi yoktu. Büyük, beyaz hiçliğin en uzak iç 

kısımlarındaki buz üzerinde tek başıma, sessizliği hem duyabiliyor hem de hissedebiliyordum (...) 

Doğa, sessiz duruşuyla benimle konuşmaktaydı. Ne kadar sessizleşirse o kadar fazla 

duymaktaydım.” (Kagge, 2020:20-21). Ses karışmışlığında iç sesini duyamayan modern birey, 

bilinçli bilinçsiz sessizliği arayarak sesine kulak verme çabasında olmuştur. Bu çabaların 

neticesinde sessizliği bulabileceği mekânlara sığınmayı tercih ederek ses sadeliğinde dinlenmeye 

çekilmiştir.  

 Çölün sessizlik örtüsüyle kaplı olan tabiatı edebi metinlerde; sığınma, kaçış, sorgulama, 

kendiliğe dönüş, dinlence mekânı olarak sıklıkla işlenmiştir. İkinci Yeni şiirinin yoğun bireysel 

sığınışları, çölün sessizliğinden yararlanarak muhtelif hisleri sunar. 

 

“Ama sessizlikten başka ne bulmuşlar 

   Önemsiz bir iki anıdan başka 

   Ya insan kılığında ya da bir dekor taşkınlığında 

    Sorarım ne bulmuşlar 

(...) 

Odasında yapayalnız doğuran bir kadının 

Dışa vurmak istemediği 

Ya da pek gereksinmediği 

O iniltiyi andıran 

Duyurulmayan her şeyi 

(...) 

Ansızın bir rüzgâr çıktı demin 

Çölde yanıt arayan alaycı bir rüzgâr.”(Cansever, S.K.II,  2016:23-24) 

 

Çöl; hudutsuzluğun ve cevapsızlığın kuşatıcılığını yansıtır. Felsefi ve metafizik boşluk 

alanıdır. Enginliği, sonsuzluk hissi çölü yüceye yaklaştırır. Duyunun ötesindeki olguların yüce 

kategorisinde değerlendirilmesi; yüce olana büyüklük, ürperti duygularını atfeder. Uçsuz bucaksız 

gökyüzü sınırsızlığı, okyanusun sisli görülmeyen kuşatıcılığı, koca ormanlar ve çölün ıssız uzantısı 

yüce değerleridir. “Kant iki tür yüce’den söz açar: Matematik yüce ve dinamik yüce. Matematik 

yüce, kavranamayan bir büyüklük olarak kendini gösterir. Dinamik yüce de bütün ölçüleri aşan bir 

kuvvet olarak. Örneğin, bir çölün sınırsızlığı, matematik yüce’dir, her yanı kasıp kavuran bir 

fırtına, kabarmış açık deniz de dinamik yüce’yi ifade eder. Her iki tür yüce’de, bir korkutuculuk, 

bir ürkütücülük söz konusudur. Ama kendi yaşamımızı tehdit etmeyen bir korku. Onların her 

ikisinin de ortak yönü, zihin yetimize, kendilerinde düşündüğümüz sonsuzluğu duyularımızla 

kavramayı bir görev olarak vermeleridir.” (Tunalı, 2020:352). Büyüklüğün karşısında küçüldüğünü 

fark eden birey, sınırlılığını fark eder. Yüce değerlerine eşlik eden sessizlik sarmalı bireyi aşarak 



84 

 

şaşkınlık yaratır. Yüceye karşı duyulan bu küçülme ve şaşkınlık hissi; merakı, keşfetmeyi perçinler. 

Algısını aşan sonsuzluğun korkusunu, yüceye karışarak teskin etmeye çalışan özne sessizlik 

mekânı çölü muhayyilesine eklemlemiştir. Şiir öznesinin hayalinde yolculuk yaptığı çöl imgesi, 

yalnızlığını somutlaştıran görüntü olarak yer alır. Özne, çöl ve sessizliği eş değer olarak 

kullanmıştır. Şiirin ilk kısmında sessizliğin işaret ettiği yalnızlığı sorgulayan özne, son kısımda 

sorgulama işini rüzgâra devreder. Rüzgârın yanıt alamayacağını bilmesi, boşunalık arayışının 

farkındalığıyla hafife alma ironisi eklenerek yansıtılmıştır. Yabancılaştığı muhitten kendini tecrit 

ederek, lakaytlık ambiyansı sezdiren rüzgâr imgesi öznenin içsel bölünmüşlüğüdür. Etrafta 

sessizlikten başka bir şey bulamamak ve yine sessizlik mekânı olan çölde yanıt aramak; modern 

bireyin anlamsızlığa saplanmış patinaj döngüsünü örnekler. “Çölün derinliklerine doğru ilerleyişin 

daima ‘en derin sessizlik’ içinde gerçekleştiği” (Corbin, 2021:32) göz önünde bulundurulursa, 

çölün maneviyata kapı aralayan gücünden yararlanılmıştır. Anıların geçmişte kalması özne için 

anlamını yitirmiştir. Yaşamındaki çöl boşluğu yeni anılar üretmemekte ve özne yalnızlık çölünde 

sebepler, cevaplar aramaktadır. Çölün kimyasındaki ezoterik izler kendini kaşiflerine açmıştır 

ancak çölün uzamındaki gizem; ucu açık soruları yinelemeye, cevapsız bırakmaya elverişlidir. 

Yaşama kılavuzu olmadan, evrende imtihana tutulan birey; cevapsız yığın soruların yükünü 

omuzunda taşımaya devam eden Sisyphus’tur. 

Şiirin ikinci kısmında yalnızlığı vurgulayan özne, doğuran kadın imgesiyle çığlıkların sessiz 

yankılarını belirtir. Yalnızlığın kesifliği yutucu özelliğiyle acının, sancının sesini duyulmaz olur. 

Öznenin kadın imgesi üzerinden aktardığı, ötekine seslenme gereksiniminde bulunmama hâli 

gönüllü bir sessizliktir. Yabancılaşma yalnızlığına düşmüş bireylerin, insanlardan yüz çevirmesinin 

sonucunda kabuğuna çekilmesi söz konusudur. Bu sürecin ardından özne ve öteki, sesini duyurmak 

için herhangi bir adım atmamayı tercih eder. Öznenin sesini duyurma çabasızlığı; yalnızlığını 

benimsemiş olması ve umutsuzluğuyla ilgilidir. Devamlılık arz eden her şey gibi yalnızlığın 

süreğen, kronik hale gelmesi onu sahiplenmeye neden olarak öznenin deyimiyle; ‘duyurmak 

istemediği, ya da pek gereksinmediği’ duygu durumlarına dönüşmüştür. Tesadüfi dünyaya gelen, 

atılan/itilen insan; yalnızlık ve bunaltı içinde örselenip kendini terk edilmiş görür. 

 

“yürürse, uzayan ıssızlığı işe yaramamanın, yürürse 

 ayaklarıyla, duralım ve bağıralım, 

(...) 

 ve sonsuz düzenini bulmamış göçebe. 

 Pencereler yaslısı 

 senin zamanını düşünüyorum, sonsuz bir sarı... 

     ‘Bir Arabistan ve karşılıksız bir çek 

      Bir para ile dengesi 

      korkunun sonsuz gelgiti kanında 

      külotlar, korseler ve adamlar...’ 

ve çöl yürürse üstüne ey, 

tramvaylardan ve tartışmalardan korkan, ey Mağribî, 

ayakların vardı senin, pis ayakların, kaçmaya  

yarayan” (Uyar, B.S., 2021:222-224) 

 

 



85 

 

Çöl ve sessizlik çağrışımıyla kurgulanmış şiirin iki tür sessizliği söz konusudur. İlki kente 

hâkim olan iletişimsizlik kaynaklı ses karışıklığından zuhur eden sessizlik, ikincisi ise bu 

düzensizliğe başkaldırarak kendi içine dönmenin bireysel sessizliğidir. Kentte yalnızlığa düşen 

özne, kendi çölüne yürür. Aktarıcı öznenin kurgusunda, çölde gezinen öteki özne Mağribî, düzen 

arayışındadır. Mağribî kelimesinin TDK sözlük karşılığında ilk anlamı; batılı ikinci anlamı ise 

Mağrip halkından olan kimse diye geçmektedir (TDK, Güncel Türkçe Sözlük). Mağrip ülkeleri ise 

Arap halkının olduğu ve çölleriyle meşhur; Cezayir, Tunus, Fas, Libya ve Batı Sahra’dır. Uyar, 

Mağribî kelimesini her iki anlamın karşılığına denk düşecek titizlikte şiire yedirmiştir. Batılı/kentli 

olan Mağribî aynı zamanda kendi çölünü arayan, kendi çölünde gezinen bir bedevidir. Yaşamdan 

aldığı kesitleri, şiirin kabında eriterek rahatsızlıklarını net çizgilerle anlatan Uyar; ses 

yorgunluğunu işlediği şiirlerinde benzer imgeleri kullanır. Çöl, Arabistan, Mağrubî sözcükleri 

sessizlik çağrışımlarını güçlendirmektedir.  

‘İşe yaramama’ ifadesi, metalaştırılmış insanı aktarır. Eşya dünyasından alıntılanan söylem, 

bireye yakıştırılarak şiirdeki burukluk öne çıkarılır. Maddelerin kullanım ihtiyacı ve süresi bittikten 

sonra işe yaramaz hâle gelmesi olağandır. Fakat kişiyi işe yaramaz sınıflandırmasına alabilmek 

ötelenmiş ruh durumunu yansıtır. Eşref-i mahlûkat olan insanın, eşyaya indirgenerek köşede dursun 

sessizliğine mahkûm edilmesi, varoluşçu ve mekanik kavgaların neticesidir. Şiirdeki ‘sonsuz bir 

sarı’ ifadesi çölü çağrıştırır. Özne, düşünme eyleminin ardından imgeleminde beliren çöl 

sessizliğini vurgulamıştır çünkü “düşünce sessizliği gerektirir. Sessizlik içinde gerçekleştirilen bir 

keşif seferidir düşünmek.” (Han, 2020:54). Sessizlik eylemesinde gerçekleşen düşünme, sessizliğin 

mekânını sonsuz sarı çöl ile somutlaşır. Şiirin son kısmındaki benliğine sığınmış Mağribî’nin, 

üzerine yürüyen çöl imgesi bireysel sessizlikte yeşeren bunalımı hissettirir. “Çöl imgesel olarak 

dişil, animal bir eğilimdir. Büyük oranda bir sığınma, kuşatılma, çekilme ifadesi olarak anne 

rahmini ve onun sunduğu en karanlık, ama güvenli sığınma ortamını simgeler.” (Arslan, 2019:116). 

Tramvaylardan ve kentin katmanlaşmış tartışma ortamından bunalan öznenin, sığındığı çölün dahi 

üzerine yürümesi hiçbir yere sığamama huzursuzluğudur. Ayaklara dikkat çeken şiir öznesi; özün 

ham maddesi toprakla iletişimi sağlayan ayakları ‘pis, kaçan’ sıfatlarıyla olumsuzlaştırır. Modern 

bireyin zeminle ilişkisi, mekanik araçlar aracılığıyla kopmaya başlamıştır. Öznenin öteki özne olan 

Mağribî’yi şiir boyunca yürütmesi; sitem ve cezalandırma yöntemi olarak düşünülebilir. Tramvaya, 

otomobile, uçağa tav olmuş bireyin ayaklarını daha az kullanması amacından sapmış rehavettir. 

Aynı zamanda düşünmeyi, durmayı engelleyici nesneler olarak adımların insana kattığı faydaları 

nötrlemektedir.  

İkinci Yeni şairleri çöl imgesini genellikle kaçış, yalnızlığın somut görüntüsü, kent 

kargaşasından uzaklaşma mekânı olarak kurgulamıştır. Sanatçılar Arabistan, Mısır gibi çöl 

örtüsüne sahip yerleri şiire ekleyerek çöl, sessizlik ve yalnızlık bağlantısını imgesel çağrışımın 

uzantısına dâhil eder. İmge örüntüsüyle kurulan mısraların derinden gelen sesini duyabilmek için, 

sessizliğin çölüne kulak vermek ise şiiri çözümlemek adına elzemdir. 

 

         “Bin yıl bir M sesiydim aşağı Mısır’da. 

Ben vurdum sevilere belli değil miydi 

Bin yıl seni açtım işte yalnızlığımda. 

(...) 

Bir zamanlar yalnızlık güzeldi Mısır’da 

Seninle yepyeni bir göktü gidilirdi 



86 

 

Baktım mı, büyürdü bir zambaktı anımda 

Şimdi bir gölgedir uzar ovalarımda 

Böyle uyanırdım ya uyanmak değildi” (Berk, 2021:264) 

 

Durumlara göre değişen zaman algısı, sevinç vakitlerinde kısalırken ağrının sürdüğü anlarda 

uzamaya başlar. Yalnızlığın zamanda esnemesini ‘bin yıl’ ibaresiyle belirten şiir öznesi, mekân 

olarak seçtiği Mısır’da ıssızlığını derinleştirir. Mısır’ın bitki örtüsü olan çölleşme, kentin 

kalabalığında görülemeyen dev yalnızlıkları; net, görünür kılacak berraklıktadır. Mısır, yalnızlığın 

başülkesi olarak şiirde konumlanır. Kentli birey, kendilik telaşında çevresinin farkında olmayan 

yabancılık içindedir. Özne yalnızlığını duyurup, görünür kılabilmek adına çöl sessizliğinin sindiği 

Mısır’ı tercih eder. Şiir öznesi, sevgiliden ayrı kalışın yalnızlığında, bin yıl kadar uzamış sessizlik 

içindedir. “Zira sessizlik yokluğu, acıyı, varoluşun boşluğunu ya da taşınması zor bir yalnızlığı 

hatırlatır.” (Breton, 2020:166). Şiirin ikinci kısmında yalnızlığın ağır gelmeye başladığı 

sezilmektedir. Öznenin; ‘bir zamanlar yalnızlık güzeldi, şimdi bir gölgedir uzar ovalarımda’ diye 

belirttiği yalnızlık uzadıkça tadı kaçmış ve ağırlaşmıştır. Işıkla yaşama fırsatı bulan gölge; öteki 

ben’in büyüttüğü, sen’in ve yalnızlığın izdüşümü mahiyetindedir. Zaman aktıkça sevilenin bıraktığı 

görüntü, silikleşerek gölge boyutunda karanlıklaşır.  

M harfiyle benliğini özdeşleştiren özne, letrizm örneği sunar. M sessiz harfinin dudak 

ünsüzü olarak kapalı çıkışı; içe dönüklüğe işaret eder. M harfinin mırıldanarak dudaklar kapalıyken 

bile ses olarak duyulması, öznenin varlığını anlamlı tutabilme gayretinin bilinçdışından taşmasıdır. 

Ayrıca M sesinin yoga sırasındaki, düşünce sessizliğinin ‘omm’ şeklinde tezahür eden formunda 

öne çıkan harf olması, onu ezoterik olanla bütünleştirir. İnsanlığın ilk felsefi metinleri olarak 

görülen Upaşinadlar’ın geneline ‘omm’ mırıldanışının fikri sinmiştir. Mandukya Upaşinad’ın 

girişinde yer alan açıklama, bu sesin önemini ilahiliğe bağlar. “Bütün bu evren, ebedi Tanrı’ya 

delalet eden OM hecesidir. Evvelce var olmuş, şimdi var olan ve ileride var olacak her şey OM 

hecesidir. Zamanın bu üç halinin ötesindeki her şey de, OM hecesidir (...) Akli durum adı verilen 

düşsüz uyku hali, hecenin son harfine ‘M’ tekabül eder. Bu durumu anlayan kişi, dünyayı aklıyla 

tartar; bir kenara iter ve kendisini evreni yaratan sebeple birleştirir.” (Işım, 1976:53-54). Bu 

bağlamda M harfinin sessizlikle ve sessiz olanla ilişkisi kaçınılmazdır. Tapınma, kendini bulma, 

ilahi olana ulaşma M’nin gizemli sessizliğinden gelmektedir.  

5.3. Mavi Derinlikteki Sessizlik 

“Sadece sessizlik ötekini temaşaya izin verir.” 

                                                 Pascal Quignard 

Yücenin estetikliği arasında bulunan deniz, arkaik dönem insanından günümüze değin her 

insanın aklında yer edinmiş imgelerden biridir. Denizi oluşturan su; dişil, doğurgan ve yaşam 

enerjisini canlılara sağlayan ana etmendir. Yücelik ve sessizlik bağlamında kapladığı yer 

bakımından su, büyüdükçe hissi etkileşimi de büyütür. Sanatın yoğun olarak faydalandığı deniz 

imgesi; sonsuzluğu, ürpertiyi, dinginliği, hayreti ve derin sükûtu hissettirir. Öyle ki deniz “toprağın 

yüzüne sessizliğin damgasını vuran mühür gibidir.” (Picard, 2022:110). Doğadaki sessizliğin geniş 

sahasını denizlerde görebilmek mümkündür. Kıyıların ses işgali, denizin sükûtunu ve bireye aks 

eden düşünme sevkini sekteye uğratabilecek güçte değildir. Deniz varlığını bilinmeyen zamanlarda 

yere sabitleyerek oluşumundan bu yana aynı sessizlikle durmaktadır. Denizlere açıldıkça derinleşen 

gerçeklikten biri de sessizliktir. Denizin ortası seslerden arınmış tenhalıktadır. Sessizlik, ses 



87 

 

yoksunluğu klişesine ait olmadığı için deniz ortasındaki sessizlikte, iç derinliğe dalabilmeye 

elverişli uyumlu seslerin yeridir.  

Deniz bir ilham kaynağı olarak üst dil virtüözü şairler için daima tetikleyici unsur olmuştur. 

Şiir bilgisinden uzak bir kimse dahi denize bakıp, bilincinden süzülen cümlelerle yoğun hislerini 

aktarabilir. Denizin birçok çağrışıma gebe olması, sanatçıların imgelem dünyasında sadık 

hizmetkâr olmasını sağlamıştır. İkinci Yeni sanatçıları deniz ve sessizlik çağrışımıyla 

kurguladıkları şiirlerine; sonsuzluk, dinginlik, hırçınlık, yalnızlık gibi manalarla form 

kazandırmıştır.  

 

“Nerdeyse bir kıyı ölçüsünde 

 Bir kadın yüzüne ve denize bakaraktan 

 Buluruz yalnızlığımızı bir gün 

 Bir caddenin kalabalıklığını 

 Bir geçmişin bulanıklığını 

 Öfkeyle karşılarız, keyifle taşırız.” (Uyar, B.S., 2021:315) 

 

Sessizliğin öğretileri, hesaplaşmaya imkân tanımasından gelir. Günün, geçmişin ve geleceğin 

tasarıları sessizliğe çekilme anlarında başlar. Yalnızlık ve kalabalık çatışmasında sıkışan şiir 

öznesi, deniz ve kadın yüzüne dalarak sessizlik içinde içsel hesaplaşmaya girer. Denizin dişil 

çağrışımı, onu kadın yüzüyle eşitleyen ögedir. İki öge de özneyi düşüncenin menziline davet 

ederek sükûta kavuşturur. Öznenin hesaplaştığı yalnızlık, kalabalık ve geçmiş sessizliğin 

refakatinde gerçekleşirken, öfke ve keyif dualitesinde çatışkı yaratır. Var olan durumları öfkeyle 

karşıladığını belirten özne, keyifle benliğinde taşıdığını ifade eder. Öznenin içe dönüklüğüne zemin 

oluşturan olumsuzluklar, benlikle hesaplaşma fırsatı sunduğu için keyifle kabullenmesini sağlar. 

Kendini gerçekleştirme, negatiflik silsilesiyle sağlanır. İkinci Yeni şiirinin malzemesi olan sıkıntı 

olgusu, şairlerin mizacına yatkındır. Sıkıntının devamlılığını isteme, keyifle taşıma şiirin tutunma 

pikidir. Sıkıntıyı arttıran yalnızlık, olumsuzluğuyla özneyi diri tutar. “Yalnızlık bir çıkış noktası 

değildir Uyar’da: bir hedeftir, bir ‘ceht’.” (Koçak, 2018:107). Bu durum şiir öznesinin, yalnızlık ve 

kargaşalara öfke duysa bile keyifle benliğinde taşıma sebebidir. Özne, yalnızlık burgacının içine 

atlamış yahut düşmüş ama ona uzatılacak yardım eli arayışında değildir. 

Denizi temaşa etmek; ilahi kudretin bahşettiği ve olmasını istediği haldir. Kur’an-ı Kerim’in 

ilk emri olan “oku” rabbin bilinmesi için teşvik çağrısıdır. Ancak insan havsalasının aciz kaldığı 

dogmalarda olduğu gibi, oku emrinin yüzeysel algılanması söz konusu olmuştur. Oysa okuma 

edimi, yalnızca yazılı olan şeyleri değil evrendeki her şeyi kapsayan niteliklere sahiptir. Amaç ise 

varlıkta okumalar yaparak sonsuzluğun haşyetinde asıl olana ulaşabilmektir. Denizi okuyabilmenin 

ilk şartı, onu seyretmekten geçer. Denizin seyrinde fark edilen dinginlik, adlandırılamayacak 

hislerin bireye nüfuz etmesini sağlayarak yoğun sükûnet ortamı oluşturur.  

 

“Çan gibi sallandı sabah 

  Deniz ürperdi, adımları olmayan deniz 

  İki balığın sürtünüşünden çıkan bir sese dönüştü mutluluk 

  Duyulan değil, görülen bir sese. 

  Ve  

  Otobüslerin geri geri gitmesine 



88 

 

  Bira içenlerin bira içmemesine benzedi ortalık 

  Birden yürürlüğe girdi o yok olma duygusu.” (Cansever, S.K. II., 2016:226) 

 

Denizin bireye ürpertici duyguları telakki etmesinin tam tersi örneğini Edip Cansever, Ölü 

Nokta adlı şiirinde vermektedir. Bu sefer ürperen denizdir çünkü çan gibi gürültüyle denizin sakin 

duruşuna hücum eden sabah vardır. Doğanın kendilikte kalmasına müsaade etmeyen insanlar, 

sessizliğini gürültüyle bozarak doğayı rahatsız etmektedir. “Doğa, insana izin vermekle, bir hesap 

hatasından fazlasını yaptı: kendine suikast!” (Cioran, 2020:77). Bireyin doldurmaya çalıştığı her 

yer, doğanın ve doğadaki canlıların yaşam alanını daraltmaya başlamıştır. Sanayileşmeyle beraber 

ivme kazanan kentleşme, doğanın sükût örtüsünü yırtarak sakin ve dingin varlığını ablukaya 

almıştır. Özellikle denizin olduğu kentlere ekstra ilginin olması buralara yoğun göç yaşanmasına 

neden olur. Şiir öznesi, denizin adımları olmadığı için bu istiladan kaçamadığını belirtir. İkinci 

Yeni tarzına uyan şiir, sesi olmayan denizi hissederek sesli kılmaya çalışmaktadır. 

Şiirin dramatik gerilimindeki temel zıtlık, gürültüyü sessizlik hiçliğine uydurmadır. 

Mutluluğu iki balığın birbirine değmesinden çıkan ses/sizlik birleşimine atfeden özne, hemen 

ardından yok olma duygusunu vurgular. Yok olma duygusunu sağlayan ise sessizlik değil, 

gürültünün hiçliğe varan giriftliğidir. Bireyin daha fazla yer işgal ederek kendini konumlandırma 

gayreti, gürültüyü tiranlaştırarak doğanın kan kaybına sebep olmaktadır. “İnsan doğanın birliğini 

parçalar ve elde ettiği unsurların yardımıyla kendi yapısını inşa eder.” (Lavelle, 2021:56). Kendi 

sesinin dışında ses duyamayan kalabalıkta her şey tersine işlemeye başlamıştır. Deniz, sessizliğin 

görüntüsüdür. ‘Duyulan değil görülen bir ses’ uzamıdır.  

 

“İndim sonra denize okşadım durdum derisini suyun 

  Okudum suyu, susan suyu. 

 Biliyorum çok uzak değil doğduğum kent denize. 

 Ama hep bir kara adamı gibi düşündüm kendimi” (Berk, A.T., 2021:145) 

 

İkinci Yeni sanatçılarının şeylerle özdeşleyim kurması sıklıkla denedikleri bir kurgudur. 

Nesneye, doğaya benlik aktarımı yapan şairler, kendinde duyumsadıkları duyguları yansıtarak 

yalnızlıklarını çoğullaştırır. “Özdeşlik kurma eylem(es)inde; nesne dünyasının tekdüze, durağan, 

statükocu ve statik yapısı alaşağı edilerek yaşam destek dinamizmine bağlanır.” (Arslan, 

2022:485). Denizin sessiz tabiatına canlılık atfeden şiir öznesi, denizle olan etkileşimini somut 

duyularla yansıtmaktadır. Denizin suskunluğuna dikkat çeken özne, onu okuduğunu belirterek 

sessizliğinde manalar bulduğunu aktarır. Kadın figürünü temsil eden denize dokunarak, onu 

hissetmeye çalışır. Şiirdeki deniz ve kara zıtlığı ses ve sessizlik dualitesine yakıştırılabilir. Suyun 

susması, kentin denize yakın olduğu halde öznenin kara adamıyla uyumlu olması buna örnektir. 

Su/kadın tabiatı gereği susuşa yakın durur. Durgun su yüzeyi, bütünsel sessizlik içindedir. Kara ise 

maskülen tavrıyla susuşları okumakla mükelleftir. Suskunluğun arka planında katmanlaşmış mana 

evreni yer alır. Kişi konuştuklarından daha fazlası, sustuklarında biriktirdiği okyanustur. “Sessizlik 

kendisiyle ilgili hiçbir şeyi açık etmeyen etkili bir korumadır ve onu, kendisini görünmez, 

duyulmaz kılmak ve korku uyandıran bir gerçekliğin içinden geçip gitmek için kullanacağı bir 

örtüye sarar.” (Breton, 2020:114). Deniz/kadın böyle bir örtünün gizemine sığınarak okunmayı 

bekleyen suskun neferlerdir.  

 



89 

 

5.4. Sessizliğe Uzanan Patika: Orman 

“İlkin sessizlik vardı: her şeyden önce orman, sanki sessizliğin içinde yavaş yavaş 

büyümüştü. Ağaçların dalları, sessizliğin hareketlerini izleyen koyu renkli çizgiler gibidir. Sık 

yapraklar dalları kaplar; sanki sessizlik örtünmek istiyordur.”  

Max Picard 

Sessizliğin görüntü biçimiyle varlığını net duyurduğu yerlerden bir diğeri ormanlardır. 

Sessizlik ormanlarda görülen, duyulan ve derinden hissedilen somutluğa erişir. Doğal seslerle 

çevrelenen orman bünyesinde her ses, sessizliğin kesifliğine hizmet eder. Yaprak hışırtısı, kuşların 

cıvıltısı ve çıtırdayan ağaç dalları duyulacak yükseklikte çıkarak sessizliğin egemenliğini 

belirginleştirir. Kentli insanın orman iştahındaki tepisi, sessizlik istencinden gelir. Doğa, insanın 

kendine kulak verebileceği dinlence yeridir. Ormanın sesi, işitilen sessizliktir. Sükût, ormanda 

anlam statüsünün ekstrem noktasına karışarak kendini kavranabilen değerlere sabitlemiştir. Orman 

sessizliğiyle; durmayı, dinlenmeyi ve derinden düşünebilmeyi sağlar. “Asıl sessizlik tefekküre 

dalmış ve yatışmış ruhun sessizliğidir; alçak sesle konuşan kimse başkasını da buna nüfuz etmeye 

davet ederek bu sessizliğe yaklaşmaya çalışır.” (Lavelle, 2021:94). Ormanın sesi alçaktır ve bireyi 

de sessizlikle hemhal olmaya çağırır. Ormanın sessizliği, yatıştırıcıdır. 

Kentin içinden doğumu gerçekleşen modern şiirin, sessizlik arayışı doğaya çarparak imge 

serüvenine katılır. Şiirin satır aralarındaki anlam gizlerini temsil eden sessizlik, orman imgesiyle 

mekândaki yerini sağlamlaştırır. 

 

  “Sesler koyan bir ormanın hazırlanışına 

   Bir ormanın, sessizce taşımış acıyı 

 

  Acının tarihinde –artık bizim de tarihimiz olan-  

  Ve gelmiş yeryüzüyle yüz yüze.” (Berk, A.T, 2021:275) 

 

Şiir öznesinin değindiği orman, acı ve sesler üçlemesi, sessizlik bozulmasını çağrıştırır. Kim 

tarafından çıkarıldığı müphem olan sesler, ormanın sessiz tabiatıyla itiraz edemeden katlanmasına 

sebep olur. Benliğini ormanın ruhuyla eşleştiren özne, sıkıntılarını yüzeye çıkarır. İlhan Berk’in 

somutlaştırma tekniği, şiirlerinde sık rastlanan bir durumdur. Şair için elle tutulur, gözle görülür 

şeyler şiirde var olmalıdır. Berk’e göre sözcük şiirde yeniden doğmalı ve temsil ettiği şeylerle iç içe 

geçen bir ürün olarak imge boyutuna dönüşmelidir. “Kısaca, tanımı değil görüntüyü koymakla. 

Nesneyi bir duyma yoluna itmek, duyma yoluyla kavramak, var etmek. Sözcük, şiirsel yükünü, 

imgeye dönüştüğü, imgenin kendisi olduğu, ancak böyle bir anlamı içerdiği sürece kazanır.” 

(Kolcu, 2010:50). Ormanın büründüğü sessiz acı, seslerin kuşattığı yeryüzünün saldırısıyla 

oluşmuş çileci sessizliktir. Özne bireyle bütünleştirmek için sessizlikle tanımlanan ormanı; duyma, 

hissetme ve görebilme duyularına dâhil etmeye çalışır. Bireyin ahvali, yeryüzündeki deneyimleri 

ormanın acı sessizliğine benzer. Orman, öznenin sessiz dili ve görüntüsü olmuştur. İstemsiz acı 

sessizliği, boyun eğişi ve çaresizliği imler. Sesler, yeryüzünü açımlar. Seslerle/yeryüzüyle başlayan 

acı, muhataplarının sessizce ancak acı çekerek kabullenmesini sağlamıştır. Şiirin işaret ettiği acı; 

çileci, zorunlu sessizlik olarak yeryüzüne gelmiş olma durumudur. Doğumu seçme şansı elinde 

olmayan düşmüş insan sendromu sezilir. “Sessizlik yeryüzüne değil gökyüzüne aittir.” (Lavelle, 

2021:97). Gökyüzündeyken yeryüzüne atılarak cezalandırılan insan, sessizlikten koparak seslerle 

prangalanmıştır. Tanrı’dan uzaklaştırılma motifini, ses ve sessizliklerle bağdaştırmak mümkündür. 



90 

 

Çünkü sessizlik Tanrısal olandır. Tanrı’nın dili, sessizliktir. O, adlandırılamazlık ve ifade 

edilemeyenin sonsuzluğudur. “Söz, bizi nasıl insanlarla ilişkiye sokuyorsa sessizlik de Tanrı’yla 

ilişkiye sokar.” (Lavelle, 2021:99). Bu bağlamda ilk ayrılığın temelindeki ceza, sessizlikten 

kopuştur. 

Başlangıcın bozulmadan türediği ilk eylemden sonraya değin bozma süreci devam etmiştir. 

Bozulmanın ruh boyutu, bireyi derinden sarsar. İletişim kopukluğu, yüzeysel duyguların saman 

alevi misali kolayca yanıp sönmesi sosyal varlık olan insanın, insanla arasını açmış düzeneklerdir. 

Yabancılaşma önce kişinin çevresindeki farklılıklarda başlayarak daha sonra özünde metastaz 

yapmıştır. Bozuluşların detaylarını şiire yansıtan İkinci Yeni sanatçıları; kent, evren, insan 

düzleminde ruh rahatsızlıklarını anlatır.  

“O zaman kadınlar gizliden göğüslerini ellediler. Güçlerinden 

        gönendiler. Bu yetti onlara. Ağ sallandı, balık vurdu. Tav- 

        şanların ot kesen ön dişleri durdu. Kuşlar açıldı. Torbalar  

        kana belendi. Ormanı bozduk. 

 

Sağır kadınlar denize karşı konuştular. 

Köşebaşlarında bakışlar kaldı. Adamlar kaçıştı heryerlerden. 

 

Av bitti. Ormanı boşalttılar. Gelip dinlendiler. 

Uzun parklarda tükenmemiş geyik yoktu bugünlük. 

(...) 

Sonradan en güzel unuttukları olacak anları dolduruyorlardı. 

 

Sözlerin sözlerin dayanılmaz kösnüsü idi artık bizi buraya 

                                            çekip getiren, konuşmak konuşmak...” (Uyar, B.S., 2021:195) 

 

Şiirin birinci kısmındaki “ormanı bozduk” ifadesi ilk manasıyla gerçeklik payı olan bir 

durumdan bahseder. Bozmanın yirminci yüzyılda sanat eserlerinde görülmeye başlaması, ilhamını 

mevcut düzensizlikten almasından kaynaklanmıştır. Bozulma, bireyin içyapısından dışa doğru 

yansır. Düzensizlik ve bozulmadan nasibini alan şeylerden biri de doğadır. Şiirin ana eksenine 

temellendirilmiş bu bozulma, her şeye sirayet eden modernizm olumsuzlukları arasındadır. “Yok 

etmek bir güç duygusu verir ve içimizdeki karanlık, ezelden kalma bir şeyi kışkırtır.” (Cioran, 

2020:119). Tanrılığa öykünen bireyin, yıkıcılığı benimsemesi derinlerinde köklenmiştir. Ormanın 

bozulması; yaşam sahasının daraltılması ve sessiz tabiatının sürekli seslerle meşgul edilmesiyle 

gerçekleşmiştir. Ormanın nefeslendirme yapıcılığı, yıkıcı unsurlarla tarumar edilir. Bunların 

başında anlatıcının aktardığı gibi avlanma gelmektedir. Avcıların tükettiği geyik imgesi; anaç, dişil 

belirteci olarak doğaya atıfta bulunur. Aynı zamanda “Dünyanın En Güzel Arabistanı’nda geyik 

kadını ve doğayı simgeler.” (Caner, 2006:146). Kadının tüketilmesi, sağır kadının denize karşı 

konuşma gereksinimi ataerkil baskıyla susturulmuş yalnızlığa işaret eder. Şiir öznesi anaerkil 

perspektifle yaklaşarak avı sonlandırıp; doğurganlığın temsili orman ve geyiği avcılardan 

arındırmaktadır. 

Şiirin son kısımda aktarıcıyı şiire teşvik eden söz basıncı vurgulanmıştır. Özne anlatma 

sebebini bu baskıya bağlayarak beyaz sayfaya mühürlenmiş sözler aracılığıyla konuşma/yazma 

edinimi gerçekleştirdiğini belirtir.  



91 

 

“Seçemiyordum iyi 

 Bir göl kenarı mıydı yoksa 

 Unutulmuş bir ormanın bitimsizliği mi 

 Değildi 

 Saydamdı, naylonumsu bir yerdi. 

 

Kaçmış olmalıydım sığ ilişkilerden 

İçimde ve dışımdaki 

Şimdi bakıyorum da ayrıntılardan uzak 

Küçük büyük kıvrımlardan uzak 

(...) 

Unutulmuş bir ormanın uzamsız yeşilliğinde 

Belki de 

O sürek avlarında soluksuz bir geyiğim.” (Cansever, S.K. II, 2016:167) 

 

Dış dünya realitesini sorgulama; iç dünyasıyla cebelleşen bireyi kaçacak, sığınacak mekânlar 

arayışına yönlendirir. Kendine yer arayışında olan şiir öznesinin yinelediği “unutulmuş bir orman” 

kurgusunda, gizlenmiş sessizliğe sığınma ihtiyacı göze çarpar. “Şehirli birey, sürekli yenileştirilen, 

dönüştürülen ve değiştirilen bilinciyle sürekli kendine ait olmayan, doğadan uzaklaştığı gibi artık 

kendi geçmişinden de uzaklaşmış olan bireydir. Oturduğu mekân, mekânın poetikasına uygun 

olarak toprakla, yani güven verici sağlamlıkla ilişkisini tümden koparmıştır (...) Tüm bu 

düzenlenmiş, önceden sınırları belirlenmiş ilişkiler ağı içinde gerçeküstücü sanatçının en belirgin 

tavrı, bu sıradanlığı daha da bayağı göstermek için gerçeküstüne sığınır.” (Orhanoğlu, 2010:116). 

Ruhu gezintiye çıkaran şiir öznesinin durak noktası, unutulmuş ormanın konumlanamamış 

yeşilliğindeki, avlanmış geyik bedeni/cesedidir. Gerçeküstü imgeyi örnekleyen ölü geyikte 

bedenlenme, ruhuna yer bulamayan özne trajedisini açımlar. Geyiğin soluksuz olmasını tercih eden 

aktarıcının ruhundaki bedbin ambiyans kaçış mekânı ve geyik bedeninde kendini gösterir. 

Beklenen durum, geyik bedeninde kargaşadan arınmış, ormanı yeşilliğiyle duyumsama haliyken, 

özne ölecek yer aramaktadır üstelik kendi bedeni dışındaki bir beden içinde. Bu tavır öznenin 

tasavvurunda gezintiye çıkarak kafa dağıtması ancak hissettiği şeyleri diri tutmasıyla ilgilidir. Bu 

minvalde uzamsız yeşilliğin imlediği kentte özne, tıpkı bir geyik gibi avlanmaya müsait, 

savunmasız nihayetinde avlanmış, soluksuz kalmış ve yenik düşmüştür.  

Kaçışın sebeplerini de belirten özne keşmekeşten kurtulma isteğindedir. Kent; ayrıntılar 

yumağıyla bireyin göz sadeliğine saldırır. Detaylarda boğulan ruh, orman sadeliği ve netliğini 

tahayyül eder. Cansever’in hem kentli olması hem de kent kalabalığına işi nedeniyle daha fazla 

maruz kalmasıyla doğan bu sıkılmışlık onu kaçmaya zorlar. Ormanın unutulmuş olması, doğadan 

uzaklaşmış kentli bireyin kaçınılmaz yazgısıdır. “Ölçüsüzlüğün sonucu olan bu unutma aynı 

zamanda onun mutsuzluğunun da sebebidir.” (Cioran, 2020:153). Umutsuz özne, doğadaki 

özdeşleştiği geyik ölüsüyle karamsarlığını yansıtır. Sessizliği orman ve ölü geyik özdeşliğinde 

aktaran öznenin mutsuzluğu uğursuz sessizlik örneğidir. Sessizliğe varacak yer bulamayan kentli 

özne, unutulmuş orman ve avlanmış geyik imgesinde ölü sessizliğinin realitesine sığınır. Geyik 

imgesinin anaç ve dişil çağrışımlarını ölü bedene hapseden özne diğer yandan verimsizliği, kısırlığı 

ifade eder. Özneye göre yeni düzende, orman ve geyiğin temsil ettiği dişil şefkat sekteye 

uğramıştır. 



92 

 

5.5. Sesi Yankıyla Öteleyen Dağ Sessizliği 

“Sessizlik ne kadar da uzun...” 

                                                                         Alfred de Vigny 

 Dağ metaforu, göçebe kültür kodlarıyla çizilmiş Türk topluluklarında yoğun yer kaplayan 

sembollerden biridir. Dağın uzamı, yüksekliği ve heybeti her zaman insana; şaşırtıcı, ürpertici, 

dinlendirici, saklayıcı yüceliğiyle çekici gelmiştir. Dağ, öteleri simgeler. Dağın ulu, koca ve 

erişilmesi güç zirvesi, insanların yaşamda temellendirdiği mevcut durumlara ilham olmuştur. Birey, 

daima zirveye çıkmak için çabalar. Dağ, özgürlüğün anahtarını saklayan, kemale ermişliğin 

keşişliğini sunan dinamikleri barındırır. Dağın kutsiyetini anlatan kıssalar, destanlar, efsaneler 

kolektif bilincin ürünleri olarak her kültürde görülür. “Kaldeliler, Aralu, Grekler ise Olympos 

dağını Tanrı’nın ikametgâhı olarak görürler. Çin imparatorları, dağların zirvesinde Tanrı’ya kurban 

sunarlar. Sinâ Yahudilik ve İslam’da Tanrı’nın tecelli ettiği ve Hz. Musa ile konuştuğu yer olduğu 

için kutsal kabul edilirken Fuji-Yama ise dünyanın ekseni olarak kabul edilir. Uzakdoğu kültüründe 

Himalaya, dağların kralı; Meru dünyanın ekseni; Kailâsa, Tanrı Şiva’nın ikametgâhıdır. Tibet 

inançlarında dağlar, semanın direkleri veya yerin kazıkları, hatta ülkenin ilâhları, mekânın 

efendileri olarak kabul edilmektedir. Dünyanın merkezini teşkil eden kutsal dağ inancı Ural-

Altaylar’da, Cermenlerde hatta Malakka pigmeleri gibi ülke ve toplumlarda da görülür. 

Mezopotamya’da merkezi bir dağ, gökle-yeri birleştirmektedir. Hıristiyanlara göre Hz. İsa’nın 

çarmıha gerildiği yer olan Calvaire (Aramice Golgata) tepesi dünyanın merkezinde bulunmaktadır 

ve hem semavi dağın zirvesi hem de Hz. Adem’in yaratıldığı ve defnedildiği yerdir. Yine bunların 

yanında ‘Cudi, Ararat, Ağrı, Zeytinlik, Hira, Uhud, Arafat’ vb. gibi dağlar, çeşitli inanışlara konu 

edilen ve kutsallık atfedilen dağlar arasında yer alır. ” (Özdemir, 2013:142). Dağ aynı zamanda 

sonsuzluğa uzanıyormuşçasına yayılan ve yükselen formuyla estetik yücenin unsurudur.  

Dağdaki hislilik çeşitliliğine hizmet eden sessizlik, dağın bütün yapısını mayalamıştır. Dağ, 

dıştan gelecek seslerin paratoneridir. Sesi homojenleştirmeden yankıyla yansıtarak öteler, dışlar. 

“Sesin yansıması sonrası sessizlik daha da derinleşir.” (Picard, 2021:110). Dağ, tabiatını koruyarak 

sessiz bünyesine müdahil olabilecek sesleri savuşturur. Dağların zirvesi, sessizliğin de zirvesidir. 

Zirveye ulaşmak isteyenlere çeşitli engeller koyarak bu sessizliğin dağıtılmasına kolayca müsaade 

etmez. Şüphesiz dağlar, sessizliği en iyi muhafaza edebilmiş tenhalık bütünüdür. Dağın muhtelif 

çağrışımlarını ruh haline göre şekillendiren İkinci Yeni sanatçıları, sessizliğe değen yönüyle de 

şiirlere ekler. 

 

“Güneş cebimde bir bulut peydahladı. Taş, kördür diye yaz- 

dım. Ölüm, geleceksiz. Şeylerin yalnız adı var. Ve: “Ad evdir.” 

(Kim söyledi bunu?) Dün dağlarda dolaştım, evde yoktum. Bir  

uçurum bize bakmıştı, uçurumun konuştuğu usumda. Buydu  

bizim kendinde sonsuz olanı duyduğumuz. Nesneler ki zaman- 

da vardır.” (Berk, A.D., 2021:173) 

 

Adlandırılamayan ve ifade edilemeyen hakkında susmayı tercih etme felsefesiyle 

harmanlanmış şiirde, dağın verdiği his adlandırılamayanın tarafındadır. Sonsuzluğu anlatmak için 

sözler yetersizdir. Dağlarda dolaşan özne, tattığı uçsuz bucaksızlık hissini yalnızca usunda 

canlandırmakla yetinir. Evlerin, nesnelerin ve şeylerin isimlendirilmiş yüküyle sınırlanan her 

madde sessizliğin menzilinden dışarı çıkmıştır. Özne “ad evdir” diyerek, evden dışarı çıkıp 



93 

 

dağlarda dolaştığını diğer bir ifadeyle adlandırılmayan doğanın kucağındaki hedonizmi yaşadığını 

belirtir. Felsefi derinlik ve mistik eşliğinde ezoretik olanı adımlayan özne; şeyleri anlamlandırma, 

adlandırma gayretinde olan kimseleri absürt bulur. Öznenin adlandırılmış ev söyleminin ardından, 

“kim söyledi bunu?” diye sorgulaması bu durumu örnekler. Wittgenstein’in zorlu felsefesine 

yaklaşan sorgulama, filozofun bir diyaloğunda benzer sorular sormasıyla benzeşmektedir: 

“ X: Şunu bilmiyorum, şunu da bilmiyorum, ama şunun bir ağaç olduğunu biliyorum. 

  Y: O ne? 

  X: O bir ağaç. 

  Y: Öyle söylüyorsun ama bilmiyorsun. 

  X: Görelim öyleyse. 

  Gördükleri şeye doğru yürürler. Yanına geldiklerinde: 

X: Şimdi, bunun bir ağaç olduğunu nereden biliyorum?” (Bouwsma, 2002:274-275) 

Bazı kabullerin sorgulanması ve cevapsız soru işaretleri bırakması zihni zorlar. 

Adlandırmakta giriftlikler barındırır. Evin niçin ev olduğu, ağacın neden ağaç olduğunu nasıl 

bilebildiğimiz sorgulamalarını, özne teğet geçerek yüce dağ sessizliğine sığınır. “Doğal yerlere geri 

dönüş; kuşkusuz, bir düzene koymadır, kozmosun içinde düzenin yeniden tesisidir.” (Bachelard, 

2023:47). Düzensizliğin hizmetkârı adlandırma kısıtlılığı; özneyi dağa, doğaya doğru iteleyen 

tazyiktir. Dağ ile bütünleşme isteği, düzen birliğiyle yaratılan insanın düzene, sessizliğe kavuşma 

içgüdüsüdür. Zaten düzensizlik başlı başına, doğanın düzenini tehdit eder. Dağdaki engel ve tehlike 

parçası uçurum, öznenin zihnindeki uçurumla yüzleştiğinde sonsuz olanın kıymetini açar. 

Nesnelerin zamanda olduğunu belirten özne, zamanın geçiciliğine değinir. Zaman kavramının 

müphemliğindeki başat gerçek düzenli ilerlemesidir. Zamana yenik düşen her şey sonuna doğru 

yürür. Zamanda kendini sabitleyen ise sonsuzluktur. Evrende somut sonsuzluğu ispatlayan 

gökyüzü, toprak, dağ gibi tabiat unsurları; bireyi büyüleyerek yüce estetliğine karışmasını sağlar. 

Ezeli ve ebedi sonsuzluk olan Rab Hz. Musa ile Tur Dağı’nda konuştuğunda, zerresini yansıtan 

yüce değeri dağa tecelli etmiştir. Belki de dağın bütün sonsuzluk kutsiyeti bu sinmişlikten 

teşekküldür... 

 

“Telefon çalar bir gelin alayını haber verirler Carmen’den bir 

 aryaya durursunuz 

 Hay sizi andım sevindim 

 Oysa ne resim sergisi umurumdaydı ne bizleri kapıdan üfüren 

 şu şehir 

 Herkesin gözü benim sevdiğimde oysa benim sevdiğimin 

 Ayrılığı yok oysa ben hem sevmeyi hem 

 susmayı biliyorum 

(…) 

 Ya sizi anmalıydım ya bir yangına hortum tutmalıydım 

 Alevlere ateşlere küllere 

Siz kimsiniz bu orman bozgunu yeşil perdeleri nasıl 

uydurdunuz Allah aşkına 

(…) 

Bu ne yeşil piyano çalarsınız sesiniz güzeldir loştur aralıktır 

Ben duyarım bir bir 



94 

 

Bütün duygularımın başı darda perdeleri daha sıkı örterseniz 

kurtulurlar 

Hay sizi andım kurtuldum  

Yoksa hiç yeri yokken şimdi karlı dağları düşünmeye 

koyulacaktım 

(…) 

Sizin o loş odalarınız var ya kurtuldum 

Artık uçakları hoş görürüm”(Uyar, B.S, 2021:185-186) 

 

Uyar, “Dünyanın En Güzel Arabistanı” adlı şiir kitabında kentli sorunlarına yoğun eğilim 

gösterir. Bu şiirler; sanayileşme, kapitalizm, metalaşma olgularının kol gezdiği zamanın sancısını 

çeken insan doğumunun neticesidir. İlerleyen şeyler, bireyi gerisinde bırakmıştır. Sanatçı, 

sessizliğin yurdu olan doğa sadeliğine kaçış temlerini sıklıkla kullanır. Bir söyleşisinde D.E.G.A 

şiir kitabı ile ilgili amacının; “bütün insani faaliyetlerini tabii halinde düşünmek suretiyle gelişmiş 

uygarlığın baskısından kurtarabilmek” olduğunu söyleyerek, “insanın kurtulmasının çok doğal bir 

hayat içerisinde mümkün olduğunu”(Uyar, 2018:461) düşündüğünü ifade eder. Sessizliğin kesif 

etkisi, dominantlığını doğada hissettirir. Orman, dağ, çöl gibi insandan ve eşyadan arınmış yerler, 

sesleri birbirinden kolayca ayırt etmeyi sağlayarak, sessizliğin varlığını derinden duyurur. Minimal 

ses desibeline sahip olan yaprak hışırtısı, rüzgâr uğultusu belirginleşerek ortamın seslerden muaf 

olduğunu ispatlar. Bu fark ediş; kentte iç içe girmiş, anlaşılması güç söz/ses evreninde, sessizlik 

hegemonyasının en sessiz delili olur. Değişen çağ içerisinde oluşan rehavet ortamı; bireyi kendi 

özüne, tabiat ve tabiatın temsil ettiği sessizlik terapisine yönlendirir. Şiir öznesinin arzu ettiği 

sessizliğin sade tınısı; karışık ve gereksiz seslerden bertaraf olabilmektir. Sesin sıfır noktasının 

olmadığının bilinciyle, ses sadeliğinin olduğu mekân tahayyülü kurar. Şiir öznesi için; tütün 

fabrikasında çalışan asi güzel temalı romantik Carmen operası, aşkı anlatan sadeliktedir. Öznenin 

arzusu, heavy metal formundaki kalın, ağır ve yüksek ses değil; klasik müzik sadeliğindeki 

dinlenmedir. Bu durumu loş eve benzeterek vurgulayan özne aradalığı ve ortadalığı vurgulamaya 

çalışır. Seslerin göz yoran tam ışık yoğunluğunda değil de, dinlendiren loş sadeliğinde olmasını 

temenni etmektedir. Şiir öznesi sevmek fiiliyle, susmak fiilini birbirini destekleyen manalar 

düzeyine çekerek, sükûneti sevginin tezahür çeşitlemesi yapar. Sözcüklerin kifayetsiz kaldığı acı 

durumların yanında, sevgiyi ifade ediş biçiminde de söz yetersiz kalır. Hislerin sessizlikte 

filizlenmesi, sevgiyi muhafaza etmenin güvenli yanıdır.  

Şiirdeki ateş imgesi, yükselen seslerin hararetini perçinleyen imaja dönüşür. Şiir öznesi ateşi 

yok etmek adına külleri heba etme niyetindedir. Oysa kül; statik, yandığının farkına vararak 

soğuma bilincine geçmiş erginliği yansıtır. “Varlık kendini yitirdiği anda kendini bütünler ve bu 

yok oluşun yoğunluğu varoluşun en üstün, salt ve en açık seçik kanıtıdır.”(Bachelard, 1995:82). 

Kendini gerçekleştirmenin somut örneği olan kül, ateşten farklıdır. Dönüşümünü ve benliğini 

kazanmak için yanmayı tercih etmiştir. Üzerine su tutulduğunda boyun eğen konformist ateşe 

nazaran kül, başkaldırarak tozunu savurma direncini gösterir. Bu minvalde ateş ses, kül ise 

sessizliğe özgül yansımalardan sayılabilir. Zira sessizlik; sesin bütün yoğun kuşatmasına rağmen 

hâlâ etkisini olumlu/olumsuz üst seviyelerde tutmaktadır. Şiir öznesinin sitemlerinden bir diğeri ise 

doğa taklidinin, kentsel nesnelerde mümkün olmayacağıdır. Kentin göbeğindeki doğa ve sessizlik 

temsilleri kargaşadan ibarettir. Çünkü yapaylığıyla doğallığından sıyrılmış, değişmiştir. Şiir 

öznesinin kabulsüz tavrı; “dünya ve yaşam içine yerleşememiş insanın görüngüsü olarak 



95 

 

yabancılaşma, varolanla iletişim kuramamak, ona katlanamamak ve katılamamak anlamında 

ontolojik bir sorundur.”(Deveci, 2012:950). Yapay ve doğal karşıtlıkların beraber kullanılıp, 

terazide bir tarafın ağır basması tercih edilen tarafın vurgusuna yönelik atılımdır. Şehrin 

yeşilliğindeki yapaylık istenmez fakat istem reçetesi sunulur. Yeşil piyano güzel sesle karışarak, 

öznenin arzuladığı minimallikte sesleri sunar. Sesin loşluğundaki aradalık değeri; şiir öznesi 

tarafından; “sesiniz, güzeldir loştur aralıktır” şeklinde betimlenir. Seslerin girift, heterojen, 

uyumsuz kalabalıklarında duyma eylemini sağlayamayan özne; yalın seslerin sessizliğe evrilen 

kimliğini bir bir duymaya başlamaktadır. Perdelerin sıkıca kapatılmasından sonra huzura ereceğini 

vurgulayan şiir öznesi, duygularını sıkıştıran yeknesak karışım seslere başkaldırır. Seslere camını 

kapatan şiir öznesi bu hâli yetersiz bulur ve perdelerini kapatarak görüntülerin ses hayallerine 

beyninde bile yer vermek istemez. “Hay sizi andım kurtuldum” vurgusundaki doğaya kaçış engeli 

öteki özne; şiir öznesini düşünceye, refleksiyona sevk ederek sessizlik dünyasına sabitler. Düşünme 

sakinliğine geçiş sessizce yapılan eylem örneklerinden biridir.  Öteki öznenin anılmasıyla oluşan 

düşünce sessizliği olmasaydı şiir öznesi yine düşünce haline kaçacağını söyler. Sessizlik 

çağrışımını tamamlayan karlı dağlara hayali seyahat vurgusu; her halükârda mutlak dönüşün 

görülmeyen, duyulmayan ancak dip noktalarda bile hissedilen sessizlik olacağı belirtilmiştir.  

Ses varlığı ve hiçliği arasında sıkışan özne hangi yöne adım atacağını bilmeden yoluna 

devam etmek zorunda bırakılmıştır. Makro kozmos olan evrende gece gündüz gibi zıtlıklar birbirini 

tamamlar döngüde devam ederken, mikro kozmos olan insanın fıtratında birçok karşıtlık bir 

aradadır. Ampirist titizliğiyle yaklaşım sergileyen şiir öznesi, tek yanlı duruşun zararlarını hesaba 

sokarak arada durmayı uygun bulur. Doğanın sessizlikle olan akrabalığına sığınıp; eklenmiş, 

yamalı sesleri reddeder. Sessizlik istenci; “bizi dünyanın düzensizlikleri karşısında gittikçe artan 

sorumluluklarımızdan muaf tutmaz; soluklanmamızı, duyularımızı keskinleştirmemizi”(Breton, 

2022:11) sağlayacak imkânlar sunar. Modernitenin metaları öne sürerek, sessizlik imkânsızlığını 

kanıtlama çabasındaki ‘imkânsız’ı dayatma baskısı, kitle krizine yol açar. Fakat göz ardı edilen 

sofistike bilinç açarında; imkânsız sözcüğünün ‘ı’ harfini kaybetmeyi kabullenmiş bir teslimiyetçi 

olduğudur. Tıpkı kül misali, sızıyı çekmeden imkânsızı başaramayan bireyin, başarıyla hemhâl 

ol(a)maması söz konusudur. İmkânsızı başarabilmek, sızıyı yüklenerek yol almakla mümkün olur. 

Şiir öznesi sessizlik yanlısı zihniyetiyle, sesleri lağvetme güçsüzlüğünde olduğunu kabullenir. 

Elinden gelen yalnızca seslerin arap saçına dönmüş kaosunu çözmektir. Son mısrada ayrıştırdığı 

ses sadeliğinde, üstünden yük attığını belirterek, uçak sesinden etkilenemeyecek duruma geldiğini 

ifade eder. Sanayileşmenin hızı, hız makinelerini sahneye çıkararak ses kirliliğini kendi koynunda 

emzirme teşebbüsüne adım atmıştır. Kalabalıkların sesi kısılsa bile, insan kontrolüne ihtiyaç 

duymayan çoğu makinelerin sesi devam eder. Ayakların kademe kademe yer ile bağlantısını 

kesmesi; insanın öz mayası topraktan uzaklaşmasına, kopmasına sebebiyet verir. “Dünyanın 

dönüşünü hızlandıran, hayatın ritmini çabuklaştıran, nesnelerin sabit yapısını hızla geçen 

araba”(Arslan, 2012:125) yanına büyük ağabeyi uçağı da ekleyerek; ses hükümranlığını yerde 

gökte ilân eder. Kent yaşamı mensupları, hızın egemenliğine ayak uydurmaya çalışarak her şeyi 

hızlıca üretip, en çokta hızlıca tüketme gafletine düşmüştür. Nesne hızına yabancı ve uzak olan 

modern birey, kendi türünün nesne taklidini yapmasına da hayret eder. Yalnızlık ve bunaltı içinde 

örselenerek, ruhunu onaracak çareler arar. Dağa ait sessizlik, düşünce sessizliğiyle eşleşerek özneyi 

rahatlatır. Dağın sessizliğini; kar ve düşünce ekseninde aktaran şiir öznesi; sessizlik odunu 

harlayarak parçalardan bütüne doğru gelişim gösteren sözcükleri kullanmıştır. Aynı zamanda 

uçağın karlı dağlar üzerinden süzülmesi; dağın sessiz formunu bozucu, dağıtıcı niteliktedir. Ancak 



96 

 

özne sessizliğin parçaları kar, dağ, kadın ve düşünce vecdine kapıldığı için uçağı göz ardı eder. 

 

“KORO 

(...) 

Giderek siz oluyorsa bütün bir kalabalık 

Yüzünüz yüzlerine benziyorsa, giysiniz giysilerine 

Ansızın bir hastanın kendini iyi sanması gibi 

Gücünüz yetse de azıcık bağırsanız 

Bir yankı: durmadan yalnızsınız 

Durmadan yalnızsınız. 

EPİSODE 

Yani bizim hiç korkmadığımız şeyler 

Doğrusu en çok korktuğumuz şeylerdir gerçekte 

İçimizde kahverengi bir dağ ölüsü yatar” (Cansever, S.K.I, 2017:299-300) 

 

Modernizmin olumsuz etkilerini şiire yansıtan İkinci Yeni, kalabalıkların anlamsızlığına 

değinerek yalnızlıklarını parlatır. Tragedyalar’da Cansever; yalnızlık, yabancılaşma, umutsuzluk, 

karamsarlık vb. ontolojik problemleri modern birey trajedisi çatısı altında toplar. Stereotipleşmenin 

yaygınlaştığı toplumdaki aynileşme, çoğunluk paydaşlığı olmayıp, bireyi yalnızlaştıran olgudur. 

Tek tipleşmenin otomatizmine maruz kalan birey, marazi duygu durumlarını benliğinde yaşatarak 

umut ferini söndürür. Şiir öznesinin, içindeki ölü dağ imgesi; umutsuz, çaresiz, korkutucu şeylerin 

bastırıldığı sessizlik çeşidini imler. Bu sessizlik, kalabalığın ses birliğindeki manasızlıktan 

doğmuştur. Dağın imlediği olumlu duygular, karaya yaklaşan ölüm rengiyle sessizliğin/hiçliğin 

sularına kendini bırakır. Eşyanın varlığını ilan etmediği dönemlerin doğayla etkileşimindeki 

ihtişam, kalabalığın verimsiz gönençliğinde kan kaybederek ölü sessizliğine akmıştır. Korkuların 

aynası durumundaki dağ imgesini ‘ölü dağ’ olarak bastıran özne, dağa iki kere sessizlik giydirir. 

Sebepleri koro kısmında sıralayan özne; kalabalığa benzeyerek karışmaya çalışsa da içindeki 

öldürdüğü dağın yankısı yalnızlığı(nı) sessizce haykırmaktadır. 

Dağın estetik hazzı sağlayan yüceliğini pasifize etme, yılgın ve ölgün duyguların elinden 

çıkmış modern şiirde görülen bir durumdur. Dağdan içlere doğru yayılım gösteren yerleşimler, 

uzaklaştığı her şeyi içinde taşımaya başlar; “sessizliğe de gömülebilen her ifade hep taşkındır; ses 

çıkarır, söz alıp verir. İfade sessizliğe anlamın kendisini verir” (Canar, 2012:13) ancak bir ölü, 

sessiz bir ölü olarak... 

5.6. Sus(kun) ve Sessizlik  

“Şiir söylemekten ziyâde bir  

                        susma işidir.”  

Ahmet Hamdi Tanpınar 

Sessizliğin belirgin hallerinden biri de suskunluktur. Kişi ruhsal durumlarına göre, 

istemli/istemsiz, dayatılmış, öfke, aşk, sitem, kaygı, çaresizlik vb. gibi hisleri yansıtmak adına 

susmayı tercih eder. Susmak her şeyden önce bir gizin taşıyıcısı olma halidir. Suskunluk, ruhun 

vitaminidir. Bireye dur sınırını çizerek, kısıtlılığını hatırlatır. Dinleme, düşünme mesafesi verir.  

Susan insanın aklındakileri tespit etmek, hakkında fikir üretmek imkânsızdır. Kişi, bir başkasına 

konuştuklarında kimliğini gösterir. Bir kimsenin aklında kötülük eylemleri yer alıyorsa, bunu o 



97 

 

konuşmalarıyla ve davranışlarıyla belirtmeden anlaşılamaz. Ancak modern zamanda, suskunluk 

değersizleştirilen, çabuk tüketilen her şey gibi ötelenerek anormalleştirilir. Sükût, münzevi, sakin 

bir yaşamı tercih ederek bunu benliğinde taşıyan kimse, modern insana ilginç ve çağdışı izlenimi 

verir. Yahut böylesi yaşam tarzını benimseyen birine karşı verilen şaşkınlık tepkisi, nasıl 

yapabiliyorlarla doludur. Kentten taşraya göç arzusu ertelenerek, yaşlılığın zorunlu yavaşlığında 

planlanır. Çünkü modern birey, uğultunun ortasına doğmuş ve sese bağ(ım)lı olmuştur. Susma kimi 

zaman adaptasyon güçlüğü çeken insanın dışavurumudur. Benliğine uymayan, kendini 

uyduramadığı şeylerden sessizliğe çekilerek, toplumdan uzaklaşır. Benliği ve toplum arasındaki 

“ayrı olma duygusu huzursuzluğu doğurur; daha gerçeği, bu tüm huzursuzlukların kaynağıdır.” 

(Fromm, 2021:30). Huzursuzluğunu susarak, soyutlanarak kendiliğe çekilmeyle yaşamayı tercih 

eder.  

 

“ birden hatırladık seninle bulaşamadığımız günleri 

   gel ey büyük bakış yüce suskunluk gel artık beri 

 

 kentleri ve kasabaları ve köyleri çevirdik senin adına 

 kapıları tutmaktan artık herkesin nasır oldu elleri 

 

 olsun daha da tutarız sen varsın düşüncemizde ama gel 

 tutarız karaları ve denizleri ve yaşayan yürekleri” (Uyar, B.S., 2021:343) 

 

Suskunluk, sessizlik çeşidi olarak ruha kulak verme eylemidir. Bu kulak verişte bütünleşme, 

birleşme olgusu hâkimdir. Evrenin kurgusu, al-ver ile şekillenmiştir. Alınan nefes bir süre sonra 

tekrar geri verilir. Bahşedilen yaşam önce alınır sonra geri vermeye doğru adımlanır. Zıtlıklar 

aracılığıyla olguları algılama gücü, insanın fıtratında yer almaktadır. “İnsan aklı gerçeği 

çelişkileriyle kavradığına göre” (Fromm, 2021:95) kozmostaki bütün zıtlıklar bu amaç üzeredir. 

Kadın ve erkek ilişkileri de zıtlığın bütünleşme tepisiyle faaldir. Öznenin nidayla seslendiği 

suskunluk; tamamlanma, eksikliği doldurma gayretidir. Şiirde, “gel ey büyük bakış yüce 

suskunluk” diye serzenişte bulunan ifade; hisliliğin, dille çözülemeyecek iki formunu yükler. Aşkın 

sessizliğin tarafında duran kimyası kendini en fazla susuşlarda ve bedensel dinamizmin somut 

aktarıcısı göz/bakış aksiyomunda gösterir. “Gözler, sessiz ama bağıran sözcüklerin yeridir.” 

(Arslan ve İnce, 2022:94). Sevilenin bakışında alevlenen aşk duygusu, suskunluğuyla birlikte 

derinleşir. Şiir öznesinin yüce suskunluk diye seslenmesi, sessizliğin yüceliğindeki realite 

vurgusudur.  

Özne, sevgiliye seslendikten sonra onsuzluğun kendinde yarattığı sessizlik dünyasından 

manzaraları aktarır. Öznenin benliğindeki kent, köy ve kasaba sevgiliye, sevgilinin adına 

dönüşmüştür. Yüreğindeki halkı da sevgiliyle kavuşma anına hizmete adamıştır. Şeylerin sevgilinin 

adında var olması, yekleşmeye işaret eder. Öznenin arzusu, “iki insanın birbirlerini varlıklarının 

temelinden yaşaması, kendi kendilerinden kaçmak yerine birbirleriyle bütünleşirken kendi 

kendileriyle bütünleşmeleridir.” (Fromm, 2021:122). Suskunluğu temsil eden sevilenin meziyeti bu 

birleştirme gücünde saklıdır. İki insan en çok suskunluklarında birleşerek, tek olma şansını bulur. 

 

“Ve bütün konuşmaların bir tek cümlede toplanıp 

  Suskunluğu bir anıt gibi yükselttiği 



98 

 

  Bir konağı ve konağın olanca görkemini  

  Geri getiriyor rüzgâr.” (Cansever, S.K. II, 2016:29) 

 

Sessizlik, susma kişiye tek bir birey olduğunu hatırlatma kabiliyetine sahiptir. Sürünün 

uyumuna giren insanın, sürüden ayrışma durumudur. Suskunluğun günümüzde anormal gelme 

sebeplerinden biri genele uymayan yönüdür. Aykırı, ayrıksı düşünceler ve hisler paydaşlarını 

bulamadıkça, kendi seslerini dinleyeceği suskunluk diyarına çekilir. Bu suskunluk, yalnızlığın ruh 

kardeşidir. Seslerle birlikte maneviyat, maddiyata yenik düşmüştür. Yalnızlığın hemen hemen her 

kişiyi yokladığı aşırılık çağında nesneye tutunan insan, türüne tutunmayı reddetmiştir. Ruhi Bey’in 

iç dünyasını aktaran özne; yalnızlık, sessizlik ve suskunluk çemberinin içini doldurur. “Ben Ruhi 

Bey Nasılım’ın ilk altı bölümündeki monologlarda Ruhi Bey’in bilinçaltına inilir. O, içinde 

bulunduğu durumu, ‘yere dökülen bir un sessizliği’ ‘göğe bırakılmış bir balon sessizliği’ (...) vb. 

trajik sözlerle dile getirir.” (Karabulut, 2013:113). Şiir öznesi, uzun hislerin tek cümlede aktarıldığı 

samimiyetsiz durumu öteleyerek suskunluğu anıtlaştırmaktadır. Negatifin varlığı, zıddını 

kıymetlendirir. Konuşmalar tek cümlede toplanmanın yüzeyselliğinde/olumsuzluğunda, suskunluğu 

anıt gibi yükselterek dikeyleştirir. Öznenin susmayı anıt dikeyliğinde yükseltmesi mühimdir. 

Dikeylik, yaşamsal dinamiklik ve güç simgesidir. İlahiliğe yakınlık basamağıdır. Söz, uçup giden 

geçiciliğiyle yatay, suskunluk ise sonsuzluğa uzanma gücüyle dikey olandır. Özne; etraftaki yatay, 

yayılgan unsurları sürüklemeyi rüzgâra bırakarak, susma anıtını cilalar. Böylelikle rüzgârın görevi 

fazlalıkları süpürüp, geriye sadeliğin dengesini bırakmaktır.   

 

“Susuyorduk 

  her şeyin 

  uzağındaydık 

 

  belki de.” (Berk, A.D., 2021:351) 

 

İlhan Berk’in, Kuşların Doğum Gününde Olacağım başlığında toplanan şiirleri, ‘dilin ve 

şiirin’ sıfır noktasından yazılmış büyük sessizlikleri içerir. Şiirlerdeki özne, sayfalara sözcük israfı 

yapmamak adına hislerini beyaz boşluğa teslim ederek anlaşılmayı bekler. Berk sessizliği; 

özgürlük, ifade biçimi ve sonsuzluğa akış dramında bütün şiirlere yayarak yedirmiştir. “Sessizlik 

insanın kendisini aşan ya da sarsan akıl almaz olaylar karşısındaki ilk tavrıdır.” (Breton, 2020:252). 

Modern bireyin yazgısı, her geçen gün abes değişimlere tanık olmasıdır. Değişimler yaşanırken 

yamalı ilginçliklere kolayca adapte olmak ikinci şoku yaratır. Susmaya sığınan özne, kendini aşan 

değişimlere karşı sessizliğini silah olarak kullanır. Öznenin her şeyin uzağında olması, telaş ve 

kaygı yumağı insanlar arasındaki regresyon halidir. Son kısımdaki “belki de” muğlaklığı şiire 

ikircilik katmıştır. Bu durum susarak her şeyin uzağında olmak mı? susarak her şeye daha fazla 

yakınlaşmak mı? dualitesidir. Suskunlaşan insanın yoğunlaşması, çoğu hisleri özünde daha 

belirginleştirmesine neden olur. Bu bağlamda şiir öznesinin her iki durumu yaşadığı söylenebilir. 

Özne uzaklaşarak hem elini eteğini çekmiş münzevi hem de uzaklığın içindeki teşvikleri neşter 

altına yatıran düşünce işçisidir.  

Çağdaş insan, ses mazoşistidir. Farkında olmadan seslere meftun hale gelmiştir. Seslere 

bağımlı olma muhtaçlığında sessizlikten korkar, kaçar. Çünkü sessizlik tehlike sinyali yayan 

bilinmezliğiyle korkutucu ve ürperticidir. Öyle ki akıllara pelesenk olan “fırtına öncesi sessizlik” 



99 

 

korkusu her zerreye sinmiştir. Sessizlik modern insanın; sinsi ve gizli düşmanı olarak zihnine 

çivilediği bir tehlikedir. Bundan ötürü ıssız yerler şehir insanını korkutur. O, ses kölesi olduğunu 

bilmeden, ses/siz yapamaz hale gelmiş, ses mazoşti durumuna girmiştir. Çünkü ses, kentlinin 

afyonudur. 

 

“Ne kadar sürebilir ölümün en son düşünülmesi gereken  

               bir kurtuluş olduğu 

Bazıları susmayı aldılar, kimileri “evet” demeyi, avunup 

             yansılamayı, herkes bir türlü silâh 

O da bir silâh edindi.” (Uyar, B.S., 2021:421) 

 

Susmak, dominant tepki türleri arasında yer alır. Şiir öznesinin aktardığı susma dışındaki, 

“evet, yansılama, silah” susmanın türevleridir. Ölüm ve kurtuluş düşüncesindeki bunalıma çare 

olarak sunulur. Kabul edişin, boyun eğişin ve son çarenin hareket noktasıdır. Öznenin gözlemlediği 

ölüm düşüncesindeki vazgeçmiş insan çabasızlığı; susarak, itiraz etmeden kabul ederek, çoğunluğa 

uyup aynılaşarak yahut son çare silahla yaşam sonlandırılarak kendini gösterir. Öznenin kullandığı 

susma çeşidi; modern zamana uyum sağlayarak bunalım tahakkümünden gelen tepkiselliktir. 

Gücünü yettiremediği her şeye karşı susarak, silikleşerek vazgeçen herkesin; benzer düşünce 

panoptikonu inşa ettiği kıstırılmışlık söz konusudur. Şiir öznesi, vejetatif uyuşmayla tepkisizliğe 

tepki verme biçimini aktarırken; işaret ettiği ikinci müphem özne olan ‘o’nun, silah edinerek 

intiharı tercih etmesi yılgınlığı ciddileştirir. Ancak zaten yaşamsal dinamikler sunmayan ‘herkes’, 

bu verimsizlikle tetiği çekmiştir.  

Turgut Uyar’ın sessizlik ve çağrışımlarından faydalandığı şiirlerinde, onun kimliğiyle 

özdeşleşmiş huzursuzluğunu susmayla yansıttığı görülür. Sanatçının umutsuz ve huzursuz mizacı, 

ses kalabalıklarının ruhu kuşatan yutuculuğundan etkilenerek şiiri besleyen kaynağa dönüşür. 

Kentli olmasının dezavantajlarını sözüne mühürleyerek sanat dünyasına avantaj sağlayan şair, 

sessizliği muhtelif anlamlarıyla vurgulayıp çok yönlü ve çok sesli hüviyet kazandırır. Yükselen 

seslerden kendi sesini duyamamanın huzursuzluğunu yaşayan sanatçı; gerçek yaşamında da zaman 

zaman susmanın; düşünce ve itiraz âlemine çekilmiştir. Hayat arkadaşı Tomris Uyar, “Turgut 

Uyar’la on sekiz yıl hemen hemen her gün şiir ve edebiyat konuşan biri olarak şunu söylemek 

isterim: o, uzun süren susma dönemlerinden korkmayan, hele şiirin ayağa düştüğü dönemlerde 

susmayı, köşesine çekilip yeni bir şiirin nasıl yaratılması gerektiğini düşünen, okurunca verimli 

sayılmamayı bile önemsemeyen bir şiir yazıcısıdır” (Uyar, 1985:10) şeklinde aktarır. Susmayı, 

sessizliği benliğinde tanımlamadan anlatabilmek mümkün değildir. Sanatçının ruhundaki susma 

biçimleri, yaşantısına dâhil ettiği paralelinde şiirinde de yer almıştır. 

5.7. Sessizliğin Zaman Eşiği: Gece 

“Tek bir sırdaşım var, gecenin sessizliği; niçin mi sırdaşım? Çünkü susuyor.” 

Soren Kierkegaard 

Gece seslerin sadeleştiği, mevcut seslerin ise daha net duyulur olduğu zaman dilimidir. 

Vücudun ve beynin otomatik gevşemeye geçmesiyle dinginlik vaktinin geldiğini haber verir. 

Gecenin karanlık örtüsü, sessizliğe ürpertiyi serpiştiren nedenler arasındadır. Gündüzün seslerle 

etkileşimde kalan örgüsü, gece çözülen müphem sessizlikler doğurur. Gündüz vaktinin zihni 

dağıtan ve dört yanı çevreleyen sesleri, bireyin yoğunlaşmasına fırsat vermez. Gece olduğunda 



100 

 

seslerin seçiciliği ve kesifliği netleştiği gibi duyguların sesi de belirginleşir. Gizli kalması gereken 

tutkular gece çökmesiyle, kişinin iç ırmağında çağıldamaya başlar. “Arzu gece yarısı kökenlidir.” 

(Han, 2021:34). Gecenin imlediği bütün bu yoğunlaşma, derin düşünme, tutku ve hislerin taşması 

sessizliğin çatısı altında gerçekleşir. Bundan dolayı gecenin yoğunlaşmaya elverişli yapısı ve 

gizleyici karanlığı, şairlerce sıklıkla tercih edilmesine neden olmuştur. 

 

 “Gece 

  O kadar yalnızım ki birden, gördüm de 

  Binlerce yıldızıyla bu sonsuz mağaranın içini 

  Ha yanıp söndü dedim, 

  Ha yanıp sönmedi bir ateş böceği.” (Cansever, S.K. I, 2017:510) 

 

Gece saatleri, bireyin duygusal yoğunlaşması için en müsait an’dır. Geceye bu uygunluğu 

sağlayan, seslerin azalarak sessizlikle beraber dinle(n)me olanağı vermesidir. Gündüz vakitlerinin 

insanları toplayan enerjisi, gece ayrıştırır. Gündüz yüzeysel yalnızlığını yaşayan şiir öznesi, gece 

sessizliğinde kendiyle baş başa kalarak yalnızlığını kesin çizgilerle netleştirir. Özneye göre gecenin 

duyurduğu hisler, dünyayı sarmıştır. Ancak gecenin yalnızlığı belirgin kılan sessizliği, yatıştırıcı 

değildir. Özneyi muhtelif sorgulamaların içine atar. Şiirde mağaranın imlediği dünya ve anne 

rahmi; yaşamı, başlangıcı anımsatmaktadır. Anne karnındaki dairesel paralellikteki dünya, binlerce 

varlığa ve beraberindeki sorulara ev sahipliği yapar. Oysa anne karnı sadeliği ve yalnızlığındaki 

güven, doğumla bireyi benzeri takasa ikna etmiş olsa da aldatıcılığıyla güvensizliğini kanıtlamıştır. 

Dünyanın anne karnındaki güveni verememesi, özneyi ilk güvenli yere dönme meramına teşvik 

eder. Gece, anne karnı yekliğindeki realiteye benzerliğiyle dünyanın yansıttığı yanılsamadır. Şiir 

öznesi; Platon’un yansımalar/yanılsamalar mağarasındaki gerçekliğe uyanarak; kesretin 

aldatıcılığında tek olduğunun bilincine varır.  

Ateş böceğinin yanıp sönmesi ve gece belirginleşmesi, şiir öznesinin ben’ini yansıtan yanıp 

ancak sönmeyen ateş benzetmesinde verilmiştir. Yorgunluğun durmayla kendini duyuran 

niteliğinde olduğu gibi, ruh yükünün farkındalığı gece durgunluğunda bulanıklıktan kurtulur. 

Gecenin karası ve sessizliği ruhta çatlaklar açarak muhtelif sorgulamalara yöneltir.  

Geceyi sessizlikle birlikte düşünen şairlerin, sözü uzatmadan söylediği şiirlerde gece sığınma 

ve kaçış zamanına dönüşür. Çünkü gece ve sağladığı sessizlik, İkinci Yeni’nin fıtratına uygundur. 

Cansever, gecenin karanlığına saygı duymuş, karanlıksız aydınlığın mümkün olamayacağını 

savunmuştur. Karanlık, gece kavramları şiirlerinde öne çıkan imgeler arasındadır. Sanatçı 

aydınlığın keşmekeşini olumsuzlayarak gecenin karanlık dinginliğine kucak açar. İncelenen 

şiirlerinde gece sözcüğü 143 kez kullanılmıştır. Sanatçı ve öznesi için gece, benliğin açılmasına 

müsaade eden sessiz yüzleşmelerle sağaltım sağlar. Bu bağlamda İkinci Yeni’nin hisli şairleri, 

refleksiyon uğraşını yapabildiği zam/anları şiirlerine ustalıkla yedirir. 

 

“Ağar  

  

 gece 

 konuşsun diye 

   

 sessizlik” (Berk, A.D., 2021:260) 



101 

 

 

İlhan Berk’in sessizlik ile olan ünsiyeti Cansever ve Uyar’a göre daha nettir. Şair bu 

düşüncesini sözcüklerle belirttiği kadar görüntü düzeyine çekerek sessizliği görülür hale 

getirmiştir. Gece, şiire benzer. Kendini imgelerin ardına saklayarak, çok çehreli anlamları muğlak 

kara(n)lığa yedirir. “Belirsizlik ve çokanlamlılık esas olarak konuşanın niyetinin muğlak kalmasını 

sağlamaya yarar. Bunlar hem güç hem de özgürlük sağlar: yani söylediği şeyi kastetmemeyi, aynı 

anda pek çok şey ima edebilmeyi.” (Han, 2021:30). Gecenin imgeye uyumlu varlığı; yalnızlık, 

hüzün, derinlik, gizem, matem, dinginlik gibi birçok kavramın karşılığında kullanılmasını sağlar. 

Şiirdeki sessizlik, geceye kendini anlatma imkânı sağlayan aracıdır. Bir şeyin konuşmasını 

sağlamaya hizmet etme, can kulağıyla dinleme izlenimi verir. Şiir öznesi de gecenin konuşması 

adına sessizliği hizmetine adamıştır. Ben ve ötekinin çatışmasını yaşayan şiir öznesi, geceye söz 

hakkı verilmesiyle parçası olan ötekine kulak verir. “Yalnızlık, en uç aşamasında, bir tür sohbet 

gerektirir, yine uç noktada bir sohbet.” (Cioran, 2020:191). Öznenin yalnızlığı gecenin 

konuşmasıyla, çifte sessizlik sohbetine evrilir. Niktofili bağlılığını sezdiren tavrın ana sebeplerinde 

yalnızlaşma, kendini tecritliğe bırakma yer alır. Niktofilinin gece, karanlık hoşlantısında sessizliğin 

payı büyüktür. Kara, siyah örtüsüyle gece bütün sessizlik gizlerini varlığına karıştırmıştır. “Yakılan 

her şeyin siyaha dönüşmesinden başlayabiliriz. Elimizde bir kibrit çöpü veya kâğıt parçası alıp 

yaktığımızda, yanarken ışık veren ve farklı renklere bürünen bu cisimlerin sonunda siyaha 

dönüştüğünü/büründüğünü görürüz... Demek ki siyah, asla dönüşün halini yansıtıyor.” (Arslan, 

2016:1353). Böylelikle gecenin sessizlik işbirliğinde benliğe varma postulatını sağlaması ona; 

beklenen ve istenen anestezik etki manalarını katar. Gecenin şahsına münhasır melodisi; hafif esen 

yel ve doğanın ezgileriyle kelamsızca sessizliği çalar.   

 

“Dünya kapıyor gözlerini bir gece çağır, ben burdayım 

 Ben burdayım 

 Gece gece gece gece gece gece gece en sonsuz gece 

 Ben burdayım 

               -üstüme sinmişliğin var- 

(...) 

Konuşmak bizi çıkılmaz bir sokağa götürürdü 

Bir yalnızlığa böyle 

Kim varsa bir yalnızlığa giderdi, dünyada 

Kim varsa bir isyandı, dünyada” (Uyar, B.S., 2021:199-200) 

 

İkinci Yeni sanatçılarının yalnızlık sarmalına bulanmış şiirleri, ıssızlıklarını pekiştiren 

imgelerle doludur. Yalnızlığın başat belirteci; tenhalık, teklik, sadelik, her şeyden uzaklaşarak 

kendiliğe kapanma sessizlik kavramının tamamlayıcı parçalarıdır. Sessizlik, mekân ve zaman 

seçerek varlığını duyurduğu oluşumunda, belli başlı unsurlarla yakın ilişki içerisindedir. Gün 

vakitleri arasında sessizliğe yakın olan gece, sessizliğin bütün hallerini içerir. “Geceleri sessizlik 

yeryüzüne yaklaşır; yeryüzüne tamamen sessizlik yayılır; hatta yeryüzünün toprağına sızar gibi 

görünür.” (Picard, 2022:113). Sessizliğin transandantal yapısı, geceyle bütünleşir. Gecenin 

yalnızlığı dokuyarak bireye sirayetinin bilincindeki şiir öznesi, tekrarlarla sevilene yanında 

olduğunu belirtir. Özne yakından tanıdığı geceyle pekişen yalnızlık hissinin, öteki öznede de 

olacağını düşünmesi; yinelemelerle ‘gece ama ben buradayım, yanındayım, yalnız değilsin’ 



102 

 

yatıştırma gereksinimindedir. “Gecenin zifiri karanlığında, kırların ıssızlığında sessizliği bozma 

isteğinin nedenlerinden biri de güvenlik arayışıdır.” (Corbin, 2021:39). Şiir öznesinin sevdiğine 

seslenerek güven eli uzatma çabası, üstüne çullanmış duygu ağırlığını dağıtma ihtiyacının 

neticesidir.  

Uyar’ın yalnızlığa bakış açısı, kentli insan düzlemindeki değerlendirmelerden oluşur. 

İletişimin, enformasyonun faal olduğu kentte paradoks bir biçimde, yalnızlığa sebebiyet veren yine 

bu etkileşimlerdir. Kişiler arası iletişimde her şey konuşularak tüketilir. Giz ve merakın kalmadığı 

şeffaflık, keşfedilmek için başka meraklar ardına düşülmesini tetikleyerek başlangıç noktasına 

ulaşan kısır döngüler oluşturur. Şiirin ikinci kısmında özne, yalnızlığın sebebini konuştukça girilen 

çıkılmaz yollar olduğunu belirtir. Ben’indeki iletişimin çabuk tüketen şeffaflığı, özelden geneli 

yansıtan bir yalnızlıktır. “Her şeyi iletişimin ve görünürlüğün eline teslim etmek müstehcendir.” 

(Han, 2021:29). Sessizlikten uzaklaşma durumu, iletişimden ziyade iletişimsizliği getirir. Çünkü 

sessizlik şeffaf değildir. Keşfedilecek, çözümlenmeye teşvik edecek boşluklar bırakır. 

Modernizmin temel problemleri arasında; yığınlaşmış enformasyon, görüntüler ve iletişim 

şeffaflığı yer alır. Perdelerin kaldırılmasıyla birlikte merak duygusunun yitirilmesi, çabalamayı 

ortadan kaldırır. Artık bireyler, el altındaki cep boy haz metasına birkaç tık ve sürüklemelerle 

bilgiye, görüntüye ve iletişime ulaşmanın yüzeyselliğiyle tatmin olmaktadır. Sessizliğin gizemiyle 

mesafesi açılan modern insanın; yığına müdahil olmasıyla, çoğulcu bireysel yalnızlıklar büyümeye 

devam eder. Şeffafın olumluluk şiddeti; bilinenin zihni dağıtan, teskin eden güveniyle sessizlik 

müphemliğine yer bırakmaz. Nitekim şeffaflıktaki rahatlatan olumluluklar, negatifin yarıklarına 

teslim olmuş teşhirlikten başka şey değildir.  

5.8. Boşluktaki Ritim: Sessizlik  

“Sessizlik ve hatta boşluk iyidir; sözlerse fena. Eğer kofsa içleri, öyle 

 kalacaklardır.” 

Eliezer Wiesel 

Modern toplumların momenti, boşlukları doldurmak üzerinedir. Maddesel boşluklara sürekli 

eklemeler yapılması gerekliliği, zihinlere altın tepsi de sunularak kabul edilir forma bürünmüştür. 

Fakat maddenin doldurulan boşluğu; hissi, içsel boşluğu tamamlama yahut tanımlama sistemine 

hizmet etmemektedir. Kapitalizmin direktifi; boşluk kalmamasını, evrende ve evlerde boş olan 

yerlerin doldurulmasını öğütler. Sartre göre, “insan gerçekliğinin en temel eğilimlerinden birini 

kaynağında kavrarız: doldurma eğilimi. Bu eğilim hem ergende, hemde yetişkinde buluruz; 

hayatımızın önemli bir kısmı delikleri tıkamak, boşlukları doldurmak, sembolik olarak doluyu 

temellendirmek ve gerçekleştirmekle geçer.” (Sartre, 2014:717). Bu eğilim kişiye eşya ve şeyler 

aracılığıyla kendi hayatında da boşluğu tehlikeli, dolması gereken olgu olarak kaydetmesine zemin 

hazırlar. Boşluk fobisini aşılayan algı, benliğe değin sızarak genellikle ürküntü aksiyomu veren 

kavram gibi anlaşılmasını sağlar. Arayış içinde olan birey, yaşamında tanımla(ya)madığı boşlukları 

bile tamamlamaya çalışır. Boşluk kavramı, sessizliğe yakın olmakla birlikte sessizlik gibi 

olumlulukları, olumsuzlukları bünyesinde toplamıştır. Boşluğun genellikle ihtiyaç dengesinde yer 

açma, nefeslenme patetikliği göz ardı edilmiştir. Oysa “dünyada mevcut ve değeri için sevilen her 

nesnenin, hiçlik hakkı vardır. Her varlık, var olmanın birazını, kendi varlığının gölgesini, kendi 

varlığını kendi var-olmayanına  (non-étre) boşaltır.” (Bachelard, 2023:54). Böylelikle boşluğun 

sessizliğe işaret eden genesisi, varlığın mola etkinliğine evrilir. Boşluğu varlık olarak değerlendiren 

antik dönem filozofları, her şeyin başlangıcını boşluğun olmasına dayandırmıştır. “Parmedines’in 



103 

 

boşluk olmadan devinim olamaz” (Denkel, 1986:67) görüşü boşluğu ontolojik tekâmül için elzem 

kılar. Şiirde ise boşlukları üsluba çeviren İkinci Yeni sanatçıları, muhtelif anlamlarla söze 

yansıtmıştır. Boşluğun sessizliği karşılayan yapısı, ilmek ilmek şiire işlenerek açarlar sunar. Zaten 

şiir; boşluğa bırakılmış sözcüklerin, ahenkli dansıdır. 

 

“kayıp gider sonunda birinci tekil kişi 

 ve kokular uçup gider 

 bir garip boşluk kalır 

 o kokuyu anımsatan 

 çiçeklerden yapraklardan 

 oylumunu yitiren adamlardan 

 öbür kalanlar için doyulmaz sanılan” (Uyar, B.S., 2021:532) 

 

Şiir öznesinin tek kişilik boşluğu, anımsamayı etkinleştiren tahrik öğesidir. Şiirin ana teması, 

yitip giden her şeyin ardından kalan garip boşluk dizesidir. Kayıp giden ‘ben’, uçup giden kokular 

geriye sessizlikleri bırakır. Ancak özne boşluk ardılına varınca, uçup giden ‘o’ kokuyu anımsar. 

Kokuyu anımsatan boşluk an’ı, sessizlikle tek başınalığın verdiği etkileşimden doğmaktadır. 

Boşluk, kişiye duygusal konfirmasyon ortamı sağlar. Duygularını onaylamaya başlayan öznenin 

sessizlikle iç içeliği, hissi keskinlikler verir. Oluşan yoğunluk sayesinde kokunun kaybı, boşluk 

sessizliğinde tekrardan duyumsanır. Kokuyu geri getirerek var eden boşluktur. Boşluk kavramının 

özüne atfedilmiş olumsuzluk; sessizliğin reflektif, ekstatik alaşımıyla birleştiğinde pozitifleşir. Bu 

minvalde kokuyu anımsatmasıyla boşluk an’ı, hissetmenin insan tarafına aitliğini hatırlatmaktadır. 

“Ruh sükûnetle durduğunda, iyi zaman meydana gelir.” (Han, 2021:70). Ruhun sessizlik 

boşluğunda salınması; düşünceye dalan ve hislerine kulak kabartan kişi için erginleşmeye katkı 

sağlayan edimdir.  

Öznenin boşluğa garip sıfatını eklemesine rağmen nahoş olarak düşünmediği “oylumunu 

yitiren adamlar” ifadesiyle anlaşılır. Oylum sözcüğü; derin çukur, oyuk bir diğer deyişle boşluk 

karşılığına gelir. Yitirme ise kayıp vermişliğin olumsuzluğunu belirtir. Oylumu, boşluğu yitirme 

durumu özne tarafından olumsuzlanır. Hareketin oluşması için boşluğu şart koşan filozofların 

görüşüyle paralel olan bu tavır, boşluğunu yitiren adamların devinim içinde devinimsiz kalmasını 

çağrıştırmaktadır. Boşluk yitimi, sessizliği kaybetmeye denk düşer. Sessizliği/boşluğu yitiren 

kimseler ise ruhuna yabancılaşmaya başlar. “Sessizlik tam da boşluktan doğar ve insanı manevi 

yoruma sevk eder.” (Corbin, 2020:32).  Maneviyatla ünsiyet kurmanın ilk adımı boşluğun bilincine 

varabilmektir. Oylumunu kaybedenler ise manevi olanla bağını kesmiş, bal mumu yansımalarıdır. 

Şeylerin varlığı, boşlukla tanıştığında kendini duyurur. Uzun süre aynı yerde duran eşya bile 

kaldırıldığında geri kalan boşluk sayesinde yokluğunu fark ettirmeye başlar. Öncesi hep aynı 

yerinde olmasına rağmen varlığı g/özde fludur. Boşluk kendini fark ettirir çünkü göz, boşluğa aşina 

değildir.  

 

“Bir bilinmezi sergiliyordur. 

 Anlamsız bir ödülü istemektense 

 fırlatıp atmak. 

Bir ideaya! 

(Her seferinde yeniden doğan.) 



104 

 

Zamanın rengini almak 

Ordan bakmak. 

Bütün duyduğu bir zemin boşluğu değil midir? 

Görünmeyeni görmek.” (Berk, A.T., 2021:319) 

 

Berk’in şiirlerinde imgeyle vurgulanan boşluklar olduğu kadar görüntüye bilinçli bırakılmış 

boşluklarda göze çarpar. Boşluğun şiirini yazmak, boşluğu varlık perspektifinden değerlendirmenin 

nihayetidir. Boşluk kavramının tekâmül, kayma, kaybolma, kara delik şeklinde halleri vardır. 

Nitekim boşluk ve sessizlik ilişkisi, Doğu felsefesinde varılacak son gerçeklik olarak ele alınır. 

Nirvana’ya sessizlikle ulaşılır ve ulaşılan yer boşluğu temsil eder. Budizm’in merkezine oturtulmuş 

Sunyata fikri; boşluk, anlamsızlık, içsizlik gibi anlamları karşılamaktadır. Ontolojik yüklerin 

boşluğa varana değin ruhun üzerinden atılarak, varlığın boşluğa ulaşması öğretisine dayanır. Tao 

felsefesi de boşluk üzerine temellenmiştir. Lao-Tzu’nun ifadesiyle  “otuz çubuk tekerleğin 

ortasında birleşir, aralarındaki küçük boşluk tekerleği döndürür. Çamurdan yapılan çanak, işlevini 

çerçevelediği boşlukla görür. Bir odanın duvarlarına kapı ve pencereler yapılır. Fakat asıl iş gören 

odanın boşluğudur. Bütün bileşen öğelerin yararı vardır. Fakat işlevi gören boşluktur.” (Arığ, 

2015:3). Boşluk kavramının sınırlandırmayan açıklıkları, İkinci Yeni diline denk düşer. 

Kuralsızlığın, sınırsızlığın ve anlamsızlığın özgürlüğüne ulaşmak isteyen sanatçılar için boşluk 

anlamlıdır. Çünkü yapıtların, sözün ve varlığın sınırları, boşluğun sınırsızlığıyla esnekleşerek 

ayrıcalık sağlar.  

Şiirdeki boşluk; bilinmez, anlamsız, fırlatıp atma, idea ve zaman kavramlarında kendine yer 

açar. Boşluk, bilinmeyen müphemlikler taşır. Şiir öznesinin deyişiyle, bir bilinmezi sergiler. 

Ödülün anlamsızlığı, boşlukta durur fakat özne oradan bile fırlatıp atarak boşluğu varlıktan sıyırır. 

Öznenin her an yeniden başlattığı ideaların, yansıma/yanılsama aktarımının ana fikri boşluğa akar. 

Dış dünya gerçekliğinin kopyadan, yanılsamadan ibaret olduğu görüşü, Platon ve Tao felsefenin 

ilkelerinin arka planı olan boşluk mantalitesiyle gelişmiştir. Yanılsama realitesinin bilincine 

varıldığında boşluktan mülhemlik uyanışıyla, varlıktan ve şeylerden sıyrılma meydana gelir ve 

böylelikle ruh özgürleşmesi sağlanır. Şiir öznesinin gayreti, boşluk/sessizlik bütünleşiğinde 

özgürlüğe ulaşmaktır. “Çinlilere göre, yalnız kayıtsız bir zihin her zaman Tao’nun özünü kavrar 

(...) Derinlere inmek sessizlik ister, sarsıntılarımızın hatta yetilerimizin durdurulmasını gerektirir 

(...) Sadece kendi boşluğuna alışan, varlık ya da nesnelerden, bütün ilişkilerden arınmış zihin 

özgürleşir.” (Cioran, 2020:11-14). Öznenin şiirin son kısmında açmaya başladığı boşluk imgesi, 

zemine oturtularak sağlamlaştırılır. Zemin topraktır ve evrendeki doluluğun net formudur. Bir diğer 

deyişle gök boşluk, zemin/toprak ise doluluktur. Boşluğu zemine bağdaştırma; kayma 

güvensizliğini imler. Zemine güvenle ayak basma, doluluğundan emin olmanın somut hareketidir. 

Öyle ki “depremin kimlikleşmiş korkusundaki en dominant sebep, dışarıdalığın apokaliptik 

ürpertisini öteleyerek sığınılan, mahrem değerlerimizin saklayıcısı sağlam zemine karşı an’lık 

güvenimizi yitirişimizdir. Zeminden aşağı düşülmez.” (Arslan, 2022:487). Zemini boşlukla 

hiçleştiren şiir öznesi, yeri gökleştirip her şeyi boşlukta eritir, boşlukla kaplar ve sessizleştirir. 

Böylece zemin doluluğunu kaybeden bir form kazanarak, öznenin abortus boşluğuna dönüşür. 

Zemin ve göğün ters yüz olması, yer değiştirmesi olarak da düşünülebilir. Boşluğu/sessizliği, 

özellikle doluluğundan emin olunan zemine yayma çabası da denebilir. 

 

 



105 

 

        “Yok işte ölüm 

Var olsa bile bu sevimsiz, bu yabancı imge 

Kollayacaktır dünyanın üstünü altını 

Bir yer arayacaktır kendine başını sokmak için 

Belki de alaya alacaktır boşluk onu 

Bir çilek kadar taze, kokulu 

Bu yeryüzü yuvarlağı da.” (Cansever, S.K., 2016:147) 

 

Şiirdeki boşluk imgesi, ölüm sessizliğini ve hiçliğini çağrıştırır. Şiir öznesi, ölümün varlığını 

yadsıyarak boşlukta bırakır. Ölümün kabulsüzlüğü kendini konumlandıracak yer bulamaz. Varlığı 

istenmeyen olgu olarak ulaştığı boşluk tarafından bile dışlanmaktadır. “Boşluk her ne türden olursa 

olsun hiçbir niteliğe, hiçbir güce ve hiçbir potansiyele sahip değildir.” (Cevizci, 1999:158). 

Ölümün çift kutuplu boşluk hissi, tanıklarını ve ölüyü boşlukla tanıştırır. Ölen kişinin vital 

varlığının yitmesiyle boşalttığı yer yokluğa varır. Yalnızca adını anacak son kişinin varlığına değin 

yaşadığı kesindir. Sonrası ise hiç var olmamışçasına boşlukta kalmaktadır. Boşluk, ölümü; sessizlik 

ise her iki kavramı kapsar. Sessizlik, varlığın diasporasıdır. Çoğunluğun arasından sıyrılarak, 

kendilikte kalmanın zorlu yoludur.  

Şiir öznesinin boşluğa yüklediği anlam silsilesi, ölüm yokluğuyla bağdaşır. “Bu boşluk 

Budizmin ‘hakikatin durduğu yer’ diye nitelendirdiği boşluktan tümüyle farklıdır – ne gerçekleşme 

ne özgürlük, ne olumsuz terimlerle dile getirilmiş olumluluk ne düşünme çabası, arınma ve 

soyunma isteği, ne de selametin kazanılmasıdır.” (Cioran, 2020:37). Ölümün hiçbir yerde 

istenmeyen uzamı, büründüğü boşlukla kendini alaya alan karşı olum kopuntusudur. Ölüm fikriyle 

meşgul olan İkinci Yeni sanatçıları; ontik endişelerini sessizliğin çağrışım değerlerinden biri olan 

boşlukla ifade eder. Boşluğun varlık ve tekâmül içkinliği, şairlerin duygu durumlarına göre 

değişkenlik göstererek şiirlerde yer alır. Boşluğun varlık olarak ele alınması, yokluk kavramını 

kabullenmeyle başlar. Bu bağlamda ontolojik sorgulamalar, varlık üstüne sorularla yokluğu 

kavramaya dönüktür. Çünkü bireyin varoluşu, yok oluşuna nazaran daha komplekstir. İkinci Yeni 

şiiri bu bakış açısıyla ölümü bilinmezlikleriyle kabullenirken, varoluşu bilinenleriyle reddeder. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



106 

 

6. SONUÇ 

Sanayileşmenin insanlar üzerindeki etkisi, günümüzde bile güncelliğini koruyan bir değişim 

sürecidir. Bu etkinin olumsuzlukları resim, müzik, mimari, heykel gibi sanat eserlerinde bozma, iç 

içe geçmişlik görüngüleriyle kendini gösterir. İnsan ve insana dair her şeyin hülasası olan edebiyat; 

diğer sanat dalları gibi bu değişimden nasibini almıştır. Varoluşçu felsefeden etkilenen sanatçılar; 

modernliğin getirisi bireysellik, yalnızlık, kaçış, sığınma ve tutunmaya çalışan tutunamayanların 

yazgısını yapıtlarına konu edinir. Katmanlı dil sarmalı şiirin; başkaldırı ve kaçış imgelerini en sık 

kullanan İkinci Yeni şairleri anlam ve anlamsızlık medcezirleriyle imaj evrenini yaratmıştır. İkinci 

Yeni şiiri genel hatlarıyla etkilere tepki vermenin oluşumu şeklinde tezahür eder. Toplumsal 

aksaklıklar, bireye hücum eden makineler, insanın silikleşmeye başlayan hegemonyası modernizm 

sorunsalı olarak İkinci Yeni sanatçılarının kafa yorduğu temel problem olur. Bu bağlamda 

sanayileşmenin durmaksızın artan ses hükümranlığı, ince düşünüp derin hisseden şairleri, sessizlik 

kavramı üzerinde refleksiyon yapmaya sevk eder. Sözün her zaman yanı başında duran ancak 

değeri göz ardı edilmiş sessizlik olgusu, çalışmaya konu olan sanatçıların şiirinde mühim yer 

kaplamaktadır. Mutlak sessizliğin olamayacağının farkında olan sanatçılar, sessizlik evrenini 

modern çağın getirdiği seslerden arındırarak tasavvur etmiştir. 

Çalışmanın ana ekseni olan sessizlik kavramı; etki ettiği sahalarla ele alınarak tanımlanmaya 

çalışılmıştır. Sessizliği çözümleme safhası değişim ve dönüşümlerin negatif uzantılarında yatar. 

Çünkü sessizlik kavramının; gürültü kirliliğiyle birlikte varlığı silikleşmeye başlamıştır. İlkel 

dönemin eşya ve insan sadeliği, muhtelif gelişimlerin ardından yerini nesne keşmekeşine bırakır. 

Modern bireye rahatlama yaşayabileceği seçenekler dahi sessizlik paketleri çerçevesinde 

pazarlanmaya başlar. Sessizliğin çok fonksiyonlu alaşımı, ses eksikliğinden ziyade yapay olmayan 

seslerle birlikte sükût hallerinde katmanlanır. Sessizliğe atfedilen anlamlar onu; ürkünç, korkunç, 

abes ve yaslı zamanların ruh durumu olarak değerlendirilmesini sağlamıştır. Çünkü modernite 

yalnızca hastane, cenaze ve dayatılmış anlarda sessizlikte kalınması gerektiğini bilinçaltına 

örmektedir. Modernizmin dayattığı bu sessizlik algısı, bireyi sessizliği dağıtma gereksinime sevk 

eder. Kişi, sessiz olan her şeyi tehlikeli görerek kendini koruma altına alma içgüdüsüyle hareket 

etme ihtiyacına geçiş yapar. Ancak sessizliğin çok katmanlı dokusu, varlığını her yerde 

görebilmenin mümkün olduğunu gösterir. Her başlangıcın uzamı ve nihayeti sessizliğin yolundan 

geçer. Bütün yapıtların oluşum süreci sessizlik nadasında demlenme yaşar. Yalnızca bir kelime için 

yıllarca şiirini sessizlikte dinlendiren Yahya Kemal gibi her insan sessizliğe, bilinçli bilinçsiz temas 

etmiştir. 

Çalışmanın ikinci bölümünde sessizliğin klişe anlamlarının arka planındaki bağlamlarına 

değinilerek zuhur ettiği din, mitoloji, resim, müzik ve sinemadaki izdüşümleri aktarılmıştır. 

Dindeki sessizlik herkesçe kabul görmüş eylemlerle birlikte, Kadir-i Mutlak’ın sessizlikle 

paralelliği yansıtılmıştır. Anlatılamayan, idrak edilemeyen, havsalayı zorlayan her şey sessizliğin 

menzilinde durmak zorundadır. Sınırlı zihin, sınırsızı kuşatamaz. İlahi sessizlik, adlandırılamazlık 

üzerine şekillenmiştir. Adlandırılarak kısıtlı daireye alınanlar, sonu olan şeylerdir. Ezeli ve ebedi 

olan yaratıcının yüceliği en iyi sessizlikle anlatılabilir. Bu bağlamda bütün inanışlarda sessizliğin 

yansımalarını görmek mümkündür. Çoğu ibadetler, dualar, ayinler, törenler sessizlikte kalınarak 

yapılmak zorundadır. Sessizlik düşünme imkânı sunduğu kadar bütünleşmeyi de sağlar. Sessizliğin 

yitirildiği bir yerde anlamdan söz etmek mümkün değildir. Mitolojideki sessizlik, kutsal yücenin 

anlatılamazlığı karşısındaki tutukluk ve dilsizleştirme cezası motifiyle ön plana çıkmıştır. Sözün 

gönülden çıkış bağlantısı, israf edilmemesini sessizce telkin eder. Gereksiz gevezelik sessizliğin 



107 

 

hududunu aşar. Sınırı aşmanın ise her yaşantı ve anlatıda cezası vardır. Sessizliğin insan 

yaşamından ayrı düşünülmeyen anlamları şüphesiz inançlarda, yaratılış anlatılarında olduğu kadar 

bireyin iç yaşantısının somut dışavurumu sanat dallarında da kendini göstermiştir. Resim, müzik ve 

sinema sessizliğin çeşitli noktalarına temas etmiş örneklerle doludur. Resim, sessizliğin görsel 

anlatısı olmasının yanı sıra sessizliği tema olarak da konu edinmiştir. Geç resimsel soyutlamanın 

eserleri, sessizliğe bırakılmış esneklikteki örneklerdir. Müzikteki sessizlik, notadaki duraklama 

anlamına gelen es ile başlar ve klasik müziğin her tınısına sirayet eder. Sinemadaki sessizliğe ise 

pandomim dışında her filmin belirli noktalarına serpiştirilmiş; sessiz sahneler, iç monolog ve 

duraksamalar eşlik eder. Bunlar filmdeki sessizliğin nefeslenme yoluyla anlatılmak istenen 

görüntüleridir. Böylelikle sessizlik olgusunun, bireyin duygu durumlarına uyum sağlayan çok sesli 

yapısı bütün sanat dallarında görülebilmesini kolaylaştırır. Şiirdeki temel yapı taşı imge ise, 

sessizlik kavramının en sadık aktarıcısıdır. İmgenin kendini aşan çok yönlü anlamları, sessizlik 

kavramıyla paraleldir. Bu minvalde İkinci Yeni şairlerinin sözlerini kilitli kapılar ardına saklaması 

ve imgecilikle ön plana çıkması, sessizlik kavramının her halini görmeye uygun derinlikler 

barındırır. Sanatçıların anlaşılmayan, bir şey söylemeyen şiir eleştirilerine karşılık, sessizliğin 

şiirini yazma denemelerine giriştikleri yanıtı verilmesi anlamlı olacaktır.   

İlhan Berk, Edip Cansever ve Turgut Uyar; sözün manalarını derin kuytularda gezdirerek 

şiirleri örer. Sessizlik sözcüğünün kullanıldığı şiirler, kelimeyi destekleyen yakın çağrışımlı 

kavramlarla pekiştirilmiştir. Hızlı değişmeyi yakından takip eden sanatçıların özel hayatlarındaki 

konumları, ses ve sessizlik mukayeselerini derinleştirmesine olanak sağlamıştır. İkinci Yeni kuşağı 

içerisinde mühim bir konuma sahip olan sanatçıların, toplu tüm şiirlerini içeren eserlerin 

incelenmesi sonucunda çalışmanın ana konusu sessizlik imgesiyle bağlantıları irdelenmiştir. 

Şiirlerde yoğun izdüşümleri görülen sessizlik kavramı, sanatçıların bu olguya yaklaşımları 

çerçevesinde açıklanmaya çalışılmıştır. Şairler, sessizliğin çeşitlemelerinden ve çağrışımlarından 

faydalanarak moderniteye başkaldırı manifestosu mahiyetinde kurgulamalar yapar. Sanatçıların 

sözünü teslim ettiği şiir öznelerinde sessizlik iştiyakının başatlığı tespit edilmiştir. İnsan ve tabiatı 

sessizlik doğallığıyla; yalın, sade olarak düşünen şairler için yapay olan her şey aykırı, yıkıcıdır. 

İncelenen şiirlerin genelinde; şairlerin umutluymuş gibi davranarak birkaç satır ilerlediği, ortalarda 

niyetini sezdirmeye başladığı ve sessizliğe teslim olacak son dizelerde niyetini, umutsuzluğunu ifşa 

ettiği görülmüştür. Sanatçılar istemediği ses karmaşasını örneklediği gibi istediği ses minimalliğini 

de açıkça belirtir. Şairlerin istediği doğallığa dönüşte sesler vardır fakat bu seslilik bütün 

sadeliğiyle sessizliğin çeşitlemesidir. Sessizlik imgesini çağrışım, sezgi ve duyumsama metoduyla 

şiirlere yediren sanatçılar; dağ, çöl, orman, deniz, gece, kış, boşluk ve suskunluk kavramlarını 

sessizliği karşılayacak nitelikte kullanmıştır. Sessizlik kavramının uzamı düşünüldüğünde, 

sanatçıların ima ettiği çağrışımlarla uyumlu olduğu görülmektedir. İkinci Yeni şiirinin; kapalı, 

anlamsız, anlamın zorlanması şeklindeki ilkeleri, sessizlik imgesini şiirlere cazip kılar. Çünkü 

sessizlik kapalı, anlaşılması güç, uçsuz bucaksız oluşuyla ilk olarak imgeye daha sonra ise İkinci 

Yeni şiirinin kalıbına kolaylıkla uyan formdadır.  

Sessizliğin modernizmle beraber yitirilmiş dinginliği sanatçıların tepki verdiği durumlar 

arasındadır. İlhan Berk; Edip Cansever ve Turgut Uyar’a göre, sessizliği bilinçli istençlerle şiire 

konu edinmiştir. Sanatçının şiirlerinde görüntü düzlemine aktarılan satır boşlukları, az kelime 

kullanımı, sessizlik kavramına keskin vurgular ve şairin söyleşilerindeki görüşleri, bu tavrını 

delillendirir. Berk’in görüntüye yansıttığı sessizlik için sanatçının resimle olan bağlantısından 

beslendiği söylenebilir. Dilin sıfır noktasına indiğini belirten Berk, beyaz sayfanın sessizliğinden 



108 

 

ilham alarak sessizliği şiirlerinde somut kılmaya çalışmıştır. Araştırma konusu şairlerinden bir 

diğeri olan Turgut Uyar’ın şiirindeki sessizlik imgesi sanatçının gri aralıkta tuttuğu bir değerdir. 

Berk kadar net değildir ancak daha realisttir. Mutlak sessizliğin olamayacağının bilincindeki 

sanatçı, yapay seslerden arınmış seslerle, sessizlik dünyasını kurmuştur. Uyar’ın sessizlik arayışı, 

doğadaki dinginlikte salınma tercihidir. Sanatçının huzursuz sıfatıyla anılması, sessizlikteki 

kararsızlığında da kendini gösterir. Ses ve sessizlik arasında durmayı tercih eder, gideceği her iki 

yönün nihayeti yine huzursuzluk olur. Edip Cansever’in sessizliği ise varoluşçu felsefenin bedbin 

ambiyansındaki boşluk, hiçlik, yokluk sorgulamalarıyla şiirine eşlik etmiştir. Sanatçının yalnızlığa 

kaçışındaki kilit olarak sessizlik, sığındığı benlik mekânıdır. Çalışmaya alıntılanan bazı şiirlerinde 

bilinçli, istemli sessizlik arzusu göze çarpmıştır. Fakat Cansever’in sessizlik iştiyakında, kendi 

fikrince olumlu okurlarca olumsuz mahiyetteki ölüm sessizliği baskındır.  

Sanatçıların sessizlik kavramını; modernizmin tepkisi, yalnızlık, ölüm, kadın, aşk ve acı 

şeklinde yansıttığı tespit edilmiştir. Toplumsal değişikliğin baskısıyla iç çekilmelerin görüldüğü 

şiirde, benliğe kapanma durumu sessizliğin var olmasını kaçınılmaz kılar. Modernizmin tepkisi 

olarak sessizlik imgesinin kullanıldığı şiirlerde, iletişimsizlik kaynaklı ses tepkisi söz konusudur. 

Değişen düzen ve insan içindeki hızlı tüketim, gürültülü ve duraksızdır. Durmaya ve sessizliğe 

çağrı niteliğinde rahatsızlıklarını belirten şairler, iletişimi sekteye uğratan hissizliğe karşı 

benliklerini sessizlikte tutmaya gönüllü olur. Sanatçıların modernizm tepkisi böylelikle sessizlikte 

kalmanın diğer adı olan yalnızlığa dönüşür. Toplumsal çarpıklıklara uyum sağlayamayan 

benliklerini yalnızlığın, kendini dinleyebilmenin sessizliğinde bırakmaktan memnundurlar. 

Varoluşçu felsefenin normlarından etkilenen şairlerin; ontolojik sorgulamalarla ölümü irdeledikleri 

şiirlerin, sessizlik eksenli işlendiği görülmüştür. Ölüm sessizliğindeki muğlaklığın ürpertisi, ölü 

yıkama seremonisiyle ortak sessizlik olarak kullanıldığı görülmüştür.  

Sessizlik kavramının, göz önünde hazır bulunan fakat derinliğine temastan kaçınılan rehaveti 

kuşkusuz öğrenilmiş, alışılmış ses evreninden dolayıdır. Sessizliği hemen hemen her yapıtta; 

özellikle modernizmin yerleşmesiyle birlikte sanatçıların, farkında olarak yahut olmayarak 

terennüm ettiği söylenebilir. Sessizlik bu yönüyle ontofanidir. Çok sesli şiirlerin, çok çeşit 

anlamlara gelen imgelerden faydalanması; söz virtüözü sanatçıların üzerine zaman harcadıkları bir 

meseledir. Sessizlik imgesinin; tepki, dinginlik, yokluk, derinden hissetme, kavrama, düşünme, 

sığınma ve kendini gerçekleştirme parçalarını şiire dağıtan İlhan Berk, Edip Cansever ve Turgut 

Uyar; kavramın farklı anlamlarının incelemesine olanak sunmuştur. Sessizlik kavramının kapsayıcı 

özelliği, İkinci Yeni şiirindeki temel meselelere değinilmesiyle konuyu derinleştirmeyi sağlar. 

Sanatçıların sessizliği kullanma biçimleri; felsefi ve psikolojik okumalara ufuk açacak 

mahiyettedir. Kavramın literatüre katkısı; hâlihazırda içerisinde bulunulan çağın sessizlik 

eksikliğini fark edip, eserleri yeni bakış açısıyla derin okuma, anlamlandırma ve çözümleme 

olacaktır. 

 

 

  



109 

 

KAYNAKLAR 

Adorno, W. T. (2009). Edebiyat Yazıları. Çev.:S.Yücesoy-O.Koçak, İstanbul: Metis Yayınları. 

Agamben, G. (1999). Tanık ve Arşiv: Auschwitz’den Artakalanlar. Çev.: Ali İhsan Başgül, Ankara: Dipnot 

Yayınları.  

Ağaoğulları, M. A. (1989). Fransız Devriminde Birey-Devlet İlişkisi (1789-1794). Ankara Üniversitesi SBF 

Dergisi, cilt 44, sayı 3. 

Almaz, C. (2016). Erişim adresi https://www.neokuyorum.org/ilhan-berk-soylesisi/  

Aral, B. B. (2022). Felsefe Olarak Film: Japon Animelerinde Yin Yang Felsefesi. Ankara Hacı Bayram Veli 

Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi. 

Arendt, H. (2009). Kötülüğün Sıradanlığı Adolf Eichmann Kudüs’te. Çev.: Özge Çelik, İstanbul: Metis 

Yayınları.  

Arığ, T. (2015). Günümüz Sanatında Boşluk ve Yeni İfade Olanakları. Hacettepe Güzel Sanatlar Enstitüsü, 

Sanatta Yeterlik Sanat Çalışmas ı Raporu. 

Arnheim, R. (2021). Görsel Düşünme. Çev.: Rahmi Öğdül, İstanbul: Metis Yayınları.  

Arslan, F. (2012). Boş Zaman Figürleri. Ankara: Sinemis Yayınları. 

Arslan, F. (2012). Yitik Kentin Kapalı Huzursuz Şairi: Turgut Uyar. Adıyaman Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, S. (5), s. 1-8.  

Arslan, F. (2016). Doğurgan Renkler İkileminde Turgut Uyar Okuma Biçimleri/İlk Tercih: Siyah ve Beyaz. 

İdilDergisi, S. (25), s. 1351-1361. 

Arslan, F. (2019). Kırılan Işık Olsun. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Arslan, F. (2022). Edebiyat Kuramı ve Eleştiri. Editör: Veysel Şahin. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Arslan, F. ve İnce, B. (2022). Ten’in Duyusal Metaforları II. Yeni. Ankara: Grafik Yayınları. 

Arslan, F. ve Yiğit G., G. (2022). Psikolojik Manipülasyon ve Servet-i Fünun Romanı. Ankara: Akçağ 

Yayınları.  

Artıran, H. N. (t.y.). Erişim adresi http://www.hazardernegi.org/mesneviden-az-konusmak-2/  

Bachelard, G. (1995). Ateşin Tin Çözümlemesi. Çev.: Nail Bezel, Ankara: Öteki Yayınevi. 

Bachelard, G. (2017). Mekânın Poetikası. Çev.: Alp Tümertekin, İstanbul: İthaki Yayınları.  

Bachelard, G. (2021). Sürenin Diyalektiği. Çev.: Emine Sarıkartal, Ankara: Fol Yayınları. 

Bachelard, G. (2023). Mumun Alevi. Çev.: Işık Ergüden. İstanbul: Minotor Yayıncılık. 

Bachelard, G. (2023). Su ve Düşler. Çev.: Zeynep Bengü, İstanbul: Ktb Yayınları. 

Barthes, R. (2006). Yazının Sıfır Derecesi. Çev.: Tahsin Yücel, İstanbul: Metis Yayınları. 

Baudrillard, J. (2019). Sessiz Yığınların Gölgesinde: Toplumsalın Sonu. Çev.: Oğuz Adanır, Ankara: Doğu 

Batı Yayınları.  

Bayat, F. ve, Aliyeva, E. M. (2008). Eski Türkçe Sözlük. İstanbul: Yalın Yayıncılık. 

Berk, İ.  (2021). Aşk Tahtı 1976-1982 Toplu Şiirler II. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Berk, İ.  (2021). Poetika. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Berk, İ.  (2022). Kanatlı At. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Berk, İ. (1982). Uzun Bir Adam. İstanbul: Ağaoğlu Yayınevi. 

Berk, İ. (2021). Akşama Doğru 1984-2005 Toplu Şiirler III. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Berk, İ. (2021). Şiirin Çizdiği. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Biguenet, J. (2021). Sessizlik. Çev.: Bihter Sabanoğlu, İstanbul: İthaki Yayınları. 

Bloom, H. (2020). Etkilenme Endişesi. Çev.: F. Burak Aydar, İstanbul: Metis Yayınları. 

Bonnefoy, Y. (2000). Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda Dinler ve Mitolojiler Sözlüğü II. Cilt. Haz.: 

https://www.neokuyorum.org/ilhan-berk-soylesisi/
http://www.hazardernegi.org/mesneviden-az-konusmak-2/


110 

 

Levent Yılmaz. Ankara: Dost Kitabevi. 

Bouwsma, O. K. (2002). Konuşmalar. Cogito Dergisi, S. 33, s. 264-282. 

Breton, D. L.  (2021). Sessizlik Üzerine. Çev.: Zeynep Turan, İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Breton, D. L. (2019). Acının Antropolojisi. Çev.: İsmail Yerguz, İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Breton, D. L. (2020). Yürümeye Övgü. Çev.: İsmail Yerguz, İstanbul: Sel Yayıncılık.  

Bulut, Ö., Bol, S.,ve Akçan, R. (2016). Cesedin Ayrışma Durumuna Göre Birikmiş Gün Sıcaklıkları İle 

Postmortem İnterval Tahmini. Adli Tıp Bülteni, 21 (2): 107-115. 

Campbell, J. (1995). İlkel Mitoloji Tanrının Maskeleri. Çev.: Kudret Emiroğlu. Ankara: İmge Kitabevi. 

Camus, A. (2018). Sisifos Söyleni. Çev. Tahsin Yücel, İstanbul: Can Yayınları.  

Can, Ş. (2014). Klasik Yunan Mitolojisi. İstanbul: Ötüken Yayınları.  

Canar, B. (2012). Tuhaf Alan: Sessizlik ile İletişim Üzerine Bir Sahneleme Denemesi. Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi. 

Caner, F. (2006). Turgut Uyar’ın Huzursuzluğu. Bilkent Üniversitesi Ekonomi ve Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi). 

Cansever, E. (2016). Sonrası Kalır II. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Cansever, E. (2017). Sonrası Kalır I. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Cansever, E. (2017). Şiiri Şiirle Ölçmek. Haz. Devrim Dirlikyapan, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Cevizci, A. (1999). Felsefe Sözlüğü. İstanbul: Paradigma Yayınları. 

Chang, R. (2011). Kendini Gerçekleştiren İnsanın Özellikleri: Doğu ve Batı’dan Görüşler. Çev.: Müge 

Demir. ABMYO Derg,isi, S. 21, s. 11-16. 

Cioran, E.M. (2019). Çürümenin Kitabı. Çev.: Haldun Bayrı, İstanbul: Metis Yayınları. 

Cioran, E.M. (2020). Var Olma Eğilimi. Çev.: Kenan Sarıalioğlu. İstanbul: Metis Yayınları. 

Cioran, E.M. (2021). Avare Düşünceler. Çev.: Işık Ergüden, İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Cioran, E.M., (2020). Doğmuş Olmanın Sakıncası Üstüne. Çev.: Kenan Sarıalioğlu, İstanbul: Metis 

Yayınları.  

Corbin, A. (2021). Sessizliğin Tarihi. Çev.: Işık Gören, İstanbul: Kolektif Yayınları. 

Crary, J. (2019). Gözlemcinin Teknikleri. Çev.: Elif Daldeniz, İstanbul: Metis Yayınları. 

Croce, B. (2019). Estetik. Çev.: İsmail Tunalı, Ankara: Fol Yayınları. 

Çobanoğlu, Ş. (2012). İlhan Berk’in Şiir Dilinde Sapmalar ve Deformasyon. İstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi. 

Dede, E. (2020). Hiçlik ve Boşluk Kavramlarına İlişkin Çağdaş Sanat Örnekleri. Sanat ve Tasarım Dergisi, 

S. 11, s. 384-399. 

Denkel, A. (1986). Demokritos/Aristoteles: İlkçağda Doğa Felsefeleri. İstanbul: Kalamış Yayıncılık. 

Deveci, M. (2012). Tevfik Fikret’in Özgürlük Yolundaki İzleri. Turkish Studies - International Periodical For 

The Languages, Literature and History of Turkish or Turkic Volume 7/3, Summer, page 949-957, 

Ankara/Turkey 

Dirlikyapan, D. (2013). Ölümü Gömdüm, Geliyorum: Edip Cansever Şiirinde Varolma Biçimleri. İstanbul: 

Metis Yayınları.  

Dönmez, S. (2015). Gönül: İçimdeki Dış. Türk Yurdu Dergisi, 104:336. 

Ecer, H. (2022). Sessizliğin Üç Hali. Ayizi Dergisi, S. 16, s. 12-13.  

Eliade, M. (2020). Mitlerin Özellikleri. Çev.: Sema Rifat, İstanbul : Alfa Yayınları. 

Ellul, J. (2017). Sözün Gözden Düşüşü. Çev.: Emre C. Ercan, Bursa: Sentez Yayınları. 

Erdost, M. İ. (2009). Şiirin U Dönüşü. Ankara: Onur Yayınları.  



111 

 

Erdost, M. İ. (2015). İkinci Yeni Kuzunun Ağzındaki Tilki. Ankara: Onur Yayınları. 

Eren, H. (1999). Türk Dilinin Etimolojik Sözlüğü. Ankara: Bizim Büro Basım Evi. 

Eren, O. (2016). Ludwig Van Beethoven 5. Piyano Konçertosu (İmparator). Sanat Tasarım Dergisi, S. 6, s. 

100-112. 

Evren, M. Ö. (2022). Ne Kendimle Konuşuyorum Ne Sana Susuyorum. Ayizi Dergisi, S. 16, s 10. 

Foucault, M. (2018). Ölüm ve Labirent. Çev.: Savaş Kılıç, İstanbul: KÜY Yayınları. 

Freud, S. (2016). Kitle Psikolojisi ve Ego Analizi. Çev.: Elif Yıldırım, İstanbul: Roman Yayınları. 

Fromm, E. (2021). Sevme Sanatı. Çev.: Işıtan Gündüz. İstanbul: Say Yayınları.  

Fromm, E. (2022). İnsan Olmak Üzerine. Çev. : Şükrü Alpagut, İstanbul: Say Yayınları.  

Gerçeker, M., Yorulmaz, İ. ve Ural A. (2000). Ses ve Konuşma.  K.B.B. ve Baş Boyun Cerrahisi Dergisi, 8 

(1), 71-78. 

Glenn, C. (2004). Unspoken: A Rhetoric of Silence. Southern Illinois University, United States of America. 

Gülensoy, T. (2007). Türkiye Türkçesindeki Türkçe Sözcüklerin Köken Bilgisi Sözlüğü. Ankara: Türk Dil 

Kurumu Yayınları. 

Güner, F. (2018). Heryerdelik Bağlamında Sessizlik ve Gürültü. Hacettepe Üniversitesi Güzel Sanatlar 

Enstitüsü. Sanatta Yeterlik Tezi. 

Gürbilek, N. (2019). Sessizin Payı. İstanbul: Metis Yayınları. 

Gürçay, E. (2017). Erişim adresi https://yesilgazete.org/sabirlik-cicegi/  

Han, B. C. (2020). Eros’un Istırabı. Çev.: Şeyda Öztürk, İstanbul: Metis Yayınları. 

Han, B. C. (2020). Şiddetin Topolojisi. Çev.: Dilek Zaptçıoğlu, İstanbul: Metis Yayınları.  

Han, B. C. (2021). Güzeli Kurtarmak. Çev.: Kadir Filiz, İstanbul: İnsan Yayınları. 

Han, B. C. (2021). Şeffaflık Toplumu. Çev.: Haluk Barışcan. İstanbul: Metis Yayınları. 

Han, B. C. (2021). Yorgunluk Toplumu. Çev.: Samet Yalçın, İstanbul: Açılım Kitap Yayınları. 

Han, B. C. (2021). Zamanın Kokusu. Çev. : Şeyda Öztürk, İstanbul: Metis Yayınları. 

Han, B. C. (2021). Zen Budizm Felsefesi. Çev.: Mustafa Özdemir, İstanbul: İnsan Yayınları. 

Han, B. C. (2022). Palyatif Toplum Günümüzde Acı. Çev.: Haluk Barışcan. İstanbul: Metis Yayınları. 

Hart, G. (2010). Mısır Mitleri. Çev.: Mehmet  S. Türk. Ankara: Phoneix Yayınevi. 

Hooke, S. H. (1993). Ortadoğu Mitolojisi. Çev.: Alâeddin Şenel. Ankara: İmge Kitabevi. 

Işım, M.A. (Der.). (1976). Upaşinadlar. İstanbul: Dergâh Yayınları. 

Jung, C. G. (2017). İnsan ve Sembolleri. Çev.:H.M.İlgün, İstanbul: Kabalcı Yayıncılık. 

Jung, C.G. (2015). Feminen: Dişilliğin Farklı Yüzleri. Çev.: Tuğrul V. Soylu, İstanbul: Pinhan Yayınları.  

Kafka, F. (2012). Bütün Öyküler. Çev.: Kâmuran Şipal, İstanbul: Cem Yayınları. 

Kagge, E. (2020). Gürültü Çağında Sessizlik. Çev.: N. B. Langeland, İstanbul: Alfa Yayınları. 

Kanter, B. (2022). Sezai Karakoç ile İkinci Yeni Şairlerinin Ortak İmge Evreni. Folklor Akademi Dergisi. 

Cilt 5, S. 2, s. 435-444. 

Kaplan, M. (2011). Şiir Tahlilleri 2.  İstanbul: Dergâh Yayınları. 

Karabulut, M. (2011). Edip Cansever’in “Medüza” Şiirine Varoluşçu Bir Bakış. Erdem Dergisi, S. (61), s. 

147-158. 

Karabulut, M. (2015). Edip Cansever’in Şiirlerinde Mitoloji. Turkish Studies, International Periodical For 

The Languages, Literature and History of Turkish or Turkic, Volume 10/12, page 617-630. 

Karaca, A. (2013). İkinci Yeni Poetikası. Ankara: Hece Yayınları.  

Kılıç, Ü. (2014). Hz. Peygamberin Nübüvvet Öncesi Uzlet İçin Hira Mağara’sını Seçmesi Üzerine Bazı 

Mülahazalar, İstem Dergisi, S. 24, s. 3-11. 

https://yesilgazete.org/sabirlik-cicegi/


112 

 

Kılınçlı, S. (2021). Yüce Allah’ın Kula Yardımının Bir Şekli Olarak Kalbe Sekînenin İndirilmesi. Kilis 7 

Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 1, s. 219-250. 

Koç, Y. (2020). Turgut Uyar’ın Ölü Yıkayıcılar Şiirinde Diyalojizm. Atatürk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

Dergisi, 64:81-90. 

Koçak, O. (2011). Bahisleri Yükseltmek. İstanbul: Metis Yayınları. 

Koçak, O., ve Yücel, G. (2018). Turgut Uyar ve Başka Şeyler: A’dan Z’ye Bir Konuşma. İstanbul: Metis 

Yayınları.  

Kolcu, A. İ. (2010). İlhan Berk’in Poetikası. Erzurum: Salkımsöğüt Yayınları. 

Korkmaz, R. (2014). İkaros’un Yeni Yüzü Cahit Sıtkı Tarancı. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Korkmaz, R., ve Özcan, T. (2014). Yeni Türk Edebiyatı El Kitabı. Editör: Ramazan Korkmaz, Ankara: 

Grafiker Yayınları. 

Kutlay, E. (2021). Erişim adresi https://www.star.com.tr/acik-gorus/insan-susarak-da-konusur-muzik-

susarak-da-soyler-haber-164457/   

Lavelle, L. (2021). Söz ve Yazı: Sessizlikten Çığlığa. Çev.: Işık Ergüden, Ankara: Fol Yayınları.  

Mcevilley, T. (2002). The Shape Of Ancient Thought. Allworth Pub. New York. 

Morsunbul, H. (2006). Resim ve Şiir İlişkisi Işığında İlhan Berk Sanatı. Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi. 

Okay, M. O. (1969). Beşir Fuad: İlk Türk Pozivitist ve Natüralisti. İstanbul: Hareket Yayınları.  

Ong, J. W. (1995). Sözlü ve Yazılı Kültür. Çev.:S. P. Banon, İstanbul: Metis Yayınları. 

Orhanoğlu, H. (2010). Sanat Eserinde İmgecilik ve Edip Cansever’in Şiirlerinde Gerçeküstü İmgeler. Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi. 

Osho (2021). Sessizlik. Çev. : Funda Sezer, İstanbul: Omega Yayınları. 

Öcal, O. (2013). Bir Şair, Bir Antigonist Tavır Edip Cansever. Ankara: Akçağ Yayınları.  

Özalp, H. (2015). Tanrı Hakkında Konuşa(ma)mak: Plotinus’da Negatif Teoloji. Turkish Studies, Volume 

10/2, page 735-748. 

Özcan, T. (2017). Aykırı ve Şair İlhan Berk. İstanbul: Kesit Yayınları. 

Özcan, T. (2018). Yazı/Yankı. İstanbul: Kesit Yayınları.  

Özdemir, M. (2013). Türk Kültüründe Dağ Kültü ve Bir Yüce Dağ: Halbaba. Karadeniz Sosyal Bilimler 

Dergisi.5 (9), 141-163. 

Picard, M. (2022). Sessizliğin Dünyası. Çev.: A. Faruk Çağlar, İstanbul: Albaraka Yayınları. 

Quyen, M.L.V. (2020). Beyin ve Sessizlik. Çev.: Gözde Koca, İstanbul: Salt Okur Yayınları. 

Robbins, T. (2015). Parfümün Dansı. Çev. : Belkıs Ç. Dişbudak, İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Safa, P. (2015). Dokuzuncu Hariciye Koğuşu. İstanbul: Alkım Yayınları. 

Sağlam, N. (2002). Wittgenstein: Dildeki Çözülmenin Sağaltıcı Etkileri. Cogito Yapı Kredi Yayınları, S. 33, 

s. 239-251. 

Salecl, R. (2021). Kaygı Üzerine. Çev.: Barış E. Aksoy, İstanbul: Metis Yayınları.  

Sartre, J. P. (1965). Yabancının Açıklaması ve Başka Denemeler. Çev.: Bertan Onaran, İstanbul: De 

Yayınları. 

Sartre, J. P. (2014). Varlık ve Hiçlik. Çev.:T.Ilgaz-G.Ç.Eksen, İstanbul: İthaki Yayınları. 

Saybaşılı, N. (2020). Mıknatıs-Ses. İstanbul: Metis Yayınları. 

Schopenhauer, A. (2021). İsteme ve Tasarım Olarak Dünya. Çev.: Levent Özşar, Bursa: Biblos Yayınları.  

Sümer, M.  (2015). Büyük Saat’in Vuruşu. Ankara: Hece Yayınları. 

Şahin, V. (2017). Turgut Uyar’ın Şiirlerinde Ben ve Ötekinin Görüntü Düzeyleri. Ankara: Akçağ Yayınları.  

 

https://www.star.com.tr/acik-gorus/insan-susarak-da-konusur-muzik-susarak-da-soyler-haber-164457/
https://www.star.com.tr/acik-gorus/insan-susarak-da-konusur-muzik-susarak-da-soyler-haber-164457/


113 

Taslaman, C. (2006). Din Felsefesi Açısından Entropi Yasası.  M.Ü İlâhiyat Fakültesi Dergisi S. 30, s. 89-

111. 

Tunalı, İ. (2020). Estetik. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Tunç, G. (2014). Hilmi Yavuz’un  Çöl ve Ay Şiirinde Metaforik İkilik ve Dilin Merkeziliği. Erdem, S. 66, s. 

117-124. 

Tunç, G. (2022). Kavramlar ve Kuramlarla Modern Türk Şiiri Okumaları. İstanbul: Ötüken Yayınları. 

TDK (2022). Güncel Türkçe Sözlük. Erişim adresi  https://sozluk.gov.tr/ 

Uluırmak, Ü. (2017). Edip’in Lastik Topu. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Uyar, T. (1985). Sonsuz ve Öbürü. Haz. Tomris Uyar, Seyyit Nezir. İstanbul: Broy Yayınları. 

Uyar, T. (2018). Korkulu Ustalık. Haz. Alâattin Karaca. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Uyar, T. (2021). Büyük Saat. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Uyar, T. (2021). Elele Okuyalım: Yazılar ve Söyleşiler 1978-1984. Haz. Özge Şahin, İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Uyar, T. (2022). Bir Şiirden. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Wittgenstein, L. (2013). Tractacus Logico-Philosophicus. Çev.: Oruç Auroba, İstanbul: Metis Yayınları. 

Yalçın, E. ve  Özbaşaran,  F. (2021). Nefes Terapisinin Genel Sağlık ve Kadın Sağlığı Üzerine Etkileri. 

İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü Dergisi, sayı 2, s. 106-111. 

Yeniay, M. (2013). Öteki Bilinç Gerçeküstücülük ve İkinci Yeni. İstanbul: Şiirden Yayınları. 

Yıldırım A., ve Akdemir, A. (2014). Söz Bir Ateş. Malatya: Yılmaz Yayınları. 

Yıldırım, F. (2007). Turgut Uyar’ın Şiirlerinin Yapı ve Tema Bakımından İncelenmesi. Fırat Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi. 

Yılmaz, A. (2021). Sessizlik Arayışı: Bir Wittgenstein Okuması. Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, 22 (41), 1491-1504. 

Yılmaz, Ö. (2017). 1847-1848 Kolera Salgını ve Osmanlı Coğrafyasındaki Etkileri. Avrasya İncelemeleri 

Dergisi, VI/1: 23-55 

Yumrukuz, Ö. (2017). Şiddete Karşı Duyarsızlaşma ve Sosyal Medya İlişkisi Üzerine Bir İnceleme. 

Marmara İletişim Dergisi, S. 28, s. 89-105. 

Yurt, E. (2021). Sessizliğin Fenomenolojisi: Negatif Teoloji, Sanat ve Felsefe Arasında Kültürel Bir Hakikat 

Arayışı. İstanbul: Pinhan Yayınları. 

https://sozluk.gov.tr/



