
T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

KAMU YÖNETİMİ ANABİLİM DALI 

SİYASET VE SOSYAL BİLİMLER BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

TOPLUMSAL CİNSİYETİN YENİDEN ÜRETİMİ BAĞLAMINDA 

ANNELİK KAVRAMININ ELEŞTİRİSİ 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

 

 

KİNEM TOKDEMİR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İstanbul, 2023 



 
 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

KAMU YÖNETİMİ ANABİLİM DALI 

SİYASET VE SOSYAL BİLİMLER BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

TOPLUMSAL CİNSİYETİN YENİDEN ÜRETİMİ BAĞLAMINDA 

ANNELİK KAVRAMININ ELEŞTİRİSİ 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

 

 

KİNEM TOKDEMİR 

DANIŞMAN: PROF. DR. AYŞEGÜL YARAMAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

İstanbul, 2023 



i 
 

GENEL BİLGİLER 

İsim ve Soyadı    : Kinem Tokdemir 

Anabilim Dalı     : Kamu Yönetimi 

Programı     : Siyaset ve Sosyal Bilimler 

Tez Danışmanı    : Prof. Dr. Ayşegül Yaraman 

Tez Türü ve Tarihi     : Doktora – Haziran 2023 

Anahtar Kelimeler     : Annelik, Toplumsal Cinsiyet, Cinsiyetçilik, 

      Cinsiyetçi Hegemonya, Gönüllü Çocuksuzluk 

 

ÖZET 

TOPLUMSAL CİNSİYETİN YENİDEN ÜRETİMİ BAĞLAMINDA 

ANNELİK KAVRAMININ ELEŞTİRİSİ 

 

 Bu çalışmanın amacı; annelik kavramı ve kavrama dair açmazları eleştirel bir mesafe 

ile tartışmaktır. Tezin problematiği; toplumsal cinsiyetin ve cinsiyetçiliğin eleştirisidir. 

Kutsallaştırılan ve yüceltilen annelik kavramı, kadın kimliğinin doğal ve eşsiz bir parçası 

olarak addedilir ve bu nedenlerle eleştirilmesi güç bir pozisyonda yer alır. Geleneksel 

toplumdan postmodern topluma ataerkil sistem, cinsiyetçilik ve heteroseksizm meşrulaşmış; 

birinci ve ikinci dalga kadın hareketlerinin muhalefeti ile karşılaşmıştır. Ancak toplumsal 

dönüşme ve kazanımlara rağmen kapitalizm ile ittifak içinde olan ataerkil sistem, muhalefeti 

de içine katarak annelik rolünü kadın kimliğinin en muteber rolü olarak, pekiştirmiştir. 

Dolayısıyla toplumsal cinsiyetin yeniden üretimi bağlamında annelik, cinsiyetçi hegemonya 

dâhilinde yeniden üretilmektedir. Bu kapsamda, bilinçli\bilinçdışı olarak tutum ve davranış 

arasındaki çelişkileri açıklayan çelişik duygulu cinsiyetçilik, eril tahakküm, örtük taraflılık ve 

cinsiyetçi ikiyüzlülük kavramları; annelik kavramı ekseninde cinsiyetçi hegemonyanın yeniden 

üretimini tartışmayı mümkün kılan önemli bilimsel kavramlardır. Çalışma boyunca bu 

kavramlar hem gündelik yaşam pratikleri ve medya\sosyal medya örnekleri temelinde 

tartışılmış hem de yürütülen alan araştırması ile annelik ve ‘gönüllü’ çocuksuzluk konuları 

derinlemesine görüşmeler üzerinden yorumlanmıştır.  

Sonuç olarak, nitel araştırma yöntemi kullanılarak yapılan araştırmada, menopoza 

girmiş ve çocuksuz 21 kadın ile görüşmeler yapılmıştır. Bulgular neticesinde ‘gönüllü’ 

çocuksuzluğun cinsiyetçilikten tümüyle özgürleşme olmadığı ve her kesimden kadının anneliğe 

kutsallık atfettiği anlaşılmıştır. Neticede cinsiyetçi ikiyüzlülüğün herkese\hepimize içkin 

olduğu ve sınırları keskin olan bir gönüllü çocuksuzluk tanımının yapılmasının güç olduğu 

anlaşılmıştır. Bu bakımdan çalışma; çocuksuzluğun gerekçeleri farklılaşsa da kadınların, 

anne olmama tercihini yaptıklarını ortaya koymuş, gönüllü olarak anneliği tercih etmenin 

imkânlarını tartışmaya açmıştır.  



ii 
 

GENERAL KNOWLEDGE 

Name and Surname    : Kinem Tokdemir 

Field      : Public Administration 

Programme     : Political and Social Sciences 

Supervisor     : Professor Ayşegül Yaraman 

Degree Awarded and Date   : Ph.D. – June 2023 

Keywords     : Motherhood, Gender, Sexism, Sexist 

       Hegemony, Voluntary Childlessness 

 

ABSTRACT 

A CRITIQUE OF THE CONCEPT OF MOTHERHOOD IN THE CONTEXT 

OF THE GENDER REPRODUCTION 

 

The aim of this study is to discuss the concept of motherhood and its dilemmas from a 

critical distance. The problematic of the thesis is the critique of gender and sexism. The 

concept of motherhood, which is sanctified and glorified, is considered to be a natural and 

unique part of the female identity and is therefore in a position that is difficult to criticize. 

From traditional to postmodern society, the patriarchal system, sexism and heterosexism have 

been legitimized and faced opposition from first and second wave women's movements. 

However, despite the social transformations and gains, the patriarchal system, in alliance 

with capitalism, has reinforced the role of motherhood as the most recognized role of 

women’s identity by incorporating the opposition. Therefore, in the context of gender 

reproduction, motherhood is reproduced within the gendered hegemony. In this context, the 

concepts of contradictory affective sexism, masculine domination, implicit bias and sexist 

hypocrisy, which explain the contradictions between conscious and unconscious attitudes and 

behaviors, are important scientific concepts that make it possible to discuss the reproduction 

of sexist hegemony on the axis of the concept of motherhood. Throughout the study, these 

concepts were discussed on the basis of daily life practices and media\social media examples, 

and the issues of motherhood and 'voluntary' childlessness were interpreted through in-depth 

interviews.  

As a result, in this qualitative research, 21 menopausal and childless women 

interviewees were interviewed. The findings revealed that ‘voluntary’ childlessness is not a 

complete liberation from sexism and that women from all walks of life attribute sacredness to 

motherhood. Consequently, it is understood that sexist hypocrisy is inherent in everyone and 

that it is difficult to make a definition of voluntary childlessness with clear boundaries. In this 

respect, the study reveals that women make the choice not to be a mother even if the reasons 

for childlessness differ, and opens the possibilities of voluntarily choosing motherhood to 

discussion. 



iii 
 

ÖNSÖZ 

  

Tezin danışmanlığını üstlenerek hem bilimsel yaklaşımı ve düşünceleri ile teze yol 

gösteren hem de bu süreçte yanımda olan ve varlığını daima hissettiğim sevgili hocam Prof. 

Dr. Ayşegül Yaraman’a kıymetli katkıları için minnettarım. Tez konusunda ve ek olarak 

hayatımdaki neredeyse her konuda değerli katkılarını ve fikirlerini benden esirgemediği için 

ve bana olan desteğini daima hissettirdiği için kendisine sonsuz teşekkür ederim. Tez süresi 

boyunca konuya olan ilgileri ve eşsiz katkıları ile desteklerini esirgemeyen tez komitesi 

üyeleri Prof. Dr. Nihal Ekin Erkan’a ve Prof. Dr. Çağlayan Kovanlıkaya’ya; tez savunma 

jürimde yer alarak bilgilerini ve eleştirilerini paylaşarak tezi zenginleştiren Doç. Dr. Merve 

Özdemirkıran Embel ve Doç. Dr. Pınar Gedikkaya’ya; beni daima destekleyen ve bu süreçte 

fikirlerimi dinleyen anneme ve kardeşlerime; sevgisi ve neşesi ile hayatımda ayrı bir yeri olan 

motivasyon kaynağım yeğenim Beren Yılmaz’a; tez aşamasında yaşadığım sıkıntıları sabırla 

dinleyen ve beni cesaretlendiren Araştırma Görevlisi olarak çalıştığım İstanbul Beykent 

Üniversitesi’ndeki arkadaşlarıma ve hocalarıma en içten teşekkürlerimi sunarım. Son olarak, 

tezin yazılmasında ve benim için oldukça zorlayıcı olan alan araştırmasının yürütülmesinde 

desteklerini esirgemeyen herkese teşekkürü bir borç bilirim. Bütün desteklere rağmen tezdeki 

her eksikliğin bana ait olduğunu da bildirmek isterim.  

 

İstanbul, 2023         Kinem TOKDEMİR 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

İÇİNDEKİLER 

    Sayfa No. 

TABLO LİSTESİ .................................................................................................................…vi

KISALTMALAR .................................................................................................................… vii

GİRİŞ ......................................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

GELENEKSEL TOPLUMDAN POSTMODERN TOPLUMA ANNELİĞİN 

YÜCELTİLMESİ 

I. ANNELİĞE TARİHSEL, TOPLUMSAL VE PSİKOLOJİK ELEŞTİREL BİR

BAKIŞ ....................................................................................................................... 8 

A. Toplumsal Dönüşme ve Annelik Rolü ......................................................... 9 

1. Sanayi Devrimi’nden Önce Annelik Rolü .............................................. 9 

2. Sanayi Devrimi’nden Sonra Annelik Rolü ........................................... 19 

B. Anneliğin Toplumsal ve Psikolojik Anlamı ............................................... 26 

C. Feminist Yaklaşımlarda Annelik ................................................................ 44 

D. Tüketim Toplumu ve Annelik İlişkisi ......................................................... 58 

İKİNCİ BÖLÜM 

GÖNÜLLÜ ÇOCUKSUZLUK 

I. GÖNÜLLÜ ÇOCUKSUZLUK: KAVRAMSAL, TARİHSEL, TOPLUMSAL VE

PSİKOLOJİK GELİŞİM. ........................................................................................ 69 

A. Gönüllü Çocuksuzluk Kavramı .................................................................. 70 

B. Kavramın Tarihsel Gelişimi ....................................................................... 77 

C. Kavramın Toplumsal ve Psikolojik Anlamı ............................................... 82 

II. DEMOGRAFİK POLİTİKALAR VE TIBBİ GELİŞMELER  .............................. 89 

A. Pronatalist Nüfus Politikalarından Antinatalizme ....................................... 90 

B. Kürtaj, Doğum Kontrol Yöntemleri ve Üreme Teknolojileri ...................... 96 

III. KADINLIK DURUMUNDAKİ DEĞİŞİKLİKLER VE FEMİNİST

TARTIŞMALAR ................................................................................................... 106 

A. Annelikten Bağımsızlaşan Yeni Kadınlık Kimliği ................................... 107 

B.  Feminizmin Gönüllü Çocuksuzluk Kavrayışı ......................................... 111 

IV. ATAERKİL, CİNSİYETÇİLİK VE HETERONORMATİF BAĞLAMDA

ANNELİK ROLÜNÜN YENİDEN ÜRETİLMESİ ............................................. 115 



v 
 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

CİNSİYETÇİ HEGEMONYA 

I. CİNSİYETÇİ HEGEMONYA .................................................................................... 131 

A. Çelişik Duygulu Cinsiyetçilik ............................................................................... 132 

B. Eril Tahakküm ......................................................................................................... 138 

C. Örtük Taraflılık .............................................................................................. 143 

D. Cinsiyetçi İkiyüzlülük .................................................................................... 146 

 

II. DERİNLEMESİNE GÖRÜŞMELER ÜZERİNDEN GÖNÜLLÜ 

ÇOCUKSUZLUK ................................................................................................ 153 

A. Tutum-Davranış İlişkisi .................................................................................. 154 

B. Alan Araştırmasının Kapsamı ........................................................................ 157 

1. Araştırma Süreci ve Verilerin Toplanması ............................................... 157 

2. Araştırmanın Amacı ve Örneklem ........................................................... 159 

C. Verilerin Analizi ............................................................................................. 164 

1. Kadın Mücadelesiyle\Feminizmle Kurulun İlişki .................................... 164 

2. Anne Olmanın Anlamı ............................................................................. 171 

3. Doğurganlığın Anlamı .............................................................................. 177 

4. Çocuksuzluğun Anlamı ............................................................................ 181 

5. Anne Olmamanın Anlamı ........................................................................ 187 

6. Çocuksuz Yaşam ve Toplumsal Yansımaları ........................................... 193 

7. Çocuksuzluk ve Özgürlük İlişkisi ............................................................ 198 

8. Kürtaj ve Tüp Bebek Uygulamaları ......................................................... 200 

D. Bulgular ve Yorumlama ................................................................................. 204 

SONUÇ .................................................................................................................................. 212 

EKLER .................................................................................................................................. 218 

 Etik Kurul Onay Belgesi ............................................................................................ 218 

KAYNAKÇA ........................................................................................................................ 219 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

TABLO LİSTESİ 

 

               Sayfa No. 

Tablo 1    :     Avrupa Birliği Üye Ülkelerinde Çocuk Nüfus Oranı, 2022 ............................. 92 

Tablo 2    : Temel Doğurganlık Göstergeleri, 2001-2021 (31\03\2022 tarihinden                                              

             itibaren)  ............................................................................................................ 94 

Tablo 3    : Görüşmecilere Ait Bilgiler ............................................................................. 160 

Tablo 4    : Kadın Mücadelesine\Feminizme Dair Bilinç Düzeyi ..................................... 163 

Tablo 5    : Çocuksuzluğun Gerekçeleri ............................................................................ 186 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 
 

KISALTMALAR 

 

ABD  Amerika Birleşik Devletleri 

WHO  World Health Organization 

ÖÇT  Örtük Çağrışım Testi 

ÇDCÖ  Çelişik Duygulu Cinsiyetçilik Ölçeği 

IPSOS  Pazarlama ve Kamuoyu Araştırmaları Global Uzmanı 

AİHM  Avrupa İnsan Hakları Mahkemesi 

TÜİK  Türkiye İstatistik Kurumu 

vb.  Ve Benzeri 

bkz.  Bakınız 

s.  Sayfa 

Ed.  Editör 

çev.  Çevirmen 

 



1 
 

GİRİŞ 

 Annelik konusu, ‘ideal annelik’, ‘en iyi annelik’, ‘biyolojik annelik’ ve ‘annelik 

içgüdüsü’ gibi kavramlarla birlikte sıklıkla gündeme gelirken; anne olmayan ve anne olup da 

‘yeterince iyi anne’ olmayan kadınlara karşı eleştiriler, egemen söylemlerin pekiştirilmesi ile 

daha da görünür hale gelmektedir.  Annelik kavramı, birçok anlamı ve sorunu içinde 

barındıran karmaşık bir konudur. Bugün dahi ‘kutsallık’ atfedilerek tartışılmaktan çekinilen 

bu konu; olumsuz eleştirilerin sertçe reddedildiği/inkâr edildiği/görmezden gelindiği 

dokunulmaz bir konumdadır. Sosyal medya/medya, televizyon ve gazete gibi iletişim 

mecralarında yani hayatımızın neredeyse her alanında söz konusu tartışmalara rastlamak 

mümkündür. Her türlü suçu işlemiş bir ailenin katıldığı televizyon programında katil zanlısı, 

istismarcı, dolandırıcı babanın değil de istismara izin veren annenin daha çok üzerine 

gidilmesi ve anne yüreğinden dem vurulması; bir yarışma programında, aile avukatı olan bir 

kadının koşulsuz sevgi bağını gündeme getirerek ebeveynlerine dava açacağını söylemesi; 

magazin dünyası ünlülerinin anneliğinin konuşulması ve bir sosyal mecrada iki çocuğundan 

büyük olan kızını sevebilirken küçük kız çocuğuna karşı annelik duygusu besleyemediğini 

itiraf eden anneye karşı yapılan olumsuz eleştiriler gibi olaylar gündeme gelmektedir. Anne 

olmak; sevecen, özverili, sağduyulu, fedakâr, iyi kalpli, merhametli ve şefkatli olmakla anılır 

ve anne-bebek arasında şekillenen ve en eski bakım ihtiyaçlarına da işaret eden söylemler ve 

eylemler, anneliği yücelterek bir kutsallık mertebesine yükseltir ve kadını bu rol üzerinden 

tanımlar. 

Tarih boyunca feministlerin ve aile araştırmacılarının odağında olan annelikle ilgili 

sosyoloji, psikoloji, ekonomi ve siyaset gibi alanlarda pek çok çalışma ve araştırma 

yapılmıştır. Bu konuda farklı görüşlere sahip olunsa da, özellikle feminist araştırmacılar 

anneliğin yeniden gözden geçirilmesi gerektiği konusunda hemfikirlerdir. Ancak anneliğin 

yeniden düşünülmesi ve kavramsallaştırılması, teoride ve uygulamada oldukça zordur. 

Sosyal-psikoloji alanına dâhil kavramlarla anneliğe dair norm ve değer yargılarını eleştirel bir 

mesafeden tartışmak; yüzleşilmesi ve deşifre edilmesi güç olan bu konuya ilişkin açmazları 

gündeme taşıdığından oldukça rahatsız edicidir. Esasen tam da bu nedenle annelik ve anne 

ol(a)mama konularında karşılaşılan zorluklar, bu konunun tartışılmasının elzem olduğunu 

göstermektedir ki aslında bu tezin motivasyonunu da bu durum oluşturmaktadır. Nitekim tez 



2 
 

boyunca metin incelemeleri, kültürel/toplumsal örnekler ve alan verilerinin analizleri yine bu 

durumu açıkça ortaya koymaktadır. Bu tez yazılmaya başlandığı yıllarda, Türkiye’de,  annelik 

konusunda araştırmalar yoğunluktayken; çocuksuzluk ve anne ol(a)mama konuları üzerine 

yapılan araştırmalar yetersizdi. Yüksek Öğretim Kurulu (YÖK) Ulusal Tez Merkezi’nde 

‘anne’, ‘annelik’ ve ‘çocuksuzluk’ kavramları taratıldığında, çocuksuzluk üzerine yazılan 

tezlerin de sayısının sınırlı olduğu görülmüştür. Bu nedenle bu tez, alandaki bu boşluğu 

dolduracaktır ve ek olarak yine bu alanda yapılan çalışmaların sayısı da giderek artmaktadır. 

Tezin Kapsamı  

Bu tez, toplumsal cinsiyetin ve cinsiyetçiliğin eleştirisi problematiğinden yola 

çıkmaktadır. Annelik, bireysel ve toplumsal yaşamda kadına, çeşitli imtiyazlar\avantajlar 

sağlamaktadır; zira annelik toplumsal ve kültürel olarak kutsallaştırılmıştır. Nitekim 

toplumsal, psikolojik ve kültürel olarak anne ol(a)mamak ve en nihayetinde çocuksuz olmak, 

bir eksiklik ve yoksunluk olarak addedilmektedir. Bu açıdan tezin temel hipotezi, kadınlık 

kimliğini annelik kimliği ile özdeşleştiren söz konusu bakış açısının yani geleneksel ataerkil 

annelik kavramının eleştirisi üzerinedir. Modernitenin bir eleştirisi olan postmodernitenin ve 

ikinci dalga kadın hareketinin de kazanımlarıyla birlikte yaşanan toplumsal dönüşme ve 

değişme ile aleni cinsiyetçilik ifşa edilmiştir ancak cinsiyetçiliğe karşı tutum\söylem\beyan 

davranışa veya eyleme yansımasa da yaygın olmuştur. Böylelikle cinsiyetçilik ve iki kutuplu 

toplumsal cinsiyet rolleri ortadan kalkmamıştır ve hegemonikleşen cinsiyetçi değerler 

gündelik yaşamımızın neredeyse her alanında varlığını sürdürmeye devam 

etmiştir\etmektedir. Hegemonikleşme kavramı burada ‘Gramsciyen’
1
 anlamda 

kullanılmamaktadır. Her ne kadar tez boyunca kullanılan ‘hegemonik annelik’ kavramı yerine 

‘mütehakkim (hâkim olan) annelik’ kavramının kullanımı daha doğru görünse de burada 

hegemonya, hegemon olana denk düşecek biçimde kullanılmaktadır. Dolayısıyla tezin temel 

konusu annelik kavramı ve anne ol(a)mama meselesi üzerinden ‘gönüllü’ çocuksuzluk 

kavramıdır. 

                                                           
1
 Antonio Gramsci’ye (Forgacs, 2012, s.507-508) göre, ‘hegemonya’, egemen sınıfın öteki\diğer sınıflar 

üzerindeki siyasal, kültürel ve toplumsal hâkimiyetidir. Hegemonya aracılığıyla bu hâkimiyet, salt olarak baskı ile 
değil, kişinin rızasını da içerecek biçimde sürdürülür ve yeniden üretilir. Bu durumda cinsiyetçiliğe maruz kalan 
kişi de cinsiyetçiliğe karşı itiraz eden\tutum geliştiren kişi de sistem içine dâhil edilir (Yaraman, 2003, s.44-45).  



3 
 

Ataerkil toplumsallaşma neticesinde kadının simgesel sermayeye ulaşabilmesi; ezen-

ezilen ilişkileri içinde ezen konumda yer alarak ve böylece Simone de Beauvoir’ın (2019) da 

irdelediği üzere, kadının ‘ikinci cinsiyet’ olmasını gönüllülükle yeniden üreterek mümkün 

olmaktadır. Bu amaçla kadın bedeni ve doğurganlığı bir araç olabilirken; kadının, toplumun 

kendisinden bekleneni gönüllü olarak üstlenmesi de cinsiyetçiliğin ve ezen-ezilen şeklindeki 

iktidar ilişkilerinin egemen sınıfın lehine sürekli yeniden üretilmesine olanak sağlar. Simgesel 

sermayeye ulaşma şekli neticesinde ezen-ezilen ilişkilerinde tahakküm, toplumsal cinsiyet 

aracılığıyla meşrulaştırılarak yeniden üretilir. Statü artışı, anne için istenilen\arzulanan bir 

durum olmakla birlikte ataerkil heteroseksist sistem içinde anneliğe dair normlar, ona 

ayrıcalıklı bir pozisyon sağlar. Bu pozisyon içinde kadının en üstün görevi olarak addedilen 

annelik rolleri, kadını hem bu sınırlara hapseder hem de bu sınırlar bağlamında yani annelik 

kimliği üzerinden tanımlar. Kadın kimliği ve annelik kimliği arasında ikilemde kalan kadın; 

bilinçli/gönüllü olarak anne olmasa bile -ve hatta çocuk sevmese bile- tam tersiymiş gibi 

davranabilir, anneliğe kutsiyet atfedebilir ya da her ne kadar öyle olmadığını iddia etse de 

gebeliğin ve çocuk sahibi olmanın kazanımlarından cinsiyetçi olduğunu bilse dahi 

yararlanmayı arzu edebilir. Çiğdem Kağıtçıbaşı’nın (2010, s.127-131) tespit ettiği üzere, 

tutumlar, farklı yollarla öğrenilir ve zaman içinde değişime ve dönüşüme uğrayabilirler. Bir 

nesne ile doğrudan deneyim, ebeveyn, arkadaşlar ve medya tutum oluşumunu etkilemektedir. 

Bununla ilintili olarak bu tezde; tarihsel, toplumsal, psikolojik ve kültürel anlamda değişen ve 

dönüşen annelik tutumu ve davranışları ile annelik, çocuksuzluk ve cinsiyetçilik bağlamı 

üzerine tartışmalar yürütülmüştür. Dolayısıyla tez boyunca çocuksuzluk konusu, anne olma 

kararının nasıl verildiğine yönelik tutumun yani çocuk sahibi olma(ma) seçiminin gönüllü mü 

yoksa gönülsüz mü olduğu üzerinden -ilgili literatür, teoriler ve alan araştırması temelinde- 

tartışılmıştır. Aynı zamanda tez boyunca inceleme altında olan annelik kavramına ilişkin 

açmazları çözümleyebilmek, anlamlandırabilmek ve durum tespiti yapabilmek amacıyla teze 

yol gösterecek çeşitli kültürel mecralara başvurulmuş ve tezin her üç bölümünde de örneklerle 

katkı sunulmuştur. Dolayısıyla irdelenen popüler kültür örnekleri -diziler, filmler, televizyon 

programları, magazin haberleri, sosyal medya platformları vs.- hem tezin 

problematiği\hipotezi bağlamında onaylanmaya hem bu bağlamda tezi zenginleştirmeye hem 

de yine aynı şekilde eleştiriye\eleştirilere açık örneklerdir. Nitekim verilen örnekler her ne 

kadar tümüyle bilimsel veriler olmasa da tezin problematiği ile sıkı sıkıya ilişkilidir. 

Böylelikle bu veriler toplumsal dönüşümü ve dönemin zihniyetini gözlemlememize, gerçek 



4 
 

ile bağlantı kurmamıza ve yok sayılan\dışlanan\görmezden gelinen sorunları 

değerlendirmemize yarayan önemli kaynaklar olarak değerlendirilebilir. Popüler 

kültür\medya\sosyal medya örnekleri; tezin genel çerçevesine uyacak biçimde ele alınmıştır; 

zira bu örnekler herhangi bir fikrin, toplumsal olarak görünürlüğünü mümkün kılmaktadır ve 

geniş kitlelere ulaştırmaktadır. Örneğin, Elizabeth Badinter (1992) de Annelik Sevgisi isimli 

kitabında Jean Jacques Rousseau’nun (1762) Emile isimli kitabına başvurmuş; Silvia Federici 

(2001), Caliban ve Cadı kitabı için dönemin sanat ve edebi eserlerindeki algıya odaklanmış; 

Juliet Mitchell (2011) ise Kardeşler: Cinsellik ve Şiddet kitabında benzer bir yöntem 

kullanmıştır. O halde günümüzde popüler kültür örnekleri de bu tez çalışması için farklı bir 

pencere açabilir. 

Bu bakımdan kutsallaştırılan ve yüceltilen annelik kavramı; cinsiyetçi hegemonya 

bağlamında yani ‘çelişik duygulu cinsiyetçilik’, ‘eril tahakküm’, ‘örtük taraflılık’ ve 

‘cinsiyetçi ikiyüzlülük’ kavramları temelinde tartışılabilir. Bu kavramlar, tutum ile davranış 

arasındaki ilişkiyi açıklayan sosyal psikoloji teorileridir. Her davranışın arkasında onunla 

paralel olan bir tutumun\düşüncenin\kanaatin olduğu düşünülür veyahut kişinin 

beyanı\düşüncesi ne ise davranışının da o olduğu fikri hâkimdir. Ancak gündelik yaşamda 

tutum ve davranış arasındaki tutarlılığın net bir biçimde tespit edilmesi mümkün değildir. 

1960 yılından sonra sosyal psikoloji alanında yapılan çalışmalar; tutumun davranışa 

yansımasında etkili olmasının tümüyle belirleyici olmadığını ve tutarsızlıkların olabileceğini 

ortaya çıkarmıştır. Başka bir deyişle, tutumun davranışı belirleyebileceği gibi davranışın da 

tutumu belirleyebileceği yapılan araştırmalar ile ortaya konmuştur. Dolayısıyla bilinçli ya da 

bilinçsiz olarak tutarsızlık ve\veyahut ikiyüzlülük eylemde yaygınlaşmaktadır. Oysaki 

düşünülenlerin\inanılanların\söylenilenlerin eyleme dönüşmediği sürece tutum-davranış 

arasındaki tutarsızlık yani çelişki artmakta; ikiyüzlülük, egemenlik ilişkilerinin yeniden 

üretilmesinde örtük\sinsi bir rol oynamaktadır (Yaraman, 2020, s.17-21). Cinsiyetçi 

hegemonya temelinde ötekileştirilmenin yeniden üretimi, çoğu zaman gönüllü bir istek ile 

gerçekleşir. Böylelikle statü kazanımı, ayrıcalık talebi, ekonomik ve toplumsal anlamda 

beklentiler, tüketim toplumu bağlamında çocuğun metalaşması, çocuğu geleceğe yatırım 

olarak görme gibi istekler kadınlık kimliğinin, çocuk arzusu ile perçinlenerek annelik 

kimliğine sıkıştırılmasına ve bu vesileyle de toplumsal cinsiyet rollerinin yeniden üretimine 

yol açar. O halde kadınlar statü kazanmak ve imtiyazlardan yararlanmak adına, cinsiyetçiliği 



5 
 

gönüllü olarak veya isteyerek sürdürüyor olabilirler. Başka bir deyişle kadınlar, ekonomik, 

toplumsal, kültürel sermayelerini artırmak; egemenlik ilişkilerinde iktidara sahip olanın 

gücünü paylaşmak; toplumsal normlar ve beklentileri karşılamak adına anne olmayı 

isteyebilirler. Bu bağlamda bu tez, annelik kavramına farklı bir bakış açısından değerlendirme 

sunmayı hedeflemektedir. Bu bakımdan anne olmaya karar vermenin ‘zorunluluk’ ve ‘tercih’ 

boyutu mühim bir tartışma iken; alan araştırmasında elde edilen veriler kapsamında 

geleneksel ataerkil annelik kavramının yeniden üretildiği anlaşılmaktadır. Tümüyle 

değerlendirildiğinde, özellikle teknolojik ve tıbbi gelişmeler ile kapitalizm\tüketim 

toplumunun iç içe olmasıyla ve bu ortamda feminist teoriler tarafından da annelik, 

yüceltilmektedir. Dolayısıyla anneliğin gönüllü bir tercih olabileceği fikri; çocuksuzluğun 

gönüllü bir tercih olabileceği fikri ile hasıraltı edilmektedir. ‘Doğurarak’ çocuk sahibi olma 

meselesi -ya da biyolojik annelik- ve bu meselenin gerekçelendirilmesine yönelik söylemlere 

ve eylemlere dair durum tespiti, alan araştırması aracılığıyla irdelenmiştir.  

Alan Araştırmasının Kapsamı 

Alan araştırması; annelik ve ‘gönüllü’ çocuksuzluk konularını cinsiyetçilik ve temelde 

cinsiyetçi ikiyüzlülük kavramı temelinde tartışmaya açarken; kadınların, çocuk sahibi olmama 

kararını nasıl aldıklarına odaklanmıştır. Araştırmada belirlenen problematik; tezin 

problematiği ile ilişkili olacak biçimde cinsiyetçilik ve annelik olarak belirlenmiştir. Anneliği 

yücelten cinsiyetçilik, gönüllü çocuksuzluk üzerinden değerlendirilmiş ve gönüllü 

çocuksuzluğun, cinsiyetçi ikiyüzlülük örneği olan geleneksel ataerkil annelik anlayışından bir 

özgürleşme olup olmadığı irdelenmiştir. Araştırma her ne kadar mikro düzeyde bir alanı 

kapsıyor olsa da elde edilen veriler ve bulgular; annelik-‘gönüllü’ çocuksuzluk-cinsiyetçi 

ikiyüzlülük bağlamına ışık tutmuştur. Bu bakımdan -üçüncü bölümde ayrıntılı bir biçimde ele 

alınmıştır- İstanbul ilinde ikamet eden, menopoza girmiş ve çocuksuz\doğurarak çocuk sahibi 

olmayan 21 kadın görüşmeci ile yürütülen derinlemesine görüşmelerde, söylem ve eylem 

üzerinden durum tespiti yapılmıştır. Bağımsız değişkenin ‘menopoz’ olarak belirlenmesinin 

sebebi, doğurganlığın yitirilmesiyle hayatın ileriki dönemlerinde doğurarak çocuk sahibi olma 

ihtimalinin mümkün olmamasıdır. Dolayısıyla da araştırma süresince menopoza girmiş 

çocuksuz kadın görüşmecilere ulaşmak oldukça zor olmuştur. Üstelik bu zorluk, araştırmanın 

önünde bir bariyer olarak durmaya devam etmiştir. Bu nedenlerle, derinlemesine 



6 
 

görüşmelerden önce soruların hazırlanması ve verilerin değerlendirilmesinin titizlikle 

yapılması amacıyla alanında uzman psikologlar ile görüşülmüştür. Veriler ve bulgular; 

cinsiyetçi hegemonyaya dâhil sosyal psikoloji teorileri üzerinden değerlendirilmiştir. Alan 

araştırmasında elde edilen bulgular ‘gönüllü’ çocuksuzluğun keskin sınırlarının olmadığını; 

çocuksuzluğun, cinsiyetçilikten bütünüyle özgürleşme olmadığını ve cinsiyetçi ikiyüzlülüğü 

yeniden üretebildiğini; her eğitim ve sosyo-ekonomik düzeyden kadının anneliğe kutsallık 

atfedebildiğini; geleneksel ataerkil annelik kavramının muğlaklaştığını ortaya koyarak 

gönüllü olarak anne olma veyahut olmama meselesine dair açmazları tartışmaya açmıştır. 

Tezin Bölümleri 

Tezin genel çerçevesi, üç temel bölüm olacak şekilde belirlenmiştir: 

 Birinci bölümde, ‘Geleneksel Toplumdan Postmodern Topluma Anneliğin Eleştirisi’ 

ana başlığı altında; anneliğe dair açmazlar tarihsel, toplumsal ve psikolojik açıdan eleştirel bir 

perspektif ile ele alınmıştır. Dört alt başlık ile sistematize edilen bu bölümde annelik 

kavramının tarihsel, toplumsal ve psikolojik anlamı ile ve aynı zamanda feminizm ve tüketim 

toplumu ile ilişkisi tartışılmıştır. Geleneksel toplumdan postmodern topluma annelik rolünün 

gönüllü olarak üstlenilmesi, annelik tutumundaki değişiklikler ve geleneksel ataerkil annelik 

anlayışının sürdürülmesine dair açmazlar, tezin bu bölümünde analiz edilmiştir. 

İkinci bölümde, ‘Gönüllü Çocuksuzluk’ ana başlığı altında; bu kavramın tarihsel, 

toplumsal, psikolojik bir analizi yapılırken; aynı zamanda demografik politikalar, doğum 

kontrol ve üremeye yardımcı tedavi yöntemleri, çocuksuzluk konusundaki feminist tartışmalar 

ve annelikten bağımsızlaşan yeni kadınlık kimliği üzerinde durulmuştur. Kutsal annelik 

anlayışına bir karşı çıkış olduğu yönünde çocuksuzluğun gönüllü olarak tercih edilmesi olarak 

kavramsallaştırılan ‘gönüllü’ çocuksuzluk kavramı bu bölümde irdelenmiştir.  

 Üçüncü bölümde, ‘Cinsiyetçi Hegemonya’ başlığı altında; annelik, çocuksuzluk ve 

cinsiyetçilik çerçevesinde, derinlemesine görüşmelerden elde edilen bulgular hegemonik 

annelik ve çocuksuzluk konusunda mevcut kalıp yargılarla ve tutarsızlıklarla yüzleşmenin 

mümkün olup olmadığı tartışılmıştır. Araştırma, tezin temelini oluşturan sosyal psikoloji 

kavramları ve bu kavramları gönüllülük bağlamında bir üst seviyeye taşıyan cinsiyetçi 



7 
 

ikiyüzlülük kavramına referansla cinsiyetçilikten özgürleşme olup olmadığı üzerinden 

değerlendirilmiştir. 

 Sonuç bölümünde ise alan araştırmasından elde edilen bulgular da dâhil olmak üzere 

genel bir değerlendirme yapılmıştır.  

  



BİRİNCİ BÖLÜM 

GELENEKSEL TOPLUMDAN POSTMODERN TOPLUMA 

ANNELİĞİN YÜCELTİLMESİ 

 

I. ANNELİĞE TARİHSEL, TOPLUMSAL VE PSİKOLOJİK ELEŞTİREL BİR

 BAKIŞ 

Kadınlık ve annelik kimliği konusunda ideolojik, toplumsal ve kültürel 

stereotipler\kalıp yargılar; toplumsal cinsiyetin ve cinsiyetçiliğin üretimi ve yeniden üretimi 

ile önemli ölçüde ilişkilidir. Kadınların  hâlâ büyük bir çoğunluğu bilinçli\bilinçsiz veya 

gönüllü\gönülsüz olarak kadınlık kimliği ile özdeşleştirilen annelik rollerini benimserler ve 

sürdürürler. Kadınlık kimliğinin önemli bir parçası olduğu düşünülen\iddia edilen annelik 

kavramına ilişkin söylemler ve eylemler; kimi zaman anne olmayı raddeden kadınlar 

tarafından bile benimsenir. Bu durumda anneliği kabul etmeye veyahut reddetmeye dair bütün 

tutum ve davranışlar, ataerkil toplumsallaşma içinde cinsiyetçi hegemonyayı pekiştirir. 

Üstelik cinsiyetçiliğin ifşasına rağmen kutsal, iyi, fedakâr, sevgi dolu ve en iyi anne 

söylemlerine dair stereotipler; tarihsel süreç içerisinde zorunlu olarak anne olmayı, 

normalleştirmiştir. Dolayısıyla annelik bir tercih ya da gönüllü bir istek olmaktan ziyade her 

kadının ulaşması gereken en üstün mertebe olacak biçimde toplumsal anlamına kavuşmuştur.  

Bu bağlamda annelik, geleneksel toplumdan postmodern topluma geçiş sürecinde 

değişmeler geçirmiş olsa da gerek kadın biyolojisiyle gerek duygusal, deneyimsel, psikolojik 

ve ideolojik yönüyle ve gerekse de feminizmin ve kapitalizmin kadın bedeni ve doğurganlığı 

övgüsüyle, yüceltilmektedir. Annelik kavramına dair yaygın inanç; kendini çocuğuna adayan, 

kendinden önce çocuğunu düşünen, ona karşılıksız sevgi veren ve hayatının neredeyse 

tümünü ona göre düzenlemeyi gerektiren eşsiz bir deneyim şeklindedir. Bu düşünce de 

annelik kavramını, bugün hâlâ tartışılması ve olumsuz yönde eleştirilmesi güç bir konu haline 

getirmektedir. Hatta genellikle kadınlar bu kalıp yargıları üstlenmede ve sürdürmede merkezi 

rol oynarlar. Böylece söz konusu kalıp yargılar dolayımıyla anneliğe dair kutsallık ve 

yüceltmeye yönelik anlayış, cinsiyetçiliğin görünmez biçimine dönüşerek kadını annelik rolü 



9 
 

ile sınırlandırır. Bu kapsamda tezin bu bölümünde, geleneksel toplumdan postmodern 

topluma geçiş sürecinde anneliğin yüceltilmesi; tarihsel, toplumsal ve psikolojik açıdan 

eleştirel bir perspektif ile ele alınmıştır.  

 

A. Toplumsal Dönüşme ve Annelik Rolü 

Günümüzde, annelik kavramı, tarihsel ve toplumsal çerçevede yapılan tartışmaları 

içerirken; yüceltilmiş ve kutsallaştırılmış annelik anlayışlarını da merkeze alır. Geleneksel 

toplumdan postmodern topluma yaşanan değişmeler; toplumun salt belirleyicisi olmamıştır. 

Ancak modernist eğilimler, yerini giderek postmodern eğilimlere bırakmaktadır. 17. 

yüzyıldan itibaren Sanayi Devrimi ile birlikte geleneksel değerlerden bir kopuş yaşanmış ve 

bu sürecin etkisi kaçınılmaz olmuştur. Ayşegül Yaraman’ın (2003, s.59-66; 2008, s.831) 

ifadesiyle, 18. yüzyılın ortasından itibaren ise modernliğin hegemonikleşmesi, toplum ile 

egemen iktidar ilişkilerini görünür kılmıştır. Modernist uygulamalar ile toplumda ikincil 

konumda olanlar, büyük ölçüde kazanımlar elde etmiştir. Sanayi Devrimi ile birlikte 

geleneksel toplumun yaşam şekli olan toprağa bağlı üretim ortadan kalkmış ve fabrikalar 

kurulmuş; kentlere taşınan üretim, nitelikli işgücünü gerekli kıldığından ucuz emek talebi 

kadının kamusal alana çıkmasını gerekli kılmıştır. 21. yüzyıldan itibaren ise postmodern 

eğilimlerle birlikte, modernliğin ‘tektipli’ anlayışına tepkiler gelmeye başlamıştır. Toplumsal 

değişmenin bir proje olarak ele alınması; değişmenin, yaşanılan yüzyıllarda tasarlandığı ve 

hedeflere uygun dönüşümlerin olduğu bir süreci ifade eder. Bu süreç içerisinde cinsellik, 

doğurganlık, cinsiyet gibi konular hem egemen iktidarın hem de kadın hareketlerinin ve kadın 

tarihinin odağında yer alırken; annelik algısında da kaçınılmaz olarak dönüşümlere yol 

açmıştır. 

 

1. Sanayi Devrimi’nden Önce Annelik Rolü 

Annelik, Tina Miller’e (2010, s.54) göre, “Kadınların anne olarak yaşamlarını 

sürdürdükleri bağlamlar sosyal olarak inşa edilen, tarihsel olarak spesifik ve kültürel olarak 

değişken bağlamlardır.” Dolayısıyla annelik deneyimlerinin evrensel olduğu iddiası, Miller’e 



10 
 

göre, geçersizdir; zira tarihsel olarak incelendiğinde, evrensellik iddiası çeşitli açılardan 

tartışılmış ve reddedilmiştir. Bu anlamda tarih öncesi toplum yapılarını irdeleyen -toplumsal 

yapı olarak anaerkil (matriarki) toplumsal yapıdan, ataerkil aileye geçiş konusunda- çeşitli 

feminist araştırmalar mevcuttur. Anaerkil toplumlarda kadının rolünü irdeleyen Robert 

Briffault (1927), Analar isimli yapıtında, memeli hayvanların anne bakımından, insanların 

anne bakımına geçişin ne gibi gerekçelerle temellendirildiğini inceler. Briffault (2014, s.11), 

dişi cinste ‘güdü’ biçimlerinden yola çıkarak; toplumun gelişmesi ile kurumlar ve 

geleneklerin kökenlerinin anaerkil olduğunu iddia eder. Dahası ‘ana sevgisi’ ve adanmışlık 

davranışlarının; geleneksel kültüre ait kavramsal duygular olduğunu ifade eder. Annelik 

içgüdüsünün, hayvanlar dünyasında belirgin ‘fizyolojik’ özellikler gösterdiğini ve belirli 

kimyasal faktörlere özel bir durum olmadığının da altını çizer. Anne sevgisi ise bir duygu 

olarak, büyük oranda toplumsal ve kültürel faktörler neticesinde ve nispeten geç tarihlerde 

ortaya çıkmıştır (Briffault, 2014, s.57-67). Yazarın anaerkil toplum yapısına dair yürüttüğü 

tartışmalar, daha sonra bu alanda yapılan feminist çalışmalarda da yer almıştır. Kadının 

evrimini etnolojik, antropolojik ve evrimbilim temelinde tartışan Evelyn Reed ise kadının 

rolünü, tarihöncesi toplumlardaki gelişimi üzerinden irdeler.  

Kadının Evrimi I: Anaerkil Klandan Ataerkil Aileye isimli kitabında Reed (2012, s.71), 

şu sözlere yer verir: 

Kadınlar ev ve aile içinde dar ve bağımlı bir yaşam sürmek durumunda 

bırakılırken erkeklerin toplumsal ve kültürel yaşamın her alanında başat 

noktalarda bulunmaları, bu durumu haklı çıkarmak üzere yapay bir nedenin 

ortaya atılmasına olanak sağladı. Kadının toplumda aşağılanmasına neden 

olarak biyolojik yapısındaki eksiklikler gösterildi. Çocuk doğurma, dişi cinsin 

önünde sonsuza dek duracak bir engel ve onun ikinci cins olmasının nedeni olarak 

sunuldu. 

 

Reed’e (2012, s.75-83) göre, annelik bakımı, temelde memeli hayvanlarla başlar. 

Yavrunun hayata tutunması ve beslenmesi için annenin kendisi ve yavruları için yiyecek 

getirmesi; ana-soylu bir ailenin olduğunun da delilidir, çünkü memeli hayvanlarda, ‘baba-

ailesi’ diye bir şey söz konusu değildir. Reed’in (2014, s.196-198) vurguladığı üzere, özel 

mülkiyete geçiş ile birlikte, anaerkil klandan ataerkil aileye geçiş yaşandı. Bunun sonucunda 

ise kadınlar hem bedenleri üzerinde denetimlerini kaybettiler hem de kocalarının mülkiyetine 



11 
 

geçmiş oldular. Bu aşamada ataerki artık kadının, çocuğun ve özel mülkün sahibidir; kadın, 

doğurmak üzere eve kapatılmıştır. Üstelik uygarlığın başlangıcında çocuğun yalnızca erkekler 

tarafından oluşturulduğu düşüncesi hâkimdir.  

Reed’in bakış açısına ek olarak, Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni isimli 

kitabıyla, tarihsel olarak geleneksel toplumlardan modern topluma geçişi inceleyen Friedrich 

Engels, (2013, s.41), “Gerçekten de, bugün bile şurada burada irdeleyebildiğimiz ve tarihte 

varlığını kesinkes tanımak zorunda kaldığımız en eski, en ilkel aile biçimi olarak ne 

buluyoruz?” sorusuna cevap olarak, grup halindeki evlilikleri örnek verir. Aile, devlet, hukuk, 

din ve özel mülkiyet temelinde toplumsal dönüşümü irdeleyen Engels; bu dönüşümü 

‘ekonomi’ ve ‘işbölümü’ çerçevesinde açıklar. Başlangıçta çok karılılık, çok kocalılık ve 

çocukların da herkes için ortak olduğu toplumsal yapı, değişikliklere uğramıştır (2013, s.36-

37). Ev ekonomisi kadınların yönetiminde olduğundan; ev içinde anne, saygı duyulan ve ağır 

basan bir pozisyondaydı. Ancak servet artışı nedeniyle özel mülkiyetin ortaya çıkışı, anne 

temelli ‘analık hukukunun’ yıkılmasına ve böylece ataerkil düzene geçişe imkân sağlamıştır 

(Engels, 2013, s.58-69). Engels’in çalışması, ataerkilliğin eleştirisi üzerine çeşitli 

tartışmalarda değinilen önemli eserler arasındadır. Engels, yerleşik hayata geçerken devlet, 

ordu, hukuk ve özel mülkiyetin erkeğe teslim edildiğini ve böylece soy belirleyiciliğinin de 

erkeğin tekelinde olduğunu savunur. Ataerkil toplumsal düzende kadının doğurganlığı\üretici 

gücü, kontrol altına alınmıştır. Dolayısıyla her ne kadar kadının doğurması neticesinde soyun 

sürdürülmesi sağlansa da özel mülkiyetin, ataerkinin soy kütüğü ile aktarımı egemenlik 

ilişkileri açısından feministler tarafından eleştirilir.   

Öte yandan bazı çalışmalarda anaerkil toplumun, anneliğin varlığı neticesinde çok daha 

barışçıl olabileceği savı yer almaktadır. Heide Goettner-Abendroth (2012, s.xvii-33), 

Matriarchal Societies: Studies on Indigenous Cultures Across The Globe isimli yapıtında, 

ataerkillik öncesi kadın temelli toplum ve kültürleri; temelde ataerkil ideolojiyi eleştirerek 

incelemiştir. Yazar, anaerkil toplumların varlığına dair farklı bir toplum ve tarih perspektifi ile 

‘anaerkil paradigma’ perspektifini ortaya çıkarmıştır. Bu paradigma, kadınların durumuyla 

sınırlı değildir ve O’na göre, temel olarak erkekler ile kadınlar arasında özcü bir düşmanlığı 

beslememektedir. Bu paradigmaya göre, anaerkil toplum, ataerkil toplumun tersine 

çevrilmesinden ziyade; ‘anne merkezli’ toplumlardır. Dolayısıyla da anaerkil toplumlar, 



12 
 

annelik değerleri üzerine inşa edilmiştir; biyolojik olarak anne olmak gerekli değildir. İyi bir 

anne, tüm çeşitlilikleri kucaklayarak bütün çocuklara bakar; bu erkekler için de 

geçerlidir. Anaerkil bir toplumdaki bir erkek, akranları arasında statü kazanmak istiyorsa ve 

hatta klanın temsilcisi olmak veya söz sahibi olmak istiyorsa, o zaman o da ‘iyi bir anne’nin 

değerlerine sahip olmalıdır (Feminism and Relation, 16 Şubat 2020).  Anaerkil toplumlara 

dair yapılan değerlendirmelerde ataerkil topluma geçişi sağlayan toplumsal dönüşüm; özel 

mülkiyet ile ilişkilendirilmiştir. Burada üzerinde durulması gereken nokta, toplumsal yapının 

kökeninde anneliğin ve anneliğe dair değerlerin merkeze alınmasıdır. Böylece toplumun 

temel dinamiği dişinin besleme, büyütme ve bakıma dair tutumuna referansla, annelik 

üzerinedir. Goettner-Abendroth’in annenin, ‘barışçıl’ olacağı savından da anlaşılacağı üzere; 

annelik değerleri üzerine inşa edilmiş toplumların, ataerkil değerlere göre üstün olacağı fikri 

benimsenmiştir.  

Şengül G. Aydıngün (2018, s.43) göre: 

(İlk insan toplulukları) Başlangıçta kendi neslini “yaratan” olarak en 

yakınındaki kadını kutsadı. Kadın yani “ana” olan doğuran dişi cins, hem yeni 

nesle can veriyor, hem de her türlü besin kaynağının son derece zor elde dildiği 

yaşam şartlarında göğüslerinden akan süt ile mucizevi bir şekilde hazır besin 

üretebiliyor, bununla dünyaya getirdiği insanı besleyip büyütebiliyordu. Kadın 

bedeninin genişleyip tekrar küçülebilmesi, yeni bir bedeni içinden çıkarabilmesi, 

belirli dönemlerde kanayan bedenin ölmemesi, aksine sürekli yenilenmesi 

mucizeydi… İnsanlığı yaratanın “ana” yani doğuran kadın olarak görülmesi çok 

normaldi. Ana Tanrıça kültüyle ilgili ilk inanç sistemi böylece ortaya çıktı. 

 

Tarihsel süreç içerisinde, dinsel inançlar temelinde ‘yaratıcının’ kim olduğu\ olabileceği 

ve soyun sürdürülmesi bağlamında üretici gücün anaerkil toplumlarda anneye ait olduğu 

düşüncesi, spekülatiftir. Yaratma gücü ile ilişkili olarak dinsel açıklamalar, başlangıçta 

evrensel bereketin Ana Tanrıça’dan geldiğini düşünmüşlerdir. Tek Tanrılı dinler
2
 olan 

                                                           
2
 Tek Tanrılı dinler, kadına ‘anne’ olduğunda saygı duyulması gerektiğini ön görse de kadının anne olarak 

yüceltilmesi, onun statüsünün ve saygınlığının artması anlamına gelmemektedir. Berktay’ın (2021, s.108) 
aktardığı üzere, örneğin Latin Amerika’da annelik yüceltilse de bu kültürde güçlü bir erkek egemenliği ve 
kadınların düşük bir statüye sahip olduğu bir toplumsal yapı mevcuttur. Anneliğin kutsal sayıldığı birçok ülkede 
kadınların bedenleri ve cinsellikleri kontrol altında tutulmakta ve kadına yönelik şiddet olayları gündeme 
gelmektedir. Türkiye’de, kadına yönelik şiddet haberleri ile neredeyse her gün karşılaşmaktayız ve şiddete 
uğrayan kadınların birçoğunun anne olduğunu görülmektedir.  İlkkaracan’a (2015, s.13-14) göre, 21. yüzyılda, 
erkek egemen sistemin kadın cinselliği üzerindeki baskısı ve şiddeti; siyasi, kültürel, ekonomik ve toplumsal 



13 
 

Yahudilik, Hıristiyanlık ve İslamiyet’in ortaya çıktığı Ortadoğu’da, kent devletlerinin ortaya 

çıkmasıyla birlikte kadınların konumunun ikincilleştirilmesi, kurumsallaşmıştır. Dolayısıyla 

çoğu araştırma erkeklerin, kadınlara egemen olmasından çok önce tersi bir durumun olup 

olmadığı yani anaerkil bir dönem olasılığı üzerine yoğunlaşmıştır. Engels’e referansla, 

önceleri ortak mülkiyetin daha sonra tarıma geçiş ile birlikte erkeklerin eline geçmesi hem 

kadınları hem de çocukları erkeklerin sahipliğine geçirdiğinden erkekler, kendi soylarından 

olan çocuklarına mülklerini devredebileceklerdi. Böyle bir değişme sürecinin olup olmadığı 

veya süreç bakımından yavaş mı hızlı mı gerçekleştiği tam olarak bilinmese de dinsel 

anlamda yaratıcı gücün ‘eril’; üreten, büyüten ve besleyen gücün ise ‘toprak ana’ simgesiyle 

‘dişil’ olduğu düşüncesi dinsel açıdan hâkim olmaya başlamıştır. Başka bir biçimde ifade 

etmek gerekirse, kadın doğurganlığının gizemli ve dizginlenemez gücü, ataerkil toplumsal 

cinsiyet simgeleri ile birlikte yerini, artık ‘bilinçli’ bir yaratma edimine bırakmıştır (Berktay, 

2021, s.41-61). Kadının doğa ile eş tutulması, tarihsel süreçte kadınlık durumunun 

doğurganlığı ve cinselliği ile ilişkilidir. Nitekim geleneksel ataerkil simgeler ve değerler 

çerçevesinde kadına biçilen rol; üretici ve besleyiciliği neticesinde, anneliktir. Dini referans 

alan, eğitimin seçkinler için geçerli olduğu, tarım merkezli ve kırsal yaşama bağlı sosyal 

organizasyon dâhilinde erkeğin üstünlüğü, geleneksel toplumda meşru ve yasaldır. Kadın ise 

ev içi üretime tabidir ve bu rollerle sınırlıdır. Sanayi Devrimi ile birlikte geleneksel topluma 

ait ideolojik, siyasal ve ekonomik yapı değişmeye başlamıştır (Bilgin, 2016, s.221-222; 

Yaraman, 2010, s.700).  

Tarihsel açıdan annelik tutumuna dair toplumsal ve kültürel dönüşümler, Elisabeth 

Badinter’in kapsamlı analizlerinden yola çıkılarak izlenebilir. 13.yüzyıldan 17.yüzyıla
3
 kadar 

geleneksel öğelerin varlığını yitirmeye başlamasıyla var olan annelik anlayışı, 17. yüzyıldan 

18. yüzyılın sonlarına kadar farklı bir tarihsel seyir gösterir. 19. yüzyılın başından 21. yüzyılın 

ilk çeyreğine kadar tarihsel süreçte kadının, annelik kimliği ile var olması ve doğası ile 

barışması gerektiğine dair inanca, yani ‘annelik içgüdüsü’ kavramına bir dönüş vardır. Bu 

                                                                                                                                                                                     
mekanizmalarla meşrulaştırılırken; ‘din’ de çoğu kez bir meşrulaştırma aracı olarak kullanılmaktadır. 
Köktendinci akımlar, buna en iyi örneklerdendir.  
3
 Silvia Federici’ye göre, feminist tarihçiler, feodal toplumdan kapitalizme geçiş meselesine sürekli olarak geri 

dönerler. Kadınların tarihini şekillendiren bu mesele temelinde feminist tarihçiler, en genel tanım olarak 13. ve 
17. yüzyıllarda erken dönem Avrupa’yı ele alırlar (Federici, 2001, s.54). Federici de Caliban ve Cadı isimli 
kitabında feodalizmden kapitalizme geçiş konusunu ele alır. Feminist, Marksist ve Foucaultcu kavramları 
referans alan Federici, ilksel birikim analizinde Ortaçağ’da, Avrupa’daki ‘Cadı Avı’nı irdeler.  



14 
 

bağlamda kadınların toplumdaki konumlarına ilişkin annelik konusu uzun yıllar tartışmaların 

odak noktası olmuştur. Tarihin, anneliğin kavramsallaştırılmasında güçlü bir etkisi vardır; zira 

annelik konusunda çeşitli görüşlerin olması anneliğin tanımlanması ve dönüşümü kadın 

tarihinin bir parçasıdır (Silva, 1996, s.10). Badinter, 1981 yılında yayınlanan Annelik Sevgisi: 

17. Yüzyıldan Günümüze Bir Duygunun Tarihi isimli kitabında, anneliğin tarihsel gelişimini, 

‘içgüdü’ kavramı çerçevesinde inceler. Ann Taylor Allen’a (2005, s.9-10) göre, annelik 

tarihiyle ilgili herhangi bir tartışma, merkezi bir soruyla başlamalıdır: Anne davranışı ne 

ölçüde kültür, doğa veya içgüdü tarafından şekillenir? Bu sorunun genellikle ‘annelik sevgisi’ 

ile bağdaştırılarak açıklanmasının yanıltıcı sonuçlara yol açtığını ifade eden Taylor Allen, 

Badinter’in sevgisiz annelerin varlığını gün yüzüne çıkararak aslında içgüdü temelli inancı 

dışladığını varsayar. Ancak O’na göre, annelik içgüdüsü, hiçbir tür için fedakârlık ve koşulsuz 

bir sevgi ile özdeşleştirilemez. 

Badinter (1992a, s.9-10), kitabının önsöz kısmında şu soruları sorarak başlar: 

1780: Emniyet Müdürü Lenoir, Paris’te bir yılda doğan 21.000 çocuktan 

ancak bin kadarının anneleri tarafından emzirildiğini acıyla saptıyor. Bir diğer 

bebek, anababalarının evinde sütanneleri tarafından emzirilme ayrıcalığına 

sahip. Geri kalanlar ücretli annelerin az çok uzak evlerine yerleştirilmek üzere 

anne kucağından koparılıp alınacaklardır… Sayısız çocuk annesinin bakışlarını 

hiç tanımadan ölüp gitmektedir… Çocuğa karşı, şimdiki değer yargılarımıza ters 

düşen böylesine bir ilgisizlik nasıl açıklanmalı? Eski Rejim’in kadınları hep böyle 

mi davrandılar? 18. yüzyılın duygusuz kadınını 19. ve 20. yüzyılın anaç tavuğuna 

dönüştüren neydi? Annelik anlayışında meydana gelen bu değişim gerçekten 

garip; üstelik dişi hayvanla kadının en belirgin özelliği sayılan annelik içgüdüsü 

gibi bir duygunun varlığını tümden inkâr ediyor… Bu ne biçim içgüdüdür ki, 

kiminde görülüyor, kiminde görülmüyor? Bu içgüdüye sahip olmayan tüm 

kadınları “anormal” mi saymalı? 

 

Taylor Allen’in eleştirisi, her ne kadar bir annenin çocuğuna olan bağlılığının politik, 

kültürel, duygusal ve hatta çevresel açıdan farklılık göstereceği konusunda geçerli olsa da 

annelik kavramı zorunlu olarak çok uzun bir dönemi kapsadığından, tarihsel olarak anneliğe 

dair her şeyi belgelemek mümkün görünmemektedir. Dolayısıyla içgüdü, sevgi, ataerki ve iyi 

anne gibi kavramlara başvurarak; anneliğin tarihsel gelişimini -annenin tutum ve davranışları 

çerçevesinde- ‘sanayi öncesi’ geleneksel toplumlarından ‘sanayi sonrası’ modernleşmeden ve 



15 
 

postmodernleşmeye geçiş süreçleri dikkate alınacak şekilde, tarihsel bir zaman çizgisi ile 

izlenebilir. 

O halde annelik algısının yıllar içinde değişimi, ilk olarak 12. ve 13. yüzyıllarda ‘baba 

otoritesi’ ve ‘evlilik’ kurumu temelinde ele alınabilir. Batıda babalık haklarından bazıları 

Kilise ve devlet müdahalesi ile sınırlandırılırken; bazı haklar da devletin çıkarlarına uyması 

halinde, sağlamlaştırılmıştır. Bu yüzyıllarda çocuğun terk edilmesi, öldürülmesi ve kürtaj 

yasaklanırken; çocukların evliliği konusunda ebeveyn hakları, baba otoritesi ile Kilise ve 

devlet arasında bir çatışmaya yol açmaktaydı. 12. yüzyılın ortalarından itibaren 17. yüzyıla 

kadar temel üretim merkezinin aile olması nedeniyle evlilik, ‘kutsal’ bir kurum olarak kabul 

edilmiştir. Bu kabulün toplumda düzensizliğe yol açması hasebiyle devlet, babanın haklarını 

genişletmiştir (Badinter, 1992a, s.26-28). Bu düzenlemeler toplumsal hiyerarşide baba 

otoritesinin ne denli önemli olduğunu ortaya koyar. Dolayısıyla bu yüzyıllarda var olan 

annelik tutumu bu temelde dikkate alınarak, annenin çocuk ile olan ilişkisi zemininde 

düşünülmelidir. Diğer yandan anneliğin tarihi ile ilintili olarak ‘çocukluğun tarihi’ dikkate 

alındığında, Ortaçağ’da çocuğun ayrı bir varlık olarak görülmediği; 20. yüzyılın ikinci 

yarısından sonra zihniyet değişimi neticesinde çocukla ilgilenilmeye başlandığı tespit 

edilmiştir (Onur, 2017, s.20-21; Firestone, 1993, s.87). Anlaşılan o ki söz konusu anne-çocuk 

arasındaki ilişki bugünkü gibi önemsenmemekle birlikte daha çok erkeğin güçlendirilmesi ve 

aile kurumunun ön planda tutulması önemli olmuştur. Bu konuda Diana Gittins, Aile 

Sorgulanıyor isimli kitabında, özellikle sanayi öncesi dönemde annenin konumunu ele alır. 

 Gittins’e (2011, s.29-30) göre: 

Çocuk bakımının kadınların işi olduğu varsayımı evrensel olmamakla 

birlikte oldukça yaygındı ve sanayi öncesi Avrupa’sında kesinlikle geçerliydi. 

Ancak bu işi üstlenenin anne olduğu anlamına gelmiyordu. Anne emeğini bira 

yapımı gibi daha önemli işlerde kullanırdı. Birçok anne çocuklarının bakımını 

üstlenmişse de bu iş sık sık da hizmetkârlar, kız çocuklar, diğer kadın akrabalar 

veya komşular tarafından yapılırdı.  

 

 Gittins’in ifade ettiği üzere, sanayi öncesi geleneksel toplumlarda çocuğun bakımı için 

annenin, tek başına sorumluluk almak zorunda olmadığı ve bu görev için çevresindekilerden 

yardım aldığı anlaşılmaktadır. Dolayısıyla annenin çocuğa karşı tutumunun, aşırı derecede bir 



16 
 

‘annelik’ duyarlılığı taşıdığı söylenemez. Günümüzde sürekli olarak tekrarlanan anne-çocuk 

arasındaki eşsiz bağ, belirsizdir. Annenin asıl derdi, yalnızca çocuğunun bakımını sağlamak 

değil; aynı zamanda ailesinin geçimini de sağlamaktır, çünkü üretim, aile içinde 

gerçekleşmekteydi.  

Badinter (1992a, s.35), annelik tutumu konusunda yaşanan zihniyet değişimini, 

“Neden 1760?
4
 Zihniyetlerin değişiminde bu kadar kesin bir tarih verilmesi şaşkınlıkla 

karşılanabilir. Sanki bir yıldan diğerine her şey değişmiş gibi,” sözleriyle ifade eder. 

Badinter, elbette böyle net bir tarihten ziyade tarihsel açıdan uzun bir gelişimin dikkate 

alınması gerektiğini belirtir. Ancak bu tarih, ‘Sanayi Devrimi’
5
nin görünür hale geldiği 

yıllardır. Sanayi Devrimi öncesi Ortaçağ’da çocuk, yedi yaşına geldiğinde çocukluk dönemi 

sona ermekteydi. Ebeveynler için sanayi öncesi dönemlerde ölüm oranlarının fazla olması 

nedeniyle, çocuğun statüsü
6
 günümüzdeki çocuk algısından farklılıklar taşır. Üstelik ailelerin 

yoksulluk durumu arttıkça, çocukların erken yaşlarda ölümü de o oranda artmaktaydı (Gittins, 

2011, s.21-22). Ancak 17. yüzyıldan itibaren çocuğun statüsünde bir değişiklik gözlenmeye 

başlansa da 18. yüzyılın ‘sevgisiz anne imajı’, 19. yüzyıl itibariyle değişmeye başlayacaktır. 

İki yüzyıl arasındaki sürede annelik, kadın bedeninin doğal bir sonucu olarak görülmekteydi. 

19. yüzyılın başlarında ise ‘yeni bir annelik ideolojisi’ ortaya çıkmış ve annelik, özel beceriler 

gerektiren bir meslek haline gelmiştir (Silva, 1996, s.13-14). 

Belirtildiği üzere, 17. yüzyılda çocuğa karşı olumsuz bir bakış açısı söz konusudur. 

Bugün bakıldığında acımasızca görünen bu düşünce, o zamanlar ‘ilk günah’ın da etkisiyle 

dönemin, çocuklara karşı olan bakış açısını yansıtır. Hıristiyanlıkta bedenin doğuştan kirli 

olduğu inancı; çocuğun ilk günahın ve kötülüğün taşıyıcısı, korku saçan, bilgisiz ve tutkulu 

gibi olumsuz sıfatlarla tanımlanmasına ve çocukların bu denli büyük günahlar ile suçlanması 

                                                           
4
 Badinter’in aktardığı üzere, özellikle 1760-1770 yıllarında, kadını annelik sevgisine çağıran eserler 

yayınlanmıştır. Bu eserlerden biri J. J. Rousseau tarafından yazılan ve 1762 yılında yayınlanan Emile’dir. Bu 
tarihlerde aynı zamanda feminizm; Sanayi Devrimi, Fransız Devrimi ve insan hakları teorisinin gelişimi içinde 
doğmuştur.  
5
 Batı’daki Aydınlanma ve Romantizm akımları, çocukların modernleşmesinde etkili olmuştur. Burada önemli 

etkenlerden biri ise ‘okul’laşmadır. Okullaşma sayesinde sanayinin eğitimli iş gücü sağlanması hedefi varken; bu 
sayede çocuğun ebeveynleri ile olan ilişkileri de değişmiştir (Onur, 2017, s.27). 
6
 Osmanlı Devleti’nde ‘çağdaş topluma’ özgü yenilikler, ‘yeni toplum-yeni insan’ projesine yöneliktir. Bu hedefin 

hayata geçirileceği en önemli kurumlardan biri ‘okul’dur. Siyasal özne olan yurttaşın inşa edilmesi, modern 
merkezi devletin bilhassa ilkokula tanıdığı rolle biçimlenecektir (Üstel, 2019, s.30). Ulus-devletin inşa sürecinde, 
okullaşma önemli bir rol oynarken; önceleri görmezden gelinen çocuğun statüsünün artık değişmeye başladığı 
anlaşılmaktadır.  



17 
 

da çocuğa karşı ‘duygusuz’ bir tutuma işaret eder. Dahası bu yıllarda, ‘çocuk öldürme’ eylemi 

sıklıkla karşılaşılan bir durumdur (Badinter, 1992a, s.36-37). Denilebilir ki çocuk sahibi 

olmak istemenin ve dolayısıyla anneliğin anlamı yıllar içinde değişikliğe uğramıştır. 

Çocuklara karşı olumsuz bakışın yanında bu yıllarda çocuk sahibi olmak, aile için maddi bir 

‘yük’ anlamına gelmekteydi.  

Badinter (1992a, s.45) bu durumu şöyle ifade eder: 

Bir bebeğin gereksindiği özen, dikkat ve zaman, her zaman anababanın 

işine gelmiyor. Ve çeşitli sosyal tabakalarda bunlar, bugün, anababa sevgisi, 

daha doğrusu anne sevgisi altında anlaşılanın en açık sembolü olan, Shorter’ın 

deyimiyle “fedakârlık testi”ni geçemezler. Bu anababalardan birçoğu, 

sanıldığından çok daha fazlası, ekonomik özveride bulunmadıklarından ya da 

bulunmak istemediklerinden bu yükten kurtulmayı göze alıyorlar. 

  

En yoksul ailelerden en zengin ailelere varan dek ailelerin çoğu, çocuklarını beslemek 

adına onları terk etmektedir. Bunun nedeni ise kadınların para kazanabilmek için çalışmak 

zorunda kalmasıdır. Çocuğu ‘sütanne’ye vermek
7
, ev içinde bakımını üstlenmekten daha 

rasyonel bir karardır. Aksi takdirde anne, kendi yerine çalışması için bir işçi tutmak 

zorundadır. Bu noktada Badinter (1992a, s.52-63), yine de çocukların ev dışında sütanneye 

verilmesi zorunluluğunu annelik sevgisine veyahut içgüdüsüne bağlamaz; bu durumu insanın 

‘yaşama içgüdüsü’ ile ilişkilendirir. Söz konusu kadın kategorisi dışında bir başka kadın 

kategorisi daha vardır. Bu kadınlar ekonomik durumları iyi olduğu halde geleneksel değerlere 

boyun eğmeyerek bebeklerini emzirmeyi reddeden ve çocuklarını sütanneye veren 

kadınlardır. 18. yüzyılın sonuna kadar çocuk ölümlerinin -ilk bir yıl içinde çocuk ölürdü ve 

çocuklar ebeveynlerine bağlılık geliştiremezdi- oldukça yüksek olması; annenin ilgisiz ve 

sevgisiz tutumunu ifade eder. Dolayısıyla her ne kadar annelik sevgisinin tarih ötesi olduğu 

inancı savunulsa da anne-çocuk ilişkisi, bu savın evrensel bir tutum olmadığını destekler 

niteliktedir (Firestone, 1993, s.88). Bu bağlamda değişen tarihsel deneyimler, toplum içinde 

anneliğin farklı şekillerde inşa edilmesini mümkün kılmıştır (Glenn, 1994, s.5-6). 

                                                           
7
 Tarihsel olarak oldukça gerilere giden sütannelik kurumuna dair M.Ö. 2500 yıllarında, Hammurabi 

Kanunları’nda rastlamak mümkündür. Mısır Uygarlığında, Avrupa’da, Osmanlı Devleti’nde ve birçok coğrafyada 
sütanneliğin varlığına dair belgeler mevcuttur. Ayrıntılı bilgi için bkz. Hot, İ. ve İ. Başağaoğlu. (2014). Tarihte 
Sütannelik Geleneği. Türkiye Klinikleri J Med Ethics. 22.2, 68-74. 



18 
 

O halde günümüzde anne ve çocuk sağlığının en önemli unsurlarından biri olduğu 

düşünülen ‘emzirme’ eyleminin reddi de bu temelde anlaşılabilir. Annelik kavramının anlamı, 

18. yüzyılın başlarında bugünkü tanıma uymadığı gibi kadınlar da bu rolleri üstlenmedikleri 

gerekçesiyle suçlanmazlardı. Emzirmeyi reddeden kadınlar, bu bağlamda üç gerekçe 

sunmaktaydı: İlki, emzirmenin bedensel olarak zarar verici olduğu ve kadın için uygun 

olmadığıdır. İkinci gerekçe, kadınların dengesini bozabilecek türde bir sinir sistemine sahip 

olduğudur. Üçüncü gerekçe ise emzirmenin, kırılgan yapıya sahip olan kadınların bünyesini 

zedelediğidir. Günümüzde ise emziren annelerin neredeyse her ortamda bu eylemi 

gerçekleştirmeleri hem sağlıklı anne-çocuk ilişkisi ile ilişkilendirilir hem de doğal karşılanır. 

Bu dönemlerde ise emzirmek anne için bir ‘yük’ ve memenin bu eylem için her seferinde 

dışarıya çıkarılması bir ‘görgüsüzlük’ olarak addediliyordu.  

Badinter’in (1992a, s.70-72) ifade ettiği gibi: 

 Kendilerini sıranın üstünde gören kadınlar (ve aileler) çocuk emzirmenin 

her şeyden önce şanlı bir uğraş olmadığı görüşündeydiler. Soylu kadınlar uzun 

zamandan beri bu konuda öncülük etmiş, sonunda emzirmemek çabucak asaletin 

bir göstergesi olmuştur… Görgü kuralları adına emzirme, gülünç ve tiksindirici 

ilan edildi… Bebeği emzirmek için ikide bir memeyi çıkarmak yakışık kalmaz. 

 

 Bu bağlamda çocuk sahibi olan ebeveynler, 17. ve 18. yüzyıllarda çocuklarını 

neredeyse yıllarca göremeyecekleri bir takım kararlar almaktadırlar. Anne, emzirmeyi 

reddettiği için doğumunun hemen ardından çocuk sütanneye verilirdi. Bu terk eyleminin 

ardından eğer çocuk sütannenin yanında ölmediyse, geleneklere göre, eğitimin tamamlanması 

amacıyla evden uzaklaştırılırdı. Kız çocuklar manastıra gönderilirken; erkek çocuklar da 

koleje gönderilirdi (Badinter, 1992a, s.92-105). 19. yüzyıla kadar Osmanlı Devleti’nde ise 

çocuğu sütanneye vermek, varlıklı kesimler için geçerliydi ve genelde cariyeler bu işi 

yapmaktaydı. Bu yüzyıldan sonra toplum içinde kimsesiz çocukların artışı, İstanbul’da ücretli 

sütanneliğin önceki dönemlere göre çoğalmasına yol açmıştı (Araz, 2016, s.182).  

Günümüz toplumlarında çocuğu besleyip büyütmenin ve eğitimin önce aile içinde 

başladığı düşüncesi dikkate alındığında, bu tarz uygulamalar oldukça sıra dışı ve akıl almaz 

gelmektedir. Terk edilen çocukların ölümü, çocuğun bir başkası tarafından emzirilmesi ve ev 

dışında eğitimini sürdürmesi gibi uygulamalar göz önünde bulundurulduğunda ise çocuğa 



19 

karşı ilgisizliğin ve kayıtsızlığın boyutları anlaşılabilir. Peki, anne besleyici, şefkatli ve 

fedakâr niteliklerini tanımlayan annelik içgüdüsünden nasıl yoksun olabilir? 18. yüzyılların 

sonlarına doğru yaşanan zihniyet değişimi, annenin bu gerekçelerle suçlanmasına yol 

açacaktır. Modernleşme ile birlikte geleneksel ataerkillik, modern topluma geçişte bu kez 

zihniyet değişimi ile farklı söylem ve pratiklerle varlığını sürdürecektir.  

2. Sanayi Devrimi’nden Sonra Annelik Rolü

Sanayi Devrimi’nin ardından üretim konusunda değişikliklerin olmasının yanında, 

bununla ilişkilendirilebilecek değişiklikler aile ve birey üzerinde de etkili olmuştur. 

Avrupa’nın nüfus oranlarında değişiklik yaşanmış ve kapitalizmin gelişimi ile birlikte kentli 

burjuva ve işçi sınıfları doğmuştur. Veba salgını nüfus krizine yol açarken; yoksul kesimlerde 

çocukların ölüm oranı daha yüksek olmuştur (Gittins, 2011, s.36-38; Federici, 2001, s.128). 

18. yüzyılın son çeyreğinde, Sanayi Devrimi ile birlikte Badinter’e (1992a, s.115) göre,

“…Zihinsel devrim diye adlandırılabilecek bir şey gerçekleşti. Pratikte davranışlar bunu 

izlemekte güçlük çekseler bile, annenin imajı, rolü ve önemi köklü bir değişikliğe uğradı.”  

Anne-çocuk ilişkisinde annenin tutumunun değişmeye başladığı 1760’lı yıllardan sonra; 

kadının her şeyden önce anne olması sorumluluğunu emreden bazı yayınlar
8
 yayınlanmaya

başlanmıştır. Bu yayınlarda sıklıkla tekrarlanan şey kadının çocuğunu emzirmesi ve onunla 

ilgilenmesi gerektiğiydi. Annelik içgüdüsü ‘efsanesi’ canlandırılmaya başlanırken; annenin 

doğal olarak ve kendiliğinden çocuğunu sevdiği\seveceği fikri tekrarlanmaya başlanmıştır. 

Böylelikle annelik duygusunun bütün zamanlarda var olageldiği düşüncesi ileri sürülerek; 

annelik, toplumsal bir değer olarak ‘yüceltilmeye’ başlanmıştır. Bu tarihten sonra kadınlara 

verilen en büyük emir, ‘çocukların yaşatılmasıdır’, çünkü çocuk ölümlerinin en büyük sebebi 

ebeveynlerin itina göstermemesinden kaynaklanmaktaydı. Bu amaçla kadınlar, daha sonraki 

yıllarda da tek kutsal görevleri olan annelik görevine çağrılıyordu (Badinter, 1992a, s.115-

117). Bu yıllarda, örneğin Osmanlı Devleti’nde Tanzimat Fermanı (1839) ile getirilen 

8
 Bu yayınlardan biri Jean-Jacques Rousseau tarafından yazılan ve 1762 yılında yayınlanan Emile Ya Da Eğitim 

Üzerine isimli kitaptır. Öyle ki Badinter, çalışmalarında bu kitaba sık sık atıf yapar, çünkü kitap bireyin eğitimi ve 
gelişimi üzerine didaktik bir eser özelliği taşır. Kitabın önsöz kısmında Rousseau, “Bu sırasız, neredeyse düzensiz 
düşünce ve gözlemler kitabını yazmaya, düşünmeyi bilen iyi bir anneyi mutlu etmek için başladım,” der. Ayrıntılı 
bilgi için bkz. Rousseau, J.J. (2009). Emile Ya Da Eğitim Üzerine. Y. Avunç (çev.). İstanbul: Türkiye İş Bankası 
Kültür Yayınları. 



20 
 

düzenlemeler, ebeveynlik ve annelik ekseninde de tartışılmıştır. Osmanlı aydınlarına göre, 

kadınların anneliği sorunludur. Bu nedenle de yeni toplumsal düzene uygun annelik rolünü 

yerine getirememektedirler (Demirci-Yılmaz, 2015, s.68-69). Annelerin sorunlu olduğu 

addedilen tutum ve davranışları merkeze alınarak; kötü ve uygun olmayan pratikleri eleştiri 

hedefi olmuştur. Böylelikle Avrupa’da gerçekleşen bilim ve sanayideki değişiklikler ve 

dönüşümler, kadınlık durumunu etkilemiştir. 1789 Fransız Devrimi’nin eşitlikçi ve 

özgürlükçü söylemlerinin izleri Tanzimat Fermanı’nda da görülmektedir. Dolayısıyla 

toplumsal değişme evrenseldir. Annelik rolüne ilişkin zihinsel değişim, tek bir bölgeye ya da 

coğrafyaya has değildir. Bu ortamda kadınlara, kutsal görevlerine dönerek ‘annelik sevgisinin 

yapıcı yönünü’ tekrar tatmaları, iç içe geçen söylemler
9
 ile pekiştirilmiştir. Üstelik üreme, 

evliliğin en tatlı yönü olarak tanımlanırken; çocuk sahibi olmak da aşkın meyvesi olarak 

çiftlere ‘mutluluk’ getirecektir iddiası güçlenmeye başlıyordu. Diğer bir söylem ise ‘aracıların 

söylemi’dir. Devletin kadınlara yönelttiği bu söylem; doktorlar, yazarlar, ahlakçılar, 

hümanistler, pedagoglar ve hatta polis şefleri aracılığıyla mümkün olmuştur. Her bir aracı 

sürekli olarak kadınları annelik görevlerini yerine getirme konusunu tekrar etmekteydiler. Bu 

konulardan en önemlisi, 18. yüzyılda popüler hale gelecek olan ‘doğaya dönüş’
10

 konusudur. 

Kadınlara, sahip oldukları doğurganlık ve memelerinin asıl işlevini yerine getirmeleri 

öğütleniyordu. Doğa kanunu, Tanrı kanunu ile eş değerdi ve kanuna itaat edilmemesi, 

Tanrı’ya itaatsizlik anlamına geliyordu (Badinter, 1992a, s.143-147).  Çocuklarını emzirmeyi 

reddeden kadınlara, Tanrı tarafından başlarına her türlü kötülüğün geleceği ve aynı zamanda 

Tanrı tarafından cezalandırılacakları düşünülmekteydi. Doğanın, kadını dizginleyemediği 

yerde cezalandırması, günümüzde de sıklıkla kullanılan bir söylemdir. Doğasının bir 

gerekliliği olarak, genellikle evliliğin üzerinden çok geçmeden kadının, çocuk doğurmaması 

ile birlikte yumurtalıklarının işlevini kaybedeceği inancı buna örnektir.  

                                                           
9
 Bu söylemlerden ilki devlet tarafından dile getirilen ‘ekonomik söylem’dir. Buna göre insan, devlet için bir 

zenginlik kaynağıdır. Nüfusbilimi politikaları çerçevesinde öne sürülen bu söyleme göre üretim ve askeri güç için 
insan gereklidir. Bir diğer söylem ise ‘felsefi söylem’dir.  Ödevin, sorumlulukların ve çocuğa karşı özverinin 
olması gerekliliği; Aydınlık Felsefesi’nin eşitlik ve mutluluk diliyle ifade edilmiştir. Kadın-erkek arasında eşitliğe 
ilgi az olsa da bu durum annenin ‘saygınlık’ kazanmasıyla ilişkiliydi. Yani baba otoritesi kısıtlanırken; kadının, 
anne olmasıyla toplumsal alanda statüsü değişikliğe uğruyordu. Kadının statüsü dikkate değer bir biçimde 
değişmese bile eş olma ve annelik rolü öne çıkmaktaydı (Badinter, 1992a, s.118-138).  
10

 Kadının doğasına dönmesine dair inanış, erkeklerin tekelinde bulunan ‘bilginin’ ne olursa olsun kadınların 
eline geçmemesi yönündeki inanç ile ilişkilidir. Örneğin, mitoslarda ve masallarda kadının doğasına dönmesi 
istenirken; bu korkutucu alanda, kadın bilgiden uzak tutulur. Kadın doğasına gönderilmekte; buranın 
korkunçluğuna rağmen orada dizginlenemediği yerde cezalandırılmaktadır (Akal, 1998, s.230). Kadının bilgiyi 
elinde bulundurduğu anda kara büyülere, düzensizliklere ve zapt edilemezliğe yol açacağı inanılmaktadır. 



21 
 

Doğanın, kadından intikamını alması, annenin ölümcül sonuçlara varana dek çeşitli 

hastalıklara yakalanacağı anlamına gelmekteydi. Israrla tekrarlanan bu söylemler ile birlikte 

18. ve 19. yüzyılda kadınlara, ‘iyi anne’ rolünü üstlenmeleri için onları, ikna etme hedefi 

güdülmüştür. Bu ‘yeni anne’ ideolojisi bir yüzyıl sonra kadınlar tarafından tümden 

benimsenecek ve ‘kötü anneler’ eleştirilerin odağı haline gelecektir. Değişen annelik 

tutumunun davranışlara yansıdığı bu yıllarda, sevginin ispatı olarak anne, artık kendi 

çocuğunu gönüllülükle emzirmeyi istemeye başlayacaktır. Böylelikle çocuğu sütanneye 

vermek demode olurken; annenin bakımının, şefkatinin ve fedakârlığının yerinin 

doldurulamaz olduğu fikri de pekişmiştir (Badinter, 1992a, s.157-163). Dolayısıyla annelik 

ideolojisi, pratikte değişken olsa da kadınlara hatırı sayılır bir etki ve baskı uygular. Bu 

nedenledir ki hâkim annelik ideolojisine uymayan kadınlar; ağır bedeller ödemek zorunda 

kalır (Moore, 1996, s.59). 

 Badinter (1992a, s.165) annelik tutumunun değişmesini şu şekilde ifade eder: 

Bu zırh (kundak)
11

 bir kere kaldırıldı mı, anne ve çocuk arasında şefkat ve 

bedensel ilişkiler rahatça gelişebilir… Annenin okşaması, bedenin özgür olması 

ve temiz çamaşırlar, çocuğa duyulan yeni sevginin kanıtlarıdır. Bütün bunları 

yapması için annenin hayatını çocuğuna adaması gereklidir. Kadın artık yerini iyi 

anneye bırakmıştır ve bu iyi anne bundan böyle sorumluluklarını sürekli daha da 

genişletecektir. 18. yüzyıl sonunda, annenin ilgisini bekleyen, öncelikle bebeğin 

sağlığı ve temizliğiydi. 

 

 Yeni modern annenin sorumlulukları giderek genişlerken artık kadın, gebe olduğunda 

sağlığına, yediklerine ve içtiklerine dikkat etmek zorundadır. Buyurgan kurallara göre, 

modern anne aynı zamanda çocuğun sağlığı konusunda -kendi rızası ve çabasıyla- özverili 

                                                           
11

 Bebeğin kundaklanması konusundaki fikirler, farklılaşır. Geleneksel kundaklama, günümüzde yeniden moda 
olmaya başlamıştır. Her ne kadar tıp otoriteleri tarafından kundağın, bebeğe zararlı olduğu tekrar edilse de 
bebeğin uyku alışkanlığı edinmesi için anneler, kundağı tercih etmektedirler. Çünkü bebek kundağa sarıldığı an, 
vücudu hareketsiz kalır ve böylece çok fazla zaman geçmeden uykuya dalar. Uyku esnasında eli, ayağı hareket 
etmeyen bebek, kendisini uyandıracak hareketler yapamaz. Bu da annenin, hareket etmesine ve başka işlerle 
uğraşması için zaman yaratır. Ancak kundağın sıkı sarılmasından kaynaklanan ve bu nedenle bebeğin 
kemiklerine zarar vermesi gibi olumsuz özellikler nedeniyle kundak konusunda anneler, ikilem içindedir. Öte 
yandan 0-4 aylık iken tercih edilen sağlıklı bebek kundakları ise sanayi üretiminin bir parçası olmuştur (Bilir, 26 
Eylül 2012). Dolayısıyla günümüzde kundağın anneler için önemi, bebek dışında genişleyen diğer 
sorumluluklarını yerine getirmesi için ihtiyaçlar hiyerarşisinde önemli bir yerdedir.  Yine de anne-bebek 
arasındaki ‘tensel temasın’ önemi, sıklıkla vurgulanmaktadır.  



22 
 

olmalıdır. Bu konuda kendisini sorumlu hisseden anne, artık sorunları ile baş edemeyince, 

‘aile doktoruna’ -kapitalizmin lehine bir harcamadır- başvurmaktadır. Bu da annenin gözetim 

ve özveri görevinin daimi olduğu\olması gerektiği anlamına gelmektedir. Yeni anne, her bir 

çocuğu için, ayrı ayrı olacak şekilde gerekli zamanı ayırmalıdır. Bu yaşam biçimi ise 19. 

yüzyılda gelişecek  ‘modern aile’ temelinde önem kazanmıştır. Yeni annelik anlayışını 

entelektüel kadınlar kabul ederken; aristokrat kadınlar reddetmişlerdir. Annelik üzerine 

söylemleri kabul edenler ise öncelikle burjuva kadınları olmuştur. Bu kabul neticesinde 

burjuva kadını hem aile malları üzerinde hem de çocukları ile ilgili karar verme yetkisi 

haklarını elde etmekteydi. Yalnızca iyi ahlaklı bir annenin, buna paralel bir şekilde 

çocuklarına iyi ahlaklı bir eğitim verebileceği vurgulanmaktaydı. Yoksul köylü kadınlar 

çalışmak zorunda olduklarından, bu kadınların yeni annelik anlayışını benimseyemedikleri 

söylenebilir (Badinter, 1992a, s.165-180; Gittins, 2011, s.69). Böylelikle anneliğin, 

kazanımlarının da ön planda olduğu bir yeni annelik kavramı söz konusudur. Sosyal ve 

ekonomik anlamda bu farklılıklar henüz tam bir annelik tutumunun yerleşmediğinin delili 

olsa da bu durum, 20.yüzyılda değişmeye başlamıştır. Bu anlamda annelik, farklı zamanlarda 

ve yerlerde, çok farklı biçimler almıştır (Moore, 1996, s.58).  

 Anneliğin tarihsel gelişimi, 19. yüzyılın sonu ve 20. yüzyılda farklı bir anlama 

bürünmüştür. Annelik rolü, çocuğun eğitimi ve zihinsel gelişimiyle de ilgili olması gibi yeni 

görevlerle genişlemiştir. Annenin görevleri yüceltilirken; bu görevleri bilmeyen veya 

yapamayan kadınlar eleştirilmeye ve ayıplanmaya başlanmıştır. Kadının rolü, annelik rolü ile 

sınırlandırılıp tanımlanırken; çocuğu olmayan kadınlar ise -günümüzdeki gibi- küçümseme ve 

acıma duyguları ile karşılaşmaya başlamıştır. Bu yıllarda kadınlar, annelik görevinin getirdiği 

yükleri coşkuyla kabul etmişlerdir. Artık evin hanımı olmak, yemek hazırlanmak, temizlik 

yapmak ve çocuğun bakımıyla tam zamanlı ilgilenmek -bir meslek gibi- mecburiyetindeydi 

(Badinter, 1992a, s.191-192; Davidoff, 2021, s.183). Örneğin, 1950’li yıllarda, Amerika 

Birleşik Devletleri’ndeki (ABD) nüfus artış hızının önemli nedenlerinden biri üniversiteli 

kadınlar arasında çocuk sahibi olma konusundaki artıştır. Kadınlar bu tarihlerden önce iki 

çocuk doğururken; bu tarihlerden sonra üç-altı çocuk doğurmaya başlamışlardır. Kamusal 

alanda çalışmayı tercih etmeyen kadınlar için çocuk doğurmak, meslek haline gelmeye 

başlamıştır. Böylece çocuk bakımı ve ev idaresi, annenin sorumluluğunda işler haline 

gelmiştir (Friedan, 1983, s.17; Silva, 1996, s.14). Geleneksel toplumlarda özel-kamusal alan 



23 
 

dikotomisi çerçevesinde gerçekleşen iş bölümü anlayışı, modern toplumlarda kadını kamusal 

alana daha fazla dâhil ederek değişmeye başlasa da bu değişme, kadının kamusal alanda da ev 

içi rollerini yeniden üretmiştir. Yani kadının konumu, cinsiyetçi işbölümü neticesinde, 

egemen ataerkil sistem içinde kamusal alanda, ikincildir.  

1970’lerden önceki yıllarda, çocuk sahibi olmayı arzulamak evliliğin doğal sonucu 

olarak görülürken; 19. yüzyılın son çeyreğinden günümüze gelindiğinde annelik algısında 

önemli bir toplumsal dönüşme yaşanmıştır. 

 Toplumsal dönüşmeyi ‘Sessiz Devrim’ olarak nitelendiren Badinter’e (2011, s.9) göre: 

1980-2010: Biz neredeyse farkına dahi varmadan annelik algımızda bir 

devrim gerçekleşti. Bu devrim hakkında hiçbir tartışma yapılmadı, hiç ses 

çıkmadı. Aslında bu devrimin hedefi büyük önem taşıyor; zira anneliğin kadın 

kaderinin merkezine yeniden yerleştirilmesi söz konusu… Kadın hayatı artık 

annelikten ibaret değildi. Kadınların önünde, annelerinin bilmediği bir hayat tarzı 

çeşitliliği belirmişti. 

 

 20. yüzyılların başlarına kadar sosyal, ekonomik ve siyasi baskıların neticesinde 

kadınların çocuk sahibi olmayı beklemesi ve bunun da yalnızca evlilik kurumu içerisinde 

sahip olması gerektiği dikte edilmekteydi. Evlilik ve annelik eş anlamlı olarak düşünülmekte 

ve her sınıftan kadın için bir başarı olarak görülmekteydi (Silva, 1996, s.16). Bu tarihten sonra 

kadınların önünde artık çeşitli olanakların olduğu yeni bir ortam vardır. Kadınlar, yeni 

özgürlüklere ve imkânlara sahiptir. Bu neticede tutkularına, ilişkilerine öncelik verebilmekte; 

anne olmakta veya annelik ve çalışma yaşamlarını bir arada sürdürmektedirler. Ancak 

Badinter’in (2011, s.9-10) bakış açısına göre, kadınların sahip olduğu yeni özgürlük biçimi, 

çelişkilidir, çünkü bir yandan kadınlara yüklenen annelik görevlerinin artması sebebiyle, 

annelik statüsü değişime uğramıştır. Diğer yandan ise ‘kader’ ve ‘doğal’ gereklilik anlayışları 

son bulmuştur. Böylece değişen annelik algısı ile ‘kişisel tamamlanma’ anlayışı ön plana 

çıkarak çocuk doğurma tercihi duygusal dünya ve hayat tercihlerine uygunluk bakımından 

şekillenmeye başlamıştır. Yine de teknolojinin bu kadar geliştiği bir ortamda egemen sisteme 

olan bağlılık, annelik içgüdüsünü yeniden canlandırmıştır. Annelik, anneliğe dair her şey ile -

doğum, süt, emzirme, bağlanma, çocuğa ayrılan zaman vs.- yüceltilmektedir. Nitekim anneyi 

evde tutmanın en meşru yollarından biri, içgüdü kavramıdır. Aynı zamanda ataerkilliğe dayalı 



24 
 

toplumsal sistemin sürdürülmesinin ideolojik gerekçesidir. Geç Modernite çağında kadınların 

anne olma yolundaki deneyimlerini araştıran Miller (2010, s.19-20), kadınlar için anneliğin 

farklı anlamlar taşıdığını ifade eder. Çocuk sahibi olma tercihinin zamanlaması -erken yaşta 

veya ileriki yaşlarda-, anneliğe hasredilen anlamlara, annelerin çocuklarına verdikleri bakımın 

niteliğine ve kadınların bu yöndeki tecrübelerine göre değişmektedir. 

 Badinter’in de kitabında yer verdiği, Catherine Hakim’in İngiltere’de yaptığı bir 

araştırmaya göre, 21. yüzyılda kadınların yaşam tercihlerine göre üç farklı kadın tipi ortaya 

çıkar. Bunlardan ilki ‘geleneksel’, ev merkezli veya aile merkezli kadınlardır (home-centred 

or family-centre). Bu kadınlar evlendikten sonra özel hayatlarına ve ailelerine öncelik 

vermeyi tercih etmektedirler. Büyük aile sahibi olma istekleri vardır. Eğitime erişimde 

cinsiyet farklılığının ortadan kalkmasına rağmen iyi nitelikli erkeklerle evlenmeyi tercih 

ederler ve çalışmak istemezler. İkincisi ise ‘modern’, uyum sağlayan (adaptive women) kadın 

tipidir. Bu kadınlar, ev ve iş hayatlarından salt olarak birine ağırlık vermeden, her ikisini 

birleştirirler. Genellikle kadınlar arasında en büyük kesimi oluştururlar. Çocuk sahibi 

olduktan sonra, evlerine ve çocuklarına vakit ayırabilmek içim yarı-zamanlı işlere yönelirler. 

Üçüncüsü ‘postmodern’, iş merkezli kadın (work-centred women) tipidir. Bu kadınların 

yaşamlarının merkezinde meslekleri\işleri vardır. Yüksek eğitimli olan bu kadınlar 

profesyonel ve yönetici oldukları mesleklerde çalışırlar. Toplumda azınlıktadırlar ve çoğu 

evlendiklerinde bile çocuk sahibi olmazlar (Hakim, 2006, s.289-290).  

Medya alanında, 21. yüzyılda çalışan anne olmanın zorluklarını ekranlara taşıyan 

Kanada yapımı Çalışan Anneler (Workin’ Moms) isimli dizi, yeni doğum yapmalarının 

ardından dört annenin, eski iş hayatlarına dönmesindeki zorlukları aktarır. Bu dört kadından 

ilki, işini hayatının merkezine almakta; ikincisi, bunalımdan çıkamayan eşcinsel bir birey; 

üçüncüsü, iki çocuk sahibi bir psikolog ve sonuncusu da kızıyla bağ kuramayan bir annedir. 

Dizi, kutsal anneliğin sorgulanması ve ev-iş hayatının dengede tutmanın çıkmazlarını içerse 

de bir noktada açmaza düşer. Anneler, ‘önce ben’ ile ‘önce çocuk’ ikilemi arasında bocalar. 

Bu dizi örneği, Hakim’in araştırmasındaki kadın tiplerine örnek oluşturacak niteliktedir.  

Kadınların gebeliklerinden itibaren işlerini kaybetmesi, 1970’lerden önce oldukça 

yaygın bir durumdu. Hakim’in aktardığına göre, bu tarihten sonra ‘fırsat eşitliği’ yasası ile 

kadınların doğum izninin ardından sonra işlerine dönebilmeleri yasalarla korunmaya 



25 
 

başlanmıştır. Bu yasaya rağmen İngiltere’de, kadınların yaklaşık 2\3’ünün işe dönmediğini 

ifade eden Hakim’e göre, bu oran şaşırtıcı değildir. Anneler ya çocuklarına kendileri bakmayı 

tercih etmekte ya da annelik sorumlulukları nedeniyle daha düşük ücretli ve yarı zamanlı 

işlere girmektedirler. Dolayısıyla annelik haklarının güçlendirilmesi; işverenlere ve kadınlara 

zarar verdiği noktada, paradoks
12

 yaratır (Hakim, 18 Kasım 2009). Türkiye’de ise 2020 

yılında yayınlanan bir rapora göre, hane içinde üç yaşından küçük çocuğu olan 25-29 yaş 

grubundaki kadın istihdamı
13

 %26,3; erkek istihdamı %87,3’tür (TÜİK, 5 Mart 2021). 

Oranlar arasındaki belirgin farktan da anlaşılacağı üzere, çocuk bakımı için anne, neredeyse 

ilk üç yıl işe dönmeyi tercih etmemektedir. Doğum sonrası kadınların hayatları ya ev merkezli 

olmakta ya da ev ve iş hayatına aynı anda uyum sağladıkları bir pozisyonda olmaktadır. 

Hakim’in yaptığı analizlere ek olarak Patricia H. Collins’de (1994, s.46), annelik hakkındaki 

pek çok kavramsallaştırmanın ve aile yaşamındaki itici gücün üzerinde ekonomi-politik ve 

ataerki ile ilişkili olduğunu ifade eder. Bu nedenle tahakküm karşısında bireysel özerklik 

mücadelesinin, anneliği anlamak için merkezi olduğunu belirtir. Donovan’a (2013, s.32) göre 

ise kadınlar her dönemde ev içi alan ve bakım emeğiyle ilişkilendirilir. Sanayi toplumlarında 

katı olan kamusal-özel işgücü ayrımının sanayi öncesi toplumlarda katı olmadığı kabul edilse 

de tarih boyunca kadınlar özel alanda ev içi işler, çocuk bakımı ve annelik ile ilgili 

sorumlulukları üstlenmişlerdir. Yıllar içinde ev içi üretimin etkisiyle annelik rolü artma 

eğilimi göstermiştir. Ev içinde yapılan işlerin toplumsal olarak görünmez olduğu 

düşünüldüğünde, bu işlerin kadınlar için mühim bir mücadele alanı olduğu anlaşılmaktadır 

(Federici, 2013, s.70).  

 Neticede anneliğin, belirli tarihsel koşullarda erkeklerin ve kadınların eylemleriyle 

anlamlandırıldığı görülmektedir. Evelyn N. Glenn’e (1994, s.3) göre, eylemlilik, biyolojik 

verilerden ziyade toplumsal bir yapı olarak anneliğin anlaşılmasında merkezidir. Tarihsel 

olarak geriye dönüp baktığımızda, annelik kavramının geleneksel toplumdan postmodern 

topluma değişimler geçirdiği anlaşılmaktadır. Üreme, doğurganlık, sevgi, ev içi üretim gibi 

konularda yaşanılan dönüşümler; anneliğin, toplumsal olarak nasıl anlamlandırıldığı ile 

                                                           
12

 Aile merkezli politikalar, kadınlar için iş gücünde cinsiyetlerarası ayrımcılığa yol açan ‘cam tavan’ sendromuna 
yol açabilmektedir. Hegemonik annelik, kadınların başarılarına rağmen iş yerlerinde yükselememeleri üzerinde 
etkilidir. Hakim’e göre, İsveç’te, çok ciddi yasal kararlar alınsa bile annelik sorumluluklarının zahmetli olması 
nedeniyle kadınlar, çoğunlukla düşük sektörlü işlere yönelmektedirler.  
13

 Koronavirüs salgını nedeniyle küresel çapta iş gücü kaybı en çok kadınlar arasında yaşanmıştır. Dünyada 
kadınların istihdam kaybı %5 iken; erkeklerin istihdam kaybı %3,9’dur (ILO, 25 Ocak 2021). 



26 
 

ilişkilidir. Günümüzde yaşanılan toplumsal dönüşümler ve kazanımlara rağmen anneliğin 

‘kutsal’, ‘ideal’, ‘iyi’ ideolojileri temelindeki anlamı; egemenlik ilişkilerinin bir ifadesidir. 

Ataerkil cinsiyetçi toplumsallaşmayla, anneliğe atfedilen rollerin bilinçli ya da bilinçsiz 

sürdürülmesi ise cinsiyetçiliği yeniden üretmektedir. Bu bağlamda bir sonraki başlık altında 

anneliğin toplumsal anlamı irdelenecektir.  

 

B. Anneliğin Toplumsal ve Psikolojik Anlamı 

Geleneksel toplumdan postmodern topluma annelik tutumunda değişiklikler ve 

dönüşümler yaşanmış; modernlik ve sonrası dönemde yüceltilen annelik anlayışı, annenin 

gebe iken sağlığı, emzirme, süt verme, bebek bakımı, çocuk yetiştirme gibi gündelik pratikleri 

ve söylemleri belirlemektedir. Peki, anneliğin toplumsal anlamı ne ifade etmektedir? Annelik, 

kadınların birincil ve yegâne görevleri midir ya da annelik, iyi bir anne olmaktan öte nasıl 

anlamlar taşır? Bu sorular, annelik etmenin çeşitli bağlamlar içinde gerçekleştiği ve böylece 

toplumsal olarak nasıl anlamlandırıldığı ile ilişkilidir; zira anneden beklenilenler ve ondan 

talep edilenler anneliğe dair kalıp yargıları yansıtır. Bütün annelerin iyi bir anne olduğu kalıp 

yargısı, bir normdur. Anne içgüdüsel bir sevgi ve fedakârlık ile özdeşleştirilir ve onun 

çocuğuna karşı sevgisiz olabileceği ihtimali düşünülmez. Oysaki Irak’ta çocuklarını nehre 

atan, ABD’de çocuklarını ormana bırakan, Türkiye’de yeni doğan bebeğini soğuğa terk edip 

ölümüne neden olan ve çocuklarını terk eden ya da sevmeyen anneler duyulduğunda 

şaşkınlıkla karşılanır. Her ne kadar bu tür eylemler, annenin tutumuna ilişkin kesin bir yargıya 

ulaşılmasını sağlamasa da bir yandan anneliğin toplumsal anlamı farklı tarihler ve kadınların 

değişen deneyimlerine göre farklılıklar taşır; diğer yandan da ideolojik, kültürel, sosyal tutum 

ve davranışlar bakımından anneliğe yüklenen anlamlar benzerlik gösterir.  

Anne, basitçe çocuğu olan kadın anlamına mı gelir? Badinter’e (1992a, s.13) göre, 

anne, “Göreceli ve üç boyutlu bir şahıstır.” Annenin salt olarak baba ve çocuk ile olan ilişkisi 

göreceli bir algı iken; bu ilişki dışında anne hem kadın kimliğine haizdir hem de kocanın 

karısıdır. Jacqueline Schaeffer’e (2015, s.187) göre ise “Kadın hem kutsal, hem murdardır… 

Anne ve fahişe bölünmesidir bu.” Diğer yandan bu ilişkiler dışında anne, farklı istek ve 

özlemlere sahip bir varoluştur. Bu açıdan annelik; psikolojik ve sosyolojik bir hakikattir. 



27 
 

Annelik, hem kadının hem de erkeğin hayatını dönüştüren çeşitli süreçlere gebedir (Abrevaya, 

2007, s.33). Linda P. Forcey’in (2001, s.57) bakış açısına göre annelik, insanları beslemek ve 

onlarla ilgilenmek ile ilgili ‘sosyal’ olarak oluşturulmuş bir faaliyetler ve ilişkiler kümesidir. 

Ancak genellikle bakım, beslenme ve sosyalleştirme sorumluluklarını üstlenme bağlamında 

annelik, kadınların düşüncelerini ve faaliyetlerini tanımlamada yetersizdir. Doğumdan 

öğretime; çocuk bakımından yaşlı ve engelli bakımına kadar toplumsal olarak inşa edilmiş 

faaliyetler, -bakım emeği-, kadınlar tarafından içselleştirilmiştir. Dolayısıyla anneliğin 

toplumsal anlamda tek bir tanımını yapabilmek, oldukça zor bir girişim gibi görünmektedir.  

‘Anne’ kelimesinin sözlük anlamı, “Çocuğu olan kişi,” şeklinde tanımlanırken; 

annelik, “Anne olma niteliği veya durumu, anneye yakışan davranış,” şeklinde tanımlanır 

(Türk Dil Kurumu Sözlükleri). Ancak annelik kavramı, bu tanımlamaların ötesinde birçok 

unsuru içinde barındıran, karmaşık bir anlama sahiptir. Üstelik gerek Türkiye’de gerek 

dünyada kadın kimliği ile ilintili sorunlar, genellikle annelik veya aile sorunları bağlamında 

düşünülmektedir. Örneğin, Türkiye’de, 2011 yılında, Kadın ve Aileden Sorumlu Devlet 

Bakanlığı kapatılmıştır. ‘Kadın’ kelimesi çıkartılarak, bunun yerine, Aile ve Sosyal Politikalar 

Bakanlığı kurulmuştur. Söz konusu değişimin ardından kadın örgütleri çeşitli kampanyalar 

düzenlese de bakanlığın son ismi, 2018 yılında Aile, Çalışma ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı 

olmuştur (Bianet, 4 Ağustos 2018). 2021’de ise bakanlık, Çalışma ve Sosyal Güvenlik 

Bakanlığı ile Aile ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı iki ayrı bakanlık olmuştur. Bakanlığın ikiye 

ayrılması; uygulanan politikalar ve pratikler açısından eleştirilmiştir (Kınacı, 21 Nisan 2021). 

Son değişiklikten anlaşılacağı üzere hem kadın kimliği göz ardı edilmektedir hem de 

‘çalışma’ ve ‘aile’ birbirinden ayrılarak, kadının, özellikle annelik rolü ve kimliğiyle özel 

alandaki varlığı pekiştirilmek istenmektedir. Bu bağlamda toplumsal olarak annelik, 

genellikle ‘anne rolü’ ve anne-çocuk arasındaki sevgi, bakım, fedakâr, özveri gerektirdiği 

düşünülen bir ilişki temelinde anlamlandırılır. 

Anat P. Hecker’e (2009, s.52-53), “…Psikanalitik kuram anneyi bir nesne olarak 

anlamlandırmakta ve bir özne olarak yok etmektedir. Bu nedenle ana düşüncem, bu şekilde 

annenin özerk bir birey olarak varlığının inkâr edildiğidir,” görüşünü benimser. Sigmund 

Freud’un yaklaşımını yeniden okuyan Hecker, Freud’un kuramında, anne figürünün karmaşık 

olduğunu ve daha sonra Freud’un bu figürü çalışmalarından tümüyle çıkardığını ifade eder.  



28 
 

Öte yandan Jacqueline Godfrind-Haber (2009, s.65-66) ise Hecker’in, “Annenin özerk bir 

birey olarak inkâr edildiği,” görüşünü eleştirir. O’na göre, günümüzde anne olmak 

‘kadınsılık’ ile ilgilidir. Annenin kadınsı yönü, kadınlık ve kadınsılık üzerine yapılan çeşitli 

araştırmalarda ön plana çıkmaya başlamıştır (Parman, 2007, s.15). Ancak yine de önemli olan 

kadının ihtiyaçları değildir. Önemli olan, kadının bir anne olarak nasıl olması gerektiğidir 

(Ovadia ve Habip, 2015, s.119). Nancy Chodorow (1978, s.32-57) ise anneliğin, değişmez bir 

kültürlerarası evrensellik olmadığını ifade eder. O’na göre annelik, büyük ölçüde psikolojik 

temellidir, çünkü gebelik, doğum ve bebek bakımı ile anne-bebek arasındaki ilişki, kadınların 

anne olarak beklentileri için onlara bir temel sağlamaktadır. 

  Annenin dokuz ay on gün boyunca bebeğini karnında taşımasıyla anne-bebek 

arasındaki ilişki deneyimlerinden, kadının bir anne olarak beklentileri oluşmayı başlar. 

Dolayısıyla gebelik, annenin kimlik arayışında önemli bir dönüm noktasıdır; zira artık kadın, 

yeme içmesinden yaşantısının neredeyse her noktasına kadar yeni sorumluluklarla 

karşılaşmaya başlar. Dahası günden güne büyüyen karnıyla kadın, bir erkekle cinsel ilişki 

yaşadığını kamusal alanda istese de istemese de beyan eder. Kadının gebeliği bir yandan 

toplumsal onay alırken; diğer yandan kadını bir erkekle cinsellik içinde düşünülmesi 

bağlamında çelişki yaratır. Ne var ki kadın cinselliği inkâr edilen\dışlanan bir konumda yer 

almaktadır. 2013 yılında bir iftar saati programında Avukat Ömer Tuğrul İnançer’in 

(Hürriyet, 25 Temmuz 2013), “Hamilelerin sokağa çıkması terbiyesizliktir,” şeklindeki 

ifadesi, bir anlamda kadın cinselliğine dair mevcut düşüncelerin dışavurumudur. Tarık 

Solmuş’a (2012, s.11) göre, “Her kadının hamileliğe, doğuma ve anneliğe, anne olmaya 

ilişkin birtakım gerçekçi olsun ya da olmasın algıları, beklentileri, kaygıları ya da korkuları 

vardır ki bunlar hamilelik öncesi, süreci ve sonrasında yaşananları doğrudan etkiler.” Bu 

bakımdan annelik, kısa süreli bir rol veyahut görev değildir. 

  Anneliğin sonsuza dek sürdüğünü ifade eden Godfrind-Haber’e (2009, s.68) göre: 

…Bence, yeni doğmuş bir bebeğin annesi olmak annede kendine has bir 

ruhsal ve bedensel işleyişi harekete geçirir… Anne, bebeğine yatırım yapış ve onu 

seviş biçimiyle, onun temel ihtiyaçlarına gösterdiği özenle, onun bedensel 

mesajlarını kabul etmesiyle, bebeğe kendine ait ruhsal yolları sağlamış ve 

böylelikle bebeğin ruhsal büyümesinin köklerini geliştirmiş olur. 

 



29 
 

Anne sevgisine gönderme yapılan bu süreçte anne-bebek arasındaki saf ilişki; annenin, 

şefkatli, fedakâr ve merhametli olduğu ileri sürülerek ‘kutsallık mertebesi’ne yükseltilmesinde 

önemli rol oynar. Kadının asli görevinin, annelik olduğu düşüncesini pekiştirir (Keser, 2007, 

s.35; Cogito, 2015, s. 111-112). ‘Merhameti anne gibi olan kadın’ ve ‘anne yüreği’ fikirleri, 

anneliğin herhangi bir olumsuz tarafının kabul edilemeyeceği anlamına gelir. Bu nedenle 

anneliğin aşırı yüceltilmesi, annenin olumsuz her tür söylem ve pratikten yoksun olduğu 

inancını besler. Diğer yandan kadın, bebeğini dünyaya getirerek değerli bir başarı ve statü 

elde eder, çünkü artık ‘yetersizlik’ duygusundan sıyrılmıştır. Anne, doğurgan olduğunu 

ispatlamıştır ve elde edilen bu başarı onun için geçici değildir.  

Çeşitli kazanım ve kayıplara yol açan anne olmaya karar verme isteği, şüphesiz ki 

çiftlerin hayatını alt üst edecek bir karardır. Yaşamda değişikliklere yol açan bu süreç, çiftler 

için olumlu veya olumsuz olabilmektedir. Bu konuda, Psikolog Doğan Cüceloğlu, kendisine 

ait bir platformda, “Niçin çocuk sahibi olmak istiyoruz?” sorusuna, çeşitli yanıtlar vermiştir. 

Cüceloğlu’nun (2007) yanıtlarına göre: 

Gerçekten bir anne ve baba olma isteğiyle, yani o sorumluluğu almak ve o 

duyguyu yaşamak için.  

Evliliği pekiştirsin diye. Korkulan sonu ayrılıkla sonuçlansın istenmeyen 

bir yapıyı bağlayıcı sebep olarak çocukta görmek.  

Kendi yaşadığı mutsuzluğu hayata dair yapamadıklarını kendisinden bir 

parça taşıyacak çocuğa yaptırarak, ona yaşatarak.  

Gerçekleştiremediği umutlarını, hayallerini olması gerektiğine inandığı 

her şeyi onda görerek bir nevi mutlu olmak, kendini iyi hissetmek.  

Ölüm gerçekliği ile sonuçlanacak bu yaşamdan ayrılırken arkasından onu 

sürdürecek bir neslin olmasını isteme isteği. 

   İleri yaşlarda ne olurum ne yaparım kaygısıyla teminat için bakılan bir 

çocuk anlayışı. Bence bu sorunun cevabı tüm bu şıklar olabilir… Geleceğe 

kendimizden daha iyi bir birey yetiştirmek için bence… 

 

 Cüceloğlu’nun, sorulan soruya verdiği tüm yanıtlar, toplumsal anlamda kadınların 

neden çocuk sahibi olmayı istediklerinin bir özetidir. Bu sebepler: Statü isteği, sevgi dolu 



30 
 

ilişki beklentisi, toplumsal beklenti, rahim gücünün ispatı, mutluluk beklentisi, toplumsal 

yeniden üretim, doğal yazgı, ölüm korkusu, yaşlandığında ve hastalandığında bakım talebi, 

aile kurma isteği, kendini gerçekleştirme ve benzer unsurların bir araya geldiği normları ve 

değerleri içerir. Bu söylemlerden belki de en çok bilineni çocuğun ilişkiyi\evliliği kurtardığı 

ya da kocayı evde tutmanın bir yolu olduğu yönündeki düşüncelerdir. 

Badinter’in (2011, s.19), “Aklın, doğurma kararında gerçekten çok az bir etkisi 

vardır,” ifadesi, anne olmaya karar vermenin hem baskıcı hem de arzulanan yönünü ifade 

eder. Bu durumda, kadınlardaki çocuk sahibi olma arzusu nasıl açıklanabilir? Bu istek 

kuşkusuz ki anneliğe ilişkin açmazları gündeme getirir. Bu açmazlardan belki de en önemlisi, 

kadının rahim gücünden yoksun kalmasıdır. Kısır olan kadın hastalarıyla görüşmeler yürüten 

Sylvie Faure-Pragier (2009, s.23), kadın bedeni ve ruhsal yapısı üzerine, “…(Kadınlar) çocuk 

isteklerini doyurabilmek için en zorlu tedavi yollarını kolayca kabul ederler,” 

değerlendirmesini yapar. Kadının doğasında var olan doğurganlık gücünü kullanamamasından 

kaynaklanan içinden çıkılmaz bu durum, günler hatta aylar süren çeşitli tıbbi 

müdahalelere\acılara maruz kalması demektir. Tıbbi müdahale kimi zaman başarıya ulaşsa da 

çoğu zaman anne olma arzusunun karşılanmaması durumunda kadın için, içinde bulunduğu 

durum büyük bir acıya evrilir. Bedene yapılan ağır müdahaleler kimi zaman bu acının yanında 

az kalır. Kadın, toplumsal yeniden üretime dâhil olamadığı için çektiği bütün zorlukları 

görmezden gelir, çünkü çocuk doğurabilmek, sadece bu eylemle sınırlı olmayan çeşitli 

olguları da içinde barındırır. Çocuk doğurmak, aynı zamanda kadının başarısını ve zaferini 

ortaya koyması anlamına gelmektedir. Bu dolayımla da becerisini\gücünü ispatlar; bedeni 

sağlıklı ve doğurgandır. ‘Her sağlıklı kadın bir gün anne olmak ister’, ‘Her kadın annelik 

içgüdüsü ile doğar’, ‘Her kadın anne olma arzusu taşır’, ‘Kadın, anne olmak için sadece 

uygun zamanı beklemelidir’, ‘Kadın, yalnızca anne olduğunda gerçek mutluluğu tadar’ 

şeklindeki dayatılan\buyurgan görüşler, anneliğe dair hegemonik söylemlerin birer 

ifadesidirler. Bu nedenledir ki kadın için anne olamamak, hiçbir şey olamamak ile aynı 

durumu ifade eder. Çocuk, bu anlamda arzunun ötesinde kimi zaman da bir ihtiyaçtır ve hatta 

annenin, ‘narsistik gücünün’ simgesidir (Tunaboylu-İkiz, 2016, s.91-95).  

  Çocuklara oldukça önemli bir değer atfeden ataerkil toplumlarda, genellikle kadının 

evlendikten hemen sonra  -birkaç ay içinde- hamile kalması beklenir. Bu beklenti 



31 
 

karşılanmadığı takdirde kadın, kısır olmakla suçlanır. Bu beklenti içinde olan kadın, her adet 

döngüsünde hem karnında taşımadığı çocuğunu hem de bir yaşamı yok eder (Schaeffer, 2015, 

s.181). Tunaboylu-İkiz’e (2016, s.94) göre, “Kısır kadınlar için anne olmak, annelik gücünü 

göstermek ve çocuk sahibi olmak bir zamanlar annelerinin karşısında kendi bulundukları 

durumu güçlendirmek anlamına gelmektedir… Anne, imge olarak hem çok güçlü hem de 

sadece üreme kapasitesine sahip kişi olarak algılanmaktadır.” Günümüzde kadının çocuk 

sahibi olmadığı durumlarda kadın bedeninin sorunlu olduğu -genellikle sorunun erkekte 

olduğu en başta düşünülmez- düşünceleri varlığını korumaktadır. Böyle bir durumda 

çoğunlukla kadınlar tarafından kadınlara, doktora görünmesi ve tüp bebek uygulamaları gibi 

yöntemleri kullanması yönünde tavsiyeler\öğütler verilmektedir.  

Kısırlık, kadın bedeninin sorunlu olduğu ya da olması gerektiğinden daha işlevsiz 

olduğu anlamına gelmektedir. Kadın yaş aldıkça, bedene dair bunalımlar özellikle ‘biyolojik 

saat’ söylemi ile derinleşir. Henüz küçük yaşlarda, ileride er geç anne olacağı fikri ile 

büyüyen kadın; 40’lı yaşlara geldiğinde, anne olmama\olamama kaygısı yaşamaktadır. 

Toplumsallaşma sürecinde kadının böyle bir kaygı yaşaması, ataerkil sistemin annelik 

konusundaki baskısının sonucudur. Teknolojik ve tıbbi gelişmelere rağmen kadınların, 

cinsiyetçi rollerden uzaklaşmak yerine sisteme gönüllü olarak eklemlenmesi; annelik rolünün 

zafer\başarı\üstünlük olarak addedilmesinden kaynaklanır (Yaraman, 2020, s.108-109). Bu 

yaşlardan sonra kadının endişeye sürüklenmesine yol açan durum, ‘menopoz’ belirtilerinin 

ortaya çıkmasıdır. Ergenlik yıllarının tersi olan bu dönemde kadının adeti kesilir, tiroid 

bezlerinin çalışma şekli değişir. Kadın sürekli terler veya asabi olur. Kadının yaşlandıkça 

menopoz ihtimalinin artmasıyla onun ‘üçüncü bir cinsiyet’ olduğu söylenir; bu durum 

kadının, -erkek olmasa bile- artık dişi olmadığı anlamına da gelmektedir (de Beauvoir, 2019a, 

s.61). Bu yaşlara doğru kadın, doğurganlığını yitirmekle yüzleşir. Ek olarak, yaşı ilerlemiş 

olan gergin ya da sinirli bir kadın; bu durumu nedeniyle menopoza girmiş olduğu yönünde 

alay konusu olur. 

De Beauvoir’e (2019b, s.311) göre:  

Erkek sürekli bir biçimde giderek yaşlanırken kadın ansızın kadınlığından 

yoksun kalır, hem toplumun hem kendisinin gözünde varoluşunun gerekçesini 

oluşturan ve ona mutlu olma olasılığı sunan doğurganlığını ve erotikliğini, hâlâ 

gençken yitirir. 



32 
 

‘Biyolojik saat’ söylemi nedeniyle yaşlılık, istenmeyen bir durum olsa da çocuk ve 

torun sahibi yaşlı kadınlar, toplumda saygı görmektedirler. Bunun nedeni ise yaşlı kadının, 

doğurganlığını kaybederek erkeksi olana yaklaşması ve böylece bedeninin ve cinselliğinin bir 

tehlike oluşturmayacak olmasıdır. Bu aşamalara geçilmeden önce önemli olan ve mutluluğun 

anlamına denk gelen şey, ‘genç anneliktir’. Genç anne, her şeyden önce mutludur, çünkü 

vaktinde anne olmakla kendini yani kadınlığını ispatlamıştır. Çocuğun büyüme ve gelişme 

çağı; annenin gençlik\yetişkinlik yıllarına denk gelecektir ve hayatının her aşamasında ona 

eşlik edebilecektir. Aynı zamanda birden fazla çocuk sahibi olma imkânı da olacaktır.  

Zeynep B. Uğur, tarafından yapılan Çocuk Sahibi Olmak Mutlu Ediyor mu? 

Türkiye’den Bulgular isimli çalışmada, ‘mutluluk’ ile çocuk sahibi olmak arasında kurulan 

ilişki araştırılmıştır. Araştırmada, 2014 Türkiye Araştırması verilerini kullanan Uğur’a göre, 

en çarpıcı sonuç, babalığa nispeten anneliğin, mutluluk ile negatif bir ilişki içinde olduğudur. 

Başka bir deyişle, Türkiye’de çocuk sahibi olmak ve mutluluk arasında anlamlı bir bağlantı 

kuruluyorken; cinsiyetçi işbölümü neticesinde çocuk bakımına ayrılan mesai saatinin babaya 

oranla fazla olması, anneyi mutsuz etmektedir (Uğur, 2018, s.96). Araştırma lineer olsa da, 

elde edilen veriler, annelik kavramı konusunda düşündürücüdür. Toplumsal olarak çocuk 

sahibi olmak; mutluluğun, huzurun ve gelecek güzel günlerin habercisi olduğu söylemi, 

burada çıkmaza girmektedir.   

Annenin yaşamı, doğum sonrası birçok açıdan değişikliğe uğrar ve çocuğun varlığı 

çeşitli çatışma alanları yaratır. Dahası annenin, çocuğa ayırdığı mesai ve sorumluluklar 

doğumdan önce başladığından, annenin doğum sonrası bunalıma girmesi olasıdır. Doğum 

sonrası anne yalnızdır ve kendinden beklenilen görevleri, zorlayıcı da olsa yapmalıdır. Anne, 

yeni sorumluluklarla yüzleşmek zorundadır. Dolayısıyla Miller’in (2010, s.154) ifadesiyle, 

kadınlar, gebeliklerinin henüz en başında, kutsal görevleri olan anneliğe giden 

yolculuklarında hem özel alanda hem de kamusal alanda bu süreci başarıyla yürütmelidir. 

Ancak doğum sonrası süreçte annenin hem hayatının tümüyle değişmesi hem de özel alanda 

bebeğiyle yalnız kalması, doğum sonrası depresyonun -ilk altı hafta
14

 loğusa dönemi- 

                                                           
14

 Doğum sonrası ilk altı hafta annelere, doktorlar tarafından cinsel ilişkiye girmemeleri önerilmektedir ve 
dolayısıyla da ebeveyn olmak, kısa ya da uzun vadede çiftlerin cinsel yaşamını etkilemektedir. Loğusa 
döneminde, 40 anne ile yapılan görüşmelerin aktarıldığı bir çalışmada; neredeyse her anne için bu durumun 
benzer olduğu anlaşılmıştır. Örneğin, 35 yaşındaki Ash, fikrini şöyle dile getirir: “Mesele şu ki, doğum yaptıktan 
sonra sadece veriyorsun, veriyorsun, veriyorsun. Sanki vücudunuz kendi gibi hissetmiyor ve bu pek de 



33 
 

(postpartum)
15

 nedenlerindendir. Gebeliğinden itibaren anneliğin her kadının yaşaması 

gereken benzersiz, kutsal, mucizevi, mutluluğun anahtarı ve huzurlu yönü tekrarlanırken; 

zorluklarından neredeyse hiç söz edilmemektedir. Ya da ‘Dünyadaki her kadın doğuruyor, sen 

de doğurursun”, ‘Bebeğini kucağına aldığın an acılarını unutacaksın’ sözleriyle, bu zorlu 

süreç geçiştirilir. Örneğin, yazar Elif Şafak, Siyah Süt isimli romanında bu durumu okuyucuya 

kendi deneyimleri aracılığıyla aktarır. 

Şafak (2007, s.12-13) aktardığı üzere: 

Bebeğin doğumuyla, anne sevincinden uçuyor elbette. Ama bu arada 

bedeni keskin bir altüst oluş yaşıyor… Bir tek ben değilim. Sanıldığından daha 

yaygın bir durum postpartum.  

 

Kendi hayatından yola çıkan Şafak, her ne kadar çocuk istemese de, O da çocuk sahibi 

olur ve postpartum depresyonunu yer yer mizahi ve eleştirel bir dille aktarır. Dolayısıyla 

idealleştirilen anneliğe ilişkin çiftdeğerlilikler; kutsallık ve yüceltme söylemleriyle hasıraltı 

edilir.  

Bu bakımdan doğum sonrası depresyona bedenin fiziki özelliklerinin değişimi, 

yaşamdan zevk almama, sorumluluklarının ağırlığı, duygusal dalgalanma veyahut stres ile baş 

edememe gibi çok çeşitli unsurlar yol açabilmektedir (Tezel ve Gözüm, 2005, s.63). Fransız 

yapımı Aramızda Bebek Var (A Happy Event) isimli film, çocuk sahibi olduktan sonra 

çiftlerin arasındaki ilişkiyi, postpartum depresyonu ve geleneksel annelik anlayışını izleyiciye 

başarıyla aktarmaktadır. Romantik bir aşk ile ilişkiye başlayan genç çiftin hayatı, çocuğun 

dünyaya gelmesiyle alt üst olur. Genç anne, çocuk doğduktan sonra yeni sorumluluklarla 

yüzleşirken; annenin bedenine yabancılaşması ve bunalımdan çıkamaması partneri ile 

                                                                                                                                                                                     
güçlendirici değil. İnsanlar emzirirken 'Aman tanrım, kendimi tanrıça gibi hissettim' derlerdi. 'Hayır, inek gibi 
hissediyorum' dedim. Benim için seksi hissetmek, bağımsız hissetmekle ilgilidir. Şu anda kendimi daha çok 
buzdolabı gibi hissediyorum." Bazıları ise belirtilen süreden sonra cinsel hayatlarının normale döndüğünü ifade 
etmiştir (Quammie ve Shea, 20 Eylül 2019). 
15

 2000-2017 yılları arasında postpartum ile ilgili yapılan çalışmalara göre, bu yıllarda yayınlanan makalelerde, 
postpartum depresyonunu etkileyen ve öne çıkan ilk üç unsur şu şekildedir: annenin ailesinde veya kendisinde 
depresyon, istenmeyen\plansız gebelik ve annenin eğitim durumu. Araştırmalarda dikkat çeken bulgulardan biri 
de doğumdan hemen sonra annenin bebeğini kucağına almasıyla postpartum bunalımı arasında bir ilişkiye 
rastlanmamasıdır (Ay ve diğerleri, 2018, s.150). Dolayısıyla anne-bebek arasındaki ilk temas ve bu yolla 
bağlanma söylemleri, bu çalışmada incelenen bilimsel makalelerde karşılığını bulamamıştır.  



34 
 

ilişkilerini derinden sarsar. Her ne kadar geleneksel söylem kadının gebe kalmasını, onun 

doğurganlık gücünün bir mucizesi olarak addetse de doğum sonrası ebeveynler, çoğu zaman 

üstesinden gelemedikleri zorluklar ile yüzleşirler.  

Kadın bedeni, temelde, içinde bir başka canlıyı taşıyabilecek bir biçimde olduğundan; 

gebeliğin mucizevi yanı olmasının yanında bir bedenin bir başka beden içinde büyümesinden 

öte bu durum, durağan olmayan bir durumdur. Kadın, gebeliğinin başlamasından itibaren, 

bedeni çeşitli değişiklikler geçirir; göğüsler büyür, karın şişer, hormonal düzensizlikler yaşar 

(Welldon, 2001, s.45-46). Bu süreç hem kadını hem de partneri ilgilendiren, dokuz aylık 

sıkıntılı bir zamana işaret eder. Ancak modernleşmeden beri kadını annelik kimliğinden ayrı 

tutmak güç olsa da geleneksel toplumlarda gebeliğe atfedilen değerler, farklıdır. Ataerkil 

sistem içinde kadının gebe olması, toplumsal yeniden üretimin bir parçası olduğu anlamına 

gelir. Bu da demektir ki rahmin gücü, en az paranın ya da toplumsal hiyerarşide elde edilen 

gücün niteliği kadar etkilidir. Bu güç, kadına daha uzun soluklu bir iktidar alanı sağlarken 

(Welldon, 2001, s.60); kadına bulunduğu her ortamda ‘ayrıcalık’ tanınmasının meşru olduğu 

bir avantaj sunar.  

Kadının üreme yeteneği, bedeninin fiziksel görünümü ile anlaşılmaya başladığı andan 

itibaren toplumsal saygıyı hak eder. Doğum sonrası ise anne, doğurduğu nesneyi\bebeği artık 

içinde taşımıyordur. Kadına olan yoğun ilgi bu defa ondan alınıp çocuğa verilmeye başlanır. 

Temelde, anneye olan ilgi aslında rahminde taşıdığı bebeğe yöneliktir. Kadın bebeğin sağlığı, 

fiziksel durumu ve gelişimi için bir nevi aracı gibidir. Ancak anne, bebeği bedeninden 

ayrıldığı an duygusal, fiziksel ve ruhsal bir değişimin içine girer ve bebeğinin onunla bağ 

kurması beklenir.  

Miller’e (2010, s.106) göre: 

Kadınlardan nasıl anne olacaklarını içgüdüsel olarak bilmeleri beklenir. 

Kadınlar doğuştan cinsiyetlendirilmiş, “kadın” rolleri içinde sosyalleşmiş olsalar 

da anne olma deneyimi önceki beklentileriyle örtüşmeyebilir. Doğumlar çoğu kez 

umulandan farklıdır ve anneliğin ilk dönemine ilişkin görevler göz korkutucu ve 

küçük bir bebeğin sorumluluğu bunaltıcı görünebilir. 

 



35 
 

Duyarlılık, sıcaklık, ilgi, özveri ve fedakârlık kavramlarıyla tanımlanan annelik kimliği, 

özellikle annenin çocuk ile ilişkisinde ortaya çıkan ‘bağı’ ifade eder. Anne-çocuk arasındaki 

bağın niteliği, annelik statüsüne yol açmıştır ve neredeyse tüm toplumlarda annelik, sosyal 

tanınırlığı, kuralları ve statüsü olan bir kurumdur (Silva, 1996, s.12). Bu duygunun bağlanma 

yazınındaki karşılığı ise ‘anne duyarlılığı’ kavramıdır (Sümer, 2017, s.173). Bağ teorisi 

çerçevesinde annenin çocuğuna verdiği bakım, hastalık derecesine varana dek bir duyarlılığa 

ulaşır; zira annelik, her yönüyle tam zamanlı bir görevdir. Bu görevin sınırlı bir zaman dilimi 

yoktur (Abrevaya, 2015, s.202-203; Koçkar, 2015, s.2018). Bu bakımdan örneğin, 

boşanmaların ardından çocuğun ya çocukların velayetinin anneye verilmesinin arkasında 

yatan nedenlerden biri de budur. Annenin çocuğu ile kurduğu bağ neticesinde çocuğu için 

daima en iyi şeyi yapacağı veyahut en doğru kararı vereceği inancını içerir. Ancak bu inanç, 

psikolojik anlamda toksik olan durumların üzerini örtmektedir (Tokdemir, 2022, s.163).  

Psikanalist ve Çocuk Doktoru Donald W. Winnicott (1960, s.592-593), bebeğin anneye 

ihtiyacı olduğunu ve bebeğin ihtiyaçları giderildiği sürece anne-bebek arasındaki yakınlığın 

artacağını ifade eder. Birden fazla çocuğa sahip kadın, böylece annelik tekniğinde iyi olmaya 

başlar. Sherry B. Ortner’e (1996, s.31) göre ise anne ile çocuk arasındaki bağ, ‘doğal’ 

görülmektedir. Kadın bedeni, tüm dişi memelilerde olduğu gibi yeni doğan bebeğin 

beslenmesi için ‘süt’ üretir. Annenin bedeni, çocuk ile doğrudan ilişkili olduğundan anne-

çocuk arasında kurulan bağ, doğal bir süreç olarak görülür. Bu dolayımla kültürel muhakeme, 

anne ve çocuğun birbirlerine ait olduğunu ve çocuğun, sürekli olarak annenin gözetimini ve 

bakımını gerektirdiğini kabul eder. Bu düşünce yapısı da bağ teorisi çerçevesinde ‘Kadının 

yeri evidir’ ve ‘Kadın, çocuk konusunda birincil derecede sorumludur’ şeklindeki fikirleri 

pekiştirir.  

Bağ ve bağlanma ile ilgili araştırmalar yürüten Çocuk Doktoru John H. Kennell ve 

neonatolog Marshall H. Klaus, anne ve yeni doğan bebeğin birbirleriyle olan ilk temasın; 

onların bağlanmaları ile sonuçlandığına yönelik teoriyi savunurlar. Klaus’un (1998, s.1244) 

yayınladığı bir araştırmaya göre, anne ve yeni doğan bebek arasında hissedilen bağlanma; 

oksitosin yoluyla biyokimyasal olarak modüle edilebilir. Erken temas ve emzirme yoluyla 

bağlanma teşvik edilebilir. Diğer yandan bir anne, çıplak bebeği göğsüne dayadığında; ten 

tene temasın sonucu olarak bebeğin vücut sıcaklığı artar. O’na göre, tensel temasın rahatlatıcı 



36 
 

bir etkisi vardır; doğumdan sonraki ilk doksan dakika boyunca beşikte yatan bebeklere kıyasla 

annelerin göğsünde yatan bebekler neredeyse hiç ağlamamışlardır.  

Sevgi ve bağlanma üzerine yapılan bir araştırmaya göre ise temel hayvan ve insan 

görüntüleme çalışmalarının (röntgen); sevgi ve bağlanmanın psikobiyolojisini anlamada 

önemli katkılar sunduğunu ortaya koymaktadır. Araştırma bulgularına göre, anne sevgisi, 

romantik aşk ve uzun vadeli bağlılığın nöronal devreler ile örtüşen-farklılaşan sonuçları 

vardır. Yani depomin (haz kimyasalı), serotonin (mutluluk hormonu), opioidler (morfin 

etkisi) ve oksitosin (aşk veya sosyal bağ hormonu) gibi önemli moleküllere etki eder (Stein ve 

Vythilingum, 2009, s.239). Ek olarak, bağlanmanın nörobiyolojisi ve güvenlik duygusu 

üzerine araştırma yapan Regina W. Sullivan’a (2003, s.122-123) göre, klinik veriler yoluyla, 

travmatik bağların yetişkin akıl sağlığı üzerinde güçlü bir biçimde olumsuz etki yarattığı 

yönündeki sav, kanıtlanmıştır. Hayvanlar ile yapılan klinik araştırmalarda, örneğin, sıçan 

yavrularının hayatta kalabilmeleri için annenin ‘kokusunun’ öğrenmesinin hayati önemi 

vardır. Bu sayede yavru sıçanlar meme ucuna tutunmayı ve anneye yönelmeyi öğrenirler. 

Buradan hareketle Sullivan, aynı durumun insanlar için de geçerli olabileceğini iddia eder. 

1950’lerde başlayan bağlanma çalışmaları; bu tarihlerden önce annenin bebeğe mikrop 

bulaştırmasından bebeği şımartmasına kadar olumsuz eylemleri engellemek amacıyla anne-

bebek arasındaki temasın sınırlandırılmasına tepki olarak başlamıştır. Ancak daha sonra anne-

bebek temasının ne denli önemli olduğu ve anneye özgü kokunun bebekte nasıl yönlendirici 

tepkiler oluşturduğunu ve hatta ağlayan bebeğe güvenlik ve rahatlık sağladığı için onu nasıl 

yatıştırdığı bilimsel olarak ortaya konmuştur.  

William R. Arney, ikinci dalga kadın hareketinin son yıllarında kaleme almış olduğu 

Maternal-Infant Bonding: The Politics of Falling in Love With Your Child isimli 

çalışmasında, mevcut bağlanma literatürünü eleştirir.  

Arney’e (1980, s.547) göre: 

(Bağlanma) bazılarının iddia ettiği gibi hem sosyal hem de biyolojik 

temelleri olan bir süreçtir. Mevcut literatür, bağın tanımı veya ‘bağlanma’ 

sürecinin doğası hakkında net değildir. Ancak farklı grupların önemli bölümleri -

doktorlar, ebeler, sosyal hizmet uzmanları ve feministler- bağın var olduğu fikrini 

benimsemiştir. 



37 
 

  

Bu çerçevede, bağlanmaya dair bilimsel araştırmalar ile birlikte doğum ve yenidoğan 

bakımı konusunda sosyal politikalar ve ilgili hastane politikalarında anneler için çeşitli 

öneriler mevcuttur. Ancak Arney (1980, s.548-550), bu araştırmaların metodolojik olarak 

kusurlu olduğunu iddia eder. O’na göre, bu yöndeki bilimsel bilgi üretimi, gerçekte sosyal 

kurumları güçlendirmek ve savunmak amacıyla üretilmektedir. Hatta bağlanma teorisi, 

çocukları içeren sosyal politikalar ve çocuk bakımına yönelik söylemler; aile yaşamını 

güçlendirmek amacıyla tam da bu kurumların varoluşlarını sürdürmek için yeniden inşaya 

ihtiyaç duydukları sırada kullanılmaktadır. Oysa hem etoloji (hayvan davranışları) çalışmaları 

hem de insanlar üzerinde yapılan deneyler; her türe özgü davranışları net olarak belirleyemez. 

Bu sebeple de bağlanma teorisinin gelişimi, bilimsel etkinlikten ziyade politik kullanımlara 

odaklanarak açıklanabilir. Üzerinden yıllar geçmiş olmasına rağmen 1950’li yıllardan 

günümüze yapılan çalışmalarda, hayvan ve insan davranışları üzerine benzer 

yöntemler\araştırmalar kullanıldığı anlaşılmaktadır. Ancak burada esas önemli nokta bilim ve 

politika uygulamalarının toplumsal dönüşüm ile ilişki içinde olması ve kadının esas\yegâne 

görevinin annelik olduğu düşüncesini de içermesidir. Bu uygulamaların en önemlilerinden 

birisi de bağlanma teorisi çerçevesinde, emzirmenin ve anne sütünün tartışmasız önemidir.  

Anne, doğum yapana kadar fiziksel ve duygusal çeşitli aşamalardan geçse de doğumun 

ardından anne ile bebeğin bir araya gelmesiyle yeni bir aşamaya geçilir. Anne, bebeğini 

doğurarak ondan ayrılır fakat farklı bir ilişki ile yeniden onunla temas haline geçer. Annenin 

yeni görevi, bebeğine süt vermektir (Gürdal Küey, 2007, s.43). Badinter (2011, s.73), “20 

yıldır tanık olduğumuz annelik devriminin merkezinde emzirme vardır,” tespitini yapar. 

Doğumun hemen ardından, annenin yaşadığı fiziksel acıya bakılmaksızın bebeğini beslemesi 

beklenir. Öyle ki anne görevini başaramadığı takdirde, onun yanında duran refakatçiler veya 

hemşireler devreye girer. Annenin emzirmeyi reddetmek gibi bir seçimi olacağı ihtimali dahi 

düşünülmemektedir. Anne sütünün mucizevi özellikler taşıdığı ile ilgili söylemler, son 

yıllarda giderek daha fazla vurgulanmaktadır. Emzirmenin tıpkı hayvanlardaki gibi içgüdüsel 

yönünü ön plana çıkaran bir savunuya göre, annenin doğumdan sonra en az yarım saat 

içerisinde bebeği emzirmesi gerekmektedir (Health World News, 30 Eylül 2019). Türk Halk 



38 
 

Sağlığı Kurumu’nun hazırlamış olduğu Anne Sütü Halk Eğitimi Sunusu’nda da anne sütünün
16

 

ve emzirmenin hem anne hem de bebek için ‘mucizevi’ yararları aktarılmıştır. 

Anne Sütü Halk Eğitimi Sunusu’na (2013) göre: 

Anne sütü; annenin bebeğine vereceği ilk ve en güzel hediyedir… 

Anne sütü, en doğal, en taze ve en uygun besindir. 

Her bebek için kendi annesinin sütü idealdir. Her bebeğe özel bilişimde 

salgılanır. 

Anne sütü ve emzirme; anne ve bebek arasında vazgeçilmez duygusal bir 

bağ oluşturur. 

Anne sütü, her yerde hazırdır, bedavadır, hazırlama ve ısıtma sorunları 

yoktur. 

Anne sütü içinde bebeği kanserden koruyucu maddeler bulunur. 

Anne sütü bebeğin zekâsını 8-10 puan artırır. 

Emzirme; anneleri meme kanseri, rahim kanseri, kansızlık (anemi), kemik 

erimesi (osteoporoz) gibi hastalıklara yakalanma riskini azaltır. 

Emziren anneler eski kilolarına daha çabuk döner. 

Emzirme anne için bir görev değil haktır. 

 

Sıklıkla tekrarlanan emzirme eyleminin önemi; anne ve bebek arasındaki teması 

güçlendirdiği, bebeğin zekâsını geliştirdiği, temiz ve koruyucu olduğu, tüm besin ihtiyacını 

karşıladığı,  oksitosin salgılanarak annenin doğum sonrası ağrılarını kestiği yönündeki 

argümanlar ile desteklenmiştir. Bu sebeplerle anne, bebeğini ilk altı ay anne sütü ile 

beslemelidir (Kılıç, https:\\www.temasdernegi.com\tr\temas_emzirme_kitapcigi-6). 

Dolayısıyla doğumun ardından annenin, bebeğini emzirmeyi reddetmesi gibi bir tercih şansı 

yoktur. Emzirme konusunda deneyimsiz olduğunda ise -mahremiyet önemsenmeksizin- 

                                                           
16

 Türkiye’nin, bilhassa Doğu Anadolu ve Güneydoğu bölgelerinde, geleneksel ‘başlık parasına’ ek olarak; anne 
için ‘süt parası’ talep edilmektedir. İnanışa göre süt parasını, annenin kızına bakıp onu beslediği için diğer bir 
deyişle ona harcadığı emekler için ister. Ne var ki kız çocuğu, ileride bir erkeğin eşi ya da başka bir ailenin gelini 
olmak için yetiştirilir ve bu nedenle, helal süt ile emzirdiği kızı için ödülünü ister. Aynı zamanda annelerin, 
‘sütümü helal etmiyorum’ söylemi de oldukça yaygındır. 

https://www.temasdernegi.com/tr/temas_emzirme_kitapcigi-6


39 
 

doğum hemşireleri devreye girmektedir, çünkü ya bebek memeyi doğru kavrayamamaktadır, 

ya da anne bu konuda deneyimsizdir.  

Kimi anneler ise doğum sonrası sancı ya da göğüs ucu ağrıları\yaraları sebebiyle 

bebeğini emzirmeye gönülsüz olabilmektedir. Göğüs ucu kremi üreticiliği yapan Resheda 

Hagen isimli bir üretici, 1978 yılında ilk kez kendi krem markasını kurmuştur. Lansinoh 

isimli bu marka, altmıştan fazla ülkede annelerin daha uzun süre emzirmeleri konusunda 

faaliyetler sürdürmektedir. Türkiye’de 1000’in üzerinde anne ile 9 ülke ve 12 binin üzerinde 

anneyle yapılan Lansinoh 2017 Uluslararası Emzirme Araştırması’na göre, Türkiye, emzirme 

süresinin en uzun olduğu ülke olarak ilk sırada yer almıştır. Türkiye’de %38 oranında kadın 

12 ayın üzerinde emzirme hedeflerinin olduğunu ifade ederken; bu oran Fransa’da %77 

oranında 6-12 ay, Brezilya’da %28 oranında 12 ayın üzerindedir. Yasal doğum izni
17

 ise 16 

hafta olarak belirlenmiş ve anne dilerse, işvereninden altı ay ücretsiz izin de talep 

edebilmektedir. Araştırma sonuçlarına göre, Türkiye’de çalışan annelerin %68’i ücretsiz izin 

kullanmak istemezken; %26’sının işvereni, durumu kabul etmediği için anneyi işten 

çıkarmaktadır. Araştırmanın önemli sonuçlarından biri de, ‘Annelerin emzirme konusundaki 

en büyük endişesinin, sağlık personellerinin önerdiği kadar uzun süre emzirememesi’ 

tespitidir (Lansinoh, 8 Ekim 2019). Annenin, altı aya kadar işyerinden uzak kalması ve 

doğum teşviklerinin verilmesi; diğer yandan onun işgücü piyasasındaki görünürlüğünü 

azaltmaktadır. Üstelik anne izin kullanırken, baba için verilen izin yalnızca on gündür.  

Birleşmiş Milletler Uluslararası Çocuklara Yardım Fonu (UNICEF) ve Dünya Sağlık 

Örgütü (World Health Organization-WHO) tarafından yapılan ve küresel çapta emzirme 

oranlarının artırılmasını hedefleyen Küresel Emzirme Ortaklığı girişimi raporuna göre, 

emzirme konusunda belirlenen kurallara bütünüyle uyan bir ülke yoktur. 194 ülkeyi 

raporlayan Küresel Emzirme Karnesine göre, annelerin sadece %40’ı ek besin vermeden 

bebeklerini emzirmektedir. %60’ın üzerinde bir oran, yalnızca 23 ülke bazında tespit 

edilmiştir (UNICEF, 8 Nisan 2021). Annelerin, bebeklerinin doğumunun ardından, ilk altı ay 

boyunca yalnızca anne sütü ile beslemesine yönelik tesir eden faktörleri tespit etmek 

                                                           
17

 4857 sayılı İş Kanunu’nun (2003) Analık halinde çalışma ve süt izni başlıklı, madde 74 düzenlemesi, “Kadın 
işçilerin doğumdan önce sekiz ve doğumdan sonra sekiz hafta olmak üzere toplam onaltı haftalık süre için 
çalıştırılmamaları esastır. Çoğul gebelik halinde doğumdan önce çalıştırılmayacak sekiz haftalık süreye iki hafta 
süre eklenir,” şeklindedir. 



40 
 

amacıyla, Adana Çukurova’da, 284 anne ile bir araştırma yapılmıştır. 2015 yılında yapılan bu 

araştırmada annenin yaşı ve eğitimi, sigara içme alışkanlığı, çalışma durumu, süt eğitimi alıp 

almadığı gibi değişkenler bağımsız değişken olarak belirlenmiştir. Araştırma sonuçlarına 

göre, teşviklere ve tavsiyelere rağmen annelerin yalnızca %37’si bebeğine ilk altı ay boyunca 

yalnızca anne sütü vermektedir. Araştırma bulgularından önemli bir diğer sonuç ise annenin 

eğitim seviyesiyle ilintili olarak bebeğini, ilk altı ay boyunca yalnızca anne sütü ile emzirme 

durumu arasındaki pozitif korelasyondur. Yani eğitim düzeyi yüksek olan -lise ve 

üniversiteden mezun olan- annelerin, ilk altı ay kadar bir süre boyunca bebeklerini yalnızca 

anne sütü ile besleme oranı; eğitim düzeyi düşük olan kadınlara nispeten daha yüksek 

çıkmıştır (Ata Yüzügüllü, Aytaç ve Akbaba, 2018, s.97-101). Emzirmenin yararları referans 

gösterilerek teşvik edilmesine koşut olarak, rapor sonuçlarında belirtilen oranların düşük 

olduğu ortadadır. Üstelik emzirme kuralları konusunda yeni modern anneye ulaşmak nispeten 

çok daha kolaydır, çünkü modern anne, çocuk bakımına dair sorumlulukları yeteri kadar 

uygulamadığında suçluluk duygusu hisseder. Bu nedenlerle de egemen sisteme gönüllü olarak 

eklemlenir; bebeği zayıf görenler genellikle, bebeğin annesi tarafından yeterince 

emzirilmediğini ve beslenmediğini düşünmektedir. 

Anne sütünün ve yenidoğan bakımının önemi, bu amaçla kurulan kurumların 19. 

yüzyılın ikinci yarısından itibaren faaliyet göstermesiyle anlaşılabilir. Bu kuruluşlar, nüfus 

artışını desteklemek amacıyla annelik içgüdüsü ve emzirmenin gerekliliği söylemiyle 

gündeme alınmıştır. Türkiye’de anne-çocuk sağlığı, yeni doğan bakımı ve çocuk ölümlerinin 

azaltılması amacıyla 1987’de ilk kez Kadın Doğum Kliniği kurulmuştur. 1923’te 

Cumhuriyet’in kurulmasıyla birlikte, İzmir’de ilk kez Süt Damlası derneği kurulmuştur. 

Burada hekimlik görevi yapan ilk Türk kadın doktor ise Hatice Safiye Ali’dir. Daha sonra Süt 

Damlası, Himaye-i Etfal Cemiyeti’ne (Çocuk Esirgeme Kurumu) bağlanmıştır. İçinde 

laboratuvar, çocuk bakım odası, hasta ve gözlem odası, süt mutfağı yer alan Süt Damlası, 

anneleri emzirmeye teşvik etmekteydi. Dahası annesi ölmüş ya da sütü yetersiz olan 

çocuklara da yardım edilmekte; bedava süt dağıtım faaliyetleri yürütmektedir (Civaner ve 

Ülman, 2009, s.112-114).  

Anne sütünün önemi konusunda farkındalığın artırılması için dünya çapında La Leche 

League (LLL-Süt Birliği) isimli bir sivil toplum kuruluşu kurulmuştur. Bu dernek, emziren 



41 
 

kadınların birbirleri ile dayanışma kurabilmesi amacıyla, 1956 yılında Chicago’da faaliyete 

başlamıştır. Dünyanın çeşitli yerlerinde faaliyetlerini sürdüren bu dernek, Türkiye’de, La 

Leche League Türkiye olarak faaliyetlerini sürdürmektedir. Derneğin öne çıkan başlıklarından 

biri, ‘emzirme sanatıdır’. Öyle ki dernek, yeni anne olmuş kadınlara bilgi ve destek için 

iletişim imkânı tanınmakta ve çeşitli videolar ile de eğitim vermektedir. Bu eğitimlerde 

emzirmenin faydaları, sütün hastalıklara karşı koruyuculuğu, çocuğun ne zaman emzirilmesi 

gerektiği ve göğüs kanseri hakkında bilinmesi gerekenler yer almaktadır 

(http:\\www.lllturkiye.org\2021\03\emzirme.sanati.html). Diğer yandan ‘bebek dostu hastane’ 

uygulaması da giderek yaygınlaşmaktadır. Uluslararası bir uygulama olan bu unvan, 

Türkiye’de Sağlık Bakanlığı tarafından, 1991 yılında,  Anne Sütünün Teşviki ve Bebek Dostu 

Hastaneler Programı ile birçok ilde -567 hastanede- başlatılmıştır. Bu unvan, doğum hizmeti 

veren hastanelerin, annelere gebeliklerinden itibaren bebeklerini nasıl emzireceklerine yönelik 

bilgi sağlayan, annelere bu konuda yardım eden hastanelere verilmektedir. ‘Yaşama en iyi 

başlangıç’ olarak kabul edilen anne sütünün, nasıl verileceğinden ve sütün hangi yollarla 

artırılacağına kadar yöntemler ile anneler yönlendirilir (Bebek Dostu Hastane Ne Demektir?, 

21 Kasım 2017). Tüm bunlardan hareketle, esas meselenin annenin ‘eğitilmesi’ olduğu 

anlaşılmaktadır. Winnicott (2018, s.3), “İnsanların duygularını, düşüncelerini ve 

davranışlarını ele alıp bu konularda ilgili tartışmalar ve eğitimler düzenlemenin çok önemli 

olduğunu ve neler olup bittiğini çok daha iyi anlamamızı sağlayacağını düşünüyorum,” 

ifadesiyle, ebeveynlik konusunda eğitimin ve sağlıklı bilgi aktarımının önemine vurgu 

yapmıştır. Doğum konusunda aynı zamanda baskıcı\buyurgan niteliklere sahip tıp bilimi ile el 

ele giden emzirme eylemine yönelik normlar, annenin doğum anından itibaren emzirmeyi 

reddetmesini ve emzirmeye gönülsüz olmasını reddeder. Anne, memeleri ile bebeği en iyi 

şekilde emzirdiğine dair çevresini ikna etmek durumundadır. Bu nedenle büyük meme övülür; 

övgü beraberinde toplumsal onay ve saygıyı getirir. Böylelikle, mesleki uzmanlık gerektiren 

bu uygulama eğitimle gelişir ve iktidar konumuyla ilişkili ‘bilgi hiyerarşisine’ dayanır. 

Anneliğe yönelik uygulanan politikaları da içeren bilimsel bilgi; kadınları, nasıl anne 

olunması gerektiği yönünde yönlendirilmektedir.  

Üreme ve doğum teknolojik müdahaleler ile gerçekleşirken; modern teknolojiler 

kadınları kendi bedenlerinden uzaklaştırarak otoriter bilgiye katkı sunar (Miller, 2010, s.77). 

Dolayısıyla geleneksel toplumlara özgü olan ebenin eve çağrılması ve evde doğum yöntemi, 

http://www.lllturkiye.org/2021/03/emzirme.sanati.html


42 
 

modern dönemde hastane ortamına taşınmıştır. Kadın, gebeliği süresi boyunca istese de 

istemese de her ay doğum yapacağı hastaneye kontrole gider. Aksi takdirde sorumsuz olmakla 

suçlanacağı için hastane tarafından kendisine verilen doğum çizelgesini gönüllülükle takip 

eder. Bu anlamda en iyi anne, kendisinden beklenilen kurallara ve prosedürlere en iyi şekilde 

uyum sağlayan annedir. Sisteme en çok bağlı olan kadınlar ise tıp bilimini takip etme durumu 

olan ve duyarlılık konusunda daha fazla endişeye sahip olan eğitimli
18

 kesimde yer alan 

kadınlardır. Dikkat çeken nokta ise anne sütü önerisinin, Süt Birliği’nin de faaliyetleriyle 

gelişmiş ülkelerden diğer ülkelere hızla yayılmasıdır. Biberon ile bebeğini emziren ya da 

pompalı aletler kullanarak bebeğini temassız bir şekilde besleyen anneye, acınası gözlerle 

bakılmaktadır. Böyle bir durumda annenin memelerinin, gerçek işlevini yerine getirmediği 

düşünülmektedir. Bebek ile ilk temas, onunla kurulan bağ ve ona bakım vermeye ek olarak; 

fedakârlık ve kendinden vazgeçiş durumu, toplumsallık kazandırılan anneliğin 

kutsallaştırılması ve yüceltilmesi ile karşılık bulur. Dolayısı ile de anneliğe dair tüm tutum ve 

davranışlar; iyi ve kötü annenin nasıl olması gerektiği yönünde belirleyiciliğe sahiptir.  

Anneliğin anlamı, bedelini ödediği ve görevini yerine getirdiği takdirde ‘iyi annelik’ ile 

özdeştir. Toplum, başarılı anneyi yüceltmeye hazırdır. Ancak bu kutsal görevi yerine 

getiremeyen kadınlar ‘kötü anne’
19

 etiketiyle kınanır (Badinter, 1992a, s.219). Annenin 

kendisini çocuğuna adamasının ve fedakârlıkta bulunmasının; kendisi için bir eziyet 

olmasından ziyade ona kendisini değerli hissettiren, ona haz veren bir durum olduğu 

düşünülür (Abrevaya, 2015, s.204). Kendini adama ve fedakârlık, bu anlamda iyi annenin 

tanımlayıcısıdır. Biyolojik determinizm
20

 ve natüralizmin hipotezlerine göre annelik, kadın 

                                                           
18

 Yaraman’ın (2020, s.85) Cinsiyetçi İkiyüzlülük kavramsallaştırmasına göre, tam tersi düşünülse de aslında 
eğitimli ve gelir düzeyi yüksek olanlar yani toplumsal olarak avantajlı konumda bulunanlar; toplumsal olarak 
dezavantajlı gruplara kıyasla daha çok ‘örtük taraflılık’ göstermektedir. Çalışmanın ileriki kısımlarında ayrıntılı 
bir şekilde analiz edilecek olan cinsiyetçi ikiyüzlülük kavramının hipotezlerinden biri olan; ekonomik ve eğitimsel 
sermayenin arttıkça cinsiyetçi ikiyüzlülüğünün artması eğilimi ile örtük yanlılığının artması eğilimi, bu bağlamda 
örtüşürler.    
19

 Toplumsal olarak anneliğe yalnızca olumlu anlamlar yüklenir; anneliğin kutsallaştırıldığı toplumlarda kötü 
annelik, üvey anne ile özdeşleştirilir. Dolayısıyla kutsal ve iyi anne anlayışları bir normdur. Öz\biyolojik annenin 
kötü bir varlık olacağı ya düşünülmemektedir ya da görmezden gelinmektedir. Ancak son zamanlarda özellikle 
televizyon ekranlarında, kötü anne temsilleri sıklıkla yer almakta ve böylece annelik kavramına dair yüzleşilmesi 
gereken açmazlar gün yüzüne çıkmaktadır. Bu dizilerden gündemde olanlar ise ‘Camdaki Kız’, ‘Masumlar 
Apartmanı’ ve ‘Doğduğun Ev Kaderindir’ isimli Türk dizileridir. Dizilerdeki annelik temsili, ‘kötü’ karakterlerdir 
(Tokdemir, 9 Mayıs 2021).  
20

 Ortner’e (1974, s.71-72) göre, kadınların evrensel olarak değersizleştirilmesi; biyolojik determinizme 
dayandırılabilir. Biyolojik deterministler, erkek türüne içkin olan ve onları baskın cinsiyet yapan bir şeyler 
olduğunu iddia ederler. Kadınlarda ise ‘bir şeyler eksiktir’. Bu nedenle kadın yalnızca doğal olarak ikincil değildir; 



43 
 

bedeninin ve içgüdüsünün doğal sonucudur. Tarihsel, toplumsal ve kültürel bağlamda iyi bir 

annenin, nasıl olması gerektiği konusunda fikirler değişim içindedir (Miller, 2010, s.97). 

Ailenin doğal biçimi ve yeteri kadar iyi anne olmanın neyin oluşturduğu konusuna dikkat 

çeken Moore (1996, s.59), çalışmasında, Birleşik Krallık ve ABD’deki tartışmaları aktarır. 

O’na göre, 20. yüzyılın son çeyreğinde kadınlar, sosyal damgalama ve sosyal yardım 

kesintileri ile bedel ödemektedirler. Devlet, hâkim normlardan sapan geleneksel çekirdek aile 

dışındaki ebeveynlere destek vermeme eğilimindedir. 

Winnicott’a (2018, s.viii) göre, ‘yeterince iyi’ annelik etmek, çocuğun anne ile kurduğu 

ilişki neticesinde gerçekleşmektedir. Dolayısıyla en iyi\ideal anne, bir annenin sağlıklı bir 

çocuk yetiştirmesi ile mümkün olur. Anne çocuğunun dersleri ile ilgilenir, ona masallar okur; 

ona duygusal yakınlık ve şefkat verir, çünkü çocuğunun ihtiyaçlarının ve duygularının 

farkındadır (Solmuş, 2012, s.26-27). Yeterince iyi olamayan anneler ise hem bireysel hem de 

toplumsal açıdan ‘kötü’ ve ‘yetersiz’ anne olarak etiketlenir.  

Susan Forward’a (2021, s.25) göre:  

Psikolojik anlamda farkındalığımızın çok yüksek olduğu bir çağda yaşasak 

da, henüz o mitsel annelik algısından yakamızı sıyıramadık… Annelik miti, 

sevgisiz anneleri çok güzel örtbas ediyor; çoğu zaman kocaları, diğer aile 

bireyleri ve toplum, onlara yönelik her türlü eleştiriyi ve dikkatli incelemeyi 

savuştururken, bu anneler istiflerini bozmadan hayatlarına devam ediyor. 

 

İyi annelik ve kötü annelik kavramları ekseninde, Anneler Çocuklarını Sevmek Zorunda 

Mı? başlığıyla, sosyal medyada anne ve çocuk ilişkisi üzerine bir tartışma yaşanmıştır. 

Tartışmanın önemi, hiç beklenmedik bir şekilde bir annenin, iki çocuğuna karşı eşitsiz olan 

sevgi boyutunu itiraf etmesidir. Toplum tarafından kutsallaştırılan anne, nasıl olur da kendisi 

ile çocuğu arasında bir bağ olmadığını itiraf edebilir? Bu açıklama, anonim bir isimle 

yapılmıştır. Anne, her iki kızı için “Çok seviyorum,” demesine rağmen kızlarından birine 

karşı annelik duygusunu besleyemediğini itiraf eder. “Bazen geleceğimizi düşünüyorum ve 

                                                                                                                                                                                     
aynı zamanda onlara korunma ve fırsat sağlanmasından da memnundurlar. Korunma, kadınlar için annelik zevki 
deneyimini en tatmin edici seviyeye çıkarma fırsatı sunar. Dolayısıyla bu durum, Ortner’e göre, biyolojik 
determinizmin tamamen alakasız olmadığı anlamına gelirken; bu gerçeklikler kültürel olarak tanımlanmış 
değerler çerçevesinde yalnızca üstün\aşağı olma anlamlarını alır. Ortner’in vurguladığı şey; kültürün, doğa 
üzerindeki tahakkümüdür.  



44 
 

muhtemelen büyüdüğü zaman iki yabancı gibi olacağız,” diyerek, içinde bulunduğu durumun 

sonuçları açısından üzüldüğünü belirtir (Onedio, 18 Aralık 2019). Annenin bu davranışı, 

beklenmedik bir durum olarak karşılanmış ve sosyal medyada büyük tepkiler almıştır. 

Önceleri öz anneden beklenmeyen bu davranış biçimi, üvey annelere hasredilirdi. Toplumsal 

olarak anneden beklenen rolleri gerçekleştirmiş olan bu kadın; ‘sevgi’ hissetmediği için 

suçluluk duygusu yaşamaktadır. Neticede annenin bu itirafı, toplum tarafından annenin kötü 

kalpli, sevgisiz ve merhametsiz olması ile eleştirilmiştir. Bu noktada, Badinter’in (2011, s.22), 

“Sahiden de, toplumumuzda itiraf edilmesi bundan daha zor bir şey yoktur,” sözünü 

hatırlamak gerekir. Nitekim “Günümüz modern toplumunda annelik kavramı ‘olanın’ 

ötesinde ‘oldurulan’ bir yapıya bürünmüştür” (Gaia Dergi, 14 Mayıs 2021). Araştırma 

boyunca medya\sosyal medya üzerinden verilen örnekler ve yapılan tartışmalar; geleneksel 

ataerkil annelik kavramında kırılmanın yaşandığını göstermektedir. Beklenmedik ve 

alışılmadık kötü anne tipleri, egemenlik ilişkilerinin tezahürüdür ve kutsallaştırılan annelik 

kavramını ters yüz etmektedir (Tokdemir, 2021, s.187). 

Nihayetinde şu ana dek yapılan analizlerden yola çıkarak, anneliğe toplumsal olarak 

yalnızca olumlu anlamlar yüklendiği fikri, mutlaktır.  Kutsal annelik bir normdur ve ideal 

annelik anlayışı yüceltilerek; anneliğin, kadının ulaşması gereken yegâne görevi olduğu 

düşüncesini de pekiştirir. Dolayısıyla ataerkil cinsiyetçi toplumsallaşma hem kadının çocuk 

üreten biyolojisini ve anneliğin yüklerini\sorumluluklarını, -gebelik, doğum, emzirme, bakım- 

hem de duygusallık ve fedakârlık övgüsüyle kadını, annelik rolünün sınırlarına sıkıştırır. 

‘Yuvayı dişi kuş yapar’;  yuvayı sürdüren de yuvanın temel dayanağı da annedir. 

Cinsiyetçiliğin yeniden üretimi bağlamında bu söylemin, kadınlar için ideal olanı yansıttığı 

düşünülür; zira çoğu kadın ve hatta kimi feministler için dahi anneliğin yeri ayrıcalıklıdır. 

 

C. Feminist Yaklaşımlarda Annelik 

Annelik kavramı tarihsel, sosyolojik, psikolojik ve ideolojik pek çok alanda tartışmalara 

konu olmuştur. Annelik, doğrudan kadınlar ile ilinti olduğundan; kadın ve doğurganlık 

meseleleri bağlamında, feministlerin de bu konuyla ilgili birbirleriyle örtüşen ve farklılaşan 

fikirleri mevcuttur. Birinci dalga kadın hareketine öncülük eden feministler, kadınların 



45 
 

yaşamlarının sınırlı olduğunu gündeme getirerek; erkekler ile ‘eşit’ haklar için mücadele 

etmişlerdir. Eğitim, çalışma yaşamı, medeni ve ‘oy hakkı’ kazanımı gibi siyasal hakları da 

kapsayan haklara sahip olunması gerektiği yönündeki mücadele ile kadınların çeşitli 

kazanımlar elde ettiğini ifade eden Yaraman, kadın hareketlerinin moderniteden etkilendiği 

ifade eder. 

 Yaraman’a (2008, s.831) göre: 

Böyle bir ortamda ortaya çıkan birinci dalga kadın hareketi, toplumsal 

dönüşümden etkilenerek ve bu dönüşümü etkileyerek, modernleşme sürecinin 

içinde yer aldı. Eğitim, çalışma yaşamına katılma ile medeni ve siyasal hakların 

yasalarca erkeğe eşitlenmesi hedeflendi ve biçimsel engeller büyük ölçüde 

ortadan kaldırılarak kadın ve erkeğin biçimsel eşitliği sağlandı. Bu bağlamda her 

düzeyde kız okullarının açılması ve giderek iki cinsiyetin bir arada eğitim görmesi 

yasalarca güvenceye alındı. Özellikle I. ve II. Dünya Savaşları kadınların 

ekonomik hayata katılımını hızlandırdı. Aynı dönemde kadınlara erkeklerle aynı 

koşullarda seçme ve seçilme hakkı tanındı. Aile ile ilgili yasalarda, geleneksel 

dönemde erkek lehine olan miras, evlenme ve boşanma hakkı iki cinsiyete eşit 

hale getirildi. Bu biçimsel değişiklikler yeterli bulundu. 

 

 Yaraman’ın ifade ettiği üzere, Sanayi Devrimi ile bir proje olarak gerçekleşen 

toplumsal dönüşüm; kadın hareketi mücadelesinin ilk aşamasına, yani birinci dalga kadın 

hareketine olanak sağlamıştır. Kadınların kentleşme, iş gücü katılımı ve okullaşma ile daha 

fazla kamusal alanda görünmesi elbette önemli bir kazanımdır. Özellikle okulun doğuşu, 

modernleşmenin ideolojik bir aygıtı olarak işlev görmüş; kadınlar, nitelikli işgücü yetiştirmek 

ve ucuz işgücünü oluşturmak amacıyla, toplumsal anneliği daha iyi gerçekleştirmek adına 

eğitime yönlendirilmişlerdir (Yaraman, 2020, s.25). Ancak Yaraman’ın (2008, s.832) bakış 

açısına göre, “Cinsiyetçiliğin ortadan kalkması için modernleşme sürecinde kadının erkeğe, 

özellikle yasalar nezdinde eşitlenmesi çözümü, ilk yanılsamadır.” Dolayısıyla modernleşme 

sürecinde kadını erkeğe eşitlemek, erkekliği yüceltirken; kadınlara biçilen rol ise ‘toplumsal 

annelik’ rolüyle yeniden üretilmiştir. Kadınlar, geleneksel annelik rolü ile toplumsal 

dönüşüme katkı sağlayacakları sorumlulukları üstlenmeye çağrılmışlardır (Yaraman, 2020, 

s.26-31). 21. yüzyılın ortalarından itibaren ikinci dalga kadın hareketinin etkisiyle, feministler 

tarafından, bedenlerini istedikleri gibi kullanma ve anne olma kararının kadınlar tarafından 

verilmesi gerektiği yönündeki görüşler gündeme gelmiştir. Kadınların elde ettikleri 



46 
 

kazanımlar ile birlikte artık annelik kimlikleri ile var olabilecekleri savunusu, ‘fark’ olgusuna 

geçiş ile ortaya çıkmıştır. Fark olgusu çerçevesinde, “Özel olan politiktir!” sloganı ile 

kadınlar, ataerkil sistemi eleştirerek kamusal\özel dikotomik ayrımına karşı çıkmışlardır. 

Yaraman’ın belirttiği üzere, modernliğin eleştirisi veyahut yapıbozumuna uğratılması, 

ikinci yanılsamadır; zira cinsiyetçi değerlerin sorgulanması, cinsiyetçi hiyerarşinin zeminini 

sarsamamış, aksine derinleştirmiştir. 

Yaraman’a (2008, s.833) göre: 

  Modernleşme sürecinde kadının ulaşması hedeflenen “yüceltilmiş 

doğru” erkek ve erkeğe ait değerler bu bağlamda sorgulanmaya başlamıştır. 

Yalnızca birinci dalga kadın hareketinin değil, bileşeni olduğu modernleşme 

projesini yönlendiren erkeklerin de destekledikleri kadının erkeğe biçimsel 

eşitliği, kadının özgürleşmesi önündeki yasal engelleri ortadan kaldırmış; ancak 

toplumun her zerresine nüfuz etmiş erkek egemenliğini tartışmamıştır. Proje, 

kadını erkek gibi yapmak hedefindedir; erkeğin neden iktidarda olduğunu 

sorgulamak değil. Bu projenin yetersizliğini, eksikliğini sorgulamak, ikinci dalga 

kadın hareketinin çıkış noktasını oluşturacaktır. 1960’lardan itibaren artık, iki 

cinsiyetin ve giderek daha farklı cinsel tercihlerin, farklılıklar içinde denkliği için 

mücadele söz konusudur. 

 

Böylelikle feministler örneğin; ataerkillik, toplumsal cinsiyet veya cinsiyetçilik 

konularında ortak fikirlere ve eleştirilere sahip olmuştur\olabilmiştir. Bu ortak anlayış, konu 

annelik olunca, annelik farklı feminist teoriler için farklı anlamlar taşımaktadır. 1990’lardan 

sonra postmodernizm ile birlikte farklılıkların yüceltilmesi, toplumsal değişme içinde erkek 

egemen değerlerin cinsiyetçilik özelinde sorgulanmamasına olanak sağlarken; özellikle 

postmodern feminizmin annelik övgüsü toplumsal ve kültürel bağlamda anneliği 

yüceltilmiştir. Annelik kimliği, ‘tek tip’ şeklindeki bağlamın dışında, farklı annelikleri de -

eşcinsel anneler, göçmen anneler, bekâr anneler, siyah anneler vs.- içerek biçimde 

dönüştürülmüştür (Yaraman, 2020, s.45-46). Dolayısıyla da anneliğe dair iki farklı görüş; 

dönemin kültürü, toplumsal yapısı ve tarihsel olarak üretilmiş koşullara bağlı olarak ortaya 

çıkmıştır.  

1800-1914 yılları arasında Almanya’da, feminizm ve annelik arasındaki ilişkiyi 

inceleyen Taylor Allen (1991, s.1-13), Alman feminizminin teori ve pratiğinde, kadının anne 



47 
 

olarak rolünün bir bütün olarak topluma uygulanması fikrinin ne denli önem arz ettiğine 

dikkat çekmiş; aynı zamanda 20. yüzyılın başlarında feminist söylemin, kadının bir yurttaş 

olarak en önemli hakkı ve görevi olan anneliğin yüceltilmesiyle kuşatıldığını ifade etmiştir. 

Günümüzde feminist tarihçilerin annelik konusuna olan tepkileri, kınamadan övgüye kadar 

kapsamlı bir çerçeveyi kapsar. Allen (2005, s.8), annelik konusunda feministlerin ikiye 

ayrıldığını ve ‘maternalist (anacı) feminizmin’ anneliğe yönelik, annelik ile müzakere 

eden\uzlaşan olumlu ve ayırt edici rollerin ön plana çıkarılmasını hedeflediğini ifade eder. Bu 

bağlamda anneliğe dair açmaza düşen iki farklı düşünce; genellikle kadın bedeninin 

doğurganlığının “Bir baskı aracı mı yoksa kadın kimliğinin ayrılmaz bir parçası mı?” sorunu 

üzerinden yürütülür.  

Kadınları, anneliğe dair mevcut normların çaresizliğinden kurtarmak için bazı 

feministler; kadınların konumunu biyolojik zorunluluklara bağlayan teorilere meydan 

okumuşlardır. Feminist düşünürler, evrensel olduğu düşünülen annelik kavramının 

kökenlerini, biyolojik kaynaklardan çok sosyal -ve toplumsal- kaynaklar içinde 

konumlandıran teoriler geliştirmeye çalışmışlardır (Glenn, 1994, s.4). Bu yazarlardan 

Shulamith Firestone, Simone de Beauvoir, Betty Friedan, Kate Millett ve Juliet Mitchell gibi 

feministler kadının doğurganlığının bir baskı aracı olduğunu ve ancak tıbbi gelişmelerin 

onları hamilelik ve doğumdan tamamen ayırdığı zaman kurtulabileceklerini iddia ederler. Bu 

pozisyon, feministlerin erkekleri ya da bebekleri sevmediğine yönelik anlayışları beslemiştir. 

Diğer bir pozisyondaki feminist yaklaşımlar ise feministlerin çoğunun anneliğe olumlu 

baktığı şeklinde bir karşı çıkış göstermişlerdir (Miller, 2010, s.94-95). Yani radikal 

feministler ataerkinin üremeyi kontrol ettiğini söylerken ve anneliğe adım atmanın\anne 

olmanın baskıcı doğasından bahsederken; diğerleri, kadınların çocuk üreten bedenlerinin eşsiz 

gücünden dem vurur. Bu bağlamda feministler, bir kurum olarak anneliğin ya tamamen 

reddedilmesi gerektiğini (Ferguson, 1986, s.7) ya da kadın ve annelik arasındaki benzersiz 

ilişkinin merkeze alınması gerektiğini savunmaktadırlar.  

Kadının ezilmesine yol açan şeyin, doğurganlık özelliği olduğunu ifade eden Firestone, 

1973 yılında yayınladığı Cinselliğin Diyalektiği isimli çalışmasında Engels, de Beauvoir, 

Friedan, Freud ve Chodorow’a büyük ölçüde yer verir ve bu yazarların çalışmalarında 

‘cinsellik’ konusuna yeterince değinmediklerini belirtir. Özellikle kitabının bir kısmında 



48 
 

Freud’a yer veren Firestone, Freud’un insan yaşamı ve ruhbilim konusundaki görüşlerinin 

deneysel olarak sonuç vermediğini ve üstelik mevcut görüşlerinin ‘saçma’ olduğunu belirtir. 

Bu anlamda Freud’un ‘penis kıskançlığı’ ve ‘iğdiş (hadım) kompleksi’ varsayımı, O’nun 

kadın cinselliğini görmezden geldiği gerekçesiyle, feministler tarafından reddedilir.  

Sigmund Freud’a (2016, s.119) göre: 

 Bütün insanların aynı cinsel organa (erkeğinkine) sahip olduğu varsayımı, 

çocukların ürettikleri dikkate değer ve önemli birçok cinsel teoriden ilkidir. 

Biyoloji biliminin, onun önyargısını haklı çıkarmasının ve kadın klitorisini penisin 

gerçek bir ikamesi olarak kabul etmek zorunda kalmasının çocuğa pek yararı 

olmaz. 

 

Firestone (1993, 56), Freud’un varsayımlarından hareketle Freudçuluk ve kadın 

hareketlerinin aynı şeyden oluştuğunu, Freud’un cinselliği keşfettiğini ifade eder. Freud’un, 

cinsel kimliğin gelişimi, cinsiyet odaklıdır. Dolayısıyla cinsiyet temelli kadın-erkek 

dikotomisinin ve ekonomik sınıfların aksine cinsel sınıfın, biyolojik gereklilikten doğduğunun 

altını çizen Firestone’ye (1993, s.19) göre, erkek ile kadın eşit değildir; zira bu iki cins farklı 

yaratılmışlardır. Bu ayrım, kendi başına bir sınıf sisteminin ortaya çıkmasına; yani birinin 

diğerine üstün olmasına yol açmıştır. Bunun sebebi ise kadının üremedeki işlevidir ve bu 

işlevin kadınlar tarafından denetim altına alınmasıyla cinsel ayrım ortadan kalkacaktır.  

“Kadın doğulmaz: Kadın olunur,” sözüyle, dişinin toplum içindeki yazgısının yine 

toplum tarafından belirlendiğini ifade eden Simone de Beauvoir (2019b, s.13), kişinin ancak 

başkaları tarafından ‘Öteki’ olarak oluştuğunu ifade eder. Kadının annelik kimliğine 

indirgenmesini reddeden de Beauvoir (2019a, s.65), Kadın İkinci Cinsiyet isimli kitabında, 

anneliğin bireysel yaşam ile ilişkisinin hayvanlardaki üreme içgüdüsünden tamamen farklı 

olduğunu, kadının gebelik sürecini nasıl geçireceğini veya kaç çocuk doğuracağını toplumun 

belirlediğini ifade eder. Böylece kadın bedeninin doğurganlık özelliğini odağa alarak; kadının, 

annelik kimliğine sıkıştırıldığını ifade eder.  

 

 



49 
 

O’na (2019b, s.226) göre: 

Geleneğe göre tam da çocuk yapmak kadına somut bir özerklik 

kazandıracaktır, çünkü çocuk onu, kendini başka bir amaca adama 

zorunluluğundan kurtarır. Eş olarak tam bir birey olmayan kadın, anne olarak bu 

niteliğe sahip olacaktır. Çocuk onun yaşama sevinci ve doğrulanmasıdır. Cinsel 

ve toplumsal olarak kendini gerçekleştirmesini onun aracılığıyla tamamlar, 

dolayısıyla evlilik kurumu onun aracılığıyla anlamına kavuşur ve amacına erişir. 

 

Friedan ise Kadınlığın Gizemi isimli yapıtında, ‘adı olmayan sorun’u çözümlemeye 

çabalar ve kadınların anne olmak istemesindeki gizemli perdeyi
21

 aralamaya çalışır. Friedan 

(1983, s.29), “Kadınca mutluluğun sırrı çocuk sahibi olmaksa, seçme özgürlüğüne sahip 

bunca kadının, böylesi kısa sürede, böylesine seve seve, bu kadar çok çocuk doğurduğu 

görülmemiştir,” diyerek, kadınların bir kimliğinin kalmadığını ifade eder. Gerçekten de 

kadınların verili olan normlara gönüllülükle itaat etmesindeki gizem neydi? 20. yüzyılın ikinci 

yarısından itibaren dergiler
22

 gibi basılı yayınlarda kadın temsilinin ‘edilgin’ bir kadın imgesi 

olması, tesadüf değildir. 

Dergilerdeki kadın algısından söz eden Friedan’a (1983, s.18) göre: 

(1950-60’larda) Dergi sayfalarında kadını sabahleyin evinin kapısında 

kocasını öperek uğurlarken, araba dolusu çocuğunu otomobilinde gezdirirken, 

pırıl pırıl mutfağının döşemesini gülümseyerek, cilalarken gösteren sevimli 

resimler basılıyor ve milyonlarca kadın yaşamını bu resimlerin etkisinde 

düzenliyordu… Yatak çarşaflarını haftada bir yerine iki kez değiştiriyor, 

dokumacılık dersleri alıyor ve geçmişte meslek sahibi olamadıklarına hayıflanan 

zavallı, sinir hastası annelerine bol bol acıyorlardı. Başlıca istekleri kusursuz 

birer eş ve anne olmak, beş çocuk doğurup güzel bir evde oturmaktı. 

 

                                                           
21

 Friedan’a göre kadınlık gizeminin iki çelişkisi vardır. İlki, kadının yeteneklerinden ne kadar mahrum bırakılırsa 
eş, anne ve ev kadını olarak yaptığı işi o kadar artar. İkincisi, kadının ev içinde harcadığı mesai ile yaptığı 
herhangi bir işe harcadığı zaman arasında farkın olmasıdır (Friedan, 1983, s.203). 
22

 Osmanlı İmparatorluğu’nda dergi ve gazetelerde kadın sorunsalını inceleyen Yaraman, analiz ettiği İnci, 
Hanımlara Mahsus Gazete, Kadınlar Dünyası, Ev Hocası, Kadın Duygusu gibi yayınlanan dergilerdeki, 
gazetelerdeki ve çeşitli yayın organlarındaki kadın-erkek yazarların tutumlarının radikal feminist fikirleri 
içermediğini tespit eder. Dönemin basın yayın organlarında ‘iyi eş, iyi anne’ rollerinin, nasıl daha iyi 
gerçekleştirileceğinden ev içi dışına açılmaya kadar ‘bilinçli yurttaş’ söylemleri mevcuttur (Yaraman, 2001, s.54-
55). 



50 
 

Bu durumda kadının payına düşen cinsel edilginlik, annelik sevgisinden haz almak ve 

erkek egemen sisteme itaat etmek olduğunu ifade eden Friedan’a (1983, s.43) göre, bu 

görüşler kadının uyması gereken kurallardır. Üniversite okuyan kadınların bile yegâne hayali, 

anne olmaktır. Aksi durumda kadın doğasını inkâr etmekle suçlanacaktır, çünkü kadının 

doğasına uygun olan tek rolün annelik olduğunu kabullenmesi gerekmekteydi. Radikal 

feminizmin öncülerinden Kate Millett’in (2018, s.45-46), 1969 yılında yayınlanan Cinsel 

Politika isimli yapıtı, ataerkillik kuramı temelinde bir tartışma sunar. Millet, politika 

kavramını, bir gurubun yani güçlü olanın diğer grup üzerine uyguladığı ilişkiler çerçevesinde 

değerlendirir. O’na göre, cinsel alanda sürdürülen ilişkiler ortadan kalkmak bir yana, çok daha 

güçlü bir biçimde var olmaya devam etmekte; bu ortamda ataerkil düzen, kadın özgürlüğüne 

ket vurmaktadır. 

 Millett’e (2018, s.106-107) göre: 

…Cinsel devrim öncelikle erkeğin üstünlüğü öğretisini ve bu üstünlüğün 

toplumsal durum, ruhsal yapı ve cinsel rol alanlarında gerçekleştirilmesine 

yarayan geleneksel toplumsallaştırmayı ortadan kaldırmakla ataerkillik 

kurumuna bir son verecektir… Bu devrim kapsamında yer alacak olan çocuk 

bakımının ortaklaşa biçimde profesyonelleşmesi (ve buna bağlı olarak gelişmesi), 

kadınların özgürlüğüne katkıda bulunurken, ailenin temelini biraz daha 

sarsacaktır. Büyük olasılıkla, evliliğin yerini, istek duyulduğunda gönüllü 

birleşmeler alacaktır. 

 

Millett’in değerlendirmelerine göre, cinsel devrim, kadını kadın yaptığı düşünülen 

geleneksel rollerden kurtaracak; çocuk bakımı yalnızca annenin sorumluluğunda olmaktan 

çıkacaktır. Anneliğin baskıcı doğasını eleştiren Mitchell’in (2006, s.41) bakış açısına göre ise 

kadınlık durumunun belli başlı baskı yapıları şunlardır: ‘Üretim’, ‘yeniden üretim’, ‘cinsellik’ 

ve ‘çocukların toplumsallaştırılması’. Bu yapıların somut birleşimi, kadınlık durumunun 

kendisidir. Dolayısıyla Mitchell (1973, s.174), aile içinde çocukların yeniden üretimi ve 

toplumsallaşmasının birbirlerini dengelemek için gerçekleştiğini; yine de zorunlu eğitimin 

olması ve çocukların erken olgunlaşmasıyla tam zamanlı bir anneye ne kadar süre ihtiyaç 

duyulacağını tartışır.  



51 
 

Günün büyük bir kısmını okullarda ve kurslarda geçiren çocukların annelerine 

duydukları ihtiyacın temelde çok daha az olabileceği düşünülebilir. Buna rağmen annelerin 

birçoğu, tam zamanlı anne olmayı gönüllü olarak sürdürmektedir. Bazı anneler çocuklarıyla 

yeteri kadar ilgilenmek adına mevcut çalışma hayatlarından gönüllülükle uzaklaşmaktadır.  

Mitchell’e (2006, s.47-48) göre: 

Kadınların tarihsel olarak, çok belirleyici bir alan olan üretimde yer 

almamalarının tek sebebi, bir baskı bağlamında fiziksel olarak güçsüz kabul 

edilmeleri değildir; yeniden üretimdeki rolleri de ciddi bir etkendir bu olayda. 

Annelik zaman zaman işten çekilmeyi gerektirir; ancak bu belirleyici bir olgu 

değildir. Asıl belirleyici olan, kadınların yeniden üretimdeki rolleriydi: Bu rol, en 

azından kapitalist toplumda, erkeklerin üretimdeki rolünün tinsel ‘tamamlayıcısı’ 

olmuştur. Bu ideolojide çocuk doğurmak, çocuk yetiştirmek ve eve bakmak, 

kadının doğal uğraşının çekirdeğini teşkil eder. Bir insan kurumu olarak ailenin, 

evrenselmiş gibi görünmesi sebebiyle bu inanç çok güçlüdür. 

 

1960’lardan itibaren ikinci dalga kadın hareketinin getirdiği ekonomik, cinsel ve sosyal 

değişiklikler\kazanımlar, kadınların anne olup olmama kararlarının kendilerine ait olduğuna 

dair fikirlerin önünü açmıştır. Kadınlar artık istedikleri zaman, istedikleri kadar çocuk 

doğurabilecekleri -veyahut doğurmayacakları- bir seçim şansı
23

 elde etmişlerdir. Kadın, anne 

olup olmamaya kendi karar vermelidir yaklaşımı, kadının kendi soyunu devam ettirip 

ettirmeme yetkisini de ona teslim ederek, babayı\ataerkiyi işlevsiz bırakmaktadır. Böyle 

önemli bir karar, eril tahakkümün gücünü bu noktada hem aciz bırakmaktadır hem de bu 

dolayımla üremenin kontrolünün kadının iradesine geçmesini sağlamaktadır (Tunaboylu-İkiz, 

2007, s.61; Ovadia ve Habip, 2015, s.127). Gittins’e (2011, s.132) göre, “…Son birkaç 

yüzyıldır insanlar -ve özellikle- kadınların evliliğin ve çocuk sahibi olmanın statü, güç, 

güvence elde etmenin tek yolu olduğuna inanmalarına neden olan baskılar artmıştır.” 

Kadınların doğurganlık güçleri üzerinde yetki sahibi olması, kuşkusuz ki elde edilen en 

önemli kazanımlardan biridir. Ancak evlilik akdi içerisinde erkeği tamamen işlevsiz 

bırakmak, çelişkili bir durum ortaya çıkarır. Kadını doğurganlık gücünden men etmek bugün 

                                                           
23

 Stella Ovadia, kadınların anne olmak konusundaki seçimlerinin kendilerine ait olmasını feminist bir kazanım 
olarak nitelendirir. Kırk yıl önceki annelik anlayışının bugüne göre farklı olduğunu ifade eden Ovadia, o 
zamanların bol ve geniş giysilerinin yerini şimdilerde dar giysilerin aldığını ifade eder (Ovadia ve Habip, 2015, 
s.127).  



52 
 

için mümkün olmasa da bu gücün yalnızca kadın tarafından kullanılması ataerkiyi 

sınırlandırmakta, ataerkinin kadına yönelik şiddetine yol açmakta ve kadının, kutsal olanı 

inkâr ettiği yönündeki savıyla şiddetin boyutunu artırmaktadır.  

Doğurganlık meselesi bağlamında söz konusu kazanımlar ile birlikte 1980’lı yılların 

başlarında, feminizmin geri adım attığı bir ortam söz konusudur. Bu yıllarda yeni feminist 

dalga, kadınların ‘farklılıkları’ ile ve isterlerse annelik kimliği ile var olabileceklerini 

savunmuştur. Üstelik bu feminist dalga anneliğin, kadınlığın salt olarak özünde değil kadının 

odağında yer alan bir erdem olduğunu da açımlar (Badinter, 2011, s.61; Öztan, 2015, s.94). 

Bu sava göre, natüralizme yani kadının doğasına bir dönüş söz konusudur. Plumwood’a 

(2004, s.12) göre, Batı’da kültür ile eşleşen rasyonalite\erkek\efendi kavramları karşısında 

doğa\kadın\köle kavramları yer almakta ve bu ikircikli (düalist)
24

 kavramlar erkeği ayrıcalıklı 

bir konuma yerleştirmektedir. Pasif, edilgen ve nesne olarak tanımlanmak; doğa olarak 

tanımlanmak anlamına gelmektedir ve dolayısıyla kadın-doğa arasındaki bağlantı 

aşağı\düşük\ilkel olanla bağdaştırılmaktadır. Kadınların geleneksel rolleri bu anlamda 

doğasında var olan doğurganlığından kaynaklandığı düşünülür. Bu nedenledir ki kadınların 

denetlenemez olan üretken bedenleri hem kadının tahakküm altına alınmasına yol açar hem de 

ezilmesinin kilit noktasını oluşturur (Plumwood, 2004, s.60-61). Ortner’e (1974, s.72) göre, 

kadının doğa ile erkeğin ise kültür ile özdeşleştirilmesi; kadınların yalnızca doğurganlıkları ile 

toplumsal yeniden üretime dâhil olmasıyla gerçekleşir. Oysaki doğa olarak tanımlanmak, 

kadınlara yüklenen görevlerin bir sonucudur. Neticede annelik, doğal bir kurum olarak 

tanımlanmasa da bu kuruma hem feministler tarafından hem de feminist olmayanlar 

tarafından özel bir statü verilmiştir (Smart, 1996, s.38). 

1980’li yılların ardından feministler, annelik konusunda iki karşıt pozisyonda yer 

almışlardır. Bu tarihlerde annelik konusu, yadsımaktan yüceltmeye varan söylemler ile 

sıklıkla tartışılan konulardandır. Örneğin, tek çocuk sahibi olan Estela Welldon’ın kaleme 

aldığı Anne: Melek mi, Yosma mı? Anneliğin İdealleştirilmesi ve Alçaltılması isimli eseri, 

kadınların ‘sapkınlığı’ konusunu tartışır. Annelik psikolojisi ve sosyolojisi üzerine yazmış 

                                                           
24

 Plumwood’a (2012, s.131) göre, toplumsal cinsiyet sosyal olarak inşa edilir ve burada kilit kavram 
‘düalizm’dir. Birbirleriyle karşıtlık içinde olan bu kavramlar aynı zamanda birbirleriyle ilişkilidir. Erkek-kadın, 
kültür-doğa, akıl-duygu, efendi-köle, kamusal-özel gibi karşıt ikiliklerden ilki üstün, değerli ve yüksek olanı 
temsil etmektedir.  Dolayısıyla kadınlarının ezilmesinin temel sebebi, kadının doğa ve erkeğin rasyonalite ile bir 
arada düşünülmesidir. 



53 
 

olduğu kitabında anneliğin yüceltilmesini klinik çalışmaları ile ele alan Welldon, özellikle bir 

norm haline gelmiş ‘Sapkın olan erkektir, kadın ise nevrotiktir’ savını sorgular, çünkü 

kadınların bir anne olarak özellikle sapkın olarak görülmesi inkâr edilmektedir. Kitap, bu 

anlamda hem özellikle ‘melek anne’ mitini yıkıcı niteliktedir hem de alanında bir cesaret 

örneğidir. İlk kez 1988 yılında İngiltere’de yayınlanmış olan bu kitap üzerine çok 

tartışılmıştır. Bu tarihler aynı zamanda ikinci dalga kadın hareketinin son yıllarına tekabül 

eder. Bu hareketi temelde mevcut kadın kimliği ve beden algısı üzerinde durmuş; ‘özel olan 

politiktir’ sloganıyla ev içi eşitsizliklere, üreme ve cinsel özgürlüğe odaklanmıştır. Bu bağlam 

düşünüldüğünde bu kitabın feminist kitapçılarda neden kara listeye alındığı anlaşılabilir. 

Yazarın da ifadesiyle kadınlar tarafından tekrar ‘suçun kadınlara yüklendiği’ varsayımları 

yapılmıştır (Welldon, 2001, s.11-13). Kitabın önsözünde Juliet Mitchell (1991), bu konuda 

sonuç olarak, anneliği idealleştirenlerin sadece erkekler değil, aralarında radikal feministlerin 

de olduğu kadınlardır aynı zamanda (Welldon, 2004, s.iv) tespitini yapar. 

Bell Hooks (2000, s.76) ise feministlerin, erkek egemenliğinin çocukları cinsel olarak 

taciz etmesi olgusuna dikkat çektiğini ancak mevcut durumda çocukların hem erkekler hem 

de kadınlar tarafından sözlü ve fiziksel tacize uğradıklarını ifade eder. Kadınların, çocukları 

duygusal olarak taciz etmesinin ‘annelik sadizmi’ olarak ortaya çıktığını ifade eden Hooks, 

çocuklara yönelik kadın şiddeti konusunda feminizmin eleştirisinin ve müdahalesinin eksik 

olduğunu belirtir. Gerek Welldon’ın gerekse de Hooks’un bir ‘yüzleşme’ niteliğindeki 

tespitlerinden hareketle, feminizmin anneliği olumladığı ve bu dolayımla da anneliği yeniden 

kutsallaştırdığının altı çizilmelidir. Üçüncü dalga kadın hareketinin annelik anlayışı ise 

anneliği, geleneksel anlayıştan kopararak farklı bir zemine taşımıştır. Anneliğin olumsuz 

yönlerinden ziyade farklı anneliklerin gündeme geldiği ‘olumlu’ ve ‘övülen’ bir annelik 

anlayışının olması söz konusudur.  

Welldon’ın (2001, s.82), “Bu kitabın ana konusu anneliktir; tüm iyi güçleriyle, ama 

zaman zaman da sapkınlık gücüyle annelik,” sözlerinden yola çıkarak, çalışmasında yer 

verdiği klinik vakalarda dikkat çeken önemli noktalardan biri, ‘sapkın annelik’ örneği olan 

anne-çocuk arasındaki ‘ensest’ ilişkilerdir. “Acaba anneler sandığımızdan daha fazla mı çok 

ensest yapıyorlar,” sorusunu soran Welldon’a (2001, s.106-121) göre, annenin ensest yaptığı 

gerçeğini dile getirmek konusuna ciddi bir direnç ve inkâr söz konusudur. 1979 yılında 



54 
 

Bernardo Bertolucci’nin ünlü filmi, İtalyan-Amerikan yapımı La Luna (Ay); anne ve annenin 

genç çocuğu ile arasındaki sıkıntılı, duygusal olarak yıkıcı ve ensestüel ilişkisini sinemaya 

taşır. Freudyen bir arka planı (Odip Kompleksi) olan bu film, anneliğe dair kalıp yargıları 

kırma noktasında tartışmalara yol açmıştır. Annenin sapkın olabileceği ve cinselliğini 

kullanarak çocuğunu kendine bağlayacağı düşüncesi, sarsıcıdır. Ne var ki toplumsal olarak 

sapkınlık ve ensestüel ilişki kurma, erkekle\babayla özdeşleştirilir; annenin sapkın olma 

ihtimali bile rahatsız edici gelir.   

Fransız feministleri olan Nancy Chodorow, Adrienne Rich, Luce Irigaray, Helene 

Cixous ve Julia Kristeva gibi feministlerin düşünceleri birçok açıdan farklılıklar taşısa da 

kadınlık ve annelik durumu ile ilgili fikirlerinde ortak noktalar mevcuttur. Bu feministler, 

anneliği ‘yeniden düşünmemiz’ gerektiğinin altını çizerler. Teori ve pratikte anneliğin 

anlaşılmasının ne denli güç olduğu anlaşılmaktadır. Anneliğin yeniden üretimi ve annelik 

kimliğine karşı görüşlerini Freud’un katkılarıyla geliştiren yazarlardan en önemlilerinden biri 

N. Chodorow’dur. Chodorow, The Reproduction of Mothering: Psychoanalysis  and the 

Sociology of Gender isimli kitabında anne-kız ilişkisinden yola çıkarak, anne olma 

deneyiminin nasıl aktarıldığını ve böylelikle anneliğin nasıl yeniden üretildiğini irdeler.  

Chodorow (1978, s.3), anne-kız çocuk arasındaki ilişkiyi şu sözlerle ifade eder: 

Kadın anne. Bizim toplumumuzda ve çoğu toplumda olduğu gibi kadın 

yalnızca çocuk doğuran değildir. Kadınlar, ayrıca bebek bakımının birincil 

sorumluluğunu üstlenirler; bebekler ve çocuklarla erkeklerden daha fazla zaman 

geçirirler ve bebeklerle birincil duygusal bağları sürdürürler. 

 

O’na göre, kadınların anneliği kuşaklar boyunca üretilir ve yeniden üretilir. Beslenme 

ve bakıma yönelik eğilim ise kadının kişiliğinin bir parçası haline gelmiştir. Kızlarda kimlik 

oluşumu süreci, anneye sürekli bağlanma ve onunla özdeşleşme yoluyla gerçekleşir. 

Dolayısıyla anneliğin yeniden üretimi, çocukluk gelişiminin en erken dönemlerinde 

gerçekleşen anne-bebek arasındaki ilişkiden başlar. Anne-bebek arasındaki yakınlık ve 

insanların anneleriyle erken dönemdeki ilişki deneyimleri, kadınların anne olarak beklentileri 

için bir temel sağlar. Bu bakımdan Chodorow, çocuk bakımı için erkeklerin kapsamlı ve 



55 
 

bilinçli bir sorumluluk aldığı; kadınların ise ekonomik ve duygusal özgürlüklerini talep ettiği 

bir aile modeli önerir (Chodorow, 1978, s.57; Newman Metzl, 2003, s.55-60).  

Her ne kadar çocuk doğurmanın fiziksel ve biyolojik yönü ve çocuk bakımının mevcut 

durumu tarihsel olarak değişiklik gösterse de aile içinde annenin psikolojik ve ideolojik rolü 

hâlâ önemlidir. Üstelik annelik rolü, kadınların yaşamlarını giderek daha fazla tanımlamaya 

başlamıştır. Cinsiyete dayalı işbölümünün temelinde de yine kadının annelik rolü yatmaktadır 

(Chodorow, 1978, s.4; Erdoğan, 2008, s.75). Yani temelde anneliğin yeniden üretimi, 

anneliğin toplumsal süreci ile ilintilidir. ‘Kadın, önce annedir, sonra kadındır’
25

 şeklindeki 

toplumsal fikirler; kadınların, sahip oldukları üreme ve çocuk bakımı gibi sorumlulukları 

üstlenmesiyle yeniden üretilmektedir. Sara Ruddick (1995, s.17-24), Maternal Thinking: 

Toward a Politics of Peace adlı kitabında, annelerin düşünmesini ister. Biyolojik verilere 

başvurmadan çocukların annelerinden bekledikleri koruma, besleme ve yetiştirme taleplerinin 

anne tarafından karşılanmasının neredeyse bütün anneler için aynı kaygılara yol açabildiğini 

ifade eder. Anneler bu işlere göre bir erdem belirlerler fakat bir erdemi belirlemek, ona sahip 

olmak anlamına gelmemektedir; zira annelik deneyimi ve düşüncesi doğası gereği beceriye 

dayalı bir etkinliktir. Yani anneler, diğer insanlara nazaran daha az ya da daha çok iyi 

değillerdir. Burada temel olarak, annelik pratikleri ve deneyimleri önemlidir. Dolayısıyla her 

iki yazar da anneliği, toplumsal bir norm olarak annenin eylemleri ve\veyahut davranışları ile 

ilişkilendirir.  

Adrienne Rich ise kendi deneyimlerini de aktardığı Of Woman Born: Motherhood as 

Experience and Institution isimli kitabında, anneliği, bir kurum ve deneyim olarak tanımlar. 

Andrea O’Reilly’e (2004, s.1) göre, Rich’in kitabı, annelik kurumu ve pratiği açısından 

önemli bir teorik çalışmadır. Rich antropoloji, feminist teori, psikoloji ve edebiyat 

disiplinlerinden ve kendi kişisel anlatılarından yola çıkarak kapsamlı bir çalışma yapmıştır. 

Rich’e (1995, s.11-15) göre, gezegendeki tüm insan yaşamı kadından doğmuş olsa da 

soluduğumuz hava hakkında bile anneliğin doğası ve anlamından çok daha fazla bilgi 

                                                           
25

 Kadının annelik kimliğinin, kadınlık kimliğinden önce var olması gerektiği retoriği, sıklıkla kullanılmaktadır. 
Örneğin, 2016 yılında 8 Mart Dünya Kadınlar gününde öne çıkan tartışmalarda bir kurum olarak annelik; 
vatanseverlik ve din temelinde gündeme gelmiştir (Cumhuriyet, 8 Mart 2016). 2021 yılı kutlamalarında ise 
annelik;  emek, sevgi, fedakârlık, şiddet, üretim ve kadın işgücü temalarıyla ön planda olmuştur (Türkiye 
Cumhuriyeti Cumhurbaşkanlığı, 8 Mart 2021). Beş yıl arayla kadının annelik rolü üzerine yapılan tartışmalarda 
öne çıkan kavramlarda süreklilik mevcuttur. Kadınlık kimliği, annelik kimliğinin arka planına atılarak görünmez 
kılmaktadır. 



56 
 

sahibiyiz. Annelik, herhangi bir kadının üreme gücü ve çocukları ile olan potansiyel ilişkisi 

bağlamında bu potansiyelin erkek kontrolünde kalmasını sağlayan bir kurumdur. Bu anlamda 

annelik deneyimi esasen, kadın bedeninin ve onun çocukları ile temas halinde olmasını 

sağlayan önemli bir duygusal deneyimdir.  

20. yüzyılın son çeyreği ve 21. yüzyılın başlarında kadınlık durumuna bağlı olarak 

anne-çocuk arasındaki ve kadının kendi bedeni ile eşsiz ilişkisi üzerine tartışmalar, üçüncü 

dalga kadın hareketinin öncüleri postmodern feministler tarafından,  ‘fark olgusu’ ekseninde 

gelişmiştir. Kadının ‘eşitlik talebi’ bu feministlere göre, yanlış bir zeminde vuku bulmuştur. 

Bu olguya göre, kadınların talebi, ‘farklılıklara rağmen eşitlik’ olmalıdır ve kadınlar dilerse 

annelik kimliği ile de var olabilmelidir.  Irigaray, Cixous
26

 ve Kristeva; kadının bedeni ile 

olan ilişkisinin fallik dil varsayımlarının dışında, anne ve cinsellik ile olan ilişkinin ataerkillik 

dışındaki duyarlılığın ve kadınsı yazısının meydana getirdiğini varsayarlar (Ferguson, 1986, 

s.6).  Irigaray, Ben Sen Biz: Farklılık Kültürüne Doğru isimli kitabında, modernitenin ‘eşitlik’ 

vurgusunu eleştirerek; ‘fark’ kavramına vurgu yapar. 

Irigaray’a (2006, s.9-10) göre: 

Ancak bu mücadelenin yalnızca taleplerle yetinmemesi, yasalar önünde 

eşit (ama zorunlu olarak farklı) cinsiyet hakları olarak kayıtlanabilmesi için 

kadınların ve -eşlerin de- başka bir kimlik edinmelerine olanak tanınmalıdır. 

Kadınların böylesi haklardan yararlanabilmeleri, yalnızca anne değil kadın 

olmakta da bir değer görmeleriyle mümkündür. Bu, yeniden ele alınacak, 

dönüştürülecek yüzlerce yıllık sosyokültürel değerlerin olduğu anlamına gelir… 

Kadınların sömürülmeleri cinsel farklılıktan kaynaklanır; çözümü de yine cinsel 

farklılıkta olacaktır… İnsan türü, üremeyi ve doğurganlığı sağlayan iki türe 

(genre) ayrılmıştır. Cinsel farklılığı ortadan kaldırmayı istemek, tarihin tanık 

olduğundan daha radikal bir soykırıma davetiye çıkarmaktadır. 

 

Irigaray’ın (1993, s.5) bakış açısına göre, cinsel farklılık, çağın önemli 

meselelerindendir ve eğer bu mesele üzerinde yeterince düşünürsek, bunun sonucu hepimizin 

                                                           
26

 Cixous (1976, s.880), kadınları, erkek dilinin dışında yazmaya çağırmaktadır. Yazmak, O’na göre, erkek 
egemenliğindedir. Kadın yazarak, kendi cinselliğini ve bedenini keşfedecek ve böylece mühür altında tutulan 
mallarını, zevklerini, organlarını kısaca bedeninin muazzam bölgelerini geri alacaktır. Onu ateşli olmaktan, soğuk 
olmaktan, çok anaç olmamaktan, çocuk sahibi olmaktan veya olmamaktan; emzirmekten veya emzirmemekten 
her fırsatta suçlayan her şeyden, yazarak özgürleşecektir. 



57 
 

kurtuluşu olabilir. Bu dolayımla cinsel farklılık, cinselliğe dair bugüne dek bilinenleri ve 

doğurganlığı; bedenlerin yeniden üretimine indirgemeden oluşturacaktır. Bu düşünce aynı 

zamanda yeni bir sanat, şiir ve dil çağının üretimidir. Bu anlamda söz konusu çağın üretimi, 

kadın kültürünün inşa edilmesiyle olacaktır; zira sahip olduğumuz toplumda egemen kültür, 

ataerkildir. Bu kültürü geliştirmek için ise Irigaray, kırılan anne-kız bağının yenilenmesini ve 

farklılıklara -özellikle cinsel farklılıklara- saygı duyan bir kadın tarihinin ve kültürünün inşa 

edilmesi gerektiğini savunur (Qiu, 2009, s.35).  Kristeva (2012, s.11) da Irigaray’ın düşün 

yapısına benzer bir biçimde, Kadınların Zamanı isimli yazısında, ‘meşguliyetletlerin’ ve 

‘kadın ifadeleri’ çoğulluğunun gerekliliğine değinir. O’na göre, ancak bu şekilde iki cinsiyet 

arasındaki ‘temel farklılık’ görünür kılınacaktır. Kristeva, ‘edebiyatı’,  kadının potansiyelini 

gerçekleştirme alanı olarak görür ve kadındaki çocuk arzusunu bu kapsamda değerlendirir.  

Kristeva’ya (2012, s.23-24) göre: 

Eski kuşak feministler tarafından yabancılaştırıcı, hatta gerici olarak 

nitelendirilen anne olma arzusu, bugünkü feminist kuşak için de standart haline 

gelmiş değil. Ama son yıllarda analığın mesleki hayatları ya da feminist 

faaliyetleriyle bağdaşmaz olmadığını düşünen kadınların sayısında bir artışa 

tanık olduk (bunun kaynağında hayat kalitesindeki bazı iyileşmeler de yatıyor…) 

Bu kadınlar analık rolünü keşfettiklerinde, burada yalnızca bu role içkin olan 

bolluk ve bereketi değil, ıstırap ve sevincin birlikte ördükleri karmaşayı da 

keşfediyorlar…  Analığın reddedilmesinin kitlesel bir politika olmayacağı giderek 

daha aşikâr hale geliyor; kendi izler-çevrelerini genişletmek isteyen feminist 

gruplar da bunun giderek daha çok farkına varıyor. Bugün kadınların büyük bir 

çoğunluğu, kendilerini tamamen değilse de kısmen gerçekleştirme imkânını 

dünyaya bir çocuk getirmekte görüyorlar. 

 

Diğer yandan Kristeva, eserlerinde kadının konumunun dönüştürülmesi önerisini kadın 

bedeni üzerinden tartışır. O’na göre, annenin otoritesi; benliğin temiz ve düzgün haritasının 

çıkarılmasının emanetçisidir. Dolayısıyla annenin bedeni özel bir yere sahipken; bedenin 

üretken gücü, arkaik anne korkusuna yol açmaktadır (Kristeva, 1982, s.77; Işık, 1998, s.86-

87). Yazarların düşüncelerinden hareketle, 20. yüzyılın sonunda feminist teorinin odak 

noktası, modernleşmenin tektipli anlayışına yani ‘tekilliğin’ hegemonyasına karşı bir 

reaksiyondur. Çokkültürcü teorinin ve postmodernleşmenin etkisiyle fark olgusu; kadınlar 

arasındaki farklılıklara -ırk, sınıf, cinsellik, etnik- daha fazla vurgu yapılmasına dikkat 



58 
 

çekmiştir. Bu dönemlerde feminist tartışmalar, üçüncü dalga kadın hareketi olarak 

adlandırılan yaklaşımlar ile postmodern teori arasında cereyan etmektedir. Doğurganlık 

meselesi, bu tartışmaların merkezindedir; doğurganlık gücü kadın-erkek arasında güçlü bir 

farklılık yaratmaktadır. Diğer yandan bu mesele, iki ucu sorunlu olan bir çıkmaza da yol açar. 

Örneğin, işverenin gebe kadına doğum izni vermesi mi adildir yoksa gebe olan ya da olmayan 

bütün kadın ve erkeklere eşit davranması mı adildir? Bu ve benzer sorunların nasıl çözüleceği 

konusu, tartışmalıdır (Donovan, 2013, s.349-350).  

Nihayetinde, annelik-feminizm ilişkisi farklı zeminlerde vuku bulmuş ve dönemlere 

göre feminizmin annelik düşüncesi değişiklikler göstermiştir. Birinci dalga kadın hareketi 

siyasal ve medeni haklar için mücadele ederken; modernliğe uygun olarak çocuğun eğitimi ve 

ev içi sorumlulukları anne üstlenmiştir. Bu dolayımla ikinci dalga kadın hareketinin öncüleri, 

kadın bedeni ve doğurganlığı temelinde var olan doğurganlığın baskıcı yönünü 

eleştirmişlerdir ve temelde kadın-erkek arasında bilhassa kadın bedeni üzerinden farklılıkların 

olduğunu vurgulamışlardır. Bu feministlere göre, kadınlık durumu, eril tahakkümün baskı 

aracı olan doğurganlıktan kurtulmakla mümkün olacaktır. Bu ve benzer görüşler, feministlerin 

çocuk düşmanı olmaları yönünde eleştirilmelerine yol açmıştır. 1980’li yıllarda postmodern 

feministler, annelik konusunda geri adım atmış ve anneliğin, kadının ayrılmaz bir parçası ve 

ona sunduğu eşsiz bir deneyim olduğunu keşfedilmiştir. Böylece ataerkil ideal anneliğe 

olumlu anlamlar yüklenirken; olumsuz\kötü annelik anlayışı bazı feministler tarafından 

reddedilmiştir. Anneliğin reddedilmesinden kabulüne dayanan bu süreçte anneliğe olan övgü 

ise kutsallaştırılmış ve yüceltilmiş annelik anlayışını pekiştirmiştir. Bu durumda bir sonraki 

başlık altında da tartışılacağı üzere, tüketim toplumunun da etkisiyle ataerkil topluma özgü 

hegemonik annelik anlayışı pekiştirilirken; kadının yegâne rolü olan annelik bir ayrıcalık ya 

da bir statü olarak cinsiyetçiliğin yeniden üretimine yol açmıştır. 

 

D. Tüketim Toplumu ve Annelik İlişkisi 

Neredeyse herkesin benzer fikirlere sahip olduğu annelik ile ilgili konularda bir yandan 

çeşitli çocuk bakımı kitapları, pedagoji biliminin ortaya çıkışı, çocuk doktorları gibi tüketimin 

arttığı; diğer yandan çocuğun gelişimini ve annenin özverisini gerektiren bir dönemde 



59 
 

yaşamaktayız. 1980’lerden itibaren kadın hareketlerinin ilgi odaklarından biri kapitalizm ve 

kadın bedeni arasındaki bağlantı olmuştur. Modernleşme ile birlikte geleneksel topluma has 

kurumlar, söylemler ve pratikler değişmeye başlamıştır. Bu değişme; sürekliliğini ve yeniden 

üretimini neoliberalizmin\geç kapitalizmin tüketim anlayışı yoluyla gerçekleştirmektedir. 

Teknolojik gelişmeler, emek gücü ve tüketim bağlamında ‘çocuk’ sahibi olmanın 

metalaşması; tüketim ve annelik arasındaki ilişkiyi görünür kılmaktadır. Gebeliğin 

başlangıcından bebeğin doğum günlerine değin yapılan kutlamaların bir şovun parçası haline 

getirilmesi hem ana akımın titizlikle takibi ile tüketim çılgınlığına yol açmaktadır hem de bu 

pratikler, anneler arasında bir yarışa dönüşmektedir. Sürekli olarak tüketilecek yeni ihtiyaçlar 

karşısında anneler, revaçta olan popüler ürünlere yönelmektedirler. 19. yüzyıldan itibaren 

kapitalizmin gelişen hızı; aile, din ve diğer kurumların değişmesi ve dönüşmesi üzerinde etkili 

olurken postmodernleşme ile birlikte anneliğe dair normlar ve değerler de değişime ve 

dönüşüme uğramıştır. 

Son iki yüzyılda doğurganlık ve bebek ölümleri azalırken; bir kişinin ortalama ömrü 

artmaya başlamıştır. Kapitalizmin gelişmesi ve bunu izleyen sanayileşme ile birlikte ev 

dışında üretim çok kapsamlı bir biçimde genişlemiş; ev içindeki üretim ise orantılı olarak 

azalma eğilimi göstermiştir. Kadının ekonomik ve biyolojik rollerinin azalmasına paralel 

olarak aile içindeki duygusal ve psikolojik annelik rolü artmıştır (Chodorow, 1978, s.4). 

Yaşanılan gelişmeler ile birlikte hegemonik annelik rolü, kadınların yaşamlarının merkezinde 

olmaya devam etmektedir. Burada şu soru sorulabilir: Tüketim toplumu içinde kadının 

annelik rolünü üstlenmesi, yalnızca annelik rolüne ilişkin baskıcı söylemlerin bir ifadesi 

midir? 

Öztan’a (2015, s.91-92) göre: 

…Popüler kültür ve medya alanında anne bedeninin ve anneliğin neoliberal 

benlik ve öznelik hali ile ortaya saçıldığını görüyoruz. Victoria Beckham ile 

sembolleşen 34 beden post-natal anneler furyası, yummy mummys ile şık, tüketen, 

cinsel açıdan çekiciliklerine vurgu yapılan anne modelleri, hamile bedenler, 

anneliğin organik beslenme, yani çocuk bakım trendleri, ABD’deki 2000’lerin 

başında profesyonel, yüksek gelir grubundan kadınlar arasında medyanın da 

sıklıkla işlediği ‘opting out’ yani çocuklar için işten çekilme trendi, anne 

bloglarındaki patlama… 

 



60 
 

Burada tüketim toplumunun retoriğine vurgu yapılarak; günümüzde annelik kavramı 

zemininde kültür, medya ve neoliberalizmin de katkısıyla devasa bir ‘çocuk tüketimi’ ortaya 

çıktığı söylenebilir. Örneğin, Türkiye’de ünlülerin annelikleri sıklıkla gündem konusu 

olabilmekte; bu yolla tüketen annelik modelleri özendirilmektedir. Manken Deniz 

Akkaya’nın, “Annelik, bencilliğin izlerini tamamen süpürüyor,” sözleri, anne ve çocuk 

ürünlerinin yer aldığı reklamlarda çocuklu ünlü ebeveynlerin rol alması, gebeliklerinden 

itibaren oyunculuk sektöründen çekilenler, annelik ile ilgili tüyolar veren youtuberlar, 

instagramda çocukları aracılığıyla takipçi kitlesini tüketime yönlendiren influencerlar, sosyal 

medya hesaplarında gebeliklerini saklamadan poz verenler, spor yapan sıfır beden anneler, 

çocukları ile birlikte ‘sağlıklı çocuk nasıl yetiştirilir’ şeklinde dergilere röportaj veren anneler 

örnek olarak gösterilebilir. Dolayısıyla anneliği sıklıkla tartışılan sosyal medya fenomeni 

Şeyma Subaşı’nın kızından ziyade kendi hayatını ön planda tutmasının toplum tarafından 

eleştirilmesi, tesadüf değildir.  Şu ana kadar yapılan anneliğin tarihsel gelişimi, toplumsal 

anlamı ve feminizm ile ilişkisi neticesinde annelik rolünün üstlenilmesi konusu; anneliğe dair 

beklentilerin yalnızca ideal anneliğe dair özellikler olduğu anlaşılmaktadır. Ne var ki 

anneliğin baskıcı, olumsuz, dayatılan yönlerine rağmen bugün kadınlar hâlâ 

isteyerek\istemeyerek anne olmaktadırlar.   

Jean Baudrillard’a (2021, s.95) göre: 

Tüketim etkin ve toplumsal bir davranıştır, bir zorlama, bir ahlak ve bir 

kurumdur. Tüketim tam olarak bir toplumsal değerler sistemi, bu terimin grup 

bütünleşmesi ve toplumsal denetim işlevi olarak içimlediği bir toplumsal değerler 

sistemidir. Tüketim toplumu aynı zamanda tüketimin öğrenilmesi toplumu, 

tüketime toplumsal bir biçimde alıştırılma toplumudur; yani yeni üretim 

güçlerinin ortaya çıkmasıyla ve yüksek verimlilik taşıyan ekonomik bir sistemin 

tekelci yeniden yapılanmasıyla orantılı yeni ve özgül bir toplumsallaşma tarzı. 

 

Çocuklar için günümüzde her yaşa uygun özel oyuncaklar, özel oyunlar, bebek 

mamaları, özel okullar, kitaplar, kız ve oğlan çocukları için kıyafetler
27

 üretmek amacıyla 

                                                           
27

 Günümüzde kız çocukları için pembe; oğlan çocukları için ise mavi kıyafetlerin üretilmesi, cinsiyetçiliğin 
kıyafetler aracılığıyla yeniden üretimi bağlamında sıklıkla eleştiri konusu olmaya devam etmektedir. Bu 
bakımdan çocuğun birincil bakım görevini yerine getiren anne, çocuğuna ne giydireceğini seçen kişidir. Klinik 
Psikolog Elise Ricadat ve Lydia Taieb (2015, s.18-19), tarafından kaleme alınan Üzerime Giyecek Hiçbir Şeyim 
Yok! Giysi: Keyif mi İşkence mi? isimli kitap, giyinmenin anneden kıza bir aktarım olduğunu iddia etmişlerdir. 



61 
 

büyük sanayi kolları kurulmuştur. Cinsiyete göre oyuncak (barbie bebek-araba) ya da kıyafet 

(pembe-mavi) seçimlerinin yapılması, iki kutuplu biyolojik cinsiyetin önemini ortaya 

koymaktadır. Örnek olarak, kız çocuğu için yapılan alışveriş; oğlan çocuğu doğduğunda 

kullanışsız hale gelmektedir. Diğer yandan çocuk ürünlerini geliştiren pazarlama uzmanları, 

çocuk psikologları, çocuk doktorları vb. uzmanlaşmış alanlar ortaya çıkmıştır (Firestone, 

1993, s.101-102). Bu alanlar, etkinliklerini giderek artırmaktadır. Çocuğuna belirli aylarda 

zihin gelişimi için tasarlanan oyuncaklardan almayan bir ebeveyn, kötü ebeveynler olarak 

etiketlenebilmektedir. Ebeveynler, sağlıklı bir çocuk yetiştirmek amacıyla -çocuklarının 

cinsiyetlerini de gözeterek- yalnızca bu tarz ürünleri tüketmeye yönelmemekte; ayrıca 

çocukları için zamanlarını da tüketmektedirler.  

Çocuk sahibi olmak eskiden bir ‘kaza’ eseri iken; günümüzde iradeli\özgürce alınan bir 

karardır ve dolayısıyla artık ‘önce ben’ diyen nesil yerini, ‘önce çocuk’ nesline bırakmaktadır. 

Bu durum, temelde, 1990’lardan sonraki kuşağın\kızların kendi feminist anneleri ile 

hesaplaşması bağlamında önemlidir. Feminizmin reddedilmesinin temel sebebi, onların 

anneliklerine olan -daha az zaman ayırdığı ve daha az ilgi, bakım ve özveri gösterdiği için- 

eleştiri idi. Bu bakımdan her ne olursa olsun evde bir çocuğun annesini beklemesi ve çocuğa 

yeterince sevgi ve zaman verilmemesi; annelerin, çocukları tarafından suçlanması anlamında 

önemlidir (Badinter, 2011, s.111-112). Böylece yeni kuşak, kendi çocuklarına daha fazla 

zaman harcamakta ve annelerinin hatalarını tekrarlamak istememektedir.  

Baudrillard’a (2021, s.16) göre, “Bugün çevremizde nesnelerin, hizmetlerin, maddi 

malların çoğaltılmasıyla oluşturulmuş ve insan türünün ekolojisinde bir temel dönüşüm 

oluşturan akıl almaz bir tüketim ve bolluk gerçeği var.” Baudrillard’ın ifade ettiği üzere, 

insanlar, ‘nesneler’ tarafından kuşatılmıştır. Bu dolayımla, tüketim ve nesne bağlamında 

çocuğun,  annenin bir nesnesi olduğu söylenebilir mi? Başka bir deyişle, anne, doğurduğu 

şeyi\çocuğunu tüketimin bir parçası olarak nesneleştirmekte midir? Bir yandan gebelik 

sürecindeki harcamalar, hamile yogaları, bebek için yapılan cinsiyet ve doğum günü partileri 

gibi örnekler; diğer yandan geleneksel toplumdan postmodern topluma kapitalizmin tüketim 

odaklı anlayışı, kadının annelik kimliğine kendi rızasıyla\isteğiyle kilitlemektedir. Bu ortamda 

                                                                                                                                                                                     
Burada yazarlar, kıyafet almayı bir semptom olarak ele almışlardır. Bu açıdan yazarların aktardıkları klinik 
vakalardaki kadınlar, hem sürekli tüketen ve alışveriş çılgınlığı olan hem de arka planda anneleri ile sorunlu 
ilişkileri olan kadınlardır.  



62 
 

yoksul ya da zengin olması fark etmeksizin anne; gebeliğinden itibaren çocuğunun belli bir 

yaşa gelmesine dek sürekli olarak tüketir. 

 Burada belki de ilk olarak düşünülmesi gereken hamileliğin başlangıcından yani 

bedende meydana gelen değişikliklerin kamusal alanda görünmesinden itibaren giyim 

kuşamın değişimidir. Önceleri gizlenmeye gayret edilen hamile beden, daha sonra nasıl oldu 

da kamusal alanda görünür kılınmaya başlanmıştır? Artık hamilelerin bedenlerini saran ve 

hamileliklerini gizle(ye)medikleri kıyafetler üretilmeye başlanmıştır. Feminist Şehir isimli 

kitabında Leslie Kern, kamusal alan ve annelik arasındaki ilişkiyi bu bağlamda da tartışır. 

Kern’e (2020, s.41) göre: 

 Bedeniniz aniden kamu malı olduğunda araya kaynamak imkânsızdır. Her 

ne kadar kadınlar olarak sıklıkla bedenlerimiz hakkında yorumlar alıp davetsiz 

fiziksel teması tecrübe etsek de, hamilelik ve annelik bu ihlalleri yeni bir boyuta 

taşır.  

 

Kern’in (2020, s.42-70) düşüncesine göre, hamilelik, kamusal alanda daima kentsel bir 

nezakete karşılık gelmemektedir. Başka bir biçimde söylemek gerekirse günümüzde toplu 

taşımalarda hamilelere ayrı bir alan sağlanması veyahut öncelikli olarak yer verilmesi gibi 

ayrıcalıklar olsa da hamile beden, O’na göre, sürekli olarak göz önünde olan ve somutlaşmış 

bir varlığı ifade etmektedir. Dolayısıyla çözüm, feminist bir şehirdir. Ancak anneliğe üstünlük 

atfedilen ataerkil sistem içinde anne artık, kamusal alanda bedenini gizlemeye 

çalışmamaktadır; aksine anne olacağını duyurduğu kıyafetleri tüketmeye eğilimlidir.  

Günümüzde bir norm haline gelmiş ve moda olmuş tüketim örneklerinden biri, ‘cinsiyet 

ifşa partisidir’ (gender reveal party). Bu partiler anneler tarafından oldukça arzulanmaktadır. 

Hamileliğin ilk zamanlarında ebeveynler, bebeğin cinsiyetini öğrenmek için pembe ve mavi 

renklerde balonları -veyahut herhangi bir nesne ile- patlatmakta; çocuk sahibi olacaklarını 

ulaşılabilen herkese coşkuyla ilan etmektirler. Kadın-erkek dikotomik cinsiyet kurgusuna 

yapılan vurgu, bugün hala önemlidir ancak burada esas nokta, bu tür partilerin gösteriş 

tüketiminin hem bir parçası haline gelmesi hem de bir yarış alanı olmasıdır. 2020 yılında 

sosyal medyada ünlü olan Anas ve Asala Marwah isimli ebeveynler, şimdiye kadar ki en 



63 
 

gösterişli cinsiyet partisini gerçekleştirmişlerdir. Birleşik Arap Emirlikleri’ndeki en büyük 

bina olan Burç Halife’de (Burj Khalifa), havai fişekler patlatarak, doğmamış bebeklerinin 

cinsiyetini ilan etmişlerdir (Bellheather, 10 Eylül 2020).  

Bu tür partileri ünlüler dünyasından düşük gelirli kesimlere kadar birçok anne, 

arzulamaktadır ve hayata geçirmektedir. Anneye maddi ve manevi destek olması amacıyla 

yapılan hoş geldin bebek (baby shower) partisi; bebek 40 günlük olduğunda 40 uçurma 

partisi; ilk diş partisi ve ilk doğum günü partisi organizasyonlarına gün geçtikçe yenileri 

eklenmektedir. Bu partilere ciddi bir para akışı söz konusudur ve temelde tüketim odaklıdır. 

Annenin bebeği ile hastaneden çıkışı dahi partilerle kutlanır ve dahası bebeğin ilk ayları için 

bebek spası ve yüzme kursları planlanır. Üstelik ebeveynler pusete, süt sağım makinesine, 

bebek arabalarına, her aya uygun kıyafetlere, yürüteçlere, zekâ geliştirici oyunlara, ana 

kucağına, süt ısıtıcılarına ve çeşitli kurslara para harcamak zorundadırlar. Corinne Maier, No 

Kid: Çocuk Yapmamak İçin 40 Neden isimli kitabında, çocuk yapmamak için sıraladığı kırk 

unsurun nedenlerden biri de budur. Maier (2007, s.51), “Çocuk yapmak bir servete mal 

oluyor. Ortalama bir tüketicinin tüm hayatı boyunca yapabileceği en maliyetli alımları 

arasında bulunuyor… Daha kötüsü, toplam maliyetin yıllar içinde artma riski var,” der ve 

ekler (2007, s.53), “Tüketmek, ebeveynliğin temel dayanağıdır. Adına layık bir ebeveyn olmak 

için inanılmaz bir eşya listesi yapmak gerekir.” Neticede bebeğin tenine uygun çıkartılan 

ıslak mendilin bile muadilleri reklamlar aracılığıyla sürekli pazarlanmakta ve iyi bir anneye 

düşen görev, bebeği için en uygununu satın almaktır. Günümüzde babalar da artık tüketimin 

bir uzantısı olarak eşlerine ‘yardım’ etmek amacıyla bebek bakımını üstlenmektedirler. Bazı 

babalar eşleri ile doğum eğitimi, yoga, spor veyahut benzer kurslara katılsa da özünde annelik 

görevi, kadınındır. 

Anne bakımıyla ilintili olarak bebek mamaları reklamlarının son zamanlardaki artışı da 

dikkat çekicidir. Önceleri kadını özel alana hapseden anne sütünün mucizevi özellikleri 

tekrarlanırken; günümüzde takviye edici gıdaların da tüketimi artmaktadır. Burada dikkate 

değer nokta mamaların, birincil beslenme ihtiyacını karşılamaktan ziyade bebeğin zihinsel 

gelişimini artırmaktaki ikincil işlevinde yatmaktadır. Ancak mesele şu ki çoğu annenin sütü 

ya yeteri kadar olmamakta ya da annenin memelerinde süt olmamaktadır. Bu durumda 



64 
 

mamanın alınması hayati önemdedir. Mama, takviye edici gıdalar ve bebek bezi gibi 

ihtiyaçların alınması; gelir durumu imkân tanısın ya da tanımasın ebeveynlerin görevidir.  

Nancy Fraser’e (2006, s.1) göre, “Geç kapitalist refah devleti toplumlarında insanların 

ihtiyaçları hakkında konuşmak siyasal söylemin önemli türlerinden biridir.” Bu nedenle de 

feministler, zaruri ihtiyaçların tedarik edilmesinde devletin sorumlu olduğu görüşünü 

benimserler. Bu konudaki siyasal ve ekonomik söylemler tartışmalıdır. Ancak erkek egemen 

bir toplumda aile içindeki ihtiyaç, ekonomik ihtiyaçtan farklı olarak kontrol dışı ihtiyaçtır ve 

yine aile tarafından karşılanmalıdır görüşü hâkimdir. Fraser’e (2006, s.24) göre, “ABD’deki 

çocuk bakımı hâlâ ‘ekonomik’ bir ihtiyaçtan ziyade ‘ailesel’ bir ihtiyaç olarak 

gösterilmektedir.” Türkiye’de ise 2015 yılından itibaren, gerekli mercilere başvuru yapan ve 

gerekli şartları sağlayan ailelere 24 ay boyunca mama ve bez yardımı yapılmaktadır. Her ay 

verilen para, 239 TL miktarındadır (Mama ve Bez Yardımı Nasıl Yapılır?, 2021). 2023 yılı 

itibariyle söz konusu yardım miktarı, değişmemiştir (Hoca, 8 Mart 2023). Bebeğin günlük 

bakımı ve ihtiyaçlarının maddi gideri düşünüldüğünde, verilen yardımın düşük bir miktar 

olduğu anlaşılabilir. Aile, her ne kadar maddi yönden teşvik ediliyor gibi görünse de bebek 

bakımı ihtiyaçları tıpkı ped, doğum kontrol için kullanılan ilaçlar gibi ekonominin bir 

parçasını oluşturmamaktadır. 

Diğer yandan ebeveynlerin neredeyse çoğu, doğuma bir iki ay kala ‘hastane ritüellerini’ 

planlamaktadır. Doğuma gitmeden önce anne, anı ölümsüz kılacak fotoğraflar çekmek için 

makyaj yapar, odası süslenir, bebek için yer hazırlanır. Aynı zamanda ziyaretçiler için de 

yiyecek ve hediyeler temin edilir. Doğumdan itibaren ve bu ritüellerin uygulandığı süre 

boyunca anne, genellikle uyanıktır ve sisteme uyumlu hareket eder. Bu konuda Arney, şu 

soruyu sorar: Hastane uygulamalarını değiştirmeye neden ilgi duyuldu? 1970’li yılların 

ardından doğum, hastaneye taşınmıştır ve bu uygulama, kuşkusuz ki insanların dikkatini 

çekmiştir. Yaşanılan bu değişiklik aynı zamanda ‘ekonomik’ baskıyı ifade etmektedir, çünkü 

doğum odalarının önem kazanması, hastanedeki doğum ritüelleri ve mevcut kuralların 

gevşetilmesi -önceki yıllarda annenin enfeksiyon bulaştırma riski nedeniyle anne ile bebek 

ayrı tutulurdu- tüketici baskısından kaynaklanmaktadır. O yıllarda doğal doğum talepleri 

mevcut ideolojiyi tehdit etmekteydi (Arney, 1980, s.562). Günümüzde ise ‘natüralizm’ ön 

planda tutulmaya başlamakta; kadınlar, evde doğal doğum yöntemlerine eğilim 



65 
 

göstermektedirler. Yıllar arasında böyle bir tercih değişimi, geç kapitalizmin tüketim toplumu 

tanımına uyumludur. Çoğu ülkede sağlık hizmetleri devlet tarafından karşılanmadığından; 

çocuklara dair politikaların sosyal politikalar ve sağlık politikaları ile paralel olması 

gerekmektedir.  

Son zamanlarda oldukça moda olan ‘evde doğum’ (homebirth) eğiliminin nedenleri 

hastane korkusu, karar verme özgürlüğü, geçmişteki olumsuz deneyimler ve hastane 

giderlerinin artışıdır. Hastane dışında gerçekleşen evde doğum yönteminin anne-bebek 

arasındaki ilk teması kolaylaştırdığı, bebeğin hemen emzirildiği, tıbbi müdahale 

gerektirmeden doğumun doğal yollarla gerçekleştiği, bunun kadını güçlendirdiği ve eşiyle 

ilişkilerini olumlu yönde etkilediği şeklinde çeşitli savlar öne sürülmektedir. Yine de anne 

adaylarının WHO’nun evde doğum yapacaklar için hazırlamış olduğu rehbere uymaları 

gerektiği ifade edilmektedir. Evde doğuma uygun bir ortam hazırlanmalı; gerekirse sertifikalı 

ebelerden veya hemşirelerden yardım alınmalıdır. Anne yeterli ve kaliteli bakımı almış olmalı 

ve her şeyden önce sağlıklı bir bedene sahip olmalıdır  (Korkmaz Yıldız, 2 Nisan 2018).  

ABD’de yapılan bir araştırmaya göre, 2004’te 35.578 olan evde doğum sayısı; 2017’de 

62.228’e yükselmiştir. Hollanda’da ise her 100 kadından 30’u evde doğum yapmayı tercih 

etmektedir (Uplifers, 6 Mayıs 2020). Türkiye’de ise bölgelere göre farklılıklar gösteren bu 

oran; %12,7 ile %54,4 arasındadır. Ek olarak, Türkiye’de 173 gebe ile (97’si hastanede 

doğum yapan kontrol grubu, 76’sı hastane dışı doğum yapan araştırma grubu) yapılan bir 

araştırmada, araştırma grubunun tamamının evde doğumu planladıkları ama WHO’nun evde 

doğum rehberinde yer alan kurallara uymadıkları anlaşılmıştır. Evde doğum yöntemini seçme 

sebepleri ise sahip olunan inançla ilişkili olarak ortaya çıkan kaygılar, kırsal bölgedeki 

zorluklardan kaynaklı hastaneye ulaşma güçlüğü ve ekonomik endişeler olmuştur. Evde 

doğumun olumlu yönlerinin övgüyle öne sürülmesine rağmen -planlı ya da plansız- bu 

yöntem, annenin ve bebeğin sağlığı açısından çeşitli riskler taşımaktadır. Yapılan 

araştırmalara göre, tıp doktorları, doğum sonrası gelişebilecek komplikasyonlar nedeniyle 

evde doğum yöntemini güvenli bulmamakta ve anne adaylarına önermemektedir (Kulhan ve 

diğerleri, 2017, s.222-226; Grunebaum ve Chervenak, 24 Şubat 2015). Bu komplikasyonlar; 

vajina yırtıkları, doğum sonrası kanama, vajinal yırtıkların dikilmesinde yapılan hatalar, 

doğum sonu rahim iltihabı (endometrit), yenidoğanın ölümü ve enfeksiyon kapma riski 



66 
 

şeklindedir. Öte yandan dünyadaki hastane dışı doğumlar, yeteri kadar kayıt altına 

alınamamaktadır (Sheiner ve diğerleri, s.386-387). Ancak örneğin, ABD’de 2008 yılından 

2012 yılına kadar yapılan bir araştırmada, 15,9 milyon bebek ile ilgili veriler incelenmiş ve 

ulaşılan sonuçlara göre, her 10.000 bebekten 5,8’i evde doğum nedeniyle ölmüştür (Rapaport, 

2 Kasım 2016).  

Diğer yandan da Birleşik Krallık ülkelerinde yapılan bir araştırmada, planlı yapılan 

evde doğumun duygusal ve deneyimsel açıdan hastanede doğum kadar faydalı olduğu ileri 

sürülmüştür (Beech, 2012). Dolayısıyla evde doğuma dair bu yöntemin olumlu ve olumsuz 

olduğu yönünde iki zıt görüş vardır. Doğum sonrası gelişecek komplikasyonlara ek olarak 

annenin doğum sonrası geçirebileceği postpartum yani doğum sonrası bunalım olasılığı ile 

ilişkili yeterli bir araştırma bulunmamaktadır. Ancak bu süreç ile ilgili Kornél 

Mundruczó’nun yönettiği Bir Kadının Parçaları (A Pieces of Woman) isimli drama filmi, evde 

doğumu tercih eden bir çiftin doğum anından itibaren geçirdiği duygusal ve psikolojik 

dönüşümü konu almaktadır. Filmin başlarındaki doğum sahnesi, oldukça sarsıcıdır. Evde 

gerçekleşen zorlayıcı, ağrılı, sancılı ve travmatik doğum sürecinin anından bebeğin ölmesiyle 

anne adayı, genellikle derin bir sessizlikle iç hesaplaşma yaşamakta ve bir suçlu aramaktadır. 

Nitekim ebe, doğumun hastaneye taşınmasını önerse de anne adayı, bebeğini her şeyin 

başladığı yerde doğurmakta ısrarcı olmuştur.  

 Evde doğum konusunda, bu yöntemin doğal ve normal
28

 (Günyeli, Hürriyet Aile)  

olduğu yönündeki görüşler ile tıp biliminin bu yöntemin risklerine dair kanıtları, 

çatışmaktadır. Esas mesele, evde doğumu destekleyenlerin ya kadın bedeninin doğurma 

yeteneğine üstünlük addetmesi ya da kadını duygusal ve deneyimsel açıdan güçlendirdiği 

yönündeki fikirlerdir. Bu nedenle natüralizme dönüşü işaret eden evde doğum yönteminin, 

yalnızca ekonomik kaygılar nedeniyle başvurulan ya da kırsal bölgelerde yaşayanların tercih 

edeceği bir yöntem olduğunu düşünmemek gerekir. Tıp alanındaki teknolojik gelişmelere 

rağmen kadınların evde doğum tercihi, bu açıdan dikkat çekicidir. Burada yeniden Fraser’in, 

Batı’da aile içindeki ihtiyaç ile ekonomik ihtiyaç ayrımına dönüş yaparız; zira hastane 

giderlerinin artması, kadınları evde doğuma yönlendirse de birçok kadının tutumu, evde 

                                                           
28

 Evde doğum yöntemini doğal ve normal addeden fikirlerin yanında bu yöntemin, özellikle doğumun 
korkulacak bir yönünün olmadığını, her şeyin ilk başladığı yerde bebeğin dünyaya geleceği ve hatta bunun 
romantik olabileceğini düşünenler de vardır (Erdilek, 15 Aralık 2010). 



67 
 

doğum yapmanın doğal olduğu yönündedir. Kadınlar, bu yöntemi modern tıbbi gelişmelerden 

önceki dönemlere referansla normal bulmaktadırlar. 

 Modernite ile birlikte ‘iyi’, ‘ideal’, ‘normal’ ve ‘doğal’ annelik ideolojileri; egemenlik 

ilişkileri içinde hâkim annelik anlayışına dönüşmüştür. Bu nedenle doğumdan bebek 

bakımına kadar gündelik pratiklere ilişkin gönüllü\gönülsüz uygulamalar, postmodernleşme 

ile birlikte tutum ve davranışları şekillendirmektedir. Evde doğum yöntemi ve toplum içinde 

göbeğini saklamadan poz verebilen kadınlar; bir anlamda zihniyet değişiminin de -kimi 

toplumlara göre ayıptı(r)- bir ifadesidir. Önceleri gebeler, bedenlerini saklayan geniş elbiseler 

giyerken; günümüzde bedenlerini gösterecek dar kıyafetler tercih etmektedirler. Tüketim 

toplumu çerçevesinde kadınlar hem bu kıyafetleri almaya teşvik edilir hem de bu kıyafetler 

aracılığıyla gebeliklerini topluma ilan eder; zira kadın, doğasının nihai amacını 

gerçekleştirmiştir. Diğer yandan egemenlik ilişkilerinin belki de en net görünür kılındığı ve 

cinsiyetçiliğin örtük olarak sürdürüldüğü tüketim toplumunun yansımalarından biri de 

‘anneler günüdür’. Anneler gününde annelik, örtük bir biçimde -feministler tarafından da- 

yüceltilir ve geleneksel annelik normu; annelere alınacak hediyelerle tüketimin önemli bir 

parçası haline getirilir. Bu özel günde ‘Cennet annelerin ayaklarının altındadır’ söylemi, 

merkezdedir ve bu güne yönelik çeşitli kutlamalar yapılır.  Annelere ihtiyacı olduğu 

düşünülen mutfak eşyaları, mobilyalar ve çiçekler alınan bu günde annelik, kapitalist ve 

ataerkil toplumsallaşmanın yeniden üretimine hizmet etmektedir. Oysaki çocuğu ölen, annesi 

olmayan ya da isteyip de anne olamayanlar için bugün, ıstıraplı geçmektedir. 

 Baudrillard’a (2020, s.244) göre, “…Tüketim toplumunun nihai amacının tüketiciye bir 

işlevsellik kazandırmak, tüm gereksinimleri psikolojisinin egemenliği altına almak; üretimin 

güdümleyeceği ve nüfusları giderek artan kentlerle uyumlu, herkesi içine alan bir tüketim 

evreni oluşturmak olduğu söylenebilir.” Buradan hareketle, anneler gününde herkes, diğer 

herkesin yöneldiği ürünlere yönelirken; aynı zamanda ona kendisine özel hissettirecek -

örneğin annelere özel indirim günleri ile çiçek almak- tüketim ürünlerini satın alır. Örneğin, 

bu günde anneler için alınacak sallanma ve bacakları uzatma özellikleri olan emzirme veya 

anne koltuğu gibi çeşitli ürünlerin reklamları yapılmaktadır.  

Diğer yandan annenin evlatlarına bakım verip onları büyüterek topluma katkı sağladığı 

yönündeki olumlu\övgü dolu görüşler, hediyeler aracılığıyla özel bir mesajla pekiştirilir. 



68 
 

‘Annenin hakkı ödenmez’ söylemiyle; anneliğe dair sıkıntılar, bunalımlar, hayal kırıklıkları, 

zorluklar, pişmanlıklar ve kötülükler bu günde özellikle hasıraltı edilir. Bu görüş, kadının 

birincil rolünün annelik rolü olduğunu, annelik rolü dışındaki diğer rollerin inkâr edildiği ve 

ideal annelik anlayışı neticesinde cinsiyetçi hegemonyanın yeniden üretimine yol açar.  

 

 

 



İKİNCİ BÖLÜM 

GÖNÜLLÜ ÇOCUKSUZLUK 

 

I. GÖNÜLLÜ ÇOCUKSUZLUK: KAVRAMSAL, TARİHSEL, TOPLUMSAL VE 

PSİKOLOJİK GELİŞİM 

20. yüzyılın ilk çeyreğinden günümüze heteroseksist ataerkil sisteme ait normlara bir 

karşı çıkış olarak kadının, sahip olduğu bedeni üzerindeki tutum ve uygulamalar konusunda 

söz sahibi olması yönündeki düşünceler, -birinci bölümde ele alındığı üzere- farklı 

perspektifler üzerinden tartışılmıştır. Annelik kavramı; geleneksel toplumdan, modern ve 

postmodern topluma dönüşme ve değişme yaşamıştır. Hegemonik annelik anlayışı, salt olarak 

egemen sisteme ait norm ve değerlere itaat eden anneleri değil, çocuk sahibi olmayan 

kadınları da kalıp yargılar ile çevreleyerek köşeye sıkıştırmaktadır. Anneliğe dair deneyimler 

ve simgeler; tarih boyunca ideal anneliğin temeli olarak algılanmıştır. Dolayısıyla 

günümüzde, açmaza düşerek tartışılması güç bir konumda yer almaya devam eden annelik, 

hâlâ  kadın yaşamının merkezindedir. Dahası bazı prototipler, -geleneksel anne, modern anne, 

postmodern anne, iyi anne, yeterince iyi anne gibi- kadınları, çocuk sahibi olma\olmama 

durumlarına ve annelik etmelerine göre çeşitli kalıplara yerleştirerek, sınıflandırmaktadır.  

Eğitim seviyesi yüksek, bilinçli, zengin bir kadının çocuk sahibi olmadığı\olmayacağı 

ya da tam tersi özelliklere sahip bir kadının birden fazla çocuk sahibi olmayı 

isteyeceği\arzulayacağı fikrine neden haizizdir? Bununla ilintili olarak gönüllü olarak anne 

olmama kararı veren bir kadının, bireysel olarak kendisini üstün olarak konumlandırdığı -

‘Kimse çocuk sahibi olmamalı’, ‘Toplumsal normlar göz önünde bulundurulduğunda ebeveyn 

olmama kararı daha zordur’ düşünceleri gibi- zamanlar var mıdır ya da bu kararı veren 

kadınların tutum ve davranışları tümüyle tutarlı mıdır? 21. yüzyılda tecrübe ettiğimiz üzere 

her ne kadar çocuk sayısında bir düşüş yaşanmış olsa da anneliğin toplumsal anlamı 

olumlu\iyi yönde artarken; sosyal, psikolojik ve deneyimsel rolleri de artmıştır. Bu bakımdan 

toplumsal cinsiyet ve cinsiyetçilik problematiği bağlamında annelikten bağımsızlaşan kadınlık 

kimliğini, annelik kimliği üzerinden tartışmak, bir gereklilik olarak karşımıza çıkmaktadır, 



70 
 

çünkü azımsanamayacak sayıda birçok kadın, annelik kimliğinden bağımsız bir yaşamı tercih 

ettikleri bir tutuma sahiptir. Öyle ki gönüllü olarak anne olma\olmama tercihini ele alırken; bu 

kararı vermeye yönlendiren gerekçeleri, kadının hayatında yol açtığı değişiklikleri, bedelleri, 

mutsuzlukları, pişmanlıkları ya da avantajlarını konuşurken; hegemonik annelik anlayışı ve 

cinsiyetçi hegemonyaya işaret eden normlara başvurmak gerekmektedir. Keza anneliğe dair 

açmazların tartışıldığı her düzlemde anne ol(a)mamayı da tartışmak gerekmektedir. O halde 

annelik, özgürce seçilebilecek bir karar olabilir mi? Başka bir ifade ile gönüllü annelik 

mümkün müdür? Gönüllü çocuksuzluğu tercih edenler, kutsal annelik normuna tümüyle 

muhalif midir veyahut muhalif olanlar bu normu cinsiyetçi ikiyüzlülük ile yeniden üretmekte 

midirler? Postmodernleşme ile birlikte görünür olan gönüllü çocuksuzluğu, cinsiyetçi 

hegemonya dâhilinde eleştirel bir perspektiften analiz edebilir miyiz? Hegemonik anneliğin 

eleştirisini yaparken; normdan sapan\marjinal\aykırı ve akıllıca\zekice bir karar olduğu 

yönündeki düşüncelerle gönüllü çocuksuzluğu yücelten düşünceler yeterince tartışılmakta 

mıdır? Tezin bu kısmında sorulan sorulara yanıt aranacak; gönüllü çocuksuzluk kavramının 

içeriği, kavramın tarihsel gelişimi, toplumsal ve psikolojik anlamı üzerinde durulacaktır.  

 

A. Gönüllü Çocuksuzluk Kavramı 

J. E. Veevers’e (1973, s.199) göre, gönüllü çocuksuzluk, aile çalışmalarında ihmal 

edilen bir alandır. O’na göre, sosyal bilimciler, yapılan araştırmalarda egemen normlara ve 

kendi tercihlerine uygun bir konuya ya da soruya odaklanmaktadırlar. Konuya ilişkin 1970’li 

yıllardan itibaren ‘çocuksuzluk’ fikrine odaklanmaya başlayan farklı alanlarda -psikoloji, 

sosyoloji, antropoloji, iktisat gibi- çalışmalar mevcuttur. Dünyada, giderek daha fazla insan 

çocuksuz bir yaşamı tercih etmektedir. Bu bakımdan, günümüzde hâlâ ihmal edilen gönüllü 

olarak çocuk sahibi olmama olgusunun irdelenmesi, çocuksuz olmanın gönüllü bir tercih mi 

yoksa gönülsüz bir sonuç mu olduğu gibi soruların tartışılmasına imkân sunar. Çocuksuzluk 

kavramının beş dilde (Yunanca, Litvanca, Fince, Türkçe ve Maltaca) incelendiği 

Childlessness: Concept Analysis isimli bir araştırmada; kavrama dair ilgili ulusal diller ve 

kültürler içindeki mevcut değişkenlerin keşfedilmesi hedeflenmiştir. Yapılan değerlendirmeye 

göre, dilsel olarak çocuksuzluk, birbiriyle aynı ya da yakın anlamlarda ‘olumsuzluğu’ 

çağrıştırmaktadır (Gouni ve diğerleri, 2022, s.5-15). Geleneksel kodlarımız, çocuksuzluğu, 



71 
 

temelde anneliğin kutsallaştırıldığı ve yüceltildiği toplumlarda -bir şeye sahip olmamak 

anlamında- olumsuzluk\eksiklik\yokluk\yoksunluk ile özdeşleştirir. Örneğin, sanatçı Günseli 

Kato (Cumhuriyet, 19 Kasım 2022) katıldığı bir programda, çocuk doğurmayan kadının eksik 

olduğunu ve bir kadının, kadın olabilmesi için yapması gereken şeyin öncelikle çocuk 

doğurmak olduğunu söylemiştir. Tepki çeken Kato’nun bu sözleri, egemen söylemin bir 

ifadesidir. Bu bakımdan çocuksuzluğun gönüllü\gönülsüz olması arasında bir farkın olup 

olmadığı neden önemlidir; neden doğru anlaşılmalıdır ve gönüllü çocuksuzluk kavramı, 

basitçe, çocuğu olmayan kadın anlamına mı gelir şeklindeki sorular, iyi bir biçimde analiz 

edilmelidir.  

Sharon K. Houseknecht (1987, s.369) Voluntary Childlessness isimli çalışmasına, 

“Gönüllü çocuksuzluk hakkında ne biliyoruz?” sorusuyla başlar. Son on yılda -çalışmanın 

yayınlandığı 1975 yılından 1987 yılına kadar- bu konuda araştırmaların yapıldığını belirten 

Houseknecht, mevcut araştırmaların kavramsal olarak yalnızca ‘keşfedici’ ve ‘tanımlayıcı’ 

olduğunu öne sürmüştür. Yazara göre, gönüllü çocuksuzluk kavramını anlamak için gönüllü 

çocuksuzluğa dair eğilimleri, görülme sıklığını, gerekçelerini, çocuksuz kalma kararını ve 

toplumun bu duruma ya da karara olan bakışı hakkında bilgi sahibi olmak gerekmektedir. 

 Diğer yandan Avrupa’da gönüllü çocuksuzluğa karşı tutumu irdeleyen Eva-Maria 

Merz ve Aart C. Liefbroer’e (2012, s.587-588) göre de, günümüzde çocuksuzluk hem çok 

yaygındır hem de çocuksuzlara karşı toplumsal kabul artmıştır. 2006 Avrupa Sosyal 

Araştırması (European Social Survey) verilerinin kullanıldığı araştırmaya göre, çocuksuzluğa 

karşı tutuma ilişkin yapılan araştırmalar tek bir toplumsal bağlamdaki sosyal farklılıklara 

odaklanmaktadır. Oysaki kadınların doğurganlığa ve bireyin çocuk sahibi olma\olmama 

isteğine yönelik davranışları hem ülke içinde hem de ülkeler arasında farklılıklar 

göstermektedir. Toplumsal olarak çocuk sahibi olamayanlara karşı norm geliştirilmiyorken; 

bilinçli olarak çocuksuz bir yaşamı tercih edenlere karşı olumsuz\eleştirel norm 

geliştirilmektedir. Dolayısıyla örneğin, kısırlık durumundan kaynaklı -gönülsüz- çocuk sahibi 

olamayan kadına, toplumun geliştirdiği tutum, olumsuz olmaktan ziyade genellikle durumuna 

üzülen ve acıyan gözlerle bakmak şeklindedir.  

Ne var ki son zamanlarda anneliğin evrensel bir rol olduğunu reddedenlerin söylemleri 

görünür olmaya başlamıştır. Bu durum, kutsal anneliğe dair bir kırılmanın yaşandığını; başka 



72 
 

bir ifade ile kadının isterse anne olmayabileceği fikrini gün yüzüne çıkarmaktadır. Popüler 

kültür örneklerine değinecek olursak, ünlü şarkıcı Sertab Erener (HABERTÜRK, 7 Temmuz 

2021), ‘çocuk doğurmama’ konusundaki düşüncelerini ifade ettiği bir röportajda, şu sözleri 

kullanır, “Artık çocuk doğurmamamız, çoğalmamamız gerekiyor. Fareden beter olduk, onlar 

bile bizden daha az ürüyor olabilir.”  Erener’in açıklamaları hem oldukça cesurdur hem de 

bir yandan olumsuz eleştiriler alırken diğer yandan Erener’i destekleyenler de olmuştur. 

Başka bir örnek, oyunculuk kariyeri ile tanınan Şahin Irmak’a (Aydın, 20 Kasım 2021; 

Tokdemir, 8 Aralık 2021), eşi ve kendisinin çocuk sahibi olma planı sorusuna karşılık, “Hiç 

düşünmüyorum. Çocukla uğraşamam. Çocuk çok ciddi bir konu. ‘Heveslendim, benim de 

çocuğum olsun, annemler de istiyor, hadi yapalım...’ Benim için çocuk öyle bir şey değil,” 

sözleri, çocuk sahibi olmama açısından Erener’in düşüncesiyle örtüşmektedir. Bu bakımdan 

gönüllü olarak çocuk sahibi olmama meselesi, popüler kültür ve sosyal medya aracılığıyla 

daha fazla duyulur hale gelmektedir. O halde bu mesele, nasıl kavramsallaştırılabilir? Dawn 

Llewllyn (2016, s.66), Maternal Silences: Motherhood and Voluntary Childlessness in 

Contemporary Christianity isimli çalışmasında, Birleşik Krallık’taki anne olma ve din 

arasındaki çatışmayı, nitel araştırma verileri ile ele almıştır. Araştırma bulgularına göre, 

annelik rolü ile sınırlandırılan kadınların, üreme ile ilgili seçimlerinde ‘inanç’ önemli bir 

konumdadır. Araştırmaya katılan görüşmeciler, deneyimlerini aktarırken; non-motherhood 

(anne olmayan), childfree (çocuksuz, çocuktan bağımsız), without children (çocuksuz), 

voluntarily childless (gönüllü çocuksuzluk) gibi kelimeleri tercih etmişlerdir.   

Amy Blackstone’ye (2012, s.1) göre ise 1970’lerden itibaren yapılan çalışmaların 

çoğu, ‘tercihen’ çocuksuzluğa odaklanmamıştır. Daha sonra yapılan çalışmalarda, ebeveyn 

olmamanın bir kazadan ziyade çocuksuzluğun, aktif bir seçim olduğunu vurgulayarak 

childless-by-choice (tercihen çocuksuzluk) ya da childfree kavramlarının hâkim olduğu bir 

çerçeveye geçiş olmuştur. Dolayısıyla nasıl ki anneliği kavramsal olarak tek bir kategoride 

değerlendirmek güç ise benzer bir biçimde gönüllü çocuksuzluğu da tek bir kategoride ele 

almak\değerlendirmek güçtür. Bu kelimeler, her ne kadar az ya da çok farklılıklar taşısa da 

her biri anneliği ve çocuksuz olmayı yeniden düşünmemizi mümkün kılmaktadır. Literatürde 

intentionally childless (isteyerek\kasten çocuksuzluk), childless (çocuksuzluk) gibi kavramlar 

da vardır. Bu tezde ise voluntarily childless (gönüllü çocuksuzluk) kavramının kullanılması 

tercih edilmiştir. Blackstone (2023, s.79), gönüllü çocuksuzluk terimini kullanırken, bu 



73 
 

kavramın dünyanın çocuklardan özgürleştirilmesini ima etmek için değil, ebeveyn olmak 

istemeyenler için kullandığının altını çizer.  

Houseknecht’in (1987, s.369-370) ifade ettiği üzere, gönüllü çocuksuzluğun 

tanımlanması için başlangıçta yapılacak şeyin çocuksuzluğun, gönüllü mü gönülsüz mü 

olduğu ayrımının doğru analiz edilmesi gerektiğidir; zira istese de çocuk sahibi olamayanlar 

da vardır. Diğer önemli bir husus, bu kararın kalıcı bir karar mı yoksa geçici bir karar mı 

olduğunun tespit edilmesidir. Kişi belirli bir zaman diliminde çocuk sahibi olmak 

istemiyorken; gelecekte çocuk sahibi olmayı isteyebilir. Burada mesele, bu karara olan 

bağlılığın tespit edilmesidir. Diğer önemli bir husus ise bu kararın ertelenip ertelenmediğinin 

tespit edilmesidir. Başka bir deyişle bazıları evli değilken veyahut evlenmeden önce dahi 

çocuksuz olma kararı verebilirken; bazıları ise bu kararı ertelese bile yine de gönüllü 

çocuksuz olduğunu ifade edebilmektedir. 

 Houseknecht’in belirttiği hususlar, 1987 yılında yapılan mevcut çalışmaların gözden 

geçirilmesiyle ortaya konmuştur. Günümüzde, gönüllü çocuksuzluk kavramını açımlarken bu 

hususların dikkate alınmasıyla birlikte kişinin yaşamı boyunca özel gerekçelerinin de böyle 

bir kararın alınmasında etkili olduğunu göz önünde bulundurmak gerekmektedir. Bu 

bağlamda esasen kadın kimliği ve yaşamı açısından gönüllü ve gönülsüz çocuksuzluğun nasıl 

deneyimlendiği, karmaşık bir durumdur. Gönüllü çocuksuz bir kadının, anne olmama 

konusunda yaşadığı suçluluk, pişmanlık veyahut eksiklik gibi psikolojik duyguları; gönülsüz 

olarak çocuk sahibi olamayan kadından -ölçütü yoktur- farklı olabilir. Burada mesele, temelde 

doğurganlık\rahmin gücü ve çocuk arzusu üzerinden düşünülebilir. Doğurganlık\rahim 

üzerinden tanımlanan ve olumlanan kadın bedeni; ataerkil sistem içinde bu güçten bedensel 

bir durum nedeniyle -aciz- mahrum kalındığında, toplumsal yeniden üretime dâhil olamayan 

kimi kadın için katlanılmazdır. Diğer bir deyişle anneliğe dair çelişkiler\tutarsızlıklar söz 

konusudur ve özellikle anne ol(a)mamanın toplumsallaştırılması ve tıbbileştirilmesi kadın için 

karmaşık bir süreçtir.  

Gönüllü çocuksuz Gayle Letherby ve gönülsüz çocuksuz Catherine Williams’ın 

deneyimlerini aktardığı Non-Motherhood: Ambivalent Autobiographies isimli otobiyografik 

bir çalışmada, anne olmama ve olamamaya dair karmaşıklık, karışıklık ve dışlanma konuları 

keşfedilmektedir.  



74 
 

Gönüllü çocuksuz Catherine (1999, s. 720), çocuk sahibi olmama kararını şu sözlere 

ifade etmektedir: 

Yirmi yaşında ve evliyken (ve ebe ve sağlık görevlisi olarak çalışırken), bir 

gün çocuklarımın olacağından %99 emindim. Hatta onlara isim bile seçtim. 

Henüz hazır olmadığım da aynı derecede açıktı. Şimdi 48 yaşında (boşanmış, bir 

kadınla samimi bir ilişki içinde ve yükseköğrenimde çalışan) çocuğum 

olmayacağından %99 eminim.  

 

 Catherine’ye yirmi sekiz yıl sonra dönüşüm yaşatan ve çocuksuzluk kararını aldıran 

gerekçeler nelerdi? O, anneliğin olumlu yönlerini takdir edip bazen çocuk sahibi olmak istese 

de bu deneyimin gelecekte zevk alabileceği bir şey -biyolojik kapasitesinin sonlarına doğru 

kafa karışıklığı yaşamasına rağmen- olduğunu düşündüğünden, çocuk sahibi olmayı 

ertelemiştir. Bu çelişik duygusu nedeniyle de birçok insan tarafından anormal karşılandığını 

ifade etmiştir. JaneMaree Maher ve Lisa Saugeres’in (2007, s.6-13) Avustralya’da yaptıkları 

bir araştırmada
29

, çocuk sahibi olmayı erteleyenlerin (postponers), örneğin, 30-34 yaş 

aralığındaki kadınlar, çocuk yapmayı düşündükleri ancak uzun süreli kalıcı ilişkiler içinde 

olmadıklarından bu kararı ertelediklerini belirtmişlerdir. Araştırmaya katılan bazı kadınlar ise 

çocuk istememe kararlarının erken kimlik oluşumlarının (early articulators) bir parçası 

olduğunu söylemişlerdir.  

Önceki araştırmaya dönecek olursak, gönülsüz çocuksuz Gayle’nin (1999, s.720-722) 

ise deneyimleri, farklıdır. Gayle, evli ve kreşte çalışırken hayatının temel amacının ‘anne 

olmak’ olduğunu ifade etmiştir. Ancak yaptığı bir ‘düşük’; ıstırap ve başarısızlık duygularına 

neden olmuştur. Daha sonraki yıllarda sosyoloji doktorası yaparken, anne olma arzusunu 

koruyup hayatında bir boşluk hissetse de bu meselenin, eskisi kadar hayatının merkezinde 

hâkim olmadığını belirtmiştir, çünkü bir yandan da çocuksuz bir yaşam kendisine özgürlük 

tanımıştır. Bu anlamda hem Catherine’nin hem de Gayle’nin annelik ve çocuksuzluk 

konusunda deneyimleri farklılaşsa da toplumsal ve kültürel normlar neticesinde çelişik 

                                                           
29

 Araştırmaya katılan kadınlardan bazıları, annelik duygularının eksikliğini; anneleri veyahut her iki ebeveynleri 
ile olan ve eşleri ile olan sorunlu ilişkilere bağlamışlardır. Bazıları küçük kardeşlerine baktıklarından dolayı çocuk 
sahibi olmayı ertelediklerini söylemişlerdir. Katılımcılardan bazıları ise anneliğin hayatlarını altüst edeceğinden, 
kimliklerini kaybedeceğinden, çocukların ihtiyaçlarını kendi ihtiyaçlarının önüne koymak zorunda kalmaktan, 
sadece çocukları hakkında konuşan annelere dönüşeceklerinden ve bu süreci kontrol edemeyeceklerinden 
yaşadıkları endişeleri dile getirmiştir (Maher ve Saugeres, 2007, s. 10-11).  



75 
 

duygular yaşamışlardır. Bu duyguların arkasında yatan nedenler, gönüllü ya da gönülsüz 

çocuksuzluğun toplum açısından daha az kadınsı, yetersiz, anormal ve öteki olarak 

algılanmasıdır. Gayle’nin hamile kalmak için yıllarca tedavi olmasının bir önemi yoktur: en 

nihayetinde tıp uzmanları, yabancılar, kadın arkadaşları, ailesi ve hatta kendisi tarafından 

‘eksik’ olarak tanımlanmaktadır. Bu nedenle -her iki kadın da- talep edilmediği halde 

çevrelerindeki insanlar tarafından ‘yardımsever’ ve ‘iyi niyetli tavsiyeler’ ile 

karşılaşmışlardır. ‘Evli insanlar çocuk sahibi olur’ ve ‘Bireyler, çocuklara sahip olmayı isteme 

ve ebeveyn olma ihtimaline sevinmelidirler’ normları baskındır ve bu söylemler, egemen 

sistemin söylem ve pratiklerine içkindir (Veevers, 1973, s.200-204). Judith Butler, Çöz(ül)en 

Cinsiyet isimli kitabında, ‘normlara’ dönük tutumu değerlendirmektedir. 

 Butler’a (2020, s.19) göre: 

  Nitekim ortada yaşamamıza izin verebilecek normlara dönük bir arzu 

olsa bile, normlarla eleştirel bir ilişki geliştirme kapasitesi için onlarla aramızda 

belli bir mesafe olması, bu normlara duyulan ihtiyacı askıya alma veya erteleme 

kabiliyeti şarttır. 

 

Normlara karşı eleştirel bir mesafede durmak hem zor hem de ciddi bir çaba 

gerektirmektedir. Bu durum elbette ki eleştirel mesafede duranın, bu normlardan tümüyle 

sıyrıldığı anlamına gelmemektedir. Cinsiyetçi ikiyüzlülük -tezin üçüncü bölümünde yer 

almaktadır- kavramına referansla anneliğe dair mevcut normlar; bilinçli bir kavrayış ve 

yüzleşme ile deşifre edilebilir. Kişi dilerse çocuk sahibi olabilir ve dilerse de olmayabilir. Bu 

noktada çocuksuzluğun arka planında yatan nedenlerin çözümlenmesinin basit olmadığı 

söylenebilir. Özellikle çocuk istemediği halde ileride bir gün ya da hazır olduğunda çocuk 

sahibi olacağını söyleyerek geçiştirenler; kısır olduğunu gizleyenler ve bu durumdan 

utananlar ya da anne ve çocuk dostu gibi olumlu tavır sergileyenler; anneliğin olumlu 

yönlerini yüceltenler elbette vardır. Esasen tutum ve davranış arasındaki söz konusu çelişkiler 

hem ataerkil sistem içinde bir dışlanma korkusunun hem de geleneksel\kutsal\ideal annelik 

rolünden sapmanın yol açtığı toplumsal, psikolojik ve kültürel endişelerin ve bedellerin 

sonucudur. Dolayısıyla söz konusu ikilem, hâkim sistemin söylem ve pratiklerine göre 

şekillenmektedir. O halde tüm endişelere ve bedellere rağmen, gönüllükle verilen bu kararın 

sebepleri nelerdir?  



76 
 

 BBC News Türkçe’nin (9 Aralık 2016), Çocuk sahibi olmamaya karar veren kadınlar 

anlatıyor başlıklı haberinde, anne olmama kararı alan kadınlar ile görüşmeler yapılmıştır. Bu 

kadınların çocuk sahibi olmama kararlarının ardında yatan nedenler; içinden gelmeme, 

çevresel koşullar, gezegenin durumu, yapılan işe ayrılan vakit, sorumluluk istememe, çocuk 

yapmanın bencil bir istek olması ve çocuklarla yaşanan deneyimler (öğretmenlik gibi) 

şeklinde olmuştur. Görüşmecilerden Merin Sever, “Anneme ilk söylediğimde, ‘Benim hiç 

içimden gelmiyor’ dediğimde, ‘Ya ileride gelir, olur’ falan diyordu. Aradan 10 yıl geçti, 

annem artık ‘Demek sen de böylesin’ diye ufaktan kabullenmeye başladı ama babamda henüz 

hiçbir kabullenme belirtisi yok,” derken; Tuğçe Yılmaz ise “Hayatla ilgili, yapmak 

istediklerimle ilgili şeyler arasında çocuk sahibi olmak yok, çünkü çocuk sahibi olmak büyük 

bir sorumluluk ve bu sorumluluğu karşılayabileceğimi düşünmüyorum… Zaten 7 milyar 

insanız ve insanlar üremeye devam ediyorlar,” sözlerini kullanmıştır. Gezegenin durumu ve 

iklimin etkisinin çocuk sahibi olma kararını ne derece etkilediği net olarak bilinmemektedir. 

İklim krizi ve çocuk sahibi olmama ilişkisi akademik ve bilimsel çevrelerce tartışılmaktadır. 

27-45 yaşları arasında 600 kişi ile yapılan bir araştırmaya göre, katılımcıların %92’3’ünün, 

iklim değişikliği nedeniyle gelecekte potansiyel çocukları için endişe duyduklarını ortaya 

koymuştur (Ng, 26 Temmuz 2021). Çocuk sahibi olmanın çevresel sonuçları olsa da doğan 

çocukların iklimi nasıl etkileyeceği yönündeki endişeler, iklimin çocukları nasıl etkileyeceği 

korkularına evrilmeye başlamıştır (Osaka, 2 Aralık 2022). 

Çocuk sahibi olmama kararının ardında birbirine benzeyen ve farklılaşan saikler 

yatmakla beraber; toplumsal dışlanma gibi bütün bedellerine rağmen bu kadınlar, anne 

olmama kararlarını sürdürmektedirler. Öte yandan görüşmeciler, Evlat edinme konusunda ne 

düşünüyorsunuz? sorusuna karşılık, bu konuya sıcak baktıklarını belirtmişlerdir. Ancak 

biyolojik olmasa da zaten dünyaya gelmiş bir çocuğa gönüllü annelik etmek, kutsal annelik 

anlayışı içinde düşünülmemiştir. Bu durumda ise evlat edinen kadınlar, ‘doğum yapmaktan 

korkmuş’ biri olarak etiketlenebilecektir. Tarih boyunca doğumun, her kadının yapabileceği 

doğal bir yetenek olduğu ve kadının zaten bu yeteneğe sahip olduğu düşünülmektedir. Oysaki 

her ne kadar bunu dile getirmek ayıp ve küçümseme ile karşılansa da teknolojik ve tıbbi 

gelişmelere rağmen doğum süreci ve sonrası; acılı ve sancılıdır. Bu deneyimi yaşayan çoğu 

kadın, süreç ile ilgili soruları ya geçiştirmekte ya da bu acıya katlanmaya değer bir varlığa 

sahip olduğunu -‘Kucağına aldığında bütün acıların hafifleyecek’ söylemi- ifade etmektedir.  



77 
 

B. Kavramın Tarihsel Gelişimi 

Tarihsel olarak çocuksuzluğa dair olumsuz tutum, direkt olarak kadınlara yönelik 

olmuştur. Çocuğu bedeninde büyütme, doğurma ve doğduktan sonra sorumluluğunu üstlenme 

konusunda kadın birincil sorumlu olduğundan; doğur(a)mama durumunda da kadın sorumlu 

tutulmaktadır. Öyle ki bu tutumun kökenleri Antik Çağ’a kadar geriye gitmekte; teolojik ve 

mitolojik olarak da temellendirilmektedir (Gouni ve diğerleri, 2022, s.2). Antik Yunan şairi 

Pindaros, “Tanrılar ve insanlar hepimiz aynı ailedeniz, hepimizi aynı ana doğurmuştur!” 

demiştir (Can, 2011, s.29). Antik dönemlerde gebe kadının ve bebeğin tehlikede olduğu 

inancından dolayı çeşitli doğum ritüelleri yapılmaktaydı (Nereye, 13 Kasım 2019). Kitab-ı 

Mukaddes’te (Eski ve Yeni Ahit) (Kutsal Kitap: Eski ve Yeni Antlaşma, 2014, s.2) şu şekilde 

aktarılır, “Tanrı insanı kendi suretinde yarattı, onu Tanrı'nın suretinde yarattı. Onları erkek 

ve dişi olarak yarattı. Onları kutsayarak, Verimli olun, çoğalın dedi, Yeryüzünü doldurun ve 

denetiminize alın; denizdeki balıklara, gökteki kuşlara, yeryüzünde yaşayan bütün canlılara 

egemen olun.” Bu ibare, doğumun ve üremenin önemini göstermektedir. İslam’a göre ise 

insan neslinin devamı ve var oluşun asıl amacı olan çocuk için, “Evlenin, çocuk sahibi 

olun…” emredilmiştir (Hökelekli, https:\\islamansiklopedisi.org.tr\cocuk). Tarihsel olarak 

hem anneliğin hem de çocuğun değeri, statüsü ve tanımı değişme yaşamıştır. Bu açıdan aileye 

olan yaklaşım teolojik, psikolojik, sosyolojik ve demografik kavramları ve bulguları içeren 

farklı disiplinleri içermektedir (Kağıtçıbaşı, 2019, s.146).  

19. yüzyıldan günümüze değişen ve dönüşen annelik kavramı; Taylor Allen’e  (2005, 

s.1) göre, ‘annelik ikilemi’ni ortaya çıkarmıştır. Batı toplumlarında annelik ikilemi, kadınların 

karşılaştığı zorlu sorunlardan biridir. Kadınlığın annelik kimliği ile özdeşleştirilmesinin izleri 

tarih öncesine kadar izlenebilse de anneliğin bir ikilem olarak algılanması nispeten yenidir. 

Nitekim annelik, ancak 20.yüzyılın başlarından beri özgürce seçilmiş bir seçenek olarak 

algılanmaya başlanmıştır. Ancak bu seçim, genellikle annelik rolü ile diğer roller arasında 

gerçekleşmektedir. Kadınlar bugün hâlâ hem ailenin başlıca sorumluluklarını üstlenmekte 

hem de çocuk yetiştirme işlerinin çoğunu gönüllü\gönülsüz olarak yerine getirmektedirler. 

Üstelik pek çok kadın anne olmasa bile kadınlığı annelik ile özdeşleştirme eğilimi 

taşımaktadır; zira anneliğin doğal olduğu ve her kadının bir gün anne olacağı fikri, 

hegemoniktir. Bu durumda anne olmayanların, bu kutsallık mertebesini reddederek kendi 

https://islamansiklopedisi.org.tr/cocuk


78 
 

doğasına aykırı olduğu varsayılan -doğurganlık bağlamında- kadınlık kimliğini mi 

sorgulamalı? Yoksa kadın-erkek dikotomik cinsiyet kurgusunda kadına biçilen annelik 

rolünün tarihsel olarak gönüllü olup\olmadığını mı tartışmak gerekir?  

Gönüllü çocuksuz kadınlar, çoğunlukla hedonist ilkeleri ön plana çıkararak anneliğin 

kutsallığına dair açmazları gün yüzüne çıkarmışlardır. Geleneksel ve modern toplumlara özgü 

olan çocuğun merkezde olduğu idealinden, ‘ben’ idealine geçiş yapılmıştır. Keza postmodern 

topluma özgü farklılıkların kabulü ilkesi neticesinde yüceltilen annelik kavramı, gönüllü 

çocuksuz kadınlar tarafından sorgulanmaktadır. Bu açıdan 21. yüzyılda erkeklerin ve 

kadınların bir kısmı, geleneksel aile modelinin karşı pozisyonunda bir model benimsemeye 

başlamıştır. İdeal aile tipi geniş aileden çok daha az sayıda bireyin bulunduğu çekirdek aile 

tipine geçiş söz konusudur.  Yapılan bir araştırmaya göre, bireyler, doğurganlık durumlarına 

göre farklı şekillerde yargılanmaktadır. Daha geniş ailelere sahip ebeveynlerin olumlu kişilik 

özelliklerine sahip olma olasılığının daha yüksek olduğu; birinin ne kadar az çocuğu olursa, 

olumlu kişilik özelliklerinin atfedilmesi daha az olabileceği bulgusu araştırma sonuçları 

arasındadır. Bu bakımdan çocuksuz ailelere ve bir çocuk sahibi olan ebeveynlere, genel olarak 

daha az olumlu özellikler atfedilmiştir (Callan, 1985, s.1049-1050).  Bir çocuk sahibi annelere 

‘İleride nasılsa ikincisini de istersin’ veya ‘İkincisini ne zaman yapmayı planlıyorsun’ gibi 

baskıcı\buyurucu sorular sıklıkla yöneltilmektedir. Çocuk sahibi olmanın norm(al) olduğu 

düşünüldüğünden, çocuk sayısının en az iki tane -ilk çocuk yalnız kalmasın ya da çocuklardan 

birine bir şey olması gibi durumlar sebebiyle- olması beklenmektedir. Azınlıkta olan ve 

olumsuz özellikler atfedilen gönüllü çocuksuz ebeveynler,  aile kurumu tanımının ve 

sınırlarının -‘Çocuksuz aile olmaz’ söylemi- dışında sayılmaktadır. Oyuncu Meryem 

Üzerli’nin (Ceylan, Milliyet Molatik), evli olmadığı halde çocuk sahibi olması\olmak istemesi 

ve bu tutumuna karşı yapılan eleştirilere karşılık olarak, “(Kızım ve ben) Kendi ailemizi 

kuruyoruz,” şeklindeki sözleri, geleneksel çekirdek aile modeline aykırıdır.  

Bu bağlamda son yıllarda ise anneliğin, kadınlar için farklı anlamlar taşıyabileceği 

ortaya çıkarken; çocuk doğurmamayı ‘tercih’ eden kadınların sayıları da artmaktadır. Maier’e 

(2015, s.20) göre, “Çocuk ne bir haktır ne de bir zorunluluk. Yalnızca bir olanaktır.” Çalışan, 

kariyer hedefi olan, çocuk sahibi olmayı fayda-risk faktörlerine göre değerlendiren, 

bireyciliğin ön planda olduğu, özgür olan ve kimlik kaygısı yaşamayan kadınlar gönüllü 



79 
 

çocuksuz olmayı tercih etmektedirler. Aşırı uçtaki post-modern kadınlar, çoğu zaman bu 

tercihlerini çeşitli kaygılarla dile getirememektedirler. Bu kavram, İngiltere’de ebeveyn 

olmayanların baskı grupları işlevi gören dernekler kurmaları ve bu derneklerin childless 

(çocuksuz) yerine childfree (gönüllü çocuksuz) kelimesini dayatmaları neticesinde kabul 

görmüştür, çünkü çocuk sahibi olmama kararı bir engel değil, aksine bir tercihtir (Maier, 

2015, s.17). Bu tercihin daha önceki yıllara nazaran daha rahat dile getirilmesi, toplumsal 

değişmenin bir ifadesidir. Örneğin, popüler kültür\medya\sosyal medya alanlarında ‘çocuk 

istememe’ tercihi, olumsuz eleştiriler ve toplumsal linçlere rağmen çok daha cesurca dile 

getirilmektedir. Eleştirilerin ana ekseni, ‘çocuğun değeri’ üzerinedir. Tezin birinci bölümünde 

tartışıldığı üzere, Sanayi Devrimi öncesi çocuğun statüsü görünmez iken; anneliğin 

yüceltilmesine paralel bir biçimde çocuğun mevcut varlığı da yüceltilmeye başlanmıştır. Yüce 

bir görev olarak annelik ve aynı zamanda doğurganlık\rahim gücü ancak çocuğun değerli 

olmasıyla mümkün olmuştur.  

Sanayi Devrimi’nden önce, Ortaçağ’da çocuğun kesin sınırlarla belirlenmiş bir statüsü 

olmadığından ve ölüm oranları da fazla olduğundan, bu yıllarda ‘çocuksuzluğa’ yönelik net 

bir bilgiye ulaşmak güçtür. Keza hem bu yıllardan günümüze bir annenin çocuğuna karşı olan 

sevgisi ve anneliğe dair egemen normlar değişmeye uğramıştır hem de bilinçli bir tercihin 

sonucu olan gönüllü çocuksuzluk kavramı, çok yakın bir tarihin değeri olarak ortaya 

çıkmıştır. Günümüzde herhangi bir ebeveynin, ne kadar az çocuğu olursa, her birine o kadar 

fazla yatırım yapabilir düşüncesi hâkimdir. Dolayısıyla bireyler ya daha az çocuk sahibi 

olmayı tercih etmektedirler ya da çocuksuz bir hayat sürdürmektedirler (Kanazawa, 2014, 

s.157). Tarihsel olarak, modernleşmeden günümüze tüketimin teşvikiyle, annenin, her çocuk 

için ayrı ayrı ‘tüketmesi’ talep edilir\beklenir. Ebeveyn, her bir çocuğun ihtiyaçlarına 

yetişmekte zorlanır. Bu açıdan hegemonik annelik anlayışının baskıcı\buyurgan yönü ve bu 

bağlamda doğum oranlarının düşmesi, anlaşılır bir durumdur.  

Viviana Zelizer (1985, s.3-5), Pricing The Priceless Child: The Changing Social 

Value of Children isimli kitabında oldukça düşündürücü olan iki soru sorar: Çocukların 

toplumsal değeri, görece kısa bir süre içinde nasıl bu kadar çarpıcı bir biçimde değişti? 

Çocukların hayatlarının manevi değeri, haneye katkılarının ortadan kalkmasıyla neden arttı? 

Bu durum, çocuğa yapılan harcamalar düşünüldüğünde paradoksal bir durumdur. Çocuğun 



80 
 

ekonomik değeri, özellikle ‘oğlan’ çocuğuna sahip olma arzusunu perçinlemiştir. Çocuğun 

Değeri Araştırması sonuçlarına göre, 1975 yılından 2003 yılına kadar geçen 30 yıllık süreçte 

dahi oğlan çocuğuna sahip olma arzusunda değişmeler olmuştur. 1975 yılında yapılan 

araştırmalarda, katılımcıların %16’sı kız çocuk, %84’ü oğlan çocuk istediğini ifade ederken; 

ikinci araştırmada kentli, eğitimli, genç annelerin %59’u kız çocuk, %41’i oğlan çocuk 

istediğini bildirmiştir. Bu değişme, çocuktan beklenen ekonomik değerin düştüğünün bir 

ifadesidir. 1870’lerden sonra, bir çocuğu büyütmenin toplam maliyeti artmış; çocuğun 

‘ekonomik değeri’ düşerken -ev ekonomisine katkısı anlamında- ‘duygusal değeri’ artmıştır. 

Aynı şekilde Kağıtçıbaşı ve Ataca (2015, s.378) da, çocuğun ekonomik değerinin azalmasıyla 

genel değerinin azalmadığını; değişen dünyada ekonomik değerin psikolojik ve duygusal 

değere kaydığını ifade ederler. Böylece çocuk sahibi olmaya dair fikirler, esasen ekonomik, 

psikolojik ve sosyal değer bağlamında Yatırım Yapma, Çocuk Yap (!) sloganına evrilmiştir 

(Yön, 24 Mart 2017; Özdemir, 26 Mart 2017). Bu durumda çocuğun statüsü, aileye sağladığı 

ekonomik değerden ayrışarak psikolojik ve sosyal değerin ön plana çıktığı bir dönüşme 

yaşamıştır. Bu açıdan çocuğun varlığının ‘maddi’ katkısı göz ardı edilerek ‘manevi’ katkısının 

üstün tutulduğu bir konumdadır. “Neden çocuk sahibi olmalıyız?” sorusuna verilen cevaplar 

da çocuğun manevi katkısı ekseninde meşruiyet kazanmaktadır. Çocuk sahibi olmak, her ne 

kadar ekonomik olarak ‘pahalı’ olsa da önemli olan çocuğun bireysel ve toplumsal olarak 

anneye -ve elbette ki babaya- sağladığı kazanımlardır. 

Aynı şekilde bu araştırmada, 1975 yılında anneler ve 2003 yılında genç anneler ile 

yapılan ‘çocuk istememe nedenleri’ karşılaştırılmıştır. Araştırmada, ‘Çocukların büyümesini 

izlemek zevklidir’, ‘Etrafta küçük çocuk eğlenceli olur’, ‘Sevecek ve bakacak biri olması için’ 

sorularına verilen yanıtlarda 28 yıl içinde değişmeler gözlenmiştir. Önceki araştırmaya göre, 

2003 yılındaki araştırmada genç annelerin verdiği yanıtların artması; çocuklara olan duygusal 

bağlılığın arttığını göstermiştir. ‘Yaşlandığımda çocuklar yardım edebilir’ konusuna ise 

eğilim azalmıştır. Çocukların eve yardım etmesi ve ekonomik katkısına ilişkin beklentiler ise 

her iki yılda da olmamıştır (Kağıtçıbaşı, 2019, s.166). Zelizer’in (1985, s.6) de aktardığı 

üzere, çocukların ev işlerine de katkısı azalmıştır. Dahası çocuklar çalışsalar veya ev işlerine 

yardım etseler de bu ancak onların eğitimleri için bir tecrübe olarak görülmektedir. Yani 

ebeveynler, çocuklarının karakter gelişimi için çalışmalarını istemektedirler. Bu bakımdan 

çocukların ekonomik anlamda yararlı olması beklenmemektedir. Çocuklar, kendi paralarını 



81 
 

kazanmadan önce ebeveynlerinin parasını harcamayı öğrenirler. Günümüzde de çocukların 

çalışması\çalıştırılması ve ebeveynlerin çocukları üzerinden para kazanması, rahatsız edici bir 

durum olarak karşılanır. Bu ebeveynler genellikle duygusuz, açgözlü veyahut idealden uzak 

anneler ve babalar olarak etiketlenmektedirler. Örnek verilecek olursa, özellikle sosyal 

medya\medya platformlarında model, oyuncu rolleriyle fotoğraflarda ve programlarda 

çocuklar boy göstermektedir. Üstelik instagram gibi sosyal medya platformlarında çocuklar, 

tüketimin birer nesnesi haline getirilmektedir. Takipçi kitlelerinin bir kısmı tarafından olumlu 

karşılanan bu yolla para kazanılması, bazı kesimler için manevi olarak, yanlıştır. 

Annelik ve çocuğun değeri konusunda dönüşme ve değişmelerin söz konusu olması, 

doğurganlığa dair tutum ve davranışları etkilemektedir. Yapılan bir araştırma, doğurganlık 

konusunda dört farklı belirleyicinin olduğunu ortaya koymaktadır. Bu belirleyicilerden ilki 

biyolojidir ve doğurganlığı içermektedir. İkinci belirleyici kategori ise üremeyi kontrol 

etmeye yönelik bilgi ve teknolojik gelişmelere ek olarak doğum kontrol üzerindeki 

kontroldür. Üçüncü belirleyici ise şanstır. Ancak doğum kontrol yöntemleri ve kürtajın olması 

tesadüfi doğumları azaltmıştır. Son belirleyici ise çocuk arzusudur. Çocuk sahibi olma 

konusunda en büyük tartışma bu konudadır. Normatif açıklamalar her ne kadar kanıtlayıcı 

açıklamalar sunsalar da tatmin edici değillerdir  (Friedman, Hechter ve Kanazawa, 1994, 

s.376). Dolayısıyla normatif nedensellik, çocuk sahibi olma konusunda yalnız başına 

belirleyici değildir. Bireysel, biyolojik, ekonomik -günümüzde yetişkinliğe kadar çocuktan 

böyle bir beklenti yoktur-, ideolojik, kültürel veyahut toplumsal nedenler belirleyici 

olabilmektedir. 

Yıllar içinde çocuğun toplumsal ve kültürel olarak artan değeri, annenin ev içi rollerini 

de artırmıştır ve bununla ilintili olarak yüceltilen annelik, çocuğun da yüceltilmesi anlamına 

gelmektedir. Söz konusu paradoks, anneliğin toplumsal ve kültürel değerinin de bir ifadesidir. 

Amerika’da, 1930’lu yıllarda çocuksuz çiftlerin karaborsadan bebek satın almak için 

ödedikleri büyük paralar, ilgi çekicidir. Kaza sonucu çocuk ölümü vakalarında ise 

mahkemeler, ebeveynlere büyük meblağlar ödetmekteydi (Zelizer, 1985, s.6). Üstelik 20. 

yüzyılın ilk yarısından itibaren çocukların tramvaylar ve otomobiller tarafından kaza sonucu 

ölümü, yeni ve endişe verici bir toplumsal sorun olarak ortaya çıkmıştır. Küçük çocukların 

hayatlarını korumak için ulusal bir güvenlik kampanyası dahi başlatılmıştır (Zelizer, 1958, 



82 
 

s.23). Anlaşılan o ki çocuğun yaşamı kutsallaştırılmıştır. Çocuğun kaybı ile yaşanan ıstırap 

yalnızca ebeveyni değil; aynı zamanda hem toplumu hem de siyasi otoriteyi 

ilgilendirmekteydi. Fabrikalarda çalışacak kadın ve çocuk işçilere olan ihtiyacın artması, ölüm 

vakalarına verilen tepkinin etkilerinden biriydi. Bu noktada Sanayi Devrimi sonrası annenin 

ve çocuğun statüsünün değişmesi ve doğum oranlarında değişikliklerin yaşanmasının en fazla 

görünen yüzü, dünya savaşlarıdır.  

Gillespie’ye (2003, s.124) göre, tarih boyunca kadın ve kadınsılık; annelik rolü 

etrafında inşa edilmiştir ancak son yıllarda çocuksuz kadınların varlığı da artış göstermiştir. 

25 kadın ile görüşme yapan Gillespie, çocuksuz yaşam tarzına etki eden faktörlerin; 

feminizmin yükselişi, üreme tercihlerine daha geniş erişim ve kadınların ücretli işgücüne 

sahip olmasının toplumsal değişme ve dönüşmede etkili olduğunu tespit etmiştir. Araştırmada 

elde edilen bulgulara göre, çocuksuz kadınların tümünün doyumsuz bir yaşam sürdükleri 

fikrine meydan okuyan sonuçlar elde edilmiştir. Kadınların özgürlüklerini ve partnerleri ile 

olan ilişkilerini ön plana çıkarma istekleri gibi faktörler konusunda her ne kadar genellemeler 

yapılamasa da bu bulgular, gönüllü çocuksuzluğun toplumsal cinsiyet kimliği ve gönüllü 

çocuksuzluğun toplumsal anlamına dair elverişli veriler sunmaktadır.  

 

C. Kavramın Toplumsal ve Psikolojik Anlamı 

‘Çocuğun olunca anlarsın’, ‘Anne yüreği bu, bilir, hisseder’ ya da ‘Anne olunca 

anlarsın’ sözleri, çocuk sahibi olmayan bütün kadınların eninde sonunda duydukları sözlerdir. 

Anne olmayınca anlaşılamayan şey nedir veyahut hissedilmesi gereken duygu nasıl idealize 

edilmiştir? Annelik kavramının toplumsal anlamının neden bu kadar idealize edildiğini 

çözümlemek, şimdiye dek yapılan değerlendirmeler de odağa alındığında, zor değildir. 

Annelik üzerine yapılan tartışmalarda, bu konuyla ilgili geleneksel norm ve değerler 

genellikle yüceltilmektedir ve hatta bu normlara muhalefet edenler de söz ve davranışları 

arasında ortaya çıkan aleni\zımni çelişkiler neticesinde anneliği, kutsallaştırmaktadırlar. Tezin 

ilk bölümünde tartışıldığı üzere annelik; tarihsel, toplumsal, kültürel ve ideolojik 

çiftdeğerliliklere (ambivalans) haizdir. Elaine Tuttle Hansen’in (1997, s.3) Mother Without 

Child: Contemporary Fiction and the Crissis of Motherhood isimli çalışmasında aktardığı 



83 
 

üzere, annelik, kadınlara aynı anda hem güç, saygınlık ve özveri sunarken hem de baskı ve 

alçalma sunmaktadır. Toplum içinde özel bir statüsü ve ayrıcalığı olan bir konumda yer alan 

annelik; baskılar ve bedellerine rağmen çoğu kadınlar için rızayla\gönüllülükle üstlenilen bir 

roldür. Ezgi Sakman’ın (2021, s.102) gönüllü çocuksuzluk üzerine yaptığı literatür 

incelemesinde yer verdiği tartışmada öne sürdüğü ‘çocuklu aile dostu’ tespiti, bu durumu 

açıklamaktadır. Ancak burada çocuklu aileden ziyade çocuklu kadınların -erkeklere nazaran- 

daha fazla ayrıcalık talebinde bulunduğunun altını da çizmek gerekmektedir.  

O halde kadınlar, bedenlerinin doğurganlığa izin verdiği ölçüde eril imtiyazlardan 

yararlanmak adına, cinsiyetçiliği gönüllü olarak veya isteyerek sürdürüyorlar denilebilir mi? 

Basit bir örnek verilecek olursa, cinsiyeti fark etmeksizin aynı statüde çalışan insanlardan evli 

ve çocuklu kadının iş ortamında durumu daha farklıdır. İşin yapıldığı mekân dışında ortaya 

çıkabilecek ani işlerin gerçekleştirilmesi kendisinden istenmeyerek ona imtiyaz sağlanabilir. 

Kendisinden istense bile müsait olsun ya da olmasın, çocuklarını öne sürerek bu işin kendince 

daha ‘müsait’ olan kişiler (çocuksuz, bekâr kadın veya erkek) tarafından yapılmasını talep 

edebilir. Bu durumun devamlı olması fırsat eşitliğinden ziyade, içinde bulunulan durumdan 

çıkar sağlamaya dönebilir. Böylece iş yerindeki iş yükünü hafifletebileceği gibi onun yerine 

işini yapan kişilerin, bu gerekçelerle mesaisi haksız bir biçimde artabilir. Bu ve benzer 

simgesel şiddet temelinde değerlendirilebilecek örnekler çoğaltılabilir. Öte yandan söz konu 

eleştiri elbette ki her anne için geçerli değildir ancak böyle bir imtiyazı baba da istediği 

takdirde durum makul görülebilir. Bir başka örnek ise çocuksuzluk ile bekârlık arasında 

kurulan ilişkidir. Bekârların çocuk sahibi olmayacağı yönünde örtük taraflılık sergilenmesi 

yalnızca evli insanların çocuk sahibi olabileceği ön yargısından kaynaklanmaktadır. 

Başlangıçta boşanmış veyahut bekâr annelerin de olabileceği akla gelmemekle birlikte 

homoseksüel bir çiftin çocuk sahibi olma ihtimali -bazı ülkelerde yasal olsa da çocuğu 

büyütenler anne ve babadır fikri haizdir- çoğu zaman düşünülmemektedir. Esasen anneliğin 

anlamına dair çelişkiler göz önünde bulundurulduğunda, gönüllü olarak anne olmamanın 

toplumsal anlamına dair çelişkiler de gözlenebilir. Gönüllü çocuksuzluk kavramına ilişkin şu 

temel soru ön plana çıkar: Kadının toplumsal, kültürel ve ekonomik sermaye edinmesini 

sağlayan annelik kimliğinden ‘gönüllü olarak’ vazgeçmesi ve reddetmesi mümkün müdür? 

Nitekim annelik anlayışının temelinde uzun yıllardır kadına özgü rahim gücü, kadına has bir 

statü yaratır.  



84 
 

Peki, doğurma kararı veyahut çocuk sahibi olma kararının inisiyatifi kimdedir ve bu 

kararı etkileyen farktör\faktörler nelerdir? Doğurma kararını, avantaj-dezavantaj boyutunun 

rasyonel bir biçimde değerlendirilmesinden ziyade duygusal ve normatif sebepler 

etkilemektedir. Bu temelde esasen çocuk yapmamak; normdan, normal olandan bir sapmadır. 

Bir anneye neden çocuk sahibi olduğu sorulmazken; gönüllü olarak çocuk sahibi olmayan 

kişiden devamlı olarak bu kararın gerekçeleri istenir (Badinter, 2011, s.20). Dolayısıyla 

gönüllü çocuksuz olmak; aynı zamanda hegemonikleşmiş annelik anlayışına dair norm ve 

değerlerin eleştirisini ve bu anlayışa eleştirel bir perspektiften bakmayı gerektirmektedir.  

Merin Sever’in (2015, s.73) yaptığı değerlendirmeye göre: 

Annelik kurgusunun eleştirilmesi, aynı zamanda gönüllü çocuksuz 

kadınlara yöneltilen -her kadının annelik içgüdüsüne sahip olduğu, doğal olarak 

çocuklarla ilgilenmeyi bildiği ve aslında kalbinin derinlerinde anne olmayı 

arzuladığı gibi- kadınlığa içkin görülen kabullerin de sorgulanması anlamına 

gelir. Bu yargıların tüm kadınlara yönelen genelleyici ve etiketleyici niteliğinden 

dolayı, anne olsun veya olmasın, mevcut annelik ve kadınlık kurgusundan 

rahatsızlık duyan herkesin bu kurguları tartışmaya açma ve üzerine söz söyleme 

hakkı doğar. 

 

Bu durumda anneliğin kutsallaştırılmasının ve yüceltilmesinin; kadınlara yüklediği 

sorumluluklarının ağırlığı ne ifade eder? Ertuğrul Eşel (2010, s.70), Anneliğin Nörobiyolojisi 

isimli çalışmasında şu soruya yer verir: Anneliğin, anneye faydası var mıdır? Bu soru, 

anneliğin toplumsal anlamı düşünüldüğünde oldukça sarsıcıdır. Çalışmada, Polonya’da 

yapılan bir araştırmaya yer veren Eşel’in aktardığına göre, her çocuk, annenin ömründen 

ortalama olarak 95 hafta (yaklaşık 2 yıl) kısaltırken; babanın ömrünü kısaltmamaktadır. 

Dahası kız çocuk, babanın yaşamını 74 hafta uzatmakta iken; erkek çocuğun ise bu yönde bir 

etkisinin olmadığı bildirilmiştir. Bu çerçevede anneliğe toplumsal olarak yüklenen anlam ve 

önem, kadınlara yüklenen sorumlulukların ağırlığını ve bedellerini gün yüzüne çıkarır. Daha 

önce de üzerinde durulduğu gibi annelik, kadının tüm hayatını etkileyen tam zamanlı bir 

iştir\görevdir. Ancak postmodernleşme ile birlikte anneliğe dair bilinçli bir anlayışa sahip 

çoğu kadın, bu işi\görevi veyahut sorumluluğu üstlenmeyi tercih etmediği\etmek istemediği 

fikrini benimsemektedir. 



85 
 

Buradan hareketle, “Anneler, anne olmaktan pişman olabilirler mi?” şeklinde bir soru 

sorulabilir. David Matley (2020, s.1-8) tarafından 2000 yılında kurulan Mumsnet isimli 

çevrimiçi bir sosyal ağ platformu üzerine bir araştırma yapılmıştır. “I Miss My Old Life”: 

Regretting Motherhood on Mumsnet isimli makalede yer alan araştırmaya göre, iyi anne olma 

kriterleri her ne kadar anneliği değerli ve tatmin edici olarak değerlendirilmesini sağlasa da 

son yıllarda, çocuk sahibi olmaktan pişman olan ve ebeveynliğe yönelik söylemleri 

sorgulayan kadınlar ile ilgili tartışmalar artmıştır. Bu araştırmada, itiraf edilmesi zor olan 

‘anne pişmanlığı’ tabusu ile nasıl başa çıkıldığı ve iyi-kötü anne söylemleri ikilemi arasında 

kadınların nasıl bir benlik duygusu yaratmaya çalıştıkları incelenmiştir. “Kendimi kaybettim”, 

“Yerde bir delik”, “Geçmiş hayatımı özlüyorum” gibi başlıklar altında değerlendirilen 

annelik deneyimleri; pişmanlık ve ardından gelen suçluluk, benlik kaybı, utanç duygularıyla 

ön plana çıkmaktadır. Dolayısıyla çocuksuz geçmiş yaşamı özlemek, anne pişmanlığı 

tartışmalarında tekrar eden bir temadır. Ancak bu ve benzer düşüncelerin, toplum içinde itiraf 

edilmesinin güç olması bir yana, kadınların kendilerine itiraf edebilmeleri dahi çok zordur.  

Böyle bir kararı veren kadınlar için ‘Çocuk ne zaman?’, ‘Çocuk sahibi olmayacaksan neden 

evlendin ki?’, ‘Hayatın anlamı ne o zaman?’, ‘Pişman olacaksın!’, ‘Bu mutluluktan mahrum 

mu kalacaksın?’, ‘İleride yalnız kalacaksın’ şeklindeki sözlerin ardında toplumsal, kültürel ve 

ideolojik bir arka plan vardır.  Esasen kadın bedenine özgü doğurganlığın\rahmin reddi; kadın 

kimliğinin rolüne dair norm ve değerlerin reddidir. Dolayısıyla toplumsal açıdan gönüllü 

çocuksuz olmak, ‘çocuğu olmayan kişi’ şeklindeki kısıtlı bir tanımlamadan çok daha 

fazlasıdır. Orna Donath (2022) tarafından kaleme alınan Annelikten Pişman Olmak isimli 

kitapta, ‘pişmanlık’ üzerine bir çalışma yürüten yazar, belli bir kitleye hitap ediyor olsa da 

önemli bir konuyu salık verir, çünkü kitapta ‘annelik yükü’ -maddi ve manevi olarak- 

eleştirilirken; övülen ve yüceltilen annelik kazanımları tartışmaya açılmaktadır. Özellikle 

koronavirüs pandemisi
30

 ile birlikte, annelikten pişman olma görünür olmaya başlamış; 

annelerin ev içinde maruz kaldığı baskının, yorgunluğun ve sorumlulukların ağırlığı 

                                                           
30

 UNICEF Türkiye (31 Mart 2020), Anne babalara Koronavirüs (COVID-19) salgını sırasında uygulayabilecekleri 
öneriler başlıklı yazısında, 15 maddelik bir fikir listesi vermiştir. Örneğin, okulların kapatılmasının ardından evde 
çocuklarıyla baş başa kalan ebeveynler için sunulan öneriler şu şekildedir: “İşe gidemiyor musunuz? Okullar 
kapalı mı? Maddi konularda  endişeleriniz mi var? Stresli hissetmeniz ve bunalmanız anlaşılır bir durum. 
Okulların kapatılması, çocuklarımızla daha iyi ilişki kurmamız için bir fırsat sunuyor. Onlarla baş başa zaman 
geçirmek hem ücretsiz hem de eğlenceli. Bu arada çocuklara sevildiklerini ve güvende olduklarını hissettirip aynı 
zamanda önemli olduklarını gösteriyor.”  
 
 



86 
 

yoğunlaşmıştır. Peki, Donath, ataerkil sistem içerisinde duyulmayan ve görmezden gelinen 

pişmanlıktan bahsederken neyi kastetmektedir? 

Donath’a (2022, s.17) göre: 

Annelikten pişman olma konusunun tartışıldığı birkaç ülkede ilginç bir 

durum meydana geldi: Pişman olmakla ilgili tartışma, bazen çıkış noktasını 

geride bırakarak hızla annelerin ikircikliği konusuna kaydı -bu, pişman olmaktı. 

Bu eğilim, aslında annelerden sessiz kalmalarını talep eden toplumlarda, 

pişmanlığın annelerin çok çeşitli karmaşık tecrübeleri arasında yer almasıyla 

açıklanabilir. Ancak ikisi aynı şey değil: Pişman olma deneyiminin içinde annelik 

konusunda ikircikli duygular bulunabilirken, anneliğe karşı ikirciklilik bundan 

pişman olduğunuz anlamına gelmez. Hem ikircikli duyguları olan ancak anne 

olmaktan pişman olmayan anneler, hem de anne olmaktan pişman olup ikircikli 

duyguları olmayan anneler vardır. 

 

Başka bir deyişle, anne olmaktan pişman olma\olmama durumu konusunda çelişik 

duygular söz konusu olsa da burada üzerinde durulması gereken husus, pişmanlık duygusunun 

insana özgü bir duygu olduğunu hatırlamaktır. Anneliğe dair kalıp yargılarımız fazlasıyla 

keskin olduğundan, bir annenin pişman olabileceği fikrine karşı mesafeli durulmaktadır. 

Diğer yandan, BBC News Türkçe’nin (7 Aralık 2016), yayınlamış olduğu 100 Kadın: Çocuk 

Sahibi Olmaktan Pişman Olan Anne ve Babalar isimli haberde, çocuk sahibi olmanın 

pişmanlığını yaşayan ebeveynlerin deneyimleri aktarılmıştır. Görüşmecilerin fikirleri kendini 

boş hissetme, çocuk yetiştirmenin pahalılığı, kariyer hedefine ulaşamama, partner ile 

ilişkilerin sorunlu hale gelmesi, mutsuzluk, stres, zaman tüketimi ve kimlik kaybı gibi 

sorunlar eksenindedir.  

Görüşmecilerden Alex (ABD): 

Anne olduktan sonra kendini bomboş hisseden tek kişi olmadığımı bilmek 

iyi bir şey. Her iki çocuğumu da çok sevmeme rağmen bugün onları doğurmamış 

olmayı istediğimi hissediyorum. Çocuk yetiştirmek çok pahalı olduğu gibi 

kadınlar için 35 yaşını aşmayı beklemeden yapılırsa kariyerdeki ilerlemeye de 

engel olabiliyor. Anne olmanın getirdiği pek çok mutluluk var ancak ben aşırı 

yorgun ve eksik hissediyorum. 

 



87 
 

Görüşmecilerden Alex pişmanlığını dile getirirken; görüşmecilerden Andrea da geniş 

bir aile kurma hayalinin sonuçlarını ve annelik konusundaki deneyimlerini aktarmıştır. 

Görüşmecilerden Andrea (İtalya) ise:  

Parçalanmış bir ailede büyüdüğüm için her zaman büyük bir ailenin 

parçası olmayı hayal ettim. Harika bir kocam var ve üç çocukla sıkışıp kaldım (bu 

doğru bir sıfat). ‘Ne dilediğine dikkat et’ sözü hiç bir zaman bu kadar delici 

olmamıştı. Bunu yazarken kızım boynuma asılıyor. Onun bana anne diye 

bağırmadığı ve kavga etmediğini duymadan ‘sevgi dolu evimde’ tuvalete bile 

gidemiyorum. 

 

Çocuksuzluk normuna karşı baskıcı ve eleştirel anlayışlar ile toplumsal olarak 

olumsuz bakış açısını da düşünerek Badinter’in (2011, s.19), “Aklın, doğurma kararında 

gerçekten çok az bir etkisi vardır,” sözlerini yeniden hatırlamak gerekmektedir. Bu durumda, 

çocuk isteği veya arzusu akıllıca olmayan ancak duygusal olan bir durumdur varsayımı, 

düşündürücüdür. Intelligence and Childlessness isimli araştırmasıyla ‘zekâ’ ve ‘çocuksuzluk’ 

arasındaki bağlantıyı irdeleyen Satoshi Kanazawa (2014, s.157-159), evrimsel psikolojideki 

son teorik gelişmelerin daha zeki bireylerin, daha az zeki bireylere göre çocuksuz kalmayı 

tercih etme olasılığının yüksek olabileceği savına odaklanmıştır. Bununla birlikte, evrimsel 

bir bakış açısından insanların neden çocuk sahibi olduklarını sormak yanlış bir sorudur, çünkü 

insanlar, doğadaki diğer tüm canlılar gibi üreme özelliğine haizdir. Bu açıdan bakıldığında 

insanın yalnızca biyolojik değil aynı zamanda toplumsal ve kültürel bir varlık olması 

hasebiyle bu soruyu sormak yanlış değildir. Birleşik Krallık’ta yapılan araştırmanın 

bulgularına göre, daha zeki bireylerin, ebeveynliğe daha az değer verdiği ve yalnızca daha 

zeki kadınların (daha zeki erkeklerin değil) ömür boyu çocuksuz kalma olasılığının olduğu 

anlaşılmıştır. Bu olasılık evrimsel yeni bir değer ifade etmekte; esasen gönüllü çocuksuzluk 

kavramının da evrimsel olarak yeni olduğuna işaret etmektedir. Ancak daha önce de 

tartışıldığı üzere, sahip olunan zekâ, kişinin tutum ve davranışları üzerinde tümüyle etkili 

değildir. Üstelik kişinin zekâ düzeyi arttıkça, cinsiyetçi ikiyüzlülüğü de artmakta ve 

cinsiyetçiliğin yeniden üretimine yol açmaktadır\açabilmektedir.  



88 
 

Toplumsal olarak çocuksuzluğa karşı hem kadın hem de erkeklere
31

 karşı olumsuz bir 

bakış açısı ve tutum mevcuttur. Toplum ve kültür anne olmayı tercih etmemeyi, çocuk 

sevmemekle aynı anlamda olduğunu düşünmektedir. Köşe yazarı Oray Eğin’in, Çocuksuzluk 

Özlemi yazısında sarf ettiği sözler, sosyal medya gündemini oldukça meşgul etmiştir. Oray 

Eğin’e (HABERTÜRK, 23 Ağustos 2021) göre, “Çocuk yapmamayı bir eksiklik değil, tercih 

olarak seçen biri olarak pozisyonum çok net: Çocuklu ailelerin çocuksuzlara çocuklarını 

dayatma hakları olmamalı. Hatta çocuklarını sevdirme zorunluluğu bile olmamalı.”  Eğin’in 

çocuksuz uçak özlemine dair düşünceleri, toplumun bazı kesimlerinden destek alırken; bazı 

kesimler tarafından da eleştirilmiştir. Esasen Eğin, çocuk sevmemekle, bencillikle ve çocuklu 

aileleri anlamamakla suçlanmıştır. Yine de bu tartışmaların ardından sosyal medyada 

çocuksuz otel, restoran ve hatta düğün konuları konuşulmuştur. Başka bir örnek, oyuncu 

Larissa Gacamer’in (HABERTÜRK, 17 Mayıs 2020), sosyal medyada maruz kaldığı “Neden 

çocuk yapmıyorsun?” baskılarına karşı açıklama yapmak durumunda kalmasıdır. Bu açıdan 

toplum, Eğin’den daha anlayışlı olmasını beklerken; Gacamer’den de neden çocuk sahibi 

olmadığının gerekçelerini -bilinçdışında olumsuz bir çağrışım yaratmaktadır- açıklamasını 

beklemektedir. Oysaki çocuk sahibi olan birine “Neden çocuk yaptın?” gibi bir soru 

yönlendirilmemektedir. Bu bakımdan Gacamer’in uğradığı simgesel şiddet, hegemonik 

anneliğe dair baskıcı\buyurgan normların nasıl da yeniden üretildiğine yönelik önemli bir 

örnektir.  

Ne var ki kişi çocuk sevebilir de sevmeyebilir de veyahut kişi, çocuk sahibi olmak 

istemeyebilir ve elbette ki bir veya daha fazla çocuk sahibi olmak da isteyebilir. Çocuğun 

sevilmesi gerektiği inancı da modernite ile birlikte dönüşmüş ve annelik, kadınların en asli 

görevi olmuştur. Hem annelik hem de çocuksuzluk kararı, bir zorunluluktan ziyade bir tercih 

olmalı ve kadınların annelik kimliği dışında farklı bir kimlik edinimi, özgürleştirilmelidir. Bu 

bakımdan gönüllü olarak çocuk sahibi olmama normu da dâhil olmak üzere esasen gönüllü 

olarak anne olma normu deşifre edilmelidir. Dolayısıyla hem uygulanan demografik 

                                                           
31

 Gönüllü çocuksuz kadınlara ve erkeklere dair varsayılan bazı özellikleri iki farklı deney ile araştıran Some 
Assumed Characteristics of Voluntarily Childfree Women and Men isimli makalede, katılımcılara ilk deneyde 
öncelikle, bir hikâye sunulmuştur. İkinci deneyde çocuk sahibi olmak istemeyen erkeklerin de en az kadınlar 
kadar olumsuz kalıp yargıların kurbanı olabileceği görülmüştür (Jamison ve diğerleri, 1979, s.266-273). Bu 
açıdan çocuksuzluğun toplumsal anlamı, yalnızca kadınları değil; erkekleri de köşeye sıkıştırmakta ve bedel 
ödettirmektedir.  
 



89 
 

politikalar hem de teknoloji ve tıp alanında yaşanan ilerlemeler ile birlikte taşıyıcı annelik, 

yumurta dondurma işlemi ve sperm bankalarının varlığı; annelik kavramını yeniden 

düşünmemizi sağlayan mühim gelişmelerdir.  

 

II. DEMOGRAFİK POLİTİKALAR VE TIBBİ GELİŞMELER 

Sanayi Devrimi’nin ardından teknolojik gelişmeler hızla artarken modernitenin ortaya 

çıkışı ile birlikte demografik politikalar da gündemde olmuş ve 18. yüzyılın son çeyreğine 

gelindiğinde nüfusa olan ilgi artmaya başlamıştır. Bu yıllarda toplumsal bir değer atfedilmeye 

başlanan annelik, yüceltilmeye başlanmış ve bu kutsal görevlerini yerine getirmeleri adına 

çocuk bakımını üstlenmeye dönmeleri emredilmiştir. Bu dolayımla 19. yüzyıl ile birlikte 

modern iktidarın üzerinde durduğu yegâne mesele, ‘nüfus’ olmuştur. Dolayısıyla ‘yeni anne’ 

ideolojisinin benimsenmesi bir tutum ve zihniyet değişikliği anlamına gelmektedir. Peki, 

nüfusun\üremenin kontrolü nasıl önemli olmaya başlamıştır? Teknolojinin gelişmesiyle 

işgücü yetiştirmek adına kadın, özel alana çağırılırken; artık esas konu nüfusun yaşatılması 

olmuştur. Ne var ki kürtaj konusunun birçok ülkede hâlâ yasadışı olması ve hem pronatalist 

(doğum yanlılığı) hem de antinatalist (doğum karşıtlığı) politikaların odağında olması bu 

kapsamda düşünülebilir.  

Geçmişten günümüze üreme kontrolü çeşitli yollarla ve tekniklerle sağlanıyor olsa da 

tüp bebek, taşıyıcı annelik ve suni döllenme gibi tıbbi gelişmeler annelik kavramını açmaza 

düşürmektedir. Bu bakımdan daha önce de tartışıldığı üzere, gebelikten itibaren başlayan ve 

bebeğin bakımına kadar gerçekleşen tüm süreç, tıbbi gelişmeler bağlamında hem otoriter 

bilginin hem de kapitalizm\geç kapitalizmin tüketim anlayışına uygun bir biçimde 

şekillenmektedir. Bir yandan çocuk sayısı azalsa da diğer yandan isteyerek\istemeyerek 

çocuksuz olan aileler vardır. Tıbbi gelişmelerin çığır açtığı bu ortamda tüp bebek 

uygulamaları, sperm bankaları ve yumurta dondurma teknikleri tercih edilmekte iken; aynı 

zamanda taşıyıcı annelik yoluyla çocuk sahibi olanlar, evlatlık edinenler, bekâr annelerin ya 

da eş cinsel çiftlerin olduğu aileler de görünür olmaya başlamıştır. Bu açıdan kadınlar, -

örneğin tüp bebek veyahut bebek bakım ürünlerinin pahalılığını düşünürsek- rahimleri 

üzerinden tüketim toplumunun elverişli bir aracı haline gelmişlerdir.  



90 
 

Hansen (1997, s.2), anneliğin kavramsal olarak anlamının genişletildiğini öne sürer. 

Anne kelimesi ile temelde ‘çocuk doğuran kadın’ bağlantısı, genişlemektedir; zira anne gibi 

olan, eylem gerçekleştiren, anne olarak görülen bir kadının gerçek\biyolojik doğum ile 

bağlantısı kopmaktadır. Buna rağmen modern anne anlayışı hâkim olmaya başlasa da 

geleneksel annelik rolünün sürdürüldüğü; cinselliğin üremeden ve cinsellikten kopsa dahi 

cinsiyet tanımının\algısının sürdürüldüğü ve gönüllü ya da gönülsüz olarak annelik rolünün 

üstlenildiği anlaşılmaktadır. Bu kapsamda tezin bu kısmında annelik kavramını yeniden 

düşünmemizi mümkün kılan üremeyi teşvik eden anlayış ve üreme karşıtı anlayış üzerinde 

durulacak; ardından tıbbi gelişmelerin merkezinde olan kürtaj, doğum kontrol yöntemleri ve 

tüp bebek uygulamaları tartışılacaktır.  

 

A. Pronatalist Nüfus Politikalarından Antinatalizme 

Tarihin neredeyse her döneminde üremeyi teşvik eden politikalar 

uygulanmıştır\uygulanmaktadır. Peki devlet neden çocuk yapılmasını ister ve bu yönde 

politikalar izler? Çok basit bir ifade ile üremenin kendisi, politiktir. Dünya tarihinin belli 

dönemlerinde -savaş sonrası veyahut salgın hastalıklar sonrası büyük oranda nüfus 

kayıplarının ardından- farklı ülkelerde farklı nüfus politikaları uygulanmış: bu konu, özellikle 

19. yüzyılın sonlarında önemli politika konularından biri olmuştur. Günümüze kadar 

ekonomi, ulusal kaynak, asker gücü, işgücü, genç nüfus gibi beklentilerle kürtaj yasakları 

gündeme gelmekte ve üremeyi teşvik politikaları devreye girmektedir. Teknolojik gelişmeler 

ve sermaye artışı; hem nüfusun hem de zamanın değerini artırmaktadır.  

Lee’ye (2003, s.167-174) göre, demografik geçiş süreci başlamadan önce (yani ölüm 

ve doğum oranlarının yüksek olduğu süreçten bu oranların düşüşe geçtiği sürece geçiş) insan 

hayatının ortalama ömrü kısa, doğum oranları yüksek ve genç bir nüfus vardı; nüfus, önce 

artmış daha sonra da azalmıştır. 1800’lü yıllarda Avrupa’da, ortalama insan ömrü uzarken; 

doğurganlık oranı azalmaya başlamıştır. Söz konusu küresel demografik geçiş, bireylerin 

demografik ve ekonomik yaşam döngülerini yeniden şekillendirerek; nüfusun yeniden 

yapılandırılmasına yönelik önemli değişiklikler getirmiştir. Yine bu yıllarda kadınların %70’i 

doğurmak ve çocuk büyütmek görevini yüklense de 1890-1920 yılları arasında çoğu Avrupa 



91 
 

ülkesinde doğurganlık oranları -%40’a kadar- hızlı bir düşüş yaşamıştır. Örneğin, 1923-1950 

yılları arasında Türkiye’de nüfusu artırmaya yönelik politikalar izlenmiştir. Bu yönde alınan 

kararların nedeni; Milli Mücadele Dönemi ve I. Dünya Savaşı sonrası yaşanılan büyük 

orandaki nüfus kayıplarıdır. Bu dönemde nüfusu artırmaya yönelik çeşitli düzenlemeler 

yapılmış ve hatta Cumhuriyet’in ilk yıllarında özellikle sağlık konusunda doğum ve bakım 

kurumları gibi çeşitli uygulamalar devreye girmiştir.  Umumi Hıfzıssıhha Kanunu ile birlikte 

altı ve altıdan fazla çocuk sahibi olanlara para yardımı yapılması ve isteyenlere madalya 

verilmesi kararı alınmıştır. Bu dönemde dikkate değer bir karar da ‘bekârlık vergisi’ 

konusunun gündeme gelmesidir. Bunun nedeni, savaş sonrası ekonomik ve sosyal açıdan 

genç nüfus eksikliğine çare bulmaktı (Semiz, 2010, s.429-438). 

  Türkiye’de de 2020 yılında Cumhurbaşkanı Recep Tayyip Erdoğan’ın gençlerin 

evlenmemesine yönelik yaptığı bir konuşma sonrası bekârlık vergisi konusu, yıllar sonra 

yeniden gündeme gelmiştir. Bu mesele her ne kadar bir spekülasyon olsa da Sabah Gazetesi 

yazarı Mevlüt Tüzel bu konuda beklediği desteği bulamamış ve özellikle sosyal medya 

kullanıcıları tarafından bekârlık vergisi meselesi mizah konusu olmuştur (Gazete Duvar, 15 

Ocak 2020). Konuyla ilintili olarak örneğin, Antik Roma’da bekâr ve çocuksuz olanlardan 

vergi alınırken; 1695-1706 yılları arasında Birleşik Krallık’ta 25 yaş ve üzeri bekâr 

erkeklerden vergi alınmaktaydı. 1919 yılında, Güney Afrika’da, beyaz nüfusu artırmak adına 

vergi alınmakta; 1927-1943 yılında, İtalya’da, Mussolini iktidarı döneminde bekârlık vergisi 

uygulanmaktaydı. Polonya’da ise İkinci Dünya Savaşı’nın ardından (1946-1956) 21 yaşın 

üzerindeki bekârlardan ve çocuksuz çiftlerden vergi alınmıştır (Yılmaz, 13 Ocak 2020).  

Neticede demografik geçiş sürecinin bitmesiyle 2050 yılı ile birlikte yaşlı nüfus oranı 

artacaktır. Basit bir ifadeyle nüfusun yaşlanması demek; üretime katılmayan bağımlı nüfusun 

artışı (Özbay, 2013, s.106-107) ve bu bağlamda kapitalizmin\geç kapitalizmin krizi demektir. 

Aşağıdaki tabloda, 2022 yılına ait Avrupa Birliği üye ülkelerindeki (tabloda 27 ülkeden 

yalnızca 19 ülke yer almaktadır) çocuk nüfus oranının toplam nüfus içerisindeki düşüklüğü 

görülmektedir. 2021 yılında çocuk nüfus oranı %18,2 iken; 2022 yılında bu oran %18.1’dir. 

 

 

 



92 
 

Tablo 1 

Avrupa Birliği Üye Ülkelerinde Çocuk Nüfus Oranı, 2022 

Ülke Toplam 

nüfus 

Çocuk nüfus 

(0-17 yaş) 

Çocuk nüfus 

oranı 
(%) 

Avrupa Birliği-19 ülke 
 

 446 735 291  80 912 343 18,1 

Almanya  83 237 124  13 863 259 16,7 

Avusturya  8 978 929  1 551 690 17,3 

Belçika  11 617 623  2 327 977 20,0 

Bulgaristan  6 838 937  1 188 803 17,4 

Çekya  10 516 707  2 002 981 19,0 

Danimarka  5 873 420  1 151 729 19,6 

Fransa  67 871 925  14 433 417 21,3 

Hollanda  17 590 672  3 300 844 18,8 

İrlanda  5 060 004  1 195 128 23,6 

İspanya  47 432 893  8 138 086 17,2 

İsveç  10 452 326  2 198 240 21,0 

İtalya  59 030 133  9 218 914 15,6 

Litvanya  2 805 998   495 618 17,7 

Macaristan  9 689 010  1 707 018 17,6 

Polonya  37 654 247  6 910 275 18,4 

Portekiz  10 352 042  1 636 138 15,8 

Romanya  19 042 455  3 737 960 19,6 

Slovenya  2 107 180   376 390 17,9 

Yunanistan  10 459 782  1 748 720 16,7 

Kaynak: Avrupa Birliği İstatistik Ofisi Veri Tabanı, 2022. TÜİK, İstatistiklerle Çocuk, 2022 

*Tabloda ülkelerden bir kısmı yer almaktadır.  



93 
 

Uluslararası Aile ve Sosyal Politikalar Zirvesi’nde Cumhurbaşkanı Recep Tayyip 

Erdoğan, annelere seslenerek ailenin önemini vurgulamış ve üç çocuk isteğini yenilemiştir 

(Milliyet, 2 Ocak 2013). Üremenin düzenlenmesi ve kontrolü adına diğer önemli bir örnek, 

antinatalist politikalar izleyen Çin’de uygulanan katı nüfus politikalarıdır. 1960’lı yıllara dek 

artan nüfus artışı nedeniyle tek çocuk politikası, 2016’da iki çocuk politikasına evrilmiştir. Ne 

var ki nüfus artış hızının azalması nedeniyle bir politika değişikliğine gidilmiş ve çiftlerin, üç 

çocuk sahibi olmalarına izin verilmeye başlanmıştır (BBC News Türkçe, 31 Mayıs 2021). 

Diğer yandan İran’da ise doğum oranlarının artırılmasına yönelik yasa tasarıları, Uluslararası 

Af Örgütü tarafından, kadınları ‘doğum makinesi’ne çevireceği yönünde eleştirilmiştir. Bu 

yasa tasarısına göre, doğum kontrol yöntemlerinin teşviki yasaklanırken; gönüllü kısırlaştırma 

da yasaklanmış ve üstelik çocuksuz kadınların işe alınmaları zorlaştırılmıştır (BBC News 

Türkçe, 11 Mart 2015).  

Bu örnekler, nüfus üzerindeki devlet kontrolünün bir ifadesidir. Tarih boyunca 

bekârlık vergisi ve doğum teşvikleri gibi konuların gündeme gelmesi; toplumsal dinamiklerin 

pronatalist politikalar aracılığıyla düzenlenmesidir. Bu bakımdan bu politikalar geleneksel 

ataerkil aile anlayışının sürdürülmesi ve anneliğin, kadın hayatının merkezine yerleştirilmesi 

anlamına gelmektedir. Aşağıdaki tabloda yer alan veriler; Türkiye’de 2001 yılından bu yana 

doğum oranlarının değişikliği göstermektedir. 2021 yılına gelindiğinde doğum oranlarında 

önemli bir düşüş olduğu ve annenin ortalama yaşının arttığı kaydedilmiştir. Bu durum, 2000 

yılından itibaren pronatalist politikaların devreye girmesinde etkili olmuştur. 

 Doğum istatistikleri, tam olarak kimin hangi nedenle çocuk sahibi 

olduğunu\olmadığını göstermese de dünya genelinde doğum oranlarının azalması giderek 

daha fazla insanın gönüllü\gönülsüz çocuksuz bir yaşam sürdürdüğüne bir işaret olabilir. 

Teknolojik gelişmelerin etkisiyle ölüm oranlarının azalması ve giderek insanların daha az 

çocuk sahibi olma tercihinin arka planında ekonomik, toplumsal, kültürel ve psikolojik 

faktörler yatmaktadır. Bu bağlamda pronatalist kültürün egemen olduğu toplumlarda gönüllü 

olarak çocuk sahibi olmama tercihi, kültürün annelere hasrettiği değerleri yüceltirken; 

biyolojik ve sosyal annelik arasındaki farkı da gün yüzüne çıkarır.  

 



94 
 

Tablo 2 

Temel Doğurganlık Göstergeleri, 2001-2021 (31\03\2022 tarihinden itibaren) 

Yıl Doğum sayısı Kaba doğum hızı 

(%) 

Toplam doğurganlık 

hızı 

(Çocuk sayısı) 

Adölesan 

doğurganlık 

hızı (%) 

Annenin ortalama yaşı 

2001 1 323 341 20.3 2.38 49 26.7 

2002 1 229 555 18.6 2.17 43 26.8 

2003 1 198 927 17.9 2.09 40 27.0 

2004 1 222 484 18.1 2.11 40 27.0 

2005 1 244 041 18.2 2.12 41 27.0 

2006 1 255 432 18.1 2.12 40 27.1 

2007 1 289 992 18.4 2.16 40 27.2 

2008 1 295 511 18.2 2.15 39 27.3 

2009 1 266 751 17.6 2.10 37 27.4 

2010 1 261 169 17.2 2.08 34 27.7 

2011 1 252 812 16.9 2.05 32 27.8 

2012 1 294 605 17.2 2.11 31 28.0 

2013 1 297 505 17.0 2.11 29 28.3 

2014 1 351 088 17.5 2.19 28 28.4 

2015 1 336 908 17.1 2.16 26 28.5 

2016
(r)

 1 316 204 16.6 2.11 24 28.6 

2017
(r)

 1 299 419 16.2 2.08 22 28.7 

2018
(r)

 1 255 258 15.4 2.00 19 28.9 

2019
(r)

 1 188 524 14.4 1.88 17 28.9 

2020
(r)

 1 115 821 13.4 1.76 15 29.0 

2021 1 079 842 12.8 1.70 13 29.1 

Kaynak: Nüfus ve Vatandaşlık İşleri Genel Müdürlüğü Sağlık Bakanlığı. TÜİK, Doğum İstatistikleri, 2021  

(r) Doğum verileri güncel idari kayıtlarla revize edilmiştir. 



95 
 

Selman Yıkmış (2018, s.87-94) tarafından doğurganlığın azaldığı iddia edilen 35 yaş 

ve üzeri 14 kadın ile birlikte yapılan nitel bir araştırmada, pronatalist kültürde biyolojik ve 

sosyal annelik arasında ayrım kurulduğu anlaşılmıştır. Araştırma sonrasında biyolojik 

anneliğe atfedilen olumsuz söylemlerin eleştirilmesinden ziyade ‘güçlenme’ stratejisinin ön 

planda olduğu tespit edilmiştir. Söz konusu stratejiye dair iki boyuttan ilki; pronatalist 

kültürde annelere yüklenen olumlu anlamların, annelik ettiğini ifade eden katılımcıların 

kendileri için de geçerli olduğunu savunmasıdır. Oysa bu değerleri benimsemek\sahiplenmek, 

değerlerin cinsiyetçi yapısını görünmez kılar. Bir diğer boyut ise oldukça çarpıcıdır. Annelik 

etmenin toplumsal yönü övülürken anneliğin biyolojik yönünün olumsuzlanması; ataerkil 

toplumsallaşma içinde geleneksel annelik anlayışını sorgulamaya değil, biyolojik anneliği 

sorgulayarak yine hegemonik annelik ideolojisini besler. Bu bakımdan bu araştırma, 

pronatalist kültürün egemen olduğu toplumlarda anne olan ve olmayanlar arasındaki ezen-

ezilen ilişkilerinin biyolojik-sosyal anne arasındaki varlığına da işaret eder.  

Küresel araştırmalar, doğum artış hızının düşüşünün; kadınların çalışarak kamusal 

alanda daha fazla görünür olmasına, eğitime ve doğum kontrol yöntemlerine artık eskiye 

kıyasla çok daha kolay ulaşabilmesi ile ilişkilendirmektedir. Bu araştırmalara göre, 23 ülke 

nüfusunun 21. yüzyılın sonlarına doğru yarı yarıya azalacağını öngörülmektedir (Gallagher, 

15 Temmuz 2020). Bu dolayımla kadınların doğum kontrol yöntemlerine ulaşması, gelişmiş 

ülkeleri etkilemektedir. Bu etkilerden ilki bu ülkelerde doğurganlığın azalmasıdır. İkincisi, 

ortalama annelik yaşının yükselmesi iken üçüncüsü, kadınların iş dünyasında görünürlüğünün 

artmasıdır. Sonuncusu ise ilk üç olgu ile eklemlenebilecek bir olgu olan kadınların yaşam 

şekillerinin ve tarzlarının çeşitlenmesidir (Badinter, 2011, s.25).  

Sonuç olarak, dünyada pronatalist politikalar dönemlere göre değişiklik gösterse de 

antinatalistlerin de görünürlüğü artmaktadır. Antinatalistler yani doğum karşıtları, dünyaya 

daha fazla çocuk gelmemesini savunmaktadırlar. Dünya genelinde farklı kaygılar olsa da ruh 

sağlığı ve çevre kaygıları gibi gerekçeler ön plana çıkmaktadır (BBC News Türkçe, 15 

Ağustos 2019). Nüfusun düzenlemesi meselesi, kadın bedeni\doğurganlığı üzerinde 

şekillenmekte; kadını, annelik kimliği ile özdeşleştiren pronatalist kültür ve politikalar 

egemen sistemin odağında yer almaktadır. Modern toplumdan postmodern topluma nüfusun 



96 
 

düzenlenmesi; hem kapitalizmin\geç kapitalizmin\tüketim toplumunun lehinedir hem de kadın 

bedeni ve bu dolayımla anne-çocuk ikilisi önemli bir pazar konumunda yer almaktadır.  

 

B. Kürtaj, Doğum Kontrol Yöntemleri ve Üreme Teknolojileri 

Gebelikten korunma hakkındaki bilgiler, tarihsel olarak sistematik bir biçimde 

bastırılmaktadır. 19. yüzyılda olası bir gebeliğe müdahale edecek kürtaj teknikleri bilgisi de 

giderek daha fazla kontrol altına alınmıştır. Örneğin, 20. yüzyıllara kadar üst sınıf kadınlar, 

çocuklarına annelik etmez ve maaşlı dadı tutarlardı. Kadınların birçoğu ise çocuklarını 

emzirmeyi reddederdi. Çocuk öldürme gibi eylemlerin varlığı da düşünülürse, kadınların bu 

konuda kontrol sahibi olması annelikten kaçınmak için çeşitli uygulamalar olduğunun bir 

ifadesidir (Smart, 1996, s.40-43). Firestone’ye (1993, s.22) göre, teknolojinin gelişmesi, hem 

kadınların kendi bedenleri üzerinde kontrolü konusunda söz hakkını kadınlara teslim 

edecektir hem de çocuk doğurma ve yetiştirme gibi kadına yüklenen sorumlulukları 

dönüştürecektir. Bu yolla da cinsel ayrım son bulacak ve egemenlik psikolojisi yok olacaktır, 

çünkü böylece çocuklar, her iki cins için eşit olacak ve çocuğun anneye olan bağlılığı 

değişecektir.  

O halde beden üzerindeki kontrolü mümkün kılan teknolojik gelişmelerin çığır açtığı 

günümüzde, geleneksel annelik rolünün hâlâ hegemonik olması ve gönüllülükle üstlenilmesi 

nasıl açıklanabilir? Dahası Firestone (THE CONVERSATION, 12 Ağustos 2019), hamileliği 

ve kadınların çocuk doğurma rollerinin onların ezilmesinin başlıca sebebi olduğunu 

söyleyerek,  ‘yapay rahim’ fikrini ortaya atmıştır. Yapay rahim sayesinde kadınlar üremenin 

zulmünden kurtulacak ve biyolojik üreme sayesinde cinsiyetler arası eşitsizlik son bulacaktır. 

Bu fikir önceleri ütopik gibi görünse de 2017’de bilim insanları tarafından fetüsü taşıyan bir 

biyo-torbanın yapılması; bu fikrin aslında gelecek yıllarda gündemde olacağının göstergesidir. 

Diğer yandan da çocuğun, kadın bedeni dışında büyümesi de aynı zamanda geleneksel 

annelik kavramının muğlaklaşmasına yol açabilir. Ne var ki Hollanda’da doktorlar, ilk yapay 

anne rahmi fikrini geliştirmek için çalışmalar yürütmektedir. Bebeklerin, yapay rahmin içine 

yerleştirildiği ve sıvı ve kan dolaşımlarının gerçekleştirilebileceği beş adet büyük balondan 

oluşan bir tasarım, yapılan çalışmalar arasındadır. Tasarımcı Lisa Mademaker’e göre, bu 



97 
 

sayede, toplumda ideal olarak görülen ‘üreme’ inancı değişime uğrayacaktır (Diken, 18 Ekim 

2019). Bilim insanlarının erkek olmadan iki dişi fareyi birleştirmeleri sonucu bir yavru 

doğurması da üremeye dair inancı sarsacak önemli bir adımdır. Yani üreme için XX 

kromozomu ile XY kromozomunun birleşmesi gerekirken; bu deneyde XY kromozomu 

olmadan spermsiz bir doğum gerçekleşmiştir (Vatan, 22 Nisan 2004). Başka bir deneyde ise 

kadının kemik iliğinden sperm üretilmiştir. Ancak bu doğumla dünyaya gelen tüm bebeklerin 

kız çocuğu olacağı iddiası; İngiltere’de dini çevreler tarafından eleştirilmiştir (T24, 5 Şubat 

2016).  

Üremeye Yardımcı Tedavi
32

 Merkezi’nin müdürü Doktor Bülent Gülekli (2006, s.12), 

bir söyleşisinde, bu konu hakkında şu sözleri dile getirir: 

Belki ilerde bu kromozomlar (XX, XY) sperm hücresinden değil de 

vücuttaki bir başka hücreden alınabilecek… -O zaman buna erkekler ne diyecek? 

İtiraz etmezler mi sizce?- İşte erkekler için… Sperme gerek kalmaksızın tıp 

teknolojisi, bir başka deyişle bu “tüp bebek” diye kısaca bizde genelleme olarak 

geçen teknoloji, bu işin üstesinden gelebilecek. Ama bunlar şu anda sadece gazete 

bilgisi olmanın ötesinde değil. Bu konuda çok ciddi tıbbi çalışmalar var ama 

günlük pratikte uygulanıyor mu?... Hayır. 

 

Son zamanlarda tüp bebek konusunda çeşitli bilimsel araştırmalar yapılmaktadır. 

Çin’de yapılan bir araştırmada, tüp bebek tedavisi ile ilk ‘genetik tasarımlı’ bebeklerin 

doğduğu iddiası tıp alanında tartışmalı bir deney olarak nitelendirilmiştir (BBC News Türkçe, 

26 Kasım 2018). Teknolojik ve tıbbi gelişmeler, toplumsal yeniden üretime dâhil olamayan 

kadın için kısırlığa bir çözüm olmakla birlikte yalnızca heteroseksüel çiftlerin değil; bekâr 

kadınların ve eşcinsel çiftlerin de çocuk sahibi olabilmesinin önünü açmaktadır. Fransa’da 

geçtiğimiz yıllarda Ulusal Meclis’ten geçen bu yöndeki bir tasarı; gerek babanın üremeden saf 

dışı bırakılması gerekse de geleneksel aile yapısının bozulması gibi gerekçelerle protesto 

edilmiştir (BBC News Türkçe, 7 Ekim 2019). Üremeye yardımcı teknolojiler; çocuk sahibi 

olmanın tarihsel, psikolojik, toplumsal ve kapitalizm\tüketim toplumu kaynaklı toplumsal 

cinsiyet ve cinsiyetçiliğin eleştirisi bakımından mühimdir. Örnek olarak, tüp bebek 

                                                           
32

 Dr. Gülekli (2006, s.48), yardımla üreme yönteminin yalnızca tüp bebek olarak algılanmasının hatalı olduğunu 
ifade eder. O’na göre, yumurtlaması düzensiz kadına ilaç verilmesi; spermi yetersiz olan ve bu nedenle eşini 
hamile bırakma olasılığı az olan erkeğin spermini alarak yumurta ile bir araya getirilen aşılama yöntemi; ya da 
yumurta ve spermin dışarıda döllenmesi (tüp bebek) gibi yöntemler, yardımla üreme yöntemlerindendir.  



98 
 

yöntemlerine rağmen çocuk sahibi olamayan kadınlara acıyan gözlerle bakılması ve çoğu 

zaman ‘Allah vermedi’, ‘Kısmet olmadı’ ve ‘Allah nasip etmedi’ gibi sözlerle 

meşrulaştırılması, yardımsever cinsiyetçiliğe önemli bir örnektir. Buradaki pozitif tutum, 

özellikle Doğu toplumlarında, çocuk doğurması beklenen ikinci bir evliliğin yapılması tercihi 

ile sonuçlanmaktadır.  

Teknolojinin hızla gelişmesi hem yardımcı üreme yöntemlerini (tüp bebek, taşıyıcı 

annelik, yumurta dondurma, sperm bankaları
33

, yapay rahim, sperm üretimi gibi)  hem de 

üremeyi kontrol yöntemlerinde (kürtaj, doğum kontrol hapları, hormonlu spiral, kondom, deri 

altı implantı, iğne, ertesi gün hapları gibi) değişmelere yol açmaktadır. Üremeyi kontrol altına 

alma yöntemlerinden biri olan kürtaj, 19. yüzyılın başlarından günümüze tartışmalara neden 

olan önemli konulardan biri olmuştur. Daha önceki tarihlerde de kürtaj konusunda çeşitli 

yasaklar ve kurallar vardır ancak 1800’lerden sonra modernitenin etkisiyle birlikte nüfusun 

artık sistematik bir biçimde kontrol altına alınması hedefi üreme politikaları ve kürtaj 

konularının daha sık gündeme taşınmasına yol açmıştır. Kürtaj meselesini Türkiye zemininde 

incelediği bir çalışmasında Sedef Erkmen (2020, s.23-24), “Yaşamı düzenlemek ve nüfusu 

kontrol altına almak, iktidarın gereklerine cevap verebilecek bir toplum kurma idealinin 

uzantısıdır,” tespitini yapar. Nitekim 19. yüzyılda, tezin birinci bölümünde anneliğin tarihi 

başlığında tartışıldığı üzere, anneliğe ve çocuğa atfedilen değerin değişmeye ve dönüşmeye 

başlamasıyla kürtaj, yasaklanmıştır. Dolayısıyla 12. yüzyıldan itibaren devlet ve Kilise 

kararları ile çelişen çocuğun terk edilmesi, öldürülmesi veyahut kürtaj ile gebeliğin 

sonlandırılması eylemlerine getirilen yasaklar; 19. yüzyılda, üremeye ilişkin -modern aile 

temelinde- sürecin dönüşümü ve kürtaj konusunda bir kırılmanın yaşanmasıyla devam 

etmiştir (Badinter, 1992, s.26-27). Bu açıdan sanayi öncesi dönemde kürtaj konusu, daha çok 

ahlaki değerler kapsamında karar verilen bir konu iken; Sanayi Devrimi sonrası yani 1800’lü 

yıllarda kapitalizmin sanayileşmesi ile birlikte kürtaj konusu, ‘yasal’ bir mevzuat ile 

değerlendirilmeye başlanmıştır. Sermaye sınıfının ihtiyacı olan işçi sınıfı gereksinimi 

hasebiyle kapitalizm, din ve bilimin de bir arada olmasıyla kürtaj hem ‘günah’ hem de ‘yasak’ 

                                                           
33

 Babamız (Our Father) isimli bir gerçek hayattan uyarlanan Netflix yapımı belgesel; kısırlık ve sperm bağışı 
konusunda sarsıcı bir gerçeği ekranlara taşır. Donör sperm yöntemini kullanarak kısırlık tedavisi yapan bir 
doktorun; aslında kendi spermi ile sayısız kadını rıza dışı hamile bıraktığı ortaya çıkmıştır. Doktorun bu yolla 
doksandan fazla biyolojik çocuğunun olması şu iki soruyu düşündürür: Doktorun rıza dışı bulunduğu bu eylem 
cinsel bir suç mudur? Sperm bağışları ne dereceye kadar etik kaygılar ve yasal düzenlemelere tabidir? 



99 
 

kabul edilmiştir (Özkan, 2012, s.305-306). Bu durumda pratikte korunma yöntemleri 

kullanılsa dahi veyahut rıza dışı cinsel bir saldırıya maruz kalıp tecavüz sonucu gebe 

kalınması halinde, bu gebeliğin sonlandırılması isteği hangi zeminde tartışılmalıdır? Bu ve 

benzer konularda, günümüzde kürtaj konusu üzerinde konuşulan; yasaklar ve kurallara tabi 

tutulan; hatta ayıplanan ve dini çevrelerce günah sayılan önemli konulardan olmaya devam 

etmektedir. Kürtaj konusu, anne olmayı reddetme bağlamında egemenlik ilişkilerinin tam da 

içinde yer almaktadır.  

 BBC News Türkçe’nin Aramızda Kalmasın isimli, kadınların cinsel sağlıkları ve 

kürtaj olma yönünde tercihlerini konu edinen seride yer alan Aramızda Kalmasın: ‘Ben de 

kürtaj oldum’ başlıklı yazıda Ece Göksedef, Türkiye’de kadınların kürtaj konusunda 

edindikleri deyimleri aktarmıştır. Bu kadınlar kürtaj kararlarını nasıl aldılar ve ardından neler 

yaşadılar? Göksedef’in (11 Haziran 2020) seriye taşıdığı mektuplara göre, kadınlar kürtaj 

deneyimlerini, gizlemektedirler. Bu kadınların kürtaj olma gerekçeleri genellikle şöyledir: 

Birkaç çocuk sahibi olduktan sonra beklenmeyen gebelik, çocuğa bakamayacak kadar yaşlı ve 

güçsüz hissetme, ekonomik gelir durumu, genç yaşta anne olma, evlilik dışı gebelik, güvenli 

bir ilişki içinde olmama, partnerin rızasının olmaması, anneliğe hazır hissetmeme, sorumluluk 

istememe, mutsuz bir evlilik veya boşanma aşaması… Burada sıralanan gerekçeler kimi kadın 

için kolaylıkla alınan bir karar iken; kimi kadın için ise yıkıcı olabilmektedir.  

Bu kapsamda kürtaj olma kararı temelde ‘zorunlu’ ve ‘bilinçli tercih’ olmak üzere 

ikiye ayrılmakta; ‘gönüllü anne olmama’ kararını veren kadınlar, bu kararı bilinçli olarak 

tercih etmektedirler. Müslüman toplumlarda kürtajın din ve yaşam hakkı ile ilişkisi, ‘Rahme 

düşen her canın yaşama hakkı vardır’, ‘Kürtaj, cinayettir’, ‘Kürtaj olmak, dinen günahtır’, 

‘Kadın güçlüdür ve doğurmalıdır’, ‘Her çocuk, kendi kısmetiyle dünyaya gelir’ gibi söylemler 

ile dini temel alan ve kürtaj kararının kadın bedeni dışında verildiği anlamına gelmektedir. 

Müslüman toplumlara ek olarak birçok inanca göre kürtaj cinayet olarak kabul edilmekte ve 

söz konusu söylemlerin dayandığı zemin, genellikle ‘fetüsün yaşam hakkı’ olmaktadır. Bu 

nedenledir ki bilinçli ya da bilinçsiz olarak kürtaj konusunun bir sır olarak saklanması; eril 

tahakkümün bedenselleşmesinin bariz bir örneğidir. Kürtaj meselesi; yasaklar ve kurallar 

bağlamında kadını mağdur etse de cinsiyetçi hegemonya dâhilinde toplumsal 



100 
 

cinsiyetin\cinsiyetçiliğin yeniden üretimini mümkün kılar; zira söz konusu yasaklar kimi 

kadınlar tarafından da meşru görülür. 

Kürtaj, 1983’ten beri Türkiye’de yasaldır ancak özellikle devlet hastaneleri bu konuya 

olumsuz bakmaktadırlar. Özel hastaneler ise yüksek miktarlar karşılığı bu uygulamayı 

yaptığından bu konudaki toplumsal baskı ve nüfus politikalarının seyri, en çok da dar gelirli 

kadınları köşeye sıkıştırmaktadır  (Gazete Duvar, 18 Ocak 2019). Polonya’da protestolara 

neden olan kürtaj yasağı kararının ardından hükümet, doktorlardan hamile her kadını kayda 

alması gerektiğine yönelik bir karar almış ve bu karar, kadın hakları ihlallerinin görülmemiş 

bir boyuta ulaştığına yönelik tepkiler almıştır (Euronews, 7 Haziran 2022). ABD’de ise 1973 

yılından beri kürtajın yasal olduğu yönündeki ‘Roe vs Wade (Wade'e karşı Roe)’ kararının 

iptal edilmesi; ABD genelinde kürtajı yasallaştıran kararın iptal edilebileceği ihtimalini 

gündeme getirmektedir (BBC News Türkçe, 24 Haziran 2022).  

Diğer yandan Arjantin’de hamileliğin başından üç buçuk aya kadar kürtajın yasal 

olduğu yönündeki kararın, Güney Amerika’da çevre ülkeleri de etkileyebileceği tartışılmıştır 

(BBC News Türkçe, 5 Mart 2021). Dünya’dan örnekler
34

 ile anlaşılacağı üzere üreme 

üzerindeki kontrol, genellikle kadının iradesi dışında gerçekleşmektedir. Buna rağmen 

günümüzde, doğum kontrol yöntemlerine dair kazanımlar elde edilmiş ve bu yöntemlere 

ulaşmak kısmen kolaylaşmıştır. 1960 yıllarında doğum kontrol haplarının
35

 ilk kez 

kullanılmayı başlanması; ikinci dalga kadın hareketinin ortaya çıkışının ilk yıllarına tekabül 

eder. Bu hapın ortaya çıkışı, kadınların kendi bedeni üzerinde söz sahibi olması ve cinsel 

özgürlük adına önemli bir kilometre taşıdır; zira kadına, üreme -rahim- kontrolünü vermiştir. 

Yaraman’a (2020, s.146) göre: 

…Kadının üreyip-ürememeyi seçebilmesine imkân sağlayan doğum kontrol 

hapı erkekleri bir kez daha ilkel çağların acz ve bağlı hıncına geri döndürmüştür. 

                                                           
34

 Günümüzde kürtaj konusu, birçok ülkede tartışmalı bir konumda yer almaktadır. İstenmeyen veyahut olması 
gereken seyirde ilerleyen gebeliklerin, tıbbi açıdan sonlandırılması hakkı; çoğu ülkede yasal değildir. Dünyada 
neredeyse 91 milyon kadın bu haktan mahrumken; 700 milyon kadın da güvenli bir kürtaj hizmetine 
ulaşamamaktadır (Elmacı, 27 Mayıs 2022). 
35

 Uğur Yazgan tarafından (2004, s.15), Doğum Kontrol Yöntemleri isimli yayınında ilk cümle şöyle başlar, 
“Hemen her aile, evliliğinin bir döneminde çocuk sahibi olmak ister. Doğal veya suni yöntemler kullanarak bu 
mucizeyi gerçekleştirir ve çocuk sahibi olurlar. Ancak her aile için çocuk sahibi olmak kadar başka bir önemli 
nokta da, uygun zamanda ve uygun sayıda çocuğa sahip olmasıdır.” Burada çocuk sahibi olma konusundaki tüm 
söylemler, -özellikle vakti geldiğinde evli her çiftin çocuk sahibi olacağı hükmü- hegemoniktir.  



101 
 

Hukuk her ne kadar baba soyunu tescillese de, kadın istemedikçe (bunu erkeğe 

bildirsin veya saklasın, hatta yalan söylesin) üreme olmamakta veya erkek 

istemese bile kadın gebe kalabilmektedir… Doğum kontrol haplarıyla fiilen 

kadının kararına geçen üremeye karşı erkeğin\erkekliğin hissettiği acz (aslında 

fiili (defacto) ikinci cinsiyete dönüşmek) ise kadına karşı giderek artan şiddetin 

önemli bilinçdışı nedenlerinden biridir. 

 

Bu durumda doğum kontrol yöntemi, bir taraftan rahmin tasarrufunu ve karar verme 

yetkisini kadının tekeline vermekte iken; diğer taraftan erkeğin, üreme üzerindeki iktidarını 

alaşağı etmektedir. Hormonal doğum kontrol haplarının kullanımı, şu soruyu da gündeme 

getirmektedir: Evlilik akdi içerisinde üreme gücü\rahmin kullanımı salt olarak kadının 

iradesine mi aittir? Bir başka deyişle, kontrol gücünün tümüyle kadının tasarrufunda olması, 

erkeğin bu yöndeki kararını dışlamakta; erkekte korkuya ve buna bağlı olarak da şiddete yol 

açmaktadır. Kadın için ise bir iktidar alanı yaratmaktadır.  

Gittins’e (2011, s.129) göre ise: 

Erkek ve kadınların çocuk isteyip istememek konusundaki nedenleri çok 

farklı olduğu için eşlerden hangisinin doğum kontrol konusunda bilgi sahibi 

olduğu ve bu yöntemlerle ulaşabildiği çok önemli bir konudur. Eşlerden birinin 

bilgilerini kendine saklayarak ve karşısındakine danışmadan sorumluluğu 

üstlenerek kendi tercihlerini zorla uygulaması olasıdır. 

 

Mitchell (2006, s.50), ikinci dalga kadın hareketinin zirvede olduğu yıllarda doğum 

kontrolünün bir ‘yenilik’ olduğunu ve çocukların yeniden üretiminin de bir dönüşüm 

sağlamasına imkân tanıyacağını ifade etmiştir, çünkü artık çocuk doğurmak iradeye bağlıdır. 

Böylelikle çocuk doğurmak kadının birincil ve en mühim işi olmayacaktır. Tersine kadının 

yaşamı boyunca, iradesine bağlı seçeneklerinden biri haline gelecektir. Mitchell’in 

tespitlerinden hareketle doğum kontrol yöntemlerine erişimin nispeten kolay olduğu 

günümüzde kadınlar çocuk doğurmaya devam etmektedir. Hatta Yaraman’ın (2020, s.146), 

yukarıda işaret ettiği üzere, çocuk doğurmayı üstünlük ve bir statü kazanımı olarak gören 

kadınlar; doğum kontrol yöntemlerine rahatlıkla ulaşan kadınlar arasındandır. Doğum kontrol 

yöntemlerine ulaşmak, ‘çocuk doğurma’ odaklı politikaları tehdit eder görünse de cinsiyetçi 

ikiyüzlülük temelinde rahim gücünün kullanımı, çoğu kadın için terkedilemezdir.  Dolayısıyla 



102 
 

kadınların doğum kontrol yöntemlerini kullanması, anneliğe dair çiftdeğerliliği daha görünür 

hale getirmiştir. Bu bağlamda Badinter’e (2011, s.17) göre, “Çocuk arzusu ne sabittir ne de 

evrenseldir. Kimileri çocuk ister, kimileri istemez, kimileri ise aklından bile geçirmez.” Bu 

açıdan düşünülecek olursa kadının rahmi üzerindeki kontrolü, ataerkil sistem için endişe 

vericidir. Buna rağmen bugün birçok kadın, istese de istemese de çocuk sahibi olmaktadır. 

Doğum kontrol yöntemlerinin kullanımının tarihi geçmişe dayanmakla birlikte 

hormonal doğum kontrol yöntemlerinin kullanımı teknolojinin ve tıbbi gelişmelerin ilerlemesi 

ile birlikte kullanılmaya başlanmıştır. Dünyada gebeliğin önlenmesi konusu, 1750’li yıllara 

rastlamaktadır. Bu yöntemler farklı ülkelerde farklı isimlerle adlandırılmaktadır. Doğum 

kontrol, aile planlaması,  nüfus kontrol veya ebeveyn planlaması isimleri kullanılsa da esas 

mesele doğumun önlenmesidir ve farklı isimlendirmeler, durumun özelliğini değişmemektedir 

(Akdur, 1980, s.57). Bu bakımdan üreme kontrolü ve cinsel sağlık arasındaki ilişki de daha 

fazla görünür olmaya başlamıştır. Merav Zvulun’un (5Harfliler, 27 Aralık 2021), çok kültürlü 

23 göçmen ile doğum kontrol ve cinsel sağlık üzerine yaptığı araştırmasında, kadınların 

çoğunluğunun (%65) korunma yöntemi olarak kondomu kullandıkları; sadece iki kişinin 

hormonal doğum kontrol yöntemi kullandığı ve üç kadının rahim içi araç (RİA) kullandığı 

anlaşılmıştır. Araştırmada, bir katılımcının yalnız başına kondom aldığı için özgür olduğunu 

hissetmesi, cinsel aktivite konusunda kamusal alanda yaşanan utanç, stres ve gerginlikten 

kaynaklandığı anlaşılmıştır. Üstelik gebelikten ve enfeksiyonlardan korunma meselesi; 

kadının üstlenmesi gereken bir konu olduğu yönündeki inanç, baskındır.  

Diğer yandan doğum kontrol haplarının yan etkileri yeteri kadar tartışılmamaktadır. 

Gebelik riskini önlemek için bu tarz bir ilacın yalnızca kadınlar için üretilmiş olması, daha 

önce ifade edildiği üzere, kadına bir özgürlük\iktidar alanı ve tercih özgürlüğü sağlasa da 

gebeliğin kontrolü aynı zamanda modern iktidarın nüfus kontrolü adına kadın bedeni 

üzerinden bir düzenleme yapması anlamına gelmektedir. Örnek olarak, gebelik riskini 

önleyen bu hapların yaygın yan etkilerinden biri ‘cinsel işlev’ bozukluğuna -her bireye göre 

farklılık göstermekle birlikte- yol açmasıdır. Bunun nedeni belki de yüzyıllardır tekrarlanan 

‘Kadınlar cinsel haz aramaz\aramamalıdır’ şeklindeki dinsel, kültürel ve toplumsal ön 

yargıdır. Anlaşılan o ki doğum kontrol hapı üremenin kontrolü bağlamında bir başka iktidar 

ilişkisi boyutunu ifade etmektedir. Nitekim teknolojik gelişmeler ve kapitalizmin de kadın 



103 
 

bedeni üzerindeki kontrolü, doğurganlığa atfedilen değerin yalnızca psikolojik ya da 

toplumsal olmadığını; aynı zamanda ekonomik değeri olduğunu da göstermektedir.  

Federici’ye (2019, s.25) göre: 

Amerika tarihinde köleler hariç, hiçbir kadın grubu çocuk doğurmaya 

doğrudan zorlanmamış olsa da, kürtajın suç sayılmasıyla birlikte, istemeden 

doğum yapma ve dişi beden üzerinde devlet denetimi kurumsallaştı. Doğum 

kontrol haplarının ortaya çıkışı da bu durumu değiştirmedi. Kürtajın yasallaştığı 

ülkelerde bile, kısıtlamalar çoğu kadın için bu haplara erişimi zorlaştırdı. Bunun 

sebebi, doğurmanın, sermayenin artan teknolojik gücünün asla azaltamayacağı 

bir ekonomik değere sahip olmasıdır.  

 

Örneğin, Özel Hayat (Private Life) isimli film, kısırlık ve tüp bebek tedavilerinin 

psikolojik ve ekonomik yükü üzerine başarılı bir örnektir. 40’lı yaşlarında
36

 kısır olan bir 

çiftin aynı zamanda evlat edinme ve taşıyıcı annelik girişimlerini de ekrana taşıyan bu 

senaryoda konu doğurganlık ve çocuk arzusu olduğunda, özel yaşamın nasıl da tıp bilimi 

alanına ve otoriter aracıların ellerine teslim edildiğini oldukça çarpıcı bir biçimde 

işlenmektedir.  Filmde, çocuk sahibi olma arzusu konusunda, toplumsal olarak kadınlardan 

beklenilen rollerin ne derece çelişkili olduğu da anlaşılmaktadır. Her kadının bir gün çocuk 

sahibi olması gerektiği inancı, yani toplumsal üretime doğurganlığı aracılığıyla dâhil olan 

kadının, bu rol dışında herhangi bir rol üstlenme tercihi, kadının kendi bedeninin ihaneti ile 

sonuçlanmıştır. Böylelikle filmde, doğurganlık yaşını erteleyerek kariyer sahibi olma yolunu 

seçmiş bu çift, daha sonra bebek sahibi olmak istediğinde hayal kırıklıklarıyla ve 

pişmanlıklarla dolu bir serüvenin içine girmişlerdir.  

Neticede son derece özel olan bu konu kamusal bir sorun haline gelmiştir.  Ataerki, 

kadının doğal yazgısının annelik olduğunu savunurken, kontrolsüz üremenin de önüne 

geçmekte; evlilik kurumu dışında yapılan çocuk, babanın soyadını taşımaktan mahrum 

bırakılmaktadır. Yaşı ilerleyen kadının menopoza girme ihtimali nedeniyle ileride çocuk 

sahibi olabilmesi ve olamadığında pişman olmaması için yumurtalarını dondurmaları (oosit 

dondurma) önerilmektedir. Bu yöntemde yumurta dondurularak saklanmakta; kullanılmak 

                                                           
36

 Tıp doktorları, çocuk sahibi olmayı erteleyen kadınlar için 40 yaşını beklemeden yumurtalarını dondurmalarını 
önermektedirler. 1986 yılında, dondurulmuş ve çözülmüş yumurtadan ilk gebelik gerçekleşmiş ve ardından, bu 
teknolojinin geliştirilmesi için çalışmalar başlamıştır (Özörnek, 2006, s.126). 



104 
 

istendiğinde ise bir laboratuvar ortamında sperm ile birleştirilerek rahme yerleştirilmektedir. 

Bu işlem, pahalıdır ve garantisi yoktur (Oral, https:\\www.erkenmenopoz.com\yumurta-

dondurma-oosit-dondurma\). Hollywood oyuncusu Jennifer Aniston’un bu konuda ve 

çocuksuzluk konusunda yaşadığını beyan ettiği zorluklar, önemli bir örnektir. Aniston, 

yıllarca tüp bebek tedavisi ve gebeliğe yol açacağına inandığı Çin çaylarını içtiğini; insanların 

çocuk doğurma ile ilgili konuşmalarının zor bir durum olduğunu ifade etmiştir. Hatta 

yumurtalarını dondurmama konusunda, “Keşke biri bana yumurtalarımı dondurmamı 

söyleseydi,” şeklinde pişmanlığını dile getirmiştir (Hürriyet Kelebek, 10 Kasım 2022).  

 Bu bakımdan üreme teknolojileri, biyolojik anneliğin sosyal inşasına giderek daha 

fazla meydan okumaktadır. Bir kadının kendi yumurtası ile gebe kalması ve çocuk doğurması; 

parayı ödeyenin ve çocuğu isteyenin varlığı nedeniyle bu kadının biyolojik anne olarak kabul 

görmemesine yol açabilir. Öte yandan, kendi yumurtaları çocuk doğurmak için elverişsiz olan 

kadının bir başkasının yumurtası aracılığıyla gebe kalması, bebeği taşıyanın biyolojik anne 

olarak görülmesine neden olabilecektir (Silva, 1996, s.12). Örneğin, Singapur’da yaşayan 

eşcinsel bir erkek; taşıyıcı annelik yoluyla doğan bebeğini evlat edinmek amacıyla hukuki 

yollara başvurmuş ve açmış olduğu davayı kazanmıştır. Duruşmada yargıçlar tarafından öne 

çıkan kaygı; ‘ticari taşıyıcı annelikle ilgili etik kaygılar’ olmuştur (BBC News Türkçe, 17 

Aralık 2018).  

Kapitalizm ve kadın bedeni arasındaki ilişkiyi odağa alan Federici’ye (2019, s.77) 

göre ise “…Vekil (taşıyıcı) annelik, hem bir çocuk piyasasının örgütlenmesi ve 

meşrulaştırılması hem de çocuğun devredilebilen, satın alınabilen ve satılabilen bir mülk 

olarak tanımlanması olduğu için, insan yaşamının metalaştırılması açısından bir 

dönemeçtir.” Bu bakımdan Singapur gibi birçok ülkede -örneğin, bazı Avrupa ülkelerinde- 

ücret karşılığı yapılan taşıyıcı annelik hem yasal
37

 değildir hem de kadınların belirli bir ücret 

karşılığında bir başkasının çocuğunu taşıması; annelik içgüdüsünden biyolojik\doğurarak 

anneliğe kadar norm ve değerleri derinden sarsmaktadır. Annelik içgüdüsü doğruysa eğer, bu 

içgüdünün doğuran anne ile bebeği arasında gerçekleşmesi gerekmez mi? Bu durumda 

bebeğin, taşıyıcı anneden alınması veyahut bebeği alan kişinin, o bebeğe annelik yapması da 

                                                           
37

 Ayrıntılı bilgi için bkz. Amanak, K. ve O. Kavlak. (2013). Etik Boyutu Tartışılan Yardımcı Üreme Teknikleri ve 
Yasal Düzenlemeler. Ege Üniversitesi Hemşirelik Fakültesi Dergisi. 29.1, 68-75.  

https://www.erkenmenopoz.com/yumurta-dondurma-oosit-dondurma/
https://www.erkenmenopoz.com/yumurta-dondurma-oosit-dondurma/


105 
 

geleneksel annelik kavramına aykırıdır, çünkü bir kadının rahminde büyüyen bebek ile 

kuracağı ilişkinin boyutlarını daha önceden tahmin etmek güçtür.  

Bu bağlamda 1980’li yıllarda bazı ülkelerde etik kaygıların giderilmesine bir çözüm 

olarak ‘taşıyıcı annelik sözleşmesi’ önerilmiş veya uygulanmıştır. Daniela Danna (2015, s.21-

26), taşıyıcı annelik ve sözleşme üzerine tartıştığı Contract Children: Questioning Surrogacy 

isimli kitabında, oldukça mühim bir soruyu gündeme getirmiştir. Birinci büyük sorun olarak, 

taşıyıcı annelik söz konusu olduğunda “Anne kimdir?” sorusunu tartışan Danna’nın aktardığı 

üzere, üreme teknolojileri yoluyla akrabalık dili yeni bir anlam kazanmış ve buna dair hukuki 

yapılar sorgulanmaya başlanmıştır. Kaldı ki ‘çocuğu taşıyan kadın’, evrensel olarak, 

karnındaki bebeğin annesi sayılmakta; bu nedenle bazı ülkelerde, taşıyıcı annelik 

yasaklanmaktadır. Dolayısıyla taşıyıcı anneliğin yasal olduğu ülkeleri de düşündüğümüzde bu 

belirsizlik, anne-çocuk ikilisinin yalnızca bir sembol olduğunu gösterme noktasında 

çelişkilidir. 

İngiltere’de, yaşı 55 olan Emma Miles’in kendi torununu doğurması hem taşıyıcı 

annelik konusunun sınırlarını gündeme getirmekte hem de ‘ensest’ konusunu da tartışmaya 

açmaktadır. Miles, rahmi olmayan kızı için taşıyıcı anne olmuş, kızının nişanlısından alınan 

spermiyle döllendirilmiş ve kendi torununu doğurarak anneanne olmuştur (BBC News 

Türkçe, 29 Mart 2019). Bir başka örnek ise ABD’de, yaşı 61 olan Cecile Eledge’nin, kendi 

oğlu ve oğlunun partneri -yani oğlunun kocası- için taşıyıcı anne olması ve böylece aslında 

torununu doğurmasıdır (BBC News Türkçe, 3 Nisan 2019). Gündemi sarsan bir başka haber 

de İspanyol oyuncu ve sunucu olan Ana Garcia Obregon’un, ölen oğlunun spermlerini 

kullanarak doğum yapması ve kendi torununu doğurmasıdır. Dolayısıyla genetik olarak 

aslında doğan bebek, kendi çocuğu değildir. Bu olay ABD hükümetinin, bazı medya 

kuruluşlarının, politikacıların ve sosyal medya kullanıcılarının ‘rahim kiralama’ olduğu 

yönünde eleştirilerin hedefi olmuştur (Sputnik Türkiye, 5 Nisan 2023). Burada annenin oğlu 

için taşıyıcı anne olması ve eşcinsel bir çiftin çocuk büyütecek olması, annelik ve ensest 

konularına ek olarak mevcut aile anlayışını alt üst etmektedir. 

Giderek daha fazla evlilik dışı bebek doğmakta, bekâr anneler tarafından 

büyütülmekte ve üreme teknolojileri ile dünyaya gelmektedir. Ek olarak sperm bankaları ve 

taşıyıcı annelik yöntemleri de odağa alındığından biyolojinin ne kadar önemli olduğu 



106 
 

düşündürücüdür. Gönülsüz çocuksuz olan kadınların harcadığı ciddi miktarlardaki para yükü; 

bilim ve kapitalizm\geç kapitalizm ile hegemonik annelik anlayışının kadın bedenini 

çevrelediğine işaret etmektedir. Sistem hem doğumdan korunma yöntemlerinin hem de 

üremeye yardımcı tedavi yöntemlerinin maliyetini\bedelini yine kişinin kendisinin 

karşılamasını dayatmaktadır. Öyle ki prezervatif, ertesi gün ya da doğum kontrol haplarının 

ücretini kişi karşılarken; tüp bebek tedavisi olan veyahut yumurta dondurma işlemi yapacak 

olanlar da bu tedavilerin ücretini ödemek durumundadır. Bu durumda toplumsal ve psikolojik 

anlamda ‘Benim bedenim, benim kararım’ kazanımı; diğer taraftan da tüketim 

eğilimi\mecburiyeti nedeniyle sistemin yararına işlemektedir.  

Nihayetinde üreme teknolojilerinin tümü bir arada değerlendirildiğinde, geleneksel 

annelik -doğurma ve biyolojik yolla- kavramında değişikliklerin olduğu\olacağı anlamını 

taşımakla birlikte; kadınlık durumunda değişiklikleri de görünür kılmakta ve giderek daha 

fazla kadının annelik kimliğinden ayrılan bir kadınlık kimliğini benimsediğine de işaret 

etmektedir. Ancak teknolojik ve tıbbi gelişmelere rağmen bugün kadınların ellerinde 

küçümsenmeyecek ölçüde bir üreme kontrolü olsa dahi, iktidar ilişkileri içinde geleneksel 

annelik rollerini yüceltmesi bir gerçek olarak karşımıza çıkmaktadır.  

  

III. KADINLIK DURUMUNDAKİ DEĞİŞİKLİKLER VE FEMİNİST

 TARTIŞMALAR 

‘Her kadın bir gün anne olur’ geleneksel söyleminden; radikal feminizmin anneliği, 

kadın özgürlüğüne bir engel olarak değerlendirmesine ve postmodern feminizmin ‘Kadın 

bedeni ve annelik eşsiz bir deneyimdir’ anlayışına kadar; kadınlık durumundaki değişiklikleri 

anlamamıza yarayan çeşitli söylemler mevcuttur. Her ne kadar bu söylemlerin içeriği değişse 

de geleneksel annelik anlayışı bugün hâlâ merkezdedir; zira kamusal alanda daha fazla 

görünen kadın, annelik rolünü üstlenmeye gönüllülükle\iradesiyle onay vermektedir. Anne 

ol(a)mayanlara karşı olumsuz bakış açısını içeren tutum, en çok da anne olan kadınlara 

içkindir. Yani egemenlik ilişkileri içinde bu kadınlar; cinsiyetçi ikiyüzlülüğe varan bir 

biçimde ezen konumda yer alarak, normdan sapanları ezmektedir. Ancak, anlaşılan o ki 

annelikten bağımsızlaşan yeni bir kadın kimliği söz konusudur ve bu konu feminist 



107 
 

tartışmaların merkezinde yer almaktadır. Üstelik kadınlar, örneğin, yalnızca kariyer hedefini 

gözeterek anne olmama kararını almamakta; bu kararın arkasında yatan nedenler her kadın 

için değişkenlik göstermektedir. Tezin bu kısmında, gönüllü çocuksuzluk ile yeni kadınlık 

kimliği ve feminizm arasındaki ilişki tartışılacaktır. 

Gönüllü çocuksuzluk ve feminizm arasındaki ilişki ise tezin birinci bölümünde analize 

tabi tutulan birinci ve ikinci dalga kadın hareketine öncülük eden feministlerin anneliğe dair 

yaklaşımları üzerinden değerlendirilebilir ise de özellikle 1980’lerden sonra gelişen feminist 

dalganın yansımaları temelinde tartışılabilir. Daha önce üzerinde durulduğu gibi bu yıllarda 

feministler, annelik konusunda iki farklı pozisyonda yer almış; yeni feminist dalga kadınların 

üretken bedenlerini yücelterek kadın doğasına\natüralizme yaptıkları vurgu ile bu 

özelliğin\gücün yalnızca kadınlara özgü olduğunu vurgulamıştır. Dolayısıyla kadın cinsiyetini 

erkek cinsiyetinden ‘farklı’ kılan doğurganlığa yapılan övgü, anneliğin ‘üstün’ yönlerinin ön 

plana çıkarılmasıdır. Bu anlayış, doğurganlık ve cinsellik ekseninde gönüllü olarak anne 

olmamayı reddedenleri görünmez kılarken; toplumsal cinsiyetin\cinsiyetçiliğin yeniden 

üretilmesini mümkün kılar. 

 

A. Annelikten Bağımsızlaşan Yeni Kadınlık Kimliği 

Kadınların anne olmayı istememe veyahut anneliği tercih etmeme hakkı var mıdır 

yoksa annelik bir zorunluluk mudur? Chloe Chaudet (Sporenda, 15 Aralık 2021) ise “Anneliği 

Arzulamama: Kadınların Kendi Kaderini Tayin Hakkı Var Mıdır?” sorusunu sorar. Anne 

olmamayı seçen kadınların, diğer kadınlar tarafından ‘Ne zaman çocuk yapmayı 

düşünüyorsun’ ya da ‘Biyolojik yaşını düşündün mü?’ gibi tutumları nasıl değerlendirdiğine 

yönelik sorulara, Chaudet, çocuksuzluk kararının küçüklüklerinden beri anne olacakları fikri 

ile yetişen kadınlar için inanılmaz geldiğini ifade eder. Bu açıdan kadınların anneliği 

arzulamaması, toplum tarafından norm(al) karşılanmamaktadır.  

Çiğdem Dalay’ın (Kepenek, 12 Mayıs 2019), çocuk sahibi olmamayı tercih eden 11 

kadın ile yaptığı araştırmasını aktardığı Ataerkil Toplumda Gönüllü Çocuksuzluk: Türkiye’de 

‘Gönüllü Çocuksuzluk’u Seçen Kadınlara Dair Algı ve Yaklaşımlar isimli çalışmasında, elde 

ettiği bulgulardan biri, ataerkil sistemin anne olan kadınlar aracılığıyla pekiştirildiği ve 



108 
 

yeniden üretildiği; gönüllü çocuksuz -ve gönülsüz çocuklara karşı da- kadınlara karşı olumsuz 

tutumun yine kadınlar tarafından mümkün kılındığıdır. Dahası her kadının bir gün anne 

olacağı fikri hegemoniktir ve buna bağlı olarak anneliği reddetme, gebeliği sonlandırma 

veyahut doğurganlığını garanti altına almama normdan sapmaya ve bir sorun olduğuna 

yönelik şüphelere işarettir. Günümüzde, kürtaj oranlarının doğum oranını aşan Grönland 

adasında, gebelerin çoğunun hamileliklerini sonlandırdıkları bilinmektedir (Beltran, 16 Mayıs 

2019). O halde annelikten bağımsızlaşan yeni bir kadınlık kimliği mümkün olabilir mi? 

Amerikan kadınlarının sorunlarını değerlendiren Friedan (1983, s.65), 1950’li ve 

1960’lı yıllarda, erkekler ile eşitmiş gibi yetiştirildiğinden kadınların bu rollere uyum 

sağlayamadıklarını; bu nedenle de kadınların kimlik bunalımı yaşadığını ifade eder. 1980’li 

yıllarda, kamusal alanın ve aile içi ortamın adil bir biçimde paylaşılmasına yönelik inanç 

korunmaktaydı. Ancak, bu yıllardan sonra ‘kimlik bunalımı’ ile birleşen ‘ekonomik bunalım’, 

denklik için yürütülen mücadeleye ket vurmuştur. 1990’lı yıllardaki ekonomik bunalım, 

kadınların kamusal alandan özel alana dönüşlerinin sağlanması için çeşitli annelik 

ödeneklerinin verildiği yıllardır. Anneliğin herhangi bir işten çok daha değerli olduğu fikri 

yükselişe geçse de verilen ödenekler, asgari ücretlerin yarısı bile olmamıştır. Kitlesel 

işsizliğin olduğu bu yıllarda, annelik yeniden ön plana çıkarılmıştır (Badinter, 2011, s.10). 

Taylan Acar (Durgun, 6 Ekim 2020), “Eğitim düzeyinin bireylerin evlenme davranışlarında 

nasıl bir rolü var?” isimli 15-49 yaş arası kadınlarla yaptığı görüşmelerde, eğitimli kadınların 

günümüzde evlilikten beklentilerinin değiştiğini ve daha ileriki yaşlarda evlendiğini tespit 

etmiştir. Bu anlamda sosyal alana yapılan müdahaleler toplumsal değişme ve dönüşmeye yol 

açarak cinsiyet, cinsellik, kimlik gibi kavramların tümünü etkiler. Belli bir yaşa gelene kadar 

çocuk doğurmayı aklından geçirmeyen kadın için menopozun yaklaşması, -özellikle otuzlu 

yaşların başından itibaren- artık sıkıntı vermeye başlar.  

Cinsellik ve sapkınlık üzerine çalışan Welldon’a göre, kadının cinsel sapkınlıklarını 

anlamamız için iki olguya ihtiyaç duyarız. İlki ‘iç uzam’la ilgilidir ve kadının çekirdek 

toplumsal-cinsel kimliğiyle
38

 ve bedenin zihinsel sembolleriyle ilişkilidir. İç uzam, Sigmund 

                                                           
38

 Çekirdek cinsel-toplumsal kimlik, henüz çocukken oluşmaya başlayan ve biyolojik özelliklerinin daha sonra 
kimliğin kadın-erkek dikotomik toplumsal kimliğine evrilmesini ifade eder. Dolayısıyla kişinin, sahip olduğu 
biyolojik özellikleri ve davranışlarından yola çıkılarak erkeğin erkeksi, kadının kadınsı davranması gerektiği 
düşünülen cinsiyet rollerine dair kalıpları içerir (Burke, Stets ve Pirog, 1988, s.274). 



109 
 

Freud’un ‘penis kıskançlığı’ndan hareketle, erkek çocuğun dış uzamı yani penisi ile hareket 

etmesi; kız çocuğunun ise kendinde eksik olan organdan ötürü iç uzamı vurgulamasıdır. 

Diğeri ise, ‘biyolojik saat’tir. Kadınlar için biyolojik saat, kadının doğurganlık yetisi ile 

ilişkilidir. Ancak yetişkin yaşamlarının başlarında kariyer hedefi olan kadınlar için biyolojik 

saat bir süre sonra baskı ve erken menopoz yıllarında bunalım yaratabilir (Welldon, 2001, 

s.62). Menopoza girme gençliğin ve doğurganlığın yitirilmesi kısaca artık kadının ‘dişi’ 

olmaması anlamına gelmektedir. Bu yüzden bir kadına ‘Menopoza girdin mi?’ sorusunun 

sorulması hem ayıp\uygunsuz hem de rahatsız edici olarak karşılanmaktadır. Gençlik ve 

bununla ilintili olarak sağlıklı doğurgan bir bedene sahip olma normu, hâkimdir. Nitekim 

erkeklerin yaşlanması ve andropoza girmiş olması üzerinde çok fazla durulmamaktadır. 

Burada kadını rahatsız eden durum çocuk sahibi ol(a)maması mıdır, yoksa anne olamama 

korkusu mudur? Ne var ki günümüzde çoğu ülkede, kadınlar için çocuk sahibi olmak hâlâ 

gelecek için bir garantidir. Çocuk sahibi olmak, elbette ki çoğu kadının arzu ettiği bir istek 

olabilir. Bu durumda Federici’ye (2019, s.29) göre, yapılması gereken, çocuk sahibi 

olmamayı ya da anne olmamayı salık vermek değil; bu kararın, kadınlara ait olması 

gerektiğini ve anneliğin, artan sorumluluklar nedeniyle kadınların yaşamlarına mal 

olmadığına emin olunmasıdır.  

Bu bağlamda kadınların çoklu görevlerde
39

 erkeklerden daha iyi olduğu inancı oldukça 

yaygındır. Ancak bu inancı temellendiren bilimsel çalışmalar oldukça sınırlıdır. 120 erkek ve 

120 kadın ile iki farklı deneysel paradigma üzerinden yapılan bir araştırmada; kadınların, 

çoklu görev konusunda erkeklerden daha avantajlı olduğu sonucuna ulaşılmıştır. 

Araştırmacılara göre, bu sonuca bağlı olarak tümden bir genelleme yapmak hatalı bir 

yaklaşımdır (Stoet ve diğerleri, 2013, s.7). Kadınlar çoklu görevler konusunda daha avantajlı 

olsalar bile aynı anda birçok işi üstlenmek zorunda mıdırlar? Ek olarak, yeniden hatırlamak 

gerekirse, üçüncü bölümde yeniden ele alınan sosyolog Leah Ruppaner’in çalışması; 

kadınların ya da erkeklerin çoklu görevleri üstlenmede -bir cinsiyetin diğerinden-başarılı 

olmadığını ortaya koymuştur. Özellikle ‘Çocuk da yaparım kariyer de’, ‘Çocuklarıma hem 

anne oldum hem baba oldum’, ‘Çocuklarım için saçımı süpürge ettim’ gibi söylemler, 

toplumsal cinsiyetin\cinsiyetçiliğin yeniden üretimi bağlamında gerek kadınların birden fazla 

                                                           
39

 Tezin son bölümünde tartışıldığı üzere, kadınların aynı anda daha fazla işi üstlenebileceği yönündeki yaşamı 
oldukça zorlaştıran bu inanç hem simgesel şiddet hem de cinsiyetçi ikiyüzlülük temelinde övülmektedir.  



110 
 

aynı işi yapması üzerinden gerek ataerkil söylem tarafından gerekse de kadınlar tarafından 

yüceltilir. Kadınlar, bir yandan annelik etme sorumluluklarını üstlenirken; diğer taraftan ev 

işlerini üstlenir ve hatta ev ekonomisine katkı sağlamak amacıyla yarı zamanlı işlerde çalışır. 

Dolayısıyla ücretli ve ücretsiz çalışma saatleri oldukça yoğun olsa bile sorumlulukların 

aksamadan yerine getirilmesi, -bir yandan şikâyet ederken- bir gurur kaynağı haline gelir.  

Bell Hooks’a (2000, s.87) göre: 

Kadınlar, bir yandan anneliği eleştirirken, diğer yandan da onun 

kendilerine, özellikle de konu ebeveyn-çocuk arasındaki özel bağ olduğunda 

verdiği özel statüden ve ayrıcalıklardan hoşnutturlar. Ebeveynlikteki yerlerinden 

vazgeçmeye, feminist düşünürlerin umduğu kadar istekli değildirler. Diğer bütün 

alanlardaki biyolojik determinizmi eleştiren feminist kadınlar, konu annelik 

olduğunda, sıklıkla biyolojik determinizmi benimsediler. Babaların da anneler 

kadar iyi olduğu ve bizim kadar iyi ebeveynlik yapabilecekleri düşüncesini 

bütünüyle benimseyemiyorlardı. Cinsiyetçi düşüncenin egemenliğiyle bir araya 

gelen bu çelişkiler, konu çocuk bakımına geldiğinde, toplumsal cinsiyet eşitliği 

konusundaki feminist talebe zarar verdi. 

 

Kadınlar anne olmama konusunda çeşitli gerekçelere ve nedenlere sahip olabilir. Diğer 

bir deyişle anne olma kararının gönüllü olmadığı toplumsal yapı içinde, öncelikle bu karara 

dair cinsiyetçi kalıp yargılar deşifre edilmeli; annelik kimliği, hem anne olmayan, olamayan 

ve olmak istemeyenlerin diğer kadınları ezmeden hem de kadınlık kimliğinin yanında bir 

tercih olabilmelidir. Üstelik kadınlar, anne olmama kararlarını, kendi annelerinden 

bağımsızlaşmak adına da verebilir. Örneğin, demokrasi ve orgazm arasındaki bağlantıyı 

araştıran bir çalışma, anneleri ile ilişkileri bağımlı olan kadınlar; orgazm olma konusunda 

sorunlar yaşamaktadır ve annelerini otoriter, baskıcı, müdahaleci gibi sıfatlarla 

tanımlamaktadır. Diğer yandan annelerinden bağımsız olan kadınlar ise orgazm olabilmekte 

ve anneleri ile olan ilişkilerini ‘olumlu’ olarak tanımlamaktadır (Şahin,  11 Eylül 2014). 

Annelerinden bağımsızlaşan kadınların, cinsel yaşamlarında daha rahat olduğu ortaya çıkan 

bu çalışma da aynı şekilde annelik konusunu gündeme taşıyan mümkün kılan önemli bir 

çalışmadır.  

 

 



111 
 

 

B. Feminizmin Gönüllü Çocuksuzluk Kavrayışı 

 Son yıllarda, annelik kimliğinden bağımsızlaşan yeni bir kadınlık kimliği ortaya 

çıkmıştır. Artık kadınlar, annelik kimliğinden bağımsız bir hayatı hayal edebilmekte ve 

üreme(me) seçimi yapabilmektedir. Nitekim anne olma kararı, kadın yaşamı için bir dönüm 

noktasıdır. Kimi kadınlar, annelik arzularını gerçekleştirirken bu süreç her kadın için aynı 

şekilde işlememektedir. Bu süreç, toplumsal cinsiyet rollerini yeniden üretir ve ev içinde 

kadının etkinliğinin artmasına yol açar. Burada kadının söz konusu konumu, simgesel 

sermayeye ulaşma şekliyle anlaşılabilir. Başka bir ifadeyle, ataerkil sistem içinde 

toplumsallaşmış bedenin başarıya ulaşmak için egemen sınıf tarafından belirlenen simgesel 

sermayeye ulaşabilmesi, kültürel sermayenin aktarılması ve yeniden üretilmesi ile mümkün 

olabilmektedir. Bu amaçla kadın bedeni ve doğurganlığı bir araç olabilirken; kadının, 

toplumun kendisinden bekleneni gönüllü olarak üstlenmesi de cinsiyetçiliğin ve ezen-ezilen 

biçimindeki iktidar ilişkilerinin hâkim sınıfın lehine sürekli yeniden üretilmesine olanak 

sağlar.  

 Yaraman’a (2020, s.108) göre: 

Sistem kadınları da içine alarak annelik konusunda baskısını her yönden 

sürdürmektedir ve annelik kimliği, kadınların birinci muteber kimliği olarak geri 

dönmüştür. Onca tıbbi katkılarla üremeden özgürleşmiş veya üremeyi kendi 

kontrolüne almış kadının, bu vesileyle temel cinsiyetçi rollerden uzaklaşabilme 

fırsatına rağmen cinsiyetçi egemen sistemin yücelttiği annelik rolünü bir zafer 

gibi gönüllülükle ve üstünlük edasıyla ve hatta kibirle benimsemesi cinsiyetçi 

ikiyüzlülüğü gösterdiği gibi, knock out (nakavt etmek) olmak üzere olan ataerkinin 

başarılı bir rövanşıdır.  

 

Simgesel sermayeye ulaşma şekli neticesinde ezen-ezilen ilişkilerinde tahakküm, 

cinsiyetçi bir ikiyüzlülüğe varacak biçimde toplumsal cinsiyet aracılığıyla meşrulaştırılarak 

yeniden üretilir. Chloé Chaudet (Sporenda, 15 Aralık 2021), bir röportajında, “Eğer istersek 

anne oluruz,” anlayışından ziyade “İstediğimiz zaman çocuk sahibi oluruz,” anlayışının 

dikkate alındığını; bazı feministler için anneliğin reddedilmesinin neden bir kusur olduğunu 

veyahut anormallik olarak görüldüğünü değerlendirmiştir. Yazara göre, annelik kimliğini 



112 
 

kadınlık kimliğinden ayırmaya çalışanlar, bir bakıma kenara çekilmişlerdir. Bu açıdan 

postmodernite ile birlikte feminizmin gönüllü çocuksuzluk kavrayışı; ikinci dalga kadın 

hareketinin “Farklılıklara rağmen eşitlik” sloganında aranabilir. Burada mesele, dayatılan 

cinsiyetlerin sorgulanması olsa da asıl mesele ‘farkın’ kültürel bir kurgu olması değildir; zira 

farkın ‘hiyerarşisi’ yadsınmaktadır. Bununla ilintili olarak da kadın-erkek dikotomik 

kurgusunda biyolojiye dair farklılıklar ataerkil kültüre bağlı olarak ön plana çıkmış ve 

yalnızca cinsiyetçilik ortadan kaldırılmak istenmiştir. Örneğin, kadın biyolojisine özgü 

doğurganlığın\anneliğin yüceltilmesi veyahut kadın duygusallığı\erkek aklı sorgulanmamıştır 

(Yaraman, 2020, s.36).  

Delphy’e (1994, s.187-188) göre, ikinci dalga kadın hareketi ile birlikte kadınların 

‘farklılıkları’ üzerine bir temellendirme eğilimi olmuş; yeni olmayan bu eğilime karşılık yeni 

olan fikir, ‘Kadınların çocuklar üzerindeki tüm ebeveynlik haklarını ellerinde bulundurması 

gerektiği’ yönündeki üstü kapalı iddia olmuştur. Yeni bir annelik hakkına -erkeği\babayı 

dışlayan- işaret eden bu eğilim, feminist entelektüel üretimin çeşitli alanlarında 

sorgulanmaktadır ve bu alanlardan ilki, yeni üreme teknolojilerine yönelik tutumdur. Önceki 

kısımda da tartışılan yeni üreme teknolojileri dikkate alındığında, bu yöntemlerin kadın 

bedenini ne derece sömürdüğü belirsizdir. Kaldı ki kendisi de bir feminist sosyolog ve yazar 

olan Delphy (1994, s.189), şu soruyu sorar: “Feminist eleştirmenler kadınların bedenlerinin 

sömürülmesinden endişe duyarlar. Fahişelikten ziyade taşıyıcı anneliğin skandallaştırmasını 

nasıl açıklayabiliriz?” Diğer iki alan ise insan evriminin yeniden yapılanması ve anneliği 

‘kutsal bağ’ olarak yüceltme eğilimidir. Üremedeki tek biyolojik bağın kadın-çocuk arasında 

olduğu varsayıldığından ve bu bağ soy bağının temeli sayıldığından; kadınların ezilmesinin 

kökeni, evrimsel sürecin kökeninde aranmaktadır. Kadınların çocuklar üzerindeki ebeveynlik 

haklarını tümüyle üstlenmesi, çocuk bakımı konusundaki tüm sorumluluğu anneye yüklemek 

demek değil midir? Feminizm, bir kimlik hareketi olarak neye muhalefet etmektedir? 

Diğer yandan kadın kategorisine ‘özgül’ veyahut ‘evrensel’ bir içerik verme gayesinin 

kimlik kategorilerini tanımlamaktan ziyade dışlayıcı ve normatif olduğunu ifade eden Butler 

(2006, s.62), kadın teriminin, birden fazla anlamlandırmayı kapsayan bir geleceğe 

bırakılmasını ve annelik ve ırkçılık ontolojilerinden kurtaran yeni bir alan sunulması 

gerektiğini belirtir. 



113 
 

Butler’a (2006, s.61-62) göre: 

Ancak bu gereklilik, bir başkasıyla uzlaştırılmalıdır. Kadın kategorisinin, 

feminizmin adına konuştuğu kesimi betimlediği kabul edildiği anda, bu terime ait 

betimleyici içeriğin ne olduğuna ilişkin bir içsel tartışma da kaçınılmaz olarak 

başlayacaktır. Kimileri çocuk doğurmanın ontolojik olarak kadınlara özgü 

olduğunu, bunun da temsile yönelik özgül bir yasal ve politik ilgiye dayanak 

oluşturduğunu düşünürken; diğerleri anneliği toplumsal bir ilişki, günümüz 

toplumsal koşulları altında kadının özgül ve kültürler arası durumu kabul 

etmektedir… Kadın özgüllüğünü biyolojik ya da toplumsal anneliğe başvurarak 

niteleme çabası, benzer bir bölünmeyi, hatta feminizmin toptan reddini üretmiştir. 

Kuşkusuz bütün kadınlar anne değildir; bazıları olmamayı seçer, anne olan 

bazıları içinse annelik, feminizm çerçevesinde politikleşmenin çıkış noktası 

değildir.  

 

Bir yandan Butler, biyoloji ve kültür temelli kadın kategorisini, özgüllüğünü ve 

kimliğinin sınırlılığını eleştirirken; diğer yandan, örneğin, Andrea O’Reilly (2016, s.1-2) 

Matricentric Feminism (anaerkil ya da annemerkezli feminizm) kavramını önererek, 

“Annelerin kendilerine ait bir feminizme ihtiyaçları vardır,” der. O’na göre anneler, güçsüz 

kalmaya devam etmektedirler. Dolayısıyla feminist annelik, ataerkil değerlerle şekillenmiş 

anneliğe muhalif bir annelik söylemine atıfta bulunmak için kullanılmıştır. Feminist annelik 

pratiği, kadınları güçlendiren bir annelik görüşünü hayal etmeye ve uygulamaya çalışmaktadır 

(O’Reilly, 2016, s.136).   

O’Reilly’nin muhalif annelik söylemi ve anneliğin feminist bir uygulama olarak 

adlandırılması; anneliğin, kadın kimliğinden ayrı bir zeminde tartışılmasının yolunu açar. 

Delphy’nin tespitleri ise kadınlık ve annelik arasında kurulan güçlü bağlantının feminist 

eleştirmenler tarafından yeniden üretilmesi bağlamında önemlidir. Erkeği\babayı dışlayan 

tutum; anneliğe dair norm ve değerleri -bir üstünlük olarak- kadın özgüllüğünün (erkekte 

olmayan doğurma, rahim gücü) bir parçası olarak yüceltmek anlamına gelmektedir. Özellikle 

doğum kontrol haplarının kullanımı ile birlikte kadının eğer isterse doğurmama kararını 

tekelinde bulundurması, doğurganlığın kadına sağladığı bir iktidar alanıdır. Kaldı ki kadın-

erkek cinsiyet farklılıkları üzerinden kurulan dikotomik kurgu; bugünden bakıldığında artık 

geçerliliğini yitirmeye başlamıştır.  



114 
 

Yaraman’ın (2020, s.124-125) da işaret ettiği üzere ne biyoloji kaderdir ne de kültür 

kaderdir. Mevcut egemenlik ilişkileri içinde bu sorgulansa bile, heteroseksist ve ataerkil 

hegemonya ile iç içe geçen geç kapitalizm\tüketim toplumu zaman içinde muhalefeti 

bastırmaktadır. Böylece tutum ve davranış arasında gerçekleşen çelişkiler de zaman içinde 

yaygınlaşmaktadır. Bu bakımdan neoliberal rasyonalite ile tüketici temelli özgürleşmiş bir 

kadınlık kimliği, salt olarak feminizmden kaynaklanan özgürleşme kavramına dayanmakla 

kalmaz. Aynı zamanda özellikle Hird’in (2011, s.361-363) aktardığı üzere, neoliberalizm, 

postfeministtir; postfeminizmden gelişir ve feminizmin sonuna işaret eder.  Hester Eisenstein 

(2016, s.29) “Şu günlerde ise, belki de daha rahatsız edici bir soru yükseliyor: feminizm 

kapitalizm ile gizli ve tehlikeli bir ilişki içine mi girdi?” sorusuyla, günümüz kadın 

hareketinin neoliberal küreselleşmenin yayılmasına etki edip etmediğini gündeme getirir. 

Eisenstein’e (2016, s.40-43) göre, kadınların kamusal alanda kazanımlar elde ettiği ikinci 

dalga kadın hareketi ile birlikte, özellikle 1950’li yıllardaki ABD’de kamuoyu algısı, 

kadınların ‘annelik’ ve ‘eşlik’ pozisyonları üzerineyken; bu algı, yerini 1990’lardan itibaren 

‘annelik’, ‘eşlik’ ve ‘işçilik’ pozisyonuna bırakmıştır. Kadınların eş ve\veya anne rollerinden 

koparak bir işçi olarak piyasa ekonomisine dâhil olması, sermayenin lehine olmuştur. 

Dolayısıyla yazarın ifadesiyle, 21. yüzyılda, feminizmin vücut bulmuş bu versiyonu, 

kapitalizme hizmet etmektedir.  

Öte yandan Hallstein’e (2015, s.30) göre, ikinci dalga kadın hareketinin ardından 

kamusal alandaki kazanımlar ile kadınların toplumla modern anlamdaki ilişkisi, annelik 

kaderinden neoliberal annelik seçimine evrilmiştir. Bu değişimin sonucu bir yandan 

özgürleştirici iken diğer yandan sorunludur. Özel alandaki kadın yaşamı anneliğin getirdiği 

sorumluluklarla biçimlenmeye devam etmektedir. Öyle ki liberal ilke ve bireycilik; bireysel 

sorumluluk ve seçim duyarlılıkları şimdilerde üreme seçimi ve toplumsal cinsiyet eşitliği 

hakkındaki postfeminist retorik ve fikirlerle iç içe geçmiş durumdadır. Bu durumda ürememe 

seçimi yapan ya da doğuramayan bir kadını, cinsiyetsiz mi saymak gerekir? Yoksa kadın 

cinsiyetini -üreme bağlamında- cinsellikten bağımsız tutmak, kadın cinsiyetinin cinselliğini 

mi görünmez kılacaktır? 

 



115 
 

 Juliet Mitchell’in (2011, s.140) Kardeşler: Cinsellik ve Şiddet isimli kitabında, şu 

sözleri vurgular: 

1960’lardan sonra üreme ve cinsellik birbirinden çözülmüştür… Batı 

dünyasında çok az ülkede nüfus yeni doğumlarla yenilenmektedir; kadının 

ekonomik başarısı, “çocuktan azade” (childfree-ness) olma şansı da artmaktadır. 

Çocuk istendiğinde, heteroseksüellikten, üreme yaşından, hatta kısmen de olsa 

yaşamdan bile sosyal olarak bağımsız olabilir.  

 

O halde üremenin ve cinselliğin birbirinden ayrışmasıyla meselenin ‘anne olmak’ 

üzerinden mi yoksa ‘çocuk sahibi olmak’ üzerinden mi değerlendirildiği paradoksal bir karşı 

çıkışa işaret eder. Başka bir deyişle feminizmin doğurganlık bağlamında anne olmak fikrinden 

ziyade kendi kaderini tayin etme noktasında çocuk yapma(ma) tercihine vurgu yapması; 

kadınlık ve üreme arasındaki sorunlu özcü ilişkisiyle ilintilidir. Bu nedenle feminist teoriler, 

annelikten bağımsız bir kadınlık kuramsallaştırmasına ulaşmak için anneliği reddetmek değil; 

çocuksuzluğun kadınlık ve kadınlık deneyimlerinin merkezinde olduğunu doğrulayabilmelidir 

(Hird ve Kimberly, 2000, s.360-361). İkinci çocuğunu doğuran kadının, ‘İkinci çocuğumu 

doğurdum’ demek yerine ‘İkinci kez anne oldum’ demesi; esasen anne olmak üzerinden bir 

statü artışına işaret eder. Üstelik yapılan araştırmalar çocuksuzluğu tercih etmek üzerinedir 

ama anneliği tercih etmek konusu daha az konuşulmaktadır. Bu durum temelde, egemenlik 

ilişkileri içinde annelik alanına müdahale edilmemesine işaret etmektedir.  

 

IV. ATAERKİL, CİNSİYETÇİLİK VE HETERONORMATİF BAĞLAMDA

 ANNELİK ROLÜNÜN YENİDEN ÜRETİLMESİ 

Bu kısımda hegemonik ataerkil, cinsiyetçilik ve heteroseksizm bağlamında geleneksel 

annelik rolünün; kimi zaman gönüllükle ve kimi zaman da farkına dahi varmadan 

kadın\mağdur tarafından nasıl da yeniden üretildiği tartışılmaktadır. Peki, ataerkil 

toplumsallaşma içinde cinsiyeti\toplumsal cinsiyeti tanımladığı iddia edilen biyolojinin veya 

kültürün belirleyici olduğu iddiası nasıl açıklanabilir? Kadın-erkek dikotomik cinsiyet 

kurgusu ve egemen ataerkil sisteme dair anlayış; her kadının bir gün annelik kimliğine haiz 

olması gerektiği savını içerir. Anneliğin özgür bir tercih olabileceği ve aynı zamanda 



116 
 

kutsallık\yücelik atfeden norm ve değerlerden özgürleşebileceği düşüncesi görmezden gelinir. 

Bunun en önemli göstergesi ise ataerkil sistemin heteroseksüelliği kesin ve değişmez bir norm 

olarak kabul görmesi ve cinselliği heteronormatif sınırlar içerisinde meşrulaştırmasıdır. 

Dolayısıyla ataerkil sistem içinde heteronormatif kurgu, kadın-erkek dikotomik ayrımını 

doğallaştırarak
40

; kadın ve erkek cinsiyet rolleri aracılığıyla kadının annelik rolünü\görevini, 

hem mutlaklaştırır hem de ikili ‘cinsiyet’ rolünü normalleştirir.  

Toplumsal eşitsizliklerin anlaşılması için başlıca yapılması gerekenin ‘ataerki’ 

kavramını tanımlamak ve çözümlemek olduğunu vurgulayan feministler, bu yöndeki 

savunularını tanımlamak için çaba sarf etmişlerdir. Heidi Hartmann’a (2006, s.29-35) göre, 

ataerki, maddi temeli olan ve hem erkekler arasında hem de kadınlar ve erkekler arasında 

hiyerarşinin hâkim olduğu toplumsal ilişkilerdir. Bu anlamda mevcut cinsiyet\toplumsal 

cinsiyet sistemi ataerki olarak adlandırılır ve ataerkil sistem, bu tezde şu ana dek yapılan 

değerlendirmelere de referansla, hegemonik bir durum\sistem\zihniyet olmaya devam eder. 

Mevcut ataerkil sistem içinde egemen eril ‘cinsiyet’, tahakkümünü hem yansız olarak hem de 

rıza\gönüllülük ile dayatır.  

Diğer yandan ataerki; erkek, kadın ve çocuk ilişkileri arasındaki hiyerarşik güç 

ilişkilerine göre de tanımlanabilir. Gittins’e (2011, s.51)’e göre “Eşitsizliğe dayalı ilişkilerin 

bulunduğu her yerde ilişkinin tarafları farkında olmasa da bir güç vardır.” Öyleyse fiziksel, 

                                                           
40

 Heternormatif bağlamda cinsiyetçi kalıp yargıların yeniden üretilmesi üzerine mühendis ve hastabakıcılar ile 
yapıla araştırmadan elde edilen bulgular önemlidir. Araştırma aynı zamanda Ayşegül Yaraman’ın (2020, s.89-90) 
Cinsiyetçi İkiyüzlülük isimli kitabında yer almaktadır. Bu araştırmada mühendis ve hastabakıcı mesleklerini icra 
eden görüşmecilere cinsiyetsiz senaryolar okunmuş; ardından derinlemesine görüşme sorularıyla tutum ve 
davranış arasındaki tutarlılığın tespit edilmesi hedeflenmiştir. Katılımcıların senaryolara verdikleri yanıtlar ile 
derinlemesine görüşmelerdeki yanıtları arasında çelişkilerin olduğu gözlenmiştir. Örneğin, hem mühendis hem 
de hastabakıcı kadın ve erkek katılımcılardan, her kadının maden mühendisi olabileceği fikri öne sürülürken; 
senaryolardan birinde yer alan elektrik mühendisinin erkek olabileceği söylenmiştir. Senaryolar şu şekildedir: 
1.Senaryo: Sabah 7’de çocuk ağlamasıyla yataktan fırladı. Hemen beşiğe gidip, çocuğu kucakladı ve bezini 
değiştirdi. Elini yüzünü yıkadı. Mutfağa girdi. Akşamdan kalma bulaşıkları toparladı. Çayı demledi. Kahvaltı 
sofrasını kurdu. Ağlama sesi duyar gibi oldu. Tekrar çocuğu kontrol etmeye gitti. Ona öyle gelmiş. Her şey hazır. 
Büyük kızı uyandırdı. Tamamladığı tadilat işlerini dikiş makinesinin yanına yığdı. Tam o sırada annesi de yeni 
uyanmış, “yavrum, çocuklarla ben ilgilenirim” dedi. 
2.Senaryo: Ben elektrik mühendisiyim, eşim ise ana okul öğretmeni. Eşim çok çocuk sevdiği için iki çocuğumuz 
oldu. Çocukların hep üstüne titrer, beni ihmal ettiği olurdu. Aşkımızın bittiğini düşünüyorduk. Boşanmaya karar 
verdik. Hâkim iki çocuğun velayetini de onun üstüne verdi. 
3.Senaryo: Sevgilimin buluşmaya gelmemesini açıklamak için yalan söylediğini öğrenince ona tokat attım ve 
ayrıldık. Oysa uzun yıllardır beraberiz. Tanıştığımızda o üniversite bir, ben ise son sınıftaydık. Şiddet uyguladığım 
için pişmanım. Özür dileyeceğim ve bir demet çiçekle gönlünü alıp, hatta evlenme teklifi edeceğim. Kabul 
edeceğine ve bir ömür boyu mutlu olacağımıza eminim (Tokdemir, 2021, s.62-70). 



117 
 

psikolojik ve sözlü şiddete karşı yasalar olsa da ailenin kutsallaştırılması ve bu dolayımla  

‘özel yaşama’ zarar vereceği düşüncesiyle şiddetin görünmez biçimi, karı-koca-çocuk 

ilişkilerinin kökeninde yer alır. Cinsiyetçi ikiyüzlülük bağlamında düşünüldüğünde, ‘Karı ile 

koca arasına girilmez’ sözü; yüceltilmiş aile kavramını yeniden üretir ve böylelikle şiddetin 

her türlüsünün meşruluğu sağlanmış olunur. Kutsal aile yapısı içinde çocuk ise ataerkil 

düzenin sürdürücüsüdür ve hatta çocuk sahibi olmayanlar aile kurumu olarak sınırlarının 

dışında sayılmaktadır. Aile kurumu içinde annenin çocuğa karşı sorumlulukları, kısa dönemli 

bir iş değildir ancak hegemonik annelik anlayışı neticesinde kadın; bütün bedellerine rağmen 

gönüllü olarak annelik rolünü üstlenmektedir. Badinter’e (2011, s.102) göre, “Dışarıdan gelen 

yaptırımlardan çok daha etkili olan bir sürü faktör. Hepimiz biliriz: Gönüllü kölelikten daha 

değerlisi yoktur,” sözleri, söz konusu anlayışın temeline gönderme yapmaktadır. Diğer 

yandan kadın bedenine has doğurganlık özelliği, bu gücün kadının nasıl kullanacağı 

anlamında ataerkinin iktidar alanını hem zedeler hem de bu nedenle kadın bedeni üzerinde 

yalnızca baskı ile değil, aynı zamanda rıza ile de eril tahakkümü sürdürür. Bu açıdan tutum ve 

davranış arasında ortaya çıkan çelişkiler; heteroseksist, ataerkil ve cinsiyetçi hegemonyanın 

sürdürülmesinde ve iki kutuplu toplumsal cinsiyet kategorisinin hem biyolojik hem de 

kültürel olarak normalleştirilmesine katkıda bulunur.  

Toplumsal cinsiyet kavramı, her ne kadar biyolojinin kader olmadığı bir kültürel ‘inşa’ 

olarak tanımlansa da Judith Butler’a göre, inşa sözcüğünün kendisi hatalıdır.  

O’na (2010, s.53) göre: 

Toplumsal cinsiyetin inşa edilmiş olduğu görüşünü ele alan kimi 

değerlendirmelerde, toplumsal cinsiyet anlamlarının anatomik olarak farklılaşmış 

bedenlere işlendiği fikri belli bir determinizmle sunuluyor ve bu bedenler amansız 

bir kültürel yasanın edilgen alıcıları olarak kavranıyor. Toplumsal cinsiyeti 

“inşa” eden “kültür” böyle bir yasa ya da yasalar dizisi üzerinden kavrandığında 

toplumsal cinsiyet, eskiden “biyoloji kaderdir” formülasyonunda olduğu 

belirlenmiş ve sabitlenmiş oluveriyor. Bu sefer biyoloji değil, kültür kader oluyor. 

 

Burada Butler, kültürel olarak inşa edildiği iddia edilen toplumsal cinsiyet (gender) ve 

biyolojik olarak cinsiyet (sex) arasındaki kavrayışa dikkat çekmektedir. Şayet toplumsal 

cinsiyet ‘inşa’ ve ‘kültür’ kavramlarıyla algılanan bir yasa dizisi ise kendi inşasına karşı çıkan 



118 
 

‘ben’ (özne), yine direnişini tanımlamak için söz konusu inşadan beslenecektir. Ancak bu sav, 

-egemenlik ilişkilerini sağlamlaştırdığı düşünüldüğünden- ‘cinsiyet’ kategorisi 

‘cinsiyetçiliğin’ aracı, etkisi ve sorgulanması hizmetinde olduğu gerekçesiyle; ‘toplumsal 

cinsiyet’ kavramının da ‘heteroseksizmin’ hizmetinde olduğu gerekçesiyle kullanılmaması 

gerektiği anlamına gelmemektedir (Butler, 2013, s.125). Butler, bu terimlerin, hegemonya 

tarafından üretildiğini ve bu kavramları sorgularken bile normların pekiştirildiğini iddia eder. 

Hatta ikili cinsiyet kategorisi ve heteroseksüelleştirilmiş toplumsal cinsiyet, kendi kendisini 

doğallaştırır ve diğer cinsiyet rollerini dışlayarak asli bir norm olarak kendini dayatır. Ne var 

ki Butler’a (2020, s.33) göre, toplumsal cinsiyet, hangi tür cinselliğe sahip olduğunuzun 

anlaşılmasında belirleyici değildir. Bunun sebebi ise cinselliğin, normların işleyişi ve 

çeperlerde dağılması aracılığıyla kültürel anlamların taşınmasındaki yollardan biri olmasıdır. 

Yani toplumsal cinsiyet bir normdur ve kişi cinsiyetini belirtirken, -normlara uygun- olağan 

yollardan konuşur. Butler, toplumsal cinsiyetin inşa ve değişim sürecini ‘performativite’ 

kavramına başvurarak değerlendirmektedir.  

Butler (Sanatatak, 7 Mart 2022), bir röportajında şu sözleri kullanır: 

Toplumsal cinsiyetin gündelik hayatta canlandırılışı veya performansının, 

en az performativite olduğu kadar hiperteatral bir yorum da olduğunu 

düşünüyorum. Performativite, mahkemelerde, yargı sisteminde, imgelerde, 

ikonografide de mevcut. Benim görüşüme göre toplumsal cinsiyetin zaman içinde 

nasıl inşa edildiğini ve nasıl ritüelleştiğini veya değişimler yaşadığını düşünürsek, 

bunun gerçekleşmesinin pek çok yolunun olduğunu görürüz. Dolayısıyla 

canlandırma veya performans, performativiteyle -yani toplumsal cinsiyetin inşa 

ve değişim sürecinin tamamına verilen ad- aşağı yukarı aynı şey değil, sadece 

onun bir parçası kesinlikle… Toplumsal cinsiyet önceden belirlenmiş bir şey 

değildir, radikal bir şekilde seçimlerle oluşan bir şey de değildir. Bu müphemliği 

anlamak, faillik türlerini anlamak açısından önemli olabilir. Failliğin en önemli 

sözcük olduğuna inanıyorum. Elbette kararlar ve seçimler var. Herhangi bir 

karar, bir eylem içinde alınır ve eylem koşulları altında failliğin izlerini görürüz. 

Bu, seçimimizi mümkün kılan normları her zaman seçebiliriz anlamına gelmez. 

Toplumsal cinsiyet normlar dünyasını sıfırdan biz yaratmayız. Bu benim de karşı 

durduğum iradecilik fikrine gider.  

 

Butler (2014, s.7-12), bedenin maddeselliği ile toplumsal cinsiyet ve cinsiyeti 

sorunsallaştırdığı Bela Bedenler isimli kitabında, ‘cinsiyet’ kategorisinin, normatif olduğunu 

ve yalnızca bir norm değil; yönettiği bedeni üreten bir düzenleyici uygulamanın parçası 



119 
 

olduğunu da ifade der.  Başka bir deyişle, “Cinsiyet kavramının kendisi, iki cinsiyeti ayırt 

etmek için gereken kesin kriterin ne olduğu sorusuna dair bir tartışmalar dizisi üzerinden 

şekillenen problemli bir alana tekabül eder…” Dolayısıyla Butler, cinsiyet\toplumsal cinsiyet 

ayrımında cinsiyet algısının; kültürel ve sosyal olan ‘inşa’ varsayımının öncesine işaret 

ediyorsa, kendisinin -cinsiyetin- de bir varsayıma dönüştüğünü ve tam da bu yüzden ‘inşanın 

inşası’ haline geldiğini iddia eder. Butler’a ek olarak, Yaraman’a (2020, s.124-126) göre de 

dikotomik biyolojik cinsiyetin kader olması yerine kültürün kader olması; en çok da 

muhalefet adına mutlaklaştırılır ve böylece cinsiyetçi ikiyüzlülük yaygınlaşır ve normlaştırılır. 

Hegemonik heteroseksizm ile eril tahakküm iç içe geçmiştir; ikinci dalga kadın hareketiyle 

yapıbozumuna uğratılsa da cinsiyet devrimi gerçekleşememiştir. Bu aşamada Yaraman, 

kültürel ya da biyolojik olarak tanımlamaların nasıl olursa olsun cinsiyet ve cinsiyetçilikten 

özgürleşmemiz gerektiğinin altını çizer.  

Peki, heteroseksüel cinsiyet kategorisi nedir veyahut cinsiyet kimliğini heteroseksüel 

olarak tanımlamak neyi ifade eder? Heteroseksüel olarak tanımlanmak, yalnızca üreme ile mi 

ilişkilidir yoksa yalnızca kadın-erkek biyolojik cinsiyet ile mi ilişkilidir? Biyolojik cinsiyeti 

belirlediği düşünülen X kromozomu ile Y kromozomunun; kadında XX, erkekte ise XY 

kromozomlarının bir araya gelerek belirleyici olduğu bilinmektedir. Yapılan araştırmalar, 

yalnızca Y kromozomuna sahip bir kişinin dahi erkek olmayabileceğini ortaya çıkarmıştır. 

1989 yılında keşfedilen ve Y kromozomunda bulunan SRY isimli genin cinsiyeti 

belirleyebileceği anlaşılmıştır. Yani X ve Y dışında cinsiyette farklılaşmaya yol açabilecek 

çeşitli faktörler vardır. Dolayısıyla bir kişinin Y kromozomuna sahip olması nedeniyle onun 

erkek olduğunu tespit etmek basitçe yanlıştır.  46,XX kromozomuna sahip birinin cinsiyeti bu 

gen sayesinde ‘erkeksi’ olabilmektedir (Intersex Society of North America, 1993). Kadınlarda 

XX, erkeklerde XY olan kromozom; az rastlansa da bazı erkeklerde XX kromozomu 

olabilmektedir. Bunun sebebi ise kromozom eşleşmesi sırasında SRY geninin X 

kromozomuna geçmesidir. Bu hastalığa sahip erkekler, infertilite yani kısırdır (Bağış ve 

diğerleri, 2017). Kromozom sayısına bağlı olarak diğer bir hastalık ise erkeklerde nadiren 

ortaya çıkan Klinefelter Sendromu (XXY kromozomu) olarak bilinir. Bu erkekler; dar 

omuzlu, ince uzun bacaklı ve ince gövdeli bir vücuda sahiptirler. Birleşik Krallık’ta yapılan 

bir araştırmanın sonuçlarına göre, bu sendroma sahip kişilerin infertiliteye ek olarak tıbbi ve 

psikolojik başka hastalıkları da olduğu gözlenmiştir (Tartaglia ve diğerleri, 2011). Y 



120 
 

kromozomunun biyolojik cinsiyeti belirlediği anlaşılsa de örneğin, klinefelter sendromu gibi -

nadir görülse de- bir hastalığa sahip birinin cinsel yönelimi ve cinsiyeti hangi kategoriye dâhil 

edilmelidir?  

Ataerkil sistemde erkek cinsiyeti aracılığıyla soyun devamının sağlanması; üremede, 

erkek üstünlüğünün olduğu inancıyla örtüşmektedir. Yaşamın tohumu\başlangıç kaynağı 

spermdir; cinsiyeti döllenme sırasından Y kromozomu belirlediğinden kadın, yalnızca 

döllenmeye olanak sağlayan anatomisi sayesinde bir aracı işlevi görmektedir.    

Badinter’e (1992, s.100) göre: 

 Böylece annenin rolü iki kez değersizleştirilmektedir… Zaten eğer dişinin 

ruhu erkeğininkinin aynısı olsaydı, kendi başına üremesi gerekmez miydi? Bunun 

yanıtı basittir: Kadın erkeğinki gibi bir ruha sahip değildir. 

 

 Ne var ki rahim olmadan döllenme olmayacağı bilinir ancak yine de doğuştan gelen 

her tür sakatlığın sebebi bile kadında\rahminde görülür. Bu durumda yaşamın kaynağı erkek 

iken kadının annelik rolü, zayıflatılır. Ataerki; kadın ve erkek arasındaki tamamlayıcılığı 

tümüyle inkâr etmese de dikotomik cinsiyet ayrımını en uçlara taşımıştır. Bu noktada 

Badinter (1992b, s.120-121), Biri Ötekidir: Kadınla Erkek Arasındaki Yeni İlişki Ya Da 

Androjin Devrim isimli kitabında, cinsiyetler arası ayrım düşüncesinin, Birinin Ötekine 

üstünlüğü ile değil; Birinin Ötekine göre değerini etkilemeyen karşılıklı bir alışveriş olarak 

görülmesi gerektiğini savunur. Ayrımı ortadan kaldırmaya yarayacak bütünlük ise 

‘androjinlik’ (hem dişi hem eril-çift cinsiyet) yoluyla gerçekleşecektir. Badinter (1992b, 

s.215-218), burada, kültürün hepimizi ‘tek’ görmek istemesine karşın aslında herkesin 

androjin olarak -bir bütün olarak-  hem kadınsı hem de erkeksi özellikleri bir arada 

barındırdığını ifade eder. Ancak normlar, bizlere, zıtlığı dayatmaktadır. Oysa cinsler 

benzerdir. Dolayısıyla doğuştan atanan cinsiyet, cinsel bakımdan kayıtsız çocuğa gözle 

görülebilen organlar ile belirlenir. 

 Günümüze dek yapılan tartışmalarda, eşitsizliğin temel nedenlerinden birinin kültürel 

inşa olduğu ve doğanın inkâr edilemeyecek derecede anatomiyi belirlediğidir. Dışarıdan 

bakıldığında bir kişiyi anatomik ve fizyolojik olarak kolaylıkla kadın veya erkek olarak 



121 
 

tanımlayabiliriz. Cinsiyete dair dikotomik algı, Serkan Karaismailoğlu’nun (2019, s.45) 

Kadın Beyni Erkek Beyni isimli çalışmasında yer aldığı üzere, sinirbilimsel alanda yapılan bir 

araştırmaya göre beynimiz için de geçerlidir ve bu durum davranış, hafıza, konuşma, işitme 

ve öğrenme gibi bilişsel fonksiyonların farklılaşmasında önemli bir etkendir.  

Karaismailoğlu’na göre, (2019, s.46-48): 

Son 10 yılda yapılan çalışmalar çok net ortaya koymaktadır ki beynimizin 

kendine ait bir cinsiyeti vardır… Beynimizin sahip olduğu cinsiyet, biyolojik 

cinsiyetimizden bağımsızdır. Yani genel anlamda erkeklerin çoğu erkek beynine, 

kadınların çoğu dişi beynine sahip olmakla beraber bunun tam tersi de söz konusu 

olmaktadır… Dört grup insan modeli karşımıza çıkmaktadır. “Erkek beyinli 

erkekler”, “dişi beyinli erkekler”, “erkek beyinli kadınlar” ve “dişi beyinli 

kadınlar”… Kadınlar ve erkeklerin birbirlerinden farklı bir beyin yapısına sahip 

olmasındaki en önemli etkenin, anne karnında iken maruz kaldıkları cinsiyet 

hormonları olduğu gösterilmiştir. Özellikle testosteron ve östrojen, cinsiyet 

hormonları arasında en fazla öne çıkan hormonlardır… Genellikle testosteron 

erkeklik hormonu, östrojen ise kadınlık hormonu olarak bilinir… Hamilelik 

sırasında bebeğin maruz kaldığı testosteron hormonu, beynin cinsiyetini 

belirlemede çok önemli bir rol oynamaktadır. 

  

Yazarın bahsettiği üzere, erkekler dişi beyinli olabileceği gibi kadınlar da erkek 

beyinli olabilmektedir. Bu tespit, kadın ve erkek cinsiyetlerine dair zıtlık konusunda 

‘doğanın’ kesin olarak belirleyici olduğu hükmünü alt üst eder. Başka bir biçimde söylemek 

gerekirse, cinsiyet nasıl tanımlanırsa tanımlansın, testosteronun az ya da çok salgılanması 

beynin cinsiyetini belirlemektedir (Karaismailoğlu, 2019, s.49-50). Dolayısıyla bu çalışma; 

erkeklerin dişi beyinli olabileceği ve kadınların da erkek beyinli olabileceği savıyla 

cinsiyetlere yönelik birçok kalıp yargıyı (cinsiyete dayalı ‘kadınlar daha duygusaldır’, 

‘Kadınlar, erkeklere göre daha ayrıntılı düşünür’, ‘Erkekler ağlamaz’, ‘Erkeklerin sayısal 

zekâsı daha yüksektir’ gibi tutumlar ve davranışlar) ters yüz etmekte; biyolojik verilere dair 

cinsiyet tanımını muğlaklaşmaktadır. Dahası geleneksel toplumlarda kadından beklenilen 

erkek evlat doğurma beklentisi de ters yüz edilmiş olunur. Nitekim bazı toplumlarda erkek 

evlat vermediği için kadın suçlanır ve böylece erkeğin başka bir evlilik yapması -halk 

arasında kuma getirmesi- meşrulaştırılır. Bu durumda kişinin cinsiyetinden yola çıkarak 

toplumsal cinsiyeti nasıl verili kabul edilebilir?  



122 
 

Hanne Blank’ın (2019, s.27) Düzcinsel: Heteroseksüelliğin Şaşırtıcı Derecede Kısa 

Tarihi isimli kitabında aktardığı üzere, “Herhangi iki cinsiyeti ya da toplumsal cinsiyeti ‘zıt’ 

olarak tanımlamak olgusal bir gerçek değildir; sadece modası geçmiş ve doğru olmayan bir 

gelenektir.” Psikanalist teoriye göre, kişiliğin gelişimini erken bebeklik döneminden itibaren 

sosyal-ilişkisel deneyimlerinin bir sonucu olarak ele alan Chodorow, bu kapsamda 

heteroseksüelliği de irdeler. Chodorow (1994, s. 34-35), ‘normal’ veya ‘sıradan’ olarak 

tanımlanan heteroseksüelliği hem normatif hem de istatiksel olarak yaygın veya tipik 

kavramları kapsıyor gibi görünen sosyal ve kültürel olarak kabul edilen varsayımları 

tartışmaya açar. O’na göre, psikanalistler, eşcinsellik ve sapkınlıkların aksine normal 

heteroseksüelliğe özel bir dikkat göstermemişlerdir. Eşcinsellik ve sapkınlıklara dair 

açıklamalar ile karşılaştırıldığında normal heteroseksüelliğin gelişimsel bir açıklaması 

yapılmamıştır. Bu durumda insanların biyolojik olarak heteroseksüelliğe programlandığı 

iddiası veya varsayımı, karmaşık ampirik bir soru olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Chodorow (2013, s.43-44), Family Structure and Feminine Personality isimli 

çalışmasında ise ‘kadınsı’ ve ‘erkeksi’ kişilik ve rolleri karakterize eden genel ve neredeyse 

evrensel farklılıkların her nesil yeniden üretilmesini açıklayacak bir model önerir. O’na göre, 

yalnızca biyolojik cinsiyet farklılığından yola çıkan bir argüman, şüphelidir. Aynı zamanda 

kısıtlı toplumsallaşma kalıplarına dayanan açıklamalar; cinsiyet farklılıklarına psikolojik ve 

değer bağlılıklarının ne ölçüde duygusallık yüklü olduğunu açıklamak için kendi başlarına 

yetersizdir. Cinsiyet kimliği ve cinsiyet rollerine dair beklentiler, kişinin, tutarlı bir benlik 

duygusu geliştirmesi için merkezi öneme sahiptir. Dolayısıyla kadınsı ve erkeksi kişiliğin 

gelişimiyle ilgili farklılaştırıcı deneyim; büyük ölçüde evrensel olarak kadınların erken dönem 

çocuk bakımından ve -en azından- daha sonraki kadın sosyalleşmesinden kaynaklanır. Başka 

bir ifade ile kadınların ve erkeklerin büyüdükçe sosyal çevreyi farklı deneyimlemeleri, temel 

cinsiyet farklılıklarının gelişimini açıklar. Anne, çocuk bakımı ve sosyalleşmesinden sorumlu 

olduğu için, bu ilişki çocuğun cinsiyet\toplumsal cinsiyet kişilik gelişimi üzerinde etkilidir.  

2017 yılında ABD’de transseksüel bir bireyin doğum yapması şaşkınlıkla 

karşılanmıştır. Doğum yapan Trystan Reese, bir kadın bedeninde dünyaya gelmiş olsa da 

cinsiyetini erkek olarak tanımlamaktadır. Reese, doğumuna ilişkin bir video paylaşarak, “Bir 

daha biri size erkekler çocuk doğuramaz derse ona bu videoyu gösterin,” demiştir (Euronews, 



123 
 

3 Ağustos 2017). O halde anatomik olarak rahme sahip olan ama kendisini\dış görünüşünü 

erkek olarak tanımlayanlar, hangi cinsiyet kategorisine dâhil edilebilir? Üstelik heteroseksüel 

olmayan geleneksel bir ailede çocuğun bakımı annenin sorumluluğunda iken; çocuk sahibi 

olan bu çiftin çocuk yetiştirmesi nasıl açıklanabilir? Bu örnekten de anlaşılan o ki anatomi ve 

bedene olan bakış açısında değişiklikler yaşanmaktadır. Transseksüel bir bireyin çocuk sahibi 

olmasıyla herkesin çocuk sahibi olmak isteyebileceği ve yetiştirebileceği anlaşılmaktadır. 

Burada ne biyoloji kaderdir, ne de kültür kaderdir. Hegemonik heteroseksüellik; din, devlet, 

evlilik, tıp bilimi, aile ve toplumsal ilişkilerin neredeyse bütün alanlarına nüfuz etmiştir. 

Meşru üreme yolunun heteroseksüel ilişki ile mümkün olduğu savı ile cinsellik ve üremenin 

kontrolü modernleşmenin ortaya çıkışından itibaren devlet ve tıp biliminin alanı haline 

gelmiştir.  

Bu konuda Michel Foucault’nun (2015a, s.110-113), ‘biyo-politika’ kavramı, 

açıklayıcıdır. Bu kavrama göre, modern biyo-iktidar, kişinin bedenlerini itaatkâr ve üretken 

kılmak adına çeşitli tertip edici ve disiplin araçları kullanır. Biyo-iktidar, kişilerin yaşamlarını 

kuşatarak bedenlere nüfuz ederken; salt olarak baskıcı yöntemlere başvurmaz. O halde neden 

cinsiyetin değil de cinselliğin düzenlenmesi gerekmektedir? Cinsellik ve cinsiyet ayrımı, 

Foucault’nun bakış açısına göre, ‘yasa’ ve ‘yasaklama’ gibi bir iktidar konumuna gönderme 

yapmaktadır. Reddedilen cinsiyet değildir; konuşulması gereken şey cinsellik ile ilişkili 

olarak ‘zevkin’ yasasıdır. Bu nedenle de cinsel açıdan normlaştırılmayan genel bir zevk 

ekonomisine ihtiyaç vardır der Foucault. Dolayısıyla 18. yüzyıldan itibaren cinsellik, iktidar 

bağıntılarında mühim bir araçsallığa sahiptir. Bu yüzyıldan itibaren cinsellik ile ilgili olarak 

iktidar tertibatı ve özel bilgi geliştiren, birbirini tamamlayıcı dört önemli durum söz 

konusudur: “Kadın bedeninin histerikleşmesi, çocuk cinselliğinin eğitimbilimselleştirilmesi, 

üretim davranışlarının toplumsallaştırılması ve sapkın hazzın psikiyatrikleştirilmesi.” Kadın 

bedeni, cinsellik ile dolup taşan bir niteliğe sahip olarak tanımlanmıştır. Düzenli bir 

doğurganlığa sahip olmak zorunda olduğundan da tıbbi uygulamalar ile bütünleştirilmiş ve 

çocuklarının biyolojik-ahlaksal gelişimi için sorumluluk sahibi olduğu bir aile düzlemi içinde 

üreme davranışları toplumsallaştırılmıştır. Anne olan kadın, bunun en görünen biçimidir 

(Focault, 2015b, s.76-77). Üst kısımlarda da tartışıldığı üzere bebek dostu hastaneler, 

emzirmeye dair uygulamalar, doğum eğitimleri, vajinal ve doğal doğuma dair fikirlerin tümü; 

düzenleyici ve otoriter bilginin ürünleridir. Dolayısıyla bir kadının hastanede doğum 



124 
 

yapmasıyla kadın bedeni, modern teknolojiye ve hastane ritüellerine tabidir. Burada üreme, 

meşru cinselliğin gerçekleşmesine bağlıdır ve dolayısı ile üreme işlevi, özel alanda karı-koca 

arasında gerçekleşmelidir.  

Gittins’e (2011, s.56-57) göre: 

Bütün dini sistemler cinsellikle ilgili tanımlar ve idealler belirlemiştir. 

Heteroseksüellik birçok düşünce biçiminden sadece bir tanesidir. Bazı dinler 

diğer cinsellik biçimlerini onaylamıştır. Örneğin eski Yunan’da homoseksüellik 

tek kabul edilir cinsellik biçimiydi. Ancak Yahudi-Hıristiyan ideoloji bekârlık 

yemini dışında sadece heteroseksüel ilişkiyi kabul etmiştir. Diğer dinlerin aksine 

Yahudi-Hıristiyan din sistemi asla cinselliği zevkli bir olay olarak 

tanımlamamıştır. Cinsellik ya günahkâr bir şehvet ya da üremenin tek yolu olduğu 

için katlanılması gereken bir görev olarak görülmüştür. 

 

Tarihsel açıdan Viktorya dönemi cinsellik anlayışına değinen Gittins, heteroseksüel 

ilişkinin erkeğin biyolojik gereksinimlerinin karşılanması yanında kadınların da erkeğin cinsel 

arzularına ve isteklerine boyun eğmekte görevli olduğunu ifade eder. Bu dönemde anneleri, 

doğal olarak dindar ve iffetli gören bir ahlaki annelik ideolojisi ortaya çıkmıştır (Gittins, 

2011, s.71; O’Reilly, 2016, s.17).  

Hâlbuki Bülent Somay’ın (2015, s.19) da ifade ettiği üzere: 

Sadece bugün için düşünsek de, eşcinsel ve heteroseksüel, sadomazoşist ve 

fetişist, çokeşli ve tekeşli biçimlerine baktığımız zaman, ‘cinsellik’ dediğimizde 

hepimizin aynı şeyden bahsettiğimiz bile şüpheli. Dolayısıyla da yarın alabileceği 

biçimleri ancak hayal edebiliriz bugün-hevesle ya da dehşetle.  

 

Annelik ve cinsel aktivite üzerine yoğunlaşan Smart (1996, s.39-40), anneliği 

yapısökümüne uğratmak için, anneliğe yol açan doğal olaylar zincirine odaklanır. Pek çok 

feministin anne-çocuk arasındaki ilişkiden yola çıkma durumunu eleştiren Smart, bunun 

arkasına geçerek şöyle bir yol izler: Cinsel aktivite Gebelik  Doğum  Annelik etme  

Annelik. Bu doğal zincirde, cinsel aktivite doğal olarak doğuma yol açmaz. Viktoryalılardan 

beri cinsel ilişkinin gebeliğe yol açtığı düşüncesi, yaygın bir düşünce olmuştur. Ancak cinsel 



125 
 

aktivitenin gebelikle sonuçlandığı fikri, cinsiyetin heteroseksüel ilişkiyle birlikte son bulduğu 

düşüncesinin bir yansımasıdır. 

Her ne kadar heteronormatif kurgunun tarihi uzun bir geçmişe dayanıyor gibi dursa da 

esasen toplum, biyoloji, tıp ve cinsel tercihin günümüze kıyasla çok daha az gelişmiş tarihsel 

bir sistemin ‘yapay’ ve dolayısıyla ‘kurgusal’ bir olgusudur. Ne var ki aşkın, evliliğin ve aile 

kurumunun heteroseksüellik ve heteronormatif söylemler üzerine kurulu olmasına rağmen bu 

sürece dair gelişmeler, modernleşme ile birlikte görünür hale gelmeye başlamıştır.  

Blank’e (2019, s.17) göre: 

Aslına bakarsanız heteroseksüel olmak yalnızca 1869’dan beri mümkün. 

Ondan önce erkekler ve kadınlar evleniyorlar, seks yapıyorlar, çocuk sahibi 

oluyorlar, aileler kuruyorlar ve hatta kimi zaman aşık oluyorlardı, ama kategorik 

olarak heteroseksüel değillerdi. Kendilerini ‘heteroseksüel’ denilen bir şey 

‘olarak’ tanımlamıyorlardı. Kendilerinin ‘düzcinsel’ bir cinsel kimlikleri 

olduğunu düşünmüyorlardı ya da elbette ‘cinsel kimlik’ diye bir şeyin dahi 

olduğundan haberdar değillerdi. Olamazlardı. Ne terimler ne de ifade ettikleri 

fikirler henüz vardı. 

 

Normal cinselliğin kuruluşu ne anlama gelir?  Konu cinsellik olduğunda, cinsiyet 

temelinde bir kategorik tanımlama ya da sınıflandırma yapılmaktadır. 18-24 yaş arasındaki 

bireyler ile yapılan bir araştırmada (Birleşik Krallık),  katılımcılardan, cinsellik ölçeğinde 

kendilerini bir yere yerleştirmeleri istenmiştir. Araştırma sonuçlarına göre, her iki kişiden biri 

%100 heteroseksüel olmaktan başka bir şeyi seçmiştir. Dolayısıyla bu sonuçlar ile kendisini 

heteroseksüel olarak tanımlayan nüfusun %72’si arasında zıtlık mevcuttur. Diğer bir ifade ile 

gençler artık kendilerini, giderek daha az heteroseksüel olarak tanımlamakta ve farklı 

deneyimler yaşamaktadırlar. Ancak yine de, örneğin, kendisini heteroseksüel olarak 

tanımlayan bir kadının biseksüel olmasa bile lezbiyen ilişki deneyimi gizlenmektedir (Arnold, 

26 Mayıs 2017). Bu durumda cinsiyet temelli normal cinsellik anlayışı muğlaktır. Sonuçta 

kimin nasıl bir deneyim yaşadığı, kendisi bunu itiraf etmediği sürece nasıl bilinebilir? 

Öte yandan cinselliğin, üreme işlevinden ayrıldığı bir çağda yaşamaktayız. Binlerce 

yıldır prezervatif kullanılmakta; kürtaj, vajinal yıkama, geri çekilme ve kasıtlı düşük yapma 

gibi korunma ve gebelik önleyici yollara başvurulmaktadır. Üstelik yapay ve rahim-dışı 



126 
 

döllenme araştırmaları hayata geçtiğinde; cinsellik ve üreme arasındaki ilişki de sonlanacaktır 

(Somay, 2015, s.78). Günümüzde yapılan biyoteknoloji ve tıbbi çalışmalar hasebiyle bu konu 

artık ütopya olmaktan uzaktır. İnsan vücudunun dışında döllenmenin gerçekleşmesinin 

tasavvuru önceleri imkânsız gelirken; bu alanda yapılan bilimsel gelişmeler bunun mümkün 

olabileceğini göstermektedir. Bu konuda, Izabela Cardoso ve Fernando Teixeira (BBC Reel, 8 

Şubat 2022), tarafından hazırlanan video içerikli haberde, “…Ve kadınların artık doğum 

yapmak zorunda olmadığı potansiyel bir gelecekte, bunun toplumsal cinsiyet eşitliği ve anne 

olmanın ne anlama geldiğine dair kavrayışlarımız üzerinde ne gibi toplumsal etkileri 

olabilir?” sorularını gündeme getirmektedir. Bir başka haberde ise kadınların artık yirmi yıl 

içinde erkeksiz doğum yapabileceğinin -iki anne ile- mümkün olduğu yer almaktadır. Çinli 

bilim insanları, dişi farelerin birinden yarı kromozomlu embriyonik kök hücre alarak ve 

diğerinden de yumurta alarak, fareler üzerinde yaptıkları deneylerde başarılı olmuşlardır 

(BBC News, 12 Ekim 2018). 

 Peki, ya kadınlar bir daha doğum yapamadıkları bir dünyada biyolojik annelik, 

annelik içgüdüsü veyahut toplumsal cinsiyet rolleri nasıl açıklanabilir? Erkeksiz doğum 

yapabilmek, cinsiyetçiliğin aşılmasını ne kadar mümkün kılabilir? Böyle bir gelişme, kadını, 

doğumun\rahmin hem baskısından hem de bu gücü\statüyü kullanma olanağından 

koparacaktır. Aynı zamanda da annelik kavramında değişme ve dönüşmeye yol açabilecektir. 

Kaldı ki kadınların, bu gücün kendilerine sağladığı statü ve iktidar alanından vazgeçmeye ne 

kadar hazır olduğu sorusu düşündürücüdür. Üstelik cinselliğe dair verili kabul edilen norm ve 

değerler de sarsılacaktır. Ancak erkeksiz doğumu mümkün kılan bu yetinin\teknolojinin kadın 

tekelinde olması, cinsiyetçiliği aşmak için bir çözüm olarak görünmemektedir.  

Blank’e (2019, s.21-23) göre, normal cinsel, görecelidir. Heteroseksüel kadınlar ve 

erkekler arasında ‘uygun’ olduğu düşünülen duygusal, ekonomik, toplumsal ve cinsel 

çekicilik ve eylemler olduğuna yönelik bir ortak görüş var gibi görünse de bu genel görüntü, 

belirsizdir ve tarihte belli zamanlara göre de değişiklikler göstermektedir. Ancak 

modernleşme ile birlikte heteronormatif kurgu ve bu bağlamda Ezgi Sarıtaş’ın (2020, s.22-27) 

aktardığı üzere, cinselliğe dair söylemler kültürlerararası etkileşim sonucunda farklı coğrafi ve 

kültürler üzerinde etkisini göstermiştir. Modernleşme sürecinde, 19. yüzyılın sonları ve 20. 

yüzyılın başlarında heteronormatifliği irdeleyen Sarıtaş, Avrupa’nın cinsellik söylemlerinin, 



127 
 

şarkiyatçı anlatılar ile etkileşim içinde olmuş, Osmanlı cinsel modernliğini de 

şekillendirmiştir. Osmanlı eserleri kapsamında yapılan bir cinsel terminoloji araştırmasına 

göre, ‘üç cinsiyetin’ ve ‘iki tip cinselliğin’ söz konusu olduğu anlaşılmıştır. Kadın, erkek ve 

oğlanların olduğu üç cinsiyet, kadın-erkek dikotomisinin olmadığına işaret etmektedir. 

Burada oğlanlar, cinsel olarak akışkandır ve kadınların yerine ikame edilmemektedir. 

Cinsellik ise homoseksüel ve heteroseksüel şeklindeki bir ayrımdan ziyade aktif (penetre 

etmek) ve pasif (penetre edilmek) şeklinde tanımlanmaktadır (İrvin Cemil, 2018). Bu 

durumda penetre edilenlerin kadınlar ve oğlanlar olması; modernite öncesi heteroseksüelliğin 

kavramsal bir karşılığı olmadığı anlamına gelmektedir. Bu bakımdan aynı zamanda normal 

cinselliğin varlığı da -anneliğin tarihsel gelişimi ele alındığı gibi- kurumsallaşmış değildir.  

Adrienne Rich’e (1995, s.42) göre, kurumsallaşmış annelik ve heteroseksüel ilişkinin 

tarihi, sürekli olarak ‘doğal ol ve rolünü oyna’ söylemini tekrarlar. Dolayısıyla annelik 

kurumu, salt olarak çocuklara katlanmak ve onlara bakım vermek ile özdeş değildir. Aynı 

zamanda heterokseksüel normların cinsel yaşamı belirlemesi ile özdeştir. Her ikisi de bireyin 

seçimlerinin yaptığı veya bu seçimlerin engellendiği koşulları içerir. Bir kurum olarak gerçek 

olmasalar da, hayatımızın koşullarını şekillendirirler.  Rich (Feminist Vesvese, 25 Temmuz 

2019) şu soruyu sorar, “Ya heteroseksüellik doğuştan gelen veya tek ‘normal’ cinsellik 

değilse?” 

 Compulsory Heterosexuality and Lesbian Existence isimli makalesinde Rich (1980, 

s.632-638), kadınlar için ‘zorunlu heteroseksüelliğe’ yönelime dair feminist bir eleştirinin 

yeteri kadar yapılmadığını iddia eder. Annelik, cinsiyet rolleri, ilişkiler ve kadınlara yönelik 

toplumsal emirler ile ilgilenen feminist eleştiri; zorunlu heteroseksüelliği bir ‘kurum’ olarak 

incelememiş veyahut ‘tercih’ veya ‘doğuştan yönelim’ fikrini yalnızca dolaylı yoldan 

sorgulamıştır. Ancak Rich, kadının annelik etme meselesinin sıklıkla gündeme geldiğini ve 

buna, genellikle erkeklerin artan ebeveynlik rolünün cinsiyetler arasındaki düşmanlığı en aza 

indirgeyeceği ve kadınlar üzerindeki cinsel güç dengesizliğini eşitleyeceği görüşü eşlik 

etmiştir. Bu tartışmalarda O’na göre, eksik olan, kendisini doğalmış gibi dayatan ve iki 

kutuplu cinsiyet kurgusunu normalleştiren zorunlu heteroseksüelliğe değinilmemesidir. 

Kadın-erkek dikotomik ilişkiler, hâkim sınıfın ideolojisine göre belirlenmektedir. Ataerkil 



128 
 

sistem içinde heterokseksüel olmak, evlenmek ve ardından evliliğin doğal sonucu olan çocuk 

sahibi olmak normal karşılanmaktadır.  

Evlenmek, modern toplumlarda kadın için statü sahibi olmaktır. Ancak mutlak statü 

kazanımı, kadının en saygın kimliği olan ‘annelik’ rolüne geçişi ile gerçekleşir. “Küçük 

yaştan beri kadınlığı annelikle özdeş görecek biçimde yetiştirilmiş kadınlar için anne olmak 

çok önemli bir statü değişikliğidir. Bu, kadının, konumu itibariyle ‘gerçek’ bir kadın statüsüne 

yükselmesini sağlayan evlilikten bile önemlidir… Kadın artık hayatının ‘gerçek’ amacına 

ulaşmıştır,” der Diana Gittins (2011, s.121). Bu noktada, birçok kadın artık birincil yaşam 

hedefi olarak anneliği ya ertelemektedir ya da anne olmayı tercih etmemektedir. Özellikle 

cinsel alanda bazı kadınlar, lezbiyen bir kimlik ve yaşam tarzı seçerek, bilinçli bir feminist 

direnişi açığa vurmuşlardır. Bazı feministler için ise heteroseksüel cinsellik ve annelik ilişkisi, 

doğum kontrol yöntemlerinin kullanımı ile gerçekleşecektir. Nitekim artan boşanmalar, 

evlilik dışı cinsellik, bekâr annelik ve bekâr bir yaşam tarzı; modern çekirdek aileye bir 

meydan okumadır (Ferguson, 1986, s.13).  

Diğer yandan heteroseksüel olmak ya da homoseksüel olarak tanımlanmak; genellikle 

cinsel ‘yönelim’ olarak tanımlanır ve anormal kabul edilir. Yaraman’a (Sönmez, 9 Kasım 

2020) göre, yönelim yerine ‘tercih’ kavramı kullanılmalıdır; zira cinsel yönelim terimi, 

simgesel şiddet örneğidir. Bu bakımdan bir mazeret niteliğinde olan ‘yönelim’, cinsiyetçi ve 

heteroseksist hegemonyaya tutunmaya çalışırken; ‘tercih’ meselesi, heteroseksist kurguyu 

aşmayı hedefleyen kişinin iradesini ve özgürlüğüne işaret etmektedir. Hâlbuki günümüzde 

homoseksüellerin bir kısmı hegemonik cinsiyet anlayışına eklemlenmektedir. Doğuştan 

homoseksüel olma anlayışına meydan okuyanlar, genellikle homofobik oldukları yönünde 

yargılanmaktadırlar. Cinsel yönelim, kavramsal olarak biyolojiye işaret etmektedir. Oysaki 

örneğin, Sex and The City oyuncusu Cynthia Nixon, 2012 yılında New York Times 

Magazine’ye verdiği bir röportajda, homoseksüelliğin kendisi için bir tercih olduğunu 

açıklamıştır. Bu durumda doğuştan homoseksüel olma fikri kabul edilirse, daha sonra 

hayatının bir döneminde eşcinsel bir ilişkiyi tercih edenleri hangi kategoride dâhil etmek 

gerekmektedir? Başlangıçta homoseksüelliğe neyin yol açtığı uzmanlar tarafından da 

açıklanamamıştır. Eğer ki heteroseksüelliğin bir inşa olduğu kabul edilirse, homoseksüelliği 

ve hatta non-binary bireyleri biyolojik verilerle açıklamak muğlaklaşmaktadır. Örneğin, bazı 



129 
 

erkekler, erkekler ile olan cinsellik deneyimlerine rağmen kendilerini heteroseksüel olarak 

tanımlayabilmektedir. Dolayısıyla doğuştan homoseksüel olma retoriği, bu noktada işlevsiz 

kalmaktadır (Ambrosino, 28 Haziran 2016).  

 Nihayetinde hem ikili cinsiyet kategorisi hem de heteroseksüelliğin 

normalleştirilmesi; Yaraman’ın (2020) da ifadesiyle, ‘kader’ değildir. Cinsiyete\toplumsal 

cinsiyete dair verili kabul edilen biyolojik ve kültürel veriler; şimdiye dek yapılan 

tartışmalarda ele alındığı üzere ataerkil sistem içinde cinsiyetçiliğin yeniden üretimine katkı 

sağlamaktadır. Kişinin kendisini heteroseksüel -ya da düzcinsel- olarak tanımlamasının tarihi 

dahi yakın geçmişe dayanmaktadır. Tezin üçüncü bölümünde tartışılacağı üzere gerek 

yardımsever cinsiyetçilik, gerek simgesel şiddet ve gerekse de cinsiyetçi ikiyüzlülük 

bağlamında irdelendiğinde, özellikle postmodernleşme ile birlikte cinsiyetçilik ve 

heteroseksizm örtük veya aleni biçimlerde yeniden üretilmektedir. Heteroseksüel cinsiyet 

kimliğine sahip birisinin ailesine veya topluma ‘açılması’ beklenmezken; eşcinsel birisinin 

kimliğini itiraf etmesinin beklenmesi dahi hem simgesel şiddet hem de cinsiyetçi ikiyüzlülük 

örneğidir. Neden kendisini heteroseksüel olarak tanımlamayan birisinin, neden homoseksüel 

olduğunu -toplumsal onay kaygısıyla- itiraf etmesi beklenir? Elbette ki kişinin cinsel 

kimliğini belirtmesinde veyahut açıklamasında bir sakınca yoktur. Burada sorun, normdan 

sapmanın yol açtığı toplumsal onay kaygısı ve beraberinde getirdiği bedellerdir.  

Yüzyıl önce heteroseksüel olmanın ne anlama geldiği konusunda farklı görüşler 

mevcuttur. Kavram, genellikle ‘karşı cinse karşı anormal cinsel arzuya sahip olma’ şeklinde 

tanımlanmıştır. Yani, aynı cinsiyetten birine aşk veya cinsel arzu taşımak, anormal olarak 

addedilmektedir. Bu bakımdan Blank’in (2019) de irdelediği üzere, 1900’lü yılların başına 

kadar heteroseksüellik diye bir şey yoktu. Aynı şekilde homoseksüellik diye bir şey de yoktu. 

İnsanların deneyimledikleri aşk veya cinsel davranışlar, elbette tanımlanmış, yasaklar konmuş 

ve kategorize edilmiştir. O halde değişen nedir? Fikirler ve kelimeler genellikle zamanın 

ürünleri olduğundan değişen, dildir. Heteroseksüelliğin icadı da dönemsel açıdan 

bakıldığında, orta sınıfın yükselişine denk gelmektedir. Bu ortamda 19. yüzyılın sonlarına 

doğru ahlaki yozlaşma, büyük şehirlerde bir sorun haline gelmeye başlamıştır. Yozlaşma, 

sosyal Darwinizme aykırı kabul edilmiştir; zira üreme için cinsellik, türün devamlılığı için 

kritik önemdedir (Ambrosino, 16 Mart 2017). Annelik üzerine klinik bulgularını 



130 
 

değerlendiren Welldon (2001, s.186) son olarak ekler, “Bir annenin gücünü asla 

küçümsemeyin.” Peki, cinsellikten ziyade cinsiyetin reddedilmesiyle kadınlar, annelik 

kimliğinden ve onun toplumsal, sosyal, ekonomik sermayesinden vazgeçmeyi kabul eder mi? 

Yeniden sormak gerekirse, annelik gönüllü bir tercih olabilir mi yoksa bir zorunluluk mudur?  

Sonuç olarak tezin son bölümünde ‘cinsiyetçi hegemonya’ başlığı altında ele alınan 

kavramlar; anneliğin tarihsel, toplumsal, psikoloji, feminizm ve tüketim toplumu ile ilişkisi 

temelinde sorunsallaştırılan toplumsal cinsiyet ve cinsiyetçiliğin eleştirisi konusuna bilimsel 

açıklamalar sağlayacaktır. Çalışmanın devamında da üzerinde durulacağı üzere, cinsiyetçi 

hegemonya bağlamında ötekileştirilmenin yeniden üretimi, çoğu zaman örtük\gönüllü bir 

istek ile gerçekleşir. Böylece statü kazanımı, ayrıcalık talebi, ekonomik ve toplumsal anlamda 

beklentiler, tüketim, çocuğu geleceğe yatırım olarak görme gibi istekler kadınlık kimliğinin, 

çocuk arzusu ile perçinlenerek annelik kimliğine kıstırılması; bu vesileyle de toplumsal 

cinsiyet rollerinin yeniden üretimini mümkün kılar. Bu amaçla incelenecek kavram seti; 

çelişik duygulu cinsiyetçilik, eril tahakküm, örtük taraflılık ve cinsiyetçi ikiyüzlülük 

kavramlarıdır. Bu kavramlar, derinlemesine görüşmeler üzerinden gönüllü çocuksuzluğun 

tartışıldığı alan araştırmasıyla bir arada ele alınmış; tutum ve davranış ilişkisi üzerinden 

annelik ve çocuksuzluğa dair durum tespiti yapılmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

CİNSİYETÇİ HEGEMONYA 

 

I. CİNSİYETÇİ HEGEMONYA 

Çelişik duygulu cinsiyetçilik, eril tahakküm, örtük taraflılık ve cinsiyetçi ikiyüzlülük 

kavramları, cinsiyetçi hegemonyanın yeniden üretimini anlaşılır kılan önemli bilimsel 

kavramlardır.  Bu başlık altında cinsiyetçi hegemonyanın yeniden üretiminin nasıl mümkün 

olduğunu açıklayan bu kavramlar, yürütülen alan araştırması ile bir arada ele alınmıştır. 

Moderniteyle birlikte, özel ve kamusal alan yeniden inşa edilirken; daha sonra 

postmodernitenin, moderniteye bir proje olduğu yönündeki eleştirileri olmuştur. Böylece 

ataerkillik, cinsiyetçilik ve heteroseksizm hem meşrulaşmış hem de birinci ve ikinci dalga 

kadın hareketinin muhalefetiyle karşılaşmıştır. Bu kapsamda özellikle ‘kadını erkeğe 

eşitleme’ hedefi ve postmodern feminizmin ‘farklılık’ vurgusu; kadın-erkek dikotomik 

söylemini değiştirmemiş; aksine pekiştirmiştir. Kadınların farklılıkları ile var olabileceği 

söylemi ile esasen toplumsal cinsiyetin biyolojik ve kültürel olarak inşa edilmesinin 

cinsiyetçiliği üzerinde durulmamıştır. Yani cinsiyetçi\ayrımcı sıfatların cinsiyete göre 

olmayabileceği iddia edilmiştir. Ancak, kadın-erkek cinsiyetleri temelinde ‘sözde’ eşitlik 

söylemi, başka bir deyişle cinsiyetlerin eşitliği söylemi, hegemoniktir (Yaraman, 2020, s.44-

47). Bu tez kapsamında da üzerinde durulan feminizmin -görünürde muhalafetin- kadın 

kimliğini yüceltmesi ve annelik rolüne üstünlük atfetmesi; hem ataerkil sistemi hem 

cinsiyetçiliği hem de heteroseksizmi yeniden üretmektedir.  Postmodern çağda çocuk 

sayısının düşmesine koşut olarak annenin duygusal ve deneyimsel rolünün artması bu 

bağlamda değerlendirilebilir; zira annelik kavramı kutsallaştırılarak fedakâr, duygusal, 

kendinden vazgeçen, bakım veren, özverili sıfatlarla övülür ve anneliğin, kadınlık kimliğinin 

en önemli aşaması olduğu düşünülür. Bu durumda çoğu zaman ikiyüzlülükle övülen, iltifat 

edilen ve yüceltilen annelik, kadının birincil rolü olarak kadın yaşamının merkezinde yer 

almaya devam eder. Bu açıdan annelik kavramına dair norm ve değerler; anneliğin eleştirisini 

mümkün kılmamaktadır. Simgesel şiddet ve cinsiyetçi ikiyüzlülük kavramlarına referansla 



132 
 

annelik, kadınlık kimliğinin doğal\eşsiz\ayrılmaz bir parçası olarak tanımlanırken; her kadının 

annelik içgüdüsüne haiz olduğu yönündeki düşünce de kadın hayatına geri dönmüştür. 

Biyolojik olarak doğurganlığa -rahim gücü- sahip olmak, her kadının çocuk sahibi olmak 

zorunda olduğu bir önyargıyı yeniden üreterek, anne olmamayı seçen kadınların tercihini 

görünmez kılmaktadır. Peki, toplumsal cinsiyet rolleri ve cinsiyetçiliğe dair fikirlerimiz, 

daima baskıcı\olumsuz varsayımlara mı dayanır? Bireysel söylemler ve eylemler, her zaman 

bilinçdışı tutum ve kalıp yargıların\yargılarımızın dışa vurumu mudur? Tutum ve davranış 

arasındaki çelişkilerin gönüllülükle sürdürülmesi ile yüzleşebilir miyiz?  Tezin bu kısmında, 

bu ve benzer sorular tartışılacaktır. Annelik kavramı üzerine şimdiye dek yapılan geleneksel 

toplumdan; modern ve postmodern topluma tarihsel, toplumsal, psikolojik değerlendirmeler 

ve bunlarla iç içe gelişen anneliğin feminizm ve tüketim toplumu ile ilişkisi bağlamında 

ortadan kalktığı düşünülen cinsiyetçilik üzerine üretilen kavramlar üzerinde durulacaktır.  

 

A. Çelişik Duygulu Cinsiyetçilik 

Ataerkil sistem içinde kadınlık kimliğinin ve rollerinin toplumsal olarak öğrenilmesi; 

cinsiyetçilik neticesinde kadın-erkek cinsiyetlerini içeren dikotomik kurguyu tanımlayan kalıp 

yargıları ortaya çıkarır. Bireyin tutum ve davranışları arasındaki cinsiyetçi olduğu fark 

edilmeyen çelişkiler; cinsiyetçi stereotipleri üretir ve yeniden üretir. Toplumsal cinsiyetin 

yeniden üretimi bağlamında geleneksel annelik rolünün benimsenmesi hem anneliğin 

yüceltilmesi hem de çocuk sayısının düşmesine rağmen annenin duygusal, deneyimsel ve 

sosyal sorumluluklarının giderek artması; ataerkil sisteme gönüllü ya da gönülsüz 

eklemlenme ile sonuçlanmaktadır. Dolayısıyla hegemonik anneliğe dair kalıp yargılar 

pekiştirilirken; anneliğe dair norm ve değerler ile cinsiyetçi hegemonya, bilinçli\bilinçsiz ya 

da gönüllü\gönülsüz yüceltilmektedir. 

Bu bağlamda tezin bu kısmında ele alınacak olan ve Peter Glick ve Susan T. Fiske 

tarafından kavramsallaştırılan Çelişik Duygulu Cinsiyetçilik (Ambivalent Sexism) kavramı, 

yazarlar tarafından 1996 yılında geliştirilen ölçek (Çelişik Duygulu Cinsiyetçilik Ölçeği-

ÇDCÖ) ile birlikte literatüre kazandırılmıştır. Bu kavrama göre, ‘düşmanca cinsiyetçilik’ 

(hostile sexism) ve ‘yardımsever cinsiyetçilik’ (benevolent sexism) olacak şekilde iki ayrı 



133 
 

cinsiyetçilik türü vardır: Düşmanca cinsiyetçilik, cinsiyetçiliğin aleni hali olmakla birlikte 

herkes tarafından görünen, anlaşılan ve hissedilen türüdür. Yardımsever cinsiyetçilik ise 

düşmanca cinsiyetçilik boyutundan farklı olarak cinsiyetçiliğin 

sinsi\gizli\anlaşılamayan\hissedilmeyen türüdür. Bu anlamda her iki cinsiyetçilik boyutunun 

temelinde paternalizm (koruyuculuk, babacanlık), cinsiyetler arası farklılaştırma ve 

heteroseksüellik yer almaktadır. Cinsiyetçiliğin her iki boyutu birbirine zıt olarak 

konumlanmış gibi görünse de esasen birbirlerini tamamlayacak biçimde iç içedirler. 

Düşmanca cinsiyetçilikte paternalizm; baskın koruyuculuk, kadını yönetme, kontrol altına 

alma ve kadın üzerinde hâkimiyet kurma şeklindeki erkek egemenliğini ifade eder. Cinsiyetler 

arası farklılaştırma; erkek ile kadın arasında var olduğu düşünülen farklar konusunda erkeği 

yüceltirken, kadını, değersizleştirir. Heteroseksüel yakınlık ise kadını, cinselliğin bir nesnesi 

olarak görür ve kadının cinselliğini bir ‘silah’ olarak kullanması yönündeki endişeyi içerir 

(Sakallı-Uğurlu, 2003, s.8; Fiske ve Glick, 1996, s.491-494). Dolayısıyla düşmanca 

cinsiyetçiliğe göre, temelde her iki cinsiyetin birbirinden farklı olduğu ve erkeğin, kadın 

cinsiyetine kıyasla daha güçlü\değerli\üstün olduğu anlaşılmaktadır.   

 Ataerkil sistem içinde yardımsever cinsiyetçilik ise düşmanca cinsiyetçilikten farklı 

olarak, cinsiyetçiliğin olumlu\pozitif\arzu edilen boyutunu içerir. Esasen kadının bir erkek 

tarafından korunması, çoğu zaman kadınlar tarafından istenilen ve arzu edilen bir durum 

olabilmektedir; zira kadınlar cinsiyetçiliğin bu boyutunu olumsuz karşılamamaktadır. 

Cinsiyetler arası farklılaştırma;  geleneksel rolleri ve davranışları cinsiyetlere göre dağıtarak 

kadın-erkek dikotomik kurgusunu besler. Başka bir deyişle, zayıf olduğu gerekçesiyle kadına 

yardım edilmesi, kadının korunması ve desteklenmesi gerektiği anlayışını içerir. Böylelikle de 

kadın bir eş, anne ve sevgili olarak yüceltilir. Dolayısıyla örneğin, erkekler dışarıda 

çalışmalıdır; kadınlar da evde çalışmalıdır gibi tamamlayıcı roller, bu boyuta dâhildir. Diğer 

yandan söz konusu anlayış, heteroseksüel yakınlığı ‘üreme’ ve ‘cinsellik’ ihtiyaçları 

çerçevesinde tanımlar (Fiske ve Glick, 1996, s.493; Alptekin, 2014, s.205). Bu durumda 

düşmanca ve yardımsever cinsiyetçiliğin bir arada olması; tutum ve davranış arasında 

çelişkiler ortaya çıkarmaktadır. Başka bir ifade ile çelişik duygulu cinsiyetçilik, bireyin, 

‘zihinsel olarak çelişkili’ olmasından ziyade yardımsever ve düşmanca tutumların birbirini 

tamamlaması ve güçlendirmesidir. Dolayısıyla her iki tutumun ortak amacı; geleneksel 

toplumsal cinsiyet statükosunu sürdürmektir (Glick ve Fiske, 2011, s.532). Bu açıdan her iki 



134 
 

cinsiyetçilik türü, kadınların tutumu konusunda farklılıklar taşısa da ortak varsayımları vardır: 

Her ikisi de geleneksel cinsiyet rollerini içerir ve ataerkil toplumsal yapıyı hem onaylamaya 

hem de sürdürmeye hizmet eder (Glick ve Fiske, 1997, s.121). 

Fiske ve Glick tarafından geliştirilen ÇDCÖ ölçeği, birçok çalışmada kullanılmıştır ve 

bu çalışmalarda elde edilen veriler, sonuçları bakımından birbirlerini desteklemektedir. 

Selçuk Üniversite’sinde, toplamda 217 öğrenciyle çelişik duygulu cinsiyetçilik ölçeği 

kullanılarak yapılan alan araştırmasında elde edilen bulgulara göre, erkekler, düşmanca 

cinsiyetçilik grubunu oluşturan anlatımlara daha yüksek seviyede katıldığı görülürken; kız 

öğrencilerin ise yardımsever cinsiyetçilik grubundaki anlatımlara daha yüksek seviyede 

katılım gösterdiği anlaşılmıştır (Alptekin, 2014, s.209). Bu ölçeğin kullanıldığı diğer bir 

araştırma da 2018 yılında Türkiye geneli Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Vakfı’nda 

(SYDV) yürütülen araştırmadır. Sonuçlara göre, katılımcıların, belirli amaçlara göre 

yardımsever cinsiyetçiliğe dair algıları düşmanca cinsiyetçiliğe dair algılarına oranla daha 

yüksek düzeydedir (Danış ve diğerleri, 2020, s.147). Başka bir araştırma ise Cumhuriyet 

Üniversitesi’nde 422 öğrenci ile yapılan araştırmadır. Bu araştırmanın bulgularına göre, kız 

ve erkek öğrencilerin birbirlerine karşı beslemiş oldukları çelişik duygular, ortalamanın 

üzerindedir. Erkeklerde ise bu oranın kızlara oranla daha fazla olduğu anlaşılmıştır. Sonuç 

olarak da kızların, düşmanca cinsiyetçiliğe erkeklerden daha fazla tepki verdiği ancak 

yardımsever cinsiyetçiliği olumlu algıladıkları ortaya çıkmıştır (Ayan, 2014, s.147). Benzer 

şekilde New York’ta, 100 kadın katılımcı ile yapılan araştırma bulgularına göre, düşmanca 

cinsiyetçilik ve yardımsever cinsiyetçilik arasındaki ayrım konusunda kadınların, tam olarak 

farkında olmadıkları ortaya çıkmıştır (Kilianski ve Rudman, 1998, s.349). Dolayısıyla 

bilimsel araştırmalardan da görüleceği üzere özellikle kadınlar, yardımsever cinsiyetçiliğe 

olumlu bakmakta; çoğu zaman düşmanca ve yardımsever cinsiyetçilik arasındaki bağlantıyı 

anlamama eğilimi içinde çelişik tutum ve davranış sergilemektedirler. Bu durumda 

cinsiyetçiliğin ortadan kaldırılmasına ilişkin mücadele için çelişik duygulu cinsiyetçilik, 

deşifre edilmelidir.  ‘Geleneksel-eşitlikçi’ boyut, çelişik duygulu cinsiyetçilik ile ilişkilidir ve 

her iki cinsiyetçilik türüne dair inançlar, aslında kadınların rollerine dair geleneksel tutumları 

açıkça temsil etmektedir (Glick ve Fiske, 1997, s.123).  



135 
 

Peki, kadınlar neden yardımsever cinsiyetçiliğe karşı pozitif tutum sergiler?  Tümüyle 

kadınların cinsiyetçi erkeklerden hoşlandığı yönündeki savdan ziyade bu tutumun altında 

yatan bilişsel süreçlerin henüz tam anlaşılamadığı ve çoğunlukla bireyin davranışlarına göre 

bir sonuca\çıkarıma ulaşılabildiği söylenebilir. İlk olasılık, kadınların, genellikle pozitif 

tutumlar ile düşmanca cinsiyetçi tutumların bir arada olduğunun farkında olmadan, 

yardımsever cinsiyetçi erkeklere ilgi duymalarıdır. Yani bir erkeğin, kadınlara karşı tutumu ne 

kadar iyiyse, o kadar az düşmanlık besler inancı hâkim olabilir. İkinci olasılık, kadınların, 

erkeklerde belirli bir dereceye kadar düşmanca cinsiyetçiliği, -yardımsever cinsiyetçilik ile 

dengelendiği sürece- bilinçli olarak kabul etmeleridir. Örneğin, evlilik gibi geleneksel 

hedefleri olan kadınlar, kendi kişisel arzuları için bu duruma göz yumabilirler. Son olasılık ise 

kadınların, özellikle düşmanca cinsiyetçiliği desteklemeyen yardımsever cinsiyetçi erkekleri 

çekici bulmalarıdır (Bohner ve diğerleri, 2010, s.569; Kilianski ve Rudman, 1998, s.336-338). 

Böylece bir erkeğin söylemleri\ifadeleri düşmanca cinsiyetçiliği eleştirir nitelikteyse, kadınlar 

tarafından ilgi çekici olabilmektedir.  

The “True” Romantic: Benevolent Sexism and Paternalistic Chivalry adlı bir 

araştırma, koruyucu cinsiyetçiliğin totolojik olduğunu; kibar davranma ve erkeklerin kur 

yapma sırasında tüm ‘işleri’ üstlenmesi gibi durumlarda ise kadınların daha pasif bir rol 

oynadığını tespit etmiştir. 54 erkek ve 88 kadın ile Kent Üniversitesi’nde (University of Kent) 

yapılan araştırmada, kadın-erkek ilişkileri söz konusu olduğunda yardımsever cinsiyetçilik 

algısı yüksek olan bireylerin, gücü elinde tutan erkeğin baskın olduğu ilişki biçimini tercih 

ettiğini ortaya koymuştur. Başka bir deyişle, flört aşamasında yemek yenecek yerin kararının 

erkek tarafından verildiği; ilk buluşmada kadının hesap ödemediği; randevuda erkeğin kadının 

sandalyesini çektiği veyahut seks için ilk adımın erkeğin attığı ilişkiler tercih edilmektedir 

(Viki ve diğerleri, 2003, s.536-537). Bir başka çalışmada ise kadınların ‘ilişki güvenliği’ 

ihtiyacının; yine kadınların yardımsever cinsiyetçiliği destekleyen erkekleri çekici bulmasında 

merkezi rol oynadığını ortaya koymuştur. Araştırmada, bağlanma kaygısı ve güvenlik 

ihtiyacının yüksek düzeyde olduğu kadınların; erkeklerin, kadınlara saygı duyması; kadınları 

koruması ve yardımsever cinsiyetçilik boyutuna dâhil edilebilecek rolleri üstlenmesini, kalıcı 

bir ilişki güvenliği için tercih ettikleri sonucuna ulaşılmıştır (Cross ve Overall, 2018, s.336-

343).  



136 
 

Tuğçe Ellialtı-Köse’nin (2012, s.371-376), Evlilik Öncesi Cinsellik, Bekâret ve Beden 

Disiplini: Kadınların “Aşk” Üzerinden Cinsel Ahlak Mücadelesi isimli makalesi, bulguları 

itibariyle yardımsever cinsiyetçiliğe önemli bir örnektir. 1980 sonrası kültürel, ekonomik ve 

toplumsal değişmeden yola çıkan Ellialtı-Köse; bu değişimlerin cinsellik ve cinsiyet nezdinde 

de görünür olduğunu\olabileceğini Michel Foucault’un düşün dünyasını odağa alarak yaptığı 

saha çalışması ile ortaya koymuştur. Saha çalışması; 2008-2010 yılında üniversite eğitimi 

almış, kendini cinsel olarak özgürleşmiş olarak gören, heteroseksüel olarak tanımlayan ve 

sosyo-ekonomik açıdan avantajlı gören 21-28 yaşları arasında 35 bekâr kadın ile yapılmıştır. 

Bu örneklemdeki kadınların evlilik öncesi cinselliğe yönelik fikirlerinde daha açık olabileceği 

ve toplumun bu yöndeki baskılarına karşı çıkacakları hipotezinden yola çıkan Ellialtı-Köse; 

katılımcıların, açıkça cinsel olarak özgür olduklarını ifade ettiklerini aktarmıştır. Ne var ki 

katılımcılar, cinsel özgürlüklerini uzun zaman vadeden, adanmış ve âşık oldukları erkekler ile 

yaşadıklarını belirtmişlerdir. Başka bir ifade ile araştırma bulgularında kadınların, postmodern 

çağdaş ilişkiye dair tutumları değişmiş olsa da cinsellik deneyimleri; karşılarında bir süredir 

romantik bir aşk yaşadıkları ve güven duydukları erkekler varsa mümkün olduğu 

anlaşılmıştır. Bu açıdan katılımcılar, ‘rastgele’ bir ilişki yaşayan ‘hafif kız’ etiketinden 

kaçınarak; aşk üzerinden cinsel ahlak anlayışlarını meşrulaştırmışlardır. 

Söz konusu araştırmada ‘cinselliğin’ romantik aşk temelinde meşrulaştırılmasını, 

Cinsellik Üzerine Toplumsal Fragmanlar isimli kitabında değerlendiren Emre Caner (2015, 

s.33)’e göre:  

Aslında bekâret ile namusun böylesi bir ayrıştırmaya tabi tutulması 

toplumsal cinsiyet algısı adına çok önemli epistemik bir eşiktir. Hatta bu durumun 

geleneksel ahlaka karşı zafer kazanmış bir başkaldırı olduğu bile iddia edilebilir. 

Bu anlamda günümüz modern kadınını, cinsellik konusunda birkaç kuşak 

öncesinde filizlenen devrimci dönüşümün sürdürücüsü olarak görmek 

mümkündür. Ama yine de bu özgürlüğün kapsamında hiçbir kısıtlayıcı dinamiğin 

kalmadığını iddia etmek yanlıştır.  

 

 Araştırmadan anlaşılacağı üzere kadınlar, romantik bir aşk temelinde heteroseksüel 

yakınlığı isteyerek ya da istemeyerek tercih etmişlerdir. Bu anlamda günü birlik haz odaklı 

ilişkiler ya erkeklere ya da hafif kızlara mahsus görülmektedir. Üstelik cinsellik deneyimi gibi 

bu tarz beklentilerin ve isteklerin hem bir randevuda hem de ilişki içinde olması gerektiği 



137 
 

yönündeki inanç, oldukça yaygındır. Bu durumda kadınların erkeklere bağımlı olmaları ve 

erkeklere kıyasla daha ‘zayıf’ cinsiyet olduğu yönündeki algı, yardımsever cinsiyetçi tutum ve 

davranışlara dair geleneksel varsayımlara dayanır. Buradan hareketle yardımsever 

cinsiyetçilik boyutunun esasen cinsiyetçiliğin sinsi ve pozitif bir türü olduğu ve bu 

cinsiyetçilik türünde erkeğin korumacı olduğu; hatta kadını, bir arzu nesnesi olarak 

konumlandırdığı ve övgü\iltifat yoluyla yücelttiği anlaşılmaktadır. Bu bağlamda kadının 

doğurganlığı da yüceltilerek, geleneksel cinsiyet rolleri meşrulaştırılmaktadır. Örneğin, 

‘Doğum kadın vücuduna iyi gelir’, ‘Sağlıklı vücuda sahip bir kadın doğurgandır’ veyahut 

‘Doğum sonrası kadının vücudu yenilenir’ gibi söylemler; övgü kisvesi altında kadının 

bedeninin\doğurganlığının\üreme gücünün eşsizliğine vurgu yapar. Çocuk sahibi olmanın 

aileye huzur, neşe, mutluluk ve bereket getireceği inancı da yardımsever cinsiyetçiliğe 

verilecek başka bir örnektir.  

Diğer yandan yardımsever cinsiyetçilik boyutuna dair tutum, feminist söylemin de 

içinde yer almış ve özellikle ikinci dalga kadın hareketinin ‘fark’ vurgusuyla, kadının dişil 

özelliklerine üstünlük addedilmiştir. Böylelikle de yardımsever cinsiyetçilik, feminist söylem 

tarafından dahi kabul görmüş ve çocuk ‘üreten’ kadın bedeni, eşsiz olarak addedilmiştir. 

Gebeliğin her ayına özel bedene yapışan kıyafetlerin
41

 tercih edilerek, gebeliğin kamusal 

alanda sürekli olarak ilan edilmesi\duyurulması bu anlamda düşünülebilir, çünkü kadın, 

bedeninin gücünü ispatlamaktadır. Tüketim toplumu ile de ilişkili olarak doğumun 

yüceltilmesi ve çocuğun metalaştırılması, gebe kadının aşermelerinden çeşitli isteklerine ve 

eşinden\çevresinden beklentilerinin karşılanmasına varana dek, onaylanır. Çocuk sayısının 

düşmesine koşut olarak annenin duygusal ve deneyimsel etkisinin artması da yardımsever 

cinsiyetçilik bağlamında özellikle kadının esnek çalışma saatleri olan -eve erkek bakar- işlere 

yönelmesiyle bir arada düşünülebilir. Esnek, düşük gelirli ve güvencesiz işlerde çalışma şekli, 

                                                           
41

 Hamile kıyafetlerinin tercihi; kadının yaşam şekli, kişisel deneyimleri ve kültürel sermayesine göre farklılıklar 
göstermektedir. Ancak Antik Çağlardan günümüze değin hamile kıyafetlerine dair moda algısı sürekli olarak 
değişmiş; bir dönem kadınlar geniş ve esnek kıyafetler giyerken, günümüzde dar ve sıkı kıyafetler tercih edilir 
olmuştur. Özellikle 1990’lı yıllar ile birlikte feminizmin, kendi bedeninin üzerinde söz hakkı olma fikri, hamile 
kıyafetleri moda algısında etkili olmuş ve gebeliği gizleyen kıyafetlerin kullanımı son bulmuştur (Günbulut, 2016, 
s.30-49). Örnek olarak, televizyon ekranlarına yansıyan hamile ünlülerin göbeği açık kıyafetleri tercih etmeleri 
söylenebilir. Dünyaca ünlü şarkıcı Rihanna’nın, havanın soğuk olmasına rağmen Paris Moda Haftası’ndaki bir 
defilede göbeği açıkta bırakan içgösterir bir elbise giymesi, oldukça konuşuldu. Önceleri hamileliğini gizleyen 
Rihanna; büyüyen ve belirginleşen karnını, böyle bir tarz kıyafet ile ilan etmeyi tercih etmiştir (NTV, 2 Mart 
2022). Bu tarz kıyafetler, bir kazanım olarak ‘özgürlük’ şeklinde addedilse de; temelde -anneliği ile gurur duyma 
anlamında- anne ol(a)mayanlar için bir baskı, eksik hissettirme ve ezici bir üstünlüğün ifadesidir.  



138 
 

geç kapitalizmin krizlerine bir çözümdür, çünkü çocuk sayısının azalmasıyla evdeki boş 

zaman, bu tarz işlerle giderilmek istenmektedir  (Yaraman, 2020, s.57).  

Bu çerçevede düşmanca ve yardımsever cinsiyetçi inançlar; kadınların rollerine 

yönelik geleneksel tutumları açıkça temsil etmektedir. Bir başka örnek ise çocuk sahibi 

boşanan çiftler söz konusu olduğunda, çocuğun\çocukların velayetinin sorgusuz sualsiz 

anneye verilmesidir. Annelik statüsü; çocuk bakımı ve çocuğu yetiştirmenin birincil 

sorumluluğunu taşımaktadır ki bu yükümlülük, çoğu zaman ‘modern annenin’ duyarlılığı ile 

gönüllü olarak kabul görmektedir. ‘Önce ben’ yerine ve hatta her şeyden önce çocuk 

gelmektedir ve modern yeni anne, her anlamda çocuğuna yetebilendir. Bu durumda çocuk 

bakımı konusunda övgüyle söz edilen eşin\erkeğin ‘yardımı’ dahi, hegemoniktir; çocuk 

bakımı özünde annenin işidir, erkek ise bu işi yapmaya razı olmuştur.  

 

B. Eril Tahakküm 

Pierre Bourdieu tarafından geliştirilen Eril Tahakküm (La Domination Masculine) 

kavramı, Glick ve Fiske’nin 1996 yılında kavramsallaştırdığı yardımsever cinsiyetçilik 

kavramına benzer nitelikler taşımaktadır. İtaat-tahakküm ilişkilerinin gizli\hissedilmeyen\fark 

edilmeyen\edilemeyen yönünü ifade eden ‘simgesel şiddet’ (la violence symbolique), 

Bourdieu’nün, kavramsal ve kuramsal çalışmalarında önemli bir yer edinmiştir. Bu şiddet 

türü; sözlü, ekonomik, fiziksel veyahut psikolojik şiddetten farklı olarak kurbanlarınca 

hissedilmez; hatta saf simgesel kanallarla uygulanır ve kurbanın rızasını da çevreler 

(Bourdieu, 2018: 11-12). Arendt’e (2018, s.57-63) göre, ‘şiddet’ kavramı, iktidar ve şiddetin 

iç içe geçmesi olsa da bütünüyle bu kavramların, birbirleriyle aynı olduğu anlamına gelmez. 

Ona göre, şiddet, tabiatı gereği araçsaldır. Bu çerçevede esasen Bourdieu, Arendt’in şiddet 

tanımından farklı bir şiddet tanımı ortaya koyar. Tanımı gereği simgesel şiddet kavramı; 

bireylerin kendi rızasıyla onları belirleme, düzene koyma ve sınırlama şeklinde içeriklere 

sahiptir (Özsöz, 2014, s.290).  

 

 



139 
 

Bourdieu’ye (2018: ss.11-12) göre, simgesel şiddet: 

 Yumuşak, kurbanlarınca bile hissedilmeyen ve görülmeyen, çoğunlukla 

iletişimin ve tanımanın veya daha kesin olarak tanımamanın, kabullenmenin veya 

hatta, hissetmenin saf sembolik kanallarıyla uygulanan şiddet. Olağandışı ölçüde 

olağan olan bu toplumsal ilişki böylece, tahakküm eden kadar edilenin de tanıdığı 

ve kabullendiği bir sembolik ilke adına uygulanan tahakkümün mantığını 

yakalamamız için paha biçilemez bir fırsat sunmaktadır… 

 

Bourdieu’ye (2015, s.35) göre, aileler, “Kendi toplumsal varlığını, tüm güçleri ve 

ayrıcalıklarıyla sürdürme eğiliminin harekete geçirdiği bileşik gövdelerdir.” Bu bağlamda 

eğitim, doğurganlık ve evlilik stratejileri vb. yeniden üretim stratejilerinin kökeni söz konusu 

eğilim tarafından oluşmaktadır. Söz konusu merciler nesnel olarak düzenlenmektedir ve ortak 

özellikleri ise bilinçdışı yapılar üzerindeki simgesel etkileri ve ‘simgesel sermayenin’
42

 

varlığıyla ilişkilidir. Bu dolayımla eril tahakküm kavramı, salt olarak karşı cins üzerinde 

ürettiği tahakküm, itaat ve mağduriyet ile sınırlandırılmamalıdır; zira simgesel şiddet, eril 

imtiyazdan yararlanan ve itaat eden tarafından da meşru görülür. Bourdieu, simgesel şiddet 

kavramı bağlamında ezen-ezilen ilişkileri içinde eril imtiyazcı düşünceyi tümüyle eleştirir 

(Köse, 2016, s.175-176). 

 Yaraman’a (2019, s.7) göre simgesel şiddet: 

…Tüm ezen-ezilen ilişkileri için, tahakkümün gizli\içkin bir düğümüdür ve 

ezilenlerin, kendilerinin ezilmelerini pekiştiren pratik ve düşünceleri gönüllülükle 

yeniden üretmeleri anlamını taşır; tehlikesi, mağduru açısından bile 

meşruiyetinde, hatta fark edilmemesinde yatar. Dolayısıyla açık\düşmanca 

tahakküm ilişkilerine karşı çıkmak nispeten daha kolayken ve bu bağlamda önemli 

yol kat edilmişken; örtük\sinsi simgesel şiddet aracılığıyla tahakküm güçlenerek 

varlığını sürdürür. Açık baskı itaatle yürür; hegemonya ise ikna ile tabiiyet 

oluşturur. 

 

Birey, toplum içinde bir şekilde simgesel şiddete maruz kalabilir veya bir başkasını 

maruz bırakabilir ancak farkına varılmayan bu şiddet türü, oldukça zor kavranır. Simgesel 

                                                           
42

 Bourdieu, dört sermaye türünden söz eder. İlki iktisadi sermayedir ve para ve mülkü içerir. İkincisi kültürel 
sermayedir ve eğitim, kültürel mallar ve hizmetleri içerir. Üçüncüsü sosyal sermayedir ve ilişki ağları ve 
tanışıklıkları içerir. Sonuncusu ise simgesel sermayedir ve meşruluğu içerir (Swartz, 2011, s.110). 



140 
 

şiddet, mağdur tarafından da meşruiyetini sağlar ve böylelikle cinsiyetçi hegemonyanın ‘rıza’ 

ve ‘gönüllülük’ ile yeniden üretimini sağlar. Kadınların kendilerinden yaşça büyük olan 

erkekler ile -ekonomik, sosyal ve kültürel kaygılar nedeniyle- birlikte olmak istemeleri ve 

diğer yandan da erkeklerin kendilerinden yaşça daha genç kadınlar ile birliktelik yaşamak 

istemeleri simgesel şiddet örneğidir. Kadının genç olması, onun doğurganlığının garantisidir; 

erkeğin yaşça büyük olması ise onun, daha olgun ve tecrübeli bir baba adayı olması anlamına 

gelmesi bakımından arzu edilen bir durumdur. Bu açıdan kadının gençliği övülürken ve 

güzellik-gençlik değerleri normalleştirilirken; bu durumun ters yüz edilmesi -yaşlı kadın, genç 

erkek ilişkisi- gülünç ve anormal karşılanmaktadır. Hegemonik ataerkil sistem, tüketim odaklı 

olarak gençlik\güzellik normu üzerine inşa edilmiştir. Bu durumda genç olmak, ideal anne 

olma yaşı bağlamında (20-30 yaş)
43

 avantaj görülür. Kadın, hem sağlıklı yumurtalıklara sahip 

olacaktır hem çocuğuna bakabilecek\yetebilecek genç bir anne olacaktır hem de birden fazla 

çocuk doğurabilecektir.  

O halde simgesel şiddet bağlamında hegemonik annelik anlayışı nasıl düşünülebilir? 

Bariz örneklerden biri 2010 yılında İtalyan bir milletvekili olan Licia Ronzulli’nin, 

Strazburg’daki Avrupa Parlemantosu’na kucağında çocuğuyla katılmasıdır. Ronzulli, 

konuşmak için söz aldığında, salondakiler tarafından alkışlanmıştır (BBC News Türkçe, 23 

Eylül 2010). Bir başka örnek ise Kenya’da, Zuleika Hassan isimli bir milletvekilinin beş aylık 

bebeğiyle parlamentoya gelmesidir. Hassan, yabancıların parlamentoya girmesinin yasak 

olması gerekçesiyle salondan atılmış ve bu nedenle kadın milletvekilleri, bu kararı protesto 

ederek oturumu terk etmişlerdir. Bazı erkek milletvekilleri, Hassan’a karşı tepki gösterirken;  

Hassan, “Parlamentoda daha fazla kadın milletvekili olması isteniyorsa meclisin ailelere 

uygun bir yer haline getirilmesi gerekir. Meclis'te kreş olsaydı, bebeğimi getirmezdim,” 

demiştir (BBC News Türkçe, 8 Ağustos 2019). Benzer iki olayın sonuçları her ne kadar farklı 

olsa da burada üzerinde durulması gereken nokta, bir annenin, bebeğini, kamusal alanda 

çalıştığı yere getirmesi normal tepkiler alırken; aynı durumu ters yüz ettiğimizde, bu durumun 

erkek bir milletvekili için söz konusu olmayışıdır. Diğer bir deyişle annenin, çocuk bakımının 

                                                           
43

 Türkiye İstatistik Kurumu’nun (TÜİK, 25 Şubat 2021), Evlenme ve Boşanma İstatistiklerine göre, ortalama ilk 
evlilik yaşı 2020 yılında artmıştır. 2020 yılında erkeklerde bu oran 27,9; kadınlarda ise 25,1’dir. Bu oranlar 2001 
yılında erkeklerde 26,7 ve kadınlarda 22,7 iken; 2010 yılında erkeklerde 27,0 ve kadınlarda 23,7’dir. 2019 yılında 
ise erkeklerde ilk evlilik yaşı 27,9 ve kadınlarda 25,0’dır. Bu açıdan bakıldığında erkeklerin ilk evlenme yaşı, 
genellikle kadınların ilk evlilik yaşından fazla olmuştur.  



141 
 

birincil sorumlusu olduğu düşünüldüğünden, kriz anında çocuğun sorumluluğu -varsa- 

partnerinde değil, kendisindedir. Üstelik bu sorumluluğu yerine getirmesi diğer insanlar 

tarafından övülür, alkışlanır, olağan ve olumlu karşılanır ve esasen mağdur, uğradığı simgesel 

şiddetin farkına varmak bir yana, bu durumdan gurur duyar. 

Düşünümsel Bir Antropoloji İçin Cevaplar isimli eserinde Bourdieu (2014, s.171) şu 

sözleri aktarır: 

Eril tahakküm her şeyden önce erkek düzeninin gerekçelendirme 

gerektirmeyecek denli derinde kök saldığını gösteriyor. Kendisini olağan, evrensel 

olarak dayatıyor. Bu düzen bir yandan zaman ile mekânın toplumsal 

örgütlenmesinde ve cinsler arası işbölümünde ifade edildiği şekliyle toplumsal 

yapılar, diğer yandan bedenlerde, zihinlerde kazılı bilişsel yapılar arasında 

kurulan neredeyse kusursuz ve doğrudan uyum sürecinde son derece doğal kabul 

edilir. Aslında ezilenler, yani kadınlar, toplumsal ve doğal dünyanın her 

nesnesine, özellikle içinde yer aldıkları tahakküm bağıntısına, ayrıca bu 

bağıntının gerçekleştiği kişilere, üzerinde düşünülmeyen düşünce şemalarını 

uygularlar.  

 

Bu kapsamda eril tahakküm; simgesel şiddetin irade ve bilinç kontrolünün dışında 

doğallaştırılması, tahakkümün bedenselleştirilmesidir. Dolayısıyla kadınlar, simgesel işlevleri 

söz konusu olduğunda; erkek idealine uyarlar ve simgesel değerlerini artırmaya çabalarlar 

(Bourdieu ve Wacquant, 2014, s.174). Yaraman’ın da ifade ettiği üzere, burada tehlikeli olan, 

simgesel şiddetin gizli\sinsi olması ve mağduriyet yaşayanın bile meşruiyetine dayanmasıdır. 

Buradan yola çıkarak annelik, yalnızca yardımsever cinsiyetçilik dâhilinde 

yüceltilmemektedir. Annelik, aynı zamanda simgesel şiddet dâhilinde de yüceltilir ve bilinçli 

ya da bilinçsiz olarak cinsiyetçi hegemonya, yeniden üretilir. Dolayısıyla bir kadının 

gebeliğinin başından itibaren toplum, kendisinden çeşitli beklentiler içine girer ve üstelik anne 

mağdur olsa dahi bu istekleri simgesel şiddet aracılığıyla yerine getirmeye çabalar. Gebeliğin 

başlangıcı, sürdürülmesi ve doğum süreci konusunda annenin kararlarından ve isteklerinden 

ziyade kalıplaşmış norm ve değerler belirleyicidir. Anne yediğine içtiğine dikkat etmeli; 

alkol, sigara gibi bağımlılık yaratıcı şeylerden uzak kalmalıdır. Bu aşamada beden, artık, 

sağlıklı bir bebek doğurmaya odaklanmalı; bebek doğduğunda ise anne işten ayrılmalı; tüm 

dikkatini, ilgisini ve özverisini bebeğe vermelidir. 



142 
 

IPSOS Sosyal Araştırmalar Enstitüsü ve Nutricia’nın 305 baba, 72’si hamile, 544 anne 

ve 222 yönetici ile birlikte Çalışan Annelerin İlk 1000 Günü isimli nitel ve nicel araştırma 

sonuçlarına göre, on kadından dördü evlilik ve çocuk sahibi olma nedenleriyle işten 

ayrılmaktadır. İşi bırakan annelerin %11’i bu kararlarından pişman iken; %23’ü mutsuz, %3’ü 

ise işini özlemektedir. Araştırmada annelerin, kendi çocuklarına kendilerinin bakmasını 

istedikleri anlaşılmıştır. Ek olarak, bir katılımcı bu durumu, “Çalışan anne olmanın artı yönü 

var tabi, çocuğunuzu istediğiniz şartta büyütebilirsiniz, hem de daha güçlü bir anne figürü 

görebilir karşısında…” şeklinde ifade etmiştir. Diğer yandan annelerin %43’ünün işe dönme 

konusunda endişeli olduğu ve emzirme sürelerine göre yöneticilerin politikalar ve 

uygulamalar geliştirmesi gerektiği sonucuna ulaşılmıştır. Annelerin bu endişelerine ek olarak 

babaların, çocuklarının bakım yükünü paylaşmadığı görülmüştür (Nutricia, 2016). Önemli 

olan annelerin, neden çocuklarının sorumluluklarını tek başlarına üstlendiklerini 

sorgulamamalarıdır. Simgesel şiddet örneği olan bu yaygın kanı, çocuğun doğumuyla birlikte 

annenin işini bırakmasına neden olurken; aynı durum baba için geçerli değildir.  

Feminist yaklaşımlarda annelik başlığı altında tartışıldığı üzere feministler, annelik 

konusunda ikiye bölünmektedirler. 1980’li yıllardan önce annelik rolüne ilişkin mevcut 

normların kadını aciz kıldığını, baskının ve ezilmenin kaynağı olduğunu iddia edenlerin 

aksine yeni kuşak feministler; doğurganlığın eşsiz özelliğini ve annelik kimliğini 

yüceltmektedir. Bu dolayımla annelik kavramına yönelik çeşitli kalıp yargılar ve ‘iyi’ anne 

olmaya dair normlar, onaylanır. İyi anne, emziren annedir ve emzirme sorunları olsa bile bu 

durumun farkına varmaksızın bebeği emzirmeye devam eder. Hatta Doğuda, doğuran kadının 

bedeninin yenileneceğine; emziren kadının ise sağlıklı ve güçlü olacağına dair yaygın bir 

inanış söz konusudur. Üstelik doğumdan sonraki aylarda annenin saçlarının dökülmesi bu 

temelde yorumlanır ve bebeğin, anneyi tanımaya başlamasıyla saç dökülmesinin normal 

olduğu düşünülür. Oysaki emzirme sürecinde kalitesiz beslenme, kansızlık ve vitamin 

eksikliği gibi durumlardan kaynaklı olarak annenin saçları dökülür (Lansinoh, 24 Eylül 2020). 

Simgesel şiddet örneği olan söz konusu örnekler neticesinde annelik yüceltilerek; kadın, kimi 

zaman farkına dahi varmaksızın annelik kimliği sınırlarına sıkıştırılır.  

 

 



143 
 

C. Örtük Taraflılık 

Anthony G. Greenwald ve Mahzarin R. Banaji tarafından (1995, s.4-5) Örtük 

Taraflılık (Implicit Bias) kavramı üzerine yapılan çalışma; örtük toplumsal ‘biliş’ kuramını, 

bilinçdışı tutum ve kalıp yargılar ile olan ilişkisini ortaya koymaktadır. Örtük toplumsal biliş, 

bireylerin eylemlerini motive eden sosyal algı, izlenim\kanı oluşumu ve hükümlerinin her 

zaman bilinçli ve kasıtlı kontrole sahip olmadıkları anlamına gelir. Diğer bir deyişle bireyin 

örtük taraflılığı ve eylemleri bilinçdışı tutum ve kalıp yargılardan etkilenir. Burada örtük-açık 

terimleri; bilinçli-bilinçsiz, sezgisel-analitik, doğrudan-dolaylı ve otomatik-kontrollü olarak 

ikilikler gibi bir dizi örtüşen ayrım ile ilişkilidir. Greenwald ve Banaji çalışmalarında tutum, 

öz saygı ve kalıp yargılar üzerine bir araştırma yürüttüğünden; örtük-açık ikilisini 

kullanmışlardır. Sosyal psikoloji, tutumu, birinden veya bir şeyden hoşlanma veya 

hoşlanmama veya olumlu veya olumsuz davranma eğilimi olan değerlendirici bir eğilim 

olarak tanımlar. Birinden veya bir şeyden hoşlandığımızı veya hoşlanmadığımızı 

söylediğimizde, sıklıkla tutumların açık ifadeleri ortaya çıkar (Greenwald ve Krieger, 2006, 

s.946-948). 

1998 yılında varsayımlarını doğruladıkları bir bilgisayar programı geliştiren 

araştırmacıların bu kavramı, Örtük Çağrışım Testi-ÖÇT  (Implicit Association Test-IAT) 

isimli program aracılığıyla popüler hale gelmiştir. Bu testte katılımcılar farklı ırklardan bir 

dizi yüz ve olumlu\olumsuz kelimelerin geçişini takip ederler. Araştırmacılar, katılımcılara 

yani deneklere X arka planlı ırk gördüklerinde olumlu; Y arka planlı ırk gördüklerinde ise 

olumsuz kelimelere tıklamalarını söylemişlerdir ve daha sonra bu ilişkiyi tersine çevirerek 

işlemi tekrar ettirmişlerdir. Araştırmaya göre, ekranda karşılaşılan seçeneklere daha hızlı 

tıklamak, deneğin daha güçlü bilinçdışı çağrışımlara sahip olduğu anlamına gelmektedir. 

Daha yavaş tıklama ise deneğin, o ırk ile ilgili olumlu özellik arasında bir çağrışım bulmakta 

zorlandığını, yani daha fazla zorluk yaşadığı anlamına gelmektedir. Böylelikle test sonucunda 

ırksal önyargı değerlendirilmiştir. Zamanla ÖÇT’ye cinsel yönelim ve cinsiyet ile ilgili 

nitelikler de eklenmiştir. Test aracılığıyla bireyin cinsiyet, cinsellik, ten rengi, ülkeler, ırk, 

kilo ve yaş üzerine bilinçdışı çağrışımları başarıyla ölçülmektedir  (Berghoef, 2019). Test aynı 

zamanda kadınların sosyal bilimler alanını; erkeklerin ise fen bilimleri alanını çağrıştırdığı 

sonucuna ulaşmıştır. IPSOS’un (8 Mart 2016) yaptığı bir araştırmaya göre, araştırma 



144 
 

kapsamında katılımcılara şu soru sorulmuştur: “Bu işi sizce kadın mı, erkek mi daha iyi yapar 

yoksa her ikisi de eşit düzeyde yapabilir mi?” Verilen yanıtlarda milletvekilliği, profesörlük 

ve köşe yazarlığı gibi meslekler kadın mesleği olarak tanımlanmıştır. Tesisatçılık, taksi 

şoförlüğü, ağır ceza davalarında yargıçlık, acil durumlarda uçağı indirmek, başbakanlık gibi 

meslekler ise erkek mesleği olarak tanımlanmıştır. Dolayısıyla fen bilimlerine dâhil olan, 

rasyonel görünen, ağır iş gerektiren işlerin erkeklerin yapabileceği; tam tersinin yani sosyal 

bilimlere dâhil olan, duygu odaklı ve ağır iş gerektirmeyen işlerin ise kadınların yapabileceği 

düşünülmüştür. 

 ÖÇT, Türkçe’ye
44

 de çevrilmiştir ancak testin kullanımı sınırlı kalmıştır. Şenyurt, 

Coşkun ve Ünlü’nün (2020, s.4440) yapmış olduğu Örtük Çağrışım Testi’ni Türkçe’ye 

Uyarlama Çalışması isimli çalışmada,  ücretsiz olan ÖÇT’nin Türkiye’de kullanımının 

artacağı bir program olması hedeflenmiştir.  

ÖÇT her ne kadar önemli veriler sunuyor olsa da testin eleştirilebilir yönleri vardır ve 

teknik açıdan (solak-sağlak olma duruma göre yönergelere tıklama hızı artabilir\azabilir) 

sınırlı bir özelliğe sahiptir. Bunun sebebi Yaraman’a (2020, s.84) göre, testin, Amerikan 

psikolojisinin pragmatik oluşundan ve sınırlılığından kaynaklanmaktadır. Fakat yine de test 

aracılığıyla ön yargılara ve kalıp yargılara dair bireyin tutumlarının örtük taraflılık 

sergilemesi, test edilebilmektedir. Örneğin, bulgulara göre, denekler, cinsellik ile ilgili çıkan 

sorularda eşcinseller yerine heteroseksüellere kendiliğinden bir yönelim sergilemektedir. 

Benzer bir test 100 Humans (Netflix, 2020) isimli bir belgeselde yapılmıştır. Yapılan 

deneylerde ön yargıları gün yüzüne çıkaran sonuçlar ortaya çıkmıştır. Araştırma kapsamında 

cinsel tercihe yönelik yapılan deneylerde; eşcinsel kimliğe sahip bireylerin de 

heteroseksüellere yönelim sergilediği ortaya çıkmıştır. Üstelik ön yargı ve kalıp yargılar 

neticesinde bireyler, örtük olarak, -her zaman ayrımcı eylem ile sonuçlanmasa da- ayrımcı bir 

tutum ve davranış sergilemektedirler (Dasgupta,  2004, s.163).  

İnsanlar önyargılara ve kalıp yargılara sahip olmadıklarını düşünseler de esasen, 

bilinçdışı çağrışımlar ve genellemeler kişilerin tutumlarını etkilemektedir. Ancak bu durum 

                                                           
44

 Bkz. https:\\implicit.harvard.edu\implicit\\turkey\ (7 Nisan 2022). ÖÇT’ye en son bu tarihte ulaşılmış; şu anda 
testin orijinal haline ve Türkçeye tercüme edilmiş haline ulaşılamamaktadır. Test her ne kadar hatalar içerse ve 
sınırlı da olsa; örtük taraflılığa dair kalıp yargıların deşifre edilmesinde elverişli bir imkân sağlamaktaydı.  

https://implicit.harvard.edu/implicit/turkey/


145 
 

daima diğer insanlara karşı mutlak olarak önyargılı ve ayrımcılığa eğilimli olduğumuz 

anlamına gelmemektedir (Cherry, 18 Eylül 2020). Bu bağlamda son otuz yıldır bilimsel 

çalışmalar otomatik bilişsel süreçlerin insan davranışlarını, inançlarını ve tutumlarını 

şekillendirdiğini göstermiştir ve kalıp yargılardan bazıları, belirli insan grupları hakkında 

geliştirdiğimiz ve çok genç yaşlardan itibaren kendi bilincimizin dışında oluşturduğumuz 

olumlu veya olumsuz tutum ve kalıp yargılardan ortaya çıkmaktadır. Bu tür bilişsel süreçler, 

algılarımızı verimli bir şekilde sıralamamıza ve filtrelememize yardımcı olsa da bu önyargılar, 

aynı zamanda tutarsız karar vermeye de yol açabilmektedir. Literatür bunun ırk, etnik köken, 

yaş, cinsiyet, cinsel yönelim ve ağırlık hakkındaki görüşlerimizi nasıl etkilediğini araştırmakta 

ve yapılan araştırmalar birçok insanın beyaz, genç, erkek, heteroseksüel ve zayıf insanlar 

lehine önyargılı olduğunu göstermektedir (Edgoose, 2019, s.30; Kirwan Institute, 29 Mayıs 

2012). Bu durumda kişinin tutumu her ne kadar aksini iddia etse de söz konusu ön yargılar 

neticesinde homoseksüel ilişkiye kıyasla heteroseksüel ilişki, yaşlılığa kıyasla gençlik ve 

çirkinliğe kıyasla güzellik tercih edilmektedir ve\veyahut örtük taraflılık sergilenmektedir.   

O halde annelik kimliğinin kadınlık kimliği ile bilinçdışı olarak özdeş düşünülmesi ve 

aynı zamanda yine her anneye dair ‘iyi’, ‘fedakâr’, ‘merhametli’ sıfatlarıyla kalıp yargılara 

sahip olunması, örtük taraflılık örneği olarak değerlendirebilir. Bir başka örnek, yenidoğanın 

bakımının üstlenilmesinde annenin; anneye yardım konusunda ise büyükanne, teyze ve 

ablaların sorumluluğunun olması gerektiği yönündeki ön kabuldür. Genellikle hastane 

ortamında annenin çevresinde kadınlar olmaktadır. Kentlerde karmaşık hale gelen yaşamın da 

etkisiyle özellikle yanında annesi, kız kardeşi veyahut herhangi bir refakatçisi olmayan 

kadınlar; hamilelikten doğum sürecine kadar kendilerine destek olan eğitimli ‘doğuma hizmet 

eden kişi’ yani ‘Doula’ bulundurmaktadır (Erkut Demiröz, 8 Temmuz 2020). Ebelikten farklı 

bir meslek olan bu mesleği icra edenler, kadınlardır.  

Diğer bir örnek ise üst kısımda da değinildiği gibi -LGBTİ+Q ve tüm cinsiyet rolleri 

de dâhil- cinsellik konusunda hegemonik heteroseksüel ilişki biçiminin meşruluğu ve bu 

bağlamda kadının, yine meşru ilişki biçimi olan heteroseksüel ilişki içinde örtük olarak 

annelik rolü ile bir arada düşünülmesidir. Hatta bir kadının bir hayvana karşı olan yoğun 

sevgisi de dâhil olmak üzere şefkat ve merhamet gibi kadına haiz olduğu düşünülen duygular, 

annelik sevgisi ile ilişkilendirilir. Oysaki sevgi herhangi bir cinsiyet veyahut cinsel kimlik 



146 
 

fark etmeksizin herkese özgü olabilir. Dolayısıyla bu duygulara sahip olmayan annelerin, 

genellikle annelik içgüdüsünden yoksun, eksik veyahut kötü üvey anne olarak etkilenmesinde 

beis görülmemektedir. Öte yandan burada cinsiyetçiliğin üretimi ve yeniden üretiminin daima 

bilinçdışı mıdır sorusunu sormak gerekir; zira ÖÇT, cinsiyetçiliği sınırlı kriterler ve 

genellemeler üzerinden test etmektedir.  

 

D. Cinsiyetçi İkiyüzlülük 

Şimdiye kadar incelenen çelişik duygulu cinsiyetçilik kavramına dâhil yardımsever 

cinsiyetçilik, eril tahakküm başlığı altında incelenen simgesel şiddet ve örtük taraflılık 

kavramları; cinsiyetçiliğin yeniden üretimine bilinçsiz, irade dışı ya da bilinç dışı 

etkilenmenin yol açtığı üzerinde durmuşlardır. Sosyal psikoloji alanında bu kavramlar tutum 

ve davranış arasındaki ilişkiyi -birbirine benzer ve iç içe geçen- irdelerken; bu kavramlar, bire 

bir benzer olmasalar da ortak içeriklere sahiptirler. Ayşegül Yaraman’a göre, bu kavramların 

üçü de benzer örnekler üzerinden tartışılabilir ancak bilimsel olarak bu kavramlar, birbirlerine 

değinmeden\atıf yapmadan literatüre dâhil olmuşlardır. Yaraman’ın Cinsiyetçi İkiyüzlülük 

olarak kavramsallaştırdığı ve 2020 yılında literatüre kazandırdığı bu kavram ise hem bu 

kavramların hepsini kapsamakta hem de bu kavramları rıza\gönüllülük temelinde 

ikiyüzlülüğün deşifre edilmesi bağlamında bir üst aşamaya çıkarmaktadır.  

Yaraman’ın (2020, s.87-88) yaptığı değerlendirmeye göre: 

Amacım sosyal psikoloji araştırmalarındaki tutum ile davranış ilişkisinin 

irdelenmesinden mülhem “normal” veyahut “normalleştirilebilen” bir çelişkiyi 

anlaşılır kılmaktır. Bu satırları yazan da okuyan da bu ikiyüzlülüğün, kaçınılmaz 

olarak ve dahi genellikle farkına bile varmadan öznesidir. Ve tekraren, bu 

ikiyüzlülük sadece cinsiyetçilik ile sınırlı değildir. Zaten gerek simgesel şiddet 

gerek örtük taraflılık da sadece cinsiyetçilik üzerinden ortaya atılmamıştır. Tüm, 

hatta aşıldığı\aşındığı varsayılan hegemonyaya bağlı hiyerarşilere uyarlanabilir; 

uygulanmıştır. Yardımsever cinsiyetçilik ise kavram olarak ataerki eleştirisine 

hasredilmiştir. Eninde sonunda cinsiyetçi ikiyüzlülük önermem, bu üç kavramı da 

içermekte ve onların üzerinde bir ideolojik eleştiri ve yüzleşme niteliği ve amacı 

taşımaktadır.  

 



147 
 

Bu bakımdan cinsiyetçi ikiyüzlülük kavramı bireyi suçlamaktan ziyade bireyin tutum 

ile davranışları arasındaki çelişkilerle yüzleşmesi gerektiğini; neredeyse hepimizin çoğu 

zaman farkına bile varmadan cinsiyetçi ikiyüzlülüğün hem öznesi hem de nesnesi 

olduğunu\olduğumuzu ifade eder. Dolayısıyla cinsiyetçi olduğunu düşünmediğimiz söylemler 

ve eylemler; egemen sisteme itaat etme durumuyla ilintili olarak kimi zaman gönüllü olarak 

yerine getirdiğimiz bir tutum-davranış çelişkisi ortaya çıkarır. Bu bağlamdaki cinsiyetçi 

ikiyüzlülük, aleni veya düşmanca cinsiyetçilikten çok daha tehlikelidir; hem sinsidir hem de 

‘sözde’ muhalefet tarafından içselleştirilmiştir. Bu nedenle de egemen sisteme muhalif gibi 

görünenler, aslında egemen sistemi tehdit etmeyen bir konumda yer almaktadır (Yaraman, 

2020, s.9-14; Kepenek, 21 Ekim 2020). Öz ile söz, söylem ile pratik veyahut tutum ile 

davranış birbiriyle kimi zaman uyuşmamaktadır. Eğitim seviyesi, sosyal ve kültürel sermaye 

arttıkça da cinsiyetçi ikiyüzlülük artmaktadır. Kişinin eğitim ve zekâ seviyesi arttıkça, içinde 

bulunduğu durumdan ‘ama…’ ile çıkış yolu bulması kolaylaşır. Üstelik mağdur kadınlar da 

egemen erkekler kadar cinsiyetçi yeniden üretime katkı sağlayabilir (Alp, 15 Ekim 2020). 

Dolayısıyla herkesin maruz kalabildiği\maruz bırakabildiği cinsiyetçi ikiyüzlülüğün cinsiyeti 

yoktur. Herkes, bir şekilde cinsiyetçi ikiyüzlülüğe maruz kalmakta ve bir başkasını maruz 

bırakmaktadır. Yani kişi, hem mağdur hem de faildir.   

Cinsiyetçi ikiyüzlülük bağlamında, geleneksel annelik rolünün yeniden üretimi çeşitli 

örnekler ile ele alınabilir. İlk olarak Yaraman’ın (2019, s.10-11), ‘soyadı alyansı’ olarak 

kavramsallaştırdığı, kadının evlilik sonrası kocasının soyadı ile beraber kendi\kızlık soyadını 

da kullanması yani ‘çift soyadı’ kullanımı üzerinde durulabilir. İkinci dalga kadın hareketi ile 

birlikte 1980’li yıllarda, çift soyadı kullanımına yönelik mücadele kazanılmıştır. Türk Medeni 

Kanunu’nun Evliliğin Genel Hükümleri başlıklı 187. Maddesi, “Kadın, evlenmekle kocasının 

soyadını alır; ancak evlendirme memuruna veya daha sonra nüfus idaresine yapacağı yazılı 

başvuruyla kocasının soyadı önünde önceki soyadını da kullanabilir. Daha önce iki soyadı 

kullanan kadın, bu haktan sadece bir soyadı için yararlanabilir,” şeklindedir (TÜRK 

MEDENİ KANUNU, 8 Aralık 2021, s.8075). Avukat Ayten Ünal -o sırada Türk Medeni 

Hukuku’nun 153. maddesine göre eşinin ‘Tekeli’ olan soyadını kullanmaktadır- kendi 

soyadını kullanabilmek adına, 20 Aralık 1995 yılında Avrupa İnsan Hakları Mahkemesi’ne 

(AİHM) başvuruda bulunmuştur. Ayten Ünal’ın davaya ilişkin başvurusu (AİHM Ünal 

Tekeli-Türkiye Davası, 16 Kasım 2004, s.3-14), “…Yerel mahkemelerin yalnızca kızlık 



148 
 

soyadını kullanmasına izin vermemelerinin özel hayatını koruma hakkına müdahale teşkil 

ettiğini iddia etmiştir. Ayrıca, yalnızca evli erkeklerin evlendikten sonra da ailesinin 

soyadlarını taşıyabilmesinin ayrımcılık olduğunu öne sürmüştür,” şeklinde olmuştur. Dava 

sonucunda AİHM, kadınların evlilik sonrası çift soyadı kullanabiliyor olsalar bile kocalarının 

soyadlarını taşımalarının makul bir nedeni olmadığına karar vermiştir. Uzun ve zorlu bir dava 

sürecinin ardından kadının, Aile Mahkemesi’ne dava açarak evlilik öncesi soyadını 

kullanabileceği yönündeki karar 2015 yılında alınmıştır. Dolayısıyla bugün, kadının söz 

konusu istek için dahi mücadele etmesi gerekmektedir. Son Anayasa Mahkemesi kararına 

göre ise artık kadınların, kocalarının soyadını almalarına yönelik Medeni Kanunu’nun 187. 

Maddesi’nde yer alan hükmü, eşitliğe aykırı olduğu gerekçesiyle iptal etmiştir. Bu karar, 

kadın mücadelesi açısından mühimdir; zira artık kadınlar, evlenmeden önceki soyadlarını 

kullanabileceklerdir (Resmi Gazete, 28 Nisan 2023). 

Kadınların evlendikten sonra soyadını değiştirme meselesine dair tutum ve 

davranışlarını; düşmanca cinsiyetçilik ve yardımsever cinsiyetçilik temelinde araştıran ve 

bulguları bağlamında mühim sonuçlara ulaşılan Türkiye ve ABD’de üç ayrı akademik çalışma 

yürütülmüştür. Birinci çalışma, Türkiye’de, kendini feminist olarak tanımlayan, 21-65 yaş 

arası ve yüksek eğitim düzeyine sahip 118 kadın ile yapılmıştır. İkinci çalışma, Türkiye’de, 

19-41 yaş arası 131 kadın üniversite öğrencisi ile yapılmıştır. Üçüncü çalışma ise ABD’den 

18-27 yaş arası 140 kadın üniversite öğrencisi ile yapılmıştır. Katılımcılardan, toplumsal 

cinsiyet temelli meşrulaştırma, cinsiyetçilik ve evliliğin ardından soyadı değişimine yönelik 

desteklerine dair fikirlerini ölçen bir ölçek ile değerlendirme yapmaları istenmiştir. Her üç 

çalışmada da cinsiyetçiliğin, evlilik sonrası soyadı değişikliği ile ilişkisi olduğu tespit 

edilmiştir. Başka bir ifade ile düşmanca cinsiyetçiliğe ilişkin onay arttıkça; evlilik sonrası eşin 

soyadını alma tercihinin de arttığı yönünde bir sonuca ulaşılmıştır (Kanık ve diğerleri, 23 

Kasım 2021). İlk bakışta oldukça eşitlikçi gibi görünen çift soyadı kullanımı, evli olmanın 

hem topluma ibrazıdır hem de çocuğunun sahip olduğu soyadından vazgeçmemek bağlamında 

cinsiyetçiliğin yeniden üretimine hizmet etmektedir. Başka bir deyişle kadın, sadece kendi 

soyadını kullanmaya devam ederse, babanın kütüğünde olan çocuk yalnızca babaya ait 

olacaktır. Bu konuya önemli bir örnek, şarkıcı Kayahan’ın kızı Beste Açar ve Kayahan’ın eski 

eşi İpek Açar arasında olan gerginliktir. 2015 yılında Kayahan’ın vefat etmesiyle birlikte 

ortaya çıkan gerginlik; Beste Açar’ın, artık İpek Açar’ın ‘Açar’ soyadını kullanmaması 



149 
 

gerektiği yönündeki açıklamasıyla büyümüştür. Buna karşılık İpek Açar ise çocuğunun 

soyadını ölene kadar ve son nefesine dek kullanacağını; Kayahan’ın arkasında bıraktıklarına 

sahip çıkacağını açıklamıştır (TELE 1, 19 Ağustos 2021). Aynı zamanda evlilik sonrası 

kadının kendi soyadını kullanması, eşi ile aynı soyadını taşıyamaması bağlamında da kadın 

için sorun yaratabilir. Ataerkil sistem içinde soyun devamı ve aile kurumunun varlığı erkeğin 

soyadına göre tanımlandığı için, bu aşamada kadının varlığını görünmez kılar. Örnek olarak 

BioNTech koronavirüs aşısını kuran\geliştiren ve dünyaca tanınan bilim insanları Özlem 

Türeci ile Uğur Şahin’nin başarısı, birçok gazetede (Hürriyet, 5 Kasım 2021), “Koronavirüs 

aşısının mucitleri Prof. Dr. Uğur Şahin ve eşi Özlem Türeci'ye bir müjde daha,” şeklindeki 

benzer başlıklar ile gündeme gelmiş ve Özlem Türeci’nin başarısı, eşinin varlığı üzerinden 

tanımlanmıştır. Dolayısıyla Özlem Türeci’nin kadın kimliğinin değersizleştirilmesi, erkek 

kimliği üzerinden hegemonik sistemin bir başarısıdır.  

Başka bir örnek ise modern yeni kadının, annelik anlayışıdır. Modern, eğitimli ve gelir 

düzeyi görece iyi olan kadının, çocuk bakımı konusunda duyarlılığı nispeten daha fazladır; 

zira bu kadınlar sisteme çok daha entegredir. Yaraman’a (2020, s.13) göre, “…Cinsiyetçi 

ikiyüzlülük zekâ, eğitim, sosyal ve kültürel sermaye arttıkça artmaktadır; ama maalesef bunun 

tamamen tersine inanılmaktadır.” Dolayısıyla simgesel şiddet bağlamında modern yeni 

annenin habitusu, anneliğe dair kalıp yargıları meşrulaştırmaya daha uygundur. Aynı zamanda 

hamilelik iznin uzatılması talebi, emzirme süresi konusundaki özveri ve doğum teşvikleri; 

kadını, kimi zaman iş yerinden gönüllü olarak uzaklaştırmaktadır. Bu yapılmadığı takdirde 

anne ‘iyi’ veya ‘yeterince iyi’ anne olmamakla suçlanacaktır. İyi anneliğe yönelik anlayış ise 

her yıl ‘anneler günü’ -kadınlar günü de dâhil olmak üzere- aracılığıyla, kutlanmaktadır. 

Esasen anneler günü, tüketim toplumu bağlamında cinsiyetçi ikiyüzlülüğün en bariz örneğidir. 

‘Cennet annelerin ayakları altındadır’ söylemiyle geleneksel annelik rolüne dair norm ve 

değerler övülür. Cinsiyetçi ikiyüzlülük bağlamında alınan hediyeler, yapılan kutlamalar ve 

övgüler neticesinde annelik hem kapitalizmin hem de ataerkil toplumsallaşmanın birer parçası 

haline gelir. Tutum her ne kadar farklı olsa da -örneğin, bazı iş yerlerinin iş başvuru 

şartlarında hamile olmama şartı aranır ya da doğumdan sonra annenin, eski işine dönmesinin 

önüne set çekilir- medya\sosyal medya hesaplarında bu gün ile ilgili çeşitli paylaşımlar 

yapılır.  



150 
 

Ne var ki tüketim toplumu bağlamında güzellik\zayıflık normu da hamileliğin ilk 

günlerinden itibaren alınan kiloların doğal olduğunu tekrarlar. Bu süreçte bebeğin sağlığı için 

-çünkü anne, iki canlıdır- gerekli tüm besinleri, olağan yeme miktarından çok daha fazla 

tüketmelidir. Özellikle de emzirme döneminde anne, bebeği iyi beslemek ve büyütmek için 

iyi beslenmelidir. Bu süreç atlatıldığı andan itibaren artık, annenin kilo vermesi sağlıklı\zayıf 

bedene ulaşması beklenmektedir. Diğer yandan daha gebeliğinin başında, doğumun zorluğu 

konusunda tecrübe sahibi olanlar dahi sessiz kalmayı yeğlemektedirler. Bir kadının 

‘doğumdan korkma’ gibi bir endişe içinde olması ve hatta bu korkuyu dile getirmesi, aleni 

veya örtük olarak ayıp, güçsüzlük, beceriksizlik olarak etiketlenmektedir. Kadınlar, sahip 

oldukları biyolojik özellikleri sayesinde zaten doğuma hazır bir güç ve yetenek ile dünyaya 

gelmiştir şeklindeki norm, hâkimdir. Bu dolayımla ‘Herkes doğuruyor, sen de doğurursun’, 

‘Doğumdan sonra yaşadıklarını unutursun’ ve ‘Doğumdan çok geçmeden her şeyi unutup bir 

bebek daha isteyeceksin’ gibi cinsiyetçi ikiyüzlü söylemlerle doğumun zorluğu geçiştirilir. 

Dahası bazı kadınlar; sezaryen doğum yerine vajinal doğumu -yaygın kullanım ‘normal 

doğum’ şeklindedir- tercih ettiğinde, normal\doğal bir yöntemle ile doğum yaptığı için 

böbürlenebilmektedir. Oysaki teknolojik gelişmelerin çığır açtığı günümüzde doğum, oldukça 

zor ve sancılı bir süreçtir.  

İyi annelik anlayışının cinsiyetçi ikiyüzlülük kapsamında bir başka örneği, ‘anneyi 

suçlama’ eğilimidir. Çocuğun herhangi bir olumsuz davranışında yalnızca anneyi suçlamak; 

‘Anasına bak, kızını al’, ‘Anasının oğlu’, ‘Kızını dövmeyen dizini döver’ ve ‘Anasına 

çekmiş’ gibi söylemler, ataerkil sistemin bir ürünüdür. Popüler kültürden Michael Jackson’a 

yöneltilen taciz suçlamaları ve ardından çekilen Leaving Neverland isimli belgeseli burada 

örnek verebiliriz. Belgeselde, Jackson’un kurbanları olduğu düşünülen Wade Robson ve 

James Safechuck isimli iki yetişkin erkeğin anneleri üzerine ifadeleri de yer almıştır. Filmde, 

cinsel istismar konusunda her ikisinin de benzer hikâyeleri olduğu; bunlar yaşanırken 

ebeveynlerinin de yanlarında olduğu anlatılmıştır. Sosyal medyadan gelen tepkiler, 

çoğunlukla annenin suçlanması şeklinde olmuştur (Watts, 8 Mart 2019). Aynı şekilde 

televizyon programlarında -Müge Anlı ile Tatlı Sert ve Esra Erol’da programları gibi- yankı 

uyandıran çocuğa karşı ihmalkârlık, cinsel istismar veya şiddet konularında anne 

suçlanmaktadır. Öyle ki anne gerçekten toplumun beklentilerine uyacak biçimde iyi bir anne 



151 
 

olsaydı hem mağdur olmayacaktı hem de çocuk, iyi yetişmiş ve tehlikelerden korunmuş bir 

çocuk olacaktı.  

Yaraman (2020, s.56), kadınların bir yandan annelik kimliğine kıstırılırken diğer 

yandan geleneksel annelik rolünün gönüllükle -üstelik zafer gibi- üstlenmesini, ataerkinin 

başarılı bir ‘rövanşı’ olarak değerlendirmektedir. Bununla birlikte, “Çocuk sayısının önemli 

düşüşü kadının annelik rolünün bir üstünlük gibi sunulup; onun en önemli görevinin\işlevinin 

annelik olduğu sadece ataerkil bir söylem olarak değil; feminist bir söylem olarak da 

savunulabilmekte ve kabul görmektedir,” der Yaraman. Örneğin, abartılı ve neredeyse her 

gelir seviyesine uygun organizasyonlar olan hoş geldin bebek (baby shower), loğusalık, 

cinsiyet ve doğum günü partileri; gönüllükle annelik rolünü üstlenen kadınlar için hem birer 

gösteriş yarışı hem de tüketim toplumu bağlamında çocuğun nesneleştirilmesidir. Özellikle 

postmodern çağda kişinin ‘değerine’ atıfta bulunan tüketim stratejileri; tükettikçe daha fazla 

tatmin, haz alma ve değerli hissetme vaadinde bulunmaktadır. Yani kişi tükettikçe, değerlidir. 

Üstelik 1980 sonrası toplumsal değişme ve dönüşme neticesinde anneler, gönüllülükle 

çocukları için esnek ve yarı zamanlı işlere yönelmektedirler. Doğum izni altı ay olacak 

şekilde belirlenmesine rağmen -aynı oranda iznin erkeklere verilmemesi simgesel şiddet 

bağlamında değerlendirilebilir- bugün hâlâ kadınların bir kısmı ya bu süreyi uzatmakta ya da 

iş hayatına dönmemeyi tercih etmektedirler.  

Diğer yandan ise aynı anda birçok işi bir arada yürüten güçlü kadın övgüsüyle ‘Çocuk 

da yaparım kariyer de’ söylemi; modern yeni annenin hem özel alanda hem de iş alanında 

yükünü fazlasıyla artırmaktadır. Bu durumda gerek çocuk sayısının gerek doğurganlık oranın 

azalmasıyla ve gerekse de kapitalizmin gelişimi ile kadının, ev içindeki rolleri\sorumlulukları 

artmaya başlamıştır. Dolayısıyla kadının ev içinde duygusal ve psikolojik rolleri de artış 

gösterirken (Chodorow, 1978, s.4); bu noktada çocuğun okulda geçirdiği süre, kreşlerin 

varlığı ve çocuk sayısının azlığı nedeniyle bu rolün artması ne kadar gereklidir sorusu 

sorulabilir. Hâlbuki sosyolog Leah Ruppaner, kadınların çoklu görevlerde (multitasking) 

erkeklerden daha iyi olduğu yönündeki inancın bir efsane ve kalıp yargı olduğunu ifade der. 

Almanya’da 48 kadın ve 48 erkek ile yapılan bir araştırmaya göre, çoklu görevler arasında 

gidip gelme konusunda kadınların da erkeklerin de iyi olmadığı sonucuna ulaşmıştır (Perry, 

22 Ağustos 2019).  Her ne kadar Almanya’da yapılan araştırma kısıtlı bir örnekleme dayansa 



152 
 

da kadınların biyolojisinin aynı anda birçok işi bir arada yürütebildiği övgüsü, sürekli olarak 

tekrarlanmaktadır. Örneğin, kadının hem çocuğuna bakıp hem ev işleri yapması hem de 

kamusal alanda bir işte çalışmasında beis görülmemektedir. Aksine yeni modern kadın için 

tüm bu işlerin bir arada yürütülmesi, simgesel şiddet bağlamında övgü nedenidir. 

 Sharon Hays’ın (1996, s.x-8) The Cultural Contradictions of Motherhood isimli 

çalışmasında incelediği üzere, “Toplumsal olarak kabul gören anneliğin çağdaş kültürel 

modeli, yoğun annelik ideolojisi biçimini alır.” Yoğun annelik ideolojisi, annelere 

zamanlarını, enerjilerini ve paralarını çocukları için muazzam derecede harcamasını 

öğütlemektedir. Dolayısıyla daha önce Donald Winnicott (2018, s.3-4) da işaret ettiği üzere, 

asıl mesele, annenin eğitilmesidir, çünkü tam zamanlı bir iş olan annelik; risk bilinci olan, 

maddi ve manevi sorumluluğu yüksek ve çocuk merkezli bir iştir. İdeal annelik anlayışını 

odağa alan bu kavrama göre, özellikle medya stratejileri ve ünlü annelerin boy göstermesiyle 

anneler, sürekli olarak mükemmel olmak için çabalamaya ve tüketmeye yönelik yoğun bir 

ideoloji yaratma ve destekleme etkisine sahiptir. Diğer bir deyişle bu ideoloji, kadınları 

kontrol eden ve ataerkil düzende onları ait oldukları yerde tutan kuramsallaşmış bir bakış 

açısıdır (Hallstein, 2006, s.99-100). Yoğun annelik ideolojisine göre anneler, doğum için 

bedenini hazırlamalı, çocuklarının ihtiyaçlarına göre yaşamlarını düzenlemeli, çocuğu için 

alışveriş yapmalı, çocuğuna uyku ve katı gıda eğitimi vermeli ve çocuğunun geleceğini 

planlamalıdır. Kendisinden beklenilenleri yapmadığı takdirde ise anne; en iyi olmamakla ya 

da yeterince iyi olmamakla suçlanacaktır.   

Önemli bir nokta da annelik kimliğinin, kadına bireysel ve toplumsal anlamda ‘statü’ 

sağlamasıdır. Annelik statüsü cinsiyetçi ikiyüzlülük bağlamında toplum içinde kadına 

ayrıcalıklı bir konum sağlarken; bu ayrıcalıklar anneler tarafından istenilir\arzu edilir. Örnek 

olarak, çocuk bakımının birincil sorumlusu olduğu düşünülen anneye, toplu taşımada 

çocuğuyla beraber seyahat ederken kolaylık sağlamak amacıyla Annekart (İstanbul’da 

geçerlidir ve 0-4 yaş arasında çocuğu olan anneler için verilmektedir) uygulaması 

başlatılmıştır. Bu uygulama bir ‘pozitif ayrımcılık’ olmakla birlikte söz konusu düşüncenin 

temelinde anneliğin, kadın hayatının merkezinde olması yatmaktadır. Esasen kazanım olarak 

sahiplenen bu uygulama, yalnızca anneler için -oysaki Babakart yok ve hatta muhtemelen 

akıllara dahi gelmemiştir- hayata geçirildiği için ayrımcılığı pekiştirmektedir. Yaraman 



153 
 

(Sönmez, 18 Kasım 2020), bu ve buna benzer uygulamaların -pembe otobüs, kadınlara özel 

alışveriş merkezi ya da İzmir belediyesinin önerdiği kadınların istedikleri durakta inebilmesi- 

kişiyi, korumaktan ziyade onda acizlik yarattığının altını çizmektedir.  

 Bourdieu’ye (Swartz, 2011, s.105) göre, “Bireyler ve gruplar, toplumsal düzendeki 

konumlarını korumak ve yükseltmek için çeşitli kültürel, toplumsal ve simgesel kaynakları 

kullanırlar.” Özellikle koronavirüs salgını sürecinde evde çalışma şeklinin yaygınlaşmaya 

başlamasıyla çevrimiçi toplantıların; iş yerinde iş bölümünün anneye göre planlanması veya 

kısmen daha az sorumluluk verilmesi\istenmesi gibi örnekler verilebilir. Hâlbuki çocuğu olan 

erkeklerin, böyle taleplerde bulunması az rastlanılır bir durumdur. Bu durum kuşkusuz ki her 

anne için geçerli değildir ancak bu tip beklentiler\ayrıcalıklar bekâr ve çocuksuz olanlara 

verilmemekte ya da onlar tarafından talep edilmemektedir. Bu bağlamda yüceltilen annelik 

anlayışı, ataerkil sistem içinde neredeyse herkes tarafından meşru görülür. Hegemonik annelik 

sayesinde kültürel, toplumsal, ekonomik ve hatta simgesel sermaye edinen\edinebilen kadın; 

‘annelik statüsünün’ -ve dolayısıyla pozitif ayrımcılığın- getirilerini kullanmaktadır. Eşcinsel 

çiftlerin de çocuk sahibi olma arzusu; annelik statüsünün kullanımı ve norm(al) olandan 

keskin bir kopuş olmaması ve hegemonyaya dâhil olunması anlamında, çarpıcıdır.  Annelik, 

kadın-erkek cinsiyetlerinin yani heteroseksüel çiftlerin oluşturduğu aile kurumu içinde 

meşrudur. Elbette ki deşifre edilmesi gerekenin kişilerin cinsiyetlerinin ya da cinsel 

kimliklerinin sorgulanması değildir.  Burada dikkat edilmesi gereken nokta heteroseksüelliğin 

bir norm olduğu kutsal aile anlayışının yani iki kutuplu cinsiyetçiliğin meşrulaştırılmasıyla 

birlikte bu normun gönüllülükle sürdürülmesi ve böylece yeniden üretilmesidir. Oysa mühim 

olan anneliğin veyahut ailenin; ataerkil ve heteronormatif kurgunun sınırlarına hapsetmeden 

bir zorunluluktan ziyade gönüllü bir tercih olmasının mümkün kılınmasıdır.  

 

II. DERİNLEMESİNE GÖRÜŞMELER ÜZERİNDEN GÖNÜLLÜ

 ÇOCUKSUZLUK 

Bu alan araştırması; cinsiyetçilik ve annelik problematiğinden yola çıkmaktadır. 

‘Gönüllü’ çocuksuzluk üzerinden anneliği yücelten cinsiyetçiliğin eleştirisi yapılabilir mi? 

problemini merkeze alan bu araştırmanın temel hipotezi,  Annelik, cinsiyetçi ikiyüzlülüğe 



154 
 

örnek oluştururken; gönüllü çocuksuzluk cinsiyetçilikten özgürleşme midir? şeklindedir. 

Araştırmanın yöntemi, nitel araştırma yaklaşımıdır. Araştırmada bireysel, açık uçlu, yarı 

yapılandırılmış derinlemesine görüşme yöntemiyle veriler toplanmıştır ve teoriler bağlamında 

analiz edilmiştir. Araştırmanın bağımsız değişkeni ‘menopoz’ olarak belirlenmiş; bağımsız alt 

değişkenler ‘eğitim düzeyi’, ‘çalışma durumu’, ‘ekonomik bağımsızlık’ ve ‘kadın 

mücadelesiyle\feminizmle kurulan ilişki’ olarak belirlenmiştir. Araştırma alanı, İstanbul ili ile 

sınırlandırılmıştır. İstanbul’un seçilme sebebi; metropol olması ve kozmopolit yapısı ile 

Türkiye’yi yansıtmasıdır. Araştırma grubunu oluşturan görüşmecilere kar topu yöntemiyle 

ulaşılmıştır. Görüşmeci sayısı en az 15 kişi olarak belirlenmiş ve örneklem, menopoza girmiş 

21 çocuksuz kadın görüşmeciyle oluşturulmuştur. 

 

A. Tutum-Davranış İlişkisi 

Cinsiyetçilik ve annelik problematiğinden yola çıkan bu alan araştırmasının yukarıda 

bahsi geçen söz konusu temel hipotezi, gönüllü çocuksuzluğa dair mühim bazı konuların 

tartışılmasını gerekli kılar. Kendisini kutsal annelik anlayışına karşı bir pozisyonda 

konumlandıran anne olmamış\olmayan\olamayan her kadının, cinsiyetçilik meselesini 

tümüyle aşmış olduğu iddia edilebilir mi? Daha basit bir deyişle, annelik kimliğini kadınlık 

kimliğinden bağımsız düşünen bir kadının söylemleri ve eylemleri ne kadar tutarlıdır? Bu alan 

araştırmasında, çocuk sahibi ol(a)mama kararının\durumunun hangi zeminde 

gönüllü\gönülsüz çocuksuzluk tutumunu-davranışını mümkün kıldığı anlaşılacaktır. O halde, 

çocuk sahibi olmama konusundaki tutumun kesinliği nasıl anlaşılabilir? Durum tespitinin 

yapılabilmesi için 45 yaş ve üzeri menopoza girmiş çocuksuz kadınlar, araştırma örneklemini 

oluşturmuştur. Bu kadınlar, artık çocuk sahibi olamayacakları için mevcut tutumun değişmesi, 

hayatının geri kalanında mümkün olmayacaktır, çünkü hamile kalmak için ideal yaşların 20-

35 yaş aralığı olduğu -farklı araştırmalar mevcut olsa da ortalama olarak bu yaşlar baz alınır- 

söylenir ve erkek egemen olan bu söylem ‘biyolojik saat’ söylemi ile iç içe geçer.
45

 Yaş 

                                                           
45

 Doğum yaşı konusunda farklı araştırmalar mevcuttur. T. C. Sağlık Bakanlığı (2018, s.38) tarafından hazırlanmış 
olan Doğum Öncesi Bakım Yönetim Rehberi’ne göz atıldığında, doğum yaşı 15-49 yaş olarak baz alınmıştır. Bir 
araştırmada ise 20 yaş altındaki ve 40 yaş üzerindeki gebeliklerin risk durumu incelenmiştir (Kıran ve diğerleri, 
2002, s.90). Doktor Bülent Gülekli (2006, s.8) ise belli bir yaşın ardından gebe kalmanın zor olduğunu ve kadının, 
doğurganlığı için üç mühim yaşının olduğunu ifade eder. O’na göre, ilk önemli yaş adet görülen yaş; bir diğeri ise 



155 
 

ilerledikçe, kadının kendi bedenine dair bunalımları artar; doğurganlığını, gençliğini ve 

güzelliğini kaybetmeye başlayan kadın, kırklı yaşlarına yaklaşmaya başladıkça derin bir kaygı 

yaşamaya başlar. Bu kaygının sebebi anne ol(a)mamanın yol açtığı endişeden 

kaynaklanmaktadır; zira yaşlandıkça ‘doğal’ yollardan çocuk sahibi olamayacağı fikri yer 

edinmektedir. Diğer yandan ataerkil toplumsallaşma sürecinde her kadının er ya da geç anne 

olacağı stereotipi ve sistemin annelik konusundaki baskısı, yaş almaya başlayan kadını köşeye 

sıkıştırmaktadır. Bu yaşlar kadınlar için ‘tehlikeli’ yaşlardır ve bedenin yaşlanması, aynı 

zamanda cinselliğin ve doğurganlığın kaybıdır (de Beauvoir, 2019b, s.311-312). Bu bakımdan 

doğurganlığın kaybı, toplumsal yeniden üretime dâhil olamayan kadının tüp bebek tedavisi 

gibi üremeye yardımcı zorlu tedavi yollarını kabul etmesine yol açar. Nitekim anne olmamak; 

psikolojik ve toplumsal olarak hiçbir şey olmamak ve eksik olmakla eş değer tutulur 

(Tunaboylu-İkiz, 2016, s.91-95). 

Ekonomik, kültürel, toplumsal ve ideolojik bir söylem olarak sürekli tekrarlanan anne 

olma yaşını kaçıran kadın, kendinde\bedeninde bir şeylerin eksildiğini hissederek ıstırap 

yaşamaya başlar ve bunalıma sürüklenir, çünkü kadınlık kimliğinin temeli olduğu düşünülen 

doğurganlığını yitirmeye başlamıştır. Üstelik iyi eğitimli ve sosyo-ekonomik açıdan başarılı 

kadınlar; bu bunalımı daha fazla yaşamaktadırlar. Annelik, kadın hayatının birincil ve en 

üstün rolü olarak kadın hayatının merkezinde yer almaya devam etmektedir. Oysaki tıbbi ve 

teknolojik gelişmeler, kadınları üreme zorunluluğu ve baskısından kurtarmayı mümkün 

kılmakta; bu dolayımla da cinsiyetçi tutum ve davranışlardan uzaklaştırma olanağı 

sağlamaktadır. Buna rağmen kadınların, egemen sistemin yücelttiği\kutsallaştırdığı geleneksel 

ataerkil annelik rolünü gönüllükle kabulü ve içselleştirmesi, cinsiyetçi ikiyüzlülük örneğidir 

(Yaraman, 2020, s.108-109). Böylelikle cinsiyetçi ikiyüzlülüğün artmasıyla, tutum ve 

davranış arasında çelişkiler ortaya çıkmakta ve ezen-ezilen ilişkileri neticesinde simgesel 

sermayesini artırmaya çabalayan kadın, ezen tarafta konumlanmaktadır.  

Bu bağlamda alan araştırmasının örneklemini oluşturan 45 yaş üzeri menopoza girmiş 

çocuksuz kadınlar ile yapılan görüşmelerde; bu kararın, erken kimlik oluşumlarının bir 

parçası mı yoksa çocuk sahibi olmayı ertelemelerinin bir sonucu mu olduğu; çocuksuzluğun 

gönüllü mü yoksa gönülsüz mü olduğu; anne ol(a)mamanın pişmanlığının var olup olmadığı; 

                                                                                                                                                                                     
menopoz yaşıdır. Üçüncü mühim nokta ise 35 yaştır. Bu yaştan sonra yumurta sayısı azalmakta ve gebe kalma 
ihtimali güçleşmektedir.  



156 
 

mevcut durumun geçiştirilip geçiştirilmediği; kutsallaştırılan\yüceltilen baskın annelik 

anlayışına karşı tutumlarının ne ölçüde cinsiyetçi ikiyüzlülüğü yeniden üreten bir pozisyonda 

yer aldığı ya da almadığı ve en önemlisi de gönüllü çocuksuzların, alınan bu kararın üstün 

olduğunu -tıpkı anneliğe üstünlük atfedildiği gibi-  düşünüp düşünmediği gibi açmazlar gün 

yüzüne çıkacaktır. Dolayısıyla evlat edinme ya da önceki eşten çocuk sahibi olma gibi 

durumlar olmakla birlikte kendilerini gönüllü çocuksuz olarak tanıtan ama ölü doğum yapma 

veyahut çocuk düşürme gibi hayat hikâyeleri olan kadınların yaptıkları beyan ile davranışları 

arasında çelişkiler olabilmektedir. Öyle ki bu kadınlar, tercihen anne olmadıklarını ifade 

etseler de, bu kararın arkasında bir zorunluluk yatmaktadır. Böylece cinsiyetçi ikiyüzlülük 

örneği olan hegemonik annelik anlayışının norm ve değerlerine karşı bir pozisyonda yer 

alan\aldığı düşünülen gönüllü çocuksuzluğun veyahut gönüllü olarak anne olmamanın 

cinsiyetçilikten ne ölçüde özgürleşmeye olanak sağladığı\sağlayacağı fikri 

değerlendirilebilecektir. Bu çerçevede araştırma, gönüllü olarak anne olmamaya dair tutum ve 

davranışlar arasındaki çelişkileri gözlemleme, durum tespiti yapmaya ve cinsiyetçiliği deşifre 

etme niyeti taşırken; cinsiyetçi ikiyüzlülüğe dair bir suçlama veyahut aşağılama niyeti 

taşımamaktadır. Alan araştırması ile elde edilen bulgular neticesinde, feminist ve aile 

araştırmacılarının egemen sistemin norm ve değerlerini yeniden üreten, -baskıcı\alçaltıcı 

veyahut üstün\ideal- annelik söylemleri üzerine yoğun ilgisine ek olarak ‘aşmışlık’ olarak 

nitelendirilen ve yeterince araştırılmayan ‘gönüllü\gönülsüz çocuksuzluk-cinsiyetçi 

ikiyüzlülük-cinsiyetçiliğin yeniden üretimi’ bağlamına birçok yönüyle ışık tutacaktır. Bu 

bakımdan araştırma, alana katkı sunarak, cinsiyetçi ikiyüzlülüğü anlama\deşifre etme ve 

yüzleşme amacıyla derinlemesine görüşmeler gerçekleştirecektir. Neticede, anne olmak da 

ol(a)mamak da üstün olmadığı gibi, bir rol diğerinden daha iyi ya da daha kötü değildir. Her 

karar bedellerine ve avantajlarına rağmen kişinin tercihini\iradesini içermelidir.   

Nihayetinde araştırma, zorlu bir sürece işaret etmektedir. Nasıl ki anneliğe yönelik 

kalıplaşmış norm ve değerleri eleştirmek, annelik kavramına dair yüzleşilmesi zor ve rahatsız 

edici konuları gündeme getiriyorsa; aynı şekilde çocuksuzluğa dair norm ve değerleri 

eleştirmek de rahatsız edici gelmektedir. Tezin konusu ve dayandığı temel problematik göz 

önünde bulundurulduğunda, günümüzde ifşa edildiği düşünülen cinsiyetçiliğin arzu 

edilen\olumlu\pozitif\yardımsever boyutunu kabullenmeyi güç kılar. Kime sorulursa sorulsun 

cinsiyetçi olmadığını -kaldı ki araştırmayı yürüten de cinsiyetçiliği aşmış olduğunu 



157 
 

düşünmemektedir- düşünecek ya da cinsiyetçi olmadığını ifade etme gereği hissedecektir. 

Araştırmanın önemi de burada ortaya çıkmaktadır. Gönüllü olarak anne olmamayı yüksek 

sesle ifade etmek ve bu karara göre yaşamanı sürdürmek kutsal annelik anlayışının egemen 

olduğu toplumlarda, zordur. Bu nedenle gönüllü olarak anne olmama konusunda ne gibi 

söylemlerin olduğu ve bunların ne kadar davranışlara yansıtıldığı araştırmanın sonucunda 

anlaşılacaktır.  

 

B. Alan Araştırmasının Kapsamı 

Bu kısımda, alan araştırmasının yöntemi, araştırma süreci, verilerin toplanması, 

araştırmanın amacı ve örneklem yer almaktadır. Verilerin analizi yapılırken de araştırmada 

görüşme yapılan kişiler, ‘görüşmeci’ ifadesiyle yer almaktadır.  

 

1. Araştırma Süreci ve Verilerin Toplanması 

Araştırmaya başlamak için alana çıkılırken, öncelikle görüşmecilere ulaşılmaya 

çalışıldı ve mümkün olduğunca çevredeki insanlara haber verildi ancak örnekleme dâhil 

olacak görüşmeci bulmak oldukça zorlayıcıydı. Bunun nedeni ise ‘çocuksuzluk’ konusunda 

bireysel ve toplumsal baskının kadında yarattığı etkidir. Kişinin, kendisine dahi 

açıklayamadığı ve yüzleşemediği bu konuyu irdelemek, araştırmanın önünde aşılması zor bir 

bariyer olarak durmuştur. Bu durumda, ilk bakışta yürütülmesi ve verilerin değerlendirilmesi 

kolay gibi görünen bu araştırmanın mevcut toplumsal, psikolojik ve kültürel mekanizmalarla 

ne kadar iç içe geçtiği anlaşılmaktadır. Şöyle ki bu araştırma her ne kadar bir suçlama ya da 

aşağılama amacı gütmese de cinsiyetçiliği deşifre etme ve bu dolayımla da bir yüzleşme 

hedefi taşımaktadır. Dolayısıyla araştırmanın önündeki söz konusu bariyer nedeniyle şimdiye 

dek yalnızca 21 kişi ile görüşme yapılabilmiştir. İletişim kurulan kişilerin aklına, kadınların 

‘bekâr anne’ ve ‘gönülsüz çocuksuz’ olma durumları gelmemiş; ‘eşcinsel ebeveyn’ konusu ise 

sorduğum kişiler için bir alternatif olmamıştır. Bu nedenlerle, araştırma süreci boyunca 

görüşmecilere ulaşmak oldukça güç olmuştur.  



158 
 

Görüşmeler, yüz yüze yapılacak şekilde planlansa da, görüşmeyi kabul edenlerden 

yalnızca 3 kişi ile yüz yüze görüşme sağlanmıştır. 6 kişi zoom üzerinden görüşmeyi talep 

ederken; 12 kişi ile telefon ile görüşme yapılmıştır. Bu görüşmeciler; yoğun iş saatleri, 

yaşanılan yerin uzaklığı veyahut gerekçe belirtmeden bu şekilde talepte bulunmuştur. En 

önemlisi de bir kısmının yüz yüze görüşmeyi reddetmesi olmuştur. Görüşmeler, ortalama 15-

70 dakika arasında sürmüştür ve tüm konuşmalar, görüşmecinin de izni doğrultusunda kayıt 

altına alınmıştır. Ses kaydı ve zoom üzerinden alınan video kayıtları daha sonra deşifre 

edilmiştir. 2 katılımcı istediği halde çocuk sahip olamadığından başlangıçta görüşmeyi 

reddetmiş, daha sonra ne gibi soruların sorulacağını öğrendiklerinde gönüllü olarak 

görüşmeyi kabul etmişlerdir. Örneklemi oluşturan 21 kişi dışında, 3 kişi ile daha görüşme için 

randevu planı yapılmıştır ve bu görüşmecilerden dönüş alınamamıştır. Görüşmenin 

başlangıcında, eğer istenirse sorulan sorulara yanıt verilemeyebileceği ve alan araştırması için 

etik kurul onayı alındığı görüşmecilere bildirilmiştir. Ek olarak, alan araştırması için soruların 

hazırlanması ve görüşmelerin nasıl yürütüleceğine dair yol haritasının çizilebilmesi amacıyla 

bir ön alan araştırması yapılmış; Uzman Psikolog Neşe Karabekir
46

 ile görüşülmüştür. 

Araştırmanın bulguları yorumlanırken de Psikolog Jülide Aral’ın fikirlerine danışılmıştır.  

Araştırmanın sürdürülmesi Eylül 2022-Şubat 2023 tarihlerini kapsamaktadır.  Ulaşılan 

görüşmecilerin bazıları araştırmanın konusunu öğrendiğinde, başlangıçta aramızda bir güven 

ilişkisinin kurulması zor olmuştur. Bu kadınların tanımadıkları bir insana özel hayatlarını 

geriye dönük olarak anlatmaları -özellikle de gönülsüz çocuksuz kadınların psikolojik olarak 

olumsuz yönde etkilenme olasılığı- güç gelmiştir. Daha sonra araştırmaya katılmak için 

gönüllü olan kadınların çoğu isimlerinin gizli kalmasını ve görüntüsüz görüşmeyi talep 

etmişlerdir. Kimin, hangi saiklerle çocuksuz bir yaşam sürdürdüğü baştan bilinmediğinden ve 

bu durumla ilgili kapsamlı istatistikler olmadığından; görüşme süreci boyunca söylem ve 

anlatı hattına odaklanılarak tespitler yapılmıştır. Örneklemde yer alan kişi sayısı sınırlı olsa 

bile tartışmalar çerçevesinde cinsiyetçilik ve annelik üzerine değerlendirmeler yapılmış; her 

kadının deneyimi farklı olduğundan keskin ve net bir sınır çizilmemiştir.  

 

                                                           
46

 Karabekir aynı zamanda, bireysel ve çift terapisti, psikodrama terapisti ve eğitimcisi, hamile ve doğum 
psikoloğu ve doğuma hazırlık eğitmenidir.  



159 
 

2. Araştırmanın Amacı ve Örneklem 

Bu araştırmada, söylem ve eylem üzerinden bir model oluşturulması hedeflenmiş ve 

araştırmanın örneklemi çeşitli meslek gruplarından (fabrika işçisi, ev hanımı, mühendis, 

mimar, akademisyen, çevirmen, öğretmen vs.) menopoz sonrası -45 yaş ve sonrası- en az 15 

çocuksuz kadın olacak biçimde planlanmıştır. Menopoz sonrası çocuksuz kadınların seçilme 

sebebi; yeniden çocuklu kadın olma imkânının -teknolojik gelişmeler olsa dahi- maddi ve 

manevi oldukça zorlayıcı bir süreç olmasıdır. Böylece çocuksuzluğun gönüllü mü yoksa 

gönülsüz mü olduğu, kalıcı mı yoksa geçici mi olduğu veyahut çocuk yapma kararının 

ertelenip ertelenmediği anlaşılacaktır. Araştırmanın bağımsız değişkeni, menopozdur. Bu 

örneklem ile elde edilecek bulgular neticesinde çocuksuzluğun; gönüllü\gönülsüz olduğu 

görüşmeler sırasında anlaşılacaktır. Kadınların birçoğu çocuksuzluk durumunun bir tercih 

olduğunu ifade edecek olsa da bunun bir zorunluluk da olabileceği veyahut kişinin 

pişmanlıkları, mutsuzlukları, çocuksuzluğun bedelleri vs. gibi durumların da olabileceği, yine 

görüşmeler sırasında anlaşılacaktır. ‘Gönüllü’ çocuksuz olduğunu beyan eden katılımcıların; 

geçmiş hayat hikâyelerinde neden çocuk sahibi olmadığı, (varsa) neden kürtaj yaptığı veyahut 

tüp bebek tedavisine başvurup başvurmadığı araştırma sırasında anlaşılacak; tutumları ve 

davranışları kontrol edilecektir. Önceki eşten çocuk sahibi olma, evlatlık çocuk sahibi olma, 

düşük yapma ya da ölü doğum gibi yaşanan durumların var olup olmadığı görüşmeler 

sırasında anlaşılacak ve böylece çocuk sahibi olmama tutumu kontrol/deşifre edilecek; söz 

konusu geçmiş yaşantılara sahip görüşmeciler, örneklem dışı bırakılacaktır. Araştırmanın 

odağı, ‘doğurarak annelik’ üzerinedir ve biyolojik olarak anne olmama meselesi, çalışmanın 

sınırını oluşturmaktadır. Bu açıdan örneklemin seçilmesindeki temel neden, çocuk sahibi 

olmama niyetinin\seçiminin gönüllü\gönülsüz olup olmadığını ve bu dolayımla 

çocuksuzluğun gerekçelerinin ‘erteleme’ sonucu mu yoksa ‘erken karar verme’ sonucu mu 

olduğunu cinsiyetçilik temelinde tespit etmektir. Bu nedenle görüşmeciler; biyolojik, evlatlık 

veya önceki eşten çocuk sahibi olmayan ve gelecekte, çocuk bekleme ihtimalinin olmadığı 

kişiler arasından seçilmiştir. Çocuksuzluk durumunun zorunlu\bilinçli bir tercih olup olmadığı 

durumu ise görüşmeler sonucunda anlaşılmıştır. Literatürde yer alan ve JaneMaree Maher ve 

Lisa Saugeres’in (2007, s.6-13) araştırmalarında kullandığı  ‘early articulators’ kavramı 

‘erken karar vericiler’ olarak; ‘postponers’ kavramı ise ‘erteleyiciler’ olarak tercüme 

edilmiştir. Bu kapsamda; şu anda biyolojik çocuk sahibi olmayan, gelecekte çocuk sahibi 



160 
 

olma olasılığı olmayan ve çocuk sahibi olmama niyetini\seçimini\durumunu sürdüren 

menopoza girmiş kadınlar araştırma grubunu oluşturmaktadır.  

Tablo 3 

Görüşmecilere Ait Bilgiler 

İsim Eğitim Medeni Durum Meslek Çalışma 

Durumu 

Ekonomik 

Bağımsızlık 

Nurgül okuryazar 

değil 

evli ev hanımı hayır hayır 

Leyla ilkokul bekâr lobi personeli evet hayır 

Fatma ilkokul bekâr 

(boşanmış, 2 kere) 

fabrika işçisi emekli evet 

Gizem ilkokul evli ev hanımı emekli hayır 

Nesrin ilkokul evli ev hanımı hayır hayır 

Sevim ortaokul evli tekstil işçisi evet hayır 

Esra lise bekâr (boşanmış) aşçı emekli evet 

Ezgi lisans bekâr öğretmen evet evet 

Ayşe lisans bekâr serbest meslek evet evet 

Özlem lisans bekâr çevirmen evet evet 

Zehra lisans bekâr öğretmen emekli evet 

Canan lisans bekâr 

(17 yıllık birlikteliği 

olmuş, daha önce 

boşanmış) 

psikolog evet evet 

Duygu lisans bekâr mimar emekli evet 

Pınar lisans bekâr (boşanmış) çevirmen emekli evet 

Nil lisans bekâr (boşanmış) piyasa araştırmacısı emekli evet 

Aslı lisans evli elektronik 

mühendisi 

evet evet 

Zeynep yüksek 

lisans 

bekâr sanat yöneticisi evet evet 



161 
 

Yağmur yüksek 

lisans 

evli satış müdürü evet evet 

Gül yüksek 

lisans 

evli editör ve seramikçi evet evet 

İpek doktora bekâr özel sektörde 

yüksek pozisyonlar 

emekli evet 

Ayça doktora bekâr (15 yıllık 

birlikteliği olmuş) 

akademisyen emekli evet 

 

Tabloda, alan araştırmasına katılan görüşmecilerin isimleri, takma isimlerdir. 

Görüşmecilerin neredeyse hepsi, gerçek isimlerinin kullanılmamasını talep ettiğinden böyle 

bir yol izlenmiştir. Toplamda 45-66 yaş aralığında olan 21 kişi ile görüşme yapılmıştır. 

Görüşmecilerden hiçbiri biyolojik olarak çocuk sahibi değildir, ölü doğum yapmamıştır 

veyahut ölen çocuğu yoktur. Yukarıdaki tabloda araştırma için belirlenen eğitim durumu, 

çalışma durumu ve ekonomik bağımsızlık alt değişkenler, görüşmeci bilgileri ile tablo halinde 

verilmiştir. Kadın mücadelesiyle\feminizmle kurulan ilişki şeklindeki diğer bağımsız alt 

değişken ise bu tabloda yer almamakta olup, Tablo 4’te değerlendirilmiştir. 

Eğitim Durumu 

Görüşmecilerden 1 kişi okuryazar değildir; 4 kişi ilkokul; 1 kişi ortaokul; 1 kişi lise; 9 

kişi lisans; 3 kişi yüksek lisans ve 2 kişi doktora mezunudur. Araştırmada medeni durum, 

bağımsız alt değişken olarak ele alınmamış olunup; görüşmeler sırasında elde edilen veriler 

aktarılmıştır.  

Okuryazar olmayan görüşmeci evlidir; ilkokul mezunu olanlardan 1 kişi bekâr ve daha 

önce evlenmemiş; 1 kişi bekâr ve daha önce iki kere boşanmış; 2 kişi ise evlidir. Ortaokul 

mezunu olan görüşmeci evli iken; lise mezunu görüşmeci bekârdır ve daha önce bir evlilik 

yapmıştır. Eğitim seviyesi yüksek lisans mezunu olan görüşmecilerden 8 kişi bekâr iken bu 

görüşmecilerden 3’ü daha önce evlilik yapmıştır. Yüksek lisans mezunu olan görüşmecilerden 

1’i bekâr; diğer 2 görüşmeci evlidir. Doktora mezunu olanlar bekârdır ve aralarından 1 kişinin 

daha önce 15 yıllık bir ilişkisi olmuştur.  

 



162 
 

 Çalışma Durumu ve Ekonomik Bağımsızlık 

  Görüşmeciler, eğitim seviyelerine göre mesleklere sahiptir ve sahip olunan meslekler 

ile çalışma durumu ve ekonomik bağımsızlık arasında doğrudan bir ilişki mevcuttur. 

Dolayısıyla yalnızca eğitim seviyesi yüksek olan kadınlar daha iyi pozisyonlarda 

çalıştıklarından, doğrudan ekonomik olarak bağımsızdırlar. Bu nedenle ilk olarak eğitim 

durumu bağımsız alt değişkeni bağlamında veri analizi yapılmış; diğer üç bağımsız alt 

değişken, bu alt değişkeni de içerecek şekilde analiz edilmiştir.  

Eğitim seviyesi yüksek olmayan toplam 7 görüşmecinin sahip olduğu meslekler; ev 

hanımı, lobi personeli, fabrika işçisi, tekstil işçisi ve aşçılık meslekleridir. Okuryazar olmayan 

görüşmeci ev hanımıdır, çalışmamaktadır ve ekonomik bağımsızlığı yoktur. İlkokul mezunu 

olanlardan 1 kişi çalışmakta ancak ekonomik bağımsızlığı olmadığından ailesi ile yaşamakta; 

emekli olan 2 görüşmeciden 1’nin ekonomik bağımsızlığı yok iken, 1’nin ekonomik 

bağımsızlığı vardır. 1 kişi ise çalışmamakta ve ekonomik bağımsızlığı yoktur. Ortaokul 

mezunu olan görüşmeci çalışmakta ancak ekonomik bağımsızlığı yoktur. Lise mezunu olan 

görüşmeci ise çalışmakta ve aynı zamanda emekli maaşı olduğundan ekonomik bağımsızlığı 

vardır. Medeni durumu evli olan görüşmecilerin ekonomik bağımsızlığı yokken; bekâr 2 

kişiden yalnızca 1’nin ekonomik bağımsızlığı yoktur. Dolayısıyla bu gruptaki görüşmecilerin 

eğitim, çalışma ve ekonomik bağımsızlık durumları farklılaşsa da toplam iş yükü seviyeleri 

yüksek, geçim seviyeleri düşük ve ortadır. Eğitim seviyesi yüksek olan toplam 14 kişi lisans, 

yüksek lisans ve doktora mezunudur ve bu görüşmecilerin meslekleri; öğretmen, serbest 

meslek, çevirmen, psikolog, mimar, çevirmen, piyasa araştırmacısı, elektronik mühendisi, 

sanat yöneticisi, satış müdürü, editör, seramikçi, özel sektörde yüksek pozisyonlar ve 

akademisyenlik meslekleridir. Bu görüşmecilerin bir kısmı emekli iken bir kısmı hâlihazırda 

çalışmakta ve tümünün ekonomik bağımsızlığı vardır.  

 Kadın Mücadelesiyle\Feminizmle Kurulan İlişki 

Sonuncu bağımsız alt değişken olan kadın mücadelesiyle\feminizmle kurulan ilişki; 

üst kısımda üzerinde durulduğu üzere ilk üç bağımsız alt değişken olan eğitim düzeyi, 

ekonomik bağımsızlık ve çalışma durumu ile sıkı sıkıya ilişkilidir. Dolayısıyla eğitim seviyesi 

arttıkça çalışma ve ekonomik bağımsızlığın da artma durumu söz konusudur. 



163 
 

Tablo 4 

Kadın Mücadelesine\Feminizme Dair Bilinç Düzeyi 

İsim Eğitim Kadın Olmaya Dair Bilinç Düzeyi* 

Nurgül okuryazar değil bilinç düzeyi düşük 

Leyla ilkokul bilinç düzeyi düşük 

Fatma ilkokul bilinç düzeyi düşük 

Gizem ilkokul bilinç düzeyi düşük 

Nesrin ilkokul bilinç düzeyi orta 

Sevim ortaokul bilinç düzeyi orta 

Esra lise bilinç düzeyi orta 

Ezgi lisans bilinç düzeyi yüksek 

Ayşe lisans bilinç düzeyi yüksek 

Özlem lisans bilinç düzeyi yüksek 

Zehra lisans bilinç düzeyi yüksek 

Canan lisans bilinç düzeyi yüksek 

Duygu lisans bilinç düzeyi yüksek 

Pınar lisans bilinç düzeyi yüksek 

Nil lisans bilinç düzeyi yüksek 

Aslı lisans bilinç düzeyi yüksek 

Zeynep yüksek lisans bilinç düzeyi yüksek 

Yağmur yüksek lisans bilinç düzeyi yüksek 

Gül yüksek lisans bilinç düzeyi yüksek 

İpek doktora bilinç düzeyi yüksek 

Ayça doktora bilinç düzeyi yüksek 

*Görüşmecilerin fikirlerinden yola çıkılarak belirlenmiştir.  

 



164 
 

Yukarıdaki tabloda ise eğitim seviyesi ve kadın mücadelesi\feminizme dair bilinç 

düzeyini gösterir tablo yer almaktadır. Tabloda yer alan bilgiler, alan araştırmasında yer alan 

“Ayrı bir kadın sorunu var mıdır? Siz bu sorunun çözümü için ne yapılmasını 

düşünüyorsunuz?” ve “Kadın hakları konusundaki fikirleriniz nelerdir?” şeklindeki ilk iki 

soruya verilen yanıtlardan yola çıkılarak düzenlenmiştir.  

 

C. Verilerin Analizi 

Alan araştırmasının bu kısmında, verilerin analizi başlıklar halinde verilmiştir. 

Görüşmecilere toplamda 13 soru sorulmuştur ve sorular, ilgili başlık altında analiz edilmiştir.  

 

1. Kadın Mücadelesiyle\Feminizmle Kurulan İlişki 

Alan araştırmasında görüşmecilere yöneltilen, “Ayrı bir kadın sorunu var mıdır? Siz 

bu sorunun çözümü için ne yapılmasını düşünüyorsunuz?” ve “Kadın hakları konusundaki 

fikirleriniz nelerdir?” şeklindeki ilk iki soru, kadınlık durumuna dair bilinç ve kadın 

mücadelesine\feminizme ve cinsiyetçiliğe dair fikirlerin anlaşılması için sorulmuştur. Bu 

sorulara verilen yanıtlar ‘eğitim’ seviyesine göre farklılar göstermiş olup; özellikle okuryazar 

olmayan ve ilkokul mezunu görüşmeciler tarafından net olarak anlaşılamamıştır. Kadın 

sorunu ve kadın hakları; kendisi için bir şey ifade etmeyen kadınlar için tümüyle farkında 

oldukları konular değildir. Bu nedenle, yöneltilen sorular daha açıklayıcı bir şekilde 

örneklendirerek görüşmeciye sorulmuştur. Görüşmecilerden eğitim seviyesi yüksek olanlar 

ise bu soruları daha net ve düşünerek cevaplamışlardır. 

İlk soru, eğitim durumu bağımsız alt değişkeni bağlamında değerlendirildiğinde, 

eğitim seviyesi düşük okuryazar olmayan ile ilkokul, ortaokul ve lise mezunu olan 

görüşmecilerin ‘kadın sorunu’ ve ‘kadın hakları’ konusundaki fikirleri değişken olmuştur. 

‘Kadın sorunu’ konusunda okuryazar olmayan Nurgül, soruyu anlamakta güçlük çekmiş ve 

sorunu ‘normal’ olarak tanımlamış; ilkokul mezunlarından Leyla, herhangi bir sorununun 

olmadığını; Fatma, soruyu cevaplarken beklemiş ve çözümün ‘eğitim’ ve ‘kültür’ olduğunu; 

Gizem, hiçbir sorunla karşılaşmadığını, var olan sorunları es geçtiğini ve çocuk sahibi olmak 



165 
 

için tedavi olduğunu; Nesrin, Güneydoğuda kadın yaşamının zor olduğunu ve çözümün 

‘erkeklerin eğitilmesi’ ile olacağını, ek olarak da tüp bebek tedavi yöntemlerinin pahalı 

olduğunu; ortaokul mezunu Sevim, soruyu, başlangıçta ‘çocuk bakımı’ sorunu olarak anlasa 

da herhangi bir sorunu olmadığını ancak tüp bebek tedavi yönteminin zor olduğunu; lise 

mezunu Esra ise sorunun ‘şiddet’ olduğunu ve çözümün, cezaların artırılmasıyla olacağını 

söylemiştir.  

İkinci soru, eğitim durumu bağımsız alt değişkeni bağlamında değerlendirildiğinde, 

eğitim seviyesi düşük okuryazar olmayan ile ilkokul, ortaokul ve lise mezunu olan 

görüşmecilerin ‘kadın hakları’ konusundaki yanıtları da yine kendi hayatlarından yola çıkarak 

olmuş, ‘hak’ kavramı tam olarak anlaşılamamıştır. Okuryazar olmayan Nurgül, bu soruyu 

‘kadınlar haklıdır’ şeklinde yanıtlamış ve bu gibi konuları bilmediğini her soruda belirtme 

ihtiyacı hissetmiştir. İlkokul mezunlarından Leyla, başlangıçta soruyu anlamamış ve 

Türkiye’de kadın haklarının olmadığını; Fatma, erkek ve kadınların birbirlerine saygı 

duyması gerektiğini; Gizem, bu soruyu gergin bir biçimde yanıtlamış ve şiddet nedeniyle 

idam cezalarının gelmesinin şart olduğunu; Nesrin ise kadın haklarına erişimin sorunlu 

olduğunu ve bunun nedeninin ‘erkek baskısı’ olduğunu anlatmıştır. Ortaokul mezunu Sevim 

‘özgürlük’ ve ‘bağımsızlık’ konusundan bahsederken; lise mezunu Esra, kadın haklarının 

ulaşılabilir olsa bile sokakların güvensiz olduğunu ifade etmiştir. Dolayısıyla çalışma durumu 

ve ekonomik bağımsızlık bağımsız alt değişkeni bağlamında değerlendirildiğinde, eğitim 

seviyesi yüksek olmayan bu görüşmecilerin çalışma ve ekonomik bağımsızlık durumları 

farklılıklar gösterse de ‘kadın sorunu’ ve ‘kadın hakları’ konularındaki fikirlerini, kendi 

hayatları ve deneyimleri şekillendirmektedir. Bu kadınlar ya çalışmamakta ya da düşük 

pozisyonlu işlerde çalışmaktadırlar. Kadın mücadelesiyle\feminizmle kurulan ilişki alt 

bağımsız değişkeni bağlamında değerlendirildiğinde bu görüşmecilerin kadınlık bilinci 

düzeylerinin düşük-orta seviye olduğu anlaşılmaktadır. Bu bakımdan eğitim, çalışma durumu 

ve ekonomik bağımsızlık seviyesi azaldıkça kadın mücadelesi\feminizme dair bilinç düzeyi 

azalmaktadır: 

Valla canım, kadın sorunu zaten olacak, oluyor. Peki, neden oluyor sizce? 

Hani, çocuk için mi diyorsun yoksa? Genel olarak, yani kadın sorunu 

dendiğinde aklınıza ne geliyor? Kadın sorunu bazen, mesela, karı-koca arası… 

Nasıl diyeyim yani sana? Siz nasıl tanımlıyorsanız. (Bekliyor) Valla bazı kadınlar 

iyidir, bazısı kötüdür. Bazen, (duraksıyor) yani, onu mu diyorsun? Siz, sorun 



166 
 

dendiğinde bunu nasıl tanımlıyorsunuz? Mesela bazıları için bu kadına yönelik 

şiddettir. Bazıları için kadınların ezilmesidir. Bir başkası için başka bir şeydir. 

Sizin için başka bir şeydir. Valla canım, benim sorunum hiçbir şey yok şimdi. 

Yani baya normal. Bir sorun olduğunu düşünmüyorsunuz yani, Türkiye ve 

dünyada, ya da hayatınızda? E valla canım zaten kadınların sorunu var. Ne 

anlamda var sizce? Kadınlar evdedir, çocuklara bakıyor, sorun çıkıyorlar 

(Nurgül, 45, Evli, Ev Hanımı, Okuryazar değil, Çalışmıyor, Ekonomik 

bağımsızlığı yok). 

Kadın hakları… Kadın hakları, zaten kadın her zaman da haklıdır. Ne 

anlamda peki? Çünkü o eve bakar, çocuklara bakar, ev işi yapar. O durumda 

kadınlar haklıdır. Peki, biraz daha açabilir misiniz? Yani bu kadının hayatında 

bir problem mi aslında? Problem, kocası iyi olmadığı zaman zaten problem 

çıkıyor. İyi olsa peki? İyi olsa çıkmaz. Öyle diyeyim sana. Ben bu kadar 

bilmiyorum bu şeyleri. Yani bu kadar cevap veriyorum. Önemli olan sizin nasıl 

cevapladığınız aslında. (Duraksıyor) (Nurgül, 45, Evli, Ev Hanımı, Okuryazar 

değil, Çalışmıyor, Ekonomik bağımsızlığı yok). 

Valla ben hiçbir sorunla karşılaşmıyorum. Eşinizden, ailenizden, sokakta 

vs. herhangi bir sorunla karşılaşıyor musunuz? Ben sorunları es geçiyorum. […] 

Es geçiyorum ben yani. Yani düşüne düşüne zaten ben kendi kendime karar 

verdim. Çocuk tedavi şeyim de yani, istemedim yani çocuk. Anladın? Hiç çocuk 

düşünmedim yani (Gizem, 49, Ev Hanımı, Evli, İlkokul, Emekli, Ekonomik 

bağımsızlığı yok). 

 Ne düşüneyim ben? Ne düşüneyim? (Gergin) Yani toplum içinde ne 

olabilir? Erkeklerin, bir kadına şiddeti olmamalı… Erkekler mesela bayanlar 

olsun, şey olsun, şiddet uyguluyorlar, kadınları kesiyorlar, şey yapıyorlar ya ben 

ona karşıyım. Fiziksel ve psikolojik şiddete karşısınız değil mi? Evet. Sizce 

bunun çözümü ne olabilir? Ne olması lazım? Ceza olması lazım. İdam olması 

lazım. İdam? Hııı, düşünmüyor musun? Kadını kesiyorlar, testereyle genç 

kızları… Çözüm idam mı peki sizce? (Kızarak) Ne yani? […] Hayır, ben idam 

diyorum. Şiddetin önlenmesi için… Evet, idam diyorum (Gizem, 49, Ev Hanımı, 

Evli, İlkokul, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı yok). 

 Evet. Biraz açabilir misiniz? Ya kadınların sorunları neler? Kadınlara 

erkeklerin uyguladığı şiddet geliyor benim aklıma, en başta. Fiziksel, öbür türlü 

de olabilir. Psikolojik şiddet de var. Çözüm ne peki sizce? Onun çözümü çok zor. 

Yani şimdiye kadar olmadı. Şimdiden sonra herhalde olacağını düşünemiyorum 

yani. Kültürlü olması lazım insanların. Eğitim de kültür de ikisi birlikte olacak. 

[…] (Fatma, Bekâr-Boşanmış, 61, Fabrika İşçisi, İlkokul, Emekli, Ekonomik 

bağımsızlığı var). 

Kadın hakları dendiğinde kadına saygı, sevgi. Bence önce o gelir. 

Erkeklerin kadınlara saygı göstermesini isterim. Kadın olsun erkek olsun, 

birbirlerine saygılı olmalı. Bir saygı, sonra sevgi olmalı. Saygısızlık olursa hiçbir 

zaman sevgi olmaz. […] (Fatma, 61, Fabrika İşçisi, İlkokul, Emekli, Ekonomik 

bağımsızlığı var). 



167 
 

Kadın sorunu tabii ki var. Ne anlamda var peki? Yani kadın sorunu, 

bizim, şöyle diyeyim, bizim yöremize göre. Yöreniz neresi? Güneydoğuya göre, 

çünkü ben güneydoğuluyum. Güneydoğuya göre, evet, gerçekten kadın sorunu 

var. Örnek veriyorum, mesela evet. Allah’a çok şükür ben tedavi olmak istediğim 

zaman, isteğim hastaneye gidebiliyorum ya da gelebiliyorum. Ama tedavi olmak 

isteyip de hiç gidemeyen kadınlar var, biliyorum. Yani özgür değiller. Öyle 

diyeyim. Bunun çözümü için ne olmalı sizce? Öncelikle erkeklerin eğitilmesi 

lazım. Bunu söyleyeyim. Konuyu biraz daha açmak ister misiniz? Mesela örnek 

veriyorum, benim gibi tedavi olmak isteyen kadınlara devlet bir destek verebilir. 

Ya da özellikle hani hasta kadınlardan ya da tüp bebek yapmak isteyen 

kadınlardan, çocuğu olmayan kadınlar için konuşuyorum, ya da sağlıkla ilgili 

diyeyim, çünkü sağlıkla ilgili de gerçekten büyük sıkıntılarımız var bu ara. Artık 

istediğimiz hastanelerden randevu alamıyoruz. Gidip gelemiyoruz. [...] Özellikle 

de çocuk sahibi olmak isteyen kadınlar için, ilaçlarımız çok pahalı. Tüp bebek 

doktorları, devlet hastanelerinde kolay kolay bulunmuyor ve randevu 

alamıyorsun. Zaten doktorlar derseniz çok pahalı. Bir doktorun muayenesi 

Güneydoğuda bile nereden bakarsanız 700-800 lira paradır. Sadece muayene ve 

görüşme. Yani sadece ilaçlar, örnek veriyorum, kullandığımız takviye ilaçlar bile 

1600 liradır, aylık ilaç masrafım. […] (Nesrin, 45, Ev Hanımı, Evli, İlkokul, 

Çalışmıyor, Ekonomik bağımsızlığı yok). 

 

 Eğitim durumu bağımsız alt değişkeni bağlamında değerlendirildiğinde, eğitim 

seviyesi lisans, yüksek lisans ve doktora mezunu olan görüşmecilerin ‘kadın sorunu’ ve 

‘kadın hakları’ konusundaki fikirleri arasında benzeyen ve farklılaşan yönler vardır. Bu 

kadınların, kadın kimliği konusundaki bilinç düzeylerinin yüksek olduğu 

anlaşılmaktadır. Bu iki soru için görüşmeciler “Türkiye’de mi?” sorusunu sıklıkla 

sormuşlar; yanıtları da çoğunlukla, Türkiye’de ve doğuda kadın sorunu ve kadın hakları 

eleştirisi çerçevesinde olmuştur. ‘Kadın sorunu’ konusunda lisans mezunlarından Ezgi, 

söze başlarken çocuğu olmadığını, kendisinin bir sorun yaşamadığını ama kadınların 

‘mağdur edebiyatını’ bırakması gerektiğini; Ayşe, sorunun ‘eşitlik’ ve ‘toplumdaki 

genel kadın algısının’ olduğunu; Özlem, ‘kadının ataerkil düşündürüldüğünü’ ve bu 

nedenle tarih boyunca ezildiğini; Zehra, soruyu irdeleyerek, ‘cezaların caydırıcı’ olması 

gerektiğini; Canan, ayrı bir kadın sorunu yerine ‘insan sorunu’ olduğunu; Duygu, 

sorunun ‘ekonomik bağımsızlık’ ve ‘özgürleşme’ konusunda olduğunu; Pınar, 

‘eşitsizliğin’ olduğunu ve kadının güçlendirilmesi gerektiğini; Nil, kadınların 

erkeklerden ayrılamadığını ve çözümün ‘eğitim’ ve ‘bilinçlendirme’ ile olabileceğini; 

Aslı ise sorunun ‘insanlık sorunu’ olduğunu ifade etmiştir. Lisans mezunlarının ‘kadın 



168 
 

hakları’ konusunda fikirleri, ilk soruya verdikleri yanıtlar ile paralel olmuştur. Bu 

görüşmeciler, kadın haklarının Türkiye’de sözde\kâğıt üzerinde olduğunu; özgürlük, 

ekonomik bağımsızlık, eşit ücret, şiddet, taciz, güvenlik ve insan hakları bağlamında 

değerlendirmişlerdir. Görüşmecilerden yalnızca Ezgi, ek olarak, daha çok erkek hakları 

için üzüldüğünü ve özgürlüğü için evlenmediğini ifade etmiştir. Yüksek lisans mezunu 

olan görüşmecilerin hepsi, kadın sorununun bir insan hakları sorunu olduğunu; doktora 

mezunu İpek, sorunun ‘eğitim’ ve ‘ekonomik bağımsızlık’ olduğunu ve Ayça, sorunun 

‘sınıfsal’ olduğunu ifade etmiştir. Aynı şekilde bu görüşmecilerin de kadın hakları 

konusundaki fikirleri, ilk soruya verdikleri yanıtlar ile paralel olmuştur. Çalışma 

durumu ve ekonomik bağımsızlık alt bağımsız değişkeni bağlamında 

değerlendirildiğinde, bu görüşmeciler ya çalışmakta ya da emeklidir ve ekonomik 

açıdan özgürdürler. Kadın mücadelesiyle\feminizmle kurulan ilişki alt bağımsız 

değişkeni bağlamında değerlendirildiğinde ise kadınların tümünün kadın olmaya dair 

bilinç düzeylerinin yüksek olduğu anlaşılmaktadır. Bu bakımdan eğitim, çalışma 

durumu ve ekonomik bağımsızlık seviyesi arttıkça kadın mücadelesi\feminizme dair 

bilinç düzeyi de artmaktadır:  

 Mağdur edebiyatının artık bir yerde düzeltilmesi gerekiyor. Ayrı bir kadın 

sorunu mu? Ben, kendi adıma konuşursam, “hayır”. Peki, bunu söylerken 

gerekçeniz nedir? Yaşamadım, çünkü ben öyle bir şey. Bir de yaşaması gereken 

insan benim. Hiç evlenmedim, işte çoluğum çocuğum yok (Ezgi, 49, Bekâr, 

Öğretmen,  Lisans, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı var). 

Ben daha ziyade erkek haklarını… Ben erkeklere üzülüyorum. Ciddi 

söylüyorum, çünkü kadın hakları kadın hakları diye diye, kadınları sanki erkekleri 

kullanmayı demeyeyim ama bir suiistimal durumu söz konusu oldu. Bakın böyle 

yaparak nelere mal olduk aslında biliyor musunuz? Hani eskiden bir aile birliği 

denen bir şey vardı. Bu aile birliğinde insanlar el birliğiyle bir şeyleri götürmeye 

çalışırdı. Şimdi kadınlara bakıyorsunuz. Diyor ki benim sosyal hayatım, benim 

özgürlüğüm, benim özel hayatım. O anda bir aile birliği içinde olduğu unutuluyor. 

[…] Aile birlikleri bozuluyor işte. O diyor ben, öbürü diyor ben. Ayrılıklar 

fazlalaşıyor. Boşanmalar artıyor. Hâlbuki gerek yok böyle bir şeye. Yani ortak 

karar almak varken niye kadın erkek diye ayırıyoruz. […] Yani kadın, kadın, 

kadın diye pompalayarak ayrıştırılıyor. Ben aslında buna karşıyım. İnsan olmak 

ve vicdanen insan olarak neler yapmamız gerekiyorsa, o doğrultuda hareket 

etmek; bir sorumluluğu alıyorsan onu yerine getirmeye çalışmak gerekiyor. Ben 

bunu sadece insan olarak da düşünmüyorum. Ben aynı zamanda bir hayvan 

severim. Bütün hayatımı hayvanlara adadım. Canlılar olarak bakıyorum (Ezgi, 

49, Bekâr, Öğretmen,  Lisans, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı var). 



169 
 

Eee Türkiye’de var tabii ki. Çok fazla işittik, büyükşehirlerle küçük şehirler 

arasında çok büyük farklılıklar var. Büyük bir çoğunluğunun eğitimden 

kaynaklandığını düşünüyorum. Eğitim yaygınlaştırılmalı. Aile çok önemli. Ailenin 

verdiği eğitim. Özellikle anneye büyük görev düşüyor bu konuda bence. Anne 

daha çok küçük yaşta çocuklarını kız-erkek ayrımı yapmadan yetiştirmeli. Sen şu 

işi yapamazsın, sen bunu yapamazsın, kızlara kız işi, erkeklere erkek işi gibi işler 

yapılmamalı, çünkü ailede ne görürse onu tekrarlıyor ileriki yaşlarında da. Onu 

örnek alıyor. Önce aile sonra eğitim diyorum (Yağmur, 50, Evli, Satış Müdürü, 

Yüksek lisans, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı var). 

Ben aslında sadece kadın hakkı, erkek hakkı olarak bakmıyorum. İnsan 

hakkı olarak bakıyorum. Yani eşitlik olması gerektiğine inanıyorum. Eşit ücret, 

aynı işe eşit ücret verilmesi gerektiğine inanıyorum. Erkeklerle kadınlara aynı 

fırsatlar verilmesi gerektiğine inanıyorum. Özellikle de iş hayatında hani kadın 

çocuk doğurduğu için bazı görevler ya da yükselme sırasında, kadın doğum 

yapınca zaten ara verecek işten ayrılmak zorunda, o yüzden daha az vasıflı olsa 

bile erkeğe terfi verelim gibi durumların olmaması gerektiğine inanıyorum. Hani 

bu iş hayatı konusundaki bakış açım. Ama genel olarak zaten eşitlik olması 

gerekiyor. Fırsat eşitliği, eğitimde eşitlik, ücret eşitliği, ailede eşit davranma. […] 

(Yağmur, 50, Evli, Satış Müdürü, Yüksek lisans, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı 

var). 

Türkiye’de mi? Genel olarak, siz nasıl tanımlarsanız. Ya tabi tabi, kadın 

sorunu var mutlaka yani. Özellikle herhangi bir geliri olmayan veya eğitim düzeyi 

düşük olan kadınlar bu konuda çok daha zor durumda. Peki, siz kadın sorununun 

çözümü için ne önerirsiniz? Valla en önce eğitim olmalı. Bu eğitim ailede 

başlamalı. Erkek çocukları özellikle verilecek eğitimin son derece önemli 

olduğunu düşünüyorum. Ayrıca da kadının eğitiminin ve kendi ayakları üstünde 

durabilmesinin son derece gerekli ve önemli olduğunu düşünüyorum. Bu durumda 

tabii ki kadın sorunlarının bir kısım ki önemli bir kısmının azalacağını veya yok 

olacağını düşünüyorum. Ama eğitim çok şart. Erkeklerin eğitimi özellikle de çok 

şart (İpek, 66, Bekâr, Özel Sektör, Doktora, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı var). 

Yani kadın hakları konusundaki fikirlerim; ülkeden ülkeye tabii ki bu 

değişiklik göstermekte. Daha gelişmiş toplumlarda kadının haklarında gelişme 

olduğu gözlenirken, daha hem ekonomik olarak hem de kültürel olarak daha veya 

geleneksel olarak farklı, daha kapalı toplumlarda bu haklar tabii ki çok sınırlı. 

Türkiye’ye gelince, bence Türkiye’de kadınlara pek çok Avrupa ülkesinden 

Amerika’dan önce çok güzel haklar verilmiş ama kadınlar bunun farkında değil. 

Yani ellerine verilen hakların ne kadar önemli olduğunu, bunu elde etmenin ne 

kadar zor olduğunu maalesef bilmiyorlar. O da tabi bizim için çok acı bir şey. 

Peki, hak olarak tanımladığınız konu siyasi, ekonomik ve medeni haklar mı? 

Tabi tabi, hepsi. Yani bir kere eğitim hakkı son derece önemli. Eğitim hakkının 

sonunda zaten ekonomik haklara kavuşmuş oluyorsunuz. Ve de diğerleri de, siyasi 

haklar da bunun peşinde. Yani mutlaka geliyor. Yani aynı yerde çalışabilmek, bir 

kadının iş hayatında olabilmesi, eşit ücret alabilmesi. Bunlar son derece önemli 

haklar. Ben Amerika’da bulundum. Bir yıl orada bir araştırma merkezinde 

çalıştım ki yıl 1987-88 yılıydı. O zaman bile parmakla sayılacak kadar az 



170 
 

üniversite rektörü vardı orada, kadın olarak. Erkeklerin hâkimiyeti söz 

konusuydu. Ve de bir kadın öğretim üyesi bir erkek öğretim üyesinden daha düşük 

maaş alıyordu. Ama Türkiye’de siz bir profesörseniz, siz bir öğretim üyesi iseniz 

ister erkek olur ister kadın olur, aynı eşit haklara sahipsiniz. Özellikle bazı 

bölümler, biliyorsunuz, bazı şeyler, iş kolları, kadına daha yönelik olduğu için, 

daha uygun olduğu için, orada kadın akademisyenler var. Bunlardan bir tanesi 

eczacılık mesela. Diyetisyenlik. Yani yüzde doksanı neredeyse hatta daha fazlası 

kadındır. Onun için yani bu kazanılmış haklar son derece önemli (İpek, 66, Bekâr, 

Özel Sektör, Doktora, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı var). 

 

 Eğitim seviyesi düşük olan görüşmecilerin ‘kadın sorunu’ ve ‘kadın hakları’ 

konusundaki fikirleri, kendi hayatları veyahut çevrelerindeki kadınların hayatları çerçevesinde 

şekillenmiştir. Örneğin, Sevim (45, Evli, Tekstil İşçisi, Ortaokul, Çalışıyor, Ekonomik 

bağımsızlığı yok) ve Gizem (49, Ev Hanımı, Evli, İlkokul, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı 

yok) bu soruları, kendi hayatlarından yola çıkıp direkt olarak tüp bebek tedavi yöntemleri 

üzerinden değerlendirmiştir. Okuryazar olmayan Nurgül, bir sorunu olmadığını dile getirse de 

diğer görüşmeciler baskı ve şiddet konularını gündeme getirmiştir. Dolayısıyla bu kadınlar; 

ataerkil sistemin baskısına çok daha fazla maruz kalmaktadırlar.  

Eğitim seviyesi yüksek olan kadınlar ise ‘kadın sorunu’ ve ‘kadın hakları’ 

konusundaki fikirlerini, nispeten çok daha kapsamlı cevaplamışlardır. Bu görüşmecilerin 

neredeyse tümü, feminist alanyazına hâkimdir ve görüşlerini alan araştırmalarında sıklıkla ele 

alınan eşitlik, özgürlük, bağımsızlık ve ataerkil sistem üzerinden ifade etmişlerdir. Örneğin, 

bu görüşmeciler, bilinçli bir şekilde kadın hakları sorununun insan hakları sorunu olduğunu 

ve cinsiyet temelinde bir değerlendirme yapılamayacağını söylemişlerdir. Görüşmecilerden 

yalnızca Gül (62, Evli, Editör ve Seramikçi, Yüksek Lisans, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı 

var) feminizm taraftarı olduğunu ve bazı sorunların insanlık sorunu temelinde değil, kadınları 

ilgilendiren konuların yine kadın temelinde çözülmesi gerektiğini belirtmiştir. Bu 

görüşmecinin ‘kadın’ cinsiyetini ön plana çıkaracak biçimde bir çözüm önerisi sunması; 

toplumsal cinsiyetin yeniden üretimi bağlamında hem cinsiyetçi ikiyüzlülük hem de simgesel 

şiddet örneğidir.  

 

 



171 
 

2. Anne Olmanın Anlamı 

Alan araştırmasında 3. soru, “Size göre ‘anne olmak’ ne anlama gelmektedir?” 

şeklindeki soruydu. Bu soru, anneliğe kutsallık atfedilip atfedilmediği ve geleneksel annelik 

anlayışına dair fikirlerin anlaşılması için sorulmuştur. Görüşmecilerden farklı yanıtlar gelse 

de anneliğin kutsallık ile özdeşleştirilmesi ile eğitim ve sosyo-ekonomik düzey arasında 

doğrudan bir bağlantı kurulamamış; her eğitim seviyesinden kadının, anneliğin kutsallığına 

dokunmadığı anlaşılmıştır. Dolayısıyla geleneksel annelik kavramı çoğu görüşmecilerin 

söylemleriyle örtüşmektedir. Bu bakımdan anneliğin anlamı, kadınların yaşantıları 

bağlamında farklılıklar ve benzerlikler göstermekte; cinsiyetçi ikiyüzlülük kapsamında, 

özellikle eğitim seviyesi yüksek kadınlar tarafından da yüceltilebilmektedir. Anne ol(a)mayan 

kadınlardan kimine göre anne olmanın kendine özgü bir duygu olabileceği ve kimine göre de 

kendine özgü bir deneyim olabileceği düşünülmektedir. Her iki durumda da verilen yanıtlar 

kendi annelerinin ve çevrelerindeki annelerin anneliklerini gözlemleme üzerine olmuştur. 

Eğitim durumu bağımsız alt değişkeni bağlamında değerlendirildiğinde, eğitim 

seviyesi düşük okuryazar olmayan ile ilkokul, ortaokul ve lise mezunu olan görüşmecilerin 

‘anne olmak’ konusundaki fikirleri çoğunlukla benzer olmuştur. Bu görüşmecilerin 

düşünceleri, geleneksel annelik anlayışı ile tümüyle örtüşmektedir. Okuryazar olmayan 

Nurgül, anneliği, ‘güzel bir şey’ ve ‘annenin geliri’ olarak tanımlamıştır. İlkokul mezunu 

Leyla, anneliğin ‘güzel’ ve ‘kutsal’ olduğunu ancak evli olmadığı için anne olmadığını; 

Fatma, anne olmama durumunun kendisi için travmatik olduğunu söyleyerek bu soruyu 

yanıtlamamış; Gizem, anneliği, ‘anne gibi olmak’, ‘çocuğa eğitim vermek’ ve ‘çocuğa sahip 

çıkmak’ olarak tanımlamış; Nesrin ise ‘cennet kokusu’, ‘sevmek’, ‘yetiştirmek’ olarak 

tanımlamıştır. Ortaokul mezunu Sevim, bu soruyu ‘güzel bir duygu’ olarak tanımlarken; lise 

mezunu Esra, anne olmayı, benzer biçimde ‘güzel bir duygu’ ve ‘fedakârlık’ olarak 

tanımlamıştır. Çalışma durumu ve ekonomik bağımsızlık alt bağımsız değişkeni bağlamında 

değerlendirildiğinde, eğitim seviyesi yüksek olmayan bu görüşmecilerin çalışma ve ekonomik 

bağımsızlık durumları farklılıklar gösterse de anneliğe dair anlayışları, benzerdir. Kadın 

mücadelesiyle\feminizmle kurulan ilişki alt bağımsız değişkeni bağlamında 

değerlendirildiğinde ise bilinç düzeyi düşük ve orta olan bu görüşmecilerin neredeyse hepsi 

anneliğe olumlu değer atfetmektedir ve bu yönde örtük taraflılık sergilememektedir. Eğitim 



172 
 

seviyesi düşük, çalışmayan ve ekonomik bağımsızlığı olmayan bu kadınlar gönüllü ya da 

gönülsüz olarak anne ol(a)masa da, anneliğe dair fikirleri; anneliği kadın yaşamının 

merkezinde olmasını eleştiren feministlerin ‘evrensel annelik rolüne’ işaret etmektedir: 

[…] E valla anne olmak çok güzel bir şeydir. Ne anlamda peki, biraz 

açabilir misiniz? Çocuklar zaten, kadınların bir geliridir. Ne anlamda geliri 

peki? Bir kadın düştüğü zaman, analara bakar. O kadının sahibi o çocuktur. 

Çocuğun sahibi kadın mıdır? Çocuk da anasının sahibidir, anası da çocuğun. 

sahibidir. Peki, burada babanın rolü nedir? Babanın rolü… Valla baba iyi olsun. 

[…] Yani anne olmak, sizin için çocuğa sahip olmak demek mi aslında? Tabi. 

Başka nasıl tanımlarsınız anne olmayı mesela, etrafınızdaki annelerden yola 

çıkabilirsiniz? (Duraksıyor). Çok güzel, bilmiyorum o kadar (Nurgül, 45, Evli, Ev 

Hanımı, Okuryazar değil, Çalışmıyor, Ekonomik bağımsızlığı yok). 

Evet, anne olmak çok güzel bir şey. Anne kelimesi çok güzel bir şey. Evet, 

belki bir çocuğum olmasını çok isterdim. Ama evliliğe hiçbir zaman sıcak 

bakmadım. Belki bekâr yaşamak bana göre çok cazip geldi. Rahat yaşamak bana 

çok cazip geldi. Ama anne olmak bence çok güzel bir şey, çok kutsal bir şey. 

Hayatta en güzel şey diyebilirim belki. Benim de bir annem var. Hayatımda 

annemden değerli hiç, hiçbir şey yok. […] Bu durumda çocuksuz olmama 

nedeninizi, evli olmamanıza bağlıyorsunuz değil mi? Evet, evet. Evli olsaydım 

bir tane çocuk yapardım (Leyla, 47, Bekâr, Lobi Personeli, İlkokul, Çalışıyor, 

Ekonomik bağımsızlığı yok). 

Anne olmak… Birçok anlama geliyor bence. Anne olmadım ama birçok 

çocuğa baktım şimdiye kadar. İlk doğduğu andan itibaren birçok çocuğa baktım. 

Mesela bir tane eltimin oğlu vardı. Doğdu, küçüktü (eltisi). Bakmayı bilmiyordu. 

Doğduğu andan itibaren 2 yıl ben baktım ona. Yıkamasından… Ya bana anne 

diyordu çocuk. Çok güzel bir duyguydu. Öyle (Sevim, 45, Evli, Tekstil İşçisi, 

Ortaokul, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı yok). 

Anne olmak çok güzel bir duygu. Peki, ne anlamda? Biraz açabilir 

misiniz? Yani fedakârlık, ondan sonra… Yani güzel bir duygu ablam ya. Ben 

yaşamadım ama yani güzel bir duygu (Esra, 49, Bekâr-Boşanmış, Aşçı, Lise, 

Emekli, Ekonomik bağımsızlığı var). 

 

Eğitim durumu bağımsız alt değişkeni bağlamında değerlendirildiğinde eğitim seviyesi 

lisans, yüksek lisans ve doktora mezunu olan görüşmecilerin ‘anne olmak’ konusundaki 

fikirleri farklılaşmaktadır. Lisans mezunlarından olan Ezgi, anneliği, ‘bir canlıyı doğurmak 

olmadığını’ ve ‘anne olmamanın başarı olduğunu’; Ayşe, ‘çoğalma dürtüsü’, ‘statü’ ve kadın 

için ‘başarı’ olarak addedildiğini; Özlem, ‘güzel bir şey’ ve anne olmanın annelik etmekten 

farklı olduğunu; Zehra, ‘kutsal’, ‘olağanüstü’ ve ‘ulvi bir duygu’; Canan, ‘doğal bir süreç’ 



173 
 

olduğunu; Duygu, anlamı olmadığını ve ‘üretim’; Pınar, ‘türün gereği’, ‘biyolojik bir durum’ 

ve ‘statü’; Nil, ‘hoş bir duygu’; Aslı ise ‘sonsuz vericilik’, ‘her şeyden vazgeçmek’ ve 

‘dünyanın en zor işi’ olarak tanımlamıştır. Yüksek lisans mezunu Zeynep, ‘bakım 

sorumluluğu’; Yağmur, anne olmanın doğurmak olmadığını ve ‘bir canlıyı sevmek’ 

olduğunu; Gül ise ‘işin doğası’, ‘kendini adama’ ve annelik konusunda kırsal-kentsel 

farklılıklar olduğunu ifade etmiştir. Doktora mezunu İpek, ‘karşılıksız sevgi’, ‘merhamet’, 

‘sorumluluk’ ve ‘kutsal’ olarak; Ayça ise ‘muhteşem, güzel bir duygu’ ama ‘bağımlılık’ 

olduğunu ifade etmiştir.   

Eğitim seviyesi yüksek olan, çalışan ve ekonomik bağımsızlık durumu artan kadınların 

bilinç düzeyleri artarken; anneliğe dair anlayış konusu da bu görüşmeciler için iki farklı 

pozisyona ayrılmaktadır. Cinsiyetçi ikiyüzlülük kavramına atıfla, eğitim seviyesi yüksek olan 

kadınların, kadın mücadelesiyle\feminizmle kurulan ilişkiye dair bilinç düzeyi yüksek 

olduğundan, özellikle, 1980’li yıllardaki feminist dalganın ‘anneliğin, kadınlığın yalnızca 

özünde değil kadın hayatının merkezinde yer alan bir kimlik\rol olduğu’ düşüncesine işaret 

eder. Dolayısıyla toplumsal değişme ve dönüşme ile birlikte geleneksel annelik kimliği\rolü 

bir yandan kadın kimliğinden ayrı düşünülürken; bir kısım görüşmeci tarafından erkek 

egemen değerler temelinde yorumlanmıştır: 

Bana göre, çok, aaa nasıl söyleyeyim sana? Tatmadığım bir duygu 

hakkında çok fazla bir şey söyleyemem. Ama kendimce şunu söylemem gerekirse, 

çok etraftan duyduğum, olağanüstü bir duygu olduğu. Kendimde emekli 

öğretmenim. Öğrencilerimin annelerini gördüğüm zaman çok fazla çocukları 

üzerinde sahiplendiklerini, koruyucu olduklarını, böyle hani “helikopter anne” 

dedikleri cinsten velilerle karşı karşıya kaldığım için çok ulvi bir duygu olduğunu 

düşünüyorum (Zehra, 59, Bekâr, Öğretmen, Lisans, Emekli, Ekonomik 

bağımsızlığı var). 

Hiçbir anlamı yok. Eee şeydir, üretim yani. Başka bir şey değil yani, 

üretim. Peki, biraz daha açabilir misiniz? Kadının doğurganlığına mı vurgu 

yapıyorsunuz? Ah evet, hayat içinde türün devam etmesi için. Nasıl ki çiçeklerin 

tohumları birbirleriyle birleşiyorlarsa, insanların da üretimindeki doğurgan taraf 

(Duygu, 59, Bekâr, Mimar, Lisans, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı var). 

Anne olmak ayrı bir durum. Ben olmadım anne, o yüzden de hani anket 

yapıyorsunuz zaten. Yani hoş bir duygu herhalde. Ben o duyguyu tatmadım. Peki, 

anne olmamak sizin tercihiniz miydi? Yani birlikte olduğum insan, evlendiğim 

zaman, daha sonra birlikte yaşadığım insan çocuk sahibi olmak istemedi. O 

yüzden ben de ona saygı duyduğum için o yüzden anne olmadım. Peki, isteselerdi 



174 
 

çocuk sahibi olmayı düşünür müydünüz o süreç içerisinde? Evet, düşünmüştüm. 

30’lu yaşlarımda düşünmüştüm. Ama çok ısrarcı olmadım, çünkü o kişi özellikle 

çocuk sahibi olmak istemiyordu (Nil, 62, Bekâr-Boşanmış, Piyasa Araştırmacısı, 

Lisans, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı var).  

Şimdi ben anne olmadığım için, anne olmak bana göre… Benim şöyle 

annelik ve aile ile ilgili şöyle çekincelerim diyeceğim, var. Yani anne olmak o 

kadar kutsallaştırılıyor ki bence kadın kimliği açısından olmazsa olmaz. Hani bu 

kadının var olması, söz söylemesi dedik. Ancak anne olunca, çocuğu ona çok 

bağlı olduğu için bir kimlik sahibi olabiliyor gibi bir şey oluyor. Anne olan 

kadınlar ve diğerleri, hiç. Diğerleri hani ailede de sözün yoksa seni takip eden bir 

çocuğun da yoksa daha ihmal edilebilirmiş gibi bir pozisyonun olabiliyor. 

Dolayısıyla hani, anne olmak, buradan baktığımda bütün o hani güzellemeleri bir 

kenara bırakırsak, toplumda kadının bir statü sahibi olmasına yarayan bir 

olaymış gibi gözüküyor bana. Yalnız anne olmak değil aile olmak, evlenmek yani 

toplumun bu kodları, bunlara uydukça toplumda yer edinebiliyormuşsun gibi. […] 

Tabii ki yoksa biyolojinin gereği, zaten işte türün devamının gereği biyolojik bir 

sürü anlamı var. Ama diğer boyutlarda baktığımızda bu olmamalı yani. Herkesin 

sözünün geçtiği bir şeyde, yani kadın da anne olma mecburiyetini hissetmemeli 

aslında. Kadının annelikten bağımsız bir kimliği zor oluyor (Pınar, 54, Bekâr-

Boşanmış, Çevirmen, Lisans, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı var). 

(İç çekti) Anne olmak benim için… Iıı tam bu soruyu ne kadar doğru 

cevaplarım bilmiyorum. Doğru bir yanıtı da var mı, bilmiyorum? Doğru bir yanıt 

yok elbette. Tamamen sizin fikirleriniz şekillendirecek. Yani bu sadece 

doğurmakla da olmuyor. Hani bir canlıyı sevmek, bir hayvanı sevmek, bir öksüzü 

sevmek… Hepsi annelik bence. Bir yetimi sevmek… Hani biraz belki anaç olmakla 

da alakalı. Bu şekilde. […] Mucize gibi bir şey (Yağmur, 50, Evli, Satış Müdürü, 

Yüksek Lisans, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı var). 

Eee ben anne değilim. Kendi annem üzerinden söyleyeceksem, anne olmak, 

bilmem. Sonsuza dek bakım sorumluluğu sahibi olmak. Evet, o şekilde (Zeynep, 

48, Bekâr, Sanat Yöneticisi, Yüksek lisans, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı var). 

Ya anne olmak ne anlama gelmekte? Bir kere anne olmak bana göre, 

karşılıksız sevgi, merhamet ve çok büyük bir sorumluluk. Yani çok da önemli ve 

kutsal bir şey, çünkü bir çocuğun tüm yaşamını şekillendiren ilk insan. Yani bir 

toplumun bir ailenin kadını ne kadar düzgün ve eğitimli ise o toplumun insanları 

da son derece düzgün ve eğitimli olur. Yani siz kutsallığı bu anlamda mı 

kullanıyorsunuz? Bu anlamda kullanıyorum, merhamet anlamında, şefkat 

anlamında, sevgi anlamında yani hepsini kapsıyor bence (İpek, 66, Bekâr, Özel 

Sektör, Doktora, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı var). 

Ben doğrusunu isterseniz çok önemli bulmuştum. Yani, hani, anne olmama 

nedeninin altında, belki bunu, olması gerektiğinden daha fazla ciddiye aldığım 

için böyle bir yöne kaydı iş diye düşünüyorum. Bir kere işin çok bambaşka bir 

boyutu var. Bir canlı yaratıyorsun kendi içinde ve onunla bir ilişki kuruyorsun ve 

onu büyütüyorsun. Çok muhteşem güzel ama çok da ürkütücü yanları olan bir şey 



175 
 

benim için. Bir kere hani sürekli sorumlu olduğun bir başka canlının olması. […] 

Hani bir de ilk yıllarda sensiz ve senden bağımsız var olamayacak bir canlının 

olması. Bu güzel olmakla birlikte ürkütücü bir durum benim için. Yani 

sorumlulukların ağırlığından bahsediyorsunuz anladığım kadarıyla. 

Sorumlulukların çok ağır olmasından ve o ilişkiden de belki. Hani o bir tür 

bağımlılık ilişkisi, çünkü. Özellikle ilk yıllarda, belki o bağımlılık ilişkisi gözümü 

korkuttuğu için. Çünkü hayatta en çok korktuğum şey oldu. […] İnsana ve bir şeye 

bağımlılık kadar beni ürküten ikinci bir durum olamaz yani. O zaman anne 

olmamak aslında sizin kendi tercihiniz. Süreç içinde öyle oldu. Şimdi bu 

konudaki şeyi değişiyor insanın... Gençken daha istekli olduğum yıllar oldu. Bir 

de birlikte olduğun insana bağlı. […] Yani insanlarla birlikte oluyorsun. 

Hepsinde istemiyorsun çocuk, çünkü şeyin farkında oluyorsun. İki kişinin birlikte 

üstlenmesi gerekli bir sorumluluk o. Yani adam sana güven vermiyor o konuda. 

Ya da mesela adam net bir şekilde istemiyor. Şimdi o durumda, tek başına adamı 

zorlamaya hak görmedim ben. Doğrusunu isterseniz bir sürü yaşam paylaştığım 

insan oldu. Sadece bir tanesinden aslında çok çocuk istedim (Ayça, 64, Bekâr, 

Akademisyen, Doktora, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı var).  

 

Eğitim seviyesi düşük kadınların anne olma konusundaki fikirleri; geleneksel annelik 

anlayışı ile birebir örtüşmektedir. Bu görüşmeciler, anne olmanın ne anlama geldiği sorusunu 

yanıtlarken, neden anne olup olmadıklarını ifade etmek yerine hem bireysel hem de toplumsal 

olarak annelik kavramını açımlamışlardır. Bu kadınların hepsi, menopoza girmeden önce 

çocuk yapmayı denemiş veyahut bir dönem çocuk sahibi olmayı istemiştir. Ek olarak Fatma,  

(61, Bekâr-Boşanmış, Fabrika İşçisi, İlkokul, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı var) bu soruyu 

yanıtlamamış, bu nedenle diğer soruya geçilmiştir. Yine aynı kişi dul bir kadın olarak anneliği 

bir bariyer gibi kullandığını ve insanların evine rahatça girip çıkabilmek için çevresine 

çocukları olduğunu söylediğini ifade etmiştir.  Bunun nedenini ise evli arkadaşlarının eşleri 

için herhangi bir tehlike arz etmemek olarak açıklamıştır. Erkek egemen bakış açısıyla, 

boşanmış bekâr bir kadın hem bireysel ve toplumsal hem de ideolojik ve kültürel olarak 

önemli bir statü ve değer kaybı yaşamaktadır. Yardımsever cinsiyetçiliğe bir örnek olan 

‘nikâhta kerâmet vardır’ şeklindeki dini söylem, baskındır. Şöyle ki boşanan kadının, eğer bir 

de çocuksuz ise daha fazla olumsuz tutum ve ön yargılarla karşılaşması olasıdır. Toplumsal ve 

kültürel olarak bekâr kadınların, evli kadınlarla görüşmesi potansiyel bir tehlike olarak 

görülmektedir. Genellikle evli çiftler evli çiftlerle, çocuklu çiftler çocuklu çiftlerle görüşmeyi 

tercih etmektedirler. Simgesel şiddet bağlamında durum tersine çevrildiğinde ise boşanmış ya 



176 
 

da bekâr bir erkek, bireysel ve toplumsal olarak benzer bir kaygı yaşamamaktadır. Neticede 

genel bir analiz yapıldığında, bu görüşmecilerin anne olma konusundaki fikirleri, tutarlıdır. 

Eğitim seviyesi ve kadınlık bilinci yüksek kadınlar için ise durum farklılaşmış ve bu 

kadınların fikirleri iki farklı pozisyonda yer almıştır. Görüşmecilerden -yukarıda da aktarıldığı 

üzere- lisans ve doktora mezunlarından bazı görüşmecilerin tutumu, anneliği yüceltme 

şeklinde olmuştur. Anneliğin güzel bir şey olduğunu söyleyen Özlem, zor bir görev olması 

nedeniyle anne olmayı göze alamadığını ve bunun kendi tercihi olduğunu belirtmiştir. Zehra 

ise anneliğin kutsal, olağanüstü ve ulvi bir duygu olduğunu düşünmesine rağmen evli 

olmadığı için çocuksuzdur ancak çocuksuzluğun, kendi tercihi olduğunu ifade etmiştir. Nil ise 

anneliğin hoş bir duygu olduğunu, 30’lu yaşlarda çocuk sahibi olmayı istediğini ancak 

partnerin istememesi nedeniyle olmadığını ve pişman olmadığını ifade etmiştir. Doktora 

mezunlarından İpek, anneliğin karşılıksız sevgi, merhamet ve kutsal olduğunu ifade etse de 

hayatın akışı içinde çocuk sahibi olmadığını; Ayça ise bir dönem sevdiği partnerinden çocuk 

istediğini ama olmadığını, anneliğin muhteşem güzel bir duygu olmasının yanında aynı 

zamanda bağımlılık olduğunu ifade etmiştir. Dolayısıyla eğitim seviyesi yüksek bu kadınların 

net olarak “gönüllü” çocuksuz olduğu söylenememekle birlikte bir kadının, anne olmadığı 

için cinsiyetçiliği tümüyle aşmış olduğu söylenemez. Diğer yandan diğer görüşmeciler 

anneliği yücelten söylemler kullanmamış; görüşmecilerden evli olan Yağmur, bir dönem 

çocuk sahibi olmak için tıbbi yollara başvurmuş, diğer görüşmecilerden bir hayvanı sevmek 

veyahut evcil hayvan bakmayı, anne-çocuk arasındaki sevgi ilişkisine benzetenler olmuştur. 

Bu bakımdan bu kadınların tümü, yaş ilerledikçe çocuksuz bir hayatı tercih etmekten ziyade 

anne olmama fikri üzerinden yaşamlarını sürdürmüşlerdir. Yukarıdaki alıntılardan 

anlaşılacağı üzere görüşmecilerden bazıları, anne olmadıklarını en başta dile getirme ihtiyacı 

hissetmiştir ki bu da anneliğin temelde toplumsal bir pozisyon olduğuna işaret etmektedir.  

Ek olarak, burada anne-çocuk ilişkisine benzer bir ilişkinin insan-hayvan arasında 

kurulan ilişkiye benzetilmesinin üzerinde durmak gerekir. Araştırmanın ileriki kısımlarında da 

aktarıldığı üzere bazı görüşmeciler, evcil bir hayvan ile ilişki kurma konusunu dile 

getirmişlerdir. Bu görüşmeciler, çocuksuzluğun gerekçelerinin yer aldığı (Tablo 5) tabloda ele 

alındığı üzere eğitim, çalışma, ekonomik ve kadınlık bilinci seviyesi yüksek olan 

görüşmecilerdir. Evcil Hayvan Bağlanma Ölçeği (EHBÖ) ile yapılan bir araştırmadan elde 



177 
 

edilen bulgulara göre, kişinin kaygı puanının artması, evcil hayvana olan bağlanma gücünü 

artırırken; kişinin kaçınma puanının artması da bu bağlanma gücünü düşürmektedir. Anlaşılan 

o ki yapılan araştırmalar, evcil hayvanlara bağlanmanın bir bağlanma ‘yaşantısı’ olduğunu 

göstermektedir  (Şahin ve Kahya, 2018, s.177-190). Her ne kadar başka bir tartışmanın 

konusu olsa da bu noktada, şu iki soru sorulabilir: Annenin, doğurduğu bebek ile bağ kurması 

ve aralarında bağlanmanın olması için doğumdan itibaren emzirme ve erken temas ile 

olabileceği savı ile bir insanın, evcil hayvanına bağlanması arasında nasıl bağlantı kurulabilir? 

Tezin birinci bölümünde de tartışıldığı üzere, bağlanmanın psikobiyolojisi ve sevgi üzerine 

yapılan araştırmalar, romantik aşk, anne sevgisi ve kısa süreli olmayan bağlılığın bazı nöronal 

(mutluluk hormanı salgılama gibi) etkileri mevcuttur (Stein ve Vythilingum, 2009, s.239). 

Dolayısıyla evcil hayvana sevgi göstermenin ve bakım sürecinin söz konusu bağlanma 

yaşantıları üzerinde etkili olduğu düşünülebilir. Öyle ki evcil hayvanları olan kadınların sahip 

oldukları kedilerinin ya da köpeklerinin ‘annesi’ olduğu söylemeleri, yaygındır. O halde 

görüşme verilerinden de yola çıkarak evcil hayvan sahibi olanların, anne olmadığı için bu 

yolla bir tatmin yaşama veyahut bu eksikliği ikame etme ihtiyacı olduğu söylenebilir mi? 

Cinsiyetçi ikiyüzlülük ve yardımsever cinsiyetlik kavramları bağlamında değerlendirildiğinde, 

evcil hayvan ile kurulan ilişkinin annelik yönünü tatmin etme, bir eksikliği giderme ya da 

anne olmamayı rasyonalize etme olduğu düşünülebilir; zira tutum-davranış çelişkisi de burada 

ortaya çıkmaktadır.  

 

 3. Doğurganlığın Anlamı 

 Araştırmada, “Kadın bedeninin doğurganlığı ya da doğurgan olmak size ne ifade 

ediyor?” sorusu, kadın bedenine üstünlük atfedilip atfedilmediği ve yine mevcut yaş 

bağlamında doğurganlık ile kurulan ilişkinin anlaşılması için sorulmuştur. Yaş ilerledikçe 

doğurganlığın azalması ve ‘biyolojik saat söylemi’; kadınların çoğunu endişelendirmektedir. 

Bu nedenle kadınlar, menopoza girmelerine yakın çocuk sahibi olmayı 

düşünmektedirler\düşünebilmektedirler. Çoğu görüşmeci, menopoza girmeden önce yani 

doğurgan bir bedene sahipken, özellikle 30’lu yaşlarında, çocuk sahibi olmayı düşündüğünü 

ifade etmiştir. Görüşmecilerin bazıları, yardımsever cinsiyetçilik temelinde 

değerlendirilebilecek şekilde, doğurgan bir bedene sahip olmayı överken; bir kısmı, 



178 
 

doğurganlığın sıradan olduğunu dile getirmiş ve dolayısıyla bu konudaki fikirler ‘kadın 

kimliği’ ve ‘kadın bedeni’ çerçevesinde düşünülmüştür.  

 Eğitim durumu bağımsız alt değişkeni bağlamında değerlendirildiğinde, eğitim 

seviyesi düşük görüşmecilerden okuryazar olmayan ve ilk olarak bu soruyu anlayamayan 

Nurgül, doğurganlığın ‘kadın için iyi’, ‘kadın için bir ilaç’ ve kadının mevcut hastalıklarını 

iyileştirdiğini söylemiştir. İlkokul mezunlarından Leyla, doğurganlığı, ‘güzel bir şey’ ve 

Allah’ın verdiği ‘kutsal’ bir şey; Fatma, ‘güzel bir şey’ olduğunu ama doğurgan olduğu için 

kadının sık sık doğurmaması gerektiğini; Gizem, gergin bir şekilde, bazılarının mucize 

demesine rağmen kadınların doğurup, çocuklarını sokağa attıklarını; Nesrin, ‘muazzam’, 

‘mucize’ ve ‘Allah tarafından bahşedilmiş’; ortaokul mezunu Sevim, ‘mükemmel’, ‘avantaj’ 

ve ‘büyük bir özellik’; lise mezunu Esra ise ‘çok güzel bir şey’, ‘güç’ ve erkekleri 

kadınlarından ayıran bir ‘fark’ olduğunu söylemiştir. Çalışma durumu ve ekonomik 

bağımsızlık bağımsız alt değişkeni bağlamında değerlendirildiğinde, eğitim seviyesi yüksek 

olmayan bu görüşmecilerin çalışma ve ekonomik bağımsızlık durumları farklılıklar gösterse 

de doğurganlığa dair anlayışları, geleneksel annelik anlayışı ile örtüşmektedir. Bu 

görüşmecilerden Nurgül, Fatma, Gizem, Nesrin ve Sevim geçmişte, üremeye yardımcı tedavi 

yöntemlerine başvurmuş; Leyla (evli olmadığı için çocuk sahibi değil) ve Esra (evliyken 

çocuk istemiş) ise çocuk sahibi olma konusundaki olumlu düşüncelerini görüşme boyunca 

dile getirmişlerdir. Kadın mücadelesiyle\feminizmle kurulan ilişki alt bağımsız değişkeni 

bağlamında değerlendirildiğinde ise bilinç düzeyi düşük-orta olan bu görüşmecilerin 

neredeyse hepsi doğurganlığa olumlu değer atfetmektedir. Yalnızca Gizem, diğer 

görüşmecilerden farklı bir düşünce dile getirmiş; görüşme boyunca çocuk sahibi olmama 

konusundaki baskıların bu düşünceye sebebiyet verdiği anlaşılmıştır. Dolayısıyla eğitim, 

çalışma, ekonomik bağımsızlık ve kadınlık bilinci seviyesi azaldıkça, doğurganlığa olumlu 

değer atfedilmektedir. Bu görüşmeciler, yaş bağlamında doğurgan oldukları yaşlarda çocuk 

sahibi olmayı istemişlerdir\düşünmüşlerdir:  

Valla güzel şey oluyor. Yani doğurgan olmak güzel bir şey sizin için. 

Peki, ne anlamda güzel bir şey sizin için? Nasıl tanımlarsınız doğurgan olmayı? 

Hem kadına iyidir. Hastalık için diyeyim sana. Bazı insanlar, kadınlar, çok 

hastadır. Bir bebek doğurduğu zaman, o hastalık kalmıyor kadında. Peki, mesela 

siz doğum yapsaydınız eğer, vücudunuzda var olan hastalıkların iyileşeceğini mi 

düşünüyorsunuz? Valla düşünürdüm. Peki, sizce ne gibi hastalıklar iyileşiyor 



179 
 

kadının vücudunda, doğumdan sonra? Valla hangi hastalık da olsa çocuk 

kadınlara derman, ilaç gibi geliyor ha. Ne gibi, neşe demiştiniz daha önce. 

Mutluluk mu katıyor o zaman size göre? Evet, aynen öyle (Nurgül, 45, Ev 

Hanımı, Evli, Okuryazar değil, Çalışmıyor, Ekonomik bağımsızlığı yok). 

[…] Tabii ki. Mükemmel bir şey. Ama işte yani… Büyük bir özellik, büyük 

bir avantaj ama. Büyük bir nimet. Ne anlamda peki? Yani bir insan doğuruyorsun 

sonuçta. Ama işte o duyguyu tatmadığım için ne anlama geldiğini bilmiyorum 

(Sevim, 45, Evli, Tekstil İşçisi, Ortaokul, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı yok). 

Bazıları mucize diyor. Hani, yani çocuğu çıkarıyor kenara atıyor af 

edersin köpek gibi. Öyle çıkartmaksa, hiç çıkarma daha iyi. Bir şey ifade etmiyor 

yani (Gizem, 49, Evli, Ev Hanımı, İlkokul, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı yok). 

 

  Eğitim durumu bağımsız alt değişkeni bağlamında değerlendirildiğinde, eğitim 

seviyesi yüksek olan katılımcıların doğurganlığın anlamı konusundaki düşünceleri farklılık 

göstermiştir. Lisans mezunlarından Ezgi, Zehra ve Canan doğurganlığı ‘neslin devamı’ olarak 

tanımlamıştır. Bu görüşmecilerden Ezgi, bekâr ve daha önce çocuk sahibi olmayı istememiş; 

bekâr olan Zehra, çocuksuzluğu ‘eksiklik’ olarak tanımlamış; Canan ise bekâr-boşanmış ve 

bir dönem çocuk sahibi olmayı düşünmüştür. Bekâr ve daha önce çocuk sahibi olmayı 

istememiş görüşmecilerden Ayşe, doğurganlığın ‘özel bir durum’ olduğunu ama bunu 

yalnızca kadının yapabiliyor olmasının düşündürücü olduğunu; Özlem ise bunun ‘büyük bir 

güç’ olduğunu ama kadının buna sahip çıkmadığını ifade etmiştir. Bekâr olan ve yaşadığı 

baskı nedeniyle kısa bir dönem çocuk sahibi olmayı istediğini söyleyen Duygu, doğurganlığı 

‘önemli’ ama ‘yük’ olarak; bekâr-boşanmış olan ve bir dönem çocuk istediğini söyleyen 

Pınar, doğurganlığın ‘güdü’ ve ‘biyolojik gerçeklik’ olduğunu ama buna teslim olunmaması 

gerektiğini; bekâr-boşanmış olan ve 30’lu yaşlarda çocuk istediğini belirten Nil, 

doğurganlığın bir şey ifade etmediğini ve bunun, doğurmadığı için olabileceğini; evli olan ve 

bir dönem çocuk isteyen Aslı ise doğurganlığın, ‘güzel bir şey’ ve ‘mucizevi’ olduğunu ama 

doğurgan olmadığı için eksik hissetmediğini dile getirmiştir. Yüksek lisans mezunu olan 

görüşmecilerden evli ve daha önce tüp bebek yöntemine başvurmuş olan Yağmur, 

doğurganlığın ‘güzel bir nimet’ ve ‘güzel bir hak’ olduğunu ama daha önce hamile kalmadığı 

için nasıl olduğunu bilmediğini; bekâr ve hayatının akışı içinde çocuk sahibi olmayan Zeynep, 

bunun ‘biyolojik bir gerçeklik’ ve ‘sorumluluk’ olduğunu ve kendisinin yaşamadığını; evli 

olan ve çocuksuzluğu tercih eden Gül ise ‘fiziksel bir şey’ ve ‘kutsal olmadığını’ söylemiştir. 



180 
 

Doktora mezunlarından bekâr olan ve hayatının akışı içinde çocuk sahibi olmayan İpek, 

doğurganlığı ‘sağlıklı’ olmak ile ilişkilendirirken; bekâr ve 15 yıllık bir ilişkisi olduğu 

dönemde çocuk sahibi olmayı düşünmüş olan Ayça ise koşullar düzgün olduğu takdirde 

doğurganlığın ‘güzel bir şey olabileceğini’ belirtmiştir. Çalışma durumu, ekonomik 

bağımsızlık ve kadın mücadelesiyle\feminizmle kurulan ilişki bağımsız alt değişkenleri 

bağlamında değerlendirildiğinde, kadınların tümünün eğitim, ekonomi ve bilinç düzeyinin 

yüksek olmasının yanında bu görüşmecilerin, doğurganlığın anlamına dair fikirleri iki farklı 

eksende yer almıştır. Bir tarafta doğurganlığı sıradan, biyolojik gerçeklik ve neslin devamı 

olarak tanımlayanlar yer almakta iken; diğer tarafta doğurganlığa güzel, mucize, güç gibi 

anlamlarla olumlu değer atfedilmektedir. Bu kadınlardan yalnızca Nil, Aslı, Zeynep ve 

Yağmur daha önce doğurmadıklarını, soruyu yanıtladıkları sırada söylemişlerdir: 

Bence çok güzel bir şey. Mucizevi bir şey. Doğru bir şey. Biraz açabilir 

misiniz? Ama doğurgan olmadığım için kendimi eksik hissetmiyorum, hemen 

söyleyeyim de. Ama şöyle bir şey var. Bu işi çok kafama taksaydım çocuk sahibi 

olabilirdim. Çok da kafama takmadığım da bir gerçek. Ama doğurganlık bence 

bir üstünlük. Çok büyük bir üstünlük ve zaten belki de erkeklerin hazmedemediği 

kısım o. Bilinçaltında bu üstünlüğü köreltmeye, yok etmeye, inkâr etmeye, 

baskılamaya, o üstünlüğü taslamasınlar diye ellerinden geleni yapmaya ve hatta 

farkında olmamalarını sağlamaya çalışılıyor diye düşünüyorum. Çok büyük 

üstünlük (Aslı, 65, Evli, Elektronik Mühendisi, Lisans, Çalışıyor, Ekonomik 

bağımsızlığı var). 

Yani kadın olmanın birinci şartı, tırnak içinde görevi anne olmak diye 

düşünmediğim için, onun doğurganlığı sadece fiziksel anlamda benim için bir şey 

ifade ediyor galiba. Yani bir kutsallık atfetmiyorum, eğer onu soruyorsanız. Öyle 

bir kutsallık atfetmiyorum. Ama şöyle, ben arkeoloğum. Arkeoloji okudum ve ilk 

günlerden itibaren “Ana Tanrıça figürü nedir?” onu öğrendik vesaire. […] Ve 

Ana Tanrıçanın ne kadar aslında anaerkil bir toplumdan buraya evrildiğimizi 

görmek açısından önemliydi. Bir de o doğurganlığın eski çağlarda ne kadar 

önemli bir yer tuttuğunu görmek de ilginçti. Yani Meryem Ana’ya kadar gelen 

Anadolu’da kesintisiz bir Ana Tanrıça figürü, kültü var yani. Belki o da beni bu 

konuda iyice soyut düşünmeye sevk etmiş olabilir, çünkü yani o günün kadını ile 

bugünün arasında çok fark var. Birincil görevi ve kutsal görevi anne olmak değil. 

O, onun normal bir fiziki yapısı itibariyle yerine getirdiği bir durum yani. 

Erkekler çocuk sahibi olamıyorlar. Kadınlar çocuk sahibi olabiliyorlar. Ama bu 

tabii ki paylaşılması gereken bir şey. Ama şuna da inanıyorum, çocuk annenin 

oluyor. Yani baktığınız zaman çocuk annenin, çünkü her türlü, hele ilk 

zamanlarda her ihtiyacını anne karşılıyor. O anneye yapışık büyüyor yani üç 

yaşına kadar. Sonra da yavaş yavaş ayrılıyor. Yani 18, 19, 20 yaşına kadar falan 

çocuklar sürekli olarak anneye yapışık olarak, hatta göbek bağları kesiliyor ama 



181 
 

anneyle çok doğrudan bir ilişkileri oluyor (Gül, 62, Evli, Editör ve Seramikçi, 

Yüksek Lisans, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı var). 

Valla doğurgan bir bedene sahip olmak bir kere sağlıklı bir insan 

olduğunuzu gösteriyor. Fiziksel olarak. Ruhen olarak da tabi. Fiziksel sağlığınız 

ruhsal sağlığınızı da destekliyor mutlaka ve etkiliyor. Doğurgan olmazsanız, yani 

sizin hayatınızı etkileyecek bir sağlık sorunu değil bu. Ama pek çok insanın 

mutluluğunu etkileyecek bir sağlık sorunu. Ne anlamda peki? […] Sağlık ve 

doğurganlık arasında bağlantı kuruyorsunuz. Yani şimdi doğurgan değilseniz, 

sizin eksikliğiniz nedir? Bir tek çocuk doğuramamaktır. Evliyseniz eğer kocanız 

da çok çocuk olmasını istiyorsa, problemler yaşamanız demektir. Sizin 

meşguliyetiniz yoksa hayatınızı bir tek çocuğa göre endekslediyseniz, siz o çocuk 

olmadı diye depresyona girebilirsiniz. Yani sizin sağlığınızı ve mutluluğunuzu; 

hem ruhsal sağlığınızı hem mutluluğunuzu bu doğuramamanız etkiler. Ama sizi 

öldürmez. Yani fiziksel anlamda bir hastalık değil sizin bahsettiğiniz. Tabi, tabi. 

Ama mutluluğunuzu etkiler ve psikolojinizi etkiler. Ama sizin diğer organlarınıza 

veyahut sağlığınıza herhangi bir zararı olan bir şey değil (İpek, 66, Bekâr, Özel 

Sektör, Doktora, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı var). 

 

Eğitim seviyesi düşük kadınlar, doğurganlığa olumlu değer atfetmektedirler; zira 

geçmişlerinde doğurgan oldukları yaşlarda anne olmayı istemişlerdir. Eğitim seviyesi yüksek 

olan kadınlardan daha önce çocuk isteyen\düşünen, hayatın akışı içinde anne 

olmayan\olmamış veyahut üremeye yardımcı tedavi yöntemlerine başvuran bu görüşmecilerin 

doğurganlığa olumlu değer atfettiği anlaşılmıştır. 

 

 4. Çocuksuzluğun Anlamı 

 Araştırmada, “Çocuksuzluk hakkındaki düşünceleriniz nelerdir?” şeklindeki soru; 

tutum ve davranış arasındaki tutarlılığın tespit edilmesi, kadınların “ama...”lara ne kadar 

başvurduğunu ve çocuksuzluğu hangi zeminde meşrulaştırdığını çözümlemek için 

sorulmuştur. “Hayatınızın herhangi bir döneminde çocuk sahibi olmayı düşündünüz mü?” 

şeklindeki soru ise çocuksuzluğun gerekçelerini anlamak için ve görüşmecilerin, geçmişlerine 

dönerek kendi hikâyelerini anlatmaları için sorulmuştur. Böylece çocuksuzluğun “Erteleme 

mi?”, “Tercih mi?”, “Zorunluluk mu?”, “Gönüllü mü?”, “Gönülsüz mü?” olduğunun tespit 

edilmesi hedeflenmiştir. Burada ‘gönüllü’ olarak anne olmama konusu, mutlak bir değer 



182 
 

değil, varsayımsaldır ve dolayısıyla alanda elde edilen veriler kapsamında değerlendirilmiştir. 

Sorulan her iki soruya verilen yanıtlar, paralel olmuştur. 

 Eğitim durumu bağımsız alt değişkeni bağlamında değerlendirildiğinde, eğitim 

seviyesi düşük olan görüşmecilerin ilk soruya verdikleri yanıtlar benzer olmuştur. Okuryazar 

olmayan Nurgül, çocuksuzluğun ‘zor’ olduğunu; ilkokul mezunlarından Leyla, evli olmadığı 

için çocuğu olmadığını; Fatma, olmayınca olmadığını, ‘kısmet’ olmadığını ve bu nedenle 

yeğenine annelik yaptığını; Gizem, bir dönem çocuk sahibi olmak için tedavi olsa da 

çocuksuz yaşamın güzel olduğunu ve erken yaşta kardeşlerine bakmak zorunda kaldığını; 

Nesrin, ‘kötü bir duygu’ olduğunu, çünkü evde yalnız kaldığını; ortaokul mezunu Sevim, 

‘güzel olmayan bir duygu’ olduğunu, evde yalnız kaldığını ama şu anda çocuk istemediğini; 

lise mezunu Esra ise 35 yaşlarında çocuk sahibi olma niyetiyle evlendiğini ancak olmadığını, 

bu nedenle sevgisini kendinden küçüklere aktardığını söylemiştir. Benzer şekilde ikinci 

soruya verilen yanıtlar da paralel\aynı olmuştur. Çalışma durumu ve ekonomik bağımsızlık, 

kadın mücadelesiyle\feminizmle kurulan ilişki alt bağımsız değişkenleri bağlamında 

değerlendirildiğinde, eğitim seviyesi yüksek olmayan bu görüşmecilerin çalışma ve ekonomik 

bağımsızlık durumları farklılıklar gösterse de ‘çocuksuzluğa’ dair düşünceleri, benzer olmuş; 

kadınlığa dair bilinç düzeyleri düşük-orta olan görüşmecilerin hepsi, geçmiş yaşamlarında 

çocuk istese de aralarından yalnızca Gizem, Sevim ve Esra şu anki yaşamlarından memnun 

olduklarını ifade etmişlerdir. Bu kadınlar, çocuksuz bir yaşamı tercih etmemişlerdir ve 

gönülsüz çocuksuzdurlar: 

 Çocuğum yok canım. […] Valla çocuksuz yaşam çok zordur. Ne anlamda 

zor peki? Valla zordur. Çocuk, yani çocuk olsun daha iyidir. Neden daha iyi 

peki? Çocuk olduğu zaman, evin neşesi oluyor. Çocuk olmadığı zaman ev 

huzursuz oluyor. Öyle diyeyim sana. Peki, çocuğunuz olmadığı için evinizde 

huzur yok mu mesela? Valla benim yanımda öyle bir şey yok Allah’a şükür. Hani 

insanların bazıları çıkıyor. Yani çevrenizde örnekler var. Var tabi. Birisi çocuk 

olmadığı zaman diyor “Ben karı getireceğim,” yani, hani bu huy var herkesin 

yanında. İkinci eş mi? Evet. […] Valla ben çocuk istiyorum ama olmuyor. Şu an 

mı istiyorsunuz yoksa önceden mi istiyordunuz? Yok, valla şimdi de istiyorum 

olmuyor. Neden olmuyor peki? Olmuyor, artık benim yaşıma geç oldu. Ben 

menopoz oluyorum (Nurgül, 45, Evli, Ev Hanımı, Okuryazar değil, Çalışmıyor, 

Ekonomik bağımsızlığı yok). 

Ailemle yaşıyorum. Çok mutluyum. Yani, diyorum ya evli olsaydım bir 

çocuk yapmayı düşünürdüm. Ama şu anda çok mutluyum. Asla bir sorun 



183 
 

yaşamıyorum. Ne bileyim, böyle mutluyum yani. Evliliği de asla düşünmüyorum 

(Leyla, 47, Bekâr, Lobi Personeli, İlkokul, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı yok). 

Bence güzel olmayan bir duygu. Biraz açabilir misiniz? Yani, ne bileyim. 

İnsan çalışmıyorsa, evin içindeyse, yani. Nasıl anlatayım? Bilmiyorum ki. Yani 

çocuksuzluk nasıl hissettiriyor size? Eksik hissettiriyor. Şu anda mesela eşim yok 

evde. 2-3 saattir evde yalnızım. Ne bileyim, birçok şeyle oyalanıyorum ama zaman 

geçmiyor. Çocuk sahibi olmayı istiyor musunuz hâlâ? E tabi canım (Sevim, 45, 

Evli, Tekstil İşçisi, Ortaokul, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı yok). 

 

 Eğitim durumu bağımsız alt değişkeni bağlamında değerlendirildiğinde, eğitim 

seviyesi yüksek olan görüşmecilerin ‘çocuksuzluk’ konusundaki düşünceleri benzerlik 

göstermektedir. Bu kadınlardan yalnızca Zehra (59, Bekâr, Öğretmen, Lisans, Emekli, 

Ekonomik bağımsızlığı var), çocuksuzluğun eksik hissettirdiğini söylemiştir. Katılımcılardan 

yalnızca Ezgi (49, Bekâr, Öğretmen,  Lisans, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı var) ve Gül 

(Gül, 62, Evli, Editör ve Seramikçi, Yüksek Lisans, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı var) 

hayatlarının herhangi bir döneminde çocuk sahibi olmayı düşünmediklerini ifade etmişlerdir. 

Dolayısıyla eğitim seviyesi yüksek olan görüşmecilerin büyük bir çoğunluğu, hayatlarının bir 

döneminde ya çocuk sahibi olmayı düşünmüş ya da çocuk sahibi olmayı istemiştir. Bu 

durumda bu kadınlar, mutlak bir biçimde ‘gönüllü’ çocuksuz değillerdir; çocuksuzluk, erken 

dönem kimlik oluşumlarının bir parçası veyahut erteleme sonucu değildir. Dolayısıyla bu 

konuda sınırları keskin bir sınır çizilmemiş; bazı kadınlar, çocuksuzluğun bir seçim olduğunu 

söylese de kısa bir dönem\süre olsa dahi çocuk sahibi olmayı düşünmüşlerdir.  

 Lisans mezunlarından Ezgi, biyolojik olarak doğurmamış olsa bile çocuksuz 

olmadığını, hayvanları sevdiğini ve çocuk sahibi olmayı hiç düşünmediğini; Ayşe, kendini 

çocuklu düşünemediğini, bunun ‘anatomik’ ve ‘dürtüsel’ olduğunu, 43 yaşlarında kısa bir 

süre çocuk sahibi olmayı düşünse de şu anda çocuğu olmadığı için memnun olduğunu; 

Özlem, bunun kadına özgü bir duygu olduğunu, seçim meselesi olduğunu ve hamile kaldığı 

bir dönemde doğurmayı düşünse bile göze alamadığını, çünkü sorumluluk istemediğini; 

Zehra, çocuksuzluğun eksiklik olduğunu ve evli olmadığı için çocuk sahibi olmadığını; 

Canan, bunun bir seçim meselesi olduğunu ve bir dönem çocuk sahibi olmayı düşündüğünü; 

Duygu, çocuksuzluğun büyük rahatlık olduğunu ve bir dönem çevre baskısı nedeniyle çocuk 

sahibi olmayı düşündüğünü; Pınar, 30’lu yaşlarda çocuk sahibi olmayı istediğini ve bu 



184 
 

hormonal durumun\çocuk isteğinin yaş ilerledikçe azaldığını; Nil, çocuksuz olduğu için 

eksiklik hissetmediğini, 30’lu yaşlarda çocuk düşündüğünü ama olmamasının daha iyi 

olduğunu; Aslı ise bunun bir seçim olmadığını, hayatın akışı içinde bu şekilde geliştiğini ve 

bir dönem çocuk istediğini söylemiştir. Yüksek lisans mezunlarından Zeynep, bunun bir 

seçim olmadığını, hayatın akışı içinde geliştiğini, çocuklara karşı özel bir ilgisinin olmadığını 

ve büyürken normal bir şekilde çocuk sahibi olacağını düşündüğünü; Yağmur, çift olarak çok 

fazla çocuk istediklerini, bunun için tüp bebek yöntemine başvurduklarını ancak erken 

menopoz nedeniyle olmadığını ve yeğenini çocuğu gibi sevdiğini, Türkiye\dünya şartlarında 

iyi ki çocuğunun olmadığını; Gül, bunun bir seçim olduğunu ve eşinin ikinci karısı olarak 

ilişkisinin doyurucu olduğunu söylemiştir. Doktora mezunlarından İpek, çocuk istememe 

kararının keskin\sert olmadığını ve istemediğini söylemiştir. “Hiç, bir gün çocuğum olsaydı 

demediniz mi? Mesela herhangi bir ilişkinizde?” sorusuna karşılık, bir dönem düşünmüş 

olabilirim demiştir. Ayça ise çocuk sahibi olunması için belli koşulların (ekonomik koşullar, 

yaşanılan yer ve partner seçimi) uygun olması gerektiğini ve 15 yıllık ilişkisinde çocuk sahibi 

olmayı düşündüğünü ama partnerinin istemediğini söylemiştir. Çalışma durumu ve ekonomik 

bağımsızlık ile kadın mücadelesiyle\feminizmle kurulan ilişki bağımsız alt değişkeni 

bağlamında değerlendirildiğinde, eğitim seviyesi yüksek olan bu görüşmecilerin çocuksuzluk 

konusundaki düşünceleri yaşamları içinde karşılaştıkları koşullar, çalışma durumları, çevre 

etkisi ve partnerler ile ilişkiler çerçevesinde olmuştur: 

 Zaman zaman tabii ki bir eksiklik gibi geliyorsa da bu dünyada çok da 

olmaması da, hani ileride çok şey göreceği için, çok acı çekeceğini hissettiğim 

için, ben gene böylesinin daha hayırlı olduğunu düşünüyorum. Ama bu bir 

eksiklik mi? Evet, eksiklik diye düşünüyorum. […] Eee yani, hayır, çünkü onun 

için evlenmek gerekir. Evlenmedim (Zehra, 59, Bekâr, Öğretmen, Lisans, Emekli, 

Ekonomik bağımsızlığı var).  

[…] Bu konu benim düşünmediğim bir konu. Öyle gelişti ve ben hatta 

şöyle dedim, “Böyle gelişti. Demek ki benim için en doğrusu bu,” dedim. Yani bu 

konu üzerinde kaderci değilim ama bu konu üzerinde uzun düşünmedim. Yani 

şöyle söyleyeyim. Benim çevremdeki çocuklar, gençler, torunum bile dediğim 

insanlar var. Hatta daha güzel, çocuk şey yapmadan, sorumluluk almadan sevgiyi 

aktarabilmek. Ha bu benim çok kafamı yorduğum bir konu değil. Çocukluyum, 

çocuksuzum. İnanın hiç düşünmedim (Aslı, 65, Evli, Elektronik Mühendisi, Lisans, 

Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı var). 

Şu an benim için normal hayatımın bir akışı, çocuksuz olmak. Özellikle 

çocuk sahibi olmamak gibi bir kararla gitmedim. Özellikle de çocuk sahibi olmak 



185 
 

için çalışmadım. Partnerlerim oldu. İstemedim özellikle. Kendimi daha özgür ve 

daha kendi hayatıma hâkim olarak görüyorum ve herhangi bir pişmanlık 

duymuyorum. Bu kadar (Zeynep, 48, Bekâr, Sanat Yöneticisi, Yüksek lisans, 

Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı var). 

Bir kere tek bir nedene bağlı olamayacağını düşünüyorum. Yani sadece 

benim isteğime ve inisiyatifime bağlı bir durum olduğu iddiasında bulunamam. 

Bir sürü değişkene bağlı. Yani yaşadığın ülkeye bağlı, sahip olduğun ekonomik 

koşullara bağlı. […] Öncelikle sen, kendini, ekonomik olarak sağlam hissetmen 

lazım, bir. İkincisi, içinde yaşadığın ülkeye güvenmen lazım. Maazallah o ülkeye 

de hiç güvenmedim ben yani. İngiltere’de yaşıyor olsam, yapardım çocuk hiç 

düşünmeden. […] Üç, birlikte olduğun adamın niteliği önemlidir. Yani adam çok 

hoş biridir de şöyle bir bakarsın, “Hayatta bundan iyi baba olmaz,” dersin. 

(Gülüyor) Dolayısıyla tek bir nedene bağlı değil, birçok nedene bağlı olarak 

karar veriyorsun bu konuda aslında. Hele bir de önemsiyorsan benim gibi 

meseleyi. Bir sürü değişkeni düşünüyorsun. Analitik karar vermeye çalışıyorsun 

(gülüyor). Mecburen, Acayip analitik oluyorsun… Hani yaşadığın ülke, ekonomik 

durumun, karşındaki adam. Bütün bunları düşünerek, olmadı. Olmaz diyorsun 

yani. O dönemin İstanbul’u için, düşünüyorum şimdi bir 30 küsur yıl geri 

gidiyorum. Yani şimdiki kadar zor değildi hayat (Ayça, 64, Bekâr, Akademisyen, 

Doktora, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı var).  

Valla hiç istemedim. Yani dediğim gibi o kadar meşguldüm ki hiç vaktim 

olmadı. Hiç, bir gün “çocuğum olsaydı” demediniz mi? Mesela herhangi bir 

ilişkinizde? Yani, yani (düşünüyor) belki düşünmüş olabilirim ama beni 

etkileyecek derecede bir şey değil. Olmazsa olmazım değil benim. Anlatabiliyor 

muyum (İpek, 66, Bekâr, Özel Sektör, Doktora, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı 

var)? 

(Gülüyor) Şöyle söyleyeyim. Olan bin pişman, olmayan bin pişman derler 

ya. Yani şöyle açıklayayım aslında. Biz çocuğumuzun olmasını çok istedik. Ben 

çok erken yaşta menopoza girdiğim için. 35’li 36’lı yaşlarda erken menopoz 

başladı. Sonra da yumurta kalitesi azaldığı için yapamadım. Hani tedavi de bir 

süre… Sonrası çok yıpratıcı, hem maddi açıdan hem manevi açıdan çok yıpratıcı 

bir süreç. Sonra çocuğumuz olmadı. Biz istediğimiz halde olmadı çocuğumuz. Çok 

da üzüldük. Çocuksuzluk, hani ben ilk yıllarda çok üzülüyordum, ağlamaklı bir 

şekilde dolaşıyordum. Birisi dokunsa ağlıyordum. Sokakta çocuk gördüğümde 

ağlıyordum ama hani küçük bir yeğenim vardı o zamanlar. O zaten kızım gibi 

oldu. Onunla ilgilendim, o var. Ama yani evlat edinmeyi de düşünmedik açıkçası 

biz. Ailemizde evlat edinenler sonradan çok büyük sorunlar yaşadılar. Yani 

çocuksuzluk hani nasıl baktığınıza bağlı biraz. Sadece çocuğum olsun diye, hani 

bir çocuk evlat edinseniz de ona belki kendi çocuğunuzdan daha fazla özen 

göstermeniz gerekiyor. Hani bir kırdığınızda ya da ağzınızdan kötü bir laf 

çıktığında daha dikkatli olmanız gerekiyor. Bir de vicdan boyutu da var. 

Çocuksuzluk, biz çocuk istedik de olmadığı için, çocuğumuz olmadığı için bizim 

için ilk başlarda zordu. Ama günümüz Türkiye’sinde, şu an ben geleceğe 

baktığımda iyi ki olmamış diyorum. Şu anda öyle diyorum. Yaşla mı alakalı bu? 

(Gülüyor). Ülkemizin şu anda bulunduğu durum nedeniyle öyle düşünüyorum ama 



186 
 

isterdik olsaydı. Seviyoruz, çünkü çocukları (Yağmur, 50, Evli, Satış Müdürü, 

Yüksek Lisans, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı var). 

 

Aşağıdaki tabloda; eğitim seviyesi, çalışma ve ekonomik bağımsızlık bağlamında 

görüşmecilerin, çocuksuz yaşam gerekçeleri listelenmiştir: 

Tablo 5 

Çocuksuzluğun Gerekçeleri 

*Ortak gerekçe olmadığı anlamına gelmektedir. 

 Tablodan da anlaşılacağı üzere eğitim seviyesi düşük, çalışmayan, ekonomik 

bağımsızlığı olmayan ve kadınlık bilinci orta ve düşük olan kadınların çocuksuzluk 

Eğitim seviyesi düşük, çalışmayan, 

ekonomik bağımsızlığı olmayan ve kadınlık 

bilinci düşük-orta olan görüşmecilerin 

çocuksuzluk gerekçeleri 

Eğitim seviyesi yüksek, çalışan, ekonomik 

bağımsızlığı olan ve kadınlık bilinci yüksek 

olan görüşmecilerin çocuksuzluk 

gerekçeleri 

Dini gerekçelerle meşrulaştırma (Nasip, 

kısmet olmaması, Allah’ın vermemesi.) 

                                     * 

Çocuk bakımında erken deneyim * 

Evli olmama Evli olmama 

Yeğene, kuzene, küçüklere sevgi aktarma Yeğene, kuzene, küçüklere ve ‘hayvanlara’ 

sevgi aktarma 

Bedensel engeller Bedensel engeller 

* Çocuksuz bir yaşamı tercih etme 

* Ekonomik gerekçeler 

* Partnerin istememesi 

* Sorumluluk istememe 

* Çocuklara ilgi duymama 

* Dünya\Türkiye koşullarında çocuk için endişe 

duyma 

* Hayatın akışı içinde çocuk sahibi olamama (iş 

yoğunluğu, kariyer hedefi, partner seçimi 

gibi.) 



187 
 

gerekçeleri; eğitim seviyesi yüksek, çalışan, ekonomik bağımsızlığı olan ve bilinç düzeyi 

yüksek olan kadınların çocuksuzluk gerekçelerinden farklılaşmaktadır. Eğitim, çalışma, 

ekonomik bağımsızlık ve kadınlık bilinci seviyesi düşük olan kadınların gerekçeleri 

geleneksel kadınlık rollerine işaret ederken; eğitim, çalışma, ekonomik bağımsızlık ve 

kadınlık bilinci yüksek olan kadınların gerekçeleri modern kadınlık rollerine işaret 

etmektedir.  

Burada Festinger (1957) tarafından ortaya konulan Bilişsel Çelişki Kuramına 

değinmek gerekmektedir. Bu kurama göre, bilişsel çelişkiler bireyde sıkıntıya yol açmaktadır. 

Bu nedenle birey, rahatsızlık hissettiği bu çelişkilerden kurtulmaya çabalayacağı için 

‘güdülenme’ meydana gelecektir. Yani birey, kendini rahatsız eden çelişkileri azaltmak ya da 

ortadan kaldırmak için kendine veyahut başkalarına karşı ‘makul’ nedenler öne sürer. Bu 

bakımdan davranışa bir gerekçe bulma ihtiyacı ile itaat etme ve benimseme; bilişsel çelişki ile 

yakından ilişkilidir. Çelişkiyi ortadan kaldırmak için, “Zorlandığım için öyle davrandım, 

aslında öyle düşünmüyorum,” diyerek, tutumu ve davranışı arasındaki gerekçeyi, dışarıya 

vuracaktır. Bu durum, dış gerekçe bulmak anlamına gelmektedir. Eğer ki birey, tutumuna zıt 

olan bir davranışı için yeterli ve makul bir gerekçe bulamazsa, tutumunu davranışı 

doğrultusunda değiştirecektir (Kağıtçıbaşı, 2010, s.170-179). Bu durumda, çocuksuzluğun 

gerekçeleri belirlenen bağımsız alt değişkenlere göre farklılıklar göstermekte olup; bağımsız 

alt değişkenlerin seviyeleri arttıkça çocuksuzluğun rasyonalize edilerek meşrulaştırma zemini 

de çeşitlenmektedir. Başka bir ifade ile çocuksuzluk konusunda ‘makul’ gerekçe(ler) öne 

sürülmektedir. Kaldı ki kendisinden beklenmese bile çocuksuzluğun gerekçeleri, norm 

karşısında kendiliğinden söylenen ve makul gerekçelerle ‘temellendirme’ eğilimi de 

taşıyabilen örtük bir baskıya yani örtük bir taraflılık sergilenerek çelişkiyi azaltmaya yönelik 

bir söyleme işaret etmektedir.  

 

5. Anne Olmamanın Anlamı 

Alan araştırmasında, “Anne olmamak, duygusal açıdan size ne ifade ediyor? Bu konu 

hakkında düşünceleriniz, kaygılarınız veyahut pişmanlıklarınız var ise benimle paylaşabilir 

misiniz?” şeklindeki soru çocuksuzluğa ve anneliğe atfedilen değerin anlaşılması için 



188 
 

sorulmuştur. “Bireysel ve toplumsal olarak çocuksuzluğun bedelleri var mıdır?” şeklindeki 

soru ise çocuksuzluğa dair bedellere üstünlük atfedilip atfedilmediğinin anlaşılması ve 

görüşmecilerin cinsiyetçiliğe dair söylemlerinin olup olmadığını tespit etmek amacıyla 

sorulmuştur. Gönüllü çocuksuzluk üzerine şimdiye dek yapılan araştırmalar; ataerkil 

toplumsallaşma içinde bu tercihi yapan ya da anne olamayan kadınların, yaşamlarında 

zorluklar yaşadığı üzerinde durmaktadır.  

Eğitim durumu bağımsız alt değişkeni bağlamında değerlendirildiğinde, eğitim 

seviyesi düşük olan görüşmecilerin ‘anne olmama’ konusundaki düşünceleri ‘pişmanlık’ ve 

‘eksiklik’ olarak değerlendirilmiş; çocuk sahibi olunmadığı için bir baskı veyahut sıkıntı 

yaşanmadığı söylenmiştir. Anne olmama konusunda okuryazar olmayan Nurgül, pişman 

olduğunu; ilkokul mezunlarından Leyla, pişman olduğunu ama evlilik dışı çocuk sahibi 

olmaya karşı olduğunu; Fatma, pişman olduğunu ama Allah’ın nasip etmediğini; Gizem, 

pişman olmadığını; zira ‘nasip’ olmadığını, yine de çocuk gördüğünde hoşuna gittiğini; 

Nesrin, eksik ve mutsuz hissettiğini; ortaokul mezunu Sevim, elinde olmadığı için pişman 

olmadığını (tüp bebek denediği için) ama eşine çocuk veremediğinin kendisini etkilediğini; 

lise mezunu Esra ise evliyken çocuk istediğini ama nasip olmadığını ve bu nedenle 

başkalarını (öğretmen, öğrenci gibi kendisinden küçükleri) kendi çocuğu yerine koyduğunu 

söylemiştir. Bu bakımdan bu görüşmecilerin çocuksuzluk konusunda düşünceleri, tutarlıdır. 

Çocuksuzluğun bedellerinin olup olmadığı konusunda ise görüşmecilerin hepsi 

herhangi bir bedel ödemediğini ve sıkıntı yaşamadıklarını söylemişlerdir. Bu görüşmecilerden 

Leyla, sadece evli olmadığı için çevreden sorular geldiğini; Fatma, çocuk özlemi yaşadığını; 

Nesrin, etrafındaki insanların kendisine karşı acıma duygusuyla baktığını; Sevim ise 

kaynanasından ve kayınpederinden olumsuz laflar işittiğini söylemiştir. Tüm bunlara rağmen 

görüşmeciler, herhangi bir bedel ödemediklerinin altını çizerek tekrarlamışlardır: 

Valla canım var. Çok geç oldum ha (geç yaşta evlendiğini kast ediyor). 

Keşke çocuğum olsaydı. Çocuk yapma zamanınız mı geçti? Evet. Menopoza 

girmeseydiniz çocuk sahibi olur muydunuz? Evet. Ama şimdi olmuyor (Nurgül, 

45, Evli, Ev Hanımı, Okuryazar değil, Çalışmıyor, Ekonomik bağımsızlığı yok). 

Yani. Benim elimde olmayan bir şey olduğu için herhangi bir şeyim yok 

yani. En çok eşime çocuk verememek beni biraz şey yapıyor. Eşinizin bu konu 

hakkındaki düşünceleri neler? Eşim bugüne kadar bana bir kere bile bu konuda 

baskı veya herhangi bir söz, davranış olarak bir tepkisi olmadı. Şimdiye kadar 



189 
 

aksine o daha pozitif bakan durumda. Destekçimdir. En son tüp bebeğe onun 

zoruyla gittim. Hani deneyelim, her seferinde yapalım diyordu. […] Herhangi bir 

sıkıntımız yok (Sevim, 45, Evli, Tekstil İşçisi, Ortaokul, Çalışıyor, Ekonomik 

bağımsızlığı yok). 

Peki, bu soruyu da yanıtlamak istemezseniz geçebiliriz. Tabii ki 

pişmanlığım var. Ama Allah nasip etmemiş. Nasipte olmayınca olmuyor. Benim 

iki evliliğimde de eşlerimden kaynaklı olmadı çocuklarım. Gittim tedavi oldum. 

[…] (Fatma, Bekâr-Boşanmış, 61, Fabrika İşçisi, İlkokul, Emekli, Ekonomik 

bağımsızlığı var). 

Çocuk gelişimi okumuştum ben. O zamandan beri, bir de hiç evliliği 

düşünmüyordum ben. Karşıma çıkınca evlilik yaptık 35 yaşında. Dedim hani bir 

tane kız çocuğum olsun. Öyle dedim işte. E bir de sevdiğim için. Olmadı ama. 

Yani nasip değilmiş. […] Fedakâr biriyim ben çünkü. Benim rahmetli annem de 

öyleydi. Ona benzemişim herhalde. Fedakârım yani. Çocuktan hiçbir beklentim 

olmaz. Öyle (Esra, 49, Bekâr-Boşanmış, Aşçı, Lise, Emekli, Ekonomik 

bağımsızlığı var). 

 Yani işittiğim lafları saymazsak, Allah’a şükür bir bedel ödemedim. 

Ödemek zorunda da kalmadım. Ne gibi laflar işittiniz? Yani etrafımdan 

duyduğum laflar hani. Kendi ailemden değil, eşimden değil de. Daha çok böyle 

etrafımdaki insanlardan işte. Hani “Aaa zavallı, çocuğu yok,” Bu insanı 

gerçekten psikolojik anlamda yaralıyor. İşte “Zavallı, bak bunun da çocuğu 

olmadı kaç senedir,” “Bu kadar tedavi, ilaçlar hepsi boşa gitti o paralar,” 

“Şuraya gitseydin çocuğun olurdu.” Sanki ben gidip bakkaldan kendime bir şey 

alıyormuşum gibi konuşmaları. Bunlar beni gerçekten çok üzüyor. Çok da 

yaralıyor (Nesrin, 45, Ev Hanımı, Evli, İlkokul, Çalışmıyor, Ekonomik 

bağımsızlığı yok). 

Evet. Mesela kaynanam ve kayınpederim tarafından çok etrafa söylenti 

yaydılar. Yani söylüyorlardı, çocuğu olmuyor. Bir ortama giriyorsun mesela. 

Fısıldaşmalar. İnsan kötü oluyor. Ama eşim öyle düşünmediği için çok 

etkilenmedim (Sevim, 45, Evli, Tekstil İşçisi, Ortaokul, Çalışıyor, Ekonomik 

bağımsızlığı yok). 

 

 Eğitim durumu bağımsız alt değişkeni bağlamında değerlendirildiğinde, eğitim 

seviyesi yüksek olan görüşmecilerin ‘anne olmama’ konusundaki düşünceleri pişman 

olma\olmama üzerinden anlatılmış; çocuksuzluğun bedelleri konusunda yalnızca 6 görüşmeci 

direkt olarak çocuksuzluğun bedellerinin var olduğunu söylemiştir.  

Anne olmama konusunda lisans mezunu görüşmecilerden Ezgi, pişman olmadığını ve 

evlenmemenin ve çocuk sahibi olmamanın başarı olduğunu; Ayşe, pişman olmadığını ve anne 



190 
 

olanların kibirliliğinin dikkatini çektiğini ifade etmiştir. Ayşe’nin, özellikle, “Eee ben bir 

kibirlilik görüyorum orada mesela. Nedense gözüme en fazla gözüken o. Kibirlilik ne 

anlamda peki, anne olanların kibirliliği mi? Evet. Anne olduğu için, hani çok kalabalık bir 

kaldırımda o bebeği o pusette yürüme, yürütme hakkı en birinci (hani yaşlılar da var sakatlar 

da var) hakkı kendinde görür, kendinde bulur bir kibirlilik görüyorum. Ben yaptımcılık bu. 

Ben yaptım işte, bu var ya bu, bunu ben yaptımcılık yani,” sözleri, annelik üzerinden 

kadınların ayrıcalık talep etmesi anlamında bir cinsiyetçi ikiyüzlülük örneğidir.  

Özlem, pişman olmadığını ve çocuk sahibi olmayı göze alamadığını; Zehra, zaman 

zaman pişman olsa da bunun kendi tercihi olduğunu; Canan, kaygı ve pişmanlık 

yaşamadığını; Duygu, anne olmamanın çok büyük rahatlık olduğunu; Pınar, pişman 

olmadığını ve kimseye yük olmayacağını; Nil, pişman olmadığını; zira partnerlerin 

istemediğini ve kendisinin de anne olma konusunda ısrar etmediğini; Aslı, anne olmamanın 

bir şey ifade etmediğini söylemiştir. Yüksek lisans mezunlarından Zeynep, kaygı ve 

pişmanlık yaşamadığını ve zaten abisinin çocukları olduğu için soy devamlılığının 

sağlandığını; Yağmur, anne olmadığı için daha az endişeli olduğunu; Gül ise pişmanlık 

yaşamadığını söylemiştir. Doktora mezunlarından İpek, geriye dönük yaşamadığı için endişe 

yaşamadığını; Ayça ise Türkiye koşullarında iyi ki anne olmadığını ve pişman olmadığını 

söylemiştir.  

 Çocuksuzluğun bedelleri konusunda ise lisans mezunlarından Ezgi, bedellerin 

olmadığını ve ‘neden evlenmedin’ sorusunun daha çok sorulduğunu; Ayşe, bedellerin 

olduğunu; zira ötekileştirmenin var olduğunu; Özlem, bedelleri olduğunu ve çevresindeki 

insanların kınayan, acıyan ve şaşıran bakışlarının olduğunu; Zehra, bedelleri olduğunu ve 

insanların kendisi için ‘eksik’ düşündüğü konusunda bir tahmininin olduğunu; Canan, 

bedelleri olmadığını ve bunun sosyo-ekonomik çevresinden kaynaklandığını; Duygu, 

toplumsal olarak bedellerinin olduğunu ama sağlam bir duruş ile bunun aşıldığını; Pınar, 

bedellerinin olmadığını ama çocuklarla ilişkide olmamanın güncel ritmi kaybetmeye neden 

olduğunu; Aslı ise bedelinin olmadığını ve insanların yaş aldıkça bundan şikâyet etse de kendi 

kafasındaki çocuk konusunun farklı olduğunu söylemiştir. Yüksek lisans mezunlarından 

Zeynep, çocuksuzluğun bir bedelinin olmadığını ve bunun yaşadığı eşitlikçi ortamdan 

kaynaklandığını; Yağmur, bir bedelinin olmadığını ve bunun nedeninin çevresindeki 



191 
 

insanların ‘sağlık’ sebebiyle olduğunu bildiğini; Gül ise bir bedelinin olmadığını söylemiştir. 

Doktora mezunlarından İpek, bir bedelinin olmadığını, bunun eğitimli aile ve çevresinden 

kaynaklandığını; Ayça ise çocuksuzluğun bedeli olmasa da evli olmamanın bedellerinin 

olduğunu söylemiştir.  

 Bu durumda eğitim seviyesi yüksek görüşmecilerden Zehra hariç anne olmama 

konusunda görüşmecilerin hepsi pişman olmadığını söylemiştir. Bedel ödeme konusunda ise 

Ayşe, Özlem, Zehra ve Nil hariç diğer tüm görüşmeciler, çocuksuzluğun bireysel ve 

toplumsal olarak bir bedelinin olmadığını söylemişlerdir. Burada özellikle yaşanılan çevre ön 

planda olmuştur. Örneğin İpek, eğitimli bir çevreye sahip olduğu için çocuksuzluğun bireysel 

ve toplumsal olarak bedellerinin olmadığını söylemiştir: 

Zaman zaman oldu. Ama yapacak bir şey yok yani. Böyle kabullendim 

hayatı. Oldu, zaman zaman oldu tabi. Ama bunun için kendimi dağlara taşlara 

vurmadım yani. Bu durum sizin tercihiniz mi aslında? Hmm, yani benim 

tercihimdi (Zehra, 59, Bekâr, Öğretmen, Lisans, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı 

var). 

Hayır... Karar verdim, pişman mıyım? Hayır, değilim. Eee başka koşullar 

altında olur muydu? Olurdu ama herhalde öbür hayatımda (gülüyor). Bu hayatta 

gene göze alamazdım. Başka bir hayatta olabilirdi belki (Özlem, 57, Bekâr, 

Çevirmen, Lisans, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı var). 

Yani şimdi Türkiye koşullarına bakınca pişmanlığım değil, “Ay iyi ki anne 

olmamışım,” diyorum (gülüyor). […] Dalga mı geçiyorsunuz? Şu koşullarda kim 

pişman olur keşke çocuk sahibi olsaydım diye (gülüyor). Olanlar var tabii ki. 

Tebrik ediyorum onları. Şu günkü Türkiye’ye, hayatımda hani bir takım dönüm 

noktalarında hayatımda verdiğim çok önemli kararlar oldu. Kıbrıs’a gitmek, 

sonra tekrardan İstanbul’a dönmek işte, bilmem… Çok hayati kararlar oldu. O 

hayati kararlardan biri çocuk sahibi olmamış olmak. Ay acayip doğru yapmışım 

diyorum ve kaybettiğim sevgilime teşekkürler ve minnetler yolluyorum, “İyi ki 

beni doğurtmadın, ben ne yapacaktım şimdi?” diye yani. […] Onu görüyorum 

ben, var şimdi arkadaşım Kıbrıs’tan gelecek. Torunu var, acayip keyifle 

eğleniyor, çünkü sadece hafta içi bir iki kere falan üstleniyor, bakımını. O zaman 

bayılırsın yani. Öyle bir ilişkiye taparsın. Yok, çok pişmanlık duymadım. 

Kedilerim var. Onlarla mutluyuz (Ayça, 64, Bekâr, Akademisyen, Doktora, 

Emekli, Ekonomik bağımsızlığı var).  

(Gülüyor, düşünceli) Olmaz mı? Bireysel ve toplumsal olarak 

çocuksuzluğun bedelleri var. Yani biz onları ayırıyoruz. Onlar bizi ayırıyor. 

Ötekileştirme diye bir şey var. Arkadaşlar arasında var. Bir kere her şeyden önce, 

yani anne olmak gerçekten bambaşka bir balonun içinde yepyeni bir ekosistemde 

yaşamaya başlamakmış gibi hiçbir zaman çocuk sahibi olmamış birinin tahayyül 



192 
 

edemeyeceği, zihninde canlandıramayacağı, hissedemeyeceği bazı duyguların 

varlığından söz ediliyor. Oysa ben hayvanlarla bu düşkünlüğü, bir annenin 

çocuklarıyla kurduğu düşkünlüğün benzerini hayvanlarla kuran insanları, ben 

değilim onlardan biri ama şahit oldum. Hani bu duyguyu sadece tatmak için 

doğurmuş olarak anne olmanın bir sınır, hani orası ancak bir şartı diyemem 

(Ayşe, 49, Bekâr, Serbest Meslek, Lisans, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı var).  

Çocuksuzluktan çok evli olmamanın bedeli oluyor doğrusunu isterseniz. 

Bir kere bugün yaygın olan siyasi iktidarın düşüncesine bakarsanız, hani bir adım 

sonra sabun yapacak benim gibileri mesela, çünkü evli olmadım ve doğurmadım. 

Çok kabahatliyim o yüzden. Hani sabun olmaya aday, ilk grupta yer alıyorum. 

Çocuk doğurmak, benim yaşadığım toplum kesiminde fazla değil ama statü 

kazandırır bir kadına. Yani çocuksuz bir kadın statü kazanmamış oluyor. Özellikle 

böyle feodal yapının çözülmediği bölgeler söz konusuysa, eminim, belli bir 

hiyerarşik önem kazanıyordur çocuk sahibi olan kadın. Benim yaşadığım çevre 

için evli olmamak, daha ziyade dezavantaja yazıyor. Yani evli olman bekleniyor. 

Evli değilsen, hep, kadın ya da erkek evli değilsen şüpheyle bakar toplum sana. 

Evli olmayan bir kadınsan, “Çok fazla serbest, hafif bir kadın mısın?” Mesela bu 

sorgulanır. Evli olmayan bir erkek isen, “Eşcinsel misin?” Bu sorgulanır. O 

yüzden çocuk sahibi olmamaktan çok benim yaşadığım toplum kesimi için evli 

olmamanın bedeli var. O bedeli ödüyorsun. […] (Ayça, 64, Bekâr, Akademisyen, 

Doktora, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı var).  

Yok, bir bedel ödemedim. Hani etrafımdaki hiç kimse, ben şanslıydım, 

etrafımdaki hiç kimse, işte eşimin ailesi olsun, kendi ailem olsun ya da çevremden 

hiçbir şekilde bu konuda yargılanmadım. Hani sağlık nedeniyle olduğu 

biliniyordu ama gene de herhangi iğneleyici bir laf işitmedim. Bir tane bile. O 

yüzden eğer, herhalde öyle bir şey olsaydı çok daha zor olurdu. Zaten benim 

kendime yaptığım bir baskı vardı. Kendim zaten çok üzülüyordum. Ama 

toplumdan öyle bir baskı almadım (Yağmur, 50, Evli, Satış Müdürü, Yüksek 

Lisans, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı var). 

 

Neticede eğitim, çalışma, ekonomik bağımsızlık ve kadınlık bilinci seviyesi düşük 

olan görüşmecilerin anne olmama konusunda pişmanlık duygusu; eğitim, çalışma, ekonomik 

bağımsızlık ve kadınlık bilinci yüksek kadınlarda nazaran daha fazladır. Çocuksuzluğun 

bireysel ve toplumsal bedelleri konusunda ise eğitim seviyesi düşük görüşmecilerin 

uğradıkları baskının bilincinde olmadığı anlaşılmaktadır. Eğitim seviyesi yüksek kadınlar ise 

çoğunlukla yaşadıkları sosyo-ekonomik ortam nedeniyle bir bedel ödemediklerini 

söylemişlerdir. Bu bakımdan toplumsal ve psikolojik olarak anne olmama ve çocuksuzluğun 

bedelleri; eğitim, çalışma durumu, ekonomik bağımsızlık ve bilinç düzeyi temelinde yani 

sosyo-ekonomik ve kültürel olarak şekillenebilmektedir. Görüşmecilerin yanıtlarında net bir 



193 
 

biçimde cinsiyetçiliğe dair bir söylem tespit edilmemiş; ‘gönüllü’ çocuksuzluk üzerine 

yapılan araştırmalarda ataerkil toplumsallaşma içinde bu tercihi yapan ya da anne olamayan 

kadınların zorluklar yaşadığı üzerinde sıklıkla durulsa da görüşmecilerin çoğunun 

söyleminden hareketle -her eğitim seviyesinden- bir bedel ödemediği tespitinin yapılabileceği 

düşünülebilir. Aşağıdaki verilerin analizinden de anlaşılacağı üzere kadınlar, şahıslarına 

yönelik fiziksel ve psikolojik şiddet uygulanmadığı sürece -“Neden evlenmedin?” ya da 

“Çocuk düşünmüyor musun?” gibi simgesel şiddet örneği sorular-, bir bedel ödemediklerini 

düşünmektedirler.  

 

 6. Çocuksuz Yaşam ve Toplumsal Yansımaları 

 Araştırmada, “Çevrenizde çocuk sahibi olup olmadığınızı veyahut ne zaman çocuk 

sahibi olacağınızı soranlar var mıdır? Var ise mevcut durumunuzu nasıl ifade ediyorsunuz?” 

sorusu, toplumsal baskı ile yüzleşmesi ve kadının bu baskı altında ezilip ezilmediği veya buna 

karşı eleştirilerin olup olmadığının anlaşılması için sorulmuştur. Bu soruyla ilintili olarak, 

“Çocuksuz olduğunuz anlaşıldığında ne tepki alıyorsunuz?” şeklindeki soru ise aynı şekilde 

meşrulaştırma zemini ve cinsiyetçi ikiyüzlülüğe dair düşüncelerin anlaşılması içindi. Burada 

tutum ve davranış arasındaki tutarlılığın gözlemlenmesi hedeflenmiştir.  

 Eğitim durumu bağımsız alt değişkeni bağlamında değerlendirildiğinde, eğitim 

seviyesi düşük kadınların hepsi, çocuğunun olup olmadığına dair sorularla karşılaştıklarını 

söylemişlerdir. Okuryazar olmayan Nurgül, ilk olarak bu tarz soruların sorulmadığını söylese 

de daha sonra bazı insanların, çocuksuzluğu konusunda bazı sorular sorduğunu ama herhangi 

bir tepki almadığını eklemiştir. İlkokul mezunlarından Leyla, bu tarz sorular ve tepki 

almadığını ama ‘neden evlenmiyorsun’ sorusunun geldiğini; Fatma, çevresindeki insanların 

çocuksuz olduğunu bilmediğini ve bilen olursa olumsuz tepkilerin gelebileceğini; Gizem, 

soranların olduğunu ve ‘istemedim’ diyerek umursamadığını; Nesrin, 22 yıldır evli olmasına 

rağmen sürekli bu soruların geldiğini, insanların kendisine acıma duygusu ile baktığını ve bu 

soruların çoğunlukla anne olanlardan geldiğini; ortaokul mezunu Sevim, bu tarz soruların 

geldiği ortamlara girmediğini, soranlara ‘Allah isterse olur’ dediğini, küçümseme ve teskin ile 

karşılaştığını; lise mezunu Esra ise bu tarz soruları ‘olmadı’ şeklinde cevapladığını ve 



194 
 

insanların kendisine üzülen ve acıyan gözlerle baktığını söylemiştir. Dolayısıyla eğitim, 

çalışma, ekonomik bağımsızlık ve kadınlık bilinci seviyesi düşük olan görüşmecilerin 

çocuksuz bir yaşamı meşrulaştırma zeminini önceki sorulara verdikleri yanıtlar 

oluşturmaktadır: 

Ailemin dışında, çevremde kimse beni bilmiyor. Evliyim biliyorlar. Dul bir 

kadını kimse evine almıyor. Bunu yaşamadan bilemezsin. Allah göstermesin. Hani 

dul diyor, kocama el koyar, göz koyar. Ben diyorum var çocuklarım. […] Ondan 

sonra işim var, iki tane çocuğum var diyorum yurt dışında. Biri kız biri oğlan. 22 

senedir yalnızım, yalnız yaşıyorum, bir daha da evlenmedim diyorum. Ama gerçek 

hayatta değilim, çünkü ben yeğenimin oralara gittiğimde, herkes yanlış anlardı 

beni. Bakış açıları farklı olurdu. Dul bir kadın olarak. Kendi çocuksuzluk 

durumunuzu akrabalarınıza nasıl ifade ediyorsunuz peki? Akrabalarımdan 

herkes biliyor. Dışarıdan gelen insanları pek evime sokmuyorum. Bir mesafe 

koyuyorum (Fatma, Bekâr-Boşanmış, 61, Fabrika İşçisi, İlkokul, Emekli, 

Ekonomik bağımsızlığı var). 

Çocuksuz olduğumu öğrenirlerse, çok farklı tepki alırdım. Hele bizim 

toplumlumuzda. İnsanların ağzı torba değil, büzemiyorsun, çünkü biraz da semt 

olarak da fark ediyor. Eğer yükseklerde olmuş olsaydık, kültür farklılığı olsaydı, 

belki şey yapmazlardı ama bu çevrede kültür farklılığı, ben göremiyorum. Kötü 

bakıyorlar. Çocuklarım var deyince insanların bakış açısı, babaanne olmuş, 

torunları var şeklinde oluyor. Yani şöyle, kocalarını benden kıskanmıyorlar. Ben 

de o eve rahat girip çıkabiliyorum. Eğer ben dul deseydim, iki kere boşandım… 

Beni hayatta kimse evine sokmaz. Diyecekler ki bu bir kere evlenmiş ayrılmış, 

ikinciye kim bilir ne var. Belki de kocalarını bu aldattı (Fatma, Bekâr-Boşanmış, 

61, Fabrika İşçisi, İlkokul, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı var). 

Yani 22 yıldır evli olmama rağmen, sürekli karşılaştığım insanlar, 

tanıdığım insanlar da bilen insanlar da sürekli soruyorlar. İlk sordukları soru: 

“Çocuğun olmadı mı?”, ya da “Bir şey yapmadın mı?” Sanki ben 

yapmıyormuşum gibi. Sadece dediğim ‘hayır’ oluyor. Allah’ın ol demesini 

bekliyorum (Nesrin, 45, Ev Hanımı, Evli, İlkokul, Çalışmıyor, Ekonomik 

bağımsızlığı yok). 

Genelde daha çok soru sormak istiyorlar. Ama ben cevap vermediğim için 

susuyorlar. Yüzlerinde nasıl bir ifade oluyor peki? Böyle bir acıma duygusu. İşte 

en kötüsü de o. Böyle acıyarak bakıyorlar yüzüne. “Vah vah vah, zavallı.” 

Bilmem ne. Ben zavallı değilim. Yani Allah bana bahşetmediyse benim elimden 

bir şey gelmiyor. Bu soruları genelde kimden duyuyorsunuz? […] En çok da 

zaten anneler soruyor. Anne olamayanlar ya da bekâr olanlar daha çok beni 

kırmamak için üzmemek için fark ediyorum, imtina ediyorlar. Anne olanlar daha 

da özel sorulara kadar bile af edersiniz giriyorlar. Önceden izin veriyordum, 

cevap veriyordum sordukları sorulara. Ama artık cevap vermiyorum. Bu benim 

hayatım yani kimseyi ilgilendirmiyor (Nesrin, 45, Ev Hanımı, Evli, İlkokul, 

Çalışmıyor, Ekonomik bağımsızlığı yok). 



195 
 

 

Eğitim durumu bağımsız alt değişkeni bağlamında değerlendirildiğinde, eğitim 

seviyesi yüksek olan görüşmecilerin çoğu, çocuğunun olup olmamasına dair soruları ya hiç 

almadıklarını ya da bu soruları, yabancılardan veyahut tanımadıkları insanlardan aldıklarını 

söylemişlerdir. Bunun nedenini ise sahip oldukları sosyo-ekonomik çevrelerini oluşturan 

kişilerin hem yaşam tarzlarını bilmeleri hem de bu kişilerle benzer özelliklere sahip olmaları 

şeklinde gerekçelendirmişlerdir.  

Lisans mezunlarından Ezgi, kendisini tanıyanların ve yakın çevresinden insanların bu 

tarz soruları sormadığını, tanımadığı insanların sorduğunu ve çocuksuz olduğu anlaşıldığında 

dış görünüşü itibariyle herhangi bir tepki almadığını söylemiştir. Ayrıca arkasından ‘zavallı’ 

dendiğini de düşünmediğini eklemiştir. Ayşe, “Bana sen mi bakıyorsun?” cevabını verdiğini 

ve bir yaştan sonra insanların bu konuya girmediğini; Özlem, çocuksuz olmasından ziyade 

evli olmamasının tepki aldığını ve bu tepkilere gülerek yanıt verdiğini söylemiştir. Zehra, 

sorulan sorulara cevap vermek zorunda olduğunu hissetmediğini ve gerektiğinde  “Çocuğum 

yok, çünkü evli değilim,” cevabını verdiğini ve tepki almasa da insanların kendi aralarında 

konuştuğunu belirtmiştir. Canan, aile ve çevresinin bildiğini ve yalnızca psikolog olduğu için 

danışanlarının bu tarz sorular sorabildiğini; Duygu, “Hiç düşünmediniz mi?”, “Çok ilginç,” 

diyenlerin olduğunu, bazılarının acıyan gözlerle baktığını, bu soruların genellikle erkeklerden 

gelmese de doğulu, köylü, genç erkeklerden geldiğini ve yaş ilerledikçe bu tarz soruların 

azaldığını söylemiştir. Pınar, yaş ilerledikçe bu soruların azaldığını ve arkadaş ortamında bu 

konuların konuşulduğunu; Nil, evli olduğu dönemde birkaç kişinin bu tarz sorular sorduğunu 

ama yaş ilerledikçe azaldığını; Aslı ise geçmişte aile ve çevre dışında bazı insanların bu tarz 

sorular sorduğunu, genç yaşlarda ise ‘üzülme’ diyenlerin olduğunu söylemiştir. Yüksek lisans 

mezunlarından Zeynep, yeni tanıştığı insanların çoğunlukla evli olup olmadığını merak 

ettiklerini ve yaş ilerledikçe bu soruların azaldığını; Yağmur, önceleri, insanların tatlı tatlı 

“Çocuk düşünmüyor musun?” deseler de belli bir yaştan sonra bu soruların sorulmadığını, 

sağlık sebebiyle çocuk sahibi olamadığı bilindiği için olumsuz tepki almadığını; Gül ise 

soranlar olsa da “Hayır, yok,” cevabını verdiğini, insandan insana değiştiğini ve bazılarının 

“Vah, vah yazık!” gözüyle baktıklarını hissettiğini söylemiştir. Doktora mezunlarından İpek, 

ilk kez tanıştığı insanların bu tarz sorular sorduğunu ve “Hayır, evli olmadığım için çocuğum 



196 
 

yok,” cevabını verdiğini, tepki almadığını ve sadece sorulan sorulara yanıt verdiğini; Ayça ise 

aile içinde bu çocuksuzluğa dair soruların gelmediğini, daha çok evli olmamanın bedeli 

olduğunu ve yaş ilerledikçe bu tarz soruların azaldığını; zira hem birbirine benzeyen sosyo-

ekonomik bir çevrenin bunda etkili olduğunu belirtmiştir: 

Yakın çevrem, beni tanıyanlar, çok yakın olmasına da gerek yok. İş yerim 

olsun, sosyal çevrem olsun, arkadaşlarım, akrabalarım. Asla böyle bir soru 

sormak, akıllarına gelmez zaten, çünkü onlar beni ben olarak bilirler ve benim 

nasıl mutlu olduğumu, olacağımı bilirler. Akıllarına gelmez böyle bir soruyu 

sormak ama dışarıda hiç tanımadığım, hani bir yerde otururken yanınıza bir teyze 

gelir ve o sorar ancak. İşte o zaman da karşıdakinin alabileceği şekilde 

anlatmaya çalışıyorum. […] (Ezgi, 49, Bekâr, Öğretmen,  Lisans, Çalışıyor, 

Ekonomik bağımsızlığı var). 

Çocuksuz olmam değil, evlenmemem daha çok tepki aldığım şey toplumda. 

Ben onu çok daha net gördüm. Çok ilginç. “Hiç mi evlenmediniz?” (gülüyor) diye 

sorarlar. “Hiç mi evlenip boşanmadınız?”[…] Kocam olmasa kabul ama 

evlenmemek asla şey değil yani. Özellikle orta tabaka ve altındaki zihniyetler için 

ki sokakta onlarla çok haşır neşirim yani. Hep bu tepkiyi aldım ben. Ve genellikle 

arkadan gelen tepkilerin yüzde doksanı öyle. “Ay! Çok iyi yapmışsınız diyorlar.” 

Kadınlardan gelen tepkiler öyle. Ama şimdi onların hayatında kocalarını al, 

hüngür hüngür ağlarlar. O da başka yani. İnsanlar, evlilik ve çocuk arasında 

bağlantı kuruyorlar sanırım. Olabilir, evet. Evet, hani evli olup çocuğunun olup 

olmaması da kabul ediliyor yani evli olsam daha kabul edecekler. Ya çocuğunun 

olmaması, ben hâlâ ordayım. Evli olmamak, kafaları almıyor yani. Bir kadının 

evli olmadan tek başına kalmasını kabul etmiyorlar. Yani kafaları zor alıyor. […] 

Bunun bir seçim olabileceğini anlamıyorlar. Yani öyle bir şeyi kabul edemiyorlar 

(Özlem, 57, Bekâr, Çevirmen, Lisans, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı var). 

Evet, tabi, bazıları acıyan gözlerle bakıyor. Bazıları, “Vay aferin be, 

şimdiki aklım olsa ben de...” diyor kadınlar. Erkekler karışmaz, pek sormazlar 

yani. Ancak işte benim altımda çalışan daha doğulu, köylü, genç erkeklerden 

böyle sorular geliyor tabi. Şeyden gelmez yani, kendi seviyenden erkekler 

sormazlar. Kadınlar bu konuda daha tacizkâr diyelim (Duygu, 59, Bekâr, Mimar, 

Lisans, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı var). 

Aslında bu da insanına göre değişiyor. Yani işte şeyi anlattım, Bodrumlu 

teyzeleri. Onların birçoğu, benim çocuğum olmadığı için “Vah, vah, yazık,” 

gözüyle baktıklarını hissediyorum yani. Ama bu benim için bir şey ifade etmiyor 

tabii. Başka, yani, kendi çevremdense, bir şey ifade etmeyen tepkiler alıyorum. 

“Aaa! Öyle mi? Peki,” deyip, bir saniye sonra geçiyorlar. Yani o sadece çocuğum 

olup olmadığını merak ediyorlar yani. O yüzden soruyorlar. Ama orada bir 

tepkisel bir durum olmuyor. Sadece daha başka yerlerde, küçük yerlerde, işte 

özellikle işte Bodrum’u biliyorum çok, yazın orada olduğumuz için. Oradaki 

insanlar yani. Ama çok uzun süredir birlikte olduğumuz için şey yapmıyorlar. Bu 

hüzünlü hali sürdürmüyorlar, yani biliyorlar çünkü. Ama ilk zamanlarda daha 



197 
 

yaşlı olanlar, hele çok üzüntüyle bir an evvel çocuk sahibi olmamı yoksa 

ihtiyarladığımda ortada kalacağımı defaatle söylediler yani (Gül, 62, Evli, Editör 

ve Seramikçi, Yüksek Lisans, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı var). 

Ya şimdi artık belli bir yaşa geldiğim için bu yaştan sonra sormuyorlar. 

Ama hani o dönemde böyle tatlı tatlı “Çocuk düşünüyor musunuz?” diyenler 

oluyordu ama hani benim böyle hep anaç tip olduğum, çocukları çok sevdiğimi ve 

yaşadığım bu süreci zaten hep yakın çevrem biliyordu. O yüzden hani sürekli bu 

soruyla da karşılaşmıyordum. Ama mutlaka eşime sormuşlardır ya da bana direkt 

sorulmadı çok fazla. Onu söyleyeyim (Yağmur, 50, Evli, Satış Müdürü, Yüksek 

lisans, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı var). 

Bir şey olmuyor. Yani bu mesela nasıl oluyor? Biliyorsunuz. Türkiye’de ilk 

tanıştığınız bir insan, bir otobüs yolculuğunda bile yapsanız, yanınıza bir kadın 

oturursa, “Kimsin? Nesin? Necisin? Evli misin? Bekâr mısın? Çocuk var mı?” 

diye hemen başlarlar. Bu tip karşılaştığım olaylarda tabii ki soran oldu 

“Çocuğunuz var mı?” diye. Hayır, yok dedim. “Niye yok, olmadı mı?” diye 

sordular. Hayır, ben evli olmadığım için çocuğum olmadı. Bu sefer “Niye 

evlenmediniz?” diye sordular. Ama bunlar benim yakın çevrem, sürekli ilişki 

içinde olduğum insan grubu değil. Ya onlara da yani işte nedenleri konusunda 

cevaplarımı verdim. Tabii ki oldu. Olmaz olur mu (İpek, 66, Bekâr, Özel Sektör, 

Doktora, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı var)? 

 

Bu bakımdan belli bir yaştan sonra çocuk sahibi olunup olunmadığına yönelik soruların 

azalması, yaş ilerledikçe doğurganlığın kaybedilmesine yönelik örtük çağrışımdır yani bu 

yönde bir taraflılık sergilenir. Aynı zamanda simgesel şiddet bağlamında da yaşı ilerleyen 

kadına çocuğunun olup olmaması sorulmazken; erkeklere böyle soruların sorulması için bu 

konu geçerli bir gerekçe değildir. Diğer görüşmecilerin aksine eğitim, çalışma, ekonomik 

bağımsızlık ve kadınlık bilinci yüksek olan görüşmecilerin gerek benzer gerekse de görece 

daha gelişmiş sosyo-ekonomik çevreye sahip olmaları, çocuksuzluk konusunda daha bilinçli 

olunmasına etki etmektedir. Bu görüşmeciler, çoğunlukla çocuksuzluğun bir bedeli 

olmadığını söylemektedirler; zira bu tarz sorular bir baskı olarak görülmemektedir. Genel 

olarak değerlendirildiğinde meşrulaştırma zemini sunma ihtiyacı, çoğu görüşmeci için 

cinsiyetçi ikiyüzlülüğe varacak biçimde cinsiyetçiliği yeniden üretmektedir. 

 

 

 



198 
 

 7. Çocuksuzluk ve Özgürlük İlişkisi 

Sizce çocuksuzluk ve özgürlük arasında bir bağlantı var mıdır?” şeklindeki soru ise 

kadın bedenine ve kadın kimliğine dair düşüncelerin anlaşılması ve özgürlüğün bedelinin olup 

olmadığının tespit edilmesi için sorulmuştur. Bu alanda yapılan araştırmalar çocuksuzluk ile 

özgürlük arasında güçlü bir bağlantının olduğunu göstermektedir. Kadının kendi bedeni ve 

yaşamı için sahip olduğu\talep ettiği özgürlük; eğitim, ekonomi, hukuk ve aile yaşamı gibi 

birçok alanda değerlendirilebilir. Gönüllü çocuksuzluk üzerine yapılan araştırmalar, 

kadınların özgürlük adına çocuksuzluk kararı alabileceğinin (Veevers, 1973, s.200-204) altını 

çizmektedir. Dolayısıyla burada çocuksuzluk ve özgürlük arasındaki ilişki; görüşmecilerin 

anlatılarına göre şekillenmiştir.  

Eğitim durumu, çalışma durumu, ekonomik bağımsızlık ve kadın 

mücadelesiyle\feminizmle kurulan ilişki bağımsız alt değişkenleri bağlamında 

değerlendirildiğinde, bu görüşmecilerden yalnızca Leyla (47, Bekâr, Lobi Personeli, İlkokul, 

Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı yok) annelik kutsal olsa da çocuksuz bir hayatın özgürlük 

olduğunu söylemiştir. Diğer görüşmeciler çocuğun olup olmamasının özgürlük ile bağlantısı 

olmadığını; çocuğun, özgür olmaya etki etmediğini ve çocuğun olmasının şu anki yaşamlarına 

etki etmeyeceğini belirtmişlerdir: 

Valla yok. Neden yok peki? Valla yanımda yok öyle bir şey. Yani siz 

çocuksuz olduğunuz için özgür olduğunuzu düşünüyor musunuz mesela? Yok, 

valla özgür değilim. Mutlu da değilim. Rahat da değilim. Bir çocuk olsaydı daha 

iyi olurdu. Ne anlamda iyi olurdu? Çok istediğiniz için mi? Ahhh (iç çekiyor) … 

Annelik çok güzel bir şey (Nurgül, 45, Evli, Ev Hanımı, Okuryazar değil, 

Çalışmıyor, Ekonomik bağımsızlığı yok). 

Bence çocuksuz hayat özgürlüktür. Çocuk, birazcık, hayatı her konuda, 

anne olduğun zaman, bana göre, her şeyini ona göre düzenlemen lazım. Annelik 

çok kutsal bir şey. Çocuğun için her şeyden vazgeçmen lazım. Benim için çocuk 

durumu çok farklı (Leyla, 47, Bekâr, Lobi Personeli, İlkokul, Çalışıyor, Ekonomik 

bağımsızlığı yok). 

 

Eğitim durumu, çalışma durumu, ekonomik bağımsızlık ve kadın 

mücadelesiyle\feminizmle kurulan ilişki bağımsız alt değişkenleri bağlamında 

değerlendirildiğinde lisans, yüksek lisans ve doktora mezunlarının hepsi çocuksuzluk ve 



199 
 

özgürlük arasında bağlantı olduğunu söylemişlerdir. Yalnızca lisans mezunlarından Ezgi, 

özgür bir yaşam için evlenip çocuk yapmadığını, çocuklu insanların daha özgür olduğunu 

söylemiştir, çünkü kendisinin evcil hayvanlarıyla seyahat edemediğini belirtmiştir. Aslı ise 

felsefi anlamda bir özgürlük yaklaşımıyla çocuksuzluk ile özgürlük arasında bir bağlantı olsa 

da özgürlüğün, insanın kafasında olduğunu ve çocuğun bu özgürlüğü çok fazla 

sınırlamadığını söylemiştir: 

Bakın bu çok çok güzel bir soru. Şimdi ben bu yüzden evlenip çocuk 

yapmadım. Dedim ya özgürlüğüme çok düşkünüm. Ama şöyle de bir durum var… 

Eğer siz vicdanlıysanız, merhametliyseniz, dürüstseniz, düzgün yaşamaya 

çalışıyorsanız, sorumluluk gelip sizi bulur. Her ne kadar sen sorumluluk 

almayacağım diye çocuk sahibi olmasan da o vicdana sahip isen, o özgürlüğü 

yaşayamıyorsun. Ha nedir, şu anki benim düşüncem, herhalde çocuk sahibi olmak 

daha büyük özgürlük. Öyle mi? Ne anlamda peki? Şu anlamda, vicdanlı olduğum 

için sokak kedilerini, arabama bile sokak kedisi koydum, çünkü evdekiler kabul 

etmediği için arabamı bile onlara tahsis ettim. Şimdi çocuğun olduğu takdirde 

alırsın çocuğunu, gideceğin yere gidersin. İşte gezeceğin yere de gidersin, tatiline 

de gidersin. Her şeyi yaparsın çocuğunla. Ama çocuk dışındaki canlılarla 

tamamen kısıtlanıyor hayatın. E sen vicdanlı, merhametli bir insan olduğun için 

de o sorumluluğu mutlaka alıyorsun bir şekilde. […](Ezgi, 49, Bekâr, Öğretmen,  

Lisans, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı var). 

Hayır, yok. Bence özgürlük insanın kafasında. Çocuğun olup olmaması 

etkilemiyor aslında diyorsunuz. Ya tabii ki etkiliyor. Fiziksel koşullar açısından 

etkiliyor. Etkilemez olur mu? Hani doğduğu zaman emzirmek gerekiyor işte. Veya 

hastalandığı zaman başında sabaha kadar oturup, sonra da işe gitmek 

gerekebilir. Günlerce hastaneye gitmek gerekebilir. Bir sürü şey var. Ve ya 

maçına gitmek gerekebilir, kutlama törenine gitmek gerekebilir. Tabi vakti 

sınırlayan şeyler ama bence insanın özgürlüğünü sınırlayan şeyler değil yani. 

Canının her istediğini yapmak, benim anladığım özgürlük değil. Sizin kafanızdaki 

özgürlük çok başka bir yerde. Tabi yani ben şimdi gönüllü olarak yeğenimi gittim 

okuldan aldım, geldim onunla oynadım. İşte ne bileyim hastalandığı zaman geldi, 

bende kaldı günlerce. Şimdi ne zaman isterse benimle yaşayabilir. Bu benim 

özgürlüğümü kısıtlamıyor. Tabii ki fiziksel olarak her şeyi yapmamı engelliyor 

ama o başka bir şey yani. Bence o başka bir şey. O özgürlüğü kısıtlamak değil. 

Zaten çok meraklıysam, formülünü de bulurum diye düşünüyorum. Yani özgürlük 

derken, fiziksel özgürlük… Yani insanın her canının, inanın çocuğum yok, her 

istediğimi yapabiliyor muyum? Hayır. Engeller var. O çocuk bence bir bahane 

(Aslı, 65, Evli, Elektronik Mühendisi, Lisans, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı 

var). 

Yüzde yüz. Biraz açabilir misiniz? Özgürlük tanımı sizin için nedir? (İç 

çekiyor) Yani, ben tabi kendi annemle olan ilişkimi düşünerek, ilk hani böyle bir 

çocuk yapmak istemediğimi aslında düşünme anımda şu aklıma geldi: Çocukken 

annesine çok bağlı bir çocuktum ben. Annem de 9-6 çalışan bir anneydi. Hani 



200 
 

böyle bir evde onu bekliyor olma hissini çok iyi hatırlıyorum. Özleme hissini. Tabi 

ben 74 doğumluyum. Yani bizim dönemimizde çocukların gidebileceği, tüm gün 

yuva vs. bu kadar yaygın değildi. Sonuçta evde ya bir büyükanne işte ya da bir 

bakıcı. Yani o da gündelikçinin bakıcı olması şeklinde hani, bir böyle pedagojik 

bir bakıcı değil. O yüzden böyle bir okumaya başlayıncaya kadar çok net bir 

özleme hissi ve yalnızlık hissi hatırlıyorum ve benim için bir bağımlılık bu. Hani 

birine muhtaç olma gibi. Evet, ve acısını çektim demeyeyim. Annem çalışmış 

olduğu için gurur duyuyorum. Onun sayesinde hayatımdaki bütün isteklerimi 

gerçekleştirdim. Eğitimim, profesyonel hayatım, müthiş bir desteğini gördüm. 

Asla suçlamam ama şunu biliyorum. Yani özünde evet, çocuk dediğin şey her 

akşam o anneyi eve bekler. Ben onu bekliyordum. Yakın bir arkadaşım ikizleri 

var. Geç anne oldu. Ondan da aynı şeyi duyuyorum ama o çok isteyerek oldu. 

Hani hatta anne olabilmek için evlendi. İşte tüp (bebek) yaptı epey acı çekerek. En 

sonunda ikizlerine kavuştu ve onun mutluluğunu görüyorum ama mesela hayatta 

kendini o annelikle tanımladığını da görüyorum. Ben ondan kaçtım. Hani benim 

için eş olmak, anne olmak. Bunlar daha geride olması gereken şeyler bence. Ben 

mesleğimle önde olmayı seviyorum. Hani bir çocuk olsaydı da gerçekten onun 

ihtiyaçlarını gideremezdim. Belki de bunu bilerek biyolojimi durdurdum ve hiç 

çocuk sahibi olmadım. Bilemiyorum (Zeynep, 48, Bekâr, Sanat Yöneticisi, Yüksek 

lisans, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı var). 

 

Psikolog Jülide Aral’ın değerlendirmesiyle, ‘evde annelerini bekleyen çocukların’ anne 

olmama kararı verebilmeleri, olasıdır. Genel olarak değerlendirildiğinde eğitim, çalışma, 

ekonomik bağımsızlık ve kadınlık bilinci seviyesi düştükçe, çocuksuzluk ve özgürlük 

arasında kurulan bağlantı zayıflamakta; yükseldikçe de çocuksuzluk ve özgürlük arasında 

kurulan bağlantı güçlenmektedir. 

 

 8. Kürtaj ve Tüp Bebek Uygulamaları  

 “Hiç kürtaj oldunuz mu? Olduysanız sebebini anlatabilir misiniz?” şeklindeki soru; 

toplumsal baskı, eşin istememesi, evlilik dışı gebelik, yaşın erken olması, geç yaşta gebeliğin 

sakıncaları, çocuğun down sendromu gibi genetik bir hastalığının olması gibi zorunluluklar 

mı söz konusudur yoksa buna mecbur olmadan özgürce alınan bir karar mı ya da değil mi 

durumunu tespit etmek içindi. “Hiç tüp bebek tedavi girişiminiz oldu mu?” sorusu olmuştur. 

Bu soruda çocuksuzluktan memnun olduğunu beyan etmiş olsa dahi, bunun davranış ile teyit 

edilip edilmediği kontrol edilmek istenmiştir. 



201 
 

 Eğitim durumu, çalışma durumu, ekonomik bağımsızlık ve kadın 

mücadelesiyle\feminizmle kurulan ilişki bağımsız alt değişkenleri bağlamında 

değerlendirildiğinde, eğitim seviyesi düşük kadınların hiçbiri kürtaj olmamıştır. Bu 

görüşmecilerden Leyla (47, Bekâr, Lobi Personeli, İlkokul, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı 

yok) evli olmadığı için çocuk sahibi değildir, kürtaja karşıdır ve hiç tüp bebek tedavi girişimi 

olmamıştır. Esra ise (49, Bekâr-Boşanmış, Aşçı, Lise, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı var) 

evli olduğu yıllarda çocuk istemiş ve hiç kürtaj ve tüp bebek tedavi girişimi olmamıştır.  

Diğer görüşmeciler ise tüp bebek tedavisi ve diğer üremeye yardımcı tedavi yollarına 

başvurmuşlardır. Okuryazar olmayan Nurgül, tüp bebek tedavisi için hastaneye gitmiş ancak 

menopoza girdiği için tedavi olamamış; ilkokul mezunlarından Fatma, iğne tedavisi olduğunu 

ve bu sürecin psikolojik olarak zorlayıcı olduğunu; Gizem, tüp bebek tedavi yöntemine bir 

kere başvurduğunu, tedaviyi pahalı olması nedeniyle ikinci kez denemediğini; Nesrin, 

tedaviyi beş kez denediğini ve maddi ve manevi olarak yorucu, gergin, stresli bir süreç 

olduğunu; ortaokul mezunu Sevim ise hem iğne hem de tüp bebek tedavisi denediğini, sürecin 

maddi ve manevi zorlayıcı olduğunu söylemiştir. Dolayısıyla üremeye yardımcı yöntemlerle 

çocuk sahibi olmak isteyen bu kadınların ve evli olmayan iki görüşmecinin (Leyla, Esra) 

neden kürtaj olmadıkları anlaşılabilirdir. Bu kadınlar, gönülsüz çocuksuzdurlar ve evlilik dışı 

çocuk sahibi olmaya sıcak bakmamaktadırlar: 

Tüp bebek tedavisi düşündüm. Ben doktora da gittim. Doktor ne dedi peki 

size? Doktor dedi menopoz olmuşsun. Artık geçtir. Olmasaydınız, deneyecektiniz 

ama değil mi? Evet. Valla yapacaktım. […] (Nurgül, 45, Ev Hanımı, Evli, 

Okuryazar değil, Çalışmıyor, Ekonomik bağımsızlığı yok). 

Hayır. Ama çocuk yapmak için tedavi oldum. Ne tedavisi peki? İğne 

tedavisi. Rahmimde biraz daralma varmış. Çok küçük olduğu için çocuk yapmam 

zor oluyormuş. Sonra iğne ile tedavi oldum ama eşimin spermleri düşük olduğu 

için hamile kalmam daha zor oluyordu. Sonra onu da tedavi ettirdim. Zor bir 

süreçti. Bir seneye yakın sürdü. […] Maddi anlamda nasıldı peki? Çalışıyorduk 

zaten biz. İşten çıktık, emekliydik yani. Öyle bir maddiyat sarsıntımız yoktu 

(Fatma, Bekâr-Boşanmış, 61, Fabrika İşçisi, İlkokul, Emekli, Ekonomik 

bağımsızlığı var). 

 E insanı depresyona sokuyor bir. Paran gidiyor iki. Manevi maddi 

insanın psikolojisi bozuluyor. Kaç sene önce 5 milyara yaptırdım. Ama olmadı. E 

dedim ben parayı nereden bulacağım. Sonradan denemediniz sanırım? 

Denemedim, çünkü kendim çalışıp kendi tedavimi kendim karşıladığım için. E 

nereden bulacağım, kirada oturuyorsun. Hem tedavi şeyi, karşılayamıyordum 

(Gizem, 49, Ev Hanımı, Evli, İlkokul, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı yok). 



202 
 

 

 Eğitim durumu, çalışma durumu, ekonomik bağımsızlık ve kadın 

mücadelesiyle\feminizmle kurulan ilişki bağımsız alt değişkenleri bağlamında 

değerlendirildiğinde, eğitim seviyesi yüksek olan görüşmecilerden 7 kişi daha önce kürtaj 

olmadığını ve içlerinde görüşmecilerden Zehra (59, Bekâr, Öğretmen, Lisans, Emekli, 

Ekonomik bağımsızlığı var) zaten kürtaja karşı olduğunu; Aslı (65, Evli, Elektronik 

Mühendisi, Lisans, Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı var) bu soruya yanıt vermek 

istemediğini; 6 kişi ise daha önce kürtaj olduğunu söylemiştir. Bu bakımdan kürtaj olanların 

gerekçeleri güvenilir bir ilişki içinde olmama, doğurmayı istememe, doğurmayı göze 

alamama, çocuk için doğru zamanın gelmediğini düşünme ve genç olma şeklinde olmuştur. 

Lisans mezunlarından Ayşe, çok kez kürtaj olduğunu ve bunun sebebinin güvenilir bir 

ilişki içinde olmamasından kaynaklandığını; Özlem, doğurmayı istemiş olsa da bunu göze 

alamadığını, çünkü çocuk bakımı sorumluluğunun annede olduğunu; Canan, bir kere kürtaj 

olduğunu ama o yıllarda genç olduğunu ve çocuk için doğru zaman olmadığını; Duygu, kürtaj 

olduğunu ve genç olduğu için doğurmak istemediğini; Nil ise 21 yaşında kürtaj olduğunu, 

çünkü mevcut ilişkisinin geleceğe yönelik bir ilişki olmadığını söylemiştir. Doktora 

mezunlarından Ayça ise hamile kalmak istemediği kişiden hamile kaldığı için kürtaj olduğunu 

söylemiştir. Eğitim seviyesi yüksek olan kadınlardan yalnızca yüksek lisans mezunu olan 

Yağmur, erken menopoz nedeniyle tüp bebek tedavi yöntemine başvurmuş -ve dolayısıyla hiç 

kürtaj olmamış-, bu sürecin zorlayıcı, stresli olduğunu ve psikolojik olarak yıpratıcı olduğunu 

söylemiştir. Ek olarak, lisans mezunu Pınar, 30 yaşlarındayken evli olduğu dönemde,  

yumurta takibi yaptırdığını eklemiştir. Anlaşılacağı üzere eğitim seviyesi yüksek olan 

görüşmecilerden yalnızca bir kişi tüp bebek yöntemi deneyip çocuk sahibi olamadığı için 

gönülsüz çocuksuzdur. Diğer görüşmeciler ise kürtaj olmuş olsun ya da olmasın, gönüllü 

olarak çocuksuz olmaktan ziyade ‘anne olmamayı’ tercih etmişlerdir:  

Olmadım. Olmaz da. Bir şekilde öyle bir deneyimim olmadı. Olanlara da 

karşıyım. Yani ben saygı duymuyorum böyle bir şeye. Sebebini öğrenebilir 

miyim? Sebebi, Allah tarafından verilen bir canlının hayatını sonlandırmak bana 

kalmamış diye düşünüyorum. Yani bu hayvan için de geçerli, insan için de geçerli. 

Bunun önlemi varken, böyle bir şeyi kesinlikle canilik olarak düşünüyorum. Tabi 

Allah başıma vermesin. İstenmeyen gebelikler de oluyor da işte onu bilemem, o 

kısmını (Zehra, 59, Bekâr, Öğretmen, Lisans, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı var). 



203 
 

Bir kere kürtaj oldum. İşte 21 yaşındaydım. Zaten öyle geleceğe şey yapan 

bir ilişki değildi. İşte o zaman aldırmaya karar verdim (Nil, 62, Bekâr-Boşanmış, 

Piyasa Araştırmacısı, Lisans, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı var).  

Tabi. Dediğim gibi aynı şekilde. Çok düşündüm. Iıı istedim. Fakat göze 

alamadım. Yani gene de bugün olsa, bugün de göze alamazdım. Hatta o zamanlar 

daha güzeldi dünya. Şimdi iyi ki yapmamışım falan diyorum. Bu karar sizin 

bireysel kararınız mıydı? Yoksa çevresel koşullar mı etkili oldu? Kimsenin etkisi 

olmadı. Tamamen kendi düşüncem ve maddi olarak zorlanacaktım. Benim 

kararım, doğurmak. Aldırmaya da ben karar verdim zaten. Eğer arada bir sevgi 

varsa, gerçekten duygusal bir yakınlık falan yani hani eş anlamında. Gerçek 

anlamda eşlik varsa tamamdır. Ama onun dışında kim böyle bir çocuğu… O 

çocuğu dünyaya getirseydim, baba isterse isterdi, istemezse istemezdi. Ama tabi 

kararı ben verirdim. Ben, çünkü o çocuğun eğitimini on yıl sonra, baba evli bile 

olsa kalkıp gidebilir ama anne çocuğu bırakamaz. Bunu biliyorum. Anne çocuğu 

bırakamaz. Nedir aslolan? Bugün hayatta tutan kadındır. Kadın eğer 

desteklemeseydi hiçbir çocuk kolay kolay büyüyemezdi, çünkü erkekte o duygu 

yok. Babalık duygusu başka bir şey. O yüzden bugün hayvan severlerin yüzde 

doksanı kadındır, çünkü besleme ve büyütme kadına özgü bir duygudur. Annelik 

duygusundan mı bahsediyorsunuz aslında? Tabii ki. Besleme ve büyütme kadına 

ait bir duygudur. Hayvanlarda da kendini gösterebilir, benim gibi. Mesela ben 

çok hayvanlara dadandım, çünkü belki büyük ihtimalle çocuğumun olmama 

duygusunu orada telafi ettim. Ama duyguyu biliyorum. Beslemeyi ve büyütmeyi. 

Yani her gün onlara mama taşıma falan. Ya bunları erkekler genelde pek 

yapamaz, yapmaz. Öyle bir duygusu yoktur (Özlem, 57, Bekâr, Çevirmen, Lisans, 

Çalışıyor, Ekonomik bağımsızlığı var). 

Oldum tabii, çünkü dediğim gibi yani çok tuhaf ama kısmet diye de bir şey 

var. Yani asıl hamile kalmak istediğim adamdan kalamadım (gülüyor), kalmak 

istemediğim adamlardan hamile kaldım. Ne yapacaktım? […] Hayatın böyle bir 

şeyi, oyunu oldu bana yani. Bu konu aklıma geldiğinde söylediğim olur. Bir kere 

hani istediğim adamdan kalaydım… Ama olmadı yani. Kısmet diye de bir şey 

var… Bir bildiği var hayatın diyorsun. Diyorum mesela adam öleli epeyce oldu, 

12 yılı geçti. 2009’da öldü. Kaç yıl oluyor?... 15 yıla yakın oldu yani. Diyorum ki 

haklıymışsın sevgilim ya. Bugünleri görmüş diyorum, doğru bir hareket olmuş 

yani. Yok. Koşullara bağlı yani Türkiye’de kürtaj yaptırırsın, evet, çünkü 

istemediğin, son anda bir şey seni tutar. Hani hiç mi yakın olduğun, acaba 

dediğin bir adamdan kalmadın hamile diyeceksin. Yani kaldım ama son anda bir 

şey tuttu yani son anda bir şey engel oldu mesela. Çok şeyli bu, insanın anlık, 

şeyli veriyorsun bu kararları. Bir anda çok yanlış geliyor mesela. Hemen bitsin 

istiyorsun falan. Çok öyle uzun düşünmeni gerektirmiyor, onu söylemeye 

çalışıyorum. İlk otuz saniye, “Ya tamam ben bunu doğururum,” demediğin sürece 

aldırırsın. Yani ilk otuz saniyedeki hissin ve kararın en doğrusudur (Ayça, 64, 

Bekâr, Akademisyen, Doktora, Emekli, Ekonomik bağımsızlığı var).  

Valla bir buçuk iki seneye yakın oldu. Çok zorlu bir süreç. Psikolojik olarak 

yıpratıcı. Süreç… Maddi kısmını bir kenara bırakıyorum. Psikolojik olarak 

gerçekten çok yıpratıcı, çünkü o sırada kendinize, karnınıza hormon iğnelerini 



204 
 

vuruyorsunuz ve hani bir sonuç bekliyorsunuz ama o sonuç olmadan yumurtanız 

çatlamış oluyor. Gerçekten şey, üzücü. Zaten hani o hormon ilaçları olsun o 

iğneler olsun, sizi psikolojik olarak da etkiliyor. Çok çok zor bir süreçti ve 

etrafındaki herkes stres yapma diyor sana. O bile stres yapar insanı. O bile bir 

stres yapıyor. Hani ben o dönemde çok araştırmıştım çok okumuştum. Yani, şey, 

kendimi hep olumsuza, normal yaşamımda da öncelikle olumsuz durumlara 

hazırlarım kendimi. O zaman, hani yaşımda küçük olduğu için hiç olumsuz 

durumlara hazırlanmamıştım. Hani bir ümit olduğunu da düşünüyordum açıkçası. 

O yüzden çok da üzüldüm. O süreçte çok üzüldüm, yıprandım, çok çok zor bir 

süreç (Yağmur, 50, Evli, Satış Müdürü, Yüksek Lisans, Çalışıyor, Ekonomik 

bağımsızlığı var).  

 

Eğitim, çalışma, ekonomik bağımsızlık ve kadınlık bilinci seviyesi düştükçe kürtaj olma 

konusuna karşı soğuk olan görüşmeciler, çocuk sahibi olma arzusuna\fikrine ve tüp bebek 

gibi üremeye yardımcı tedavi yöntemlere başvurma konusuna sıcak bakmaktadırlar. Eğitim, 

çalışma, ekonomik bağımsızlık ve kadınlık bilinci seviyesi yükseldikçe kürtaj konusuna karşı 

fikirler olumlu ve olumsuz olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. Tüp bebek konusunda ise daha 

önce üremeye yardımcı tedavi yöntemlerine başvurmadıkları için -bir kişi hariç- bu 

görüşmeciler, fikirlerini beyan etmemişlerdir.  

 

D. Bulgular ve Yorumlama 

Veriler analiz edilirken çelişik duygulu cinsiyetçilik, eril tahakküm, örtük taraflılık ve 

cinsiyetçi ikiyüzlülük kavramları temel alınmıştır. “Annelik, cinsiyetçi ikiyüzlülüğe örnek 

oluştururken; gönüllü çocuksuzluk cinsiyetçilikten özgürleşme midir?” temel hipotezi, şu ana 

dek elde edilen veriler temelinde değerlendirildiğinde ve ‘gönüllü’ çocuksuzluk üzerinden 

anneliği yücelten söylemler odağa alındığında çocuksuzluğun cinsiyetçilikten tümüyle bir 

özgürleşme olmadığı anlaşılmaktadır. Burada ‘gönüllü’ kavramı mutlak bir kavram olarak 

tespit edilmemiş, bağımsız değişken olarak belirlenmemiş ve tutum-davranış üzerinden bir 

değerlendirme\yorumlama yapılmıştır. Yapılan tespitler aşağılama, suçlama ya da küçümseme 

niyeti taşımamakla birlikte, temelde kavramlar bağlamında ‘durum’ tespitinin yapılması 

hedeflenmiştir. Aşağıda alt hipotezler temelinde elde edilen bulgular yorumlanmış; eğitim 

seviyesi, çalışma ve sosyo-ekonomik seviyesi düşük kadınlar 1. Grup; yüksek olanlar ise 2. 

Grup şeklinde değerlendirilmiştir: 



205 
 

Görüşmelerden elde edilen veriler, kadın mücadelesiyle\feminizmle kurulan ilişki 

bağlamında değerlendirildiğinde, ‘kadın sorunu’ ve ‘kadın hakları’ konusunda görüşmecilerin 

bilinç düzeyi ve cinsiyetçiliğe dair fikirlerin anlaşılması amaçlanmıştı. Bilinç düzeyi ve 

cinsiyetçiliğe dair düşünceler eğitim seviyesine göre farklılık göstermiş olup; eğitim seviyesi 

yükseldikçe -cinsiyetçi ikiyüzlülük kavramının da öne sürdüğü üzere- kadınlığa dair bilinç 

düzeyinin yükseldiği anlaşılmıştır. 1. Grup görüşmeciler kadın sorunu ve kadın hakları 

konusunu net olarak anlamamış olsa bile anlatıları, kendi hayatları çerçevesinde 

şekillenmiştir. Örneğin, Fatma, boşandığı iki eski eşinden psikolojik zarar gördüğü için 

‘eğitimin ve kültürün’ önemli olduğunu söylerken; Nesrin, yaşadığı bölgede kadınların 

yaşamlarının erkekler tarafından kısıtlandığını anlatmıştır. Hayatının normal olduğunu 

söyleyenlere ek olarak şiddet, eğitim ve tüp bebek konuları gündeme gelmiştir. Dolayısıyla bu 

kadınların anlatıları kendi hayatlarından yola çıkarak bireysel ve yerel düzeyde olmuştur. 2. 

Grup görüşmecilerin ise anlatıları hem bireysel hem toplumsal hem de evrensel 

değerlendirmeler çerçevesinde şekillenmiş; Türkiye\dünya merkezinde şiddet, taciz, özgürlük, 

bağımsızlık, güvenlik, eğitim, kadın hakları ve insan hakları konuları konuşulmuştur.  

Görüşmelerde anne olmanın anlamına yoğunlaşmanın amacı, bu tezde en başından 

beri tartışılan ‘anneliğin kutsallığı’ anlayışını çözümlemek içindi. Bulgulara göre, her eğitim 

seviyesinden kadının anneliğe kutsallık atfettiği anlaşılmıştır. Gönüllü çocuksuzluk kavramı 

üzerine yapılan tartışmalar (tezin ikinci bölümü); söz konusu bilinçli tercihin kutsal annelik 

anlayışına bir karşı çıkış olabileceği konusuna yoğunlaşmaktadır. Yürütülen araştırmada 

çocuksuz kadınların gönüllü ya da gönülsüz çocuksuz olmaları bağımsız değişken olarak 

değerlendirilmemiş; gönülsüz çocuksuzların haricindeki kadınların da anneliği yücelttiği ve 

kişinin yaşamlarında edindikleri tecrübeler çerçevesinde (örneğin, annesi ile olan ilişki şekli, 

partner seçimi, ekonomik düzey gibi) şekillendiği anlaşılmıştır. Dolayısıyla eğitim, ekonomi 

ve sosyo-kültürel sermaye arttıkça geleneksel annelik kavramına karşı çıkış da tümüyle 

artmaktadır savı, -en azından bu araştırma bulgularına göre- geçersiz kalmıştır. 1. Grup 

görüşmeciler, ‘anne olma’ fikrine yakındırlar, anneliğe değer atfetmektedirler ve böylece 

feminizmin eleştirdiği ‘evrensel annelik’ rolü eleştirisiyle örtüşmektedirler. 2. Grup 

görüşmecilerin anneliğe dair fikirleri ikiye ayrılmıştır. Bazı kadınlar anneliği sıradan, doğal 

ve biyolojik bir süreç olarak tanımlarken; diğer kadınlar anneliğe olumlu değer atfetmiş ve 

hatta birkaç görüşmeci direkt olarak ‘anne olmadığını’ söyleme ihtiyacı hissetmiştir. Bu 



206 
 

bakımdan eğitim seviyesi düşük görüşmeciler için annelik, bireysel bir pozisyon iken; diğer 

grup görüşmeciler için annelik, toplumsal bir pozisyona işaret eder. Eğitim seviyesi yüksek 

kadınların çocuksuz bir yaşam sürdürmesinin, cinsiyetçilikten tümüyle kopma\aşma olmadığı; 

zira toplumsal pozisyonun hayatlarının çok kısa bir döneminde bile olsa, bir şekilde kadınları 

annelik konusunda kıstırdığı anlaşılmıştır. Dolayısıyla burada, cinsiyetçi ikiyüzlülük kavramı 

bağlamında muhalif olanı\görüneni de sindiren toplumsal bir baskının ve sinsi bir 

cinsiyetçiliğin egemen olması söz konusudur.  

Yapılan görüşmelerde doğurganlığın anlamını çözümleme hedefi, kadın bedenine 

atfedilen değer ve yaş bağlamında kurulan ilişkinin anlaşılması içindi. Burada mesele, 

çocuksuzluğun “Doğurganlık ve çocuk doğurmak için ideal yaş üzerinden düşünülebilir mi?” 

sorusu bağlamında doğurganlık\rahim üzerinden olumlanan kadın bedeninin yaş aldıkça 

‘biyolojik saat’ söylemi tarafından kıstırılıp kıstırılmadığına odaklanmaktı. Menopoza 

girip\girilmediğinin sorusu bu açıdan her zaman uygunsuz, ayıp ve hatta yersiz bir soru olarak 

karşılanır; zira bilinçli\bilinçdışı olarak, her sağlıklı kadının doğurgan bir bedene sahip olduğu 

düşünülür. Bu düşünceyi tersine çevirdiğimizde ise bunun bir simgesel şiddet örneği olduğu 

anlaşılmaktadır. Elde edilen bulgulara göre, 1. Grup görüşmecilerin tümü anneliğe kutsallık 

atfettiği gibi doğurganlığa da kutsallık atfetmiştir. ‘Anne olmak’, doğrudan ‘doğurarak anne 

olmak’ ve dolayısıyla doğurganlıkla ilişkilendirilmiştir. Bu görüşmeciler, doğurgan oldukları 

yaşlarda yani menopoz öncesi çocuk yapmayı düşünmüşlerdir\denemişlerdir. 2. Grup 

görüşmecilerden bir dönem (yani doğurgan olunan yıllarda) çocuk sahibi olmayı 

düşünen\isteyen kadınlar doğurganlığa olumlu değer atfederken; düşünmeyenler için biyolojik 

gerçeklik, sorumluluk, yük gibi olumsuz değerler atfedilmiştir. Dolayısıyla anneliğe dair 

anlayış üzerinde, kısa bir süreliğine bile olsa çocuk sahibi olmayı düşünüp düşünmeme 

konusu oldukça etkilidir. Biyolojik saatin kıstırdığı yaşlarda bu kadınlar çocuk sahibi olmayı 

kısa bir süre için bile düşünmüş olsa da, şu anki hayatlarından memnundurlar; 

doğurganlıklarını kaybeden bu kadınlar için bu süreç, bir ıstırap olarak tanımlanmamıştır. 

Hâlbuki bu konu üzerinden Psikolog Jülide Aral ile yapılan görüşmede, kadın danışanlarının 

söz konusu yaşlarda bunalım yaşadıkları yönünde olmuştur. Bu noktada söz konusu 

meselenin itiraf edilmesi zor bir konu olduğu tespiti yapılabilir.  



207 
 

 Yapılan görüşmelerde tutum-davranış arasındaki tutarlılığın tespit edilmesi için 

görüşmecilerin çocuksuzluğun anlamına dair fikirleri, fikirlerini hangi zeminde 

meşrulaştırdıkları ve ne gibi gerekçelere başvurdukları anlaşılmak istenmişti. 1. Grup 

görüşmecilerin çocuksuz olma sebepleri gönülsüz veyahut zorunluluk sonucudur ki verdikleri 

yanıtlar ile yaşam biçimleri tutarlıdır. Eğitim seviyesi, ekonomi ve sosyo-kültürel sermayesi 

yüksek 2. Gruptaki görüşmecilerin neredeyse büyük bir kısmı, hayatlarının bir döneminde 

çocuk sahibi olmayı düşünmüş, istemiş veyahut denemiştir. Dolayısıyla bu görüşmecilerin 

kesin ve net olarak ‘gönüllü’ çocuksuz olduğu söylenememektedir, çünkü bu kadınlar esasen 

anne olmamayı seçmişlerdir. Tablo 5’te görüleceği üzere, görüşmecilerin geriye dönük 

hayatlarında çocuksuzluğa dair gerekçelerinin ortadan kalkması durumunda, çocuk sahibi 

olma ihtimalleri düşük bile olsa vardır. Bu gerekçeler düşünüldüğünde 2. Gruptaki 

görüşmecilerin çocuksuzluğu ‘tercih’ olarak tanımlaması, en azından bazıları için çelişkilidir. 

Bu gibi çelişkiler, -tezi yazan kişi de dâhil- insana\insanlara hastır. Bu aşamada bu kadınların 

anne olmamayı tercih ettikleri tespiti yapılabilir. Ayrıca bazı görüşmeciler çocuksuzluğun bir 

tercih olduğunu söylese de, kendi hayat hikâyelerini anlattıklarında, “Ama şu yaşta 

düşünmüştüm…”, “Ama çevre baskısıyla düşünmüştüm…” gibi düşüncelerini dile 

getirmişlerdir.  

Görüşmelerde anne olmamanın anlamını çözümlemek adına anne olunmadığı için 

bireysel, toplumsal ve psikolojik anlamda pişmanlıkların, endişelerin ve kaygıların olup 

olmadığı; buradan hareketle de çocuksuzluğun bedellerinin olup olmadığı ve eğer bedel 

ödendiği düşünülüyorsa buna üstünlük atfedilip atfedilmediği tespit edilmek istenmişti. 1. 

Grup görüşmeciler, şu anki hayatlarından memnun olsunlar ya da olmasınlar, çocuksuz bir 

yaşamı pişmanlık ve eksiklik olarak tanımlamışlardır. Örneğin, Nurgül, geç evlendiği için 

pişman olduğunu ve bu yüzden çocuğunun olmadığı için pişman olduğunu anlatmıştır. 

İlginçtir ki bu görüşmeciler, anlattıkları gerekçelere rağmen herhangi bir bedel ödemediklerini 

söylemişlerdir. Aile ve çevre baskısı söz konusu olsa dahi yaşanılan baskı ve şiddet; fiziksel 

olmadığı sürece, şiddetin psikolojik etkisi bir bedel olarak düşünülmemiştir. 2. Grup 

görüşmecilerin bir kısmı, direkt olarak çocuksuzluğun bedellerinin olduğunu söylemiştir. 

Hatta görüşmecilerden Ezgi, çocuklu olanların daha özgür olduğunu; Ayşe ise çocuklu 

kadınların statü kazandığını söylemiştir. Bu görüşmeciler, benzer eğitimli ve sosyo-kültürel 

bir çevreye sahip oldukları için çocuksuz yaşamlarına müdahale eden sorularla 



208 
 

karşılaşmadıklarını ve bu soruların kendi çevreleri dışındaki insanlardan geldiğini söyleseler 

de yaşanılan yer de tümüyle belirleyici değildir. 2. Grup kadınlar yabancılardan sorular 

almakta, çocuksuz oldukları öğrenildiğinde bu insanların üzüldüğünü, kendilerine karşı 

küçümseyici tutum sergilendiğini ve genellikle teskin etme gibi durumlarla karşılaştıklarını 

anlatmışlardır. Neticede özel alanın politik olduğu; her ne kadar reddedilse de geleneksel 

annelik rolünün kadın hayatının merkezinde olduğu düşüncesi çoğu insan için hâkim bir 

düşüncedir. Ek olarak, 2. Grup görüşmecilerden yalnızca Zehra, zaman zaman eksiklik 

hissettiğini ama pişman olmadığını söylemiştir. Bu bakımdan hem annelik hem de 

çocuksuzluk durumuna veyahut yaşanılan sorunlara çözüm bulma ve rasyonalize etme 

biçimleri değişmektedir. Ayrıca kadınlardan neredeyse hiçbirinin tutumu, direkt olarak 

çocuksuzluğu ya da çocuksuz bir yaşamı yüceltme veyahut üstünlük atfetme şeklinde 

olmamıştır. 

Çocuksuz bir yaşamın sürdürülmesi ve bu durumun toplumsal yansımaları; 

görüşmecilerin toplumsal baskı ile ne kadar yüzleştiği ve bu baskının altında ezilip 

ezilmediğini tespit etmek için önemliydi. Araştırmanın bu kısmında, çocuksuz bir yaşama 

verilen tepkinin nasıl meşrulaştırıldığı ve cinsiyetçi ikiyüzlülüğe dair düşüncelerin 

çözümlenmesi hedeflenmişti. 1. Gruptaki görüşmeciler, “Evli misin?”, “Çocuğun var mı?”, 

“Çocuk düşünüyor musun?”, “Çocuğun olmuyor mu?” gibi sorularla sıklıkla karşılaştıklarını 

söylemişlerdir. Bu görüşmeciler, özel hayatları ile ilgi gelen soruları genellikle 

umursamadıklarını, herhangi bir tepki almadıklarını; cevap verdiklerinde ise Allah’ın nasip 

etmediğini, kısmet olmadığını vs. söylediklerini ya da yanıt vermediklerini söylemişlerdir; 

kendilerine üzülen, acıyan, şaşıran bakışlarla veyahut teskin eden sözlerle karşılaşsalar bile 

tepki almadıklarını ifade etmişlerdir. Bu durumda tepkinin boyutu fiziksel olmadığı sürece 

‘sorun’ olarak algılanmamakta; verilen yanıtlarda cinsiyetçi ikiyüzlülükten ziyade geleneksel 

söylemlere başvurma söz konusudur. Bu kadınlar, yaşadıkları sosyal çevre içinde 

çekingendirler ve bu soruların baskısını değil, anne olmamanın baskısını yaşamaktadırlar. 2. 

Gruptaki görüşmeciler, sadece yaşadıkları sosyo-kültürel çevrenin dışında çocuksuz 

yaşamlarında dair sorular aldıklarını; yaş ilerledikçe bu soruların azaldığını; ek olarak da 

çoğunlukla “Evli misin?” sorusunun daha fazla geldiğini söylemişlerdir. Gelen sorular ise 

tepki olarak değerlendirilmemiştir ancak bu gruptaki kadınlardan bir kısmı başta bu tarz 

sorular almadıklarını söyleseler de daha sonra benzer sorular aldıklarını söylemişler, yine de 



209 
 

bu soruları bir baskı olarak tanımlamamışlardır. Çocuksuz kadınların bedel ödemesi 

konusunda ise farkında olunması dahi neredeyse tüm kadınlar ataerkil sistemin baskılarına 

maruz kalmıştır. Kadınların yaşları ilerledikçe bu sorunların yoğunluğu azalmıştır, çünkü 

paralel bir biçimde doğurganlığın azalması bu durumun önüne set çekmektedir. “Neden 

evlenmedin?”, “Çocuğun yok mu?”, “Çocuğun olmadı mı?”, “Ne zaman çocuk 

düşünüyorsun?”, “Şimdi çocuk istemiyorsun ama evlenince fikrin değişir,” gibi fark 

edilmeyen baskı ve buyurgan söylemler; simgesel şiddet ve yardımsever cinsiyetçiliğe birer 

örnektir. Bu sorulara, genellikle ya çocuk sahibi olmanın tercih edilmediği ya da evli 

olunmadığı, kısmet olmadığı, Allah tarafından nasip olmadığı şeklinde kişinin yaşam tarzı 

ekseninde isteyerek ya da istemeyerek yanıtlar verilmiştir. Üstelik bazı kadınlar, yaşadığı 

alanın veyahut habitusunun bu sorularla karşılaşmayacak şekilde dizayn ettiğini ifade etmiş 

olsa da bir şekilde yabancı insanlar, aile ve akrabaları tarafından benzer sorular ile 

karşılaşmıştır.  

Çocuksuzluk ve özgürlük ilişkisi konusunda görüşmecilerin kadın bedeni ve kadın 

kimliği konusundaki düşünceleri ile özgürlüğün bedelinin olup olmaması; ‘gönüllü’ olarak 

çocuk sahibi olmayan kadınların, bu yaşam tarzını özgürlük ile nasıl ilişkilendirdiğini 

çözümlemek içindi. 1. Gruptaki kadınların tümü, anne olmak ile özgürlük arasında bir 

bağlantı olmadığını söylemişlerdir; zira olması gerekenin zaten annelik rolü\kimliği olduğu 

düşünülmektedir. 2. Grup görüşmecilerin tümü ise çocuksuzluk ile özgürlük arasında bir 

bağlantı olduğunu söylemiş, yalnızca Aslı, felsefi bir özgürlük bir yaklaşımına sahipken; 

Ezgi, çocuk sahibi olanların daha fazla özgür olduğunu söylemiştir. Dolayısıyla bu gruptaki 

kadınların bir kısmı anneliği ve doğurganlığı yüceltse de annelik rolüne yüklenen 

sorumlulukların ağırlığına dair bir farkındalık ve bilinç söz konusudur ve dolayısıyla 

cinsiyetçi ikiyüzlülük de burada tespit edilmektedir.  

Kürtaj ve tüp bebek konusunda ise 1. Grubu oluşturan 7 görüşmecinin hiçbiri kürtaj 

olmamış; 5 görüşmeci üremeye yardımcı tedavi yöntemlerine başvurmuştur. Bu kadınlar 

kürtaj olmamıştır, çünkü zaten gebe kalabilseler, doğuracaklardır. Yine de Nurgül hariç, diğer 

tüm görüşmeciler şu anki yaşamlarından memnundur. Çocuk sahibi olmayı deneyen bu 

kadınlar, şartlara boyun eğmişlerdir; tüp bebek tedavisi hem zor, ağrılı ve ağır bir süreçtir hem 

de maddi anlamda yorucudur. 2. Grubu oluşturan 14 görüşmeciden yalnızca bir kişi tüp bebek 



210 
 

yöntemine başvurmuş; tüm görüşmeciler içinden 6’sı kürtaj olmamış; sadece bir kişi kürtaj 

olmadığını ve zaten kürtaja karşı olduğunu; bir kişi de bu soruya yanıt vermek istemediğini; 6 

kişi ise daha önce kürtaj olduğunu direkt olarak söylemiştir. Bu görüşmecilerin kürtaj olma 

kararları, rasyonel gerekçelere dayanmakla birlikte aslında ‘anne olmamayı tercih etme’ 

kararıdır.  

Bu bağlamda, alan araştırmasından elde edilen bulgular neticesinde her görüşmeci için 

çocuksuz olma kararını hayat tecrübeleri belirlemiş ve bulgular, görüşmecilerin tutumları 

temelinde yorumlanmıştır. Görüşmecilerin, cinsiyetçiliği tümüyle aştığını söylemek mümkün 

olmamakla birlikte bu alan araştırmasından beklenen de bu değildi. Oysaki cinsiyetçilik -

aşıldığı ve ifşa edildiği düşünülse bile- hepimize\herkese içkindir. Eğitim ve sosyo-kültürel 

seviyesi yüksek kadınlar bir dönem çocuk sahibi olmak istese bile gönüllü olarak anne 

olmamışlardır ki zaten bu düşünce salık verilmelidir. Çocuksuzluğu tercih etmek, tezin ikinci 

bölümünde tartışılan argümanları ve bu araştırmanın hipotezlerinin en azından bir bölümünü 

yanlışlamıştır. Nitekim ‘gönüllü’ olarak çocuksuz olma, bu çalışmada bir alt hipotez olarak 

ele alınmamış; kaldı ki görüşme yapılan çocuksuz kadınların anlatıları odağa alındığında 

yalnızca bir kişinin gönüllü olarak ‘çocuksuzluğu’ tercih etmiş olduğu anlaşılmıştır. Diğer 

yandan burada, esas mesele tümüyle anneliği lağvetmek ya da ortadan kaldırma girişimi 

değildir. Anlatılardan yola çıkarak gönüllü olarak anne olmayanların da anneliğe tümüyle 

karşı bir pozisyonda yer almadığı, anneliği yücelttiği, anne olmasa bile anneliğin kadın 

yaşamının merkezinde olduğu, bu kutsal alana dokunmadığı ve menopoza girilen süreçte 

kadınların yaşlarının ilerlemiş olması -ve tabii ki doğurganlığın kaybı- nedeniyle anne 

ol(a)mama durumu kabullenilmiştir. Tutum ve davranış arasındaki tutarsızlıklar da burada yer 

almaktadır. Cinsiyetçilik, bu bağlamda deşifre edilmeli; bedelleri ve avantajları ile hiçbir 

rolün ya da kimliğin diğerinden üstün olmadığı anlaşılmalıdır. Dolayısıyla anneliğin baskıcı 

yönüne bir karşı çıkış ve  ‘gönüllü çocuksuzluk’ olarak kavramsallaştırılan muhalif pozisyon -

ikinci dalga kadın hareketinin ‘farklılıkları’ yücelten söyleminde olduğu gibi- esasen 

muhalefeti de sindiren cinsiyetçiliğin sinsi ve zımni boyutuna işaret etmektedir. 

 Bazı kadınlar, biyolojilerinin\anatomilerinin ve doğurganlık yaşının farkındalığı ile 

30’lu yaşlarında çocuk sahibi olmayı istemiş\denemiş olsa da; buna eşlik eden pişmanlık ve 

endişe gibi duygular ileriki yaşlarda olmamıştır. Dolayısıyla anneliğin ve doğurganlığın 



211 
 

övgüsü yapılırken; mevcut yaş ve diğer değişkenler bağlamında anne ol(a)mama ve 

doğurganlığın kaybı olsa da yaşanılan pişmanlıklar, endişeler ve üzüntüler arkada 

bırakılmıştır\bırakılmak istenmiştir ya da öyle olduğu tekrarlanmıştır. Tam ve net bir tutum 

tespiti yapılamasa da biyolojik olarak artık çocuk sahibi olmak imkânsız olduğundan 

toplumsal baskının yoğunluğu azalmaktadır\yok olmaktadır. Menopoz ile birlikte artık çocuk 

sahibi olamayacak bu kadınların yaşantıları, tecrübeleri ve düşünceleri hem benzerlikler hem 

de farklılıklar göstermiştir. Eğitim, çalışma, ekonomik bağımsızlık ve kadınlık bilinci seviyesi 

yükseldikçe kadınların, anne olup olmama konusundaki bilinç düzeyleri de artmaktadır. 

Dahası görüşmecilerin anlatıları merkeze alındığında kişiye özgü yaşam deneyimlerinin yine 

kişinin hayatının akışı içinde kararlarında etkili olmuştur. Kişi pişman olabilir, anne olmama 

kararını erken yaşlarda almış olabilir veyahut çocuk sahibi olma konusu erteleme sonucu 

olabilir. Alan araştırmasında ortaya çıkan durum ise görüşmecilerin tutum-davranış arasındaki 

çelişkiler değerlendirildiğinde, net bir biçimde erken karar verici ya da erteleyici olmadığı; 

içinde bulundukları durumu, ‘makul’ gerekçelerle açıkladıkları anlaşılmaktadır. Neticede 

çocuksuz yaşam tercihi, memnuniyet zorunluluğuna evrilirken; bu kadınların aslında anne 

olmamayı tercih ettikleri ve sınırları keskin ve net olan bir ‘gönüllü çocuksuz’ tanımının 

yapılamayacağı mühim bulgulardandır. 

 

 

 

 

 



SONUÇ 

 

Bu tez yazılırken, anneliği mevcut kavramının dışına taşıyan bilim ve teknoloji 

alanındaki gelişmeler ve durumlar hız kesmeden devam etmektedir. Son yapılan araştırmalar, 

iki erkek fareden bir yavru fare üretilebileceğinin mümkün olduğunu ispatlamıştır. Böylelikle 

aslında annelik kavramı hem yapıbozumuna uğramakta hem kategorik tartışmaların dışına 

çıkmakta hem de değişmektedir. Bu bakımdan kavramsal olarak annelik birçok sorunu ve 

anlamı içeren; çocuk doğuran kadın ve bir çocuğun annesi olmasından çok daha fazlasıdır. 

Anne, bilinçdışımızda genellikle saçını süpürge eden, kahraman, sevgi dolu, şefkatli, 

merhametli ve iyi yürekli gibi olumlu değerlere haiz kişi ile özdeştir. Bu nedenle eleştirilmesi 

güç bir pozisyonda yer alan geleneksel annelik rolüne dair norm ve değerler; toplumsal 

cinsiyetin yeniden üretimi bağlamında ataerkil sistem içinde üretilir, pekiştirilir ve yeniden 

üretilir. Baskıcı ve buyurgan normlara rağmen bugün hâlâ kadınlar anne olmakta, anne olmayı 

istemekte, anneliğin sağladığı imtiyazlardan yararlanmayı arzulamakta ve anne 

olamadıklarında zorlu tedavi yollarına başvurup umut veya ıstırap yaşayabilmektedirler. 

Annelik kimliğine dair kalıp yargılar neticesinde annenin yaşadığı pişmanlıklar, zorluklar, 

hayal kırıklıkları anlaşılmamakta ve hatta kötü annelerin de var olabileceği ihtimali 

görmezden gelinmektedir. Bu çerçevede özellikle ikinci dalga kadın hareketinin 

kazanımlarının da etkisiyle (bedenin kullanımı, kadın cinselliğinin özgürleştirilmesi, doğum 

kontrol yöntemleri, kürtaj hakları…) simgesel düzen içinde annenin bir statü artışı yaşaması, 

anneliği arzulama konusundaki faktörlerin başında gelmektedir. Statü artışı, anne için 

istenilen\arzulanan bir alan olmakla birlikte ataerkil toplumsallaşma içinde anneliğe dair 

normlar, ona ayrıcalıklı bir pozisyon sağlar. Bu pozisyon içinde kadının en üstün görevi 

olarak addedilen annelik rolleri, kadını, bu sınırlara sıkıştırır. 

 Tezin birinci bölümünde geleneksel ataerkil annelik anlayışı ve anneliğe dair açmazlar 

birçok yönden tartışmaya açılmıştır. Tarihsel açıdan geleneksel toplumdan postmodern 

topluma annelik rolü konusunda toplumsal olarak dönüşme yaşanmış ancak geleneksel 

annelik rolü uğradığı değişmelere rağmen varlığını sürdürmektedir. Sanayi Devrimi sonrası 

annelik konusunda yaşanan bu durum, toplumsal yapının kökeninde anneliğin kadın 

yaşamının merkezinde olduğunu göstermek açısından önemli bir zihniyet dönüşümüdür. 



213 
 

Annelik kavramı, ‘geleneksel annelik’ kimliği yanında ‘modern anne’ ve ‘yeni anne’ 

kimlikleriyle sürdürülmektedir, fakat günümüzde annelik kavramına dair bazı kırılmalar 

yaşandığı söylenebilir. Özellikle medya\sosya medya örnekleri ve yapılan bilimsel 

araştırmalar; anneliğe dair stereotipleri örtük veya aleni olarak ters yüz etmektedir. Bu 

bakımdan kötü kalpli annelerin ya da annelikten pişman olan kadınların varlığı çok daha 

görünür hale gelirken; kamusal alanda çalışan veyahut giderek daha az sayıda çocuk sahibi 

olan kadınlar da vardır. Tümüyle değerlendirildiğinde ise annelik tutumunun ve çocuğun 

statüsü değişmeye uğramış olsa da, günümüzde hâlâ geleneksel ataerkil annelik anlayışı 

hegemoniktir ve temelde ‘önce çocuk’ fikri, hâkimdir.  

 Toplumsal ve psikolojik anlamda da annelik tutumu değişme ve dönüşme yaşamıştır. 

Gebelikten itibaren çocuğun yetiştirilmesine değgin annenin nasıl bir ruh hali içinde olacağı, 

neler yapması gerektiği, bebeği nasıl emzireceğinden nasıl büyüteceğine ve hatta annenin 

zamanını nasıl tüketeceğine kadar bir dizi norm mevcuttur. Nitekim anne bu konularda 

bağımsız hareket edebilen özerk bir birey değil; çocuk bakımının her aşamasında yeni 

sorumluluklar ve beklentileri üstlenmesi istenen bir konumda yer almaktadır. Psikolojik 

olarak da annenin pişmanlık yaşaması ya da şikâyet etmesi olumsuz tepkiler almaktadır; zira 

annelik rolü ile kadın, kutsal\yüce bir mertebede yer alan rolünü veya görevini yerine 

getirmektedir. Yaygın inanç, biyolojik ve toplumsal olarak her kadının bir gün çocuk sahibi 

olacağı yönündedir ve hatta annelik, kadın kimliğinin inkâr edilemez, değişmez bir parçası 

olarak dayatılır. Bu nedenle bedensel engeller kaygıyla karşılanır ve ‘biyolojik saat’ söylemi 

kadında endişe uyandırır. Feminist yaklaşımlarda annelik konusundaki tartışmalarda ise elde 

edilen kazanımlar ile birlikte birinci dalga kadın hareketinin kadına yüklediği görev toplumsal 

annelik iken; ikinci dalga kadın hareketi ile birlikte çocuk üreten kadın bedeni ve bununla 

ilintili olarak annelik, yüceltilmiştir. Kadını, erkek cinsiyetinden farklı kıldığı düşünülen 

üreme özelliğinin eşsizliğinden dem vurulmuş ve heteroseksist ataerkil sistem yeniden 

üretilmiştir. Anneliğin yüceltilmesi aynı zamanda tüketim toplumu ve kapitalizm\geç 

kapitalizm bağlamında da yüceltilmiştir. Çocuk tüketimi veyahut çocuğun metalaşması 

bağlamında annelik, serbest piyasanın önemli bir muhatabı haline gelmiştir. Böylelikle statü 

kazanımı, ayrıcalık talebi, ekonomik ve toplumsal anlamda beklentiler, tüketim toplumu ile 

anneliğin ilişkisinde çocuğun metalaşması, çocuğu geleceğe yatırım olarak görülmesi gibi 



214 
 

istekler kadınlık kimliğinin, çocuk arzusu ile perçinlenerek annelik kimliğine kıstırılması; bu 

vesileyle de toplumsal cinsiyet rollerinin yeniden üretimine yol açmaktadır.  

 Tezin ikinci bölümünde kapsamlı bir biçimde tartışıldığı üzere, özellikle egemen 

sisteme ait norm ve değerlere bir karşı çıkış olarak değerlendirilen ‘gönüllü’ çocuksuzluk 

konusunun gündemde olduğu anlaşılmaktadır. Medyada\sosyal medyada ve toplum içinde 

çocuk sahibi olmak istemediğini beyan eden ve bu yöndeki tutumunu, anne olmayarak 

davranışa dönüştüren kadınların sesi daha fazla duyulmaktadır. Kavramsal ve tarihsel olarak 

gönüllülükle çocuk sahibi olmayan bu kadınların deneyimleri, geleneksel ataerkil annelik 

anlayışının baskın olduğu toplum içinde oldukça zorlayıcıdır, çünkü geleneksel kodlarımız, 

çocuk sahibi olmamak ile eksik\yarım olmayı özdeş kabul etmektedir. Biyolojinin reddi, bu 

noktada normdan sapmak anlamına gelmektedir. Geçmişten günümüze çocuğun değeri ve 

statüsü paralel bir biçimde, tıpkı annelik statüsü gibi değişmeye ve dönüşmeye uğramış; 

çocuğun ekonomik değerinden ziyade psikolojik değeri artmıştır. Başka bir ifade ile çocuk 

değerli bir varlıktır ve bu değerden gönüllü olarak vazgeçmek, şaşırtıcıdır. Ne var ki 

doğurmayan kadınların eninde sonunda bu kararlarından pişman olacağı düşünülmekte; ezen-

ezilen şeklindeki iktidar ilişkileri içinde doğuran kadın, ezen konumda yer alarak çocuksuz 

kadınları ezmektedir.  

Bu bağlamda gebelikten korunma ve gebeliğin önlenmesi konuları da tarih boyunca 

gündemde olmuştur. Kadın bedeni üzerindeki kontrol bir yana beden dışında yapay rahim ile 

bebek büyütme ve kadınsız doğum konusunda teknolojik gelişmeler ve araştırmalar 

artmaktadır. Ataerkil heteroseksist sistem içinde bu ve benzer gelişmelerin annelik kavramını 

muğlaklaştırmaya yol açtığı söylenebilir. Ancak yine de doğum kontrolünün yalnızca kadın 

özelinde olması -sperm üzerinden araştırmalar noksan kalmaktadır- ve doğumun bu denli 

sancılı bir süreç olması yine kadın bedeni üzerindeki aleni\örtük baskıya işaret etmektedir. 

Diğer yandan kadınların bu gücü ellerinde bulundurmaları ataerkiyi aciz bırakmaktadır ve 

kadına yönelik şiddeti arttırmaktadır. Üremeye yardımcı tedavi yöntemleri ise maddi ve 

manevi olarak, zorlayıcıdır. Toplumsal normlar kadının anne olması gerektiğini tekrarlarken; 

kapitalizm söz konusu bedensel engellerin maddi ve manevi yükünü çocuk sahibi olmayı 

arzulayan kişilere yüklemektedir. Kaldı ki örneğin, taşıyıcı annelik gibi konularda etik 

kaygılara ek olarak doğan çocuğun, doğuran kadına ait olup olmadığı konuları hem bağ 



215 
 

teorisini hem de ensest konularını ters yüz etmektedir. Ek olarak annelik, natüralizmin 

vurguladığı üzere kadına\dişiye ait içgüdünün ve bedenin doğal sonucu olarak 

görüldüğünden; böylece biyolojik, toplumsal ve kültürel olarak da annelik kavramı alt üst 

edilir, çünkü bebek doğar doğmaz taşıyıcı anneden koparılır. 

Söz konusu değerlendirmeler, çalışmayı kadınlık durumundaki değişimlere ve 

annelikten bağımsızlaşan yeni kadınlık kimliğine götürmektedir. Bu çerçevede kadınlar 

gönüllü olarak anne olmayı istiyor mu sorusundan doğuran çocuk annenin midir sorusuna ve 

anne merkezli feminizm konularını kapsayan tartışmalar mevcuttur. Bazı feministler, rahim 

gücüne sahip olan kadının çocuk üzerindeki haklara sahip olması yönünde anneliği, bir başka 

yere yani annelere ait bir feminizm anlayışına yerleştirir. En başından beri kadınlık ve annelik 

arasında kurulan ayrılmaz ilişki, bu defa istediği için anne olan kadına bir iktidar alanı sağlar. 

Dolayısıyla feminizm, biyolojik anneliğe karşı çıkarken; kültürel ve toplumsal alanda 

anneliği, yüceltmektedir. Söz konusu kadın bedenine ve onu erkeklerden ayıran ‘farklılıklara’ 

atıfta bulunan özcü anlayış ve ataerkil sisteme karşı yapılan bütün tartışmalar, cinsiyetçilik ve 

heteroseksist ataerkil sistem bağlamında annelik rolünün yeniden üretiminde rol oynar. 

Mevcut normların baskıcı doğası, -her ne kadar eşcinsel çiftlerin çocuk sahibi olmaları bazı 

ülkelerde yasal olsa da-  esasen hegemonik annelik anlayışı neticesinde anneliği 

heteronormatif sınırlar içinde meşru görür.  

Tezin üçüncü bölümü, kavramların ve uygulamanın bir arada ele alındığı; tutum-

davranış ilişkisi çerçevesinde annelik, çocuksuzluk ve cinsiyetçilik konularının tartışıldığı 

bölümdür. Yürütülen alan araştırması, annelik konusundaki açmazlar üzerine şu ana dek 

yapılan değerlendirmelerin ve tartışmaların yer aldığı kısımdır. Bu bölümde cinsiyetçi 

hegemonyaya dâhil olan bu kavramlar; tutum-davranış arasındaki ilişkiyi ve tutarsızlıkları 

anlaşılır kılan mühim kavramlar olarak ele alınmıştır. Bu kısımda yapılan tartışmalar ve elde 

edilen bulgular neticesinde cinsiyetçi ikiyüzlülük örneği olan hegemonik annelik anlayışının 

kimi zaman bilinçsiz olsa dahi aslında gönüllülükle sürdürüldüğü ve idealize edildiği 

anlaşılmıştır. Kuşkusuz ki burada cinsiyetçi ikiyüzlülük kavramı; gerek tezin ve alan 

araştırmasının problematiği bağlamında gerekse de annelik ve ‘gönüllü’ çocuksuzluk 

konularında ön plana çıkmaktadır.  



216 
 

Bu bağlamda alan araştırmasının temel hipotezi olarak belirlenen, geleneksel annelik 

anlayışı cinsiyetçi ikiyüzlülüğe örnek teşkil ederken; kimi zaman aşmışlık olarak 

değerlendirilen gönüllü çocuksuzluğun -tercih olarak ya da makul bir zeminde 

gerekçelendirilerek- tümüyle cinsiyetçilikten bir özgürleşme olmadığı anlaşılmıştır. 

Dolayısıyla ilk olarak burada, ‘gönüllü’ çocuksuzluğun kutsal anneliğe tümüyle bir karşı çıkış 

olduğu savı yanlışlanmakla birlikte bu konuda fikir ayrılıkları iki farklı zeminde olmuştur. Bu 

bakımdan geleneksel ataerkil annelik anlayışı, hegemoniktir ve kadın hayatını şekillendirme 

konusunda önemli bir konumda yer almaya devam etmektedir. İkinci olarak, ‘biyolojik saat’ 

söyleminin kadınların, geriye dönük yaşamlarında özellikle 30’lu yaşlarda çocuk sahibi 

olmayı düşünmeleri bakımından mühimdir. Görüşmelerde her ne kadar altı çizilerek 

konuşulmasa da, Psikolog Jülide Aral’ın da değerlendirmesiyle bu konunun ifade edilmesi 

veyahut itiraf edilmesi oldukça güçtür. Üçüncü olarak, gönüllü çocuksuzluk üzerine yapılan 

araştırmalar, gönüllü olarak çocuk sahibi olmayan kadınların anneliği ve doğurganlığı 

yüceltmediği yönündedir. Ancak alan araştırmasındaki bulgular, bu konuda kadınların farklı 

deneyimlere sahip olduğunu ve gönüllü çocuksuzluk üzerinden anneliği yücelten söylemlerin 

olduğunu ortaya koymuştur. Dördüncü olarak, toplumsal normlara ve değerlere uygun bir 

biçimde annelik rolünün üstlenilmesinin toplumsal ve psikolojik bedellerinin olmadığı; 

gönüllü\gönülsüz çocuksuz bir yaşamın bedellerinin olduğu fikri de kısmen yanlışlanmıştır. 

Görüşmecilerin çoğu her ne kadar herhangi bir bedel ödemediklerini beyan etse de ataerkil 

heteroseksist sistemin baskısı her yönüyle hissedilmektedir. Kaldı ki kadınların çoğu bir 

dönem çocuk sahibi olmayı istemiş, düşünmüş -örneğin, kürtaj olmadan önce ya da güvenli 

bir ilişki içindeyken- veyahut çocuk sahibi olmayı denemiştir. Bu bakımdan son olarak, 

‘gönüllü’ çocuksuzluğun muğlak olduğu ve çocuksuz bir yaşamın tümüyle tercih olmadığı ve 

makul bir zeminde gerekçelendirildiği (Tablo 5) anlaşılmaktadır. Dolayısıyla annelik ve 

çocuksuzluğa dair tutum ve davranış ilişkisi bu noktada kimi görüşmeci için çelişkilidir. 

Üstelik eğitim, ekonomik bağımsızlık, çalışma durumu ve kadınlık kimliğine dair bilinç 

seviyesi arttıkça; çocuksuz yaşama makul gerekçelerin öne sürülmesi artmaktadır. Her 

seviyeden kadının anneliğin kutsallığına dokunmaması ve yeri geldiğinde anneliği yüceltmesi, 

muhalefeti de sindiren cinsiyetçiliğin sinsi boyutuna işaret etmektedir. Bu durumda, kesin ve 

net olaran bir tutum tespitinin yapılması zor olduğundan, geçmiş hayat hikâyelerinden yola 

çıkan bu kadınların çocuksuzluğu tercih etmekten ziyade anneliği seçmedikleri 

anlaşılmaktadır.  



217 
 

Sonuç olarak, ‘gönüllü olarak anneliği tercih etme’ fikri, egemenlik ilişkileri içinde 

görmezden gelinmektedir; zira annelik gibi kutsal bir mertebeyi tercih etmemekten ziyade 

‘çocuksuzluğu tercih etmek’ konusunun tartışılması hegemonik ataerkil sistemin sınırlarına 

takılmaktadır. Tez boyunca eleştirel bir mesafeden tartışılan annelik kavramı ile alan 

araştırmalarında elde edilen veriler kapsamında; çocuksuzluk durumu tersine çevrildiğinde, 

gönüllü\gönülsüz çocuksuz kadınların esasen ‘gönüllü olarak anne olmama tercihi’ yaptıkları 

-ki tercih boyutu da muğlaklaşmakta- ve sınırları keskin bir gönüllü çocuksuzluk tanımının 

yapılamayacağı anlaşılmaktadır. Neticede anne olup olmamaya karar verme tercihinin 

memnuniyet zorunluluğuna evrilmesi, “Annelik, gönüllü olabilir mi?” açmazını tartışmaya 

açabilir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



218 
 

EKLER 

EK 1: Etik Kurul Onay Belgesi

 

 



219 
 

KAYNAKÇA 

Kitap ve Makaleler 

Abrevaya, E. (2007). Annelik ve Kadınsılık. Psikanaliz Yazıları Annelik içinde. 13-33.

 İstanbul: Bağlam Yayınları. 

Abrevaya, E. (2015). Yüceltme Olarak Annelik. Annelik içinde. Cogito 81, 201-206. İstanbul: 

 Yapı Kredi Yayınları. 

Akal, C. B. (1998). İktidarın Üç Yüzü. Ankara: Dost Kitabevi Yayınları. 

Akdur, R. (1980). Çeşitli Yönleriyle Doğum Kontrolü. Toplum ve Hekim. 30, 57-61. 

Alptekin, D. (2014). Çelişik Duygularda Toplumsal Cinsiyet Ayrımcılığı Sorgusu: Üniversite

  Gençliğinin Cinsiyet Algısına Dair Bir Araştırma. Selçuk Üniversitesi Sosyal

 Bilimler Enstitüsü Dergisi. 32, 203-2011. 

Araz, Y. (2016). 18. Yüzyılın İkinci Yarısında İstanbul’da Kadınlar, Çalışmak ve Sütannelik 

 Üzerine. Tarih Okulu Dergisi (TOD). 9.26, 173-186.  

Arendt, H. (2018). Şiddet: Üzerine. B. Peker (çev.). İstanbul: İletişim Yayınları.  

Arney, W. R. (1980). Maternal-Infant Bonding: The Politics of Falling in Love with Your

  Child. Feminist Studies. 6.3, 547-570. 



220 
 

Ata Yüzügüllü, D., N. Aytaç ve M. Akbaba. (2018). Annelerin İlk Altı Ay Sadece Anne Sütü

  Verme Durumlarına Etki Eden Etmenlerin İncelenmesi. Türk Pediatri Arşivi. 53, 96-

 104. 

Avrupa İnsan Hakları Mahkemesi Ünal Tekeli-Türkiye Davası. (16 Kasım 2004). Strazburg. 

 1-16.  

Ay, F., E. Tektaş, A. Mak ve N. Aktay. (2018). Postpartum Depresyon ve Etkileyen Faktörler:

  2000–2017 Araştırma Sonuçları. Psikiyatri Hemşireliği Dergisi. 9.3, 147-152. 

Ayan, S. (2014). Cinsiyetçilik: Çelişik Duygulu Cinsiyetçilik. Cumhuriyet Tıp Dergisi. 36,

  147-156.  

Aydıngün, Ş. G. (2018). Mucizenin Kaynağı, Bereketli ve Her Şeye Hâkim. A. M. Darga.

  Anadolu’da Kadın: On Bin Yıldır Eş, Anne, Tüccar, Kraliçe. İstanbul: Yapı Kredi 

 Yayınları. 43-67. 

Badinter, E. (1992). Annelik Sevgisi: 17. Yüzyıldan Günümüze Bir Duygunun Tarihi.  K. Çelik

  (çev.). İstanbul: AFA Yayıncılık. 

Badinter, E. (1992). Biri Ötekidir: Kadınla Erkek Arasındaki Yeni İlişkiler ya da Androjin

  Devrim. Ş. Tekeli (çev.). İstanbul: Afa Yayınları.  

Badinter, E. (2011). Kadınlık Mı? Annelik Mi?. Ayşen Ekmekçi (çev.). İstanbul: İletişim

  Yayınları. 

Bağış, H., M. Ö. Çevik, A. Çift ve Ö. F. Karaçorlu. (2017). 46,XX Erkek Fenotipli Olguya 

 Genetik Yaklaşım: Olgu Sunumu. Fırat Tıp Dergisi. 22.2, 104-107.  



221 
 

Baudrillard, J. (2020). Nesneler Sistemi. O. Adanır ve A. Favaro (çev.). Ankara: Doğu Batı 

 Yayınları. 

Baudrillard, J. (2021). Tüketim Toplumu: Söylenceleri\Yapıları. N. Tutal ve F. Keskin (çev.).

  İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Berktay, F. (2021). Tek Tanrılı Dinler Karşısında Kadın: Hıristiyanlıkta ve İslamiyette

 Kadının Statüsüne Karşılaştırmalı Bir Yaklaşım. İstanbul: Metis Yayınları. 

Bilgin, R. (2016). Geleneksel ve Modern Toplumda Kadın Bedeni ve Cinselliği. Fırat

 Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi. 1.26, 219-243. 

Blackstone, A. (2023). Gönüllü Çocuksuzluk: Aileyi Baştan Tanımlayan ve Yeni Bir 

 Bağımsızlık Çağı Yaratan Hareket. H. Dikmen (çev.). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Blackstone, A. ve M. D. Stewart. (2012). Choosing to be Childfree: Research on the Decision 

 Not to Parent. Sociology Compass. 5, 1-10. 

Blank, H. (2019). Düzcinsel: Heteroseksüelliğin Şaşırtıcı Derecede Kısa Tarihi. T. Ellialtı 

 Köse (çev.).  İstanbul: İletişim Yayınları.  

Bohner, G., K. Ahlborn ve R. Steiner. (2010). How Sexy are Sexist Men? Women’s 

 Perception of Male Response Profiles in the Ambivalent Sexism Inventory. Sex Roles.

  62, 568-582.  

Bourdieu, P. (2015). Pratik Nedenler. H. U. Tanrıöver (çev.). İstanbul: Hil Yayın. 

Bourdieu, P. (2018). Eril Tahakküm. B. Yılmaz (çev.). İstanbul: Bağlam Yayınları. 



222 
 

Bourdieu, P. ve L. Wacquant. (2014). Düşünümsel Bir Antropoloji İçin Cevaplar. N. Ökten

  (çev.). İstanbul: İletişim Yayınları.  

Briffault, R. (1990). Analar. Ş. Yeğin (çev.). İstanbul: Payel Yayınevi. 

Burke, J. P., J. E.Stets, ve M. A. Pirog. (1988). Gender Identity, Self-Esteem, and Physical

  and Sexual Abuse in Dating Relationships. Social Psychology Quarterly. 51.3,  272-

 285. JSTOR, American Sociological Association.  

Butler, J. (2006). Olumsal Temeller: Feminizm ve “Postmodernizm” Sorusu. Seyla Benhabib,

  Judith Butler, Drucilla Cornell ve Nancy Fraser Çatışan Feminizmler: Felsefi Fikir

  Alışverişi. F. E. Sezer (çev.). İstanbul: Metis Yayınları. 44-68. 

Butler, J. (2010). Cinsiyet Belası: Feminizm ve Kimliğin Altüst Edilmesi. B. Ertür (çev.). 

 İstanbul: Metis Yayıncılık. 

Butler, J. (2013). Toplumsal Cinsiyet Yanıyor: Sahiplenme ve Yıkma Sorunları. M. Moralı 

 (çev.). Defter Dergisi Arşivi. 34, 123-141.  

Butler, J. (2014). Bela Bedenler. Z. Talay (çev.). İstanbul: Pinhan Yayıncılık. 

Butler, J. (2020). Çöz(ül)en Cinsiyet. B. E. Aksoy (çev.). İstanbul: MonoKL Yayınları.  

Callan, V. J. (1985). Perceptions of Parents, the Voluntarily and Involuntarily Childless: A

  Multidimensional Scaling Analysis. Journal of Marriage and Family. 47.4, 1045-

 1050. 

Can, Ş. (2011). Klasik Yunan Mitolojisi. İstanbul: Ötüken. 



223 
 

Caner, E. (2015). Cinsellik Üzerine Toplumsal Fragmanlar. İstanbul: Su Yayınları. 

Chodorow, N. J. (1978). The Reproduction of Mothering: Psychoanalysis and the Sociology

  of Gender. Berkeley,Los Angeles,London: University of California Press. 

Chodorow, N. J. (1994). Femininities, Masculinities, Sexualities: Freud and Beyond. 

 Kentucky: The University Press of Kentucky. 

Chodorow, N. J. (2013). Family Structure and Feminine Personality.. The Homeric Hymn to

  Demeter: Translation, Commentary, and Perspective. H. P. Foley (Ed.). Princeton:

  Princeton University Press. 

Civaner, M. ve Y. I. Ülman. (2009). “Her Şey Çocuk İçindir”. Türk Ped. Arş. 44, 112-114.  

Cixous, H. (1976). The Laugh of the Medusa. K. Cohen ve P. Cohen (çev.). Signs. 1.4, 875-

 893. Chicago: The University of Chicago Press.  

Cogito. (2015). Türkiye’de Ebeveynlik, Bilge Selçuk ile Söyleşi. Annelik içinde. Cogito 81,

  108-116. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Collins, P. H. (1994). Shifting the Center: Race, Class and Feminist Theorizing About

 Motherhood. Mothering: Ideology, Experience, and Agency kitabının içinde. E. N.

  Glenn, G. Chang ve L. R. Forcey (Ed). 45-65. Newyork, London: Routledge. 

Cross, E. J. ve N. C. Overall. (2018). Women’s Attraction To Benevolent Sexism: Needing 

 Relationship Security Predicts Greater Attraction To Men Who Endorse Benevolent 

 Sexism. European Journal of Social Psychology. 48, 336–347. 



224 
 

Danış, M. Z., B. Erkoç, E. Güç Çınar ve Ş. Usta. (2020). Çelişik Duygulu Cinsiyetçilik 

 Algısına Yönelik Bir Araştırma. Yalova Sosyal Bilimler Dergisi. 10.20, 138-151. 

Danna, D. (2015). Contract Children: Questioning Surrogacy. Stutgart: İbidem-Verlag. 

Dasgupta, N. (2004). Implicit Ingroup Favoritism, Outgroup Favoritism, and Their Behavioral 

 Manifestations. Social Justice Research. 17.2, 143-169. 

Davidoff, L. (2021). Feminist Tarihyazımında Sınıf ve Cinsiyet. İstanbul: İletişim Yayınları. 

De Beauvoir, S. (2019a). İkinci Cinsiyet I: Olgular ve Efsaneler. G. Savran (çev.). İstanbul: 

 Koç Üniversitesi KOÇKAM. 

De Beauvoir, S. (2019b). İkinci Cinsiyet II: Yaşanmış Deneyim. G. Savran (çev.). İstanbul: 

 Koç Üniversitesi KOÇKAM. 

Delphy, C. (1994). Changing Women in a Changing Europe: Is ‘Difference’ the Future for 

 Feminism? D. Lionard (çev.). Women’s Studies Int. Forum. 17.2/3, 187-201.  

Demirci Yılmaz, T. (2015). Osmanlı ve Erken Cumhuriyet Dönemi Türkiye

 Modernleşmesinde Annelik Kurguları (1840-1950). Annelik içinde. Cogito 81, 66-90.

 İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Donath, O. ve M. Trebbe-Plath. (2022). Annelikten Pişman Olmak. B. Yalçın (çev.). İstanbul: 

 İletişim Yayınları. 

Donovan, J. (2013). Feminist Teori: Entelektüel Gelenekler. A. Bora, M. A. Gevrek ve F.

  Sayılan (çev.). İstanbul: İletişim Yayınları. 



225 
 

Eisenstein, H. (2016). Feminizm ve Neoliberal Küreselleşme Arasında Gizli ve Tehlikeli Bir 

 İlişki mi Mevcut?. İ. Soyseçkin (çev.). 21. Yüzyıl Feminizmine Doğru:

 Neoliberalizmin Ötesinde Bir Kadın Hareketi İçin Tartışmalar içinde. 29-67.  A.

 Özuğurlu (Ed.). Ankara: NoteBene Yayınları.  

Ellialtı-Köse, T. (2012). Evlilik Öncesi Cinsellik, Bekâret ve Beden Disiplini: Kadınların 

 “Aşk” Üzerinden Cinsel Ahlak Mücadelesi. Cogito. 70-71, 371-397.  

Engels, F. (2013). Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni. H. İlhan (çev.). Ankara: Alter

  Yayıncılık. 

Erdoğan, T. (2008). Nancy Chodorow’un Düşüncesinde Toplumsal Cinsiyet

 Organizasyonunun Merkezi Unsuru Olarak Annelik. Aile ve Toplum. 10.4, 73-82. 

Erkmen, S. (2020). Türkiye’de Kürtaj: AKP ve Biyopolitika. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Eşel, E. (2010). Anneliğin Nörobiyolojisi. Türk Psikiyatri Dergisi. 21.1, 68-78. 

Faure-Pragier, S. (2009). Kadındaki Çocuk İsteği Yalnızca Eksik Olan Penisin Bir İkamesi 

 midir?. Z. Karaburçak (çev.). Psikanaliz Yazıları Özne Olarak Anne içinde. 23-34.

  İstanbul: Bağlam Yayınları. 

Federici, S. (2001). Caliban ve Cadı: Kadınlar, Beden ve İlksel Birikim. Ö. Karakaş (çev.). 

 İstanbul: Otonom Yayıncılık. 

Federici, S. (2013). Sıfır Noktasında Devrim: Ev İşi, Yeniden Üretim ve Feminist Mücadele.

  D. Meral, H. Mertol ve Ö. Avcı (çev.). İstanbul: Otonom Yayıncılık. 



226 
 

Federici, S. (2019). Tenin Sınırlarının Ötesine. Güncel Kapitalizmde Bedeni Yeniden

 Düşünmek, Yeniden Oluşturmak ve Geri Almak. B. Tanrısever (çev.). İstanbul:

 Otonom Yayıncılık. 

Ferguson, A. (1986). Motherhood and Sexuality: Some Feminist Questions. Hypatia. 1.2, 3-

 22. 

Firestone, S. (1993). Cinselliğin Diyalektiği: Kadın Özgürlüğü Davası. Y. Salman 

 (çev.).İstanbul: Payel Yayınevi. 

Forgacs, D. (2012). Gramsci Kitabı: Seçme Yazılar 1916-1935. İ. Yıldız (çev.). Ankara: 

 Dipnot Yayınları. 

Forcey, L. R. (2001). Feminist Perspectives on Mothering and Peace. Journal of the

 Association for Research on Mothering. 3 (2), 155-174. 

Forward, S. (2021). Sevgisiz Anneler: Yetişkin Kızlar İçin İyileştirici Bir Rehber. M. 

 Yurdakuler (çev.). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Foucault, M. (2015a). İktidarın Gözü: Seçme Yazılar 4. I. Ergüden (çev.). İstanbul: Ayrıntı

  Yayınları. 

Foucault, M. (2015b). Cinselliğin Tarihi. H. U. Tanrıöver (çev.). İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

Fraser, N. (2006). İhtiyaçlar Mücadelesi: Geç Kapitalizmin Siyasal Kültürünün Sosyalist-

 Feminist Açıdan Eleştirisi. A. T. Kılıç (çev.). İstanbul: Agora Kitaplığı. 



227 
 

Freud, S. (2016). Cinsellik Üzerine Üç Deneme: Bekâret Tabusu, Kadın Cinselliği, Fetişizm

  ve Diğer Konular. S. Budak (çev.). İstanbul: Öteki Yayınevi. 

Friedan, B. (1983). Kadınlığın Gizemi: Kadınlar İçin Yeni Bir Dönem Başlatan Kitap. T.

  Mertoğlu (çev.). İstanbul: E Yayınları. 

Friedman, D., M. Hechter ve S. Kanazawa. (1994). A Theory of the Value of Children.

 Demography. 31.3, 375-401.  

Gillespie, R. (2003). Childfree and Feminine: Under Standing the Gender Identity of 

 Voluntarily Childless Woman. Gender & Society. 17.1, 122-136.  

Gittins, D. (2011). Aile Sorgulanıyor. T. Erdem (çev.). İstanbul: Pencere Yayınları. 

Glenn, E. N. (1994). Social Contsructions of Mothering: A Thematic Overview. Mothering:

  Ideology, Experience, and Agency kitabının içinde. E. N. Glenn, G. Chang ve L. R.

  Forcey (Ed). 1-29. Newyork, London: Routledge. 

Glick, P. ve S. T. Fiske. (1996). The Ambivalent Sexism Inventory: Differentiating Hostile 

 and Benevolent Sexism. Journal of Personality and Social Psychology. 70.3, 491-512.  

Glick, P. ve S. T. Fiske. (1997). Hostile and Benevolent Sexism: Measuring Ambivalent 

 Sexist Attitudes Toward Women. Psychology of Women Quarterly. 21, 119-135. 

Glick, P. ve S. T. Fiske. (2011). Ambivalent Sexism Revisited. Psychology of Women

 Quarterly. 35.3, 530-535. 



228 
 

Godfrind-Haber, J. (2009). Anat Palgi Hacker’in Sunumuna İlişkin Tartışma Metni. A. Kurtul

  (çev.). Psikanaliz Yazıları Özne Olarak Anne içinde. 51-63. İstanbul: Bağlam

 Yayınları. 

Goettner-Abendroth, H. (2012). Matriarchal Societies: Studies on Indigenous Cultures Across

  The Globe. New York: Peter Lang. 

Gouni, O., G. Jarašiūnaitė-Fedosejeva, B. Kömürcü Akik, A. Holopainen ve J. Calleja-Agius. 

 (2022). Childlessness: Concept Analysis. Int. J. Environ. Res. Public Health. 

 19.1464,1-46. 

Greenwald, G. A. ve L. H. Krieger. (2006). Implicit Bias: Scientific Foundations. California

  Law Review. 94.4, 945-967. 

Grenwald, A. G. ve M. R. Banaji. (1995). Implicit Social Cognition: Attitudes, Self-Esteem,

  and Stereotypes. Psychological Review. 102 (1), 4-27. 

Gülekli, B. (2006). 99 Sayfada Tüp Bebek. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Günbulut, A. (2016). Antik Dönemden Günümüze Hamile Giysileri. Akdeniz Sanat Dergisi. 9

  (8), 30-49.  

Gürdal Küey, A. (2007). Emziren Anne. Psikanaliz Yazıları Annelik içinde. 43-48. İstanbul:

  Bağlam Yayınları. 

Hakim, C. (2006). Women, Careers, and Work-Life Preferences. British Journal of Guidance

  & Counselling. 34. 3, 279-294. Routledge. 



229 
 

Hallstein, D. L. O. (2006). Conceiving Intensive Mothering. Journal ofthe Association for

  Research on Mothering. 8.1-2, 96-108. 

Hallstein, D. L. O. (2015). Bikini-Ready Moms: Celebrity Profiles, Motherhood, and the Body.

  State University of Newyork: Sunny Press.  

Hansen, E. T. (1997). Mother Without Child: Contemporary Fiction and the Crisis of 

 Motherhood. Berkeley: University of California Press. 

Hartmann, H. (2006). Marksizim’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği. G. Aygen (çev.). İstanbul:

  Agora Kitaplığı. 

Hays, S. (1996). The Cultural Contradictions of Motherhood. New Haven and London: Yale

  University Press. 

Hecker, A. P. (2009). Özne Olarak Anne\Öteki Psikanalitik Kuramda Bir Eksik. P. Gökalp

  (çev.). Psikanaliz Yazıları Özne Olarak Anne içinde. 51-63. İstanbul: Bağlam

 Yayınları. 

Hird, M. (2013). Book Reviews. Feminist Theory. 14.3, 361-363. Gill, R. ve C. Scharff. 

 (2011). New Femininities: Postfeminism, Neoliberalism and Subjectivity. Basingtoke: 

 Palgrave Macmillian. 

Hird, M. J. ve K. Abshoff. (2000). Women without Children: A Contradiction in Terms?.

  Journal of Comparative Family Studies. 31.3, 347-366.  

Hooks, B. (2000). Feminizm Herkes İçindir. E. Aydın, B. Kurt, Ş. Özgün ve A. Yıldırım 

 (çev.). İstanbul: Çitlembik Yayınları. 



230 
 

Houseknecht, S. K. (1987). Voluntary Childlessness. M. B. Sussman ve S. K. Steinmetz. 

 (Ed.). Handbook of Marriage and the Family. New York and London: Plenum Press.

  369-395. 

Irigaray, L. (1993). An Ethics of Sexual Diffirence. C. Burke ve G. C. Gill (çev.). Ithaca, New 

 York: Cornell University Press. 

Irigaray, L. (2006). Ben, Sen, Biz. Farklılık Kültürüne Doğru. S. Büyükdüvenci ve N. Tutal 

 (çev.). Ankara: İmge Kitabevi.  

Işık, E. (1998). Beden ve Toplum Kuramı. İstanbul: Bağlam Yayınları. 

İlkkaracan, P. (2015). Giriş: Müslüman Toplumlarda Kadın ve Cinsellik. Müslüman

 Toplumlarda Kadın ve Cinsellik kitabının içinde. P. İlkkaracan (drl.). İstanbul: İletişim

  Yayınları.  

Jamison, P. H., L. R. Franzini ve R. M. Kaplan. (1979). Some Assumed Characteristics of 

 Voluntarily Childfree Women and Men. Psychology of Women Quarterly. 4.2, 266-

 273. 

Kağıtçıbaşı, Ç. (2010). Günümüzde İnsan ve İnsanlar: Sosyal Psikolojiye Giriş. İstanbul: 

 Evrim Yayınevi. 

Kağıtçıbaşı, Ç. (2019). Benlik, Aile ve İnsan Gelişimi: Kültürel Psikolojide Kuram ve 

 Uygulamalar. İstanbul: Koç Üniversitesi Yayınları. 

Kağıtçıbaşı, Ç. Ve B. Ataca. (2015). Value of Children, Family Change, and Implications for

  the Care of Erderly. Cross-Cultural Research. 49.4, 374-392. 



231 
 

Kanazawa, S. (2014). Intelligence and Childlessness. Social Science Research. 48, 157–170. 

Karaismailoğlu, S. (2019). Kadın Beyni Erkek Beyni: Birbirinizi Ne Kadar Tanıyorsunuz Ki?. 

 Ankara: Elma Yayınevi. 

Kern, L. (2020). Feminist Şehir. B. S. Aydaş (çev.). İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Keser, V. (2007). Anneliğe Dair… Psikanaliz Yazıları Annelik içinde. 35-41. İstanbul:

 Bağlam Yayınları. 

Kıran, H., G. Kıran ve M. A. Güven. (2002). Maternal Yaşın Gebelik Seyri ve Fetal Prognoz

  Üzerine Etkileri. Arşiv. 12.90, 90-98.  

Kilianski, S. E. ve L. A. Rudman. (1998). Wanting It Both Ways: Do Women Approve of

  Benevolent Sexism?. Sex Roles. 39.516, 333-352. 

Klaus, M. (1998). Mother and Infant: Early Emotional Ties. Pediatrics. 102, 1244-1246. 

Koçkar, A. İ. (2015). Günümüzde Anne Olmak: Bağlanma Teorisi ve Kadının Çalışması

  Arasındaki Dengenin İncelenmesi. Annelik içinde. Cogito 81, 207-218. İstanbul: Yapı

  Kredi Yayınları. 

Köse, H. (2016). Bourdieu Düşüncesinde Tahakküm-İtaat İlişkisi ve Sosyo-Politik Beden. İlef

  Dergisi. 3.2, 173-199. 

Kristeva, J. (1982). Powers of Horrors: An Essay on Abjection. L. S. Roudiez (çev.). New 

 York: Colombia University Press.  



232 
 

Kristeva, J. (2012). Kadınların Zamanı. İ. Savaşır (çev.). Defter. 21, 7-29. 

Kulhan, N. G., M. Kulhan, Ü. A. Naykı, C. Naykı, P. Uluğ, H. Toklucu. (2017). Planlı ve

 Plansız Hariçte Doğum: Hastane Doğumlarıyla Karşılaştıran Retrospektif Bir

 Çalışma. Tepecik Eğit. ve Araşt. Hast. Dergisi. 27.3, 222-228. 

Kutsal Kitap: Eski ve Yani Antlaşma. (2014). İstanbul: Kitabı Mukaddes Şirketi.  

Lee, R. (2003). The Demographic Transition: Three Centuries of Fundamental Change.

 Journal of Economic Perspectives. 17.4, 167-190.  

Letherby, G. ve C. Williams. (1999). Non-Motherhood: Ambivalent Autobiographies.

 Feminist Studies. 25.3, 719-728. 

Llwellyn, D. (2016). Maternal Silences: Motherhood and Voluntary Childlesness in 

 Contemporary Christianity. Religion & Gender. 6.1, 64-79.  

Maher, J. ve L. Saugeres. (2007). To Be or Not to Be a Mother? Women Negotiating Cultural 

 Representations of Mothering. Journal of Sociology. 43.1, 5-21.  

Maier, C. (2007). No Kid: Çocuk Yapmamak İçin 40 Neden. Z. C. Özatalay (çev.). İstanbul:

  Esen Kitap. 

Matley, D. (2020). ‘‘I miss my old life”: Regretting Motherhood on Mumsnet. Discourse.

  Context & Media. 37. 1-8.  



233 
 

Merz, E. M ve A. C. Liefbroer. (2012). The Attitude Toward Voluntary Childlessness in

 Europe: Cultural and Institutional Explanations. Journal of Marriage and Family. 74,

  587-600.  

Miller, T. (2010). Annelik Duygusu: Mitler ve Deneyimler. G. Tunçer (çev.). İstanbul:

 İletişim Yayınları. 

Millett, K. (2018). Cinsel Politika. S. Selvi (çev.). İstanbul: Payel Yayınevi. 

Mitchell, J. (1973). Woman’s Estate. The Philips Park Press, Manchester: Penguin Books. 

Mitchell, J. (2006). Kadınlar: En Uzun Devrim. G. İnal, G. Savran ve Ş. Tekeli (çev.). 

 İstanbul: Agora Kitaplığı. 

Mitchell, J. (2011). Kardeşler: Cinsellik ve Şiddet. P. Padar ve B. C. Yılmazyiğit 

 (çev.). İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Moore, L. H. (1996). Mothering and Social Responsibilities in a Cross-Cultural Perspective.

  Feminist Perspectives on Lone Motherhood kitabının içinde. E. B. Silva (Ed.). 58-75.

  British Library Cataloguing in Publication Data. London: Routledge. 

Newman Metzl, M. (2003). The Reproduction of Mothering; Feminism and Psycohoanalytic

  Theory; Femininities, Masculinities and Sexualities; The Power of Feelings (Book 

 Reviews). Society For Psychonalysis And Psychonalytic Psychology. Division 39. 55-

 60. 

O’Reilly, A. (2016). Matricentric Feminism: Theory, Activism, and Practice. Canada: 

 Demeter Press. 



234 
 

O’Reilly, A. (Ed.) (2004). From Motherhood to Motherhing: The Legacy of Adrienne Rich’s

  of Woman Born. New York: State University of New York Press. 

Onur, B. (2017). Çocukluğun ve Çocuk Yetiştirmenin Tarihi. Ana Babalık: Kuram ve

 Araştırma içinde. M. Sayıl ve B. Selçuk (drl.). İstanbul: Koç Üniversitesi Yayınları. 

Ortner, S. B. (1974). Is female to Male as Nature is to Culture?  M. Z. Rosaldo ve L.

 Lamphere (Ed.). Woman, culture, and society içinde. Stanford, CA: Stanford

 University  Press, 68-87. 

Ortner, S. B. (1996). Making Gender: The Politics and Erotics of Culture. Boston: Beacon

  Press. 

Ovadia, S. ve B., Habip. (2015). İdeoloji, İnkâr ve Tahrip Olmuş Ara Alanların Üçgeninde

  Kadın ve Annelik. Annelik içinde. Cogito 81, 117-129. İstanbul: Yapı Kredi

 Yayınları. 

Özbay, F. (2013). Demografik Dönüşüm Sürecinde İktidar, Kadın ve Aile. Başka Bir Aile

  Anlayışı Mümkün Mü?. İstanbul: Heinrich Böll Stiftung Derneği Türkiye Temsilciliği.

  106-112. 

Özkan, Ö. (2012). Ülkelere Göre Kürtaja Yönelik Yasal Düzenlemelere Genel Bir Bakış.

  Toplum ve Hekim. 27.4, 304-320.  

Özsöz, C. (2014). Pierre Bourdieu: Simgesel Şiddet, Eğitim, İktidar. Pierre Bourdieu. Cogito.

  76, 290-311. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 



235 
 

Öztan, E. (2015). Annelik, Söylem, Siyaset. Annelik içinde. Cogito 81, 91-107. İstanbul: Yapı

  Kredi Yayınları. 

Parman, T. (2007). Annelik Üzerine: Bir Psikanalitik Sözlük Denemesi. Psikanaliz Yazıları

  Annelik içinde. 15-22. İstanbul: Bağlam Yayınları. 

Plumwood, V. (2004). Feminizm ve Doğaya Hükmetmek. B. Ertür (çev.). İstanbul: Metis 

 Yayınları. 

Plumwood, V. (2012). Ecofeminism: an Overview and Discussion of Positions and

 Arguments. Australasian Journal of Philosophy. 64 (1), 120-138. 

Qiu, X. (2009). Luce Irigara’s View on Mother-Daughter Relationship. Comparative 

 Literature: East & West. 11.1, 31-43. 

Reed, E. (2012). Kadının Evrimi I: Anaerkil Klandan Ataerkil Aileye. Ş. Yeğin (çev.).

 İstanbul: Payel Yayınevi. 

Reed, E. (2014). Kadının Evrimi II: Anaerkil Klandan Ataerkil Aileye. Ş. Yeğin (çev.). 

 İstanbul: Payel Yayınevi. 

Ricadat, E. ve L. Taieb (2015). Üzerime Giyecek Hiçbir Şeyim Yok! Giysi: Keyif mi İşkence

  mi?. T. Gülcan (çev.). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Rich, A. (1980). Compulsory Heterosexuality and Lesbian Existence. Signs. 5.4, 631-660. 

 Chicago: The University of Chicago Press. 

Rich, A. (1995). Of Woman Born: Motherhood as Experience and Institution. New York and 

 London: W. W. Norton & Company.  



236 
 

Ruddick, S. (1995). Maternal Thinking: Toward a Politics of Peace. Boston: Bacon Press. 

Sakallı-Uğurlu, N. (2003). Cinsiyetçilik: Kadınlara ve Erkeklere İlişkin Tutumlar ve Çelişik

  Duygulu Cinsiyetçilik Kuramı. Türk Psikoloji Yazıları. 6.11-12, 1-20. 

Sakman, E. (2021). Gönüllü Çocuksuzluk: Çocuk Sahibi Olmama Kararının Altında Yatan 

 Faktörler ve Karşılaşılan Tepkiler Hakkında Bir Derleme. Psikoloji Çalışmaları -

 Studies in Psychology. 41.1, 83-109.  

Salman Yıkmış, M. (2018). Pronatalist Kültürde Anne Olmamak. Fe Dergi. 10. 2, 85-97. 

Sarıtaş, E. (2020). Cinsel Normalliğin Kuruluşu: Osmanlı’dan Cumhuriyet’e

 Heteronormatiflik ve İstikrarsızlıkları. İstanbul: Metis Yayınları.  

Schaeffer, J. (2015). Kadın Kanının Kırmızı İpliği. Annelik içinde. O. Türkay (çev.). Cogito

  81, 168-191. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Semiz, Y. (2010). 1923-1950 Döneminde Türkiye’de Nüfusu Artırma Gayretleri ve Mecburi 

 Evlendirme Kanunu (Bekârlık Vergisi). Türkiyat Araştırmaları Dergisi. 423-469. 

Sever, M. (2015). “Kadınlık, Annelik, Gönüllü Çocuksuzluk: Elisabeth Badinter’den Kadınlık 

 mı Annelik mi?, Tina Miller’dan Annelik Duygusu: Mitler ve Deneyimler ve Corinne

  Maier’den No Kid Üzerinden Bir Karşılaştırmalı Okuma Çalışması. Fe Dergi. 7.2,

  72-86. 

Silva, E. B. (1996). The Transformation of Mothering. Good Enough Mothering?:

 Feminist Perspectives on Lone Motherhood kitabının içinde. E. B. Silva (Ed.). 10-36.

  British Library Cataloguing in Publication Data. London: Routledge. 



237 
 

Smart, C. (1996). Deconstructing Motherhood. Good Enough Mothering?: Feminist

 Perspectives on Lone Motherhood kitabının içinde. E. B. Silva (Ed.). 37-57. British

  Library Cataloguing in Publication Data. London: Routledge. 

Solmuş, T. (2012). Kadınlık ve Annelik Psikolojisi: Türkiye’de Anne-Çocuk Bağlanması.

  Ankara: Nobel Yayınları. 

Somay, B. (2015). Bir Şeyler Eksik: Aşk, Cinsellik ve Hayat Hakkında Bilmek İstemediğimiz

  Şeyler. İstanbul: Metis Yayıncılık. 

Stein, D. J. ve B. Vythilingum. (2009). Love and Attachment: The Psychobiology of Social 

 Bonding. CNS Spectr. 14.5, 239-242. 

Stoet, G., D. B. O’Connor, M. Conner ve K. R. Laws. (2013). Are Women Better Than Men

  at Multi-Tasking?. Stoet et al. BMC Psychology. 1.18, 1-10. 

Sullivan, M. R. (2003). Developing a Sense of Safety: The Neurobiology of Neonatal 

 Attachment. Ann N Y Acad Sci. 1008, 122-131. 

Sümer, N. (2017). Ana Babalık ve Bağlanma. Ana Babalık: Kuram ve Araştırma içinde. M.

  Sayıl ve B. Selçuk (drl.). İstanbul: Koç Üniversitesi Yayınları. 

Swartz, D. (2011). Kültür ve İktidar: Bourdieu’nün Sosyolojisi. E. Gen (çev.). İstanbul: 

 İletişim Yayınları.  

Şafak, E. (2007). Siyah Süt. İstanbul: Doğan Kitap. 



238 
 

Şahin, Ö. ve Y. Kahya. (2018). Evcil Hayvana Bağlanma Ölçeği: Geçerlik ve Güvenirlik

  Çalışması. Nesne Psikoloji Dergisi (NPD). 6.12, 174-197. 

Şenyurt, A. Y., H. Coskun ve E. S. Ünlü. (2020). Örtük Çağrışım Testi’ni Türkçe’ye

 Uyarlama Çalışması. OPUS Uluslararası Toplum Araştırmaları Dergisi. 15.26, 4437-

 4453.  

T. C. Sağlık Bakanlığı. (2018). Doğum Öncesi Bakım Yönetim Rehberi. Ankara: Sistemofset. 

Taylor Allen, A. (1991). Feminism and Motherhood in Germany, 1800-1914. New

 Jersey: Rutgers University Press. 

Taylor Allen, A. (2005). Feminism and Motherhood in Western Europe, 1890-1970: The

  Maternal Dilemma. New York: Palgrave Macmillan. 

Tezel, S. ve S. Gözüm. (2005). Postpartum Dönemde Kadınlarda Görülebilen Depresif 

 Belirtiler ve Hemşirelik Bakımı. Hacettepe Üniversitesi Hemşirelik Yüksekokulu 

 Dergisi. 62-68. 

Tokdemir, K. (2021). Hegemonik Annelik Anlayışı Üzerine: Anne Olmayı\Olmamayı Tercih 

 Etmek Mümkün Mü?. International Science, Culture and Academic Research 

 Congress in Global World. Turkey, USA: ISCYA Yayınevi. 185-191. 

Tokdemir, K. (2021). Heteronormatif Bağlamda Cinsiyetçi Stereotiplerin Yeniden Üretilmesi: 

 Mühendis ve Hastabakıcı Meslek Grupları İle Nitel Bir Araştırma. 4. Uluslararası 

 Felsefe, Eğitim, Sanat ve Bilim Tarihi Sempozyumu Bildiri Kitabı, 62-70. Muğla. 



239 
 

Tokdemir, K. (2022). Cinsiyetçi İkiyüzlülük Kavramı Temelinde Hegemonik Anneliğin

 Yeniden Üretimi. G. Çiğdem (ed.). Multidisipliner Yaklaşımla İktisadi Kriz Olgusu 

 Cilt 5 içinde, 149-167. Ankara: Gazi Kitabevi. 

Tunaboylu-İkiz, T. (2007). Anne Ol(a)mama. Psikanaliz Yazıları Annelik içinde. 61-68.

 İstanbul: Bağlam Yayınları. 

Tunaboylu-İkiz, T. (2016). İmkânsız Annelik. Psikanaliz Yazıları Psikanaliz ve Kadın içinde. 

 91-95. İstanbul: Bağlam Yayınları. 

Uğur, Z. B. (2018). Çocuk Sahibi Olmak İnsanları Mutlu Ediyor mu? Türkiye’den

 Bulgular. Nüfusbilim Dergisi\Turkish Journal of Population Studies. 40, 83-105. 

Üstel, F. (2019). “Makbul Vatandaş”ın Peşinde: II. Meşruiyet’ten Bugüne Vatandaşlık

 Eğitimi. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Veevers, J. E. (1973). Voluntary Childlessness: A Neglected Area of Family Study. The

 Family Coordinator. 22.2, 199-205.  

Viki, G. T., D. Abrams ve P. Hutchison. (2003). The “True” Romantic: Benevolent Sexism

  and Paternalistic Chivalry. Sex Roles. 49. 9-10, 533-537. 

Welldon, E. (2001). Anne: Melek mi, Yosma mı? Anneliğin İdealleştirilmesi ve Alçaltılması.

  S. Kunt Akbaş ve C. Kurultay (çev.). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Welldon, E. V. (2004). Mother, Madonna, Whore: the Idealization and Denigration of 

 Motherhood. London: Karnac. 



240 
 

Winnicott, D. W. (1960). The Theory of The Parent-Infant Relationship. The International

  Journal of Psychoanalysis. 41, 585-595. 

Winnicott, D. W. (2018). Çocuk, Aile ve Dış Dünya. N. Nirven ve N. Diner (çev.). İstanbul:

  Pinhan Yayıncılık. 

Winnicott, D. W. (2018). Ebeveynlerle Sohbet. N. Hatiboğlu (çev.). İstanbul: İstanbul Bilgi

  Üniversitesi Yayınları. 

Yaraman, A. (2001). Resmi Tarihten Kadın Tarihine. İstanbul: Bağlam Yayınları. 

Yaraman, A. (2003). Toplumsal Değişme ve Kişilik Özellikleri: Prometheus’tan Narkissos’a.

  İstanbul: Bağlam Yayınları. 

Yaraman, A. (2008). Yanılsamanın Neresindeyiz?. Küreselleşme, Demokratikleşme ve

 Türkiye Uluslararası Sempozyumu Bildiri Kitabı, 830-837. Ankara: Gazi Kitabevi. 

Yaraman, A. (2010). Modern Ataerkil Toplumsallaşma: “Erkeksi”, “Erkekçi” Kadınlar.

 21.Yüzyılın Eşiğinde Kadınlar, Değişim ve Güçlenme kitabının içinde. F.Çoban-

 Döşkaya (Ed.). 698-704. İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi

 Yayını.  

Yaraman, A. (2019). Cinsiyetçi İkiyüzlülük Bağlamında Gönüllü Ezilme: Simgesel şiddet.

  İzmir Barosu Bülten, 25 Kasım Kadına Yönelik Şiddete Karşı Uluslararası Mücadele

  Günü 25 Kasım 2019 Özel Sayısı 30,  6-14. İzmir: Yabaneri Matbaacılık. 

Yaraman, A. (2020). Cinsiyetçi İkiyüzlülük. İstanbul: Bağlam Yayınları. 



241 
 

Yazgan, U. (2004). Doğum Kontrol Yöntemleri. Eczacı. 10, 14-16.  

Zelizer, V. A. (1985). Pricing The Priceless Child: The Changing Social Value of Children. 

 New York: Basic Books. 

Gazeteler ve İnternet Kaynakları 

4857 sayılı İş Kanunu. (2003). 25134.42. 

 https://www.mevzuat.gov.tr/mevzuatmetin/1.5.4857.pdf (28 Mart 2023).  

Alp, L. (15 Ekim 2020). Öz İle Sözün Bir Olmaması: Cinsiyetçi İkiyüzlülük. GazeteKadıköy.

  http://www.gazetekadikoy.com.tr/yasam/oz-ile-sozun-bir-olmamasi-cinsiyetci-

 ikiyuzluluk-h16760.html (25 Ekim 2021).  

Ambrosino, B. (16 Mart 2017). The invention of ‘heterosexuality’. BBC Future.  

 https://www.bbc.com/future/article/20170315-the-invention-of-heterosexuality(11

  Aralık  2021).  

Ambrosino, B. (28 Haziran 2016). ‘I am gay–but I wasn’t born this way’. BBC Future. 

 https://www.bbc.com/future/article/20160627-i-am-gay-but-i-wasnt-born-this-way (11 

 Aralık 2021).  

Anne Sütü Halk Eğitimi Sunusu. (21 Ocak 2013). Türkiye Cumhuriyeti Sağlık Bakanlığı 

 Türkiye Halk Sağlığı Kurumu. Çocuk ve Ergen Sağlığı Daire Başkanlığı . 

 https://mediworld.com.tr/images/pedimed/Anne.S%C3%BCt%C3%BC.ve.Emzirme.p

 df  (16 Nisan 2021).    

https://www.mevzuat.gov.tr/mevzuatmetin/1.5.4857.pdf
http://www.gazetekadikoy.com.tr/yasam/oz-ile-sozun-bir-olmamasi-cinsiyetci-%09ikiyuzluluk-h16760.html
http://www.gazetekadikoy.com.tr/yasam/oz-ile-sozun-bir-olmamasi-cinsiyetci-%09ikiyuzluluk-h16760.html
https://www.bbc.com/future/article/20170315-the-invention-of-heterosexuality(11
https://www.bbc.com/future/article/20170315-the-invention-of-heterosexuality(11
https://www.bbc.com/future/article/20160627-i-am-gay-but-i-wasnt-born-this-way%20(11
https://mediworld.com.tr/images/pedimed/Anne.S%C3%BCt%C3%BC.ve.Emzirme.p%09df
https://mediworld.com.tr/images/pedimed/Anne.S%C3%BCt%C3%BC.ve.Emzirme.p%09df


242 
 

Arnold, N. (26 Mayıs 2017). It's OK guys, just admit it - half of you are not 100% straight.

  BBC Future. https://www.bbc.co.uk/bbcthree/article/3e75b380-f622-4345-a383-

 4f948fc1013c (11 Aralık 2021).  

Aydın, Behlül. (20 Kasım 2021). Şahin Irmak: Çocukla uğraşamam, Asena da istemiyor!. 

 Hürriyet Kelebek. https://www.hurriyet.com.tr/kelebek/magazin/sahin-irmak-cocukla-

 ugrasamam-asena-da-istemiyor-41943683 (2 Mart 2022).  

BBC News Türkçe. (24 Haziran 2022). ABD'de neden milyonlarca kadın kürtaj hakkını 

 kaybedecek?. https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-61931766 (3 Ağustos 

 2022).  

BBC News Türkçe. (31 Mayıs 2021). Çin'de çiftler 3 çocuk sahibi olabilecek.  

  https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-57305174 (31 Temmuz 2022).  

BBC News Türkçe. (23 Eylül 2010). Milletvekili anne bebeğini parlamentoya götürdü. 

 https://www.bbc.com/turkce/haberler/2010/09/100923_workingmother (6 Ekim 2021). 

BBC News Türkçe. (11 Mart 2015). 'İran'daki doğum seferberliği kadını makineye çevirecek'. 

 https://www.bbc.com/turkce/haberler/2015/03/150311_iran_kadinlar (31 Temmuz

  2015).  

BBC News Türkçe. (7 Aralık 2016). 100 Kadın: Çocuk sahibi olmaktan pişman olan anne 

 ve babalar. https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-38220935 (26 Mart 2022).  

BBC News. (12 Ekim 2018). ‘20 yıl içinde kadınlar erkeksiz çocuk doğurabilecek’.

 https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-45833711 (9 Mayıs 2022).  

https://www.bbc.co.uk/bbcthree/article/3e75b380-f622-4345-a383-%094f948fc1013c
https://www.bbc.co.uk/bbcthree/article/3e75b380-f622-4345-a383-%094f948fc1013c
https://www.hurriyet.com.tr/kelebek/magazin/sahin-irmak-cocukla-%09ugrasamam-asena-da-istemiyor-41943683
https://www.hurriyet.com.tr/kelebek/magazin/sahin-irmak-cocukla-%09ugrasamam-asena-da-istemiyor-41943683
https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-61931766
https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-57305174
https://www.bbc.com/turkce/haberler/2010/09/100923_workingmother
https://www.bbc.com/turkce/haberler/2015/03/150311_iran_kadinlar
https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-38220935
https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-45833711


243 
 

BBC News Türkçe. (26 Kasım 2018). 'Dünyanın ilk genetik tasarımlı bebekleri Çin'de doğdu'. 

 https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-46341694 (3 Ağustos 2022). 

BBC News Türkçe. (17 Aralık 2018). Singapur'da eşcinsel baba, taşıyıcı annenin dünyaya

  getirdiği çocuğunu evlat edinebilecek. https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-

 46592352 (9 Ağustos 2022).  

BBC News Türkçe. (29 Mart 2019). Taşıyıcı Anneanne: 55 Yaşında Kendi Torununu 

 Doğurdu. https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-47744842 (19 Nisan 2023). 

BBC News Türkçe. (3 Nisan 2019). Nebraska'da bir anne eşcinsel oğlu için taşıyıcı anne oldu, 

 torununu doğurdu. https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-47795932 (19 Nisan 

 2019). 

BBC News Türkçe. (8 Ağustos 2019). Kenya’da meclis oturumuna 5 aylık bebeğiyle gelen

  kadın milletvekili dışarı çıkarıldı. https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-

 49271942 (6 Ekim 2021).  

BBC News Türkçe. (15 Ağustos 2019). Antinatalistler: Çocuk sahibi olmanızı istemeyen

 doğum karşıtları kim?. https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-49347508 (23

  Nisan 2023). 

BBC News Türkçe. (7 Ekim 2019). Fransa'da lezbiyen çiftler ve bekâr kadınların tüp bebek

  tedavisiyle çocuk sahibi olabilmesine karşı protesto. 

 https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-49955812 (9 Ağustos 2019). 

BBC News Türkçe. (5 Mart 2021). Arjantin'de kürtaj yasağının kalkması komşu ülkeleri de 

 etkileyebilir mi?. https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-56285721 (3 Ağustos 

 2022). 

https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-46341694
https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-%0946592352
https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-%0946592352
https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-47744842
https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-47795932%20(19
https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-%0949271942
https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-%0949271942
https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-49347508
https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-49955812
https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-56285721


244 
 

Bebek Dostu Hastane Ne Demektir?. (21 Kasım 2017). T.C. Sağlık Bakanlığı Sakarya İl  

 Sağlık Müdürlüğü, Sakarya Eğitim ve Araştırma Hastanesi.   

 https://sakaryaeah.saglik.gov.tr/TR,36888/bebek-dostu-hastane-ne-demektir.html (20

  Şubat 2021). 

Beech, B. (2012). The Benefits of Home Birth: Evidence of Safety, Effectiveness and 

 Women's Experience. AIMS Association for Improvements in the Maternity Services. 

 https://www.aims.org.uk/assets/media/3/benefits-of-home-birth.pdf (2 Haziran 2021).  

Bellheather, D. (10 Eylül 2020). Watch Dubai couple's baby gender reveal on the Burj 

  Khalifa. Emirates Woman. https://emirateswoman.com/anas-asala-marwah-

 extravagant-gender-reveal-burj-khalifa/ (29 Nisan 2021).  

Beltran, M. J. (16 Mayıs 2019). Kürtaj oranlarının doğum oranını geçtiği ülke: Grönland.

  BBC News Türkçe. https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-48293772 (7 Ağustos

  2022). 

Berghoef, K. (2019). Implicit Bias: What It Means and How It Affects Behavior. ThoughtCo.

  https://www.thoughtco.com/understanding-implicit-bias-4165634 (13 Ekim 2021).  

Bianet. (4 Ağustos 2018). Çalışma, Sosyal Hizmetler ve Aile Bakanlığı'nın İsmi Değişti.

  https://m.bianet.org/bianet/siyaset/199722-calisma-sosyal-hizmetler-ve-aile-

 bakanligi-nin-ismi-degisti (14 Mayıs 2021).  

Bilir, T. (26 Eylül 2012). Bebeği Kundaklamanın Avantajları ve Dezavantajları.  

  https://www.milliyet.com.tr/pembenar/tanla-bilir/bebegi-kundaklamanin-avantajlari-

 ve-dezavantajlari-1603017 (12 Nisan 2021). 

https://sakaryaeah.saglik.gov.tr/TR,36888/bebek-dostu-hastane-ne-demektir.html
https://www.aims.org.uk/assets/media/3/benefits-of-home-birth.pdf
https://emirateswoman.com/anas-asala-marwah-%09extravagant-gender-reveal-burj-khalifa/
https://emirateswoman.com/anas-asala-marwah-%09extravagant-gender-reveal-burj-khalifa/
https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-48293772
https://www.thoughtco.com/understanding-implicit-bias-4165634
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/199722-calisma-sosyal-hizmetler-ve-aile-%09bakanligi-nin-ismi-degisti
https://m.bianet.org/bianet/siyaset/199722-calisma-sosyal-hizmetler-ve-aile-%09bakanligi-nin-ismi-degisti
https://www.milliyet.com.tr/pembenar/tanla-bilir/bebegi-kundaklamanin-avantajlari-%09ve-dezavantajlari-1603017
https://www.milliyet.com.tr/pembenar/tanla-bilir/bebegi-kundaklamanin-avantajlari-%09ve-dezavantajlari-1603017


245 
 

Cardoso, I. ve F, Teixeira. (8 Şubat 2022). What if women never had to give birth again?. 

 BBC Reel. https://www.bbc.co.uk/reel/video/p0bmqfk9/what-if-women-never-had-to-

 give-birth-again- (9 Mayıs 2022). 

Ceylan, L. Meryem Uzerli ikinci bebeğine hamile! Nasıl yani?. Milliyet Molatik. 

 https://www.milliyet.com.tr/molatik/galeri/meryem-uzerli-ikinci-bebegine-hamile-

 nasil-yani-86913/1 (2 Mart 2022).  

Cherry, K. (18 Eylül 2020). How Does Implicit Bias Influence Behavior?: Explanations and 

 Impacts of Unconscious Bias. Verywellmind. https://www.verywellmind.com/implicit-

 bias-overview-4178401 (14 Ekim 2021). 

Cumhuriyet. (8 Mart 2016). Erdoğan: Birileri Rahatsız Olsa da Benim İçin Kadın Öncelikle

  Annedir. https://www.cumhuriyet.com.tr/haber/erdogan-birileri-rahatsiz-olsa-da-

 benim-icin-kadin-oncelikle-annedir-494059 (3 Nisan 2021). 

Cumhuriyet. (19 Kasım 2022). Sanatçı Günseli Kato'dan tepki çeken sözler: ‘Doğurmayan 

 kadın eksiktir’. https://www.cumhuriyet.com.tr/turkiye/sanatci-gunseli-katodan-tepki-

 ceken-sozler-dogurmayan-kadin-eksiktir-2004298 (23 Nisan 2023). 

Cüceloğlu, D. (2007). Niçin Çocuk Sahibi Olmak İstiyoruz?.    

  http://www.dogancuceloglu.net/yazilar/288/nicin-cocuk-sahibi-olmak-istiyoruz/ (18

  Ocak 2021). 

Diken. (18 Ekim 2019). Yapay rahim geliştiriliyor. https://www.diken.com.tr/yapay-rahim-

 gelistiriliyor/  (2 Ağustos 2022).  

Edgoose, J. (2019). How to Identify, Understand, and Unlearn Implicit Bias in Patient Care.

  FPM Journal. 29-33. https://www.aafp.org/fpm/2019/0700/p29.html (14 Ekim 2021). 

https://www.bbc.co.uk/reel/video/p0bmqfk9/what-if-women-never-had-to-%09give-birth-again-
https://www.bbc.co.uk/reel/video/p0bmqfk9/what-if-women-never-had-to-%09give-birth-again-
https://www.milliyet.com.tr/molatik/galeri/meryem-uzerli-ikinci-bebegine-hamile-%09nasil-yani-86913/1
https://www.milliyet.com.tr/molatik/galeri/meryem-uzerli-ikinci-bebegine-hamile-%09nasil-yani-86913/1
https://www.verywellmind.com/implicit-%09bias-overview-4178401
https://www.verywellmind.com/implicit-%09bias-overview-4178401
https://www.cumhuriyet.com.tr/haber/erdogan-birileri-rahatsiz-olsa-da-%09benim-icin-kadin-oncelikle-annedir-494059
https://www.cumhuriyet.com.tr/haber/erdogan-birileri-rahatsiz-olsa-da-%09benim-icin-kadin-oncelikle-annedir-494059
https://www.cumhuriyet.com.tr/turkiye/sanatci-gunseli-katodan-tepki-%09ceken-sozler-dogurmayan-kadin-eksiktir-2004298
https://www.cumhuriyet.com.tr/turkiye/sanatci-gunseli-katodan-tepki-%09ceken-sozler-dogurmayan-kadin-eksiktir-2004298
http://www.dogancuceloglu.net/yazilar/288/nicin-cocuk-sahibi-olmak-istiyoruz/
https://www.diken.com.tr/yapay-rahim-%09gelistiriliyor/
https://www.diken.com.tr/yapay-rahim-%09gelistiriliyor/
https://www.aafp.org/fpm/2019/0700/p29.html


246 
 

Eğin. O, (23 Ağustos 2021). Çocuksuzluk özlemi. HABERTÜRK.  

 https://www.haberturk.com/yazarlar/oray-egin/3170619-cocuksuzluk-ozlemi (29 Mart 

 2022).  

Elmacı, M. (27 Mayıs 2022). Dünyada kürtaj: Kadınlar hangi ülkelerde hangi haklara sahip?. 

 HABERTÜRK. https://www.haberturk.com/dunyada-kurtaj-3451646 (3 Ağustos 2022). 

Erdilek, İ. (15 Aralık 2010). Evde Doğum Fikri. Hürriyet pembenar.   

  https://www.milliyet.com.tr/pembenar/irem-erdilek/evde-dogum-fikri-1326966 (4 

 Haziran 2021).  

Erkut Demiröz, E. (8 Temmuz 2020). Doula nedir?. Hürriyet Aile. 

 https://www.hurriyet.com.tr/aile/doula-nedir-415028 (21 Aralık 2022). 

Euronews. (3 Ağustos 2017). Amerika Birleşik Devletleri'nde bir erkek doğum yaptı. 

 https://tr.euronews.com/2017/08/03/amerika-birlesik-devletleri-nde-bir-erkek-dogum-

 yapti (11 Aralık 2021).  

Euronews. (7 Haziran 2022). Polonya: Yönetimin kürtaj yasağının ardından 'hamilelik kaydı' 

 tartışmaya yol açtı. https://tr.euronews.com/2022/06/07/polonya-yonetimin-kurtaj-

 yasag-n-n-ard-ndan-hamilelik-kayd-tart-smaya-yol-act (3 Ağustos 2022).  

Feminism and Relation. (16 Şubat 2020).  Matriarchies Are Not Just a Reversal of 

  Patriarchies: A Structural Analysis by Heide Goettner-Abendroth   

  https://feminismandreligion.com/2020/02/16/matriarchies-are-not-just-a-reversal-of-

 patriarchies-a-structural-analysis-by-heide-goettner-abendroth/ (26 Nisan 2021). 

https://www.haberturk.com/yazarlar/oray-egin/3170619-cocuksuzluk-ozlemi
https://www.haberturk.com/dunyada-kurtaj-3451646
https://www.milliyet.com.tr/pembenar/irem-erdilek/evde-dogum-fikri-1326966
https://www.hurriyet.com.tr/aile/doula-nedir-415028
https://tr.euronews.com/2017/08/03/amerika-birlesik-devletleri-nde-bir-erkek-dogum-%09yapti
https://tr.euronews.com/2017/08/03/amerika-birlesik-devletleri-nde-bir-erkek-dogum-%09yapti
https://tr.euronews.com/2022/06/07/polonya-yonetimin-kurtaj-%09yasag-n-n-ard-ndan-hamilelik-kayd-tart-smaya-yol-act
https://tr.euronews.com/2022/06/07/polonya-yonetimin-kurtaj-%09yasag-n-n-ard-ndan-hamilelik-kayd-tart-smaya-yol-act
https://feminismandreligion.com/2020/02/16/matriarchies-are-not-just-a-reversal-of-%09patriarchies-a-structural-analysis-by-heide-goettner-abendroth/
https://feminismandreligion.com/2020/02/16/matriarchies-are-not-just-a-reversal-of-%09patriarchies-a-structural-analysis-by-heide-goettner-abendroth/


247 
 

Gaia Dergi. (14 Mayıs 2021). Türkiye’de “oldurulan” annelik. 

 https://gaiadergi.com/turkiyede-oldurulan-annelik/?fbclid=IwAR0kXZ3cI-

 lV9CQpptEf5oIfdGzj51m5J33cIj_qPUAsmkEmyLX3XqJmaWk (16 Mayıs 2021).  

Gallagher, J. (15 Temmuz 2020). Küresel doğum oranı düşüyor: Dünya, yaşlanan ve küçülen

  bir nüfusa hazır mı?. BBC News Türkçe. https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-

 53417604 (21 Temmuz 2022). 

Gazete Duvar. (15 Ocak 2020). 'Bekârlardan vergi alınsın' fikri pek tutmadı. 

 https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2020/01/15/bekarlardan-vergi-alinsin-fikri-

 pek-tutmadi (31 Temmuz 2022).  

Gazete Duvar. (18 Ocak 2019). Türkiye’de kürtaj: Kâğıt üzerinde yasal, fiilen yasak. 

 https://www.gazeteduvar.com.tr/saglik/2019/01/18/turkiyede-kurtaj-kagit-uzerinde-

 yasal-fiilen-yasak (3 Ağustos 2022).  

Göksedef, E. (11 Haziran 2020). Aramızda Kalmasın: 'Ben de kürtaj oldum'. BBC News 

  Türkçe. https://www.bbc.com/turkce/haberler-turkiye-51565655  (28 Ocak 2022). 

Grunebaum, A. ve Chervenak, F.  (24 Şubat 2015). Home Birth Is Not Safe. The New York

  Times. https://www.nytimes.com/roomfordebate/2015/02/24/is-home-birth-ever-a-

 safe-choice/home-birth-is-not-safe (1 Haziran 2021).  

Günyeli, İ. Evde doğuma talep artıyor. Hürriyet Aile.     

  https://www.hurriyet.com.tr/aile/yazarlar/ilker-gunyeli/evde-doguma-talep-artiyor-

 415467 (1 Haziran 2021).  

https://gaiadergi.com/turkiyede-oldurulan-annelik/?fbclid=IwAR0kXZ3cI-%09lV9CQpptEf5oIfdGzj51m5J33cIj_qPUAsmkEmyLX3XqJmaWk
https://gaiadergi.com/turkiyede-oldurulan-annelik/?fbclid=IwAR0kXZ3cI-%09lV9CQpptEf5oIfdGzj51m5J33cIj_qPUAsmkEmyLX3XqJmaWk
https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-%0953417604
https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-%0953417604
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2020/01/15/bekarlardan-vergi-alinsin-fikri-%09pek-tutmadi
https://www.gazeteduvar.com.tr/gundem/2020/01/15/bekarlardan-vergi-alinsin-fikri-%09pek-tutmadi
https://www.gazeteduvar.com.tr/saglik/2019/01/18/turkiyede-kurtaj-kagit-uzerinde-%09yasal-fiilen-yasak
https://www.gazeteduvar.com.tr/saglik/2019/01/18/turkiyede-kurtaj-kagit-uzerinde-%09yasal-fiilen-yasak
https://www.bbc.com/turkce/haberler-turkiye-51565655
https://www.nytimes.com/roomfordebate/2015/02/24/is-home-birth-ever-a-%09safe-choice/home-birth-is-not-safe
https://www.nytimes.com/roomfordebate/2015/02/24/is-home-birth-ever-a-%09safe-choice/home-birth-is-not-safe
https://www.hurriyet.com.tr/aile/yazarlar/ilker-gunyeli/evde-doguma-talep-artiyor-%09415467
https://www.hurriyet.com.tr/aile/yazarlar/ilker-gunyeli/evde-doguma-talep-artiyor-%09415467


248 
 

HABERTÜRK. (17 Mayıs 2020). Lar ssa Gacemer, 'Neden çocuk yapmıyorsunuz?' sorularına

  isyan etti. https://www.haberturk.com/larissa-gacemer-neden-cocuk-yapmiyorsun-

 sorularina-isyan-etti-2682789-magazin (29 Mart 2022).  

HABERTÜRK. (7 Temmuz 2021). Sertab Erener'den tartışma yaratan çıkış: Artık çocuk 

 doğurmamamız gerekiyor!. https://www.haberturk.com/sertab-erener-den-tartisma-

 yaratan-cikis-artik-cocuk-dogurmamamiz-gerekiyor-magazin-haberleri-3125810-

 magazin (2 Mart 2022).  

Hakim, C. (18 Kasım 2009). The Mother of All Paradoxes .    

  https://www.prospectmagazine.co.uk/magazine/the-mother-of-all-paradoxes (13 

  Nisan 2021). 

Healt World News. (30 Eylül 2019). Anne Sütü Mucizesi-Emzirme Hakkında Çok Merak

  Edilen 10 Soru. https://www.healthworldnews.net/anne-sutu-mucizesi-emzirme-

 hakkinda-cok-merak-edilen-10-soru/ (14 Nisan 2021).  

Hoca, S. (8 Mart 2023). Mama ve Bez Yardımı Nasıl Alınır? Ne Zaman Yatar? 2023 Başvuru

  Formu. https://www.devletdestekli.com/mama-ve-bez-yardimi-nasil-alinir-ne-zaman-

 yatar-2023-basvuru-formu/  (10 Mayıs 2023).  

Hökelekli, H. Çocuk. İslam Ansiklopedisi. https://islamansiklopedisi.org.tr/cocuk (22 Eylül

  2022). 

Hürriyet Kelebek. (10 Kasım 2022). Ayda birkaç kez hamilelik söylentileri çıkıyordu: Keşke 

 biri bana yumurtalarımı dondurmamı söyleseydi.     

  https://www.hurriyet.com.tr/kelebek/magazin/jennifer-aniston-biri-de-bana-

 yumurtalarini-dondur-demedi-o-gemi-gitti-artik-42168420 (5 Aralık 2022).  

https://www.haberturk.com/larissa-gacemer-neden-cocuk-yapmiyorsun-%09sorularina-isyan-etti-2682789-magazin
https://www.haberturk.com/larissa-gacemer-neden-cocuk-yapmiyorsun-%09sorularina-isyan-etti-2682789-magazin
https://www.haberturk.com/sertab-erener-den-tartisma-%09yaratan-cikis-artik-cocuk-dogurmamamiz-gerekiyor-magazin-haberleri-3125810-%09magazin
https://www.haberturk.com/sertab-erener-den-tartisma-%09yaratan-cikis-artik-cocuk-dogurmamamiz-gerekiyor-magazin-haberleri-3125810-%09magazin
https://www.haberturk.com/sertab-erener-den-tartisma-%09yaratan-cikis-artik-cocuk-dogurmamamiz-gerekiyor-magazin-haberleri-3125810-%09magazin
https://www.prospectmagazine.co.uk/magazine/the-mother-of-all-paradoxes
https://www.healthworldnews.net/anne-sutu-mucizesi-emzirme-%09hakkinda-cok-merak-edilen-10-soru/
https://www.healthworldnews.net/anne-sutu-mucizesi-emzirme-%09hakkinda-cok-merak-edilen-10-soru/
https://www.devletdestekli.com/mama-ve-bez-yardimi-nasil-alinir-ne-zaman-%09yatar-2023-basvuru-formu/
https://www.devletdestekli.com/mama-ve-bez-yardimi-nasil-alinir-ne-zaman-%09yatar-2023-basvuru-formu/
https://islamansiklopedisi.org.tr/cocuk
https://www.hurriyet.com.tr/kelebek/magazin/jennifer-aniston-biri-de-bana-%09yumurtalarini-dondur-demedi-o-gemi-gitti-artik-42168420
https://www.hurriyet.com.tr/kelebek/magazin/jennifer-aniston-biri-de-bana-%09yumurtalarini-dondur-demedi-o-gemi-gitti-artik-42168420


249 
 

Hürriyet. (25 Temmuz 2013). TRT Ekranlarında Şoke Eden Sözler.   

 https://www.hurriyet.com.tr/gundem/trt-ekranlarinda-soke-eden-sozler-24389288 

 (4 Mart 2021). 

Hürriyet. (5 Kasım 2021). Koronavirüs aşısının mucitleri Prof. Dr. Uğur Şahin ve eşi Özlem

  Türeci'ye bir müjde daha. https://www.hurriyet.com.tr/dunya/koronavirus-asisinin-

 mucitleri-prof-dr-ugur-sahin-ve-esi-ozlem-tureciye-bir-mujde-daha-41685730 (25 

 Aralık 2021).  

ILO (25 Ocak 2021). ILO: Benzeri Görülmemiş İşgücü Piyasası Kriz Sonrasında, Belirsiz ve

  Dengesiz Toparlanma Bekleniyor. 

 https://reliefweb.int/sites/reliefweb.int/files/resources/ILO%20Monitor%20-

 %20COVID19%20and%20the%20world%20of%20work.%20Seventh%20edition%20

 %5BTR%5D.pdf (13 Nisan 2021).  

Intersex Society of North America. (1993). Does Having a Y Chromosome Make Someone a

  Man? https://isna.org/faq/y_chromosome/ (19 Kasım 2021).  

IPSOS. (8 Mart 2016). Türkiye Barometresi Araştırması, Türkiye’de Kadın-Erkek Eşitliği ve

  Toplumsal Cinsiyet Rollerini Özel Bir Dosya ile İnceledi. https://www.ipsos.com/tr-

 tr/turkiye-barometresi-arastirmasi-turkiyede-kadin-erkek-esitligi-ve-toplumsal-

 cinsiyet-rollerini-ozel (19 Ekim 2021).  

Kanık, B., Ö. M. Uluğ, N. Solak, M. Chayinska ve B. Çuvaş. (23 Kasım 2021). Kadınların 

 Evlilik Sonrası Soyadı Değişikliğine İlişkin Tutumları. 5Harfliler. 

 https://www.5harfliler.com/soyadi-degisikligi/ (25 Kasım 2021).  

https://www.hurriyet.com.tr/gundem/trt-ekranlarinda-soke-eden-sozler-24389288
https://www.hurriyet.com.tr/dunya/koronavirus-asisinin-%09mucitleri-prof-dr-ugur-sahin-ve-esi-ozlem-tureciye-bir-mujde-daha-41685730
https://www.hurriyet.com.tr/dunya/koronavirus-asisinin-%09mucitleri-prof-dr-ugur-sahin-ve-esi-ozlem-tureciye-bir-mujde-daha-41685730
https://reliefweb.int/sites/reliefweb.int/files/resources/ILO%20Monitor%20-%09%20COVID19%20and%20the%20world%20of%20work.%20Seventh%20edition%20%09%5BTR%5D.pdf
https://reliefweb.int/sites/reliefweb.int/files/resources/ILO%20Monitor%20-%09%20COVID19%20and%20the%20world%20of%20work.%20Seventh%20edition%20%09%5BTR%5D.pdf
https://reliefweb.int/sites/reliefweb.int/files/resources/ILO%20Monitor%20-%09%20COVID19%20and%20the%20world%20of%20work.%20Seventh%20edition%20%09%5BTR%5D.pdf
https://isna.org/faq/y_chromosome/
https://www.ipsos.com/tr-%09tr/turkiye-barometresi-arastirmasi-turkiyede-kadin-erkek-esitligi-ve-toplumsal-%09cinsiyet-rollerini-ozel
https://www.ipsos.com/tr-%09tr/turkiye-barometresi-arastirmasi-turkiyede-kadin-erkek-esitligi-ve-toplumsal-%09cinsiyet-rollerini-ozel
https://www.ipsos.com/tr-%09tr/turkiye-barometresi-arastirmasi-turkiyede-kadin-erkek-esitligi-ve-toplumsal-%09cinsiyet-rollerini-ozel
https://www.5harfliler.com/soyadi-degisikligi/


250 
 

Kepenek, E. (12 Mayıs 2019). ÇİĞDEM DALAY ÇALIŞMASI-2: Türkiye'de Gönüllü

 Çocuksuz Kadın Olmak Ne Demek?. Bianet. https://m.bianet.org/bianet/toplumsal-

 cinsiyet/208396-turkiye-de-gonullu-cocuksuz-kadin-olmak-ne-demek (29 Eylül 2022). 

Kepenek, E. (21 Ekim 2020). Ayşegül Yaraman Anlatıyor: Cinsiyetçi ikiyüzlülük: Hem 

  Mağduruz Hem Fail. Bianet. https://bianet.org/bianet/toplumsal-cinsiyet/233058-

 cinsiyetci-ikiyuzluluk-hem-magduruz-hem-fail (25 Ekim 2020). 

Kılıç, M. Neden Anne Sütü?. TEMAS Emzirme ve Anne Sütü Gönüllüleri Derneği. 

  https://www.temasdernegi.com/tr/temas_emzirme_kitapcigi-6 (14 Nisan 2021). 

Kınacı, G. (21 Nisan 2021). Gece yarısı değişikliği ile kurulan bakanlıkta kadının adı yine 

 yok. Evrensel. https://www.evrensel.net/haber/431205/gece-yarisi-degisikligi-ile-

 kurulan-bakanlikta-kadinin-adi-yine-yok (14 Mayıs 2021). 

Kirwan Institute. (29 Mayıs 2012). Understanding Implicit Bias. 

 https://kirwaninstitute.osu.edu/article/understanding-implicit-bias (14 Ekim 2021).  

Korkmaz Yıldız, N. (2 Nisan 2018). Alternatif doğum yöntemleri. SD Sağlık Düşüncesi ve

  Tıp Kültürü Platformu. https://www.sdplatform.com/Dergi/1070/Alternatif-dogum-

 yontemleri.aspx (1 Haziran 2021).  

La Leche League Türkiye. http://www.lllturkiye.org/2021/03/emzirme.sanati.html (14 Nisan

  2021). 

Lansinoh. (24 Eylül 2020). Emzirme Döneminde Saç Dökülmesi Neden Olur?.  

  https://lansinoh.com.tr/emzirme-doneminde-sac-dokulmesi-neden-olur/ (15 Ekim

  2021). 

https://m.bianet.org/bianet/toplumsal-%09cinsiyet/208396-turkiye-de-gonullu-cocuksuz-kadin-olmak-ne-demek
https://m.bianet.org/bianet/toplumsal-%09cinsiyet/208396-turkiye-de-gonullu-cocuksuz-kadin-olmak-ne-demek
https://bianet.org/bianet/toplumsal-cinsiyet/233058-%09cinsiyetci-ikiyuzluluk-hem-magduruz-hem-fail
https://bianet.org/bianet/toplumsal-cinsiyet/233058-%09cinsiyetci-ikiyuzluluk-hem-magduruz-hem-fail
https://www.temasdernegi.com/tr/temas_emzirme_kitapcigi-6
https://www.evrensel.net/haber/431205/gece-yarisi-degisikligi-ile-%09kurulan-bakanlikta-kadinin-adi-yine-yok
https://www.evrensel.net/haber/431205/gece-yarisi-degisikligi-ile-%09kurulan-bakanlikta-kadinin-adi-yine-yok
https://kirwaninstitute.osu.edu/article/understanding-implicit-bias
https://www.sdplatform.com/Dergi/1070/Alternatif-dogum-%09yontemleri.aspx
https://www.sdplatform.com/Dergi/1070/Alternatif-dogum-%09yontemleri.aspx
http://www.lllturkiye.org/2021/03/emzirme.sanati.html
https://lansinoh.com.tr/emzirme-doneminde-sac-dokulmesi-neden-olur/


251 
 

Lansinoh. (8 Ekim 2019). Lansinoh 2017 Uluslararası Emzirme Araştırması. 

 https://lansinoh.com.tr/lansinoh-2017-uluslararasi-emzirme-arastirmasi/ (14 Nisan

  2021). 

Mama ve Bez Yardımı Nasıl Yapılır? (2021). Devlet Yardımı.    

  https://devletyardimi.com/mama-ve-bez-yardimi-nasil-yapilir/ (15 Mayıs 2021).  

Milliyet. (2 Ocak 2013). Erdoğan neden 3 çocuk istediğini açıkladı?.   

  https://www.milliyet.com.tr/siyaset/erdogan-neden-3-cocuk-istedigini-acikladi-

 1650260 (31 Temmuz 2022). 

Nutricia. (2016). Çalışan Annelerin İlk 1000 Günü. http://mucizesende.com/wp-

 content/uploads/2015/11/Nutricia-Annelerin-1000-G%C3%BCn%C3%BC-

 Bro%C5%9F%C3%BCr-sv5-LR.pdf (19 Ekim 2021).  

Nereye. (13 Kasım 2019). Eski Toplumlarda Doğum Ritüelleri: Anne Ve Çocuğu Korumak.

  Ş. Çelik (çev.). https://nereye.com.tr/eski-toplumlarda-dogum-rituelleri-anne-ve-

 cocugu-korumak/ (22 Eylül 2022).  

Ng, K. (26 Temmuz 2021). Should I factor climate change into deciding whether to have

  kids?. Independent. https://www.independent.co.uk/climate-change/sustainable-

 living/climate-crisis-children-family-planning-b1889373.html (23 Nisan 2023). 

NTV. (2 Mart 2022). Rihanna'nın cesur hamile stili. 

 https://www.ntv.com.tr/galeri/yasam/rihannanin-cesur-hamile-

 stili,STe1Yga6Dk6OATmkAgO6NA/z3a6TVHnpUSnHP019KL9Iw (29 Ağustos 

 2022). 

https://lansinoh.com.tr/lansinoh-2017-uluslararasi-emzirme-arastirmasi/
https://devletyardimi.com/mama-ve-bez-yardimi-nasil-yapilir/
https://www.milliyet.com.tr/siyaset/erdogan-neden-3-cocuk-istedigini-acikladi-%091650260
https://www.milliyet.com.tr/siyaset/erdogan-neden-3-cocuk-istedigini-acikladi-%091650260
http://mucizesende.com/wp-%09content/uploads/2015/11/Nutricia-Annelerin-1000-G%C3%BCn%C3%BC-%09Bro%C5%9F%C3%BCr-sv5-LR.pdf
http://mucizesende.com/wp-%09content/uploads/2015/11/Nutricia-Annelerin-1000-G%C3%BCn%C3%BC-%09Bro%C5%9F%C3%BCr-sv5-LR.pdf
http://mucizesende.com/wp-%09content/uploads/2015/11/Nutricia-Annelerin-1000-G%C3%BCn%C3%BC-%09Bro%C5%9F%C3%BCr-sv5-LR.pdf
https://nereye.com.tr/eski-toplumlarda-dogum-rituelleri-anne-ve-%09cocugu-korumak/
https://nereye.com.tr/eski-toplumlarda-dogum-rituelleri-anne-ve-%09cocugu-korumak/
https://www.independent.co.uk/climate-change/sustainable-%09living/climate-crisis-children-family-planning-b1889373.html
https://www.independent.co.uk/climate-change/sustainable-%09living/climate-crisis-children-family-planning-b1889373.html
https://www.ntv.com.tr/galeri/yasam/rihannanin-cesur-hamile-%09stili,STe1Yga6Dk6OATmkAgO6NA/z3a6TVHnpUSnHP019KL9Iw
https://www.ntv.com.tr/galeri/yasam/rihannanin-cesur-hamile-%09stili,STe1Yga6Dk6OATmkAgO6NA/z3a6TVHnpUSnHP019KL9Iw


252 
 

Onedio. (18 Aralık 2019).  Gelin İnsanları İkiye Bölen "Anneler Çocuklarını Sevmek Zorunda

  mı?" Tartışmasını Birlikte Konuşalım!. https://onedio.com/haber/gelin-insanlari-

 ikiye-bolen-anneler-cocuklarini-sevmek-zorunda-mi-tartismasini-birlikte-

 konusalim-892241 (19 Şubat 2021). 

Oral, E. Yumurta Dondurma (Oosit Dondurma). Erken Menopoz.    

  https://www.erkenmenopoz.com/yumurta-dondurma-oosit-dondurma/ (5 Aralık 

  2022). 

Osaka, S. (2 Aralık 2022). Should you not have kids because of climate change? It’s 

  complicated. The Washington Post. https://www.washingtonpost.com/climate-

 environment/2022/12/02/climate-kids/ (23 Nisan 2023). 

Özdemir, G. (26 Mart 2017). Nasıl Bir Aile Değişimi? I Çocuğun Değeri Araştırmaları II. 

 Psikolezyum. http://psikolezyum.com/cocugun-degeri-arastirmalari-ii/ (19 Nisan

 2022).  

Özörnek, H. (2006). Yumurta Dondurulması. 5. Ulusal Jinekoloji ve Obstetrik Kongresi. 

 Antalya. 126. http://www.hakanozornek.com/download/oosit-dondurulmasi.pdf (26 

 Eylül 2022). 

Perry, S. (22 Ağustos 2019). Breaking a gender myth: Women are not better at multitasking

  than men. MINNPOST. https://www.minnpost.com/second-opinion/2019/08/breaking-

 a-gender-myth-women-are-not-better-at-multitasking-than-men/  (10 Aralık 2021).  

Quammie, B. ve C. Shea, (20 Eylül 2019). 40 Women On Their Post-Baby Sex Lives. 

 Refinery29. https://www.refinery29.com/en-us/women-sex-after-having-baby (13

  Mayıs 2021). 

https://onedio.com/haber/gelin-insanlari-%09ikiye-bolen-anneler-cocuklarini-sevmek-zorunda-mi-tartismasini-birlikte-%09konusalim-892241
https://onedio.com/haber/gelin-insanlari-%09ikiye-bolen-anneler-cocuklarini-sevmek-zorunda-mi-tartismasini-birlikte-%09konusalim-892241
https://onedio.com/haber/gelin-insanlari-%09ikiye-bolen-anneler-cocuklarini-sevmek-zorunda-mi-tartismasini-birlikte-%09konusalim-892241
https://www.erkenmenopoz.com/yumurta-dondurma-oosit-dondurma/
https://www.washingtonpost.com/climate-%09environment/2022/12/02/climate-kids/
https://www.washingtonpost.com/climate-%09environment/2022/12/02/climate-kids/
http://psikolezyum.com/cocugun-degeri-arastirmalari-ii/
http://www.hakanozornek.com/download/oosit-dondurulmasi.pdf
https://www.minnpost.com/second-opinion/2019/08/breaking-%09a-gender-myth-women-are-not-better-at-multitasking-than-men/
https://www.minnpost.com/second-opinion/2019/08/breaking-%09a-gender-myth-women-are-not-better-at-multitasking-than-men/
https://www.refinery29.com/en-us/women-sex-after-having-baby


253 
 

Rapaport, L. (2 Kasım 2016). Infant deaths during home birth often tied to delivery problems.

  Reuters. https://www.reuters.com/article/us-health-mortality-home-births-

 idUSKBN12X293 (2 Haziran 2021).  

Rich, A. (25 Temmuz 2019). Heteroseksüellik kurumu ve Adrienne Rich. Feminist Vesvese. 

 https://feministvesvese.com/2019/07/25/heteroseksuellik-bir-kurum-olarak-kabul-

 edilip-incelenmelidir-adrienne-rich/ (11 Kasım 2021). 

Resmi Gazete. (28 Nisan 2023). Anayasa Mahkemesi Kararı. Sayı: 32174.

 https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2023/04/20230428-9.pdf  (28 Nisan 2023). 

Sanatatak. (7 Mart 2022). Judith Butler: “Toplumsal Cinsiyet Önceden Belirlenmiş Bir Şey

  Değildir”. http://www.sanatatak.com/view/judith-butler-toplumsal-cinsiyet-onceden-

 belirlenmis-bir-sey-degildir (19 Nisan 2022).  

Schick, İrvin Cemil. (2018). What Ottoman Erotica Teaches us About Sexual Pluralism. 

  Aeon. G. Doğan (çev.). https://www.sosyalbilimler.org/wp-

 content/uploads/2019/06/Cemil-Schick-Osmanl%C4%B1-Erotik-Edebiyat.pdf (11

  Aralık 2021).   

Sheiner, E., , I. Ohel, A. Hadar O.Gelişen ve B. Gültekin. Hastane Dışı Doğumlar. 385-391.

  https://www.glowm.com/resources/glowm/pph_pdf/Turkish-PPH-Chap-46.pdf (1

  Haziran 2021).  

Sönmez, A. (18 Kasım 2020). Ayşegül Yaraman: “Pozitif Ayrımcılık Acz Yaratır”. 

 Sanatatak. http://www.sanatatak.com/view/aysegul-yaraman-pozitif-ayrimcilik-acz-

 yaratir  (25 Ekim 2021).  

https://www.reuters.com/article/us-health-mortality-home-births-%09idUSKBN12X293
https://www.reuters.com/article/us-health-mortality-home-births-%09idUSKBN12X293
https://feministvesvese.com/2019/07/25/heteroseksuellik-bir-kurum-olarak-kabul-%09edilip-incelenmelidir-adrienne-rich/
https://feministvesvese.com/2019/07/25/heteroseksuellik-bir-kurum-olarak-kabul-%09edilip-incelenmelidir-adrienne-rich/
https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2023/04/20230428-9.pdf
http://www.sanatatak.com/view/judith-butler-toplumsal-cinsiyet-onceden-%09belirlenmis-bir-sey-degildir
http://www.sanatatak.com/view/judith-butler-toplumsal-cinsiyet-onceden-%09belirlenmis-bir-sey-degildir
https://www.sosyalbilimler.org/wp-%09content/uploads/2019/06/Cemil-Schick-Osmanl%C4%B1-Erotik-Edebiyat.pdf
https://www.sosyalbilimler.org/wp-%09content/uploads/2019/06/Cemil-Schick-Osmanl%C4%B1-Erotik-Edebiyat.pdf
https://www.glowm.com/resources/glowm/pph_pdf/Turkish-PPH-Chap-46.pdf
http://www.sanatatak.com/view/aysegul-yaraman-pozitif-ayrimcilik-acz-%09yaratir
http://www.sanatatak.com/view/aysegul-yaraman-pozitif-ayrimcilik-acz-%09yaratir


254 
 

Sönmez, A. (9 Kasım 2020). “Cinsel Yönelim Tabiri Bir Sembolik Şiddet Örneği”. 

 Sanatatak. http://www.sanatatak.com/view/cinsel-yonelim-tabiri-bir-sembolik-siddet-

 ornegi (25 Ekim 2021). 

Sporenda, F. (15 Aralık 2021). Anneliği Arzulamama: Kadınların Kendi Kaderini Tayin

 Hakkı Var Mıdır? / Chloé Chaudet  İle Söyleşi. A. N. Dinler (çev.). Çatlakzemin.

 https://catlakzemin.com/anneligi-arzulamama-kadinlarin-kendi-kaderini-tayin-hakki-

 var-midir-chloe-chaudet-ile-

 soylesi/?fbclid=IwAR0GPKgRjzsTmROg0PCC68Glan4waGOqbncdYIO4vq3Vvihfh

 5c9LQQnKa4 (7 Eylül 2022). 

Sputnik Türkiye. (5 Nisan 2023). Taşıyıcı annelik yoluyla çocuk sahibi olan İspanyol oyuncu 

 oğlunun spermlerini kullandığını açıkladı. 

 https://sputniknews.com.tr/20230405/tasiyici-annelik-yoluyla-cocuk-sahibi-olan-

 ispanyol-oyuncu-oglunun-spermlerini-kullandigini-1069236684.html (19 Nisan 2023). 

Şahin, D. (11 Eylül 2014). Orgazm Olan Kadınların Ne Farkı Var? Özgürlük ve Orgazm. 

 https://drdogansahin.blogspot.com/2014/09/ozgurluk-ve-orgazm.html?m=1 (7 Şubat

  2022).  

Şimşek, B. ve A. Yazan. (9 Aralık 2016). Çocuk sahibi olmamaya karar veren kadınlar

 anlatıyor. BBC News Türkçe. https://www.bbc.com/turkce/haberler-turkiye-38258902 

 (24 Mart 2022). 

T24. (5 Şubat 2016). Erkeksiz doğum artık mümkün; kadının kemik iliğinden sperm üretildi.

  https://t24.com.tr/haber/erkeksiz-dogum-artik-mumkun-kadinin-kemik-iliginden-

 sperm-uretildi,327016 (3 Ağustos 2022).  

http://www.sanatatak.com/view/cinsel-yonelim-tabiri-bir-sembolik-siddet-%09ornegi
http://www.sanatatak.com/view/cinsel-yonelim-tabiri-bir-sembolik-siddet-%09ornegi
https://catlakzemin.com/anneligi-arzulamama-kadinlarin-kendi-kaderini-tayin-hakki-%09var-midir-chloe-chaudet-ile-%09soylesi/?fbclid=IwAR0GPKgRjzsTmROg0PCC68Glan4waGOqbncdYIO4vq3Vvihfh%095c9LQQnKa4
https://catlakzemin.com/anneligi-arzulamama-kadinlarin-kendi-kaderini-tayin-hakki-%09var-midir-chloe-chaudet-ile-%09soylesi/?fbclid=IwAR0GPKgRjzsTmROg0PCC68Glan4waGOqbncdYIO4vq3Vvihfh%095c9LQQnKa4
https://catlakzemin.com/anneligi-arzulamama-kadinlarin-kendi-kaderini-tayin-hakki-%09var-midir-chloe-chaudet-ile-%09soylesi/?fbclid=IwAR0GPKgRjzsTmROg0PCC68Glan4waGOqbncdYIO4vq3Vvihfh%095c9LQQnKa4
https://catlakzemin.com/anneligi-arzulamama-kadinlarin-kendi-kaderini-tayin-hakki-%09var-midir-chloe-chaudet-ile-%09soylesi/?fbclid=IwAR0GPKgRjzsTmROg0PCC68Glan4waGOqbncdYIO4vq3Vvihfh%095c9LQQnKa4
https://sputniknews.com.tr/20230405/tasiyici-annelik-yoluyla-cocuk-sahibi-olan-%09ispanyol-oyuncu-oglunun-spermlerini-kullandigini-1069236684.html
https://sputniknews.com.tr/20230405/tasiyici-annelik-yoluyla-cocuk-sahibi-olan-%09ispanyol-oyuncu-oglunun-spermlerini-kullandigini-1069236684.html
https://drdogansahin.blogspot.com/2014/09/ozgurluk-ve-orgazm.html?m=1
https://www.bbc.com/turkce/haberler-turkiye-38258902
https://t24.com.tr/haber/erkeksiz-dogum-artik-mumkun-kadinin-kemik-iliginden-%09sperm-uretildi,327016
https://t24.com.tr/haber/erkeksiz-dogum-artik-mumkun-kadinin-kemik-iliginden-%09sperm-uretildi,327016


255 
 

Tartaglia ve diğerleri. (2011). A New Look at XXYY Syndrome: Medical and Psychological

  Features. PMC. https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC3056496/  (20 Kasım

  2021).  

TELE 1. (19 Ağustos 2021). Kayahan’ın kızı ile İpek Açar arasında ‘soyadı’ kavgası: 

 ‘Şuursuz bir açıklama yapan şahsa son sözüm…’. https://tele1.com.tr/kayahanin-

 kizi-ile-beste-acar-arasinda-soyadi-kavgasi-suursuz-bir-aciklama-yapan-sahsa-son-

 sozum-454015/ (20 Ekim 2021).  

THE CONVERSATION. (12 Ağustos 2019). Shulamith Firestone: why the radical feminist 

 who wanted to abolish pregnancy remains relevant.     

  https://theconversation.com/shulamith-firestone-why-the-radical-feminist-who-

 wanted-to-abolish-pregnancy-remains-relevant-115730 (1 Ağustos 2022).  

Tokdemir, K. (9 Mayıs 2021). Kötü Anneler Vardır!. Sanatatak. 

 https://www.sanatatak.com/view/kotu-anneler-vardir (14 Mayıs 2021).  

Tokdemir, K. (8 Aralık 2021). ANNE OLMAK YA DA OLMAMAK ASIL MESELE BU

  MU? ASLA DEĞİL!. Sanatatak. http://www.sanatatak.com/view/anne-olmak-ya-da-

 olmamak-asil-mesele-bu-mu-asla-degil?cv=1 (2 Mayıs 2023). 

TÜİK. (2023). Avrupa Birliği Üye Ülkelerinde Çocuk Nüfus Oranı, 2022.  

  https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Istatistiklerle-Cocuk-2022-

 49674#:~:text=Avrupa%20Birli%C4%9Fi%20(AB)%20%C3%BCyesi%2027,0%20il

 e%20%C4%B0sve%C3%A7%20oldu%C4%9Fu%20g%C3%B6r%C3%BCld%C3%B

 C  (10 Mayıs 2023).     

https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC3056496/
https://tele1.com.tr/kayahanin-%09kizi-ile-beste-acar-arasinda-soyadi-kavgasi-suursuz-bir-aciklama-yapan-sahsa-son-%09sozum-454015/
https://tele1.com.tr/kayahanin-%09kizi-ile-beste-acar-arasinda-soyadi-kavgasi-suursuz-bir-aciklama-yapan-sahsa-son-%09sozum-454015/
https://tele1.com.tr/kayahanin-%09kizi-ile-beste-acar-arasinda-soyadi-kavgasi-suursuz-bir-aciklama-yapan-sahsa-son-%09sozum-454015/
https://theconversation.com/shulamith-firestone-why-the-radical-feminist-who-%09wanted-to-abolish-pregnancy-remains-relevant-115730
https://theconversation.com/shulamith-firestone-why-the-radical-feminist-who-%09wanted-to-abolish-pregnancy-remains-relevant-115730
https://www.sanatatak.com/view/kotu-anneler-vardir
http://www.sanatatak.com/view/anne-olmak-ya-da-%09olmamak-asil-mesele-bu-mu-asla-degil?cv=1
http://www.sanatatak.com/view/anne-olmak-ya-da-%09olmamak-asil-mesele-bu-mu-asla-degil?cv=1
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Istatistiklerle-Cocuk-2022-%0949674#:~:text=Avrupa%20Birli%C4%9Fi%20(AB)%20%C3%BCyesi%2027,0%20il e%20%C4%B0sve%C3%A7%20oldu%C4%9Fu%20g%C3%B6r%C3%BCld%C3%B C
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Istatistiklerle-Cocuk-2022-%0949674#:~:text=Avrupa%20Birli%C4%9Fi%20(AB)%20%C3%BCyesi%2027,0%20il e%20%C4%B0sve%C3%A7%20oldu%C4%9Fu%20g%C3%B6r%C3%BCld%C3%B C
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Istatistiklerle-Cocuk-2022-%0949674#:~:text=Avrupa%20Birli%C4%9Fi%20(AB)%20%C3%BCyesi%2027,0%20il e%20%C4%B0sve%C3%A7%20oldu%C4%9Fu%20g%C3%B6r%C3%BCld%C3%B C
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Istatistiklerle-Cocuk-2022-%0949674#:~:text=Avrupa%20Birli%C4%9Fi%20(AB)%20%C3%BCyesi%2027,0%20il e%20%C4%B0sve%C3%A7%20oldu%C4%9Fu%20g%C3%B6r%C3%BCld%C3%B C


256 
 

TÜİK. (2022). Doğum İstatistikleri, 2021. 

 https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Istatistiklerle-Cocuk-2021-45633 (31 Temmuz 

 2021). 

TÜİK. (25 Şubat 2021). Evlenme ve Boşanma İstatistikleri, 2020. 

 https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Evlenme-ve-Bosanma-Istatistikleri-2020-

 37211 (7 Ocak 2022).  

TÜİK. (5 Mart 2021). İstatistiklerle Kadın, 2020. Haber Bülteni, 37221. 

Türk Dil Kurumu Sözlükleri. https://sozluk.gov.tr/ (13 Nisan 2021). 

TÜRK MEDENİ KANUNU. (8 Aralık 2021). Sayı 24607, Cilt 41, 8049-8210.   

  https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.4721.pdf  (25 Kasım 2021).  

Türkiye Cumhuriyeti Cumhurbaşkanlığı. (8 Mart 2021). Emine Erdoğan, 8 Mart Dünya 

  Kadınlar Günü Dolayısıyla Düzenlenen Üreten Kadınlar Zirvesi’ne Katıldı. 

  https://www.tccb.gov.tr/haberler/410/125156/emine-erdogan-8-mart-dunya-kadinlar-

 gunu-dolayisiyla-duzenlenen-ureten-kadinlar-zirvesi-ne-katildi (3 Nisan 2021). 

UNICEF Türkiye. (31 Mart 2020). Anne babalara Koronavirüs (COVID-19) salgını sırasında 

 uygulayabilecekleri öneriler.  https://www.unicef.org/turkiye/hikayeler/anne-babalara-

 koronavir%C3%BCs-covid-19-salg%C4%B1n%C4%B1-s%C4%B1ras%C4%B1nda-

 uygulayabilecekleri-%C3%B6neriler (27 Temmuz 2022).  

UNICEF. (8 Nisan 2021). Emzirme oranıyla sınıfı geçen ülke yok! 

 https://www.unicefturk.org/yazi/emzirmehaftasi (16 Nisan 2021). 

https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Istatistiklerle-Cocuk-2021-45633
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Evlenme-ve-Bosanma-Istatistikleri-2020-%0937211
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Evlenme-ve-Bosanma-Istatistikleri-2020-%0937211
https://sozluk.gov.tr/
https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.4721.pdf
https://www.tccb.gov.tr/haberler/410/125156/emine-erdogan-8-mart-dunya-kadinlar-%09gunu-dolayisiyla-duzenlenen-ureten-kadinlar-zirvesi-ne-katildi
https://www.tccb.gov.tr/haberler/410/125156/emine-erdogan-8-mart-dunya-kadinlar-%09gunu-dolayisiyla-duzenlenen-ureten-kadinlar-zirvesi-ne-katildi
https://www.unicef.org/turkiye/hikayeler/anne-babalara-%09koronavir%C3%BCs-covid-19-salg%C4%B1n%C4%B1-s%C4%B1ras%C4%B1nda-%09uygulayabilecekleri-%C3%B6neriler
https://www.unicef.org/turkiye/hikayeler/anne-babalara-%09koronavir%C3%BCs-covid-19-salg%C4%B1n%C4%B1-s%C4%B1ras%C4%B1nda-%09uygulayabilecekleri-%C3%B6neriler
https://www.unicef.org/turkiye/hikayeler/anne-babalara-%09koronavir%C3%BCs-covid-19-salg%C4%B1n%C4%B1-s%C4%B1ras%C4%B1nda-%09uygulayabilecekleri-%C3%B6neriler
https://www.unicefturk.org/yazi/emzirmehaftasi


257 
 

Uplifers. (6 Mayıs 2020). Evde doğum: Tüm risklere rağmen evde doğum yapmak neden 

 trend  oldu?. https://www.uplifers.com/evde-dogum/ (15 Mayıs 2021). 

Vatan. (22 Nisan 2004). Erkeksiz ilk bebek doğdu!.     

  https://www.gazetevatan.com/dunya/erkeksiz-ilk-bebek-dogdu-26575 (3 Ağustos 

 2022).  

 Watts, S. (8 Mart 2019). When Things Go Wrong, Why Do Mothers Get The Blame. Forbes. 

 https://www.forbes.com/sites/sarahwatts/2019/03/08/when-things-go-wrong-why-do-

 mothers-get-the-blame/?sh=131cd4cf3bd6 (9 Ekim 2021).  

Yılmaz, M. C. (13 Ocak 2020). Bekârlık vergisi mümkün mü? Tarihteki 'bekârlık ve

 çocuksuzluk vergisi' örnekleri. Euronews.   

 https://tr.euronews.com/2020/01/13/bekarlik-vergisi-mumkun-mu-tarihteki-bekarlik-

 ve-cocuksuzluk-vergisi-ornekleri (31 Temmuz 2022).  

Yön, M. (24 Mart 2017). Yatırım Yapma, Çocuk Yap (!) Çocuğun Değeri Araştırması.

 Psikolezyum. http://psikolezyum.com/yatirim-yapma-cocuk-yap-cocugun-degeri/ (19

 Nisan 2022).  

Zvulun, M. (27 Aralık 2021). Cinsel sağlığımız için doğum kontrol yöntemlerini konuşmamız

  ŞART. 5Harfliler. https://www.5harfliler.com/cinsel-sagligimiz-icin-dogum-kontrol-

 yontemlerini-konusmamiz-sart/ (20 Temmuz 2022).  

 

https://www.uplifers.com/evde-dogum/
https://www.gazetevatan.com/dunya/erkeksiz-ilk-bebek-dogdu-26575
https://www.forbes.com/sites/sarahwatts/2019/03/08/when-things-go-wrong-why-do-%09mothers-get-the-blame/?sh=131cd4cf3bd6
https://www.forbes.com/sites/sarahwatts/2019/03/08/when-things-go-wrong-why-do-%09mothers-get-the-blame/?sh=131cd4cf3bd6
https://tr.euronews.com/2020/01/13/bekarlik-vergisi-mumkun-mu-tarihteki-bekarlik-%09ve-cocuksuzluk-vergisi-ornekleri
https://tr.euronews.com/2020/01/13/bekarlik-vergisi-mumkun-mu-tarihteki-bekarlik-%09ve-cocuksuzluk-vergisi-ornekleri
http://psikolezyum.com/yatirim-yapma-cocuk-yap-cocugun-degeri/
https://www.5harfliler.com/cinsel-sagligimiz-icin-dogum-kontrol-%09yontemlerini-konusmamiz-sart/
https://www.5harfliler.com/cinsel-sagligimiz-icin-dogum-kontrol-%09yontemlerini-konusmamiz-sart/

