
 

 

1 

 

  

A
ziz M

u
ra

t K
a

ra
ca

 
 F

E
L

S
E

F
E

 A
N

A
B

İL
İM

 D
A

L
I 

Y
ü

k
sek

 L
isa

n
s T

ezi                             2
0
2
3

 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE ANABİLİM DALI 

 
LEİBNİZ FELSEFESİ’NDE AKILSAL-OLGUSAL  

HAKİKAT AYRIMI 

 
Hazırlayan 

Aziz Murat KARACA 

 
Danışman 

Dr. Öğr. Üyesi Sedat DOĞAN 

 
Yüksek Lisans Tezi 

 
Temmuz 2023, KAYSERİ 



  

2 

 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE ANABİLİM DALI 

 
LEİBNİZ FELSEFESİ’NDE AKILSAL-OLGUSAL 

HAKİKAT AYRIMI 

(Yüksek Lisans Tezi) 

 
Hazırlayan 

Aziz Murat KARACA 

 
Danışman 

Dr. Öğr. Üyesi Sedat DOĞAN 

 
Temmuz 2023, KAYSERİ

 



 

 

i 

 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK 

 

Bu çalışmadaki tüm bilgilerin, akademik ve etik kurallara uygun bir şekilde elde 

edildiğini beyan ederim. Aynı zamanda bu kural ve davranışların gerektirdiği gibi, bu 

çalışmanın özünde olmayan tüm materyal ve sonuçları tam olarak aktardığımı ve referans 

gösterdiğimi belirtirim. 

 

 

Aziz Murat KARACA 

İmza 

 

 

  



  

ii 

 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

Anabilim Dalı : Felsefe  

Program Adı : Yüksek Lisans 

Tez Başlığı    : Leibniz Felsefesinde Akılsal-Olgusal Hakikat Ayrımı 

 

Yukarıda bilgileri verilen tez çalışmasının a) Giriş, b) Ana bölümler ve c) Sonuç 

kısımlarından oluşan (Kapak, Önsöz, Özet, İçindekiler ve Kaynakça hariç) toplam 79 

sayfalık kısmına ilişkin 18/07/2023 tarihinde Turnitin intihal programından aşağıda 

belirtilen filtreleme uygulanarak alınmış olan özgünlük raporuna göre tezin benzerlik 

oranı: % 8’ dur. 

Filtrelemeye alıntılar dahil edilmiştir. Filtrelemede yedi (7) kelimeden daha az 

örtüşme içeren metin kısımları hariç tutulmuştur. 

Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez İntihal Raporu Uygulama 

Esaslarını inceledim ve bu uygulama esaslarında belirtilen azami benzerlik oranlarına 

göre tez çalışmasının herhangi bir intihal içermediğini, aksinin tespit edilmesi durumunda 

doğabilecek her türlü hukuki sorumluluğu kabul ettiğimi ve yukarıda vermiş olduğum 

bilgilerin doğru olduğunu beyan ederim. 

  Gereğini bilgilerinize arz ederim.  18/07/2023   

 

Danışman: Dr. Öğr. Üyesi Sedat DOĞAN  Öğrenci: Aziz Murat KARACA 

İmza          İmza 

 

 

  



 

 

iii 

 

KILAVUZA UYGUNLUK 

 

 “Leibniz Felsefesi’nde Akılsal-Olgusal Hakikat Ayrımı” başlıklı Yüksek 

Lisans Tezi, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Lisansüstü Tez Yazım 

Kılavuzuna uygun olarak hazırlanmıştır. 

 

 

 

Hazırlayan        Danışman 

Aziz Murat KARACA        Dr. Öğr. Üyesi Sedat DOĞAN 

 

 

 

Felsefe ABD Başkanı 

Prof. Dr. Arslan TOPAKKAYA 

  



  

iv 

 

KABUL VE ONAY TUTANAĞI 

 

Dr. Öğr. Üyesi Sedat DOĞAN danışmanlığında Aziz Murat KARACA tarafından 

hazırlanan “Leibniz Felsefesi’nde Akılsal-Olgusal Hakikat Ayrımı” adlı bu çalışma 

jürimiz tarafından Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe Anabilim 

Dalı’nda Yüksek Lisans Tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

10/07/2023 

 

 

JÜRİ: 

Danışman : Dr. Öğr. Üyesi Sedat DOĞAN 

Üye : Dr. Öğr. Üyesi E. Erman RUTLİ 

Üye : Dr. Öğr. Üyesi V. Metin DEMİR 

 

 

 

ONAY: 

Bu tezin kabulü Enstitü Yönetim Kurulu'nun …. /…./…… tarih ve  …….. sayılı kararı 

ile onaylanmıştır. 

 

 

……. /…..…../ ……..… 

    Prof. Dr. Atabey KILIÇ 

Enstitü Müdürü 

 



 

 

v 

 

ÖN SÖZ 

Süreklilik ve sonsuzluk düşüncesi insan aklının içerisinden çıkmakta zorlandığı 

ve yine de düşünmekten kendisini alıkoyamadığı bir meseledir. Öyle ki bilmek dediğimiz 

şeyi süreksiz olanla yani analizinin sonlu adımda tamamlandığı durumlarla sınırlamak hiç 

de kolay değildir. Bu durumun detaylıca görülebileceği yerlerden birisi de Leibniz 

felsefesidir. Bu tez de söz konusu meseleyi Leibniz felsefesi üzerinden soruşturmaktadır.  

Lisans bitirme tezi çalışması döneminde beni Leibniz felsefesine yönlendirerek 

Leibniz felsefesiyle ilgili ilk okumalarım için değerli bir yol haritası sunan ve böylece 

yüksek lisansta bu tezi yazmaya karar vermemde zihnimi berraklaştıran değerli hocam 

Prof. Dr. Arslan TOPAKKAYA’ya; savunmada zihin açıcı değerlendirmeleri ile her 

zaman yol haritası olabilecek katkıları sunan Dr. Öğr. Üyesi Vehbi Metin DEMİR’e ve 

Dr. Öğr. Üyesi Evren Erman RUTLİ’ye teşekkürlerimi borç bilirim. Yazdığım her satırı 

okuyup tezin bu halini almasında katkı sunmasının yanı sıra Leibniz felsefesi üzerine her 

konuştuğumuzda genel olarak felsefeye bakışımda benzersiz perspektifler kazandıran 

değerli danışman hocam Dr. Öğr. Üyesi Sedat DOĞAN’a ne kadar teşekkür etsem az 

kalır. Ve son olarak bütün eğitim hayatım boyunca maddi ve manevi desteğini 

esirgemeyen aileme teşekkürlerimle. 

 

Aziz Murat KARACA, Kayseri, 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

vi 

 

LEİBNİZ FELSEFESİ’NDE AKILSAL-OLGUSAL HAKİKAT AYRIMI 

 

Aziz Murat KARACA 

 

Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Yüksek Lisans Tezi, Temmuz 2023 

Danışman: Dr. Öğr. Üyesi Sedat DOĞAN 

 

ÖZET 

Bu tez, felsefe tarihinin en önemli gündemlerinden biri olan, açık ve seçik bilgi 

için yöntem problemini Leibniz felsefesi açısından konu edinmektedir. Temel 

problemimiz, Leibniz’in; akılsal hakikat ve olgusal hakikat ayrımı üzerinden erken 

modern dönemin en önemli felsefi gündemi haline gelen yöntem problemine nasıl 

yaklaştığı üzerinedir. Bu dönemin yöntem arayışı içinde söz konusu edilebilecek 

yaklaşımların hemen hepsi ya birini tercih edip ötekini reddederek, ya aralarında bir 

hiyerarşi kurarak ya da bir tür sentez girişimiyle rasyonel olan ile ampirik olan veya a 

priori olan ile a posteriori olan arasında bir ayrım gözetmiştir. Leibniz ise problemi bir 

önermenin doğruluk ile ilişkisinin çözümlenebilmesi bakımından ele almış, söz konusu 

ayrımı bir çözüme kavuşturmak adına iki hakikat düzlemi tespit ederek aralarında bir 

derecelenme ilişkisi öngörmüştür. Bu düzlemlerden biri akılsal hakikat, diğeri olgusal 

hakikat düzlemidir. Akılsal hakikatlere ait önermeler kanıtlanabilirdir, fakat insan 

zihninin sınırlı analiz yetisinden dolayı olgusal hakikatlere ait önermeler kanıtlanamazdır. 

Leibniz bu durumu, akılsal önermeler ve olgusal önermelerin, farklı mantık ilkeleri 

üzerinden hakikat ile temas etmesine bağlar. Söz konusu ilkeler, çelişmezlik ilkesi ve 

yeter-sebep ilkesidir. Bu sebeple akılsal önermelerin açık ve basit, olgusal önermelerin 

belirsiz olduğunu ifade eder. Leibniz bu analizi üzerinden bir evrensel dil projesi 

oluşturmak ve kendi dönemindeki birçok alanda ortaya çıkan aykırılıkları uzlaştırmak 

istemiştir. Bu çalışma Leibniz’in bu ayrımının; çağının koşullarıyla ve bu koşullarla sıkı 

bir ilişki içinde geliştirdiği felsefesiyle irtibatını ortaya koymayı amaçlamaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Leibniz, Akılsal Hakikat, Olgusal Hakikat, Çelişmezlik 

İlkesi, Yeter-Sebep İlkesi.

 

 



 

 

vii 

 

NECESSARY TRUTHS AND CONTINGENT TRUTHS IN THE LEIBNIZ'S 

PHILOSOPHY 

 
Aziz Murat KARACA 

 

Erciyes University, Graduate School of Social Sciences 

Master Thesis, July 2023 

Supervisor: Assist. Prof. Dr. Sedat DOĞAN 

 

ABSTRACT 

In this thesis, we will investigate on the method problem for the precise knowledge 

which is one of the most important issues in the history of philosophy, in terms of 

Leibniz's philosophy. Our basic problem is how do Leibniz approaches method problem 

which has become the most important agenda of early modern philosophy, through his 

analysis on the necessary and contingent truths. Almost all of the approaches that can be 

evaluated in the works of method of this age, made a distinction between the rational and 

the empirical, or the a priori and a posteriori, either by preferring one and rejecting the 

other, or by establishing a hierarchy between them or by attempting a kind of synthesis. 

Leibniz, on the other hand, approached the problem in terms of analyzing the relation of 

a proposition with truth. He also has identified two plane of truth and fixed that there is a 

gradation relationship between them in order to solve the relevant problem. One is plane 

of necessary truths (truths of reason) and the other is plane of contingent turths (truths of 

fact). While propositions of necessary truths are demonstrable, the second propositions 

are not demonstrable due to finite analytical ability of the human mind. Since according 

to Leibniz, both proposition come into contact with truth through different principles. 

These principles are principle of contradiction and principle of sufficient reason. Hence 

he says that the necessary proposition is explicit and the contingent proposition is implicit. 

Leibniz, through this his analysis, wanted that create a universal language project and that 

reconcile the contradictions in many areas of his age. This study aims at reveal the 

connection of this distinction of Leibniz with the conditions of his age and with his 

philosophy that he developed in a close relationship with these conditions. 

Keywords: Leibniz, Necessary Truths, Contingent Truths, The Principle of 

Contradiction, The Principle of Sufficient Reason.  



  

viii 

 

İÇİNDEKİLER 

LEİBNİZ FELSEFESİ’NDE AKILSAL-OLGUSAL HAKİKAT AYRIMI 

 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK ................................................................................. i 

TEZ ÖZGÜNLÜK SAYFASI ........................................................................................ ii 

KILAVUZA UYGUNLUK ........................................................................................... iii 

KABUL VE ONAY TUTANAĞI ................................................................................. iv 

ÖN SÖZ ............................................................................................................................v 

ÖZET .............................................................................................................................. vi 

ABSTRACT .................................................................................................................. vii 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................ viii 

KISALTMALAR LİSTESİ ............................................................................................x 

GİRİŞ ................................................................................................................................1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

LEİBNİZ FELSEFESİNİN ARKA PLANI: KRİZLER VE YÖNTEM ARAYIŞI 

1.1. Toplumsal Koşullar ............................................................................................... 5 

1.2. Krizler .................................................................................................................... 9 

1.3. Yöntem Problemi ................................................................................................. 12 

1.3.1. Değişimin Hedefindeki Yöntem: Aristoteles Mantığı .................................. 15 

1.3.2. Erken Modern Dönemin Aristoteles Mantığı Eleştirisi ................................ 17 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

LEİBNİZ FELSEFESİNDE KURUCU MESELELER 

2.1. Fizik Görüşü ........................................................................................................ 21 

2.2. Metafizik Görüşü ................................................................................................. 24 

2.2.1. Töz Problemi ................................................................................................ 25 

2.2.2. Bir Karşı Argüman Olarak Monadlar Teorisi............................................... 31 

2.3. Teolojisi ............................................................................................................... 41 

2.3.1. Tanrı Görüşü ................................................................................................. 41 

2.3.2. Kötülük Problemi ......................................................................................... 46 

 

 



 

 

ix 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MANTIK İLKELERİ BAĞLAMINDA AKILSAL-OLGUSAL HAKİKAT 

AYRIMI VE EVRENSEL DİL PROJESİ 

3.1. Felsefesinin Mantıksal İlkeleri ............................................................................ 53 

3.1.1. Çelişme İlkesi ............................................................................................... 54 

3.1.2. Yeter-Sebep İlkesi ........................................................................................ 56 

3.1.3. Ayırt Edilemezlerin Özdeşliği İlkesi ............................................................ 58 

3.1.4. Süreklilik İlkesi ............................................................................................ 59 

3.2. A Priori ve A Posteriori ....................................................................................... 61 

3.3. Akılsal ve Olgusal Hakikat Ayrımı ..................................................................... 63 

3.4. Evrensel Dil Projesi ............................................................................................. 72 

SONUÇ ...........................................................................................................................75 

KAYNAKÇA..................................................................................................................80 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

x 

 

KISALTMALAR LİSTESİ 

 

bkz.  : bakınız 

çev.  : Çeviri 

ed.  : Editör 

haz.  : Hazırlayan 

TDK  : Türk Dil Kurumu 

trans.  : Translation 

vb.  : Ve benzeri 



 

 

1 

 

 

 

 

 

 

GİRİŞ 

İnsanın, etrafında olup-biten şeylere karşı yaklaşım tarzlarından birisi, onları 

tanımak ve bilmek üzerinedir. Bu sebeple bilgi de, insanın temel edimlerinden birisi 

haline gelir. Bilgi, en genel anlamıyla; olgu, olay, canlı, cansız, maddi, tinsel vb. 

kategorisi altında sıralanabilen bir varlık hakkında oluşturulmuş bir şeydir.1 Yani varlığı 

tanımak açısından hakkında oluşturulmuş önermedir. Böylece bilgiden bahsedildiğinde, 

canlı ya da cansız, soyut ya da somut, bir varlığa atıfta bulunulur. Nitekim bilginin bir 

konusu vardır ve bu konunun içerdiği varlık, esasında onun inceleme nesnesidir. 

Dolayısıyla bilgi, herhangi bir varlığın durumuna işaret eden veridir. Bilginin felsefede 

en kabul gören tanımı: öznenin, bilinçli bir şekilde nesneye yönelimi sonucunda açığa 

çıkan şey şeklindedir.2 Bu genel tanımdan da anlaşılacağı üzere, felsefede bilgi tartışması, 

özne ve nesnenin durumu üzerinden sürdürülen bir tartışmadır.    

Bilgi meselesi, felsefe tarihi boyunca önemli gündemlerden birisi olmuştur. Doğa 

felsefesinden ahlak ve siyaset felsefesine kadar tüm alanlardaki meseleler en nihayetinde 

bilinenler ekseninde ele alındığı için bilmek ve bilgi bir şekilde gündemde kalmıştır. 

Felsefede bilgi meselesi çeşitli başlıklar altında ele alınmıştır.3 Örneğin; bilginin akla mı 

yoksa deneye mi dayandığı, ya da her ikisini de mi gerektirdiği tartışması, bilginin 

kaynağına yönelik tartışma olarak bilinir. Bunun yanı sıra, bilginin ne olduğu ve kaç tür 

                                                 
1  Düşünce tarihi boyunca, hakkında bilgi oluşturulan varlık, farklı kategorilerde incelenebilecek 

çeşitlilikte olmuştur. Bu sebeple bilginin konusu olarak kastedilen varlık, sadece duyularla 

algılanabilen maddi bir varlık olmayıp, matematiksel varlıklardan –sayılar ve geometrik şekiller vs.- 

tarihsel olgu ve olaylara kadar tüm var olanlar kastedilir. Konu ile ilgili detaylı bir okuma için bkz. 

Arda Denkel, Bilginin Temelleri, (İstanbul: Doruk Yayıncılık, 2003), Necati Öner, Bilginin Serüveni, 

(Ankara: Vadi Yayınları, 2005) ve Keith Lehrer, Theory of Knowledge, (Boulder: Westview Press 

Inc., 2000). 
2  Felsefede bilgi tanımları genellikle bilen özne, bilinen nesne ve bu ikisi arasında gerçekleşen ilişki 

olmak üzere üç zemin üzerinde yapılır. Yani bilen özne, bilinen nesne ve özne-nesne arasındaki 

bağlantının durumu, bilginin ne olduğu açısından önemsenmektedir. Bkz. A. Kadir Çüçen, Bilgi 

Felsefesi, (Bursa: Asa Kitabevi, 2005), 16. 
3  Ahmet Cevizci, Bilgi Felsefesi, (İstanbul: Say Yayınları, 2015), 9. 

 



 

2 

 

bilginin olduğu tartışması da bilginin doğasına yönelik tartışmadır. Yani bilginin; dini 

bilgi, sanatsal bilgi, bilimsel bilgi vb. gibi farklı türlere ayrılıp-ayrılamayacağı 

tartışmasıdır. Ayrıca bunların dışında bilginin imkânı ve doğruluğuna yönelik tartışma da 

felsefede çok önemli bir tartışma olagelmiştir. Örneğin, bilginin mümkün olup-

olmayacağı ve mümkün olduğu takdirde hangi alanlarda mümkün olacağı ve hangi 

alanlarda şüpheden uzak doğru bilginin açığa çıkacağı tartışılmıştır. Bu tartışmalarda 

verilen cevaplar, filozofların; bilginin nesnesi olan varlıktan ne anladığından onu bilen 

insan aklından ne anladığına göre değişiklik gösterir. 

Rönesans dönemi ile birlikte felsefede, bilgi nedir? sorusundan ziyade doğru bilgi 

nedir? sorusu gündeme gelmiştir. Bu soru, o dönemin gerektirdiği bir soruydu.4 Nitekim 

felsefede gündeme gelen soruların, filozofların içerisinde bulunduğu dönem ve toplumun 

dinamiklerine göre şekil aldığı dikkate alındığında bilgi konusundaki soruların önem 

sıralamasının nasıl değiştiği anlaşılacaktır. Bilginin nesnesi ve konusu olan varlık, her 

dönemin toplumsal ve kültürel dinamiklerine göre farklı açılardan gündeme geldiği için, 

bilgi konusundaki öncelikler de bu minvalde belirlenmiştir.5 Dolayısıyla o dönemin genel 

yapısı incelendiğinde, varlık kavramı ile ne ya da neler öne plana çıktıysa o şey bilgi 

tartışmasının çerçevesini oluşturmuştur. Örneğin Presokratik dönem incelendiğinde, 

varlık dendiğinde ön plana çıkan ve araştırma konusu olan şey doğaydı. O dönemin 

filozofları da genellikle doğa filozofları olarak anılır. Doğadaki çokluk, hareket, değişim 

gibi meseleler filozofların dikkatini çekmiştir. Böylece bilgi ve bilme meselesi de doğanın 

dinamikleri üzerinden tartışılmıştır.6 Bu yaklaşım Rönesans dönemi sonrasında da 

görülmektedir. 16. ve 17. Yüzyıl’a gelindiğinde bilgi, dönemin toplumsal ve kültürel 

                                                 
4  Bilgi felsefesinde doğruluk problemi ilk kez bu dönemde açığa çıkmış değildir. Bu problemi, 

sistematik bir şekilde incelenmesi bakımından Platon ve Aristoteles’in metinlerine kadar geri 

götürmek mümkün. Platon Sofist, Theaitetos yazılarının yanı sıra Devlet kitabının bazı bölümlerinde 

de doğruluk problemini ele almaktadır. Yine Aristoteles de doğruluk problemine Metafizik eserinde 

yer vermiş ve bu problemin kavramsal çerçevesini oluşturmuştur. Detaylı bir okuma için bkz. Harun 

Tepe, Platon’dan Habermas’a Felsefede Doğruluk Ya Da Hakikat, (İstanbul: BilgeSu Yayınları, 

2016), 31-43. Fakat bu problem özellikle 16. Yüzyıl ile birlikte Yeni Çağ felsefesinde temel bir 

problem haline gelmiştir. 
5  Denkel, Bilginin Temelleri, 16. 
6  Felsefe tarihinin ilk argümantatif tartışma ortamını oluşturdukları kabul edilen Herakleitos ve 

Parmenides’in evrende bir değişim ve akışın olup-olmadığına yönelik meşhur tartışması, birçok 

açıdan olduğu gibi aynı zamanda aklın ve dolayısıyla bilmenin zemininde de sürdürülmüş bir 

tartışmadır. Nitekim eğer değişim varsa evrene dair yargıların değişip-değişmeyeceği ve doğru 

bilginin garantörünün ne olacağı sorulmuştur. Bkz. Alfred Weber, Felsefe Tarihi, çev. H. Vehbi Eralp, 

(İstanbul: Sosyal Yayınları, 1998), 14-24. Bu ise o dönem itibariyle varlık dendiğinde öne plana çıkan 

doğanın, bilgi tartışması açısından da belirleyici olduğunu örnekler.   



 

 

3 

 

dinamiklerinin gerektirdiği şekilde, kesinlik bağlamında ele alınmış ve doğru bilgi için 

yöntem tartışmaları gündeme gelmiştir. Dolayısıyla doğru bilgi için yöntem problemi 

felsefe tarihinin ve özellikle de erken modern felsefesinin önemli bir gündemi olduğu için 

bu tezin konusunu oluşturmaktadır. 

Bu tezin konusu ile ilgili temel problem; bilme ve bilgi meselesinin, Leibniz 

felsefesinde nasıl gündem edildiğine yöneliktir. Döneminin ciddi bir problemi olan, doğru 

bilgi için nasıl bir yöntem izlenmesi gerektiği tartışması, Leibniz’de önermeler üzerinden 

söz konusu olmuştur. Önermelerin yapısını çözümleyen Leibniz, önermelerin 

doğrulanma koşullarına dair bazı aşamalardan bahsederek bilgi için hangi alanda nasıl bir 

yol izleneceğini anlatır. Böylece çağdaşlarının hararetle tartıştığı problemi çeşitli 

argümanlarla çözmeye çalışır. Leibniz bunu, bütün bir felsefesinin bütünlüğü içerisinde, 

akılsal ve olgusal hakikat dediği iki hakikat biçimi üzerinden yapmaktadır. Leibniz’in 

bilgi ve bilme konusundaki görüşleri; varlık, ahlak ve siyasi alanlardaki argümanları ile 

ilişkilidir. Bu durum onun evrene bakışından gelmektedir. Leibniz, evrendeki her şeyin 

bir bütünlük içerisinde olduğunu düşündüğü için, şeylerle ilgili değerlendirmelerini de 

birbirleri ile bir bütünlük içerisinde sunmaya çalışmıştır. Örneğin töze dair 

düşüncelerinde insanın bilme sürecinin nasıl seyrettiğinin ipuçlarını verdiği gibi, bilgi 

konusunda da töz ile ilgili görüşleriyle bir bağlantı kurmaktadır. Aynı yaklaşımı diğer 

görüşlerinde de görmek mümkün. Dolayısıyla Leibniz’in doğru bilgiye dair görüşlerinin 

onun genel felsefesindeki yeri tezin temel problemidir.  

Söz konusu problem bağlamında hazırlanacak olan bu tezin, ülkemizdeki Leibniz 

literatürüne bir katkı sunacağı düşünülmektedir. Felsefe alanında diğer filozoflar ile 

mukayese edildiğinde, Leibniz üzerine yapılan çalışma sayısı ne yazık ki az sayıda 

kalmaktadır. Mevcut nitelikli çalışmalara rağmen yine de Leibniz literatüründe bir boşluk 

söz konusudur. Hazırlanan bu tez söz konusu boşluğa, hem az sayıdaki Leibniz felsefesi 

anlatısına hem de bu anlatı yapılırken döneminin genel problemleri ışığında 

değerlendirilmesi bakımından, Leibniz’in felsefe ile neyi amaçladığı konusunda katkı 

sunacağı düşünülmektedir.7 Bu durum aynı zamanda tezin özgün değerini de 

                                                 
7  Leibniz’in felsefesi, özellikle kurmak istediği evrensel bilim sistemi etrafında şekillenen bir felsefe 

olduğu için döneminin problemlerinden bağımsız değerlendirilmesi mümkün değildir. Nitekim bu 

problemleri çözmek açısından Leibniz, teolojiden politikaya kadar birçok alanda geçerli olabilecek 

felsefi projeler belirlemiştir. Leibniz üzerine yapılan birçok kapsamlı çalışmalarda, felsefesinin bu 

projelerin ışığında değerlendirildiğini görmekteyiz. Hatta Leibniz üzerine hazırlanan biyografi 



 

4 

 

oluşturmaktadır. Leibniz’in akılsal-olgusal hakikat ayrımını, onun; kendi dönemindeki 

problemleri çözmek için planladığı bilim sistemi ile birlikte değerlendirmek tezin özgün 

yönüdür. 

Tezin sınırları, problemin sınırları ile paralellik göstermektedir. Mesela bilgi 

problemi felsefenin dışında psikoloji, nöroloji, bilgisayar bilimleri gibi birçok alanda da 

ele alınmaktadır. Ayrıca yukarıda ifade edildiği gibi, felsefede de tek bir başlık altında 

ele alınmayıp birçok açıdan tartışma konusu olmuştur. Bu sebeple bilgi meselesi çok 

geniş yelpazede değerlendirilebilecek bir meseledir. Fakat konumuz ve problemimiz 

gereği bilgi meselesi, felsefi açıdan ve felsefi açıdan da özellikle Leibniz felsefesindeki 

konumu açısından sınırlandırılmıştır. 

O halde tüm bunlar sonucunda tezin amacı; 16. Yüzyıl’da yoğun bir şekilde 

gündeme gelen doğru bilgi için yöntem probleminin, Leibniz felsefesindeki çözümünün 

araştırılmasıdır. Öncelikle Leibniz felsefesinin arka planını oluşturan ve erken modern 

filozofların felsefi gündemleri içinde erittikleri dönemin toplumsal ve kültürel 

problemleri sunulacaktır. Bu problemlerin açılımının, kelimenin tam anlamıyla, 

Leibniz’in felsefi sisteminin bir şemasını veya problem haritasını verdiği görülecektir. 

Aynı zamanda yöntem arayışının bir problem olarak o dönemin gündemine oturmasının, 

bu problemin bütün soyutluğuna rağmen, söz konusu toplumsal ve kültürel bağlamla 

ilişkisi açık kılınmaya çalışılacaktır. İkinci bölümde Leibniz felsefesinin kurucu unsurları 

olan fizik, metafizik ve teolojik görüşleri sunulacaktır. Böylece Leibniz’in, döneminin 

problemlerini kendi felsefesinde nasıl konu edindiği anlaşılacaktır. Bu şekilde, sunulan 

problemlerin Leibniz felsefesindeki yeri de açığa çıkmış olur. Üçüncü ve son bölümde de 

çalışmanın amacı olan yöntem probleminin Leibniz felsefesindeki yeri ve işlevi ortaya 

konmaya çalışılacaktır. 

 

 

                                                 
çalışmaları bile salt kronolojik kesitler sunmaktan ziyade amaçladığı projeleri bağlamında yaşamını 

ele almaktadır. Bu örneklerden bazılarını incelemek için bkz. Richard T. W. Arthur, Classic Thinkers: 

Leibniz, (Malden, MA: Polity Press, 2014). Sebahattin Çevikbaş, Leibniz ve Felsefesi, (Konya: Çizgi 

Kitabevi Yayınları, 2006). ve Maria Rosa Antognazza, Leibniz, çev. Orhan Düz, (İstanbul: Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, 2013). Dolayısıyla bu bağlamda hazırlanan çalışmaların, bütünlükçü 

yaklaşım olması bakımından literatüre katkı sunacağı düşünülmektedir. 



 

 

5 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

LEİBNİZ FELSEFESİNİN ARKA PLANI: KRİZLER VE YÖNTEM 

ARAYIŞI 

1.1. Toplumsal Koşullar 

Leibniz (1646-1716), 1646 yılında Almanya’nın Leipzig kentinde dünyaya 

gelmiştir. Denk geldiği tarihi dönem ve coğrafi konumu itibariyle kaotik bir ortama 

tanıklık etmiştir. Bu sebeple Leibniz felsefesi ile döneminin panoraması arasında sıkı bir 

ilişki vardır. Öncelikle Leibniz felsefesinde ilk göze çarpan özellik bir teori-pratik 

birlikteliğidir. Bu birliktelik, söz konusu kaotik ortamın problemlerine dair çözüm 

denemesinin anahtarını ifade eder.8 Nitekim Leibniz’in yaşamı boyunca tüm alanlardaki 

problemlere yaklaşımı, o probleme neden olan ikilikleri ya da çoklukları, içlerinden birini 

ya da birkaçını yadsıyarak çözmek veya basitçe bir araya getirmek olmamış; çokluğu 

ortak bir zeminde birleştirmek istemiştir. Dolayısıyla felsefesindeki teori-pratik 

birlikteliği de bunun bir sonucudur. Buradan döneminin çeşitli problemlerine geri 

dönecek olursak, bu problemleri temelde üç zemin üzerinde açmak mümkündür. Bir kriz 

başlığı altında değerlendirilebilecek bu üç zemin: dini kriz, politik kriz ve bünyesinde 

bilimsel ve felsefi meselelerin bulunduğu düşünsel krizdir.   

Leibniz’in hem doğduğu tarih hem de coğrafya büyük bir savaşa eşlik etmektedir. 

Dini sebeplerden ötürü Almanya sınırları içerisinde, 1618-1648 arasında meydana gelmiş 

bu savaş, Otuz Yıl Savaşı’dır. Protestanlar tarafından başlatılan bir ayaklanma ile 

başlayan savaş, diğer mezhepleri de içerisine çekmesiyle büyük bir tahribat yaratmıştır. 

Dolayısıyla filozof, dini ve siyasi gerilimin iç içe geçtiği meseleler ile muhatap olacaktır.9 

Muhatap olacağı bir diğer önemli mesele ise, Batı Avrupa’da başlayan bilimsel krizdi. 

                                                 
8  Arthur, Classic Thinkers: Leibniz, 185. 
9  Arthur, Classic Thinkers: Leibniz, 6. 

 



 

6 

 

İçinde Almanya’nın da bulunduğu Orta Avrupa bir siyasi ve dini kargaşaya sürüklenirken 

Batı Avrupa’da da bir bilimsel kriz mevcuttu.10 Mekanik doğa ve doğa felsefesi 

kavramları önem kazanmış ve bilginin teknik boyutuna dikkat çekilmiştir. Teleolojik bir 

doğa anlayışına dayanan geleneksel teorilerin teknik bilgiyi oluşturmakta yetersiz kaldığı 

görüşü, kısa sürede tüm Avrupalı entelektüellerin gündemine girmiştir. Kepler, Kopernik, 

Galileo gibi isimlerle başlayan ve mekanik fiziği tetikleyen atılımlar, Bacon ve Descartes 

ile birlikte felsefeye ve metafiziğe kadar uzanmıştır. Galileo gibi isimler fizikte mekanikçi 

teoriler geliştirinceye kadar, fiziksel olgular Aristoteles’in fizik ve mantık görüşü ile 

açıklanıyordu.11 Mekanik fiziğin yoğunluk kazanmasıyla birlikte önemli bir ikilem 

oluştu; Aristoteles felsefesinin tözleri esas alan teleolojik yönü ve modern fiziğin ilişkileri 

esas alan mekanik yönü. Leibniz yazdığı mektuplarında, henüz genç yaşındayken bu 

ikilemin içerisinde kaldığını ve bunun yaşamının önemli düşünsel krizlerinden biri 

olduğunu ifade etmiştir.12 Fakat daha sonra bu krizi çözmek için, tıpkı başka meselelerde 

çokluğu ortak bir zeminde birleştirmek istemesi gibi, bu iki görüşten herhangi birisini 

reddetmek yerine her ikisinden de uygun zeminlerde faydalanmayı planlıyordu.  

Leibniz tüm bu dini, politik ve felsefi aykırılıkların uzlaştırılabileceğine yönelik 

iyimserliğe sahipti. Peki bu iyimserliğinin dayanağı nedir? Bu iyimserlik onun, dünyanın 

mümkün dünyalar arasındaki en iyisi olduğuna yönelik görüşünden gelmektedir.13 

Leibniz’e göre içinde yaşadığımız dünya mümkün ihtimaller içerisinden seçilmiş en 

iyisidir.14 Burada en iyiyi, mükemmel olan anlamında kullanır. En mükemmel dünyada 

ise çeşitlilik ve bu çeşitliliğin uyumu mevcuttur. Bu çeşitliliği bir çelişki, mutlak anlamda 

bir karşıtlık olarak değil, mükemmel dünyanın işleyiş mekanizması olarak anlamayı 

önerir. Nitekim Leibniz’e göre, töz görüşünde daha detaylı göreceğimiz üzere, dünyadaki 

                                                 
10  David Wootton, Bilimin İcadı: Bilim Devrimi’nin Yeni Bir Tarihi, çev. Nurettin Elhüseyni, (İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları, 2019), 445. 
11  Wootton, Bilimin İcadı: Bilim Devrimi’nin Yeni Bir Tarihi, 194. 
12  Antognazza, Leibniz, 54. 
13  Leibniz’in bu iyimserliği, felsefenin ve teolojinin önemli gündemlerinden olan kötülük problemi 

açısından da değerlendirilmektedir. Nitekim, bilhassa tek tanrılı dinlerdeki, Tanrı’nın sonsuz adalet 

sahibi olması tanımından hareketle dünyada açığa çıkan çeşitli kötülüklerin kaynağı sorgulanmıştır. 

Böylesi bir adalete sahip Tanrı’nın yarattığı dünyada kötülüklerin açığa çıkma sebebi nedir? gibi 

sorular teodise kavramı üzerinden cevaplandırılmaya çalışılmıştır. Leibniz bu konuda, insanın 

yapısından hareketle bazı argümanlar oluştururken, bu konu ekseninde dönemin krizleri ile ilişki 

kurmaktadır. 
14  Gottfried Wilhelm Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, çev. Atakan Altınörs, (İstanbul: 

Bilge Kültür Sanat Yayınevi, 2014), 52-53. 



 

 

7 

 

her şey, hakikati belli açılardan ifade eder ve içerdiği mükemmellik derecesi15 oranında 

dünyadaki işleyişe katkı sunar. Dolayısıyla böyle bir işleyiş içerisinde, çeşitlilikler ortak 

bir zeminde kabul edilerek, bunun üzerinden iç huzuru oluşturulmuş bir toplumun inşası 

mümkündür. Yani, aykırılıkların ve krizlerin aşılması ve farklı düşüncelerin birliğe 

getirilmesi mümkündür.  

O halde tüm alanlardaki aykırılıklar uzlaştırılabilir ve evrensel bir sistem 

kurulabilir. Hatta Leibniz, bu konuda kötümser olanlara karşı, felsefenin mevcut birçok 

eksikliğine rağmen yine de böyle bir birliğin kurulabileceğini ve evrensel bir sistemin 

oluşturulabileceğini savunur.16 Bu görüş doğrultusunda; bir yandan dini aykırılıkları, yani 

Tanrı kanıtlamaları ve ruhun ölümsüzlüğü gibi meseleleri ortak bir teolojik zeminde 

çözmeyi amaçlarken; diğer yandan bilimsel ve felsefi meselelerde uzlaştırıcı bir model 

amaçlamıştır. Dolayısıyla felsefe, mantık, matematik, metafizik, siyaset ve etik gibi tüm 

disiplinleri, insanlığın ortak bir girişimi olarak ele almak ve bunları evrensel bir bilim 

sistemi içerisinde bir araya getirmek istemiştir. Bu anlayıştan hareket eden Leibniz, fizik, 

etik ve mantık biçimindeki bilgi ayrımını kabul etmez çünkü bu tarz ayrımları son derece 

yapay bulur.17 Ona göre tüm bu disiplinler sürekli olarak insanlığın hizmetinde ve 

birbirlerini tamamlayan bir yapıda ilerler.  

Leibniz’in tüm bu amaçları kapsayacak projesinin adı Evrensel Kanıtlamalar 

(Demonstrationes Catholicae) olarak bilinir. Bu projesi, yaşamı boyunca eklemeler ve 

çıkarımlarla güncellenmesine rağmen hep devam etmiştir. 1668 yılının başlarında 

projenin taslağını çıkaran Leibniz, dört konuyu hedefliyordu: Tanrı’nın Varlığının İspatı, 

Ruhun Ölümsüzlüğünün İspatı, Hıristiyan İnancının Gizemlerinin Mümkün Olmasına 

Yönelik İspat, Katolik Kilisesinin Otoritesinin ve Kutsal Kitabın Otoritesinin İspatı.18 Bu 

proje için kapsamlı bir taslak oluşturup; felsefe, metafizik, mantık, matematik, fizik, etik 

ve siyaset gibi disiplinleri bu taslak içerinde bir araya getirmek istemiştir. 

Leibniz, bu sistem için oluşturacağı taslakta, mantığa oldukça önem verir ve 

Evrensel İşaretler (Characteristica Universalis) dediği bir alt sistemle işe başlar. Dini, 

                                                 
15  Leibniz’in; evrendeki şeyleri, derecesi bakımından mükemmellik taşır diye tanımlaması, onun 

düşünce sisteminde çok temel bir yer tutan Monad kavramı ile ilgilidir. 
16  Arthur, Classic Thinkers: Leibniz, 44-45. 
17  Umberto Eco, Avrupa Kültüründe Kusursuz Dil Arayışı, çev. Kemal Atakay, (İstanbul: Literatür 

Yayıncılık, 2004), 234. 
18  Antognazza, Leibniz, 81. 



 

8 

 

siyasi ve felsefi, tüm alanlardaki uyuşmazlıkların, ifadelerin belirsizliğinden 

kaynaklandığını tespit eder. İfadelerin belirsizliğini giderecek evrensel bir dil gereklidir. 

Bunun için üç aşama belirler: basit kavramların tespiti, bu kavramların tanımlanması ile 

evrensel dildeki sembollerinin seçimi ve kavramlarla sembolleri birleştirmemizi 

sağlayacak bir yöntem bulmak. Özellikle matematikle desteklenmiş sembolik gücü 

yüksek bir mantık, evrensel proje için diğer tüm unsurların ilkelerini de ölçebilecektir.19 

Fakat bunun için Leibniz bir analiz yapar. Bir önermenin doğrulanabilme kriterinin, bütün 

önermeler için geçerli olup-olmadığına yönelik bir analiz. Öyle ki bu analizi, onun 

mantığının ve hatta tüm sisteminin iskeletini oluşturur. Nitekim, hedeflediği evrensel 

sistemine neden ihtiyaç duyulduğuna dair cevaptır.   

O, bir önermenin doğrulanma sürecinin, her önerme için mümkün olamayacağını 

tespit eder. Nitekim ona göre, önermelerin yapıları farklıdır, bu ise onların doğrulanma 

sürecini değiştirir. Tam da bu tespiti üzerinden, kuracağı evrensel dil sistemine olan 

ihtiyaç bütünüyle açığa çıkar. Çünkü Leibniz bize şunu gösterecektir: Bazı önermeler var 

ki, kendiliğinden açık ve seçiktir ve dolayısıyla kimse bu önermeler üzerinde ayrışmaz. 

Bu tarz önermeler ekseninden bakıldığında, herhangi bir evrensel dil sistemine ihtiyaç 

yoktur sonucu çıkar. Fakat Leibniz, farklı bir önerme tarzına daha dikkat çeker. Bu tarz 

önermelerin yapısından kaynaklı açık ve seçik bilgi oluşmaz ve bunun doğal sonucu 

olarak, çeşitli ayrışmalar meydana gelir. Bu sebeple mantığında öncelikle, doğruluk 

koşullarına ve önermelerin yapısına yoğunlaşır.20 Leibniz çağdaşlarıyla benzer bir 

amaçla, açık ve seçik bilgi için bir sistem kurmak isterken, aynı zamanda bu sistemin 

kullanım alanını spesifik hale getirir. Leibniz bu noktada önermeleri analiz etmektedir. 

Bu analizi ile neden ifadelerin çoğunlukla belirsiz olduğuna ve bunun bir sonucu olarak 

neden çeşitli konularda aykırılıkların yaşandığına ışık tutar. Bu analizi neticesinde 

evrensel bir dil sistemine ihtiyaç olup-olmadığını ve ihtiyaç var ise bu sistemin nerelerde 

kullanılacağını sunar. Bu analizi yaparken hakikatle iki tür bağlantı kurulduğunu gösterir. 

İlk bağlantı, hakikati dolaysız yani deneyime başvurmadan kavradığımız türdür ve buna 

aklın doğruları (truths of reason) der. İkincisi ise deneyim üzerinden kavradığımız tür ve 

buna da olgusal doğrular (truths of fact) ismini verir.21 Böylece önermeler de hakikatle 

                                                 
19  Antognazza, Leibniz, 203. 
20  Arthur, Classic Thinkers: Leibniz, 43-44. 
21  Gottfried Wilhelm Leibniz, New Essays Concerning Human Understanding, (trans. Alfred Gideon 

Langley), (Chicago: The Open Court Publishing Co., 1916), 404-405. 



 

 

9 

 

kurduğumuz bağlantı üzerinden iki tür olur. Özünde zorunluluk bulunan ve genel-geçer 

nitelikteki akılsal hakikatin önermeleri ve buna karşılık özünde belirsizlik ve olumsallık 

bulunan olgusal hakikatin önermeleri.22 Dolayısıyla akılsal ve olgusal hakikati, 

önermelerin temas ettiği birer zemin, birer düzlem olarak düşünmek gerektiğini gösterir. 

Leibniz, iki tür önermenin iki farklı mantık ilkesinden hareket ettiğini belirtir. Bu temel 

ilkeler özdeşlik ve yeter-sebep ilkesidir. Her önerme, bu iki ilkeden birisinin fonksiyonu 

üzerinden ya akılsal hakikate ya da olgusal hakikate dahil olacaktır. Böylece önermelere 

dair analizi ile döneminin krizlerini de değerlendirmektedir. 

1.2. Krizler 

Kriz kavramı, bir yapının işleyişinde açığa çıkan bunalımı veya bir güçlüğü ifade 

eder. Bu sebeple Leibniz’in yaşadığı dönemin problemlerini kriz kavramı altında ele 

almak, o problemlerin toplum içerisinde oluşturduğu güçlükleri kavramak açısından 

isabetli olur. Temeldeki üç kriz, dönemin toplumsal sorunlarını ifade etmektedir; çünkü 

krizlerin toplumsal oluşunun sebebi, o krizlerin bizzat yaşam alanına nüfus etmesinden 

ileri gelir. Böylece dini, siyasi ve bilimsel krizler aynı zamanda birbirleriyle ilişkidir. Bu 

sebeple, dönemin filozoflarının doğal bir şekilde dikkate almak durumunda kaldıkları 

sorunlar kümesidir. 

Dini kriz; teologların kendi mezhebi açısından, Hristiyanlıktaki temel meselelere 

dair açıklamalarının ekseninde ortaya çıkmıştır. Tanrı’nın varlığına dair kanıtlamalar, 

ruhun ölümsüzlüğü ve İsa’nın bedeninin ekmeğe, kanının şaraba dönüşmesi inancına 

yönelik açıklamalar bazı derin aykırılıkları oluşturdu.23 Gelinen noktada her bir mezhebin 

bu meselelere dair açıklamalarında, evrensel olma iddiası taşıması, aykırılıkları bir 

toplumsal bölünme aşamasına kadar getirmiştir. Dolayısıyla aykırılıkları çözmek 

amacıyla meselelere yaklaşan dönemin entelektüelleri şu durumdan emin olmuşlardı: Söz 

konusu aykırılıkları çözecek temel nokta bir teolojik uzlaşı zemini oluşturabilmektir.24 

Nitekim mezheplerin evrensellik iddialarından doğan kriz, ancak bir teolojik uzlaşı 

zemininde çözülebilir. 

                                                 
22  Leibniz, New Essays Concerning Human Understanding, 183. 
23  Arthur, Classic Thinkers: Leibniz, 9. 
24  Arthur, Classic Thinkers: Leibniz, 185-186. 



 

10 

 

Siyasi kriz dini kriz ile bağlantılıdır. Nitekim Protestanların başlattığı 

ayaklanmanın Otuz Yıl Savaşı’nı başlatması örneğinde olduğu gibi, din; siyaseti önemli 

ölçüde etkiliyordu. İmparatorluklar, yaygınlık kazanan bu mezhepsel ayrılıklara dâhil 

olmuş ve Protestanlık, Luthercilik gibi mezheplerin ahlak sistemi ve özgürlük anlayışı 

üzerinden bir duruş sergilemeye başlamıştır. Zira o dönem bir kilisenin üyesi olmak aynı 

zamanda o kilise ile ilgili siyasal yapının üyesi olmaktı.25 Böylece mezhepler bölünmüş 

ve ulusların, herhangi bir konunun müzakeresi için bir araya gelmesini zorlaştırmıştır. 

Bunun yanı sıra hem savaşın devam etme hem de bitme sürecindeki çeşitli antlaşmaların 

müzakerelerinde, imparatorlukların gücünün sınırları tartışma konusu olmuştur. Öyle ki 

imparatorluklar ve onlara bağlı birliklerinin otoritesi, bir başka toplumu dini, ekonomik 

ve kültürel açıdan gücü oranında sınırlıyordu. Böylece güç, otorite ve ulus gibi 

kavramların doğası yeniden kuvvetli bir şekilde dönemin entelektüellerini meşgul 

etmiştir. Dolayısıyla mevcut sayıdaki siyasi modellere yenileri eklendikçe siyasi 

çatışmalar da artıyordu.26 Bu siyasi çatışmalar ise, toplumsal dönüşümün bir açıdan 

başlatıcısı olmuştur.  

Bu siyasi çatışmalara bir de mezhepsel çatışmalar dâhil olduğundan, toplumun 

birçok açıdan dönüşmesi kaçınılmaz olmuştur. Mesela savaşın Almanya’yı toplumsal 

açıdan hangi değişimlere zorladığına birkaç örnek vermek mümkün. Buna ilk olarak 

nüfus ve ekonomi etkisi örnek gösterilebilir. Nitekim savaşın bitiminden sonra Almanya 

nüfusunda çok ciddi düşüş yaşanmıştır.27 Bu ise insan gücünün geçerli olduğu her alanın 

etkilenmesi demektir. Bunun yanı sıra ekonomik olarak da etkilemiştir. Almanya Orta 

Çağ boyunca önemli bir ticaret merkeziydi ve farklı birçok alanda ticaret imkânına 

sahipti. Fakat savaştan sonra Almanya’da doğal olarak ticari hareket alanlarında daralma 

olmuştur. Bu ise Almanya’nın ticari alandaki boşluğunun, başka Avrupa ülkelerinin 

doldurmasına neden oldu. Bu gelişmeler savaştan sonraki ekonomik hareketlenmenin 

                                                 
25  Kilise ve siyaset ilişkisi, toplumsal alanın davranış normlarını belirlemesi bakımından Hristiyanlıktaki 

önemli birlikteliklerdendir. Hristiyanlığın temel inançlarından olan kurtuluş ve özgürleşme öğretisi 

altında insanların davranışlarını ve dolayısıyla toplumu düzenlediğine inanılan kilise, mevcut gücünün 

de etkisi ile misyonunu politik amaçlara da kanalize etmiştir. Bu ise kilisenin politik meselelerde de 

söz sahibi olması demekti. Daha ayrıntılı bir okuma için bkz. Arslan, Topakkaya, “Tarihsel Süreçte 

Kilise Siyaset İlişkisi ve Günümüze Yansımaları”, Temaşa Erciyes Üniversitesi Felsefe Bölümü 

Dergisi, 6, (2017). 
26  Antognazza, Leibniz, 18. 
27  Stephen J. Lee, Avrupa Tarihinden Kesitler; 1494-1789, çev. Ertürk Demirel, (Ankara: Dost Kitabevi, 

2004), 179. 



 

 

11 

 

örnekleridir. Bunun bir de siyasi tarafı söz konusuydu. Mesela imparator ve 

imparatorluğun savaştan önceki gücü, savaştan sonraki gücüne oranla düşüşteydi. Artık 

imparator, egemen bir devlete sahip olma özelliğinden ve kendisine bağlı birimleri 

herhangi bir konuda mobilize etme yeterliliğinden uzaklaşmıştı.28 Dolayısıyla savaştan 

sonra başta Almanya olmak üzere tüm Avrupa’da; ekonomik, siyasi ve hatta dini açıdan 

yeni yönelimlere olan ihtiyaç açığa çıkmıştır. Bu ihtiyaç, Avrupa’da doğan 

entelektüellerin düşünsel dünyasını, dini boyutun yanı sıra siyasi, ekonomik ve kültürel 

meselelerde de kaçınılmaz olarak etkilemiştir. 

Düşünsel kriz ise felsefi ve bilimsel ilerlemelerden açığa çıkan krizdir. 

Aristoteles’in mantık ve bilim anlayışına karşı Galileo, Bacon ve Descartes gibi isimler 

alternatif teoriler üretmiştir. Evrenin mekanik bir süreç içerdiğine ve bu süreci 

açıklayabilecek yeni modellere ihtiyaç duyulduğuna kanaat getirildi. Yeni mekanik 

sistemin dili, evren üzerine olan tartışmaları çözebilecek güçte olmalıdır. Bu güce en 

yakın aday matematik olarak görülmüştür. Matematiğe duyulan güven o dönemde ortak 

bir kanaatti ve matematiksel hesaplamaya dayanan bir sistem arayışı dönemin genel 

projesiydi.29 Bu ise entelektüeller açısından başka önemli bir gündem demekti. Fakat 

Aristoteles’in öncellerinin eleştirisini verirken matematiğe dayalı bir bilim anlayışına 

karşı yaptığı uyarı hatırlanacak olursa, yeni gelişmekte olan matematiksel fiziğin de 

Aristotelesçi olmayan bir yöntem geliştirmesi gerektiği kolayca anlaşılır. 

O halde bu dönemin en belirgin özelliği, bir yöntem arayışı dönemi olmasıdır. 

Matbaa, pusula ve teleskop gibi keşifler insanlığa bir konfor alanı sunmuş ve bu konfor 

alanı bilginin teknik ve olgusal boyutuna dikkatleri yöneltmiştir. Örneğin, pusulanın keşfi 

ile coğrafi keşiflerin yapılması hız kazanmıştır ve bu keşiflerin hızlı yapılması ise 

muazzam boyutta ekonomik gelir imkânı sağlamıştır. Yine teleskopun keşfi ile bilimsel 

gelişmeler yaşanmış ve bu gelişmeler teknik araçların yapılmasına sebep olmuştur.30 

Dolayısıyla bilginin teknik kullanımı birçok iş sahasında bir konfor alanı oluşturmuştur. 

Bilginin bu tarz teknik ve olgusal boyutunun, Kilise’nin yüzlerce yıl referans kabul ettiği 

Aristoteles yöntemleri ile mümkün olamayacağı anlayışı öne çıkmıştır. Nitekim 

Aristoteles’in ve buna bağlı olarak Skolastiğin evrendeki ereksel işleyiş anlayışı yerine 

                                                 
28  Lee, Avrupa Tarihinden Kesitler; 1494-1789, 121-122. 
29  Antognazza, Leibniz, 23. 
30  Cemal Yıldırım, Bilim Felsefesi, (İstanbul: Remzi Kitabevi, 2010), 213. 



 

12 

 

doğanın mekanik bir işleyiş içerisinde olduğu anlayışı ikame edilmiştir.31 Mekanik bir 

işleyiş ölçülebilir yapıdadır ve bu ölçümü gerçekleştirebilecek sistematik bir yönteme 

ihtiyaç duyulur. Elbette ki kurucu filozofların asli gündemlerinden biri de bu yöntemle 

birlikte yeni bilimin metafizik temellerini de inşa etmektir. 

1.3. Yöntem Problemi 

Yukarıdaki üç krizin kaynak noktası da dönemin filozofları açısından ortaktır. 

Nitekim bir yerde Aristoteles biliminden süregelen evren modellerinin, bilginin teknik ve 

olgusal boyutuna uygunluğu tartışılırken, diğer yanda Aristoteles mantığı ve 

metafiziğinin teolojik meseleleri ne kadar açıklayabildiği gündeme gelmiştir. Bu sebeple 

mevcut yöntemlerin yerine dünyayı matematiksel yöntemlerle açıklama çabaları 

görülmektedir. Dünyanın matematiksel bir sisteme yerleştirilmesi, aslında aklın ve 

dolayısıyla insanın doğa karşısındaki konumuna önem atfeder. Böylece 16. Yüzyıl ile 

başlayan şöyle bir anlayış açığa çıktı: Evrendeki her şey aklın kavrayışı içerisindedir ve 

insanlığın refah ve mutluluğu ancak aklın önderliğinde gerçekleşir. Özellikle teknik 

imkânların öneminin de görülmesi ile birlikte, eleştirel ve kavramsal düşünme 

bakımından akıl temelli bir ilerleyiş ve dünya tasarımı planlanmıştır. Belirgin bir şekilde 

açığa çıkan bu anlayışın dini, politik ve ahlaki tüm alanlara uygulanma çabalarını görmek 

mümkündür. Bu anlayışın teolojik-politik alana uygulanışı toplumun tamamen 

rasyonelleştirilme isteğinin önemli göstergelerindendir.32 Bu sebeple dönemin önemli 

gündemlerin birisi felsefi proje ile politik ve dini proje birlikteliğiydi.  

Örneğin Spinoza (1632-1677), Theological-Political Treatise (Teolojik-Politik 

İnceleme) adlı yazısında İsrailoğullarının seçilmişliğini onların, dinin tüm gerekliliklerine 

bağlı bir millet oluşuna değil, bir siyasal bütünlüğü ve hukuki çerçevesi olan bir toplumu 

kurmaya elverişli oluşuna bağlar ve bunu dini metinlerden çeşitli örnekler üzerinden 

kanıtlamaya çalışır.33 Verdiği örnekler Yahudi kutsal metinlerinin daha sonra çeşitli 

                                                 
31  Tülin Bumin, Tartışılan Modernlik Descartes ve Spinoza, (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2010), 35. 
32  Bu konudaki atılımlara yönelik ayrıntılı bir okuma için bkz. Mehmet Ali Ağaoğulları vd., Sokrates'ten 

Jakobenlere: Batı'da Siyasal Düşünceler, (İstanbul: İletişim Yayınları, 2015). 263-343.  
33  Ayrıntılı okuma için bkz. Benedict De Spinoza, Theological-Political Treatise, (edit. Jonathan 

Israhel), (trans. Michael Silverthorne and Jonathan Israhel), (Cambridge: Cambridge University Press, 

2007). Yasin Meral, “Spinoza’nın Teolojik-Politik İncelemesi’nde Tanah Eleştirisi” Mukaddime, 6, 

(1), 2015, 19-45. Ayrıca bu atılımın hem Leibniz’de hem de dönemin genelinde gündem edilişi 

açısından ayrıntılı bilgi için bkz. Thierry Hentsch, Hayali Doğu: Batı'nın Akdenizli Doğu'ya Politik 

Bakışı, çev. Aysel Bora, (İstanbul: Metis Yayınları, 1996). 



 

 

13 

 

müdahalelerle tahrif edildiği yönündedir. Dolayısıyla çeşitli argümanlar üzerinden kutsal 

metinlere eklemeler yapıldığını vurgulayarak aslında sunacağı tezin temelini 

güçlendirmeye çalışır. Spinoza’nın buradaki amacı açık bir şekilde, Yahudi-Hristiyan 

inancının geleneksel öğretilerini yıkarak bütünüyle rasyonel yasalar üzerine kurulu bir 

toplum tasarlamaktır.34 Dolayısıyla Spinoza bunun gibi bazı örnekler üzerinden felsefi bir 

proje ile politik-dini proje arasında birliktelik kurar. Spinoza, başyapıtı sayılabilecek 

Ethica’sında, Tanrı, zihin, duygular ve insan özgürlüğüne dair 5 bölümlük yazı yazmıştır. 

Bu yazılarında öncelikle Tanrı, ardından zihin, duygular ve insanın özgürlüğüne dair 

tanımlamalarını sunar. Dolayısıyla insana dair ne varsa hepsinin, kendi zihninde ne 

anlama geldiğinin tanımlarını bu eserinde vermektedir. Bu tanımlamalarını, dönemin 

rağbet görmeye başlayan matematiksel yöntemini kullanarak yapar. Bu sebeple başta 

Tanrı olmak üzere, Tanrı’nın insana verdiği her şeyin tamamen rasyonel olduğunu 

göstermek amacıyla, Theological-Political Treatise yazısında yaptığıyla benzer bir 

amaçla toplumun rasyonel bir temele yerleştirilmesi gerekliliğinin işaretlerini verir. 

Çünkü Spinoza için doğa; ulus ve millet gibi şeyler yaratmaz, doğa bireyleri yaratır ve 

bireylerde sahip oldukları hukuk kuralları ve dilleri üzerinden milletlere ayrılır.35 Hukuk 

kuralları da akla dayanmaktadır. 

Aslında Spinoza’nın bu yaptığını başka bir açıdan daha önce başlatan Hugo 

Grotius (1583-1645) olmuştur. Hukuk alanında o dönemin önemli teorisyenlerinden birisi 

olan Grotius, hukuk ve devletin temelinin ne olması gerektiğine dair argümanlar 

sunmuştur. Ona göre halkın tamamı aynı dine inanmadığı için hukukun temelinin din 

olmadığı açıktır. Bu sebeple hukukun temelini, aynı zamanda insanın da temeli olarak 

gördüğü evrensel akla dayandırır.36 Bu sayede ortak değerlerin toplumdan topluma 

değişmeyeceği evrensel bir doğal hukuk oluşturulabileceğini savunur. Öyle ki Tanrı’nın 

kendisi bile ona halel getirecek bir varlık olarak tasarlanmaz. Dolayısıyla akla dayanan 

bir doğal hukuk ve böylesi doğal hukukla işleyen bir devlet yapısı tasarlar. 

Yine o dönem, matematiksel modeller kullanılarak fizikte sonsuzca bölünmenin 

hesaplamalarına yönelik bir merak başlamıştır. Newton ve Leibniz’in eş zamanlı 

                                                 
34  Jacqueline Russ, Avrupa Düşüncesinin Serüveni; Antik Çağlardan Günümüze Batı Düşüncesi, çev. 

Özcan Doğan, (Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2012), 176. 
35  Spinoza, Theological-Political Treatise, 225.  
36  Russ, Avrupa Düşüncesinin Serüveni; Antik Çağlardan Günümüze Batı Düşüncesi, 182. 



 

14 

 

keşfettiği düşünülen kalkülüs hesaplama modeli büyük ilgi uyandırmıştır.37 Sonsuz 

küçükler hesaplaması olarak da bilinen bu hesaplama modeli üzerinden iki nokta 

arasındaki sonsuz bölünmenin hesaplaması amaçlanır. Bu hesaplamanın asıl işlevi 

doğanın ölçüye gelmez yanlarını da matematikselleştirmektir ve ilginç olan şey İslam 

biliminden ilham alan böylesi bir matematiğin ilk defa Nicolaus Cusanus (1401-1461) 

tarafından yeni bir Tanrı kanıtı için Avrupalılaştırılmış olmasıdır.38 Fizikte, parçacıkların 

hesaplanması için bile kullanılan bu model, o dönem içim çok önemli bir gelişmeydi. 

Bunun yanı sıra o dönem felsefede Tanrı kanıtlamaları genellikle Tanrı kavramından 

hareketle yapılan kanıtlamalardı. Dönemin filozoflarının çoğu Tanrı’nın, kavramsal 

yapısı itibariyle sonsuz olduğunu ve bu sonsuzluğun da rasyonel olduğunu savunur. 

O halde bu dönem itibariyle ortaya çıkan en önemli atılım, sonsuz ve sonsuzluk 

kavramının rasyonalizasyonudur. Nitekim örneklerden de gördüğümüz gibi, politika, 

bilim, felsefe ve inanç alanında yapılan şey sonsuz olanın, aklın kapsamına dâhil 

edilmesidir. Mistisizm ve mucizelerden arındırılmış bir toplum planlayan Spinoza’nın ve 

diğer filozofların amacı, söz konusu rasyonalizasyonu sağlama alacak metafizik bir 

temellendirme vermek ve buna mütekabil bir yöntem tasarlamaktır. Çünkü o dönem 

itibariyle henüz dinden ve dini kavramlardan bütünüyle bir kopuş olmadığı için, dönemin 

hemen her entelektüeli dini kavramları da kapsayacak şekilde bir rasyonel toplum 

modelini kurmak istemiştir. Bu dini kavramların, sonsuzluğa sıklıkla atıfta bulunduğu 

dikkate alındığında, dönemin filozoflarının sonsuzluk kavramını rasyonelleştirme gayreti 

anlaşılmaktadır. 

Bu sebeple temeldeki üç kriz, o dönemin entelektüelleri tarafından birbirleri ile 

ilişkili olarak değerlendirildi. Dolayısıyla gittikçe derinleşen krizler mevcut teorilerin her 

açıdan sorgulanmasına yol açtı.39 Böylece krizleri çözmenin yolunun, bilgi için mevcut 

                                                 
37  Russ, Avrupa Düşüncesinin Serüveni; Antik Çağlardan Günümüze Batı Düşüncesi, 171. 
38  Cusanus, o dönemin yaygın bir tanrı kanıtlama modeli olan ontolojik kanıtı kullanır ve Tanrı’nın 

sonsuz varlık olmak bakımından mutlak maksimum olduğunu ifade eder. Fakat ona göre sonlu olan 

insan zihni, sonsuzu kavramaya alışkın değildir. Sonlu niteliklerden hareketle sonsuzun 

kavranmayacağını düşündüğü için maksimumu niceliksel açıdan düşünmeyi önerir ve bunun içinde 

matematiksel sembollerin kullanımına işaret eder. Bir doğru parçasının içerdiği sonsuz noktalar 

üzerinden maksimuma dair bir kavrayış geliştirir. Bu sebeple kalkülüs hesabının bir versiyonuna Tanrı 

kanıtlaması için başvurmuştur. Ayrıntılı bir okuma için bkz. Armand Maurer, “Nicolaus Cusanus” 

çev. Feyza Demir Çiçek, Felsefe Dünyası Dergisi, 74, (2021), ve Ali Yıldırım, “Nicolaus Cusanus” 

içinde Doğudan Batıya Düşüncenin Serüveni: Antikçağ Yunan ve Ortaçağ Düşüncesi, ed. Celal Türer, 

Hakan Olgun, (İstanbul: İnsan Yayınları, 2015), 953.   
39  Antognazza, Leibniz, 22. 



 

 

15 

 

yöntemler yerine evrensel nitelikteki yöntemlerden geçtiği düşünüldü. Yıkmak istedikleri 

yöntem temelde iki ekolden gelmekteydi. Bu iki ekol bilindiği gibi, mezheplerin 

ayrışmasına yol açan özgür irade, Tanrı’nın takdiri, ruhun ölümsüzlüğü gibi meseleler de 

olduğu gibi doğa ve insan üzerine meselelerde de etkin olan Platon ve Aristoteles 

ekolleridir. Özellikle Aristoteles mantığı Orta Çağ’da tam bir otorite kurduğu için ilk 

eleştiri hedefi de yine Aristoteles mantığı olmuştur. Fakat tüm eleştirilere rağmen 

Aristoteles felsefesinin bütünüyle saf dışı kaldığını söylemek mümkün değildir. Etkisi 

azalsa da birçok konuda referans olmaya devam etmiştir. Bu sebeple Leibniz’e kadar 

gelen süreçte, aykırılıkların temelde iki perspektif ile ele alındığını söylemek mümkün; 

Aristoteles mantığı ve bu mantığa karşı bilhassa mekanik fiziğe katkı yapan düşünürlerin 

geliştirdikleri alternatif yöntemler. 

1.3.1. Değişimin Hedefindeki Yöntem: Aristoteles Mantığı 

Aristoteles’in (MÖ 384-322) bilmekten anladığı şey ispat yöntemiyle bilmektir. 

İspat yöntemi aracılığı ile zorunlu sonucu veren mantıksal yapıyı kurmanın peşindedir. 

Bu zorunlu sonuç ise ancak, ispatın değişmeyen bir öz üzerinden yapılmasıyla mümkün 

olur.40 Aristoteles bu özü kıyasın orta teriminde görür.41 Bilimin amacı özün onayı 

meselesidir, nitekim bilimin konusu zorunlu ve tümel bilgi olacaksa bunun yolu özü 

bulmaktan geçer. O halde Aristoteles’in mantık sistemi amacı bakımından, tözlerin 

mahiyeti açısından düşünülmek kaydıyla, öze dayalı kıyas sisteminin biçimsel yapısıyla 

ilgilidir. 

Aristoteles mantık sisteminde kavramlar üzerinden önermeleri, önermeler 

üzerinden kıyasları oluşturur. Kıyasa dayalı sistemde öyle bir çıkarım yapılmalı ki, 

öncüller doğru olduğunda sonuç da zorunlu olarak doğru olsun.42 Aristoteles zorunlu 

sonucu Türkçe’de yaygın olarak tümdengelim diye isimlendirilen çıkarım modeliyle 

oluşturur. Bunun için öncelikle terimlerle sınıflar arasında bağ kurarak bir sınıflama 

işleminde bulunur. Sınıflama işlemi belli sayıdaki durumların bütün durumlar için 

düşünülmesi ve bunun üzerinden genelleştirilmesidir. O halde genel özü ifade edecek bir 

                                                 
40  Aristoteles, Organon IV, İkinci Analitikler, çev. Ragıp Atademir, (İstanbul: Millî Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, 1996), 25-27. 
41  Hamdi Ragıp Atademir, Aristo’nun Mantık ve İlim Anlayışı, (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, 1974), 120-121. 
42  Aristoteles, Organon III, Birinci Analitikler, çev. H. Ragıp Atademir, (İstanbul: Millî Eğitim 

Bakanlığı Yayınları, 1996), 5-9. 



 

16 

 

yapıya ihtiyaç duyulur. Aristoteles için genel özü ifade edecek olan orta terimdir. Orta 

terim üzerinden bir kategorik kıyas modeli geliştirir. 

Aristoteles’in kategorik kıyası, kategorik basit önermeler üzerine kuruludur. 

Kategorik önermeler sınıflar hakkında bildirimde bulunan önermelerdir. Bu bildirimler 

bir sınıfın başka bir sınıfla olan ilişkisini verir. Tutarlı ve geçerli akıl yürütme metodu 

olan kıyası Aristoteles Birinci Analitikler kitabında: Kıyas öyle bir sözdür ki kendisinde, 

bazı şeylerin konulması üzerinden, bu verilerden başka bir şey, sadece bu veriler 

aracılığıyla zorunlu olarak çıkar, diye tanımlar.43 O halde kıyasta öncül denilen önermeler 

var ve bu öncüllerden zorunlu bir sonuç çıkmaktadır. Bir kıyasta, konu, yüklem ve orta 

terim vardır. Kıyasta sonucun yüklemi büyük terim, konusu ise küçük terim olarak 

adlandırılır. “Büyük ve orta terimin bulunduğu önermeye büyük öncül, küçük ve orta 

terimin bulunduğu önermeye de küçük öncül adı verilir.”44 Dolayısıyla orta terim her bir 

kıyasın öncüllerinde yer alır fakat sonuç kısmında doğrudan bulunmaz. Doğrudan 

bulunmazdan kasıt şudur: Orta terim sonuç kısmında öncüllerde yer aldığı gibi yer almaz 

fakat sonucun sebebini oluşturur. Bundan dolayı Aristoteles kıyas mantığında orta terim, 

ispat yapmanın temel vasıtasıdır.45 Aristoteles’in meşhur örneğinde: 

Her insan ölümlüdür, 

Sokrates İnsandır, 

O halde Sokrates ölümlüdür. 

Bu kıyasta orta terim insan terimi, büyük terim ölümlülük, küçük terim ise 

Sokrates’tir. O halde orta terim, büyük terimi küçük terime yükler ve sonuç zorunlu olarak 

çıkar. Dolayısıyla Aristoteles için bilgi yolunda her araştırma aslında bir orta terim 

araştırmasıdır. Bilmek kıyastan, kıyas ise orta terimin saptanmasından geçer. Orta terim 

saptanır ve büyük terim ile küçük terim arasında bir ilişki kurulur. Aristoteles, İkinci 

Analitikler kitabında, bir nesnenin araştırılmasında ve o nesnenin var olup-olmadığı 

durumunun soruşturulmasında, esasında o nesnenin bir orta terim olup-olmadığını 

soruşturduğumuzu ifade eder.46 Bu ifade gösteriyor ki, Aristoteles; mantığında orta terim 

üzerinden varlık alanına geçiş yapıp tözlerle, yani duyusal dünyada şu diye gösterilebilen 

                                                 
43  Aristoteles, Organon III, Birinci Analitikler, 5. 
44  Nazım Hasırcı, “Kıyasta Orta Terim”, Felsefe Dünyası, 45, (2007), 139. 
45  Aristoteles, Organon III, Birinci Analitikler, 96-97. 
46  Aristoteles, Organon IV, İkinci Analitikler, 88.  



 

 

17 

 

bireysel var olanlarla ilişki kurmaktadır. Varlıkların tümel niteliklerinden oluşan orta 

terim, varlıkların var olma nedenini verir. Böyle bir neden üzerinden tözlerin 

mahiyetine/özüne ilişkin bilgi elde eder. Özellikle de bu orta terim üzerinden yapılan 

kıyas biçimi, eleştirilerin hedefi olmuş ve bu kıyas biçiminin yerine yeni yöntem 

arayışları gündeme gelmiştir. 

1.3.2. Erken Modern Dönemin Aristoteles Mantığı Eleştirisi 

Yeni yöntemlerin oluşabilmesi için öncelikle hesaplaşılması gereken anlayış 

Aristoteles mantığındaki kıyas biçimidir. Bu dönemden itibaren yöntem konusunda çok 

sayıda atılım olsa da sınırlılıklarımız gereği bir ampirist gelenekten, bir de rasyonalist 

gelenekten Aristoteles mantığı eleştirisi sunulacaktır. Dolayısıyla Bacon ve Descartes’ın 

yaptığı eleştiriler ile yetinilecektir. Böylece Leibniz’in hangi zeminde yöntem 

araştırmasına giriştiğini somutlaştırmış olacağız. 

1.3.2.1. Francis Bacon’un Yöntemi 

Yöntem ihtiyacına olan dikkati ilk çeken kişi Francis Bacon (1561-1626) kabul 

edilir.47 Bacon, Aristoteles’in tümdengelim çıkarım biçimi yerine tümevarımı benimser. 

Ona göre sağlam bilginin yöntemi ancak tümevarım olur. Bacon, Aristoteles mantığını 

sadece bilinenler üzerinde kalıp onları ispatlama gayesi taşımasından dolayı bilginin 

teknik ve olgusal boyutunu vermede yetersiz bulur.48 Yapılması gereken tümevarım ile 

tek tek olanlardan genele ulaşmaktır. Bacon, Aristoteles mantığının, tümevarımı 

bütünüyle saf dışı bırakmadığını, aksine tümdengelim yapmadan önce tümevarım 

kullandığını ifade eder. Fakat Aristoteles’in tümevarım yapma biçimini hatalı bulur.49 

Aristoteles mantığında tümevarım, tek tek olanlardan elde edilebilecek veri kümesini 

özensiz kullanmaktadır. Bu özensiz kullanım, birçok verinin ıskalanmasına neden olur. 

Birkaç gözlemden hareketle hızlı bir şekilde tümel kavrama varan Aristoteles mantığı, 

ulaştığı bu tümel kavramı da tümdengeliminin temeline koyar.50 Bacon, Aristoteles 

mantığının aceleci tümevarımın şöyle bir temel problemi oluşturduğunu ifade eder: Bir 

                                                 
47  Alexandre Koyre, Yeniçağ Biliminin Doğuşu adlı kitabında genel kanının aksine, bu yöntem arayışını 

Francis Bacon’ın öncesine kadar götürür. Fakat konumuzun sınırları ve amacı gereği Francis Bacon 

ve sonrası ele alınmıştır. Koyre’nin bu konudaki detaylı görüşleri için bkz. Alexandre Koyre, Yeniçağ 

Biliminin Doğuşu, çev. Kurtuluş Dinçer, (Gündoğan Yayınları: Ankara, 2000). 
48  Francis Bacon, Novum Organum, çev. Sema Önal Akkaş, (İstanbul, Say Yayınları, 2012), 140. 
49  Bacon, Novum Organum, 146. 
50  Bacon, Novum Organum, 145-146. 



 

18 

 

türün birkaç üyesi için geçerli olan niteliklerin bütün üyelerini kapsadığını basitçe 

varsayan bu tarz tümevarım, aykırı durumları ıskalamaktadır.51 Bacon, bilginin olgusal 

tarafının aykırı durumlardan geçtiğini, dolayısıyla bu aykırı durumların ıskalanmasının 

aslında bilginin ıskalanması olduğunu ifade eder. O halde yapılması gereken, tümevarım 

kullanılırken bir yandan da gözlem ve deney aktif kılınmalıdır.  

Bacon, bilimsel bir araştırma için öncelikle olguların belirlenmesinin, ardından bu 

olgular arası bağlantıların kurulması gerekliliğinden bahseder. Olgular arası bağlantılar 

kurulurken düşük dereceli olandan daha kapsamlı olana doğru tümevarım kullanarak 

bağlantı kurulmalıdır. Böylece Aristoteles mantığının düşmüş olduğu, aykırıları hesaba 

katamama durumuna düşülmeyecektir. Eğer çıkarım yapmanın sonucunda bir öze, bir 

tümel olana ulaşılacaksa ancak böyle ulaşılır. Nitekim özsel ilişkilerin, ilineksel 

ilişkilerden ayrılması mümkün olmadan öze ulaşılmaz. İlineksel ilişkilerin dışarıda 

bırakılması için ise aykırı durumlar hesaba katılmalıdır. Bacon, buradan hareketle akıl 

yürütmenin doğru sonuç vermesi için dört adım belirler; evetleme aşaması, olumsuzlama 

aşaması, derecelendirme aşaması ve dışarıda bırakma aşaması.52 İlk aşamada benzer ya 

da aynı nitelikteki tüm olgular bir araya getirilir. Bu aşamada henüz bir çıkarım yapılmaz 

sadece veriler toplanır.53 İkinci aşamada ise, ilk aşamada bir araya toplanan olguların 

olumsuz veya aykırı olanlarının belirlenmesi aşamasıdır. Toplanan olgularla aynı doğaya 

sahipmiş gibi gözüken fakat esasında o doğada bulunmayan aykırılıklar saptanır.54 

Üçüncü aşama, ilk iki aşama sonucunda belirlenen olgular ve onların aykırı durumları 

karşılaştırılır. Son aşamada karşılaştırmalar yapılmış olacağı için sadece özsel ilişkiler ile 

muhatap olunacak ve ilineksel ilişkiler dışarıda tutulacaktır. Böylece bu aşamada, tek bir 

aykırı örnek kalmayıncaya kadar ayıklama sürdürülür ve ilineksel ilişkiler dışarıda 

tutulmuş olur.55 Bacon’un hedeflediği dereceli tümevarım bu son aşamada nihayete erer 

ve bilgiye ulaşılır. Nitekim tek bir aykırı örnek bile varsayımı yanlış kılacağı için, aykırı 

örneklerin dışarıda tutulması sonucunda varsayım bilgi halini alacaktır. Bacon için böyle 

                                                 
51  Bacon, Novum Organum, 121. 
52  Hüseyin Gazi Topdemir, “Francis Bacon’ın Bilim Anlayışı”, Felsefe Dünyası, 30, (1999), 62. 
53  Mehmet Ali Sarı, “Francis Bacon ve Galileo’nun Bilim ve Yöntem Tasarımları”, Felsefe Dünyası, 52, 

(2010), 214. 
54  Sarı, “Francis Bacon ve Galileo’nun Bilim ve Yöntem Tasarımları”, 214. 
55  Topdemir, “Francis Bacon’ın Bilim Anlayışı”, 65. 



 

 

19 

 

bir yöntem eksiksiz yerine getirildiği takdirde Aristoteles’in aceleci mantığının içerisine 

düştüğü yanılgılar söz konusu olmayacaktır. 

1.3.2.2. Descartes’ın Yöntem Anlayışı 

Aristoteles mantığına karşı alternatif bir yöntem arayışı içerisinde olan bir diğer 

filozof Descartes (1596-1650) olmuştur. Descartes, evreni aklın ilkeleri ile algılama 

tarafını seçer ve bu seçiminin en temel nedeni, bu ilkeleri tüm insanların doğası gereği 

kullanabilecek donanımda olmasına inanmasından kaynaklanmaktadır. Bu görüşünü 

Yöntem Üzerine Konuşma adlı eserinin girişinde şöyle ifade eder: “insanlar arasında 

sağduyu56 kadar eşit dağıtılmış bir şey yok.”57 Böyle bir ortak yetinin dünyayı algılama 

biçimimiz olması da olağan bir durum olmalı. Fakat Descartes için bilgi öncelikle açık ve 

seçik olan bilgidir. Felsefenin İlkeleri adlı eserinde açık ve seçik olanı şöyle tanımlar:  

“Açık bilgi derken, dikkatli bir zihne görünen ve belli olan bilgiyi demek 

istiyorum. Örneğin nesnenin gözlerimize görüneceği, onlar üzerine büyük bir 

kuvvetle etkide bulunacağı ve böylece onları kendilerine bakacak duruma 

sokacağı zaman, nesneyi açıkça görürüz diyoruz; seçik bilgiden de keskin ve 

başka bilgilerden ayrı bir bilgiyi demek istiyorum. Öyle ki bu bilgide onu 

gerektiği gibi gözden geçirene açıkça görünenden başka bir şey bulunmaz.”58 

Böylece kesin bilgi için belli yöntemsel ilkeler belirler. Nitekim Descartes akıl 

yetisinin tüm insanlarda ortak olduğu durumunu kabul etse de yanlış bilgilerin varlığını 

da kabul eder. Bu bağlamda yanlış bilgilerin sebebini yöntemsizlik veya yanlış yöntem 

olarak tespit eder. Yanlış yöntem yerini doğru ve sistematik yönteme bıraktığı an, doğru 

bilgi de açığa çıkacaktır. 

Descartes yanlış bilgiyi ayıklayacak sistemini, Bacon’da gördüğümüze benzer 

şekilde, temelde dört kural ile kurar. İlk kural şüphe kuralıdır. Doğru olduğundan net bir 

şekilde emin olunmayan tüm bilgiler şüpheye ve soruşturmaya açıktır.59 Acele edip o 

bilgiyi doğru bilgi olarak kabul etmek yerine, etraflıca inceleyip soruşturmak gerekir. 

İkinci kural analiz kuralıdır. Herhangi bir bilgiyi veya argümanı çok daha net 

                                                 
56  Descartes sağduyu kavramını, bilgiyi elde etmeyi sağlayan yargı gücü anlamında kullanır. Dolaysıyla 

daha genel anlamına taşıyacak olursak sağduyudan kastı bizzat akıldır. 
57  Renatus Descartes, Yöntem Üzerine Konuşma, çev. Çiğdem Dürüşken, (İstanbul: Kabalcı Yayıncılık, 

2013), 25. 
58  Renatus Descartes, Felsefenin İlkeleri, çev. Mesut Akın, (Ankara: Say yayınları, 2018), 93-94. 
59  Descartes, Yöntem Üzerine Konuşma, 63. 



 

20 

 

inceleyebilmek adına parçalarına ayırmak gerekir.60 Descartes, bir matematikçi olmasının 

da etkisiyle, argümanları en ufak parçalarına ayırarak sade ve yalın haliyle inceler. Ona 

göre, bu sayede bilginin herhangi bir noktası ıskalanmadan kavrayışa getirilme fırsatı 

yakalanır. Üçüncü kural bir sıralama kuralıdır.61 Descartes için argümanı parçalama 

aşamasından sonra o parçaları sistematik şekilde incelemek, hata riskini de düşürür. 

Nitekim kolaydan zora doğru bir sıralama ile inceleme yapılırsa, bu durumun bilinenden 

bilinmeyene götürecek teknik bir imkân sunacağı kanaatindedir. Bu imkân sayesinde 

bilgi karmaşıklıktan kurtarılıp bir düzen içerisinde incelenecektir. Dördüncü ve nihai 

kural bir kontrol aşamasıdır. İlk üç aşama ile incelenen argüman veya bilginin kusursuz 

bir şekilde analiz edilebilmesi adına yeni baştan gözden geçirilip belli bir noktanın 

atlanmadığından emin olunur.62 Böylece Descartes için akıl, tüm belirsizliklerden 

kendisini sıyırıp, açık ve seçik bilgiye ulaşabilecektir. 

Özetle, Aristoteles için bilmek, ispat yöntemi ile bilmektir ve bu ispat, kıyas 

sistemindeki orta terim üzerinden gerçekleşir. Çünkü orta terim varlığın özünü verecek 

vasıftadır. Erken modern döneme gelindiğinde, teknik bilginin önem kazanmasının da 

etkisiyle, bilmek özü bilmektir anlayışına karşı bilmek olguları bilmektir anlayışı 

gündeme gelmiş ve bir zihinsel dönüşüm başlamıştır. Bu zihinsel dönüşümden hareketle, 

döneminin etkili isimlerinden Bacon ve Descartes’ta da gördüğümüz üzere, Aristoteles’in 

mantık sistemine eleştiriler yöneltilmiş ve teknik bilgiyi verecek yöntem arayışları 

başlamıştır. Bu yöntem arayışı ve bir evrensel sistem oluşturmak o dönemin önemli bir 

problemi olduğu için Leibniz’in gündemini de belirlemiştir. 

 

 

 

 

 

                                                 
60  Descartes, Yöntem Üzerine Konuşma, 63. 
61  Descartes, Yöntem Üzerine Konuşma, 63. 
62  Descartes, Yöntem Üzerine Konuşma, 65. 



 

 

21 

 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

LEİBNİZ FELSEFESİNDE KURUCU MESELELER 

Önceki bölümde sunulan krizler ve yöntem arayışı bize göstermektedir ki; o 

dönemde felsefe, doğa bilimi, teoloji ve politika gibi birbirinden farklı alanlarda açığa 

çıkan sorunlar nihayetinde birbirinden bağımsız değildir ve insanların bir arada yaşadığı 

toplumun, sürdürülebilirliği açısından bazı gereklilikler sonucunda açığa çıkan 

problemlerdir. Nitekim ekonomik gelirler için keşfedilen teknik araç ve gereçlerin 

evrenin yapısına dair farklı görüşleri beraberinde getirmesi ve bu farklı görüşlerin ise 

teolojik zemine çekilip inanç açısından tartışılması gibi örnekler sonucunda problemlerin 

birbirinden bağımsız cereyan etmediğini görmüş olduk. Leibniz de çağdaşlarının birçoğu 

gibi, problemler arasındaki bu bağıntılara dikkat çekmiştir. Ve bunun da bir sonucu olarak 

çeşitli alanlarda düşünce üretmiş olup ve bu düşünceleri de ortak bir amaca yani Evrensel 

Kanıtlamalar’a hizmet etmektedir. Dolayısıyla Leibniz’in evrensel bir sistemi kurmak 

adına aykırılıkların doğasına yönelik analizinde çeşitli alanlardaki görüşleri birbirleri ile 

bağlantılıdır. Bunlardan bazılarına değinmek konunun yeterince anlaşılması açısından 

gereklidir. 

2.1. Fizik Görüşü 

Leibniz’in fizik görüşü bünyesinde, optik, çekim kuvveti, hareket, uzay ve zaman 

gibi çok sayıda teoriyi barındırdığı için burada, her birisi başlıca tez konusu olacak 

görüşleri açmak mümkün olmadığı gibi konunun amacı açısından da gerekli değildir. 

Konunun amacı bakımından mekanizm hakkındaki düşünceleri ve Descartes’in madde 

anlayışına yönelik eleştirileri sunulacaktır.  

Leibniz felsefesinin tamamı incelendiğinde, onu bütünüyle mekanik anlayışa 

sahip filozoflar sınıfına koymak kesinlikle mümkün değildir. Bunun en net görüldüğü yer 

 



 

22 

 

monadlar teorisidir. Fakat mekanizmi; şeyleri, maddi nedenleri üzerinden açıklayan bir 

disiplin olarak tanımlar ve hakikati sadece belli açılardan verdiğini düşünerek önemine 

de vurgu yapar.63 Leibniz’e göre cisimlerin doğal yapısı mekanik olarak işler ve bu 

nedenle de cisimlere bu bilinçle yaklaşılması gerekir. Böylece doğadaki her şeye formlar 

öğretisi ile yaklaşmak Leibniz açısından hatalı bir yaklaşımdır. Çünkü cisimlerin mekanik 

yönü gözden kaçacağı için evren hakkındaki bilgimizde hatalar olacaktır. Fakat Leibniz 

burada önemli bir oran yakalamaya çalışır. Aynı zamanda evrenin tamamını mekanik 

süreçlerle açıklamanın da hatalı bir yöntem olduğunu düşünür; çünkü Leibniz’e göre 

evrendeki nihai sebepler mekanik süreçlerin dışında gelişir.64 Böylece mekanizm 

üzerinden metafiziğin gerekliliğine işaret etmektedir. Onu bütünüyle mekanik anlayışa 

sahip filozoflardan ayıran da burasıdır. Böylece felsefesinde sağlam bir denge kurmaya 

çalıştığı aşikârdır ve bu da aykırılıkları uzlaştırma ve evrensel bir bilim sistemi kurma 

amacının getirdiği bir yaklaşımdır.  

Leibniz için fizik, doğal bilimler içerisinde yerini alan ve cisimlerin sayılarını, 

şekillerini, niteliklerini inceleyen bir bilimdir. “Başka bir ifadeyle duyulur nitelikler 

yanında uzam ve sayıya sahip olan cisim ve halleriyle ilgilenen bir bilim olarak 

görülür.”65 Leibniz fizik çalışmalarında oldukça geniş bir sahaya açılmış olsa da özel 

olarak cismin doğasına yönelmiştir. Elbette ki Leibniz’in bu tartışmayı yürütürken 

etkileşimi temel alan mekanik fiziğe karşı töz fikrini koruma amacıyla hareket ettiği 

unutulmamalıdır. Yani salt teknik bir tartışmada bile aklında daha önce belirlediğimiz 

krizlerin topyekûn çözümü bulunmaktadır. Bu bağlamda Descartes’ın cismin doğasının 

uzam/yayılım olduğu görüşünü analiz ederek bazı açmazlarına değinmiştir. Leibniz için 

bir cisim, yayılma özelliği ve harekete sahip olduğu kadar dirence de sahiptir.66 Çünkü 

Leibniz, maddenin yer kaplamasının arkasında, bu fiiline neden olan bir kuvvete dikkat 

çeker. Böylelikle Kartezyen fizik ve felsefedeki madde vurgusuna karşı, dikkate 

alınmadığını düşündüğü kuvvet faktörüne işaret eder. Nitekim Leibniz’e göre Descartes, 

maddenin özünün yer kaplama olduğunu söyleyerek, esasında maddenin pasifliğine 

vurgu yapmıştır –ki Newton’da eylemsizlik ilkesi olarak gündeme gelir. Oysa yer 

                                                 
63  Emile Boutroux, Leibniz, Hayatı ve Felsefesi, çev. Atakan Altınörs, (İstanbul: Bilge Kültür Sanat 

Yayınları, 2017), 47. 
64  Boutroux, Leibniz, Hayatı ve Felsefesi, 47. 
65  Çevikbaş, Leibniz ve Felsefesi, 205. 
66  Çevikbaş, Leibniz ve Felsefesi, 206. 



 

 

23 

 

kaplayan madde aslında yayılım faaliyeti içerisinde olduğundan, bu yayılımı sağlayan bir 

kuvvete sahip olması gerekir. Bu durumda doğal olarak, maddenin aslında pasif bir yapı 

içerisinde olmadığını öne sürer. O halde Leibniz açısından maddenin özü yer kaplama 

değil, yayılımı gerçekleştiren kuvvettir.  

Leibniz yer kaplamanın, maddenin niteliklerinden olsa da bir öznitelik değil, en 

fazla bir soyutlama olabileceğini vurgular ve canlı kuvvet kavramını öne çıkarır.67 

Leibniz bu yaklaşımı ile fizikteki kinetik enerji kavramına önemli bir katkı sunmuştur.68 

Kinetik enerji en temel anlamıyla, herhangi bir nesnenin hareketinden dolayı sahip olduğu 

enerjidir. Yani bir nesnenin devinimi açısından gerekli olan enerjiyi ifade eder. Leibniz 

Kartezyen fiziğin savunduğu durgun kuvvet’e karşı olarak, kinetik enerjinin temeli 

sayılabilecek canlı kuvvet kavramını ortaya koymuştur. Leibniz bu kuvvetin, hareketin 

nedeni olduğu kanaatindedir. Ayrıca bu kuvvetin, doğada sürekli bir şekilde korunduğunu 

ifade eder. Süreklilik ilkesi gereği kuvvetin anlık bir yok oluşu mümkün değildir. Böylece 

ilke gereği, kuvvet aktarımı sürekli olup, doğada hep saklı kalacaktır.69 Leibniz, ileride 

daha detaylı göreceğimiz üzere, süreklilik ilkesi gereğince; bir olayın derecelerinin 

miktarının, sonucun miktarını belirlediğini ve bir olayın noktaları nasıl sıralanıyor ise 

sonucun da öyle sıralandığını ifade eder. Bu sebeple Leibniz’e göre, canlı kuvvetin 

miktarı, hareketin miktarını belirleyecektir. O halde Leibniz için, “hakiki ölçü mv değil, 

mv2dir (kütlenin, hızın karesiyle çarpımı); yani canlı kuvvet miktarı.”70 Descartes 

fiziğinde uzay tamamen madde ile doludur ve hareket, her cismin kendi içerisindeki 

parçalarının birbirlerini itmesi sonucunda gerçekleşir. Bu sebeple Descartes açısından, 

cismin parçaları için hareket eşzamanlı gerçekleşir ve böylece evrende hareket korunur 

hale gelir- hareketin korunumu yasası. Leibniz için ise evrende korunan hareket değil 

hareketin de sebebi olan canlı kuvvettir ve bu kuvvet de metafiziksel bir şeydir. 

Dolayısıyla canlı kuvvet kavramını metafiziksel bir kavram olarak görür. Böylece 

Leibniz, Descartes fiziğinin töz fikrini, tözün nihai olanı işaret etmesi anlamındaki 

                                                 
67  Bu tartışma üç kriz açısından öylesine önemlidir ki Kant neredeyse eleştiri öncesi büyük bir mesaisini 

bu tartışmada tarafları uzlaştırmaya harcamış ve bu süreçteki çıkmazlar ve keşifler onu eleştiri 

projesine götürmüştür.  
68  Carolyn Iltis, “Leibniz and the Vis Viva Controversy”, Isis, 62,1, (1971), 21.   
69  Gottfried Wilhelm Leibniz, “A Brief Demonstration of a Notable Error of Descartes and Others 

Concerning a Natural Law, According to Which God Is Said Always To Conserve the Same Quantity 

of Motion; a Law Which They Also Misune in Mechanics”, in Philosophical Papers and Letters, 

(trans. Leroy E. Loemker), (Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1989), 296. 
70  Boutroux, Leibniz, Hayatı ve Felsefesi, 49. 



 

24 

 

bağlamından koparma ihtimaline karşı canlı kuvvet fikrini ortaya atarak söz konusu 

bağlamı güçlendirmek ister. Metafiziğe geçiş zeminini de bu mesele üzerinden kurar. 

2.2. Metafizik Görüşü 

Fizik görüşünde de ifade edildiği gibi Leibniz, evrendeki işleyişi öncelikle o 

işleyişin kendi yapısı içerisinde değerlendirir daha sonra bu işleyişin nihai zeminini 

araştırdığında metafiziğe yönelir. Leibniz metafiziği, temas ettiği konuları itibariyle 

önemli bir yere koyar. Nitekim ona göre, doğadaki tek tek tüm fenomenler nihayetinde 

metafizik üzerinden anlaşılır çünkü nihai olan şey yapısı gereği metafizikseldir. Leibniz 

bu durumu Discourse on Metaphysics (Metafizik Üzerine Konuşma) eserinde şöyle ifade 

eder: 

“Her ne kadar doğadaki tüm fenomenler onları anlayan kişiler tarafından 

matematik veya mekanik olarak açıklanabiliyorsa da, giderek daha belirgin 

hale gelmektedir ki; maddi doğanın ve hatta mekaniğin genel ilkeleri yine de, 

geometrik olmaktan ziyade metafiziktir ve görünüşlerin nedenleri olarak, 

maddi kütleden ya da uzamdan ziyade belirli bölünemez formlara veya 

doğalara bağlıdır.”71 

Bu yaklaşımını birçok görüşünde sürdürür. Mesela yeter-sebep ilkesini, özdeşlik 

ilkesinden farklı olarak metafiziksel ilke olarak görmesi gibi, nihai nedenin araştırılması 

noktasında da metafiziğin devreye girdiğini düşünür. Leibniz metafizikte öncelikli olarak 

töz meselesini ele alır. Yazdığı bir mektupta Leibniz; töz kavramının, gerçek felsefenin 

kilit kavramlarından birisi olduğunu ifade eder.72 Dolayısıyla töz kavramını felsefesinin 

temelini teşkil edecek şekilde ele almıştır.  

Bu meseleyi bu şekilde ilk olarak ele alan Leibniz değildir elbette. Aynı zamanda 

Aristoteles’in ilk felsefenin konusudur töz problemi. Aristoteles Metafizik adlı kitabında, 

felsefenin hakikatin bilgisi olduğunu söyler ve nedenler olmaksızın da hakikati 

bilemeyeceğimizi vurgulamaktadır.73 Aristoteles’e göre ilk felsefe, varlığı varlık olmak 

bakımından incelediği için, varlığın ilk ilke ve nedenlerini açığa çıkarmaya çalışır. 

                                                 
71  G.W.F von Leibniz, Discourse on Metaphysics: Correspondence with Arnauld, and Monadology, 

(trans. George R. Montgomery), (Chicago: The Open Court Publishing Co., 1902), 33. 
72  G. W. Leibniz, “From the Letters to Thomas Burnett, on Substance” in Philosophical Essays, (trans. 

and edit. Roger Ariew and Daniel Garber), (İndianapolis/Cambridge: Hackett Publishing Company 

inc., 1989), 286.  
73  Aristoteles, Metafizik, çev. Ahmet Arslan, (İstanbul: Sosyal yayınları, 2014), 24. 993b. 



 

 

25 

 

Aristoteles’in ilk ilke ve nedenlerin bilimi diye tanımladığı ve ilk felsefe olarak 

nitelendirdiği bu disiplin, öncelikli olarak töz meselesini konu edinmiştir. Ve yine 

Leibniz’in çağdaşları olan Descartes ve Spinoza’nın da öncelikli tartışma konusudur ilk 

ilke problemi. Dolayısıyla Leibniz, töze ilişkin bütün bu mirası değerlendirerek belli bir 

model sunacaktır. Fakat bunu yaparken gayet farkındadır ki Descartes-Newtoncu fizik 

esası bakımından töz fikrini savunulamaz kılmış ve ahlaki-politik-dini bağlamı zeminsiz 

bırakmıştır. Bu da yeni bir metafizik temellendirme verilmesi gerektiği anlamına gelir –

ki yöntem bu temellendirmeyle doğrudan ilişkilidir. 

2.2.1. Töz Problemi 

Töz kavramı felsefe tarihinde oldukça geniş içeriğe sahip ve çok farklı anlamlarda 

kullanılabilen bir kavramdır. Her filozofun kendi felsefi sisteminde, varlığı nasıl 

tanımladığına ve varlığa nereden baktığına göre töz tanımı değişmektedir. 

“Örneğin, Platon'da töz, şeylerin varoluşunun ilk nedeni olan, şeylere düzen 

ve anlaşılırlık kazandıran ve onları bizim için anlaşılır hale getiren varlıktır. 

Buna göre, töz, her nesne sınıfında mevcut olan tümel form ya da İdeadır; 

şeyleri başka şeylerden farklılaştıran ve onları her ne ise o yapan özsel doğa 

ya da varlıktır. Oysa, Aristoteles'e göre, gerçekten var olan, Platon' da olduğu 

gibi tümeller değil de, bireylerdir, şu diye gösterdiğimiz belirli bir doğaya 

sahip olan varlıklardır. Bu varlıklar, Aristoteles'in mantıkla ilgili eserlerinde 

sözünü ettiği nicelik, nitelik, ilişki, yer gibi kategorilerin, temel nitelik ya da 

yüklemlerin kendilerine yüklenebildiği öznelerdir. İşte Aristoteles, kendisine 

tüm kategorilerin yüklendiği bu özneye töz adını verir.”74 

Böylece töz kavramını Aristoteles, temel niteliklerin kendisine yüklenebildiği bir 

şey olarak tanımlamıştır. Dolayısıyla herhangi bir şeyi diğer şeylerden ayıran özü ve 

kendi yapısal durumu, o şeyin tözü olarak belirlenmiştir. Bu bağlamda Aristoteles’in tikel 

şeylerin doğası olarak tanımladığı töz, Platon’un tümel gerçeklikler olarak tanımladığı 

tözden farklı bir yapıdadır. Bu farklılık bilindiği üzere töz kavramının, Orta Çağ boyunca 

Platon ile Aristoteles’in tanımladığı anlam bağlamında, iki ekol ile ele alınmasını 

sağlamıştır. Bu bakış açısı Descartes’la farklı bir boyut kazanmıştır. 

                                                 
74 Ahmet Cevizci, Paradigma Felsefe Sözlüğü, (İstanbul: Paradigma Yayıncılık, 2005), 1633. 



 

26 

 

Descartes zihinden yani düşünceden hareketle öncelikle zihnin varlığını 

kanıtladığını düşünmüştür. Bütün şüphelerin ve belirsizliğin dışında kalan en açık şeyin; 

şüphe etme fiilinin kendisini bile içeren, düşünen zihin olduğunu ifade etmiştir. Ve 

böylece felsefesinin meşhur ifadesi olan Düşünüyorum, öyleyse varım önermesine 

ulaşmış ve zihnin varlığına kanaat getirmiştir.75 Daha sonra hem Tanrı’nın hem de dış 

dünyanın yani maddenin varlığını ispatlar. Burada ortaya koymuş olduğu Tanrı, zihin ve 

maddenin her birisi ayrı ayrı tözler olarak karşımıza çıkar. Mevzuya sadece bu açıdan 

bakıldığında üç ayrı töz ortaya çıktığından dolayı düalizmden uzak bir sistemle karşı 

karşıya kalınabilir. Fakat Descartes’ın töz tanımını dikkate aldığımızda, tözün yaratılmış 

ve yaratılmamış olarak iki boyutu açığa çıkar. Yaratılmamış töz kategorisine Tanrı’yı 

dahil eder. Yaratılmış töz ise yeniden çift boyut kazanarak zihin ve madde olarak açığa 

çıkar.  

Tözün en genel tanımıyla, varlığın arkasındaki dayanak olduğunu ifade etmiştik. 

Descartes için ise töz, var olmak için yalnızca kendisine ihtiyaç duyan şey anlamındadır 

ve böylece bağımsızlık niteliği taşır.76 Bu anlamda bir şey hem var olmak için hem de 

zihnimiz tarafından kavranması adına yalnızca kendi varlığı yeterli oluyorsa ona töz der 

Descartes. Böyle bir öz niteliği de yalnızca Tanrı’ya atfeder. Sadece Tanrı, hem var olmak 

açısından hem de zihnimiz tarafından kavranması açısından bağımsız tek tözdür.77 Fakat 

Descartes burada tözü bir kategoriye tabi tutar. Yalnızca kendisiyle kavranan ve var 

olmak bakımından kendisine ihtiyaç duyan Tanrı, yaratılmamış töz kategorisindedir. Bu 

anlamda Tanrı her açıdan bağımsızlığa sahip bir tözdür. Diğer bir kategori ise yaratılmış 

töz kategorisidir. Bu kategoriye de zihin ve maddeyi konumlandırır Descartes. Peki zihin 

ve madde hangi bağımsızlık niteliğinden dolayı töz vasfını alabilmektedirler? 

Zihin ve madde var olmak bakımından Tanrı’ya ihtiyaç duysa da –yaratılmış töz 

olmalarından dolayı- kavranmaları açısından başka hiçbir şeye ihtiyaç duymadan 

yalnızca kendilerini gereksinirler. Descartes için bunun sebebi, her birinin kendisine has 

sıfatından (attribute) kaynaklanır. Descartes, bir şeyin ihtiva ettiği özüne sıfat der. 

Böylece zihnin özünün düşünme fiili olduğunu ve geriye kalan tüm zihinsel edimlerin bu 

                                                 
75  Descartes, Yöntem Üzerine Konuşma, 99.  
76  Descartes, Felsefenin İlkeleri, 97. 
77  Descartes, Felsefenin İlkeleri, 97. 



 

 

27 

 

öze yüklendiklerini ifade eder.78 Bu sayede zihnin kendi özünden hareket edilmesi, onun 

idrak edilmesini de sağlayacaktır. Diğer bir töz olan maddenin özü ise yer kaplaması 

durumudur. Maddenin yer kaplıyor oluşu yani yayılımsal faaliyeti; şekil, renk boyut, 

ağırlık vs. gibi kalan tüm niteliklerin kendisine yüklendiği en temel dayanaktır. Bu 

bağlamda söz konusu nitelikler maddeden çekildiğinde geriye sadece maddenin yayılımı 

kalacaktır. Descartes bu tezini Metafizik Üzerine Düşünceler adlı yazısında bal mumu 

örneği üzerinden örneklendirmeye çalışır: 

“Mesela bu bal mumunu ele alalım; (…) Rengi, biçimi, büyüklüğü açıkça 

ortada. Sert, soğuk ve kolayca dokunuluyor, parmağınızla şöyle hafifçe 

vursanız, ses veriyor. Kısaca bir cismin olabildiğince net anlaşılması için ne 

gerekiyorsa hepsine sahip. Ama işte, tam ben konuşurken ateşe yaklaşıyor; 

kalanının tadı bozuluyor, kokusu uçup gidiyor, rengi değişiyor, biçimi 

kayboluyor, büyüklüğü artıyor, sıvı halini, alıyor, ısınıyor, zor dokunuluyor, 

artık vursanız bile ses çıkmıyor. (…) Dikkatli düşünelim, bal mumuna ait 

olmayan her şeyi çıkaralım ve geriye ne kalıyor görelim. Sadece yer kaplayan, 

esnek ve değişebilir olan bir şey.”79 

O halde Descartes için; zihnin düşünme fiili, maddenin ise yayılımsal özelliği 

onların sahip olduğu sıfatlardır. Bu sıfatlar üzerinden kavranışları söz konusu olduğundan 

dolayı zihin ve madde birer töz olarak ortaya çıkar. Descartes, zihin ve maddenin yalnızca 

tek bir sıfata, Tanrı’nın ise sonsuz sıfata sahip olduğunu ifade etmektedir. Yaratılmamış 

ve yaratılmış töz ayrımını da bu bakış açısıyla temellendirmeye çalışmıştır. Fakat burada 

zihin ve bedenin nasıl birlik kuracağı sorusu açığa çıkmaktadır. Descartes, özü düşünmek 

olan zihin ile özü yayılım olan bedenin nasıl tek bir yapıda birlik kurduklarına dair soruya 

beyindeki bir bölgeyi işaret ederek cevap verir. Descartes için farklı iki sıfata sahip olan 

zihin ve bedenin, birbirleri üzerinde etkide bulundukları anlar vardır. Nitekim ona göre 

zihin ve bedenin özlerinin farklı olması, birbirleri ile irtibat kuramayacakları anlamını 

taşımaz. Bu irtibatın, beyinde epifiz bezi (pineal gland) diye bilinen bir bölgede 

gerçekleştiğini düşünür. Descartes’a göre beynin bu kısmı, vücudun herhangi bir yeri için 

her ileti aldığında doğrudan zihne aktarmaktadır.80 Dolayısıyla açlık, susuzluk gibi 

                                                 
78  Descartes, Felsefenin İlkeleri, 98.  
79  Renatus Descartes, Metafizik Üzerine Düşünceler, çev. Çiğdem Dürüşken, (İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi 2013), 51-53. 
80  Descartes, Metafizik Üzerine Düşünceler, 187. 



 

28 

 

vücuttaki duygulanımlar epifiz bezi üzerinden zihne gider ve bu şekilde zihin-beden 

irtibatı sağlanır.  

Özetle Descartes Tanrı’yı hem bilinebilme hem de var olma açısından bağımsız 

bir varlık olarak tanımlayarak, yaratılmamış töz diye nitelendirir. Zihin ve madde ise 

yalnızca kavranmaları açısından bağımsız oldukları için töz vasfına sahip olurlar. O halde 

Descartes’ın, tözü yaratılmış ve yaratılmamış olarak ve yaratılmış olanları da zihin ve 

madde olarak iki boyutlu ele alması sonucunda düalist bir tasarım ortaya koymuştur. 

Düalizmin sebebi ise, gerçeklik kavramından kaynaklanır. Descartes için töz en temel 

gerçeklik olarak kendisini iki boyut üzerinden gösterdiği için bir düalizm açığa çıkar. 

Gerek yaratılmamış töz olarak Tanrı gerekse de yaratılmış tözler olarak zihin ve madde 

sahip oldukları sıfatları açısından son derece gerçektir ve böylece gerçekliğin 

boyutlarıdır.81 Burada Descartes açısından özellikle dikkat edilmesi gereken, tözün 

kendini Tanrı, zihin ve madde gibi üç boyutlu göstermediğidir. Nitekim töz, ilk etapta 

yaratılmış ve yaratılmamış töz olarak iki kategori üzerinden açığa çıkar. Ardından da 

yaratılmış töz zihin ve madde olarak iki boyutlu bir şekilde kendisini gösterir. Zihin ve 

bedenin birlikteliğini sağlayan ise epifiz bezidir. 

Böylece Descartes’ın düalist töz sisteminin en kritik açmazı, zihin ve bedenin 

nasıl irtibata geçeceği problemi olmuştur. Bu açmaza yönelik Spinoza da (1632-1677) 

bazı argümanlar sunmuştur. Spinoza, zihin ile bedeni aynı kategoride konumlayarak 

meseleyi ele alır. Öncelikle Spinoza çıkarımsal mantığı kullanarak net bir töz tanımı ile 

sistemini kurmaya başlar. Ardından Descartes’ın iki farklı töz saydığı zihin ve bedeni tek 

bir yerde konumlamak için bunların tanım kümesini eşitlemiştir. Böylece tek bir kümenin 

elemanları gibi kabul ederek problemi çözme denemesinde bulunacaktır.  

Spinoza için töz; kendisinde var olan ve ancak kendisi üzerinden kavranan şeydir. 

O halde var olması ve kavranması için başka herhangi bir şeye ihtiyaç duymayan bir 

yapıdadır.82 Eğer bir şey kendisi üzerinden varlığa gelip, yine kendisi üzerinden kavrayışı 

mümkün oluyorsa buna sebebiyet veren bir güç olması gerekir. Spinoza aranılan bu 

sebebi yine bir tanım yaparak yeniden töze atfeder. Aranılan bu sebep doğrudan tözün 

doğasından gelir. Tözün doğasında var olmak ve o varoluşun akıl tarafından kavranması 

                                                 
81  Descartes, Felsefenin İlkeleri, 97. 
82  Benedictus De Spinoza, Ethica, çev. Çiğdem Dürüşken, (İstanbul: Kabalcı Yayıncılık, 2013), 27. (1. 

Bölüm, 3. Tanım) 



 

 

29 

 

zorunlu olarak bulunur.83 O halde töz hem var olması hem de kavranması adına 

kendisinden başka bir ötekine ihtiyaç duymaz. Ötekine ihtiyaç duymayan ve kendisi 

üzerinden var olan töz yine doğası gereği zorunlu bir şekilde vardır. Doğasında bu gücü 

taşıyan töz son derece sınırsız ve yetkindir.84 Spinoza’nın bu tanımlamaları neticesinde 

temelde iki sonuç ortaya çıkmaktadır:  

1) Töz hem var olmak hem de kavranmak için kendisinden başka bir şeye yani bir 

ötekine ihtiyaç duymaz. 

2) Doğasında zorunlu bir şekilde var olmak olan töz son derece sınırsız ve yetkindir. 

Dikkat edildiği üzere Spinoza buraya kadar Descartes’ın Tanrı tözü için 

düşündüğü şeylere paralel argümanlar ortaya koymaktadır. Tam da bu noktada töze ve 

sıfata atfettiği tanımlar neticesinde, ortaya çıkan sonuç üzerinden zihin-beden problemini 

ele alacaktır. Spinoza’ya göre doğada en az iki tözün var olduğunu varsaydığımızda bir 

çelişki açığa çıkar. İki töz demek, varlığını kendi doğalarına borçlu olan ve doğaları 

gereği zorunlu bir şekilde var olan iki mevcudiyet demektir. Fakat böyle bir durum, 

Spinoza’nın töze atfettiği tanımlar neticesinde açık bir çelişki doğurur. Bu çelişkiyi şöyle 

tarif etmektedir: Eğer tanımı gereği bir şey kendi doğası üzerinden zorunlu olarak var 

oluyorsa, başka bir şeye, bir ötekine ihtiyaç duymayacaktır. Fakat bu tanımlar neticesinde 

aynı doğaya sahip iki tözün mevcudiyeti, tözün her şeyin nedeni olması tanımı 

bakımından birbirlerini sınırlandıracaktır. Oysa yine tanımlardan hareket edildiğinde 

doğası gereği var olan töz, sınırsız ve yetkin olmasından dolayı başka bir şey tarafından 

kuşatılması ve sınırlanması mümkün olamaz. Böylece Spinoza, iki ve daha fazla tözün 

varlığını açık bir çelişki olarak değerlendirmiştir. O halde töz, yalnızca bir tane olmalıdır 

ve zihin ile beden farklı bir kategoride değerlendirilmelidir. 

Tözün tek olması gerektiği sonucuna varan Spinoza, zihin ve bedeni sıfat 

(attribute) kavramı üzerinden konumlandırır. Spinoza, Descartes’ın kullandığı sıfat 

kavramına odaklanır fakat Descartes’ın çıkarımından farklı bir sonuca varır. Spinoza 

sıfatı şöyle tanımlar: “Sıfat derken anladığım, aklımızın tözün özünü kuran şey olarak 

anladığıdır.”85 Önermeden kastettiği şey; akıl, sıfat kavramından ne anlıyorsa onu 

anlamalıyız vurgusudur. Spinoza’nın bu önermede kullandığı ve Türkçeye akıl olarak 

                                                 
83  Spinoza, Ethica, 28. (1. Bölüm, 2. Aksiyom). 
84  Spinoza, Ethica, 28. (1. Bölüm, 7. Tanım). 
85  Spinoza, Ethica, 27. (1. Bölüm, 4. Tanım). 



 

30 

 

çevrilen kavram Latince intellectus kavramıdır. İntellectus kavramı, İngilizceye de 

intellect olarak geçen ve bilhassa aklın kavramsal düşünme özelliğine sahip bir biçimidir. 

Dolayısıyla Spinoza, sıfata atfettiği tanımının, sıfat kavramına uygunluğunu 

vurgulamaktadır. Bunun yanı sıra, Spinoza’ya göre aralarında hiçbir ortak yönü olmayan 

herhangi iki şeyi, birbirleri üzerinden kavramak mümkün değildir.86 Spinoza bu aksiyomu 

ile açık bir şekilde mantıktaki sınıflandırmanın önemine dikkat çekmektedir. Tanım 

kümesi aynı olan şeylerin, tutarlı bir şekilde bağlantısının kurulabildiğine işaret eder. Bu 

aksiyomunu töze uygular. Spinoza için Descartes’ın kabul ettiği gibi birden fazla töz 

olsaydı eğer, bunların arasında ortak hiçbir şey olamazdı.87 Nitekim tanım gereği töz 

kendisiyle var olan ve kendisiyle kavranan bir şey olduğundan bir başka töz ile ortaklık 

barındırmaz. O halde Spinoza için sonuç açıktır; Descartes’ın kabul ettiği gibi zihin ve 

bedenin birlikteliğini epifiz bezinin kurduğunu kabul etmek tanımlar gereği hatalıdır. 

Nitekim epifiz bezi, bedenin bir parçasıdır ve Spinoza için aralarında ortaklık 

bulunmayan iki şeyi birbirleri üzerinden kavramak hatalıdır. Üstelik Spinoza, aralarında 

ortaklık bulunmayan şeylerin birbirleri üzerinden açıklanamadığı gibi birbirlerinin nedeni 

de olamayacaklarını ifade eder.88 Böylece epifiz bezinin, zihin ve bedenin etkileşimine 

neden olması yine tanım gereği hatalıdır.  

Spinoza böylece zihin ve bedeni farklı tözler olarak değil tek tözün sonsuz 

sayıdaki sıfatları olarak tanımlar. Spinoza, zihin ve bedeni aynı kategoride tanımlayarak 

Descartes’ın en kritik problemi olan etkileşim meselesine çözüm sunmuştur. O halde 

Spinoza’nın bu probleme yönelik çözümündeki kilit ifade; sadece ortak yönü olanlar 

birbirlerine neden olabilir ve birbirlerinin kavranmasını sağlayabilir ifadesidir. 

Böylece, Descartes’ın düalist töz anlayışının zihin ve bedeni farklı doğalara sahip 

iki töz olarak sunması sonucunda, zihin ve bedenin nasıl birlik kurdukları problemi ve bu 

problemin Spinoza tarafından ele alınışı, Leibniz için birçok düşünce gibi verimli bir 

konu olarak belirmiştir. Çünkü kendi töz düşüncesini ifade ederken birçok açıdan söz 

konusu diğer iki filozofun argümanları ile de meşgul olmuştur. Mesela kendi töz 

düşüncesini oluştururken Descartes’ın zihin-beden birlikteliğine dair görüşüne karşı 

farklı bir yaklaşım geliştirirken, Tanrı görüşünü de temellendirmiş olacaktır. Tanrı’yı, 

                                                 
86  Spinoza, Ethica, 28. (1. Bölüm, 5. Aksiyom). 
87  Spinoza, Ethica, 29. (1. Bölüm, 2. Önerme). 
88  Spinoza, Ethica, 29. (1. Bölüm, 3. Önerme). 



 

 

31 

 

zihin ve bedenin de içinde bulunduğu her türlü çeşitliğin ortak sürece katılmasının nihai 

sebebi olarak tanımlar. Zaten hatırlanacağı üzere, maddenin özünün yayılım değil canlı 

kuvvet olduğunu ve bu canlı kuvvetin de metafiziksel bir şey olduğunu ifade ederken 

kendi töz düşüncesinin ipuçlarını vermiştir. Çünkü töz görüşünde göreceğimiz üzere, 

madde de dahil her türlü bileşik yapının sebebini monadlar olarak görür ve monadların 

içsel gücünün de tıpkı canlı kuvvet gibi metafiziksel bir güç olduğu kanaatindedir. 

Descartes’ın yanı sıra yine Spinoza’nın tek töz anlayışından da farklı bir görüş sunacaktır. 

2.2.2. Bir Karşı Argüman Olarak Monadlar Teorisi 

Evrenin gerçek unsurlarının basit tözler olduğu kabulünden yola çıkan Leibniz, 

bu tözleri monad olarak isimlendirir. Monad, bireysel tözdür (individual substance). 

Evren ise bireysel tözlerin bir kümesidir (set of individual substances).89 Leibniz, 

Principles of Nature and Grace Based on Reason (Doğanın İlkeleri ve Akla Dayalı 

Erdem) yazısında monad kavramını, monas kavramından oluşturur ve monasın 

Yunancada birlik anlamına geldiğini ifade eder.”90 Böylece monadların, evrenin en temel 

birlikleri olduğuna dikkat çeker.  

Leibniz için monadlar, en temelde bağımsız ve kuvvetle dolu olarak basittirler. 

Kendileri basit varlıklar olan bu monadlar, bir araya gelerek bileşik varlıkları meydana 

getirirler.91 Leibniz’in, monadları daha fazla bölünemez olan basit varlıklar olarak 

nitelemesi, monadlar için ısrarla üzerinde durduğu birkaç özellikten birisidir. Bunun 

başlıca sebebi, monadları evrenin en temel ve en gerçek unsurları olarak görmesidir. 

Leibniz için böylesi unsurlar, doğası gereği daha fazla ayrıştırılamazlar. Çünkü ona göre 

parçanın olmadığı yerde uzam, şekil ve bölünebilme de bulunamaz.92 Dolayısıyla 

monadları basit olma özellikleri bakımından evrenin gerçek atomları olarak görür. Fakat 

materyalistlerin atomlarından farklılaşması söz konu olacaktır. 

Öncelikle Demokritos gibi materyalistlerin atomları maddi ve fiziksel 

fonksiyonlara sahip oldukları için maddi ve fiziksel sürece tabidirler. Bu durumda ise 

                                                 
89  G. W. Leibniz, “On the Ultimate Origination of Things” in Philosophical Essays, (trans. and edit. 

Roger Ariew and Daniel Garber), (İndianapolis/Cambridge: Hackett Publishing Company inc., 1989), 

149-150. 
90  G.W. Leibniz, Principles of Nature and Grace Based on Reason, in Philosophical Papers and Letters, 

(trans. Leroy E. Loemker), (Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1989), 636. 
91  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 39. 
92  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 39.  



 

32 

 

parçalanmaları ve ayrıştırılmaya imkân verebilme durumları mümkün olabilmektedir. 

Leibniz’in atomları olan monadlar, böyle maddi varlıklar olmayıp dolayısıyla immateryal 

bir tarzda fonksiyon gösteren metafiziksel tözlerdir. Dolayısıyla en nihayetinde hiçbir 

biçimde ayrıştırılamayan basit yapıdadırlar. Bu noktada Leibniz için son derece önemli 

olan felsefi ilkeleri karşımıza çıkmakta ve felsefesinin tutarlılığı kendisini 

göstermektedir. Leibniz’in süreklilik ve ayırt edilemezlerin özdeşliği ilkesi, materyalist 

atom teorisine yönelik net bir karşı argüman niteliğindedir. Leibniz’e göre maksimum 

sertlikteki atomların çarpışmaları sonucunda, onların hareket yönünün bir anda tersine 

dönmesinden kaynaklı, anlık bir sıçrayışla bir durgunluk açığa çıkar.93 Fakat süreklilik 

ilkesi gereği ara derecelerden geçmeyen bir hareket mümkün olmadığı için anlık 

durgunluk mümkün değildir. Ve yine fiziksel atomlar, birbirlerine benzerler ve hatta 

kimileri şekil bakımından birbirleriyle özdeş bile olabilmektedirler.94 Oysa ayırt 

edilemezlerin özdeşliği ilkesi gereği doğada tamamen eşit iki şey mevcut değildir. 

Dolayısıyla Leibniz için fiziksel fonksiyona tabi olan atomlar bazı çelişkileri açığa 

çıkarmaktadır. Bu sebeple de monadları, özellikle kullandığı ilkelerden hareketle, böylesi 

bir fiziksel sürecin dışında konumlandırmıştır. 

O halde yukarıda da ifade edildiği gibi monad parçasız olup, basit tözdür. Fakat 

bileşiklere giren basit tözdür. Eğer bileşikler varsa basitlerde zorunlu bir şekilde 

olmalıdır. Nitekim bileşik, basitlerin toplamından ibaret olduğundan bileşik basiti 

gerektirir. Ve parçanın olmadığı yerde uzam, şekil ve bölünebilme mümkün olmadığı için 

basit tözlerin maddi ve fiziki yollarla ortadan kalkması söz konusu değildir. Bu sebeple 

monadların da dağılma durumu söz konusu değildir.95 Bununla birlikte, basit tözlerin 

parçalardan oluşmadığı tanımı, onların maddi ve fiziki yollarla meydana gelmediği 

sonucunu da vermektedir. Bunların sonucunda ortaya çıkan durum; Monadlar ancak tek 

bir hamlede varlığa gelir ve tek bir hamlede yok olur. Yani ancak yaratılır ve yok edilirler. 

Bileşikler yani maddi olanlar ise parça parça var olur ve yok olurlar. 

Leibniz için monadın içerisinde başka bir şey tarafından yaratılmış bir değişiklik 

de söz konusu değildir. Bunun sebebini yine monadın basit olmasına bağlar. Nitekim 

                                                 
93  Larry M. Jorgensen, “The Principle of Continuity and Leibniz’s Theory of Consciousness”, Journal 

of the History of Philosophy, 47, 2 (2009), 225. 
94  Ahmet Arslan, İlk Çağ Felsefe Tarihi: Helenistik Dönem Felsefesi: Epikurosçular, Stoacılar, 

Septikler, (İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2019), 77.  
95  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 40. 



 

 

33 

 

parçaları olmadığından dolayı, dışarıdan gelen etki ile parçaları arasında yer değişimi, 

parçalarının sayısının azaltılması veya artırılması gibi monadlara müdahale olduğunu 

varsayma ihtimali ortadan kalkmaktadır.96 Dolayısıyla monada dışarıdan hiçbir nitelik 

dahil olmamaktadır. O halde bu tanım sonucunda Leibniz’in kabul edeceği iki ihtimal 

kalmaktadır; ya monadlar nasıl var olduysa, hiçbir değişime uğramadan öylece devam 

etmektedirler, ya da değişimin dışsal değil içsel gerçekleştiğidir. Leibniz ikinci ihtimali 

monada atfeder. Leibniz’e göre monadlardaki değişim kendi içlerindeki ilkeden 

kaynaklanır. Dışarıdan müdahale söz konusu olmadığından – Leibniz bu durum için 

penceresiz ifadesini kullanır- monadlar kendi içlerindeki ilkeden hareketle değişimlerini 

sağlayacaklardır.97 Leibniz bu düşüncesinin mantığını şöyle kurmaktadır; bileşikler 

basitlerin yani monadların toplamı olduğu için aynı zamanda monadlar bileşiklerin her 

açıdan nedenidirler. Bu nedensellik bileşiklerin değişiminde de kendisini gösterir. 

Dolayısıyla cisimlerde gözlemlediğimiz tüm değişim monadların değişiminden 

kaynaklanır.98 Diğer yandan Leibniz, değişimin, değişen şeyin ihtiva ettiği niteliklerden 

kaynaklandığını düşünür. Dolayısıyla monadların zorunlu bir şekilde bazı niteliklere 

sahip olduğunu ifade eder. Çünkü niteliksiz olmaları birbirlerinden ayırt edilememeleri 

demektir ki bu da ilke gereği mümkün değildir.99 O halde Leibniz için her monad kendi 

içsel yapısından kaynaklı değişime tabidir ve bu değişim sürekli bir şekilde devam eder.  

Fakat Leibniz, monadda bu değişim ilkesinin yanı sıra, değişen bir çeşitliliğin 

olması gerekliliğini vurgular. Çünkü ona göre bu çeşitlilik, basit tözlerin kendine has 

doğasının çeşitliliğini oluşturur.100 Dolayısıyla bu çeşitlilik, basit olanın içerisindeki çok 

katmanlılığı (multiplicity) içermelidir. Çünkü Leibniz, monaddaki dereceli değişim 

meydana gelirken böylece bazı şeylerin de değişmeden kaldığını ifade eder. Dolayısıyla 

Leibniz için bunu sağlayan bir şey olmalıdır. Bunu sağlayan şey söz konusu çeşitliliktir. 

                                                 
96  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 40. 
97  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 41. 
98  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 41. 
99  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 41. 
100  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 41. 



 

34 

 

Leibniz bu çeşitliliğe algı101 (perception) der.102 Leibniz algı kavramının bilhassa 

farkındalık (apperception) ve bilinç (consciousness) kavramlarıyla karıştırılmaması 

gerektiğini ifade eder. Nitekim Leibniz’e göre Descartes felsefesi henüz bilincinde 

olmadığımız algıları yok sayarak hataya düşmüştür. Böylece sadece akıllı ruhları töz 

kabul ederek hayvanların ve diğer entelekyaların ruha sahip olmadıklarını iddia 

etmiştir.103 Leibniz bundan farklı olarak çeşitlilik kavramı üzerinden çok sayıda algıya 

sahip olan monadın, bir algıya sahip olduğunda diğerlerinin dışarıda kalabileceğine işaret 

etmektedir. Dolayısıyla Leibniz’e göre bundan şu sonuç çıkmaktadır; bilinç tarafından 

farkına varılamayan algı bilinçten, farkındalığın dışında kalan algı ise farkındalıktan 

farklıdır.104 Böylece algıyı, bilinç ve farkındalıktan ayırmaktadır. Leibniz aynı zamanda 

algı kavramı üzerinden hiçbir monadın bir diğerine bütünüyle benzemediğine dair 

tanımını da sürdürmüş olur. Nitekim ona göre, değişim sürecinde bazı şeylerin 

değişmeden kalması, o kalan şeyin, monadın doğasına ait olduğunu gösterir. Böylece her 

bir monadın kendine has bir öze sahip olduğu sonucu çıkar. Özünün belirli oluşu ise her 

bir monadın aralarındaki farkı bildirir. Öz belirlenimi sağlayan bu algı ilkesi sayesinde 

basit tözlerdeki birlik içinde çokluk mümkün olur. Fakat bu çokluk, parçalı olmak 

anlamında değildir. Buradaki çokluk bir ilişki çokluğudur. Birlik içinde bu çokluğu 

kuşatan ve temsil eden geçiş hali algıdır.105 Nitekim kavramsal açıdan basit olmak ile 

çeşitli olmak bağdaşmaz durmaktadır. Tanım gereği basit olan, daha fazla ayrıştırılması 

mümkün olmayan nihai bir nokta olduğu için, çeşitlilik ile bir ilişki kurması adına bir 

yeter-sebep zemini olmalı. Böylece Leibniz, bu zemini sağlayanın algı olduğunu ifade 

eder.  

Leibniz bu noktada bir kavramdan daha bahseder. Çok sayıdaki algılar arasında 

bir geçiş mümkün olduğuna göre yine bu geçişin de bir yeter-sebep zemini bulunmalıdır. 

Bu sebeple Leibniz için, bir algıdan başka bir algıya geçişi sağlayan içsel bir ilke daha 

                                                 
101  Atakan Altınörs yaptığı çeviride Algı olarak karşılamıştır kelimeyi. Bizde çevirideki kullanımı aynen 

tercih ettik. Monadoloji’nin İngilizce edisyonunu incelediğimizde Perception kavramı ile 

karşılanmıştır. Perception; algı, idrak etme, sezgi gibi Türkçede, özellikle basiret göstermek diye 

bildiğimiz sezgiye dayanan bir düşünme biçimi anlamını ihtiva etmektedir. Nitekim filozofların, 

özellikle de kavramlara son derece önem veren Leibniz gibi filozofların, tanımlarında kullandıkları 

kavramları, kendileri özel bir anlam atfetmemişse eğer, tüm anlamları ile dikkate almak gerekir. 

Dolayısıyla algı kelimesi de bu bağlamda düşünülmeli.       
102  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 42. 
103  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 42. 
104  Boutroux, Leibniz, Hayatı ve Felsefesi, 57.  
105  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 43. 



 

 

35 

 

söz konusudur. Bahsettiği ilkeye iştiha (appetition) der.106 Leibniz’in iştihadan içsel bir 

ilke (internal principle) olarak bahsetmesi dikkatten kaçmamalı. Çünkü Leibniz’e göre 

nasıl ki monadın değişimini sağlayan güç dışsal değil fakat içselse, algılar arası geçişi 

sağlayan ilke de yine monadların mekanik süreçlerle işlememesinden dolayı içsel 

olmalıdır.107 Böylece basit tözlerin tüm içsel etkinlikleri, algılardan ve algılar arası 

geçişten ibarettir. Leibniz iştihanın, her zaman için, ulaşmaya çabaladığı algının bütününe 

ulaşamadığını fakat o algıdan bir şeyler aldığını ve bunun üzerinden yeni algılara 

ulaştığını ifade eder. Dolayısıyla iştiha, bir monadın algıya yönelimini sağlayan bir tür 

irade gibidir.  

Bu noktada Leibniz’in monadlarının tam olarak ne olduğu ve neye karşılık geldiği 

sorulabilir. Bu soruya yönelik Leibniz bazı ipuçları vermektedir. Leibniz tüm yaratılmış 

monadlara entelekya der. Bu kavramı kullanmasının sebebi, kavramın içerdiği anlamın 

monadlara uygunluğudur. Entelekya Aristoteles felsefesinde, özü gerçekleşmiş ve 

yetkinliğe ulaşmış olan varlık ya da var olma biçimidir.108 Leibniz için monadların her 

biri, belirli bir mükemmellik (certain perfection) ve kendi içsel faaliyetinin kaynağını 

barındırdığı için yeterlilik (sufficiency) taşımaktadır. Bu nitelikleri taşıması bakımından 

onların birer cisimsiz otomatlar (incorporeal automatons) olduğunu söyler.109 Leibniz için 

tüm yaratılmış tözler, psişik ve metafiziksel güç olmakla birlikte tamamı ruh değildir. 

Çünkü ruh, bu metafiziksel güçlerin daha özel versiyonudur. Bu noktada Leibniz bir x 

faktör üzerinden hangi monadların ruh olarak adlandırılabileceğini çözümlemektedir. 

Leibniz’e göre eğer algı ve iştihaya sahip olmak ruh olmanın yeter koşulu olsaydı tüm 

yaratılmış monadlar ruh olarak adlandırılabilirdi.110 Fakat Leibniz’e göre, mantık dili ile 

ifade edecek olursak, algı ve iştihaya sahip olmak monad olmanın gerek koşuludur fakat 

ruh olmanın yeter koşulu değildir. Ruh olmanın yeter koşulunu Leibniz, algının daha 

seçik bir haline sahip olmak ve hafızanın buna eşlik etmesi olarak belirler.111 Böylece söz 

konusu x faktör olan hafızayı (memory) sistemine dahil etmiş olur. Dolayısıyla monad, 

algıya seçik bir şekilde sahip değilse ve hatırlamıyorsa eğer, ruh haline dönüşmemiştir.  

                                                 
106  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 43. 
107  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 43-44. 
108  Cevizci, Paradigma Felsefe Sözlüğü, 609.  
109  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 44. 
110  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 44-45. 
111  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 45. 



 

36 

 

Leibniz monad ile ruh arasındaki fark için, baygınlık ve rüyasız derin uyku 

hallerini örnek gösterir. Böyle zamanlarda monad ruh halinde değildir çünkü seçik bir 

algıya sahip değildir. Bu sebeple Leibniz için, ruhtan seçik bir algı ve bunun hatırlanması 

çıktığında ortada kalan şey yalın bir monad halidir.112 Fakat hafızayı akıldan ayırır. 

Leibniz için hafıza, aklı taklit eden ama kesinlikle aklın kendisi olmayan bir yetidir. 

Böylece seçik algıların ardışıklığını (consecutiveness) sağlayan bir yetidir. Bu yetinin 

hayvanlarda da olduğunu söyler. Mesela Leibniz için daha önce dayak yemiş bir köpeğin 

bir sopayı görünce kaçması, hafızanın yaptırımıdır. Böylece hafızanın akıldan farklı bir 

yeti olduğunu ve algıları yalnızca hafıza yoluyla sıralama açısından, insanın hayvandan 

bir farkının olmadığını özellikle vurgular. Bu noktada akıl (reason) ve bilgi (knowledge) 

kavramını devreye sokar. Leibniz için sonsuz ve ezeli-ebedi hakikatlerin bilgisini elde 

eden akıl yetisi insanı hayvandan ayıran temel yetidir.113 Bu sebeple akıl sahibi insanı, 

ruhun da özel bir versiyonu olan, akıllı ruh (rational soul) ya da esprit114 (mind) olarak 

adlandırır. Sadece akıllı ruhlar hem kendisi hem de Tanrı hakkındaki bilgiye ulaşabilir.115 

Ve bu bilgileri de Leibniz, akılsal ve olgusal hakikatler olarak ikiye ayırmıştır. O halde 

Leibniz’in monadlardan ne kastettiğini toparlayacak olursak; monadlar en temelde, algı 

ve iştiha gibi iki tane içsel ilkeye sahip metafiziksel güçlerdir ve evrenin kurucu 

unsurlarıdır. Algılar seçik hale gelince ruh haline gelmektedir. Ruh kategorisine 

hayvanlar dahildir. Seçik algılara sadece hafıza değil aynı zamanda akıl da eşlik ettiğinde, 

monad ruh halinden akıllı ruh haline yükselir. Bu kategoride de insanları konumlandırır 

Leibniz. Böylece, evrenin bir monadlar kümesi olduğu cümlesine dönecek olursak; 

bireysel töz olan monadlar kendi içinde yetkinlik taşır. Buradaki yetkinlik, eylemlerinin 

kaynağını bünyesinde taşıması anlamındadır. Leibniz’e göre her bir monad, bu yetkinlik 

üzerinden evrenin işleyişini ifade eder. Bu durumu varoluş kavramıyla temellendirmeye 

çalışır. Leibniz evrendeki her şeyin, sahip olduğu gerçeklik miktarı ya da içerdiği 

mükemmellik derecesi oranında varoluş için çaba sarf eder (strive with).116 Nitekim 

Leibniz’e göre evrende varoluş için belirli bir itki (urge) mevcuttur. Bu itki şeyleri, var 

oluşunu sürdürmeye yönlendirir. Böylece Leibniz varoluşun, yokluktan daha mükemmel 

                                                 
112  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 46.  
113  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 47. 
114  Yine Atakan Altınörs çevirisi olan Esprit aynen kullanıldı. İngilizce edisyonu incelendiğinde Mind 

kavramı ile karşılanmıştır.    
115  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 47. 
116  Leibniz, “On the Ultimate Origination of Things”, 150. 



 

 

37 

 

olduğu görüşünü benimser. Leibniz’in bu görüşü, onun akılsal ve olgusal hakikatleri 

açısından da önemlidir. Çünkü Leibniz, Üçüncü Bölümde daha detaylı göreceğimiz 

üzere, olgu hakikatleri söz konusu olduğunda, her öznenin tüm yüklemlerini kendi 

içerisinde barındırdığını söyleyecektir. Bu ise öznenin, bir monad olmasından ileri gelir. 

Fakat burada Leibniz için, evrenin nihai sebebinin yaratılmış monadlar olduğu sonucu 

çıkarılmasın. Her bir monadın, evreni kendi açısından ifade ettiğini söylerken, evrenin 

nihai nedeni olduğunu kastetmez. Çünkü Leibniz bazı temel çıkarımlardan hareketle, 

nihai nedenin sadece Tanrı olduğunu ifade eder.     

O halde çıkan sonucu ifade etmek gerekirse; Leibniz hem Descartes’ın düalist töz 

sistemine hem de Spinoza’nın monist töz sistemine karşı bir argüman geliştirir. Descartes 

ruh ve bedeni ayrı töz olarak kabul edip, bu iki töze yaratılmış tözler demişti. Ve bunun 

yanı sıra Tanrı’yı da bir töz olarak açıklayıp yaratılmamış töz tanımlamasını yapmıştı. 

Fakat ruh ve bedenin etkileşimini açıklarken insan vücudundan hareket edip beyindeki 

bir noktanın bu etkileşimi sağladığını savunmuştu. Spinoza ise Descartes’ın düal töz 

anlayışını tek töze indirmiştir. Böylece Spinoza için sadece tek bir töz vardır ve zihin ve 

beden tek tözün sonsuz sıfatlarındandır. Spinoza, bunu yaparken zihin ve bedeni ortak bir 

tanımda bir araya getirdiğini düşünür. Tüm bunlar karşısında Leibniz tözü, kendi içsel 

etkinliğini kendinde taşıyan basit güçler olarak tanımlamıştır. Tümümün toplamı evrenin 

kendisidir. Bunları monadlar olarak adlandırmıştır. Fakat yukarıda sunulan kısımlar 

sadece monadın ne olduğu ve neye karşılık geldiği üzerinedir. Dolayısıyla sadece, 

monadların nasıl kendisini harekete geçirdiğinin sunumu yapıldı. Burada bir monadın, bir 

başka monad ile nasıl ilişki kuracağı sorusu açığa çıkmaktadır. Leibniz, tözler arası 

etkileşim ve zihin-beden arasındaki uyuma dair geliştirdiği teorilerini Önceden Kurulmuş 

Uyum Teorisi’nde anlatır. 

2.2.2.1. Önceden Kurulmuş Uyum Teorisi 

Her bir monad sadece kendi içsel yasası ya da gücü üzerinden gelişim sürecine 

katıldığı ve dışarıdan başka hiçbir tözün müdahalesine açık olmadığı dikkate alındığında, 

tözler arasındaki etkileşimin nasıl olacağı konusunda ciddi bir soru ortaya çıkmaktadır. 

Dolayısıyla böylesi bir etkileşimin gerekliliği yadsınmadığı sürece bu etkileşimin 

yapısına dair hatırı sayılır ölçüde bir açıklama sunmak gerekecektir. Nitekim Descartes’ın 

en fazla eleştiri aldığı nokta da yine burasıydı. Leibniz bu etkileşimi yadsımaz ve 



 

38 

 

etkileşimin kaynağı olarak doğrudan Tanrı’yı işaret eder. Ona göre her bir monadın diğer 

bir monad ile olan etkileşimini Tanrı sağlamaktadır.117 Peki nasıl? Leibniz bu durumun 

nasıl gerçekleştiğini detaylı bir şekilde sunmaya çalışır.  

Leibniz derinlikli analizler sonucunda bu etkileşimin nasıl olduğuna yönelik 

önemli bir teori geliştirir. Öncelikle bu konuları A New System of the Nature (Yeni Bir 

Doğa Sistemi) adlı yazısında -bundan sonrasında NSN olarak kısaltılacaktır- etraflıca 

anlatır. Fakat teorisi, yazısı yayımlandıktan sonra dönemin çeşitli filozof ve teologları 

tarafından bazı eleştiriler alınca, teorisinin yeterince anlaşılmadığını düşünerek bazı 

ayrıntılara inip örnekler üzerinden Postscript of a Letter to Basnage de Beauval (Basnage 

de Beauval'a Bir Mektuba Ek Yazı) adlı yeni bir yazı yazmıştır -bundan sonrasında PLB 

olarak kısaltılacaktır. Bu yazısında Leibniz, monadlar arası etkileşim problemini aynı 

zamanda Descartes ile zirveye ulaşan zihin-beden ilişkisi bağlamında da ele almaktadır. 

Dolayısıyla Leibniz’in bu ilişkiye yönelik teorisi aynı zamanda Descartes’ın teorisine bir 

karşı teoridir. Şimdi problemi biraz daha açmak gerekirse; eğer zihin sadece düşünce ise 

ve beden aslen uzam ise o zaman zihin ve beden nasıl etkileşimde bulunabilir ve bir birlik 

kurabilirler? Düşünen ve yayılımsal töz insanın özünde nasıl birlik kurabilir? Leibniz 

öncelikle bu sorulara yönelik cevabına Kartezyen düalizminin nedensel etkileşim 

teorisini reddederek başlar. Nitekim hatırlanacak olursa Descartes bu ilişkiyi epifiz bezine 

atfetmişti. Leibniz buna karşılık Önceden Kurulmuş Uyum (Pre-established Harmony) 

dediği bir sürece işaret eder. 

Leibniz PLB’nin girişinde okuyucularından, mükemmel bir uyum içerisinde 

çalışan iki saat düşünmelerini ister. Leibniz’e göre bu durum temelde üç biçimde 

gerçekleşir.118 İlkini, doğal bir etkinin (natural influence) biçimi olarak tanımlar. Bu 

biçimi döneminin etkili fizikçisi olan Christiaan Huygens’in sarkaç üzerine yaptığı bir 

deneyi örnek vererek anlatır. Leibniz deneyi şöyle anlatır: Huygens iki sarkacı ahşabın 

aynı noktasından asmıştır. Sarkacın sürekli devam eden sallanışı, açığa çıkan titreşimleri 

ahşabın parçalarına iletiyordu.119 Bu sebeple sarkaçlardan birisinin salınımı kasıtlı olarak 

durdurulsa bile diğerinin ahşaba ilettiği titreşimler üzerinden yeniden harekete geçip aynı 

                                                 
117  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 52. 
118  G. W. Leibniz, “Postscript of a Letter to Basnage de Beauval”, in Philosophical Essays, (trans. and 

edit. Roger Ariew and Daniel Garber), (İndianapolis/Cambridge: Hackett Publishing Company inc., 

1989), 148.  
119  Leibniz, “Postscript of a Letter to Basnage de Beauval”, 148. 



 

 

39 

 

uyumu yakalayabilirler. Bu yaklaşım iki saatin uyum içinde çalışmasının ilk biçimidir ve 

akış teorisi (the theory of influx) olarak da bilinir.120 Kısaca birisinin diğeri üzerinde 

etkisinin olduğunu işaret eden bir açıklama biçimidir. Saatleri daima uyumlu kılacak 

ikinci biçimde, onlara; uyum içinde çalışmaları adına her an ayarlamada bulunan yetkin 

bir saat ustasının dışarıdan müdahalesi gerekir.121 Bu şekilde ilk biçimden farklı olarak 

saatlerin kendi kolektif işlerliğinin dışına çıkılmış olunur ve bir gözetmenin kontrolünün 

gerekliliği devreye girer. Öyle ki saatlerin inisiyatifi yerini, onları kontrol edenin her an 

müdahale edebilme olanağına bırakır. Böylece dışarıdan gelebilecek dokunuş sonucunda 

iki saat senkronize olabilir. Üçüncü ve son biçim ise, bu iki saat en başında o kadar 

mükemmel şekilde oluşturulmuştur ki, artık var oldukları andan itibaren bir daha hiçbir 

müdahale gerekmeksizin ve sonraki uyumlarının tamamından emin olunacak şekilde bir 

sürece dahil olurlar.  

Leibniz, iki saatin uyum içinde çalışmasının bu üç temel biçimini, esasında zihin 

ve beden uyumunun olası biçimleri için tarif etmiştir. Dolayısıyla okuyucularından saatler 

yerine zihin ve bedeni koymasını ister. Nitekim zihin ve bedenin insanın özünde 

kurdukları birlik bu üç biçimden birisinde ortaya çıkmaktadır. Leibniz, felsefenin 

genellikle kullandığı etkileme biçimini, bütün bir sürecin yeterince kavrayışının mümkün 

olmamasından dolayı reddeder. Ona göre biz, ne beden açısından maddi parçacıkları ne 

de zihin açısından tinsel nitelikleri tam anlamıyla kavrayamadığımız için onların birbirleri 

üzerindeki neden-sonuç ilişkisini de tam anlamıyla analiz edemeyiz.122 Yani Leibniz’in 

terminolojisi ile ifade edecek olursak; bu açıklama biçiminin yeter-sebep zemini, zihin-

beden tanımlarından hareket edildiğinde belirsizdir. İkinci açıklama biçimi felsefede 

okasyonalizm olarak bilinir. Okasyonalizm, Descartes’ın zihin-beden ilişkisine yönelik 

problemini Tanrı üzerinden açıklayan bir akımdır. Buna göre Tanrı, zihin ve beden 

arasındaki etkileşimi sağlayan bir ara nedendir. Leibniz bu açıklama biçimini de reddeder. 

Çünkü Leibniz’e göre bu açıklama bir Deus ex Machina’ya başvurmaktır. Deus ex 

Machina, makina Tanrı olarak Türkçeye çevrilen ve herhangi bir problemi çözmede, 

yapay bir gücün garantisi olan bir sistemin kavramsallaştırmasıdır. Dolayısıyla Leibniz 

için, Tanrı’nın; monadların uyumunu böylesine bir biçimde sağladığını öne sürmek, 

                                                 
120  Brandon C. Look, "Gottfried Wilhelm Leibniz", The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring 

2020 Edition), Edward N. Zalta (ed.), Erişim: 12 Nisan 2023. 
121  Leibniz, “Postscript of a Letter to Basnage de Beauval”, 148. 
122  Leibniz, “Postscript of a Letter to Basnage de Beauval”, 148. 



 

40 

 

ileride daha detaylı göreceğimiz gibi, Tanrı’nın sonsuzluk özelliğine aykırıdır. Geriye 

kalan üçüncü biçimi Leibniz savunacaktır çünkü bu açıklama biçimi Leibniz’in önceden 

kurulmuş uyum teorisidir.   

Leibniz’e göre Tanrı dünyayı en başında o kadar mükemmel bir şekilde yarattı ki, 

sonraki süreçte tüm uyumlu ilişkiler bir denetime ihtiyaç duymaksızın devam eder. 

Dolayısıyla Tanrı’nın yarattığı dünya zaten böylesine kusursuz bir işleyişe uygun düşen 

bir dünyadır. Bu dünyada zihin ve bedenin insanın özünde kurduğu birlik mevcut 

dünyanın gerektirdiği bir özelliktir. Ayrıca Leibniz için böylesine bir dünyada her bir töz, 

kendi gelişim yasasına göre davranırken aynı zamanda diğer tüm tözlerle bir uyum 

içindedir.123 Dolayısıyla her bir töz önceden kurulmuş uyum sayesinde sadece kendi 

kanunlarına uyarak diğer tüm tözlerle mükemmel bir birlik kurar.124 Burada şöyle bir soru 

yöneltilebilir; her iki açıklama biçiminde de birliğin kurulması Tanrı’ya atfedilirken, 

okasyonalist açıklama ile Leibniz’in kendi teorisi arasındaki fark nedir? Leibniz için 

okasyonalist açıklama biçiminde Tanrı, tanrı kavramının ihtiva ettiği anlamdan uzakta 

kalır. Dolayısıyla tamamen Leibniz’in tanrı anlayışı ya da tanrı tanımlaması ışığında 

cevaplandırılabilecek sorudur bu. Leibniz NSN’de, metafiziksel açıdan yaklaşıldığında, 

bir tözün bir başka töz üzerinde hiçbir etkisi olmadığının ve bu ilişkinin tamamen 

Tanrı’nın gücünden kaynaklandığının açıklamasını doğru bir açıklama biçimi kabul eder. 

Fakat hemen ardından şuna dikkat çeker: 

“Felsefede, şeylerin ilahi hikmet tarafından nasıl meydana getirildiğini, ancak 

söz konusu öznenin kavramına uygun bir şekilde göstererek nedenler vermeye 

çalışmalıyız. (…) Yani, Tanrı'nın başlangıçta ruhu (ve diğer gerçek birliği), 

öyle bir şekilde yarattığını söylemeliyiz ki, her şey onun için kendi 

                                                 
123  Leibniz, “Postscript of a Letter to Basnage de Beauval”, 148. 
124  Leibniz’in bu teorisinin, Konkürentizmin bir versiyonu olduğuna dair çalışmalar söz konudur. Bkz. 

Marc, Bobro. "Leibniz on Causation", The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2021 Edition), 

Edward N. Zalta (ed.), URL = <https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/entries/leibniz-

causation/>. Erişim: 22 Mayıs 2023. Fakat Konkürentizmin tanım bakımından bazı tartışmalı 

sonuçları vardır. Mesela Tanrı’nın yarattığı sürecin yanında, sürece katılanların ikincil neden olup-

olmadığı tartışılmaktadır. Bu sebeple Leibniz’in önceden kurulmuş uyum teorisinin Konkürentizm ile 

ilişkisi başlı başına çalışma konusu olacağı için bu kavram kullanılmamıştır. Konkürentizmin söz 

konusu tartışmaları açısından ayrıntılı bir okuma için bkz. Nazif Muhtaroğlu, “What is Wrong with 

Concurrentism?”, Kaygı, Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi, 23, (2014). 



 

 

41 

 

derinliklerinden, kendisine göre mükemmel bir kendiliğindenlik vasıtasıyla ve 

yine de dışsal şeylere göre mükemmel bir uygunlukla ortaya çıkmalıdır.”125 

Dolayısıyla Leibniz açık bir şekilde, okasyonalist açıklama biçimi ve kendi teorisi 

arasındaki en temel farkın, Tanrı kavramının tanımına uygun bir model sunuşunda 

yattığını belirtir. 

2.3. Teolojisi 

Leibniz, monadlar arası etkileşim ve monadların dünyadaki varoluşa katılma 

meselesi üzerinden aynı zamanda teolojik sistemini de kurmaktadır. Krizlerden bir 

tanesinin de teolojik zemin olduğunu dikkate aldığımızda, Leibniz’in döneminin 

problemlerini nasıl konu edindiğini görmekteyiz. Şimdi Leibniz’in monadlar teorisinin, 

teolojik zemini nasıl gerektirdiğini kısaca görelim. Öncelikle monadlar arası etkileşimin 

kaynağı Tanrı olduğu için mesele Tanrı üzerinden temellenmektedir. Bunun yanı sıra 

Leibniz, yaratılmış monadların bir araya gelişi sonucunda dünyada bazı aykırılıkların 

açığa çıkışını kötülük problemi bağlamında değerlendirmektedir. Böylece teolojinin 

temel konuları olan Tanrı meselesi ve kötülük problemini ele almaktadır. 

2.3.1. Tanrı Görüşü 

Leibniz, monadlar arası etkileşimin ve zihin-beden arasındaki birliğin 

kurulmasında Tanrı’nın etkisini detaylı bir şekilde izah etmiştir. Yine hatırlanacak olursa, 

aykırılıkların uzlaştırılmasına ve evrensel bir sistemin kurulmasına yönelik iyimserliğini, 

Tanrı’nın bu dünyayı olası dünyalar arasındaki en iyisini seçmiş olmasına dayandırması 

ve daha sonra detaylı göreceğimiz üzere, olgusal hakikatler söz konusu olduğunda onları 

yalnızca Tanrı’nın en mükemmel şekilde bilebileceğini ifade etmesi gibi birçok bakış 

açısı göstermektedir ki; tanrı kavramı Leibniz felsefesinde önemli bir yer tutar. Bu 

sebeple yazılarında çeşitli açılardan tanrı kavramına yönelik görüşler sunmaktadır. 

Bunları biraz açmak yerinde olacaktır.  

Monadoloji eserinde tanrı kavramından ne anladığını ve Tanrı’nın nasıl bir varlık 

olduğunu sunmaktadır. Öncelikle Tanrı onun için sınırsız bir tözdür. Bizde sınırlı olarak 

                                                 
125  G. W. Leibniz, “A New System of the Nature and Communication of Substances, and of the Union of 

the Soul and Body”, in Philosophical Essays, (trans. and edit. Roger Ariew and Daniel Garber), 

(İndianapolis/Cambridge: Hackett Publishing Company inc., 1989), 143. 



 

42 

 

bulunan şeyler Tanrı’da sınırsızdır.126 Tanrı tek evrensel ve zorunlu tözdür ve mutlak 

anlamda mükemmeldir. Öyle ki varlığı bütünüyle kendisinden çıkan, yani Spinoza’nın 

tabiriyle özü mevcudiyetini içeren bir varlıktır. Böylece hiçbir şeye bağımlılığı olmayan 

en gerçek varlıktır.127 Hiçbir sınırlılık taşımaması itibariyle mükemmelliği de sonsuzdur. 

Sınır, bağımlı olma ya da çelişki gibi olumsuz nitelikler taşımaz. O halde Leibniz için, 

sınırsız olması bakımından sadece Tanrı her şeyin kökenidir ve tüm yaratılmış monadlar 

onun eseridir.128 Dolayısıyla her şeyin nihai olarak yeter-sebebidir.  

Leibniz’e göre Tanrı’da; her şeyin kaynağı olması sebebiyle güç, hakikatlerin 

ayrıntısını kapsaması sebebiyle bilgelik ve yaratımlarını en iyi ilkesine göre yapması 

sebebiyle irade bulunur. Bu üç niteliğin Tanrı’da mükemmel ve sonsuz bir şekilde 

bulunduğunu belirtir.129 Nitekim yaratılmış monadlarda bu üç nitelik sınırlı bir 

seviyededir. Hakikatlerin ayrıntısını en mükemmel şekilde kapsadığı için Tanrı’da sonsuz 

sayıda dünya fikri vardır. Dolayısıyla sonsuz sayıdaki olası dünyalar kümesi içerisinden 

birisini seçerek mevcut dünyayı varlığa getirmiştir. Fakat Leibniz’in sıklıkla kullandığı 

yeter-sebep ilkesi gereği şu soru açığa çıkacaktır; sonsuz olası dünyalar kümesi 

içerisinden neden bu dünya yerine bir başkasını seçmedi? Leibniz için bunun sebebi, 

mevcut dünyanın diğerleri arasındaki en uyumlu ve en mükemmel olmasından ileri gelir. 

Bu özellikler mevcut dünyanın var olma olasılığını yükselmiştir. Leibniz bu noktada 

Tanrı’nın iradesine vurgu yapar. Tanrı en iyi ilkesine uygun davranarak sonsuz 

mükemmel niteliklerinden birisini yerine getirir.130 Leibniz bunu Discourse on 

Metaphysics yazısında detaylandırır. Ona göre eğer Tanrı yaptığının tam tersini yapsaydı, 

iradesi bütünüyle aklının yerine geçerdi ve böylelikle Tanrı’nın bilgelik niteliğinden 

bahsedilemezdi. Bunun yanı sıra adalet sahibi oluşundan da bahsetmek mümkün olmazdı. 

Çünkü Tanrı’nın en iyi ilkesine göre seçmesi onun hem bilgelik hem de adalet niteliğini 

vurgular. O halde Tanrı’nın seçtiklerinin tam tersini seçebileceğinden bahsetmek, 

sanıldığı gibi Tanrı’nın gücüne vurgu yapmak değil, sonsuzluk niteliklerine aykırı 

düşecek atıflarda bulunmak olur.131 Dolayısıyla Leibniz için Tanrı’da bulunan güç, 

bilgelik ve irade tüm seçimlerinde de birlikte bulunur. Tam da bu sebeple her bir tercihi 

                                                 
126  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 47. 
127  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 49-50. 
128  Leibniz, “On the Ultimate Origination of Things”, 149. 
129  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 51. 
130  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 53. 
131  Leibniz, Discourse on Metaphysics: Correspondence with Arnauld, and Monadology, 4-5. 



 

 

43 

 

olasıların en iyisidir. Böylece okasyonalist teori ile kendi teorisi arasındaki temel fark da 

belirginleşmiş olur. Tanrı; güç, bilgelik ve irade nitelikleri ile bir ara neden olmaktan 

ziyade nihai neden ve her şeyin kökenidir.    

Buraya kadar sunulanlar Leibniz’in tanrı kavramından ne anladığı ve Tanrı’yı 

nasıl bir varlık olarak gördüğü üzerinedir. Fakat Leibniz sadece bu kadarı ile yetinmeyip 

felsefe tarihinin önemli bir problemi olan tanrı kanıtlamaları üzerine de düşünmüştür. 

Leibniz tanrı kanıtlaması açısından iki temel kanıt kullanır. Bunlar ontolojik ve 

kozmolojik kanıttır. Bu iki kanıt felsefede oldukça iyi bilinen ve oldukça da eskiye 

dayanan iki kanıt biçimidir.  

Kanıtlar öncelikle bir takım mantık kuralları ile oluşturulur. Bunun sebebi açıktır 

ki, kanıtların bir tutarlılık içerisinde sunulması amacıdır. Dolayısıyla genellikle 

öncüllerden sonuca doğru giden klasik mantığın mekanizması işletilir. Bir yandan da 

varlık alanı ile teması gerektiren bir süreçtir. Bazı kanıtlar zihinden yani mantıktan 

hareket edip varlık alanına doğru giderek kurulurken, bazıları ise varlık alanındaki 

gözlemlerden hareketle kavramlara ulaşmaktadır.132 Ontolojik kanıt zihindeki tanrı 

kavramından yola çıkar ve önermelerini oluşturur. Buradaki tanrı kavramı; mükemmel 

varlık, tam varlık gibi birtakım tanımlarla içerisi doldurulmuş bir kavramdır. Bu 

tanımlarla oluşturulmuş kavram genellikle ontolojik delilin hareket noktası olur. Dikkat 

edilirse mükemmel varlık, tam varlık gibi kavrama atfedilen tanımlar; mutlaklığa, 

sonsuzluğa ya da en yetkin oluşa işaret eden tanımlardır. Bunun sonucunda ulaşılan nihai 

nokta şu olacaktır; eğer bir şey tanımı gereği en yetkin olan bir varlıksa sadece zihinde 

kalmayıp zihin dışında da bir gerçekliğe sahip olmalıdır.133 Bu kanıtı kullanan 

filozoflardan birisi de Descartes olmuştur ve sonrasında Leibniz bir yazısında, 

Descartes’ın ontolojik kanıtı kullanma biçimini eleştirmiş ve kendi kullanımını tarif 

etmiştir.  

Hatırlanacağı üzere Descartes için Tanrı yaratılmamış bir tözdü. Descartes, 

Tanrı’nın var olduğuna dair kanıtı, tanrı kavramından yola çıkarak kurmaktadır. 

Descartes için Tanrı kavramının doğası açık bir şekilde varoluşu içermektedir. Bu sebeple 

Tanrı ve varoluş birbirlerinden ayrı düşünülemez.134 Fakat Descartes burada şunu belirtir: 

                                                 
132  Mehmet S. Aydın, Din Felsefesi, (İzmir: İzmir İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2012), 24. 
133  Aydın, Din Felsefesi, 28. 
134  Descartes, Metafizik Üzerine Düşünceler, 143. 



 

44 

 

Tanrı’ya varoluş niteliğini yükleyen zihnimiz değildir, Tanrı’nın doğasının varoluşu 

içeriyor olmasından dolayı Tanrı’nın var olduğunu düşünüyoruz. Böylece Descartes 

ısrarla Tanrı’nın doğası gereği varoluşu içerdiğini vurgulayarak, Tanrı ve varoluş 

birliğine dair tanımlamanın keyfi bir tanımlama olmadığını ifade eder. Descartes için 

Tanrı, mükemmel niteliklere ve böylece üstün güce sahip bir varlıktır. Bu 

mükemmelliklerden birisi de onun varoluşudur. Dolayısıyla üstün gücü bakımından onun 

varoluş niteliğini dikkate aldığımızda; açık bir şekilde Tanrı’nın gerçekte var olduğu ve 

bu varoluşun ezelden beri süregelen bir varoluş olduğu sonucuna varırız.135 Descartes 

böylece Tanrı’nın varoluşunu, varoluşun Tanrı’ya ait mükemmellik niteliklerden birisi 

olduğu argümanı üzerinden kanıtlamış olur. 

Leibniz için Descartes’ın ontolojik kanıtı kullanma biçimi, bazı eksiklikleri 

içermesinden dolayı hatalıdır. Descartes’ın, varoluşu Tanrı’ya ait bir mükemmellik olarak 

tanımladığı argüman tek başına, Tanrı’nın zorunlu bir şekilde var olduğunu ispatlamak 

için yeterli değildir. Leibniz’e göre eğer tanımın belirlediği şey tamamen net değilse ve 

gizli bir çelişkiyi barındırıyorsa, o tanımdan güvenli bir çıkarım yapılamaz.136 Bu sebeple 

kavram ya da kavramların bir çelişki içermediğinin kontrolü öncelikli hale gelir. Ona göre 

tüm mükemmelliklere sahip olan bir varlığın var olduğunun söylenebilmesi için, 

varoluşun kendisinin bir mükemmellik olduğunu da göstermek gerekir. Bunun yolu da 

varoluş niteliğinin diğer niteliklerle tutarlı bir şekilde bir arada bulunabildiğini 

göstermekten geçer. Eğer diğer niteliklerle bir arada oluşu bir çelişki oluşturmuyorsa aynı 

türden bir nitelik olduğu anlaşılır. Leibniz’e göre Descartes bu aşamayı atlamıştır. Leibniz 

bu aşamalara yönelik düşüncelerini That a Most Perfect Being Exists (En Mükemmel Bir 

Varlığın Var Olması) -bundan sonrasında MPBE olarak kısaltılacaktır- adlı yazısında 

ayrıntılı bir şekilde sunar.  

MPBE’de öncelikle şuna değinir; mükemmellik durumu, olumlu ve mutlak bir 

niteliğe gönderimde bulunur. Bu sebeple mutlak ve olumlu olan bir şey basit olmalıdır 

(Önerme:1). Eğer bir nitelik basit ise daha fazla ayrıştırılamaması ve böylece analiz 

edilememesi (unanalyzable) gerekir (Önerme:2). Aksi takdirde basit bir nitelik olmayıp 

                                                 
135  Rene Descartes, Meditations on First Philosophy: With Selections from the Objections and Replies, 

(trans. Michael Moriarty), (New York: Oxford University Press Inc., 2008), 83.  
136  Gottfried Wilhelm Leibniz, “Critical Thoughts on the General Part of the Principles of Descartes” in 

Philosophical Papers and Letters, (trans. Leroy E. Loemker), (Dordrecht: Kluwer Academic 

Publishers, 1989), 386.  



 

 

45 

 

çokluklar toplamı olacak ya da bir olsa bile ancak belli sınırlamalar içinde olacaktır. Bu 

ise mükemmellik hipotezine aykırıdır.137 Mevcut bu tanımlama üzerinden Leibniz, 

mükemmellikler arasında hiçbir tutarsızlığın ya da uyumsuzluğun olamayacağını ve aynı 

öznede bulunabileceğini gösterecektir. Şöyle bir örnek verir; A ve B gibi aynı öze ait iki 

mükemmellik formu düşünelim. İki ihtimal var; ya bu iki mükemmellik formu bir arada 

uyumsuzdur, ya da uyumludur. A ve B’nin bir arada uyumsuz olduğunu varsayalım. A 

ve B’den en az birisi analiz edilmeden uyumsuz olduklarına dair önerme kanıtlanamaz. 

Fakat 2. Önermeye göre herhangi birisinin analiz edilmesi mümkün değildir. O halde 

uyumsuz oldukları durumu kanıtlanamaz.138 Leibniz için uyumsuz olduklarına dair 

önerme kanıtlanamadığı için tüm mükemmellik niteliklerinin bir arada olabileceği ve 

böylece tek bir varlıkta toplanabileceği söylenebilir. Leibniz burada mantık ve 

matematikte sıklıkla kullanılan ve Türkçede olmayana ergi ya da saçma olana indirgeme 

olarak bilinen kanıt biçimini kullanır. Yani doğru olduğunu varsaydığı önermenin tersini 

yok ederek önermesini geçerli kılar. Böylece Tanrı’nın varoluş niteliğinin mükemmel 

olduğuna ulaşır. Dolayısıyla Leibniz, Descartes’ın eksik yaptığı çıkarımı tamamladığını 

düşünür.  

Leibniz’in kullandığı bir diğer kanıt ise kozmolojik kanıttır. Bu kanıtın hareket 

noktası ontolojik kanıttan farklı olarak tanrı kavramı değil, Tanrı’nın yaratımlarıdır. 

Dolayısıyla hareket, değişim ve çeşitli fiziksel yasalar gibi evrendeki işleyişlerden yola 

çıkarak Tanrı’nın varlığına ulaşım amaçlanır. Bu kanıt biçimi açısından kilit kavram 

neden kavramıdır. Evrendeki işleyişlere neden olan şeyin ne olduğu sorusu etrafında 

şekillenen kozmolojik kanıt, bu sorunun cevabının Tanrı ile ilişkilendirilmesinde 

kullanılır. Dolayısıyla neden kavramının öne çıkması sonucunda Leibniz’in kanıta olan 

ilgisi de anlaşılmaktadır. Nitekim sıklıkla kullandığı yeter-sebep ilkesine paralel bir 

yaklaşımdır.  

  Leibniz’in kozmolojik kanıtı nasıl kullandığı kesitler halinde sunuldu esasında. 

Nitekim Tanrı’yı, tüm monadları yaratan ve o monadların etkileşimini sağlayan varlık 

olarak tanımladığını gördük. Leibniz’in kozmolojik kanıtı kullanışı bunların bir 

sonucudur. Öncelikle kozmolojik kanıtın kilit kavramının neden olduğu ifade edildi. 

                                                 
137  Gottfried Wilhelm Leibniz, “That a Most Perfect Being Exists” in Philosophical Papers and Letters, 

(trans. Leroy E. Loemker), (Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1989), 167. 
138  Leibniz, “That a Most Perfect Being Exists”, 167. 



 

46 

 

Bununla beraber Leibniz için evrende her bir olgunun neden başka türlü değil de olduğu 

şekliyle gerçekleştiğinin bir yeter-sebebi bulunmaktadır. Yine hatırlanacağı üzere Tanrı 

her şeyin kaynağı ve her şeyin olduğu şekliyle gerçekleşmesinin ayrıntılarına sahipti. 

Dolayısıyla Leibniz’e göre her ne kadar bir olgunun gerçekleşme sebeplerine dair insan 

aklı tarafından birtakım sebepler zinciri sunulsa da, nihai olarak en üstün sebep 

Tanrı’dır.139 Çünkü çözümlediğimiz her bir sebebin başka bir sebeple desteklenme 

ihtiyacının ortaya çıkacağını ve ancak üstün bir sebebin tüm nedenselliği 

kapsayabileceğini ifade eder. Böylece kozmolojik kanıt gereği Tanrı vardır sonucuna 

ulaşır. Monadoloji’de şöyle anlatır: 

“Tabiattaki şeylerin ucu bucağı olmayan çeşitliliği ve de cisimlerin sonsuzca 

bölünebilmesi nedeniyle dur durak bilmez detaylara sürükleyebilecektir. (…) Ve 

bütün bu detaylar, aklî sebebinin ortaya konması için her biri de benzer bir analize 

muhtaç olan, geçmişten gelen veyahut daha detaylı başka kabil olayları 

kapsadığından daha ileriye gidilemez; ve yeter-sebep ya da nihaî sebep, kabil 

olayların -her ne kadar sonsuz olabilirse de- bu zincirlenişinin veya dizisinin 

dışında olmalıdır. Ve böylece şeylerin nihaî sebebi, değişimlerdeki detayların en 

yüksek kaynağı olarak zorunlu bir varlıkta bulunsa gerekir; bunu da Tanrı diye 

adlandırıyoruz.”140 

Leibniz bu iki kanıtı kullanarak hem a priori hem de a posteriori bilme açısından 

iki kanıt sunduğunu düşünür. Dolayısıyla hem tanrı kavramının özünden ve tanımından 

hareketle Tanrı’nın bir çelişki içermediğini göstererek a priori kanıt, hem de Tanrı’nın, 

yarattıklarının bir nihai sebebi oluşuna işaret ederek a posteriori kanıt sunduğunu ifade 

eder.141 Böylece felsefesinin iskeletini oluşturan akıl hakikatleri ve olgu hakikatlerine, 

Tanrı’yı bilmek açısından da bir örnek sunmuştur. 

2.3.2. Kötülük Problemi 

Leibniz’in, özellikle önceden kurulmuş uyum teorisinden hareketle hiçbir 

problemin olmadığı ütopik bir dünyadan bahsettiği sonucu çıkarılmasın. Özellikle 

yaşadığı dönemin ve içerisinde bulunduğu toplumun sorunları için evrensel bilim sistemi 

kurma amacını dikkate aldığımızda, yaşanılan dünyadaki problemleri yok saymadığı gibi 

                                                 
139  Leibniz, “On the Ultimate Origination of Things”, 151. 
140  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 48-49. 
141  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 50. 



 

 

47 

 

felsefesini de bu problemleri çözmeye yönelik oluşturduğu açıktır. Bu sebeple söz konusu 

problemleri, felsefe ve teolojinin önemli bir meselesi olan kötülük problemi bağlamında 

değerlendirmektedir. 

Leibniz kötülük problemine yönelik düşüncelerini, Theodicee Ya da Tanrının 

Haklı Kılınması adlı çalışmasında detaylı bir şekilde ele alır. Leibniz, bu çalışmasının tek 

başına bütün bir sistemini sunmada yeterli olmadığını fakat sisteminin önemli bir 

tamamlayıcı unsuru olduğunu ifade eder.142 Leibniz için doğanın yasaları en iyi ilkesine 

göre işler. Bu sebeple doğadaki zorunluluğun en iyi ilkesine bağlı bir zorunluluk 

olduğunu ifade eder.143 Hatırlanacağı üzere, Leibniz’in Tanrı’yı, mutlak irade ve bilgelik 

sahibi bir varlık olarak tanımladığını ve Tanrı’nın, tüm şeylerin nihai kaynağı olduğunu 

ifade ettiğini gördük. Leibniz bu tanımı üzerinden kötülük problemini de çözümler. 

Leibniz için, içerdiği sonsuz sayıda eleman ile sonsuz sayıda dünya ihtimali varken, Tanrı 

bu ihtimaller arasından içerisinde yaşadığımız dünyayı, mutlak iradesi ve mutlak bilgeliği 

ile en iyi ilkesine göre seçmiştir. Dolayıyla ona göre bu dünya, olası tüm kombinasyonlar 

arasındaki en iyi dünyadır. Fakat böylesi bir dünyada kötülüklerin nereden 

kaynaklandığını da detaylı bir şekilde çözümlemek gerekir. Nitekim kavramsal açıdan 

bile iyi ve kötü, bir arada bir çelişkiyi ima ediyor gibi gözükmektedir. 

Leibniz, zihnimizin sıklıkla karmaşa yaşadığı iki durumdan bahseder. Bunlardan 

birisinin kötülüğün kaynağı ile ilgili sorgulamalar, diğerinin ise süreklilik meselesi 

olduğunu ifade eder.144 Leibniz’e göre kötülüğün kaynağına ilişkin meseleler, pratik 

konularda önemli olduğu gibi, süreklilik meselesi de teorik konularda aydınlatıcı 

meseledir. Nitekim süreklilik ilkesinin anlatımında detaylı göreceğimiz üzere, Leibniz bu 

ilke ile evrenin işleyişine yönelik önemli argümanlar ortaya koymaktadır. Dolayısıyla 

pratik alandaki özgürlük ve sınırlılık durumunu da kötülük problemi zemini üzerinde 

çözümler.  

Bu noktada, kalıplaşmış bir kavram olduğunu düşündüğü, tembel akıl145 

kavramından bahseder. Leibniz’e göre tembel aklın boyunduruğundaki kişiler, gelecekte 

                                                 
142  Gottfried Wilhelm Leibniz, “Letters To Nicolas Remond: July 1714” in Philosophical Papers and 

Letters, (trans. Leroy E. Loemker), (Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1989), 656-657.  
143  G.W. Leibniz, Theodicee, Ya da Tanrının Haklı Kılınması, çev. Levent Özşar, (Bursa: Biblos Kitabevi 

Yayınları, 2016), 41.  
144  Leibniz, Theodicee, Ya da Tanrının Haklı Kılınması, 23. 
145  Çeviride Tembel Us olarak karşılanan ifadeyi, metnin terminolojik bütünlüğü açısından Tembel Akıl 

olarak kullandık. Eserin İngilizce edisyonunda da Lazy Reason ifadesi ile karşılanmaktadır. Lazy; 



 

48 

 

olacak şeylerin zorunluluğunu gerekçe göstererek gayrette bulunmayan ve pasif kalan 

kişilerdir.146 Bu davranış biçiminin, zorunluluk anlayışının uygulamaya yanlış 

aktarılması sonucunda açığa çıktığını ifade eder. Leibniz, bu davranış biçiminin Türklere 

özgü bir davranış biçimi olduğunu ifade eder. Ona göre Tükler, bu davranış biçiminden 

hareket ederek belirgin bir şekilde tehlike arz eden durumlardan kaçınmazlar.147 Hatta 

Hristiyanlar da dahil olmak üzere insanların çoğunun zaman zaman, Türklerin bu 

davranış biçimine benzer davranışlarda bulunduğunu ifade eder. Leibniz’e göre bu 

davranış biçimini, Tanrı’ya mutlak güven şeklinde yorumlamak yanlıştır. Ona göre 

gerçek güven, insanın; olgu ve olaylar karşısında aklının yetileri ölçüsünde 

değerlendirmelerini yaparak Tanrı’ya güvenmesidir.148 Böylece insanın, pasif halden 

kurtulup aktif bir pozisyonda kalabileceğini düşünür. 

Leibniz’e göre tembel aklın boyunduruğunda olan kişiler, eyleme geçirecekleri 

hiçbir davranışlarının, yazgı kitabında yazan ve gelecekte olacak bir olguyu 

değiştiremeyeceğini düşünür. Fakat ona göre bu davranış biçimi bir safsatadır ve 

gerekçesi kolayca çürütülebilir.149 Leibniz’e göre kişi, karşısında duran bir zehri yazgı 

kitabındaki durumuna göre içmez. Nitekim ona göre, kişinin yazgı kitabında 

zehirleneceği yazmasa bile, zehri kendisine bir şey olmayacağı güveni ile içmez.150 

Dolayısıyla Leibniz için bu basit çıkarım, tembel aklın davranış biçimini çürütmek içi 

yeterlidir. Yaptığı çıkarımı şöyle temellendirmektedir; yazgı kitabında yazan her olgu, 

beraberinde bir sebep ile yazılmıştır. Dolayısıyla o olgunun açığa çıkmasını sağlayan 

sebep yazgı kitabında, olgu ile beraber içerilmektedir.151 Leibniz için, yazgı kitabında 

yazılan olgu zehirlenmekse eğer, bu olgunun açığa çıkma sebebi de zehrin vücuda 

aktarımını sağlayan eylemdir. Böylece Leibniz olgu ve sebebini birlikte dikkate 

almaktadır. Leibniz, tembel aklın boyunduruğunda olan kişilerin doğadaki zorunluluk 

kavramını yanlış kullandıklarını ifade ederken dikkat çektiği temel nokta; zorunluluğu, 

                                                 
tembel, miskin, üşengeç gibi anlamlara sahiptir ve bir şeyin pasif kalma durumuna işaret etmektedir. 

Reason ise; akıl, us, sağduyu, gerekçe, sebep gibi anlamları ihtiva etmektedir. 
146  Leibniz, Theodicee, Ya da Tanrının Haklı Kılınması, 23-24. 
147  Leibniz, Theodicee, Ya da Tanrının Haklı Kılınması, 24. 
148  Leibniz, Theodicee, Ya da Tanrının Haklı Kılınması, 26. 
149  Leibniz, Theodicee, Ya da Tanrının Haklı Kılınması, 27. 
150  Leibniz, Theodicee, Ya da Tanrının Haklı Kılınması, 27. 
151  Leibniz, Theodicee, Ya da Tanrının Haklı Kılınması, 27. 



 

 

49 

 

olgunun açığa çıkması sürecinde, rastgele ve nasıl açığa çıkarsa çıksın olarak değil, olgu 

ve açığa çıkma sebebinin birlikte kurgulandığı şeklinde anlamak gerektiği yönündedir. 

Leibniz tam da bu bakış açısından hareketle kötülüğün kaynağını açıklamaya 

çalışır. O, tembel aklın kişiyi pasif bir konumda bıraktığını iddia ederken bu durumun 

insanın doğasına uygun olmadığını vurgulamaktadır. Nitekim ona göre insanlar, akıllı ruh 

olan monadlar olarak eylemlerinin kaynağını bünyesinde taşıması bakımından yetkindir. 

Fakat bu noktada bir denge kurmaktadır. İnsanlar eylemlerinin kaynağını bünyesinde 

taşıması bakımından yetkin olsalar da yaratılmış töz olmaları bakımında da sınırlı 

varlıklardır. Leibniz’in bu sınırlılık kavramı üzerinden kötülüğü konumlandırmaya 

çalışır. Leibniz, dünyada açığa çıkan ve insanların kötü olarak adlandırdığı şeylerin, 

dünyada bir bütün olarak işleyen sürecin bir parçası olduğunu düşünür. Ona göre bu süreç 

sonsuz sayıda durum içermektedir ve kötülük de bu durumlardan biridir. Bu noktada 

kötülüğün açığa çıkışını, yaratılmışların doğası üzerinden açıklar. Leibniz’e göre sonsuz 

mükemmellik sahibi tek varlık Tanrı olduğu için, geri kalan her şey eksiklik içermektedir. 

Leibniz için kötülüğün kilit kavramı bu eksiklik kavramıdır. Eksiklik ve sınırlılık kusur 

içerebileceği için çeşitli kötülükler açığa çıkmaktadır.152 O halde, Leibniz için kötülüğün 

dayanağı yoksunluktur. Üç kötülük biçiminden bahseder; metafiziksel kötülük, fiziksel 

kötülük ve ahlaki kötülük. Metafiziksel kötülüğün eksikliğe, fiziksel kötülüğün ızdırap 

ve acıya, ahlaki kötülüğün de günaha dayandığını düşünür.153 Bunlardan metafiziksel 

kötülüğün kaçınılmaz olduğunu çünkü insanın doğası gereği gerçekleştiğini ifade eder. 

Ona göre doğasında eksiklik bulunan varlıkların bir arada yaşadığı toplumlarda 

kötülüklerin olması doğaldır. Bu durumda Leibniz için iki sonuç söz konusudur; ya 

insanlar eksikliklerinden tamamen kurtularak mükemmellik sınıfına girer ya da kötülük 

bir şekilde var olur. İlk durumu Leibniz felsefesi açısından elemek mümkün. Çünkü 

Leibniz için sadece Tanrı hiçbir eksiklik barındırmayan varlıktır. Bu sebeple Leibniz 

kötülüğün, bu dünyanın bir parçası olduğunu ve bunun da en iyi olan dünya ile bir çelişki 

oluşturmadığını düşünür. O, bu noktada bir denge kurmaktadır. Her olgu onu açığa 

çıkaran bir sebep ile yazılmış olduğu için insanın bu olgu karşısında bir değerlendirmesi 

olmalıdır. Bu sebeple mutlak anlamda bir pasifliği kabul etmez Leibniz. Fakat aynı 

zamanda insanı, sınırlılıkları olan bir varlık olarak tanımlar ve insanın her olguyu aynı 

                                                 
152  Çevikbaş, Leibniz ve Felsefesi, 383. 
153  Çevikbaş, Leibniz ve Felsefesi, 384. 



 

50 

 

seviyede değerlendirmeyeceğini belirtir. Kurduğu bu dengeyi açık bir şekilde, On 

Freedom and Possibility (Özgürlük ve Olasılık Üzerine) adlı yazısında yakalayabiliriz. 

Bu yazısında Leibniz; bir eylemin zorunlu bir şekilde, bir iradeden (volition) ve o eylemi 

gerçekleştirme kabiliyetinden (ability) kaynaklandığını ifade eder. Ve Leibniz’e göre 

irade, bilincinde olduğumuz bir eylemi gerçekleştirmemizi sağlayan bir çabadır 

(endeavor).154 İnsanın özgürlüğünün de burada yattığını ifade eder. Bilincinde olduğumuz 

eylemin kendisine irade göstermektir özgürlük. Dolayısıyla Leibniz, bir olgu karşısında 

göstereceğimiz tavrın, kabiliyetimiz ve değerlendirmemiz ölçüsünde açığa çıktığını 

belirtir. Bu sebeple Leibniz için yaşadığımız dünya en iyi dünya olsa da, insanın doğası 

gereği dini, siyasi ve kültürel alanlarda aykırılıkların, anlaşmazlıkların ve diğer sorunların 

yaşanması söz konusu olabilmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
154  G. W. Leibniz, “On Freedom and Possibility”, in Philosophical Essays, (trans. and edit. Roger Ariew 

and Daniel Garber), (İndianapolis/Cambridge: Hackett Publishing Company inc., 1989), 19. 



 

 

51 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MANTIK İLKELERİ BAĞLAMINDA AKILSAL-OLGUSAL 

HAKİKAT AYRIMI VE EVRENSEL DİL PROJESİ 

Leibniz, yaşadığı döneminin problemleri etkisiyle, genel bir bilim oluşturmayı 

hedeflemiştir. Evrensellik ve aykırılıkların uzlaştırılması Leibniz’e göre felsefi 

araştırmanın iki ana özelliğidir. Leibniz oluşturacağı sistemde bu evrenselliği yakalamak 

için kendisinden önceki klasik felsefenin ve Orta Çağ ile birlikte kendisine kadar gelen 

süreçteki modern felsefenin başlangıcı sayılabilecek düşüncelerin sorunlarını ele alıp 

analiz etmiştir. Bu sorunlar daha çok zıtlıklarla kendisini göstermiş olduğundan Leibniz 

esasında bu zıtlıklara eğilmiştir. 

“Genel ile tikel, mümkün ile reel, mantık ile metafizik, matematik ile fizik, 

mekanizm ile gayelilik/ereksellik [finalite], madde ile zihin, tecrübe ile 

fıtrilik, kâinat ölçeğinde karşılıklı bağıntılar ile kendiliğindenlik, nedenler 

zinciri ile insan hürriyeti, takdir-i ilahi ile kötülük, felsefe ile din (…) 

Leibniz’in aralarındaki ortak öğeleri analiz ederek git gide aşacağı bütün bu 

karşıtlılar, ilk bakışta uzlaştırılması imkânsız görünen karşıtlıklardır.”155 

 Fakat Leibniz tüm bu karşıtlıkları titiz analizlerle aşabileceği inancındadır. 

Nitekim ikinci bölümde de gördüğümüz gibi, bu karşıtlıkların çoğunu felsefesinin 

bütününde analiz etmiştir.  

Leibniz, evrensel bir bilim sistemi hedefi doğrultusunda, söz konusu genel bilim 

anlayışının bir parçası olan, ideal ve evrensel bir dil planlamıştır. Evrensel bir dilden 

kastettiği şey; matematiksel sembollere dayanan bir hesaplama modelidir.156 Buradaki 

                                                 
155  Boutroux, Leibniz, Hayatı ve Felsefesi, 40. 
156  Kutsi Kahveci, “Evrensel Karakterizm Üzerine/On Universal Characterism”, Atatürk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, 2, (28-29), (2002), 301. 

 



 

52 

 

amacı doğal dillerde bulunan anlamı belirsiz kelimelerin sebep olduğu zihin 

karmaşıklığını önlemektir. O, bu dil ile birlikte muhakeme etmeyi bir düşünce 

aritmetiğine dönüştürerek hatasız bir kavrayış planlar.157 Muhakemelerin hızlı ve hatasız 

sonuç vermesi ancak anlamı belirgin işaretler ile mümkün olur. İşaretler hakkında Leibniz 

şöyle der: 

“İnsanın her muhakemesi, birtakım işaretler ya da karakterler aracılığı ile icra 

edilir. Zira, sadece şeyler değil, şeylere dair idealar da her zaman seçik olarak 

müşahede edilemez ve edilmeleri de gerekmez; bu nedenledir ki onların yerine 

kısaltmak için işaretler konur.”158 

Fakat işaretlerin rastgele değil, belli bir sistem içerisinde konulması, 

muhakemenin hataya düşme olasılığını minimum seviyeye indirecektir. Bu sebeple 

Leibniz, evrensel dil projesini planlamıştır. Leibniz’i bir evrensel dil projesi oluşturmaya 

yönlendiren temel sebep, onun, ifadelerin belirsizliği ve dolayısıyla önermelerimizin tek 

bir yapıya sahip olmadığına dair analizidir. Önermelerimizin doğrulanabilmesi 

bakımından belirginlik derecesinin değişmesi, o önermelerin açığa çıktığı kaynağın farklı 

oluşuna işaret eder. Nitekim tüm bilgiler aynı koşullarla oluşsaydı, aralarında belirgin 

olmak bakımından bir derece farkı oluşmazdı. 

Leibniz, kavramların tanımlarının belirgin bir şekilde anlaşılması 

gerçekleşmeden, muhakemelerin gerçekleştiği durumdan bahseder. Her bir kavram, 

anlam bakımından belirli bir objeye sahiptir. Kavramların zihinde belirgin oluşu ile o 

kavramın sahip olduğu objesinin belirgin oluşu arasında pozitif korelasyon vardır. 

Dolayısıyla objesi ne derece belirginse kavramda o derece belirgin olacaktır. Leibniz bu 

anlayış üzerinden bilgiyi açık ve seçik olma durumuna göre sınıflandırır. Birden fazla 

durum arasından herhangi birisini çekip, bu durumun özelliklerini ve diğer durumlardan 

farkını ortaya koyamıyorsak, o durumun bilgisi bulanıktır.159 Buna karşın, seçilen 

durumun yapısı zihnimizde belirgin ise ve bu yapıyı açıklayabiliyorsak o durumun bilgisi 

seçik olur. Leibniz seçik bilgileri de sınıflandırır. Bir durumun yapısını tanımlarken, o 

tanımın ihtiva ettiği kavramların kendileri de tanıma muhtaçtır. Nitekim kavramların 

                                                 
157  Atakan Altınörs, “Bir İdeal Dil Projesi Olarak Characteristica Universalis”, Felsefe Dünyası, 51, 

(2010), 69. 
158  Leibniz’den nakil ve tercüme eden: Altınörs, “Bir İdeal Dil Projesi Olarak Characteristica 

Universalis”, 70. 
159  Leibniz, Discourse on Metaphysics: Correspondence with Arnauld, and Monadology, 41. 



 

 

53 

 

belirgin olması, tanımın belirgin oluşunu yukarı çeker. Bu kavramlardan bir tanesi bile 

bulanık olduğunda bilgimiz varsayımsal olur. Buna karşın bir tanımın içerisindeki bütün 

kavramlar belirgin bir şekilde tanımlandığında, o tanımın bilgisi upuygun olur.160 Leibniz 

bu tarz bilginin ender gerçekleştiğini vurgulayarak bilgilerimizin çoğunun varsayımsal 

oluşuna dikkat çeker. Nitekim bilgilerimiz, akıl yürütmelerimiz ekseninde oluşur ve akıl 

yürütmelerimiz de iki farklı mantık ilkesine dayanır. 

Her iki ilkenin yapısal farklılığı, kendilerinden çıkacak hakikatlerin farklı oluşunu 

sağlar. Bunlardan birincisi çelişme ilkesi, diğeri ise yeter-sebep ilkesidir. Çelişmezlik 

ilkesinden çıkan akıl hakikatleri, yeter-sebep ilkesinden çıkan olgu hakikatlerinden, 

bilmenin derecesi bakımından farklılaşır. Nitekim bu tür hakikatler a priori olarak bilinir. 

Leibniz bu tarz doğrular karşısında konumladığı olgusal hakikatleri ise, a posteriori olarak 

bildiğimiz, dolayısıyla deneyimle elde ettiğimiz hakikatler olarak tanımlar. Bu hakikatler 

çelişmezlik ilkesine dayanmazlar. Bu anlamda zıddını öne sürmek çelişki yaratmayacağı 

gibi, doğru ya da yanlış olabilme potansiyelini taşırlar.161 O halde Leibniz’in kurmuş 

olduğu bu ilişkide hem a priori ve a posteriori kavramları, hem de çelişmezlik ve yeter-

sebep ilkesinin de bulunduğu felsefesinin mantıksal ilkeleri kilit rol oynar. Öncelikle 

bunları açmak gerekir. 

3.1. Felsefesinin Mantıksal İlkeleri 

Leibniz, incelediği tüm konulardaki argümanlarını, bir şekilde mantıksal ilkelere 

dayandırmaktadır. Gerek monadlar konusunda gerekse de monadların etkileşimi 

açısından önceden ayarlanmış uyum teorisi konusunda gördüğümüz gibi, sıklıkla yeter-

sebep ilkesi, ayırt edilemezlerin özdeşliği ilkesi ve süreklilik ilkesinden hareket etmiştir. 

Bunun en temel sebebi şudur: Leibniz bu ilkelerin her birisini, evrenin farklı açılardan 

fakat ortak bir düzene işaret eden ilkeleri olarak görür. Bu özelliğinden dolayı ilkelerin 

aynı zamanda mantıksal bir yapıya sahip olduğunu ve böylece evrendeki olgu ve olayları 

bu ilkeler üzerinden tutarlı bir şekilde değerlendireceğimizi düşünür. Nitekim:  

“Leibniz’e göre mantık en geniş anlamıyla, düşünme sanatı olarak düşünülür. 

Mantık bilinen şeyi düzenleme, bilinenden hareketle kanıtlama ve henüz 

bilinmeyeni keşfetme metodudur. Bu metot hem analizi (kavramların, onları 

                                                 
160  Leibniz, Discourse on Metaphysics: Correspondence with Arnauld, and Monadology, 41. 
161  Kutsi Kahveci, Gottfried Wilhelm Leibniz Felsefesinde Bilgi Teorisi ve Mantık, (Ankara: Berikan 

Yayınevi, 2012), 273. 



 

54 

 

oluşturan kavramlara ayrıştırılmasını) hem de sentezi (bu oluşturucu 

kavramlardan, yani ayrıştırılmış kavramlardan hareketle kavramların bir araya 

getirilmesini) içerir.”162  

Bu sebeple mantık ilkeleri üzerinden çeşitli alanlardaki problemleri ortak bir mantıksal 

zemine çekmeyi amaçlar. Özellikle çelişme ilkesi ve yeter-sebep ilkesinde göreceğimiz 

gibi her bir ilke belli bir alanın problemlerine geçiş imkânı sağlar. 

3.1.1. Çelişme İlkesi 

Çelişme ya da çelişmezlik ilkesi (The Principle of Contradiction) olarak ifade 

edilen ilke, mantığın temel ilkelerinden olup genellikle birbirlerini tamamlaması 

bakımından özdeşlik ilkesi (The Principle of İdentity) ile kullanılır. Dolayısıyla ikisini 

birlikte incelemek gerekir. Özdeşlik mantıkta, bir şey her ne ise odur şeklinde formüle 

edilir.163 Özdeşlik ilkesi de bu formülasyonu önermelere uygulayan bir ilkedir. 

Dolayısıyla özdeşlik ilkesi bir önermenin doğruluğunun, bizzat o önermenin kendisi 

üzerinden belirlendiğini ifade eder. Böylece sıklıkla A, A’dır, X, X’tir gibi sembollerle 

gösterilir. Özdeşlik genellikle eşitlik ve benzerlikten ayrı tutulur. Genel kabul, iki farklı 

şeyin eşit olabileceği fakat asla özdeş olamayacağı üzerinedir. Leibniz, özdeşlik ilkesini 

genel ve klasik biçimiyle, yani bir şeyin her ne ise o olduğunu ifade etmesi açısından 

kabul eder, fakat benzer olanların farklı olabileceği noktasında ayrışarak, tıpkı özdeşliğin 

sayısal bakımdan iki farklı şeyi yadsıdığı gibi eşitliğin de doğa alanında sayısal bakımdan 

iki farklı olanı yadsıdığını belirtir. Bu konu ayırt edilemezlerin özdeşliği ilkesinin 

anlatımında sunulacaktır.  

Şimdi konuya yeniden geri dönecek olursak; özdeşlik ilkesinin temel fonksiyonu, 

bir şeyin her ne ise o olduğunu belirtmesine dayanır. Böylece iki veya daha fazla şeyin 

aynı olduğunu söylemek esasında onların aynı yapıya sahip olduğunu söylemektir. 

Mantıkta bu fonksiyona sahip önermelerin totolojik ve analitik önermeler olduğu kabul 

edilir.164 Totolojik ve analitik önermeler, sonucun doğruluğu açısından kesinliği ve 

zorunluluğu garanti eden önermelerdir. Dolayısıyla özdeşlik ilkesi üzerinden oluşturulan 

önermeler de zorunlu bir şekilde doğru olacaktır. Özdeşlik bazen anlam üzerinden 

kurgulanır ve dolayısıyla iki veya daha fazla nitelik tek bir özneye yüklenerek özdeşlik 

                                                 
162  Çevikbaş, Leibniz ve Felsefesi, 80. 
163  A. Kadir Çüçen, Mantık, (İstanbul: Sentez Yayıncılık, 2016), 24.  
164  Çüçen, Mantık, 24. 



 

 

55 

 

oluşturulabilir. En sık kullanılan örneği inceleyecek olursak; bekâr, evli olmayan kişidir. 

Bu önermede bekâr ve evli olmayan nitelemeleri anlam bakımından özdeştir. Böylece 

özdeş iki nitelik özneye yüklenerek totolojik ve zorunlu bir önerme oluşturulmuştur. 

Özdeşlik ilkesiyle oluşturulan önermelerin bir diğer özelliği analitik olmaları. Analitik 

önermeler, öznenin yüklemini veya niteliğini bir şekilde tekrar eden ve dolayısıyla 

vurgulayan önermelerdir. Yeni bir bilgi sunmaz fakat öznenin sahip olduğu yükleme 

çeşitli açılardan vurgu yaparak önermenin içerdiği anlamı güçlendirir. Gilles Deleuze’un 

kullandığı önerme bunu mükemmel bir şekilde örneklendirmektedir. Üçgen, üç kenara 

sahip bir şekildir. Deleuze’a göre bu bir analitik önermedir çünkü üçgen kavramı, tanımı 

gereği üç kenarlı olma özelliğine sahiptir.165 Dolayısıyla anlam bakımından üçgen, üç 

kenarlı olmakla özdeştir ve bu önerme yüklemi vurgulaması bakımından analitik 

önermedir.  

Görüldüğü üzere özdeşlik ilkesi üzerinden oluşturulan önermeler, doğrudan ya da 

dolaylı bir şekilde bir şeyin ne olduğuna yönelik söylemde bulunur. Dolayısıyla henüz bir 

şeyin ne olmadığına yönelik söylem aşamasına geçilmedi. Bu aşamaya diğer bir ilke olan 

çelişme ilkesi ile geçilir. Bu sebepledir ki bu iki ilke çoğunlukla beraber kullanılmaktadır. 

Nitekim çelişme ilkesi bir şeyin aynı anda hem kendisi hem de başkası olamayacağını 

ifade eder. Mantıktaki ifade edilişi; X, hem X hem de X olmayan değildir. Bu ifade biçimi 

sayesinde, özdeşlik ilkesinde mevcut olmayan farklı olanla temasa geçme imkânı doğmuş 

olur. Böylece özdeşlik ilkesi bir şeyin ne olduğunu söylerken çelişme ilkesi farklı bir 

açıdan ne olmadığını söyler. Çelişme ilkesine göre bir şeyin hem kendisi hem de kendisi 

dışında kalan bir şey olması bir çelişkidir. Bu kullanım Leibniz’de de karşımıza 

çıkmaktadır. Çelişme ilkesini Leibniz Monadoloji adlı eserinde şöyle tanımlar: “(…) 

içinde çelişki taşıyanın yanlış, yanlışa karşıt ya da yanlış ile çelişik olanın ise doğru 

olduğuna onun sayesinde hükmettiğimiz çelişme ilkesi.”166 O halde Leibniz, Aristoteles 

mantığından süregelen çelişme ilkesini kullanmış olur. Aristoteles’in formüle ettiği klasik 

mantıkta çelişmezlik ilkesi, bir şeyin kendisi dışındaki şeyleri, o şey her ne ise o olması 

bakımından yadsıma faaliyetidir. “Buna göre, çelişmezlik ilkesini şöyle ifade edebiliriz: 

Bir şey, hem kendisi hem başka bir şey olamaz.”167 Özdeşlik ilkesi, bir şeyin ne olduğunu 

                                                 
165  Gilles Deleuze, Kant Üzerine Dört Ders, çev. Talat Kılıç, (İstanbul: Kabalcı Yayınları, 2015), 30. 
166  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 47. 
167  Doğan Özlem, Mantık, (İstanbul: İnkılap Yayıncılık, 2004), 50. 



 

56 

 

ifade eden bir ilkedir ve sadece ifade ettiği şey ile sınırlı kalarak o şey ile başka şeyler 

arasında ilişki kurmaz. Bu bağlamda çelişmezlik ilkesi, bir şeyin, başka şeylerle ilişkisi 

üzerinden özü itibariyle onlardan ayrıldığı yargısını veren mantıksal bir ilkedir. Ve 

Leibniz için özdeşlik ve çelişmezlik ilkesi, tüm matematiksel ilkelerin temelidir. 

3.1.2. Yeter-Sebep İlkesi 

Yeter-sebep ilkesi (The Principle of Sufficient Reason), isminden de anlaşılacağı 

üzere, herhangi bir şeyin açığa çıkmasına sebep olan etkenlere atıfta bulunur. Böylece 

ilke gereğince, açığa çıkan bir olgunun anlaşılması açısından kilit kavram sebeptir. 

Olgusal şeylerin neden var olduğuna dair bir açıklama gerektiğinde, söz konusu açıklama 

kendi başına olgunun nedenini içeremeyeceği için varlığı zorunlu olan bir neden gerekir. 

Böylece yeter-sebep ilkesinin uygun bir versiyonu sağlandığında olgusal varlıkların 

toplamının, zorunlu bir ilk nedeninin açığa çıkacağı düşünülür.168 Dolayısıyla felsefe 

tarihinde özellikle ilk neden tartışmalarının söz konusu olduğu çeşitli metafiziksel 

meselelerde yeter-sebep ilkesinin belli bir versiyonu kullanılmıştır. 

Bu ilke genellikle şöyle formülleştirilir; her F olgusu için, neden F durumunda 

olduğunun yeterli bir sebebi olmalıdır.169 İlkenin bu formülasyonunu, Leibniz’den hemen 

önce Spinoza kullanmıştır. Spinoza’nın Ethica eserinde, özellikle töz tanımlarına dair 

argümanları, yeter-sebep ilkesinin belirgin örnekleridir. Nitekim ilkenin, her mevcut 

durumun yeterli bir sebebi vardır, tanımı dikkate alındığında Spinoza argümanlarında 

ilkenin kullanımı görülecektir. Örneğin Ethica Bölüm 1 ve Tanım 1’de:  

“Kendisinin nedeni derken, özü varoluşunu gerektiren şeyi kastediyorum; 

yani varolmadığı takdirde doğasını kavrayamayacağım şeyi.”170 

Ve Tanım 3’de: 

“Töz derken, kendinde olan ve kendisi aracılığı ile kavranabilen şeyi 

anlıyorum, yani kavramı başka bir şeyin kavramından oluşturulması 

gerekmeyen şeyi.”171 

                                                 
168  Alexander R. Pruss, The Principle of Sufficient Reason: A Reassessment, (Cambridge: Cambridge 

University Press, 2006), 4.  
169  Yitzhak Y. Melamed and Martin Lin, "Principle of Sufficient Reason", The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy (Summer 2021 Edition), Edward N. Zalta (ed.), Erişim: 5 Nisan 2023. 
170  Spinoza, Ethica, 27. 
171  Spinoza, Ethica, 27. 



 

 

57 

 

Tözün doğasını tanımladığı bu iki argümanında Spinoza yeter-sebep ilkesini kullanır. 

Dolayısıyla ister içsel olsun ister dışsal, mevcut bir durumun sebebi bir şekilde kendisini 

gösterir. Bu durumu The Principles of Descartes' Philosophy (Descartes Felsefesinin 

İlkeleri) adlı eserinde şöyle anlatır: 

“Var olmak olumlu bir şey olduğu için onun hiçbir nedene sahip olmadığını 

söyleyemeyiz. O halde ya şeyin kendisinin dışında ya da kendi doğası ve 

tanımında içerilen bir nedeni ya da sebebi belirlemeliyiz.”172 

Dolayısıyla Spinoza yeter-sebep ilkesinin bir versiyonunu kullanmış olup, Leibniz’den 

hemen önce bu ilkeye katkılar sunmuştur.  

Leibniz bu ilkeyi büyük bir dikkatle incelediği olgusal şeylerin doğasına yönelik 

analizlerinde kullanır. Ona göre yeter-sebep ilkesinin diğer ilkelerden yapısal bir farkı 

vardır. Leibniz Monadoloji’de bu ilkeyi şöyle tanımlar:  

“Ve yeter-sebep ilkesi icabı da, neden başka türlü değil de böyle olduğunun 

bir yeter-sebebi bulunmaksızın, hiçbir olguyu hakikî ya da mevcut ve 

hakkındaki hiçbir beyanı da doğru sayamayacağımızı düşünürüz.”173  

Leibniz’e göre bu ilke en temelde bize şunu ifade eder; mümkün olan her şeyin bir 

mümkün olma nedeni ya da nedenler dizgesi bulunmaktadır. Dolayısıyla mümkün olanın 

mümkün olma nedenini saptayan yeter-sebep ilkesi, çelişme ilkesinden farklı olarak, 

çelişme ilkesinin geçerli olmadığı olgusal hakikatlerin dünyasına dâhil olan ve bu olgusal 

hakikatleri anlamlandıran metafiziksel bir ilkedir. Nitekim her bir olgunun açığa çıkması 

açısından sebebi ya da sebepleri söz konusudur ve bu olgunun doğasındaki her bir sebep 

ise metafiziksel karakterdedir. Leibniz, Samuel Clarke ile yazışmalarındaki ikinci 

mektubunda yeter-sebep ilkesine olan gerekliliği şöyle ifade eder: Matematikten doğa 

felsefesine geçmek için çelişmezlik ilkesinden başka bir ilke gerekir, söz konusu bu ilke 

yeter-sebep ilkesidir.174 Bu ilke sayesinde şeylerin neden başka türlü değil de olduğu gibi 

olmasını kavrayabilir ve bu sayede metafiziksel ve teolojik meseleler alanına girebiliriz. 

                                                 
172  Benedictus De Spinoza, The Principles of Descartes' Philosophy, (trans. Halbert Hains Britan), 

(Chicago: The Open Court Publishing Co., 1961), 30.   
173  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 47. 
174  G. W. Leibniz and Samuel Clarke, “Leibniz's Second Letter, Being an Answer to Clarke's First Reply” 

in Correspondence, (edit. Roger Ariew), (İndianapolis/Cambridge: Hackett Publishing Company inc., 

2000), 7. 



 

58 

 

3.1.3. Ayırt Edilemezlerin Özdeşliği İlkesi 

İki nesnenin birbirinden nasıl ayırt edildiğini analiz eden ayırt edilemezlerin 

özdeşliği ilkesi (The Principle of İdentity of İndiscernibles), kapsamlı bir şekilde Leibniz 

tarafından Discourse on Metaphysics’de biçimlendirilmiştir. Fakat ilke yeni 

formülasyonuyla Leibniz felsefesinde varlık kazanmış olsa da, ihtiva ettiği mesele yeni 

değildir. Bu mesele daha öncesinde de ele alınmıştır. Klasik metafizikte bireyleşim 

problemi olarak bilinir. Örneğin birden fazla ağaç içerisinden karşımızda duran ve şu diye 

gösterebileceğimiz bir ağacın bireyselliğe sahip olup-olmadığı ve sahipse bu bireyselliği 

garanti eden etkenin ne olduğu tartışması İlk Çağ felsefesine kadar uzanmaktadır.175 

Dolayısıyla felsefenin ve metafiziğin temel problemlerinden birisi olan bireyleşim 

problemi, tek bir kategori altından toplanan türlerin her birisinin, kendine özgü bir varlık 

taşıyıp-taşımadığı tartışmasını ifade etmektedir.  

Leibniz problemi biraz daha açmaktadır. Bunun için ortaya temel bir argüman 

koyar; iki farklı şey bütünüyle birbirine benzemez. Son derece totolojik gözüken bu 

argümanını Leibniz, titiz bir şekilde detaylandırır. Leibniz, doğada bulunan herhangi iki 

şeyin, sahip oldukları özellikleri bakımından bütünüyle eşitlenemeyeceklerini belirtir. 

Bunun anlamı şudur; elimizde X ve Y isimli iki nesne bulunsun ve bu iki nesnenin bütün 

özelliklerini içerisinde tutan X1 ve Y1 isimli iki küme mevcut olsun. X ve Y’nin 

birbirlerine bütünüyle benzediğini, yani mantıksal söylemle ifade edecek olursak, bu iki 

nesnenin birbirine eşit olduğunu ifade etmek, X1’deki her bir özelliğin Y1’deki bir özellik 

ile özdeşleştiğini ve X1’deki hiçbir özelliğin Y1’in dışında kalmadığını öne sürmektir. 

Bu durum mantıksal formülasyon açısından şöyle ifade edilmektedir; eğer her F özelliği 

için, eğer X F’ye sahipse, ancak ve ancak Y de F’ye sahipse X ve Y özdeştir. Sembolik 

mantıktaki notasyonu ise şu şekildedir; ∀F (Fx <-> Fy) -> X=Y.176 

Leibniz böyle bir eşitliğin mümkün olmadığını ve iki şeyin tamamen aynı 

özelliklere sahip olduğunu ifade etmenin bazı açmazlara neden olduğunu savunur. 

Hatırlanacağı üzere özdeşlik ilkesinde, genel olarak özdeşlik ve eşitliğin ayrı tutulduğu 

ve iki farklı şeyin eşit olabileceği fakat özdeş olamayacağının savunulduğu belirtildi. 

                                                 
175  Sebahattin Çevikbaş, “Bir Şeyin, Başka Her Şeyden Ayırt Edilebilirliğini Sağlayan İlke: Bireyleşim 

(Aristoteles, A. Thomas, D. Scotus, Leibniz)”, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 

7, (1), (2006), 2. 
176  Sebastian Bender, “Is Leibniz’s Principle of the Identity of Indiscernibles Necessary or Contingent?”, 

Philosophers' Imprint, 19, 42, (2019), 2. 



 

 

59 

 

Leibniz bu noktada özdeşlik için savunulan argümanı eşitlik için de uygular. Öyle ki 

Leibniz birçok paradoksun, iki şeyin bütünüyle birbirine benzediğini savunmaktan 

kaynaklandığını ifade eder.177 Nitekim iki şeyin, içerdiği özellikler bakımından eşit 

olduğunu öne sürüp diğer yandan onları sayısal açıdan iki şey olarak nitelemek bir 

paradokstur. Bütünüyle aynı özelliklere sahip olma durumu bir eşitliğe işaret etmektedir 

ve bu durumda sayısal açıdan iki tane şeyden bahsetmenin yeterli bir zeminini oluşturmak 

mümkün değildir. Nitekim hatırlanacağı üzere, evren sonsuz sayıdaki monadların bir 

kümesidir ve her bir monad da bir diğerinden farklı olarak kendi tarzında evreni ifade 

eder. Dolayısıyla Leibniz için böyle bir durum ancak, özdeşlik ilkesi kapsamında mantık 

alanında geçerli olmaktadır ve bunu doğa alanındaki varlıklara uygulamak mümkün 

değildir. Doğada sayısal bakımdan iki ve üzeri şeylerin varlığından bahsediyorsak eğer, 

bunların bir farklı yönü olmalı ve birbirlerinden mutlaka ayırt edilmelidir. Leibniz için 

ancak bu şekilde bağımsız varlıklardan bahsedebiliriz.  

“Saltık varlıklar ile Leibniz’in demek istediği şey tözlerdir ve her bir tözün 

içsel olarak başka her bir tözden ayrı olması gerektiğini ileri sürer. Tözlerin 

bütünsel dizgesinde Tanrının iki ayırt edilemez tözden birini dizideki bir 

konuma ve ötekini ayrı bir konuma koymak için hiçbir yeterli nedeni olmazdı. 

Eğer iki töz birbirinden ayırt edilemez olsaydı, aynı töz olurlardı.”178 

O halde varlık alanında iki şey tamamen aynı özelliklere sahip olamaz. 

3.1.4. Süreklilik İlkesi 

Süreklilik ilkesi (The Principle of Continuity) Leibniz’in fizik ve metafizik 

arasında bağlantı kurduğu bir başka önemli ilkesidir. Bu ilke üzerinden evrendeki olay ve 

durumların, kendi içinde bir sıra halinde gerçekleştiğini açıklar. Bu sebeple özellikle 

fizikte çok kullanışlı bir ilke olduğu kanaatindedir. Leibniz’e göre doğa asla sıçrama 

yapmaz ve hiçbir şey birdenbire açığa çıkmaz.179 Yani hiçbir şey, anlık bir yön 

değişiminden meydana gelmediği gibi, herhangi bir konumdan bir başka konuma ara 

geçişler olmaksızın ilerlemez. Böylece Leibniz, bu ilkenin bazı temel aşamaları gerekli 

kıldığına dikkat çekmiş olur. Her bir olay ve durumu bu aşamaların dışında 

                                                 
177  Leibniz, Discourse on Metaphysics: Correspondence with Arnauld, and Monadology, 14.  
178  Frederick Copleston, Leibniz, çev. Aziz Yardımlı, (İstanbul: İdea Yayınları, 2013), 33. 
179  G. W. Leibniz, “Preface to the New Essays” in Philosophical Essays, (trans. and edit. Roger Ariew 

and Daniel Garber), (İndianapolis/Cambridge: Hackett Publishing Company inc., 1989), 297. 



 

60 

 

değerlendiremeyiz. İlkeye göre her olay kendi içinde, mutlak surette derecelerden 

ilerleyerek açığa çıkar. Bu durumda bir olayın, derecelerin herhangi birisinden sıçrayarak 

bir sonrakine geçişi mümkün değildir.180 Bu durumu bir doğru parçası üzerinden 

anlayabiliriz. Tıpkı bir doğru parçasındaki her bir noktanın bir sonraki noktayı 

gerektirdiği gibi, Leibniz için evrendeki her bir olgu ve olayın açığa çıkmasındaki 

dereceler de bir sonraki dereceyi gerektirir. Leibniz ilkeyi şöyle formüle etmektedir: Bir 

seri ya da dizi içerisinde bulunan iki nokta arasındaki uzaklık, mevcut miktarından 

azaltıldığında, bu noktalara karşılık gelen sonuçları da aynı miktarda azalacaktır. 

Dolayısıyla olayın noktaları nasıl sıralanırsa sonuçları da öyle sıralanır.181 Bunu biraz 

daha açmak gerekirse; bilindiği üzere olmak fiilinden türetilen olay, olgu ve bunlara 

paralel kullanılan durum kavramları, ortak kullanımları sonucunda işaret edilen ortak 

anlam şudur; herhangi bir şeyin vuku bulması, açığa çıkmasıdır. Sonuç ise, bir olayın yol 

açtığı başka bir olay veya durumdur. Örneğin Sanayi Devrimi bir olaydır. Nitekim belli 

bir zaman ve mekânda vuku bulmuş bir durumdur. Sanayi Devriminden sonra teknik 

araç-gereçlerin kullanımının yaygınlaşması ise bu olayın bir sonucudur. Şimdi Leibniz’in 

formülüne geri dönelim; Sanayi Devrimi ve teknolojinin hızlanışı aynı derecelerden 

geçmiştir çünkü birisi diğerinin sonucudur. Dolayısıyla Sanayi Devriminin başlangıç ve 

bitişi arasındaki uzaklığını azaltmak, sonucunu da aynı oranda etkileyecektir. Bu etkinin 

nasıl seyredeceğini her zaman değerlendirmek mümkün olmasa da -olgusal hakikatlerin 

doğasından dolayı- ilke gereği etkinin olması zorunludur. Leibniz bu durumu şöyle ifade: 

“Bir varlığın temel belirlenimleri bir başkasınınkine yaklaştığında, böylece 

aynı şekilde birincinin tüm özellikleri dereceli olarak sonuncunun 

özelliklerine yaklaşmak zorunda kaldığında, doğal varlıkların tüm sırasının 

tek bir zincir oluşturması gerekir; bu zincirde farklı sınıflar pek çok halka gibi, 

birini diğerine o kadar yakın bağlar ki, duyuların ve hayal gücünün, içlerinden 

birisinin başladığı ya da bittiği kesin noktayı saptaması imkansızdır.”182 

 Bu saptamanın neden yapılamadığı ayrıca olgusal hakikatler bölümünde ele 

alınmaktadır fakat burada dikkat edilmesi gereken nokta; süreklilik ilkesine göre olay ve 

                                                 
180  Leibniz, “Preface to the New Essays”, 297. 
181  Leibniz’den aktaran: Jorgensen, “The Principle of Continuity and Leibniz’s Theory of 

Consciousness”, 224-225. 
182  Leibniz’den aktaran: Jorgensen, “The Principle of Continuity and Leibniz’s Theory of 

Consciousness”, 226. 



 

 

61 

 

sonucun, dereceleri geçmek bakımından aynı sürece tabi olmalarıdır. O halde ilkenin 

işaret ettiği süreklilik, iki nokta arasındaki derecelerin sürekliliğidir. Böylece her bir 

olayın dereceleri ve o olayın sonucunun geçtiği dereceler süreklilik içerisinde seyreder ve 

bu süreklilik kesintiye uğramaz. Böylece bir kopuştan bahsetmek mümkün değildir çünkü 

sıçrama olarak algılanan bazı geçişlerin, mutlak surette algı dışında kalan ara dereceleri 

(intermediate degrees) vardır. 

Leibniz bu işleyişi; harekete, şekillere ve konuma yani bir yerden başka bir yere 

geçişe de uygular. Bir hareket anında bir durağanlıktan açığa çıkmadığı gibi, tek seferde 

de durağanlığa indirgenemez. Arada küçük hareketler mevcuttur.183 Yine her bir şekil ve 

konumdaki değişiklikler ara şekil ve konumlardan geçer. Böylece algının dışında 

kalabilecek mikro dereceler, iki nokta arasındaki hareketin sürekliliğini sağlar. 

Dikkat edilirse eğer Leibniz ilkeler üzerinden temelde şunu ifade etmektedir; 

evrendeki her şey kendine özgüdür fakat evrenin ortak düzeni dışında da değildir. Bu 

ortak düzenin kendisinde sürpriz olarak nitelendirilebilecek bir işleyiş söz konusu 

değildir. Sürpriz olarak nitelendirilebilecek her şey aslında insanın o işleyişi 

kavrayışından açığa çıkar. Dolayısıyla Leibniz, bilgimizin kaynağı ve sınırlarını bu ilkeler 

üzerinden belirlemeye çalışacaktır.    

3.2. A Priori ve A Posteriori 

A priori kavramı felsefe tarihinde, deneyim öncesi, deneyimden önce gelen gibi 

bir takım temel tanımlarla karşılanmıştır. Bu temel tanımlardan yola çıkıldığında a 

priorinin deneyimden bağımsız gibi özel bir karaktere sahip olduğu görülmektedir. O 

halde burada deneyim kavramı açığa çıkar. Deneyim, deneyden yola çıkmış ve deneye 

dayanmış olan pratiklerdir. Deney ise; “gerçekliği olana ilişkin her çeşit yaşantı, algılama, 

duyumlama, verilmiş olma vb.”184 Demek ki a priori bilme; bilginin nesnesiyle temasa 

geçmekten bağımsız bir bilme çeşididir. Bu durumu bir önerme üzerinden 

örneklendirmek gerekirse; Euklides’in “bütün parçasından büyüktür”185 aksiyomunu ele 

aldığımızda a priori bilmenin en net modelini bize sunacaktır. Nitekim bu önermenin 

doğruluğu için önermenin nesnesiyle temasa geçmek gibi bir durum söz konusu 

                                                 
183  Leibniz, “Preface to the New Essays”, 297. 
184  Bedia Akarsu, Felsefe Terimleri Sözlüğü, (Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları, 1975), 45. 
185  Stephen F. Barker, Matematik Felsefesi, çev. Yücel Dursun, (Ankara: İmge Kitabevi Yayınları, 2017), 

41. 



 

62 

 

olmayacaktır. Burada kavramların zihinsel analizi önermenin doğruluğunu mümkün 

kılacaktır. Önerme içerisinde karşımıza çıkan bütün, parça ve büyüklük kavramları söz 

konusudur. Bu bağlamda tüm bu kavramların tanımından yola çıkılarak yapılan 

çözümleme, Euklides’in söz konusu aksiyomunu deneyimden bağımsız bir şekilde 

doğrulamaya imkân vermiştir. Bu doğrulama a priori bilmenin en net örneğidir.  

A posteriori bilme ise yine felsefe tarihinde, deneyime dayanan ve deneyimle 

birlikte temellenen bilme biçimi olarak kabul edilmiştir. Örneğin; herhangi bir A cismi, 

herhangi bir B cisminden büyüktür gibi bir önerme ifade edildiğinde bu önermenin 

doğruluğunun bilinmesi bütün parçasından büyüktür önermesinin doğruluğunun 

bilinmesinden oldukça farklıdır. Her ikisinde de iki değişken arasında büyüklük bağıntısı 

kurulmasına rağmen; Euklides’in önermesi kavramların tanımıyla doğrulanmaya yeterli 

olurken, herhangi iki cismin karşılaştırılmasında doğrulamayı yapabilmek için söz 

konusu bu cisimlerle temasa geçmek gerekir. Nitekim bu cisimlerle kurulan irtibat 

sonucunda, cisimlerin şekil, hacim, kütle vb. nitelikleri hakkında veriler elde edilecektir. 

Ancak elde edilen bu veriler ışığında A cisminin B cisminden büyük olup-olmadığı 

doğrulanabilir. Söz konusu cisimler ile temasa geçmenin sağlamış olduğu bu deneysel 

bilme a posteriori bilmedir.  

Benzer kullanımları Leibniz’de de görmekteyiz. Leibniz tanım yapmanın 

çeşitlerini incelerken, a priori bilmenin kavramsal analiz üzerinden gerçekleştiğini 

vurgular. Leibniz, Primary Truths (Temel Doğrular) adlı yazısında, bilhassa özdeşlik 

ifadelerinde görüleceği üzere, a priori bilmenin temelinin kavramsal analize dayandığını 

belirtir.186 Yine aynı yazısında, Euklides’in yukarıdaki bütün parçasından büyüktür 

önermesini örnek vererek, burada bütün kavramının parça kavramından büyük olduğunu 

deneyime başvurmaksızın bildiğimizi ifade eder. Bütün kavramının tanım gereği parça 

kavramını içerdiğini, dolayısıyla bu tür bilmenin a priori bir bilme türü olduğunu 

belirtir.187 Dikkat edildiği üzere Leibniz, a priori bilmenin; bir önermenin, ya da o 

önermeyi oluşturan kavramların analizi üzerinden gerçekleşen bir bilme biçimi oluşuna 

dikkat çeker. Dolayısıyla a priori bilmenin, deneyime başvurma ihtiyacı duyulmaksızın, 

kavramsal çözümleme üzerinden gerçekleşen bilme biçimi oluşu, Leibnizde’de açıktır. 

                                                 
186  G. W. Leibniz, “Primary Truths” in Philosophical Essays, (trans. and edit. Roger Ariew and Daniel 

Garber), (İndianapolis/Cambridge: Hackett Publishing Company inc., 1989), 31. 
187  Leibniz, “Primary Truths”, 31. 



 

 

63 

 

Yine en net görebileceğimiz yerlerden birisi, Discourse on Metaphysics adlı yazısının 8. 

maddesidir. Orada Leibniz, a priori terimini kullanırken parantez içerisinde, deneyim 

olmaksızın ifadesiyle a prioriyi detaylandırmıştır.188 Benzer bir detaylandırmayı a 

posteriori için de yapar. Monadoloji’de hayvanların doğası üzerine çıkarımlarda 

bulunduğu kısımlarda, ifadelerinin a posteriori bilme biçiminin bir örneği olduğunu ve 

bu ifadelerin deneyimi dayanak aldığını açıkça belirtir.189 Dolayısıyla Leibniz’de a priori, 

deneyimi gerektirmeyen bir doğaya sahipken, a posteriori ise doğasını bizzat deneyime 

dayandırır. 

3.3. Akılsal ve Olgusal Hakikat Ayrımı 

O halde iki bilme biçiminin ayrışma merkezi olan deneyim, aynı zamanda iki 

farklı mantık ilkesine duyulan ihtiyacın kaynak merkezidir. Eğer bir ifade, deneyime 

ihtiyacı gerektirmeden doğrulanabiliyorsa, bunu sağlayacak bir imkân olması gerekir. 

Nitekim söz konusu imkân, deneyimle irtibat kurma ve deneyim alanına yönlendirilme 

zorunluluğunu ortadan kaldıracaktır. Aynı şekilde, eğer bir ifadenin doğrulanışı deneyimi 

gerektiriyorsa, o deneyim alanına girişi sağlayan başka bir imkân gerekir. Leibniz için bu 

imkânları sunacak olan çelişmezlik ilkesi ve yeter-sebep ilkesidir.  

Felsefede bir önermenin doğrulanışına yönelik tartışma, doğruluk kuramları 

tartışması üzerinden de yürütülmektedir. Fakat doğruluk kuramları tartışmasının özellikle 

19. Yüzyıl sonlarından itibaren mantık felsefesi ile birlikte kuramsal çerçevesi çizilip 

birçok ekol açığa çıkmıştır.190 Dolayısıyla içlerinden Aristoteles’e kadar geriye götürülen 

ve böylece felsefe tarihinin en eski doğruluk kuramı, uygunluk (correspondence theory 

of truth) kuramı olarak kabul edilir.191 Leibniz’in doğruluk teorisi de genellikle bu kuram 

içerisinde değerlendirilmektedir. Uygunluk teorisi temelde şunu ifade etmektedir: Bir 

önerme bir gerçeğe karşılık geliyorsa ve dolayısıyla o gerçeğe uygunsa doğrudur. Bu 

gerçeklik bazen dış dünyadaki bir takım ilişki ağı (states of affairs) olarak ele 

                                                 
188  Leibniz, Discourse on Metaphysics: Correspondence with Arnauld, and Monadology, 14. 
189  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 58. 
190     Doğruluk kuramları bir önermenin doğrulanma koşul ve aşamalarına yoğunlaşan ve böylece doğruluk-

hakikat tartışmasının önemli bir zeminini oluşturan ve özellikle mantıkçı pozitivistlerin de etkisiyle 

20. Yüzyılın başlarında çok daha fazla gündem haline gelen bir tartışmadır. Temelde uygunluk 

(correspondence) ve tutarlılık (coherence) kuramlarına ek olarak öznelerarası (intersubjective) ve 

fazlalık (redundance) kuramları da mevcuttur. Ve her birisi kendi içinde çeşitlilik göstererek farklı 

formülasyonlara sahiptir. Ayrıntılı okuma için bkz. Tepe, Platon’dan Habermas’a Felsefede 

Doğruluk Ya Da Hakikat, 99-201.   
191    Tepe, Platon’dan Habermas’a Felsefede Doğruluk Ya Da Hakikat, 100. 



 

64 

 

alınmaktadır. Dolayısıyla Leibniz’in olgu ve olgunun durumu dediği şeye paralel bir 

anlam taşımaktadır. 

Buradan Leibniz’e dönecek olursak; akılsal hakikatler doğrudan çelişmezlik ilkesi 

ile çalıştığından, bu ilkelerin karakterlerine bürünürler. Yani, çelişmezlik ilkesi ile 

oluşturulmuş bir önermenin zıddını ortaya koymak, o önerme ile açık bir çelişki içerisine 

girecektir. Bu bakımdan mantık, matematik ve cebirin hakikatleri zorunlu hakikatlerdir 

ve zıddını iddia etmek zihnin açık bir çelişki içerisine düşmesine neden olacaktır.192 

Nitekim çelişmezlik ilkesi birbiri ile çelişik iki önermeden birinin açık bir şekilde doğru, 

diğerinin ise açık bir şekilde yanlış olduğunu ortaya koyar. Örneğin X, X’tir gibi bir 

önerme özdeşlik ilkesi ile kurulmuş bir önermedir ve zorunluluk taşır. X’in X olması, 

doğrudan zihnin özdeşlik ilkesi aracılığıyla doğrulayabileceği kesin bir önermedir. Bu 

sebeple X, X’tir önermesi, X, X-olmayandır önermesi ile açık bir çelişki içerisine girer. O 

halde akılsal hakikatler aksiyom içermesinden dolayı önermelerin ispat edilmesine de 

olanak sağlayacaktır.  

Olgusal hakikatlerin dayandığı ilke, çelişmezlik ilkesinden farklı bir ilke 

olmalıdır. Bu ilke yeter-sebep ilkesidir. Bu ilke gereğince evrende gerçekleşen her bir 

olgunun bir yeter-sebep zemini vardır ve bütün olgular bu zeminde devinir.193 Olgu 

hakikatlerindeki mevcut olgular bir gerçekleşme ve bir gelişim dizgesi içerisinde açığa 

çıkar. Gerçekleşme ve gelişim dizgesi, o olgunun açığa çıkma sebeplerini içerir.194 

Dolayısıyla olgusal bir önermenin doğruluk ile ilişkisinin çözümlenebilmesi için önce 

doğruluğa konu olan olgu hakkındaki sebepler dizgesinin tümünü kuşatabilmek gerekir. 

Leibniz burada Sezar Rubicon Nehrini Geçti195 önermesini örnek verir. Farz edelim tarihi 

araştırmalarda bulunan birisi Sezar’ın Rubicon nehrini geçtiğini iddia etsin. Bu iddiadaki 

söz konusu önermenin açık ve seçik doğrulanışı mümkün değildir. Sezar öznesi, 

Rubicon’u geçme yüklemini tıpkı başka birçok yüklem gibi içerisinde taşır.196 Bu sebeple 

                                                 
192  G. W. Leibniz, “On Contingency” in Philosophical Essays, (trans. and edit. Roger Ariew and Daniel 

Garber), (İndianapolis/Cambridge: Hackett Publishing Company inc., 1989), 28. 
193  Leibniz, Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, 48. 
194  Binyamin, Eisner, “Leibniz’s Dual Concept of Probability”, Journal of Modern Philosophy, 4(1):17, 

(2022), 16. 
195  Rubicon Nehri günümüzde İtalya sınırlarında olan bir nehirdir. Rivayete göre Jül Sezar’ın, kendi 

döneminde bu nehrin geçilmesi yasaklamasına rağmen ordusu ile nehri geçerek ve yasayı 

çiğnemesiyle iç savaş başlattığı iddia edilir. Leibniz bu olayı olgusal hakikat içerisinde 

değerlendirerek çözümler. 
196  Leibniz, Discourse on Metaphysics: Correspondence with Arnauld, and Monadology, 20-21. 



 

 

65 

 

Sezar’ın Rubicon’u geçmesi doğru olabilir. Fakat Sezar bu yüklem gibi çok sayıda 

yüklemi içerisinde taşıdığından Rubicon nehrini geçme fiili yerine başka bir fiili 

gerçekleştirmiş olabilir. Bunların yanı sıra, bu yüklem birçok öznenin de yüklemi 

olabileceğinden, Sezar’ın değil de başka bir öznenin Rubicon’u geçmiş olması durumu 

da mümkün olabilir. Nitekim Sezar’ın çok sayıda yüklem arasından Rubicon’u geçme 

yüklemini gerçekleştirdiğinin yeter-sebep dizgesi çözümlenmedikçe bu önerme 

belirsizdir. Kısaca Sezar’ın Rubicon’u geçmiş olması durumu kadar, geçmemiş olması 

durumu da mümkündür.197 Çünkü olgusal hakikatlerdeki özne-yüklem ilişkisi bir yeter-

sebep ilişkisidir. Sezar’ın herhangi bir nehri geçmesinin sebepleri olduğu gibi birçok 

nehir arasından Rubicon’dan geçmiş olmasının da sebepleri vardır. Dolayısıyla ancak, 

Sezar öznesinin de içerisinde yer tuttuğu bu sürecin sonsuz dizgesindeki sebeplerin 

tamamına ulaşıldığı taktirde Sezar Rubicon Nehrini Geçti önermesi kesin bir şekilde 

doğrulanabilir. Leibniz’e göre Sezar öznesi, kavramında Rubicon’u geçme fiilini birçok 

fiil gibi barındırmaktadır.198 Bu sebeple önermenin doğrulanması, Sezar kavramının 

analizinden geçmektedir. O halde olgusal hakikatler yeter-sebep ilkesine dayanırlar ve 

insan aklı bir analizi sonlu adımda gerçekleştirmek durumunda olduğu için olgu 

hakikatleri insan aklı açısından akılsal hakikatler kadar belirgin değildir.  

Leibniz’in bu ayrımda birincil derecede önemle vurguladığı nokta, olgusal 

hakikatler söz konusu olduğunda insan aklının, söz konusu öznenin; tam ve yetkin bir 

kavramına sahip olamayacağı ve dolayısıyla olgusal hakikati yetkin bir şekilde 

bilemeyeceği durumudur. Peki bu ne demektir? Leibniz’e göre her bir özne kendi 

kavramında, yaşamı boyunca gerçekleştirme potansiyeline sahip tüm yüklemlerini tutar.  

Primary Truths’da şöyle ifade eder: “Bireysel bir öznenin tam (complete) ya da eksiksiz 

(perfect) kavramı; geçmişteki, şimdiki ve gelecekteki tüm yüklemlerini (predicate) 

içerir.”199 O halde herhangi bir öznenin, kendi kavramında tuttuğu yüklemlerden birisini 

gerçekleştirmesi, bir olgunun açığa çıkmasıdır. Bu da demektir ki insan, olgusal hakikati, 

zorunlu hakikati bildiği gibi kesin bir şekilde yani a pirori olarak kavrayamaz. Bunun 

sebebi ise, insan aklının; öznenin kavramında bulunan bütün yüklemlerine sahip 

olamaması ve dolayısıyla yüklemlerin tamamını analiz edemeyeceği faktörüdür. İki 

                                                 
197  Leibniz, Discourse on Metaphysics: Correspondence with Arnauld, and Monadology, 21. 
198    Gilles Deleuze, Leibniz Üzerine Beş Ders, çev. Ulus Baker (İstanbul: Kabalcı Yayınları, 2007), 30. 
199  Leibniz “Primary Truths”, 32. 



 

66 

 

hakikat düzlemine ait iki önerme üzerinden mukayeseli bir bakış ile konuyu biraz daha 

açabiliriz.  

İlk olarak akılsal hakikatlere örnek teşkil edecek bir önerme örneği ile başlayalım 

ve basit bir cebirsel önermeyi ve o önermenin nasıl kanıtlandığını inceleyim: 

Teorem: ‘x ve y çift tamsayı ise x+y de bir çift tamsayıdır.’ 

Kanıt: x ve y’yi birer çift tam sayı kabul edelim, 

Bu ise x=2a ve y=2b biçimini mümkün kılacaktır. 

X+y = 2a+2b = 2(a+b) = 2k 

O halde x+y çift tamsayıdır. 

Şimdi bu klasik cebirsel teoremi ve kanıtını inceleyerek Leibniz’in akılsal hakikat 

örneğine nasıl denk düştüğünü görelim. Teorem bize x ve y’nin birer çift tam sayı olarak, 

bir araya geldiklerinde toplamlarının da çift tam sayı olduğu yargısında bulunmaktadır. 

Kanıt aşamasında ise mantıkta doğrudan ispat dediğimiz p->q algoritması üzerinden p’nin 

doğruluğunu kabul ederek q’nun doğruluğuna ulaşma işleyişi söz konusudur.200 O halde 

öncelikle x ve y’nin birer çift tamsayı olduğu kabul edilip ardından çıkarım yapılmıştır. 

Dolayısıyla bu tarz önermelerin akılsal hakikat olarak son derece açık ve seçik olduğu 

ortadadır. Nitekim önermeye ait ne kadar kavram ve sembol varsa hepsi son noktasına 

kadar ayrıştırılabilme ve bu önermeye ait dışarıda herhangi bir kavramın 

bırakılmadığından emin olma imkânı yakalanır. Ve bu imkân ile beraber semboller 

arasında özdeşlik ilişkisi kurulabilmekte ve zorunlu sonuç çıkarılabilmektedir.  

İkinci hakikat türüne doğa bilimlerinin ve olgusal meselelerin önermeleri denk 

düşmektedir. Örneğin Platon külliyatı üzerine çalışan bir felsefe tarihçisinin, Platon’a ait 

olduğuna kanaat getirdiği, ‘X’ isminde bir risaleye ulaştığını düşünelim. O halde risalenin 

Platon’a ait olduğunun gerekçelerini sunarak şu önermeyi oluşturabilir: X başlıklı risaleyi 

Platon yazdı veya X başlıklı risale Platon’a aittir. Bu önermenin doğruluğu yukarıdaki 

cebirsel ifadenin doğruluğu kadar açık değildir. Çünkü bir önermeyi a priori bilmek 

demek, özne-yüklem dizgesinin içerdiği tüm aşamanın tamamını bilmek demekti. Oysa 

olgusal gerçeklikler açısından özne ve yüklem bağıntısı bir süreç bağıntısıdır ve bu 

                                                 
200  Gürsel Yeşilot ve Deniz Sönmez, Soyut Matematik, (Ankara: Nobel Yayıncılık, 2018), 16. 



 

 

67 

 

süreçte olgunun gerçekleşmesi için gereken sebepler açığa çıkar. Platon’un söz konusu 

risaleyi yazmış olması, özünde böyle bir süreci anlatır. Nitekim Leibniz’in anlayışında, 

Platon kavramı, Platon’nun geçmiş, şimdi ve gelecekteki tüm yüklemlerini içerdiği için, 

gelecekte bir filozof olacağını ve farklı birçok yüklem gibi çeşitli risaleler yazacağını da 

içerir. Bu sebeple, Platon öznesinde açığa çıkacak tüm yüklemler onun kavramında 

içerilmiştir. O halde Platon’un ‘X’ başlıklı bir risaleyi yazma kararının a priori olarak 

bilinmesi için sadece Platon’u ve gerçekleştirdiği yüklemi bilmek yetmez, aynı zamanda 

bu yüklemin gerçekleştiği sonsuz karmaşanın bütün noktalarını içeren dizgeyi de 

çözümlemek gerekir. Bu sonsuz karmaşa dizgesi hem Platon’un ihtiva ettiği tüm 

yüklemleri barındırırken hem de yüklemin (X isimli risaleyi yazmak) kendisine 

yüklenebilecek tüm özneleri içerir. Öyle ki dizgenin çözümlenmesi sonucunda, Platon’un 

sonsuz yüklemler içerisinden söz konusu risaleyi yazma kararının ve sonsuz özneler 

içerisinden risalenin Platon öznesi tarafından yazılmasının yeterli sebebi bulunabilir. Eğer 

akıl, Platon ve Sezar öznelerinin ihtiva ettiği tüm yüklemleri başarılı bir şekilde 

çözümleyebilseydi Platon’un neden başka bir risaleyi değil de X isimli risaleyi yazdığını 

ve Sezar’ın neden Rubicon’u geçmeye karar verdiğini gösterebilirdi. Nitekim Leibniz için 

olgu hakikatleri, insan aklı için analize kapalıdır.201 O halde olgu hakikatlerinin analiz 

edilemeyişi, o hakikatler hakkında varsayımsal bilgi oluşturmamıza neden olur.  

Görüldüğü üzere akılsal hakikatlerdeki, önerme içerisinde sunulan tüm verileri 

bütünüyle parçalayıp ve artık ayrıştırılamayacak yani basit hale geldiklerinde a pirori 

olarak bilmekteyiz. Nitekim yukarıdaki cebirsel önermenin bütün elemanlarını saptayıp 

üzerinde hakimiyet kurmaktayız. Dolayısıyla elemanların tamamını saptadıktan sonra 

basit hale getirebilmemiz, önermenin açık ve seçik bir şekilde doğrulanmasını 

sağlamaktadır. Fakat olgusal hakikatler söz konusu olduğunda gerek Platon’un risale 

önermesi gerekse de Sezar’ın Rubicon Nehrini geçmesi önermesi, cebirsel önerme kadar 

açık değildir. Bunun sebebi olgusal hakikatin ilişkili olduğu mantık ilkesinden 

kaynaklanır. Yeter-sebep ilkesi gereğince bir olgunun açığa çıkmasını sağlayan 

sebeplerin tamamı değil belli sebepler saptanır ve önerme kurulur. Fakat önermenin 

sembolleri tamamen ayrıştırılamadığı gibi saptanan sebeplerin dışında kalan sebepleri de 

bilmemekteyiz. Yani bu önermeler söz konusu olduğunda bir sınır, bir eşik yakalanamaz. 

                                                 
201  Copleston, Leibniz, 20. 



 

68 

 

Araştırmacının, Platon’un söz konusu risaleyi yazdığına dair saptamış olduğu sebepler 

dışında kalan sebepler kümesi hakkında hiçbir bilgimiz yok. Böyle olunca da sonsuz 

sebepler dizgesi içerisinden sadece birkaçını çekip almakla yetinmekteyiz. Nitekim 

Leibniz diyecektir ki; eğer bir kişi Sezar öznesi ve onun gerçekleştirdiği yüklem 

arasındaki bağıntıyı kanıtlarsa, Sezar’ın neden Rubicon’un önünde durmak yerine, o 

ırmağı geçme yükleminde bulunduğunu da gösterebilecektir.202 Ona göre böylesi bir 

kanıtı sunmak insan aklının yetilerini aşar. Leibniz bu anlayışı, On the Ultimate 

Origination of Things (Şeylerin Nihai Kökeni Üzerine) yazısında; bireysel bir durumun, 

içerdiği şeylerin toplamının tüm serisinde, ne kadar geri gidersek gidelim, o durumun 

neden mevcut biçimiyle var olduğuna dair tam bir açıklama bulamayacağımızı ifade 

eder.203 Çünkü içerdiği şeylerin toplam serisindeki geriye gidişimiz, sınırlı bir geriye gidiş 

olacaktır ve nihai bir noktaya ulaşmak yetilerimiz dışındadır. Leibniz aynı yazısında şöyle 

bir örnek verir: Bir kitaptan yola çıkılarak yazılan bir başka kitap olduğunu varsayalım. 

Bu kitaptan da bir başka kitap yazılsın. Böylece sıralamaya dayanarak, yazılan her bir 

kitabı kendisinden önceki kitap ile açıklayabiliriz çünkü her bir kitap kendisinden önceki 

kitap üzerinden yazılmıştır.204 Leibniz’e göre kaç tane geri gidersek gidelim aklın sınırlı 

oluşundan dolayı bu geriye gidiş nihayete ermeyecektir. Dolayısıyla sonsuzluk 

içerisindeki sonlu dolaşım, belirsizlik doğuracaktır. 

O halde akıl, sebeplerin yeterliliği adına bir üst sınır belirleyebilmekten uzaktır.  

Bu durumu şöyle ifade edebiliriz; akıl bir bilgiyi oluştururken o bilginin tabanını 

belirleyebilmesi veya sınırlarını çizebilmesi ölçüsünde o bilgiden emin olabilir. Mesela 

tanımı kesin bir şekilde yapılmış bir küme ile tanımı eksik olan bir küme düşünelim. 

Örneğin 100’den küçük pozitif tam sayılar kümesi tanımı yapılırsa, bu kümenin 

elemanları 1 ile 99 kapalı aralığındaki sayıları imleyecektir. Yani sınırlı bir kümedir. 

Bunun yerine, tam sayılar tanımlaması yapılırsa durum değişir. Nitekim o kümenin uçları 

açıktır. Olgusal hakikatlere ait önermeler tıpkı ikinci kümede olduğu gibi tanımları eksik 

ve uçları açıktır. Çünkü Leibniz için her bir olgu sonsuzluk ve karmaşa içerir.205 Bu ise 

insan aklının içerisinden çıkamayacağı bir şeydir. 

                                                 
202  Leibniz, Discourse on Metaphysics: Correspondence with Arnauld, and Monadology, 21. 
203  Leibniz, “On the Ultimate Origination of Things”, 149-150. 
204  Leibniz, “On the Ultimate Origination of Things”, 149. 
205  Copleston, Leibniz, 23. 



 

 

69 

 

Hatırlanacağı üzere, Leibniz’in; kullandığı her bir ilkeyi evrenin yasaları olarak 

kabul ettiğini ve sisteminde bu ilkeler üzerinden bir bütünlük kurduğunu belirtmiştik. 

Akılsal ve olgusal hakikat ayrımını özdeşlik ve yeter-sebep ilkeleri üzerinden kursa da, 

diğer ilkeleri üzerinden de bu mesele ile ilişki kurar. Leibniz, De Volder’e yazdığı 

mektubunda, ayırt edilemez olanların özdeşliği meselesini izah ederken, aynı özelliklere 

sahip iki şeyin gerçekten iki şey olup-olmadığını analiz eder. Burada, ortak özellikleri 

paylaşması bakımından, iki nesnenin eşit olduğunu iddia etmeyi hatalı bulur. Nitekim ona 

göre böyle bir eşitlik olsaydı, onları birbirlerinden ayırt edecek niteliğin ortadan kalkması 

anlamına gelirdi. Fakat Leibniz için farklı iki şeyden bahsedildiğinde, onların mutlaka 

farklı içsel niteliğe sahip olmaları gerekir.206 Leibniz bu durumun bir açmaz olduğunu 

belirtirken yapılan temel hatanın, soyut kavramları doğa ya da olgu alanına ikame 

etmekten kaynakladığını belirtir. Ona göre bu kavramların mantık ve matematiksel açıdan 

bir çelişki barındırmayışı ve son derece tutarlı oluşu, o kavramların olgusal alanda 

kullanılışının da aynı tutarlılığı vereceği anlamına gelmez. Çünkü doğada bu kavramların 

yalın haliyle bulunmadığını iddia eder. Leibniz’e göre, zaman, mekân, matematiksel 

uzam ve matematiksel hareket gibi kavramlar bu türden kavramlardır ve bunları doğada 

yalın haliyle bulmak imkansızdır.207 Dolayısıyla Leibniz’e göre bu tarz kavramların 

olgulara doğrudan uygulanışı, iki şeyin birbirlerine ortak özellikleri bakımından eşit 

kılınmasında olduğu gibi, bazı açmazları beraberinde getirecektir. Leibniz bu duruma 

matematikten bir örnek verir: Saf doğru parçası matematiksel bir kavramdır. 

Matematiksel açıdan birbirine tamamen eşit iki doğru parçası kuramsal olarak 

düşünülebilirken doğada birbirine tamamen eşit iki doğru parçası bulunamaz. Doğada her 

bir doğru parçası içeriği bakımından diğerinden ayrışır.208 Leibniz için bu durum açık bir 

şekilde göstermektedir ki, doğada birbirine bütünüyle benzeyen ve eşit olan iki cisim 

yoktur. Ve dolayısıyla mantığın saf kavramları olgusal alana uygulanamaz. Böylece 

Leibniz, insan aklının; doğadaki bir olgunun tam olarak hangi aşamaları içerdiğini 

çözümleyemezken, mantığın saf kavramlarını bu olgulara uygulamasının paradokslara 

yol açabileceğine değinmektedir. 

                                                 
206  G. W. Leibniz, “From the Letters to de Volder; Leibniz to de Volder, 20 June 1703” in Philosophical 

Essays, (trans. and edit. Roger Ariew and Daniel Garber), (İndianapolis/Cambridge: Hackett 

Publishing Company inc., 1989), 174-175.  
207  Leibniz, “From the Letters to de Volder; Leibniz to de Volder, 20 June 1703” 175. 
208  Leibniz, “From the Letters to de Volder; Leibniz to de Volder, 20 June 1703” 175. 



 

70 

 

Bunun yanı sıra, süreklilik ilkesinde Leibniz, bir olgu ve olgunun sonucu arasında 

bir doğru orantı olduğunu ve olgunun açığa çıkma sürecine yapılacak müdahalenin, 

olgunun sonucunu da etkileyeceğini ifade etmişti. Fakat Leibniz’e göre bunun nasıl bir 

değişiklikle sonuçlanacağını kavramak mümkün değildir çünkü sürecin başlangıç ve bitiş 

noktasını belirlemek insan aklı açısından imkânsızdır.209 Mesela Sezar’ın nehri geçme 

sürecinin başlangıç ve bitiş noktası tam olarak belirlenemeyeceği için, bu sürece herhangi 

bir müdahalede yeni sonucun ne olacağını da bilmemiz mümkün değildir. Çünkü Leibniz 

için zaten bazı olguları anlık bir sıçrama ile açığa çıkmış gibi algılamamızın nedeni, 

sürecin içerisinde algının dışında kalabilen küçük ve ara dereceleri idrak edemiyor 

oluşumuzdu. Dolayısıyla Leibniz için olgusal alan, insan aklı açısından karmaşık bir 

yapıdadır. 

Yine hatırlanacağı üzere kötülük problemini ifade ederken, insanın olup-bitenler 

karşısında mutlak bir pasiflikte kalmaması gerektiğini, çünkü yazgı kitabında yazan her 

olgunun, beraberinde bir sebep ile yazıldığını ifade etmişti. Fakat aynı zamanda insan 

aklının sınırlı oluşundan kaynaklı, olgunun beraberindeki sebep ya da sebepleri her zaman 

aynı mükemmellikte kavrayamadığını da ifade etmiştir. Leibniz’e göre insan aklı, 

olgunun sonsuz karmaşası karşısında sınırlı kalmaktadır ve böylece çoğunlukla çeşitli 

yanılgılara düşmektedir.210 Bu ise toplumdaki çeşitli bölünmelere neden olabilmektedir. 

Böylece, dünyada açığa çıkan aykırılıklar ve her türlü eksikliklerin, insanın olguya dair 

yaklaşımın bir sonucu olduğunu ifade ederek, evrene dair bütüncül yaklaşımını felsefi 

sisteminde de göstermiştir. 

Fakat burada özellikle vurgulanması gereken nokta şudur: Leibniz olgusal 

hakikatlerin bir süreç içerdiğini ve bu sürecin yeterli sebeplerinin sonsuz bir karmaşa 

dizgesi içerisinde olduğunu ifade ederken asla bir rastlantısallıktan bahsetmez. Tıpkı 

akılsal düzlemde olan özne-yüklem ilişkisinde olduğu gibi olgusal düzlemdeki süreç de 

mutlak bir düzen içerisinde işler. Çünkü evrenin bütünü düzen içerisindedir. Leibniz, 

Discourse on Metaphysics adlı yazısının altıncı maddesinde şöyle ifade eder: “Tanrı 

düzen dışı hiçbir şey yapmaz ve hatta olguları hiçbir düzeni yokmuş gibi kavramak 

mümkün değildir.”211 İnsan aklının bu sonsuz dizgeyi öngörememesinin nedeni sürecin 

                                                 
209  Jorgensen, “The Principle of Continuity and Leibniz’s Theory of Consciousness”, 226. 
210  Copleston, Leibniz, 70. 
211  Leibniz, Discourse on Metaphysics: Correspondence with Arnauld, and Monadology, 10. 



 

 

71 

 

rastlantısal oluşundan kaynaklanmaz. Bu öngörü eksikliği tamamen insan aklındandır. 

Nitekim Leibniz için tüm önermelerin hakikat ile ilişkisi Tanrı’nın müdrikesinde 

içerilmiştir. Sonsuz güç sahibi Tanrı’nın zihninde içerilenler ise asla rastlantısal ve 

gelişigüzel değildir. Leibniz, özne-yüklem ilişkisine dayanan tüm önermelerin aslında a 

priori kanıtlanabilir olduğunu ifade eder.212 Fakat insan aklı sadece bazılarını (akılsal 

hakikatlere ait önermeler) a priori olarak kanıtlayabilmektedir. Bundan dolayıdır ki, 

Leibniz olgusal hakikatlerin, yalnızca Tanrı tarafından tamamının idrak edilebileceğini 

özellikle vurgular.213 Ona göre Tanrı, olgusal hakikatleri, insanın zorunlu hakikatleri açık 

ve seçik bir şekilde bilmesi gibi zorunlu olarak, yani a priori bilir. Çünkü ancak sonsuz 

bir zihin tarafından sonsuz nedenler kümesi çözümlenebilir. Leibniz bu durumu, 

Tanrı’nın; olgusal bir önermenin sonsuz sebepler dizgesini, tek bir akıl hamlesiyle ve 

eksiksiz bir şekilde katedebildiğine214 yönelik tanımla ifade etmektedir.215 Çünkü ona 

göre Tanrı, sürecin kendisini yaratandır. 

Leibniz’in bu özne-yüklem ilişkisine dair analizi, Kant’ın sentetik a priori dediği 

bilimsel bilgi modeli açısından önemli bir çıktı sunmuştur. Kant, yargıların mantıksal 

farklılığına rağmen içerik bakımından temelde iki grupta toplanabileceğini ifade eder.216 

Bu yargılar analitik ve sentetik yargılardır. Kant bu yargıların bölümlenmesinin özellikle 

metafiziğin olanağının ne ölçüde mümkün olduğunun anlaşılması açısından oldukça 

verimli bir bölümleme olduğunu ifade eder.217 Kant, a priori ve a posteriorinin yukarıda 

özetlediğimiz karakteristik özelliklerinden yola çıkarak, bu bilme türlerinin analitik ve 

sentetik yargılarla olan bağlantısı üzerinden herhangi bir yargı türünü dışlamak yerine, o 

yargı türünün nasıl bir bilgi açığa çıkardığını tespit etmeye çalışır. Dolayısıyla analitik ve 

sentetik yargıların sınırlarını saptamakla işe başlar. Kant’a göre analitik yargılar özdeşlik 

ilkesi üzerinden faaliyet gösterdiği için bilgimizin içeriğini genişletmez, sadece belli 

konular hakkında açıklamalarda bulunur. Bu bağlamda analitik yargıları, bilginin 

                                                 
212  G. W. Leibniz, “On Freedom and Possibility”, 19. 
213  Leibniz, Discourse on Metaphysics: Correspondence with Arnauld, and Monadology, 20-23. 
214  Leibniz bunu, İngilizceye On Contingency olarak tercüme edilen yazısında anlatmaktadır. Söz konusu 

İngilizce edisyonda da, Leibniz’in ifadesi traverse kavramı ile karşılanmıştır. Traverse, bir sürecin 

özellikle zikzak çizerek ve çaprazlama yaparak geçilmesidir. Traverse kavramı aynı zamanda bir şeyin 

detaylı incelenmesi anlamını da içermektedir.  
215  Leibniz, “On Contingency”, 28. 
216    Imanuel Kant, Prolegomena, çev. İoanna Kuçuradi-Yusuf Örnek, (Ankara: Türkiye Felsefe Kurumu 

Yayınları, 2000), 14. 
217    Kant, Prolegomena, 20. 



 

72 

 

içeriğinin genişletilmesi noktasındaki eksikliğinden dolayı bu konuda sınırlandırır. Kant 

için sentetik yargılar, analitik yargıların eksik bıraktığı bilginin içeriğini genişletme 

işlevini görür. Sentetik yargılar ona göre, özne kavramında içerilmeyen bir niteliği, yargı 

içerisinde bize verdiği için içeriğe eklemede bulunur.218 Bu sebeple Kant, her iki özelliği 

de bünyesinde barındıracak bir bilgiyi araştırmıştır. Dolayısıyla Leibniz’in akılsal ve 

olgusal önermelerini içeriği bakımından tek önermede birleştirmek istemiştir.  

Yeniden Leibniz’e dönecek olursak, Leibniz doğru bilgi için tek bir yöntem 

oluşturup o yöntemi evrenin tüm alanlarına uygulamayı hatalı bir yaklaşım olarak bulur. 

Ona göre matematiksel akıl yürütme biçimi matematik alanı için geçerlidir ve olgu 

alanına uygulanması olgunun yapısından dolayı mümkün değildir.  

3.4. Evrensel Dil Projesi 

Leibniz’in evrensel dil kurma girişimi bunların bir sonucu olarak açığa çıkar. 

Nitekim Leibniz, bilgilerimizin çoğunun varsayımsal oluşunu bilmeye engel bir durum 

olarak görmez. Öyle ki, doğa bilimleri ve toplumsal meseleler söz konusu olduğunda 

bilgilerimizin varsayımsal oluşu kaçınılmazdır. Varsayıma dayanan bu bilgiler ise çeşitli 

alanlarda aykırılıkların yaşanmasına neden olmaktadır. O halde yapılması gereken, bir 

önermenin belirsizliğine neden olan, önerme içerisindeki eksik detaylarının en uygun 

sembollerle tamamlanmasını sağlayan evrensel bir dil kurmaktır. Sistematik bir evrensel 

dil, kelimelerin anlam belirsizliğinden kaynaklanan hataların minimum hale gelmesini 

sağlar ve çeşitli alanlardaki aykırılıklar giderilir.219 Leibniz böylece, olgusal önermeler 

söz konusu olduğunda muhakemenin düşeceği hataları fark etme fırsatı sunacak bir 

organonu oluşturacaktır. 

Leibniz çok küçük yaşlarda bu tarz düşüncelere kapıldığını ifade eder. Yeterince 

kavrayamadığı şeyleri daha detaylı inceleme merakına çocukluğundan beri sahip 

olduğunu belirtir.220 Bu sayede zihnini gereksiz kavramlarla doldurmak yerine 

kavrayamadığı şeyin özünü kendi kendine keşfetmeyi öğrendiğini söyler. Daha sonra 20 

yaşındayken On the Art of Combinations (Kombinasyon Sanatı Üzerine) adlı akademik 

                                                 
218    Kant, Prolegomena, 14-15. 
219  Kahveci, “Evrensel Karakterizm Üzerine/On Universal Characterism”, 300. 
220  G. W. Leibniz, “Preface to a Universal Characteristic” in Philosophical Essays, (trans. and edit. Roger 

Ariew and Daniel Garber), (İndianapolis/Cambridge: Hackett Publishing Company inc., 1989), 6. 



 

 

73 

 

çalışmasında bu keşfi sunduğunu ifade eder.221 Fakat o yaşlarda henüz matematik 

bilgisinin yeterli olmadığını düşündüğü için daha fazla bu konuya zaman ayırması 

gerektiğinin farkındadır. Leibniz bu projesini tamamlayamamıştır fakat ifadelerinden bu 

projeye ne kadar önem verdiğini anlamak mümkün. Mesela Leibniz bazı düşünürlerin bu 

projeye benzer, kavramların düzenlenmesini sağlayan dil projeleri tasarlasa da kendi 

amaçladığı evrensel dil projesinin o güne kadar hiç tasarlanmadığını söyler.222 Bu durumu 

ilginç bulur çünkü olgusal meselelerdeki tutarsızlıkların ancak evrensel dil projesi ile 

giderileceği kanaatindedir. Özellikle Aristoteles ve Descartes’ın bu projeye değinmemiş 

olmasına daha fazla şaşırdığını ifade eder. Leibniz’e göre Aristoteles, Organon ve 

Metafizik çalışmalarında kavramların içsel doğasını çok büyük ustalıkla incelemiştir.223 

Bu incelemenin sonucunda söz konusu projenin çıkabileceğini düşünmektedir. 

Descartes’ın ise yöntem konusunda bu projenin adeta yolunu açabilecek işaretleri 

verdiğini fakat sunduğu şeyin sadece geometrinin bir parçası olduğunu söyler. 

Dolayısıyla Leibniz için kendi amaçladığı evrensel dil projesi henüz tasarlanmamıştır. 

Leibniz, Tanrı’nın her şeyi tartı, ölçü ve sayıya göre yarattığını anlatan eski bir 

sözden bahseder. Fakat evrende tartılamaz olan şeylerin, yani etki (force) ve güçten 

(power) yoksun şeylerin olduğunu söyler.224 Yine parçalardan yoksun olduğu için 

ölçülemeyen şeylerin var olduğunu ifade eder. Fakat hesaplanamayan hiçbir şeyin 

olmadığını söyler.225 Burada kastettiği hesaplama, bir şeyin bir sembol üzerinden 

kavrayışa getirilmesidir. Bu sebeple semboller, dil projesi için çok önemlidir. Basit ve 

temel kavramları temsil eden semboller ve bileşik kavramları temsil eden sembollerin bir 

araya gelerek oluşturdukları önermeyi, sistematik bir akıl yürütmenin ürünü olarak görür. 

Bu sayede tıpkı bir hesaplamada yapılan yanlışlığın hızlı bir şekilde tespit edilebilmesi 

gibi, bir akıl yürütmede yapılan yanlışlıklar da tespit edilebilecektir.226 Mesela Leibniz 

için elimizdeki üç basit kavram tek tek A, B, C gibi harfler ile temsil ediliyorsa, bunların 

bir araya gelişleri ABC gibi bileşik bir kavramı oluşturur. Böylece ABC kavramının tam 

olarak neyi ifade ettiğini bilir ve içsel yapısını analiz edebiliriz.227 Semboller ikame 

                                                 
221  Leibniz, “Preface to a Universal Characteristic” in Philosophical Essays, 7. 
222  Leibniz, “Preface to a Universal Characteristic” in Philosophical Essays, 6. 
223  Leibniz, “Preface to a Universal Characteristic” in Philosophical Essays, 7. 
224  Leibniz, “Preface to a Universal Characteristic” in Philosophical Essays, 5. 
225  Leibniz, “Preface to a Universal Characteristic” in Philosophical Essays, 5. 
226  Kahveci, “Evrensel Karakterizm Üzerine/On Universal Characterism”, 303. 
227  Kahveci, “Evrensel Karakterizm Üzerine/On Universal Characterism”, 303. 



 

74 

 

edilirken temel kriterler gerekir. Bunların en önemlisi, bir sembol eksik bir detayla 

eşleştirilecekse, sembolün, kavramın bütünüyle uygun olması ve dolayısıyla kavramın 

genel yapısı içerisindeki nedenleri taşıması gerekir. Bu sayede sembol, bir belirlenim 

içerisine girer. Leibniz bu noktada sayıları model alır. Her bir sayının net bir belirlenimi 

vardır ve bu, onların elverişli kullanımını sağlar. Leibniz, bazı önermelerin kavramlarına 

sayıların nasıl atandığını örneklerle göstermeye çalışır. Mesela insan akıllı hayvandır 

önermesini ele alır. İnsan kavramını eğer 6 sayısı temsil ederse, akıllı kavramına 3 ve 

hayvan kavramına 2 sayını atfedebiliriz. Böylece 6=3x2 gibi bir eşitliğin kurulabileceğini 

düşünür.228 Fakat Leibniz yaptığı bu sayısal değer atfetmeyi yetersiz bulduğu için sürekli 

olarak farklı çözümler getirmeye çalışır. Önce pozitif ve negatif sayıları işin içerisine 

katmaya çalışmış daha sonra tümel, tikel, olumlu ve olumsuz olmak üzere önermeleri 

farklı kombinasyonlarda incelemek istemiştir. Bu projenin bitmemesinin önemli 

sebeplerinden birisi de budur esasında. Çünkü Leibniz bu işin zahmetli olduğunun 

farkında olduğundan sürekli olarak yeni modeller eklemiştir. Leibniz, matematiğin 

yönteminin doğrudan olgu alanına uygulanmasından ziyade matematiğin sembolleri 

kullanarak çıkarımda bulunmasına benzer bir sistem kurulabileceğini düşünmüştür. 

Özetle Leibniz, olgusal meseleler söz konusu olduğunda, önermeleri, akılsal 

hakikatleri kavradığımız gibi son noktasına kadar kavrayamadığımızı düşündüğü için bu 

önermelere özel bir hesaplama modeli geliştirmeye çalışmıştır. Böylece insan aklı 

açısından a posteriori bilinen olgusal önermeleri, asgari düzeyde de olsa a priori zemine 

çekmek istemiştir. Fakat bu projesini tamamlayamamıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
228  Kahveci, “Evrensel Karakterizm Üzerine/On Universal Characterism”, 303. 



 

 

75 

 

 

 

 

 

 

SONUÇ 

Tüm bunlar sonucunda; Leibniz felsefesinin, şu argümanların bir açılımı 

olduğunu söylemek yanlış olmasa gerek.  

1) Monadlar basit varlıklar olarak sonsuz sayıdadır ve bir araya gelişleri 

dünyayı oluşturur. Böylece her biri kendi yetkinlik seviyesi oranında evreni temsil eder. 

2) Monadların özel bir versiyonu olan insanlar akıl yetisine sahiptir ve 

böylece evren hakkında bilgi oluşturabilirler. 

3) İnsanın evreni bilmesi iki açıdan gerçekleşir: matematiksel açıdan ve 

olgusal açıdan. Olgusal alanın bilgisi insan aklının sınırlarından dolayı kısmi ve 

dolayısıyla eksik bir bilgidir.  

4) Bu eksikliğin bir sonucu olarak, evrende kötü diye nitelendirilebilecek 

çeşitli aykırılıklar ve çatışmalar açığa çıkmaktadır. Tüm bu aykırılıklar yine de asgari 

düzeyde giderilebilir çünkü mevcut dünya Tanrı’nın sonsuz bilgelik ve iradesi ile 

yaratılmış en iyi dünyadır. 

Leibniz’in, akılsal-olgusal hakikat ayrımı meselesinin genel felsefesi ile ilişkisinin 

ipuçları da tam bu noktada yatmaktadır. Zira kendi dönemindeki teolojik ve politik tüm 

problemleri çözmek açısından evrensel bir bilim sistemi oluşturma isteğini hatırlayacak 

olursak eğer, planladığı evrensel projede felsefe, mantık, matematik, metafizik, siyaset ve 

etik gibi hemen her disiplini dahil etmek istemiştir. Felsefesinin açılımı olarak 

değerlendirebileceğimiz argümanlar bize göstermektedir ki, her argüman birbirleri ile 

bağlantılı olduğu gibi bu disiplinlerden birisinin kapsamına da girmektedir. Monadların 

içsel yeterlilik taşıdığı tanımından hareketle özne-yüklem ilişkisini ve akılsal-olgusal 

hakikat ayrımını temellendirdiği gibi, bu ayrım üzerinden de kötülük problemini 

açıklamıştır. Bu durum bize Leibniz’in düşüncelerinin, onun genel felsefesi içerisinde, 

birbirlerinden ayrı değerlendirilemeyecek derecede bir bütünlük oluşturduğunu 

göstermektedir.  

 



 

76 

 

Bu açılım, Leibniz felsefesi hakkında aynı zamanda şu sonucu da vermektedir: 

Leibniz felsefesi bir mantık ve metafizik ilişkisine dayalı bir felsefedir. Peki bu neyi ifade 

etmektedir? Leibniz için her önermenin özne-yüklem ilişkisine dayanması ve her doğru 

önermenin de yüklemin öznede içerilmesi durumuna dayanması mantıksal olduğu kadar 

metafiziksel de bir şeydir. Nitekim önermede ifade edilen her öznenin geçmiş, şimdi ve 

gelecekteki tüm yüklemlerini bünyesinde barındırıyor olması, onun bir monad olarak 

içsel yeterliliğini kendisinde taşıyor olmasından ileri gelmektedir. Monadlar ise tinsel 

birliklerdir ve bu birliklerin yapısı da metafizikseldir. 

Leibniz’in yeter-sebep ilkesine olan gerekliliği ifade edişini hatırlayacak olursak, 

bu ilkenin mantıksal alandan metafiziksel alana geçişi sağladığını söylemiştir. Çünkü 

önermelerin özne-yüklem ilişkisine indirgenmesi sonucunda matematiksel önermeler 

açısından bir problem gözükmemektedir. Akılsal hakikatler kısmında da gösterildiği gibi 

matematiksel önermeler özdeşlik ilkesine dayandığı için yüklemlerini saptamak imkân 

dahilindedir. Örneğin X=5 gibi bir önerme sonucunda, X öznesinin 5’e karşılık gelen tüm 

yüklemleri bünyesinde barındırdığını kolayca çıkarabiliriz. Bunun sonucunda X=3+2 ve 

X=1+4 gibi tüm önermeler doğrudur çünkü 3+2 ve 1+4, X’in barındırdığı yüklemleri 

arasındadır. Bu sebeple özne-yüklem ilişkisi matematiksel önermeler açısından mantıksal 

zeminde sonuçlanmaktadır. Fakat Leibniz, olgusal önermeler söz konusu olduğunda, 

özne-yüklem ilişkisinin metafiziksel zeminde sonuçlandığına dikkat çekmektedir. 

Olgusal alan bir süreç alanıdır. Bu sebeple olgusal önermeler, özdeşlik ilkesi gibi mekanik 

bir ilke ile değil, insan aklının hesaba katamayacağı unsurların da dayanağı olabilecek 

yeter-sebep ilkesi ile temellendirilmektedir. Leibniz bir olgunun süreç içerisinde yeter-

sebepleri ile açığa çıktığını ve sürecin metafiziksel bir süreç olduğunu özellikle belirtir. 

Çünkü eğer olgunun süreci mekanik ve maddi bir süreç olsaydı, olgunun sebeplerinde 

geriye gidişte nihai bir aşamaya ulaşabilirdik. Fakat insan aklının sınırları gereği, sebepler 

dizgesini bütünsel bir şekilde kuşatmak mümkün değildir. Leibniz’in verdiği kitap 

örneğini hatırlarsak eğer; bir kitabın sürekli olarak başka bir kitaba dayanarak yazıldığını 

farz ettiğimizde, her kitabı kendisinin dayanağı olan bir başka bir kitapla tanımlar ve 

açıklarız. Fakat Leibniz, kaç tane geriye gidersek gidelim, şu sorulardan dolayı yetkin bir 

açıklama elde edemeyeceğimizi ifade eder: neden bu kitaplar yazıldı? ve neden bu 

kitaplar olduğu biçimiyle yazıldı? Leibniz için bu sorular açık bir şekilde metafiziksel 

sorulardır.  



 

 

77 

 

Olguların durumunun tam olarak böyle olduğunu ifade eder Leibniz. Her bir olgu, 

değişimin çeşitli yasalarına göre bir diğeri ile ilişkili olsa da, o olguyu takip eden bir başka 

olgu, yasa gereği önceki ile aynı olamaz. Bu yüzden bir olguyu başka bir olgu ile 

açıklamak bize yukarıdaki iki sorunun cevabını vermeyecektir. Bu iki sorunun cevabını 

da ihtiva eden şey olgunun nihai sebebidir. Fakat olgunun nihai sebebi o olgunun 

gerçekleşme dizgesinde değil, bu dizgenin dışındadır. Leibniz açısından sürecin 

metafiziksel oluşu tam da burasıdır. Çünkü ona göre evrende bir şeyin nihai sebebi o şey 

ile aynı kümede olamaz. O şeyi aşan ve o şeyin varlığa gelişini sağlayan bir şey olmalıdır. 

Bu şeyin, evrendeki tek mutlak yetkinlik sahibi olan Tanrı ve onun en iyi ilkesine göre 

yaratması olduğunu ifade eder.  

Leibniz’in metafiziğe verdiği önem çağdaşlarınkinden şu yönde ayrılır: 

Çağdaşlarının çoğu, metafiziği bir disiplin olarak reddetmez ve Tanrı kavramına 

sistemlerinde yer verirler. Bu açıdan değerlendirildiğinde sistemlerinde metafizik 

içerilmiştir. Fakat Leibniz, Descartes ve Spinoza’dan farklı olarak, akılsal ve olgusal 

hakikat ayrımı üzerinden; metafiziksel yasaların, maddenin saf geometrik yasalarına 

üstün geldiğini ifade eder. Bazı yazılarında metafizikten kastettiği şeyi güçlendirmek için, 

dünyanın aynı zamanda ahlaki bir mükemmelliğe dayandığını ifade eder. Çünkü Tanrı bu 

dünyayı, sonsuz bilgeliğinin yanı sıra sonsuz ahlaki iyiliği ile de yaratmıştır. Tam da bu 

sebeple Tanrı’nın, her şeyin nihai nedeni olduğunu vurgulamaktadır. Dolayısıyla Leibniz 

felsefesinde mantık ve metafizik, birbirlerini dışlayacak ya da içerecek şekilde değil; bir 

anlamda otantik şekilde bulunur ve aralarındaki ilişki, hiyerarşik bir ilişkidir. 

Leibniz felsefesindeki mantık ve metafizik ilişkisinin etkisini iki açıdan ele almak 

mümkün. Bunlardan ilki kendi çağdaşları açısından değerlendirmektir. Hatırlanacak 

olursa çağdaşları, dönemi itibariyle doğru bilgi için yöntem arayışına girmişlerdi ve her 

şeyin aklın sınırları dahilinde olduğunu iddia etmişlerdi. Böylece ortaya koyduğu 

yöntemler sadece mekanik süreçlere uygulanacak şekildedir. Fakat Leibniz, evrendeki 

işleyişe akılsal ve olgusal olarak iki açıdan yaklaşıp, çağdaşlarının yöntemin dışında 

tutmaya çalıştığı metafiziksel unsurları hesaba katmıştır. Böylece Leibniz, Descartes’ın 

yöntemini evrensel dil projesi için ilham verici bulsa da sonuçta geometrinin bir parçası 

olarak görür. Dolayısıyla meseleleri açıklamak açısından kuşatıcı bulmaz. Benzer şekilde 

Spinoza’nın doğayı saf bir geometrik nedensellikle açıkladığını ifade eder Leibniz ve 

bunu yanlış bulur. Ona göre doğanın bütünü en nihayetinde Tanrı’nın en iyi ilkesine göre 



 

78 

 

işlemektedir ve bu ilkenin zorunluluğu da geometrik değil metafiziksel bir zorunluluktur. 

Leibniz, bu ilke sayesinde, bir şeyin neden olduğu biçimiyle var olduğu sorusuna cevap 

verebileceğimizi düşünür. 

Bir diğer konu ise mantık ve metafizik ilişkisinin kendisinden sonraki felsefeye 

etkisidir. Bu etkilerin hem bilimsel hem de politik teorilere yansımış olması, Leibniz’in 

kendi dönemindeki krizlere hem bilimsel hem de politik açıdan yaklaşmasının adeta bir 

sonucu gibidir. Temel etki, epistemolojik teoriler açısından olmuştur. Akılsal ve olgusal 

hakikat ayrımı, sonrasında epistemolojinin gündemini meşgul eden analitik ve sentetik 

bilgi ayrımı açısından kritik bir başlangıç olmuştur. Epistemolojideki analitik ve sentetik 

bilgi ayrımı daha öncesinde de ifade edildiği gibi; bir önerme, içerdiği kavramları 

itibariyle bir özdeşliği mi tekrar ediyor yoksa bir sentez mi kurmaktadır? sorusunun 

etrafında şekillenir. Dolayısıyla tartışılan konu, bir önermenin yeni bir şey söyleyip-

söyleyemediği ve o önermenin deneyimi gerektirip-gerektirmediği yönündedir. Bu ise 

Leibniz’in akılsal ve olgusal hakikat ayrımı üzerinden tartıştığı konuya paraleldir. 

Nitekim Leibniz, önermelerin iki farklı ilke üzerinden hakikatle temas ettiğini 

vurgularken analitik-sentetik bilgi tartışmasına biçim kazandırmıştır. Öyle ki bu tartışma 

Kant felsefesinin önemli bir kısmını oluşturmaktadır. Hatırlanacağı üzere Kant’ın, hem 

bilgiyi analiz eden hem de yeni bilgi ekleyen bir yapının peşinde olduğunu görmüştük. 

Bu sebeple Kant açısından gündeme gelen şey, birbirleri ile bağlantısı kurulan a priori-a 

posteriori ve analitik-sentetik ikilemlerinin farklı kombinasyonlarıdır. Kant bu 

kombinasyonlar üzerinden yargının hem genel geçer ve zorunlu oluşunu, hem de yalnızca 

analiz işleviyle sınırlandırılması yerine bilginin içeriğini de genişletmesini yakalamak 

ister. Kant için doğru kombinasyon sentetik a prioridir. Nitekim bu sentetik a priori 

yargıların, duyularımızla karşıladığımız nesneler dünyasının bilgisini bilimsel ölçütlerle 

ortaya koyacağını düşünür. Kant sentetik a priori yargıların olanağını ise mantık ve 

matematik gibi formel bilimler başta olmak üzere, fizik gibi doğa bilimler içerisinde 

karşılamak ister. Tam da bu sebeple Kant sentetik a prioriyi, hem bilimin yargılarını 

temellendirebilmek hem de klasik metafiziğin açmazlarını gösterebilmesi açısından 

oldukça önemli bulur. Böylece Leibniz’in analizi, Kant felsefesi açısından önemli bir 

çıktı sunmuş olsa da Kant bu çıktıyı Leibniz gibi metafiziğin lehine değerlendirmemiştir. 

Bunun yanı sıra, Leibniz’in akılsal-olgusal hakikat ayrımı, 20. Yüzyılda siyaset 

felsefesi açısından da ilham verici olmuştur. Mesela 20. Yüzyılın önemli 



 

 

79 

 

teorisyenlerinden Hannah Arendt, hakikat ve politikanın birbirini dışlayan iki kavram 

olduğunu ve doğruluğun politik bir değer taşımadığını ifade ederken, bu görüşlerini 

Leibniz’in akılsal-olgusal hakikat ayrımına dayandırdığını ve Leibniz’in söz konusu 

ayrımını siyasal açıdan değerlendirdiğini ifade eder. Arendt’e göre politik alan olgusal 

hakikatler üzerinden şekillenir. Böylece her bir olgunun, kişiden kişiye ve toplumdan 

topluma farklı yorumlandığını çünkü olgunun, insanın eylem alanında açığa çıktığını 

belirtir. Dolayısıyla Arendt’e göre olgusal hakikatlerin çarpıtılmaya açık olmasından 

dolayı yalan, politikanın önemli bir aracı haline gelmiştir. Arendt için bu çarpıtma, akılsal 

hakikatlerde olduğu gibi zıddı ile çürütülmesi mümkün olmadığı için politik alanda 

örgütlü yalan eylemi başlar. Görüldüğü gibi Leibniz’in akılsal ve olgusal hakikate yönelik 

analizi, Arendt’in modern siyasal araçların işleyişini açıklamasında önemli bir model 

olmuştur. Bu ise Leibniz’in, kendisinden sonraki bir başka etkisini gösterir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

80 

 

KAYNAKÇA 

Ağaoğulları, Mehmet Ali. vd., Sokrates'ten Jakobenlere: Batı'da Siyasal Düşünceler, 

İstanbul: İletişim Yayınları, 2015. 

Akarsu, Bedia. Felsefe Terimleri Sözlüğü, Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları, 1975. 

Altınörs, Atakan. “Bir İdeal Dil Projesi Olarak Characteristica Universalis”, Felsefe 

Dünyası, 51, (2010). 

Antognazza, Maria Rosa. Leibniz, çev. Orhan Düz, İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2013. 

Aristoteles, Metafizik, çev. Ahmet Arslan, İstanbul: Sosyal yayınları, 2014. 

Aristoteles, Organon III, Birinci Analitikler, çev. H. Ragıp Atademir, İstanbul: Millî 

Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1996. 

Aristoteles, Organon IV, İkinci Analitikler, çev. Ragıp Atademir, İstanbul: Millî Eğitim 

Bakanlığı Yayınları, 1996. 

Arslan, Ahmet. İlk Çağ Felsefe Tarihi: Helenistik Dönem Felsefesi: Epikurosçular, 

Stoacılar, Septikler, İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2019. 

Arthur, Richard T. W. Classic Thinkers: Leibniz, Malden, MA: Polity Press, 2014. 

Atademir, Hamdi Ragıp. Aristo’nun Mantık ve İlim Anlayışı, Ankara: Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1974. 

Aydın, Mehmet S. Din Felsefesi, İzmir: İzmir İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2012. 

Bacon, Francis. Novum Organum, çev. Sema Önal Akkaş, İstanbul, Say Yayınları, 2012. 

Barker, Stephen F. Matematik Felsefesi, çev. Yücel Dursun, Ankara: İmge Kitabevi 

Yayınları, 2017. 

Bender, Sebastian. “Is Leibniz’s Principle of the Identity of Indiscernibles Necessary or 

Contingent?”, Philosophers' Imprint, 19, 42, (2019), 1-20. 

Bobro, Marc. "Leibniz on Causation", The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 

2021 Edition), Edward N. Zalta (ed.), URL = 

<https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/entries/leibniz-causation/>.  

Boutroux, Emile. Leibniz, Hayatı ve Felsefesi, çev. Atakan Altınörs, İstanbul: Bilge 

Kültür Sanat Yayınları, 2017. 

Bumin, Tülin. Tartışılan Modernlik Descartes ve Spinoza, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 

2010. 

Cevizci, Ahmet. Bilgi Felsefesi, İstanbul: Say Yayınları, 2015. 

Cevizci, Ahmet. Paradigma Felsefe Sözlüğü, İstanbul: Paradigma Yayıncılık, 2005. 

Copleston, Frederick. Leibniz, çev. Aziz Yardımlı, İstanbul: İdea Yayınları, 2013. 

Çevikbaş, Sebahattin. “Bir Şeyin, Başka Her Şeyden Ayırt Edilebilirliğini Sağlayan İlke: 

Bireyleşim (Aristoteles, A. Thomas, D. Scotus, Leibniz)”, Atatürk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 7, (1), (2006). 1-20. 

Çevikbaş, Sebahattin. Leibniz ve Felsefesi. Konya: Çizgi Kitabevi, 2006. 

Çüçen, A. Kadir. Bilgi Felsefesi, Bursa: Asa Kitabevi, 2005. 

Çüçen, A. Kadir. Mantık. İstanbul: Sentez Yayıncılık, 2016. 

Deleuze, Gilles. Kant Üzerine Dört Ders, çev. Talat Kılıç, İstanbul: Kabalcı Yayınları, 

2015. 



 

 

81 

 

Deleuze, Gilles. Leibniz Üzerine Beş Ders, çev. Ulus Baker, İstanbul: Kabalcı Yayınları, 

2007. 

Denkel, Arda. Bilginin Temelleri, İstanbul: Doruk Yayıncılık, 2003. 

Descartes, Renatus. Felsefenin İlkeleri, çev. Mesut Akın, Ankara: Say yayınları, 2018. 

Descartes, Renatus. Metafizik Üzerine Düşünceler, çev. Çiğdem Dürüşken, İstanbul: 

Kabalcı Yayınevi 2013. 

Descartes, Renatus. Yöntem Üzerine Konuşma, çev. Çiğdem Dürüşken, İstanbul: Kabalcı 

Yayıncılık, 2013. 

Descartes, Rene. Meditations on First Philosophy: With Selections from the Objections 

and Replies, (trans. Michael Moriarty), New York: Oxford University Press Inc., 

2008. 

Eco, Umberto. Avrupa Kültüründe Kusursuz Dil Arayışı, çev. Kemal Atakay, İstanbul: 

Literatür Yayıncılık, 2004. 

Eisner, Binyamin. “Leibniz’s Dual Concept of Probability”, Journal of Modern 

Philosophy, 4(1):17, (2022), 1-20. 

Hasırcı, Nazım. “Kıyasta Orta Terim”, Felsefe Dünyası, 45, (2007), 139-153. 

Hentsch, Thierry. Hayali Doğu: Batı'nın Akdenizli Doğu'ya Politik Bakışı, çev. Aysel 

Bora, İstanbul: Metis Yayınları, 1996. 

Iltis, Carolyn. “Leibniz and the Vis Viva Controversy”, Isis, 62,1, (1971), 21-35. 

Jorgensen, Larry M. “The Principle of Continuity and Leibniz’s Theory of 

Consciousness”, Journal of the History of Philosophy, 47, 2 (2009), 223–248. 

Kahveci, Kutsi. “Evrensel Karakterizm Üzerine/On Universal Characterism”, Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 2, (28-29), (2002), 299-311. 

Kahveci, Kutsi. Gottfried Wilhelm Leibniz Felsefesinde Bilgi Teorisi ve Mantık, Ankara: 

Berikan Yayınevi, 2012. 

Kant, Imanuel. Prolegomena, çev. İoanna Kuçuradi-Yusuf Örnek, Ankara: Türkiye 

Felsefe Kurumu Yayınları, 2000. 

Koyre, Alexandre. Yeniçağ Biliminin Doğuşu, çev. Kurtuluş Dinçer, Gündoğan 

Yayınları: Ankara, 2000. 

Lee, Stephen J. Avrupa Tarihinden Kesitler; 1494-1789, çev. Ertürk Demirel, Ankara: 

Dost Kitabevi, 2004. 

Lehrer, Keith. Theory of Knowledge, Boulder: Westview Press Inc., 1990.  

Leibniz, G. W. “A New System of the Nature and Communication of Substances, and of 

the Union of the Soul and Body”, in Philosophical Essays, trans. and edit. Roger 

Ariew and Daniel Garber, İndianapolis/Cambridge: Hackett Publishing Company 

inc., 1989. 

Leibniz, G. W. “From the Letters to de Volder; Leibniz to de Volder, 20 June 1703” in 

Philosophical Essays, trans. and edit. Roger Ariew and Daniel Garber, 

İndianapolis/Cambridge: Hackett Publishing Company inc., 1989. 

Leibniz, G. W. “From the Letters to Thomas Burnett, on Substance” in Philosophical 

Essays, trans. and edit. Roger Ariew and Daniel Garber, İndianapolis/Cambridge: 

Hackett Publishing Company inc., 1989.  



 

82 

 

Leibniz, G. W. “On Contingency” in Philosophical Essays, trans. and edit. Roger Ariew 

and Daniel Garber, İndianapolis/Cambridge: Hackett Publishing Company inc., 

1989. 

Leibniz, G. W. “On Freedom and Possibility”, in Philosophical Essays, trans. and edit. 

Roger Ariew and Daniel Garber, İndianapolis/Cambridge: Hackett Publishing 

Company inc., 1989. 

Leibniz, G. W. “On the Ultimate Origination of Things” in Philosophical Essays, trans. 

and edit. Roger Ariew and Daniel Garber, İndianapolis/Cambridge: Hackett 

Publishing Company inc., 1989. 

Leibniz, G. W. “Postscript of a Letter to Basnage de Beauval”, in Philosophical Essays, 

trans. and edit. Roger Ariew and Daniel Garber, İndianapolis/Cambridge: Hackett 

Publishing Company inc., 1989. 

Leibniz, G. W. “Preface to a Universal Characteristic” in Philosophical Essays, (trans. 

and edit. Roger Ariew and Daniel Garber), (İndianapolis/Cambridge: Hackett 

Publishing Company inc., 1989), 

Leibniz, G. W. “Preface to the New Essays” in Philosophical Essays, trans. and edit. 

Roger Ariew and Daniel Garber, İndianapolis/Cambridge: Hackett Publishing 

Company inc., 1989. 

Leibniz, G. W. “Primary Truths” in Philosophical Essays, trans. and edit. Roger Ariew 

and Daniel Garber, İndianapolis/Cambridge: Hackett Publishing Company inc., 

1989. 

Leibniz, G. W. and Samuel Clarke, “Leibniz's Second Letter, Being an Answer to Clarke's 

First Reply” in Correspondence, edit. Roger Ariew, İndianapolis/Cambridge: 

Hackett Publishing Company inc., 2000. 

Leibniz, G.W. Principles of Nature and Grace Based on Reason, in Philosophical Papers 

and Letters, trans. Leroy E. Loemker, Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 

1989. 

Leibniz, G.W. Theodicee Ya Da Tanrının Haklı Kılınması, çev. Levent Özşar, Bursa: 

Biblos Kitabevi Yayınları, 2016. 

Leibniz, G.W.F von. Discourse on Metaphysics: Correspondence with Arnauld, and 

Monadology, trans. George R. Montgomery, Chicago: The Open Court Publishing 

Co., 1902. 

Leibniz, Gottfried Wilhelm. “A Brief Demonstration of a Notable Error of Descartes and 

Others Concerning a Natural Law, According to Which God Is Said Always To 

Conserve the Same Quantity of Motion; a Law Which They Also Misune in 

Mechanics”, in Philosophical Papers and Letters, trans. Leroy E. Loemker, 

Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1989. 

Leibniz, Gottfried Wilhelm. “Critical Thoughts on the General Part of the Principles of 

Descartes” in Philosophical Papers and Letters, trans. Leroy E. Loemker, 

Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1989. 

Leibniz, Gottfried Wilhelm. “Letters To Nicolas Remond: July 1714” in Philosophical 

Papers and Letters, trans. Leroy E. Loemker, Dordrecht: Kluwer Academic 

Publishers, 1989. 



 

 

83 

 

Leibniz, Gottfried Wilhelm. “That a Most Perfect Being Exists” in Philosophical Papers 

and Letters, trans. Leroy E. Loemker, Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 

1989. 

Leibniz, Gottfried Wilhelm. Monadoloji: Metafizik Üzerine Konuşma, çev. Atakan 

Altınörs, İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayınevi, 2014. 

Leibniz, Gottfried Wilhelm. New Essays Concerning Human Understanding, trans. 

Alfred Gideon Langley, Chicago: The Open Court Publishing Co., 1916. 

Look, Brandon C. "Gottfried Wilhelm Leibniz", The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy, (Spring 2020 Edition), Edward N. Zalta (ed.), URL = 

<https://plato.stanford.edu/archives/spr2020/entries/leibniz/>. 

Maurer, Armand. “Nicolaus Cusanus” çev. Feyza Demir Çiçek, Felsefe Dünyası Dergisi, 

74, (2021), 300-312. 

Melamed, Yitzhak Y. and Martin Lin, "Principle of Sufficient Reason", The Stanford 

Encyclopedia of Philosophy (Summer 2021 Edition), Edward N. Zalta (ed.), URL 

= <https://plato.stanford.edu/archives/sum2021/entries/sufficient-reason/>. 

Meral, Yasin. “Spinoza’nın Teolojik-Politik İncelemesi’nde Tanah Eleştirisi” 

Mukaddime, 6, (1), (2015), 19-45. 

Muhtaroğlu, Nazif. “What is Wrong with Concurrentism?”, Kaygı, Uludağ Üniversitesi 

Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi, 23, (2014). 129-144. 

Öner, Necati. Bilginin Serüveni, Ankara: Vadi Yayınları, 2005. 

Özlem, Doğan. Mantık, İstanbul: İnkılap Yayıncılık, 2004. 

Pruss, Alexander R. The Principle of Sufficient Reason: A Reassessment, Cambridge: 

Cambridge University Press, 2006. 

Russ, Jacqueline. Avrupa Düşüncesinin Serüveni; Antik Çağlardan Günümüze Batı 

Düşüncesi, çev. Özcan Doğan, Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2012. 

Sarı, Mehmet Ali. “Francis Bacon ve Galileo’nun Bilim ve Yöntem Tasarımları”, Felsefe 

Dünyası, 52, (2010), 208-229. 

Spinoza, Benedict De. Theological-Political Treatise, edit. Jonathan Israhel, trans. 

Michael Silverthorne and Jonathan Israhel, Cambridge: Cambridge University 

Press, 2007. 

Spinoza, Benedictus De. Ethica, çev. Çiğdem Dürüşken, İstanbul: Kabalcı Yayıncılık, 

2013. 

Spinoza, Benedictus De. The Principles of Descartes' Philosophy, trans. Halbert Hains 

Britan, Chicago: The Open Court Publishing Co., 1961. 

Tepe, Harun. Platon’dan Habermas’a Felsefede Doğruluk Ya Da Hakikat, İstanbul: 

BilgeSu Yayınları, 2016. 

Topakkaya, Arslan. “Tarihsel Süreçte Kilise Siyaset İlişkisi ve Günümüze Yansımaları”, 

Temaşa Erciyes Üniversitesi Felsefe Bölümü Dergisi, 6, (2017), 11-31. 

Topdemir, Hüseyin Gazi. “Francis Bacon’ın Bilim Anlayışı”, Felsefe Dünyası, 30, 

(1999), 51-68. 

Weber, Alfred, Felsefe Tarihi, çev. H. Vehbi Eralp, İstanbul: Sosyal Yayınları, 1998. 

Wootton, David. Bilimin İcadı: Bilim Devrimi’nin Yeni Bir Tarihi, çev. Nurettin 

Elhüseyni, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2019. 

Yeşilot, Gürsel. ve Deniz Sönmez, Soyut Matematik, Ankara: Nobel Yayıncılık, 2018. 



 

84 

 

Yıldırım, Ali. “Nicolaus Cusanus” içinde Doğudan Batıya Düşüncenin Serüveni: 

Antikçağ Yunan ve Ortaçağ Düşüncesi, ed. Celal Türer, Hakan Olgun, 951-956, 

İstanbul: İnsan Yayınları, 2015.  

Yıldırım, Cemal. Bilim Felsefesi, İstanbul: Remzi Kitabevi, 2010. 


