MISIR’DA ARAP MILLIYETCI FIKIRLERIN OLUSUMUNDA,

ISLAMI MODERNIZM VE RESID RIZA

SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU

TOBB EKONOMI VE TEKNOLOJI UNIVERSITESI

AZRA TOKER

TARIH

YUKSEK LISANS TEZI

NISAN 2023



Bu Yiksek Lisans Tezinin Yiiksek Lisans derecesi i¢in gereken tiim kosullar1 yerine

getirdigini onaylarim.

Prof. Dr. Serdar SAYAN
Sosyal Bilimler Enstitls

Madurd

Bu ¢alismay1 okudugumu ve calismanin kapsam ve igerik olarak Sosyal Bilimler
Enstitlisti Tarih Ana Bilim Dali’nda bir Yiiksek Lisans Tezi olabilecek yeterlilikte

olduguna kanaat getirdigimi onayliyorum.

Yilksek Lisans Tezi Danismani
Prof. Dr. Hilmi DEMIR

(TOBB ETU, Tarih)

Yiiksek Lisans Tezi Uyeleri

Prof. Dr. Evgenia KERMELI UNAL

(Hacettepe Universitesi, Tarih)

Dog. Dr. Burak Bilgehan OZPEK
(TOBB ETU, Siyaset Bilimi ve Uluslararasi Hiskiler)




Tez i¢indeki biitiin bilgilerin etik davranis ve akademik kurallar ¢ercevesinde elde
edilerek sunuldugunu, ayrica tez yazim kurallarina uygun olarak hazirlanan bu

calismada her tiirlii kaynaga eksiksiz atif yapildigini bildiririm.

Azra TOKER



0z

MISIR’DA ARAP MILLIYETCI FIKIRLERIN OLUSUMUNDA,
ISLAMI MODERNIZM VE RESID RIZA

Azra TOKER
Yiiksek Lisans, Tarih
Tez Danismani: Prof. Dr. Hilmi DEMIR

Arap milliyet¢iliginin nerede nasil bagladigina yonelik tartismalar heniiz bir sonuca
ulasmamis gozikkmektedir. Ayrica 19. yiizyilin sonlarinda Miisliman Araplar
arasinda milliyetgi fikirlerin olusumunda Islami modernistlerin sdylemlerinin
etkilerinin de cok fazla galisiimadigini sdyleyebiliriz. Islami modernistler hakkinda
yapilan c¢alismalar onlarin daha ¢ok teolojik goriislerine, Islam hukuku (fikh)
alanindaki reformlarma yer vermekte olup onlarin siyasi ve milliyetgi fikirlerle olan
iliskileri Uzerinde pek durulmamistir. Bu sebeple, elinizdeki bu ¢alisma aradaki
baglantiy1 analiz etmek adina Misir’da 19. yiizy1l itibariyle olusan ortama ve Islami
modernistlerin fikirlerinin olusumuyla iligkisine odaklanmistir. Bununla birlikte
Islami modernistlerin fikirlerinin 20. yiizyilin baslarinda Miisliiman Araplar arasinda
etnik bilincin ve milliyet¢i fikirlerin olusumuna nasil etki ettigi konusu da bu baglama
yerlestirilecektir. Bu dogrultuda calismamizda Islami modernizmin giiclii
savunucusu Resid Riza’nmn, Islam reformu, Islam birligi, somiirgecilik, Osmanl
yonetimi, hilafet, Araplar ve milliyetcilik Gzerine olan soylemleri incelemeye
alinmigtir. Misir’daki ortamin ve donemin genel konjonktiiriiniin Resid Riza’nin
fikirlerinin olusumunda oynadigi rolii incelemek adina ¢alismamizda kiiltiirel analiz
yontemi tercih edilmis olup; ilk 6nce Kavalali Mehmet Ali Pasa donemiyle baslayan
Misir modernlesmesinden, I. Diinya Savasi’'na kadar Misir’daki Ingiliz idaresi

incelenmis, ardindan Islami modernizm ve Resid Riza’nin fikirleri ele alinmustir.

Anahtar Kelimeler: Misir, Arap Milliyetgiligi, Islami Modernizm, Resid Riza



ABSTRACT

ISLAMIC MODERNISM AND RESHID RIZA IN THE FORMATION OF ARAB
NATIONALIST IDEAS IN EGYPT

Azra TOKER
Master of Arts, Historry
Supervisior: Prof. Hilmi DEMIR

Discussions on where and how Arab nationalism started seems to have not reached a
conclusion yet. Also, we can say that the effects of the discourses of Islamic
modernists on the formation of nationalist ideas among Muslim Arabs at the end of
the 19th century were not studied much. In addition, studies on Islamic modernists
mostly focus on their theological views and reforms in the field of Islamic law (figh),
and their relations with political and nationalist ideas have not been emphasized
much. For this reason, this study focuses on the environment in Egypt as of the 19th
century and its relationship with the formation of Islamic modernists' ideas in order
to analyze the link. However, the issue of how the ideas of Islamic modernists
influenced the formation of ethnic consciousness and nationalist ideas among Muslim
Arabs in the early 20th century will also be placed in this context. At this point, in
our study, the discourses of Resid Riza, a strong defender of Islamic modernism, on
Islamic reform, Islamic unity, colonialism, Ottoman rule, caliphate, Arabs and
nationalism were examined. In order to examine the role played by the environment
in Egypt and the general conjuncture of the period in the formation of Resid Riza's
ideas, the method of cultural analysis was preferred in our study and firstly, the
modernization of Egypt, which started with the period of Kavalali Mehmet Ali Pasha,
to the British administration in Egypt until the World War | was discussed and then,

Islamic modernism and the ideas of Resid Riza were discussed.

Key Words: Egypt, Arab Nationalism, Islamic Modernizm, Resid Riza



TESEKKUR SAYFASI

Saygideger Danismanim Prof. Dr. Hilmi DEMIR Hocama, Yiiksek lisans tez
calismam boyunca verdigi rehberlik, destek ve degerli Onerileri icin sonsuz
tesekkdirlerimi sunarim. Ayrica, her zaman yanimda oldugunuz i¢in tesekkiir ederim.
Ayrica, tim egitim hayatim boyunca kapisin1 her daim acik tutan ve yol gosteren
Boliim Baskanimiz Yrd. Dog. Dr. Yavuz OZGULDUR Hocama tesekkiirlerimi
iletmek istiyorum. Sizin dnderliginizde aldigim egitim, bu ¢calismanin temel taslarini
olusturdu. Sizin cesaretlendiren sozleriniz ve desteginiz olmadan bu basariya
ulagmak miimkiin olmazdi.

Saygideger, jiri tiyelerimiz Prof. Dr. Evgenia KERMELI UNAL ve Dog. Dr.
Burak Bilgehan OZPEK Hocalarimiza da degerli katkilari igin tesekkiirlerimi
sunmak istiyorum. Onlarin elestirileri tezimizin kalitesini artirmak adina 6nemli birer
yol gosterici oldu.

Ayrica bu siiregte hem manevi olarak yanimda olan hem de ellerinden geldigince
bana destek olan arkadaslarim, Feyza YUKEN, Okan HORZUM ve lisans
hayatimdan beri beraber c¢alisigim calisma arkadasim Biilent ENDURLUK e
tesekkiir etmek istiyorum.

En 6nemlisi, her zaman yanimda olan, her kararimda bana inanan ve her adimda
destegini asla esirgemeyen sevgili ebeveynlerim  Gulgin  ve Levent
KURTARANER e ve bu siirecgte sevgisi ve sabriyla bana destek olan kardesim Baha
KURTARANER’e en igten tesekkiirlerimi sunuyorum. Sizlerin sonsuz sevgi ve
destekleri, benim icin her seyin Otesindedir. Bana olan sevginiz, inanciniz ve
desteginiz i¢in hayatim boyunca sizlere minnettar olacagim.

Son olarak, bu zorlu yolda umudu kaybettigim zamanlarda karsima g¢ikan ve
yolumu kaybettigim zamanlarda bana 1sik olan ve bu yola neden ¢iktigimi bana her
daim animsatan sevgili esim Burak TOKER’e tesekkiir etmek istiyorum. Senin
sevgin, sabrin ve inancin olmasaydi, bu calismay1 tamamlamak icin gereken giicii
kendimde bulmak c¢ok daha zor olurdu. Bana inandigin ve zor zamanlarda 1s1g1m
oldugun i¢in sana minnettarim.

Tiim destekleriniz, katkilarimiz ve sevginiz i¢in hepinize bir kez daha tesekkiir

ederim. Sizin varligmiz ve bana olan inanciniz bu basarinin en biiyiik kaynagidir.

Vi



ICINDEKILER

INTIHAL SAYFASL....oiiuiteiiiceeece ettt et iii
OZ oottt iv
ABSTRACT ettt ettt v
TESEKKUR SAYFAS ...ttt eeeae et en st en s n e Vi
ICINDEKILER .....cocviiiiiiieietiicicce ettt vii
BOLUM Lottt ettt sttt sttt 1
GIRIS oottt 1
1.1, KAYNAKIAT ... s 4
1.2, MEIOAOIOJI ...t 10
BOLUM .ottt ettt ettt et en et 13
ARAP MILLIYETCILIGININ DOGUSUNA YONELIK TEORILER .................. 13
BOLUM T ottt ettt ettt 37
MISIR’DA MODERNLESME VE MILLIYETCILIK .......ocoovviiiiccccceecee. 37
3.1. Misir’da Kavalali Mehmet Ali Pasa Donemi........cccccoocvvieiiiiiiec e, 38
3.1.a. ASKEri REFOIMIAT........ociiiicicee e 39
3.1.b. EKonomik RefOrmIar...........cccooviiiiiiiiicice s 40
3.1.c. Burokratik RefOrmlar ...........ccccooveiiiiiiiie e 43
3.1.d. Egitim Alaninda Yapilan Reformlar............cccoooiiiiiiii 45

3.2. Kavalali Mehmet Ali Pasa’dan ingiliz Yonetimine MISIr ...........cccoeveevrnnen 49
3.3. Misir’da Osmanli ve ingiliz Ortak Yonetimi (1882-1914) ......ccccvvvvevernnnen. 56
BOLUM IV .ottt sttt ettt an et 67
ISLAMI MODERNIZM, RESID RIZA VE ARAP MILLIYETCILIGI ................. 67
4.1. Resid Riza ve Islami MOdernizim............c.cccueuerererecceeeeeseseceeees e 79
BOLUM V oottt ettt bttt 97
SONUC . ettt b e ae e be e st e e bt e e ab e e nae e et e e ebe e e neee e 97
KAYNAKGCA bbbttt et n e e e 101

vii



BOLUM I

GIRIS

Osmanli imparatorlugu’nun 16. yiizyilda Arap topraklarini ele gegirmesinden
itibaren, imparatorluk biinyesinde yasayan Araplar i¢in devletin Miisliiman bir devlet
olmas1 ve sultanin ayn1 zamanda halife olmasi, onlar1 devlete baglayan en onemli
unsur olmustur. Buna ragmen, 19. yiizy1lin ikinci yarisi itibariyle Arap vilayetlerinde
cesitli sebeplerle ortaya ¢ikan Arap milliyetgi fikirlerin, 20. ylizyilin basinda Araplar
arasinda ayriliker fikirlere dontistiigii goriilmektedir.

Arap milliyetgiliginin dogusu ile ilgili, nerede ve ne zaman basladigina yonelik
literatiirde hala tartismalar devam etse de Araplar arasinda milliyetci fikirlerin ortaya
¢ikmasini tetikleyen sebeplerin en basinda siiphesiz, Osmanli Imparatorlugu’nun 18.
yuzyilin sonlarina dogru Arap vilayetlerindeki otoritesinin azalmasiyla olusan gii¢
boslugunun Ingiliz ve Fransizlarin emperyalist politikalarma imkan saglamasi
gelmektedir. Ozellikle 1798’de Fransa’nin  hem Ingilizlerin sdmiirgeleriyle
baglantisint kesmek hem de Misir ekonomisini yonetmek amaciyla Misir’1 iggal
etmesiyle Osmanli’nin Arap Vilayetlerinde dengeler bozulmustur. Daha sonrasinda
Kavalali Mehmet Ali Pasa’nin valiligi doneminde yapilan reformlar ile Osmanli
kontroliinden zamanla uzaklasan Misir’da, ingilizler ve Fransizlar arasida bir giic
yaris1 baglamis, yiriittiikleri emperyalist politikalar sonucunda ise bélgede yabanci
karsithg1 ve ‘Miswr Miswrlilarindir’ fikirleri ortaya ¢ikmigtir. Bir diger etken ise, 19.
ylizy1l sonuna dogru Arap cografyasinda batili tarzda egitim veren kurumlarin ve
misyoner okullarinin sayilarinin  artmasiyla batili fikirlerin bdlgede giderek
yayimasidir. Ayrica bu okullarda egitim alanlarin, Arap dili ve kiiltiiriiniin 6nemine

dikkat cekmeleri Gizerine Arap edebi uyanisi baglamis ve bu hareket ile bati dillerindeki
1



birgok eser Arapcaya cevrilirken, Arapga yayimlanan gazete ve dergilerin de artmasi,
Araplar arasinda milliyetci fikirlerin giiglenmesine imkan tanimistir. Araplar arasinda
milliyet¢i fikirler bu ortamda yayilmaya baslasa da bu fikirler ancak I. Dinya
Savasi’na dogru ayrilik¢1 boyutlara ulasmistir. Bu noktada Araplar arasinda Arap
milliyet¢i ve ayrilikgr fikirlerin yayginlasmasi ve kabul gormesinde, 1908 yili
itibariyle Ittihat ve Terakki Cemiyeti’nin yonetimi ele almas1 ve sonrasinda baslattig
Pan-Turanc1 politikalar da tetikleyici rol oynamustir.

Kavalali Mehmet Ali Pasa doneminde yapilan reformlarin sonucunda Misirli
Araplar ile Osmanli Misir elitleri arasinda kat1 ayrim baslamis ve zaman igerisinde
Araplarm Misir’daki konumu giderek deger kaybetmistir. Hidiv Ismail Pasa ve Tevfik
Pasa donemlerinde iilkede Ingilizler basta olmak {izere yabanci devletlerin etkinliginin
artmasiyla, 1879 yili itibari ile Urabi Pasa Onderliginde Misir’da milliyetgi
gruplasmalar ve yabanci karsit1 hareketler bag gostermistir.

Bu siiregte, bir zamanlar Islam’1n siyasi birligi i¢in eylemlerde bulunan Cemaleddin
el-Afgani’nin® yoldas1 olan Muhammed Abduh’un? islam’da modernlesmeci fikirleri,
giderek Islami unsurlarla Arap kimligini pekistirmeye ve Arap kimligine siyasi anlam
kazandirmaya baslamigtir. Muhammed Abduh’un bu fikirlerinin hem savunucusu hem
de gelistiricisi ise siiphesiz en biiyiik 6grencisi Muhammed Resid Riza (1865-1935)
olmustur. Resid Riza, otuz alt1 y1l boyunca diizenli olarak ¢ikardigi el-Menar dergisi
ve bu dergide yazmis oldugu makalelerle hem Pan-Islamist fikirleri hem de Arap

Milliyetei fikirleri etkilemis bir diisliniirdiir. Resid Riza, 6zellikle fikih, hilafet ve

1 «Seyyid Cemaliiddin Muhammed b. Safder el-Efgani el-Huiseyni (1838-1897) Islami uyams: etkileyen
XIX. yiizyll fikir ve siyaset adamlarimdan™ detaylh biyografi i¢in bkz. Hayreddin KARAMAN,
"EFGANI, Cemaleddin", TDV Isldm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/efgani-
cemaleddin (13.02.2023).

2 “Muhammed Abduh b. Hasen Hayrillah et-TUrkmani el-Musri (1849-1905) Misirl Islam diigiiniirii,
yenilik hareketinin onciilerinden” detayh biyografi icin bkz. M. Sait OZERVARLI, "MUHAMMED
ABDUH", TDV Islam Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/muhammed-abduh (13.02.2023).

2



devlet hakkindaki fikirleri ile Misir’da gelisen Islami reformizmin en 6nemli diisiindirii
olmus, ayni zamanda Misir’da Osmanli’ya kars1 gelisen milliyet¢i fikirlerin de
kendisine gelenekten destek bulmasina imkan saglamistir. Bu yoniiyle Misir’da
gelisen Arap milliyetci fikirlerle Resid Riza’nin iligkisini sorgulamak ve ortaya
cikarmak Misir siyasi tarihini anlamak agisindan da oldukg¢a 6nemli goziikmektedir.

Literatiirde Arap milliyet¢iliginin dogusuna yonelik ortaya konan caligmalar
incelendiginde, 19. yilizyilin sonlarinda Miisliman aydinlar arasinda yayilmaya
baslayan Islami modernizm fikirlerinin ve daha sonrasinda Arap cografyasinda
yasayan Miisliman gengler arasinda Arap etnik bilincinin artmasini ve yayilmasini
saglayan diistincelerin Arap milliyetciligine olan etkilerinin tizerinde pek durulmadigi
gorilmektedir. Bunun yani sira Misir’da Arap milliyetciliginin genellikle siyasi tarihin
bir parcas1 olarak ¢alisildig1 ve Muhammed Resid Riza’nin Islam birligi, hilafet ya da
devlet tizerine olan fikirlerinin ise genel olarak fikih ve Islami boyutu ile incelenerek
bu fikirlerin topluma ve siyasi ortama olan etkilerinin de c¢alisilmadigr fark
edilmektedir.

Tiim bu nedenlerden dolayi, bu ¢alismada asil olarak, Muhammed Resid Riza’nin
Islami reformist fikirlerinin, Misir’da Arap milliyetgiliginin yiikselisine nasil ve ne
derecede etki ettigi incelenmektedir. Bu baglamda ¢alismanin ilk béliimiinde 6nce
Arap milliyet¢iliginin dogusuna yonelik teorilere yer verilirken ardindan 19. yiizyilda
ve 20. ylizyilin ilk yarisinda, Kavalali Mehmet Ali Pasa’nin valiliginden I. Diinya
Savasi’na, Misir’in hem siyasi hem de toplumsal durumu anlatilmakta ve Misir’da
zamanla yiikselen yabanci karsithig1, Arap milliyet¢i hareketlerin ve fikirlerin yayilimi
ve siyasal gelisimi ele alinmaktadir. Calismanin son béliimiinde ise Muhammed
Abduh énciiliigiinde baslayan Islami Reformist fikirlerin Arap milliyetgiligine olan

etkileri de goz oniinde bulundurularak, 6zellikle Muhammed Resid Riza’nm Islami

3



reformist fikirleri, Islam birligi, hilafet, Araplar ve milliyetcilik Gzerine olan
sOylemleri ele alinarak, Misir’daki bu ortam ile onun fikirleri arasindaki etkilesim

analiz edilecektir.

1.1. Kaynaklar

Calismanin birinci boliimiinde ilk olarak “Millet” ve “Milliyetcilik” kavramlar1 bu
alanda en énemli isimler olan Anthony D. Smith, Ernest Gellner, Eric J. Hobsbawm,
Benedict Anderson, Etienne Balibar ve Immanuel Wallerstein’in yazilar1 ve bu alanda
ortaya konan birtakim tezler lzerinden hazirlanmigtir. Daha sonrasinda “Arap
milliyetciliginin dogusu” hakkinda literatlirdeki en 6nemli galismalar1 ortaya koyan
George Antonius 3, Zeine N. Zeine*, Albert Hourani® 6, Abd al-'Aziz Duri,’, Ernest
Dawn,?, Bessam Tibi® ve Hasan Kayali’'nin' eserleri bu boliimde incelenmistir. Bu
calismalarin en biiyiik ortak noktasi, Arap milliyetciligine dair giiniimiizde yaymlanan
birgok tez ve makalenin siklikla faydalandiklar1 ana eserler olmalaridir. Bu sebeple,
bu eserlerden burada kisaca bahsedilmek yerine, Arap milliyet¢iliginin dogusuna
yonelik ortaya konan teorilerin rahatca incelenip tartigsilabilmesi adma bu eserler
calismamizin birinci bolimiinde daha detayli sekilde ele alinmistir.

Calismanin ikinci boliimde ilk bolimde zikredilen Houreni, Dawn, Tibi gibi

isimlerin eserleri disinda, Misir’da modernlesme ve milliyet¢ilik tizerine kullanilan en

3 George Antonius, The Arab Awakening, The Story of the Arab National Movement, (New York: J. B.
Lippincott Company, 1939)

4 Zeine N. Zeine, Tiirk Arap Iliskileri ve Arap Milliyetciginin Dogusu, Cev. Emrah Akbas, (Istanbul:
Ark Kitaplari, 2020)

5 Albert Hourani, The Emerge of The Modern Middle East, (California: University of California Press,
1981)

& Albert Hourani, Cagdas Arap Diisiincesi, (Istanbul: Insan Yaymlari, 2014)

" Abd al-'Aziz. Duri, The Historical Formation of the Arab Nation, (New York: Routledge, 2012)

8 C. Ernest Dawn, Osmanliciliktan Arap¢iliga, (Istanbul: Yonelis Yaymlari, 1998)

% Bessam Tibi, Arap Milliyetciligi, (Istanbul: Yénelis Yayinlari, 1998)

10 Hasan Kayal, Jon Tiirkler ve Araplar Osmanhicilik, Erken Arap Milliyetciligi ve Islamcilik 1908-
1918, Cev. Tiirkan Yoney, (Istanbul: Tiirkiye Is Bankas1 Kiiltiir Yayinlari, 2018)

4



onemli kaynak Ozge Ozkog un Miswr’in Uzun 19. Yiizyil, Modernlesme, Merkezilesme
ve Ozerklik!! isimli ¢alismasi olmustur. Bu ¢alisma 6zellikle Tiirkge literatiirde 19.
ylizyilda Misir’da yasanan degisim ve doniisiim hakkinda karsilastigim en detayli
calisma olusmustur. Kendisinin de eserinin giris kisminda belirttigi iizere, literatlirde
baz1 isimlerce kabul goren (George Antonius gibi) Kavali Mehmet Ali Pasa
donemindeki modernlesmenin, Misir’da milliyet¢iligin dogusu olduguna dair tezi
reddederek, Misir’daki modernlesmenin, Istanbul’da yasanan modernlesmenin
izdisiimii oldugunu savunmaktadir. Bu dogrultuda eserinde 19. yiizyil boyunca
Misir’da yasanan hem siyasi hem de modernlesme {izerine yasanan degisimleri
detaylica incelemistir.

Calismanin iiglincii bolimiinde Albert Hourani, Bessam Tibi ve Ernest Dawn’in
eserleri, bu alanda yapilan ¢alismalar arasinda hem en detayli olanlar olmalar1 hem de
Ozellikle Cemaleddin Afgani, Muhammed Abduh ve Resid Riza’nin birgok yazisi
Uzerinden hatta yer yer birincil kaynaklarin cevirilerinin birebir alintilarina da yer
vermeleri sebebiyle siklikla kullanilmistir. Ozellikle literatiirde bugiine kadar Resid
Riza hakkindaki en kapsamli ve detayli ¢alisma olmasi sebebiyle Albert Hourani’nin
eseri yaptigimiz ¢aligma igin ¢ok biiyilk 6nem arz etmistir. Bunun disinda, Afgani,
Abduh ve Resid Riza’ya ait orijinal metinlerin ginimuze gore agir bir Arapga ile
yazilmis olmalari, maalesef bu c¢alismada ilk elden kullanilmalarina imkan
vermemistir. Bu isimler iizerine yapilan diger ¢caligmalarda da ayni duruma rastlanmis
olup, 0 ¢alismalarda da ¢ogunlukla Hourani, Tibi ve Dawn’m eserlerinin kaynak

olarak kullanildigi goriilmiistiir.

11 Ozge Ozkog, Miswr’in Uzun 19. Yiizyili, Modernlesme, Merkezilesme ve Ozerklik, (Istanbul: Ayrinti
Yayinlari, 2015)

5



Literatiirdeki pek ¢ok calismada rastlanmayan ancak Resid Riza hakkinda 6nemli
caligmalara imza atan Eliezer Tauber’in gesitli makaleleri bu bélimde kaynak olarak
ele alinmistir. Lakin bazi 6nemli ¢aligmalar1 ne yazik ki yazarin erisim taleplerimizi
kabul etmemesi sebebiyle incelememistir. Yazarin erisim saglanabilen eserleri “Three
Approaches, One Idea: Religion and State in the Thought of 'Abd al-Rahman al-
Kawakibi, Najib 'Azuri and Rashid Rida”*?, “Rashid Rida, Jews, and Zionism”,3
“Egyptian Secret Societes, 191171 ve “Rashid Rida’s Political Attitudes During
World War I’*° isimli gesitli dergilerde yayinlanan makaleleri olmustur.

Hayrettin Karaman’in ¢evirmis oldugu Resid Riza’nin Gergek /slam’da Birlik'®
eseri, bu bolimde sik kullanilan kaynaklardan bir tanesidir. Eserin ilk kisminda
Karaman, Resid Riza’nin eserlerini kaynak alarak Cemaleddin Afgani, Muhammed
Abduh ve Resid Riza’nin hayatlar ve fikirleri hakkinda detayli bir boliim yazmuistir.
Birincil kaynaklarin direkt kullanilmasindan dolay1 eserin bu kismi 6zellikle
caligmamizin biyografik kisimlarinin yazimi igin oldukga yararli olmustur. Eserin
ikinci yaris1 ise Riza’nin ayn1 isimde yayinladig: ve Islam hakkinda, biri muhafazakar
digeri yenilikgi iki kisi arasinda gegen karsilikli diyalog ve tartigsmalari igeren eserinin
cevirisinden olugsmaktadir. Ancak bu tartigmalar ¢gogunlukla fikih iizerine oldugu igin,

calismanin kapsaminin disinda kaldigindan dolay1 pek kullanilmamaistir.

12 Eliezer Tauber, “Three Approaches, One Idea: Religion and State in the Thought of 'Abd al-
Rahman al- Kawakibi, Najib 'Azuri and Rashid Rida”, British Journal of Middle Eastern Studies,
Taylor&Francis, 1994, Vol.12 No:2, 5.190-198.

13 Eliezer Tauber, “Rashid Rida, Jews, and Zionism”, The Journal of the Middle East and Africa,
2021, Volume: 12 Say1: 4, 5.405-424.

14 Eliezer Tauber, “Egyptian Secret Societies, 19117, Middle Eastern Studies, Taylor&Francis, Haziran
2006, Volume: 42, Say1:4, s. 603-623.

15 Eliezer Tauber, “Rashid Rida’s Political Attitudes During World War I”’, The Muslim World,
Vol.LXXXV No:1-2, Ocak-Nisan 1995, 5.107-121.

16 Resid Riza, (Cev.) Hayrettin Karaman, Gergek Islam da Birlik, (Istanbul: iz Yaymcilik, 2015)

6



Kullanilan bir diger eser, Resid Riza’nin kaleme almis oldugu Ittihad-: Osmani den
Arap Isyamina'” aslinda bir seyahatname olup, Riza’nin seyahatleri hakkinda yazdig
yazilarindan olusmakta olusmaktadir. Eserin cevirisini yapan Ozgiir Kavak, eserin
basinda Resid Riza hakkinda ¢ogunlukla onun diger yazilarini kaynak gostererek kisa
bir bilgilendirme boliimii hazirlamistir. Eserin geri kalani ise Resid Riza’nin yazilarina
ayrilmistir. Bu eserin ¢eviri olmasinin yaninda Ozgir Kavak’in, her bolimiin bashgina
dipnot vererek bu yazinin nerede ve ne zaman, hangi cilt ve sayida yayimlandigini not
diismiis olmasi olduk¢a faydali olmustur. Bu sayede Resid Riza’nin seyahatleri
sirasindaki diistincelerinin degisim ve gelisiminin 6zellikle el-Menar’daki yazilarina
nasil yansidigi rahatlikla gozlemlenebilir olmustur.

Resid Riza’ya ait kullanilan eserlerden bir digeri ise Hilafet'® isimiyle ilk kez 1923
yilinda kitaplastirilan aslinda Riza’nin 1922-1923 yillarinda, el-Menar'in 23. ve 24.
ciltlerinde hilafet hakkindaki yazmis oldugu yazilarini bir araya getirilmesinden olusan
calismasidir. Bu c¢alismada Riza, halifenin kimlerden ve nasil sekilde secilmesi
gerektiginden, halifenin gorevlerine, hilafetin gecerli ve gegersiz oldugu durumlara
bircok islami konuyu ele almistir. Bunlarin yani sira ara ara Tiirkler ve hilafet hakkinda
yorumlarda bulunmus, Mustafa Kemal’in bu dénemde Islam dini ile ilgili bazi
adimlarmm ve sozlerini de elestirmistir. Lakin bu eserin biiyiik bir kismi Islami
fikirlerini yansittigindan dolay1 bu ¢alismada ¢ok fazla kullaniimamuistir.

Tirkge literatiriinde Arap milliyetciliginin dogusu hakkinda 6zgiin ve detayli
calisma ilk Mehmet Akif Kiregci tarafindan yapilmistir. Baslangicindan GuUnlmiize

Arap Milliyetciligi'® isimli bu cahismasmda Kiregei, 19. yiizyllda Osmanlh

17 Resid Riza, (Cev.) Ozgiir Kavak, Ittihad-: Osmani’den Arap Isyanina, (istanbul: Klasik Yaymlari,
2007)

18 Resid Riza, (Cev) Mehmet Celen, Hilafet En biiyiik Onderlik, (istanbul: Mana Yayinlari, 2020)

19 Mehmet Akif Kiregci, Baslangicindan Giiniimiize Arap Milliyetciligi, (Ankara: Grafiker Yayimnlari,
2012)

7



cografyasinda Fransizlarin Misir’1 iggali ve agilan misyoner okullarinin etkilerinden
baslayarak, |. Diinya Savas1 sonras1 bélgede olusan yeni diizene, israil’in kurulusu ya
da Misir’da Hiir Subaylar darbesine ve oradan da 21. yiizyilda ¢ikan Arap Baharina
kadar birgok olay1 ele almistir. Bunun yani sira, millet ve milliyet¢ilik kavramlari ve
Arap milliyet¢iligine yonelik teorilere de g¢alismasinda yer vermistir. Ancak, bizim
caligmamizin asil kapsamu igerisinde kalan 19. ylzyil sonu 20. yiizyilin baslari,
Kirecci’nin eserinin ilk kisimlarinda kisaca Ozetlenirken, calismasinda Islami
modernizm ve bu siirecteki roll Uzerine herhangi bir incelemeye rastlanmamistir. Eser
bir¢cok agidan Arap milliyetciliginin son yiizyilin1 6grenmek ve anlamak igin ¢ok iyi
bir kilavuz olsa da bu ¢alismada kullanilmamustir.

Caligmada sik sik faydalanilan Tiirkge ¢alismalardan bir tanesi, Bayram Soy’un
“Arap Milliyet¢iligi: Ortaya Cikisindan 1918’e kadar”?® isimli ¢aligmasidir. Bilig
dergisinde 2004 yilinda yayimlanan bu ¢alisma her anlamda Tanzimat’tan |.Diinya
Savasma kadar Araplar ve Osmanli Hiikiimeti arasinda yasananlar1 6zetler nitelige
sahiptir. Bu ¢alismanin en ¢arpici yani, Arap milliyet¢iligini ortaya ¢ikaran unsurlarin
kisaca incelenmesiyle baslayip, Il. Abdilhamit donemi, II. Mesrutiyet sonrast ve I.
Diinya Savagi slrecinde yasanan olaylarin temiz bir sekilde 6zetliyor olmasidir.
Ancak, Abdiilhamit donemi ele alinirken Cemaleddin Afgani ve Muhammed
Abduh’un Islam toplumunu bir araya getirme hedeflerinden bahsedilse d bu kismin
Islami modernistlerin bahsinin gectigi tek yer oldugu gériilmiistiir.

Literatiirde karsilasilan benzer bir ¢alisma Meltem Dogan’in 2006 yilinda yaptigi

“II. Abdiilhamit Dénemi Arap Milliyet¢iligi”?! isimli galismasi olmustur. Dogan’mn

20 Bayram Soy, “Arap Milliyetgiligi: Ortaya Cikisindan 1918’e Kadar”, bilig, Yaz 2004, S:20, (s.173-
202)

2L Meltem Dogan, II. Abdiilhamit Dénemi Arap Milliyetciligi, Hacettepe Universitesi Sosyal Bilimler
Enstitiisii, Tarih Anabilim Dal1 Yiiksek Lisans Tezi, Ankara:2006, s.22.

8



calismast da Misir’da Kavalali Mehmet Ali Pasa donemi modernlesme siireci
baglamis, arkasindan Misir milliyetgiligi ile devam etmistir. Meltem Dogan daha
sonrasinda Arap milliyet¢iliginin fikri gelisimini anlatirken Cemaleddin Afgani,
Muhammed Abduh ve Resid Riza gibi isimlerden “Selefi Arap Aydinlari” basligi
altinda soz etse de, calismasinin ana odaginin disinda kalmasi sebebiyle bu kisilerin
fazla incelenmedigi goriiliir. Dogan ¢alismasinin devaminda bu dénemde ortaya ¢ikan
Arap cemiyetlerinden bahsederek ardindan, II. Abdiilhamit’in Arap ayrilik¢
hareketleri 6nlemek tlizere uyguladigi politikalara odaklanmaistir.

Bir diger calisma Murat Erko¢’un “Osmanli Devleti’'nden Ayrilma Siirecinde

Misir’da Arap Milliyetgiligi”??

isimli ¢alismasidir. Erkog¢ calismasinda ilk dnce
Tiirklerin Islamiyet’i kabuliinden 6nce baslayarak Islam diinyasinda ortaya cikan
mezhepleri; Emeviler, Abbasiler donemlerini; 9. yiizyilda ortaya c¢ikan Tiirk
devletlerini ve ardindan Osmanli-Memliik arasi da dahil olmak iizere Turk-Arap
iliskilerini incelmistir. Daha sonrasinda Osmanli Devleti’nden ayrilma siirecinde Misir
ve Arap milliyet¢iligini incelemeye gecen Erkog, Arap milliyetciliginin dogusunda
misyoner okullari; selefi Arap aydinlari, sekller Arap aydmlari ve Vahhabi
isyanlarmin etkilerinden bahsetmis ve ardindan da II. Mesrutiyet dncesi ve sonrasinda
ortaya ¢ikan Arap milliyet¢i cemiyetlerden bahsetmistir. Ancak bu ¢alismanin en
biiyiik dezavantaji fazla genis bir zaman aralig1 se¢ildiginden dolay1, ¢cok fazla detayl

incelenmesi gereken unsur olmasina ragmen ¢ogu seyin birer ikiser sayfadan fazla ele

allmamamis ve ylizeysel bahsedilerek geg¢ilmis olmasidir.

22 Murat Erkog, Osmanli Devleti’'nden Ayrilma Siirecinde Misw’da Arap Milliyet¢iligi, Gaziantep
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Tarih Anabilim Dali, Yaymnlanmis Yiiksek Lisans Tezi, Kasim
2019.

9



Ali Bilgenoglu'nun “II. Mesrutiyet Donemi Arap Milliyet¢i Cemiyetler ve
Faaliyetleri”?® isimli ¢alismasi ise digerlerinden farkli bir sekilde hem Islami
modernizmin hem de Vahhabiligin ortaya ¢ikisinin detayli ele alindig1 goriillmektedir.
Modernizmin Ortadogu’ya girisinde “Islami Uyamis Hareketleri” bashgi altinda
incelenen Islami modernizm de Bilgenoglu’nun, Afgani ve Abduh’un fikirlerine
detaylica yer verirken, Resid Riza’dan bahsetmemis olmasi ise dikkat ¢ekicidir. Yine
de ¢aligmasinin ana odaginin Arap milliyet¢iliginin Osmanli Devleti’ne kars1 ayrilik¢i
harekete dontismesinde Arap milliyetci cemiyetlerin etkisinin incelenmesi oldugu goz

ontinde bulunduruldugunda bu durum ¢ok da anlamsiz bulunmamustir.

1.2. Metodoloji

Bu calismada kiiltiirel analiz yontemi tercih edilmis olup, bu yontem, Resid
Riza’nm fikirleri ile Misir basta olmak {izere donemin siyasi, sosyal ve dini ortami
arasindaki karsilikli iliskinin analiz edilmesine ve aktorlerle fikirler arasindaki iligkiyi
anlamaya yardim etmesi acisindan 6zellikle seg¢ilmistir.

Kiiltiirel yaklasim analizinin en belirgin 6zelligi, siyasal sistemde baskin olan
tarihsel toplumsal kiiltiirlin, yasanan siyasal olaylar1 ve verilen kararlar1 etkileme
kabiliyetini ele almasidir. Ciinkii kiiltiir hem toplumsal hafizanin sekillenmesinde hem
de toplumu olusturan bireylerin politik davranis ve tutumlarinda etkileme giiciine
sahiptir. Kiiltiirel analiz yontemi, aktorler tarafindan benimsenen fikriler ve
tutumlarin, tarihsel kiiltiirel kodlarin ve toplumsal yargilarin izini tasidigini One

surmektedir. 24

2 Ali Bilgenoglu, Il. Mesrutivet Dénemi Arap Milliyetgi Cemiyetler ve Faaliyetleri, Dokuz Eylil
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Tarih Anabilim Dal1, Yaymlanms Yiiksek Lisans Tezi, 2006.
24 Michael Fischer, “Cultur and Cultural Analysis as Experimental Systems,” Cultural Antropolgy, Vol.
22, Sayi:1, 2007, s. 1-64.

10



Dogal olarak aktorler toplumsal talepleri karsilamada ve karar verirken daha ¢ok
miras olarak aldiklar1 bu kiiltiirel kodlarla hareket etmektedir. Kiiltiirel kodlar ve
yapilar ile siyasi ya da entelektiiel aktorler arasindaki iliskiyi agiklamak ve donemin
tartismamalart ile konumlandirmak kiiltiirel analiz yontemi ile miimkiin olacaktir.
Resid Riza’nin fikirleri bu ag¢idan Vehhabi-Selefi ve Reformist Arap
Milliyetciliginden izler tasimaktadir. Elbette bu etkilesim doniistimseldir; yani hem
Resid Riza bu kiiltiirel ortami sekillendirmis hem de onlar tarafindan etkilenmistir. Bu
etkilesimin agiklanmasi da ancak buna imkan taniyacak olan kultlrel analiz yontemi

ile miimkiin olacagindan arasgtirmamizda bu yontem tercih edilmistir.

11






BOLUM II

ARAP MILLIYETCILIGININ DOGUSUNA YONELIK

TEORILER

Fransiz Ihtilali’yle birlikte yayilmaya baslayan milliyetcilik fikirleri modern diinya
diizeninin dogusuna yol agmustir. Ihtilal sonras1 devlet ve birey arasinda ortaya ¢ikan
bu yeni bag, modern donem devletlerini olusturan en belirgin araglarin basinda
gelmektedir. Millet ve milliyet¢ilik {izerine tartigmalar ise bugiin bile devam etmekte
ve heniiz her ikisi i¢in de ortak bir tanima varilamamistir. Milliyet¢iligin ne zaman ve
hangi sartlar altinda ortaya ¢iktigma dair yapilan tanimlamalar dogrultusunda
milletlere yiiklenen anlamlar da degismektedir. Bu baglamda milliyet¢iligin ne zaman
ortaya c¢iktigina dair Ui¢ temel kuram s6z konusudur. Bunlardan birincisi
Ilk¢i(Primordialist) Kuram, ikincisi Modernist Kuram ve iigiinciisii de Etno-sembolcii
kuramdir.

[lk¢i(Primordialist) Kurama gore, milletler eski ¢aglardan beri var olan dogal, sabit
ve degismez yapiya sahip topluluklardir. Milletlerin zamana ya da sartlara gore ortaya
cikmadigini One siiren bu yaklasim, etnik gruplar ile milletleri 6zdes kabul
etmektedir.?®> Anthony Smith, insanlarin, dogalar1 geregi tipki bir ailenin iyesi
olduklar1 gibi degismeyen etnik topluluklarin da bir pargasi oldugunu ve kendilerinden
olmayanlar1 dislamaya, diismanlik duymaya yonelik iggiidiileri bulundugunu
savunmaktadir. Dolayisiyla milliyetciligi de insan dogasinda var olan bir 6zellik olarak

kabul etmektedir.?® Ancak ulus olarak tanimlamaya miisait olmayan Hindistan,

% Umut Ozkirml, Milliyetcilik Kuramlari; Elestirel Bir Bakis, (Ankara: Dogu Bat1 Yaynlari, 2008)
5.83-85.
2% Anthony D. Smith, Kiiresellesme Caginda Milliyetcilik, Cev. Derya Kémiircii, (Istanbul: Everest

13



Nijerya, Endonezya gibi devletlerin ortaya ¢ikmasi ile Ilk¢i Kuram zaman igerisinde
etkisini kaybetmis ve yerine Modernist yaklasim benimsenmeye baslanmistir.?’
Kiiltiirel Ilkgiler ise etnik baglarm dogalligindan 6te, dil, din ve ortak ge¢mis gibi
baglarin her seyden once var oldugunu ve bunlarin etnik topluluklari, milletleri
birbirinden ayiran en onemli faktorler oldugunu iddia etmektedir. Yani milletler
stirekli ve ¢ok eski olsalar da dogal olusumlar degil, ortak dil, din ve kiiltiir gibi
etkenlerle bir araya gelmis topluluklardir.?®

Modernist Kuramcilar, Ilkcilerin iddia ettiginin aksine milletlerin yeni diinya
diizeninin bir olusumu oldugunu 6ne stirmektedir. Bu yaklagima gore milliyetgilik,
merkezi devletlerin kurulmasi, sanayilesme, kapitalizm, biirokrasi, kentlesme,
laiklesme gibi modern ¢agin getirileri sonucunda 18. yiizyildan itibaren ortaya ¢ikmis
modern bir ideoloji ve harekettir. Milli devletlerin belirtileri 1648 Westphalia
Antlagmasina kadar uzansa da onlar da 19. ylizy1l itibariyle ortaya ¢ikan 6zgiin ve yeni

yapilardir.?°

Modernist Kuramcilara gore, milliyet¢ilik fikirleri milletlerden
dogmamus, tersine bu fikirlerin sonucunda milletler olusmustur.®® Yani milletler kendi
devletlerini kurmamis; modern devletler kendi milletlerini ortaya ¢ikartmisgtir. 3!

Modernist Kuramcilarm basinda gelen Ernest Gellner®?, milletlerin olusumunda

ortak kiiltiir paylagiminin ve ayni millete ait olma hissinin etkili oldugunu savunurken,

Yayinlari, 2002) s.29.

27 Anthony D. Smith, Uluslarin Etnik Kékeni, Cev. Sonay Bayramoglu ve Hiilya Kendir, (Ankara:
Dost Kitabevi Yaynlari, 2002) s. 29.

2(Clifford Geertz, “Primordial and Civic Ties”, Nationalism, Ed. John Hutchinson ve Anthony D.
Smith, (Oxford: Oxford University Press, 1994) s.32-34.

2 Anthony D. Smith, “Thesis of Nationalism: Alternative Models of Nation Formation”, Asian
Nationalism, Ed. Michael Leifer, (London: GBR: Routledge, 2000) s.4.

30 Ernest Gellner, Uluslar ve Ulusguluk, cev. Biisra Ersanli Behar ve Giinay Goksii Ozdogan,
(Istanbul: insan Yaynlari, 1992) s.105.

31 Abdulvahap Akinci, “Modern Ulus Devletlerin Dogusu”, Dumlupinar Universitesi Sosyal Bilimler
Dergisi, S.34 (2012), s.142.

32 Gellner, Uluslar ve Ulusguluk, s.28.

14



Eric Hobsbawm milletleri, “kendilerini bir milletin Gyeleri goren yeterli buytklikteki
insan topluluklary” olarak tanimlamaktadir. 3

Diger bir Modernist Kuramci olan Benedict Anderson milletlerin, “hayal edilmis
olan siyasi topluluklar, yani hayali cemaatler” oldugunu dile getirirken, milletler ve
ideolojinin 6tesinde, din ya da soy birligi gibi akrabaliga yakin milliyetgilik fikirlerinin
insanlarin bir araya gelmesinde 6nemli faktorler oldugunu soylemektedir. Giigld,
kutsal monarsilerin yikilis1 ve dilsel-dinsel topluluklarin varligi modern olgular olan
millet ve milliyetgiligin olusmasi i¢in gerekli sosyal zemini olusturmustur. Milletlerin
inga edildigini savunan Anderson bu noktada matbaanin, anadilde basilan kitap ve
gazeteler araciligiyla birbirini hi¢ tanimayan okurlar1 bir araya getirerek insanlarin
kendilerini bir milletin {iyesi olarak hayal etmelerine biiylik olanak sagladigini
sOylemektedir. 34

[lk¢i(primordialist) Kuram ve Modernist Kuramin ortasinda yer alan Etno-
sembolist Kurama gore ise modern milletlerin dogusu genis bir zaman dilimi i¢inde
incelenmeli ve etnik gegmisler de goz oniinde bulundurulmalidir.®® Etno-sembolist
Kuramin en bilenen temsilcisi olan Anthony D. Smith, modern ¢cagin bir getirisi olarak
ortaya ¢ikan milletler ile Avrupa ve Orta Dogu’da kokleri eski zamanlara uzanan etnik
gruplar arasinda bir bag oldugunu 6ne siirmektedir.3®

Millet ve milliyet¢iligin olusumuna yonelik tanimlamalarin farklilik gostermesi,
milleti olusturan unsurlarm da farklibik gdstermesine yol agmaktadir. Ornegin,

Guibernau ‘milli bilincin’ olugmasinda en 6nemli faktdrlerden birinin dil oldugunu

3 Eric J. Hobsbawm, 1780 ’den Giiniimiize Milletler ve Milliyetcilik, Cev. Osman Akinhay, (Istanbul:
Ayrint1 Yaynlari, 1995) s.23-24.

3 Benedict Anderson, Hayali Cemaatler; Milliyetciligin Kokenleri ve Yayilmast, Cev. Iskender
Savagir, (Istanbul: Metis Yayinlari, 1995) 5.20-22, 54-62.

3 Montserrat Guibernau, John Hutchinson, “History and National Destiny”, Nations and Nationalism,
ASEN, S.10 (1/2) 2004, s.1-8.

3 Anthony D. Smith, Milli Kimlik, Cev. Bahadir Sina Sener, (istanbul: iletisim Yaymnlari, 2007) s.32.

15



belirtmektedir. Ciinkii insanin dogas1 geregi anlama ve anlasilmaya ihtiya¢ duydugunu
bu sebeple de iletisim kurma yetersizliginin 6tekilestirmeyi ve ‘yabanciy1” dogurarak
bir milletin disinda kalmaya yol agtigmi éne siirmektedir.3’ Ayni sekilde Etienne
Balibar ve Immanuel Wallerstein da bireyleri bir araya getirerek bir kokene baglama
ve etnikligin iiretilmesi agisindan dilin énemli bir etken oldugunu sdylemektedir.®

Milleti tanimlayan bir diger unsur olarak ortak kiiltiir ve tarih birligi kabul edilebilir.
Ancak bu noktada Ernest Gellner’in da belirttigi lizere kiiltiirel farkliliklarin insanlik
tarihinden beri siiregeldigi ve kiiltiirel sinirlarin da gogu zaman belirsizlestigi goz ardi
edilmemelidir.®® Benzer sekilde soy birliginin de milleti olusturmadaki etkisi
tartismalidir. Zira gerek tarihin biiyiik gécleri gerekse modern ¢agda irk bakimindan
homojen toplumlarin pek fazla kalmamis olmasi bu noktada modern milliyet¢iligi
anlatmakta yetersiz kalacaktir.4°

Tipkir Modernistler gibi, Sinisa Malesevic de milliyetciligin temelini 18. ve 19.
yilizyilda ulus-devletlerle birlikte ortaya ¢ikmaya baslayan “modernite” kavramina
dayandirmaktadir.** Malesevic’e gore, milliyet¢ilik modern diinyanin kag¢milmaz bir
sonucudur ve ulus-devlet anlayisi toplumlar1 milliyetgilige yonlendirmistir. Nitekim
milliyetcilik, modern Oncesi donemde goriilen imparatorluklar ve kralliklar gibi
yonetim sekillerinin aksine mesruiyetini bizzat belirlenmis bir cografi sinirdan ve bu
sinir igerisindeki insanlarin kendisinden kazanmaktadir.*> Ancak Malesevic’e gore,
milliyetciligin toplum igerisinde koklii bir yer edinebilmesi i¢in halk tarafindan giinliik

etkilesim siirecinin bir konusu olmali, halkin anlayacag: bir dil ile yayilmali, biiyiik

37 Montserrat Guibernau, Milliyetgilikler, (Istanbul: Sarmal Yayinlari, 1997) s.120.

38 Etienne Balibar, Immanuel Wallerstein, Irk, Ulus, Sinif, (Istanbul: Metis Yaymlar1,1993) s.122
39 Gellner, Uluslar ve Ulusguluk s.103-104.

40 Cagatay Okutan, “Arap Milliyetciligi”, Ankara Universitesi SBF Dergisi, S. 56-2, 2001, 5.159.
41 Sinisa Malesevic, Grounded Nationalism, (London: Cambridge University Press, 2019) s.4-5.

42 Malesevic, Grounded Nationalism, s.7.

16



olgekli orgiitsel ve ideolojik yapilarda temellendirilmelidir.*® Baska bir deyisle, toprak
biitiinliigli olmadan ayni1 sosyal ve kiiltiirel baglar1 tasiyan halklar arasinda bir biitiinlik
kurulamaz; bitin bahsi gecen mikro-etkilesimlerin ulusal, kolektif bir kimlik
tarafindan desteklenmesi gerekmektedir. Nitekim milliyet¢ilik, koklerini kimlikten
alsa da devletin mesruiyeti ve kolektif kimligin tahsisi aslinda “milletten”
gelmektedir.** Kisacas1 Malesevic’e gore milliyetcilik; modern 6ncesi toplumlarda
gorildiigli gibi yerel, akrabalik temelli iliskilerin disinda, topraga bagh bir birligi
olusturmay1 temel alan ve modern diinyanin siyasi paradigmalarinin degismesiyle
ortaya ¢ikan ulus-devlet anlayisi ile kendine kaginilmaz olarak yer edinen bir
ideolojidir.

Yukarida da goriildiigii tizere millet ve milliyetgilik tizerine henliz net bir tanimlama
bulunmamaktadir. Bu sebeple Arap milliyet¢igi hakkinda da belirleyici bir
tanimlamaya varmak oldukc¢a zordur. Bu noktada Arap milliyetgileri arasinda siklikla
dile getirilen kavim, asabiye ve immet kavramlarin1 da incelemekte fayda vardir.

TDV Islam Ansiklopedisi’nde yapilan tanima gére kavim (Kavm), “Ayn: soydan
gelen, tore, dil ve kultirleri bir olan insan toplulugu” manasini tasimaktadir. Ancak
kelime, 20. yiizy1lda modernlesmeyle birlikte milliyetcilik fikirlerinin yiikselmesiyle,
Tiirk¢ce ve Arapcada anlam kaymasina ugramis ve sozlilk anlaminin digina ¢ikarak
millet ve ik anlaminda da kullanilmaya baslamistir. Genel anlamiyla kavim,
mensuplarma din, dil, tore, tarih, vatan, 6rf ve adetler biitliinlinden olusan bir sosyal
kimlik kazandirmaktadir. Ayrica Islam dininin de kavim kimligini dislamadig1, ancak
belli bir kavmin digerine istlinliik kurmamasi, sosyal ve kiiltlirel farkliliklarin da

korunabilmesi adina tedbirler aldig1 goriilmektedir. Zira Kur’an-1 Kerim’de tebligin

43 Malesevic, Grounded Nationalism, s.13.
4 Malesevic, Grounded Nationalism, s.137

17



tiim insanliga oldugu vurgulanirken, ilke olarak her kavmin Allah katinda esit oldugu
ve insanlar arasi tistiinliigiin de ancak Allah katinda takva ile oldugu bildirilmektedir.
(el-Hucurat 49/13)%

Yine Islam Ansiklopedisi’nin yaptig1 tanima gore asabiyet kavrami “ayni soydan
gelenlerin veya baska sebeplerle aralarinda yakinlik bulunanlarin muhaliflere karst
birlikte hareket etmelerini saglayan dayanisma duygusu ’nu ifade etmektedir. Cahiliye
doneminde ise asabiyet, aralarinda baba tarafindan akrabalik bulunan toplulugun
fertlerinin dis tehlikelere karst dayanisma iginde birlik olmasi manasinda
kullanilmistir. Bu baglamda ger¢ek asabiyetin, tarih, kiltir, gelenek, vatan gibi ortak
degerler degil, bugiinkii irk¢iliktan daha dar bir ¢ercevede kan bagina ve akrabaliga
dayanan bir birlikteligi ifade ettigi goriilmektedir. Ancak asabiyet kavrami 15.
yiizyilda Ibn Haldun’un Mukaddime adli eseriyle birlikte ile yeniden tanimlanmistir.
Mukaddimede ele alinan sekliyle asabiyet, kan bagi haricinde, siyasi, cografi veya dini
sebeplerle ortaya ¢ikan; savunma veya saldir1 amagh birlikte hareket etme, birlik ve
dayanisma ruhu iceren toplumsal suur anlamini tasimaktadir. Ayrica Ibn Haldun’un
tarih ve devlet felsefesini de yine asabiyet kavrami {izerinden insa ettigi ve hakimiyetin
ya da herhangi bir ideolojinin basartya ulasabilmesini de asabiyet ruhunun giiciine
bagladig1 goriilmektedir. 46

Ummet ise Islam Ansiklopedisi'nde “Bir peygamberin teblig ettigi dine inanan
veya o dine muhatap olanlarin meydana getirdigi topluluk’ olarak ifade edilmektedir.
Kur’an-1 Kerim’de ve hadislerde de sik sik yer alan immet kavramini Islam alimlerinin

genel olarak “Islam’in evrensel mesajindan haberdar olan kimseler” ve “Hz.

% {lgili madde igin bkz. TDVI:Slam Ansiklopedisi, 25. Cilt (2002), s.68-69
%6 1gili madde igin bkz. TDV Islam Ansiklopedisi, 3. Cilt (1991), 5.453-455, ibn Haldun Mukaddime
s.116-117 aktaran TDV Islam Ansiklopedisi.

18



Muhammed’e iman edip tabi olan kitleler” anlaminda kullandiklar1 goriilmektedir. Bu
baglamda Ummet kavramu dil, kiiltiir, soy gibi farkliliklar1 gozetmeksizin bir iist kimlik
olarak Islam inanc1 altinda birlestirici bir anlam tasimaktadir. Islam’da herhangi bir
kavim ya da 1rk {istiinliigiiniin bulunmamasu, tarih boyu Miisliimanlarimn halife ve Islam
devleti altinda bir arada yasamalarina da olanak saglamistir. Ancak 19. yiizyil
itibariyle, Fransiz Ihtilali sonrasinda tiim diinyaya yayilan milliyetgilik ve ulus devlet
fikirlerinin Miisliman toplumlar arasinda da yayilmasi sonucunda, 20. yiizyil
baslarinda Ummet anlayisinin degisime ugradigi ve birlestirici giicliniin zayifladigi
gorulmektedir.*’

Bu kavramlar tizerinden bakildiginda, Miisliiman toplumlarda soy ve 6zellikle din
birligine dayanan bir birliktelik ruhunun Islamiyet’in gelisinden itibaren var oldugunu
sOylemek yanlis olmayacaktir. Ancak burada bahsedilen modern anlamdaki
milliyetcilik ya da wrkeilik fikirleri degil evrensel mesaja sahip olan Islam dini
mensuplar1 arasindaki dayanisma, kardeslik ve birlik olma ruhudur. Ancak bu ruhun
19. yiizyilin sonlarina dogru Osmanli Devleti’nde yasayan Araplar arasinda giderek
etkisini yitirdigi ve 20. ylizyil itibariyle giderek yerini Arap ayrilik¢i fikirlerine
biraktig1 goriilmektedir.

Araplar arasinda milliyetgci fikirlerin ne zaman basladigi, bu fikirlerin dogusunda
hangi olaylarin ve sahislarin ne derece etkili olduguna dair aragtirmalar halen daha
devam etmektedir. Arap milliyetci fikirlerin, ilk olarak Osmanli imparatorlugu
yonetiminde goriildiigiinii 6ne siiren Oryantalistler, 1798 yilinda Napolyon’un Misir’1
isgalinin hem Fransiz Ihtilali fikirlerini Arap cografyasma tasidigini hem de

“viizyillardw uyuyan Araplar: Tiirk esaretine karst uyandirdigini” ve boylece Araplar

47 {1gili madde igin bkz. TDV Islam Ansiklopedisi, 42. Cilt (2012), 5.308-309.
19



arasinda bir aydinlanma siireci basladigini 6ne stirmektedir. Bu bakis acis1 Kavalali
Mehmet Ali Pasa’nin Osmanli Idaresine isyanlarin1 da Arap milliyetgiliginin ilk
kalkigmasi olarak kabul etmektedir. Lakin daha sonrasinda yapilan ¢alismalar kendisi
de Arap olmayan Kavalali Mehmet Ali Pasa’nin Arap milliyet¢isi bir siyaset
yiiriitmedigini ortaya koymustur. 48

Arap milliyet¢iliginin dogusuna yonelik ortaya konan ilk kapsamli ¢aligma George
Antonius’un 1938 yilinda ¢ikan The Arab Awakening adli eseridir. Bu ¢alisma bir¢ok
acidan kendisinden sonra gelen arastirmalara da temel olugturmustur. Antonius, Arap
milliyetgi hareketlerinin baslangicini 19. ylizyilin ilk yarisina, Vehhabi isyanlarina ve
Kavalali Mehmet Ali Pasa’nin isyanlarina dayandirmaktadir. Dahasi Antonius,
Osmanli’nin ‘asi’ ve reformist Misir Valisi Kavalali Mehmet Ali Pasa’nin bagimsiz
bir Arap Kralligi kurma hedefi oldugunu da dile getirmektedir.*® Ancak Misir’da
Kavalali Mehmet Ali Pasa donemi incelendiginde durumun bdyle olmadigi ama bu
donemde yapilan reformlarin daha sonrasinda milliyetgi fikirlerin olusmasina uygun
zemin hazirladig1 agikga goriilmektedir. Bunun yani sira, Antonius, misyoner
okullarinin ve buradaki egitimin Arap dili ve edebiyatinin 6nemini yeniden agiga
cikarirken, Tiirk egemenligine karsi ulusal biling fikirlerini de uyandirdigini 6ne
siirmektedir. Bu baglamda eserinde Beyrut’ta 1866°da kurulan Suriye Proteston Koleji
ve 1875’te kurulan St. Joseph Koleji basta olmak {izere 19. yiizyilda bolgede kurulan
misyoner okullarina ve burada yetisenlerin Arap edebi uyanisina olan katkilarina yer
verdigi goriilmektedir.>® Calismasmin ilerleyen boliimlerinde II. Abdiilhamit’in Pan-

Islamizm politikasinin ve Jon Tiirklerin politikalarinin Arap toplumundaki etkilerine

48 Kiregci, Baslangicindan Giiniimiize Arap Milliyetciligi, $.60-61.
49 Antonius, The Arab Awakening, s.31.
50 Antonius, The Arab Awakening s.35-55.

20



deginen Antonius, yine de Arap milliyet¢i organize hareketlerin baslangicini Nasif
Yazici, Butros Bustani ve ibrahim Yazic1 gibi Hristiyan Araplarin, 6zellikle de Suriye
Protestan Koleji mezunlarinin 1875 yilinda kurdugu gizli cemiyete
dayandirmaktadir.5!

George Antonuis’un bu c¢aligmasindan sonra Arap milliyet¢i hareketlerin
baslangicina ve sebeplerine yonelik literatiirdeki en kapsamli calisma Zeine N. Zeine’e
aittir. The Emergence of the Arab Nationalism the Struggle for Arab Independence
isimli eser, gunimuzde hala Arap milliyet¢iliginin dogusu konusunda uluslararasi bir
otorite olarak kabul edilen Zeine’in, 1958 yilinda Londra’da sundugu ve 1973 yilinda
yeniden kaleme aldig1 doktora tezidir. Eserin 6nsoziinde Zeine, amacinin “Hem Arap
milliyet¢iliginin kokeni ve evrimini hem de Araplar ve Tiirkler arasindaki iliskilere
dair belli baslh yanhs diisiince ve kanilar: gidermek” oldugunu dile getirirken, 19.
ylzyilin ikinci yarist ve 20. yiizyilin baslangicinda Tirkler ve Araplar arasindaki
iligkilerin Arap siyasi bilincinin ortaya ¢ikmasinda ¢ok dnemli rol oynadigini 6ne
stirmektedir. > Bunun yani sira Antonius’un aksine Zeine, Arap milliyetci fikirlerin
baslangic1 ve bilyiimesinde Islam’in etkisini gz ardi etmemis, tezinde Miisliiman
Araplar arasinda yiikselen selefi diisiinceye ve Muhammed Abduh, Abdurrahman
Kevakibi ve Resid Riza gibi Islami reformistlerin fikirlerine de yiizeysel olarak yer
vermistir.

19. yiizyilin basinda Arap topraklarindaki ilk bagimsizlik hareketleri olarak
Vehhabi isyanina ve Kavalali Mehmet Ali Paga isyanina yer veren Zeine, Antonius’un
aksine bunlar1 Arap milliyetciliginin baslangicina dahil etmemistir. Vehhabi

isyanindaki tepki her ne kadar Osmanli Hiikiimeti ve sultanin kendisine kars1 olsa da

51 Antonius, The Arab Awakening. s.79.
52 7eine, Tiirk Arap Iliskileri ve Arap Milliyet¢iginin Dogusu, S.7.
21



bu isyanin asil sebebi Arap milliyetciligi degil Abdiilvahhab énderliginde islam’mn
eski safligima donmesi ve hilafetin ilk zamanlardaki gibi Araplara verilmesi
arzusudur.5® Zeine, aym sekilde Kavalali Mehmet Ali Pasa isyaniin da “herhangi bir
uluscu cihetini destekleyecek hi¢bir tarihi kanit1” olmadigini dile getirirken, Kavalali
Mehmet Ali Pasa’nin amacinin Osmanli Imparatorlugu karsisinda bir  Arap
imparatorlugu kurmak degil, kendi iktidarimin giivenligi i¢cin Arap yanlist destegi
alabilmek i¢in oldugunu belirtmektedir.>

Zeine, Arap cografyasinda Vehhabi isyani ve Kavalali Mehmet Ali Pasa isyanindan
sonra Tiirk karsit1 bir diger ayrilik¢r hareket olarak Liibnan’da misyoner okullarinda
verilen Batil1 egitimin sonucunda 6zellikle Hristiyanlar arasinda yayilan fikirleri ele
almaktadir. Bu noktada, diger yazarlar gibi Zeine de 6zellikle Suriye Protestan Koleji
ve Beyrut St. Joseph Universitesi’nde verilen egitimi, hatta bu okullarin miifredatlarimi
incelemis ve verilen bu egitimin Arap topraklarinda Tiirk karsit1 milliyetei fikirleri ne
oranda besledigini sorgulamistir. Ancak Zeine, Arap cografyasiin uyanisinda egitimi
onemli bir faktor olarak kabul etse de 19. yiizyilin ikinci yarisinda ortaya ¢ikan ulusal-
siyasal aydinlanmada misyoner okullarinin etkisinin abartildigini dile getirmektedir.>®
Zeine’e gore, Araplar arasinda Tiirk karsiti milliyetci fikirler, 11. Abdulhamit (1879-
1909) doneminde ivme kazansa da bu donemde de hala Osmanli egemenliginden
ayrilma diisiincesi kiiciik ve ¢ogunlukla azinlik_olan gayrimiislim Arap gruplarinda
bulunmaktadir. Zeine ayrica, bu dénemde Osmanli Imparatorlugu’nu hala bir Islam
imparatorlugu olarak goren Miisliiman Araplar arasinda ayrilik¢1 milliyetei fikirlerin

yeterince benimsenmedigini dzellikle vurgulamaktadir.>®

53 Zeine, Tiirk Arap Iliskileri ve Arap Milliyetciginin Dogusu, $.52.
54 Zeine, Tiirk Arap Iliskileri ve Arap Milliyetciginin Dogusu, S. 53.
5 Zeine, Tiirk Arap Iliskileri ve Arap Milliyetciginin Dogusu, S. 58-59.
% Zeine, Turk Arap Iliskileri ve Arap Milliyetciginin Dogusu, S.65.
22



II. Abdiilhamit’in saltanati Osmanli’da dogu sorununun giderek biiyiidiigii doneme
denk gelmektedir. Donemin baglarinda Liibnan’da gayrimiislimler arasinda Tiirk
karsit1 hareketlerin artmasi, Beyrut’ta devrimci afislerin ortaya ¢ikmasi, 1882 yilinda
Misir’da Urabi Pasa onderliginde baslayan ayaklanmalar, 1885’de Sudan’da ¢ikan
Mehdi ayaklanmasi gibi olaylar Arap vilayetlerindeki yonetimlerin giderek merkezden
uzaklastiginin fark edilmesini saglamig ve II. Abdiilhamit’i bu vilayetlere yonelik hem
daha siki politikalar izlemeye, hem de Araplar1 kazanmak i¢in onlara devlette yiiksek
idari ve askeri gorevler vermek, Hicaz demiryolunun insas1 gibi projelerle
Miisliimanlarin destegini alabilecegi politikalar izlemeye yoneltmistir.>” Bu baglamda
I1. Abdiilhamit’in, islam dininin liderligini siyasi olarak kullanmaya, Hristiyan Avrupa
devletleri karsisinda Islam diinyasin1 yeniden birlestirmeye yonelik adimlar atarak
Miisliiman Arap tebaanin bir Islam imparatorlugu olan Osmanl Imparatorlugu’ndan
ayrilma fikirlerinin Oniine ge¢cmeye calistigi goriilmektedir. Zeine bu durumu
“Miisliiman Araplarin biiyiik cogunlugu igin halifeligi desteklememek anlasiimaz bir

58 seklinde

seydi, ciinkii halifeligi desteklemek demek Islam’i desteklemek demekti.
aciklamaktadir. Bu sebeple, 1909 yilina kadar Miisliman Arap tebaanin Osmanl
Imparatorlugu’ndan ayri bagimsiz bir Arap devleti kurmaya yonelik orgiitlii bir cabasi
bulunmadigini, Arap tebaanin asil taleplerinin siyasal, ekonomik, toplumsal alanlarda
yapilacak reformlarla Araplara Tiirklerle esit haklar verilmesi oldugunu, siyasal
ozgiirlik ve reform taleplerinin yalnizca Liibnan’daki gibi Hristiyan azinliklarda

bulundugunu savunmaktadir.>® Bu noktada Zeine, orgiitlii Arap milliyet¢i ayrilikgi

hareketlerin 1909 sonrasinda, Jon Tirkler’in ulusal ve irksal temelli Tiirklestirme

57 Zeine, Tiirk Arap I:liskileri ve Arap Milliyet¢iginin Dogusu, S.68-70.

58 Zeine, Tiirk Arap lliskileri ve Arap Milliyet¢iginin Dogusu, S.71.

59 Zeine, Tiirk Arap Iliskileri ve Arap Milliyetciginin Dogugsu, S.86.
23



politikalarinin sonucunda bagladigini 6ne siirmektedir. Ayrica bu donemde Kur’an’in
Tiirk¢eye ¢evrilmesi, Tiirk¢ce’nin imparatorlugun resmi dili haline gelmesi, egitimin
Tiirkge olmasi gibi fikirlerin Miisliman Arap alimlerinin tepki gdstermesine ve
sonrasinda Araplar arasinda Tiirk karsiti tepkilerin yiikselmesine yol actigini da
belirtmektedir.®

Zeine N. Zeine’nin bu ¢aligmasindan sonra, Araplar arasindaki milliyetgi fikirlerin
dogusuna yonelik en onemli ¢akismalar Albert Hourani’ye aittir. Hourani’nin ilk
olarak 1962 yilinda yayinlanan Arabic Thought in the Liberal Age 1798-1939 ve 1981
yilinda yayinlanan Emergence of the Modern Middle East eserleri birgok agidan bu
alanda yapilan ¢alismalar arasinda déniim noktasi niteligindedir. Oncelikle Arabic
Thought in the Liberal Age 1798-1939 eserinde Hourani’nin konuyu Antonius ve
Zeine’den farkli bir metodoloji ile ele almis ve bu siireci yazarlarin kendi yazilari
iizerinden incelemis olmasi bu eseri diger c¢alismalardan ayri1 kilmaktadir. Hourani
caligmasinda, siyasi slireci ya da Araplar arasinda milliyet¢i hareketlerin ne zaman
basladigini tartismak yerine; Ortadogu’da gerek siyasi anlamda Avrupalilarin giiciiniin
artmasi, gerekse Osmanli Imparatorlugu’nun iginde bulundugu durumdan kaynakli
degisen konjonktiirde donemin onde gelen alimlerinin Arap kimligi, din, birlik ve
milliyetgilik gibi konularda yazdiklar1 yazilar tizerinde durmaktadir. Bu baglamda
oncelikli olarak 19. yiizyilin sonlarinda Miisliiman aydinlar arasinda yayilmaya
baglayan Islami modernizm fikirlerinin ve daha sonrasinda Arap cografyasinda
yasayan Miisliiman gencler arasinda Arap etnik bilincinin artmasini ve yayilmasini
saglayan diisiinceleri de inceledigi goriilmektedir. Muhammed Abduh’un Onciisii

oldugu Islami modernizm akiminda, Islam’in erken dénemine duyulan hayranlik

60 Zeine, Tiirk Arap Iliskileri ve Arap Milliyetciginin Dogusu, $.108-117.
24



zamanla Araplarin, Islam inancinimn tasiyicisi olarak goriilmesine yol agmistir. Bu
noktada Hourani’nin eserinde Muhammed Abduh ve Resid Riza basta olmak {izere
Abduh’un dgrencilerinin savundugu Islam’da modernlesme ve Islamin ilk yillarindaki
safligina donmesi gerektigine yonelik fikirlere detaylica yer vermesi, bu ¢alismanin
literatiirde Arap milliyet¢iliginin dogusuna yonelik ortaya konan diger ¢alismalardan
ayrilmasini saglamaktadir.

Bu eserinde Osmanli yonetimi ve Arap yoneticiler arasindaki iligkileri esraf siyaseti
kapsaminda inceleyen Hourani, Abdiilhamit doneminde Arap liderlerinin Osmanli
yoneticileri ile biitiinlesik oldugunu ancak Jon Tiirklerin yonetimi ve daha sonrasinda
gelen mandaci yonetimlerle Arap milliyetgiligi fikrinin yeni bir direnise doniistiigiinti
one sirmektedir. “Eger Osmanli Devleti’'ne Tiirk, Miisliiman ve evrensel bir devlet
olarak farkl yonlerden bakarsak, Araplar: toplumundan dislayan keskin bir ayrim
bulunmadigini goriiriiz.” ®* diyen Hourani de tipki Zeine gibi, Jon Tlrk yonetiminin
Araplar arasinda yabancilagsma hislerinin dogmasina yol a¢tigin1 ve daha sonrasinda
Ittihat ve Terakki Cemiyeti’nin Pan-Turanci politikalariyla birlikte bu hislerin ayrilik¢i
boyuta ulastigini savunmaktadir.5?

Arap milliyetciliginin ittihat ve Terakki Cemiyeti’nin Tiirk milliyet¢iligine bir tepki
olarak goriilmemesi gerektigi fikrini ilk ortaya atanlardan biri Ernest Dawn’dir. 1973
yilinda yaymlanan ve Arap milliyet¢iliginin dogusuna yonelik bir dizi makaleden
olusan eserinde Arap milliyetciliginin koklerinin 1908 devriminden ¢ok daha once
atildigin1 iddia etmektedir. “Osmanliciliktan Arapciliga” isimli eserinde Dawn, Islami
modernizm ile antik Arap bilincinin uyandigint ve 6zellikle Rifa’a Rafi Tahtavi,

Cemaleddin Afgani, Muhammed Abduh, Resid Riza, Abdulrahman Kevakibi gibi

61 Hourani, The Emerge of The Modern Middle East, s.10.
62 Hourani, The Emerge of The Modern Middle East, s.63.

25



Islami Modernistlerin diisiincelerinin yayilmasi ve bu donemde baslayan Islam’da
koklere doniis hareketinin, selefi diisiincenin yiikselisi ve Arap¢anin 6nemine dair
bilincin artmasinin Arap milliyet¢i teorinin temelini olusturdugunu savunmaktadir. Bu
donemde Osmanli medeniyetinin Avrupa medeniyeti karsisinda basarisizliklarinin
artmasiyla, Araplarin hem Islam dinin hem de Dogu medeniyetinin kurtaricist olarak
goriillmeye baslandigint belirten Dawn, ‘Osmanliciik’ ve ‘Arapgilik’in benzer
oldugunu ve aslinda birbirlerine karsit bir tepki olarak degil, ayn1 unsura, yani
Hiristiyan Avrupa’ya kars1 savunma olarak ortaya ¢iktigim 6ne stirmektedir.®

Ayni eserdeki bir bagka makalede Dawn, Suriye’de Arap milliyetciliginin
dogusunda etkili olan unsurlar1 ele almis ve Arap milliyet¢i séylemlerde bulunanlarin
arasindaki smif farklarinin, bélgede verilen egitimin ve hatta yas gruplarinin ne derece
etkili oldugunu da incelemistir. 1908 yilina kadar Osmanli Imparatorlugu’nda azinlk
bir grup tarafindan kabul géren Arap milliyet¢iliginin buradan sonra yayilmaya ve
politik bir boyut kazanmaya basladigin1 sdyleyen Dawn, Arap milliyetciligini
savunanlarin bunu Bati karsisinda etnik kimliklerini korumanin bir yolu olarak
gordiigiinii ileri siirmektedir. Bu noktada ¢ogunlugun aksine, bazi Araplarin ayni
amaca hizmet etmesine ragmen neden Osmanlicilik yerine Arap milliyetgiliginin
tercih ettiginin anlasilmasi i¢in donemin sartlarinin detaylica incelenmesi gerektigini
belirtmektedir.®* Bu dogrultuda ¢alismasinda, 1908 sonrasi siirecte dzellikle Suriye’de
faaliyet gosteren Arap milliyetgi cemiyetlere ve Serif Hiiseyin olaylarina da yer verdigi
goriilmektedir. Dawn analizinin sonucunda Arap milliyetciliginin bir smif

catigmasinin iriinii olmadigini, aksine Arap milliyetcilerin ve Osmanlicilarin

63 Dawn, “Osmanliciliktan Arap Milliyetciligine: Bir Ideolojinin Kékeni” Osmanliciliktan Arap¢ihiga,
5.162-163.
6 Dawn, “Arap Milliyetgiliginin Suriye’deki Yiikselisi” Osmanliciliktan Arapgiliga, $.166.

26



cogunlukla Suriyeli iist siniflardan olustugu ve iki fikrin de ortak amacinin Hiristiyan
Bat1 karsisinda Miisliman Dogu’yu tanimlamak ve savunmak oldugu kanaatine
varmigtir. 5

Ernest Dawn gibi Bessam Tibi de Araplar arasindaki milliyetci fikirlerin somurge
karsithgi iizerine sekillendigini 6ne stirmektedir. Tibi’nin, 1971 yilinda doktora tezi
olarak basladig1 ¢alismasi ilk olarak 1990 yilinda Arab Nationalism: Between Islam
and the Nation-State adiyla yayinlanmistir. Calismasinin ilk boliimiinde tigiincii diinya
ulkelerinde dzellikle dekolonizasyon surecindeki milliyetgilik ve ulus tesekkiiliine yer
veren Tibi, daha sonrasinda Arap milliyet¢iliginin Il. Dunya Savasi’na kadarki

stirecini inceleyerek ardindan “Arap milliyet¢iliginin manevi babasi”®®

olarak andig1
Sati el-Husri ve fikirleri iizerine odaklanmistir. Oncelikle bolgede yabanci etkisiyle
baslayan sosyal dontisiimleri ele alan Tibi hem Misir’da giderek artan yabanci
karsithigina hem de Suriye ve Liibnan’da agilan misyoner okullarinda verilen batili
egitim sonucunda ortaya ¢ikan fikirlere yer vermistir. Tiim bunlar1 anlatirken Tibi,
gerek Il. Abdilhamit’in politikalarinin gerek Jon Tirkler arasinda yayilan
Osmanlicilik ya da Turancilik gibi fikirlerin gerekse Ittihat ve Terakki Cemiyeti’nin
politikalarmin Arap milliyetgiligine olan etkilerini de goz ardi1 etmemistir.

Bessam Tibi, Avrupali ve Amerikali misyonerlerin somiirgeciligin Onciileri
olmalarma ragmen Arapgaya olan yakinliklarindan dolay:r Araplarda milli bilincin
uyanmasma destek verdiklerini ve bu sebeple de Ozellikle Suriye ve Llbnan
bolgesindeki Araplarla Osmanli yonetimi arasinda bir ayrima yol actiklarini

belirtmektedir. Ozellikle Amerikan misyonerlerin Protestan Hristiyanhig1 yaymak

adma Arapgay1 6grenip, Incil’in Arapgaya terciimesini yapmalar1 ve Arapcaya yeniden

% Dawn, “Arap Milliyetgiliginin Suriye’deki Yiikselisi” Osmanliciliktan Arapgiliga,, s.191.
% Tibi, Arap Milliyetciligi, s.11.
27



hayat kazandirmak isteyenlere destek vermeleri sonucunda Arap milli kulttrinde bir
uyanisin gergeklestigini ve bunun Araplar1 Osmanli imparatorluguna baglayan dini
kimligi geri planda birakacak yeni bir milli kimligin olugsmas1 anlamina geldigini 6ne
stirmektedir.5’

Tibi, Suriye ve Liibnan’da baslayan bu sekiiler Arap milliyetgi fikirlerin yani sira,
Islam’da “Uyamisin iki sekli” olarak once Vehhabi hareketlerine sonra da Sati el-
Huri’nin de fikir diinyasmin olusumunda etkili olan Cemaleddin Afgani ve
Muhammed Abduh o6nderligine baslayan Islami modernizmi de detaylica
incelemektedir. Afgani ve Abduh’un yazilarinda islam’in “Avrupa'ya karsi siyasi bir
hareketi temsil eden somiirge karsitt bir ideoloji olarak” gectigini, Vehhabilerin
aksine her ikisinin de “Avrupa’mn medeniyet ve kiiltiiriiniin Islam1 giiclendirecek

’

unsurlarin  kabul edilmesi gerektigini” savundugunu belirtmektedir. %8 Ayrica
Afgani’nin, Islam’1in Mslumanlar i¢in milliyetin temeli olmasi ve 6zellikle de Batinin
emperyalizmine kars1 “Islam iimmeti icin bir devletin” kurulmas: gerektigine yonelik
Pan-islamci fikirlerine de detaylica yer vermektedir.®

Bu noktada Tibi, Vehhabi hareketi ve Islami modernizmin, Avrupa veya Osmanli
fark etmeksizin yabanci baskilara kars1 sekillenmesi ve her ikisinin de Arap koklere
vurgu yapmasindan dolay1 benzer olduklarini ve “Bu yiizden her ne kadar onculeri
zihnen milliyet¢i degil, sadece birer Miisliiman olmalarima ragmen, hem Vehhabilik
hem de Islam modernizmi Orta Dogu daki milliyet¢i hareketlerin dahil bir parcast

olarak” goriilmeleri gerektigini dne siirmektedir.”® Lakin daha dnce de vurgulandig:

tizere Vehabbi hareketlerinin Fransiz ihtilali’nden ve “millet” taniminmn ortaya

57 Tibi, Arap Milliyetciligi, $.132-134.
88 Tibi, Arap Milliyetciligi, 5.116.
8 Tibi, Arap Milliyetciligi, $.234-236.
" Tibi, Arap Milliyetciligi, 5.122.
28



konmasindan daha once gergeklesmis oldugu g6z oniinde bulunduruldugunda bu
hareketlerin milliyetci bir amag tasidigin1 séylemek dogru olmayacaktir.

1993 yilinda Mahmoud Haddad, International Journal of Middle East Studies
dergisinde yayimlanan makalesinde, Arap milliyet¢iliginin ilk olarak Avrupa’nin
milliyetcilik fikirlerini yayan, misyoner okullarinda yetismis Liibnanli Hiristiyan
Araplarm eseri oldugu fikrini reddederken, erken donem Arap milliyetciliginin Islami
reformistlerin 1s131inda Miisliiman Araplar arasinda basladigini savunmaktadir.’!
Ayrica Haddad, 11. Abdilhamit donemi itibariyle okullardaki egitim dilinin Osmanl
Tiirkgesine c¢evrilmesi, Ogretmenlerin ve mahkemelerdeki kadilarin Tirklerden
atanmas1 uygulamalarinin ardindan II. Mesrutiyet doneminde ittihat ve Terakki
Cemiyeti’nin merkezilestirme ¢alismalari sonucunda Arapg¢a’nin kullaniminin giderek
kisitlanmas1 ve Osmanli Tiirkgesinin 1909 yili itibariyle 6nce mahkemelerde
sonrasinda diger kamu kuruluslar1 ve hatta tiiccarlarda bile zorunlu hale getirilmesi ve
Ozellikle bu uygulamalarin Araplarin sosyal yasaminda biraktig1 etkileri de
irdelemektedir. Bu dogrultuda, o6zellikle Suriye’deki Araplarin bu doénemde
Tiirkge’nin  zorunlu hale getirilmesiyle issiz kalmasina dikkat ¢ekerken, bazi
“Arapgilarin” bu politikanin merkezilestirme degil, Araplarin yerine Tiirkleri getirmek
i¢in bir ara¢ oldugunu 6ne siirdiigiinii de belirtmektedir.”? Daha sonrasinda ise Haddad,
, “Osmanli, Arap ve Suriyeli kimlikleri esit derecede baski altinda olmasina ragmen,
Arap milliyet¢iliginin, Tiirk milliyet¢iligi ve Avrupa kolonyalizmine karst siyasi bir

tepki”’ oldugunu 6ne siirmektedir.”

I Mahmoud Haddad, “The Rise of Arab Nationalism Reconsidered”, International Journal of Middle
East Studies, Vol. 26, No.2 (Cambridge: Cambridge University Press, May 1994) s.201.

2 Haddad, “The Rise of Arab Nationalism Reconsidered”, s.213.

3 Haddad, “The Rise of Arab Nationalism Reconsidered”, s.217.

29



Arap milliyetciligine yonelik bir diger dnemli ¢alisma Abd al-Aziz Duri’ye aittir.
Duri, ilk olarak 1983 yilinda yayinlanan The Historical Formation of The Arab Nation
eserinde Araplar arasinda tarihsel i¢ gelismeler iizerinde dururken, Arap kimliginin
olusumunu erken Islami déneme kadar dayandirmaktadir. Lakin bu noktada Arap
kimliginin olusumunda ve milli bilincin gelisiminde hem Avrupa devletlerinin hem de
ozellikle Osmanli Imparatorlugu’nun etkisini goz ardi ettigi goriilmektedir. Duri, Arap
ulusunun peygamber zamanindan beri var oldugunu fakat Arap ulus bilincinin ve
bagimsizlik fikirlerinin I. Diinya Savasi doneminde kayda deger miktarda arttigini
belirtmektedir. Bu durumda ise, II. Mesrutiyet’in ilanindan sonra gerek Tiirklerin
Avrupa devletlerine karsi ¢ikacak giigte olmadiklarini acik¢a sergilemesinin, gerekse
Ittihat ve Terakki yonetiminin Tiirklestirme politikalarmimn sonucunda Arap diline
yonelik provokasyonlarinin etkili oldugunu 6ne siirmektedir.

II. Mesrutiyet’in ilan1 sonrasinda Ittihat Terakki Cemiyeti’nin politikalarnin Arap
milliyetciliginin ortaya ¢ikigindaki rolii lizerine en kapsamli analizi 1997 yilinda
Hasan Kayal1 ortaya koymustur. Kayali’nin bu ¢alismasi1 bircok anlamda literatiirde
biiyiik 6nem arz etmektedir. Gerek kendisinden 6nceki biitiin ¢alismalarin 6tesinde bir
perspektif ve derinlikle konunun ele alinmis olmasi gerekse bu alanda c¢alisma
yapanlar1 aksine yazarin Tiirk¢ceye ve Osmanli arsiv belgelerine asinalig1 sayesinde
kullanilabilen kaynaklarin zenginligi acisindan bu c¢alisma essiz niteliktedir. Kayali
calismasinda, ozellikle 1908-1918 doneminde Osmanli Imparatorlugunun Arap
vilayetlerinde uyguladigi politikalari, Jon Tirklerin tutumlarmi ve Araplarla
iligkilerini incelerken; merkez ve Araplar aralarindaki etkilesimi gostermeyi ve

Osmanlr’da Miisliimanlar arasinda milliyetci fikirlerin ortaya cikisini Imparatorluk

"4 Duri, The Historical Formation of The Arab Nation A Study in Identity and Consciousness, s.215.

30



baglamimna oturmay: amaglamistir. Ayrica, Osmanli’da Arap milliyetgiliginin bu
zamana kadar vilayetler agisindan incelendigini, ama aslinda hem yerel hem de devlet
merkezli incelenmesi gerektigini belirtmis ve ¢alismasinda imparatorlukta “II.
Mesrutiyet déneminin baslarinda heniiz somiirgelestirilmemis durumda olan Arap
nufuslu bolgelerin timini”™ ele almustir.

Tiirk milliyetgiliginin Arap milliyetciligini dogurduguna yonelik goriis literatiirde
uzunca bir silire kabul gormiistiir. Yukarida da bahsedildigi lizere genel bakis acisi
Ittihat ve Terakki Cemiyeti’nin II. Mesrutiyet itibariyle yiiriittiigii politikalarin
Araplarda milliyet¢i hareketleri ortaya c¢ikarttigi yoniindedir. Bu noktada Kayali,
calismasinin giris boliimiinde bu iliskiyi “Eger [ttihat ve Terakki politikalari Arap
milliyetciligini  beslediyse, bunun ac¢iklamasini, devrimin harekete gecirdigi
sosyallesme siireclerinde aramak daha dogru olur.” ® seklinde agiklamistir. Kayali
calismasmin birgok yerinde Ittihatgilarin bu dénemde yiiriittiigii politikalarin asil
odagmin merkezilesme oldugunu vurgularken, bu politikalarin Tiirk olmayan
mubhalifler tarafindan “metodik bir Tlrklestirme politikasi”'" olarak yorumlandigini
belirtmektedir. Ozellikle 1908 sonras1 kurulan diizende Ittihat ve Terakki Cemiyeti’nin
idari merkezilesme hedefiyle Osmanli Tiirk¢esini egitim, mahkemeler ve resmi
dairelerde mecburi tutma karar1 Tiirk olmayan muhalifler tarafindan oldukca sert
kargilanmistir. Hem merkezi yonetimin saglanabilmesi hem de devletin idari islerinin
daha iyi isleyebilmesi acisindan Osmanli Tiirk¢esinin 6zellikle mahkemelerde ve
resmi dairelerde mecburi hale getirilmesi ittihat ve Terakki yonetiminin Tiirklestirme

ithamlarina maruz kalmasina yol agmistir. Dil iizerine yiiriitiilen bu politika sonucunda

S Kayali, Jon Turkler ve Araplar, s.15.
76 Kayali, Jon Turkler ve Araplar, s.15.
7 Kayali, Jon Tirkler ve Araplar, s.243.

31



ozellikle Arap vilayetlerinde birtakim magduriyetler yasanmis olsa da Kayali’nin
aktardig1 tizere bolgede yasayanlarin bu siiregteki talepleri buralardaki makamlara
Araplarin ya da yerel adaylarin atanmast degil Arapgay1 iyi konusan yetkililerin
atanmasidir. Lakin adem-1 merkeziyet¢i Arap mubhalifler, Tiirk¢enin dayatilarak
Araplarin  Tiirklestirilmeye calisildigint ve Tiirkce konusmayan topluluklarin
Imparatorluk biinyesinden dislanarak ayristirilmaya calisildigii iddia etmektedir.
Bunu yam sira, Islamiyet ve Arapga arasinda goriilen bagdan dolay1r Miisliimanlar
arasinda Arap¢anin ayr1 bir 6nemi bulunmaktadir. Bu sebeple bu donemde Arapganin
okullarda 6gretilmesini ve Arapgaya daha fazla 6nem verilmesini isteyenler yalnizca
Araplar olmamustir. Bu noktada Ittihat ve Terakki yonetimine muhalif olan Miisliiman
Araplarin gerek cemiyetin bazi iiyelerinin dini inangsizlig1 gerekse Arapgaya karsi
tutumlar1  yiiziinden Tiirklestirmeyi Islam’t devlet yasamindan tamamen
uzaklastirmaya bir tuttuklar goriilmektedir.”®

Kayalr’nin da bahsettigi tizere, II. Mesrutiyet donemi ve sonrasinda giindeme gelen
Tiirklestirme politikalar1 Ittihat ve Terakki Cemiyeti’nin sistematik, bilingli veya
kasith bir uygulamas: degil, aslinda II. Abdiilhamit déneminde baslayan Osmanl
Imparatorlugu’nda merkezilesme politikalarnin bir uzantisidir.”® Bu noktada Arap
milliyetciliginin ~ Ittthat ve  Terakki’nin  merkezilestirme politikalarindan
etkilenmedigini sOylemek dogru olmayacagi gibi, Araplar aras1 milliyetgi fikirlerin
dogmasinda asil sebebin bu oldugu goriisii de yeterli olmayacaktir. Bu noktada
Misliman Araplar arasinda yayillmaya baslayan Islami modernizmle gelen ve
ozellikle Islam’m Araplara geldigi ve halifenin de Arap toplumundan segilmesi ve

Islam’in yiikselebilmesi i¢in Arapganmn ve Araplarin uyanismin gerektigine dair

8 Kayali, Jon Turkler ve Araplar, s.108-111.
9 Kayal1, J6n Turkler ve Araplar, s.133.

32



fikirlerinin etkisi goz ard1 edilmemelidir. Misir’da baslayan yabanci karsitligina, Arap
edebi uyanisiyla yeniden giin yiiziine ¢ikan Arap kiiltiirliniin ve dilinin zenginligi ve
bunca zaman Araplarin Osmanli yonetimi altinda ezildigine yonelik fikirler, dinde
Arap’in Ustiinliigiine varan sdylemler, Osmanli halifesinin mesruiyetinin sarsilmasi ve
son olarak da Ittihat ve Terakki’'nin Arapgaya yonelik tutumlar1 eklenince Araplar
arasinda ayrilik¢r milliyet¢i sdylemler agiga ¢ikmistir. Bu durumun I. Diinya Savasi
doneminde giderek alevlendigi, hilafet lizere baglayan tartismalarin daha sonrasinda
Serif Hiiseyin orneginde oldugu gibi, 1916 yilindan sonra bir Arap isyanina ve
ayrilikci hareketlere doniistiigii goriillmektedir.

Burada en 6nemli noktalardan biri, Zeine’in de vurguladigi lizere, Araplarin Arap
olma bilinglerini hicbir zaman yitirmedikleridir.&° Arap kiiltiirii ve kimligi, Islam’1n ilk
yillarindan beri siire gelmis ve Osmanli yonetimi altinda da kaybolmamus; bir iist
kimlik olan Miisliimanlik altinda var olmaya devam etmis ve bu siiregte insanlar
arasinda ayrigtirici bir 6zellik tasimamustir. 19. yiizyil itibariyle Suriye ve Lubnan
bolgesinde Hiristiyan Araplar arasinda Batili kurumlarin misyonerlik faaliyetleri
1s1¢inda baslayan Arap milliyetci fikirler, 1913 Paris Arap Milli Kongresi’nde dahi
Osmanli Imparatorlugu’ndan ayrilmaya yénelik bir boyut tasimamaktadir. Hem
Hiristiyan hem de Musliiman Araplarin katildigi bu kongrenin kararlar incelendiginde
Araplarin taleplerinin “adem-i merkeziyetgi bir yonetim, ulusal kulttrel 6zerklik ve ¢cok
uluslu anayasal bir monarsi ¢ergevesinde Tiirklerle esitlik”’®" oldugu goriilmektedir.
Ancak bu kongreye katilanlar “Arap ulusu” olarak, Suriyeli Khairalla Hayrullah ve

Necip Azuri'nin “Arap ulusu sadece Osmanli Imparatorlugu’nun Arap¢a konusan

80 Zeine, Tiirk Arap Hiskileri... s.172.
81 Tibi, Arap Milliyetciligi, 5.149.
33



Asyalr kismini ihtiva eder” 8 goriigiinii savunmakta ve Misir ya da Kuzey Afrika’da
Arapga konusan halklart bu “Arap ulusu” igerisine dahil etmemektedirler. Hatta
kongrede oturumlar sirasinda gozlemci olarak katilan Misirli Said Kamil’in bir
tartismada s6z almak istemesi sonucunda oturum baskanini bunu reddetmis ve daha
sonrasinda verdigi bir roportajda “Kongrede temsil edilen Arap milliyetci hareketi
kendisinin sirf Osmanlt Araplarindan sorumlu oldugunu deklare etmistir ve
Imparatorluk disindaki Arap bélgeleriyle ilgilenmemektedir.”’®® seklinde acgiklama
yapmustir.

Bu noktada, Osmanli egemenligi altindayken Suriye-Libnan bdlgesinde
emperyalist giiclerin destegi ile kiviletmlanan Arap milliyetgi fikirler ile Ingilizlerin
emperyalist tutumlar1 altinda ezilmekte olan Misir’da baslayan milliyetgi fikirlerin
gelisim siireclerinin birbirlerinden farkli oldugu gériilmektedir. Ozellikle Misir’daki
milliyetci soylemlerin baslangici incelendiginde goriilir ki aslinda burada asil
tetikleyici unsur, Arap olma bilincinin kazanilmas: degil, iilkedeki artan Ingiliz
kontrolli ve genel olarak yabanci varligina karsit olmaktir. Yakin dénemde yapilan
calismalarin da ortaya koydugu lizere, Araplar arasindaki bu milliyet¢i fikirlerin
ayrilik¢1 boyuta ulagmasi I. Diinya Savasi doneminde gergeklesmektedir. Bu ayriliket
fikirlerin olusumunda I. Diinya Savasi’nin genel seyri, bu siirecte Osmanli Devleti’nin
icinde bulundugu durum ve Tiirk milli miicadelesinin de baslamis olmasinin etkileri
de goz ardi edilmemelidir. Bu noktada Ittihat ve Terakki y&netiminin 1909 yili
itibariyle baslattigi merkeziyetgilik politikasinin sonucunda 6zellikle Tiirk¢e’nin

bircok alanda zorunla hale getirilmesinin Araplar tiizerinde olusturdugu etki

82 Tibi, Arap Milliyetciligi, 5.150.
8 Muhammed Ammara, al-Uruba fi -Asr al-Hadith, (Kahire:1967) s.332, aktaran, Tibi, Arap
Milliyetiligi, s.150-151.

34



yadsmmamaz olsa da bu, Araplar arasinda yayilan milliyet¢i fikirleri alevlendiren
sebeplerden yalnizca bir tanesidir. Ciinkii dil, stiphesiz kimlik ve kiiltiir bilincinin en
onemli 6gelerindendir. Arapcanin kullaniminin kisitlanip, Tiirkgenin zorunlu hale
getirilmesi fikri, Araplar arasinda kiiciik bir kesimin benimsedigi milliyet¢ilik
fikirlerinin yayilmasinda tetikleyici olmustur. Fakat elbette ki tek sebep bu degildir.
Bu baglamda tiim bu fikirlere uygun zemini hazirlamasi agisindan 19. yiizyil itibariyle
Misir’da yasanan degisimi, doniisiimii, Ingilizlerin bolgedeki varliklarin1 giderek
arttirmasi sonucunda toplumda olusan yabanci karsithigini ve sonrasinda ozellikle
Miisliiman Araplar arasinda yayilan Islami reformizm diisiincelerini daha detayl ele

almak gerekmektedir.

35






BOLUM I11

MISIR’DA MODERNLESME VE MILLIYETCILIiK

18. ylizyilin sonundan itibaren Osmanli Devleti’nde 6zellikle III. Selim ve II.
Mahmud’un 1slahatlariyla beraber modernlesme siireci baslamistir. Bu donem ayni
zamanda Osmanli Devleti’nde adem-i merkeziyetgiligin bas gostermesi ve 19. ylizyil
ile Misir’in Osmanli’dan ayrilmaya baslamasindan kaynakli hem Osmanli hem Misir
tarihi agisindan bir doniim noktasi niteligindedir.

Misir, hem Osmanli’nin Ortadogu ve Arap topraklarindaki en giiglii eyaleti
olmasindan, hem Ingilizlerin sémiirgeleri ile kara baglantisin1 saglamasindan, hem de
Fransa’nin yeni somiirge ve pazar arayisindan dolay1 19. yiizyila dogru gittikge artan
bir 6neme sahiptir. Bu baglamda Fransa’min hem Ingiltere’nin sdmiirgeleriyle
baglantisini kesmek hem de Misir ekonomisini yonetmek amaciyla 1798’ de Misir’1
isgal etmesiyle Osmanli’nin uzun siiredir bdlgede kurulu olan diizeni sarsilmgtir.84
Fransa’nin, Misir’1 isgalinden dolay1 somiirgeleri ile baglantis1 kesilen Ingiltere,
Osmanl Devleti ile bir ittifak yapmis ve buna gére Fransa, 1801°deki Osmanli-Ingiliz
ortak harekati sonucunda Misir’dan ¢ekilmek zorunda birakilmistir. Gerek Fransa'nin
cekilmesi gerekse Memlikli beylerin bdlgedeki etkinligini yitirmesi Misir
yonetiminde biiyiik bir gii¢c boslugu ortaya ¢ikarmustir. Bu sebeple Istanbul Hiikiimeti
burada yeniden otorite kurabilmek adma Memliikliileri tasfiye ederek, Misir’a
merkezden vali atama karar1 almistir.85 Cikan gesitli ayaklanmalar sonucunda, May1s

1805°te Kavalali Mehmet Ali Pasa, halk, ulema, esraf ve askerin destegi ile kendisini

8 Eric J. Hobsbawm, Devrim Cagi, 1789-1848, Cev. Bahadir Sina Sener, (Ankara: Dost Kitapevi
Yaymlari, 1998), s.99.

8 Afaf Lutfi al-Sayyid Marsot, Misur Tarihi: Araplarin Fethinden Buglne, Cev. Giil Cagal Giiven,
(Istanbul: Tarih Vakfi Yurt Yayinlari, 2010), 5.50-51.

37



Misir Valisi ilan etmistir. 3 Temmuz 1805°te ise Kavalali Mehmet Ali Pasa’nin valiligi

I11. Selim tarafindan yayinlanan bir ferman ile resmen taninmugtir.

3.1. Misir’da Kavalahh Mehmet Ali Pasa Donemi

Kavalali Mehmet Ali Pasa’nin valiligi ile Misir, modern ve bagimsiz bir devlet
olma yolunda hizla ilerlemeye baglamistir. Askeri alanda yapilan reformlar sonucunda
modern ordunun kurulmasi1 Misir’in giiglenmesini saglarken, iltizamin kaldirilmasi ve
tarimsal tiretimin artirllmasina yonelik yapilan reformlar ile bolgede pamuk retimi
kayda deger boyutlara ulasmistir. 15 Temmuz 1840 tarihinde Ingiltere, Rusya,
Avusturya ve Prusya onciiliiglinde gerceklesen Londra Konferansi sonrasinda Sultan
Abdiilmecit, 13 Subat 1841°de iki ayr1 ferman ilan ederek, Sudan’1 yasami boyunca
Kavalali Mehmet Ali Pasa’nin yonetimine verirken, Misir’in idaresini de Kavalal
ailesine, Pasa’nin dliimiinden sonra padisahin sececegi bir iiyesine gecmek iizere
birakmustir. 87 1 Haziran 1841 Veraset Imtiyazi fermani ayn1 zamanda, Misir’in hukuki
ve idari statiisi de salyaneli eyaletten eyalet-i miimtazeye ¢ikartilmig ve Misir Valiligi
hanedanin en yagh erkek iiyesine gegmek iizere Kavalali ailesine verilmistir. Bunun
yani sira, Misir valisi, Osmanli sadrazamu ile esit konuma yiikseltilmis; 1 Eyliil 1842

Fermani ile de Mehmet Ali Pasa’ya “sadaret-i uzma” riitbesi verilmistir.%®

8 Sinasi Altundag, Kavalali Mehmet Ali Pasa Isyam, Misir Meselesi, 1831-1871, (Ankara: Tiirk Tarih
Kurumu Basimevi, 1945), s.24-25.

87 Enver Ziya Karal, Osmanli Tarihi, Cilt:V Nizam-1 Cedid ve Tanzimat Devirleri(1789-1856),
(Ankara: Tirk Tarih Kurumu Basimevi, 1983), s.139.

8 S5z konusu fermanlara su eserden ulasilabilir: J. C. Hurewitz, The Middle East and North Africa in
World Politics: Documentry Recorded, (New Haven: Yale University Press, 1975), s.275-276.

38



3.1.a. Askeri Reformlar

Kavalali Mehmet Ali Pasa, Misir ordusunda Memliik beylerinin tasfiyesinden
dogan asker agigini gidermek ve daha gii¢lii merkezi bir ordu kurmak i¢in ordunun
asker sayisini arttirmaya yonelik girisimler baslatmistir. Tarimsal {iretimin diismesini
istemeyen Pasa, fellahlarin orduya alinmasin1 son ¢are olarak gordiiglinden 1820
yilinda Sultan II. Mahmud’un da izniyle Sudan’a sefer diizenlemistir. Sudan Seferi’nin
oncelikli amaci 6zellikle Misir ordusuna gereken isgiiciiniin saglanmasi olsa da, gerek
Sudan’in Misir’in dogal uzantis1 olarak goriilmesi, gerek Sudan’a kacan Memliik
beylerinin de yakalanmak istenmesi, gerekse Istanbul’un Misir’daki kéle ticaretini
yasaklamasindan dolay1 is giiciiniin azlig1 da bu seferin yapilmasinda etkili olmustur.
Ancak seferde beklenen basar1 elde edilememis, Misir ordusu i¢in gereken asker sayisi
saglanamamustir.8% Bu dogrultuda, Kavalali Mehmet Ali Pasa, ordunun asker eksigini
gidermek adina, 1822 yilinda zorunlu askerlik uygulamasini baglatmis, {iretimin ana
unsuru olan fellahlar da orduya alinmaya baslanmistir. Ancak zorunlu askerlik
uygulamasi kirsalda pek iyi karsilanmamuis, 1823 yilinda Asagi Misir’da, 1824 yilinda
ise Yukar1 Misir’da ¢ok sayida ayaklanma ¢ikmistir. Merkez yonetimi tarafindan bu
ayaklanmalar bastirilmig, 1820’lerin sonuna gelindiginde Misir ordusunun asker say1s1
100.000’1 gegmistir. %

Kavalali Mehmet Ali Pasa doneminde, ordu modernlesmesi ve diizenli orduya
gecigin amact aslinda Misir’da milliyetgiligi arttirmak degil, tamamen merkezi

otoritenin kurulmasi ve iktidarmn saglamlastirilmasidir.®* O ylizdendir ki, ordu icinde

8 Arthur E. Robinson, “The Conquest of the Sudan by the Wali of Egypt, Muhammed Ali
Pasha,1820-1824" The Journal of Royal African Studies, Cilt 25, Say1:97, Ekim 1925, s.47.

% Khaled Fahmy, Pasa’'nin Adamlari: Kavalali Mehmed Ali Pasa, Ordu ve Modern Misw, Cev. Deniz
Zarakolu, (Istanbul: Bilgi Universitesi Yayinlari, 2010), 5.98.

9a OZkO(;, Musir’in Uzun 19. Yiizyii, Modernlesme, Merkezilesme ve Ozerklik, $.65.

39



Misirhi Araplar 6zellikle de zorunlu olarak askere alinan fellahlar iist kademelerde
gorevlendirilmemektedir. Ordu igindeki etnik ayrimciligi inceledigimizde, Tiirkge
konusanlarin, Tiirklerin ya da Osmanli’nin gesitli cografyalarindan gelenlerin iist
kademede gorev aldiklarmi ve hatta Avrupa’dan gelen gayrimiislimlerin bile iist
riitbelerde orduya alindigini gériilmektedir. Arapca konusanlarin ve Misir Araplarinin,
Miisliiman ve Osmanli tebaasindan olsalar da yiiksek riitbelere gelememesi ordudaki
modernlesmenin, milliyet¢iligin arttirilmasi i¢in degil de Misir’in Kavalali Mehmet
Ali Pasa yonetimi tarafindan kontrol altina alinabilmesi amaciyla yapildigini

diisiindiirmektedir.%

3.1.h. Ekonomik Reformlar

Kavalali Mehmet Ali Pasa doneminde yapilan ekonomik reformlarin asil amaci
tretimi arttirmak ve Misir ekonomisini kalkindirmak olmustur. Tarimsal iiretimin
arttirtlmasi, dis ticaretin yiikselmesi ve fabrikalar agilarak sanayilesmenin hizlanmasi
Kavalali donemi Misir ekonomisinin en can alici 6zelliklerindendir. Ama bunun yani
sira, ekonomik alanda yapilan bazi degisikliklerin aslinda idari boyutlar1 da
bulunmaktadir.

Kavalalt Mehmet Ali Pasa yonetiminin ilk icraatlarindan biri Misir’da iltizamin
kaldirilmast ve verginin merkezden gonderilen memurlar tarafindan toplanmaya
baslamasidir.®® Bunun Misir’da Iltizam haklarinim ¢ogunun Muhammet E1fi ve Osman
Bardisi’nin elinde olmasindan dolayi, giiclerin béliinmemesi amaciyla yapildigini

sdyleyebiliriz. ltizamm kaldirilmasmin yaninda, aslinda Osmanli’da sultana ait olan

9 Fahmy, Pasa 'min Adamlari: Kavalali Mehmed Ali Pasa, Ordu ve Modern Misir, $.241-261.
9 Albert Hourani “Osmanli Reformu ve Esraf Politikalar”, William R. Polk ve Richard L. Chambers
(Ed.), Ortadogu’da Modernlesme, (istanbul: Insan Yayinlari, 1995), s.81.

40



toprak miilkiyetinin de tarimsal {iretimin gerceklesmedigi araziler i¢in Kavalali
Mehmet Ali Pasa ailesi ve yakinlariimn eline gectigi goriilmektedir.%*

Bu donemde tarimsal {iretimin arttirilmasina odaklanildigini sdylemistik. Kavalali
Mehmet Ali Pasa, yonetiminin baslarinda fellahlar1 siki disiplin altina alarak {iretimin
ne zaman, ne miktarda ve hangi iirlinle yapilacagini merkezden belirlemeye
baglamistir. 1816 yilina gelindiginde tarimsal iiretim tamamen merkezin kontrolii
altina alimmistir. Bunun yani sira ¢ikartilan Kanun-al Filaha ile fellahlarin dogduklar
yerleri terk etmeleri yasaklanarak, sehir disina ¢ikmak i¢in bile muhtarlardan izin
almasi1 zorunlu hale getirilmistir. Bu sayede iliretimin higbir sekilde aksamasina izin
vermeyen bir sistem kurulmustur.%®

Daha Onceleri sel ya da kuraklik sebebiyle iiretimde aksakliklar yasanirken iilkenin
birgok yerine insa edilen sulama kanallar1 ile bu durumun Oniine gecilmeye
calistlmistir. Bu dogrultuda Iskenderiye’yi Nil Nehrine baglayan Mahmudiye Kanali
inga edilmistir. Boylece iilkede tarima bagh iiretim, 6zellikle de pamuk iiretimi hizla
artmugtir, %

Pamuk, donemin uluslararasi ticaretinin temel triinlerinden birisidir. 1820’lerden
itibaren pamuk ekimi hiz kazandik¢a, pamuk {iretimi ve ihracina dayali giiclii bir Misir
ekonomisi ortaya ¢ikmustir. Bu siirecte Amerikan I¢ Savasi’ndan dolayr Amerika’dan
Ingiltere’ye pamugun gitmesine engel olan ablukadan dolay1 6zellikle Ingiltere basta
olmak Uzere, Avrupa pamuk tedarik etmekte zorlanmig, Misir pazarina ilgi artmustr.

Bu sayede de biiyiik miktarlarda pamuk {iretimi yapan Misir ve Kavalali Mehmet Ali

% Charles Issawi, Egypt at Mid-Centruy: An Economic Survey, (Oxford: Oxford University Press,
1954), s.21.

% Ozkog, Misir'in Uzun 19. Yiizyih, Modernlesme, Merkezilesme ve Ozerklik, $.67.

% Charles Issawi, Egypt in Revolution, An Economic Analysis, (Oxford: Oxford University Press,
1963), s.22.

41



Paga yonetimi pamuk ihracatinin tekeli haline gelmis ve bu durum Ingiltere
Hiikiimetini rahats1z etmistir. %

Vergi sisteminin, toprak miilkiyetinin degismesi ve tarimsal liretimdeki gelismeler
ile Misir ekonomisi gittikge canlanmistir. Tarimsal iiretimin denetim altina alinmasi
ile ekonomik gelirler artmig, bu durum Kavalali Mehmet Ali Pasa’nin iktidarim
gittikge saglamlagtirmistir. Ayrica, tarimsal iiretimden elde edilen biitge sayesinde
iilkede fabrikalar insa edilerek sanayilesme adina biiyiik adimlar atilmistir. Bu alanda
1816°da ilk tekstil fabrikasinin agildigint ama 6zellikle 1820’lerde pamuk iiretiminde
ciddi artig sayesinde tekstil liretiminin de arttigin1 goriiyoruz. Kavalali Mehmet Ali
Pasa bu stiregte, ekonomik acidan giiclii iilkelerle rekabet edebilmek ve Misir’da tekstil
sanayisini kollamak amacrtyla ithal mallardan alinan vergiyi arttirmis; yiiksek glimriik
duvarlarina dayali bir dis ticaret sistemi ortaya koymustur.%

Misir’da sanayilesme siirecinde tekstil fabrikalarinin yani sira ordunun ihtiyaglarini
karsilayabilmek i¢in silah fabrikalar1 ve askeri malzemeler iireten fabrikalar da
acilmistir. Bunun disinda 1830’lara gelindiginde Misir genelinde otuza yakin dokuma
fabrikasi, cok sayida askeri malzeme isleyen tesis ve birka¢ tane de tarimsal iirlin
isleyen fabrika bulunmaktadir. 1832 yilina ise bu fabrikalar sayesinde Misir’in ilk
donanmasi1 kurulmustur. Bu ¢er¢evede bakildiginda, Osmanli cografyasinda Kavalali
Mehmet Ali Pasa’nin askeri-endiistriyel bir kompleks kurmay1 basaran ilk ve tek vali
oldugu goriilmektedir.*®

Ancak, Misir ekonomisinin bu denli hizli ytikselisi, pamuk ihracatin1 tekeline

almasi ve ozellikle de giimriik vergilerinin arttirilmas ile Ingiltere durumdan iyice

9P, J. Vatikiotis, The Modern History of Egypt, (Londra: Wiedenfield and Nicolson, 1969) s.59.
% Charles Issawi, Egypt in Revolution: An Economic Analysis, s.22.
9 Ozkog, Misir’'in Uzun 19. Yiizyih, Modernlesme, Merkezilesme ve Ozerklik, s.71.

42



rahatsiz olmustur. Her ne kadar Misir’da sanayilesmenin ana amaci ihracat degil de
ihtiya¢ duyulan tirtinlerin tiretimi olsa da Misir’in yiiksek glimriik duvarlari, yeni pazar
ve hammadde arayis1 ile Osmanli’ya yonelen Ingiltere icin kabul edilemezdir. Bu
sebeple 1838 yilinda ingiltere Osmanli Hiikiimeti ile ticaretteki vergi oranlarini
Ingiltere lehine diisiiren Balta Liman1 Antlasmasini yaparak, artik Misir piyasasimnin

Ingiliz iiriinleri ile rekabet edebilme sansini elinden almugtir, 1%

3.1.c. Birokratik Reformlar

Kavalali Mehmet Ali Pasa’nin 6zellikle askeri reformlar: ile ordunun biiylimesi
sonucunda ciddi bir yonetim ihtiyac1 da dogmustur. iktidarmn saglamlastirilmas1 ve
merkezi bir otoritenin ingasi i¢in merkezi bir biirokrasinin kurulmasi ve tasra
yonetimlerinde yapilanma gerekliydi. Bu dogrultuda, Kavalali Mehmet Ali Pasa,
Kahire’de merkezi yonetimin ingasi i¢in ¢esitli kurullar ve daha sonrasinda bakanliklar
kurmustur.

Bunlardan ilki Divanii’l Hidiv adindaki Hidiv Divanidir. Eski olusumdaki Divanii’l
Ali ile az miktarda bir benzerlik gostermekle beraber Divanii’l Ali’nin iiyeleri
Istanbul’dan atanirken, yeni sistemde iiyeler bizzat Kavalali Mehmet Ali Pasa
tarafindan atanmaktadir. Bunun yani sira Divanii’l Ali, valinin faaliyetlerini
kisitlayabilirken, Divanii’l Hidiv, valinin danigsma kurulu konumundadir. Ama bu
divanda da yine adli ve idari konular konusulmakta ve igisleri buradan
yuritilmektedir.1°r S6z konusu bir diger kurul, Divanii’l Maiya al-Saniya admdaki

Valilik Kuruludur. Bu kurulda, saray cevresinden yine bizzat Kavalali Mehmet Ali

100 Ehud R. Toledano, “Social and Economic Change in the ‘Long Nineteenth Centry’> M. W. Dally
(Ed.) The Cambridge History of Egypt, Vol 2: Modern Egypt, From 1517 to the End of The Twentieth
Centruy, (Cambridge: Cambridge University Press, 1998), s.273.

101 Archie Hunter, Power and Passion in Egypt: A Life of Sir Eldon Gorst, 1861-1911, (Londra:
Tauris, 2007), s.119.

43



Pasa tarafindan secilen iiyeler ile basmuavin, basmiitercim, haznedar, kethiida ve
silahtarin katilimi ile askeri ve sivil konular konusulmakta ve diger kurumlarla iletisim
de buradan saglanmaktadir.*%?

Bu iki divanin yani sira, ordu ile ilgilenen Divanii’l Cihadiyye yani Savas Divani,
Misir’in yabanci lilkelerle ticareti ile ilgilenen Divanii’l Ticariyye Misriye adiyla Misir
Ticaret Divant da Kavalali Mehmet Ali Pasa doneminde agilmigtir. 1837 yilina
gelindiginde ise, Sanayi, Savas, Maliye, Ticaret, Donanma ve sadece Misir adina
yabanci devletlerle ticaret anlagsmalar1 yapabilse de Disisleri Bakanliklar1 agilmis ve
Kahire’de kabine sistemine dayali bir yonetime gecilmistir. 103

Kavalali Mehmet Ali Paga doneminde yapilan en gii¢lii siyasi reformlardan birisi
de 1826’dan itibaren Eyalet Sistemine gegcirilerek, iilkenin merkezi Kahire olmak
iizere, Yukar1 Misir’da 10, Asagi Misir’da 16 eyalete boliinmesi ile gergeklesmistir.
Her eyalete merkezden Kavalali Mehmet Ali Pasa’ya bagli miidiirler atanarak,
eyaletlerde merkezin emirlerinin uygulanmasi, giivenligin saglanmasi, vergilerin
toplanmasi, tarimsal iiretimin denetlenmesi ve asker alimlarinin aksamamasi bizzat
atanan miidiirler tarafindan kontrol altina alinmistr.1%

Boylece Misir’m her yerinin Kahire merkezli yonetildigi bir sistem ortaya ¢ikmaistir.
Bu merkezi yonetimde temelde Kavalali Mehmet Ali Pasa’nin hane halkina dayali,
biirokratik bir modernlesmenin yaninda Osmanli Devleti’'nde padisahin Istanbul’da
olusturdugu yap1 ile benzerlik gosteren eski ile yeninin harmani bir merkezi yonetim

kurmustur.10°

192 Hunter, Power and Passion in Egypt: A Life of Sir Eldon Gorst, 1861-1911, s.20.
103 vatikiotis, The Modern History of Egypt, s.67.

104 Hunter, Power and Passion in Egypt: A Life of Sir Eldon Gorst, 1861-1911 s.19.
105 Ozkog, Mistr’in Uzun 19. Yiizyih, Modernlesme, Merkezilesme ve Ozerklik, $.82.

44



Misir’da Kavalali Mehmet Ali Pasa’nin hane halkina dayali sistemin, temelde {i¢
ana ekibi bulunmaktadir. Buna gore Pasa’ya kan ile bagli olanlar, aileye evlilik yolu
ile katilanlar ve Pasa’nin yakin ¢evresinde bulunan Osmanli ve Avrupa’dan gelenler
yonetim kadrosunu olusturmaktadir.1%® Yonetim kadrosunda bulunanlar genelde hane
halkindan segilse de yonetimde yer almak icin illa Musliman olmak gerekmemektedir.
Bunun yani sira, Kavalali Mehmet Ali Pasa, hicbir yonetici eliti uzun siire ayni
gorevde tutmayarak diizenli olarak mevkiler arasinda rotasyon uyguladigi igin hig
kimse yerinde kalic1 olamamakta ve Pasa’nin iktidar1 igin risk teskil edememektedir.
Bunun yani sira, Tiirk¢e konusan elitler ve Arapc¢a konusanlar arasinda kati bir ayrim
s0z konusudur. Misirlt Araplarin yalnizca alt kademelerde gorev almasi biirokraside
Osmanli Misir elitinin yiikselmesini saglamistir.’%” Bu durum c¢ok daha sonralarda,

Misir’da Arap Milliyetciliginin dogusunda da 6nemli rol oynamistir.

3.1.d. Egitim Alaninda Yapilan Reformlar

Kavalali Mehmet Ali Pasa donemindeki askeri, ekonomik ve biirokratik reformlarin
arkasinda giliclii de bir egitim reformu bulunmaktadir. Bu dénemde, modernlesen
ordudaki subaylardan, a¢ilan fabrikalardaki miihendislere ve yonetimdeki biirokratlara
kadar bir¢ok kesimin batili tarzda egitim gérmesine odaklanilmistir. Bu kapsamda
1809°dan itibaren Fransiz Ekoliinde egitim almak iizere Ogrencilerin Avrupa’ya
gonderildigi ve ililkeye dondiikten sonra yerel elitlerin egitiminde rol aldiklari
goriilmektedir. 1818’den itibaren ise Avrupa’ya Ozellikle de Fransa’ya gonderilen

ogrencilerin sayisinda ciddi artiglar yasanmstir.'® Ancak yurtdisia gonderilenlerin

106 Reuven Aharoni, The Pasha’s Bedouin: Tribes and State in Egypt of Mehmet Ali, 1805-1848,
(Londra: Routledge, 2007), s.137.

107 F, Robert Hunter, “State-Society Relations in Nineteenth-Century Egypt: The Years of Transition”
Middle Easter Studies, Cilt 36, Say1:3, Haziran 2000, s.146.

108 Gilbert Sinoué, Kavalali Mehmet Ali Pasa: Son Firavun, Cev. Ali Cevat Akkoyunlu, (Istanbul:

45



cok az bir kismi Misirli Araplardan olmus, cogunlukla Osmanli’nin ¢esitli
cografyalarindan gelen ve Tiirk¢e konusan kisiler Avrupa’da egitim gormek {izere
secilmistir. Fakat Rifa’a al Tahtavi gibi, Misirli Arap kesimden olan ve sonrasinda
Misir Aydinlanmasinda ¢ok 6nemli rol oynayacak kisiler de bu donemde Avrupa’ya
egitim igin gdnderilenlerden dogmustur.1%®

Egitim alaninda yapilan bir diger reform ise 1820’lerden itibaren Misir genelinde
batil1 tarzda egitim veren kurumlarmimn agilmasi olmustur. Ilk olarak 1821 yilinda
Asvan’da diizenli ordu icin gerekli olan askeri okul yabanci uzmanlarin destegi ile
agilmig ardindan, 1825 yilinda Kasr el-Ayn Harp Okulu kurulmustur. 1% Ancak yine
bu okullarda verilen egitimden Misirli Araplar faydalanmamis, bu okullarda orduda
iist kademelerde yer alacak subaylar yetistirilmistir. 1827 yilinda ise Ebu Zabel Askeri
Hastanesi acilmig, baglarda yalnizca askeri hastane olarak planlanmisken daha
sonralarda tibbiye olarak egitim hayatina baslamistir. Bu baglamda egitim
reformlariin ilk olarak ordunun modernlesmesi kapsaminda dogan ihtiya¢ ile
sekillendigi goriilmektedir. !

1830’lara gelindiginde ise, silah fabrikalarindaki iiretimi denetlemesi i¢in uzman
yetistirmek amaciyla miihendislik okullarinin; sivil biirokratlarin egitimi i¢in yabanci
diller okulunun; tarimsal {liretimin arttirilmasi i¢in ziraat okullarinin ve daha ¢esitli
egitim kurumlarinin sayilar1 giderek artmistir. Bunun yani sira matbaanin kullaniminin
artmas1 ile 1822 yilinda Bulak’ta ilk basimevi faaliyet vermeye baslamis, batili
fikirlerin egitimli kitlelere ulasmasi kolaylagsmistir. 1828 yilinda ise, Osmanh

Devleti’nden ii¢ sene erken, ilk Resmi Gazete Vekayi-i Misriye yaymlanmaya

Dogan Kitap, 2004), s.155-160.

199 Hourani, Cagdas Arap Diisiincesi, $.85-101.

110 3. Heyworth-Dunne, History of Education in Modern Egypt, (Londra: Luzac&Co, 1938), s.118.
1 Fahmy, Pasa 'min Adamlari: Kavalali Mehmed Ali Pasa, Ordu ve Modern Misir, $.206.

46



baslamistir. Her ne kadar bu gazete idarecilerin, idari kararlar hakkinda bilgi sahibi
olmas1 ve Kavalali Mehmet Ali Pasa’nin icraatlarinin tasraya duyurulmasi amaciyla
yayinlansa da her iki dilde de basilmasi ve 6zellikle Osmanli cografyasinda Tiirkge
basilan ilk gazete olmasindan dolay1 biiyiik 6nem tasimaktadir.*?

Kavalali Mehmet Ali Pasa’nin askeri, ekonomi, biirokrasi ve egitim alanlarinda
yaptig1 diizenlemelere bakildiginda tiim bunlarin aslinda merkezi otorite kurmak ve
Pasa’nin iktidarin1 saglamlastirmak iizere yapildigi goriilmektedir. Bunun yani1 sira,
modernlesmenin halkin refah1 i¢in degil, Misir’da iktidarin daha giiclii hale gelmesi
icin yapildig1 da fark edilmektedir. Ancak bu donemde Misirli Araplar ile Osmanl
Misir elitleri arasinda yapilan kati ayrim, Araplarin ne orduda ne yonetim kadrosunda
yiiksek kademelere alinmayisi; egitim icin Avrupa’ya gonderilmemeleri veya agilan
okullarda egitim alamamalari ilerleyen zamanlarda ortaya ¢ikacak olan Arap milliyet¢i
fikirlerin ilk tohumlarini atmistir.

Genel olarak Kavalali Mehmet Ali Pasa’nin valiligi slirecinde Misir’da yaptigi
reformlarin, diizenli ve modern bir ordu kurmak ve askeri giicii arttirmak {izerine
cevrelendigi goriilmektedir. Iktidarin saglamlastirilmas: i¢in &nemli bir rolii olan
ordunun kurulmasi, Misir’in merkezden yonetimini ve tasranin merkezin kontrolii
altinda olmasini saglamistir. Bunun yani sira, yapilan ekonomik reformlar ile de her
ne kadar Misir ekonomisi yiikseltilse de burada da asil amacin 6zellikle ordunun
masraflarini karsilamak ve ihtiya¢ duyulan tirlinlerin tiretimini yapmaktir. Batili tarzda
egitim de yine ilk 6nce modern ordunun egitimi i¢in yapilmaya baslanmstir.

Mehmet Ali Pasa’nin Misir ve Suriye’de kurdugu bu modern diizenin aslinda

milliyet¢i bir Arap devleti kurmak amaciyla yapildigini sdylemek dogru degildir. Bu

12 Ozkog, Mistr’in Uzun 19. Yiizyih, Modernlesme, Merkezilesme ve Ozerklik, $.88.
47



donemde yapilan askeri, ekonomi, biirokrasi ve egitim alanlarindaki diizenlemelere
bakildiginda tiim bunlarin aslinda merkezi otorite kurmak ve Pasa’nin iktidarim
saglamlastirmak iizere yapildig1 goriilmektedir. iktidarin saglamlastirilmas: icin
onemli rol oynayan ordunun kurulmasi, Misir’in merkezden yonetimini ve tagranin
merkezin kontrolii altinda olmasini saglamistir. Bunun yani sira, modernlesmenin
halkin refah1 i¢in degil, Misir’da iktidarin daha giiclii hale gelmesi i¢in yapildig1 da
fark edilmektedir. Misirli Araplar ile Osmanli Misir elitleri arasindaki kati ayrim,
Araplarin ne orduda ne yonetim kadrosunda yiiksek kademelere alinmayist; egitim i¢in
Avrupa’ya gonderilmemeleri veya ¢ogunlukla agilan okullarda egitim alamamalari,
Misir’da Osmanli-Tiirk elitini {istiin tutan bir yapinin oldugunu gostermektedir. Bu
durum ayrica, 19 yiizyilin ikinci yarisindan itibaren Misir’da Araplar arasinda
yiikselmeye baslayacak milliyetci fikirlere de temel hazirlamistir. Kendisi her ne kadar
Osmanl1 Devleti’ne kars1 ayaklanan “asi” vali olarak anilsa da Mehmet Ali Pasa’nin
asil amacinin Osmanli’dan bagimsiz bir Arap devleti kurmak oldugu sdylenemez.
Zeine buradaki amacin daha ¢ok “Arap yanlisi goriislerden yararlanmak ve Arap

yanhst destegi icin” 3

oldugunu belirtirken; Antonius, Mehmet Ali Paga’nin
kendisinin halife ve kral pozisyonunda oldugu, yonetici elitlerin Tirkler ve
Arnavutlar’dan olustugu ve Araplarin da tabi bir topluluk olarak i¢inde yer aldig1 bir
krallik planladigini sdylemektedir.!!* Ancak Mehmet Ali Pasa’nin valiligi siireci ve
yaptig1 reformlar incelendiginde goriiliir ki kendisi Arap krallig1 kurmaya calisan bir

Arap milliyet¢isi degil; Misir’t daha modern, 6zerk ve gii¢lii pozisyona getirmeye

calisan idealist bir yoneticidir.

18 Zeine, Tiirk Arap Iliskileri ve Arap Milliyet¢iginin Dogusu, $.53.
114 Antonius, The Arab Awakening, s.28.
48



3.2. Kavalah Mehmet Ali Pasa’dan Ingiliz Yonetimine Misir

1849 yilinda Kavalali Mehmet Ali Pasa’nin &liimiinden, 1863 yilinda Ismail
Pasa’nin valilige gelisine kadarki siire¢, Misir yonetiminde bir ara gecis donemini
olusturmaktadir. Bu dénemde 6nce Abbas Pasa 1849°dan 1854 yilina kadar valilik
yapmig, onun ardindan Mehmet Ali Pasa’nin en kii¢iik oglu olun Sait Pasa, 1854 ten
1863’e kadar Misir valiligi gérevini yerine getirmistir. Sait Paga’nin valiligi siirecinde
reformlar az miktarda da olsa devam ettirilmeye c¢aligilmigtir. Bu doneme damgasini
vuran en Onemli gelisme ise sliphesiz, Fransa’nin Kahire Konsolosu Ferdinand de
Lesseps’in teklifi ile Siiveys Kanali’nin yapimina baslanmasidir. Bu baglamda, 30
Kasim 1854’te Sait Pasa, Fransa’ya kanal insasini1 organize etmek igin sirket
kurulmasma iligkin ruhsati vermistir. 1841 yilinda ¢ikan ferman geregi Misir’in
imtiyazl1 statlistine ragmen eyalete iliskin diizenlemelerin padisahin onay1 ile
gerceklestirilmesi gerekse de Said Paga, Siiveys Kanali projesinden geri adim
atmamigstir. Lakin kanal insasiyla Misir’in masraflar1 da artmis, bu dénemde Avrupali
bankerlere karsi borglanmalar baglamis ve bu durum 1870’lere gelindiginde Misir
ekonomisini krize siiriikleyen en biiylik faktor olmustur. Ayni zamanda kanalin insasi
icin iilkeye cok sayida Avrupali uzmanin gelmesi ile bazi 6nemli idari gorevlerde
Avrupalilarin sayist gittikge artmistir. 1858°de yiiriirliige giren Arazi Kanunnamesi ile
de yabancilar Misir’da toprak satin alma hakki elde etmislerdir. Ayrica hizla biiyiiyen
ekonomi ve yabanci sermayenin artist da bazi Avrupalilart Misir’a yerlesmeye
yoneltmistir. Ulkede zengin toprak sahibi Avrupalarin sayisindaki bu artis ise, yine

1870’lerde hem bu kisilerin hem de vatandaslarinin hakkimi korumak amaciyla

49



konsolosluklar {izerinden Avrupa devletlerinin Misir’1n i¢ islerine miidahil olmalarina
da yol agmustir.}*®

1863’te Misir valisi olan Ismail Pasa, Kavalali Mehmet Ali Pasa’dan sonraki
Misir’in ikinei reformist yoneticisidir. Misir’in i¢ islerinde Babiali’den bagimsiz
olmasi, istikraz akdinin alinmasi, 6zerklik alaninin genisletilmesi ve giderek Batili bir
devlete doniisiim Ismail Pasa yonetiminin ana hedefleri olmustur. Ulke 6zellikle
Pamuk ticareti ile zenginlesirken, Sait Pasa doneminde baslayan dis bor¢lanma da
hizla artmistir. Buna ek olarak bu dénemde reformlarin Avrupali devletlerden alinan
borglar ile gergeklestirilmesi, Misir’in 6zellikle Ingiltere ve Fransa i¢in artan dnemi ve
ihracata dayali olan bagimli ekonomisi de Ismail Pasa yonetiminin sonlarina dogru
Misir’1 ekonomik krize dogru siiriiklemistir. Ismail Pasa’nin, 1866 yilinda ¢ikan Girit
ayaklanmasinin bastirilmasindaki basarisindan dolay1, 8 Haziran 1867 tarihli padisah
fermani ile, Misir’1 i¢ islerinde 6zerk kilacak diizenlemeler yapilmistir. Bu ferman ile
Misir vilayeti ‘Hidiviyet-i Misir’ ismini alirken Misir valilerine de ‘Hidiv’ unvam
verilmis, Misir i¢ islerinde tamamen 6zerk bir statiiye kavusmus ama dis islerinde hala
Babiéli’ye baglh kalmistir. Fakat hala yabanci devletlerle anlagsma yapma ve bor¢lanma
konularinda padisahin iradesine bagli kalmaya devam etmistir. 9 Haziran 1873
tarthinde ¢ikartilan ferman ile Misir’a padisahin onay1 gerekmeden borglanma ve
ticaret anlasmas1 yapma haklar1 verilmistir. 16

Hidiv Ismail Paga donemindeki reformlara bakildiginda ekonominin ihracat odakl
hale geldigi ancak reformlarin da Ingiliz ve Fransiz sermayeleriyle yapilmasindan
kaynakli disa bor¢lanmanin da arttigi goriilmiistiir. Askeri alanda ordunun silah

ihtiyaglar1 ABD’den karsilanmaya baslanmis, bu donemde ABD’li subaylar Misir

115 william L. Cleveland, Modern Ortadogu Tarihi, (Istanbul: Agora Kitaphigi, 2008), s.108.
116 Ozkog, Mistr’in Uzun 19. Yiizyih, Modernlesme, Merkezilesme ve Ozerklik, $.135-137.

50



ordusuna hizmet etmis ve hatta onlarla bir Afrika seferi diizenlemistir. Egitim alaninda
ise eyaletlerde Ilkdgretim okullar1 agilmis, Okullar Bakanlig1 ve dgretmen yetistiren
Dar’iil Umum kurulmustur. Biirokrasi alaninda ise en 6nemli adimlar; 1857 yilinda
Icisleri, 1864 yilinda Kamu Isleri, 1872 yilinda Adalet ve 1874 yilinda da Tarim
Bakanliklarinin kurulmasi ve 1866 yilinda, halktan daha ¢ok vergi toplanabilmesi i¢in
Hidiv’e yardimci olmak amaciyla tasradaki Misir yerel elitlerinin agirlikta oldugu
danisma meclisi statiistindeki ilk parlamento olan Meclis-i Nlvvab’in agilmasi
olmustur. Kiiltiir alaninda ise Avrupali tarza yaklasilmis; 1863 yilinda Misir Miizesi,
Iskenderiye ve Kahire’de tiyatro salonlar1 agilmigtir. 1871 yilinda Kahire’de ilk Opera
binasi insa edilmis ve acilisa 6zel Giuseppe Verdi’den ismarlanan Aida operasinin
promiyeri de burada yapilmistir. 't/

Bu donemde Amerikan I¢ Savasi sebebiyle Ingiliz dokuma fabrikalari, biitiin
pamuk ihtiyaclarin1 Misir’dan karsilamak durumunda kalmistir. 1850’lerde 918 bin
sterlin olan pamuk ihracati, 1870’e gelindiginde 10 milyon sterline ulagmis ve Misir’da
Hidiv Ismail’in reformlarma maddi kaynak saglamistir. Ancak pamuk ihracatindan
saglanan bu gelir bile reformlarin masraflarmi karsilamaya yetmemis, Ozellikle
Ingilizler ve Fransizlar basta olmak {izere Avrupa mali kuruluslarina yiiksek miktarda
bor¢lanilmigtir. 1870’lerde eski borglarin faizleri 6denemez duruma gelindiginden
yeni bor¢lar alinmaya baslanmig ve 1876 yilinda Misir Hiikiimeti borg faizlerini ii¢ ay
O0deyemeyecegini ilan etmistir. Misir Hiikiimeti’nin bor¢larint 6deyemez hale gelmesi
sonucunda Avrupali bankerler {ilkelerine baskida bulunmus ve 1876’da Misir’a borg
veren dort lilkenin temsilcilerinden olusan Caisse de la Dette Publique (Kamu Borglari

Komisyonu) Hidiv Ismail’in onay1 ile kurulmustur. Ayrica biri Ingiliz biri de Fransiz

U7 Ozkog, Misir’'in Uzun 19. Yiizyih, Modernlesme, Merkezilesme ve Ozerklik, $.141-158.
51



olmak tizere iki miifettis ile Misir gelirlerinin harcanmasi da denetim altina
almmigtir, 118

28 Agustos 1878 tarihinde Hidiv Ismail, Misir’da mesruti yonetime gecerek, siyasi
sorumlulugu bakanlara devretmis; bunun sonucunda Nubar Pasa baskanliginda, Ingiliz
miifettisin maliye bakani ve Fransiz miifettisin bayindirlik bakani oldugu bir hiikiimet
kurulmustur.!*® Bundan bdyle hiikiimet Hidiv’in degil de basbakanin yetkisinde
toplanirken Hidiv, hiikiimetin atanmasindan sorumlu pozisyona gelmistir. Bu yeni
hiikiimet, Hidiv’in yetkilerini smirlandirirken, Ingiliz ve Fransizlarm da Misir
lizerindeki etkinliklerinin artmasima yol agmstir.!?® Bu durum zaman iginde Misir
halkinda yabanci miidahalesine karsit olanlarin tepki gostermeye baglamasina neden
olmus; 1879 yilinda ise Ingiltere’nin baskisi ile Misir ordusundaki 1600 Misirl1 askerin
tasfiyesi ve ordunun giderlerinin kisilmas: ile iilkedeki milliyet¢i ve yabanct karsiti
hareketler artmaya baslamistir. Avrupali devletlerin gittik¢e artan miidahaleleri halkin
milliyetcilik duygularini giiclendirerek, Napolyon Bonapart’in Misir’1 iggali siirecinde
ortaya cikan “Misir Miswrlilarindir” sloganlarmin Misir halki arasinda yeniden
canlanmasina sebep olmus ve bu slogan1 kullananlar “vataniler” olarak
adlandirilmistir. 122

Vataniler ya da bazi kaynaklarda gecen adiyla Ulusal Cephe, bu donemde Misir’da
ortaya ¢ikan yabanci karsiti hareketler arasinda en belirgini olmustur. Ulusal
Cephe’nin baskisi ile Hidiv, Nubar Pasa hiikiimetini feshederek, Muhammed Serif
Pasa baskanliginda Avrupalilarin yer almayacagi, Osmanli-Misir elitinden olusan ve

anayasa hazirlamakla gorevli yeni hiikiimeti onaylamustir. Ancak Hidiv Ismail

118 Cleveland, Modern Ortadogu Tarihi, s.111-112.

Y19 Dogan, II. Abdiilhamit Dénemi Arap Millivet¢iligi, 5.22.

120 p_J. Vatikiotis, The Modern History of Egypt, (Londra: Wiedenfield and Nicolson, 1969) s.133.
121 Dogan, II. Abdiilhamit Dénemi Arap Milliyet¢iligi, $.22.

52



Pasa’nin 6zellikle Ulusal Cephe’den gelen Avrupali karsit tutumlara destek vererek,
Avrupalilar1 tasfiyeye girismesinden rahatsiz olan Ingiltere ve Fransa, IL
Abdiilhamit’e Hidiv’in azli konusunda baski yapmaya baslamis ve bunun sonucunda
26 Haziran 1879°da Sultan II. Abdiilhamit Hidiv Ismail Pasa’y1 azlederek yerine oglu
Tevfik Pasa’yr atamistir. Tevfik Pasa doneminde Misir’in yonetimi neredeyse
tamamen Ingiliz ve Fransizlarin kontroliinde olmus, bu durum ordu ve memurlar da
dahil olmak iizere halkin bir¢ok kesiminde yabanci diigmanligimin artmasina ve
milliyetgi fikirlerin yiikselmesine yol agmustir.??

Tevfik Pasa goreve geldikten hemen sonra Ingiliz ve Fransizlarin bakisi ile, Misir
gelirlerinin %66’sin1n, bor¢larin 6demesinde kullanilmak {izere ipotek altina alindigi
Tasfiye Yasasi’n1 yiiriirliige sokmustur. Ayrica savas bakanligina Osmanli-Maisir eliti
egemenligini savunan Osman Rifk1 Pasa’y1 atamistir. Bunun yani sira, Ismail Pasa ile
baslayan ordudaki asker sayisinin azaltilmasi politikasin1 devam ettirmis, ordunun
asker sayisin 12.000’e diisiiriilecegini de agiklamistir. 2 Bu (ic hamle ile, Tevfik
Pasa’nin, yonetiminin baglarinda Misirhi milliyet¢i ve yabanci karsiti kesimlerin
tepkisini hemen iizerine ¢ektigini soyleyebiliriz. Ozellikle 1879 yilindan itibaren
ordunun alt kademelerindeki subaylar, anayasal monarsiyi savunan biirokratlar,
Misirh entelektiieller ve toprak aristokrasisi bir araya gelerek Urabi Pasa dnderliginde
Misir’da hem Avrupa hakimiyetine hem de buna miisaade eden Hidiv’e karsi ¢esitli
isyanlar baslatarak ilk Misir milliyet¢i muhalefeti olusturmuslardir.1?4

Bu isyanlarm ilki Subat 1881°de, Savas Bakan1 Osman Rifki Pasa’nin baz1 Misirl

subaylarin ordudan ihracini istemesi sonucunda baglamis; Misirli bir subay olan Urabi

122 Donald M. Reid, “The Urabi Revolution and British Conquest, 1879-1882” Cambridge History of
Egypt, Vol 2: Modern Egypt, From 1517 to the End of The Twentieth Centruy, (Cambridge:
Cambridge University Press, 2008), s.220.

123 Marsot, Misir Tarihi: Araplarin Fethinden Bugiine, s.70-71.

124 Ozkog, Misir’in Uzun 19. Yiizyil, Modernlesme, Merkezilesme ve Ozerklik, $.155.

53



Pasa ve iki arkadasi, orduda Tiirk ve Cerkes subaylara ayrimcilik yaptigini 6ne siirerek
Osman Rifk1 Pasa’nin gérevden alinmasini istemistir. Bu isyanin sonucunda Hidiv,
Urabi Pasa’y1 askeri reformlar yapmak {izere gorevli komisyonun basina getirmistir.
Ancak komisyonun tavsiye ettigi reformlarin uygulanmamasi tizerine Eyliil 1881°de
Urabi Pasa onderliginde asil isyan baslatilmistir. 1881 yilinda Ingilizlerin ve
Fransizlarin baskis1 ile Hidiv Tevfik Pasa, Hidiv Ismail Pasa doneminde kurulan ve
anayasa yapmakla gorevli Muhammet Serif Pasa Hiikiimeti feshederek yerine Riyad
Pasa bagkanliginda yeni bir hiikiimet kurmustur. Ancak, Urabi Pasa liderliginde yeni
bir hiikiimet kurularak anayasal c¢aligmalara devam edilmesini savunan vataniler,
elitlerin ve ulemanin da destegini alarak, 9 Eyliil 1881 tarihinde Abidin Saray1 6niinde
gosterilere baglamistir. Daha sonrasinda Subat 1882’de Misirli askerlerin de destegini
alan yerel elitlerin girisimiyle Riyad Pasa hiikiimeti diigiiriilmiis ve 4 Subat 1882°de
yeni hilklimet, Urabi Pasa’y1 destekleyen Osmanli-Misir eliti Mahmut Sami al-Burudi
liderliginde kurulmustur.'?®> Mahmut Sami al-Burudi liderliginde kurulan hiikiimette
Urabi Pasa savas bakani olarak atanmis ve bu goreve yiikselen ilk Misirh olarak,
ordudaki Misirlilarin da terfilerini onaylamistir. Buna ek olarak Osmanli-Misir elitine
mensup bir¢ok subaym ve Ingiliz danismanin da isine son vermistir. Bu hareketleri
sonucunda Ingilizler ve Fransizlar Urabi Pasa’nin uzaklastirilmas1 konusunda bask1
yapmis ve bu duruma protesto olarak Mahmut Sami Pasa gorevinden istifa etmistir.2
1879°da baslayan ve Ingiliz isgaline kadar devam eden Urabi Pasa isyani temelde

yabanci miidahaleye, Ikili Kontrole ve Borglarin Tasfiyesi Kanunu'na kars: ¢ikan,

digerlerinden farkli olarak bu sefer aristokratlarin, entelektiiellerin degil de ordunun

125 Ozkog, Misir’in Uzun 19. Yiizyih, Modernlesme, Merkezilesme ve Ozerklik, $.171-173.
126 John Eliot Bowen, “The Conflict of East and West in Egypt II” Political Science Quarterly, Cilt 1,
Say1 3, 1886, s.465.

54



yurlittiigli bir isyandir. Bu isyanin en 6nemli noktalarindan birisi, sliphesiz Misir
milliyetc¢iliginin ilk fiili hareketi olmasidir. Bu dénemde 6zellikle anayasal yonetimin
kurulmasini savunan ve Misir’in i¢ islerine yabanci devletlerin miidahalelerine karsit
olan vataniler, Hizbu’l Vatani (Vatan Partisi) catis1 altinda kurumsallagmastir.

1881 yilinda Vatan Partisi’nin baskis1 sonucunda Urabi Paga liderliginde toplanan
meclis, hiikiimeti denetleme, kanun yapma ve blitce onaylama gibi ¢ok genis yetkileri
elinde bulundurmaktadir. Meclisin bu yetkileri elinde bulundurmasi Avrupali
devletlerin Misir’a miidahalesini zorlastirdig1 icin Ingilizler ve Fransizlar vataniler
karsisinda Hidiv’e destek vermislerdir.'?’ Bu dogrultuda giderek siddetlenen iktidar
catismasi ve ddnem donem artan isyanlar Misir’da Ingiliz ve Fransizlarin ¢ikarlarmi
riske atmustir. Ingiliz-Fransiz rekabetinin artmasi ile Misir, Ingiltere’nin hem
ekonomik hem de siyasi cikarlar1 icin ciddi énem kazannustir.'?® Oncelikle 1870
yilinda Ingiltere Ekonomik Krizi ile Ingiltere’nin ekonomisinin duraganlasmasi
sonucunda Kavalali Mehmet Ali Pasa doneminden beri Ingiltere nin pamuk ticaretinin
ana merkezi haline gelen Misir giderek Ingiliz dokuma sanayisinin can damari
olmustur. Bunun yani sira Misir hem Siiveys Kanali hem de jeopolitik konumu itibari
ile Ingiltere i¢in Kibris ve Hindistan’in korunmasi agisindan ¢ok kritik bir noktaya
doniismiistiir. Ozellikle Almanya ve Italya’nin 1870’lerde sdmiirgecilik yarisina
katilmalari, ABD’nin 1880 sonrasi somiirgeci politikalar izlemesi ile artan rekabet
ortami ve 93 Harbi sonrasi Rusya-Osmanli arasinda yapilan Berlin Antlagsmasi
sonucunda Ruslarin Ardahan, Artvin, Kars, Batum bolgelerini ele gecirerek

Anadolu’da niifuzunun artmasi ile Ingiltere, 1880’lerde somiirgelerinin giivenligi

27 Enver Ziya Karal, Osmanli Tarihi, Cilt VIII: Birinci Mesrutiyet ve Istihbarat Devirleri, 1876-1907,
(Ankara: Tirk Tarih Kurumu Basimevi, 1983), 5.92.
128 Marsot, Misir Tarihi: Araplarin Fethinden Bugine, s.70-71.

55



acisindan ciddi sekilde endiselenmistir. Ciinkii Misir ve Kibris, Ingiltere’nin bu
cografyadaki en kritik savunma hattin1 olustururken Misir’in - kontroliiniin
kaybedilmesi Kibris’t ve dolayisiyla Hindistan’a giden yolun da elden gitmesi
anlamini tagimaktadir. Zaten Misir’da artan Avrupa ve ozellikle Ingiliz karsithig
sonucu Misir’daki kontroliin kaybedilecegi endisesi de bunlara eklenince, Ingiltere’nin

bu endiselerden tek ¢ikar yolu Misir’1 kendi himayesi altina almak olmustur.*?°

3.3. Misir’da Osmanh ve Ingiliz Ortak Yonetimi (1882-1914)

Ingiltere, Misir'da gergeklesen Urabi Pasa isyanlarindan dolay1 hem Avrupa'nin ve
Ozellikle de kendisinin ¢ikarlarini korumak adina, hem Fransa ve Osmanli arasindaki
is birligine katilmak hem de Ingiliz tekstil iireticilerinin Misir pamuguna erisiminin
kaybedilip de Amerikan pamuguna bagimli kalmamasi i¢in 6 Ocak 1882 tarihinde
Fransa ile ortaklasa bir nota yaymlamistir. Yaymlanan bu Gambetta Notasi ile ingiltere
ve Fransa Vatan Partisi’ni, karigiklik sonlanmazsa Hidiv’in otoritesinin yeniden tesisi
icin askeri giic kullanacaklar1 konusunda uyarmistir. Buna ragmen karigikliklar
dinmeyince, 15 May1s 1882°de Ingiliz ve Fransiz donanmalar1 Iskenderiye’ye gitmek
lizere yola ¢ikmis ve sonucunda iilkedeki yabanci diismanligi bir iist noktaya taginmig
ve Iskenderiye basta olmak iizere Avrupalilar1 hedef alan biiyiik ¢apli ayaklanmalar
ortaya ¢ikmugtir. '3

Ingiltere ve Fransa 6nciiliigiinde Haziran 1882°de Misir sorununu ele almak i¢in bir
Istanbul Konferans1 diizenlenmis, ancak Osmanli Devleti bu konferansa katilmayarak

sonucunun kendisine bildirilmesini talep etmigtir. Osmanli Devleti’nin, diger

129 Roger Owen, “Egypt and Europe: From French Expedition to British Occupation” The Modern
Middle East, (Tauris: Londra, 1993), s.112.

130 juan R. I. Cole, Colonialism and Revolution in the Middle East: Social and Cultural Origins of
Egypt’s Urabi Movement, (Kahire: The American University in Cairo Press, 1999), s.190.

56



devletlerin Misir’a miidahaleyi goriisecegi bir konferansa katilmamasi ilk bakista
anlamsiz gelse de II. Abdiilhamit’in Arap Vilayetlerini, Imparatorluga geri
kazandirmaya calistig1 bir donemde Misir’a asker gonderme kararinin ¢ikabilecegi bir
toplantiya katilmasi bile bu politikanin ¢kmesine yol agabilirdi.*3! Misir’da zaten hali
hazirda yabanci miidahaleyi hedef alan isyanlar ve milliyet¢ilik doruga ulasmisken ve
Osmanli Misir elitlerine dahi tepki gittikge yiikselmigken, en son istenilecek durum,
Osmanli’nin da asker gondermesi ile zaten kagit lizerinde zor elde tutulan Misir’in
tamamen kontrolden ¢ikmasidir.

Ancak Istanbul Konferansi’nda Misir’a, Osmanli Devleti’nin dahil edildigi bir
miidahale plam ¢iksa da bu plan Babiali’ye bildirilmeden Ingiliz donanmasi 11
Temmuz 1882 tarihinde iskenderiye Limani’na bombardiman baslatmistir.
Iskenderiye nin ele gegirilmesinin ardindan da 13 Eyliil 1882°de Ingilizler Tel-el
Kebir’de Urabi Pasa ve Misir ordusunu biiylik bir yenilgiye ugratarak Kahire’yi ele
gecirmistir. Ardindan da Urabi Pasa basta olmak iizere isyanlara katilanlarin ¢ogunu
stirgiine gondermistir. Gladstone Hiikiimeti her ne kadar isgalin siirekli olmayacagi ve
Misir’da Hidiv’in ve dolayistyla Osmanli’nin otoritesinin gii¢lendirilmesinden sonra
askerlerin Misir’1 tahliye edecegini One siirse de bu iggal ile Misir’da uzun yillar
siirecek bir Ingiliz hegemonyasi baslamustir. Ciinkii, Ingiltere’nin Misir miidahalesinin
gorunen sebebi her ne kadar karmasanin giderilmesi ve Hidiv’in otoritesinin yeniden
tahsisi olsa da altinda yatan asil sebep Kibris ve Hindistan’in savunulmasi ve tabii ki
Misir’in - Ingilizlerin ¢ikarlar1 dogrultusunda kontrol altinda tutulmasidir. Bu
dogrultuda Misir kagit listlinde hala Osmanli Devleti’ne ait gosterilirken, kontrol artik

tamamen Ingilizlerin eline gegcmis; zaten Kavalali Mehmet Ali Pasa’nin valiligi

131 Karal, Osmanl: Tarihi, Cilt VIII... ,5.94-96.
57



itibariyle Misir’da pek soz hakki kalmayan Osmanli Devleti artik kontrolii iyice
kaybetmistir.'32

Ingilizler, Misir’1 1882 itibari ile isgal etse de hukuki statiisiinii degistirmeden,
Osmanl sinirlar1 igerisinde bir Hidivlik olarak tutmaya devam etmistir. Bu baglamda,
Misir’da Osmanli varligi, verginin toplanmasi ve sikkenin padisah adina basilmasi gibi
yontemlerle sembolik olarak devam ettirilirken, kurulan Misir Genel Konsiilii ile
yonetimde dort ayakli yapi insa edilmistir. Bu yapiya gore en tepede Osmanli padisahi
bulunurken, onun altinda Misir Hidivi ve sonrasinda Meclis-i Nivvab ve yeni kurulan
Meclis-i Sura’y1r Kavanin (Yasama Konseyi) ve Eyalet Meclisi ve son olarak da
Ingilizlerin Misir Genel Konsiilii bulunmaktadir. Ancak bu dort ayakli yap: sadece
goriiniirde kalmis, 1882°den 1914’e kadarki siiregte asil yonetim ve yetki Ingilizlerin
Misir Genel Konsiilii'nde olmustur. Ingilizlerin kendi etkinliklerini arttirmak igin
kurduklar1 bu yeni yapilardan Eyalet Meclisi, yilda bir kez toplanmasi planlanan
lilkede 14 eyaletten gelen 70 kisiden olusan ve tarimsal iiretimin gelistirilmesini
amagclayan bir yapiya sahipken asil 6nemli olan kurum, tabii ki Misir Genel Konsiilii
olmustur. Bu baglamda, konsiil yogunlukla Ingilizlerden olusurken, maliye ile alakali
tim yetkiler bu konsiilde toplanmis; her bakanliga bakanlikla ilgili kararlar1 alma
yetkisi ile donandirilan Ingiliz danismanlar atanmis, atanan danismanlar da yalnizca
Misir Genel Konsiilii’ne karsi sorumlu tutulmustur. 33
25 Ekim 1885 tarihinde yapilan Istanbul gériismeleri itibari ile Hidiv’e danismanlik

yapmak iizere biri Osmanl biri Ingiliz olmak iizere Iki Yiiksek Komiser atanmasi

kararlastirilmis ve Ingiltere adina Sir Drummond Wolff atanirken Osmanli’y1 da

132 Ozkog, Misir’in Uzun 19. Yiizyih, Modernlesme, Merkezilesme ve Ozerklik, $.179-181.
133 Afaf Lutfi al-Sayyid Marsot, Egypt and Cromer: A Study in Anglo-Egyptian Relations, (New York:
Praefer, 1969) s.139.

58



temsilen Gazi Ahmet Muhtar Pasa Misir’a gonderilmistir. Atanan bu iki komiser,
Misir ordusunu yeniden diizenlemek, padisah fermanlar1 da dahil gerekli
dizenlemeleri yapmak ve Misir’da karmasanin dinmesi ve Hidiv’in otoritesinin
yeniden tahsis edilmesi siireci ile ilgili Ingiltere’nin Misir’t tahliyesi adma
hiikiimetlerine rapor sunmak ile yetkilendirilmistir. Misir’da Ingiliz isgalinin higbir
hukuki sebebi olmamasina ragmen 1882’den beri Osmanli Hiiklimeti her ne kadar
Ingilizlere goriisme talebinde bulunmus olsa da Ingilizler buna yanasmamustir. Bu
sebeple 1885 yilindaki bu gériismelere kadar Osmanli Devleti, ingiltere’nin Misir’1
isgali ile ilgili resmi bir adim atamamuistir. Fakat bu goriisme ile her ne kadar, yliksek
komiserlik mevkii ile Osmanli Hiikiimeti Misir’daki yonetime goriiniirde dahil edilmis
olsa da aslinda Osmanli Imparatorlugu Ingilizlerin Misir’daki varligini da resmi olarak
kabul etmisgtir.134

1882°den 1914 yilina kadar olan siirecin baslangicinda, Misir’a goriiniirde Osmanli
Devleti adina Hidiv'in otoritesinin yeniden tahsisi amaciyla giden, ancak gergekte
kendi ¢ikarlarin1 korumaya calisan Ingilizler durumun gegici siire ile oldugunu iddia
etmelerine ragmen, Misir’da kurduklari Genel Konsiillik makami ve yeni sistem ile
hem Misir Hidivi’nin hem de Osmanli Devleti’nin, ingilizlerin onay1 olmadan hareket
etmesini engelleyerek, Misir’da yonetimi kendi kontrolleri altina almistir. Tiim bu
siiregte Ingilizlerin bolgede kendi varligini kalic1 kilmaya ve Misir ile Osmanli Devleti
arasindaki baglar1 kopartarak Misir’t kendisine bagimli hale getirmeye calistig1 da
gorulmektedir. Bunun yani sira Osmanli Devleti’nden kagan I1. Abdiilhamit yonetimi

mubhalifi JOn Tlrkler ve Suriyeli Arap milliyetcisi aydinlar Misir’da ortaya ¢ikan bu

134 Karal, Osmanl: Tarihi, Cilt VIII, 5.98-100.
59



liberal ortamdan faydalanarak siyasi faaliyetlerini burada siirdiirmiis ve Kahire bu
noktada Osmanli aleyhtar1 bir¢cok hareketin merkezi haline gelmistir.

Ingilizlerin 1882 yilindaki isgalinin ardindan Misir basini genel hatlariyla isgali
destekleyenler ve isgal karsitlari olarak ikiye béliinmiistiir. Isgali destekleyenler
Ingilizlerin destegi ile yayinlarina devam etmistir. Hatta Ingiliz isgali 6ncesi Misir’da
yayilanan gazetesi sayis1 33 iken, bu say1 isgal sonrasinda 53’e yiikselmis, Ingilizler
elde ettikleri gazeteler ile Misir’da kamuoyunu etkileyerek, buradaki varliklarini
saglamaya almaya c¢abalamislardir.’®® Hatta dénemin Ingiliz Yiiksek Komiseri Lord
Cromer, olas1 bir milli harekette etkili bir silah olabilmesi acisindan 6zellikle 1ngiliz
siyasetinin lehinde yayinlar yapan gazeteleri agiktan desteklemistir. Donemin ilk isgal
karsitt Miisliiman gazetesi ise 1889 yilinda Seyh Ali Yusuf tarafindan kurulan el-
mieyyed gazetesidir. El-mieyyed, Ingiliz karsiti1 olmasinin yaninda Osmanl
politikalarim1 da savunmasindan dolayr Osmanli Yiiksek Komiseri Gazi Ahmed
Mubhtar Pasa tarafindan gizlice maddi agidan da desteklenmistir. Oyle ki, Lord Cromer
bu gazeteyi kapatmak icin “gizli bir cemiyetin s6zclsi olmakla ve dini taassup
beslemekle” suglarken, II. Abdiilhamit gazetenin sahibine giimiis liyakat madalyasi
vererek sahip ¢ikmustir.3

19. yiizyil itibariyle, Suriye ve Lubnan bélgesinde, Avrupali ve Amerikal
misyonerlerin burada kurduklar1 okullar araciligiyla aslinda somiirgeci faaliyetler
yiriitmesine ragmen Arap diline olan ilgileri Araplarda milli bilinci alevlendirmistir.
Bu donemde Fransiz Katolik misyonerler bolgede aleni sekilde somiirgeci politikalar

yiriitiirken, 6zellikle Amerikali Protestan ve Rus Ortodoks misyonerler Arap edebi

135 7ekeriya Kursun, Osmanli Araplar: Hilafet-Siyaset-Milliyet 1798-1918, (istanbul: Vakifbank
Kiiltiir Yayinlari, 2022) s.144.
136 Kursun, Osmanli Araplari... $.273-274.

60



uyanigina biiyiik katki saglamistir. Zira 6zellikle Amerikali misyonerler Protestanligi
yaymak amaciyla Arapca 6grenmis, Incil’in Arapgaya ¢evrilmesinin yani sira birgok
faaliyet de Arapga gerceklesmistir. Amerikali misyonerlerin bu noktada Arapgaya
gosterdikleri bu ilgi baz1 Araplar arasinda milli kiiltiir bilincinin yeniden uyanmasini
saglarken, Hristiyanligin cesitli mezheplerinin bélgede giderek kabul gormesiyle
Araplar ile Osmanli Devleti arasindaki bagin 6ziinii olusturan dini kimlik de etkisini
yitirmeye baglamistir. 13’

Amerikalilarm yam sira, Ingilizlerin de Misir disindaki Arap cografyasinda
etkinlikleri bu donemde yogun olmustur. Bunlarin basinda, Mekke-Medine merkezli
olmak iizere Osmanli Devleti’ne alternatif bir Siyasi Islam Birligi kurma ¢alismalari
gelmektedir. Bu ¢aligmalar Arap Vvilayetlerinin, Osmanli yonetiminden ¢ikabilecegine
dair sdylemlere de yol agmistir. Zekeriya Kursun buradaki asil amacin “siyasi bir
Islam birligi kurmaktan ziyade gen¢ Sultan iizerinde baski olusturmak 3¢ oldugunu
One surerken, bu fikirlerin bolgedeki halkin fikirlerini tam olarak temsil etmedigini
ancak halk arasinda bir fitne olusturulmaya ¢alisildigin1 da belirtmektedir. Ancak bu
fikirler zamanla Osmanli Araplar1 arasinda milliyetci fikirlerin filizlenmesine yol
acmis, 1895 yilinda Suriye’de Abdurrahman el-Kevakibi’nin de aralarinda bulundugu
bir kisim Arap aydmlart Milli Arap Komitesini kurarak kismen reformcu ve milliyetgi
fikirlere onciiliik etmislerdir. Bu fikirler her ne kadar Suriye bdlgesindeki misyoner
okullarin faaliyetleri sonucunda Hiristiyan Araplar arasinda olusup ardindan

Misliman Araplar arasinda yayilmaya baslasa da Zekeriya Kursun’un da vurguladigi

187 Tibi, Arap Milliyetciligi, s.132-134.
138 Kursun, Osmanli Araplari... $.92.

61



uzere bu fikirleri “...olgunlagsmis Arap milliyet¢iliginden ziyade II. Abdiilhamid’e
kars1 ortiilii bir muhalefet olarak” degerlendirmek daha dogru olacaktir.'3®

Kavalali Mehmet Ali Pasa doneminde Osmanli Misir elitlerine karst baslayan
tepkiler Ingilizlerin Misir’1 isgali ile yerini Ingiliz somiirge karsithigma birakmistir.
Yani Misir, bu déonemde Osmanli Devleti’nin baska bolgelerinden gelenler icin
Osmanli karsiti fikirlerin rahatga sOylenebildigi bir ortam saglamasina ragmen,
Misir’daki bazi yerel milliyetciler igin Ingilizlerin buradaki baskilart Osmanl
Hiikiimeti’nin varligindan daha rahatsiz edici karsilanmistir. Bu noktada Misir’daki
ruh halini en iyi Walther Braune’nin su sozleri 6zetleyecektir:

“Sultamin uzak oldugu Miswr’da Sultan saygi gorebilir ve Osmanli
Birligini taktik bir silah olarak kullanabilirdi. Ayni sekilde Osmanl
Sultant millivetciligi milli iceriginden dolayr degil, Ingiliz muhalifi olmast
sebebiyle destekleniyordu... Misirda Pan-Islam ideolojisi hala giicliidiir
oysa Suriye’de ise gii¢ kaybettigi asikardwr. "%

20. yiizyilin baslarma dogru, Suriye ve Libnan boélgesinde bulunan milliyetciler
Osmanl idaresinden kurtulmak adina Avrupali somiirgeci giiclerle is birligine
yonelirken Misir’da Ingilizlerin varhgindan rahatsiz olan milliyetgilerin bir kismi
Ingiliz hakimiyetine son vermek adina Osmanl1 Devleti’ne bagliliklarini gdstermeye
calismis ve bu durum Suriyeli ve Liibnan’daki sekiiler milliyetgiler tarafindan
anlamsiz bulunmustur. CUnki Suriye ve Liibnan’daki milliyetciler, Bessam Tibi’nin

de i¢in dedigi gibi; “...somiirgecilik olgusunun anlamini tam idrak edememislerdi ve

139 Kursun, Osmanli Araplari..., $.91-92.
140 Walther Braune, “Die entwicklung des Nationalismus bei den Arabern”, R. Hartmann (ed.), BASI,
(Leipzig:1944) s.425-438, aktaran Tibi, Arap Milliyet¢iligi, 5.257.

62



Avrupa kiiltiiriiniin - ozgiirlestivici yanlart ile Avrupa’min somiirgeci emellerini
birbirinden ayiramiyorlard:. "%

Ozellikle 19. yiizyilda Misir ve Suriye’nin birbirinden bu kadar farkli tarihsel
strecler gegirmis olmasi1 dogal olarak iki bolgedeki baskin fikirlerin de farkli olmasina
ve gelismesine yol agmistir. Kavalali Mehmet Ali Paga’nin valiligi stirecinde Misir’da,
oncelikle Osmanli Devleti'ne olan baglar zayiflamaya baslamis ve 1882 yilinda
Ingilizlerin &rtiilii himayesi siirecinde bu baglar koparilmistir. II. Mesrutiyet’e dogru
Kahire’de Ingilizlerin destegi ile fikir ve basin dzgiirliigii ortaminin olusturulmasindan
dolay1 Osmanli karsiti birgok JOn Turk ve farkl bolgelerden gelen ayriliker fikirleri
savunan aydinlar Misir’a gelerek faaliyetlerini burada silirdiirmiislerdir. Osmanh
Devleti’ne muhalif birgok kisi yazilarini buradan yazmis, bu donemde birgok dergi ve
kitap da Ingilizlerin destegi ile burada basilmustir ve gevre vilayetlere dagitilmustur. I1.
Mesrutiyet sonrasinda ise, tipki Ittihatcilarin bir zamanlar Kahire’de II. Abdiilhamit’e
kars1 rgiitlenebildigi gibi, Arap muhalifler de ittihat yonetimine kars1 burada bir araya
gelmeye baslamistir. Bu noktada Misir “...biitiin Arap eyaletlerinin dikkatle takip
ettigi ve entelektiiel birikimi olan bir yer ... "'*? olmas1 ve donemin en 6nemli fikirlerine
de ev sahipligi yapmasi agisindan ¢ok ©onemli bir konuma sahiptir. Bu agidan
bakildiginda, Misir’da herhangi bir devlete ya da dis glice kars1 keskin bir baglilik ya
da sadakat duygularinin pek bulunmamasindan dolayr Misir’in hem somiirge karsiti
hem de ayrilik¢ fikirlere ne kadar ev sahipligi yapabilecek bir ortama sahip oldugu da
gorilebilir. Bu dogrultuda, ¢esitli fikirlere ev sahipligi yapan bu cografyanin siyasi ve
toplumsal sartlarini irdeledikten sonra, tiim bunlarin bolgede yasayanlar arasindaki

yansimalarini da detaylica ele almak gerekmektedir.

141 Tibi, Arap Milliyetciligi, 5.257.
142 Kursun, Osmanli Araplari... $.282.
63



Arap milliyetciliginin ilk drneklerinden bir tanesi yukarida da kisaca bahsedildigi
iizere, 6zellikle Suriye ve Liibnan bolgelerindeki Hristiyan Araplar arasinda misyoner
okullar1 aracilii ile yayilan ve daha sonrasinda Arap edebi uyanisi olarak da
bahsedilen; dncu isimleri arasinda Nasif el-Yazici, Faris el-Sidyak, Butros Bustani,
Ibrahim el-Yazic1 gibi isimler bulundugu, Arap dili ve kiiltiiriinii 6n plana ¢ikartan ve
ilerleyen zamanlarda da Sati el-Husri tarafindan gelistirilip devam ettirilen sekiler
Arap milliyetgiligidir.143

Misir’daki milliyetci hareketler ise temelde ikiye ayrilmaktadir; Mustafa Kamil’in
onciiliigiini yaptigt Misir milliyetgiligi ve Selefi Arap aydinlarmin ortaya koydugu
Islami modernizm. Bunlardan her ikisi de Kavalali Mehmet Ali Pasa déneminde
Avrupa’ya egitim i¢in giden Rifa’a Rafi et-Tahtavi’nin (1801-1873) tohumlarini
serptigi fikirlerdir. Kavalali Mehmet Ali Paga’nin egitim reformu kapsaminda Paris’te
egitim goren Tahtavi, egitimini tamamladiktan sonra Misir’a geri donmiis ve 1834
yilinda Paris’te edindigi tecriibelerini anlattigi bir kitap yayimlamistir. Tahtavi,
Avrupa Ulkelerinin matematik, pozitif bilimler ve metafizik gibi alanlarda ileri diizeye
gelmelerinin, Arap diinyasmin geri kalmasina yol agtigini, dolaysiyla da Araplarin da
bu tdr pozitif bilimlere 6nem vermeleri gerektigini One slrerken Arap kultir ve
medeniyetinin  Avrupa’ninkinden daha iistiin oldugunu ve hatta Avrupalilarin
kiiltiirlerini Araplardan aldigini da savunmaktadir.!44

Tahtavi’'nin yazilarinda vatan ve vatan sevgisi kavramlarina siklikla
rastlanmaktadir. Ancak burada bahsedilen vatan, Tahtavi igin Misir’dir. Modern

Misir’1, antik Misir’in varisi olarak goren Tahtavi igin vatanseverlikten bahsedilen de

143 Daha detaylt bilgi igin bkz. Tibi, Arap Millivet¢iligi, s.135-142, 5.265-275.
4 Tibi, Arap Millivetciligi, s.108.
64



yalnizca Araplara yonelik degil Misir ulususuna yéneliktir.1*> Dolaysiyla Misir ulusu
fikrini ortaya atan ilk kisi Tahtavi olmus, onun bu fikirleri, 1881 yilinda Urabi Pasa
liderligindeki vatanilere ve “Misir, Misirlilarindir” sloganina onciiliik etmistir. Daha
sonrasinda bu fikirler Ingiliz genel konsiilliigii zamaninda, donemin konjonktiirii
sayesinde giderek gelismis ve Mustafa Kamil(1874-1908) ile beraber “tek bir Miswr

»"146 noktasina ulagmustir.

milleti vardi ve kendi kendini yonetebilirdi.

Bu baglamda 1907 yilmna gelindiginde Misir’da (¢ siyasi parti kuruldugu
gorilmektedir. Bunlardan birincisi Ali Yusuf 6nderliginde kurulan Anayasal Reform
partisi olup, bu parti aslinda Hidiv’e aittir. ikincisi Mustafa Kamil ve arkadaslarmin
kurdugu Misir milliyetciligini savunan Milli partidir. Uglinclsti ise Muhammed
Abduh &nciiliigiinde Islami modernistlerin kurdugu Halk Partisidir.**” Islami

modernizmin kendisi hakkindaki tartisma Resid Riza’nin konumunu anlamak igin

Onemli olacaktir.

145 5oy, “Arap Milliyetciligi: Ortaya Cikisindan 1918’e Kadar”, bilig, s.177.
146 Hourani, Cagdas Arap Diisiincesi, $.225.
147 Daha detayh bilgi igin bkz. Hourani, Cagdas Arap Diisiincesi, $.221-227.

65






BOLUM IV

ISLAMI MODERNIZM, RESID RIZA VE ARAP

MILLIYETCILiGi

19. yiizyila gelindiginde, Osmanli Devleti’nin birgok kesiminde oldugu gibi, Arap
cografyasindaki Miisliiman aydinlar arasinda da emperyalist gugclerin etkilerinin
artisina karsi bir kaygi ve Islam medeniyetinin geri kalmishigma dair fikirler giderek
yayilmistir. Islami modernizm de tam bu zamanlarda Cemaleddin Afgani (1839-1897)
ve dgrencisi Muhammed Abduh (1849-1905) énderliginde Islam medeniyetinin geri
kalmighigina ¢6ziim Onerisi olarak ortaya ¢ikmaistir.

Aslinda Islam’daki geri kalmislik ve bozulmaya kars1 koymak adina baslayan ilk
uyanis hareketi, 1744 yilinda Necd bolgesinde, Muhammed bin Abdiilvahhab (1703-
1791) onciiliigiinde baslayan Vehhabi hareketi olmustur. Hanbeli mezhebi icerisinde
baslayan Vehhabi hareketi, temelde Islam’m bozuldugunu ve Peygamber zamanindaki
safligina geri dondiiriilmesi gerekti iizerine kurulmustur. Islam dininin sadece
Araplara geldigini ve Islam geleneginin gercek tasiyicilarinmn Araplar olmasi
gerektigini sdyleyen Abdiilvahhab, Islam’1 ilk safligina dondiirebilecek olanlarin da
yine Araplar oldugunu belirtmektedir. Abdiilvahhab’a gore Osmanli halifeleri gerekli
vasiflara sahip olmadig igin Islam yozlastirmaktadir, bu sebeple hilafet Tiirklerden
alinarak Arap toplumuna geri verilmeli ve Islam dinin liderligi Araplarda olmaldir.
Abdiilvahhab’in 1744 yilinda Necd bolgesinde etkin olan Suud ailesinden biriyle
evlenmesinin ardindan fikirleri Suud ailesi tarafindan benimsenmis ve kendisinin

oliimiinden sonra da devam ettirilmistir.**® 1803 yilinda Suud Emiri Muhammed el-

148 Richard Hartmann, “Die Wahhabite”, Zeischrift der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft,
67



Suud Mekke’yi ele gegirmis ve III. Selim adina okutulan hutbeleri durdurarak kendi
adina hutbe okutmustur. Bu tarihten itibaren Vehhabi Isyanlar1 yalnizca dini olmaktan
cikmis siyasi bir boyut kazanmgtir. Isyanlar1 bastiramayan Osmanli Devleti, Misir
Valisi Kavalali Mehmet Ali Paga’dan yardim istemis, Vehhabi isyanlari ancak 1811-
1818 yillarinda Misir Ordusunun miidahalesi sonucunda bastirilabilmistir. Lakin
Abdiilvahhab ile baglayan Vehhabilik inanci bugiin bile Suud ailesi tarafindan devam
ettirilmektedir.14® Vehhabi ayrilik¢1 diisiinceler her ne kadar oncelikli olarak
Misliman Araplar arasinda kabul gérmiis olsa da bu diisiinceler Arap milliyetgi bir
amac tasimamakla birlikte, Islam dininde ayrilik¢i olup Osmanli Halifesine ve
merkeziyetciligine karsi sekillenmistir. Zaten Fransiz Ihtilali'nden once gerceklesen
bir hareketin herhangi bir sekilde milliyet¢i bir boyut tasidigini iddia etmek de tarihsel
acidan pek dogru olmayacaktir. Bununla birlikte Vehhabilik inancinin daha sonralari
Osmanli Hiikiimetine muhalefeti besleyen ve Arap milli bilincini destekleyen bir
hareket oldugu da goz ardi edilmemelidir.

Islami modernizm ise her ne kadar koklere doniis ve Islam’1 ilk otantik halinde
yeniden canlandirma agisindan Vehhabilige benzetilse de ondan daha detayli ¢6ziim
onerileri ile karsimiza ¢ikmaktadir. Her iki hareket de islam medeniyetinin geride
kalmishgmi Islami degerlerden uzaklasmaya baglamis olsa da bunun nasil
gerceklestirilmesi gerektigi konusunda ayrilmaktadirlar. islami modernistler, islam ve
Avrupa medeniyeti arasinda bir medeniyet c¢atigmasi gibi saldirgan tutumlara
biiriinmemis ya da Vehhabiler gibi Islam’mn ilk giinlerine geri dondiiriilmesini
savunmamigtir. Tersine Avrupa’nin emperyalist taraflarinin farkinda olmanin yani sira

bilim ve kesifleriyle medeniyet olarak Islam toplumlarinin &niine gectiklerini ve

LXXVIII (1924) No:2, 5.176-213, aktaran Bessam Tibi, Arap Milliyet¢iligi, 5.113-114.
149 Erkog, Osmanli Devleti'nden Ayrilma Siirecinde Misir’da Arap Milliyetciligi, $.129-130.

68



Islam’in &ziine zarar vermeden bu bilim ve medeniyet ile zenginlesmesi gerektigini
one siirmiislerdir. Kendilerinden dnce gelen Tahtavi, Avrupa medeniyetini bltuniyle
kabul ederken, Afgani ve 6grencisi Abduh “...sadece Avrupa medeniyet ve kulturinin
Islam 1 giiclendirecek unsurlarimin kabul edilmesi gerektigini savunuyorlard. '
Seyyid Cemaleddin el-Efgani ya da kisaca Afgani’nin 1838 yilinda dogdugu bilinse
de nerede dogdugu ve mezhebi tartismali bir konudur. Bazi kaynaklar Iran’da
Hemeden yakinlarinda bulunan Esadabad’da dogdugunu ve Sii oldugunu 6ne siirerken
bazi kaynaklar ise Afganistan’in Kuner kasabasinda bulunan Esadabad kdyiinde
dogdugunu ve Siinni oldugunu iddia etmektedir. Ancak dgrencileri basta olmak iizere,
baz1 yakinlari ve bazi Avrupali arastirmacilar da ikinci teorinin dogrulugunu
savunmaktadir.’®! Kerbela ve Necef’te Islam gelenegine uygun egitim alan Afgani,
Avrupa kiiltiirii ve somiirgeciligi ile ilk kez 1869 yilinda Hindistan’a gittiginde
karsilagir. Daha sonrasinda 1871 yilinda Misir’a gelerek burada kaldigi sekiz yil
boyunca i¢lerinde Muhammed Abduh ve bundan elli y1l sonra Misir ulusunun lideri
olacak Sa’d Zaglul’'un da aralarinda bulundugu bir grup 6grenciye Islam, ilahiyat,
tasavvuf, felsefe gibi alanlarda egitim vermis; onlar1 “Bati tehlikesi”ne karsi
uyarmanin yaninda Batili devletlerin somiirgeci hareketleri karsisinda Muisliman
halklarinin birlik olmasi gerektigine dair fikirlerini de asilamistir. Misir’daki
slirecinden sonra 6nce Hindistan’a sonra da 1884 yilinda Paris’e gegen Afgani burada
ogrencisi Muhammed Abduh ile Islam’da birligi ve reformu amagclayan bir gizli
cemiyet kurarak bu cemiyet himayesinde el-Urvetii’l Vuska isimli Arapca dergi
cikarmislardir. Hourani, cemiyetin boyutu tam olarak bilinmese de Tunus gibi yerlerde

baska subelerinin oldugunu aktarmaktadir. On sekiz sayis1 yayimlanan bu dergide ise,

150 Tibi, Arap Milliyet¢igi, $.115-116.
151 Karaman, Ger¢ek Islam da Birlik, 5.19-20.
69



Ingilizlerin Misir ve Sudan’daki politikalarinin elestirilerinin yaninda, Miisliimanlarin
akillarin1 baglarina alarak iyilesme ve gliglenmelerine yonelik ¢agrilar da yapilmis, bu
sebeple derginin ingilizlerin himayesinde olan bélgelere girmesi yasaklanmustir. Dergi
yayinlandigi dénemde hem dili hem de diisiinceleri ile donemin en etkili ve 6nemli
dergileri arasinda anilmaktadir. 152

Afgani Islam’1 yalnizca bir din olarak degil, bir medeniyet olarak gérmiistiir. Ona
gore somiirgeci Bat1 toplumu, Dogu’nun insanlarindan daha zeki ve basarili degildir;
ancak sabir, diizen ve sebat ile giiclin ve hakimiyetin sinirlarin1 kesfederek bunlari
yerinde kullanmay1 basarmislardir.'> Bu noktada Afgani’ye gére Islam medeniyetinin
ilim ve felsefeden uzaklagmasi, akilciliktan uzak kalmasi onun Bati medeniyetlerinin
gerisinde kalmasma yol agmistir.®® El-Urve isimli eserinde Afgani durumu soyle
aciklamaktadir; “Miisliimanlarin basarilart azsa ve bozgunlar hakimse, bunun tek
nedeni; Miislimanlarin daginik, cahil ve genel erdemlerinin eksik olmasiyd.
Hindistan ve Misir, gercekten uyanik olmus olsalards, Ingiltere buralara adimini dahi
atamazd.” *>°

Afgani, “...ciddi bir sekilde egitilerek ve Islam’t ¢agin gereklerine uygun hale
getirerek, Miisliimanlarin serbest ve gelismeye miisait milletler haline getirilmesi
gerektigini” savunurken Miisliimanlarm, tipki Islam’m en giiclii oldugu zamanlardaki
gibi, herkes tarafindan kabul goren bir halifenin idaresi altinda yeniden birleserek
somirge hakimiyetinden  kurtulabilmeyi  hedeflemistir.’® Bu dogrultuda

Miisliimanlarin kendi aralarinda inang ve mezhep farklarmin siyasi bir engel

olusturmasina izin vermeyerek ortak tehlike altinda birlik yolu bulunmasi gerektigini

152 Hourani, Cagdas Arap Diisiincesi, $.131-132.
183 Afgani, Hatirat, $.122-125 ve El-Urve s.154,368, aktaran, Karaman, Gergek Islam’da Birlik, $.39.
154 Nikkie Keddie, Cemaleddin Afgani, (istanbul: Bedir Yaymevi, 1997), s.81.
155 El-Urve, 11, 200-203, aktaran, Hourani, Cagdas Arap Diisiincesi, 5.136.
156 Soy, “Arap Milliyetgiligi: Ortaya Cikisindan 1918’ Kadar”, bilig, s.18.
70



savunur. Hatta Miisliiman hiikiimdarlarin islam’a hizmet dogrultusunda is birligi
yapmasi ve tek bir Islam devleti altinda toplanmay1 degil de tek bir ruhani lider altinda
ruhani bir birliktelik kurulmasini arzu etmektedir.'®” Ayrica, Misir ve Hindistan gibi
iilkelerin i birligi yapmast gerektigini savunurken Avrupa’nin somiirgeci
politikalariyla tehdit edilen dogunun tiim halklarinin bir dayanisma i¢inde olmasi
gerektigini dile getirmektedir.%®
Afgani’nin diisiince diinyasinda Ummet fikri énemli bir yere sahip olmus; Onun
icin Ummet, iilke, millet ya da dil fark etmeksizin biitiin Islam toplumunu kapsanustir.
Ortak dini inancin MUsliman ulkede gergek birligi saglayacagina inanan Afgani, bu
birligin zarar gordiigiine inanmaktadir. Hourani, Afgani’nin Gmmet ile ilgili
diistincelerini su sekilde aktarmaktadir:
“Ummet gecmiste siyasi bir kurum hiviyetindeki hilafet ve sahih Islam
inancint  koruyan ulema tarafindan bir arada tutulmustu. Fakat
Abbasiler devrinde halifelik ve ulema birbirlerinden ayrilmisti; daha
sonra ise halifelik fiili olarak varligini yitirdi; bagimsiz saltanatlar
ortaya ¢iktr; ulema, tek birlik vasitast olarak kaldir. Ulema Ummetin
ruhu ve Miisliimanlarin kalbi haline geldi. Fakat onlar da inang
farkliliklar: nedeniyle ayriliga diistiiler, ¢ok az bir kismi hari¢ hepsi
gercek inang¢ sisteminden sapwp yanls inanglara girdiler. Neticede
Ummet gercekten ¢cozildi. 15
Islam iimmetindeki bu ¢Oziilmenin farkma varan Afgani calismalarinda, Islam

immeti icin kurtulus yolu ararken islam medeniyetindeki duraklama ve gerilemenin

157 Hourani, Cagdas Arap Diisiincesi, $.138-139
18 El-Urve, 1. sh.151, aktaran, Hourani, Cagdas Arap Diisiincesi, s.141.
159 Hourani, Cagdas Arap Diisiincesi, $.141-142.

71



de sebepleri tizerine yonelmistir. Afgani bu noktada islam dininde 6zellikle zindiklar
ve Batmilerin batil inanglarinin ve “safsatalarinin” ya da bazi din alimi oldugunu iddia
edenlerin “uydurma hadisleri” kitaplara dahil etmelerinin yol actigi bozulmalara
deginirken, egitim 6gretimin de bunlarin oniine gegemeyecek seviyede kalmasindan
yakinmaktadir. Bunlarin yani sira agirlikla iizerinde durdugu sebepler arasinda
“hilafetin saltanata déniigsmesi, sézde halifelerin ilim ve ictihaddan uzaklagarak isim
ve merasimle yetinmeleri, iimmetin birden fazla halife etrafinda toplanarak dagilma
ve boliinmeleri” ve “din ve kavmiyet bir toplumu ayakta tutan iki 6nemli gii¢ oldugu
halde, her ikisinin de zayiflamasi, halifelerin yabancilar: devlet hizmetinde istihdam
etmeleri” bulunmaktadir.!® Onun Ummet ile ilgili bu fikirleri Muhammed Abduh’un
fikirlerinde de devam etmis, tipk1 Afgani gibi Abduh da Ummet’i “geleneksel olarak
biitiin Miisliimanlarin cemaati anlaminda” kullanmstir, 62

Genelinde Afgani, sdbmirgeci Bati medeniyeti karsisinda Miisliimanlarin birlik
oldugu ve egitimle gelisen bir Islam medeniyeti arzusundadir. Dini bagin, herhangi bir
milli bagdan daha biitiinleyici oldugu fikrine onun yazilarinda sik sik rastlanmaktadir.
Yazilarindan da anlagildig1 tizere Afgani milliyetlerin varligmin farkindaydi ancak
Miisliimanlar arasinda olusacak milliyetin temelinin Islam iimmetine dayanmasi
gerektigini savunmustur.’2 Bunun yam sira, islam birligi ve Ummetin dirilmesi
amacindan bahsederken Tiirkler ve Araplar arasinda is birligi olmasinin gerekliligini
de yer yer vurgulamaktadir. Hatta Islam birligi {izerine olan soylemleri |I.
Abdiilhamit’in de dikkatini ¢ekmis, I1. Abdiilhamit 1892 yilinda Afgani’yi Istanbul’a

davet etmistir. II. Abdiilhamit ile yaptig1 goriismede Afgani, islam birligi i¢in Siinni

160 E]-Urve, 5.28-30 aktaran Karaman, Gercek Islam’da Birlik, s.40
161 Adid Davisa, Arap Milliyet¢iligi Zaferden Umutsuzluga, (Istanbul: Literatiir Yaymcilik, 2004),
s.18.
162 Tibi, Arap Milliyetciligi, .234.
72



ve Sii Miisliimanlarin islam Ummeti altinda bir araya getirilmesi fikrinden de
bahsetmistir. Serif Mardin, Afgani’nin Istanbul’a davet edilisini, Alman Imparatoru
Kayzer II. Wilhelm’in ziyaretinden kisa bir siire sonra gerceklesmesinden dolay1 I,
Abdiilhamit’in Panislamizm politikasinin bir adimi olarak gérmektedir.’®3 Ancak
Afgani baslarda Islam birligi adina II. Abdiilhamit ile isbirligi igindeyken, Sultan’in
despotlugunu ve Panislamizmi kendi ¢ikarlar1 adma kullandigin1 fark ettiginde
Osmanliciliktan vazgecerek Islam immetinin tek bir devlet veya siyasi yonetici altinda
toplanmasinin zor oldugunu yine de Islam’m Miisliimanlar arasinda birligin temeli
olmasi arzusunu dile getirmeye baslamistir. Clinkii onun asil amaci sémiirgeci Avrupa
karsisinda Islam halklar1 arasinda kars1 direnisi uyandirmak ve Islam medeniyetini
yeniden ytkseltmekti. 164

Afgani'nin yaninda Islami modernizmin &nciiliigiinii yapan bir diger isimse
stiphesiz 6grenci Muhammed Abduh’tur. 1849 yilinda Misir’da yoresel niifuzu olan
dindar bir ailede dogan Abduh, geng yaslarda Tanta’daki Ahmed Camii’nde ardinda
da Misir’daki El-Ezher medresesinde egitim almistir. 1871 yilinda Cemaleddin
Afgani’nin Misir’a gelmesi Abduh’un hayatindaki doniim noktasini olusturmus;
Afgani’nin evindeki gayri resmi derslere katilarak onun en sadik 6grencilerinden birisi
haline gelmis ve fikirlerinin hem en buyuk takipcisi hem de daha sonralarda
gelistiricisi haline gelmistir. 1877 yilinda alim derecesi alarak egitimini tamamlayan
Abduh, El-Ezher’de hocaliga baglamig, daha sonralarda hikiumet ve hakim okullari
adma egitim vermek istedigi i¢in yeni kurulan Dar el-Ulum 'da da hocaliga devam

etmistir.'%% EI-Ezher’de 6grencilerine din tzere dersler verirken, Dar el-Ulum’da Arap

163 Serif Mardin, Jon Tirklerin Siyasi Fikirleri 1895-1908, (Istanbul: Iletisim Yaynlari, 2015), s.75-
76.
184 Tibi, Arap Milliyet¢iligi, $.118, 234-235.
185 Hourani, Cagdas Arap Diisiincesi, $.153-155.
73



dili ve edebiyati ve tarih dersleri vermis ve burada dgrencilerine Ibn Haldun’un
Mukaddimesini okutarak devletler ve medeniyetlerin gelisimlerini, zayiflama ve
giiclenme sebeplerine dikkat ¢ekerek dgrencilerini tartisma ve yeni fikirler iiretmeye
sevk etmistir. Abduh bu egitimler ile “Arapcay: ve Islami ilimleri bilen, diinyada olup
bitenlerden haberdar olan bir kadro yetistirmek ve bunlar vasitastyle, Misir’daki k6tl
yonetimi islah etmek” istemistir.1%¢ Bu dénemler Hidiv Ismail Pasa’nm ydnetiminin
son zamanlarina denk gelirken Misir’da 6zellikle dis bor¢glanmanin doruga ulastigi,
yabanci kontroliiniin de giderek arttig1 zamanlar olmasi agisindan dikkat ¢cekmektedir.

[k bélimde de detaylica anlatildigr iizere 1870°li yillar Misir’da milli bilincin
yukseldigi, Hidiv’e ve yonetimine karsi tepki seslerinin giderek arttig1 yillar olmustur.
Bu noktada Afgani ve Abduh’un da Hidiv Ismail yénetimine muhalif konumda yer
aldig1 goriilmektedir. Hatta bu siiregte Tevfik Pasa ile anlagsmaya vararak ve destekleri
karsiliginda yonetimde 1slah taleplerinde bulunmuslardir. Ancak Tevfik Pasa 1879
yilinda Hidiv olduktan sonra bu talepleri goz ardi etmis, dahas1 Afgani’yi Misir’dan
slirgline gonderirken, Muhammed Abduh’u da kéytinde ikamet etmeye zorlamistir. ¢
Afgani siirgune giderken, Abduh, 1880 yilinda Misir hiikiimet baskan1 Riyad Pasa
tarafindan yeniden Kahire’ye davet edilmis, resmi gazete Vakai el-Misriyye 'de 6nce
editor sonra da bas editor ilan edilmistir. Abduh burada milli egitim iizerine yazilar
yazarak kamuoyu olusturulmasini saglamis ve milli muhalefetin sivil liderlerinden
birisi konumuna gelmistir.%® Bu donemde egitim alaninda onciiliik yaptig1 reformlarin
basinda siiphesiz, yabancilarin actif1 okullarin devlet tarafindan denetlenmesini

saglamak ve Misir Milli kiitiiphanesini El-Ezher’e baglayarak buray1 tiniversite haline

166 Karaman, Gergek I:slam "da Birlik, s.70.
167 Karaman, Gergek Islam ’da Birlik, s.70-71.
188 Hourani, Cagdas Arap Diisiincesi, .156.
74



getirilmesi bulunmaktadir. Lakin bu reformlar yukarida detaylica anlatilan Urabi Pasa
isyaninin basglamasiyla bir sonuca ulasamamustir. Bu stregte Muhammed Abduh,
onceleri Urabi Pasa’y1 destek vermese dahi, daha sonrasinda hareket basladiginda
kars1 bir tutum da sergilememistir. Clinkii kendisinin asil hedefi her daim 6nce halki
egiterek yoOnetime katilmalarini saglamaktan yana olmus; bu sebeple askeri bir
miidahaleyi tasvip etmemistir. Ancak Ingilizlerin kontroliinii kabul etmeyerek
vataninin iyiligi ve ¢ikarlar i¢in miicadele eden kisilere de karsi durmak Abduh’un
ideolojisine ters diisecegi gibi, Ingiliz isgalinin baslamasi ile o da milli direnisin
olusmasma destek vermeye baglamistir. Bu yiizden de Ingilizlerin Misir’da kontrolii
ele almasiyla tutuklanarak Beyrut’a 3 yillik siirgiine gonderilmis, ancak birinci y1ilin
sonunda hocas1 Afgani’nin davetiyle Paris’e gecerek burada Afgani ile beraber
kurduklar1 gizli 6rgut ve biinyesinde yaymladiklari el-Urvetii’l Vuska isimli dergi ile
fikirlerini duyurmaya devam etmislerdir.’®® Daha sonra 1888 yilinda Hidiv’in izin
vermesi ile Misir’a donen Abduh, yerel mahkemelerde hakimlik, yasama meclisinde
tiyelik ve Misir Miiftiiliigii dahil olmak tizere gesitli kamu go6revlerinde yer almis ve
buralarda reform faaliyetlerini slirdiirmiistiir, verdigi fetvalarla, dini hukukun zamanin
gereksinimlerine gore yeniden yorumlanmasma da fayda saglamistir. Ayrica 1895
yilinda Hidiv’i, EI-Ezher adma bir yonetim kurulu kurmaya ikna etmis ve on yil
boyunca bu kurulda yer alarak iiniversitede yapilacak reformlara da Onciiliik
edebilmistir.’°

Abduh da hocasi1 Afgani gibi Islam’daki ¢oziilmelerin farkina varmis ve dinde
yapilmas1 gereken reformlara odaklanmustir. Bu noktada Islami yozlagmus

uygulamalardan arindirarak asil haline dondiirmek ve somiirgeci Hiristiyan Bati

169 Karaman, Gergek Islam’da Birlik, 5.72-74.
170 Hourani, Cagdas Arap Diisiincesi, $.157-158.

75



toplumlarinin saldirilarindan korumaya yonelik fikirler ortaya koymustur. Hatta
Afgani’nin Islam medeniyetini kurtarmaya yonelik fikirlerini daha ileri seviyeye
tastyarak “‘Bati medeniyetinin reddi ve saf Islam’a doniilmesi” ve “Islam’a eklenen

harici unsurlarmm ¢ikarimasim”  savunmustur.t’?

Ayrica, misyoner okullarina
Miisliimanlarin  gonderilmesine kars1 ¢ikmis, onlarmn dgrettigi Islam’m  degil,
bozulmamig saf Islam’m 6grenilmesini Miislimanlar icin bir ¢ikis yolu olarak
gormiistiir.*’> Bunun yani sira Afgani gibi O da, Bati’nin medeniyetinin ilerlemesini
saglayan ilimin onemine deginmis ve Bati’dan Ornek alinmasi gereken yegane sey
olarak ilimi saymustir. Bati’nin taklit edilmesini ise Islam diinyasi i¢in gok tehlikeli
bulmustur.1”®
Abduh’un, Miisliimanlarin islam’dan uzaklasmas1 sonucu, Islam’mn ilk geldigi
zamanki safliginin bozdugunu ve bu sebeple siyasi anlamda da giderek gugclerini
yitirdiklerine dair fikirlerini 6grencisi Resid Riza el-Menar’da su sozlerle dile
getirmistir:
“Miisliimanlar, maneviyatlarint olumsuz etkileyen bir donem yasayarak
inanclarimin esaslarindan uzak bir dénem gegirdiler. Onlari birbirlerine
baglayan inang bagini zedelediler. Ciinkii sahip olduklar: imanin
kaynagint ihmal ettiler... Zaaf ahlaki sahadaki ¢lriime ile devam etti,
oradan davraniglara intikal etti ve ruhlarin alcalmastyla nihayetlendi.
Bundan dolayidwr ki insanlarin bir¢ogu tim Omrind yemek, igmek,

uremek ile geciren ve birbirleriyle micadele eden mahluklara

benzediler. Bundan sonra, hasmet Allah’a, peygamberlerine ve

111 Soy,“Arap Milliyetgiligi: Ortaya Cikisindan 1918’e Kadar”, bilig,, 5.181.

Y2 Dawn, Osmanlicikltan Arapciliga, $.149. .

178 Mehmet Zeki Iscan, Muhammed Abduh 'un Dini ve Siyasi Goriigleri, (Istanbul: Dergah Yayinlari,
1998), 5.361.

76



halifesine veya onlari yoneten birinin iizerine olmus onlar icin hi¢ fark
etmezdi.” 14
Hocas1 Afgani’den farkli olarak Abduh, Islam’m siyasi yollarla degil de egitim
ve kiltir yoluyla yeniden eski giiciine erisecegine inanmustir.*” Siyasi anlamda ise
Miisliiman medeniyetinin yeniden giiclenebilmesi icin dini uyanist tek cikis yolu
olarak goriilmiistiir.’® Bunun yam sira, Islam {immetinin bir arada olmasmin
gerekliligini vurgularken ne Afgani’nin ne de Abduh’un direkt olarak Arap topraklar
tizerinde Osmanli Devleti’nin hakimiyetine kars1 ¢iktig1 gériillmemektedir. Hatta ikisi
de hilafetin, Batili devletlerin somiirge politikalart karsisinda manevi olarak
guclenmesi ve Misliiman toplumlar arasinda birlik ve giiven saglamasi1 adina Osmanli
Devleti’nde kalmasi gerektigini savunmustur.'’” Abduh’un bu konudaki bakisini en iyi
su sozler anlatacaktir:
“Herhangi bir Miisliiman Devlet-i Ali Osmani’nin korunmasinin
Allah’a ve Peygambere olan imandan sonra imamn iiciincii sarti
olduguna yiirekten inanwr, ¢iinkii Osmanli Devleti tek basina dinin
hakimiyetinin koruyucusu ve Islam dini Osmanhidan gayri bir hiikiimete
(Sultan) sahip degildir. "*"®
Bessam Tibi’nin tarifi ile “O, milliyetciligin her ne kadar Islami goriinse de dinin
herkesi kapsayici yoniine halel getirecegini farketmisti.”*’® Bu sebeple Abduh’un

yazilarinda da tipki Afgani’de oldugu gibi asil odagin her daim Islam iimmetinin bir

174 Muhammed Resid Riza, Tarihu I-Ustadi’l-Imam es-Seyh Muhammed Abduh, 2. Baski, (Kahire: el-
Manar, 1344 H/1925-26), Il, s. 506, aktaran Dawn, Osmanliciktan ArapCiliga, 5.148.
15 Tibi, Arap Milliyet¢iligi, 5.119.
176 Dawn, Osmanliciktan Arapciliga, $.149.
17 {scan, Muhammed Abduh 'un Dini ve Siyasi Gériisleri, $.324.
178 Resid Riza, Tarihu’I-Ustadi’l-Imam es-Seyh Muhammed Abduh, aktaran, Dawn, Osmanhiciliktan
Arapgiliga, 5.149.
19 Tibi, Arap Milliyetciligi, $.120.
77



araya getirilmesi, Islam’mn yeniden ilk giinlerindeki giiciine ve birligine ulasabilmesi
arzusu baskin gelirken herhangi bir Arap milliyetci soyleme rastlamak pek mimkdn
degildir. Hatta Abduh vatan ya da millet gibi kavramlarin immet arasinda ilgi gormesi
hakkinda su sézleri sdylemistir:
“Islamin onlara gonderdiginden gayri hicbir sey Miisliimanlarin
yureklerindeki itimat ve sevki aleviendiremez. Eger herhangi bir kimse
vatan, tilkenin menfaatleri ve bu tiir cazip kavramlarm dinin yerini
alabilecegine inaniyorsa, bundan sonra o kimse artik dalalete diismiig
olarak seytani yolda gitmektedir. "*°
Bu alintida da goriildigi Gzere Abduh da Afgani gibi, Miislimanlar arasindaki
Ummet bagini ve dinin birlestiriciligini herhangi bir soya ya da topraga bagl birliktelik
fikirlerinden daha {stiin gérmiis ve bu baglamda Miisliimanlar1 birbirlerinden
ayristirict fikirlerin yayilmasimi “seytani” olarak anmustir. Her ne kadar yer yer Islam
Ummetindeki ¢oziinmenin sebepleri arasinda Osmanli halifesinin ya da ulemanin
yapmis oldugu yanlis uygulamalara ve hatta Tiirklerin Islamiyet’i kabuliinden itibaren
Islam’a zarar verdigine dair sdylemler!8! bulunsa da bunlarin Arap milliyetci bir amag
tasidigin1 sdylemek yanlis olacaktir. Zira Afgani de Abduh da Hiristiyan Batili
toplumlarin sémiirgeci ve kontrolcii hedeflerinin farkina vararak bunlarin Islam
{immeti agisindan olusturduklar1 dis tehdidi ciddiye almis ve bunun karsisinda Islam
Ummetini yeniden bir araya getirebilmek adina, immetteki ¢oziinmenin sebeplerine ve

Islam medeniyetinin yeniden nasil yiikselebilecegine dair ¢oziimler Uretmeye

calismislardir. Bu noktada, her ikisinin de islam’da gesitli reformlar yapilmasni; dinin

180 Resid Riza, Tarihu’I-Ustadi’l-Imam es-Seyh Muhammed Abduh, aktaran, Dawn, Osmanhiciliktan
Arapgiliga, 5.149.
181 Bkz. Hourani, Cagdas Arap Diisiincesi, S.174.

78



Miisliimanlari Islam’in ilk zamanlarindaki safligindan uzaklastiran uygulamalardan
armdirilarak, Miisliimanlarin akilcihiga ve bilime yénelerek modern bir Islam
medeniyetinin ingasini saglamaya ¢alistiklar1 goriilmektedir. Ancak tabii olarak gerek
Islam’1n 6nce Arap toplumuna gelmis olmasina ve ilk yillarinda yasanan Islam’in “saf
ve gercek Islam” olduguna yonelik yapilan atiflar, gerekse Islam’mn korunmasi adina
Arap dili ve medeniyetinin yiceltilmesine yonelik soylemler, ‘Araplik’ kavramimin
gindeme gelmesine yol agmustir. ilerleyen safhalarda, Batili somiirgeci devletlerin
miidahalesine kars1 Islam’1 savunmak, Tahtavi’nin de ilk ortaya attig1 ‘vatan sevgisi’
kavramiyla bir araya gelerek Arap milliyet¢iliginin diisiinsel altyapilarindan birini insa
etmis; Daha sonrasinda Islami modernistlerin Arap kimligine yaptiklar1 vurgunun,
daha ileriki donemlerde bu diisiincelerin Arap milliyetciligine donligmesinde blylk

rol oynayacagiz diisiincesindeyiz.

4.1. Resid Riza ve Islami Modernizim

Muhammed Abduh’un en yakin égrencilerinden ve Islami modernizmin en giiclii
isimlerinden biri olan Muhammed Resid Riza, 1865 yilinda eski Suriye’nin bugiin
Lubnan bolgesinde kalan Kalemun kasabasinda, soyu Hz. Hiiseyin’e dayandigi
soylenen ilim ve dine hizmetleri ile bilinen bir ailede diinyaya gelmistir. Egitimine ilk
kasaba mektebinde baglayan Riza, daha sonra Trablus’taki Osmanli Riisdiye
mektebinde bir sene okuduktan sonra, Seyh Hiiseyin el-Cisr’in kurup yonettigi el-
Medresetu’l-vataniyyetu’l-islamiyye 'ye gecerek burada egitimine devam etmistir.
Riza, Seyh el-Cisr’in “iimmetin diizelmesi ve ileri gitmesinin din ilimleri ile Bati’da
ve Amerika’da oldugu seviyede, diinya ilimleri birlestirilmedik¢ce miimkiin

olmayacag:” fikri ile kurdugu bu okulda 1883-1896 yillar1 arasinda egitim gérmiis;

79



hatta Seyh el-Cisr bu surecte kendisiyle 6zel olarak ilgilenerek onun fikirlerinin
gelisimine biiyiik katki saglamstir. 2

Ogrenciliginin ilk zamanlarinda, o zamanlar ailesinin yaninda kalan Misirli siyasi
strgunlerin sesli okumasiyla 1884-1885 yillarinda yeni yaymlanmaya baglayan el-
Urvetii’l-Vuska dergisi ile tanigsmistir. Hatta bu tarihlerde Trablus’u ziyaret eden
Abduh ile de kargilagsmistir. Ancak Riza’nin el-Urve’yi tamamen kesfetmesi 1892-
1893 yillarin1 bulmustur. Derginin birka¢ sayisina babasinin egyalar1 arasinda
rastlayan Riza, daha sonra hocas1 Seyh el-Cisr’de derginin diger sayilarina ulastiktan
sonra, dergi hakkinda ilk hislerini “Her sayis1 elektrik akimi gibi beni garpiyordu.
Ruhuma sok veriyor, ya da onu alevler i¢ine atiyordu. Beni bir halden bir baskasina
tastyordu.” sozleriyle ifade etmistir. '8 El-Vuska’nm kendisinde biraktigi etkiden
sonra Afgani ile tanismak isteyen Riza, o zamanlar Istanbul’da bulunan Afgani’ye
mektup yazmis ve bu arzusunu dile getirmistir. Lakin 1897 yilinda Afgani’nin vefat
etmesiyle bu arzusunu gergeklestirememis ve onun halefi Muhammed Abduh ile bir
araya gelerek onunla Islami 1slahat hakkinda goriismek ve onun fikirlerini almay1
kendisine ama¢ edinmigtir. Daha 6nce Abduh’un Liibnan’a siirgiinii sirasinda
kendisiyle gorlisme firsati bulmus olan Riza, bu amag¢ dogrultusunda 1897 yilinda
Kahire’ye gog etmistir. 184

Resid Riza “kendisinin dine ve iimmete hizmet edecek kabiliyet ve birikime sahip
olduguna inandigini” ancak Osmanli Hiikiimeti’nin durumu yiiziinden bu vazifesini

rahatlikla yerine getiremedigini sdylerken, Misir’a gidisindeki sebeplerin basinda

182 Resid Riza, El-menar ve I-Ezher, (Kahire:1353) s.141, aktaran, Karaman, Ger¢ek Islam da Birlik,
5.147.

183 Resid Riza, Tarihu’I-Ustadi’l-Imam es-Seyh Muhammed Abduh, . $.390. aktaran Hourani, Cagdas
Arap Diisiincesi, s.253.

184 Resid Riza, “El-Urvetii’l-Vuska’nin Benimsedigi Esaslar”, Menar Tefsiri Konu Bashklar: Fihristi,
Ed. Hamza Tiirkmen, (Istanbul: Ekin Yayinlari, 1994) s.50.

80



“zihninde tasarladigi 1slah anlayisini daha genis kitlelere rahat sekilde yaymak”
arzusunu saymaktadir. Bu sebeple dogrudan Osmanli Hiikiimeti’ne bagli olmayan ve
Osmanli Devleti’nin diger bolgelerine nazaran “calisma, konusma ve ifade
ozgiirliigiiniin” daha ¢ok bulundugu Ingiliz yonetimi altindaki Misir’a go¢ etmeyi
tercih etmistir. ¥ Bu dogrultuda Riza, Aralik 1897 yilinda Iskenderiye’den gemiyle
yola cikarak 3 Ocak 1898’de Kahire’ye vardigi gibi Abduh’un yanma katilmis ve
Abduh onun her anlamda hocasi olmustur. 1898 yilinda Abduh’un da destegi ile el-
Menar dergisini ¢ikarmaya baslamustir. 11k baslarda haftalik olarak yaymlanan el-
Menar daha sonralarda aylik olarak yayinlanirken, dergi Resid Riza’nin 1935 yilinda
vefat edene kadar yaymn hayatin1 siirdiirmiistiir.*®® Abduh’un arzusu (zerine kendisi
yasarken siyasi konulara pek girmeyen Resid Riza, hocasinin 1905 yilindaki
vefatindan sonra Islam ve 1slahat iizere olan yazilarini siyasi alana dogru genisletmis
ve “yonetimi 1slahata” yonelik konular1 da ele almaya baslamstir. 187

Resid Riza’nin fikir diinyasinin insasinda, hocasi1 Seyh el-Cisr kapiy1 aralamis olsa
da, Afgani ve Abduh ¢ok dnemli bir yere sahiptir. Onun Islam’a bakis1 bizzat hocas1
Abduh’un 6greti ile gelismis ve hocasinin vefati ile Riza onun fikirlerinin en 6nemli
temsilcisi olmustur. 19. Yiizyilin sonu ve 20. yilizyilin bagi, Osmanli cografyasinda
“toplumun geri kalmighginin sebepleri ve ¢oziimleri” iizerine ortaya atilan fikirlerin,
bu amagla basilan dergi ve gazetelerin giderek yaygimlastigi bir donem olmustur.
Onceki bolimde de bahsedildigi gibi, bu dénemde 6zellikle Kahire, Ingilizlerin
buradaki varliginin etkisiyle, Osmanli hiikiimetine muhalefet seslerin barinabilmesi

ICin en uygunu ortami saglamistir. Bu noktada Afgani’nin dnciiliigiinde baglayan ve

185 Resid Riza, El-menar ve I-Ezher, 5.145,191-192, aktaran, Ozgiir Kavak, “Resid Riza’nin Hayat1 ve
Eserleri”, Resid Riza, Ittihad-: Osmani’den Arap Isyanina, $.3-7.

186 Tauber, “Rashid Rida, Jews, and Zionism”, The Journal of the Middle East and Africa, s.408.

187 Karaman, Gergek Islam da Birlik, $.151,155.

81



sonra Abduh ile guglenen Musliman toplumunun Bati toplumu karsisinda geri
kalmishigmin oniine gegmek ve Islam’1 ilk zamanlarindaki giiciine kavusturmak amaci
Resid Riza tarafindan da benimsenmistir. Riza’nin Islamiyet’e kars1 bakisi da yine
Abduh’un dgretilerine gore sekillenmis; Abduh’un “Islamiyet 'in ebedi gegerliligi olan
icaplarin Kuran’da ve dogrulanmis hadislerde yattigi, Hz. Peygamber’in dort halefi
olan Ragsidun halifeleri doneminde ¢ok ciddi olarak uygulandigina” dair olan inanci
ve daha sonralarda Islam’da 6ze doniis yani “selefiyye hareketi” olarak anilan
diisiincesi Resid Riza’nin yazilarinda da yer bulmustur. *8 Tipki hocas1 gibi Riza da,

“Arap uyamginin Islam'm restorasyonunu saglamanmn yolu oldugunu ¢

savunmus
ve hatta bu distinceyi ilerleterek “Araplarin Miisliimanlarin en iyisi oldugu”
kanaatine varmistir.'%® Resid Riza nin Arap uyanisi ve Islam arasinda kurdugu iliskiyi,
hakkinda en detayli ¢alismalardan bazilarina imza atan Eliezer Tauber, su sekilde
Ozetlemistir:
“O, Araplarmn uyamsimn, ugruna ¢alistigr Islam'in rénesansi icin
temel bir én kosul olduguna inaniyordu. Islam, en sanli zaferlerini
Arap giicii giinlerinde elde ettiginden, erken donem Islam'in giicii
ancak Arap ulusu araciligiyla yeniden kurulabilirdi; Islam dinini
gelistirenler Araplardi,; ve en saglam temellere sahip en tistiin timmet
onlardi. Rida'mn anladigi sekliyle Islam, Arap'ti ve tiim yabanci
unsurlari getirerek dini bozanlar ise Arap olmayanlardi. %

Tipki kendinden 6nce gelenler gibi Resid Riza da Islam toplumunun geri

kalmighginin temel sebebi olarak Misliimanlarin  dinin  hakikatlerinden

188 Cleveland, Modern Ortadogu Tarihi, s.143-144.

189 Duri, The Historical Formation of The Arab Nation A Study in Identity and Consciousness, s.187.
10 Dawn, Osmanhiciktan Arapciliga s.153.

191 Tauber, “Three Approaches, One Idea: Religion and State in the Thought of 'Abd al-Rahman al-
Kawakibi, Najib 'Azuri and Rashid Rida”, British Journal of Middle Eastern Studies, s.196-197.

82



uzaklagmalarint  gormistiir. Kotii  siyasi yoOneticilerin  Misliimanlart  dinden
uzaklagmaya yonelttigini savunurken®®?, Arapganm gerekli 6nemi géremeyisini de bir
diger etken olarak kabul etmistir. Riza’ya gore, Islam’m dili Arapcadir ve bu sebeple
de Islam’1n anlasilabilmesi i¢in Arapganin canlandirilmasi biiyiik dnem tasimaktadir.
Islam birliginin daha énce Araplar tarafindan saglandigini ve yine onlar tarafindan
saglanabilecegine olan inancinin yaninda, Islam’in {immetin temeli oldugu ve bu
temelin Kur’an ve siinnete dayandigii belirtmektedir. Bu noktada her ikisinin de
Arap¢a olmasindan dolay1 gercek Islam’m anlasilabilmesi igin Arapganin ¢ok iyi
sekilde bilinmesi gerektigini savunmaktadir,%3

Islam’m dogru anlasilmas1 ve iimmetin yeniden giiglenmesinin bir diger yolu olarak
okullarda verilen egitimi elestiren Riza, devlet okullarin1 “hiir iradesi ve bagimsiz
diislincesi bulunmayan kullar” yetistirmekle suglarken, 6zel okullarin ise ticarethane
oldugunu dile getirmektedir. Yabancilar tarafindan Islam iilkelerinde acilan misyoner
okullarmin ise kendi din, dil ve kiiltiirlerini yaymak amaciyla agilmasindan dolay1
Miisliimanlar i¢in faydali olmadigmi belirtmistir. Bu sebeple egitimin vakiflar ve
dernekler gibi sivil kurumlar tarafindan verilmesi gerektigini savunmustur.'%*

Bu dogrultuda, II. Mesrutiyet’in ilanindan iki y1l sonra Resid Riza, Istanbul’a
seyahat ederek uzun zamandir hayalini kurdugu “miikemmel bir Islami egitim verecek
olan dini bir enstitiiniin payitahtta kurulmasi” projesini basta Sadrazam Hiiseyin
Hilmi Pasa ve kabinesine, ardindan Meclis-i Umumi’nin ve Ittihat ve Terakki
Cemiyeti’nin bazi iiyelerine sunmustur. Fikri her ne kadar bir¢ok kisi tarafindan

begenilse de bu siiregte yasanan kabine degisimi ile gerekli izinleri alamamig ve bu

192 Hourani, Cagdas Arap Diisiincesi, $.256.

193 Resid Riza, EI-Menar, 1. no: 40, 5.764-771, 788-793 aktaran Dawn, Osmanliciliktan Arapgiliga,
s.152.

194 Karaman, Ger¢ek Islam da Birlik, 5.154.

83



enstitiiniin payitahta agilabilecegine dair umudunu kaybetmistir.'® Daha sonrasinda
bu hayalini 1912 yilinda Kahire’de gerceklestirme firsati bulmus, Daru’d-da’va ve’l
irsad adiyla egitime baglayan bu okul ne yazik ki uzun Omiirli olmamis ve 1914
yilinda savasin baslamasi ile Ingilizlerin Misir yonetimini devralmasi sonucunda
kapatilmistir. 1%

Ancak bu suregte, Riza’nin agmak istedigi okulla ilgili Misir’daki Misir
milliyetcilerinin birtakim slipheleri olmustur. Tauber’in aktardigina gére, Resid Riza,
Istanbul’daki seyahatinden dénmeden o6nce Ingiliz Biiyiikelgisi’yle goriismeye
giderek, Misir’da agmay1 diisiindiigii okul hakkinda bilgiler vermis; bu okulun
Ingilizler ve Misir milliyetcileri arasmda denge kurmaya yardimci olacagi one
siirmiistiir. Bazi kaynaklarca Iddia edilene gore, goriismenin ardindan Ingiliz
buiytkelgi, Riza’ya yardime1 olmak adina Misir’a vardiginda bazi Ingilizlere vermesi
icin mektuplar hazirlamistir. Bu gérismenin varligi bile Misir milliyet¢isi Muhammed
Ferid’in, Resid Riza nin tiim projesinin ingiliz komplosu oldugu ¢ikarimi yapmasina
yeterli olmustur. Kendisi Riza’nin Osmanli hiikkiimeti ile bir anlasmaya varamadigini
zira hukumetin taleplerini kabul etmesinin ingilizlerin okul iizerinde etkinligini
azaltacagl anlamma geldigini ve icten ice Riza’nmn aslinda bunu istemedigini iddia
etmistir. Ancak her ne kadar donemin Misir milliyetgi gazetecileri Resid Riza’nin
acmis oldugu cemiyet ve okula karst durmus olsalar da aslinda Tauber’in de
vurguladig iizere gercekte “Riza da en az onlar kadar Ingiliz karsittydi. ”*°" CUnku
Misir’a geldigi giinden itibaren Riza, somiirge yonetiminin faaliyetlerini yakindan

gbzlemleme firsat1 bulurken ve bu faaliyetlerden bizzat etkilenen konumda kalmaistir.

1% Resid Riza, “Istanbul Seyahati 1-2”, [ttihat-t Osmani’den Arap Isyamna, $.141-143, 147-152.
196 Karaman, Gercek Islam da Birlik, s.154.
197 Tauber, “Egyptian Secret Societies”, 1911, 5.608.

84



Riza’nin, Hocas1 Abduh ile Kahire’ye gelmesindeki oncelikli sebeplerin basinda
siiphesiz, Ingilizlerin buradaki somiirge ydnetiminin sagladig1 “6zgiir basin” imkanlar1
bulunmaktadir. Ne yazik ki Kahire’nin sagladigi bu basin 6zgiirliigii, genellikle
Osmanli Hiikiimeti’ne kars1 ve ayriliker fikirler igin gecerli olurken Ingiliz veya
somiirge karsithig1 ya da Misir milliyetciligi gibi, Ingilizlerin bélgedeki varligmi riske
edebilecek konularda pek de gegerli olmamustir.

Batil1 devletlerin somiirgeciligi ve “Dogu Meselesi” Afgani ve Abduh gibi, Resid
Riza’nin da dénem donem farkli bakis acgilariyla giindeminde olmustur. Buna gore
Misir’a geldigi ilk yillarda Riza’nin sOmiirgecilige dair goriislerinde, Afgani’nin
somiirge karsit1 fikirlerine rastlanmakta; tipki Afgani gibi onun da sdmirge
yonetiminden kurtulmak ve korunmak adina Islam (immetinin uyanmasi ve birlik
olmasinin gerektigini savundugu goriilmiistiir.

Ozellikle siyasi hayatinn ilk yillarinda Riza, sémiirgeci devletlerin asil amaglarmim
Dogu medeniyetinin zenginliklerini kendi devletlerine katmak oldugunu ancak bunu
blylk ve masrafli savaslar yoluyla degil de “iyi niyetle, bu iilkelerin iyiligi icin,
buralara medeniyeti getirmek” gibi mazeretlere dayandirdiklari politikalar Uzerinden
“hile” ile yaptiklarin1 iddia etmektedir. Riza’ya gore somirge gucleri, ticaret, faiz,
kumar, i¢ki ve fuhus gibi unsurlar1 Islam iilkelerine getirerek, Miisliimanlarin hem
maddi zenginliklerini kaybetmelerine hem de manevi olarak Islam’dan ve
birbirlerinden uzaklagmalarina ve toplumun parg¢alanmasina sebep olmustur. Boylece
somirgeci devletler, Islam toplumunu ruhen parcalayarak “biiyiik ordularin
giremeyecegi tilkeleri, kiiciik kuvvetlerle” ele gecirmislerdir. “Miisliimanlarin kendi

degerlerine sarildiklarinda ve birlestiklerinde ilerlemek ve medeni olmak i¢in Bati’ya

85



muhta¢” olmadigini iddia eden Riza bu dogrultuda somiirgeci giiclere karsi
durabilmek adina ¢areyi Islam birliginde gormiistiir.1%

Hatta bu donemde sémiirgeci Bati’ya benzemeyi de Islam igin tehlike goren Riza,
Kavali Mehmet Ali Pasa ile baslayan Misir’daki modernlesme siirecini de “madde
planina agirlik veren, dini, maneviyyati ihmal eden” 1slahatlar olarak yorumlamis ve
el-Menar’daki bir yazisinda bu yeni yonetim hakkinda “sonu¢suz ve giidiik kalmaya
mahkumdur” s6zlerini kullanmistir. Dahasi, Kavalali’dan sonra gelenler ve o dénem
acilan okullarin mezunlarindan “Batililasmus, laik 1slahatcilar” olarak bahsederken,
onlarin yollarinin “yanlis, eksik, ¢ikmaz” oldugunu ve nasil asir1 muhafazakarlara
kars1 direnmek gerekiyorsa, onlara da ayn1 sekilde direnmek gerektigini savunmustur.
199

Ingilizlerin yonetimindeki Misir’da gecirdigi zaman arttikga Riza’nm, 6zellikle
Ingilizler ve somiirgeci diger devletlere dairi fikirleri degisime ugramustir. Tabii Ki bu
degisimde hocasi Abduh’un gerek makami gerekse goriislerinin de payr buyuktr.
Riza’nin bu dénemde olusan fikirleri genel hatlartyla I. Diinya Savasi’nin baglamasini
kadar benzer 6zellik tasimis; Ingilizlere kars1 baslatilacak herhangi bir miicadelenin
basarili olamayacagina ve Misir’in aleyhine daha kotli sonuglar doguracagina olan
inanct onu Ingilizlerle kurdugu iliskilerde daha 1limhi ve uzlagsmaci olmaya
yoneltmistir. Ayrica bu surecte somiirge gii¢lerini birbirleriyle karsilastirarak;
Trablusgarp Savasi’ndaki rolii sebebiyle Italyanlar igin “diisman, ahmak ve

basiretsiz”, Hollandalilar ve Fransizlar i¢in “acimasiz ve baskici” olarak bahsederken

Ingilizler icin “nispeten toleransli” sOzlerini tercih ettigi goriilmektedir.2® Ancak

198 Resid Riza, el-Menar, 1. 5.299-308,507, aktaran Karaman, Gercek Islam 'da Birlik, 5.188.

199 Resid Riza, el-Menar, XX. s.344-404-429, XXXI s.54, aktaran Karaman, Gercek Islam’da Birlik,
s.207.

200 Resid Riza, el-Menar, 1X/4, 5.282-288, aktaran, Ozgﬁr Kavak, “Resid Riza’nin Hayati ve Eserleri”,
Resid Riza, Ittihad-1 Osmani’den Arap Isyamna, s.15.

86



Riza’nin bu ilimli goriisleri yillar iginde degismis, |. Diinya Savasi surecinde ise ilk
zamanlardakinden daha kesin bir somiirge karsith@ina doniismiistir. Hatta
Hourani’nin aktardigi lizere, Riza 1924 yilinda yazdigi kaleme aldig1 el-Vehhabiyyun
ve’l Hicaz eserinde Ingilizler icin “doguda Islam in diinyevi yonetimini tahrip ettikten
sonra, Islam dinini de tahrip etmeyi iizerine aldi.” sOzlerini kullanmigtir. 201

Resid Riza’nin, Osmanli Devleti’nde idareciler ve uygulamalar1 degistikge,
yonetimler hakkindaki fikirleri de zamanin gereklilikleri dogrultusunda yeniden
sekillenmistir. Bunun oOrnegi siiphesiz II. Abdiilhamit hakkindaki yorumlarinda
gorilmektedir. El-Menar'in ilk sayisinin mukaddimesinde ve o yillardaki birgok
yazisinda Sultan II. Abdiilhamit’e ve Osmanli Devleti’ne bagliligini tekrar tekrar dile
getirmis, Sultan’in projeleri ve siyasi tutumlarini destekleyen yazilar yazmis olmasina
ragmen II. Mesrutiyet zamanlarma gelindiginde, kendisinden “Zalim, kindar ve
hasetci” olarak bahsederken Riza’nin ittihat ve Terakki Cemiyeti’ne verdigi destek ise
bariz goriilmeye baslanmistir.?’? Riza’nin bu destegi de uzun siirmemis, anayasal
idare, adem-i merkezi yonetim ve ser’i mahkemelerin durumu hakkinda ttihatcilarm
yonetime gelmeden o©nce verdikleri sozlerin zaman icinde gergeklestirilmemesi
lizerine Riza onlardan da umudunu kesmistir.?®®> Bu durumda tabi ki, 1. Mesrutiyet
sonrasindaki Ittihat ve Terakki yonetiminin yiiriittiigii politikalarin etkisi ¢ok biiyiik
olmustur. Bu ¢alismanim ikinci bolimunde de bahsedildigi tizere, II. Mesrutiyet
sonrast lttihatgilarin 6zellikle idari merkezilesme amaciyla yaptiklari hamlelerin
bazilar1 Arap toplumunda “Tiirklestirme” kaygilarmi uyandirmustir. Ozellikle de

Osmanli Tiirkgesinin egitim ve kamu kurumlarinda zorunlu tek dil haline getirilmesi

2L Hourani, Cagdas Arap Diisiincesi, s.33.
202 Resid Ruza, Ittihat-t Osmani’den Arap Isyanina, $.8-12.
203 Karaman, Gercek Islam’da Birlik, s.171.

87



bazi Araplar aydinlari igin tepki sebebi olmustur. Bu donemde yr(tulen politikalarla
ilgili Riza, 1910 yilindaki bir yazisinda gerek bazi Tlrk gazetecilerin “Araplardan
nefret ettirme yoniinde ¢igirtkanlik” yapmasi, gerekse “Arapca Kur’an’t Tiirk¢eye
tercume etmek suretiyle Turkleri Arapcadan miistagni kalmaya, TUrkgeyi Arapca
kelimelerden armmdwrmaya davet etmek” Qibi sdylemlerde bulunmalarmin ve
hiikkiimetin bazi hatali davranislarinin = “Araplarin iiziintiisiini  arttrdigon”  dile
getirmistir.?%* Gercekten de 0 dénemki yazilarinda Uzlintl ve kaygi disinda, Tlrk
karsithgr ya da milliyetci herhangi bir sdyleme rastlanmamakta, tersine bu durumun
Araplar ve Tiirklerin arasmi agtigma ve bunun telafi edilmesi gerektigine dair
soylemleri bulunmaktadir. Ancak bir yandan da Riza’nmn Islam’in dogru
anlasilabilmesi ve timmetin yeniden giiclenebilmesi i¢in Arap diline yiikledigi anlam
ve Miisliimanlarin birlik olmalarinin, 6zellikle de Tirkler ve Araplarn bir arada
olmalarinin gerekliligine olan inanci da gdz oniinde bulunduruldugunda ittihat ve
Terakkici yoneticilere karst fikirlerinin zaman i¢inde degismesi kaginilmaz olmustur.
“Araplarmn Tiirklerden nefret etmelerinin, en zararh kotiiliiklerden biri
oldugunu, bizim Tiirklerle bir olup samimiyetle onlara bagli olmaya en
cok ihtiya¢ duydugumuz donemde bulundugumuzu c¢iinkii hem bizim
hem de onlarin menfaatinin bunda oldugunu acik¢a ifade
ettim...Araplarin Tiirklerle bir olduklarini unutmamalar: ve baskasina
glvenmemeleri gerekmektedir. ’>%
II. Mesrutiyet’in ilanindan kisa bir siire 6nce Resid Riza’nin Araplar ve Turkler
hakkinda el-Menar’da yazdigi bu satirlar aslinda onun bu iki millet arasinda olmasini

hedefledigi iligskinin en net gostergesidir. Bu sebeptendir ki, 1911 yilina gelindiginde,

204 Resid Riza, “Istanbul’a Seyahat”, jttihat-z Osmani’den Arap jsyamna, 5.162.
205 Resid Riza, “Suriye Seyahati 37, [ttihat-1 Osmani’den Arap Isyanina, $.98.

88



Ittihat ve Terakki yonetimini Osmanli haklarini, Ozellikle de Araplar ve Turkleri
birbirine kaynastirmak yerine Turancilik politikalar1 ile birbirlerinden uzaklastirip,
Islam’1 geri plana atmalarindan suclamistir.?%® {lk baslarda nasihat yoluyla bu durumu
iyilestirmeyi deneyen Riza, istedigi tepkileri alamayimnca, Ittihat ve Terakki
Cemiyeti’ne karsi cephe almis, hatta Arap liderlerini de onlara karsi miicadeleye
cagirmis ve onlar, “Tiirk milliyet¢iligini canlandirarak, bu unsura dayali ve Bati
medeniyetine mensup bir toplum ve devlet olusturmak” ile itham etmistir.?%” Bu
sebeptendir ki, 1922 yilinda kalem aldig1 Hilafet eserinde Ittihat ve Terakki Cemiyeti
icin duygularin1 “Bir daha gelirlerse, bu oliim demektir.”?® sozleriyle ifade ettigi
gorulmektedir. Ancak buradaki en 6nemli nokta, Resid Riza’nin karsi durdugu
unsurun, Osmanli Devleti ya da Tirkler degil, immetin igerisinde ayrima yol agmasi
sebebiyle Ittihat ve Terakki Cemiyeti’nin olmasidir.

Resid Riza bu dénemde Ittihat ve Terakki Cemiyeti’ne olan tepkilerini yalnizca
yazilarinda belirtmekle kalmamis, 1912 yilinda Kahire’de Adem-i Merkeziyet
Partisi nin de kurucu iiyeleri arasinda yer alarak siyasi ortamda onlara kars1 bir durus
sergilemistir. Bunun yani sira yar1 gizli Cem 'iy-yet el-Cami‘ el-Arabiyye adinda bir
cemiyeti de baglilik yeminiyle hayata gegirmistir. 2%°

Adem-i Merkeziyet Partisi, Osmanli yonetimin ayrilmak amaci tasimadigi gibi,
Araplarin yerel olarak yonetilmesini ve bu sayede “devletin ihmal ettigi yabanci
istilasina karsi topraklar: savunacak”™ giicli olusturabilmesini savunmaktadir. Hatta
1913 yilinda gergeklesen Paris Arap Konferansi’nda da baskanlik yapan Abdilhamit

Zehravi, partinin bu diisiincesi dile getirilmis ve istenilenin ayrilik ya da kavmiyetgilik

206 Tauber, “Rashid Rida’s Political Attitudes During World War I, The Muslim World, s.113.
27 Resid Riza, el-Menar, XVI, .61, aktaran Karaman, Ger¢ek Islam’da Birlik, s.171.

208 Resid Riza, Hilafet, 5.207.

209 Hourani, Cagdas Arap Diisiincesi, $.332.

89



olmadig1 belirtmistir. Durumu el-Menar’daki yazisinda “Yerinden yonetimi isteyenler,
ancak bu tarz bir yonetimin hem devieti hem de topraklart ecnebi isgalinden
koruyacagina ve kurtaracagina inandiklart igin bunu istiyorlar” sozleriyle agiklayan
Riza, derginin bir baska boliimiimde de “Parti tam olarak Osmanhdir, onun
programinda, Arap milliyet¢iligine ¢agiran veya Tiirk milliyetciliginden nefret ettiren
bir kelime bile yoktur ” diyerek partinin milliyet¢i ya da ayrilik¢r bir amag tasimadigini
bir kez daha vurgulamistir.?1% Ancak 6zellikle Mahmut Sevket Pasa liderligindeki yeni
hiikiimetle Ittihatciler ile parti arasindaki durum giderek kizismaya devam etmis, 1916
yilinda Zehravi hem Adem-i Merkeziyet Partisi’nin hem de Arap Konferansi’nin
temsilcisi olarak Istanbul’a gdriismeye gittikten sonra durumlar daha da karismgtir.
[k baslarda yonetim Zehravi’yi oyalayarak taleplerle ilgilenmemistir. Ancak daha
sonrasinda bazi kaynaklarca aktarildig: tizere, Zehravi, Cemal Pasa tarafindan ortadan
kaldirilmistir. Bu durum ise Resid Riza’nin Ittihatgilara karsi goriisiiniin doniim
noktasini olusturmus ve bu zamana kadar ayrilik ya da kavmiyetcilik séylemlerinde
bulunmazken, bu tarihten itibaren Ittihatgilarm Tiirk milliyet¢i sdylemlerine karsilik
Arap milliyet¢iligini dile getirmeye baslamis; hatta yazilarinda Arap ve Osmanl
medeniyetlerini karsilastirarak “Turan irkinin yakip ytkmanin otesinde medeniyyete
onemli bir katkist bulunmadigi” gibi sOylemlere ulagmistir. Ancak aslinda yine
buradaki sdylemlerinin asil hedefi Osmanli hakimiyeti veya hilafeti degil, rk¢iliga
dayanan sdylem ve politikalariyla Islam iimmetini bolen Ittihat ve Terakkici ydnetimi
olmustur. Bundan dolayidir ki, Mustafa Kemal ve Tiirk ordusu kurtulus miicadelesinde
zafer kazandikg¢a yeniden umutlanmaya baglamis ancak bu umutlari, Mustafa Kemal

hiikiimetinin hilafet politikalar yiiriirliige girdiginde yeniden yikilmistir.?!

210 Resid Riza, el-Menar, XVII, s.389,537, aktaran, Karaman, Ger¢ek Islam da Birlik, s.172.
21 Karaman, Gercek Islam’da Birlik, $.172-173.

90



I. Dinya Savasi sonrast donemde Osmanli Devleti’nin ¢okmesi ve Turkler,
cumhuriyet ilan ederek, devletin yonetiminde halifenin s6z hakki olmayacagini, din ve
devlet iglerinin birbirlerinden ayirildigin1 duyurmuslardir. Yeni Tirk Hukimeti
tarafindan, son Osmanli hanedanlarindan Abdiilmecit Efendi’nin tiim Miisliimanlarin
manevi halifesi ilan edilerek, hilafetin yalnizca bu aileye siirlandirilmasi el-Menar
basta olmak lizere birgok dergi ve gazetede hilafet ve onunla ilgili hiikiimler hakkinda
yazilarin kaleme alinmasina neden olmustur. Ancak aslinda Resid Riza’nin hilafet
hakkindaki yazilarmin kdkeni bundan daha geriye dayanmaktadir. Resid Riza, Islam’1
giiclendirmek ve timmetin birligini yeniden saglamak ideasinin bir pargasi olarak
hilafet ile ilgili de derin arastirmalar yapmis ve zaman zaman bu yazilarini el-
Menar’da da yaymlamistir. Ancak onun hilafet hakkindaki tiim arastirma, fikir ve
Onerilerini igeren eserini bir araya getirmesi ise 1922 yilin1 bulmustur. Henliz Mustafa
Kemal ve hiikiimetinden bu konuda umutlu oldugu zamanlarda kaleme aldig1 eserinde
aslinda Ankara Hiikiimeti’ne hitap etmeyi amaglamis olsa da onun Tiirk hilafeti ve
Islam birligine yonelik hayalleri askida kalmistir.?12

Islam’in yiikselmesi ve iimmetin birliginin saglanmasi adina Riza’min &nerdigi
reformlardan bir tanesi, imam Maverdi’den de aktardig: iizere halifenin Kureysli
olmasinin gerekliligidir. Buna gore Riza, dinin ilk olarak Kureys toplumuna ve diline
geldigini, hatta dinde gegerli baz1 kullarin daha 6nceden Kureyslilerde bulundugunu
ve zaten Hz. Peygamber’in de bu kavimden oldugunu vurgulayarak Kureyslilerin
neden hilafet i¢in en iyisi olduguna dair bir dizi gerek¢e sunmustur. Ayrica hilafetin
neden tek bir soya tahsis edilmemesi ve krallik ya da hanedanlik gibi babadan ogula

gecmemesi gerektigini belirterek, bir noktada Osmanli sultanlarmma da elestiride

212 Ozgiir Kavak, “Resid Riza’nin Hayat1 ve Eserleri”, Resid Riza, Ittihad-1 Osmani’den Arap Isyanina,
s.15.

91



bulunmustur. Tiim bunlarin yani sira Riza, halifenin nasil ve kimlerden secilmesi
gerektigine, Islam’da halifenin gorevlerinden, dinde birligin saglamasina bircok
konuda analizlerini ve tavsiyelerini bu eserinde detaylica ele almigtir.?** Hourani, onun
hilafetin Kureyslilerde olmasi fikrini su sodzlerle 6zetlemis ve onun “Islam ve
Arabizmin i¢sel ozdesligini teyit ettigini” belirtir: “Her hikimdar ve hikimdar ailesi
ortak bir gurur ve ¢ikara sahip olmak zorundadir; fakat sadece Kureys, her zaman
muhakkak Islam in gurur ve ¢ikarlart ile uyum icinde olmustur. Kureys Muhammed ’in
ailesidir ve dolayist ile onlarin serefleri, Islam ki ile ilintilidir; onlarda, baska hi¢bir
ailede olmadig1 halde, dini gayret ve irk gururu, birbirini giiclendirir. *'*

Aslinda Resid Riza’nin Misir’a ilk geldigi zamanki disiincelerinin, gerek
Misir’daki  Ingiliz  sémiirgesinin  varhigindan, gerek Osmanli ydnetiminin
politikalarindan gerekse donemin milliyetgilik iizerine olan tartismalarindan ne denli
etkilenerek, I. Diinya Savasi siirecine gelindiginde ne yone degistigini gézlemlemeye
imkan tantyan en iyi ornek, 1916 yilinda kendisinin de Hac ibadeti i¢in Hicaz’da
oldugu zamanlarda, Mekke Serifi Hiiseyin’in Yeni Arap Hiikiimeti’ni ilan etmesi
Uizerine Mina’da verdigi hutbedir. 22> Bu Daha sonra el-Kible gazetesinde yayinlanan
bu hutbe bircok anlamda Riza’nmn Islam’a, hilafete, Osmanli Devleti’ne, Ittihat ve
Terakki yonetimine ve tiim bu I. Diinya Savasi’nin olusturdugu ortama dair fikirlerini
net bir sekilde 6zetlemektedir.

Riza hutbeye, Kur’an’in Arapga olarak indirildigini belirten ayet (Ra’d, 13/37) ile
giris yaparak hemen ardindan “...bu dinin hiikmii, kendisiyle ibadet edilen kitabiyla

birlikte Arabidir” sdzleriyle Islam’daki “Arap” olgusuna dikkatleri ¢ekerek baslamay1

213 Resid Riza, Hilafet, 5.34-40.

214 Hourani, Cagdas Arap Diisiincesi, $.330. . _

215 Hutbenin tamamu igin bkz. Resid Riza, “Hicaz Seyahati 77, Ittihat-1 Osmani’den Arap Isyanina,
5.229-234.

92



tercih etmistir. Daha sonrasinda Araplarin Islam’a kattiklarina ve Islam’1 nasil
yicelttiklerinin de vurgusunu yapmaktan geri durmamustir. Buradan sonra Arap
birliginin dagilarak hilafetin zayifladigi donemde Osmanli Devleti’nin 6ne ¢ikarak
Islam koruyuculugunu iistenmesinden ve Miisliiman Araplarin bazilarinin kendi
istekleriyle bazilarmin ise zor kullanilarak da olsa Osmanl halifesi altindaki bu Islam
birligine dahil olduklarindan bahsetmistir. Hatta bu noktada, o zamanlardan beri
Mekke emirlerinin bu birligi desteleyenlerin, “Devlet otoritesini ve hakimiyetini kabul
edenlerin” arasinda onde gelenler oldugunu ¢iinkii onlarin “Miisliiman birliginin
saglanmasini” ve “Islam seriatimn niifuzunun yiicelmesini” umut ettiklerini
belirtmistir. 26 Buraya kadar Riza’nin konusmasinda Araplar’n yaptiklar1 her seyi hep
“Islam’1n iyiligi” adma yaptigina ve aslinda islam igin de “en iyiyi de hep Araplarin
yaptigina” dair hisler hdkim gelmektedir. Ancak konusmasmin bu kismindan sonra
Riza “bu devlete yaklasik ii¢ yiiz yil siiren bir zafiyet, bir zayiflik ariz oldu” diyerek,
Osmanli Devleti’nde Kavali Mehmet Ali Pasa’nin sahneye ¢ikisindan baslayarak,
Tanzimat siireci, II. Abdiilhamit’in politikalari, mesrutiyet donemleri ve ozellikle
Ittihat ve Terakki’nin hatali politikalar1 {izerine detayl bir hatirlatma yapmstir. Hatta
Ittihat ve Terakki ydnetimine “Deviet’in zaafa diistiigii devirden beridir ugradig
tahribat ve ifsat, Ittihat¢ilarin basa gelmesiyle ugradigindan kat kat diisiiktiir ... Birkag
yil iginde Devlet’in yarisini kaybettiler. Devlet’i kag¢ yiizyildir olmadigr kadar borca
soktular. Sonra millete kastettiler ve Devlet’i fakirlestirdikleri gibi milleti de
fakirlestirdiler.” sucglamalarmi yoneltmistir. Riza tiim bunlar1 sdyleyerek aslinda
kendince “devletin ucurumun esiginde oldugunun”’ mesajini Islam toplumuna vermis

ve Serif Hiiseyin’in bu sekilde bir adimla éne cikarak aslinda Hicaz’i ve Islam

216 Resid Riza, “Hicaz Seyahati 77, lttihat-1 Osmani’den Arap Isyanina, $.229-230.

93



toplumunu korumaya calistigin1 iddia etmistir. Hatta bu iddiasin1 biraz daha ileri
tasiyarak “Eger bizzat Devlet’i de tehlikeden kurtarmaya giicii yetse, kuskusuz bunu
da yapard:.” Sozleriyle Serif Hiiseyin’e olan giivenini ilan etmis ve onu yiiceltmistir.
Ona gbre “Eger bu istiklal ilan edilmis olmasaydi Osmanli Devleti’nin diismesiyle
birlikte, hem Allah’in haremi ve hem de Resuliiniin haremi galip devletlerin eline
ganimet olarak gececekti.” %'

Riza’nin bu konusmasindan da anlasilacagi iizere aslinda Serif Hiiseyin, onun Islam
birligi ve Araplar icin yeniden giiclenebilmeye dair, ozellikle ittihat Terakki
yonetiminin kararttigi umutlarii yeniden filizlendirmistir. Ancak maalesef ki, bu
umutlar1 Serif Hiiseyin’in kendi kendisini halife ilan etmis olmasi ve Ingilizlerle olan
is birliginin agiga ¢ikmasi ile yeniden kararmis; Riza’nin da Serif Hiiseyin’e bakist
ayni hizda tersine donmiis; Serif Hiiseyin’i “seyfamin halifesi” ilan ederken, 1923
yilinda el-Menar’da yazdig1 yazisinda Hiiseyin’in hilafetini “ilim, ictihad, istiklal, ehl-
i hal ve’l-akdin beyati gibi temel niteliklerden yoksun” olarak tasvir etmistir. 28

Resid Riza, hayatiin buradan sonraki sathasinda Serif Hiiseyin’e cephe almis olan
Suud ailesi ile yakinlik kurmustur. Necid Sultan1 Abdiilaziz bin Suud’un “Islam
Ummetine ve Arap milletine hizmet” etmesinden ve Hicaz bdlgesinde Arap hakimiyeti
kurmus olmasindan dolayr mutluluk duyarken, kendisine olan yakinlig1 ve baglilig
1935 yilindaki vefatina kadar devam etmistir.?'?

Gergekten de detaylica incelendiginde Resid Riza’nin “Arapg¢iligmin” aslinda
Islam’1 i¢inde bulundugu durumdan kurtarmak ve yiiceltmek amaciyla yiiriitiilen bir

politika oldugu goriilecektir. Aslinda Riza’nin yazilarinda Arap milliyetgiligi de basta

27 Resid Riza, “Hicaz Seyahati 77, Ittihat-1 Osmani’den Arap Isyanina, $.230-234.

218 Resid Riza, el-Menar, XXIV/8, 5.593-618, Ozgiir Kavak, “Resid Riza’nin Hayati ve Eserleri”, Resid
Riza, Ittihad-1 Osmani’den Arap Isyanina, $.12.

219 Ozgiir Kavak, “Resid Riza’nin Hayat1 ve Eserleri”, Resid Riza, Ittihad-1 Osmani’den Arap Isyanina,
s.13.

94



olmak Uzere higbir etnik milliyetgilik ideolojik olarak savunulmamistir. Hatta Onun
diinyasinda vatana baglilik ancak Islam toplumuna fayda sagladigi siirece kabul
gdrmiistiir. Zira Riza milliyetciligi Islam {immetine zarar vermek adma “Bat kaynakli
bir saldir1” kabul etmis ve hatta “yalnizca Miisliimanlar arasinda ihtilafin yeni bir
kaynag degil, ayni zamanda dinden donmeye esdeger” nitelendirmistir.??° Lakin |.
Diinya Savasi dénemine gelindiginde, Islam’1 ve ézellikle Miisliiman Araplar
sOomiirge gii¢lerinden korumak amaciyla sdylemlerinde degisiklikler bas gostermis;
gerek oncesinde Ittihat ve Terakkicilerin tutumu gerekse Mustafa Kemal ve Ankara
Hiikiimeti’nin politikalari Tiirklerle Araplari kapsayan Islam birligine dair hayallerinin
gerceklesmeyecegini diisiindlirmeye basladiginda, Riza’nin fikirleri de bagimsiz bir

Arap Devleti fikrine yonelmek durumunda kalmistir.

20 Davisa, Arap Milliyetciligi Zaferden Umutsuzluga, $.20.
95






BOLUM V

SONUC

Misir’da 19. yilizyilin ilk yarisinda, once reformist Vali Kavalali Mehmet Ali
Pasa’nin politikalar1 ardindan da hidivligin ilan1 ile modern Misir’in temelleri
atilmistir. Ancak Hidiv Ismail Pasa donemindeki dis bor¢lanmanmn da etkisiyle
Misir’da Ingilizler basta olmak iizere sémiirgeci devletlerin varligmin giderek artmasi
ozellikle Misirli Araplar arasinda bazi tepkilerin olugsmasina yol a¢mustir. Bu
dogrultuda, 1882 yilinda Urabi Pasa liderliginde baslayan isyan Ingilizlere Misir’a
miidahale firsati vermis; bu tarihten itibaren Misir’da uzun yillar siirecek Ingiliz
hakimiyeti baslamistir.

1914 yilina kadar Misir’da Osmanli Devleti’nin varligi kagit iizerinde devam etse
de Kavalalt Mehmet Ali Pasa’nin valiliginden itibaren Osmanli Devleti buradaki s6z
hakkimni giderek kaybetmistir. 1882 yili itibariyle Misir’da kurulan bu ikili yonetim
diizeni, Ingilizlerin de destegi ile, Osmanli Devleti’ne muhalif seslerin barmabilecegi
Ozgiir bir basmn ortaminin olusmasina katki saglamistir. Bu 0Ozgiirlik ortamu,
Ingilizlerin Misir’daki varligin tehlikeye atabilecek sdylemler igin gecerli olmasa da
Ingilizlerin Misir’daki somiirgeci ve kontrolcii politikalar1 dzellikle 20. yiizyil
baslarinda somiirge karsitligt ve Misir basta olmak tizere cesitli milliyetci fikirlerin
yikselmesine yol agmistir. Ancak bu donemde Misir’da ortaya ¢ikan bu fikirler
incelendiginde bunlarin biiylik bir kisminin aslinda etnisite bilincine dayanan bir
milliyetcilik degil de somiirge karsithigmin besledigi bagimsizlik arzulari oldugu
goriilmektedir. Bu noktada caligmamiz sirasinda 20. yiizyilin ilk zamanlarinda
Misir’da ayriliker fikirlerin cogunun Ingiliz sémiirgesinden kurtulmay1 hedef aldig,

Osmanli Devleti’'nden ayrilmay1 talep edenlerin ise azinlikta kaldigi fark edilmis,

97



ancak her iki durumda da c¢ogunlukla asil motivasyonun Arap etnik bilincine
dayanmadig1 fark edilmistir. Lakin aynisini bu ¢alismanin kapsami disinda olan Suriye
bolgesindeki 0Ozellikle gayrimiislim Araplar i¢in sdylemek kesinlikle dogru
olmayacaktir.

19. ylizyiin sonunda Misir’in olusturdugu bu ortam Cemaleddin Afgani,
Muhammed Abduh ve 6zellikle Resid Riza basta olmak iizere Islam’da siyasi birlik ve
reformlar1 savunan Islami modernistlerin de burada faaliyetlerini yiiriitmelerine olanak
saglamigtir. Bu noktada her birinin Misir’daki diisiince diinyasini etkileyecek fikirler
ortaya koyarken, ayni zamanda Misir’in siyasi ortammdan ve donemin genel
konjonktirtnden oldukca etkilendikleri de gortlmektedir.

Afgani, Abduh ve Resid Riza’nin en temel amaci gergek Islam’a geri donerek,
Islam {immetini yeniden giiclendirmek olmustur. Bu noktada, Islam’1 yozlasmis
Ozelliklerinden armdirmak ve ilk giinkii saf temiz haline dondiirebilmenin yaninda,
Islam’in siyasi birligini olusturmak ve Islam {immetinin uyanarak, yeniden
giiclenmesini saglamak adina Islam’da kapsaml1 reform onerileri ortaya atmislardir.
[k planda bakildiginda Araplar igin siyasal egemenlik ya da Arap bagimsizligi onlarin
oncelikli hedefleri arasinda bulunmadig1 sdylenebilir. Her biri aslinda etnisiteye dayali
ayrimlart immetin birligi ic¢in tehlike kabul etmistir. Onlar daha c¢ok iimmetin,
Hristiyan somiirgeci devletlerden kurtularak Islam medeniyetinin birlik olup egitim ile
yeniden giiclenebilmesini hedeflemislerdir.

Fakat, ozellikle Resid Riza’nin Islam’in medeniyetinin giiglenmesi ve iimmetin
birliginin yeniden saglanmasi i¢in Araplarin uyanisinin gerekliligine dair soylemleri,
siiphesiz Arap toplumunda etnik bilinci uyandirmistir. Ayrica, Riza’nin Islam’mn
dilinin Arapca olmasi {izerinden Arapcaya yiikledigi anlam ve ayn1 donemlerde Ittihat

ve Terakki Cemiyeti’nin, bazi kesimlerce ‘Tiirklestirme’ olarak yorumlanan

98



merkezilesme ¢alismalar1 kapsaminda Tiirk¢e’ nin 6ne ¢ikarilmasi, Arap toplumda dile
bagl bir kimlik algisinin olugmasina da destek vermistir.

Resid Riza’nin bagimsiz Arap devleti fikri, Osmanli karsithgmdan, Tirk
karsithigindan ya da Arap milliyetciliginden degil; somiirge karsithg: ve Ittihat ve
Terakki Cemiyeti’'ne olan muhalefetinden ortaya ¢ikmis goziikmektedir. Tipki
Misir’da “Misir Misirlilarindir” sozleriyle baglayan Misir’da baslayan milliyetgilik
gibi, Riza’nin da bagimsizlik fikirleri dzellikle Ingilizler basta olmak iizere Batili
sOmiirgeci devletlerin bolgede yiiriittiikkleri politikalardan beslenmistir. Aragtirmamiz
sonucunda goriildiigii iizere, Resid Riza’nin her zaman icin asil kaygis1 Islam’t
korumak, {immeti bir araya getirmek ve Islam medeniyetini yiikseltmek olsa da
fikirleri Arap milliyetciligi i¢in bir destek noktas1 olmustur. Onun 6ne siirdiigii fikirler
ve verdigi tavsiyeler de dolayisiyla Islam’mn cikarlarmi korumak amaci tagimistir.
Miisliiman toplumun, Bat1 medeniyeti karsisinda geri kalmasmni Islam icin tehlike
gordiigii gibi, gii¢lii bir Osmanli Devleti’nin de Islam’in korunmasi igin elzem
olduguna inanmistir. Ancak, I. Diinya Savas1 siirecinde Osmanli Devleti’nin hayatta
kalabilecegine, kalsa da Arap toplumunu somiirgeci devletlerden koruyabilecegine
dair umutlar1 azaldik¢a bagimsiz bir Arap devleti fikrine yonelmistir. Yani fikir
hayatinmn ilk zamanlarinda, Islam’in yiikselisi i¢in ortaya attigi Arap uyams: fikri,
hayatiin son zamanlarinda yerini Islam’in uyanis1 icin Arap ulusunun yiikselisi
fikrine brrakmugtir. Ozellikle bu konuda Hicaz yarimadasinda Osmanli’ya kars1 ortaya
cikan Vehhabilik’ten de 6ze doniis gibi destek aldigi da gbz ardi edilmemelidir. Bu
noktada, Suud Devleti’nin kurulus ilkeleri ve selefe doniise yonelik yapilan vurgu
Resid Riza’nin fikir diinyasinin ingasinda ona ilham olmustur.

Ayrica calismamizin ikinci bdliimiinde bahsettigimiz millet ve milliyetcilik

hakkindaki teoriler ¢ercevesinde Resid Riza’nmin Arap ulusuna dair soylemlerini

99



inceledigimizde, aslinda onun fikirlerinin bu tanimlarin i¢ine tam olarak sigmadigin
gorurdz. Resid Riza’nin Arap ulusuna ve iimmet birligine yonelik cagrilarinin
gayrimiislim Araplar1 ne kadar kapsadigi ya da Musliman olan diger halklar1 digarida
birakmadig1 goz Oniiniinde bulunduruldugunda, ilk¢i, modernist ve etno-sembolcii
kuramlarin tanimlamalarinin disarida bir birliktelik 6ne stirdiigii fark edilmektedir. Her
ne kadar Misir’da inceledigimiz donemde yiikselise gecen “Misur Misirllarindir”
fikirleri, Malesevic’in 6ne siirdiigii topraga bagli milliyetgilik tanimlamalar1 ile uyum
gosterse de, bu fikirler Resid Riza’da pek de kabul gormemis; O’nun en biiyiik hedefi
her zaman igin Islam immetini yeniden bir araya getirerek, eski giiciine ulagtirmak ve
sOmiirgeci bat1 toplumlariin tehlikesinden korumak olmustur. Bu sebeple Resid
Riza’nin Arap ulusuna dair sdylemlerinin bir Arap milliyet¢iligi ¢agrisi oldugunu iddia

etmek pek de dogru olmayacaktir.

100



KAYNAKCA

Aharoni, Reuven. 2007. The Pasha’s Bedouin: Tribes and State in Egypt of Mehmet
Ali, 1805-1848. Londra: Routledge.

Akinci, Abdulvahap. 2012. “Modern Ulus Devletlerin Dogusu”, Dumlupinar
Universitesi Sosyal Bilimler Dergisi, S.34 s.61-70.

Altundag, Sinasi. 1945. Kavalal Mehmet Ali Pasa Isyani, Misir Meselesi, 1831-
1871. Ankara: Tiirk Tarih Kurumu Basimevi.

Anderson, Benedict. 1995. Hayali Cemaatler; Milliyetciligin Kokenleri ve Yayilmast,
Ceviren Iskender Savasir. Istanbul: Metis Yayinlar.

Antonius, George. 1939. The Arab Awakening, The Story of the Arab National
Movement. New York: J. B. Lippincott Company.

Balibar, Etienne, Immanuel Wallerstein. 1993. Irk, Ulus, Sinif. Istanbul: Metis
Yayinlar.

Bilgenoglu Ali, 2006. II. Megrutiyet Donemi Arap Milliyet¢i Cemiyetler ve
Faaliyetleri, Dokuz Eylil Universitesi Sosyal Bilimler Enstitisu Tarih Anabilim
Dali, Yayinlanmig YUksek Lisans Tezi.

Bowen, John Eliot. 1886. “The Conflict of East and West in Egypt 11, Political
Science Quarterly, Cilt 1, Say1 3. Eyliil. S.449-490.

Cole, Juan R. I. 1999. Colonialism and Revolution in the Middle East: Social and
Cultural Origins of Egypt’s Urabi Movement. Kahire: The American University in
Cairo Press.

Davisa, Adid. 2004. Arap Milliyetciligi Zaferden Umutsuzluga. Istanbul: Literatiir
Yayincilik.

Dawn, C. Ernest. 1998. Osmanliciliktan Arap¢iliga. Istanbul: Yonelis Yayinlari.
Dogan, Meltem. 2006. I1. Abdiilhamit Donemi Arap Milliyet¢iligi, Hacettepe
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, Tarih Anabilim Dal1 Yiiksek Lisans Tezi,

Ankara

Duri, Abd al-'Aziz. 2012. The Historical Formation of the Arab Nation. New York:
Routledge.

Erko¢ Murat. 2019. Osmanli Devleti’'nden Ayrilma Siirecinde Misir’da Arap

Milliyetciligi, Gaziantep Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Tarih Anabilim Dall,
Yaymlanmig Yiksek Lisans Tezi.

101



Fahmy, Khaled. 2010. Pasa 'nin Adamlari: Kavalali Mehmed Ali Pasa, Ordu ve
Modern Misir. Ceviren Deniz Zarakolu. Istanbul: Bilgi Universitesi Yayinlari.

Fischer, Michael. 2007. “Cultur and Cultural Analysis as Experimental Systems,”,
Cultural Antropolgy, Vol. 22, Sayi:1. s. 1-64.

Geertz, Clifford. 1994. “Primordial and Civic Ties”, Nationalism, Ed. John
Hutchinson ve Anthony D. Smith, Oxford: Oxford University Press. s.29-34.

Gellner,ﬂ Ernest. 1992. UIusJar ve Ulusculuk. Ceviren Biisra Ersanli Behar ve Giinay
Goksii Ozdogan. Istanbul: Insan Yaymlart.

Guibernau, Montserrat, John Hutchinson. 2004. “History and National Destiny”,
Nations and Nationalism, ASEN, S.10 (1/2) s.1-8.

Guibernau, Montserrat. 1997. Milliyetcilikler. Istanbul: Sarmal Yayinlar:.

Haddad, Mahmoud. 1994. “The Rise of Arab Nationalism Reconsidered”,
International Journal of Middle East Studies, Cambridge: Cambridge University
Press, Vol. 26, No.2 Mayis. S.201-222.

Heyworth-Dunne, J. 1938. History of Education in Modern Egypt. Londra:
Luzac&Co.

Hobsbawm, Eric J. 1995. 1780 den Giiniimiize Milletler ve Milliyetcilik. Ceviren
Osman Akinhay. Istanbul: Ayrint1 Yaymnlari.

Hobsbawm, Eric J. 1998. Devrim Cagi, 1789-1848. Ceviren Bahadir Sina Sener.
Ankara: Dost Kitapevi Yayinlari.

Hourani, Albert. 2014. Cagdas Arap Diisiincesi. Istanbul: Insan Yayinlar1.

Hourani, Albert. 1981. The Emerge of The Modern Middle East. California:
University of California Press.

Hourani, Albert. 1995. “Osmanli Reformu ve Esraf Politikalar1”, Derleyen William
R. Polk ve Richard L. Chambers, Ortadogu’da Modernlesme, Istanbul: insan
Yayinlar1. s.61-101.

Hunter, Archie. 2007. Power and Passion in Egypt: A Life of Sir Eldon Gorst, 1861-
1911. Londra: Tauris.

Hunter, F. Robert. 2000. “State-Society Relations in Nineteenth-Century Egypt: The
Years of Transition”, Middle Easter Studies, Cilt 36, Say1:3, Haziran, s.145-159.

Hurewitz, J. C. 1975. The Middle East and North Africa in World Politics:
Documentry Recorded. New Haven: Yale University Press.

Issawi, Charles. 1954. Egypt at Mid-Centruy: An Economic Survey. Oxford: Oxford
University Press.
102



Issawi, Charles. 1963. Egypt in Revolution, An Economic Analysis. Oxford: Oxford
University Press.

Iscan, Mehmet Zeki. 1998. Muhammed Abduh 'un Dini ve Siyasi Gériisleri. Istanbul:
Dergah Yaynlari.

Karal, Enver Ziya. 1983. Osmanli Tarihi, Cilt VIII: Birinci Mesrutiyet ve Istihbarat
Devirleri, 1876-1907. Ankara: Tiirk Tarih Kurumu Basimevi.

Kayali, Hasan. 2018. Jon Tiirkler ve Araplar Osmanlicilik, Erken Arap Milliyet¢iligi
ve Islamcilik 1908-1918. Ceviren Tiirkan Yoney. Istanbul: Tiirkiye Is Bankasi Kiiltiir
Yayinlari.

Keddie, Nikkie. 1997. Cemaleddin Afgani. istanbul: Bedir Yaymevi.

Kiregci, Mehmet Akif. 2012. Baslangicindan Giiniimiize Arap Milliyet¢iligi. Ankara:
Grafiker Yayinlari.

Kursun, Zekeriya. 2022. Osmanli Araplar: Hilafet-Siyaset-Milliyet 1798-1918.
Istanbul: Vakifbank Kiiltiir Yayinlar1.

Malesevic, Sinisa. 2019. Grounded Nationalism. London: Cambridge University
Press.

Mardin, Serif. 2015. Jon Turklerin Siyasi Fikirleri 1895-1908. Istanbul: Iletisim
Yayinlar.

Marsot, Afaf Lutfi al-Sayyid. 1969. Egypt and Cromer: A Study in Anglo-Egyptian
Relations. New York: Praefer.

Marsot, Afaf Lutfi al-Sayyid. 2010. Misur Tarihi: Araplarin Fethinden Bugiine.
Ceviren Giil Cagali Giiven. Istanbul: Tarih Vakfi Yurt Yaymlar1.

Okutan, Cagatay. 2001. “Arap Milliyetciligi”, Ankara Universitesi SBF Dergisi, S.
56-2, 5.157-170.

Owen, Roger. 1993. “Egypt and Europe: From French Expedition to British
Occupation”, The Modern Middle East. Tauris: Londra. s.111-124.

Ozkirimli, Umut. 2008. Milliyetcilik Kuramlari; Elestirel Bir Bakis. Ankara: Dogu
Bat1 Yaymlart.

C:)Zkog, C")zge. 2015. Misir’in Uzun 19. Yiizyil, Modernlesme, Merkezilesme ve
Ozerklik. Istanbul: Ayrint1 Yaynlari.

Reid, Donald M. 2008. “The Urabi Revolution and British Conquest, 1879-1882”

Cambridge History of Egypt, Vol 2: Modern Egypt, From 1517 to the End of The
Twentieth Centruy, Cambridge: Cambridge University Press. s. 217-138.

103



Riza, Resid. 2020. Hilafet En buyik Onderlik. Ceviren Mehmet Celen. Istanbul:
Mana Yayinlari.

Riza, Resid. 2015. Gergek Islam da Birlik. Ceviren Hayrettin Karaman. Istanbul: iz
Yayincilik.

Riza, Resid. 2007. Ittihad-: Osmani’'den Arap Isyamina. Ceviren Ozgir Kavak.
Istanbul: Klasik Yaynlari.

Robinson, Arthur E. 1925. “The Conquest of the Sudan by the Wali of Egypt,
Muhammed Ali Pasha,1820-1824”, The Journal of Royal African Studies, Cilt 25,
Say1:97, (Ekim) s.47-58

Sinoué, Gilbert. 2004. Kavalali Mehmet Ali Pasa: Son Firavun. Ceviren Ali Cevat
Akkoyunlu. Istanbul: Dogan Kitap.

Smith, Anthony D. 2007. Milli Kimlik. Ceviren Bahadir Sina Sener. Istanbul: letisim
Yayinlari.

Smith, Anthony D. 2002. Kiiresellesme Caginda Milliyet¢ilik. Ceviren Derya
Komiircii. Istanbul: Everest Yayinlar.

Smith, Anthony D. 2002. Uluslarin Etnik Kékeni. Ceviren Sonay Bayramoglu ve
Hiilya Kendir. Ankara: Dost Kitabevi Yaymlari.

Smith, Anthony D. 2000. “Thesis of Nationalism: Alternative Models of Nation

Formation”, Asian Nationalism, Ed. Michael Leifer, London: GBR: Routledge. s.1-
20.

Soy, Bayram. 2004. “Arap Milliyetgiligi: Ortaya Cikisindan 1918’e Kadar”, bilig,
S:20. (Yaz). s.173-202

Tauber, Eliezer. 2021.“Rashid Rida, Jews, and Zionism”. The Journal of the Middle
East and Africa. 12/4 s.405-424.

Tauber, Eliezer. “1994. Three Approaches, One Idea: Religion and State in the
Thought of 'Abd al-Rahman al- Kawakibi, Najib 'Azuri and Rashid Rida”. British
Journal of Middle Eastern Studies Taylor&Francis. 12/2 s.190-198.

Tauber, Eliezer. 2006. “Egyptian Secret Societies, 1911”. Middle Eastern Studies
Taylor&Francis. 42/4 (Haziran). s.603-623.

Tauber, Eliezer. 1995. “Rashid Rida’s Political Attitudes During World War 17, The
Muslim World, Vol.LXXXV No:1-2, (Ocak-Nisan) s.107-121.

Tibi, Bessam. 1998. Arap Milliyezciligi. Istanbul: Y6nelis Yaymlari.

Toledano, Ehud R. 1998. “Social and Economic Change in the ‘Long Nineteenth
Century’”, Derleyen, M. W. Dally. The Cambridge History of Egypt, Vol 2: Modern

104



Egypt, From 1517 to the End of The Twentieth Centruy. Cambridge: Cambridge
University Press. s. 252-284.

Turkmen, Hamza (Editor). 1994. Menar Tefsiri Konu Bashklar: Fihristi. Istanbul:
Ekin Yayinlari.

Vatikiotis, P. J. 1969. The Modern History of Egypt. Londra: Wiedenfield and
Nicolson.

Zeine, Zeine N. 2020. Tlrk Arap liskileri ve Arap Milliyetciginin Dogusu. Ceviren
Emrah Akbas. Istanbul: Ark Kitaplari.

105



	ÖZ
	ABSTRACT
	TEŞEKKÜR SAYFASI
	İÇİNDEKİLER
	İNTİHAL SAYFASI iii
	ÖZ iv
	ABSTRACT v
	TEŞEKKÜR SAYFASI vi
	İÇİNDEKİLER vii
	BÖLÜM I 1
	GİRİŞ 1
	BÖLÜM II 13
	ARAP MİLLİYETÇİLİĞİNİN DOĞUŞUNA YÖNELİK TEORİLER 13
	BÖLÜM III 37
	MISIR’DA MODERNLEŞME VE MİLLİYETÇİLİK 37
	BÖLÜM IV 67
	İSLAMİ MODERNİZM, REŞİD RIZA VE ARAP MİLLİYETÇİLİĞİ 67
	BÖLÜM V 97
	SONUÇ 97
	KAYNAKÇA 101

	BÖLÜM I
	GİRİŞ
	1.1. Kaynaklar
	1.2. Metodoloji

	BÖLÜM II
	ARAP MİLLİYETÇİLİĞİNİN DOĞUŞUNA YÖNELİK TEORİLER
	BÖLÜM III
	MISIR’DA MODERNLEŞME VE MİLLİYETÇİLİK
	3.1. Mısır’da Kavalalı Mehmet Ali Paşa Dönemi
	3.1.a. Askeri Reformlar
	3.1.b. Ekonomik Reformlar
	3.1.c. Bürokratik Reformlar
	3.1.d. Eğitim Alanında Yapılan Reformlar

	3.2. Kavalalı Mehmet Ali Paşa’dan İngiliz Yönetimine Mısır
	3.3. Mısır’da Osmanlı ve İngiliz Ortak Yönetimi (1882-1914)

	BÖLÜM IV
	İSLAMİ MODERNİZM, REŞİD RIZA VE ARAP MİLLİYETÇİLİĞİ
	4.1. Reşid Rıza ve İslami Modernizim

	BÖLÜM V
	SONUÇ
	KAYNAKÇA

