
  

 

MISIR’DA ARAP MİLLİYETÇİ FİKİRLERİN OLUŞUMUNDA,  

İSLAMİ MODERNİZM VE REŞİD RIZA 

 

 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  

 

TOBB EKONOMİ VE TEKNOLOJİ ÜNİVERSİTESİ  

 

 

AZRA TOKER 

 

 

TARİH 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ  

 

 

 

 

NİSAN 2023 



  

Bu Yüksek Lisans Tezinin Yüksek Lisans derecesi için gereken tüm koşulları yerine 

getirdiğini onaylarım. 

 

 

 

 ______________________ 

Prof. Dr. Serdar SAYAN  

Sosyal Bilimler Enstitüsü  

Müdürü  

 

 

 

Bu çalışmayı okuduğumu ve çalışmanın kapsam ve içerik olarak Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Tarih Ana Bilim Dalı’nda bir Yüksek Lisans Tezi olabilecek yeterlilikte 

olduğuna kanaat getirdiğimi onaylıyorum. 

 

Yüksek Lisans Tezi Danışmanı 

Prof. Dr. Hilmi DEMİR    ______________________  

(TOBB ETÜ, Tarih)  

 

Yüksek Lisans Tezi Üyeleri 

 

Prof. Dr. Evgenia KERMELİ ÜNAL   ______________________  

(Hacettepe Üniversitesi, Tarih)  

 

Doç. Dr. Burak Bilgehan ÖZPEK  ______________________ 

(TOBB ETÜ, Siyaset Bilimi ve Uluslararası İlişkiler)



iii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tez içindeki bütün bilgilerin etik davranış ve akademik kurallar çerçevesinde elde 

edilerek sunulduğunu, ayrıca tez yazım kurallarına uygun olarak hazırlanan bu 

çalışmada her türlü kaynağa eksiksiz atıf yapıldığını bildiririm. 

 

 

 

 ______________________ 

 

Azra TOKER 

 

 



  iv 

 

ÖZ 

MISIR’DA ARAP MİLLİYETÇİ FİKİRLERİN OLUŞUMUNDA,  

İSLAMİ MODERNİZM VE REŞİD RIZA 

 

Azra TOKER 

Yüksek Lisans, Tarih 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Hilmi DEMİR 

 

Arap milliyetçiliğinin nerede nasıl başladığına yönelik tartışmalar henüz bir sonuca 

ulaşmamış gözükmektedir.  Ayrıca 19. yüzyılın sonlarında Müslüman Araplar 

arasında milliyetçi fikirlerin oluşumunda İslami modernistlerin söylemlerinin 

etkilerinin de çok fazla çalışılmadığını söyleyebiliriz. İslami modernistler hakkında 

yapılan çalışmalar onların daha çok teolojik görüşlerine, İslam hukuku (fıkh) 

alanındaki reformlarına yer vermekte olup onların siyasi ve milliyetçi fikirlerle olan 

ilişkileri üzerinde pek durulmamıştır. Bu sebeple, elinizdeki bu çalışma aradaki 

bağlantıyı analiz etmek adına Mısır’da 19. yüzyıl itibariyle oluşan ortama ve İslami 

modernistlerin fikirlerinin oluşumuyla ilişkisine odaklanmıştır. Bununla birlikte 

İslami modernistlerin fikirlerinin 20. yüzyılın başlarında Müslüman Araplar arasında 

etnik bilincin ve milliyetçi fikirlerin oluşumuna nasıl etki ettiği konusu da bu bağlama 

yerleştirilecektir. Bu doğrultuda çalışmamızda İslami modernizmin güçlü 

savunucusu Reşid Rıza’nın, İslam reformu, İslam birliği, sömürgecilik, Osmanlı 

yönetimi, hilafet, Araplar ve milliyetçilik üzerine olan söylemleri incelemeye 

alınmıştır. Mısır’daki ortamın ve dönemin genel konjonktürünün Reşid Rıza’nın 

fikirlerinin oluşumunda oynadığı rolü incelemek adına çalışmamızda kültürel analiz 

yöntemi tercih edilmiş olup; ilk önce Kavalalı Mehmet Ali Paşa dönemiyle başlayan 

Mısır modernleşmesinden, I. Dünya Savaşı’na kadar Mısır’daki İngiliz idaresi 

incelenmiş, ardından İslami modernizm ve Reşid Rıza’nın fikirleri ele alınmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Mısır, Arap Milliyetçiliği, İslami Modernizm, Reşid Rıza  



  v 

 

ABSTRACT 

ISLAMIC MODERNISM AND RESHID RIZA IN THE FORMATION OF ARAB 

NATIONALIST IDEAS IN EGYPT 

 

Azra TOKER 

Master of Arts, Historry 

Supervisior: Prof. Hilmi DEMİR 

 

Discussions on where and how Arab nationalism started seems to have not reached a 

conclusion yet. Also, we can say that the effects of the discourses of Islamic 

modernists on the formation of nationalist ideas among Muslim Arabs at the end of 

the 19th century were not studied much. In addition, studies on Islamic modernists 

mostly focus on their theological views and reforms in the field of Islamic law (fiqh), 

and their relations with political and nationalist ideas have not been emphasized 

much. For this reason, this study focuses on the environment in Egypt as of the 19th 

century and its relationship with the formation of Islamic modernists' ideas in order 

to analyze the link. However, the issue of how the ideas of Islamic modernists 

influenced the formation of ethnic consciousness and nationalist ideas among Muslim 

Arabs in the early 20th century will also be placed in this context. At this point, in 

our study, the discourses of Reşid Rıza, a strong defender of Islamic modernism, on 

Islamic reform, Islamic unity, colonialism, Ottoman rule, caliphate, Arabs and 

nationalism were examined. In order to examine the role played by the environment 

in Egypt and the general conjuncture of the period in the formation of Reşid Rıza's 

ideas, the method of cultural analysis was preferred in our study and firstly, the 

modernization of Egypt, which started with the period of Kavalalı Mehmet Ali Pasha, 

to the British administration in Egypt until the World War I was discussed and then, 

Islamic modernism and the ideas of Reşid Rıza were discussed. 

  

Key Words: Egypt, Arab Nationalism, Islamic Modernizm, Reşid Rıza 



  vi 

 

TEŞEKKÜR SAYFASI 

Saygıdeğer Danışmanım Prof. Dr. Hilmi DEMİR Hocama, Yüksek lisans tez 

çalışmam boyunca verdiği rehberlik, destek ve değerli önerileri için sonsuz 

teşekkürlerimi sunarım. Ayrıca, her zaman yanımda olduğunuz için teşekkür ederim. 

Ayrıca, tüm eğitim hayatım boyunca kapısını her daim açık tutan ve yol gösteren 

Bölüm Başkanımız Yrd. Doç. Dr. Yavuz ÖZGÜLDÜR Hocama teşekkürlerimi 

iletmek istiyorum. Sizin önderliğinizde aldığım eğitim, bu çalışmanın temel taşlarını 

oluşturdu. Sizin cesaretlendiren sözleriniz ve desteğiniz olmadan bu başarıya 

ulaşmak mümkün olmazdı.  

 Saygıdeğer, jüri üyelerimiz Prof. Dr. Evgenia KERMELİ ÜNAL ve Doç. Dr. 

Burak Bilgehan ÖZPEK Hocalarımıza da değerli katkıları için teşekkürlerimi 

sunmak istiyorum. Onların eleştirileri tezimizin kalitesini artırmak adına önemli birer 

yol gösterici oldu.  

Ayrıca bu süreçte hem manevi olarak yanımda olan hem de ellerinden geldiğince 

bana destek olan arkadaşlarım, Feyza YÜKEN, Okan HORZUM ve lisans 

hayatımdan beri beraber çalıştığım çalışma arkadaşım Bülent ENDÜRLÜK’e 

teşekkür etmek istiyorum.  

En önemlisi, her zaman yanımda olan, her kararımda bana inanan ve her adımda 

desteğini asla esirgemeyen sevgili ebeveynlerim Gülçin ve Levent 

KURTARANER’e ve bu süreçte sevgisi ve sabrıyla bana destek olan kardeşim Baha 

KURTARANER’e en içten teşekkürlerimi sunuyorum. Sizlerin sonsuz sevgi ve 

destekleri, benim için her şeyin ötesindedir. Bana olan sevginiz, inancınız ve 

desteğiniz için hayatım boyunca sizlere minnettar olacağım. 

Son olarak, bu zorlu yolda umudu kaybettiğim zamanlarda karşıma çıkan ve 

yolumu kaybettiğim zamanlarda bana ışık olan ve bu yola neden çıktığımı bana her 

daim anımsatan sevgili eşim Burak TOKER’e teşekkür etmek istiyorum. Senin 

sevgin, sabrın ve inancın olmasaydı, bu çalışmayı tamamlamak için gereken gücü 

kendimde bulmak çok daha zor olurdu. Bana inandığın ve zor zamanlarda ışığım 

olduğun için sana minnettarım. 

Tüm destekleriniz, katkılarınız ve sevginiz için hepinize bir kez daha teşekkür 

ederim. Sizin varlığınız ve bana olan inancınız bu başarının en büyük kaynağıdır.



 vii 

 

İÇİNDEKİLER 

İNTİHAL SAYFASI .................................................................................................. iii 

ÖZ .............................................................................................................................. iv 

ABSTRACT ................................................................................................................ v 

TEŞEKKÜR SAYFASI ............................................................................................. vi 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... vii 

BÖLÜM I .................................................................................................................... 1 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

1.1. Kaynaklar ......................................................................................................... 4 

1.2. Metodoloji ...................................................................................................... 10 

BÖLÜM II................................................................................................................. 13 

ARAP MİLLİYETÇİLİĞİNİN DOĞUŞUNA YÖNELİK TEORİLER .................. 13 

BÖLÜM III ............................................................................................................... 37 

MISIR’DA MODERNLEŞME VE MİLLİYETÇİLİK ............................................ 37 

3.1. Mısır’da Kavalalı Mehmet Ali Paşa Dönemi ................................................. 38 

3.1.a. Askeri Reformlar ..................................................................................... 39 

3.1.b. Ekonomik Reformlar ............................................................................... 40 

3.1.c. Bürokratik Reformlar .............................................................................. 43 

3.1.d. Eğitim Alanında Yapılan Reformlar ....................................................... 45 

3.2. Kavalalı Mehmet Ali Paşa’dan İngiliz Yönetimine Mısır ............................. 49 

3.3. Mısır’da Osmanlı ve İngiliz Ortak Yönetimi (1882-1914) ............................ 56 

BÖLÜM IV ............................................................................................................... 67 

İSLAMİ MODERNİZM, REŞİD RIZA VE ARAP MİLLİYETÇİLİĞİ ................. 67 

4.1. Reşid Rıza ve İslami Modernizim .................................................................. 79 

BÖLÜM V ................................................................................................................ 97 

SONUÇ ..................................................................................................................... 97 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 101 



 1 

BÖLÜM I 

GİRİŞ 

Osmanlı İmparatorluğu’nun 16. yüzyılda Arap topraklarını ele geçirmesinden 

itibaren, imparatorluk bünyesinde yaşayan Araplar için devletin Müslüman bir devlet 

olması ve sultanın aynı zamanda halife olması, onları devlete bağlayan en önemli 

unsur olmuştur. Buna rağmen, 19. yüzyılın ikinci yarısı itibariyle Arap vilayetlerinde 

çeşitli sebeplerle ortaya çıkan Arap milliyetçi fikirlerin, 20. yüzyılın başında Araplar 

arasında ayrılıkçı fikirlere dönüştüğü görülmektedir.  

Arap milliyetçiliğinin doğuşu ile ilgili, nerede ve ne zaman başladığına yönelik 

literatürde hala tartışmalar devam etse de Araplar arasında milliyetçi fikirlerin ortaya 

çıkmasını tetikleyen sebeplerin en başında şüphesiz, Osmanlı İmparatorluğu’nun 18. 

yüzyılın sonlarına doğru Arap vilayetlerindeki otoritesinin azalmasıyla oluşan güç 

boşluğunun İngiliz ve Fransızların emperyalist politikalarına imkân sağlaması 

gelmektedir. Özellikle 1798’de Fransa’nın hem İngilizlerin sömürgeleriyle 

bağlantısını kesmek hem de Mısır ekonomisini yönetmek amacıyla Mısır’ı işgal 

etmesiyle Osmanlı’nın Arap Vilayetlerinde dengeler bozulmuştur. Daha sonrasında 

Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın valiliği döneminde yapılan reformlar ile Osmanlı 

kontrolünden zamanla uzaklaşan Mısır’da, İngilizler ve Fransızlar arasında bir güç 

yarışı başlamış, yürüttükleri emperyalist politikalar sonucunda ise bölgede yabancı 

karşıtlığı ve ‘Mısır Mısırlılarındır’ fikirleri ortaya çıkmıştır. Bir diğer etken ise, 19. 

yüzyıl sonuna doğru Arap coğrafyasında batılı tarzda eğitim veren kurumların ve 

misyoner okullarının sayılarının artmasıyla batılı fikirlerin bölgede giderek 

yayılmasıdır. Ayrıca bu okullarda eğitim alanların, Arap dili ve kültürünün önemine 

dikkat çekmeleri üzerine Arap edebi uyanışı başlamış ve bu hareket ile batı dillerindeki 



 2 

birçok eser Arapçaya çevrilirken, Arapça yayımlanan gazete ve dergilerin de artması, 

Araplar arasında milliyetçi fikirlerin güçlenmesine imkân tanımıştır. Araplar arasında 

milliyetçi fikirler bu ortamda yayılmaya başlasa da bu fikirler ancak I. Dünya 

Savaşı’na doğru ayrılıkçı boyutlara ulaşmıştır. Bu noktada Araplar arasında Arap 

milliyetçi ve ayrılıkçı fikirlerin yaygınlaşması ve kabul görmesinde, 1908 yılı 

itibariyle İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin yönetimi ele alması ve sonrasında başlattığı 

Pan-Turancı politikalar da tetikleyici rol oynamıştır. 

Kavalalı Mehmet Ali Paşa döneminde yapılan reformların sonucunda Mısırlı 

Araplar ile Osmanlı Mısır elitleri arasında katı ayrım başlamış ve zaman içerisinde 

Arapların Mısır’daki konumu giderek değer kaybetmiştir. Hıdiv İsmail Paşa ve Tevfik 

Paşa dönemlerinde ülkede İngilizler başta olmak üzere yabancı devletlerin etkinliğinin 

artmasıyla, 1879 yılı itibari ile Urabi Paşa önderliğinde Mısır’da milliyetçi 

gruplaşmalar ve yabancı karşıtı hareketler baş göstermiştir. 

Bu süreçte, bir zamanlar İslam’ın siyasi birliği için eylemlerde bulunan Cemaleddin 

el-Afgani’nin1 yoldaşı olan Muhammed Abduh’un2 İslam’da modernleşmeci fikirleri, 

giderek İslami unsurlarla Arap kimliğini pekiştirmeye ve Arap kimliğine siyasi anlam 

kazandırmaya başlamıştır. Muhammed Abduh’un bu fikirlerinin hem savunucusu hem 

de geliştiricisi ise şüphesiz en büyük öğrencisi Muhammed Reşîd Rızâ (1865-1935) 

olmuştur. Reşîd Rızâ, otuz altı yıl boyunca düzenli olarak çıkardığı el-Menâr dergisi 

ve bu dergide yazmış olduğu makalelerle hem Pan-İslamist fikirleri hem de Arap 

Milliyetçi fikirleri etkilemiş bir düşünürdür. Reşid Rıza, özellikle fıkıh, hilafet ve 

 

1 “Seyyid Cemâlüddîn Muhammed b. Safder el-Efgānî el-Hüseynî (1838-1897) İslâmî uyanışı etkileyen 

XIX. yüzyıl fikir ve siyaset adamlarından” detaylı biyografi için bkz. Hayreddin KARAMAN, 

"EFGĀNÎ, Cemâleddin", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/efgani-

cemaleddin (13.02.2023). 
2 “Muhammed Abduh b. Hasen Hayrillâh et-Türkmânî el-Mısrî (1849-1905) Mısırlı İslâm düşünürü, 

yenilik hareketinin öncülerinden” detaylı biyografi için bkz. M. Sait ÖZERVARLI, "MUHAMMED 

ABDUH", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/muhammed-abduh (13.02.2023). 



 3 

devlet hakkındaki fikirleri ile Mısır’da gelişen İslami reformizmin en önemli düşünürü 

olmuş, aynı zamanda Mısır’da Osmanlı’ya karşı gelişen milliyetçi fikirlerin de 

kendisine gelenekten destek bulmasına imkân sağlamıştır. Bu yönüyle Mısır’da 

gelişen Arap milliyetçi fikirlerle Reşid Rıza’nın ilişkisini sorgulamak ve ortaya 

çıkarmak Mısır siyasi tarihini anlamak açısından da oldukça önemli gözükmektedir.  

Literatürde Arap milliyetçiliğinin doğuşuna yönelik ortaya konan çalışmalar 

incelendiğinde, 19. yüzyılın sonlarında Müslüman aydınlar arasında yayılmaya 

başlayan İslami modernizm fikirlerinin ve daha sonrasında Arap coğrafyasında 

yaşayan Müslüman gençler arasında Arap etnik bilincinin artmasını ve yayılmasını 

sağlayan düşüncelerin Arap milliyetçiliğine olan etkilerinin üzerinde pek durulmadığı 

görülmektedir. Bunun yanı sıra Mısır’da Arap milliyetçiliğinin genellikle siyasi tarihin 

bir parçası olarak çalışıldığı ve Muhammed Reşid Rıza’nın İslam birliği, hilafet ya da 

devlet üzerine olan fikirlerinin ise genel olarak fıkıh ve İslami boyutu ile incelenerek 

bu fikirlerin topluma ve siyasi ortama olan etkilerinin de çalışılmadığı fark 

edilmektedir.  

Tüm bu nedenlerden dolayı, bu çalışmada asıl olarak, Muhammed Reşid Rıza’nın 

İslami reformist fikirlerinin, Mısır’da Arap milliyetçiliğinin yükselişine nasıl ve ne 

derecede etki ettiği incelenmektedir. Bu bağlamda çalışmanın ilk bölümünde önce 

Arap milliyetçiliğinin doğuşuna yönelik teorilere yer verilirken ardından 19. yüzyılda 

ve 20. yüzyılın ilk yarısında, Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın valiliğinden I. Dünya 

Savaşı’na, Mısır’ın hem siyasi hem de toplumsal durumu anlatılmakta ve Mısır’da 

zamanla yükselen yabancı karşıtlığı, Arap milliyetçi hareketlerin ve fikirlerin yayılımı 

ve siyasal gelişimi ele alınmaktadır. Çalışmanın son bölümünde ise Muhammed 

Abduh öncülüğünde başlayan İslami Reformist fikirlerin Arap milliyetçiliğine olan 

etkileri de göz önünde bulundurularak, özellikle Muhammed Reşid Rıza’nın İslami 



 4 

reformist fikirleri, İslam birliği, hilafet, Araplar ve milliyetçilik üzerine olan 

söylemleri ele alınarak, Mısır’daki bu ortam ile onun fikirleri arasındaki etkileşim 

analiz edilecektir. 

1.1. Kaynaklar 

Çalışmanın birinci bölümünde ilk olarak “Millet” ve “Milliyetçilik” kavramları bu 

alanda en önemli isimler olan Anthony D. Smith, Ernest Gellner, Eric J. Hobsbawm, 

Benedict Anderson, Étienne Balibar ve Immanuel Wallerstein’ın yazıları ve bu alanda 

ortaya konan birtakım tezler üzerinden hazırlanmıştır. Daha sonrasında “Arap 

milliyetçiliğinin doğuşu” hakkında literatürdeki en önemli çalışmaları ortaya koyan 

George Antonius 3, Zeine N. Zeine4, Albert Hourani5 6, Abd al-'Aziz Duri,7, Ernest 

Dawn,8, Bessam Tibi9 ve Hasan Kayalı’nın10 eserleri bu bölümde incelenmiştir. Bu 

çalışmaların en büyük ortak noktası, Arap milliyetçiliğine dair günümüzde yayınlanan 

birçok tez ve makalenin sıklıkla faydalandıkları ana eserler olmalarıdır. Bu sebeple, 

bu eserlerden burada kısaca bahsedilmek yerine, Arap milliyetçiliğinin doğuşuna 

yönelik ortaya konan teorilerin rahatça incelenip tartışılabilmesi adına bu eserler 

çalışmamızın birinci bölümünde daha detaylı şekilde ele alınmıştır.   

Çalışmanın ikinci bölümde ilk bölümde zikredilen Houreni, Dawn, Tibi gibi 

isimlerin eserleri dışında, Mısır’da modernleşme ve milliyetçilik üzerine kullanılan en 

 

3 George Antonius, The Arab Awakening, The Story of the Arab National Movement, (New York: J. B. 

Lippincott Company, 1939)  
4 Zeine N. Zeine, Türk Arap İlişkileri ve Arap Milliyetçiğinin Doğuşu, Çev. Emrah Akbaş, (İstanbul: 

Ark Kitapları, 2020) 
5 Albert Hourani, The Emerge of The Modern Middle East, (California: University of California Press, 

1981) 
6 Albert Hourani, Çağdaş Arap Düşüncesi, (İstanbul: İnsan Yayınları, 2014) 
7 Abd al-'Aziz. Duri, The Historical Formation of the Arab Nation, (New York: Routledge, 2012)  
8 C. Ernest Dawn, Osmanlıcılıktan Arapçılığa, (İstanbul: Yöneliş Yayınları, 1998) 
9 Bessam Tibi, Arap Milliyetçiliği, (İstanbul: Yöneliş Yayınları, 1998) 
10 Hasan Kayalı, Jön Türkler ve Araplar Osmanlıcılık, Erken Arap Milliyetçiliği ve İslamcılık 1908-

1918, Çev. Türkan Yöney, (İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2018) 



 5 

önemli kaynak Özge Özkoç’un Mısır’ın Uzun 19. Yüzyılı, Modernleşme, Merkezileşme 

11ve Özerklik   isimli çalışması olmuştur. Bu çalışma özellikle Türkçe literatürde 19. 

yüzyılda Mısır’da yaşanan değişim ve dönüşüm hakkında karşılaştığım en detaylı 

çalışma oluşmuştur. Kendisinin de eserinin giriş kısmında belirttiği üzere, literatürde 

bazı isimlerce kabul gören (George Antonius gibi) Kavalı Mehmet Ali Paşa 

dönemindeki modernleşmenin, Mısır’da milliyetçiliğin doğuşu olduğuna dair tezi 

reddederek, Mısır’daki modernleşmenin, İstanbul’da yaşanan modernleşmenin 

izdüşümü olduğunu savunmaktadır. Bu doğrultuda eserinde 19. yüzyıl boyunca 

Mısır’da yaşanan hem siyasi hem de modernleşme üzerine yaşanan değişimleri 

detaylıca incelemiştir.  

Çalışmanın üçüncü bölümünde Albert Hourani, Bessam Tibi ve Ernest Dawn’ın 

eserleri, bu alanda yapılan çalışmalar arasında hem en detaylı olanlar olmaları hem de 

özellikle Cemaleddin Afgani, Muhammed Abduh ve Reşid Rıza’nın birçok yazısı 

üzerinden hatta yer yer birincil kaynakların çevirilerinin birebir alıntılarına da yer 

vermeleri sebebiyle sıklıkla kullanılmıştır. Özellikle literatürde bugüne kadar Reşid 

Rıza hakkındaki en kapsamlı ve detaylı çalışma olması sebebiyle Albert Hourani’nin 

eseri yaptığımız çalışma için çok büyük önem arz etmiştir. Bunun dışında, Afgani, 

Abduh ve Reşid Rıza’ya ait orijinal metinlerin günümüze göre ağır bir Arapça ile 

yazılmış olmaları, maalesef bu çalışmada ilk elden kullanılmalarına imkân 

vermemiştir. Bu isimler üzerine yapılan diğer çalışmalarda da aynı duruma rastlanmış 

olup, o çalışmalarda da çoğunlukla Hourani, Tibi ve Dawn’ın eserlerinin kaynak 

olarak kullanıldığı görülmüştür.  

 

11 Özge Özkoç, Mısır’ın Uzun 19. Yüzyılı, Modernleşme, Merkezileşme ve Özerklik, (İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları, 2015) 



 6 

Literatürdeki pek çok çalışmada rastlanmayan ancak Reşid Rıza hakkında önemli 

çalışmalara imza atan Eliezer Tauber’in çeşitli makaleleri bu bölümde kaynak olarak 

ele alınmıştır. Lakin bazı önemli çalışmaları ne yazık ki yazarın erişim taleplerimizi 

kabul etmemesi sebebiyle incelememiştir. Yazarın erişim sağlanabilen eserleri “Three 

Approaches, One Idea: Religion and State in the Thought of 'Abd al-Rahman al- 

Kawakibi, Najib 'Azuri and Rashid Rida”12, “Rashīd Riḍā, Jews, and Zionism”,13 

“Egyptian Secret Societes, 1911”14 ve “Rashid Rida’s Political Attitudes During 

World War I”15 isimli çeşitli dergilerde yayınlanan makaleleri olmuştur.  

Hayrettin Karaman’ın çevirmiş olduğu Reşid Rıza’nın Gerçek İslam’da Birlik16 

eseri, bu bölümde sık kullanılan kaynaklardan bir tanesidir. Eserin ilk kısmında 

Karaman, Reşid Rıza’nın eserlerini kaynak alarak Cemaleddin Afgani, Muhammed 

Abduh ve Reşid Rıza’nın hayatları ve fikirleri hakkında detaylı bir bölüm yazmıştır. 

Birincil kaynakların direkt kullanılmasından dolayı eserin bu kısmı özellikle 

çalışmamızın biyografik kısımlarının yazımı için oldukça yararlı olmuştur. Eserin 

ikinci yarısı ise Rıza’nın aynı isimde yayınladığı ve İslam hakkında, biri muhafazakâr 

diğeri yenilikçi iki kişi arasında geçen karşılıklı diyalog ve tartışmaları içeren eserinin 

çevirisinden oluşmaktadır. Ancak bu tartışmalar çoğunlukla fıkıh üzerine olduğu için, 

çalışmanın kapsamının dışında kaldığından dolayı pek kullanılmamıştır.  

 

12 Eliezer Tauber, “Three Approaches, One Idea: Religion and State in the Thought of 'Abd al-

Rahman al- Kawakibi, Najib 'Azuri and Rashid Rida”, British Journal of Middle Eastern Studies, 

Taylor&Francis, 1994, Vol.12 No:2, s.190-198. 
13 Eliezer Tauber, “Rashīd Riḍā, Jews, and Zionism”, The Journal of the Middle East and Africa, 

2021, Volume: 12 Sayı: 4, s.405-424. 
14 Eliezer Tauber, “Egyptian Secret Societies, 1911”, Middle Eastern Studies, Taylor&Francis, Haziran 

2006, Volume: 42, Sayı:4, s. 603-623. 
15 Eliezer Tauber, “Rashid Rida’s Political Attitudes During World War I”, The Muslim World, 

Vol.LXXXV No:1-2, Ocak-Nisan 1995, s.107-121. 
16 Reşid Rıza, (Çev.) Hayrettin Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, (İstanbul: İz Yayıncılık, 2015) 



 7 

Kullanılan bir diğer eser, Reşid Rıza’nın kaleme almış olduğu Ittihad-ı Osmani’den 

Arap İsyanına17 aslında bir seyahatname olup, Rıza’nın seyahatleri hakkında yazdığı 

yazılarından oluşmakta oluşmaktadır. Eserin çevirisini yapan Özgür Kavak, eserin 

başında Reşid Rıza hakkında çoğunlukla onun diğer yazılarını kaynak göstererek kısa 

bir bilgilendirme bölümü hazırlamıştır. Eserin geri kalanı ise Reşid Rıza’nın yazılarına 

ayrılmıştır. Bu eserin çeviri olmasının yanında Özgür Kavak’ın, her bölümün başlığına 

dipnot vererek bu yazının nerede ve ne zaman, hangi cilt ve sayıda yayımlandığını not 

düşmüş olması oldukça faydalı olmuştur. Bu sayede Reşid Rıza’nın seyahatleri 

sırasındaki düşüncelerinin değişim ve gelişiminin özellikle el-Menar’daki yazılarına 

nasıl yansıdığı rahatlıkla gözlemlenebilir olmuştur. 

Reşid Rıza’ya ait kullanılan eserlerden bir diğeri ise Hilafet18 isimiyle ilk kez 1923 

yılında kitaplaştırılan aslında Rıza’nın 1922-1923 yıllarında, el-Menar’ın 23. ve 24. 

ciltlerinde hilafet hakkındaki yazmış olduğu yazılarını bir araya getirilmesinden oluşan 

çalışmasıdır. Bu çalışmada Rıza, halifenin kimlerden ve nasıl şekilde seçilmesi 

gerektiğinden, halifenin görevlerine, hilafetin geçerli ve geçersiz olduğu durumlara 

birçok İslami konuyu ele almıştır. Bunların yanı sıra ara ara Türkler ve hilafet hakkında 

yorumlarda bulunmuş, Mustafa Kemal’in bu dönemde İslam dini ile ilgili bazı 

adımlarını ve sözlerini de eleştirmiştir. Lakin bu eserin büyük bir kısmı İslami 

fikirlerini yansıttığından dolayı bu çalışmada çok fazla kullanılmamıştır.  

Türkçe literatüründe Arap milliyetçiliğinin doğuşu hakkında özgün ve detaylı 

çalışma ilk Mehmet Akif Kireçci tarafından yapılmıştır. Başlangıcından Günümüze 

Arap Milliyetçiliği19 isimli bu çalışmasında Kireçci, 19. yüzyılda Osmanlı 

 

17 Reşid Rıza, (Çev.) Özgür Kavak, Ittihad-ı Osmani’den Arap İsyanına, (İstanbul: Klasik Yayınları, 

2007) 
18 Reşid Rıza, (Çev) Mehmet Çelen, Hilafet En büyük Önderlik, (İstanbul: Mana Yayınları, 2020) 
19 Mehmet Akif Kireçci, Başlangıcından Günümüze Arap Milliyetçiliği, (Ankara: Grafiker Yayınları, 

2012) 



 8 

coğrafyasında Fransızların Mısır’ı işgali ve açılan misyoner okullarının etkilerinden 

başlayarak, I. Dünya Savaşı sonrası bölgede oluşan yeni düzene, İsrail’in kuruluşu ya 

da Mısır’da Hür Subaylar darbesine ve oradan da 21. yüzyılda çıkan Arap Baharına 

kadar birçok olayı ele almıştır. Bunun yanı sıra, millet ve milliyetçilik kavramları ve 

Arap milliyetçiliğine yönelik teorilere de çalışmasında yer vermiştir. Ancak, bizim 

çalışmamızın asıl kapsamı içerisinde kalan 19. yüzyıl sonu 20. yüzyılın başları, 

Kireçci’nin eserinin ilk kısımlarında kısaca özetlenirken, çalışmasında İslami 

modernizm ve bu süreçteki rolü üzerine herhangi bir incelemeye rastlanmamıştır. Eser 

birçok açıdan Arap milliyetçiliğinin son yüzyılını öğrenmek ve anlamak için çok iyi 

bir kılavuz olsa da bu çalışmada kullanılmamıştır.  

Çalışmada sık sık faydalanılan Türkçe çalışmalardan bir tanesi, Bayram Soy’un 

“Arap Milliyetçiliği: Ortaya Çıkışından 1918’e kadar”20 isimli çalışmasıdır. Bilig 

dergisinde 2004 yılında yayımlanan bu çalışma her anlamda Tanzimat’tan I.Dünya 

Savaşına kadar Araplar ve Osmanlı Hükümeti arasında yaşananları özetler niteliğe 

sahiptir. Bu çalışmanın en çarpıcı yani, Arap milliyetçiliğini ortaya çıkaran unsurların 

kısaca incelenmesiyle başlayıp, II. Abdülhamit dönemi, II. Meşrutiyet sonrası ve I. 

Dünya Savaşı sürecinde yaşanan olayların temiz bir şekilde özetliyor olmasıdır. 

Ancak, Abdülhamit dönemi ele alınırken Cemaleddin Afgani ve Muhammed 

Abduh’un İslam toplumunu bir araya getirme hedeflerinden bahsedilse d bu kısmın 

İslami modernistlerin bahsinin geçtiği tek yer olduğu görülmüştür.  

Literatürde karşılaşılan benzer bir çalışma Meltem Doğan’ın 2006 yılında yaptığı 

“II. Abdülhamit Dönemi Arap Milliyetçiliği”21 isimli çalışması olmuştur. Doğan’ın 

 

20 Bayram Soy, “Arap Milliyetçiliği: Ortaya Çıkışından 1918’e Kadar”, bilig, Yaz 2004, S:20, (s.173-

202) 
21 Meltem Doğan, II. Abdülhamit Dönemi Arap Milliyetçiliği, Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Tarih Anabilim Dalı Yüksek Lisans Tezi, Ankara:2006, s.22. 



 9 

çalışması da Mısır’da Kavalalı Mehmet Ali Paşa dönemi modernleşme süreci 

başlamış, arkasından Mısır milliyetçiliği ile devam etmiştir. Meltem Doğan daha 

sonrasında Arap milliyetçiliğinin fikri gelişimini anlatırken Cemaleddin Afgani, 

Muhammed Abduh ve Reşid Rıza gibi isimlerden “Selefi Arap Aydınları” başlığı 

altında söz etse de, çalışmasının ana odağının dışında kalması sebebiyle bu kişilerin 

fazla incelenmediği görülür. Doğan çalışmasının devamında bu dönemde ortaya çıkan 

Arap cemiyetlerinden bahsederek ardından, II. Abdülhamit’in Arap ayrılıkçı 

hareketleri önlemek üzere uyguladığı politikalara odaklanmıştır.  

 Bir diğer çalışma Murat Erkoç’un “Osmanlı Devleti’nden Ayrılma Sürecinde 

Mısır’da Arap Milliyetçiliği”22 isimli çalışmasıdır. Erkoç çalışmasında ilk önce 

Türklerin İslamiyet’i kabulünden önce başlayarak İslam dünyasında ortaya çıkan 

mezhepleri; Emeviler, Abbasiler dönemlerini; 9. yüzyılda ortaya çıkan Türk 

devletlerini ve ardından Osmanlı-Memlük arası da dahil olmak üzere Türk-Arap 

ilişkilerini incelmiştir. Daha sonrasında Osmanlı Devleti’nden ayrılma sürecinde Mısır 

ve Arap milliyetçiliğini incelemeye geçen Erkoç, Arap milliyetçiliğinin doğuşunda 

misyoner okulları; selefi Arap aydınları, seküler Arap aydınları ve Vahhabi 

isyanlarının etkilerinden bahsetmiş ve ardından da II. Meşrutiyet öncesi ve sonrasında 

ortaya çıkan Arap milliyetçi cemiyetlerden bahsetmiştir. Ancak bu çalışmanın en 

büyük dezavantajı fazla geniş bir zaman aralığı seçildiğinden dolayı, çok fazla detaylı 

incelenmesi gereken unsur olmasına rağmen çoğu şeyin birer ikişer sayfadan fazla ele 

alınamamış ve yüzeysel bahsedilerek geçilmiş olmasıdır.  

 

22 Murat Erkoç, Osmanlı Devleti’nden Ayrılma Sürecinde Mısır’da Arap Milliyetçiliği, Gaziantep 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih Anabilim Dalı, Yayınlanmış Yüksek Lisans Tezi, Kasım 

2019. 



 10 

Ali Bilgenoğlu’nun “II. Meşrutiyet Dönemi Arap Milliyetçi Cemiyetler ve 

Faaliyetleri”23 isimli çalışması ise diğerlerinden farklı bir şekilde hem İslami 

modernizmin hem de Vahhabiliğin ortaya çıkışının detaylı ele alındığı görülmektedir.  

Modernizmin Ortadoğu’ya girişinde “İslami Uyanış Hareketleri” başlığı altında 

incelenen İslami modernizm de Bilgenoğlu’nun, Afgani ve Abduh’un fikirlerine 

detaylıca yer verirken, Reşid Rıza’dan bahsetmemiş olması ise dikkat çekicidir. Yine 

de çalışmasının ana odağının Arap milliyetçiliğinin Osmanlı Devleti’ne karşı ayrılıkçı 

harekete dönüşmesinde Arap milliyetçi cemiyetlerin etkisinin incelenmesi olduğu göz 

önünde bulundurulduğunda bu durum çok da anlamsız bulunmamıştır. 

1.2. Metodoloji  

Bu çalışmada kültürel analiz yöntemi tercih edilmiş olup, bu yöntem, Reşid 

Rıza’nın fikirleri ile Mısır başta olmak üzere dönemin siyasi, sosyal ve dini ortamı 

arasındaki karşılıklı ilişkinin analiz edilmesine ve aktörlerle fikirler arasındaki ilişkiyi 

anlamaya yardım etmesi açısından özellikle seçilmiştir. 

Kültürel yaklaşım analizinin en belirgin özelliği, siyasal sistemde baskın olan 

tarihsel toplumsal kültürün, yaşanan siyasal olayları ve verilen kararları etkileme 

kabiliyetini ele almasıdır. Çünkü kültür hem toplumsal hafızanın şekillenmesinde hem 

de toplumu oluşturan bireylerin politik davranış ve tutumlarında etkileme gücüne 

sahiptir. Kültürel analiz yöntemi, aktörler tarafından benimsenen fikriler ve 

tutumların, tarihsel kültürel kodların ve toplumsal yargıların izini taşıdığını öne 

sürmektedir. 24  

 

23 Ali Bilgenoğlu, II. Meşrutiyet Dönemi Arap Milliyetçi Cemiyetler ve Faaliyetleri, Dokuz Eylül 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih Anabilim Dalı, Yayınlanmış Yüksek Lisans Tezi, 2006. 
24 Michael Fischer, “Cultur and Cultural Analysis as Experimental Systems,” Cultural Antropolgy, Vol. 

22, Sayı:1, 2007, s. 1–64.  



 11 

Doğal olarak aktörler toplumsal talepleri karşılamada ve karar verirken daha çok 

miras olarak aldıkları bu kültürel kodlarla hareket etmektedir. Kültürel kodlar ve 

yapılar ile siyasi ya da entelektüel aktörler arasındaki ilişkiyi açıklamak ve dönemin 

tartışmamaları ile konumlandırmak kültürel analiz yöntemi ile mümkün olacaktır. 

Reşid Rıza’nın fikirleri bu açıdan Vehhabi-Selefi ve Reformist Arap 

Milliyetçiliğinden izler taşımaktadır. Elbette bu etkileşim dönüşümseldir; yani hem 

Reşid Rıza bu kültürel ortamı şekillendirmiş hem de onlar tarafından etkilenmiştir. Bu 

etkileşimin açıklanması da ancak buna imkan tanıyacak olan kültürel analiz yöntemi 

ile mümkün olacağından araştırmamızda bu yöntem tercih edilmiştir.  

 

 

 

 

 

 

 

  



 12 

 

  



 13 

BÖLÜM II 

ARAP MİLLİYETÇİLİĞİNİN DOĞUŞUNA YÖNELİK 

TEORİLER 

Fransız İhtilali’yle birlikte yayılmaya başlayan milliyetçilik fikirleri modern dünya 

düzeninin doğuşuna yol açmıştır. İhtilal sonrası devlet ve birey arasında ortaya çıkan 

bu yeni bağ, modern dönem devletlerini oluşturan en belirgin araçların başında 

gelmektedir. Millet ve milliyetçilik üzerine tartışmalar ise bugün bile devam etmekte 

ve henüz her ikisi için de ortak bir tanıma varılamamıştır. Milliyetçiliğin ne zaman ve 

hangi şartlar altında ortaya çıktığına dair yapılan tanımlamalar doğrultusunda 

milletlere yüklenen anlamlar da değişmektedir. Bu bağlamda milliyetçiliğin ne zaman 

ortaya çıktığına dair üç temel kuram söz konusudur. Bunlardan birincisi 

İlkçi(Primordialist) Kuram, ikincisi Modernist Kuram ve üçüncüsü de Etno-sembolcü 

kuramdır. 

İlkçi(Primordialist) Kurama göre, milletler eski çağlardan beri var olan doğal, sabit 

ve değişmez yapıya sahip topluluklardır. Milletlerin zamana ya da şartlara göre ortaya 

çıkmadığını öne süren bu yaklaşım, etnik gruplar ile milletleri özdeş kabul 

etmektedir.25 Anthony Smith, insanların, doğaları gereği tıpkı bir ailenin üyesi 

oldukları gibi değişmeyen etnik toplulukların da bir parçası olduğunu ve kendilerinden 

olmayanları dışlamaya, düşmanlık duymaya yönelik içgüdüleri bulunduğunu 

savunmaktadır. Dolayısıyla milliyetçiliği de insan doğasında var olan bir özellik olarak 

kabul etmektedir.26 Ancak ulus olarak tanımlamaya müsait olmayan Hindistan, 

 

25 Umut Özkırımlı, Milliyetçilik Kuramları; Eleştirel Bir Bakış, (Ankara: Doğu Batı Yayınları, 2008) 

s.83-85. 
26 Anthony D. Smith, Küreselleşme Çağında Milliyetçilik, Çev. Derya Kömürcü, (İstanbul: Everest 



 14 

Nijerya, Endonezya gibi devletlerin ortaya çıkması ile İlkçi Kuram zaman içerisinde 

etkisini kaybetmiş ve yerine Modernist yaklaşım benimsenmeye başlanmıştır.27 

Kültürel İlkçiler ise etnik bağların doğallığından öte, dil, din ve ortak geçmiş gibi 

bağların her şeyden önce var olduğunu ve bunların etnik toplulukları, milletleri 

birbirinden ayıran en önemli faktörler olduğunu iddia etmektedir. Yani milletler 

sürekli ve çok eski olsalar da doğal oluşumlar değil, ortak dil, din ve kültür gibi 

etkenlerle bir araya gelmiş topluluklardır.28 

Modernist Kuramcılar, İlkçilerin iddia ettiğinin aksine milletlerin yeni dünya 

düzeninin bir oluşumu olduğunu öne sürmektedir. Bu yaklaşıma göre milliyetçilik, 

merkezi devletlerin kurulması, sanayileşme, kapitalizm, bürokrasi, kentleşme, 

laikleşme gibi modern çağın getirileri sonucunda 18. yüzyıldan itibaren ortaya çıkmış 

modern bir ideoloji ve harekettir. Milli devletlerin belirtileri 1648 Westphalia 

Antlaşmasına kadar uzansa da onlar da 19. yüzyıl itibariyle ortaya çıkan özgün ve yeni 

yapılardır.29 Modernist Kuramcılara göre, milliyetçilik fikirleri milletlerden 

doğmamış, tersine bu fikirlerin sonucunda milletler oluşmuştur.30 Yani milletler kendi 

devletlerini kurmamış; modern devletler kendi milletlerini ortaya çıkartmıştır.31  

Modernist Kuramcıların başında gelen Ernest Gellner32, milletlerin oluşumunda 

ortak kültür paylaşımının ve aynı millete ait olma hissinin etkili olduğunu savunurken, 

 

Yayınları, 2002) s.29. 
27 Anthony D. Smith, Ulusların Etnik Kökeni, Çev. Sonay Bayramoğlu ve Hülya Kendir, (Ankara: 

Dost Kitabevi Yayınları, 2002) s. 29. 
28Clifford Geertz, “Primordial and Civic Ties”, Nationalism, Ed. John Hutchinson ve Anthony D. 

Smith, (Oxford: Oxford University Press, 1994) s.32-34. 
29 Anthony D. Smith, “Thesis of Nationalism: Alternative Models of Nation Formation”, Asian 

Nationalism, Ed. Michael Leifer, (London: GBR: Routledge, 2000) s.4. 
30 Ernest Gellner, Uluslar ve Ulusçuluk, çev. Büşra Ersanlı Behar ve Günay Göksü Özdoğan, 

(İstanbul: İnsan Yayınları, 1992) s.105.  
31 Abdulvahap Akıncı, “Modern Ulus Devletlerin Doğuşu”, Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, S.34 (2012), s.142. 
32 Gellner, Uluslar ve Ulusçuluk, s.28. 



 15 

Eric Hobsbawm milletleri, “kendilerini bir milletin üyeleri gören yeterli büyüklükteki 

insan toplulukları” olarak tanımlamaktadır.33 

Diğer bir Modernist Kuramcı olan Benedict Anderson milletlerin, “hayal edilmiş 

olan siyasi topluluklar, yani hayali cemaatler” olduğunu dile getirirken, milletler ve 

ideolojinin ötesinde, din ya da soy birliği gibi akrabalığa yakın milliyetçilik fikirlerinin 

insanların bir araya gelmesinde önemli faktörler olduğunu söylemektedir. Güçlü, 

kutsal monarşilerin yıkılışı ve dilsel-dinsel toplulukların varlığı modern olgular olan 

millet ve milliyetçiliğin oluşması için gerekli sosyal zemini oluşturmuştur. Milletlerin 

inşa edildiğini savunan Anderson bu noktada matbaanın, anadilde basılan kitap ve 

gazeteler aracılığıyla birbirini hiç tanımayan okurları bir araya getirerek insanların 

kendilerini bir milletin üyesi olarak hayal etmelerine büyük olanak sağladığını 

söylemektedir. 34 

İlkçi(primordialist) Kuram ve Modernist Kuramın ortasında yer alan Etno-

sembolist Kurama göre ise modern milletlerin doğuşu geniş bir zaman dilimi içinde 

incelenmeli ve etnik geçmişler de göz önünde bulundurulmalıdır.35 Etno-sembolist 

Kuramın en bilenen temsilcisi olan Anthony D. Smith, modern çağın bir getirisi olarak 

ortaya çıkan milletler ile Avrupa ve Orta Doğu’da kökleri eski zamanlara uzanan etnik 

gruplar arasında bir bağ olduğunu öne sürmektedir.36  

Millet ve milliyetçiliğin oluşumuna yönelik tanımlamaların farklılık göstermesi, 

milleti oluşturan unsurların da farklılık göstermesine yol açmaktadır. Örneğin, 

Guibernau ‘milli bilincin’ oluşmasında en önemli faktörlerden birinin dil olduğunu 

 

33 Eric J. Hobsbawm, 1780’den Günümüze Milletler ve Milliyetçilik, Çev. Osman Akınhay, (İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları, 1995) s.23-24. 
34 Benedict Anderson, Hayali Cemaatler; Milliyetçiliğin Kökenleri ve Yayılması, Çev. İskender 

Savaşır, (İstanbul: Metis Yayınları, 1995) s.20-22, 54-62. 
35 Montserrat Guibernau, John Hutchinson, “History and National Destiny”, Nations and Nationalism, 

ASEN, S.10 (1/2) 2004, s.1-8. 
36 Anthony D. Smith, Milli Kimlik, Çev. Bahadır Sina Şener, (İstanbul: İletişim Yayınları, 2007) s.32. 



 16 

belirtmektedir. Çünkü insanın doğası gereği anlama ve anlaşılmaya ihtiyaç duyduğunu 

bu sebeple de iletişim kurma yetersizliğinin ötekileştirmeyi ve ‘yabancıyı’ doğurarak 

bir milletin dışında kalmaya yol açtığını öne sürmektedir.37 Aynı şekilde Étienne 

Balibar ve Immanuel Wallerstein da bireyleri bir araya getirerek bir kökene bağlama 

ve etnikliğin üretilmesi açısından dilin önemli bir etken olduğunu söylemektedir.38 

Milleti tanımlayan bir diğer unsur olarak ortak kültür ve tarih birliği kabul edilebilir. 

Ancak bu noktada Ernest Gellner’ın da belirttiği üzere kültürel farklılıkların insanlık 

tarihinden beri süregeldiği ve kültürel sınırların da çoğu zaman belirsizleştiği göz ardı 

edilmemelidir.39 Benzer şekilde soy birliğinin de milleti oluşturmadaki etkisi 

tartışmalıdır. Zira gerek tarihin büyük göçleri gerekse modern çağda ırk bakımından 

homojen toplumların pek fazla kalmamış olması bu noktada modern milliyetçiliği 

anlatmakta yetersiz kalacaktır.40 

Tıpkı Modernistler gibi, Sinisa Malesevic de milliyetçiliğin temelini 18. ve 19. 

yüzyılda ulus-devletlerle birlikte ortaya çıkmaya başlayan “modernite” kavramına 

dayandırmaktadır.41 Malesevic’e göre, milliyetçilik modern dünyanın kaçınılmaz bir 

sonucudur ve ulus-devlet anlayışı toplumları milliyetçiliğe yönlendirmiştir. Nitekim 

milliyetçilik, modern öncesi dönemde görülen imparatorluklar ve krallıklar gibi 

yönetim şekillerinin aksine meşruiyetini bizzat belirlenmiş bir coğrafi sınırdan ve  bu 

sınır içerisindeki insanların kendisinden kazanmaktadır.42 Ancak Malesevic’e göre, 

milliyetçiliğin toplum içerisinde köklü bir yer edinebilmesi için halk tarafından günlük 

etkileşim sürecinin bir konusu olmalı, halkın anlayacağı bir dil ile yayılmalı, büyük 

 

37 Montserrat Guibernau, Milliyetçilikler, (İstanbul: Sarmal Yayınları, 1997) s.120. 
38 Étienne Balibar, Immanuel Wallerstein, Irk, Ulus, Sınıf, (İstanbul: Metis Yayınları,1993) s.122  
39 Gellner, Uluslar ve Ulusçuluk s.103-104. 
40 Çağatay Okutan, “Arap Milliyetçiliği”, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, S. 56-2, 2001, s.159. 
41 Sinisa Malesevic, Grounded Nationalism, (London: Cambridge University Press, 2019) s.4-5. 
42 Malesevic, Grounded Nationalism, s.7. 



 17 

ölçekli örgütsel ve ideolojik yapılarda temellendirilmelidir.43 Başka bir deyişle, toprak 

bütünlüğü olmadan aynı sosyal ve kültürel bağları taşıyan halklar arasında bir bütünlük 

kurulamaz; bütün bahsi geçen mikro-etkileşimlerin ulusal, kolektif bir kimlik 

tarafından desteklenmesi gerekmektedir. Nitekim milliyetçilik, köklerini kimlikten 

alsa da devletin meşruiyeti ve kolektif kimliğin tahsisi aslında “milletten” 

gelmektedir.44 Kısacası Malesevic’e göre milliyetçilik; modern öncesi toplumlarda 

görüldüğü gibi yerel, akrabalık temelli ilişkilerin dışında, toprağa bağlı bir birliği 

oluşturmayı temel alan ve modern dünyanın siyasi paradigmalarının değişmesiyle 

ortaya çıkan ulus-devlet anlayışı ile kendine kaçınılmaz olarak yer edinen bir 

ideolojidir. 

Yukarıda da görüldüğü üzere millet ve milliyetçilik üzerine henüz net bir tanımlama 

bulunmamaktadır. Bu sebeple Arap milliyetçiği hakkında da belirleyici bir 

tanımlamaya varmak oldukça zordur. Bu noktada Arap milliyetçileri arasında sıklıkla 

dile getirilen kavim, asabiye ve ümmet kavramlarını da incelemekte fayda vardır.  

TDV İslam Ansiklopedisi’nde yapılan tanıma göre kavim (Kavm), “Aynı soydan 

gelen, töre, dil ve kültürleri bir olan insan topluluğu” manasını taşımaktadır. Ancak 

kelime, 20. yüzyılda modernleşmeyle birlikte milliyetçilik fikirlerinin yükselmesiyle, 

Türkçe ve Arapçada anlam kaymasına uğramış ve sözlük anlamının dışına çıkarak 

millet ve ırk anlamında da kullanılmaya başlamıştır. Genel anlamıyla kavim, 

mensuplarına din, dil, töre, tarih, vatan, örf ve adetler bütününden oluşan bir sosyal 

kimlik kazandırmaktadır. Ayrıca İslam dininin de kavim kimliğini dışlamadığı, ancak 

belli bir kavmin diğerine üstünlük kurmaması, sosyal ve kültürel farklılıkların da 

korunabilmesi adına tedbirler aldığı görülmektedir. Zira Kur’an-ı Kerim’de tebliğin 

 

43 Malesevic, Grounded Nationalism, s.13. 
44 Malesevic, Grounded Nationalism, s.137  



 18 

tüm insanlığa olduğu vurgulanırken, ilke olarak her kavmin Allah katında eşit olduğu 

ve insanlar arası üstünlüğün de ancak Allah katında takvâ ile olduğu bildirilmektedir. 

(el-Hucurât 49/13)45 

Yine İslam Ansiklopedisi’nin yaptığı tanıma göre asabiyet kavramı “aynı soydan 

gelenlerin veya başka sebeplerle aralarında yakınlık bulunanların muhaliflere karşı 

birlikte hareket etmelerini sağlayan dayanışma duygusu”nu ifade etmektedir. Cahiliye 

döneminde ise asabiyet, aralarında baba tarafından akrabalık bulunan topluluğun 

fertlerinin dış tehlikelere karşı dayanışma içinde birlik olması manasında 

kullanılmıştır. Bu bağlamda gerçek asabiyetin, tarih, kültür, gelenek, vatan gibi ortak 

değerler değil, bugünkü ırkçılıktan daha dar bir çerçevede kan bağına ve akrabalığa 

dayanan bir birlikteliği ifade ettiği görülmektedir. Ancak asabiyet kavramı 15. 

yüzyılda İbn Haldun’un Mukaddime adlı eseriyle birlikte ile yeniden tanımlanmıştır. 

Mukaddimede ele alınan şekliyle asabiyet, kan bağı haricinde, siyasi, coğrafi veya dini 

sebeplerle ortaya çıkan; savunma veya saldırı amaçlı birlikte hareket etme, birlik ve 

dayanışma ruhu içeren toplumsal şuur anlamını taşımaktadır. Ayrıca İbn Haldun’un 

tarih ve devlet felsefesini de yine asabiyet kavramı üzerinden inşa ettiği ve hakimiyetin 

ya da herhangi bir ideolojinin başarıya ulaşabilmesini de asabiyet ruhunun gücüne 

bağladığı görülmektedir. 46  

Ümmet ise İslam Ansiklopedisi’nde “Bir peygamberin tebliğ ettiği dine inanan 

veya o dine muhatap olanların meydana getirdiği topluluk” olarak ifade edilmektedir. 

Kur’an-ı Kerim’de ve hadislerde de sık sık yer alan ümmet kavramını İslam alimlerinin 

genel olarak “İslam’ın evrensel mesajından haberdar olan kimseler” ve “Hz. 

 

45 İlgili madde için bkz. TDV İslam Ansiklopedisi, 25. Cilt (2002), s.68-69  
46 İlgili madde için bkz. TDV İslam Ansiklopedisi, 3. Cilt (1991), s.453-455, İbn Haldun Mukaddime 

s.116-117 aktaran TDV İslam Ansiklopedisi. 



 19 

Muhammed’e iman edip tâbi olan kitleler” anlamında kullandıkları görülmektedir. Bu 

bağlamda ümmet kavramı dil, kültür, soy gibi farklılıkları gözetmeksizin bir üst kimlik 

olarak İslam inancı altında birleştirici bir anlam taşımaktadır. İslam’da herhangi bir 

kavim ya da ırk üstünlüğünün bulunmaması, tarih boyu Müslümanların halife ve İslam 

devleti altında bir arada yaşamalarına da olanak sağlamıştır. Ancak 19. yüzyıl 

itibariyle, Fransız İhtilali sonrasında tüm dünyaya yayılan milliyetçilik ve ulus devlet 

fikirlerinin Müslüman toplumlar arasında da yayılması sonucunda, 20. yüzyıl 

başlarında ümmet anlayışının değişime uğradığı ve birleştirici gücünün zayıfladığı 

görülmektedir.47 

Bu kavramlar üzerinden bakıldığında, Müslüman toplumlarda soy ve özellikle din 

birliğine dayanan bir birliktelik ruhunun İslamiyet’in gelişinden itibaren var olduğunu 

söylemek yanlış olmayacaktır. Ancak burada bahsedilen modern anlamdaki 

milliyetçilik ya da ırkçılık fikirleri değil evrensel mesaja sahip olan İslam dini 

mensupları arasındaki dayanışma, kardeşlik ve birlik olma ruhudur. Ancak bu ruhun 

19. yüzyılın sonlarına doğru Osmanlı Devleti’nde yaşayan Araplar arasında giderek 

etkisini yitirdiği ve 20. yüzyıl itibariyle giderek yerini Arap ayrılıkçı fikirlerine 

bıraktığı görülmektedir.  

Araplar arasında milliyetçi fikirlerin ne zaman başladığı, bu fikirlerin doğuşunda 

hangi olayların ve şahısların ne derece etkili olduğuna dair araştırmalar halen daha 

devam etmektedir. Arap milliyetçi fikirlerin, ilk olarak Osmanlı İmparatorluğu 

yönetiminde görüldüğünü öne süren Oryantalistler, 1798 yılında Napolyon’un Mısır’ı 

işgalinin hem Fransız İhtilali fikirlerini Arap coğrafyasına taşıdığını hem de 

“yüzyıllardır uyuyan Arapları Türk esaretine karşı uyandırdığını” ve böylece Araplar 

 

47 İlgili madde için bkz. TDV İslam Ansiklopedisi, 42. Cilt (2012), s.308-309. 



 20 

arasında bir aydınlanma süreci başladığını öne sürmektedir. Bu bakış açısı Kavalalı 

Mehmet Ali Paşa’nın Osmanlı İdaresine isyanlarını da Arap milliyetçiliğinin ilk 

kalkışması olarak kabul etmektedir. Lakin daha sonrasında yapılan çalışmalar kendisi 

de Arap olmayan Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın Arap milliyetçisi bir siyaset 

yürütmediğini ortaya koymuştur. 48 

Arap milliyetçiliğinin doğuşuna yönelik ortaya konan ilk kapsamlı çalışma George 

Antonius’un 1938 yılında çıkan The Arab Awakening adlı eseridir. Bu çalışma birçok 

açıdan kendisinden sonra gelen araştırmalara da temel oluşturmuştur. Antonius, Arap 

milliyetçi hareketlerinin başlangıcını 19. yüzyılın ilk yarısına, Vehhabi isyanlarına ve 

Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın isyanlarına dayandırmaktadır. Dahası Antonius, 

Osmanlı’nın ‘asi’ ve reformist Mısır Valisi Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın bağımsız 

bir Arap Krallığı kurma hedefi olduğunu da dile getirmektedir.49 Ancak Mısır’da 

Kavalalı Mehmet Ali Paşa dönemi incelendiğinde durumun böyle olmadığı ama bu 

dönemde yapılan reformların daha sonrasında milliyetçi fikirlerin oluşmasına uygun 

zemin hazırladığı açıkça görülmektedir. Bunun yanı sıra, Antonius, misyoner 

okullarının ve buradaki eğitimin Arap dili ve edebiyatının önemini yeniden açığa 

çıkarırken, Türk egemenliğine karşı ulusal bilinç fikirlerini de uyandırdığını öne 

sürmektedir. Bu bağlamda eserinde Beyrut’ta 1866’da kurulan Suriye Proteston Koleji 

ve 1875’te kurulan St. Joseph Koleji başta olmak üzere 19. yüzyılda bölgede kurulan 

misyoner okullarına ve burada yetişenlerin Arap edebi uyanışına olan katkılarına yer 

verdiği görülmektedir.50 Çalışmasının ilerleyen bölümlerinde II. Abdülhamit’in Pan-

İslamizm politikasının ve Jön Türklerin politikalarının Arap toplumundaki etkilerine 

 

48 Kireçci, Başlangıcından Günümüze Arap Milliyetçiliği, s.60-61. 
49 Antonius, The Arab Awakening, s.31. 
50 Antonius, The Arab Awakening s.35-55. 



 21 

değinen Antonius, yine de Arap milliyetçi organize hareketlerin başlangıcını Nasif 

Yazıcı, Butros Bustani ve İbrahim Yazıcı gibi Hristiyan Arapların, özellikle de Suriye 

Protestan Koleji mezunlarının 1875 yılında kurduğu gizli cemiyete 

dayandırmaktadır.51 

George Antonuis’un bu çalışmasından sonra Arap milliyetçi hareketlerin 

başlangıcına ve sebeplerine yönelik literatürdeki en kapsamlı çalışma Zeine N. Zeine’e 

aittir. The Emergence of the Arab Nationalism the Struggle for Arab Independence 

isimli eser, günümüzde hala Arap milliyetçiliğinin doğuşu konusunda uluslararası bir 

otorite olarak kabul edilen Zeine’in, 1958 yılında Londra’da sunduğu ve 1973 yılında 

yeniden kaleme aldığı doktora tezidir. Eserin önsözünde Zeine, amacının “Hem Arap 

milliyetçiliğinin kökeni ve evrimini hem de Araplar ve Türkler arasındaki ilişkilere 

dair belli başlı yanlış düşünce ve kanıları gidermek” olduğunu dile getirirken, 19. 

yüzyılın ikinci yarısı ve 20. yüzyılın başlangıcında Türkler ve Araplar arasındaki 

ilişkilerin Arap siyasi bilincinin ortaya çıkmasında çok önemli rol oynadığını öne 

sürmektedir. 52  Bunun yanı sıra Antonius’un aksine Zeine, Arap milliyetçi fikirlerin 

başlangıcı ve büyümesinde İslam’ın etkisini göz ardı etmemiş, tezinde Müslüman 

Araplar arasında yükselen selefi düşünceye ve Muhammed Abduh, Abdurrahman 

Kevakibi ve Reşid Rıza gibi İslami reformistlerin fikirlerine de yüzeysel olarak yer 

vermiştir.  

19. yüzyılın başında Arap topraklarındaki ilk bağımsızlık hareketleri olarak 

Vehhabi isyanına ve Kavalalı Mehmet Ali Paşa isyanına yer veren Zeine, Antonius’un 

aksine bunları Arap milliyetçiliğinin başlangıcına dahil etmemiştir. Vehhabi 

isyanındaki tepki her ne kadar Osmanlı Hükümeti ve sultanın kendisine karşı olsa da 

 

51 Antonius, The Arab Awakening. s.79. 
52 Zeine, Türk Arap İlişkileri ve Arap Milliyetçiğinin Doğuşu, s.7. 



 22 

bu isyanın asıl sebebi Arap milliyetçiliği değil Abdülvahhab önderliğinde İslam’ın 

eski saflığına dönmesi ve hilafetin ilk zamanlardaki gibi Araplara verilmesi 

arzusudur.53 Zeine, aynı şekilde Kavalalı Mehmet Ali Paşa isyanının da “herhangi bir 

ulusçu cihetini destekleyecek hiçbir tarihi kanıtı” olmadığını dile getirirken, Kavalalı 

Mehmet Ali Paşa’nın amacının Osmanlı İmparatorluğu karşısında bir Arap 

imparatorluğu kurmak değil, kendi iktidarının güvenliği için Arap yanlısı desteği 

alabilmek için olduğunu belirtmektedir.54   

Zeine, Arap coğrafyasında Vehhabi isyanı ve Kavalalı Mehmet Ali Paşa isyanından 

sonra Türk karşıtı bir diğer ayrılıkçı hareket olarak Lübnan’da misyoner okullarında 

verilen Batılı eğitimin sonucunda özellikle Hristiyanlar arasında yayılan fikirleri ele 

almaktadır.  Bu noktada, diğer yazarlar gibi Zeine de özellikle Suriye Protestan Koleji 

ve Beyrut St. Joseph Üniversitesi’nde verilen eğitimi, hatta bu okulların müfredatlarını 

incelemiş ve verilen bu eğitimin Arap topraklarında Türk karşıtı milliyetçi fikirleri ne 

oranda beslediğini sorgulamıştır. Ancak Zeine, Arap coğrafyasının uyanışında eğitimi 

önemli bir faktör olarak kabul etse de 19. yüzyılın ikinci yarısında ortaya çıkan ulusal-

siyasal aydınlanmada misyoner okullarının etkisinin abartıldığını dile getirmektedir.55  

Zeine’e göre, Araplar arasında Türk karşıtı milliyetçi fikirler, II. Abdülhamit (1879-

1909) döneminde ivme kazansa da bu dönemde de hala Osmanlı egemenliğinden 

ayrılma düşüncesi küçük ve çoğunlukla azınlık olan gayrimüslim Arap gruplarında 

bulunmaktadır. Zeine ayrıca, bu dönemde Osmanlı İmparatorluğu’nu hala bir İslam 

imparatorluğu olarak gören Müslüman Araplar arasında ayrılıkçı milliyetçi fikirlerin 

yeterince benimsenmediğini özellikle vurgulamaktadır.56  

 

53 Zeine, Türk Arap İlişkileri ve Arap Milliyetçiğinin Doğuşu, s.52. 
54 Zeine, Türk Arap İlişkileri ve Arap Milliyetçiğinin Doğuşu, s. 53. 
55 Zeine, Türk Arap İlişkileri ve Arap Milliyetçiğinin Doğuşu, s. 58-59. 
56 Zeine, Türk Arap İlişkileri ve Arap Milliyetçiğinin Doğuşu, s.65. 



 23 

II. Abdülhamit’in saltanatı Osmanlı’da doğu sorununun giderek büyüdüğü döneme 

denk gelmektedir. Dönemin başlarında Lübnan’da gayrimüslimler arasında Türk 

karşıtı hareketlerin artması, Beyrut’ta devrimci afişlerin ortaya çıkması, 1882 yılında 

Mısır’da Urabi Paşa önderliğinde başlayan ayaklanmalar, 1885’de Sudan’da çıkan 

Mehdi ayaklanması gibi olaylar Arap vilayetlerindeki yönetimlerin giderek merkezden 

uzaklaştığının fark edilmesini sağlamış ve II. Abdülhamit’i bu vilayetlere yönelik hem 

daha sıkı politikalar izlemeye, hem de Arapları kazanmak için onlara devlette yüksek 

idari ve askeri görevler vermek, Hicaz demiryolunun inşası gibi projelerle 

Müslümanların desteğini alabileceği politikalar izlemeye yöneltmiştir.57 Bu bağlamda 

II. Abdülhamit’in, İslam dininin liderliğini siyasi olarak kullanmaya, Hristiyan Avrupa 

devletleri karşısında İslam dünyasını yeniden birleştirmeye yönelik adımlar atarak 

Müslüman Arap tebaanın bir İslam imparatorluğu olan Osmanlı İmparatorluğu’ndan 

ayrılma fikirlerinin önüne geçmeye çalıştığı görülmektedir. Zeine bu durumu 

“Müslüman Arapların büyük çoğunluğu için halifeliği desteklememek anlaşılmaz bir 

şeydi, çünkü halifeliği desteklemek demek İslam’ı desteklemek demekti.”58 şeklinde 

açıklamaktadır. Bu sebeple, 1909 yılına kadar Müslüman Arap tebaanın Osmanlı 

İmparatorluğu’ndan ayrı bağımsız bir Arap devleti kurmaya yönelik örgütlü bir çabası 

bulunmadığını, Arap tebaanın asıl taleplerinin siyasal, ekonomik, toplumsal alanlarda 

yapılacak reformlarla Araplara Türklerle eşit haklar verilmesi olduğunu, siyasal 

özgürlük ve reform taleplerinin yalnızca Lübnan’daki gibi Hristiyan azınlıklarda 

bulunduğunu savunmaktadır.59 Bu noktada Zeine, örgütlü Arap milliyetçi ayrılıkçı 

hareketlerin 1909 sonrasında, Jön Türkler’in ulusal ve ırksal temelli Türkleştirme 

 

57 Zeine, Türk Arap İlişkileri ve Arap Milliyetçiğinin Doğuşu, s.68-70. 
58 Zeine, Türk Arap İlişkileri ve Arap Milliyetçiğinin Doğuşu, s.71. 
59 Zeine, Türk Arap İlişkileri ve Arap Milliyetçiğinin Doğuşu, s.86. 



 24 

politikalarının sonucunda başladığını öne sürmektedir. Ayrıca bu dönemde Kur’an’ın 

Türkçeye çevrilmesi, Türkçe’nin imparatorluğun resmi dili haline gelmesi, eğitimin 

Türkçe olması gibi fikirlerin Müslüman Arap alimlerinin tepki göstermesine ve 

sonrasında Araplar arasında Türk karşıtı tepkilerin yükselmesine yol açtığını da 

belirtmektedir.60 

Zeine N. Zeine’nin bu çalışmasından sonra, Araplar arasındaki milliyetçi fikirlerin 

doğuşuna yönelik en önemli çakışmalar Albert Hourani’ye aittir. Hourani’nin ilk 

olarak 1962 yılında yayınlanan Arabic Thought in the Liberal Age 1798-1939 ve 1981 

yılında yayınlanan Emergence of the Modern Middle East eserleri birçok açıdan bu 

alanda yapılan çalışmalar arasında dönüm noktası niteliğindedir. Öncelikle Arabic 

Thought in the Liberal Age 1798-1939 eserinde Hourani’nin konuyu Antonius ve 

Zeine’den farklı bir metodoloji ile ele almış ve bu süreci yazarların kendi yazıları 

üzerinden incelemiş olması bu eseri diğer çalışmalardan ayrı kılmaktadır. Hourani 

çalışmasında, siyasi süreci ya da Araplar arasında milliyetçi hareketlerin ne zaman 

başladığını tartışmak yerine; Ortadoğu’da gerek siyasi anlamda Avrupalıların gücünün 

artması, gerekse Osmanlı İmparatorluğu’nun içinde bulunduğu durumdan kaynaklı 

değişen konjonktürde dönemin önde gelen alimlerinin Arap kimliği, din, birlik ve 

milliyetçilik gibi konularda yazdıkları yazılar üzerinde durmaktadır. Bu bağlamda 

öncelikli olarak 19. yüzyılın sonlarında Müslüman aydınlar arasında yayılmaya 

başlayan İslami modernizm fikirlerinin ve daha sonrasında Arap coğrafyasında 

yaşayan Müslüman gençler arasında Arap etnik bilincinin artmasını ve yayılmasını 

sağlayan düşünceleri de incelediği görülmektedir. Muhammed Abduh’un öncüsü 

olduğu İslami modernizm akımında, İslam’ın erken dönemine duyulan hayranlık 

 

60 Zeine, Türk Arap İlişkileri ve Arap Milliyetçiğinin Doğuşu, s.108-117. 



 25 

zamanla Arapların, İslam inancının taşıyıcısı olarak görülmesine yol açmıştır. Bu 

noktada Hourani’nin eserinde Muhammed Abduh ve Reşid Rıza başta olmak üzere 

Abduh’un öğrencilerinin savunduğu İslam’da modernleşme ve İslamın ilk yıllarındaki 

saflığına dönmesi gerektiğine yönelik fikirlere detaylıca yer vermesi, bu çalışmanın 

literatürde Arap milliyetçiliğinin doğuşuna yönelik ortaya konan diğer çalışmalardan 

ayrılmasını sağlamaktadır. 

Bu eserinde Osmanlı yönetimi ve Arap yöneticiler arasındaki ilişkileri eşraf siyaseti 

kapsamında inceleyen Hourani, Abdülhamit döneminde Arap liderlerinin Osmanlı 

yöneticileri ile bütünleşik olduğunu ancak Jön Türklerin yönetimi ve daha sonrasında 

gelen mandacı yönetimlerle Arap milliyetçiliği fikrinin yeni bir direnişe dönüştüğünü 

öne sürmektedir.“Eğer Osmanlı Devleti’ne Türk, Müslüman ve evrensel bir devlet 

olarak farklı yönlerden bakarsak, Arapları toplumundan dışlayan keskin bir ayrım 

bulunmadığını görürüz.” 61 diyen Hourani de tıpkı Zeine gibi, Jön Türk yönetiminin 

Araplar arasında yabancılaşma hislerinin doğmasına yol açtığını ve daha sonrasında 

İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin Pan-Turancı politikalarıyla birlikte bu hislerin ayrılıkçı 

boyuta ulaştığını savunmaktadır.62  

Arap milliyetçiliğinin İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin Türk milliyetçiliğine bir tepki 

olarak görülmemesi gerektiği fikrini ilk ortaya atanlardan biri Ernest Dawn’dır. 1973 

yılında yayınlanan ve Arap milliyetçiliğinin doğuşuna yönelik bir dizi makaleden 

oluşan eserinde Arap milliyetçiliğinin köklerinin 1908 devriminden çok daha önce 

atıldığını iddia etmektedir. “Osmanlıcılıktan Arapcılığa” isimli eserinde Dawn, İslami 

modernizm ile antik Arap bilincinin uyandığını ve özellikle Rifa’a Rafi Tahtavi, 

Cemaleddin Afgani, Muhammed Abduh, Reşid Rıza, Abdulrahman Kevakibi gibi 

 

61 Hourani, The Emerge of The Modern Middle East, s.10. 
62 Hourani, The Emerge of The Modern Middle East, s.63. 



 26 

İslami Modernistlerin düşüncelerinin yayılması ve bu dönemde başlayan İslam’da 

köklere dönüş hareketinin, selefi düşüncenin yükselişi ve Arapçanın önemine dair 

bilincin artmasının Arap milliyetçi teorinin temelini oluşturduğunu savunmaktadır. Bu 

dönemde Osmanlı medeniyetinin Avrupa medeniyeti karşısında başarısızlıklarının 

artmasıyla, Arapların hem İslam dinin hem de Doğu medeniyetinin kurtarıcısı olarak 

görülmeye başlandığını belirten Dawn, ‘Osmanlıcılık’ ve ‘Arapçılık’ın benzer 

olduğunu ve aslında birbirlerine karşıt bir tepki olarak değil, aynı unsura, yani 

Hıristiyan Avrupa’ya karşı savunma olarak ortaya çıktığını öne sürmektedir.63   

Aynı eserdeki bir başka makalede Dawn, Suriye’de Arap milliyetçiliğinin 

doğuşunda etkili olan unsurları ele almış ve Arap milliyetçi söylemlerde bulunanların 

arasındaki sınıf farklarının, bölgede verilen eğitimin ve hatta yaş gruplarının ne derece 

etkili olduğunu da incelemiştir. 1908 yılına kadar Osmanlı İmparatorluğu’nda azınlık 

bir grup tarafından kabul gören Arap milliyetçiliğinin buradan sonra yayılmaya ve 

politik bir boyut kazanmaya başladığını söyleyen Dawn, Arap milliyetçiliğini 

savunanların bunu Batı karşısında etnik kimliklerini korumanın bir yolu olarak 

gördüğünü ileri sürmektedir. Bu noktada çoğunluğun aksine, bazı Arapların aynı 

amaca hizmet etmesine rağmen neden Osmanlıcılık yerine Arap milliyetçiliğinin 

tercih ettiğinin anlaşılması için dönemin şartlarının detaylıca incelenmesi gerektiğini 

belirtmektedir.64 Bu doğrultuda çalışmasında, 1908 sonrası süreçte özellikle Suriye’de 

faaliyet gösteren Arap milliyetçi cemiyetlere ve Şerif Hüseyin olaylarına da yer verdiği 

görülmektedir. Dawn analizinin sonucunda Arap milliyetçiliğinin bir sınıf 

çatışmasının ürünü olmadığını, aksine Arap milliyetçilerin ve Osmanlıcıların 

 

63 Dawn, “Osmanlıcılıktan Arap Milliyetçiliğine: Bir İdeolojinin Kökeni” Osmanlıcılıktan Arapçılığa, 

s.162-163. 
64 Dawn, “Arap Milliyetçiliğinin Suriye’deki Yükselişi” Osmanlıcılıktan Arapçılığa, s.166. 



 27 

çoğunlukla Suriyeli üst sınıflardan oluştuğu ve iki fikrin de ortak amacının Hıristiyan 

Batı karşısında Müslüman Doğu’yu tanımlamak ve savunmak olduğu kanaatine 

varmıştır.65  

Ernest Dawn gibi Bessam Tibi de Araplar arasındaki milliyetçi fikirlerin sömürge 

karşıtlığı üzerine şekillendiğini öne sürmektedir. Tibi’nin, 1971 yılında doktora tezi 

olarak başladığı çalışması ilk olarak 1990 yılında Arab Nationalism: Between Islam 

and the Nation-State adıyla yayınlanmıştır. Çalışmasının ilk bölümünde üçüncü dünya 

ülkelerinde özellikle dekolonizasyon sürecindeki milliyetçilik ve ulus teşekkülüne yer 

veren Tibi, daha sonrasında Arap milliyetçiliğinin II. Dünya Savaşı’na kadarki 

sürecini inceleyerek ardından “Arap milliyetçiliğinin manevi babası”66 olarak andığı 

Sati el-Husri ve fikirleri üzerine odaklanmıştır. Öncelikle bölgede yabancı etkisiyle 

başlayan sosyal dönüşümleri ele alan Tibi hem Mısır’da giderek artan yabancı 

karşıtlığına hem de Suriye ve Lübnan’da açılan misyoner okullarında verilen batılı 

eğitim sonucunda ortaya çıkan fikirlere yer vermiştir. Tüm bunları anlatırken Tibi, 

gerek II. Abdülhamit’in politikalarının gerek Jön Türkler arasında yayılan 

Osmanlıcılık ya da Turancılık gibi fikirlerin gerekse İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin 

politikalarının Arap milliyetçiliğine olan etkilerini de göz ardı etmemiştir.  

Bessam Tibi, Avrupalı ve Amerikalı misyonerlerin sömürgeciliğin öncüleri 

olmalarına rağmen Arapçaya olan yakınlıklarından dolayı Araplarda milli bilincin 

uyanmasına destek verdiklerini ve bu sebeple de özellikle Suriye ve Lübnan 

bölgesindeki Araplarla Osmanlı yönetimi arasında bir ayrıma yol açtıklarını 

belirtmektedir. Özellikle Amerikan misyonerlerin Protestan Hristiyanlığı yaymak 

adına Arapçayı öğrenip, İncil’in Arapçaya tercümesini yapmaları ve Arapçaya yeniden 

 

65 Dawn, “Arap Milliyetçiliğinin Suriye’deki Yükselişi” Osmanlıcılıktan Arapçılığa,, s.191. 
66 Tibi, Arap Milliyetçiliği, s.11. 



 28 

hayat kazandırmak isteyenlere destek vermeleri sonucunda Arap milli kültüründe bir 

uyanışın gerçekleştiğini ve bunun Arapları Osmanlı İmparatorluğuna bağlayan dini 

kimliği geri planda bırakacak yeni bir milli kimliğin oluşması anlamına geldiğini öne 

sürmektedir.67  

Tibi, Suriye ve Lübnan’da başlayan bu seküler Arap milliyetçi fikirlerin yanı sıra, 

İslam’da “Uyanışın iki şekli” olarak önce Vehhabi hareketlerine sonra da Sati el-

Huri’nin de fikir dünyasının oluşumunda etkili olan Cemaleddin Afgani ve 

Muhammed Abduh önderliğine başlayan İslami modernizmi de detaylıca 

incelemektedir. Afgani ve Abduh’un yazılarında İslam’ın “Avrupa’ya karşı siyasi bir 

hareketi temsil eden sömürge karşıtı bir ideoloji olarak” geçtiğini, Vehhabilerin 

aksine her ikisinin de “Avrupa’nın medeniyet ve kültürünün İslam’ı güçlendirecek 

unsurların kabul edilmesi gerektiğini” savunduğunu belirtmektedir. 68 Ayrıca 

Afgani’nin, İslam’ın Müslümanlar için milliyetin temeli olması ve özellikle de Batının 

emperyalizmine karşı “İslam ümmeti için bir devletin” kurulması gerektiğine yönelik 

Pan-İslamcı fikirlerine de detaylıca yer vermektedir.69 

Bu noktada Tibi, Vehhabi hareketi ve İslami modernizmin, Avrupa veya Osmanlı 

fark etmeksizin yabancı baskılara karşı şekillenmesi ve her ikisinin de Arap köklere 

vurgu yapmasından dolayı benzer olduklarını ve “Bu yüzden her ne kadar öncüleri 

zihnen milliyetçi değil, sadece birer Müslüman olmalarına rağmen, hem Vehhabilik 

hem de İslam modernizmi Orta Doğu’daki milliyetçi hareketlerin dahil bir parçası 

olarak” görülmeleri gerektiğini öne sürmektedir.70 Lakin daha önce de vurgulandığı 

üzere Vehabbi hareketlerinin Fransız İhtilali’nden ve “millet” tanımının ortaya 

 

67 Tibi, Arap Milliyetçiliği, s.132-134. 
68 Tibi, Arap Milliyetçiliği, s.116. 
69 Tibi, Arap Milliyetçiliği, s.234-236. 
70 Tibi, Arap Milliyetçiliği, s.122. 



 29 

konmasından daha önce gerçekleşmiş olduğu göz önünde bulundurulduğunda bu 

hareketlerin milliyetçi bir amaç taşıdığını söylemek doğru olmayacaktır. 

1993 yılında Mahmoud Haddad, International Journal of Middle East Studies 

dergisinde yayınlanan makalesinde, Arap milliyetçiliğinin ilk olarak Avrupa’nın 

milliyetçilik fikirlerini yayan, misyoner okullarında yetişmiş Lübnanlı Hıristiyan 

Arapların eseri olduğu fikrini reddederken, erken dönem Arap milliyetçiliğinin İslami 

reformistlerin ışığında Müslüman Araplar arasında başladığını savunmaktadır.71 

Ayrıca Haddad, II. Abdülhamit dönemi itibariyle okullardaki eğitim dilinin Osmanlı 

Türkçesine çevrilmesi, öğretmenlerin ve mahkemelerdeki kadıların Türklerden 

atanması uygulamalarının ardından II. Meşrutiyet döneminde İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin merkezileştirme çalışmaları sonucunda Arapça’nın kullanımının giderek 

kısıtlanması ve Osmanlı Türkçesinin 1909 yılı itibariyle önce mahkemelerde 

sonrasında diğer kamu kuruluşları ve hatta tüccarlarda bile zorunlu hale getirilmesi ve 

özellikle bu uygulamaların Arapların sosyal yaşamında bıraktığı etkileri de 

irdelemektedir. Bu doğrultuda, özellikle Suriye’deki Arapların bu dönemde 

Türkçe’nin zorunlu hale getirilmesiyle işsiz kalmasına dikkat çekerken, bazı 

“Arapçıların” bu politikanın merkezileştirme değil, Arapların yerine Türkleri getirmek 

için bir araç olduğunu öne sürdüğünü de belirtmektedir.72 Daha sonrasında ise Haddad, 

, “Osmanlı, Arap ve Suriyeli kimlikleri eşit derecede baskı altında olmasına rağmen, 

Arap milliyetçiliğinin, Türk milliyetçiliği ve Avrupa kolonyalizmine karşı  siyasi bir 

tepki” olduğunu öne sürmektedir.73  

 

71 Mahmoud Haddad, “The Rise of Arab Nationalism Reconsidered”, International Journal of Middle 

East Studies, Vol. 26, No.2 (Cambridge: Cambridge University Press, May 1994) s.201. 
72 Haddad, “The Rise of Arab Nationalism Reconsidered”, s.213. 
73 Haddad, “The Rise of Arab Nationalism Reconsidered”, s.217. 



 30 

Arap milliyetçiliğine yönelik bir diğer önemli çalışma Abd al-Aziz Duri’ye aittir. 

Duri, ilk olarak 1983 yılında yayınlanan The Historical Formation of The Arab Nation 

eserinde Araplar arasında tarihsel iç gelişmeler üzerinde dururken, Arap kimliğinin 

oluşumunu erken İslami döneme kadar dayandırmaktadır. Lakin bu noktada Arap 

kimliğinin oluşumunda ve milli bilincin gelişiminde hem Avrupa devletlerinin hem de 

özellikle Osmanlı İmparatorluğu’nun etkisini göz ardı ettiği görülmektedir. Duri, Arap 

ulusunun peygamber zamanından beri var olduğunu fakat Arap ulus bilincinin ve 

bağımsızlık fikirlerinin I. Dünya Savaşı döneminde kayda değer miktarda arttığını 

belirtmektedir. Bu durumda ise, II. Meşrutiyet’in ilanından sonra gerek Türklerin 

Avrupa devletlerine karşı çıkacak güçte olmadıklarını açıkça sergilemesinin, gerekse 

İttihat ve Terakki yönetiminin Türkleştirme politikalarının sonucunda Arap diline 

yönelik provokasyonlarının etkili olduğunu öne sürmektedir.74  

II. Meşrutiyet’in ilanı sonrasında İttihat Terakki Cemiyeti’nin politikalarının Arap 

milliyetçiliğinin ortaya çıkışındaki rolü üzerine en kapsamlı analizi 1997 yılında 

Hasan Kayalı ortaya koymuştur. Kayalı’nın bu çalışması birçok anlamda literatürde 

büyük önem arz etmektedir. Gerek kendisinden önceki bütün çalışmaların ötesinde bir 

perspektif ve derinlikle konunun ele alınmış olması gerekse bu alanda çalışma 

yapanları aksine yazarın Türkçeye ve Osmanlı arşiv belgelerine aşinalığı sayesinde 

kullanılabilen kaynakların zenginliği açısından bu çalışma eşsiz niteliktedir. Kayalı 

çalışmasında, özellikle 1908-1918 döneminde Osmanlı İmparatorluğu’nun Arap 

vilayetlerinde uyguladığı politikaları, Jön Türklerin tutumlarını ve Araplarla 

ilişkilerini incelerken; merkez ve Araplar aralarındaki etkileşimi göstermeyi ve 

Osmanlı’da Müslümanlar arasında milliyetçi fikirlerin ortaya çıkışını İmparatorluk 

 

74 Duri, The Historical Formation of The Arab Nation A Study in Identity and Consciousness, s.215.  



 31 

bağlamına oturmayı amaçlamıştır. Ayrıca, Osmanlı’da Arap milliyetçiliğinin bu 

zamana kadar vilayetler açısından incelendiğini, ama aslında hem yerel hem de devlet 

merkezli incelenmesi gerektiğini belirtmiş ve çalışmasında imparatorlukta “II. 

Meşrutiyet döneminin başlarında henüz sömürgeleştirilmemiş durumda olan Arap 

nüfuslu bölgelerin tümünü”75 ele almıştır.  

Türk milliyetçiliğinin Arap milliyetçiliğini doğurduğuna yönelik görüş literatürde 

uzunca bir süre kabul görmüştür. Yukarıda da bahsedildiği üzere genel bakış açısı 

İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin II. Meşrutiyet itibariyle yürüttüğü politikaların 

Araplarda milliyetçi hareketleri ortaya çıkarttığı yönündedir. Bu noktada Kayalı, 

çalışmasının giriş bölümünde bu ilişkiyi “Eğer İttihat ve Terakki politikaları Arap 

milliyetçiliğini beslediyse, bunun açıklamasını, devrimin harekete geçirdiği 

sosyalleşme süreçlerinde aramak daha doğru olur.” 76 şeklinde açıklamıştır. Kayalı 

çalışmasının birçok yerinde İttihatçıların bu dönemde yürüttüğü politikaların asıl 

odağının merkezileşme olduğunu vurgularken, bu politikaların Türk olmayan 

muhalifler tarafından “metodik bir Türkleştirme politikası”77 olarak yorumlandığını 

belirtmektedir. Özellikle 1908 sonrası kurulan düzende İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin 

idari merkezileşme hedefiyle Osmanlı Türkçesini eğitim, mahkemeler ve resmi 

dairelerde mecburi tutma kararı Türk olmayan muhalifler tarafından oldukça sert 

karşılanmıştır. Hem merkezi yönetimin sağlanabilmesi hem de devletin idari işlerinin 

daha iyi işleyebilmesi açısından Osmanlı Türkçesinin özellikle mahkemelerde ve 

resmi dairelerde mecburi hale getirilmesi İttihat ve Terakki yönetiminin Türkleştirme 

ithamlarına maruz kalmasına yol açmıştır. Dil üzerine yürütülen bu politika sonucunda 

 

75 Kayalı, Jön Türkler ve Araplar, s.15. 
76 Kayalı, Jön Türkler ve Araplar, s.15. 
77 Kayalı, Jön Türkler ve Araplar, s.243. 



 32 

özellikle Arap vilayetlerinde birtakım mağduriyetler yaşanmış olsa da Kayalı’nın 

aktardığı üzere bölgede yaşayanların bu süreçteki talepleri buralardaki makamlara 

Arapların ya da yerel adayların atanması değil Arapçayı iyi konuşan yetkililerin 

atanmasıdır. Lakin adem-i merkeziyetçi Arap muhalifler, Türkçenin dayatılarak 

Arapların Türkleştirilmeye çalışıldığını ve Türkçe konuşmayan toplulukların 

İmparatorluk bünyesinden dışlanarak ayrıştırılmaya çalışıldığını iddia etmektedir. 

Bunu yanı sıra, İslamiyet ve Arapça arasında görülen bağdan dolayı Müslümanlar 

arasında Arapçanın ayrı bir önemi bulunmaktadır. Bu sebeple bu dönemde Arapçanın 

okullarda öğretilmesini ve Arapçaya daha fazla önem verilmesini isteyenler yalnızca 

Araplar olmamıştır. Bu noktada İttihat ve Terakki yönetimine muhalif olan Müslüman 

Arapların gerek cemiyetin bazı üyelerinin dini inançsızlığı gerekse Arapçaya karşı 

tutumları yüzünden Türkleştirmeyi İslam’ı devlet yaşamından tamamen 

uzaklaştırmaya bir tuttukları görülmektedir.78  

Kayalı’nın da bahsettiği üzere, II. Meşrutiyet dönemi ve sonrasında gündeme gelen 

Türkleştirme politikaları İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin sistematik, bilinçli veya 

kasıtlı bir uygulaması değil, aslında II. Abdülhamit döneminde başlayan Osmanlı 

İmparatorluğu’nda merkezileşme politikalarının bir uzantısıdır.79 Bu noktada Arap 

milliyetçiliğinin İttihat ve Terakki’nin merkezileştirme politikalarından 

etkilenmediğini söylemek doğru olmayacağı gibi, Araplar arası milliyetçi fikirlerin 

doğmasında asıl sebebin bu olduğu görüşü de yeterli olmayacaktır. Bu noktada 

Müslüman Araplar arasında yayılmaya başlayan İslami modernizmle gelen ve 

özellikle İslam’ın Araplara geldiği ve halifenin de Arap toplumundan seçilmesi ve 

İslam’ın yükselebilmesi için Arapçanın ve Arapların uyanışının gerektiğine dair 

 

78 Kayalı, Jön Türkler ve Araplar, s.108-111. 
79 Kayalı, Jön Türkler ve Araplar, s.133. 



 33 

fikirlerinin etkisi göz ardı edilmemelidir. Mısır’da başlayan yabancı karşıtlığına, Arap 

edebi uyanışıyla yeniden gün yüzüne çıkan Arap kültürünün ve dilinin zenginliği ve 

bunca zaman Arapların Osmanlı yönetimi altında ezildiğine yönelik fikirler, dinde 

Arap’ın üstünlüğüne varan söylemler, Osmanlı halifesinin meşruiyetinin sarsılması ve 

son olarak da İttihat ve Terakki’nin Arapçaya yönelik tutumları eklenince Araplar 

arasında ayrılıkçı milliyetçi söylemler açığa çıkmıştır. Bu durumun I. Dünya Savaşı 

döneminde giderek alevlendiği, hilafet üzere başlayan tartışmaların daha sonrasında 

Şerif Hüseyin örneğinde olduğu gibi, 1916 yılından sonra bir Arap isyanına ve 

ayrılıkçı hareketlere dönüştüğü görülmektedir. 

Burada en önemli noktalardan biri, Zeine’in de vurguladığı üzere, Arapların Arap 

olma bilinçlerini hiçbir zaman yitirmedikleridir.80 Arap kültürü ve kimliği, İslam’ın ilk 

yıllarından beri süre gelmiş ve Osmanlı yönetimi altında da kaybolmamış; bir üst 

kimlik olan Müslümanlık altında var olmaya devam etmiş ve bu süreçte insanlar 

arasında ayrıştırıcı bir özellik taşımamıştır. 19. yüzyıl itibariyle Suriye ve Lübnan 

bölgesinde Hıristiyan Araplar arasında Batılı kurumların misyonerlik faaliyetleri 

ışığında başlayan Arap milliyetçi fikirler, 1913 Paris Arap Milli Kongresi’nde dahi 

Osmanlı İmparatorluğu’ndan ayrılmaya yönelik bir boyut taşımamaktadır. Hem 

Hıristiyan hem de Müslüman Arapların katıldığı bu kongrenin kararları incelendiğinde 

Arapların taleplerinin “adem-i merkeziyetçi bir yönetim, ulusal kültürel özerklik ve çok 

uluslu anayasal bir monarşi çerçevesinde Türklerle eşitlik”81 olduğu görülmektedir. 

Ancak bu kongreye katılanlar “Arap ulusu” olarak, Suriyeli Khairalla Hayrullah ve 

Necip Azuri’nin “Arap ulusu sadece Osmanlı İmparatorluğu’nun Arapça konuşan 

 

80 Zeine, Türk Arap İlişkileri… s.172. 
81 Tibi, Arap Milliyetçiliği, s.149. 



 34 

Asyalı kısmını ihtiva eder” 82 görüşünü savunmakta ve Mısır ya da Kuzey Afrika’da 

Arapça konuşan halkları bu “Arap ulusu” içerisine dahil etmemektedirler. Hatta 

kongrede oturumlar sırasında gözlemci olarak katılan Mısırlı Said Kamil’in bir 

tartışmada söz almak istemesi sonucunda oturum başkanını bunu reddetmiş ve daha 

sonrasında verdiği bir röportajda “Kongrede temsil edilen Arap milliyetçi hareketi 

kendisinin sırf Osmanlı Araplarından sorumlu olduğunu deklare etmiştir ve 

İmparatorluk dışındaki Arap bölgeleriyle ilgilenmemektedir.”83 şeklinde açıklama 

yapmıştır.  

Bu noktada, Osmanlı egemenliği altındayken Suriye-Lübnan bölgesinde 

emperyalist güçlerin desteği ile kıvılcımlanan Arap milliyetçi fikirler ile İngilizlerin 

emperyalist tutumları altında ezilmekte olan Mısır’da başlayan milliyetçi fikirlerin 

gelişim süreçlerinin birbirlerinden farklı olduğu görülmektedir.  Özellikle Mısır’daki 

milliyetçi söylemlerin başlangıcı incelendiğinde görülür ki aslında burada asıl 

tetikleyici unsur, Arap olma bilincinin kazanılması değil, ülkedeki artan İngiliz 

kontrolü ve genel olarak yabancı varlığına karşıt olmaktır. Yakın dönemde yapılan 

çalışmaların da ortaya koyduğu üzere, Araplar arasındaki bu milliyetçi fikirlerin 

ayrılıkçı boyuta ulaşması I. Dünya Savaşı döneminde gerçekleşmektedir. Bu ayrılıkçı 

fikirlerin oluşumunda I. Dünya Savaşı’nın genel seyri, bu süreçte Osmanlı Devleti’nin 

içinde bulunduğu durum ve Türk milli mücadelesinin de başlamış olmasının etkileri 

de göz ardı edilmemelidir. Bu noktada İttihat ve Terakki yönetiminin 1909 yılı 

itibariyle başlattığı merkeziyetçilik politikasının sonucunda özellikle Türkçe’nin 

birçok alanda zorunla hale getirilmesinin Araplar üzerinde oluşturduğu etki 

 

82 Tibi, Arap Milliyetçiliği, s.150. 
83 Muhammed Ammara, al-Uruba fi’l-Asr al-Hadith, (Kahire:1967) s.332, aktaran, Tibi, Arap 

Milliyetçiliği, s.150-151. 



 35 

yadsınamaz olsa da bu, Araplar arasında yayılan milliyetçi fikirleri alevlendiren 

sebeplerden yalnızca bir tanesidir. Çünkü dil, şüphesiz kimlik ve kültür bilincinin en 

önemli ögelerindendir. Arapçanın kullanımının kısıtlanıp, Türkçenin zorunlu hale 

getirilmesi fikri, Araplar arasında küçük bir kesimin benimsediği milliyetçilik 

fikirlerinin yayılmasında tetikleyici olmuştur. Fakat elbette ki tek sebep bu değildir. 

Bu bağlamda tüm bu fikirlere uygun zemini hazırlaması açısından 19. yüzyıl itibariyle 

Mısır’da yaşanan değişimi, dönüşümü, İngilizlerin bölgedeki varlıklarını giderek 

arttırması sonucunda toplumda oluşan yabancı karşıtlığını ve sonrasında özellikle 

Müslüman Araplar arasında yayılan İslami reformizm düşüncelerini daha detaylı ele 

almak gerekmektedir. 

 

  



 36 

 

  



 37 

BÖLÜM III 

MISIR’DA MODERNLEŞME VE MİLLİYETÇİLİK 

18. yüzyılın sonundan itibaren Osmanlı Devleti’nde özellikle III. Selim ve II. 

Mahmud’un ıslahatlarıyla beraber modernleşme süreci başlamıştır. Bu dönem aynı 

zamanda Osmanlı Devleti’nde adem-i merkeziyetçiliğin baş göstermesi ve 19. yüzyıl 

ile Mısır’ın Osmanlı’dan ayrılmaya başlamasından kaynaklı hem Osmanlı hem Mısır 

tarihi açısından bir dönüm noktası niteliğindedir. 

Mısır, hem Osmanlı’nın Ortadoğu ve Arap topraklarındaki en güçlü eyaleti 

olmasından, hem İngilizlerin sömürgeleri ile kara bağlantısını sağlamasından, hem de 

Fransa’nın yeni sömürge ve pazar arayışından dolayı 19. yüzyıla doğru gittikçe artan 

bir öneme sahiptir. Bu bağlamda Fransa’nın hem İngiltere’nin sömürgeleriyle 

bağlantısını kesmek hem de Mısır ekonomisini yönetmek amacıyla 1798’de Mısır’ı 

işgal etmesiyle Osmanlı’nın uzun süredir bölgede kurulu olan düzeni sarsılmıştır.84 

Fransa’nın, Mısır’ı işgalinden dolayı sömürgeleri ile bağlantısı kesilen İngiltere, 

Osmanlı Devleti ile bir ittifak yapmış ve buna göre Fransa, 1801’deki Osmanlı-İngiliz 

ortak harekâtı sonucunda Mısır’dan çekilmek zorunda bırakılmıştır. Gerek Fransa'nın 

çekilmesi gerekse Memlüklü beylerin bölgedeki etkinliğini yitirmesi Mısır 

yönetiminde büyük bir güç boşluğu ortaya çıkarmıştır. Bu sebeple İstanbul Hükümeti 

burada yeniden otorite kurabilmek adına Memlüklüleri tasfiye ederek, Mısır’a 

merkezden vali atama kararı almıştır.85 Çıkan çeşitli ayaklanmalar sonucunda, Mayıs 

1805’te Kavalalı Mehmet Ali Paşa, halk, ulema, eşraf ve askerin desteği ile kendisini 

 

84 Eric J. Hobsbawm, Devrim Çağı, 1789-1848, Çev. Bahadır Sina Şener, (Ankara: Dost Kitapevi 

Yayınları, 1998), s.99. 
85 Afaf Lutfi al-Sayyid Marsot, Mısır Tarihi: Arapların Fethinden Bugüne, Çev. Gül Çağalı Güven, 

(İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2010), s.50-51.  



 38 

Mısır Valisi ilan etmiştir. 3 Temmuz 1805’te ise Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın valiliği 

III. Selim tarafından yayınlanan bir ferman ile resmen tanınmıştır.86   

3.1. Mısır’da Kavalalı Mehmet Ali Paşa Dönemi  

Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın valiliği ile Mısır, modern ve bağımsız bir devlet 

olma yolunda hızla ilerlemeye başlamıştır. Askeri alanda yapılan reformlar sonucunda 

modern ordunun kurulması Mısır’ın güçlenmesini sağlarken, iltizamın kaldırılması ve 

tarımsal üretimin artırılmasına yönelik yapılan reformlar ile bölgede pamuk üretimi 

kayda değer boyutlara ulaşmıştır. 15 Temmuz 1840 tarihinde İngiltere, Rusya, 

Avusturya ve Prusya öncülüğünde gerçekleşen Londra Konferansı sonrasında Sultan 

Abdülmecit, 13 Şubat 1841’de iki ayrı ferman ilan ederek, Sudan’ı yaşamı boyunca 

Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın yönetimine verirken, Mısır’ın idaresini de Kavalalı 

ailesine, Paşa’nın ölümünden sonra padişahın seçeceği bir üyesine geçmek üzere 

bırakmıştır. 87 1 Haziran 1841 Veraset İmtiyazı fermanı aynı zamanda, Mısır’ın hukuki 

ve idari statüsü de sâlyaneli eyaletten eyalet-i mümtazeye çıkartılmış ve Mısır Valiliği 

hanedanın en yaşlı erkek üyesine geçmek üzere Kavalalı ailesine verilmiştir. Bunun 

yanı sıra, Mısır valisi, Osmanlı sadrazamı ile eşit konuma yükseltilmiş; 1 Eylül 1842 

Fermanı ile de Mehmet Ali Paşa’ya “sadaret-i uzma” rütbesi verilmiştir.88  

 

86 Şinasi Altundağ, Kavalalı Mehmet Ali Paşa İsyanı, Mısır Meselesi, 1831-1871, (Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Basımevi, 1945), s.24-25. 
87 Enver Ziya Karal, Osmanlı Tarihi, Cilt:V Nizam-ı Cedid ve Tanzimat Devirleri(1789-1856), 

(Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1983), s.139. 
88 Söz konusu fermanlara şu eserden ulaşılabilir: J. C. Hurewitz, The Middle East and North Africa in 

World Politics: Documentry Recorded, (New Haven: Yale University Press, 1975), s.275-276. 



 39 

3.1.a. Askeri Reformlar 

Kavalalı Mehmet Ali Paşa, Mısır ordusunda Memlük beylerinin tasfiyesinden 

doğan asker açığını gidermek ve daha güçlü merkezi bir ordu kurmak için ordunun 

asker sayısını arttırmaya yönelik girişimler başlatmıştır. Tarımsal üretimin düşmesini 

istemeyen Paşa, fellahların orduya alınmasını son çare olarak gördüğünden 1820 

yılında Sultan II. Mahmud’un da izniyle Sudan’a sefer düzenlemiştir. Sudan Seferi’nin 

öncelikli amacı özellikle Mısır ordusuna gereken işgücünün sağlanması olsa da, gerek 

Sudan’ın Mısır’ın doğal uzantısı olarak görülmesi, gerek Sudan’a kaçan Memlük 

beylerinin de yakalanmak istenmesi, gerekse İstanbul’un Mısır’daki köle ticaretini 

yasaklamasından dolayı iş gücünün azlığı da bu seferin yapılmasında etkili olmuştur. 

Ancak seferde beklenen başarı elde edilememiş, Mısır ordusu için gereken asker sayısı 

sağlanamamıştır.89 Bu doğrultuda, Kavalalı Mehmet Ali Paşa, ordunun asker eksiğini 

gidermek adına, 1822 yılında zorunlu askerlik uygulamasını başlatmış, üretimin ana 

unsuru olan fellahlar da orduya alınmaya başlanmıştır. Ancak zorunlu askerlik 

uygulaması kırsalda pek iyi karşılanmamış, 1823 yılında Aşağı Mısır’da, 1824 yılında 

ise Yukarı Mısır’da çok sayıda ayaklanma çıkmıştır. Merkez yönetimi tarafından bu 

ayaklanmalar bastırılmış, 1820’lerin sonuna gelindiğinde Mısır ordusunun asker sayısı 

100.000’i geçmiştir.90 

Kavalalı Mehmet Ali Paşa döneminde, ordu modernleşmesi ve düzenli orduya 

geçişin amacı aslında Mısır’da milliyetçiliği arttırmak değil, tamamen merkezi 

otoritenin kurulması ve iktidarın sağlamlaştırılmasıdır.91 O yüzdendir ki, ordu içinde 

 

89 Arthur E. Robinson, “The Conquest of the Sudan by the Wali of Egypt, Muhammed Ali 

Pasha,1820-1824” The Journal of Royal African Studies, Cilt 25, Sayı:97, Ekim 1925, s.47. 
90 Khaled Fahmy, Paşa’nın Adamları: Kavalalı Mehmed Ali Paşa, Ordu ve Modern Mısır, Çev. Deniz 

Zarakolu, (İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2010), s.98. 
91 Özkoç, Mısır’ın Uzun 19. Yüzyılı, Modernleşme, Merkezileşme ve Özerklik, s.65. 



 40 

Mısırlı Araplar özellikle de zorunlu olarak askere alınan fellahlar üst kademelerde 

görevlendirilmemektedir. Ordu içindeki etnik ayrımcılığı incelediğimizde, Türkçe 

konuşanların, Türklerin ya da Osmanlı’nın çeşitli coğrafyalarından gelenlerin üst 

kademede görev aldıklarını ve hatta Avrupa’dan gelen gayrimüslimlerin bile üst 

rütbelerde orduya alındığını görülmektedir. Arapça konuşanların ve Mısır Araplarının, 

Müslüman ve Osmanlı tebaasından olsalar da yüksek rütbelere gelememesi ordudaki 

modernleşmenin, milliyetçiliğin arttırılması için değil de Mısır’ın Kavalalı Mehmet 

Ali Paşa yönetimi tarafından kontrol altına alınabilmesi amacıyla yapıldığını 

düşündürmektedir.92 

3.1.b. Ekonomik Reformlar  

Kavalalı Mehmet Ali Paşa döneminde yapılan ekonomik reformların asıl amacı 

üretimi arttırmak ve Mısır ekonomisini kalkındırmak olmuştur. Tarımsal üretimin 

arttırılması, dış ticaretin yükselmesi ve fabrikalar açılarak sanayileşmenin hızlanması 

Kavalalı dönemi Mısır ekonomisinin en can alıcı özelliklerindendir. Ama bunun yanı 

sıra, ekonomik alanda yapılan bazı değişikliklerin aslında idari boyutları da 

bulunmaktadır. 

Kavalalı Mehmet Ali Paşa yönetiminin ilk icraatlarından biri Mısır’da iltizamın 

kaldırılması ve verginin merkezden gönderilen memurlar tarafından toplanmaya 

başlamasıdır.93 Bunun Mısır’da İltizam haklarının çoğunun Muhammet Elfi ve Osman 

Bardisi’nin elinde olmasından dolayı, güçlerin bölünmemesi amacıyla yapıldığını 

söyleyebiliriz. İltizamın kaldırılmasının yanında, aslında Osmanlı’da sultana ait olan 

 

92 Fahmy, Paşa’nın Adamları: Kavalalı Mehmed Ali Paşa, Ordu ve Modern Mısır, s.241-261. 
93 Albert Hourani “Osmanlı Reformu ve Eşraf Politikaları”, William R. Polk ve Richard L. Chambers 

(Ed.), Ortadoğu’da Modernleşme, (İstanbul: İnsan Yayınları, 1995), s.81. 



 41 

toprak mülkiyetinin de tarımsal üretimin gerçekleşmediği araziler için Kavalalı 

Mehmet Ali Paşa ailesi ve yakınlarının eline geçtiği görülmektedir.94  

Bu dönemde tarımsal üretimin arttırılmasına odaklanıldığını söylemiştik. Kavalalı 

Mehmet Ali Paşa, yönetiminin başlarında fellahları sıkı disiplin altına alarak üretimin 

ne zaman, ne miktarda ve hangi ürünle yapılacağını merkezden belirlemeye 

başlamıştır. 1816 yılına gelindiğinde tarımsal üretim tamamen merkezin kontrolü 

altına alınmıştır. Bunun yanı sıra çıkartılan Kanun-al Filaha ile fellahların doğdukları 

yerleri terk etmeleri yasaklanarak, şehir dışına çıkmak için bile muhtarlardan izin 

alması zorunlu hale getirilmiştir. Bu sayede üretimin hiçbir şekilde aksamasına izin 

vermeyen bir sistem kurulmuştur.95 

Daha önceleri sel ya da kuraklık sebebiyle üretimde aksaklıklar yaşanırken ülkenin 

birçok yerine inşa edilen sulama kanalları ile bu durumun önüne geçilmeye 

çalışılmıştır. Bu doğrultuda İskenderiye’yi Nil Nehrine bağlayan Mahmudiye Kanalı 

inşa edilmiştir. Böylece ülkede tarıma bağlı üretim, özellikle de pamuk üretimi hızla 

artmıştır. 96 

Pamuk, dönemin uluslararası ticaretinin temel ürünlerinden birisidir. 1820’lerden 

itibaren pamuk ekimi hız kazandıkça, pamuk üretimi ve ihracına dayalı güçlü bir Mısır 

ekonomisi ortaya çıkmıştır. Bu süreçte Amerikan İç Savaşı’ndan dolayı Amerika’dan 

İngiltere’ye pamuğun gitmesine engel olan ablukadan dolayı özellikle İngiltere başta 

olmak üzere, Avrupa pamuk tedarik etmekte zorlanmış, Mısır pazarına ilgi artmıştır. 

Bu sayede de büyük miktarlarda pamuk üretimi yapan Mısır ve Kavalalı Mehmet Ali 

 

94 Charles Issawi, Egypt at Mid-Centruy: An Economic Survey, (Oxford: Oxford University Press, 

1954), s.21.  
95 Özkoç, Mısır’ın Uzun 19. Yüzyılı, Modernleşme, Merkezileşme ve Özerklik, s.67. 
96 Charles Issawi, Egypt in Revolution, An Economic Analysis, (Oxford: Oxford University Press, 

1963), s.22. 



 42 

Paşa yönetimi pamuk ihracatının tekeli haline gelmiş ve bu durum İngiltere 

Hükümetini rahatsız etmiştir. 97 

Vergi sisteminin, toprak mülkiyetinin değişmesi ve tarımsal üretimdeki gelişmeler 

ile Mısır ekonomisi gittikçe canlanmıştır. Tarımsal üretimin denetim altına alınması 

ile ekonomik gelirler artmış, bu durum Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın iktidarını 

gittikçe sağlamlaştırmıştır. Ayrıca, tarımsal üretimden elde edilen bütçe sayesinde 

ülkede fabrikalar inşa edilerek sanayileşme adına büyük adımlar atılmıştır. Bu alanda 

1816’da ilk tekstil fabrikasının açıldığını ama özellikle 1820’lerde pamuk üretiminde 

ciddi artış sayesinde tekstil üretiminin de arttığını görüyoruz. Kavalalı Mehmet Ali 

Paşa bu süreçte, ekonomik açıdan güçlü ülkelerle rekabet edebilmek ve Mısır’da tekstil 

sanayisini kollamak amacıyla ithal mallardan alınan vergiyi arttırmış; yüksek gümrük 

duvarlarına dayalı bir dış ticaret sistemi ortaya koymuştur.98 

Mısır’da sanayileşme sürecinde tekstil fabrikalarının yanı sıra ordunun ihtiyaçlarını 

karşılayabilmek için silah fabrikaları ve askeri malzemeler üreten fabrikalar da 

açılmıştır. Bunun dışında 1830’lara gelindiğinde Mısır genelinde otuza yakın dokuma 

fabrikası, çok sayıda askeri malzeme işleyen tesis ve birkaç tane de tarımsal ürün 

işleyen fabrika bulunmaktadır. 1832 yılına ise bu fabrikalar sayesinde Mısır’ın ilk 

donanması kurulmuştur. Bu çerçevede bakıldığında, Osmanlı coğrafyasında Kavalalı 

Mehmet Ali Paşa’nın askeri-endüstriyel bir kompleks kurmayı başaran ilk ve tek vali 

olduğu görülmektedir.99 

Ancak, Mısır ekonomisinin bu denli hızlı yükselişi, pamuk ihracatını tekeline 

alması ve özellikle de gümrük vergilerinin arttırılması ile İngiltere durumdan iyice 

 

97 P. J. Vatikiotis, The Modern History of Egypt, (Londra: Wiedenfield and Nicolson, 1969) s.59. 
98 Charles Issawi, Egypt in Revolution: An Economic Analysis, s.22. 
99 Özkoç, Mısır’ın Uzun 19. Yüzyılı, Modernleşme, Merkezileşme ve Özerklik, s.71. 



 43 

rahatsız olmuştur. Her ne kadar Mısır’da sanayileşmenin ana amacı ihracat değil de 

ihtiyaç duyulan ürünlerin üretimi olsa da Mısır’ın yüksek gümrük duvarları, yeni pazar 

ve hammadde arayışı ile Osmanlı’ya yönelen İngiltere için kabul edilemezdir. Bu 

sebeple 1838 yılında İngiltere Osmanlı Hükümeti ile ticaretteki vergi oranlarını 

İngiltere lehine düşüren Balta Limanı Antlaşmasını yaparak, artık Mısır piyasasının 

İngiliz ürünleri ile rekabet edebilme şansını elinden almıştır.100 

3.1.c. Bürokratik Reformlar 

Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın özellikle askeri reformları ile ordunun büyümesi 

sonucunda ciddi bir yönetim ihtiyacı da doğmuştur. İktidarın sağlamlaştırılması ve 

merkezi bir otoritenin inşası için merkezi bir bürokrasinin kurulması ve taşra 

yönetimlerinde yapılanma gerekliydi. Bu doğrultuda, Kavalalı Mehmet Ali Paşa, 

Kahire’de merkezi yönetimin inşası için çeşitli kurullar ve daha sonrasında bakanlıklar 

kurmuştur.  

Bunlardan ilki Divanü’l Hidiv adındaki Hidiv Divanıdır. Eski oluşumdaki Divanü’l 

Ali ile az miktarda bir benzerlik göstermekle beraber Divanü’l Ali’nin üyeleri 

İstanbul’dan atanırken, yeni sistemde üyeler bizzat Kavalalı Mehmet Ali Paşa 

tarafından atanmaktadır. Bunun yanı sıra Divanü’l Ali, valinin faaliyetlerini 

kısıtlayabilirken, Divanü’l Hidiv, valinin danışma kurulu konumundadır. Ama bu 

divanda da yine adli ve idari konular konuşulmakta ve içişleri buradan 

yürütülmektedir.101 Söz konusu bir diğer kurul, Divanü’l Maiya al-Saniya adındaki 

Valilik Kuruludur. Bu kurulda, saray çevresinden yine bizzat Kavalalı Mehmet Ali 

 

100 Ehud R. Toledano, “Social and Economic Change in the ‘Long Nineteenth Centry’” M. W. Dally 

(Ed.) The Cambridge History of Egypt, Vol 2: Modern Egypt, From 1517 to the End of The Twentieth 

Centruy, (Cambridge: Cambridge University Press, 1998), s.273. 
101 Archie Hunter, Power and Passion in Egypt: A Life of Sir Eldon Gorst, 1861-1911, (Londra: 

Tauris, 2007), s.119. 



 44 

Paşa tarafından seçilen üyeler ile başmuavin, başmütercim, haznedar, kethüda ve 

silahtarın katılımı ile askeri ve sivil konular konuşulmakta ve diğer kurumlarla iletişim 

de buradan sağlanmaktadır.102 

Bu iki divanın yanı sıra, ordu ile ilgilenen Divanü’l Cihadiyye yani Savaş Divanı, 

Mısır’ın yabancı ülkelerle ticareti ile ilgilenen Divanü’l Ticariyye Mısriye adıyla Mısır 

Ticaret Divanı da Kavalalı Mehmet Ali Paşa döneminde açılmıştır. 1837 yılına 

gelindiğinde ise, Sanayi, Savaş, Maliye, Ticaret, Donanma ve sadece Mısır adına 

yabancı devletlerle ticaret anlaşmaları yapabilse de Dışişleri Bakanlıkları açılmış ve 

Kahire’de kabine sistemine dayalı bir yönetime geçilmiştir. 103 

Kavalalı Mehmet Ali Paşa döneminde yapılan en güçlü siyasi reformlardan birisi 

de 1826’dan itibaren Eyalet Sistemine geçirilerek, ülkenin merkezi Kahire olmak 

üzere, Yukarı Mısır’da 10, Aşağı Mısır’da 16 eyalete bölünmesi ile gerçekleşmiştir. 

Her eyalete merkezden Kavalalı Mehmet Ali Paşa’ya bağlı müdürler atanarak, 

eyaletlerde merkezin emirlerinin uygulanması, güvenliğin sağlanması, vergilerin 

toplanması, tarımsal üretimin denetlenmesi ve asker alımlarının aksamaması bizzat 

atanan müdürler tarafından kontrol altına alınmıştır.104 

Böylece Mısır’ın her yerinin Kahire merkezli yönetildiği bir sistem ortaya çıkmıştır.  

Bu merkezi yönetimde temelde Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın hane halkına dayalı, 

bürokratik bir modernleşmenin yanında Osmanlı Devleti’nde padişahın İstanbul’da 

oluşturduğu yapı ile benzerlik gösteren eski ile yeninin harmanı bir merkezi yönetim 

kurmuştur.105  

 

102 Hunter, Power and Passion in Egypt: A Life of Sir Eldon Gorst, 1861-1911, s.20. 
103 Vatikiotis, The Modern History of Egypt, s.67. 
104 Hunter, Power and Passion in Egypt: A Life of Sir Eldon Gorst, 1861-1911 s.19. 
105 Özkoç, Mısır’ın Uzun 19. Yüzyılı, Modernleşme, Merkezileşme ve Özerklik, s.82. 



 45 

Mısır’da Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın hane halkına dayalı sistemin, temelde üç 

ana ekibi bulunmaktadır. Buna göre Paşa’ya kan ile bağlı olanlar, aileye evlilik yolu 

ile katılanlar ve Paşa’nın yakın çevresinde bulunan Osmanlı ve Avrupa’dan gelenler 

yönetim kadrosunu oluşturmaktadır.106 Yönetim kadrosunda bulunanlar genelde hane 

halkından seçilse de yönetimde yer almak için illa Müslüman olmak gerekmemektedir. 

Bunun yanı sıra, Kavalalı Mehmet Ali Paşa, hiçbir yönetici eliti uzun süre aynı 

görevde tutmayarak düzenli olarak mevkiler arasında rotasyon uyguladığı için hiç 

kimse yerinde kalıcı olamamakta ve Paşa’nın iktidarı için risk teşkil edememektedir. 

Bunun yanı sıra, Türkçe konuşan elitler ve Arapça konuşanlar arasında katı bir ayrım 

söz konusudur. Mısırlı Arapların yalnızca alt kademelerde görev alması bürokraside 

Osmanlı Mısır elitinin yükselmesini sağlamıştır.107 Bu durum çok daha sonralarda, 

Mısır’da Arap Milliyetçiliğinin doğuşunda da önemli rol oynamıştır. 

3.1.d. Eğitim Alanında Yapılan Reformlar 

Kavalalı Mehmet Ali Paşa dönemindeki askeri, ekonomik ve bürokratik reformların 

arkasında güçlü de bir eğitim reformu bulunmaktadır. Bu dönemde, modernleşen 

ordudaki subaylardan, açılan fabrikalardaki mühendislere ve yönetimdeki bürokratlara 

kadar birçok kesimin batılı tarzda eğitim görmesine odaklanılmıştır. Bu kapsamda 

1809’dan itibaren Fransız Ekolünde eğitim almak üzere öğrencilerin Avrupa’ya 

gönderildiği ve ülkeye döndükten sonra yerel elitlerin eğitiminde rol aldıkları 

görülmektedir. 1818’den itibaren ise Avrupa’ya özellikle de Fransa’ya gönderilen 

öğrencilerin sayısında ciddi artışlar yaşanmıştır.108 Ancak yurtdışına gönderilenlerin 

 

106 Reuven Aharoni, The Pasha’s Bedouin: Tribes and State in Egypt of Mehmet Ali, 1805-1848, 

(Londra: Routledge, 2007), s.137. 
107 F. Robert Hunter, “State-Society Relations in Nineteenth-Century Egypt: The Years of Transition” 

Middle Easter Studies, Cilt 36, Sayı:3, Haziran 2000, s.146. 
108 Gilbert Sinoué, Kavalalı Mehmet Ali Paşa: Son Firavun, Çev. Ali Cevat Akkoyunlu, (İstanbul: 



 46 

çok az bir kısmı Mısırlı Araplardan olmuş, çoğunlukla Osmanlı’nın çeşitli 

coğrafyalarından gelen ve Türkçe konuşan kişiler Avrupa’da eğitim görmek üzere 

seçilmiştir. Fakat Rifa’a al Tahtavi gibi, Mısırlı Arap kesimden olan ve sonrasında 

Mısır Aydınlanmasında çok önemli rol oynayacak kişiler de bu dönemde Avrupa’ya 

eğitim için gönderilenlerden doğmuştur.109 

Eğitim alanında yapılan bir diğer reform ise 1820’lerden itibaren Mısır genelinde 

batılı tarzda eğitim veren kurumlarının açılması olmuştur. İlk olarak 1821 yılında 

Asvan’da düzenli ordu için gerekli olan askeri okul yabancı uzmanların desteği ile 

açılmış ardından, 1825 yılında Kasr el-Ayn Harp Okulu kurulmuştur. 110 Ancak yine 

bu okullarda verilen eğitimden Mısırlı Araplar faydalanmamış, bu okullarda orduda 

üst kademelerde yer alacak subaylar yetiştirilmiştir. 1827 yılında ise Ebu Zabel Askeri 

Hastanesi açılmış, başlarda yalnızca askeri hastane olarak planlanmışken daha 

sonralarda tıbbiye olarak eğitim hayatına başlamıştır. Bu bağlamda eğitim 

reformlarının ilk olarak ordunun modernleşmesi kapsamında doğan ihtiyaç ile 

şekillendiği görülmektedir.111 

1830’lara gelindiğinde ise, silah fabrikalarındaki üretimi denetlemesi için uzman 

yetiştirmek amacıyla mühendislik okullarının; sivil bürokratların eğitimi için yabancı 

diller okulunun; tarımsal üretimin arttırılması için ziraat okullarının ve daha çeşitli 

eğitim kurumlarının sayıları giderek artmıştır. Bunun yanı sıra matbaanın kullanımının 

artması ile 1822 yılında Bulak’ta ilk basımevi faaliyet vermeye başlamış, batılı 

fikirlerin eğitimli kitlelere ulaşması kolaylaşmıştır. 1828 yılında ise, Osmanlı 

Devleti’nden üç sene erken, ilk Resmî Gazete Vekayi-i Mısriye yayınlanmaya 

 

Doğan Kitap, 2004), s.155-160. 
109 Hourani, Çağdaş Arap Düşüncesi, s.85-101. 
110 J. Heyworth-Dunne, History of Education in Modern Egypt, (Londra: Luzac&Co, 1938), s.118. 
111 Fahmy, Paşa’nın Adamları: Kavalalı Mehmed Ali Paşa, Ordu ve Modern Mısır, s.206. 



 47 

başlamıştır. Her ne kadar bu gazete idarecilerin, idari kararlar hakkında bilgi sahibi 

olması ve Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın icraatlarının taşraya duyurulması amacıyla 

yayınlansa da her iki dilde de basılması ve özellikle Osmanlı coğrafyasında Türkçe 

basılan ilk gazete olmasından dolayı büyük önem taşımaktadır.112 

Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın askeri, ekonomi, bürokrasi ve eğitim alanlarında 

yaptığı düzenlemelere bakıldığında tüm bunların aslında merkezi otorite kurmak ve 

Paşa’nın iktidarını sağlamlaştırmak üzere yapıldığı görülmektedir. Bunun yanı sıra, 

modernleşmenin halkın refahı için değil, Mısır’da iktidarın daha güçlü hale gelmesi 

için yapıldığı da fark edilmektedir. Ancak bu dönemde Mısırlı Araplar ile Osmanlı 

Mısır elitleri arasında yapılan katı ayrım, Arapların ne orduda ne yönetim kadrosunda 

yüksek kademelere alınmayışı; eğitim için Avrupa’ya gönderilmemeleri veya açılan 

okullarda eğitim alamamaları ilerleyen zamanlarda ortaya çıkacak olan Arap milliyetçi 

fikirlerin ilk tohumlarını atmıştır.  

Genel olarak Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın valiliği sürecinde Mısır’da yaptığı 

reformların, düzenli ve modern bir ordu kurmak ve askeri gücü arttırmak üzerine 

çevrelendiği görülmektedir. İktidarın sağlamlaştırılması için önemli bir rolü olan 

ordunun kurulması, Mısır’ın merkezden yönetimini ve taşranın merkezin kontrolü 

altında olmasını sağlamıştır. Bunun yanı sıra, yapılan ekonomik reformlar ile de her 

ne kadar Mısır ekonomisi yükseltilse de burada da asıl amacın özellikle ordunun 

masraflarını karşılamak ve ihtiyaç duyulan ürünlerin üretimini yapmaktır. Batılı tarzda 

eğitim de yine ilk önce modern ordunun eğitimi için yapılmaya başlanmıştır.  

Mehmet Ali Paşa’nın Mısır ve Suriye’de kurduğu bu modern düzenin aslında 

milliyetçi bir Arap devleti kurmak amacıyla yapıldığını söylemek doğru değildir. Bu 

 

112 Özkoç, Mısır’ın Uzun 19. Yüzyılı, Modernleşme, Merkezileşme ve Özerklik, s.88. 



 48 

dönemde yapılan askeri, ekonomi, bürokrasi ve eğitim alanlarındaki düzenlemelere 

bakıldığında tüm bunların aslında merkezi otorite kurmak ve Paşa’nın iktidarını 

sağlamlaştırmak üzere yapıldığı görülmektedir. İktidarın sağlamlaştırılması için 

önemli rol oynayan ordunun kurulması, Mısır’ın merkezden yönetimini ve taşranın 

merkezin kontrolü altında olmasını sağlamıştır. Bunun yanı sıra, modernleşmenin 

halkın refahı için değil, Mısır’da iktidarın daha güçlü hale gelmesi için yapıldığı da 

fark edilmektedir. Mısırlı Araplar ile Osmanlı Mısır elitleri arasındaki katı ayrım, 

Arapların ne orduda ne yönetim kadrosunda yüksek kademelere alınmayışı; eğitim için 

Avrupa’ya gönderilmemeleri veya çoğunlukla açılan okullarda eğitim alamamaları, 

Mısır’da Osmanlı-Türk elitini üstün tutan bir yapının olduğunu göstermektedir. Bu 

durum ayrıca, 19 yüzyılın ikinci yarısından itibaren Mısır’da Araplar arasında 

yükselmeye başlayacak milliyetçi fikirlere de temel hazırlamıştır. Kendisi her ne kadar 

Osmanlı Devleti’ne karşı ayaklanan “asi” vali olarak anılsa da Mehmet Ali Paşa’nın 

asıl amacının Osmanlı’dan bağımsız bir Arap devleti kurmak olduğu söylenemez. 

Zeine buradaki amacın daha çok “Arap yanlısı görüşlerden yararlanmak ve Arap 

yanlısı desteği için” 113 olduğunu belirtirken; Antonius, Mehmet Ali Paşa’nın 

kendisinin halife ve kral pozisyonunda olduğu, yönetici elitlerin Türkler ve 

Arnavutlar’dan oluştuğu ve Arapların da tâbi bir topluluk olarak içinde yer aldığı bir 

krallık planladığını söylemektedir.114 Ancak Mehmet Ali Paşa’nın valiliği süreci ve 

yaptığı reformlar incelendiğinde görülür ki kendisi Arap krallığı kurmaya çalışan bir 

Arap milliyetçisi değil; Mısır’ı daha modern, özerk ve güçlü pozisyona getirmeye 

çalışan idealist bir yöneticidir. 

 

113 Zeine, Türk Arap İlişkileri ve Arap Milliyetçiğinin Doğuşu, s.53. 
114 Antonius, The Arab Awakening, s.28. 



 49 

3.2. Kavalalı Mehmet Ali Paşa’dan İngiliz Yönetimine Mısır 

1849 yılında Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın ölümünden, 1863 yılında İsmail 

Paşa’nın valiliğe gelişine kadarki süreç, Mısır yönetiminde bir ara geçiş dönemini 

oluşturmaktadır. Bu dönemde önce Abbas Paşa 1849’dan 1854 yılına kadar valilik 

yapmış, onun ardından Mehmet Ali Paşa’nın en küçük oğlu olun Sait Paşa, 1854’ten 

1863’e kadar Mısır valiliği görevini yerine getirmiştir.  Sait Paşa’nın valiliği sürecinde 

reformlar az miktarda da olsa devam ettirilmeye çalışılmıştır. Bu döneme damgasını 

vuran en önemli gelişme ise şüphesiz, Fransa’nın Kahire Konsolosu Ferdinand de 

Lesseps’in teklifi ile Süveyş Kanalı’nın yapımına başlanmasıdır. Bu bağlamda, 30 

Kasım 1854’te Sait Paşa, Fransa’ya kanal inşasını organize etmek için şirket 

kurulmasına ilişkin ruhsatı vermiştir. 1841 yılında çıkan ferman gereği Mısır’ın 

imtiyazlı statüsüne rağmen eyalete ilişkin düzenlemelerin padişahın onayı ile 

gerçekleştirilmesi gerekse de Said Paşa, Süveyş Kanalı projesinden geri adım 

atmamıştır. Lakin kanal inşasıyla Mısır’ın masrafları da artmış, bu dönemde Avrupalı 

bankerlere karşı borçlanmalar başlamış ve bu durum 1870’lere gelindiğinde Mısır 

ekonomisini krize sürükleyen en büyük faktör olmuştur. Aynı zamanda kanalın inşası 

için ülkeye çok sayıda Avrupalı uzmanın gelmesi ile bazı önemli idari görevlerde 

Avrupalıların sayısı gittikçe artmıştır. 1858’de yürürlüğe giren Arazi Kanunnamesi ile 

de yabancılar Mısır’da toprak satın alma hakkı elde etmişlerdir. Ayrıca hızla büyüyen 

ekonomi ve yabancı sermayenin artışı da bazı Avrupalıları Mısır’a yerleşmeye 

yöneltmiştir. Ülkede zengin toprak sahibi Avrupaların sayısındaki bu artış ise, yine 

1870’lerde hem bu kişilerin hem de vatandaşlarının hakkını korumak amacıyla 



 50 

konsolosluklar üzerinden Avrupa devletlerinin Mısır’ın iç işlerine müdahil olmalarına 

da yol açmıştır.115 

1863’te Mısır valisi olan İsmail Paşa, Kavalalı Mehmet Ali Paşa’dan sonraki 

Mısır’ın ikinci reformist yöneticisidir. Mısır’ın iç işlerinde Babıâli’den bağımsız 

olması, istikraz akdinin alınması, özerklik alanının genişletilmesi ve giderek Batılı bir 

devlete dönüşüm İsmail Paşa yönetiminin ana hedefleri olmuştur. Ülke özellikle 

Pamuk ticareti ile zenginleşirken, Sait Paşa döneminde başlayan dış borçlanma da 

hızla artmıştır. Buna ek olarak bu dönemde reformların Avrupalı devletlerden alınan 

borçlar ile gerçekleştirilmesi, Mısır’ın özellikle İngiltere ve Fransa için artan önemi ve 

ihracata dayalı olan bağımlı ekonomisi de İsmail Paşa yönetiminin sonlarına doğru 

Mısır’ı ekonomik krize doğru sürüklemiştir. İsmail Paşa’nın, 1866 yılında çıkan Girit 

ayaklanmasının bastırılmasındaki başarısından dolayı, 8 Haziran 1867 tarihli padişah 

fermanı ile, Mısır’ı iç işlerinde özerk kılacak düzenlemeler yapılmıştır. Bu ferman ile 

Mısır vilayeti ‘Hıdiviyet-i Mısır’ ismini alırken Mısır valilerine de ‘Hıdiv’ unvanı 

verilmiş, Mısır iç işlerinde tamamen özerk bir statüye kavuşmuş ama dış işlerinde hâlâ 

Babıâli’ye bağlı kalmıştır. Fakat hâlâ yabancı devletlerle anlaşma yapma ve borçlanma 

konularında padişahın iradesine bağlı kalmaya devam etmiştir. 9 Haziran 1873 

tarihinde çıkartılan ferman ile Mısır’a padişahın onayı gerekmeden borçlanma ve 

ticaret anlaşması yapma hakları verilmiştir.116 

Hıdiv İsmail Paşa dönemindeki reformlara bakıldığında ekonominin ihracat odaklı 

hale geldiği ancak reformların da İngiliz ve Fransız sermayeleriyle yapılmasından 

kaynaklı dışa borçlanmanın da arttığı görülmüştür. Askeri alanda ordunun silah 

ihtiyaçları ABD’den karşılanmaya başlanmış, bu dönemde ABD’li subaylar Mısır 

 

115 William L. Cleveland, Modern Ortadoğu Tarihi, (İstanbul: Agora Kitaplığı, 2008), s.108. 
116 Özkoç, Mısır’ın Uzun 19. Yüzyılı, Modernleşme, Merkezileşme ve Özerklik, s.135-137. 



 51 

ordusuna hizmet etmiş ve hatta onlarla bir Afrika seferi düzenlemiştir. Eğitim alanında 

ise eyaletlerde İlköğretim okulları açılmış, Okullar Bakanlığı ve öğretmen yetiştiren 

Dar’ül Umum kurulmuştur. Bürokrasi alanında ise en önemli adımlar; 1857 yılında 

İçişleri, 1864 yılında Kamu İşleri, 1872 yılında Adalet ve 1874 yılında da Tarım 

Bakanlıklarının kurulması ve 1866 yılında, halktan daha çok vergi toplanabilmesi için 

Hıdiv’e yardımcı olmak amacıyla taşradaki Mısır yerel elitlerinin ağırlıkta olduğu 

danışma meclisi statüsündeki ilk parlamento olan Meclis-i Nüvvab’ın açılması 

olmuştur. Kültür alanında ise Avrupalı tarza yaklaşılmış; 1863 yılında Mısır Müzesi, 

İskenderiye ve Kahire’de tiyatro salonları açılmıştır. 1871 yılında Kahire’de ilk Opera 

binası inşa edilmiş ve açılışa özel Giuseppe Verdi’den ısmarlanan Aida operasının 

prömiyeri de burada yapılmıştır.117  

Bu dönemde Amerikan İç Savaşı sebebiyle İngiliz dokuma fabrikaları, bütün 

pamuk ihtiyaçlarını Mısır’dan karşılamak durumunda kalmıştır. 1850’lerde 918 bin 

sterlin olan pamuk ihracatı, 1870’e gelindiğinde 10 milyon sterline ulaşmış ve Mısır’da 

Hıdiv İsmail’in reformlarına maddi kaynak sağlamıştır. Ancak pamuk ihracatından 

sağlanan bu gelir bile reformların masraflarını karşılamaya yetmemiş, özellikle 

İngilizler ve Fransızlar başta olmak üzere Avrupa mali kuruluşlarına yüksek miktarda 

borçlanılmıştır. 1870’lerde eski borçların faizleri ödenemez duruma gelindiğinden 

yeni borçlar alınmaya başlanmış ve 1876 yılında Mısır Hükümeti borç faizlerini üç ay 

ödeyemeyeceğini ilan etmiştir. Mısır Hükümeti’nin borçlarını ödeyemez hale gelmesi 

sonucunda Avrupalı bankerler ülkelerine baskıda bulunmuş ve 1876’da Mısır’a borç 

veren dört ülkenin temsilcilerinden oluşan Caisse de la Dette Publique (Kamu Borçları 

Komisyonu) Hıdiv İsmail’in onayı ile kurulmuştur. Ayrıca biri İngiliz biri de Fransız 

 

117 Özkoç, Mısır’ın Uzun 19. Yüzyılı, Modernleşme, Merkezileşme ve Özerklik, s.141-158. 



 52 

olmak üzere iki müfettiş ile Mısır gelirlerinin harcanması da denetim altına 

alınmıştır.118  

28 Ağustos 1878 tarihinde Hıdiv İsmail, Mısır’da meşruti yönetime geçerek, siyasi 

sorumluluğu bakanlara devretmiş; bunun sonucunda Nubar Paşa başkanlığında, İngiliz 

müfettişin maliye bakanı ve Fransız müfettişin bayındırlık bakanı olduğu bir hükümet 

kurulmuştur.119 Bundan böyle hükümet Hıdiv’in değil de başbakanın yetkisinde 

toplanırken Hıdiv, hükümetin atanmasından sorumlu pozisyona gelmiştir. Bu yeni 

hükümet, Hıdiv’in yetkilerini sınırlandırırken, İngiliz ve Fransızların da Mısır 

üzerindeki etkinliklerinin artmasına yol açmıştır.120  Bu durum zaman içinde Mısır 

halkında yabancı müdahalesine karşıt olanların tepki göstermeye başlamasına neden 

olmuş; 1879 yılında ise İngiltere’nin baskısı ile Mısır ordusundaki 1600 Mısırlı askerin 

tasfiyesi ve ordunun giderlerinin kısılması ile ülkedeki milliyetçi ve yabancı karşıtı 

hareketler artmaya başlamıştır. Avrupalı devletlerin gittikçe artan müdahaleleri halkın 

milliyetçilik duygularını güçlendirerek, Napolyon Bonapart’ın Mısır’ı işgali sürecinde 

ortaya çıkan “Mısır Mısırlılarındır” sloganlarının Mısır halkı arasında yeniden 

canlanmasına sebep olmuş ve bu sloganı kullananlar “vataniler” olarak 

adlandırılmıştır.121  

Vataniler ya da bazı kaynaklarda geçen adıyla Ulusal Cephe, bu dönemde Mısır’da 

ortaya çıkan yabancı karşıtı hareketler arasında en belirgini olmuştur. Ulusal 

Cephe’nin baskısı ile Hıdiv, Nubar Paşa hükümetini feshederek, Muhammed Şerif 

Paşa başkanlığında Avrupalıların yer almayacağı, Osmanlı-Mısır elitinden oluşan ve 

anayasa hazırlamakla görevli yeni hükümeti onaylamıştır. Ancak Hıdiv İsmail 

 

118 Cleveland, Modern Ortadoğu Tarihi, s.111-112. 
119 Doğan, II. Abdülhamit Dönemi Arap Milliyetçiliği, s.22. 
120 P. J. Vatikiotis, The Modern History of Egypt, (Londra: Wiedenfield and Nicolson, 1969) s.133. 
121 Doğan, II. Abdülhamit Dönemi Arap Milliyetçiliği, s.22. 



 53 

Paşa’nın özellikle Ulusal Cephe’den gelen Avrupalı karşıtı tutumlara destek vererek, 

Avrupalıları tasfiyeye girişmesinden rahatsız olan İngiltere ve Fransa, II. 

Abdülhamit’e Hıdiv’in azli konusunda baskı yapmaya başlamış ve bunun sonucunda 

26 Haziran 1879’da Sultan II. Abdülhamit Hıdiv İsmail Paşa’yı azlederek yerine oğlu 

Tevfik Paşa’yı atamıştır. Tevfik Paşa döneminde Mısır’ın yönetimi neredeyse 

tamamen İngiliz ve Fransızların kontrolünde olmuş, bu durum ordu ve memurlar da 

dahil olmak üzere halkın birçok kesiminde yabancı düşmanlığının artmasına ve 

milliyetçi fikirlerin yükselmesine yol açmıştır.122 

Tevfik Paşa göreve geldikten hemen sonra İngiliz ve Fransızların bakısı ile, Mısır 

gelirlerinin %66’sının, borçların ödemesinde kullanılmak üzere ipotek altına alındığı 

Tasfiye Yasası’nı yürürlüğe sokmuştur. Ayrıca savaş bakanlığına Osmanlı-Mısır eliti 

egemenliğini savunan Osman Rıfkı Paşa’yı atamıştır. Bunun yanı sıra, İsmail Paşa ile 

başlayan ordudaki asker sayısının azaltılması politikasını devam ettirmiş, ordunun 

asker sayısının 12.000’e düşürüleceğini de açıklamıştır. 123 Bu üç hamle ile, Tevfik 

Paşa’nın, yönetiminin başlarında Mısırlı milliyetçi ve yabancı karşıtı kesimlerin 

tepkisini hemen üzerine çektiğini söyleyebiliriz. Özellikle 1879 yılından itibaren 

ordunun alt kademelerindeki subaylar, anayasal monarşiyi savunan bürokratlar, 

Mısırlı entelektüeller ve toprak aristokrasisi bir araya gelerek Urabi Paşa önderliğinde 

Mısır’da hem Avrupa hakimiyetine hem de buna müsaade eden Hıdiv’e karşı çeşitli 

isyanlar başlatarak ilk Mısır milliyetçi muhalefeti oluşturmuşlardır.124 

Bu isyanların ilki Şubat 1881’de, Savaş Bakanı Osman Rıfkı Paşa’nın bazı Mısırlı 

subayların ordudan ihracını istemesi sonucunda başlamış; Mısırlı bir subay olan Urabi 

 

122 Donald M. Reid, “The Urabi Revolution and British Conquest, 1879-1882” Cambridge History of 

Egypt, Vol 2: Modern Egypt, From 1517 to the End of The Twentieth Centruy, (Cambridge: 

Cambridge University Press, 2008), s.220. 
123 Marsot, Mısır Tarihi: Arapların Fethinden Bugüne, s.70-71.  
124 Özkoç, Mısır’ın Uzun 19. Yüzyılı, Modernleşme, Merkezileşme ve Özerklik, s.155. 



 54 

Paşa ve iki arkadaşı, orduda Türk ve Çerkes subaylara ayrımcılık yaptığını öne sürerek 

Osman Rıfkı Paşa’nın görevden alınmasını istemiştir. Bu isyanın sonucunda Hıdiv, 

Urabi Paşa’yı askeri reformlar yapmak üzere görevli komisyonun başına getirmiştir. 

Ancak komisyonun tavsiye ettiği reformların uygulanmaması üzerine Eylül 1881’de 

Urabi Paşa önderliğinde asıl isyan başlatılmıştır. 1881 yılında İngilizlerin ve 

Fransızların baskısı ile Hıdiv Tevfik Paşa, Hıdiv İsmail Paşa döneminde kurulan ve 

anayasa yapmakla görevli Muhammet Şerif Paşa Hükümeti feshederek yerine Riyad 

Paşa başkanlığında yeni bir hükümet kurmuştur. Ancak, Urabi Paşa liderliğinde yeni 

bir hükümet kurularak anayasal çalışmalara devam edilmesini savunan vataniler, 

elitlerin ve ulemanın da desteğini alarak, 9 Eylül 1881 tarihinde Abidin Sarayı önünde 

gösterilere başlamıştır. Daha sonrasında Şubat 1882’de Mısırlı askerlerin de desteğini 

alan yerel elitlerin girişimiyle Riyad Paşa hükümeti düşürülmüş ve 4 Şubat 1882’de 

yeni hükümet, Urabi Paşa’yı destekleyen Osmanlı-Mısır eliti Mahmut Sami al-Burudi 

liderliğinde kurulmuştur.125 Mahmut Sami al-Burudi liderliğinde kurulan hükümette 

Urabi Paşa savaş bakanı olarak atanmış ve bu göreve yükselen ilk Mısırlı olarak, 

ordudaki Mısırlıların da terfilerini onaylamıştır. Buna ek olarak Osmanlı-Mısır elitine 

mensup birçok subayın ve İngiliz danışmanın da işine son vermiştir. Bu hareketleri 

sonucunda İngilizler ve Fransızlar Urabi Paşa’nın uzaklaştırılması konusunda baskı 

yapmış ve bu duruma protesto olarak Mahmut Sami Paşa görevinden istifa etmiştir.126  

1879’da başlayan ve İngiliz işgaline kadar devam eden Urabi Paşa isyanı temelde 

yabancı müdahaleye, İkili Kontrole ve Borçların Tasfiyesi Kanunu’na karşı çıkan, 

diğerlerinden farklı olarak bu sefer aristokratların, entelektüellerin değil de ordunun 

 

125 Özkoç, Mısır’ın Uzun 19. Yüzyılı, Modernleşme, Merkezileşme ve Özerklik, s.171-173. 
126 John Eliot Bowen, “The Conflict of East and West in Egypt II” Political Science Quarterly, Cilt 1, 

Sayı 3, 1886, s.465. 



 55 

yürüttüğü bir isyandır. Bu isyanın en önemli noktalarından birisi, şüphesiz Mısır 

milliyetçiliğinin ilk fiili hareketi olmasıdır. Bu dönemde özellikle anayasal yönetimin 

kurulmasını savunan ve Mısır’ın iç işlerine yabancı devletlerin müdahalelerine karşıt 

olan vataniler, Hizbu’l Vatani (Vatan Partisi) çatısı altında kurumsallaşmıştır.  

1881 yılında Vatan Partisi’nin baskısı sonucunda Urabi Paşa liderliğinde toplanan 

meclis, hükümeti denetleme, kanun yapma ve bütçe onaylama gibi çok geniş yetkileri 

elinde bulundurmaktadır. Meclisin bu yetkileri elinde bulundurması Avrupalı 

devletlerin Mısır’a müdahalesini zorlaştırdığı için İngilizler ve Fransızlar vataniler 

karşısında Hıdiv’e destek vermişlerdir.127 Bu doğrultuda giderek şiddetlenen iktidar 

çatışması ve dönem dönem artan isyanlar Mısır’da İngiliz ve Fransızların çıkarlarını 

riske atmıştır. İngiliz-Fransız rekabetinin artması ile Mısır, İngiltere’nin hem 

ekonomik hem de siyasi çıkarları için ciddi önem kazanmıştır.128 Öncelikle 1870 

yılında İngiltere Ekonomik Krizi ile İngiltere’nin ekonomisinin durağanlaşması 

sonucunda Kavalalı Mehmet Ali Paşa döneminden beri İngiltere’nin pamuk ticaretinin 

ana merkezi haline gelen Mısır giderek İngiliz dokuma sanayisinin can damarı 

olmuştur. Bunun yanı sıra Mısır hem Süveyş Kanalı hem de jeopolitik konumu itibari 

ile İngiltere için Kıbrıs ve Hindistan’ın korunması açısından çok kritik bir noktaya 

dönüşmüştür. Özellikle Almanya ve İtalya’nın 1870’lerde sömürgecilik yarışına 

katılmaları, ABD’nin 1880 sonrası sömürgeci politikalar izlemesi ile artan rekabet 

ortamı ve 93 Harbi sonrası Rusya-Osmanlı arasında yapılan Berlin Antlaşması 

sonucunda Rusların Ardahan, Artvin, Kars, Batum bölgelerini ele geçirerek 

Anadolu’da nüfuzunun artması ile İngiltere, 1880’lerde sömürgelerinin güvenliği 

 

127 Enver Ziya Karal, Osmanlı Tarihi, Cilt VIII: Birinci Meşrutiyet ve İstihbarat Devirleri, 1876-1907, 

(Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1983), s.92. 
128 Marsot, Mısır Tarihi: Arapların Fethinden Bugüne, s.70-71.  



 56 

açısından ciddi şekilde endişelenmiştir. Çünkü Mısır ve Kıbrıs, İngiltere’nin bu 

coğrafyadaki en kritik savunma hattını oluştururken Mısır’ın kontrolünün 

kaybedilmesi Kıbrıs’ı ve dolayısıyla Hindistan’a giden yolun da elden gitmesi 

anlamını taşımaktadır. Zaten Mısır’da artan Avrupa ve özellikle İngiliz karşıtlığı 

sonucu Mısır’daki kontrolün kaybedileceği endişesi de bunlara eklenince, İngiltere’nin 

bu endişelerden tek çıkar yolu Mısır’ı kendi himayesi altına almak olmuştur.129 

3.3. Mısır’da Osmanlı ve İngiliz Ortak Yönetimi (1882-1914) 

İngiltere, Mısır'da gerçekleşen Urabi Paşa isyanlarından dolayı hem Avrupa'nın ve 

özellikle de kendisinin çıkarlarını korumak adına, hem Fransa ve Osmanlı arasındaki 

iş birliğine katılmak hem de İngiliz tekstil üreticilerinin Mısır pamuğuna erişiminin 

kaybedilip de Amerikan pamuğuna bağımlı kalmaması için 6 Ocak 1882 tarihinde 

Fransa ile ortaklaşa bir nota yayınlamıştır. Yayınlanan bu Gambetta Notası ile İngiltere 

ve Fransa Vatan Partisi’ni, karışıklık sonlanmazsa Hıdiv’in otoritesinin yeniden tesisi 

için askeri güç kullanacakları konusunda uyarmıştır. Buna rağmen karışıklıklar 

dinmeyince, 15 Mayıs 1882’de İngiliz ve Fransız donanmaları İskenderiye’ye gitmek 

üzere yola çıkmış ve sonucunda ülkedeki yabancı düşmanlığı bir üst noktaya taşınmış 

ve İskenderiye başta olmak üzere Avrupalıları hedef alan büyük çaplı ayaklanmalar 

ortaya çıkmıştır.130 

İngiltere ve Fransa öncülüğünde Haziran 1882’de Mısır sorununu ele almak için bir 

İstanbul Konferansı düzenlenmiş, ancak Osmanlı Devleti bu konferansa katılmayarak 

sonucunun kendisine bildirilmesini talep etmiştir. Osmanlı Devleti’nin, diğer 

 

129 Roger Owen, “Egypt and Europe: From French Expedition to British Occupation” The Modern 

Middle East, (Tauris: Londra, 1993), s.112. 
130 Juan R. I. Cole, Colonialism and Revolution in the Middle East: Social and Cultural Origins of 

Egypt’s Urabi Movement, (Kahire: The American University in Cairo Press, 1999), s.190. 



 57 

devletlerin Mısır’a müdahaleyi görüşeceği bir konferansa katılmaması ilk bakışta 

anlamsız gelse de II. Abdülhamit’in Arap Vilayetlerini, İmparatorluğa geri 

kazandırmaya çalıştığı bir dönemde Mısır’a asker gönderme kararının çıkabileceği bir 

toplantıya katılması bile bu politikanın çökmesine yol açabilirdi.131 Mısır’da zaten hali 

hazırda yabancı müdahaleyi hedef alan isyanlar ve milliyetçilik doruğa ulaşmışken ve 

Osmanlı Mısır elitlerine dahi tepki gittikçe yükselmişken, en son istenilecek durum, 

Osmanlı’nın da asker göndermesi ile zaten kağıt üzerinde zor elde tutulan Mısır’ın 

tamamen kontrolden çıkmasıdır.  

Ancak İstanbul Konferansı’nda Mısır’a, Osmanlı Devleti’nin dahil edildiği bir 

müdahale planı çıksa da bu plan Babıâli’ye bildirilmeden İngiliz donanması 11 

Temmuz 1882 tarihinde İskenderiye Limanı’na bombardıman başlatmıştır. 

İskenderiye’nin ele geçirilmesinin ardından da 13 Eylül 1882’de İngilizler Tel-el 

Kebir’de Urabi Paşa ve Mısır ordusunu büyük bir yenilgiye uğratarak Kahire’yi ele 

geçirmiştir. Ardından da Urabi Paşa başta olmak üzere isyanlara katılanların çoğunu 

sürgüne göndermiştir. Gladstone Hükümeti her ne kadar işgalin sürekli olmayacağı ve 

Mısır’da Hıdiv’in ve dolayısıyla Osmanlı’nın otoritesinin güçlendirilmesinden sonra 

askerlerin Mısır’ı tahliye edeceğini öne sürse de bu işgal ile Mısır’da uzun yıllar 

sürecek bir İngiliz hegemonyası başlamıştır. Çünkü, İngiltere’nin Mısır müdahalesinin 

görünen sebebi her ne kadar karmaşanın giderilmesi ve Hıdiv’in otoritesinin yeniden 

tahsisi olsa da altında yatan asıl sebep Kıbrıs ve Hindistan’ın savunulması ve tabii ki 

Mısır’ın İngilizlerin çıkarları doğrultusunda kontrol altında tutulmasıdır. Bu 

doğrultuda Mısır kâğıt üstünde hâlâ Osmanlı Devleti’ne ait gösterilirken, kontrol artık 

tamamen İngilizlerin eline geçmiş; zaten Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın valiliği 

 

131 Karal, Osmanlı Tarihi, Cilt VIII… ,s.94-96. 



 58 

itibariyle Mısır’da pek söz hakkı kalmayan Osmanlı Devleti artık kontrolü iyice 

kaybetmiştir.132  

İngilizler, Mısır’ı 1882 itibari ile işgal etse de hukuki statüsünü değiştirmeden, 

Osmanlı sınırları içerisinde bir Hıdivlik olarak tutmaya devam etmiştir. Bu bağlamda, 

Mısır’da Osmanlı varlığı, verginin toplanması ve sikkenin padişah adına basılması gibi 

yöntemlerle sembolik olarak devam ettirilirken, kurulan Mısır Genel Konsülü ile 

yönetimde dört ayaklı yapı inşa edilmiştir. Bu yapıya göre en tepede Osmanlı padişahı 

bulunurken, onun altında Mısır Hıdivi ve sonrasında Meclis-i Nüvvab ve yeni kurulan 

Meclis-i Şura’yı Kavânin (Yasama Konseyi) ve Eyalet Meclisi ve son olarak da 

İngilizlerin Mısır Genel Konsülü bulunmaktadır. Ancak bu dört ayaklı yapı sadece 

görünürde kalmış, 1882’den 1914’e kadarki süreçte asıl yönetim ve yetki İngilizlerin 

Mısır Genel Konsülü’nde olmuştur. İngilizlerin kendi etkinliklerini arttırmak için 

kurdukları bu yeni yapılardan Eyalet Meclisi, yılda bir kez toplanması planlanan 

ülkede 14 eyaletten gelen 70 kişiden oluşan ve tarımsal üretimin geliştirilmesini 

amaçlayan bir yapıya sahipken asıl önemli olan kurum, tabii ki Mısır Genel Konsülü 

olmuştur. Bu bağlamda, konsül yoğunlukla İngilizlerden oluşurken, maliye ile alakalı 

tüm yetkiler bu konsülde toplanmış; her bakanlığa bakanlıkla ilgili kararları alma 

yetkisi ile donandırılan İngiliz danışmanlar atanmış, atanan danışmanlar da yalnızca 

Mısır Genel Konsülü’ne karşı sorumlu tutulmuştur.133 

25 Ekim 1885 tarihinde yapılan İstanbul görüşmeleri itibari ile Hıdiv’e danışmanlık 

yapmak üzere biri Osmanlı biri İngiliz olmak üzere İki Yüksek Komiser atanması 

kararlaştırılmış ve İngiltere adına Sir Drummond Wolff atanırken Osmanlı’yı da 

 

132 Özkoç, Mısır’ın Uzun 19. Yüzyılı, Modernleşme, Merkezileşme ve Özerklik, s.179-181. 
133 Afaf Lutfi al-Sayyid Marsot, Egypt and Cromer: A Study in Anglo-Egyptian Relations, (New York: 

Praefer, 1969) s.139. 



 59 

temsilen Gazi Ahmet Muhtar Paşa Mısır’a gönderilmiştir. Atanan bu iki komiser, 

Mısır ordusunu yeniden düzenlemek, padişah fermanları da dahil gerekli 

düzenlemeleri yapmak ve Mısır’da karmaşanın dinmesi ve Hıdiv’in otoritesinin 

yeniden tahsis edilmesi süreci ile ilgili İngiltere’nin Mısır’ı tahliyesi adına 

hükümetlerine rapor sunmak ile yetkilendirilmiştir. Mısır’da İngiliz işgalinin hiçbir 

hukuki sebebi olmamasına rağmen 1882’den beri Osmanlı Hükümeti her ne kadar 

İngilizlere görüşme talebinde bulunmuş olsa da İngilizler buna yanaşmamıştır. Bu 

sebeple 1885 yılındaki bu görüşmelere kadar Osmanlı Devleti, İngiltere’nin Mısır’ı 

işgali ile ilgili resmi bir adım atamamıştır. Fakat bu görüşme ile her ne kadar, yüksek 

komiserlik mevkii ile Osmanlı Hükümeti Mısır’daki yönetime görünürde dahil edilmiş 

olsa da aslında Osmanlı İmparatorluğu İngilizlerin Mısır’daki varlığını da resmi olarak 

kabul etmiştir.134   

1882’den 1914 yılına kadar olan sürecin başlangıcında, Mısır’a görünürde Osmanlı 

Devleti adına Hıdiv'in otoritesinin yeniden tahsisi amacıyla giden, ancak gerçekte 

kendi çıkarlarını korumaya çalışan İngilizler durumun geçici süre ile olduğunu iddia 

etmelerine rağmen, Mısır’da kurdukları Genel Konsüllük makamı ve yeni sistem ile 

hem Mısır Hıdivi’nin hem de Osmanlı Devleti’nin, İngilizlerin onayı olmadan hareket 

etmesini engelleyerek, Mısır’da yönetimi kendi kontrolleri altına almıştır. Tüm bu 

süreçte İngilizlerin bölgede kendi varlığını kalıcı kılmaya ve Mısır ile Osmanlı Devleti 

arasındaki bağları kopartarak Mısır’ı kendisine bağımlı hale getirmeye çalıştığı da 

görülmektedir. Bunun yanı sıra Osmanlı Devleti’nden kaçan II. Abdülhamit yönetimi 

muhalifi Jön Türkler ve Suriyeli Arap milliyetçisi aydınlar Mısır’da ortaya çıkan bu 

 

134 Karal, Osmanlı Tarihi, Cilt VIII, s.98-100. 



 60 

liberal ortamdan faydalanarak siyasi faaliyetlerini burada sürdürmüş ve Kahire bu 

noktada Osmanlı aleyhtarı birçok hareketin merkezi haline gelmiştir.  

İngilizlerin 1882 yılındaki işgalinin ardından Mısır basını genel hatlarıyla işgali 

destekleyenler ve işgal karşıtları olarak ikiye bölünmüştür. İşgali destekleyenler 

İngilizlerin desteği ile yayınlarına devam etmiştir. Hatta İngiliz işgali öncesi Mısır’da 

yayınlanan gazetesi sayısı 33 iken, bu sayı işgal sonrasında 53’e yükselmiş, İngilizler 

elde ettikleri gazeteler ile Mısır’da kamuoyunu etkileyerek, buradaki varlıklarını 

sağlamaya almaya çabalamışlardır.135 Hatta dönemin İngiliz Yüksek Komiseri Lord 

Cromer, olası bir milli harekette etkili bir silah olabilmesi açısından özellikle İngiliz 

siyasetinin lehinde yayınlar yapan gazeteleri açıktan desteklemiştir. Dönemin ilk işgal 

karşıtı Müslüman gazetesi ise 1889 yılında Şeyh Ali Yusuf tarafından kurulan el-

müeyyed gazetesidir. El-müeyyed, İngiliz karşıtı olmasının yanında Osmanlı 

politikalarını da savunmasından dolayı Osmanlı Yüksek Komiseri Gazi Ahmed 

Muhtar Paşa tarafından gizlice maddi açıdan da desteklenmiştir. Öyle ki, Lord Cromer 

bu gazeteyi kapatmak için “gizli bir cemiyetin sözcüsü olmakla ve dini taassup 

beslemekle” suçlarken, II. Abdülhamit gazetenin sahibine gümüş liyakat madalyası 

vererek sahip çıkmıştır.136  

19. yüzyıl itibariyle, Suriye ve Lübnan bölgesinde, Avrupalı ve Amerikalı 

misyonerlerin burada kurdukları okullar aracılığıyla aslında sömürgeci faaliyetler 

yürütmesine rağmen Arap diline olan ilgileri Araplarda milli bilinci alevlendirmiştir. 

Bu dönemde Fransız Katolik misyonerler bölgede aleni şekilde sömürgeci politikalar 

yürütürken, özellikle Amerikalı Protestan ve Rus Ortodoks misyonerler Arap edebi 

 

135 Zekeriya Kurşun, Osmanlı Arapları Hilafet-Siyaset-Milliyet 1798-1918, (İstanbul: Vakıfbank 

Kültür Yayınları, 2022) s.144. 
136 Kurşun, Osmanlı Arapları… s.273-274. 



 61 

uyanışına büyük katkı sağlamıştır. Zira özellikle Amerikalı misyonerler Protestanlığı 

yaymak amacıyla Arapça öğrenmiş, İncil’in Arapçaya çevrilmesinin yanı sıra birçok 

faaliyet de Arapça gerçekleşmiştir. Amerikalı misyonerlerin bu noktada Arapçaya 

gösterdikleri bu ilgi bazı Araplar arasında milli kültür bilincinin yeniden uyanmasını 

sağlarken, Hristiyanlığın çeşitli mezheplerinin bölgede giderek kabul görmesiyle 

Araplar ile Osmanlı Devleti arasındaki bağın özünü oluşturan dini kimlik de etkisini 

yitirmeye başlamıştır.137  

Amerikalıların yanı sıra, İngilizlerin de Mısır dışındaki Arap coğrafyasında 

etkinlikleri bu dönemde yoğun olmuştur. Bunların başında, Mekke-Medine merkezli 

olmak üzere Osmanlı Devleti’ne alternatif bir Siyasi İslam Birliği kurma çalışmaları 

gelmektedir. Bu çalışmalar Arap vilayetlerinin, Osmanlı yönetiminden çıkabileceğine 

dair söylemlere de yol açmıştır. Zekeriya Kurşun buradaki asıl amacın “siyasi bir 

İslam birliği kurmaktan ziyade genç Sultan üzerinde baskı oluşturmak”138 olduğunu 

öne sürerken, bu fikirlerin bölgedeki halkın fikirlerini tam olarak temsil etmediğini 

ancak halk arasında bir fitne oluşturulmaya çalışıldığını da belirtmektedir. Ancak bu 

fikirler zamanla Osmanlı Arapları arasında milliyetçi fikirlerin filizlenmesine yol 

açmış, 1895 yılında Suriye’de Abdurrahman el-Kevakıbi’nin de aralarında bulunduğu 

bir kısım Arap aydınları Milli Arap Komitesini kurarak kısmen reformcu ve milliyetçi 

fikirlere öncülük etmişlerdir. Bu fikirler her ne kadar Suriye bölgesindeki misyoner 

okulların faaliyetleri sonucunda Hıristiyan Araplar arasında oluşup ardından 

Müslüman Araplar arasında yayılmaya başlasa da Zekeriya Kurşun’un da vurguladığı 

 

137 Tibi, Arap Milliyetçiliği, s.132-134. 
138 Kurşun, Osmanlı Arapları… s.92. 



 62 

üzere bu fikirleri “…olgunlaşmış Arap milliyetçiliğinden ziyade II. Abdülhamid’e 

karşı örtülü bir muhalefet olarak” değerlendirmek daha doğru olacaktır.139 

Kavalalı Mehmet Ali Paşa döneminde Osmanlı Mısır elitlerine karşı başlayan 

tepkiler İngilizlerin Mısır’ı işgali ile yerini İngiliz sömürge karşıtlığına bırakmıştır. 

Yani Mısır, bu dönemde Osmanlı Devleti’nin başka bölgelerinden gelenler için 

Osmanlı karşıtı fikirlerin rahatça söylenebildiği bir ortam sağlamasına rağmen, 

Mısır’daki bazı yerel milliyetçiler için İngilizlerin buradaki baskıları Osmanlı 

Hükümeti’nin varlığından daha rahatsız edici karşılanmıştır. Bu noktada Mısır’daki 

ruh halini en iyi Walther Braune’nin şu sözleri özetleyecektir: 

“Sultanın uzak olduğu Mısır’da Sultan saygı görebilir ve Osmanlı 

Birliğini taktik bir silah olarak kullanabilirdi. Aynı şekilde Osmanlı 

Sultanı milliyetçiliği milli içeriğinden dolayı değil, İngiliz muhalifi olması 

sebebiyle destekleniyordu… Mısırda Pan-İslam ideolojisi hala güçlüdür 

oysa Suriye’de ise güç kaybettiği aşikardır.”140  

20. yüzyılın başlarına doğru, Suriye ve Lübnan bölgesinde bulunan milliyetçiler 

Osmanlı idaresinden kurtulmak adına Avrupalı sömürgeci güçlerle iş birliğine 

yönelirken Mısır’da İngilizlerin varlığından rahatsız olan milliyetçilerin bir kısmı 

İngiliz hakimiyetine son vermek adına Osmanlı Devleti’ne bağlılıklarını göstermeye 

çalışmış ve bu durum Suriyeli ve Lübnan’daki seküler milliyetçiler tarafından 

anlamsız bulunmuştur. Çünkü Suriye ve Lübnan’daki milliyetçiler, Bessam Tibi’nin 

de için dediği gibi; “…sömürgecilik olgusunun anlamını tam idrak edememişlerdi ve 

 

139 Kurşun, Osmanlı Arapları…, s.91-92. 
140 Walther Braune, “Die entwicklung des Nationalismus bei den Arabern”, R. Hartmann (ed.), BASI, 

(Leipzig:1944) s.425-438, aktaran Tibi, Arap Milliyetçiliği, s.257. 



 63 

Avrupa kültürünün özgürleştirici yanları ile Avrupa’nın sömürgeci emellerini 

birbirinden ayıramıyorlardı.”141  

Özellikle 19. yüzyılda Mısır ve Suriye’nin birbirinden bu kadar farklı tarihsel 

süreçler geçirmiş olması doğal olarak iki bölgedeki baskın fikirlerin de farklı olmasına 

ve gelişmesine yol açmıştır. Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın valiliği sürecinde Mısır’da, 

öncelikle Osmanlı Devleti’ne olan bağlar zayıflamaya başlamış ve 1882 yılında 

İngilizlerin örtülü himayesi sürecinde bu bağlar koparılmıştır. II. Meşrutiyet’e doğru 

Kahire’de İngilizlerin desteği ile fikir ve basın özgürlüğü ortamının oluşturulmasından 

dolayı Osmanlı karşıtı birçok Jön Türk ve farklı bölgelerden gelen ayrılıkçı fikirleri 

savunan aydınlar Mısır’a gelerek faaliyetlerini burada sürdürmüşlerdir. Osmanlı 

Devleti’ne muhalif birçok kişi yazılarını buradan yazmış, bu dönemde birçok dergi ve 

kitap da İngilizlerin desteği ile burada basılmıştır ve çevre vilayetlere dağıtılmıştır. II. 

Meşrutiyet sonrasında ise, tıpkı İttihatçıların bir zamanlar Kahire’de II. Abdülhamit’e 

karşı örgütlenebildiği gibi, Arap muhalifler de İttihat yönetimine karşı burada bir araya 

gelmeye başlamıştır.  Bu noktada Mısır “…bütün Arap eyaletlerinin dikkatle takip 

ettiği ve entelektüel birikimi olan bir yer…”142 olması ve dönemin en önemli fikirlerine 

de ev sahipliği yapması açısından çok önemli bir konuma sahiptir. Bu açıdan 

bakıldığında, Mısır’da herhangi bir devlete ya da dış güce karşı keskin bir bağlılık ya 

da sadakat duygularının pek bulunmamasından dolayı Mısır’ın hem sömürge karşıtı 

hem de ayrılıkçı fikirlere ne kadar ev sahipliği yapabilecek bir ortama sahip olduğu da 

görülebilir. Bu doğrultuda, çeşitli fikirlere ev sahipliği yapan bu coğrafyanın siyasi ve 

toplumsal şartlarını irdeledikten sonra, tüm bunların bölgede yaşayanlar arasındaki 

yansımalarını da detaylıca ele almak gerekmektedir.  

 

141 Tibi, Arap Milliyetçiliği, s.257. 
142 Kurşun, Osmanlı Arapları… s.282. 



 64 

Arap milliyetçiliğinin ilk örneklerinden bir tanesi yukarıda da kısaca bahsedildiği 

üzere, özellikle Suriye ve Lübnan bölgelerindeki Hristiyan Araplar arasında misyoner 

okulları aracılığı ile yayılan ve daha sonrasında Arap edebi uyanışı olarak da 

bahsedilen; öncü isimleri arasında Nasif el-Yazıcı, Faris el-Şidyak, Butros Bustani, 

İbrahim el-Yazıcı gibi isimler bulunduğu, Arap dili ve kültürünü ön plana çıkartan ve 

ilerleyen zamanlarda da Sati el-Husri tarafından geliştirilip devam ettirilen seküler 

Arap milliyetçiliğidir.143 

Mısır’daki milliyetçi hareketler ise temelde ikiye ayrılmaktadır; Mustafa Kamil’in 

öncülüğünü yaptığı Mısır milliyetçiliği ve Selefi Arap aydınlarının ortaya koyduğu 

İslami modernizm. Bunlardan her ikisi de Kavalalı Mehmet Ali Paşa döneminde 

Avrupa’ya eğitim için giden Rifa’a Rafi et-Tahtavi’nin (1801-1873) tohumlarını 

serptiği fikirlerdir. Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın eğitim reformu kapsamında Paris’te 

eğitim gören Tahtavi, eğitimini tamamladıktan sonra Mısır’a geri dönmüş ve 1834 

yılında Paris’te edindiği tecrübelerini anlattığı bir kitap yayımlamıştır. Tahtavi, 

Avrupa ülkelerinin matematik, pozitif bilimler ve metafizik gibi alanlarda ileri düzeye 

gelmelerinin, Arap dünyasının geri kalmasına yol açtığını, dolaysıyla da Arapların da 

bu tür pozitif bilimlere önem vermeleri gerektiğini öne sürerken Arap kültür ve 

medeniyetinin Avrupa’nınkinden daha üstün olduğunu ve hatta Avrupalıların 

kültürlerini Araplardan aldığını da savunmaktadır.144  

Tahtavi’nin yazılarında vatan ve vatan sevgisi kavramlarına sıklıkla 

rastlanmaktadır. Ancak burada bahsedilen vatan, Tahtavi için Mısır’dır. Modern 

Mısır’ı, antik Mısır’ın varisi olarak gören Tahtavi için vatanseverlikten bahsedilen de 

 

143 Daha detaylı bilgi için bkz. Tibi, Arap Milliyetçiliği, s.135-142, s.265-275. 
144 Tibi, Arap Milliyetçiliği, s.108. 



 65 

yalnızca Araplara yönelik değil Mısır ulususuna yöneliktir.145 Dolaysıyla Mısır ulusu 

fikrini ortaya atan ilk kişi Tahtavi olmuş, onun bu fikirleri, 1881 yılında Urabi Paşa 

liderliğindeki vatanilere ve “Mısır, Mısırlılarındır” sloganına öncülük etmiştir. Daha 

sonrasında bu fikirler İngiliz genel konsüllüğü zamanında, dönemin konjonktürü 

sayesinde giderek gelişmiş ve Mustafa Kamil(1874-1908) ile beraber “tek bir Mısır 

milleti vardı ve kendi kendini yönetebilirdi.”146 noktasına ulaşmıştır.  

Bu bağlamda 1907 yılına gelindiğinde Mısır’da üç siyasi parti kurulduğu 

görülmektedir. Bunlardan birincisi Ali Yusuf önderliğinde kurulan Anayasal Reform 

partisi olup, bu parti aslında Hıdiv’e aittir. İkincisi Mustafa Kamil ve arkadaşlarının 

kurduğu Mısır milliyetçiliğini savunan Milli partidir. Üçüncüsü ise Muhammed 

Abduh öncülüğünde İslami modernistlerin kurduğu Halk Partisidir.147 İslami 

modernizmin kendisi hakkındaki tartışma Reşid Rıza’nın konumunu anlamak için 

önemli olacaktır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

145 Soy, “Arap Milliyetçiliği: Ortaya Çıkışından 1918’e Kadar”, bilig, s.177. 
146 Hourani, Çağdaş Arap Düşüncesi, s.225. 
147 Daha detaylı bilgi için bkz. Hourani, Çağdaş Arap Düşüncesi, s.221-227. 



 66 

 

 

 

 

 

 

  



 67 

BÖLÜM IV 

İSLAMİ MODERNİZM, REŞİD RIZA VE ARAP 

MİLLİYETÇİLİĞİ 

19. yüzyıla gelindiğinde, Osmanlı Devleti’nin birçok kesiminde olduğu gibi, Arap 

coğrafyasındaki Müslüman aydınlar arasında da emperyalist güçlerin etkilerinin 

artışına karşı bir kaygı ve İslam medeniyetinin geri kalmışlığına dair fikirler giderek 

yayılmıştır. İslami modernizm de tam bu zamanlarda Cemaleddin Afgani (1839-1897) 

ve öğrencisi Muhammed Abduh (1849-1905) önderliğinde İslam medeniyetinin geri 

kalmışlığına çözüm önerisi olarak ortaya çıkmıştır. 

Aslında İslam’daki geri kalmışlık ve bozulmaya karşı koymak adına başlayan ilk 

uyanış hareketi, 1744 yılında Necd bölgesinde, Muhammed bin Abdülvahhab (1703-

1791) öncülüğünde başlayan Vehhabi hareketi olmuştur. Hanbeli mezhebi içerisinde 

başlayan Vehhabi hareketi, temelde İslam’ın bozulduğunu ve Peygamber zamanındaki 

saflığına geri döndürülmesi gerekti üzerine kurulmuştur. İslam dininin sadece 

Araplara geldiğini ve İslam geleneğinin gerçek taşıyıcılarının Araplar olması 

gerektiğini söyleyen Abdülvahhab, İslam’ı ilk saflığına döndürebilecek olanların da 

yine Araplar olduğunu belirtmektedir. Abdülvahhab’a göre Osmanlı halifeleri gerekli 

vasıflara sahip olmadığı için İslamı yozlaştırmaktadır, bu sebeple hilafet Türklerden 

alınarak Arap toplumuna geri verilmeli ve İslam dinin liderliği Araplarda olmalıdır. 

Abdülvahhab’ın 1744 yılında Necd bölgesinde etkin olan Suud ailesinden biriyle 

evlenmesinin ardından fikirleri Suud ailesi tarafından benimsenmiş ve kendisinin 

ölümünden sonra da devam ettirilmiştir.148 1803 yılında Suud Emiri Muhammed el-

 

148 Richard Hartmann, “Die Wahhabite”, Zeischrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, 



 68 

Suud Mekke’yi ele geçirmiş ve III. Selim adına okutulan hutbeleri durdurarak kendi 

adına hutbe okutmuştur. Bu tarihten itibaren Vehhabi İsyanları yalnızca dini olmaktan 

çıkmış siyasi bir boyut kazanmıştır. İsyanları bastıramayan Osmanlı Devleti, Mısır 

Valisi Kavalalı Mehmet Ali Paşa’dan yardım istemiş, Vehhabi isyanları ancak 1811-

1818 yıllarında Mısır Ordusunun müdahalesi sonucunda bastırılabilmiştir. Lakin 

Abdülvahhab ile başlayan Vehhabilik inancı bugün bile Suud ailesi tarafından devam 

ettirilmektedir.149 Vehhabi ayrılıkçı düşünceler her ne kadar öncelikli olarak 

Müslüman Araplar arasında kabul görmüş olsa da bu düşünceler Arap milliyetçi bir 

amaç taşımamakla birlikte, İslam dininde ayrılıkçı olup Osmanlı Halifesine ve 

merkeziyetçiliğine karşı şekillenmiştir. Zaten Fransız İhtilali’nden önce gerçekleşen 

bir hareketin herhangi bir şekilde milliyetçi bir boyut taşıdığını iddia etmek de tarihsel 

açıdan pek doğru olmayacaktır. Bununla birlikte Vehhabilik inancının daha sonraları 

Osmanlı Hükümetine muhalefeti besleyen ve Arap milli bilincini destekleyen bir 

hareket olduğu da göz ardı edilmemelidir.  

İslami modernizm ise her ne kadar köklere dönüş ve İslam’ı ilk otantik halinde 

yeniden canlandırma açısından Vehhabiliğe benzetilse de ondan daha detaylı çözüm 

önerileri ile karşımıza çıkmaktadır. Her iki hareket de İslam medeniyetinin geride 

kalmışlığını İslami değerlerden uzaklaşmaya bağlamış olsa da bunun nasıl 

gerçekleştirilmesi gerektiği konusunda ayrılmaktadırlar. İslami modernistler, İslam ve 

Avrupa medeniyeti arasında bir medeniyet çatışması gibi saldırgan tutumlara 

bürünmemiş ya da Vehhabiler gibi İslam’ın ilk günlerine geri döndürülmesini 

savunmamıştır. Tersine Avrupa’nın emperyalist taraflarının farkında olmanın yanı sıra 

bilim ve keşifleriyle medeniyet olarak İslam toplumlarının önüne geçtiklerini ve 

 

LXXVIII (1924) No:2, s.176-213, aktaran Bessam Tibi, Arap Milliyetçiliği, s.113-114. 
149 Erkoç, Osmanlı Devleti’nden Ayrılma Sürecinde Mısır’da Arap Milliyetçiliği, s.129-130. 



 69 

İslam’ın özüne zarar vermeden bu bilim ve medeniyet ile zenginleşmesi gerektiğini 

öne sürmüşlerdir. Kendilerinden önce gelen Tahtavi, Avrupa medeniyetini bütünüyle 

kabul ederken, Afgani ve öğrencisi Abduh “…sadece Avrupa medeniyet ve kültürünün 

İslam’ı güçlendirecek unsurlarının kabul edilmesi gerektiğini savunuyorlardı.”150 

Seyyid Cemaleddin el-Efgani ya da kısaca Afgani’nin 1838 yılında doğduğu bilinse 

de nerede doğduğu ve mezhebi tartışmalı bir konudur. Bazı kaynaklar İran’da 

Hemeden yakınlarında bulunan Esadabad’da doğduğunu ve Şii olduğunu öne sürerken 

bazı kaynaklar ise Afganistan’ın Kuner kasabasında bulunan Esadabad köyünde 

doğduğunu ve Sünni olduğunu iddia etmektedir. Ancak öğrencileri başta olmak üzere, 

bazı yakınları ve bazı Avrupalı araştırmacılar da ikinci teorinin doğruluğunu 

savunmaktadır.151 Kerbela ve Necef’te İslam geleneğine uygun eğitim alan Afgani, 

Avrupa kültürü ve sömürgeciliği ile ilk kez 1869 yılında Hindistan’a gittiğinde 

karşılaşır. Daha sonrasında 1871 yılında Mısır’a gelerek burada kaldığı sekiz yıl 

boyunca içlerinde Muhammed Abduh ve bundan elli yıl sonra Mısır ulusunun lideri 

olacak Sa’d Zaglul’un da aralarında bulunduğu bir grup öğrenciye İslam, ilahiyat, 

tasavvuf, felsefe gibi alanlarda eğitim vermiş; onları “Batı tehlikesi”ne karşı 

uyarmanın yanında Batılı devletlerin sömürgeci hareketleri karşısında Müslüman 

halklarının birlik olması gerektiğine dair fikirlerini de aşılamıştır. Mısır’daki 

sürecinden sonra önce Hindistan’a sonra da 1884 yılında Paris’e geçen Afgani burada 

öğrencisi Muhammed Abduh ile İslam’da birliği ve reformu amaçlayan bir gizli 

cemiyet kurarak bu cemiyet himayesinde el-Urvetü’l Vuska isimli Arapça dergi 

çıkarmışlardır. Hourani, cemiyetin boyutu tam olarak bilinmese de Tunus gibi yerlerde 

başka şubelerinin olduğunu aktarmaktadır. On sekiz sayısı yayımlanan bu dergide ise, 

 

150 Tibi, Arap Milliyetçiği, s.115-116. 
151 Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, s.19-20. 



 70 

İngilizlerin Mısır ve Sudan’daki politikalarının eleştirilerinin yanında, Müslümanların 

akıllarını başlarına alarak iyileşme ve güçlenmelerine yönelik çağrılar da yapılmış, bu 

sebeple derginin İngilizlerin himayesinde olan bölgelere girmesi yasaklanmıştır. Dergi 

yayınlandığı dönemde hem dili hem de düşünceleri ile dönemin en etkili ve önemli 

dergileri arasında anılmaktadır. 152 

Afgani İslam’ı yalnızca bir din olarak değil, bir medeniyet olarak görmüştür. Ona 

göre sömürgeci Batı toplumu, Doğu’nun insanlarından daha zeki ve başarılı değildir; 

ancak sabır, düzen ve sebat ile gücün ve hâkimiyetin sınırlarını keşfederek bunları 

yerinde kullanmayı başarmışlardır.153 Bu noktada Afgani’ye göre İslam medeniyetinin 

ilim ve felsefeden uzaklaşması, akılcılıktan uzak kalması onun Batı medeniyetlerinin 

gerisinde kalmasına yol açmıştır.154 El-Urve isimli eserinde Afgani durumu şöyle 

açıklamaktadır; “Müslümanların başarıları azsa ve bozgunlar hakimse, bunun tek 

nedeni; Müslümanların dağınık, cahil ve genel erdemlerinin eksik olmasıydı. 

Hindistan ve Mısır, gerçekten uyanık olmuş olsalardı, İngiltere buralara adımını dahi 

atamazdı.” 155 

Afgani, “…ciddi bir şekilde eğitilerek ve İslam’ı çağın gereklerine uygun hale 

getirerek, Müslümanların serbest ve gelişmeye müsait milletler haline getirilmesi 

gerektiğini” savunurken Müslümanların, tıpkı İslam’ın en güçlü olduğu zamanlardaki 

gibi, herkes tarafından kabul gören bir halifenin idaresi altında yeniden birleşerek 

sömürge hakimiyetinden kurtulabilmeyi hedeflemiştir.156 Bu doğrultuda 

Müslümanların kendi aralarında inanç ve mezhep farklarının siyasi bir engel 

oluşturmasına izin vermeyerek ortak tehlike altında birlik yolu bulunması gerektiğini 

 

152 Hourani, Çağdaş Arap Düşüncesi, s.131-132. 
153 Afgani, Hatırat, s.122-125 ve El-Urve s.154,368, aktaran, Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, s.39. 
154 Nikkie Keddie, Cemaleddin Afgani, (İstanbul: Bedir Yayınevi, 1997), s.81. 
155 El-Urve, II, 200-203, aktaran, Hourani, Çağdaş Arap Düşüncesi, s.136. 
156 Soy, “Arap Milliyetçiliği: Ortaya Çıkışından 1918’e Kadar”, bilig, s.18. 



 71 

savunur. Hatta Müslüman hükümdarların İslam’a hizmet doğrultusunda iş birliği 

yapması ve tek bir İslam devleti altında toplanmayı değil de tek bir ruhani lider altında 

ruhani bir birliktelik kurulmasını arzu etmektedir.157 Ayrıca, Mısır ve Hindistan gibi 

ülkelerin iş birliği yapması gerektiğini savunurken Avrupa’nın sömürgeci 

politikalarıyla tehdit edilen doğunun tüm halklarının bir dayanışma içinde olması 

gerektiğini dile getirmektedir.158 

Afgani’nin düşünce dünyasında Ümmet fikri önemli bir yere sahip olmuş; Onun 

için Ümmet, ülke, millet ya da dil fark etmeksizin bütün İslam toplumunu kapsamıştır. 

Ortak dini inancın Müslüman ülkede gerçek birliği sağlayacağına inanan Afgani, bu 

birliğin zarar gördüğüne inanmaktadır. Hourani, Afgani’nin ümmet ile ilgili 

düşüncelerini şu şekilde aktarmaktadır:  

“Ümmet geçmişte siyasi bir kurum hüviyetindeki hilafet ve sahih İslam 

inancını koruyan ulema tarafından bir arada tutulmuştu. Fakat 

Abbasiler devrinde halifelik ve ulema birbirlerinden ayrılmıştı; daha 

sonra ise halifelik fiili olarak varlığını yitirdi; bağımsız saltanatlar 

ortaya çıktı; ulema, tek birlik vasıtası olarak kaldır. Ulema Ümmetin 

ruhu ve Müslümanların kalbi haline geldi. Fakat onlar da inanç 

farklılıkları nedeniyle ayrılığa düştüler, çok az bir kısmı hariç hepsi 

gerçek inanç sisteminden sapıp yanlış inançlara girdiler. Neticede 

ümmet gerçekten çözüldü.”159  

İslam ümmetindeki bu çözülmenin farkına varan Afgani çalışmalarında, İslam 

ümmeti için kurtuluş yolu ararken İslam medeniyetindeki duraklama ve gerilemenin 

 

157 Hourani, Çağdaş Arap Düşüncesi, s.138-139 
158 El-Urve, I. sh.151, aktaran, Hourani, Çağdaş Arap Düşüncesi, s.141. 
159 Hourani, Çağdaş Arap Düşüncesi, s.141-142. 



 72 

de sebepleri üzerine yönelmiştir. Afgani bu noktada İslam dininde özellikle zındıklar 

ve Bâtınilerin batıl inançlarının ve “safsatalarının” ya da bazı din alimi olduğunu iddia 

edenlerin “uydurma hadisleri” kitaplara dahil etmelerinin yol açtığı bozulmalara 

değinirken, eğitim öğretimin de bunların önüne geçemeyecek seviyede kalmasından 

yakınmaktadır. Bunların yanı sıra ağırlıkla üzerinde durduğu sebepler arasında 

“hilafetin saltanata dönüşmesi, sözde halifelerin ilim ve ictihaddan uzaklaşarak isim 

ve merasimle yetinmeleri, ümmetin birden fazla halife etrafında toplanarak dağılma 

ve bölünmeleri” ve “din ve kavmiyet bir toplumu ayakta tutan iki önemli güç olduğu 

halde, her ikisinin de zayıflaması, halifelerin yabancıları devlet hizmetinde istihdam 

etmeleri” bulunmaktadır.160 Onun Ümmet ile ilgili bu fikirleri Muhammed Abduh’un 

fikirlerinde de devam etmiş, tıpkı Afgani gibi Abduh da Ümmet’i “geleneksel olarak 

bütün Müslümanların cemaatı anlamında” kullanmıştır.161 

Genelinde Afgani, sömürgeci Batı medeniyeti karşısında Müslümanların birlik 

olduğu ve eğitimle gelişen bir İslam medeniyeti arzusundadır. Dini bağın, herhangi bir 

milli bağdan daha bütünleyici olduğu fikrine onun yazılarında sık sık rastlanmaktadır. 

Yazılarından da anlaşıldığı üzere Afgani milliyetlerin varlığının farkındaydı ancak 

Müslümanlar arasında oluşacak milliyetin temelinin İslam ümmetine dayanması 

gerektiğini savunmuştur.162 Bunun yanı sıra, İslam birliği ve ümmetin dirilmesi 

amacından bahsederken Türkler ve Araplar arasında iş birliği olmasının gerekliliğini 

de yer yer vurgulamaktadır. Hatta İslam birliği üzerine olan söylemleri II. 

Abdülhamit’in de dikkatini çekmiş, II. Abdülhamit 1892 yılında Afgani’yi İstanbul’a 

davet etmiştir. II. Abdülhamit ile yaptığı görüşmede Afgani, İslam birliği için Sünni 

 

160 El-Urve, s.28-30 aktaran Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, s.40 
161 Adid Davişa, Arap Milliyetçiliği Zaferden Umutsuzluğa, (İstanbul: Literatür Yayıncılık, 2004), 

s.18. 
162 Tibi, Arap Milliyetçiliği, s.234. 



 73 

ve Şii Müslümanların İslam ümmeti altında bir araya getirilmesi fikrinden de 

bahsetmiştir. Şerif Mardin, Afgani’nin İstanbul’a davet edilişini, Alman İmparatoru 

Kayzer II. Wilhelm’in ziyaretinden kısa bir süre sonra gerçekleşmesinden dolayı II. 

Abdülhamit’in Panislamizm politikasının bir adımı olarak görmektedir.163 Ancak 

Afgani başlarda İslam birliği adına II. Abdülhamit ile işbirliği içindeyken, Sultan’ın 

despotluğunu ve Panislamizmi kendi çıkarları adına kullandığını fark ettiğinde 

Osmanlıcılıktan vazgeçerek İslam ümmetinin tek bir devlet veya siyasi yönetici altında 

toplanmasının zor olduğunu yine de İslam’ın Müslümanlar arasında birliğin temeli 

olması arzusunu dile getirmeye başlamıştır. Çünkü onun asıl amacı sömürgeci Avrupa 

karşısında İslam halkları arasında karşı direnişi uyandırmak ve İslam medeniyetini 

yeniden yükseltmekti.164 

Afgani’nin yanında İslami modernizmin öncülüğünü yapan bir diğer isimse 

şüphesiz öğrenci Muhammed Abduh’tur. 1849 yılında Mısır’da yöresel nüfuzu olan 

dindar bir ailede doğan Abduh, genç yaşlarda Tanta’daki Ahmed Camii’nde ardında 

da Mısır’daki El-Ezher medresesinde eğitim almıştır. 1871 yılında Cemaleddin 

Afgani’nin Mısır’a gelmesi Abduh’un hayatındaki dönüm noktasını oluşturmuş; 

Afgani’nin evindeki gayrı resmi derslere katılarak onun en sadık öğrencilerinden birisi 

haline gelmiş ve fikirlerinin hem en büyük takipçisi hem de daha sonralarda 

geliştiricisi haline gelmiştir. 1877 yılında alim derecesi alarak eğitimini tamamlayan 

Abduh, El-Ezher’de hocalığa başlamış, daha sonralarda hükümet ve hakim okulları 

adına eğitim vermek istediği için yeni kurulan Dar el-Ulum’da da hocalığa devam 

etmiştir.165 El-Ezher’de öğrencilerine din üzere dersler verirken, Dar el-Ulum’da Arap 

 

163 Şerif Mardin, Jön Türklerin Siyasi Fikirleri 1895-1908, (İstanbul: İletişim Yayınları, 2015), s.75-

76. 
164 Tibi, Arap Milliyetçiliği, s.118, 234-235. 
165 Hourani, Çağdaş Arap Düşüncesi, s.153-155. 



 74 

dili ve edebiyatı ve tarih dersleri vermiş ve burada öğrencilerine İbn Haldun’un 

Mukaddimesini okutarak devletler ve medeniyetlerin gelişimlerini, zayıflama ve 

güçlenme sebeplerine dikkat çekerek öğrencilerini tartışma ve yeni fikirler üretmeye 

sevk etmiştir. Abduh bu eğitimler ile “Arapçayı ve İslami ilimleri bilen, dünyada olup 

bitenlerden haberdar olan bir kadro yetiştirmek ve bunlar vasıtasıyle, Mısır’daki kötü 

yönetimi ıslah etmek” istemiştir.166 Bu dönemler Hıdiv İsmail Paşa’nın yönetiminin 

son zamanlarına denk gelirken Mısır’da özellikle dış borçlanmanın doruğa ulaştığı, 

yabancı kontrolünün de giderek arttığı zamanlar olması açısından dikkat çekmektedir.  

İlk bölümde de detaylıca anlatıldığı üzere 1870’li yıllar Mısır’da milli bilincin 

yükseldiği, Hıdiv’e ve yönetimine karşı tepki seslerinin giderek arttığı yıllar olmuştur. 

Bu noktada Afgani ve Abduh’un da Hıdiv İsmail yönetimine muhalif konumda yer 

aldığı görülmektedir. Hatta bu süreçte Tevfik Paşa ile anlaşmaya vararak ve destekleri 

karşılığında yönetimde ıslah taleplerinde bulunmuşlardır. Ancak Tevfik Paşa 1879 

yılında Hıdiv olduktan sonra bu talepleri göz ardı etmiş, dahası Afgani’yi Mısır’dan 

sürgüne gönderirken, Muhammed Abduh’u da köyünde ikamet etmeye zorlamıştır.167 

Afgani sürgüne giderken, Abduh, 1880 yılında Mısır hükümet başkanı Riyad Paşa 

tarafından yeniden Kahire’ye davet edilmiş, resmî gazete Vakai el-Mısriyye’de önce 

editör sonra da baş editör ilan edilmiştir. Abduh burada milli eğitim üzerine yazılar 

yazarak kamuoyu oluşturulmasını sağlamış ve milli muhalefetin sivil liderlerinden 

birisi konumuna gelmiştir.168 Bu dönemde eğitim alanında öncülük yaptığı reformların 

başında şüphesiz, yabancıların açtığı okulların devlet tarafından denetlenmesini 

sağlamak ve Mısır Milli kütüphanesini El-Ezher’e bağlayarak burayı üniversite haline 

 

166 Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, s.70. 
167 Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, s.70-71. 
168 Hourani, Çağdaş Arap Düşüncesi, s.156. 



 75 

getirilmesi bulunmaktadır. Lakin bu reformlar yukarıda detaylıca anlatılan Urabi Paşa 

isyanının başlamasıyla bir sonuca ulaşamamıştır. Bu süreçte Muhammed Abduh, 

önceleri Urabi Paşa’yı destek vermese dahi, daha sonrasında hareket başladığında 

karşı bir tutum da sergilememiştir. Çünkü kendisinin asıl hedefi her daim önce halkı 

eğiterek yönetime katılmalarını sağlamaktan yana olmuş; bu sebeple askeri bir 

müdahaleyi tasvip etmemiştir. Ancak İngilizlerin kontrolünü kabul etmeyerek 

vatanının iyiliği ve çıkarları için mücadele eden kişilere de karşı durmak Abduh’un 

ideolojisine ters düşeceği gibi, İngiliz işgalinin başlaması ile o da milli direnişin 

oluşmasına destek vermeye başlamıştır. Bu yüzden de İngilizlerin Mısır’da kontrolü 

ele almasıyla tutuklanarak Beyrut’a 3 yıllık sürgüne gönderilmiş, ancak birinci yılın 

sonunda hocası Afgani’nin davetiyle Paris’e geçerek burada Afgani ile beraber 

kurdukları gizli örgüt ve bünyesinde yayınladıkları el-Urvetü’l Vuska isimli dergi ile 

fikirlerini duyurmaya devam etmişlerdir.169 Daha sonra 1888 yılında Hıdiv’ın izin 

vermesi ile Mısır’a dönen Abduh, yerel mahkemelerde hakimlik, yasama meclisinde 

üyelik ve Mısır Müftülüğü dahil olmak üzere çeşitli kamu görevlerinde yer almış ve 

buralarda reform faaliyetlerini sürdürmüştür, verdiği fetvalarla, dini hukukun zamanın 

gereksinimlerine göre yeniden yorumlanmasına da fayda sağlamıştır. Ayrıca 1895 

yılında Hıdiv’i, El-Ezher adına bir yönetim kurulu kurmaya ikna etmiş ve on yıl 

boyunca bu kurulda yer alarak üniversitede yapılacak reformlara da öncülük 

edebilmiştir.170 

Abduh da hocası Afgani gibi İslam’daki çözülmelerin farkına varmış ve dinde 

yapılması gereken reformlara odaklanmıştır. Bu noktada İslamı yozlaşmış 

uygulamalardan arındırarak asıl haline döndürmek ve sömürgeci Hıristiyan Batı 

 

169 Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, s.72-74. 
170 Hourani, Çağdaş Arap Düşüncesi, s.157-158. 



 76 

toplumlarının saldırılarından korumaya yönelik fikirler ortaya koymuştur. Hatta 

Afgani’nin İslam medeniyetini kurtarmaya yönelik fikirlerini daha ileri seviyeye 

taşıyarak “Batı medeniyetinin reddi ve saf İslam’a dönülmesi” ve “İslam’a eklenen 

harici unsurların çıkarılmasını” savunmuştur.171 Ayrıca, misyoner okullarına 

Müslümanların gönderilmesine karşı çıkmış, onların öğrettiği İslam’ın değil, 

bozulmamış saf İslam’ın öğrenilmesini Müslümanlar için bir çıkış yolu olarak 

görmüştür.172 Bunun yanı sıra Afgani gibi O da, Batı’nın medeniyetinin ilerlemesini 

sağlayan ilimin önemine değinmiş ve Batı’dan örnek alınması gereken yegâne şey 

olarak ilimi saymıştır. Batı’nın taklit edilmesini ise İslam dünyası için çok tehlikeli 

bulmuştur.173  

Abduh’un, Müslümanların İslam’dan uzaklaşması sonucu, İslam’ın ilk geldiği 

zamanki saflığının bozduğunu ve bu sebeple siyasi anlamda da giderek güçlerini 

yitirdiklerine dair fikirlerini öğrencisi Reşid Rıza el-Menar’da şu sözlerle dile 

getirmiştir: 

“Müslümanlar, maneviyatlarını olumsuz etkileyen bir dönem yaşayarak 

inançlarının esaslarından uzak bir dönem geçirdiler. Onları birbirlerine 

bağlayan inanç bağını zedelediler. Çünkü sahip oldukları imanın 

kaynağını ihmal ettiler… Zaaf ahlaki sahadaki çürüme ile devam etti, 

oradan davranışlara intikal etti ve ruhların alçalmasıyla nihayetlendi. 

Bundan dolayıdır ki insanların birçoğu tüm ömrünü yemek, içmek, 

üremek ile geçiren ve birbirleriyle mücadele eden mahluklara 

benzediler. Bundan sonra, haşmet Allah’a, peygamberlerine ve 

 

171 Soy,“Arap Milliyetçiliği: Ortaya Çıkışından 1918’e Kadar”, bilig,, s.181. 
172 Dawn, Osmanlıcıkltan Arapcılığa, s.149. 
173 Mehmet Zeki İşcan, Muhammed Abduh’un Dini ve Siyasi Görüşleri, (İstanbul: Dergah Yayınları, 

1998), s.361.  



 77 

halifesine veya onları yöneten birinin üzerine olmuş onlar için hiç fark 

etmezdi.” 174 

 Hocası Afgani’den farklı olarak Abduh, İslam’ın siyasi yollarla değil de eğitim 

ve kültür yoluyla yeniden eski gücüne erişeceğine inanmıştır.175 Siyasi anlamda ise 

Müslüman medeniyetinin yeniden güçlenebilmesi için dini uyanışı tek çıkış yolu 

olarak görülmüştür.176 Bunun yanı sıra, İslam ümmetinin bir arada olmasının 

gerekliliğini vurgularken ne Afgani’nin ne de Abduh’un direkt olarak Arap toprakları 

üzerinde Osmanlı Devleti’nin hakimiyetine karşı çıktığı görülmemektedir. Hatta ikisi 

de hilafetin, Batılı devletlerin sömürge politikaları karşısında manevi olarak 

güçlenmesi ve Müslüman toplumlar arasında birlik ve güven sağlaması adına Osmanlı 

Devleti’nde kalması gerektiğini savunmuştur.177 Abduh’un bu konudaki bakışını en iyi 

şu sözler anlatacaktır: 

“Herhangi bir Müslüman Devlet-i Ali Osmani’nin korunmasının 

Allah’a ve Peygambere olan imandan sonra imanın üçüncü şartı 

olduğuna yürekten inanır, çünkü Osmanlı Devleti tek başına dinin 

hakimiyetinin koruyucusu ve İslam dini Osmanlıdan gayri bir hükümete 

(Sultan) sahip değildir.”178 

Bessam Tibi’nin tarifi ile “O, milliyetçiliğin her ne kadar İslami görünse de dinin 

herkesi kapsayıcı yönüne halel getireceğini farketmişti.”179 Bu sebeple Abduh’un 

yazılarında da tıpkı Afgani’de olduğu gibi asıl odağın her daim İslam ümmetinin bir 

 

174 Muhammed Reşid Rıza, Tarihu’l-Üstadi’l-İmam eş-Şeyh Muhammed Abduh, 2. Baskı, (Kahire: el-

Manar, 1344 H/1925-26), II, s. 506, aktaran Dawn, Osmanlıcıktan Arapcılığa, s.148. 
175 Tibi, Arap Milliyetçiliği, s.119. 
176 Dawn, Osmanlıcıktan Arapcılığa, s.149. 
177 İşcan, Muhammed Abduh’un Dini ve Siyasi Görüşleri, s.324. 
178 Reşid Rıza, Tarihu’l-Üstadi’l-İmam eş-Şeyh Muhammed Abduh, aktaran, Dawn, Osmanlıcılıktan 

Arapçılığa, s.149.  
179 Tibi, Arap Milliyetçiliği, s.120. 



 78 

araya getirilmesi, İslam’ın yeniden ilk günlerindeki gücüne ve birliğine ulaşabilmesi 

arzusu baskın gelirken herhangi bir Arap milliyetçi söyleme rastlamak pek mümkün 

değildir. Hatta Abduh vatan ya da millet gibi kavramların ümmet arasında ilgi görmesi 

hakkında şu sözleri söylemiştir:  

“İslamın onlara gönderdiğinden gayrı hiçbir şey Müslümanların 

yüreklerindeki itimat ve şevki alevlendiremez. Eğer herhangi bir kimse 

vatan, ülkenin menfaatleri ve bu tür cazip kavramların dinin yerini 

alabileceğine inanıyorsa, bundan sonra o kimse artık dalalete düşmüş 

olarak şeytani yolda gitmektedir.”180 

Bu alıntıda da görüldüğü üzere Abduh da Afgani gibi, Müslümanlar arasındaki 

ümmet bağını ve dinin birleştiriciliğini herhangi bir soya ya da toprağa bağlı birliktelik 

fikirlerinden daha üstün görmüş ve bu bağlamda Müslümanları birbirlerinden 

ayrıştırıcı fikirlerin yayılmasını “şeytani” olarak anmıştır. Her ne kadar yer yer İslam 

ümmetindeki çözünmenin sebepleri arasında Osmanlı halifesinin ya da ulemanın 

yapmış olduğu yanlış uygulamalara ve hatta Türklerin İslamiyet’i kabulünden itibaren 

İslam’a zarar verdiğine dair söylemler181 bulunsa da bunların Arap milliyetçi bir amaç 

taşıdığını söylemek yanlış olacaktır. Zira Afgani de Abduh da Hıristiyan Batılı 

toplumların sömürgeci ve kontrolcü hedeflerinin farkına vararak bunların İslam 

ümmeti açısından oluşturdukları dış tehdidi ciddiye almış ve bunun karşısında İslam 

ümmetini yeniden bir araya getirebilmek adına, ümmetteki çözünmenin sebeplerine ve 

İslam medeniyetinin yeniden nasıl yükselebileceğine dair çözümler üretmeye 

çalışmışlardır. Bu noktada, her ikisinin de İslam’da çeşitli reformlar yapılmasını; dinin 

 

180 Reşid Rıza, Tarihu’l-Üstadi’l-İmam eş-Şeyh Muhammed Abduh, aktaran, Dawn, Osmanlıcılıktan 

Arapçılığa, s.149.  
181 Bkz. Hourani, Çağdaş Arap Düşüncesi, s.174. 



 79 

Müslümanları İslam’ın ilk zamanlarındaki saflığından uzaklaştıran uygulamalardan 

arındırılarak, Müslümanların akılcılığa ve bilime yönelerek modern bir İslam 

medeniyetinin inşasını sağlamaya çalıştıkları görülmektedir. Ancak tabii olarak gerek 

İslam’ın önce Arap toplumuna gelmiş olmasına ve ilk yıllarında yaşanan İslam’ın “saf 

ve gerçek İslam” olduğuna yönelik yapılan atıflar, gerekse İslam’ın korunması adına 

Arap dili ve medeniyetinin yüceltilmesine yönelik söylemler, ‘Araplık’ kavramının 

gündeme gelmesine yol açmıştır. İlerleyen safhalarda, Batılı sömürgeci devletlerin 

müdahalesine karşı İslam’ı savunmak, Tahtavi’nin de ilk ortaya attığı ‘vatan sevgisi’ 

kavramıyla bir araya gelerek Arap milliyetçiliğinin düşünsel altyapılarından birini inşa 

etmiş; Daha sonrasında İslami modernistlerin Arap kimliğine yaptıkları vurgunun, 

daha ileriki dönemlerde bu düşüncelerin Arap milliyetçiliğine dönüşmesinde büyük 

rol oynayacağız düşüncesindeyiz. 

4.1. Reşid Rıza ve İslami Modernizim 

Muhammed Abduh’un en yakın öğrencilerinden ve İslami modernizmin en güçlü 

isimlerinden biri olan Muhammed Reşid Rıza, 1865 yılında eski Suriye’nin bugün 

Lübnan bölgesinde kalan Kalemun kasabasında, soyu Hz. Hüseyin’e dayandığı 

söylenen ilim ve dine hizmetleri ile bilinen bir ailede dünyaya gelmiştir. Eğitimine ilk 

kasaba mektebinde başlayan Rıza, daha sonra Trablus’taki Osmanlı Rüşdiye 

mektebinde bir sene okuduktan sonra, Şeyh Hüseyin el-Cisr’in kurup yönettiği el-

Medresetu’l-vataniyyetu’l-islamiyye’ye geçerek burada eğitimine devam etmiştir. 

Rıza, Şeyh el-Cisr’in “ümmetin düzelmesi ve ileri gitmesinin din ilimleri ile Batı’da 

ve Amerika’da olduğu seviyede, dünya ilimleri birleştirilmedikçe mümkün 

olmayacağı” fikri ile kurduğu bu okulda 1883-1896 yılları arasında eğitim görmüş; 



 80 

hatta Şeyh el-Cisr bu süreçte kendisiyle özel olarak ilgilenerek onun fikirlerinin 

gelişimine büyük katkı sağlamıştır. 182  

Öğrenciliğinin ilk zamanlarında, o zamanlar ailesinin yanında kalan Mısırlı siyasi 

sürgünlerin sesli okumasıyla 1884-1885 yıllarında yeni yayınlanmaya başlayan el-

Urvetü’l-Vuska dergisi ile tanışmıştır. Hatta bu tarihlerde Trablus’u ziyaret eden 

Abduh ile de karşılaşmıştır. Ancak Rıza’nın el-Urve’yi tamamen keşfetmesi 1892-

1893 yıllarını bulmuştur. Derginin birkaç sayısına babasının eşyaları arasında 

rastlayan Rıza, daha sonra hocası Şeyh el-Cisr’de derginin diğer sayılarına ulaştıktan 

sonra, dergi hakkında ilk hislerini “Her sayısı elektrik akımı gibi beni çarpıyordu. 

Ruhuma şok veriyor, ya da onu alevler içine atıyordu. Beni bir halden bir başkasına 

taşıyordu.” sözleriyle ifade etmiştir. 183 El-Vuska’nın kendisinde bıraktığı etkiden 

sonra Afgani ile tanışmak isteyen Rıza, o zamanlar İstanbul’da bulunan Afgani’ye 

mektup yazmış ve bu arzusunu dile getirmiştir. Lakin 1897 yılında Afgani’nin vefat 

etmesiyle bu arzusunu gerçekleştirememiş ve onun halefi Muhammed Abduh ile bir 

araya gelerek onunla İslami ıslahat hakkında görüşmek ve onun fikirlerini almayı 

kendisine amaç edinmiştir. Daha önce Abduh’un Lübnan’a sürgünü sırasında 

kendisiyle görüşme fırsatı bulmuş olan Rıza, bu amaç doğrultusunda 1897 yılında 

Kahire’ye göç etmiştir.184  

Reşid Rıza “kendisinin dine ve ümmete hizmet edecek kabiliyet ve birikime sahip 

olduğuna inandığını” ancak Osmanlı Hükümeti’nin durumu yüzünden bu vazifesini 

rahatlıkla yerine getiremediğini söylerken, Mısır’a gidişindeki sebeplerin başında 

 

182 Reşid Rıza, El-menar ve’l-Ezher, (Kahire:1353) s.141, aktaran, Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, 

s.147. 
183 Reşid Rıza, Tarihu’l-Üstadi’l-İmam eş-Şeyh Muhammed Abduh, I. s.390. aktaran Hourani, Çağdaş 

Arap Düşüncesi, s.253. 
184 Reşid Rıza, “El-Urvetü’l-Vuska’nın Benimsediği Esaslar”, Menar Tefsiri Konu Başlıkları Fihristi, 

Ed. Hamza Türkmen, (İstanbul: Ekin Yayınları, 1994) s.50. 



 81 

“zihninde tasarladığı ıslah anlayışını daha geniş kitlelere rahat şekilde yaymak” 

arzusunu saymaktadır. Bu sebeple doğrudan Osmanlı Hükümeti’ne bağlı olmayan ve 

Osmanlı Devleti’nin diğer bölgelerine nazaran “çalışma, konuşma ve ifade 

özgürlüğünün” daha çok bulunduğu İngiliz yönetimi altındaki Mısır’a göç etmeyi 

tercih etmiştir. 185  Bu doğrultuda Rıza, Aralık 1897 yılında İskenderiye’den gemiyle 

yola çıkarak 3 Ocak 1898’de Kahire’ye vardığı gibi Abduh’un yanına katılmış ve 

Abduh onun her anlamda hocası olmuştur. 1898 yılında Abduh’un da desteği ile el-

Menar dergisini çıkarmaya başlamıştır. İlk başlarda haftalık olarak yayınlanan el-

Menar daha sonralarda aylık olarak yayınlanırken, dergi Reşid Rıza’nın 1935 yılında 

vefat edene kadar yayın hayatını sürdürmüştür.186 Abduh’un arzusu üzerine kendisi 

yaşarken siyasi konulara pek girmeyen Reşid Rıza, hocasının 1905 yılındaki 

vefatından sonra İslam ve ıslahat üzere olan yazılarını siyasi alana doğru genişletmiş 

ve “yönetimi ıslahata” yönelik konuları da ele almaya başlamıştır. 187 

Reşid Rıza’nın fikir dünyasının inşasında, hocası Şeyh el-Cisr kapıyı aralamış olsa 

da, Afgani ve Abduh çok önemli bir yere sahiptir. Onun İslam’a bakışı bizzat hocası 

Abduh’un öğreti ile gelişmiş ve hocasının vefatı ile Rıza onun fikirlerinin en önemli 

temsilcisi olmuştur. 19. Yüzyılın sonu ve 20. yüzyılın başı, Osmanlı coğrafyasında 

“toplumun geri kalmışlığının sebepleri ve çözümleri” üzerine ortaya atılan fikirlerin, 

bu amaçla basılan dergi ve gazetelerin giderek yaygınlaştığı bir dönem olmuştur. 

Önceki bölümde de bahsedildiği gibi, bu dönemde özellikle Kahire, İngilizlerin 

buradaki varlığının etkisiyle, Osmanlı hükümetine muhalefet seslerin barınabilmesi 

için en uygunu ortamı sağlamıştır. Bu noktada Afgani’nin öncülüğünde başlayan ve 

 

185 Reşid Rıza, El-menar ve’l-Ezher, s.145,191-192, aktaran, Özgür Kavak, “Reşid Rıza’nın Hayatı ve 

Eserleri”, Reşid Rıza, Ittihad-ı Osmani’den Arap İsyanına, s.3-7. 
186 Tauber, “Rashīd Riḍā, Jews, and Zionism”, The Journal of the Middle East and Africa, s.408. 
187 Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, s.151,155.  



 82 

sonra Abduh ile güçlenen Müslüman toplumunun Batı toplumu karşısında geri 

kalmışlığının önüne geçmek ve İslam’ı ilk zamanlarındaki gücüne kavuşturmak amacı 

Reşid Rıza tarafından da benimsenmiştir. Rıza’nın İslamiyet’e karşı bakışı da yine 

Abduh’un öğretilerine göre şekillenmiş; Abduh’un “İslamiyet’in ebedi geçerliliği olan 

icapların Kuran’da ve doğrulanmış hadislerde yattığı, Hz. Peygamber’in dört halefi 

olan Raşidun halifeleri döneminde çok ciddi olarak uygulandığına” dair olan inancı 

ve daha sonralarda İslam’da öze dönüş yani “selefiyye hareketi” olarak anılan 

düşüncesi Reşid Rıza’nın yazılarında da yer bulmuştur. 188 Tıpkı hocası gibi Rıza da, 

“Arap uyanışının İslam'ın restorasyonunu sağlamanın yolu olduğunu”189 savunmuş 

ve hatta bu düşünceyi ilerleterek “Arapların Müslümanların en iyisi olduğu” 

kanaatine varmıştır.190 Reşid Rıza’nın Arap uyanışı ve İslam arasında kurduğu ilişkiyi, 

hakkında en detaylı çalışmalardan bazılarına imza atan Eliezer Tauber, şu şekilde 

özetlemiştir: 

“O, Arapların uyanışının, uğruna çalıştığı İslam'ın rönesansı için 

temel bir ön koşul olduğuna inanıyordu. İslam, en şanlı zaferlerini 

Arap gücü günlerinde elde ettiğinden, erken dönem İslam'ın gücü 

ancak Arap ulusu aracılığıyla yeniden kurulabilirdi; İslam dinini 

geliştirenler Araplardı; ve en sağlam temellere sahip en üstün ümmet 

onlardı. Rida'nın anladığı şekliyle İslam, Arap'tı ve tüm yabancı 

unsurları getirerek dini bozanlar ise Arap olmayanlardı.”191 

Tıpkı kendinden önce gelenler gibi Reşid Rıza da İslam toplumunun geri 

kalmışlığının temel sebebi olarak Müslümanların dinin hakikatlerinden 

 

188 Cleveland, Modern Ortadoğu Tarihi, s.143-144. 
189 Duri, The Historical Formation of The Arab Nation A Study in Identity and Consciousness, s.187. 
190 Dawn, Osmanlıcıktan Arapcılığa s.153. 
191 Tauber, “Three Approaches, One Idea: Religion and State in the Thought of 'Abd al-Rahman al- 

Kawakibi, Najib 'Azuri and Rashid Rida”, British Journal of Middle Eastern Studies, s.196-197. 



 83 

uzaklaşmalarını görmüştür. Kötü siyasi yöneticilerin Müslümanları dinden 

uzaklaşmaya yönelttiğini savunurken192,  Arapçanın gerekli önemi göremeyişini de bir 

diğer etken olarak kabul etmiştir. Rıza’ya göre, İslam’ın dili Arapçadır ve bu sebeple 

de İslam’ın anlaşılabilmesi için Arapçanın canlandırılması büyük önem taşımaktadır. 

İslam birliğinin daha önce Araplar tarafından sağlandığını ve yine onlar tarafından 

sağlanabileceğine olan inancının yanında, İslam’ın ümmetin temeli olduğu ve bu 

temelin Kur’an ve sünnete dayandığını belirtmektedir. Bu noktada her ikisinin de 

Arapça olmasından dolayı gerçek İslam’ın anlaşılabilmesi için Arapçanın çok iyi 

şekilde bilinmesi gerektiğini savunmaktadır.193  

İslam’ın doğru anlaşılması ve ümmetin yeniden güçlenmesinin bir diğer yolu olarak 

okullarda verilen eğitimi eleştiren Rıza, devlet okullarını “hür iradesi ve bağımsız 

düşüncesi bulunmayan kullar” yetiştirmekle suçlarken, özel okulların ise ticarethane 

olduğunu dile getirmektedir. Yabancılar tarafından İslam ülkelerinde açılan misyoner 

okullarının ise kendi din, dil ve kültürlerini yaymak amacıyla açılmasından dolayı 

Müslümanlar için faydalı olmadığını belirtmiştir. Bu sebeple eğitimin vakıflar ve 

dernekler gibi sivil kurumlar tarafından verilmesi gerektiğini savunmuştur.194  

Bu doğrultuda, II. Meşrutiyet’in ilanından iki yıl sonra Reşid Rıza, İstanbul’a 

seyahat ederek uzun zamandır hayalini kurduğu “mükemmel bir İslami eğitim verecek 

olan dini bir enstitünün payitahtta kurulması” projesini başta Sadrazam Hüseyin 

Hilmi Paşa ve kabinesine, ardından Meclis-i Umumi’nin ve İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin bazı üyelerine sunmuştur. Fikri her ne kadar birçok kişi tarafından 

beğenilse de bu süreçte yaşanan kabine değişimi ile gerekli izinleri alamamış ve bu 

 

192 Hourani, Çağdaş Arap Düşüncesi, s.256. 
193 Reşid Rıza, El-Menar, I. no: 40, s.764-771, 788-793 aktaran Dawn, Osmanlıcılıktan Arapçılığa, 

s.152. 
194 Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, s.154. 



 84 

enstitünün payitahta açılabileceğine dair umudunu kaybetmiştir.195 Daha sonrasında 

bu hayalini 1912 yılında Kahire’de gerçekleştirme fırsatı bulmuş, Daru’d-da’va ve’l 

irşad adıyla eğitime başlayan bu okul ne yazık ki uzun ömürlü olmamış ve 1914 

yılında savaşın başlaması ile İngilizlerin Mısır yönetimini devralması sonucunda 

kapatılmıştır. 196  

Ancak bu süreçte, Rıza’nın açmak istediği okulla ilgili Mısır’daki Mısır 

milliyetçilerinin birtakım şüpheleri olmuştur. Tauber’in aktardığına göre, Reşid Rıza, 

İstanbul’daki seyahatinden dönmeden önce İngiliz Büyükelçisi’yle görüşmeye 

giderek, Mısır’da açmayı düşündüğü okul hakkında bilgiler vermiş; bu okulun 

İngilizler ve Mısır milliyetçileri arasında denge kurmaya yardımcı olacağı öne 

sürmüştür. Bazı kaynaklarca İddia edilene göre, görüşmenin ardından İngiliz 

büyükelçi, Rıza’ya yardımcı olmak adına Mısır’a vardığında bazı İngilizlere vermesi 

için mektuplar hazırlamıştır. Bu görüşmenin varlığı bile Mısır milliyetçisi Muhammed 

Ferid’in, Reşid Rıza’nın tüm projesinin İngiliz komplosu olduğu çıkarımı yapmasına 

yeterli olmuştur. Kendisi Rıza’nın Osmanlı hükûmeti ile bir anlaşmaya varamadığını 

zira hükümetin taleplerini kabul etmesinin İngilizlerin okul üzerinde etkinliğini 

azaltacağı anlamına geldiğini ve içten içe Rıza’nın aslında bunu istemediğini iddia 

etmiştir. Ancak her ne kadar dönemin Mısır milliyetçi gazetecileri Reşid Rıza’nın 

açmış olduğu cemiyet ve okula karşı durmuş olsalar da aslında Tauber’in de 

vurguladığı üzere gerçekte “Rıza da en az onlar kadar İngiliz karşıtıydı.”197 Çünkü 

Mısır’a geldiği günden itibaren Rıza, sömürge yönetiminin faaliyetlerini yakından 

gözlemleme fırsatı bulurken ve bu faaliyetlerden bizzat etkilenen konumda kalmıştır. 

 

195 Reşid Rıza, “İstanbul Seyahati 1-2”, İttihat-ı Osmani’den Arap İsyanına, s.141-143, 147-152. 
196 Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, s.154. 
197 Tauber, “Egyptian Secret Societies”, 1911, s.608. 



 85 

Rıza’nın, Hocası Abduh ile Kahire’ye gelmesindeki öncelikli sebeplerin başında 

şüphesiz, İngilizlerin buradaki sömürge yönetiminin sağladığı “özgür basın” imkanları 

bulunmaktadır.  Ne yazık ki Kahire’nin sağladığı bu basın özgürlüğü, genellikle 

Osmanlı Hükümeti’ne karşı ve ayrılıkçı fikirler için geçerli olurken İngiliz veya 

sömürge karşıtlığı ya da Mısır milliyetçiliği gibi, İngilizlerin bölgedeki varlığını riske 

edebilecek konularda pek de geçerli olmamıştır.  

Batılı devletlerin sömürgeciliği ve “Doğu Meselesi” Afgani ve Abduh gibi, Reşid 

Rıza’nın da dönem dönem farklı bakış açılarıyla gündeminde olmuştur. Buna göre 

Mısır’a geldiği ilk yıllarda Rıza’nın sömürgeciliğe dair görüşlerinde, Afgani’nin 

sömürge karşıtı fikirlerine rastlanmakta; tıpkı Afgani gibi onun da sömürge 

yönetiminden kurtulmak ve korunmak adına İslam ümmetinin uyanması ve birlik 

olmasının gerektiğini savunduğu görülmüştür.  

Özellikle siyasi hayatının ilk yıllarında Rıza, sömürgeci devletlerin asıl amaçlarının 

Doğu medeniyetinin zenginliklerini kendi devletlerine katmak olduğunu ancak bunu 

büyük ve masraflı savaşlar yoluyla değil de “iyi niyetle, bu ülkelerin iyiliği için, 

buralara medeniyeti getirmek” gibi mazeretlere dayandırdıkları politikalar üzerinden 

“hile” ile yaptıklarını iddia etmektedir. Rıza’ya göre sömürge güçleri, ticaret, faiz, 

kumar, içki ve fuhuş gibi unsurları İslam ülkelerine getirerek, Müslümanların hem 

maddi zenginliklerini kaybetmelerine hem de manevi olarak İslam’dan ve 

birbirlerinden uzaklaşmalarına ve toplumun parçalanmasına sebep olmuştur. Böylece 

sömürgeci devletler, İslam toplumunu ruhen parçalayarak “büyük orduların 

giremeyeceği ülkeleri, küçük kuvvetlerle” ele geçirmişlerdir. “Müslümanların kendi 

değerlerine sarıldıklarında ve birleştiklerinde ilerlemek ve medeni olmak için Batı’ya 



 86 

muhtaç” olmadığını iddia eden Rıza bu doğrultuda sömürgeci güçlere karşı 

durabilmek adına çareyi İslam birliğinde görmüştür.198  

Hatta bu dönemde sömürgeci Batı’ya benzemeyi de İslam için tehlike gören Rıza, 

Kavalı Mehmet Ali Paşa ile başlayan Mısır’daki modernleşme sürecini de “madde 

planına ağırlık veren, dini, maneviyyatı ihmal eden” ıslahatlar olarak yorumlamış ve 

el-Menar’daki bir yazısında bu yeni yönetim hakkında “sonuçsuz ve güdük kalmaya 

mahkumdur” sözlerini kullanmıştır. Dahası, Kavalalı’dan sonra gelenler ve o dönem 

açılan okulların mezunlarından “Batılılaşmış, laik ıslahatçılar” olarak bahsederken, 

onların yollarının “yanlış, eksik, çıkmaz” olduğunu ve nasıl aşırı muhafazakarlara 

karşı direnmek gerekiyorsa, onlara da aynı şekilde direnmek gerektiğini savunmuştur. 

199 

İngilizlerin yönetimindeki Mısır’da geçirdiği zaman arttıkça Rıza’nın, özellikle 

İngilizler ve sömürgeci diğer devletlere dairi fikirleri değişime uğramıştır. Tabii ki bu 

değişimde hocası Abduh’un gerek makamı gerekse görüşlerinin de payı büyüktür. 

Rıza’nın bu dönemde oluşan fikirleri genel hatlarıyla I. Dünya Savaşı’nın başlamasını 

kadar benzer özellik taşımış; İngilizlere karşı başlatılacak herhangi bir mücadelenin 

başarılı olamayacağına ve Mısır’ın aleyhine daha kötü sonuçlar doğuracağına olan 

inancı onu İngilizlerle kurduğu ilişkilerde daha ılımlı ve uzlaşmacı olmaya 

yöneltmiştir. Ayrıca bu süreçte sömürge güçlerini birbirleriyle karşılaştırarak; 

Trablusgarp Savaşı’ndaki rolü sebebiyle İtalyanlar için “düşman, ahmak ve 

basiretsiz”, Hollandalılar ve Fransızlar için “acımasız ve baskıcı” olarak bahsederken 

İngilizler için “nispeten toleranslı” sözlerini tercih ettiği görülmektedir.200 Ancak 

 

198 Reşid Rıza, el-Menar, I. s.299-308,507, aktaran Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, s.188. 
199 Reşid Rıza, el-Menar, XX. s.344-404-429, XXXI s.54, aktaran Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, 

s.207. 
200 Reşid Rıza, el-Menar, IX/4, s.282-288, aktaran, Özgür Kavak, “Reşid Rıza’nın Hayatı ve Eserleri”, 

Reşid Rıza, Ittihad-ı Osmani’den Arap İsyanına, s.15. 



 87 

Rıza’nın bu ılımlı görüşleri yıllar içinde değişmiş, I. Dünya Savaşı sürecinde ise ilk 

zamanlardakinden daha kesin bir sömürge karşıtlığına dönüşmüştür. Hatta 

Hourani’nin aktardığı üzere, Rıza 1924 yılında yazdığı kaleme aldığı el-Vehhabiyyun 

ve’l Hicaz eserinde İngilizler için “doğuda İslam’ın dünyevi yönetimini tahrip ettikten 

sonra, İslam dinini de tahrip etmeyi üzerine aldı.” sözlerini kullanmıştır.201 

Reşid Rıza’nın, Osmanlı Devleti’nde idareciler ve uygulamaları değiştikçe, 

yönetimler hakkındaki fikirleri de zamanın gereklilikleri doğrultusunda yeniden 

şekillenmiştir. Bunun örneği şüphesiz II. Abdülhamit hakkındaki yorumlarında 

görülmektedir. El-Menar’ın ilk sayısının mukaddimesinde ve o yıllardaki birçok 

yazısında Sultan II. Abdülhamit’e ve Osmanlı Devleti’ne bağlılığını tekrar tekrar dile 

getirmiş, Sultan’ın projeleri ve siyasi tutumlarını destekleyen yazılar yazmış olmasına 

rağmen II. Meşrutiyet zamanlarına gelindiğinde, kendisinden “Zalim, kindar ve 

hasetçi” olarak bahsederken Rıza’nın İttihat ve Terakki Cemiyeti’ne verdiği destek ise 

bariz görülmeye başlanmıştır.202 Rıza’nın bu desteği de uzun sürmemiş, anayasal 

idare, adem-i merkezi yönetim ve şer’i mahkemelerin durumu hakkında İttihatçıların 

yönetime gelmeden önce verdikleri sözlerin zaman içinde gerçekleştirilmemesi 

üzerine Rıza onlardan da umudunu kesmiştir.203 Bu durumda tabi ki, II. Meşrutiyet 

sonrasındaki İttihat ve Terakki yönetiminin yürüttüğü politikaların etkisi çok büyük 

olmuştur.  Bu çalışmanın ikinci bölümünde de bahsedildiği üzere, II. Meşrutiyet 

sonrası İttihatçıların özellikle idari merkezileşme amacıyla yaptıkları hamlelerin 

bazıları Arap toplumunda “Türkleştirme” kaygılarını uyandırmıştır. Özellikle de 

Osmanlı Türkçesinin eğitim ve kamu kurumlarında zorunlu tek dil haline getirilmesi 

 

201 Hourani, Çağdaş Arap Düşüncesi, s.33. 
202 Reşid Rıza, İttihat-ı Osmani’den Arap İsyanına, s.8-12. 
203 Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, s.171. 



 88 

bazı Araplar aydınları için tepki sebebi olmuştur. Bu dönemde yürütülen politikalarla 

ilgili Rıza, 1910 yılındaki bir yazısında gerek bazı Türk gazetecilerin “Araplardan 

nefret ettirme yönünde çığırtkanlık” yapması, gerekse “Arapça Kur’an’ı Türkçeye 

tercüme etmek suretiyle Türkleri Arapçadan müstağni kalmaya, Türkçeyi Arapça 

kelimelerden arındırmaya davet etmek” gibi söylemlerde bulunmalarının ve 

hükümetin bazı hatalı davranışlarının “Arapların üzüntüsünü arttırdığını” dile 

getirmiştir.204 Gerçekten de o dönemki yazılarında üzüntü ve kaygı dışında, Türk 

karşıtlığı ya da milliyetçi herhangi bir söyleme rastlanmamakta, tersine bu durumun 

Araplar ve Türklerin arasını açtığına ve bunun telafi edilmesi gerektiğine dair 

söylemleri bulunmaktadır. Ancak bir yandan da Rıza’nın İslam’ın doğru 

anlaşılabilmesi ve ümmetin yeniden güçlenebilmesi için Arap diline yüklediği anlam 

ve Müslümanların birlik olmalarının, özellikle de Türkler ve Arapların bir arada 

olmalarının gerekliliğine olan inancı da göz önünde bulundurulduğunda İttihat ve 

Terakkici yöneticilere karşı fikirlerinin zaman içinde değişmesi kaçınılmaz olmuştur. 

“Arapların Türklerden nefret etmelerinin, en zararlı kötülüklerden biri 

olduğunu, bizim Türklerle bir olup samimiyetle onlara bağlı olmaya en 

çok ihtiyaç duyduğumuz dönemde bulunduğumuzu çünkü hem bizim 

hem de onların menfaatinin bunda olduğunu açıkça ifade 

ettim…Arapların Türklerle bir olduklarını unutmamaları ve başkasına 

güvenmemeleri gerekmektedir.”205 

II. Meşrutiyet’in ilanından kısa bir süre önce Reşid Rıza’nın Araplar ve Türkler 

hakkında el-Menar’da yazdığı bu satırlar aslında onun bu iki millet arasında olmasını 

hedeflediği ilişkinin en net göstergesidir. Bu sebeptendir ki, 1911 yılına gelindiğinde, 

 

204 Reşid Rıza, “İstanbul’a Seyahat”, İttihat-ı Osmani’den Arap İsyanına, s.162. 
205 Reşid Rıza, “Suriye Seyahati 3”, İttihat-ı Osmani’den Arap İsyanına, s.98. 



 89 

İttihat ve Terakki yönetimini Osmanlı haklarını, özellikle de Araplar ve Türkleri 

birbirine kaynaştırmak yerine Turancılık politikaları ile birbirlerinden uzaklaştırıp, 

İslam’ı geri plana atmalarından suçlamıştır.206  İlk başlarda nasihat yoluyla bu durumu 

iyileştirmeyi deneyen Rıza, istediği tepkileri alamayınca, İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’ne karşı cephe almış, hatta Arap liderlerini de onlara karşı mücadeleye 

çağırmış ve onları, “Türk milliyetçiliğini canlandırarak, bu unsura dayalı ve Batı 

medeniyetine mensup bir toplum ve devlet oluşturmak” ile itham etmiştir.207 Bu 

sebeptendir ki, 1922 yılında kalem aldığı Hilafet eserinde İttihat ve Terakki Cemiyeti 

için duygularını “Bir daha gelirlerse, bu ölüm demektir.”208 sözleriyle ifade ettiği 

görülmektedir. Ancak buradaki en önemli nokta, Reşid Rıza’nın karşı durduğu 

unsurun, Osmanlı Devleti ya da Türkler değil, ümmetin içerisinde ayrıma yol açması 

sebebiyle İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin olmasıdır.  

Reşid Rıza bu dönemde İttihat ve Terakki Cemiyeti’ne olan tepkilerini yalnızca 

yazılarında belirtmekle kalmamış, 1912 yılında Kahire’de Adem-i Merkeziyet 

Partisi’nin de kurucu üyeleri arasında yer alarak siyasi ortamda onlara karşı bir duruş 

sergilemiştir. Bunun yanı sıra yarı gizli Cem’iy-yet el-Cami‘ el-Arabiyye adında bir 

cemiyeti de bağlılık yeminiyle hayata geçirmiştir. 209  

Adem-i Merkeziyet Partisi, Osmanlı yönetimin ayrılmak amacı taşımadığı gibi, 

Arapların yerel olarak yönetilmesini ve bu sayede “devletin ihmal ettiği yabancı 

istilasına karşı toprakları savunacak” gücü oluşturabilmesini savunmaktadır. Hatta 

1913 yılında gerçekleşen Paris Arap Konferansı’nda da başkanlık yapan Abdülhamit 

Zehravi, partinin bu düşüncesi dile getirilmiş ve istenilenin ayrılık ya da kavmiyetçilik 

 

206 Tauber, “Rashid Rida’s Political Attitudes During World War I”, The Muslim World, s.113. 
207 Reşid Rıza, el-Menar, XVI, s.61, aktaran Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, s.171. 
208 Reşid Rıza, Hilafet, s.207. 
209 Hourani, Çağdaş Arap Düşüncesi, s.332. 



 90 

olmadığı belirtmiştir. Durumu el-Menar’daki yazısında “Yerinden yönetimi isteyenler, 

ancak bu tarz bir yönetimin hem devleti hem de toprakları ecnebi işgalinden 

koruyacağına ve kurtaracağına inandıkları için bunu istiyorlar” sözleriyle açıklayan 

Rıza, derginin bir başka bölümümde de “Parti tam olarak Osmanlıdır, onun 

programında, Arap milliyetçiliğine çağıran veya Türk milliyetçiliğinden nefret ettiren 

bir kelime bile yoktur” diyerek partinin milliyetçi ya da ayrılıkçı bir amaç taşımadığını 

bir kez daha vurgulamıştır.210 Ancak özellikle  Mahmut Şevket Paşa liderliğindeki yeni 

hükümetle İttihatciler ile parti arasındaki durum giderek kızışmaya devam etmiş, 1916 

yılında Zehravi hem Adem-i Merkeziyet Partisi’nin hem de Arap Konferansı’nın 

temsilcisi olarak İstanbul’a görüşmeye gittikten sonra durumlar daha da karışmıştır. 

İlk başlarda yönetim Zehravi’yi oyalayarak taleplerle ilgilenmemiştir. Ancak daha 

sonrasında bazı kaynaklarca aktarıldığı üzere, Zehravi, Cemal Paşa tarafından ortadan 

kaldırılmıştır. Bu durum ise Reşid Rıza’nın İttihatçılara karşı görüşünün dönüm 

noktasını oluşturmuş ve bu zamana kadar ayrılık ya da kavmiyetçilik söylemlerinde 

bulunmazken, bu tarihten itibaren İttihatçıların Türk milliyetçi söylemlerine karşılık 

Arap milliyetçiliğini dile getirmeye başlamış; hatta yazılarında Arap ve Osmanlı 

medeniyetlerini karşılaştırarak “Turan ırkının yakıp yıkmanın ötesinde medeniyyete 

önemli bir katkısı bulunmadığı” gibi söylemlere ulaşmıştır. Ancak aslında yine 

buradaki söylemlerinin asıl hedefi Osmanlı hakimiyeti veya hilafeti değil, ırkçılığa 

dayanan söylem ve politikalarıyla İslam ümmetini bölen İttihat ve Terakkici yönetimi 

olmuştur. Bundan dolayıdır ki, Mustafa Kemal ve Türk ordusu kurtuluş mücadelesinde 

zafer kazandıkça yeniden umutlanmaya başlamış ancak bu umutları, Mustafa Kemal 

hükümetinin hilafet politikaları yürürlüğe girdiğinde yeniden yıkılmıştır.211 

 

210 Reşid Rıza, el-Menar, XVII, s.389,537, aktaran, Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, s.172. 
211 Karaman, Gerçek İslam’da Birlik, s.172-173. 



 91 

I. Dünya Savaşı sonrası dönemde Osmanlı Devleti’nin çökmesi ve Türkler, 

cumhuriyet ilan ederek, devletin yönetiminde halifenin söz hakkı olmayacağını, din ve 

devlet işlerinin birbirlerinden ayırıldığını duyurmuşlardır. Yeni Türk Hükümeti 

tarafından, son Osmanlı hanedanlarından Abdülmecit Efendi’nin tüm Müslümanların 

manevi halifesi ilan edilerek, hilafetin yalnızca bu aileye sınırlandırılması el-Menar 

başta olmak üzere birçok dergi ve gazetede hilafet ve onunla ilgili hükümler hakkında 

yazıların kaleme alınmasına neden olmuştur. Ancak aslında Reşid Rıza’nın hilafet 

hakkındaki yazılarının kökeni bundan daha geriye dayanmaktadır. Reşid Rıza, İslam’ı 

güçlendirmek ve ümmetin birliğini yeniden sağlamak ideasının bir parçası olarak 

hilafet ile ilgili de derin araştırmalar yapmış ve zaman zaman bu yazılarını el-

Menar’da da yayınlamıştır. Ancak onun hilafet hakkındaki tüm araştırma, fikir ve 

önerilerini içeren eserini bir araya getirmesi ise 1922 yılını bulmuştur. Henüz Mustafa 

Kemal ve hükümetinden bu konuda umutlu olduğu zamanlarda kaleme aldığı eserinde 

aslında Ankara Hükümeti’ne hitap etmeyi amaçlamış olsa da onun Türk hilafeti ve 

İslam birliğine yönelik hayalleri askıda kalmıştır.212 

 İslam’ın yükselmesi ve ümmetin birliğinin sağlanması adına Rıza’nın önerdiği 

reformlardan bir tanesi, İmam Maverdi’den de aktardığı üzere halifenin Kureyşli 

olmasının gerekliliğidir. Buna göre Rıza, dinin ilk olarak Kureyş toplumuna ve diline 

geldiğini, hatta dinde geçerli bazı kulların daha önceden Kureyşlilerde bulunduğunu 

ve zaten Hz. Peygamber’in de bu kavimden olduğunu vurgulayarak Kureyşlilerin 

neden hilafet için en iyisi olduğuna dair bir dizi gerekçe sunmuştur. Ayrıca hilafetin 

neden tek bir soya tahsis edilmemesi ve krallık ya da hanedanlık gibi babadan oğula 

geçmemesi gerektiğini belirterek, bir noktada Osmanlı sultanlarına da eleştiride 

 

212 Özgür Kavak, “Reşid Rıza’nın Hayatı ve Eserleri”, Reşid Rıza, Ittihad-ı Osmani’den Arap İsyanına, 

s.15. 



 92 

bulunmuştur. Tüm bunların yanı sıra Rıza, halifenin nasıl ve kimlerden seçilmesi 

gerektiğine, İslam’da halifenin görevlerinden, dinde birliğin sağlamasına birçok 

konuda analizlerini ve tavsiyelerini bu eserinde detaylıca ele almıştır.213 Hourani, onun 

hilafetin Kureyşlilerde olması fikrini şu sözlerle özetlemiş ve onun “İslam ve 

Arabizmin içsel özdeşliğini teyit ettiğini” belirtir: “Her hükümdar ve hükümdar ailesi 

ortak bir gurur ve çıkara sahip olmak zorundadır; fakat sadece Kureyş, her zaman 

muhakkak İslam’ın gurur ve çıkarları ile uyum içinde olmuştur. Kureyş Muhammed’in 

ailesidir ve dolayısı ile onların şerefleri, İslam’ınki ile ilintilidir; onlarda, başka hiçbir 

ailede olmadığı halde, dinî gayret ve ırk gururu, birbirini güçlendirir.”214 

Aslında Reşid Rıza’nın Mısır’a ilk geldiği zamanki düşüncelerinin, gerek 

Mısır’daki İngiliz sömürgesinin varlığından, gerek Osmanlı yönetiminin 

politikalarından gerekse dönemin milliyetçilik üzerine olan tartışmalarından ne denli 

etkilenerek, I. Dünya Savaşı sürecine gelindiğinde ne yöne değiştiğini gözlemlemeye 

imkan tanıyan en iyi örnek, 1916 yılında kendisinin de Hac ibadeti için Hicaz’da 

olduğu zamanlarda, Mekke Şerifi Hüseyin’in Yeni Arap Hükümeti’ni ilan etmesi 

üzerine Mina’da verdiği hutbedir. 215 Bu Daha sonra el-Kıble gazetesinde yayınlanan 

bu hutbe birçok anlamda Rıza’nın İslam’a, hilafete, Osmanlı Devleti’ne, İttihat ve 

Terakki yönetimine ve tüm bu I. Dünya Savaşı’nın oluşturduğu ortama dair fikirlerini 

net bir şekilde özetlemektedir.  

Rıza hutbeye, Kur’an’ın Arapça olarak indirildiğini belirten ayet (Ra’d, 13/37) ile 

giriş yaparak hemen ardından “…bu dinin hükmü, kendisiyle ibadet edilen kitabıyla 

birlikte Arabidir” sözleriyle İslam’daki “Arap” olgusuna dikkatleri çekerek başlamayı 

 

213 Reşid Rıza, Hilafet, s.34-40. 
214 Hourani, Çağdaş Arap Düşüncesi, s.330. 
215 Hutbenin tamamı için bkz. Reşid Rıza, “Hicaz Seyahati 7”, İttihat-ı Osmani’den Arap İsyanına, 

s.229-234. 



 93 

tercih etmiştir. Daha sonrasında Arapların İslam’a kattıklarına ve İslam’ı nasıl 

yücelttiklerinin de vurgusunu yapmaktan geri durmamıştır. Buradan sonra Arap 

birliğinin dağılarak hilafetin zayıfladığı dönemde Osmanlı Devleti’nin öne çıkarak 

İslam koruyuculuğunu üstenmesinden ve Müslüman Arapların bazılarının kendi 

istekleriyle bazılarının ise zor kullanılarak da olsa Osmanlı halifesi altındaki bu İslam 

birliğine dahil olduklarından bahsetmiştir. Hatta bu noktada, o zamanlardan beri 

Mekke emirlerinin bu birliği desteleyenlerin, “Devlet otoritesini ve hakimiyetini kabul 

edenlerin” arasında önde gelenler olduğunu çünkü onların “Müslüman birliğinin 

sağlanmasını” ve “İslam şeriatının nüfuzunun yücelmesini” umut ettiklerini 

belirtmiştir. 216 Buraya kadar Rıza’nın konuşmasında Araplar’ın yaptıkları her şeyi hep 

“İslam’ın iyiliği” adına yaptığına ve aslında İslam için de “en iyiyi de hep Arapların 

yaptığına” dair hisler hâkim gelmektedir. Ancak konuşmasının bu kısmından sonra 

Rıza “bu devlete yaklaşık üç yüz yıl süren bir zafiyet, bir zayıflık arız oldu” diyerek, 

Osmanlı Devleti’nde Kavalı Mehmet Ali Paşa’nın sahneye çıkışından başlayarak, 

Tanzimat süreci, II. Abdülhamit’in politikaları, meşrutiyet dönemleri ve özellikle 

İttihat ve Terakki’nin hatalı politikaları üzerine detaylı bir hatırlatma yapmıştır. Hatta 

İttihat ve Terakki yönetimine “Devlet’in zaafa düştüğü devirden beridir uğradığı 

tahribat ve ifsat, İttihatçıların başa gelmesiyle uğradığından kat kat düşüktür…Birkaç 

yıl içinde Devlet’in yarısını kaybettiler. Devlet’i kaç yüzyıldır olmadığı kadar borca 

soktular. Sonra millete kastettiler ve Devlet’i fakirleştirdikleri gibi milleti de 

fakirleştirdiler.” suçlamalarını yöneltmiştir. Rıza tüm bunları söyleyerek aslında 

kendince “devletin uçurumun eşiğinde olduğunun” mesajını İslam toplumuna vermiş 

ve Şerif Hüseyin’in bu şekilde bir adımla öne çıkarak aslında Hicaz’ı ve İslam 

 

216 Reşid Rıza, “Hicaz Seyahati 7”, İttihat-ı Osmani’den Arap İsyanına, s.229-230. 

 



 94 

toplumunu korumaya çalıştığını iddia etmiştir. Hatta bu iddiasını biraz daha ileri 

taşıyarak “Eğer bizzat Devlet’i de tehlikeden kurtarmaya gücü yetse, kuşkusuz bunu 

da yapardı.” Sözleriyle Şerif Hüseyin’e olan güvenini ilan etmiş ve onu yüceltmiştir. 

Ona göre “Eğer bu istiklal ilan edilmiş olmasaydı Osmanlı Devleti’nin düşmesiyle 

birlikte, hem Allah’ın haremi ve hem de Resulünün haremi galip devletlerin eline 

ganimet olarak geçecekti.” 217 

Rıza’nın bu konuşmasından da anlaşılacağı üzere aslında Şerif Hüseyin, onun İslam 

birliği ve Araplar için yeniden güçlenebilmeye dair, özellikle İttihat Terakki 

yönetiminin kararttığı umutlarını yeniden filizlendirmiştir. Ancak maalesef ki, bu 

umutları Şerif Hüseyin’in kendi kendisini halife ilan etmiş olması ve İngilizlerle olan 

iş birliğinin açığa çıkması ile yeniden kararmış; Rıza’nın da Şerif Hüseyin’e bakışı 

aynı hızda tersine dönmüş; Şerif Hüseyin’i “şeytanın halifesi” ilan ederken, 1923 

yılında el-Menar’da yazdığı yazısında Hüseyin’in hilafetini “ilim, ictihad, istiklal, ehl-

i hal ve’l-akdin beyati gibi temel niteliklerden yoksun” olarak tasvir etmiştir. 218 

Reşid Rıza, hayatının buradan sonraki safhasında Şerif Hüseyin’e cephe almış olan 

Suud ailesi ile yakınlık kurmuştur. Necid Sultanı Abdülaziz bin Suud’un “İslam 

ümmetine ve Arap milletine hizmet” etmesinden ve Hicaz bölgesinde Arap hakimiyeti 

kurmuş olmasından dolayı mutluluk duyarken, kendisine olan yakınlığı ve bağlılığı 

1935 yılındaki vefatına kadar devam etmiştir.219 

Gerçekten de detaylıca incelendiğinde Reşid Rıza’nın “Arapçılığının” aslında 

İslam’ı içinde bulunduğu durumdan kurtarmak ve yüceltmek amacıyla yürütülen bir 

politika olduğu görülecektir. Aslında Rıza’nın yazılarında Arap milliyetçiliği de başta 

 

217 Reşid Rıza, “Hicaz Seyahati 7”, İttihat-ı Osmani’den Arap İsyanına, s.230-234. 
218 Reşid Rıza, el-Menar, XXIV/8, s.593-618, Özgür Kavak, “Reşid Rıza’nın Hayatı ve Eserleri”, Reşid 

Rıza, Ittihad-ı Osmani’den Arap İsyanına, s.12. 
219 Özgür Kavak, “Reşid Rıza’nın Hayatı ve Eserleri”, Reşid Rıza, Ittihad-ı Osmani’den Arap İsyanına, 

s.13. 



 95 

olmak üzere hiçbir etnik milliyetçilik ideolojik olarak savunulmamıştır. Hatta Onun 

dünyasında vatana bağlılık ancak İslam toplumuna fayda sağladığı sürece kabul 

görmüştür. Zira Rıza milliyetçiliği İslam ümmetine zarar vermek adına “Batı kaynaklı 

bir saldırı” kabul etmiş ve hatta “yalnızca Müslümanlar arasında ihtilafın yeni bir 

kaynağı değil, aynı zamanda dinden dönmeye eşdeğer” nitelendirmiştir.220 Lakin I. 

Dünya Savaşı dönemine gelindiğinde, İslam’ı ve özellikle Müslüman Arapları 

sömürge güçlerinden korumak amacıyla söylemlerinde değişiklikler baş göstermiş; 

gerek öncesinde İttihat ve Terakkicilerin tutumu gerekse Mustafa Kemal ve Ankara 

Hükümeti’nin politikaları Türklerle Arapları kapsayan İslam birliğine dair hayallerinin 

gerçekleşmeyeceğini düşündürmeye başladığında, Rıza’nın fikirleri de bağımsız bir 

Arap Devleti fikrine yönelmek durumunda kalmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

220 Davişa, Arap Milliyetçiliği Zaferden Umutsuzluğa, s.20. 



 96 

 

  



 97 

BÖLÜM V 

SONUÇ 

Mısır’da 19. yüzyılın ilk yarısında, önce reformist Vali Kavalalı Mehmet Ali 

Paşa’nın politikaları ardından da hıdivliğin ilanı ile modern Mısır’ın temelleri 

atılmıştır. Ancak Hıdiv İsmail Paşa dönemindeki dış borçlanmanın da etkisiyle 

Mısır’da İngilizler başta olmak üzere sömürgeci devletlerin varlığının giderek artması 

özellikle Mısırlı Araplar arasında bazı tepkilerin oluşmasına yol açmıştır. Bu 

doğrultuda, 1882 yılında Urabi Paşa liderliğinde başlayan isyan İngilizlere Mısır’a 

müdahale fırsatı vermiş; bu tarihten itibaren Mısır’da uzun yıllar sürecek İngiliz 

hakimiyeti başlamıştır.  

1914 yılına kadar Mısır’da Osmanlı Devleti’nin varlığı kâğıt üzerinde devam etse 

de Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın valiliğinden itibaren Osmanlı Devleti buradaki söz 

hakkını giderek kaybetmiştir. 1882 yılı itibariyle Mısır’da kurulan bu ikili yönetim 

düzeni, İngilizlerin de desteği ile, Osmanlı Devleti’ne muhalif seslerin barınabileceği 

özgür bir basın ortamının oluşmasına katkı sağlamıştır. Bu özgürlük ortamı, 

İngilizlerin Mısır’daki varlığını tehlikeye atabilecek söylemler için geçerli olmasa da 

İngilizlerin Mısır’daki sömürgeci ve kontrolcü politikaları özellikle 20. yüzyıl 

başlarında sömürge karşıtlığı ve Mısır başta olmak üzere çeşitli milliyetçi fikirlerin 

yükselmesine yol açmıştır. Ancak bu dönemde Mısır’da ortaya çıkan bu fikirler 

incelendiğinde bunların büyük bir kısmının aslında etnisite bilincine dayanan bir 

milliyetçilik değil de sömürge karşıtlığının beslediği bağımsızlık arzuları olduğu 

görülmektedir. Bu noktada çalışmamız sırasında 20. yüzyılın ilk zamanlarında 

Mısır’da ayrılıkçı fikirlerin çoğunun İngiliz sömürgesinden kurtulmayı hedef aldığı, 

Osmanlı Devleti’nden ayrılmayı talep edenlerin ise azınlıkta kaldığı fark edilmiş, 



 98 

ancak her iki durumda da çoğunlukla asıl motivasyonun Arap etnik bilincine 

dayanmadığı fark edilmiştir. Lakin aynısını bu çalışmanın kapsamı dışında olan Suriye 

bölgesindeki özellikle gayrimüslim Araplar için söylemek kesinlikle doğru 

olmayacaktır. 

19. yüzyılın sonunda Mısır’ın oluşturduğu bu ortam Cemaleddin Afgani, 

Muhammed Abduh ve özellikle Reşid Rıza başta olmak üzere İslam’da siyasi birlik ve 

reformları savunan İslami modernistlerin de burada faaliyetlerini yürütmelerine olanak 

sağlamıştır. Bu noktada her birinin Mısır’daki düşünce dünyasını etkileyecek fikirler 

ortaya koyarken, aynı zamanda Mısır’ın siyasi ortamından ve dönemin genel 

konjonktüründen oldukça etkilendikleri de görülmektedir.  

Afgani, Abduh ve Reşid Rıza’nın en temel amacı gerçek İslam’a geri dönerek, 

İslam ümmetini yeniden güçlendirmek olmuştur. Bu noktada, İslam’ı yozlaşmış 

özelliklerinden arındırmak ve ilk günkü saf temiz haline döndürebilmenin yanında, 

İslam’ın siyasi birliğini oluşturmak ve İslam ümmetinin uyanarak, yeniden 

güçlenmesini sağlamak adına İslam’da kapsamlı reform önerileri ortaya atmışlardır. 

İlk planda bakıldığında Araplar için siyasal egemenlik ya da Arap bağımsızlığı onların 

öncelikli hedefleri arasında bulunmadığı söylenebilir. Her biri aslında etnisiteye dayalı 

ayrımları ümmetin birliği için tehlike kabul etmiştir. Onlar daha çok ümmetin, 

Hristiyan sömürgeci devletlerden kurtularak İslam medeniyetinin birlik olup eğitim ile 

yeniden güçlenebilmesini hedeflemişlerdir. 

Fakat, özellikle Reşid Rıza’nın İslam’ın medeniyetinin güçlenmesi ve ümmetin 

birliğinin yeniden sağlanması için Arapların uyanışının gerekliliğine dair söylemleri, 

şüphesiz Arap toplumunda etnik bilinci uyandırmıştır. Ayrıca, Rıza’nın İslam’ın 

dilinin Arapça olması üzerinden Arapçaya yüklediği anlam ve aynı dönemlerde İttihat 

ve Terakki Cemiyeti’nin, bazı kesimlerce ‘Türkleştirme’ olarak yorumlanan 



 99 

merkezileşme çalışmaları kapsamında Türkçe’nin öne çıkarılması, Arap toplumda dile 

bağlı bir kimlik algısının oluşmasına da destek vermiştir. 

Reşid Rıza’nın bağımsız Arap devleti fikri, Osmanlı karşıtlığından, Türk 

karşıtlığından ya da Arap milliyetçiliğinden değil; sömürge karşıtlığı ve İttihat ve 

Terakki Cemiyeti’ne olan muhalefetinden ortaya çıkmış gözükmektedir. Tıpkı 

Mısır’da “Mısır Mısırlılarındır” sözleriyle başlayan Mısır’da başlayan milliyetçilik 

gibi, Rıza’nın da bağımsızlık fikirleri özellikle İngilizler başta olmak üzere Batılı 

sömürgeci devletlerin bölgede yürüttükleri politikalardan beslenmiştir. Araştırmamız 

sonucunda görüldüğü üzere, Reşid Rıza’nın her zaman için asıl kaygısı İslam’ı 

korumak, ümmeti bir araya getirmek ve İslam medeniyetini yükseltmek olsa da 

fikirleri Arap milliyetçiliği için bir destek noktası olmuştur. Onun öne sürdüğü fikirler 

ve verdiği tavsiyeler de dolayısıyla İslam’ın çıkarlarını korumak amacı taşımıştır. 

Müslüman toplumun, Batı medeniyeti karşısında geri kalmasını İslam için tehlike 

gördüğü gibi, güçlü bir Osmanlı Devleti’nin de İslam’ın korunması için elzem 

olduğuna inanmıştır. Ancak, I. Dünya Savaşı sürecinde Osmanlı Devleti’nin hayatta 

kalabileceğine, kalsa da Arap toplumunu sömürgeci devletlerden koruyabileceğine 

dair umutları azaldıkça bağımsız bir Arap devleti fikrine yönelmiştir. Yani fikir 

hayatının ilk zamanlarında, İslam’ın yükselişi için ortaya attığı Arap uyanışı fikri, 

hayatının son zamanlarında yerini İslam’ın uyanışı için Arap ulusunun yükselişi 

fikrine bırakmıştır. Özellikle bu konuda Hicaz yarımadasında Osmanlı’ya karşı ortaya 

çıkan Vehhabilik’ten de öze dönüş gibi destek aldığı da göz ardı edilmemelidir. Bu 

noktada, Suud Devleti’nin kuruluş ilkeleri ve selefe dönüşe yönelik yapılan vurgu 

Reşid Rıza’nın fikir dünyasının inşasında ona ilham olmuştur. 

Ayrıca çalışmamızın ikinci bölümünde bahsettiğimiz millet ve milliyetçilik 

hakkındaki teoriler çerçevesinde Reşid Rıza’nın Arap ulusuna dair söylemlerini 



 100 

incelediğimizde, aslında onun fikirlerinin bu tanımların içine tam olarak sığmadığını 

görürüz. Reşid Rıza’nın Arap ulusuna ve ümmet birliğine yönelik çağrılarının 

gayrımüslim Arapları ne kadar kapsadığı ya da Müslüman olan diğer halkları dışarıda 

bırakmadığı göz önününde bulundurulduğunda, İlkçi, modernist ve etno-sembolcü 

kuramların tanımlamalarının dışarıda bir birliktelik öne sürdüğü fark edilmektedir. Her 

ne kadar Mısır’da incelediğimiz dönemde yükselişe geçen “Mısır Mısırlılarındır” 

fikirleri, Malesevic’in öne sürdüğü toprağa bağlı milliyetçilik tanımlamaları ile uyum 

gösterse de, bu fikirler Reşid Rıza’da pek de kabul görmemiş; O’nun en büyük hedefi 

her zaman için İslam ümmetini yeniden bir araya getirerek, eski gücüne ulaştırmak ve 

sömürgeci batı toplumlarının tehlikesinden korumak olmuştur. Bu sebeple Reşid 

Rıza’nın Arap ulusuna dair söylemlerinin bir Arap milliyetçiliği çağrısı olduğunu iddia 

etmek pek de doğru olmayacaktır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 101 

KAYNAKÇA 

Aharoni, Reuven. 2007. The Pasha’s Bedouin: Tribes and State in Egypt of Mehmet 

Ali, 1805-1848. Londra: Routledge. 

Akıncı, Abdulvahap. 2012. “Modern Ulus Devletlerin Doğuşu”, Dumlupınar 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, S.34 s.61-70. 

Altundağ, Şinasi. 1945. Kavalalı Mehmet Ali Paşa İsyanı, Mısır Meselesi, 1831-

1871. Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Anderson, Benedict. 1995. Hayali Cemaatler; Milliyetçiliğin Kökenleri ve Yayılması. 

Çeviren İskender Savaşır. İstanbul: Metis Yayınları. 

Antonius, George. 1939. The Arab Awakening, The Story of the Arab National 

Movement. New York: J. B. Lippincott Company. 

Balibar, Étienne, Immanuel Wallerstein. 1993. Irk, Ulus, Sınıf. İstanbul: Metis 

Yayınları.  

Bilgenoğlu Ali, 2006. II. Meşrutiyet Dönemi Arap Milliyetçi Cemiyetler ve 

Faaliyetleri, Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih Anabilim 

Dalı, Yayınlanmış Yüksek Lisans Tezi. 

Bowen, John Eliot. 1886. “The Conflict of East and West in Egypt II”, Political 

Science Quarterly, Cilt 1, Sayı 3. Eylül. S.449-490. 

Cole, Juan R. I. 1999. Colonialism and Revolution in the Middle East: Social and 

Cultural Origins of Egypt’s Urabi Movement. Kahire: The American University in 

Cairo Press. 

Davişa, Adid. 2004. Arap Milliyetçiliği Zaferden Umutsuzluğa. İstanbul: Literatür 

Yayıncılık. 

Dawn, C. Ernest. 1998. Osmanlıcılıktan Arapçılığa.  İstanbul: Yöneliş Yayınları. 

Doğan, Meltem. 2006. II. Abdülhamit Dönemi Arap Milliyetçiliği, Hacettepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tarih Anabilim Dalı Yüksek Lisans Tezi, 

Ankara 

Duri, Abd al-'Aziz. 2012. The Historical Formation of the Arab Nation. New York: 

Routledge.  

Erkoç Murat. 2019. Osmanlı Devleti’nden Ayrılma Sürecinde Mısır’da Arap 

Milliyetçiliği, Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih Anabilim Dalı, 

Yayınlanmış Yüksek Lisans Tezi. 



 102 

Fahmy, Khaled. 2010. Paşa’nın Adamları: Kavalalı Mehmed Ali Paşa, Ordu ve 

Modern Mısır. Çeviren Deniz Zarakolu. İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Fischer, Michael. 2007. “Cultur and Cultural Analysis as Experimental Systems,”, 

Cultural Antropolgy, Vol. 22, Sayı:1. s. 1–64.  

Geertz, Clifford. 1994. “Primordial and Civic Ties”, Nationalism, Ed. John 

Hutchinson ve Anthony D. Smith, Oxford: Oxford University Press. s.29-34. 

Gellner, Ernest. 1992. Uluslar ve Ulusçuluk. Çeviren Büşra Ersanlı Behar ve Günay 

Göksü Özdoğan. İstanbul: İnsan Yayınları. 

Guibernau, Montserrat, John Hutchinson. 2004. “History and National Destiny”, 

Nations and Nationalism, ASEN, S.10 (1/2) s.1-8. 

Guibernau, Montserrat. 1997.  Milliyetçilikler.  İstanbul: Sarmal Yayınları. 

Haddad, Mahmoud. 1994. “The Rise of Arab Nationalism Reconsidered”, 

International Journal of Middle East Studies, Cambridge: Cambridge University 

Press, Vol. 26, No.2 Mayıs. S.201-222. 

Heyworth-Dunne, J. 1938.  History of Education in Modern Egypt. Londra: 

Luzac&Co. 

Hobsbawm, Eric J. 1995. 1780’den Günümüze Milletler ve Milliyetçilik. Çeviren 

Osman Akınhay. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Hobsbawm, Eric J. 1998. Devrim Çağı, 1789-1848. Çeviren Bahadır Sina Şener. 

Ankara: Dost Kitapevi Yayınları. 

Hourani, Albert. 2014. Çağdaş Arap Düşüncesi.  İstanbul: İnsan Yayınları. 

Hourani, Albert. 1981. The Emerge of The Modern Middle East. California: 

University of California Press. 

Hourani, Albert. 1995. “Osmanlı Reformu ve Eşraf Politikaları”, Derleyen William 

R. Polk ve Richard L. Chambers, Ortadoğu’da Modernleşme, İstanbul: İnsan 

Yayınları. s.61-101. 

Hunter, Archie. 2007. Power and Passion in Egypt: A Life of Sir Eldon Gorst, 1861-

1911.  Londra: Tauris. 

Hunter, F. Robert. 2000. “State-Society Relations in Nineteenth-Century Egypt: The 

Years of Transition”, Middle Easter Studies, Cilt 36, Sayı:3, Haziran, s.145-159. 

Hurewitz, J. C. 1975. The Middle East and North Africa in World Politics: 

Documentry Recorded. New Haven: Yale University Press. 

Issawi, Charles. 1954. Egypt at Mid-Centruy: An Economic Survey. Oxford: Oxford 

University Press.   



 103 

Issawi, Charles. 1963. Egypt in Revolution, An Economic Analysis. Oxford: Oxford 

University Press. 

İşcan, Mehmet Zeki. 1998. Muhammed Abduh’un Dini ve Siyasi Görüşleri. İstanbul: 

Dergah Yayınları. 

Karal, Enver Ziya. 1983. Osmanlı Tarihi, Cilt VIII: Birinci Meşrutiyet ve İstihbarat 

Devirleri, 1876-1907. Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Kayalı, Hasan. 2018. Jön Türkler ve Araplar Osmanlıcılık, Erken Arap Milliyetçiliği 

ve İslamcılık 1908-1918. Çeviren Türkan Yöney. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları. 

Keddie, Nikkie. 1997. Cemaleddin Afgani. İstanbul: Bedir Yayınevi. 

Kireçci, Mehmet Akif. 2012. Başlangıcından Günümüze Arap Milliyetçiliği. Ankara: 

Grafiker Yayınları. 

Kurşun, Zekeriya. 2022. Osmanlı Arapları Hilafet-Siyaset-Milliyet 1798-1918. 

İstanbul: Vakıfbank Kültür Yayınları. 

Malesevic, Sinisa. 2019. Grounded Nationalism. London: Cambridge University 

Press. 

Mardin, Şerif. 2015.  Jön Türklerin Siyasi Fikirleri 1895-1908. İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Marsot, Afaf Lutfi al-Sayyid. 1969. Egypt and Cromer: A Study in Anglo-Egyptian 

Relations. New York: Praefer.  

Marsot, Afaf Lutfi al-Sayyid. 2010. Mısır Tarihi: Arapların Fethinden Bugüne. 

Çeviren Gül Çağalı Güven. İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 

Okutan, Çağatay. 2001. “Arap Milliyetçiliği”, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, S. 

56-2, s.157-170. 

Owen, Roger. 1993. “Egypt and Europe: From French Expedition to British 

Occupation”, The Modern Middle East. Tauris: Londra. s.111-124. 

Özkırımlı, Umut. 2008. Milliyetçilik Kuramları; Eleştirel Bir Bakış. Ankara: Doğu 

Batı Yayınları. 

Özkoç, Özge. 2015. Mısır’ın Uzun 19. Yüzyılı, Modernleşme, Merkezileşme ve 

Özerklik. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Reid, Donald M. 2008. “The Urabi Revolution and British Conquest, 1879-1882” 

Cambridge History of Egypt, Vol 2: Modern Egypt, From 1517 to the End of The 

Twentieth Centruy, Cambridge: Cambridge University Press. s. 217-138. 



 104 

Rıza, Reşid. 2020. Hilafet En büyük Önderlik. Çeviren Mehmet Çelen. İstanbul: 

Mana Yayınları. 

Rıza, Reşid. 2015. Gerçek İslam’da Birlik. Çeviren Hayrettin Karaman. İstanbul: İz 

Yayıncılık. 

Rıza, Reşid. 2007. Ittihad-ı Osmani’den Arap İsyanına. Çeviren Özgür Kavak. 

İstanbul: Klasik Yayınları. 

Robinson, Arthur E. 1925. “The Conquest of the Sudan by the Wali of Egypt, 

Muhammed Ali Pasha,1820-1824”, The Journal of Royal African Studies, Cilt 25, 

Sayı:97, (Ekim) s.47-58 

Sinoué, Gilbert. 2004. Kavalalı Mehmet Ali Paşa: Son Firavun. Çeviren Ali Cevat 

Akkoyunlu. İstanbul: Doğan Kitap. 

Smith, Anthony D. 2007. Milli Kimlik. Çeviren Bahadır Sina Şener. İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Smith, Anthony D. 2002. Küreselleşme Çağında Milliyetçilik. Çeviren Derya 

Kömürcü. İstanbul: Everest Yayınları. 

Smith, Anthony D. 2002. Ulusların Etnik Kökeni. Çeviren Sonay Bayramoğlu ve 

Hülya Kendir. Ankara: Dost Kitabevi Yayınları. 

Smith, Anthony D. 2000. “Thesis of Nationalism: Alternative Models of Nation 

Formation”, Asian Nationalism, Ed. Michael Leifer, London: GBR: Routledge. s.1-

20. 

Soy, Bayram. 2004. “Arap Milliyetçiliği: Ortaya Çıkışından 1918’e Kadar”, bilig, 

S:20. (Yaz). s.173-202 

Tauber, Eliezer. 2021.“Rashīd Riḍā, Jews, and Zionism”. The Journal of the Middle 

East and Africa. 12/4 s.405-424. 

Tauber, Eliezer. “1994. Three Approaches, One Idea: Religion and State in the 

Thought of 'Abd al-Rahman al- Kawakibi, Najib 'Azuri and Rashid Rida”.  British 

Journal of Middle Eastern Studies Taylor&Francis. 12/2 s.190-198.    

Tauber, Eliezer. 2006. “Egyptian Secret Societies, 1911”. Middle Eastern Studies  

Taylor&Francis. 42/4 (Haziran). s.603-623. 

Tauber, Eliezer. 1995. “Rashid Rida’s Political Attitudes During World War I”, The 

Muslim World, Vol.LXXXV No:1-2, (Ocak-Nisan) s.107-121. 

Tibi, Bessam. 1998.  Arap Milliyetçiliği.  İstanbul: Yöneliş Yayınları. 

Toledano, Ehud R. 1998. “Social and Economic Change in the ‘Long Nineteenth 

Century’”, Derleyen, M. W. Dally. The Cambridge History of Egypt, Vol 2: Modern 



 105 

Egypt, From 1517 to the End of The Twentieth Centruy. Cambridge: Cambridge 

University Press. s. 252-284. 

Türkmen, Hamza (Editör). 1994.  Menar Tefsiri Konu Başlıkları Fihristi. İstanbul: 

Ekin Yayınları. 

Vatikiotis, P. J. 1969.  The Modern History of Egypt. Londra: Wiedenfield and 

Nicolson. 

Zeine, Zeine N. 2020. Türk Arap İlişkileri ve Arap Milliyetçiğinin Doğuşu. Çeviren 

Emrah Akbaş. İstanbul: Ark Kitapları. 

 


	ÖZ
	ABSTRACT
	TEŞEKKÜR SAYFASI
	İÇİNDEKİLER
	İNTİHAL SAYFASI iii
	ÖZ iv
	ABSTRACT v
	TEŞEKKÜR SAYFASI vi
	İÇİNDEKİLER vii
	BÖLÜM I 1
	GİRİŞ 1
	BÖLÜM II 13
	ARAP MİLLİYETÇİLİĞİNİN DOĞUŞUNA YÖNELİK TEORİLER 13
	BÖLÜM III 37
	MISIR’DA MODERNLEŞME VE MİLLİYETÇİLİK 37
	BÖLÜM IV 67
	İSLAMİ MODERNİZM, REŞİD RIZA VE ARAP MİLLİYETÇİLİĞİ 67
	BÖLÜM V 97
	SONUÇ 97
	KAYNAKÇA 101

	BÖLÜM I
	GİRİŞ
	1.1. Kaynaklar
	1.2. Metodoloji

	BÖLÜM II
	ARAP MİLLİYETÇİLİĞİNİN DOĞUŞUNA YÖNELİK TEORİLER
	BÖLÜM III
	MISIR’DA MODERNLEŞME VE MİLLİYETÇİLİK
	3.1. Mısır’da Kavalalı Mehmet Ali Paşa Dönemi
	3.1.a. Askeri Reformlar
	3.1.b. Ekonomik Reformlar
	3.1.c. Bürokratik Reformlar
	3.1.d. Eğitim Alanında Yapılan Reformlar

	3.2. Kavalalı Mehmet Ali Paşa’dan İngiliz Yönetimine Mısır
	3.3. Mısır’da Osmanlı ve İngiliz Ortak Yönetimi (1882-1914)

	BÖLÜM IV
	İSLAMİ MODERNİZM, REŞİD RIZA VE ARAP MİLLİYETÇİLİĞİ
	4.1. Reşid Rıza ve İslami Modernizim

	BÖLÜM V
	SONUÇ
	KAYNAKÇA

