
 

 

T.C. 

AYDIN ADNAN MENDERES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE ANA BİLİM DALI 

2023- YL- 071 

 

 

 

 

 

 

 

ANLAM, DOĞRULUK VE ZORUNLULUK ÜZERİNE: 

QUİNE 

 

 

 

 

HAZIRLAYAN 

Deniz DİNÇ 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. Cengiz İskender ÖZKAN 

 

 

 

 

AYDIN- 2023 

 



 

iv 

T.C. 

AYDIN ADNAN MENDERES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE AYDIN 

Bu tezde sunulan tüm bilgi ve sonuçların, bilimsel yöntemlerle yürütülen gerçek deney 

ve gözlemler çerçevesinde tarafımdan elde edildiğini, çalışmada bana ait olmayan tüm veri, 

düşünce, sonuç ve bilgilere bilimsel etik kuralların gereği olarak eksiksiz şekilde uygun atıf 

yaptığımı ve kaynak göstererek belirttiğimi beyan ederim.  

 

Deniz DİNÇ 

  



 

v 

ÖZET 

ANLAM, DOĞRULUK VE ZORUNLULUK ÜZERİNE: QUİNE 

Deniz DİNÇ 

Yüksek Lisans Tezi, Felsefe Anabilim Dalı 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Cengiz İskender ÖZKAN 

2023, IX+ 56 sayfa 

Bu çalışmada Quine’ın “Two Dogmas of Empiricism” adlı makalesinden hareketle 

klasik analitiklik anlayışına yönelik eleştirileri ele alınmıştır. Quine analitikliğin dayandığı 

temeller üzerinden geleneksel analitiklik açıklamasını eleştirmiş ve analitiklik tartışmasını 

zorunluluk ve doğruluk gibi kavramlarla ilişkisi bağlamında yeniden ele almıştır.  

Felsefe tarihinde ilk kez Kant tarafından sistematik olarak ortaya koyulan analitik- 

sentetik ayrımı, 19. Yüzyılın ikinci yarısında Frege’nin bu ayrımı dilsel ve mantıksal bir 

zeminde yeniden tanımlaması ile sorun anlam sorunuyla birlikte ele alınmaya başlanmıştır. 

Bu yüzden bu çalışmanın birinci bölümünde dilci yaklaşımıyla ön plana çıkan analitik 

düşünürlerin ve Viyana Çevresi düşünürlerinden Carnap’ın anlam teorisi ele alınmıştır.  

İkinci bölümde ise söz konusu yargı türlerine dair klasik açıklamalar Quine felsefesi 

özelinde incelenmiştir. Quine’ın analitik felsefeye ve mantıkçı pozitivizme yönelttiği 

eleştiriler temelde zorunlu doğru, indirgemecilik anlayışı ve dolayısıyla doğrulamacı anlam 

görüşüdür. İndirgemecilik anlayışına karşı çıkan Quine, bir önermenin tek başına anlamlı 

olamayacağını ve önermelerin ancak bir bütün olarak ele alınabileceğini iddia eder.  

Geleneksel ayrımın anlamları nesnel kendilikler olarak kabul edilmesine dayandığını 

ileri süren Quine, bu ayrımı geçersiz kılmıştır. Bu yüzden Quine, Kant’tan devralınan 

analitik-sentetik ayrımını reddederek aynı zamanda klasik epistemoloji anlayışını da 

reddetmektedir. Bu ayrımları reddediş aynı zamanda bilimin önermeleri ve metafiziksel 

önermeler arasındaki ayrımı da ortadan kaldıracağından, bilim yapmanın imkanıyla ilgili 

sorunları da beraberinde getirmektedir. Sonuç bölümünde ise bütüncü anlayışı çerçevesinde 

bilim yapmanın olanağı ve deneyciliğe karşı pragmatist anlayışına dayanarak Quine’ın anlam 

görüşü tartışılmıştır.  

ANAHTAR KELİMELER: Analitik-sentetik, Anlam, Bütüncülük, Doğruluk, Zorunluluk.   



 

vi 

ABSTRACT 

ON MEANING, TRUTH AND NECESSITY: QUINE 

Deniz DİNÇ 

Master’s Thesis, Department of Philosophy 

Supervisor: Prof. Dr. Cengiz İskender ÖZKAN 

2023, IX + 56 pages 

In this study, Quine's criticisms of the classical understanding of analyticity, based on 

his article "Two Dogmas of Empiricism", are discussed. Quine criticizes the traditional 

explanation of analyticity based on its foundations and reconsiders the analyticity debate in 

the context of its relation to concepts such as necessity and truth. 

The analytic-synthetic distinction, which was first systematically put forward by Kant 

in the history of philosophy, was redefined on a linguistic and logical basis by Frege in the 

second half of the 19th century, and the problem began to be addressed in conjunction with 

the problem of meaning. Therefore, in the first part of this study, the theory of the meaning 

of analytical thinkers who stand out with their linguistic approach and Carnap, one of the 

thinkers of the Vienna Circle, is discussed. 

In the second part, classical explanations of these types of judgments are analyzed in 

terms of Quine's philosophy. Quine's criticisms against analytic philosophy and logical 

positivism are based on the notion of necessary truth, reductionism, and the verificationist 

view of meaning. Quine, who opposes reductionism, claims that a proposition cannot be 

meaningful on its own and that propositions can only be considered as a whole. 

Arguing that the traditional distinction is based on the acceptance of meanings as 

objective selves, Quine invalidates this distinction. Therefore, by rejecting the analytic-

synthetic distinction inherited from Kant, Quine also rejects the classical understanding of 

epistemology. Since the rejection of these distinctions also eliminates the distinction between 

the propositions of science and metaphysical propositions, it also raises problems about the 

possibility of doing science. In the conclusion, the possibility of doing science within the 

framework of his holistic understanding and Quine's view of meaning, based on his pragmatist 

understanding against empiricism, is discussed. 

KEYWORDS: Analytical, Holism, Meaning, Necessity, Synthetical, Truth. 



 

vii 

ÖNSÖZ 

Lisans yıllarımdan bugüne kadar olumlu tavırlarıyla beni cesaretlendiren ve bu 

çalışma sırasında sabırla tüm bilgi ve birikimini paylaşan Prof. Dr. Cengiz İskender Özkan’a 

teşekkürü bir borç bilirim. Ayrıca her ihtiyacım olduğunda yardımıma koşan Ezgi Dağ’a ve 

bu süreçte her zaman desteğini hissettiğim yol arkadaşım U. Orkun Korkmaz’a teşekkür 

ederim. 

Son olarak rahmetli annem Seniha Dinç’i anmak isterim. Hayatım boyunca aldığım 

her kararı destekleyen, bu süreçte de her zaman manevi desteğini hissettiğim ve güzel 

sonuçlanan her şeyde en büyük payı hak eden rahmetli annemi anar, şükranlarımı sunarım. 

  



 

viii 

İÇİNDEKİLER 

KABUL VE ONAY SAYFASI. ............................................................................................. iii 

BİLİMSEL ETİK BİLDİRİM SAYFASI ............................................................................... iv 

ÖZET ....................................................................................................................................... v 

ABSTRACT ........................................................................................................................... vi 

ÖNSÖZ .................................................................................................................................. vii 

İÇİNDEKİLER ..................................................................................................................... viii 

GİRİŞ ....................................................................................................................................... 1 

1. BÖLÜM .............................................................................................................................. 9 

1. DİL FELSEFESİNDE QUINE ÖNCESİ ANLAM TEORİLERİ ....................................... 9 

1.1. Gottlob Frege’nin Anlam Görüşü .............................................................................. 12 

1.2. Bertrand Russell’ın Bilgi ve Dil Kuramı ................................................................... 15 

1.3. Ludwig Wittgeinstein’ın Anlama İlişkin Resim Teorisi ........................................... 19 

1.4. Mantıkçı Pozitivistlerde Anlam Ölçütü Olarak Doğrulanabilirlik ............................ 23 

2. BÖLÜM ............................................................................................................................ 27 

2. QUINE’IN ANLAM VE DOĞRULUK ANLAYIŞI ........................................................ 27 

2.1. Wittgenstein’ın İkinci Dönemi Anlam Görüşü ve Quine .......................................... 27 

2.2. Quine’ın Dil, Kullanım ve Anlam(lar) Görüşü .......................................................... 28 

2.2.1. Doğalcılık ve Doğalcı Epistemoloji ................................................................... 29 

2.2.2. Quine’ın Holizmi ............................................................................................... 32 

2.3. Holistik Anlam Görüşü ve Geleneksel Anlam Eleştirisi ........................................... 34 

2.3.1. Ampirizmin İki Dogması ................................................................................... 37 

2.3.2. Geleneksel Analitiklik Anlayışına Quine’ın Eleştirisi ....................................... 42 

2.4. Saul Kripke’nin Anlam ve Zorunluluk Anlayışı ....................................................... 45 

3. TARTIŞMA VE SONUÇ ................................................................................................ 49 



 

ix 

4. KAYNAKLAR ................................................................................................................. 52 

ÖZGEÇMİŞ ......................................................................................................................... 56 

 

 

 



 

1 

GİRİŞ 

Dilin, iletişim kurmanın temelindeki en önemli görevlerinden biri anlamın taşıyıcısı 

olmasıdır. Dolayısıyla dilin insanların birlikte yaşayabilmesi ve kendisini geliştirmesi 

açısından sahip olduğu bu konum, birçok filozof ve düşünürü “anlam sorunu” üzerine çeşitli 

incelemeler yapmaya yöneltmiştir. Dilde anlama yönelik olarak ortaya koyulan farklı 

yaklaşımlar temelde, bir diğerinin anlamı farklı bir şekilde görmesine ve dolayısıyla anlam 

sorunun farklı boyutlarının tartışılmasına sebep olmuştur. 

Anlam sorunu Platon ve Aristoteles gibi düşünürlerden itibaren gündeme gelmiş olsa 

da, dil üzerine yapılan en kapsamlı çalışmalar analitik felsefenin kurulmasıyla başlar. Analitik 

felsefe içerisinde yer tutan konular temelde anlam, gönderim ve dil-düşünce arasındaki 

ilişkidir. Analitik felsefeyi hazırlayan düşünceler ise Kant’ın epistemolojik olarak yapmaya 

çalıştığı analitik-sentetik ayrımıyla insan zihninin sınırlarının belirlenmesi ve John Locke, 

Leibniz gibi filozofların düşünceleridir. 

 Felsefe tarihinde bilgiye ilişkin a priori ve a posteriori ayrımları ile bilgiyi dile 

getiren yargılara ilişkin analitik ve sentetik ayrımı terminolojik açıdan Kant’a referansla ele 

alınsa da Kant’tan öncesinde epistemolojik problemler bağlamında bu sorunlara eğilen başka 

filozoflar da olmuştur. Gerek Kant gerekse öncesinde epistemolojik problemler bağlamında 

Leibniz ve Hume gibi başka geleneklerden filozoflar zorunlu olan doğruları zorunlu olmayan 

doğrulardan ayıran farklar çizmişlerdir. 

Sözgelişi Leibniz kurmaya çalıştığı mantık diliyle insanları şeylerin “anlamına” takılıp 

kalmaktan kurtarmayı ve böylelikle varlığın yapısını açığa çıkarabilmeyi amaçlar (Çevikbaş, 

2006: 82). Leibniz mantık çalışmalarını başka alanlara ve özellikle de metafiziğe uygun hale 

getirmek ister. Böylece başta metafizik olmak üzere bütün alanlara nüfus edeceğini düşünür. 

Leibniz’in mantığının başlangıç notası özne-yüklem yapısıdır. Ona göre her önerme 

bir özne ve yüklemden oluşmaktadır. “Sokrates filozoftur” önermesi farklı dillerde farklı 

şekillerde ifade edilse de, bütün dillerin ortak formu olan özne-yüklem yapısına sahiptir. Bu 

ortak form ‘S, P’dir’ şeklinde ifade edilir. İki farklı durumu ifade eden farklı önermelerde 

aynı mantıksal forma sahiptir (Çevikbaş, 2006: 87). Leibniz’in mantığının bir diğer öncülü 

“her doğru anlatımının yüklemini öznesinde içeriyor” olmasıdır (Çevikbaş, 2006: 88). Yani 



 

2 

her doğru önerme analitiktir. Leibniz’in bu öncülü de Aristotelesçi mantığın kabulü anlamına 

gelir. 

Leibniz mantık alanında türetilen birtakım temel ilkelerin veya akıl doğrularının, 

dünyanın temel yapısını gözler önüne sereceğini düşünür. Bu ilkeler ise özdeşlik, çelişmezlik 

ve yeter-sebep ilkesidir (Leibniz, 2019: 47). Leibniz’e göre özdeşlik, “yerine koyma” olarak 

tanımlanır. Dolayısıyla iki terim anlam ve doğruluk değerinde bir değişme olmadan birbirinin 

yerine koyulabiliyorsa özdeştir. Leibniz akıl hakikatlerinden biri olarak söz ettiği özdeşlikleri, 

olumlu ve olumsuz olmak üzere ikiye ayırır. “Eşkenar bir dörtgen dörtkenarlıdır” (A, A’dır) 

şekildeki önermeler olumlu özdeşliklere örnek iken, “Isı, renk değildir” (A, A-olmayan 

değildir) şeklindeki önermeler olumsuz özdeşliklere örnektir (Çevikbaş, 2006: 94). 

Çelişmezlik ilkesi ise şöyle ifade edilir: bir önerme ya doğru ya da yanlıştır, yani doğru ve 

yanlışın arasında başka hiçbir şey var olamaz.  Buradan anlaşılacağı üzere özdeşlik ve 

çelişmezlik ilkesi birbirine bağımlıdır (Çevikbaş, 2006: 94). Leibniz’e göre söz konusu iki 

ilke, her şeyin kuruluşunda bulunur. Dahası ona göre bu ilkeler herkes tarafından bilinir ve 

bu yüzden bizde doğuştan bulunuyor olmalılardır.  

Yeter-sebep ilkesi ise genel olarak var olan her şeyin bir varolma nedeni olması 

gerektiğini ifade eder. Bu ilke daha çok olgu doğrularına uygulanan bir ilkedir. Her doğru 

önermenin, yüklemi öznesinde içeren önerme olduğunu daha önce söylemiştik. Leibniz’e 

göre “öznede içerilen her türlü yüklemin, geçmişte niçin öyle olduğunun bir nedeni olduğu 

gibi, şimdi neden böyle olduğunun ve gelecekte neden böyle olacağının bir nedeni de var 

olmalıdır” (Çevikbaş, 2006: 99).  

Leibniz’e göre zorunlu doğrular, özdeşlik ve çelişmezlik ilkelerine dayanır. Zorunlu 

doğrulara örnek olarak matematiğin hakikatlerini gösterir. Leibniz’e göre öncelikle zorunlu 

doğruların kaynağı akıldan ya da doğuştan gelmektedir. Olgu doğrular ise bilinçten ya da 

duyulardan gelir (Boutroux, 2009: 86). Ona göre zorunlu doğruları a priori ve kesin olarak 

bilebilirken, olumsal doğruları a priori ve kesin olarak sadece Tanrı bilebilir. Bu yüzden olgu 

doğruları analiz edilemez. Ancak Leibniz’e göre bu olumsal denen şeylerin tesadüfe terk 

edildiği anlamına da gelmez. Descartes Tanrı’nın birtakım imkanları seçme kararının keyfi 

olduğunu ve dolayısıyla olgu doğrularının kaynadığını tesadüfe dayandırırken, Leibniz’e göre 

olumsal olanın da (kendisi mecburi olmayan) bir zorunluluğu vardır. Çünkü Leibniz kendi 

teorisinin hem olumsal hem de akıl doğrularını kapsadığına inanır. Ancak Leibniz’e karşı, 



 

3 

eğer her türlü doğru analitik ise, o zaman tekil tözler hakkındaki doğruların da mantığın ya da 

matematiğin doğruları kadar zorunlu olması gerektiği savunulmuştur (Ross, 2002: 70). 

Leibniz’in bu eleştiriler karşısındaki savunması ve savunmasının yetersiz kaldığı yerler 

önemlidir. 

Leibniz’e göre zorunlu doğrular, olduğundan başka türlü olamayan yani karşıtının bir 

çelişki meydana getirdiği doğrular olarak tanımlanmıştı. Dolayısıyla üç kenarlı olamayan bir 

üçgen düşünülemeyeceği için, bir üçgenin üç açısının olması zorunludur. Olumsal doğrularla 

ise karşıtını düşünmenin mantıksal olarak bir çelişki meydana getirmediği doğruları 

kastediyordu. Leibniz olumsal doğrulara örnek olarak, Sezar’ın Rubicon Nehri’ni geçmesini 

verir (Ross, 2002: 71). Ona göre Sezar’ın Rubicon Nehri’ni geçtiğini reddetmek gerçekten de 

bir çelişki meydana getirir. Ancak Rubicon Nehri’ni geçmeyen bir Sezar yerine, geçen bir 

Sezar yaratma kararı düşüldüğünde, diğer her türlü seçenek bu kararla çelişecektir. 

Dolayısıyla Leibniz’e göre “Sezar Rubicon Nehri’ni geçti” önermesindeki zorunluluk 

mantıksal yasalar değil, Tanrı’nın alternatifler arasında Nehri geçen bir Sezar yaratma 

kararıdır (Leibniz, 2019: 82). Tanrı’nın Rubicon Nehri’ni geçen bir Sezar yaratma kararı 

kendi başına analitik değil, analitik olarak ilişkili oldukları özneler fiilen var oldukları için 

zorunludur (Ross, 2002: 72). 

Ampirist gelenekten gelen Hume ise benzer şekilde insan zihninin nesnelerini idea 

ilişkileri ile olgu durumları olarak ayırmıştır. Hume duyular aracılığıyla edindiğimiz şeylerin 

dışında hiçbir şeyin bilginin konusu olamayacağını düşünür. Hume’a göre insan zihninin 

bütün faaliyeti izlenimler ve ideler edinmekten ibarettir. İdeler, düşünceler ya da zihin 

içerikleri, izlenimler ise duyu verileri veya algılardır. Hume’un yaptığı bu analizin amacı 

insan zihninin çalışma biçimini ortaya koymaktır. 

 Ona göre idealar izlenimlerden türemiştir. Dolayısıyla bir ide doğası gereği 

izlenimlerden daha zayıf ve daha soluktur (Çevik, 2005: 17). İdeler ve izlenimler arasındaki 

en önemli farklılığın canlılık olduğunu dile getiren Hume’a göre, ideler ve izlenimler 

birbirinden tamamen bağımsız değildir. Yani insan zihninin geçmiş izlenimler, ideler ya da 

başka izlenimler arasında bağ kurması mümkündür.  İdeler izlenimlere bağlı olduğu için, 

onların kopyası konumundadır.  Dahası izlenimi olmayan ideden söz etmek mümkün değildir. 

Hume idelerin izlenimlere bağlı olduğu tezini kanıtlamak için kör, sağır ya da başka türden 

bir engeli olanların durumunu örnek gösterir (Hume, 1976: 15). Ona göre doğuştan duyma 



 

4 

yetisine sahip olmayan birinin seslere ilişkin bir fikre sahip olması da mümkün değildir. 

Hume ideler ve izlenimler arasındaki ayrımı, basit ideler ve kompleks ideler ayrımıyla 

destekler. Hume’a göre insan zihni basit idelerin oluşumunda tümüyle pasif durumdadır, oysa 

zihnin özel bir işlevi olan hayal gücü (imagination) aşamasında yaratıcı konumdadır. Zihin 

bu yeteneği ile duyulardan edindiği malzemeyi işleyerek kompleks idelere yükselir. Örneğin 

daha önceden deneyimlediğimiz “altın” ve “dağ”ı birleştirerek altın bir dağı kavrayabiliriz 

(Hume, 1976: 14). Hume basit izlenim ve idelerden kompleks idelere geçişi ise birtakım 

psikolojik çağrışım yasalarıyla izah eder. Söz konusu çağrışım ilkeleri benzerlik, zamanda ya 

da mekânda yakınlık ve neden ya da etki olmak üzere üç tanedir (Hume, 1976: 18). Söz 

konusu üç çağrışım ilkesinin hepsi önemli olmakla birlikte, neden-etki veya nedensellik idesi 

öne çıkar.  

Nedensellik ilk dönem filozoflarından günümüze kadar birçok filozofun ilgisini 

çekmiştir. Ancak Hume rasyonalizmin nedensellik anlayışına karşı çıkmış, X ile Y’nin 

nedensel olarak birbirine bağlı olduğunu düşünmenin bir yanılgıdan ibaret olduğunu ileri 

sürmüştür. Ona göre bir X ve bir Y olayını doğada gözlemlememize rağmen bunlara ek olarak 

üçüncü bir şey, yani nedensel bağlantı doğada gözlemlenen bir durum değildir. Öyleyse 

“nedensellik” nedir? 

Hume, İnsan Doğası Üzerine Bir İnceleme adlı eserinde neden-etki idesine ilişkin iki 

tanım yapar. Hume’un burada yaptığı tanımlar klasik nedensellik anlayışıyla paralellik 

içindedir. Hume’a göre problem neden ile etki arasında zorunlu bir bağlantı ilişkisinin 

varsayılmasıdır. Çünkü ona göre çarpışan iki bilardo topunda ilkinin, çarptığı ikinci topu 

hareket ettireceğine dair bir çıkarımda bulunamayız (Hume, 1976: 26). İkinci topun hareket 

edeceğini düşünmemizin sebebi duyular aracılığıyla edindiğimiz izlenimlerden ve 

alışkanlıktan ibarettir. Alışkanlık ise nesneler hakkında edindiğimiz bu izlenimlerin gelecekte 

de devam edeceği beklentisi yaratır. Mevcut izlenim ve idelerden yeni idelere geçişin aracı 

olan nedensellik ilkesini “alışkanlık” kavramıyla açıklayan Hume, bilgi söz konusu 

olduğunda insan aklına da bir sınırlandırma getirir. 

Hume, insan zihninin nesneleri arasında yaptığı ayrımına bağlı olarak bilme alanlarını 

da ikiye ayırmıştır: İdea ilişkileri ve olgu sorunları (Hume, 1976: 20). Onun iki bilgi türü 

arasında yaptığı bu ayrım felsefe tarihinde “Hume Çatalı” olarak ifade edilir. Buna göre 



 

5 

Hume, bilginin iki ayrı kategoriden biri ya da diğerine girmesi gerektiğini ifade eder. İdea 

ilişkilerine dayalı akıl yürütmelerin sonucunda matematik, geometri ve mantık gibi bilimler 

doğmuştur. “Hipotenüs’ün karesi iki kenarın karelerinin toplamına eşittir” önermesi bu türden 

ilişkilere örnek bir önermedir (Hume, 1976: 20). İdea ilişkileri hakkındaki önermelerimiz 

deneyime başvurmadan doğrulanabilirken, olgu durumlarına ilişkin önermeler deneye 

başvurarak doğrulanır. Ancak bir olgu durumu hakkındaki kanıtımız ne kadar güçlü olursa, 

idea ilişkilerindeki gibi bir kesinliğe ve apaçıklığa sahip değildir. Hume’a göre olgu 

durumlarının tersini düşünmek herhangi bir çelişkiye yol açmaz. Öyleyse “Güneş yarın 

doğmayacaktır” önermesi de en az “Güneş yarın doğacaktır” önermesi kadar makuldür 

(Hume, 1976: 23).  

Hume’a göre olgu durumları hakkındaki akıl yürütmelerimiz neden-etki ilişkisine 

dayanmaktadır. Örneğin birisine arkadaşının şehir dışında olduğuna neden inandığını 

sorduğumuzda, bize daha önce bu kararı aldığına dair bir mektup ya da vermiş olduğu bir 

sözü sebep olarak gösterecektir (Hume, 1976: 24). Demek ki olgu sorunları hakkında emin 

olmamızı sağlayan neden ve etki arasındaki ilişkidir. Böyle bir akıl yürütme sonucunda ortaya 

çıkan önermeler deneye dayanarak doğrulandığı için a priori değil, a posteriori olarak bilinir. 

A priori akıl yürütmelere dayanan idea ilişkileri hakkındaki önermelerin ise tersi çelişki 

barındırdığı için bu önermeler analitik önermelerdir. Sonuç olarak Hume’a göre bütün a 

priori önermeler analitik, bütün sentetik önermeler ise a posterioridir.  

19. Yüzyılın ikinci yarısı itibariyle Alman filozof Gottlob Frege’nin de katkılarıyla 

felsefe tarihindeki ontolojik ve epistemolojik sorunların dilden kaynaklı sorunlar olduğu 

düşünülmeye başlanmış ve bu düşünüşün neticesinde gelişen dile dönüş (linguistic turn) 

hareketiyle pek çok felsefe sorununun çözümünün dilsel-mantıksal çözümlemelere bağlı 

olduğunu kabul edilmiştir. Frege’nin (2008) Kant’ın analitik ve sentetik yargılar arasındaki 

ayrımını dilsel ve mantıksal zeminde yeniden tanımlaması ile sorun çağdaş analitik felsefede 

anlam sorunuyla birlikte ele alınır olmuştur.  

Frege’ye göre analitik yargılar doğruluğu mantık yasalarına bağlı yargılar 

olduklarından a priori yargılarken sentetik yargılar doğruluğu belirli bir özel bilimin deneysel 

araştırmalarına bağlı yargılardır. Frege “a priori ile a posteriori, sentetikle analitik arasındaki 

ayrımlar, benim düşünceme göre, yargının içeriğiyle ilgili değil, yargıda bulunmanın 

gerekçelendirilmesiyle ilgilidir” der (Frege, 2008: 89). Dolayısıyla bir tümceye “a posteriori 



 

6 

ya da analitik denildiğinde, böyle bir yargı, ne bu tümcenin içeriğinin bizim bilincimizde 

oluşmasını sağlayan psikolojik, fizyolojik ve fiziksel koşullarla ilgilidir, ne de diğer insanların 

belki yanlışlık sonucu tümcenin doğru olduğuna inanma şekline ilişkindir; aksine, bu yargı, o 

tümcenin doğru kabul edilmesini sağlayan gerekçelendirmenin dayandığı nihai zemin 

hakkındadır” (Frege, 2008: 89). Böylece Frege bu ayrımların yargıların bilincimizde yer 

tutmasına bağlı olmayıp doğruluklarının dayandığı nihai ispata bağlı olduğunu söyleyerek 

çağdaş bilim felsefesinde keşif psikolojisi ile gerekçelendirme mantığı arasında yapılan 

ayrımın da öncülerinden biri olmuştur denilebilir. Frege’ye göre bu ayrım psikolojik ve öznel 

bir temele değil, mantıksal ve nesnel bir temele dayanmaktadır ve aksini düşünmek bu ayrımı 

yapmanın olanağını ortadan kaldırmaktadır. Bu da ister istemez anlamlar denilen şeylerin 

nesnel kendilikler olarak görülmesinin yolunu açmaktadır. 

 Frege’nin meseleyi dilsel-mantıksal bir çerçeveye çekerek anlamın nesnel olduğunu 

savunması ve 20. Yüzyıl düşünürlerinden Russell’ın da anlamın nesnelliğini göstermek üzere 

Frege’den farklı olarak anlamı gönderimle bir tutması ardından Wittgenstein’ın ilk dönemi 

itibariyle bu nesnel anlam görüşüne bağlı kalarak, totolojiler ile çelişkileri olguları resmeden 

önermelerden ayırması hep belirli bir anlam görüşüne dayanmıştır. Bununla birlikte 

Wittgenstein ikinci dönem felsefesi itibariyle bu anlam görüşünden vazgeçmiş ve anlamın 

belirli bir dil oyunu içindeki kullanıma bağlı olduğunu ileri sürmüştür.  

Çağdaş analitik felsefede ve onun pratik anlam görüşünde geleneksel anlam görüşü 

terkedilerek daha çok Wittgenstein’ın ikinci dönemini izleyen düşünceler ortaya çıkmıştır. 

Bunlardan William V. O. Quine ile Saul Kripke’nin görüşleri bu çalışmanın konusunu 

oluşturmaktadır. Quine “Ampirizmin İki Dogması” adlı yazısında analitik-sentetik ayrımını 

geçersiz kılmış ve anlamın bir kendilik olmadığını, geleneksel analitik-sentetik ayrımının 

anlamların nesnel kendilikler olarak kabul edilmesine dayandığını ileri sürmüştür. 

Boghossian gibi kimi çağdaş düşünürler Quine’ın analitiklik eleştirisinin anlam 

kuşkuculuğuna yol açtığını, bu yüzden de argümanının temelsiz olduğunu ileri sürmüştür 

(Philie, 2005: 357). Bu anlamda Quine’ın anlam nominalisti olduğu da söylenebilir (Parsons, 

2011: 213). Dolayısıyla Quine’a göre anlamlar gibi soyut varlıklar ya da mantıksal sınıflar 

olarak yüklemler herhangi bir şeye karşılık gelmezler. Tümcelerin anlamı ise dil içinde 

oynadıkları rolden kaynaklanır.  

 



 

7 

Kripke ise geleneksel a priori kavramının felsefe tarihinde hep zorunluluk kavramıyla 

birlikte ele alınmasını eleştirerek bu iki kavramın farklı alanlara ait olduğunu ileri sürmüştür. 

Kripke’ye göre bu fikir bir yanılgıdan ibarettir. Ona göre a priori olarak bilinen yargılar 

deneyim zemininde de kurulabilir. Aynı zamanda Kripke’ye göre bir bilginin a priori olup 

zorunlu olmadığı veya zorunlu olup a priori olmadığı durumlar da mümkündür. Kripke’nin 

a posteriori statüleriyle ilgili bir argüman sunmadan belirli önermelerin zorunluluğunu 

savunduğunu iddia eden görüşler de vardır (Eaker, 2014: 388). Hem Quine’ın analitiklik 

eleştirisi hem de Kripke’nin geleneksel zorunlu ve a posteriori ayrımları arasındaki ortak olan 

yön, önermelerin doğruluğunun dayanağı ile bu doğruluğa ulaşılma biçimleri arasında yapılan 

Fregeci ayrımı reddetmeleridir. Ayrıca bütün bu eleştiriler geleneksel anlam kavrayışını 

dışlayan yeni bir anlam kavrayışına dayanmaktadır. Ne var ki anlamların nesnel olmadığı 

kabulü iletişimi ve dünya hakkında bilgi ortaya koyma çabasını açıklamakta yetersiz 

görünürken, anlamların nesnel olduğu kabulü ise onların dilsel etkinlikten bağımsız olarak 

var olması gibi bir soruna yol açıyor görünmektedir. Bu çalışmanın amacı da Quine ve Kripke 

gibi düşünürlerin anlam kavrayışının, Frege’nin tümcelerin içeriği ve gerekçelendirilmeleri 

arasındaki ayrımını gözden kaçırıyor olduğuyla göstermeye yöneliktir. 

Bu çalışmada Quine ve Kripke gibi düşünürlerin geleneksel analitik-sentetik ayrımı 

ile a priori-a posteriori ayrımlarına yaptığı eleştiriler ele alınacaktır. Bu bağlamda Quine ve 

Kripke’nin geleneksel anlam ve doğruluk anlayışına getirdiği eleştirileri ve bu eleştirilerin 

geleneksel ayrımları ortadan kaldırmaya yetip yetmeyeceği tartışılacaktır. Ardından bu 

düşüncelerin çağdaş dil felsefesi içinde dayandığı anlam görüşünün nesnellik ve öznellik 

açısından getirdiği sonuçlar tartışılacaktır. Böylece her iki filozofun düşüncelerinin çağdaş dil 

felsefesi içindeki sonuçları ortaya konulmaya çalışılacaktır. 

Çağdaş dil felsefesinde anlam sorunu, özelinde de dilsel anlamın nesnelliği ile 

öznelliği tartışması süregiden tartışmalardan birisidir. Felsefe tarihinde epistemolojik 

sorunlardan bilginin nesnelliği, zorunluluğu gibi pek çok tartışma çağdaş dil felsefesinin 

gelişimiyle yeniden ele alınmıştır. Özellikle geleneksel epistemolojide yargılara ilişkin 

analitik ve sentetik ayrımı ile doğruluklara ilişkin yapılan a priori ve a posteriori ayrımları 

20. Yüzyıldan itibaren dilsellik çerçevesinde yeniden tanımlanmış ve anlam sorunu 

zemininde yeniden değerlendirilmiştir. Bunun sonucu olarak da söz konusu ayrımların 

anlamların nesnel ve kendi başına şeyler olarak kabul edilmesine bağlı olduğu eleştirileri 



 

8 

gelmiştir. Bu eleştirileri yapan düşünceler anlamların nesnel kendi başına var olan şeyler 

olmadığı yönünde iddialar ortaya koymuştur. Böyle bir iddianın çağdaş felsefe tartışmaları 

içinde özellikle bilginin nesnelliği açısından yıkıcı sonuçlara yol açacağı ortadadır. Bu 

bağlamda hem bilginin nesnelliği hem de anlamların kendi başına şey olarak ele alınıp 

alınamayacağı tartışmasının oldukça önemli içermeleri olacaktır.  

  



 

9 

1. BÖLÜM 

1. DİL FELSEFESİNDE QUINE ÖNCESİ ANLAM TEORİLERİ 

Klasik felsefe terminolojisi bağlamında analitik yargıların yalnızca a priori 

olabileceği, çünkü tanımları itibariyle doğruluğu deneyime dayanmayan yargılar olduğu, 

diğer yandan doğruluğu deneyime dayanan sentetik yargıların ise yalnızca a posteriori 

olabileceği Kant’a kadar gelen ampirizm anlayışı için genel bir kabul olmuştur. Yinelemek 

gerekirse, analitik yargıların doğruluğunun deneyime bağlı olamayacağı, yani analitik 

yargıların a posteriori olamayacağı genel bir kabul olmuştur. Ne var ki Kant bu ikili ayrımda 

bir kırılma noktası olarak da görülebilir. Kant kendisinden önce gelen Leibniz ve Hume’dan 

farklı olarak ilk defa dış dünyadaki olgulara ilişkin deneyim yargıları olarak sentetik yargıların 

nasıl a priori olabildiğini göstermiştir. 

Kant Saf Aklın Eleştirisi ve Prolegomena isimli eserlerinde aritmetik yargıların 

sentetik a priori yargılar olduğunu iddia eder. Kant’ın analitik yargılarla ilgili bu iddiasını 

anlayabilmek için öncelikle bir yargının nasıl aynı anda hem a priori hem de sentetik 

olabileceğini ele almak gerekir. 

Kant bilgileri her türlü deneyden uzak olan a priori ve deneye dayalı olan a posteriori 

yargılar olmak üzere ikiye ayırır (Kant, 1993: A2). Kant bu iki yargı türüne ek olarak analitik 

ve sentetik yargılar arasında da bir ayrım yapar. Buna göre yüklemin kavramı öznede içeren, 

bu yüzden de doğruluğu kavramın analiziyle gösterilebilecek ve karşıtını düşünmenin çelişki 

yarattığı önermeleri analitik önermeler, öznenin kavramına yeni bir şey ekleyen ve bilgimizi 

genişleten önermeleri de sentetik önermeler olarak adlandırır (Kant, 1993: A7). Sentetik 

yargılara örnek olarak “Bütün cisimler ağırdır” yargısını verir. Buna karşın analitik 

önermelerin işlevi, kavramları açık hale getirmektir. Başka bir deyişle, analitik önermeler 

bilgimizi genişletmez ancak onlar açıklayıcı önermelerdir. Sözgelimi “Bütün cisimler yer 

kaplar” bu türden bir yargıyı ifade eder, çünkü biz cisimlerin yer kapladığını cisim tanımından 

biliriz. 

Bu hususlar çerçevesinde genel olarak dört çeşit önerme türü vardır diyebiliriz; 

analitik a posteriori, analitik a priori, sentetik a posteriori ve sentetik a priori. Bunlardan ilki 

olan analitik a posteriori önermelerin varolması mümkün görülmemiştir. Çünkü yüklemin 



 

10 

kavramı öznede zaten içerilmiş olan analitik önermelerin, deneyimle doğrulanması 

çelişkilidir. Ayrıca analitik önermeler tümel ve zorunlu oldukları için, onların deneyimle 

doğrulanmalarına ihtiyaç yoktur. Analitik a priori önermeler ise 17. Yüzyıl rasyonalist 

filozofları tarafından “akıl doğruları” olarak adlandırılır. Söz konusu filozoflar gibi Kant da 

analitik a priori yargıların deneyime başvurmadan, kavramların anlamlarının analizi yoluyla 

bilindiklerini söyler. Üçüncü yargı türü olarak sentetik a posteriori yargılara gelince, bunlar 

17. Yüzyıl rasyonalist ve ampirist filozofları tarafından “olumsal yargılar” olarak adlandırılır. 

Kant da söz konusu yargıların doğruluk ya da yanlışlıklarının deneyime bağlı olarak 

gösterilebileceğini, bu yüzden zorunlu olmadıklarını ifade eder. Analitik a priori yargılar 

çelişmezlik ilkesine dayanırken, sentetik a posteriori yargılar deneyim ilkesine 

dayanmaktadır. Dördüncü olarak Kant, başta Hume olmak üzere, tüm yargıları analitik a 

priori ve sentetik a posteriori yargılar olmak üzere ikiye ayıran tüm filozoflara karşı hem 

zorunlu hem de bilgimizi genişleten sentetik a priori yargıların varolduğunu öne sürmektedir. 

Kant sentetik a priori yargıların en azından doğa bilimlerinde ve matematikte bulunduğuna 

emindir. 

Kant’a göre matematik nesnelerin inşasında kullandığı “saf görüde inşa” kavramı, 

sentetik a priori yargıların anlaşılmasında önemli bir oynar. Ona göre “nesneler anlamamızın 

bir fonksiyonuyla ilişkili olmadan bize görünürler” (Kant, 1993: A89/B122). Yani biz 

nesneleri anlama yetisinin transandantal unsurlarıyla ilişkilendirmeden de temsil ederiz 

ancak, bu temsiller bize bilgi vermezler. Bu temsilin kendi başına bir anlamı yoktur. Anlama 

yetisinin kategorileri, bütün transandantal unsurların ortak çalışması ile kavranabilir. 

Kant’a göre empirik görü ve saf görü olmak üzere iki görü formu vardır. Ona göre 

nesneleri ancak uzay ve zaman saf formlarına bürünen görünüşler ya da temsiller olarak 

bilebiliriz (Heimsoeth, 2012: 61). Yani empirik görü aracılığıyla bir nesnenin kavranması, 

temsil edilen nesnenin o nesne ile ilişkili kavramla bağlanmasıyla olur. Kant’a göre bütün 

duyumlara imkân sağlayan uzay ve zaman aynı zamanda zorunlu ve a prioridirler. Uzay ve 

zaman görüsünün a priori olduğunu şöyle açıklayabiliriz: Bir kitabın başka bir kitabın yarım 

metre sağında olduğunu deneyimleyebilmemiz, iki kitabın yan yana olduklarını bilmemize 

bağlıdır. Demek ki uzay görüsünün deneyime önceliği bulunması gerekir, bu yüzden uzay 

görüsü deneyimden çıkarılmış bir kavram olamaz. Aynı şey zaman görüsü içinde geçerlidir. 

Bir çan sesinin diğer çan sesiyle beş dakika ara ile çaldığını anlayabilmemiz için zamandaki 



 

11 

ardardalık bağıntısının bizde bulunması gerekir. Bu yüzden uzay ve zaman görüsü a priori 

kavramlardır. 

Kant her şeyden önce a priori önermelerin tümünün mantıksal olarak zorunlu 

olamadığını düşünür ve bu tür önermeleri “analitik” kavramının karşıtı olan “sentetik” 

kavramıyla adlandırır. Felsefe tarihinde ilk kez ortaya çıkan bu yeni tür önermelerden dolayı, 

kendisinin ikinci bir Kopernik Devrimi gerçekleştirdiğini ifade eder. Kant bu yeni bilgi 

türünün en azından matematik ve aritmetikte bulunduğunu düşünür. 

Kant sentetik a priori bir bilgi türü olduğunu iddia ettiği matematiği Saf Aklın 

Eleştirisi’nin “Transandantal Estetik” bölümü ile Prolegomena’da ele almaktadır. Kant Saf 

Aklın Eleştirisi’nde “İçeriksiz düşünceler boş ve kavramlar olmaksızın görüler kördürler” 

ifadesiyle aslında insan bilgisinin tümünün hem algısal hem de kavramsal olmak üzere ikili 

bir yapıya dayandığını ifade etmektedir (Kant, 1993: A51/B75 A52/B76). Genelde tüm insan 

bilgisinin özelde ise matematik bilgimizin duyarlılık ve anlama yetisi olmak üzere iki kökeni 

olduğuna dikkat çeken Kant’a göre, duyarlılık veri almak yetimiz iken anlama yetimiz 

düşünme etkinliğini ifade eder (Kant, 1993: A51/B75 A52/B76). 

Kant hiçbir duyusal malzeme olmaksızın, sadece uzay ve zaman saf görüleri 

aracılığıyla birtakım nesneleri kavrayabileceğimizi ifade eder. Bunun en iyi örneği ise 

matematik nesnelerdir. Ona göre yalnızca uzay ve zaman saf görüleri aracılığıyla kavranan 

nesneler, sentetik a priori yargıların zemininde de yer almaktadır. A priori görüler olan uzay 

ve zaman, aritmetiğin ve geometrinin a priori inşasını ve bu bilimlerin nasıl mümkün 

olduğunu açıklamayı mümkün kılan bir zemindir. 

Kant “Transandantal Estetik” bölümünde matematiksel bilginin a priori temelini 

araştırmaktadır. Bu noktada, “insanın duyulara dayanan tüm bilgisinin genel ve zorunlu 

kavrayış biçimleri olan uzayın ve zamanın saf a priori algısı” olduğunu dile getirir (Kutlusoy, 

2006: 59). 

İşte saf matematiği olanaklı kılan, duyusal algıların temelinde bulunan bu a priori 

algılardır. Bu bağlamda aritmetik saf a priori bir zaman görüsüne dayanırken, geometride saf 

a priori bir uzay görüsüne dayanmaktadır (Kant, 1983: 53). Sentetik a priori bilginin içeriğini 

oluşturan uzay ve zamana bağlı algı alanında, matematiksel yargıların hem deneyimle uyumlu 



 

12 

hem de kesin ve zorunlu olmalarının, yani sentetik a priori olmalarının nedeni budur.  

Felsefe tarihinde Kant’ın epistemolojik olarak yapmaya çalıştığı bu ayrımlar insan 

zihninin sınırlarının belirlemesidir. Frege’nin (2008) Kant’ın analitik ve sentetik yargılar 

arasındaki ayrımını dilsel ve mantıksal zeminde yeniden tanımlaması ile sorun çağdaş analitik 

felsefede anlam sorunuyla birlikte ele alınır olmuştur. Dil felsefesinin anlam problemiyle ilgili 

olarak dildeki anlam biriminin ne olduğu ve sözcük veya cümlelere anlamını verenin ne 

olduğu soruları gündeme gelir. 

Analitik felsefe 19.yüzyılın sonlarında dilci felsefe yaklaşımını ön plana çıkaran 

düşünürlerin dilin mantıksal yapısı üzerine yaptıkları çalışmalarla doğmuştur. Bu düşünürler 

analitik felsefenin ilk dönem düşünürleri olarak da ele alınabilecek olan Gottlob Frege, 

Bertrand Russell, özellikle ilk dönem düşünceleriyle Ludwig Wittgenstein ve Viyana 

Çevresinin çeşitli düşünürleridir. Bu bölümde bu düşünürlerin anlam teorileri ele alınacaktır.  

1.1. Gottlob Frege’nin Anlam Görüşü 

Analitik felsefenin öncüsü olarak bilinen Frege öncelikle aritmetiksel kavramların 

incelenmesine yönelir. Tartışmayı Kant’ın kaldığı yerden devam ettiren Frege aritmetiksel 

kavramların a piori mi, a posteriori mi yoksa sentetik mi, analitik mi olduğu soruları üzerinde 

yoğunlaşır. Dahası bu sorunlar bir önermenin analitik mi yoksa sentetik mi olduğuna karar 

vermemizi sağlayan kriterlerin ne olduğu sorularını da beraberinde getirmektedir. 

Frege’ye göre bunun için öncelikle “kanıtlamaların dayandığı ilksel doğrulukların 

neler olduklarını ortaya koymak ve bunun içinse yargıda bulunulan tümceyi en yalın 

kavramlara dek çözümlemek gerekir” (Frege, 2008: 90). Dolayısıyla tümceden başlayarak, 

tümceyi oluşturan bileşenlere doğru dilsel bir analize gidilmelidir. Bir tümcenin bileşenleri 

ise onu oluşturan yantümceler ve tabi ki bu tümceye konu olan kavramlardır.  

Frege “Kavram ve Nesne Üzerine” (1982) adlı makalesinde kavram-nesne ayrımı ve 

bunların dildeki karşılığı üzerine detaylı bir soruşturma yürütür. Frege’ye göre kavram ve 

nesne ayrımı söz konusu olduğunda, en önemli nokta cümledeki “dır” kopulasının 

kullanımıdır. Buna göre bir cümlede “dır” kopulasının eylemsi olarak kullanılması ve özne-

yüklem arasında bir eşitlik sağlaması şeklinde iki ayrı kullanımı söz konusudur. Örneğin, 

“Sabahyıldızı bir gezegendir” şeklindeki bir önermede kopula cümlede herhangi bir şekilde 



 

13 

özdeşlik bağıntısı kurmazken, “Sabahyıldızı, Venüs gezegenidir” önermesinde kopula özne-

yüklem arasında bir özdeşlik bağıntısı kurmaktadır. Buna göre, Frege için “Bir eşitlik tersine 

çevrilebilirken bir objenin bir kavramın kapsamına girmesi tersine çevrilemez bir bağıntıdır” 

(Frege, 1951: 168). Dolayısıyla dilsel açıdan yüklemin gönderimi olan kavramın altında başka 

kavramlar da yer alabilirken, öznenin gönderimi olan nesne ancak bir tane olmalıdır. 

Kopulanın özne-yüklem arasında bir eşitliği ifade ettiği durumlar araştırılması gereken 

bir konudur. Bu yüzden Frege söz konusu eşitliğin nesneler arasındaki bir eşitlik mi, yoksa 

nesnelerin adları konumundaki semboller arasındaki bir eşitlik mi olduğu sorularına cevap 

arar (Yavuz, 2020: 27). 

Anlam ve gönderim ayrımından ilk kez “Fonksiyon ve Kavram” (1891) başlıklı 

makalesinde bahseden Frege, bu ayrımı matematiksel denklemler üzerinden açıklar. Buna 

göre “4 x 2” ve “11-3” ifadelerinin 8’in yerini tutuğunu, ancak bu sayının “4 x 2” ve “11-3” 

şeklindeki iki farklı ifadeyle tanımlandığını dile getirir (Frege, 1988: 13). 

Frege “Fonksiyon ve Kavram” makalesinde anlam ve gönderim ayrımını 

matematiksel ifadeler üzerinden açıklarken, 1892 tarihli “Anlam ve Gönderim Üzerine” 

başlıklı makalesinde bu ayrımı bütün dilsel ifadelere uygulayarak söz konusu ayrımı daha 

belirgin hale getirmeye çalışır. 

İlk olarak özdeşliğin ne olduğu üzerine düşünen Frege, özdeşliğin adlar ve nesnelerin 

sembolleri arasındaki bir ilişki olduğunu düşünmenin daha uygun olduğu sonucuna varır. 

Frege’nin kendi örneğine göre; “Sabahyıldızı” ve “Akşam yıldızı” ifadelerinin her ikisi de 

Venüs gezegenine gönderimde bulunuyor olsa da bilişsel bakımdan farklıdır. Yani en azından 

birinin sabah göründüğü, diğerinin akşam göründüğü herkesçe açıktır. Öyleyse özdeşlik, 

adların ve sembollerin arasındaki bir ilişki ise, dolayısıyla a=b ifadesi doğruysa a=a ve a=b 

ifadeleri arasında bir fark olmayacaktır. “O halde, bir bağıntı, bir şeyin kendisine göre 

açıklanmasıdır ve gerçekte o öyle bir şeydir ki kapsadığı her bir şey başka bir şeye değil 

kendine dayanır” (Frege, 2012: 59).  

Frege anlam ve gönderim arasındaki ayrımı “özdeşlik” ilişkisi üzerinden açıklamaya 

çalışır. Yani anlam ve gönderim ayrımını, a=a’dır şeklindeki bir analitik önerme ile a=b 

şeklindeki sentetik bir önerme üzerinden açıklar. Frege’ye göre her iki önermedeki söz 



 

14 

konusu özdeşlik, nesneler arasındaki bir ilişki değil, nesnenin kendisini bize farklı sunuş 

tarzları arasındaki bir ilişkidir. Frege’ye göre sunum tarzı, sembolün anlamına karşılık gelir. 

Dolayısıyla “Sabah Yıldızı” ve “Akşam Yıldızı” ifadelerinin her ikisi de Venüs Gezegenine 

gönderimde bulunuyor olsa da anlamları farklıdır. 

Bununla birlikte Frege anlamın öznel değil, nesnel bir durum olduğunu ifade eder. 

Anlamın nesnelliği konusunda şu örneği verir: Bir teleskopla Ay’a baktığımızda ilk olarak 

gördüğümüz şey Ay’ın kendisi değil, onun imgesidir. Ancak teleskobun merceğindeki Ay 

yansıması biz teleskoptan bakmasak da orada duracaktır. Dolayısıyla kişinin teleskopla Ay’a 

baktığında gözbebeğinde oluşan imge özneldir. Ancak teleskobumun merceğindeki Ay’ın 

yansıması “anlama” karşılık gelir.  

Öyleyse tümcelerimizin tümü anlam ve gönderime sahip midir? Ya da bir tümcenin 

anlamlı olduğu halde bir gönderiminin bulunmaması olanaklı mıdır? Frege’nin bu sorularla 

ilgili argümanı şu şekildedir: 

“Her halükarda, bir kimse tıpkı anlama sahip olan ancak göndergeye 

sahip olmayan tümcelerin parçalarının bulunması gibi, bu tür tümcelerin de 

bulunmasını bekleyebilir ve göndergesiz özel adları içeren tümceler bu türe ait 

olacaktır. ‘Odysseus uykudayken Ithaka sahiline getirildi’ tümcesi açıkça bir 

anlama sahiptir. Ancak bu tümcede geçen ‘Odysseus’ adının bir göndergeye sahip 

olup olmadığı kuşkulu olduğu için, tüm tümcenin bir göndergeye sahip olup 

olmadığı da kuşkuludur” (Frege, 2012: 67). 

Buna göre biz öncelikle tümcenin sahip olduğu gönderimin, o tümceyi oluşturan 

parçaların gönderimi yoluyla ortaya koyulduğunu düşünmek durumundayız. Ancak biz söz 

konusu tümcenin ifade ettiği düşünce ile ilgileniyorsak “Odysseus” adının bir gönderiminin 

bulunmaması, dile getirilen önermenin içeriğini oluşturan düşüncenin anlamsız olduğunu 

ortaya koymaz. Dolayısıyla söz konusu önermedeki düşünce, önermenin gönderimiyle değil, 

anlamıyla belirlenmiş demektir. Ancak bir önermenin doğru ya da yanlış değerini alabilmesi 

için “Odysseus” adının bir gönderiminin bulunması gerekmektedir. Dolayısıyla gerçek 

dünyada bir şey ifade etmeyen, yani hiçbir gönderimi bulunmayan ifadelerin anlamlı olması 

mümkünken, bir gönderimi bulunmayan ifadelerin herhangi bir doğruluk değerine sahip 

olması mümkün değildir. Çünkü Frege’ye göre anlam ve gönderim farklı şeylerdir. Ayrıca 



 

15 

Frege gönderim, anlam ve tasarımı arasında da bir ayrım yapar. Ona göre gönderim ve anlam 

nesnel iken tasarım özneldir ve Frege’nin anlayışında da nesnel olan öznel  olandan, mantıksal 

olan psikolojik olandan ayrılmalıdır.  

Frege’nin dilsel-mantıksal analizini bir yöntem olarak kabul etmekle başlayan analitik 

felsefe geleneği, bu bölümde özetlenmeye çalışıldığı şekliyle, gündelik dildeki 

belirsizliklerden kaynaklanan sorunları dilsel ve mantıksal bir zeminde çözme iddiasındadır. 

Çünkü bir önermenin dış dünyadaki gönderimi ve anlamı tartışması aynı zamanda dilin doğal 

yapısının bir parçası olan ekler, matematiksel ve mantıksal ögeler ve tasarım ürünleri gibi pek 

çok tartışmayı da söz konusu etmiş olacaktır. Frege’nin başlatmış olduğu bu tartışmalar 

yalnızca Frege tarafından değil, onun arkasından gelen Russell tarafında da ayrıntılı bir 

şekilde ele alınmıştır. 

1.2. Bertrand Russell’ın Bilgi ve Dil Kuramı 

Bir önceki bölümde Frege’nin dil felsefesi açıdan problemli olarak görülen pek çok 

duruma çözüm olarak gösterdiği anlam ve gönderim ayrımı ele alınmıştı. Frege’nin bu 

ayrımına karşı çıkan Bertrand Russell ise dil felsefesine yönelik düşüncelerini bilgi kuramı 

üzerinden açıklamaktadır. Bu yüzden bu kısımda öncelikle Russell’ın bilgi kuramını, ardında 

dil kuramını ele alacağız. 

Genel olarak iki ayrı bilgi türü olduğunu dile getiren Russell, bilgiyi şeylerin bilgisi 

ve doğruların bilgisi olmak üzere ikiye ayırır. (Russell, 2019: 63). Frege’ye göre hem şeylerin 

bilgisi hem de doğruların bilgisi temelde tanımaya dayanmaktadır. Burada “tanımak” ile 

kastedilen “Bir şeyin varlığından herhangi bir çıkarım sürecinin ya da doğru bilgisinin 

aracılığı olmadan dolaysız olarak” haberdar olduğumuz durumlardır. (Russell, 2019: 63).  

Ancak Russell’a göre insan dolaysız olarak ancak kendi zihin içeriklerini bilebilir. Başka bir 

deyişle insanın dolaysız olarak dış dünyadaki şeyleri bilmesi mümkün değildir. Öyleyse dış 

dünyadaki şeyler hakkında bilgi sahibi olan insanın bu bilgiyi edinmesi nasıl mümkündür? 

Russell’a göre öncelikle dolaysız olarak edindiğimiz renkler, sesler, kokular gibi duyu 

verileri yoluyla bir dil edinilir (Russell, 2019: 63). Bu dil aracılığıyla ise dolaysız olarak 

bilinemeyen dış dünyadaki şeyler hakkında, betimlemeler yoluyla bilgi edinmek mümkündür. 

Ancak aynı nesne farklı kişilerce, farklı duyu deneyimlerine sebep olabilmesi açısından kişiye 



 

16 

özel ve tikeldir. Dolayısıyla betimlemeler yoluyla bilgi edinmek için duyu verileri yeterli 

değildir. Bu yüzden Russell’a göre tekillerden tümellere geçilmesi gerekmektedir. Bu geçiş 

ise duyu verileri ile elde edilen tikellerden, soyutlama yoluyla tümelin bilgisine ulaşılmasıyla 

mümkündür. Örneğin tek tek ak olan şeylerden soyutlama yoluyla aklık tümelini tanımış 

oluruz. Tümeller hep nitelikler ya da genel adlar olarak anlaşılmış olsa da Russell bağıntıların 

da tümeller arasında olduğunu düşünür. Böylelikle tek tek ak olan şeylerden soyutlanan aklık 

tümelini tanıyan biri için “x aktır” şeklindeki bir önerme de anlaşılır olacaktır. 

İşte Russell böylelikle dış dünya hakkında bilgi edinmemizin yolu olarak gördüğü 

betimlemeler teorisini, “On Denoting” (1905) makalesinde ortaya koymuştur. Russell 

betimlemeleri ise belirli betimlemeler ve belirsiz betimlemeler olmak üzere ikiye ayırır 

(Russell, 2019: 68). Örneğin; “Bazı hayvanlar uçabilir” şeklindeki bir önermede geçen “Bazı 

hayvanlar” ifadesi tekil bir nesneyi betimlemediği için belirsiz betimlemedir. Dolayısıyla söz 

konusu önermede özne belirli bir hayvan değil, bir fonksiyondur. Bu fonksiyon “x uçabilir” 

yüklemin göndergesidir. Buna göre fonksiyonun en az bir doğru değer alması gerekir, ancak 

fonksiyonun birden fazla doğru değer alması cümlenin yanlış olduğu anlamına gelmez. Belirli 

betimlemeler söz konusu olduğunda ise durum biraz farklıdır. Russell belirli betimlemelere 

örnek olarak “Waverly’in yazarı Scott’tır” önermesinde geçen “Waverley’in yazarı” 

betimlemesini gösterir. Öyleyse söz konusu önerme doğruysa betimlemeyi oluşturan bir 

nesne olması gerekir. Dolayısıyla Waverly’in yazarı olma özelliğine sahip olan tek nesne 

“Scott”tır.  Russell’ın mantıksal çözümlemesi şu şekildedir: x Waverly’i yazmışsa ve 

Waverly’i yazan kişinin ancak ve ancak Scott olduğunu biliyorsak x=w olur. 

İlk bölümde ele alındığı üzere Frege, özel adlara anlam ve gönderim olmak üzere iki 

ayrı semantik görev yüklemektedir. Ancak Russell bir adın anlamı ve gönderimi arasında bir 

fark görmez. Bu yüzden Russell özel adlar arasında bir ayrım yapılması gerektiğini düşünür. 

Russell’a göre aslında gerçek birer ad olmayan “Ahmet”, “Sokrates” gibi ifadeler ise bir 

tasvirin kısaltması durumundadır (Grünberg, 1963: 144).  Dolayısıyla dilbilgisi açısından ad 

olarak bilinen hiçbir ifade ad değilken, “mavilik”, “sertlik” gibi nitelik bildiren kelimeler ve 

“şu”, “bu”, “şimdi” gibi tekil terimler mantıkta birer ad durumundadır (Grünberg, 1963: 144).  

Russell’a göre dil ediniminin dolaysız olarak edindiğimiz renkler, sesler, kokular gibi 

duyu verileri yoluyla gerçekleştiğini söylemiştik. Bu yüzden bir tümcenin anlaşılabilmesi 

için, tümcenin tüm ögelerinin yine dolaysız olarak bilinmesi gerekir. Yani 



 

17 

“Anlayabileceğimiz her önermenin, tümüyle bizim tanıdığımız öğelerden oluşması gerekir.” 

(Russell, 2019: 90). Ancak Russell için özel ad, bir betimlemenin kısaltması durumundadır. 

Ancak söz konusu ad için dış dünyadaki bir nesneye gönderimde bulunmak söz konusu 

olsaydı tümcenin tüm ögeleri anlaşılır durumda olmazdı. Çünkü daha önce de söylediğimiz 

gibi, Russell’a göre dış dünyadaki nesnelerle doğrudan tanışıklığımız olamaz ve insan dış 

dünya hakkında yalnızca betimleme yoluyla bilgi edinebilir. Örneğin; “Sokrates bir 

filozoftur” tümcesinde geçen “Sokrates” adının Antik Yunan’da yaşamış bir filozofa 

gönderimde bulunduğunu varsayalım. Öyleyse bu tümcenin anlaşılması için Sokrates’in 

tanışıklık yoluyla bilinmesi gerekir. Ancak Russell’a göre insanın kendi zihin içerikleri 

dışında bir nesneyle tanışık olması mümkün değildir. Dolayısıyla Sokrates hakkında bir 

tanışıklık bilgisi mümkün değildir.  

Eğer Sokrates özel adının yerine, “Antik Yunan’da yaşamış bir filozof” şeklinde bir 

betimleme getirilmesi durumunda ise, tümcenin anlaşılması dinleyenin bilgisine bağlı 

olacaktır. Dolayısıyla Russell’a göre bu tümcenin anlaşılması için tümcenin çözümlenmesi 

gerekir. Buna göre, “Öyle bir x vardır ki, x Antik Yunan’da yaşamıştır ve her y için y Antik 

Yunan’da yaşamış ise y ile x aynıdır ve x filozoftur” formülasyonu verilen tümcenin 

mantıksal çözümlemesidir. Bu çözümlemede hiçbir terim Sokrates’e gönderimde bulunmaz, 

çözümleme yalnızca kavramlardan oluşmaktadır. Russell’a göre bu kavramlar ele alındığında 

ise “Her y için” heplik kavramına, “y ile x aynıdır” özdeşlik kavramına, “x filozoftur” ise 

filozofluk kavramına gönderimde bulunmaktadır. Böylelikle Russell dış dünyada herhangi bir 

gönderimi bulunmayan betimlemeler ve özel adlar sorununa yönelik bir çözüm getirdiğini 

düşünür.  

İlk bölümde ele aldığımız Frege ise bir adın dış dünyada herhangi bir gönderimi 

bulunmasa da anlamlı olabileceğini, ancak herhangi bir doğruluk değerine sahip 

olamayacağını dile getirmişti. Frege’nin bu görüşü kendi kuramı içerisinde yer verdiği anlam 

ve gönderimin ayrımından dolayı herhangi bir çelişkiye yol açmasa da anlam ve gönderimi 

bir tutan Russell’ın kuramı açısından çeşitli sıkıntılar yaratmaktadır. 

Bu duruma örnek olarak “Fransa’nın şimdiki kralı keldir” önermesini ele alalım. Bu 

önermede, tümcenin öznesi konumunda olan “Fransa’nın şimdiki kralı” ifadesi, şu an 

Fransa’da bir krallık bulunmadığı için hiçbir nesneye gönderimde bulunmamaktadır. Ancak 

mantık yasaları gereği her anlamlı önermenin doğru ya da yanlış bir değeri olması 



 

18 

gerekmektedir. Bu önermede var olmayan bir Fransa kralından söz edildiği için tümcenin 

doğru ya da yanlış olduğunu söylemek mümkün değil gibidir. Bu yüzden Russell’a göre bu 

tümcenin anlaşılması için öncelikle tümcede herhangi bir ad kalmayacak şekilde 

düzenlenmeli, dolayısıyla adlar betimlemelere yani tümellere dönüştürülmelidir. Tümceyi 

adlardan arındırmak için de, söz konusu önermenin mantıksal olarak çözümlenmesi gerekir.  

Russell’ın çözüm sunduğunu iddia ettiği bir diğer konu ise felsefe tarihinde terimlerin 

eş anlamlılığa bağlı olarak yer değiştirmesi problemidir. Frege bu soruna kendi kuramı içinde 

yaptığı anlam ve gönderim ayrımına dayanarak bir çözüm sunmuştu. Terimlerin eş 

anlamlılığa bağlı olarak yer değiştirmesi; x ve y özdeş ise x için doğru olan y içinde doğru 

olacaktır, dolayısıyla x ve y’nin birbirinin yerine kullanılması önermenin doğruluk değerinde 

herhangi bir değişikliğe sebep olmaması durumudur. Bu duruma örnek olacak şekilde, “4. 

George Scott’ın Waverly’nin yazarı olup olmadığını merak ediyor” önermesini ele alalım. 

Gerçekten de Waverly’i yazan Scott olduğu için, “Waverly’nin yazarı” ile “Scott”ın yerini 

değiştirebilmemiz gerekir. Buna göre 4. George’un merak ettiği şeyin “Scott’ın Scott olup 

olmadığı” olduğunu söylemiş oluruz (Russell, 2004: 62). Ancak 4. George’un cevap aradığı 

soru bu değildir. 

Bu, tümcede geçen “Waverly’nin yazarı” ve “Scott” terimlerinin aynı nesneye 

gönderimde bulunduğunun kabul edilmesine dayanmaktadır. Ancak Russell’a göre bir 

betimlemenin doğrudan bir şeye gönderimde bulunamayacağını söylemiştik. Dolayısıyla 

“Waverly’in yazarı” ifadesinin bir gönderimi olduğundan söz edilemez. Bu yüzden Scott ile 

Waverly’in yazarı aynı kişi olsa da iki terimin de aynı nesneye gönderimde bulunmaları 

mümkün değildir. 

Sonuç olarak Russell, Frege’den farklı olarak anlamı ve gönderimi bir tutmaktadır. 

Russell’a göre bizim yalnızca duyu verileri ve tümellerle doğrudan tanışık olmamız 

mümkündür. Dış dünya hakkındaki bilgi ise tanışıklık yoluyla edindiğimiz duyu verilerinden 

ve tümellerden betimlemelere ulaşılması sonucu elde edilir. Bu yüzden Russell’a göre bir 

tümcenin herhangi bir muğlaklığa yer vermeden herkesçe anlaşılması tümcenin mantıksal 

olarak çözümlenmesiyle mümkündür. Bu çözümleme ise tümcede geçen özel ad ve 

betimlemelerin gerçekte neye karşılık geldiğinin belirlenmesidir. Böylece Russell da Frege 

gibi anlamı nesnel bir bağlam içine oturtmaya ve doğruluk değerleriyle ilişkilendirmeye 

çalışmaktadır.  



 

19 

1.3. Ludwig Wittgeinstein’ın Anlama İlişkin Resim Teorisi 

Yirminci yüzyılın en önemli düşünürlerinden biri olan Ludwig Wittgenstein’ın felsefi 

düşünceleri genel olarak iki dönem şeklinde ele alınmakta ve her iki dönemde ortaya koyduğu 

düşüncelerin birbirine zıt olduğu kabul edilmektedir. Ancak her iki dönemin de bir dil ve 

felsefe eleştirisi olarak yorumlanabileceğini savunan düşünceler de vardır. Wittgenstein’ın 

düşüncelerinin nasıl değerlendirilmesi gerektiği konusunda felsefeciler arasında bazı fikir 

ayrılıkları bulunmaktadır. Örneğin Russell yalnızca Tractatus Logico-Philosohicus eserini 

dikkate alıp ikinci dönem düşüncelerini felsefeden dahi saymamaktadır (Pears, 1985: 19). Bir 

diğer düşünce ise iki ayrı dönem şeklinde ele alınması gerektiğidir, ancak bu iki döneme ait 

düşüncelerinde birbirini takip eden bazı noktalar olduğu şeklindedir. Buna göre 

Wittgenstein’in birinci ve ikinci dönem düşünceleri söz konusu olduğunda temel kavram ve 

problemlerin bazı noktalarda ayrıldığı bazı noktalarda ise örtüştüğü düşünülür. Bu düşünceyi 

savunanlar arasında David Pears ve Jaakko Hintikka sayılabilir. Dolayısıyla Wittgenstein’ın 

iki dönem düşüncelerinin birbirini tamamladığını, yani bir birlik oluşturduğunu düşünenler 

olduğu gibi birbirine zıt iki Wittgenstein felsefesinden söz edenler de vardır (Soykan, 2016: 

17).  

Wittgenstein’ın ilk dönem düşüncelerini dile getirdiği eser Tractatus Logico-

Philosophicus, ikinci dönem düşüncelerini dile getirdiği eser olarak da Felsefi Soruşturmalar 

kabul edilir. Tractatus Logico-Philosohicus adlı eseri mantıkçı pozitivistlerin de 

düşüncelerine bir temel sağlarken, Felsefi Soruşturmalar gündelik dile yeni bir yaklaşımı 

savunan başka bir anlayışa yol açmıştır. Wittgenstein’ın ilk dönem eserinde dilin ve dünyanın 

öğeleri arasında mantıksal bir ilişki kurulup ideal bir dil düşüncesi hakimken Felsefi 

Soruşturmalar’da ideal dil düşüncesi bir yanılsama olarak görülür. Bu iki eserinde felsefeye 

yüklenen görevde de bazı değişiklikler görülür.  

İlk dönem düşüncelerini dile getirdiği Tractatus Logico-Philosophicus adlı eseri yedi 

temel önermeden ve bu önermelere ilişkin açıklamalardan oluşmaktadır. Bu eserinde temel 

problem dünya, düşünce ve dil arasındaki ilişkinin açıklanmasıdır. Aynı zamanda dilin 

kendisinde varolan mantıksal yapıyı açığa çıkarmayı amaçlamaktadır. Wittgenstein dünya, 

düşünce ve dil arasındaki bu ilişkiyi düşünce üzerinden değil de dil üzerinden 

gerçekleştirmenin arayışındadır. Kitabın önsözünde düşünceye bir sınır çizmeyi amaçladığını 

dile getirir (Wittgenstein, 2018: 11). Ancak bu sınır çizme düşünceye yapılan bir sınır 



 

20 

çizmeden daha çok düşüncenin dile getirilişine bir sınır çizmedir. Çünkü eğer düşünceyi 

sınırlandırmaya çalışsaydık, düşünülemeyeni düşünmeden düşünceye sınır çizmek mümkün 

olmazdı. Wittgenstein bu yüzden sınırın dilin içerisinden çizilmesi gerektiğini dile getirir 

(Wittgenstein, 2018: 11). Bunun anlamı ise dili sınırlandırarak düşünceyi de sınırlandırmış 

olmak ve düşünülemeyeni sınırın dışında bırakmaktır. 

Wittgenstein’ın Tractatus’ta yer verdiği diğer problem ise felsefi sorunların kaynağını 

belirlemektir. Ona göre felsefi sorunların büyük bir kısmı “dilimizin mantığının yanlış 

anlaşılmasına dayanır” (Wittgenstein, 2018: 11). Dolayısıyla dilin mantığının doğru 

anlaşılmasıyla bütün felsefi problemler ortadan kalkacaktır. Kitapta amaçladığı ise dilin 

mantığını doğru kavramamızı sağlayacak bir dilsel anlam teorisi, anlamın resim teorisi olarak 

adlandırılacak bir teori ortaya koymaktır. 

Wittgenstein Tractatus’un ilk önermelerinde dünyanın ne olduğunu tanımlamaya 

çalışır. Ona göre “dünya olguların toplamıdır, şeylerin değil” (Wittgenstein, 2018: 15). Olgu, 

olgu bağlamlarının bir araya gelmesinden oluşan karmaşık bir yapıyı ifade etmektedir. 

Wittgenstein mantıksal çözümlemesinde karmaşık olandan basamaklı bir şekilde inilerek 

dünyanın yapısı sunulmaktadır. Olguları daha yalın bir düzeye indirgemeye çalışan 

Wittgenstein için olgular, olgu bağlamlarının bir araya gelmesinden oluşur. Olgu bağlamları 

ise nesnelerin bir araya gelmesinden oluşur ve nesnelerin yalın olduğunu dile getirir. 

(Wittgenstein, 2018: 19). Öyleyse dünya şeylerin bir araya gelmesinin değil, birbirine 

bağlantılı şeylerin oluşturduğu olgu bağlamlarının toplamı olan olguların bir araya gelmesinin 

sonucu oluşmaktadır.  

Ona göre dünyanın olguların toplamı olması gibi, dil de önermelerin ya da tümcelerin 

toplamıdır (Wittgenstein, 2018: 45). Dilin düşüncelerimizi gizlediğini dile getiren 

Wittgenstein’a göre düşüncelerimizin gerçek biçimlerinin ortaya çıkarılması, içinde dile 

getirildikleri dil çözümlenip en küçük öğelerine ayrıldığında mümkün olur (Pears, 1985: 59). 

Ona göre düşüncenin dile gelişi olan tümceler ya da önermeler kendilerinden daha yalın olan 

temel önermelerden oluşmaktadır. Temel önermeler de adların bir araya gelmesinden 

oluşmaktadır, bunlardan en yalın olan adlardır (Wittgenstein, 2018: 21).  

Wittgenstein dil ve dünyanın detaylı bir analizini yaptıktan sonra dilin öğeleri ve 

dünyanın öğeleri arasında birebir temsiliyet ilişkisi olduğunu varsayar. Bu ilişkiyi ortaya 



 

21 

koymak üzere resim teorisine geçer. Ona göre “olguların tasarımlarını kurarız” (Wittgenstein, 

2018: 23). Yani zihnimizde bir şey düşündüğümüzde dünyayla ilgili bir olgunun tasarımını 

kurarız. Bu düşüncelerin dile getirilişi olan tümceler de bir olgunun mantıksal bir resmi 

olacaktır. Buna göre ad ile nesne, temel önermeler ile olgu bağlamları ve önerme ile olgu 

arasında bir temsiliyet ilişkisi bulunur. Adlar nesnelere işaret ederler ve adlar da nesneler gibi 

basit olduğu için daha fazla çözümlenemezler (Grayling, 2008: 63). Temel önermeler ise olgu 

bağlamlarını ifade ederler. Wittgenstein’a göre dil dünyayı bu şekilde resmeder. 

Ona göre olguların resmedilebilmesi için resim ile temsil ettiği nesne ya da olguların 

ortak bir şeye sahip olması gerekir. Olgusal önermelerin doğrulukları kendilerine bakılarak 

tespit edilemez. Doğruluklarını tespit etmek için deneye başvurmak gerekir, yani bu temel 

önermenin dünyada bir olguya karşılık gelip gelmediğine bakmamız gerekir. Wittgenstein’a 

göre olgu dünyası olumsaldır, yani başka türlü de olabilir (Özkan, 2016: 134). Bunun anlamı 

olgusal dünyada bir zorunluluğun olmadığıdır. Resimdeki öğeler gerçeklikteki öğeler ile 

örtüşüyorsa ya da birbirlerini karşılıyorsa bu resim doğru demektir; eğer örtüşmüyorsa 

gerçekliği hatalı bir şekilde resmetmektedir. Bununla birlikte olgusal bir önerme doğru ya da 

yanlış olabilir, yani olgusal önermelere zorunlu olarak doğru diyemeyiz. Diğer yandan 

Wittgenstein’ın anlamlılık ölçütü doğru ya da yanlış olabilmeyi gerektirir. Söz gelişi doğru 

ya da yanlış olabilen önermeler anlamlıdır, anlamsız önermeler ise doğru ya da yanlış olamaz. 

 Wittgenstein’a göre matematik ve mantığın önermeleri dünyayla ilgili herhangi bir 

bildirimde bulunmaz, yani bir olguya karşılık gelmezler. Onların resmettiği bir şey yoktur. 

Dolayısıyla matematik ve mantığın önermeleri olgusal önermeler gibi değildir. Ancak bu 

mantığın ve matematiğin önermelerinin önemsiz olduğu anlamına gelmez. Tam tersine 

mantığın görevi dilin ve dünyanın öğelerinin ortaklığının ne olduğunu göstermesi ve anlamlı 

söylemin sınırının ne olduğunu göstermesi açısından oldukça önemlidir (Grayling, 2008: 73). 

Mantığın önermeleri dilin olanağını oluşturur, dolayısıyla olgu sınırını belirlerler. Ona göre 

mantık “dünyanın bir ayna tasarımdır” (Wittgenstein, 2018: 153). Yani mantığın önermeleri 

dünyanın mantıksal yapısını temsil eder. 

Buraya kadar söylediklerimizden hareketle şu saptama yapılabilir; yağmur yağar ya 

da yağmaz şeklindeki bir önerme zorunlu olarak doğrudur (Wittgenstein, 2018: 83). Bu 

önermenin temsil ettiği bir şey yoktur, sadece mümkün olan seçenekleri ifade etmektedir. 

Dolayısıyla bu önerme dünyada gerçekleşebilecek her durumla tutarlı olacaktır. Bu tür 



 

22 

önermelerin doğruluğunu tespit etmek için dünyayla ilgili bir şey bilmeye ihtiyaç duyulmaz, 

onların doğruluk ve yanlışlıkları kendilerinden çıkar. Wittgenstein mantığın önermelerinin 

totolojiler olduğunu dile getirdikten sonra onların a priori oldukları için zorunlu olarak doğru 

olduğunu söyler (Wittgenstein, 2018: 139). Bu önermeler olgusal önermelerden farklı olarak 

anlamdan yoksundurlar. Ancak anlamdan yoksun (senseless) olmalarına rağmen saçma 

(nonsense) değildir. 

Onun için problemli olan felsefenin önermeleridir. Wittgenstein’a göre mantığın ve 

matematiğin önermeleri anlamdan yoksun olmalarına rağmen, onların bu anlamsızlığı felsefi 

önermelerin anlamsızlığından farklıdır. Mantığın önermelerinin bir temsili yoktur, ancak 

onlar temsil edilemeyeni temsil ettiklerini de iddia etmez (Hadot, 2015: 56). 

Wittgenstein’ın bu dönemde ele aldığı bir diğer problem ise felsefi sorunların 

kaynağını ortaya koymaktır. Ona göre filozofların cevap aradıkları “Gerçeklik nedir?”, “Bilgi 

nedir?”, “Doğruluk nedir?”, “Adalet nedir?”, “Güzel nedir?” gibi soruların sonucu olarak 

ortaya çıkan felsefi problemler dilimizin mantığının yanlış anlaşılmasından 

kaynaklanmaktadır (Grayling, 2008: 30). Bu yüzden felsefi problemlerin büyük bir kısmı 

sahte problemlerden oluşur. Dolayısıyla dilin mantığının doğru anlaşılmasıyla felsefi 

problemler kendiliğinden ortadan kalkacaktır. 

Wittgenstein felsefenin doğabilimlerinden biri olmadığını, “doğabilimlerinin üstünde 

ya da altında duran ama yanlarında duramayan” bir şey olduğunu dile getirir. (Wittgenstein, 

2018: 61). Yani felsefenin tümceleri olgularla alakalı değildir. Örneğin “Dünya özünde 

kötüdür” tümcesi biçimsel olarak sentetik a priori bir önerme gibi görünmektedir (Soykan, 

2016: 89).  Ancak Wittgenstein’a göre sentetik a priori yargılar olanaklı değildir. Olgusal 

olmayan bu tümcelerdeki mantıksal hata onların hem evreni tümüyle dile getirmek istemeleri 

hem de evren hakkında kesin, değişmez bilgiler vermek istemesinden kaynaklanır (Soykan, 

2016: 89). Wittgenstein’a göre metafiziksel önermeler doğru ya da yanlış değil, anlamsız ve 

saçmadır (Soykan, 2016: 89). Çünkü ona göre dilin sınırlarının dışına çıkıldığı anda anlam 

içermeyen şeyler söylenmektedir. Wittgenstein böyle önermeler kurmanın üzerine 

konuşulamayan hakkında konuşmak olduğunu dile getirir ve ona göre bu alanlar söz konusu 

olduğunda susulmalıdır (Wittgenstein, 2018: 173). 

 



 

23 

Wittgenstein felsefeyi bir dil eleştirisi olarak görür. Felsefenin görevi bir öğreti 

oluşturmak değil, önermelerin mantıksal açıklığını ortaya koymaktır (Wittgenstein, 2018: 

61). Bu yüzden felsefe yeni önermeler ortaya koymak yerine mevcut önermeleri açıklığa 

kavuşturmalıdır. Ona göre felsefe metafizik önermelerde olan mantıksal hataları ortaya 

çıkarmalı ve söylenebilir olana bir sınır çizmelidir. Böylelikle dilin ve dolayısıyla dünyanın 

sınırlarını açığa çıkarmalıdır. Sonuç olarak Wittgenstein anlam konusunda bir resim teorisi 

kurmuş ve dilsel anlamlılığı dilsel ifadelerin olguları resmetmesi üzerinden belirlemiştir. 

Böylece doğrulama ile anlam arasında kurulacak ilişkinin önünü açmıştır.  

1.4. Mantıkçı Pozitivistlerde Anlam Ölçütü Olarak Doğrulanabilirlik 

20. yüzyıl felsefesinin gelişimi sırasında mantıksal çözümleme yönteminin kullanan 

akımlar arasında aynı zamanda Viyana Çevresi filozofları tarafından oluşturulan “Mantıkçı 

Pozitivizm” adlı akım da bulunmaktaydı. Mantıkçı pozitivist düşünürler, Moritz Schlick’in 

yaptığı toplantılarda bir araya gelen Rudolf Carnap, Philip Frank, Kurt Gödel ve Otto Neurath 

gibi kimi bilim insanı ve felsefecilerden oluşmaktaydı. 

Viyana Çevresi filozofları kendi felsefe anlayışlarını tanımlamak için “Mantıksal 

Pozitivizm’in yanında zaman zaman “Bilimsel Ampirisizm” terimini de kullanmışlardır. 

Viyana Çevresi’nin “ampirisizm” terimini seçmesinin sebebi elbette pozitivizmin bilgimizi 

yalnızca deneyimle sınırlandırmış olması iken, “bilimsel” terimini seçmelerinin sebebi ise dış 

dünya hakkındaki bilginin yalnızca bilimsel yöntem aracılığıyla edinebileceğini 

düşünmeleriydi. Viyana Çevresi filozofları mantıksal analizle metafiziksel ve spekülatif olan 

bütün unsurların dışlanacağı ve böylelikle bir önermenin anlamının açıklığa kavuşturulacağı 

iddiasındaydılar. 

Mantıkçı pozitivist yaklaşıma göre öncelikle bilimi bilim olmayandan ayırmak 

gerekmektedir. Dış dünya hakkında güvenilir bir bilgi elde etmek için bilimsel yöntemin her 

alana uygulanması gerektiğini düşünen Mantıkçı pozitivistler, böylelikle bilgi adına layık 

olabilecek şeyi bilgi olmayandan ayırmak amacıyla “doğrulanabilirlik ilkesi” adıyla bilenen 

ilkeyi geliştirdiler. Buna göre, mantıkçı pozitivistler, hakkında herhangi bir gözlem verisi 

bulunmayan nesneleri adlandıran sözcüklerin bir bilim terimi olarak kullanılamayacağını ileri 

sürmüştür. İşte tam bu noktada mantıkçı pozitifler doğrulanabilirlik ilkesi aracılığıyla, 

bilimde ortaya konan bütün önermelerin deney ve gözlem aracılığıyla denetlenebilir olduğunu 



 

24 

ileri sürerek güvenilir bilgi elde etmenin yöntemini anlamlılık ölçütü haline de getirmişlerdir.  

Mantıkçı pozitivistler tarafından geliştirilen “doğrulanabilirlik ilkesi” aynı zamanda 

önermelerin anlamlılık ölçütü olması açısında bir anlam kuramını ifade etmektedir. Başka bir 

deyişle bir önermenin hangi koşullarda doğru hangi koşullarda yanlış olduğunu ortaya 

koymaktadır (Özcan, 2014: 78). Bir önermenin ancak deney ve gözlem yoluyla 

doğrulanabilecek niteliğe sahip olması gerektiğini düşünen mantıkçı pozitivistlere göre ancak 

olgusal niteliğe sahip olan önermeler anlamlı olabilirken, deney ve gözlem yoluyla 

doğrulanamayan önermeler ise anlamdan yoksundur.  

Mantıkçı pozitivist düşünürler arasında yer alan Rudolph Carnap da, teorik dildeki 

kavramların ampirik olarak gözlemlenebilecek kavramlara indirgenebileceğini, hatta 

kavramların anlamlarına bu süreçle kavuştuğunu dile getirmektedir (Carnap, 2019: 75b). 

Carnap dilimizdeki metafizik ve spekülatif olan bütün unsurların ancak mantıksal çözümleme 

yoluyla açığa çıkarılabileceğini dile getirir (Carnap, 1931: 220). Bilimsel dil söz konusu 

olduğunda sözcüklerin anlamı indirgeme yoluyla saptanmaktadır. Bu indirgenebilirlik 

koşulları ise “doğruluk ölçütü” yoluyla tespit edilmektedir. Bir sözcüğün anlamının doğruluk 

ölçütü tarafından belirlenmesi dildeki muğlaklığı engeller. Carnap’a göre “anlam ölçütte 

örtük olarak zaten bulunmaktadır, geriye onu açık hale getirmek dışında yapılacak bir şey 

kalmaz (Carnap, 1931: 222-223). Eğer ki söz konusu sözcüğe dair herhangi bir ölçüt 

verilemiyorsa bu, sözcüğün birtakım psikolojik unsurlarla birlikte yer almasından 

kaynaklanmaktadır. Dolayısıyla sözcüklerle ilgili herhangi bir ölçüt koyulamıyorsa, sözcüğün 

yer aldığı tümce sahte tümcelerdir (Carnap, 1931: 223). Bu belirlemeler çerçevesinde 

metafiziksel cümleler herhangi bir empirik bağlantı sunamayacağı için anlamdan yoksundur. 

Carnap’a göre doğa bilimlerinin gözlemlenebilir bağlantılar sonucu ortaya koyduğu empirik 

anlam ile karşıtlık içinde olduğu düşünülen metafiziksel anlam diye bir şey yoktur (Carnap, 

1931: 225). 

Carnap, “Logical Syntax of Language” (1934) adlı eserinde Witteginstein’ın 

çalışmalarından etkilenerek felsefede anlamlı olan bütün önermelerin yalnızca sentaktik yani 

analitik önermeler olabileceğini göstermek için dilin mantıksal sentaksı adlı kuramını ortaya 

koyar. Sentaks dildeki birtakım işaretleri ve bu işaretler arasındaki ilişkileri düzenleyen 

kurallardır. Carnap’a göre bir dil için oluşum ve dönüşüm kurallarını içeren bir sistemdir 

(Carnap, 1935: 41). Önermelerin dildeki işaretler dizisiyle oluşumu ve bu işaretlerin kurallarla 



 

25 

düzenlenip dönüşümü mantığın formel bir sistem olduğunu ve dolayısıyla mantık kurallarının 

da sentaksın bir parçası olduğunu gösterir (Irzık, 1992:71). 

Buna göre belirli bir dil sistemi içinde (bu dil sisteminin adı X olsun) sistemin 

kurallarına uygun olarak nasıl önerme oluşturulabileceği ortaya koyulabilir. Bu durumda X 

dil sistemine bağlı olarak önermeler ortaya koymak oluşum kurallarını belirtir. Dönüşüm 

kuralları ise X dil sistemi kurallarına bağlı olarak ortaya koyulan bir cümlenin Y, Z ve Q gibi 

başka cümlelere dönüştürülüp, X dil sistemi içindeki sonuçlarının ortaya koyulmasını ifade 

eder (Irzık, 1992: 71). Oluşum ve dönüşüm kuralları çerçevesinde ortaya koyulan önerme ve 

sonuç terimleri formel biçimde ele alınmaları bakımından sentaktiktir ve dolaysıyla anlamdan 

bağımsızdır. 

Analitikliğin yalnızca sentaktik olarak belirlenmesinin, önermelerin doğruluğunun 

nasıl ispatlanacağı konusunda eksiklikler barındırdığını düşünen Carnap, “Meaning and 

Necessity” (1947) adlı eserinde semantik anlam kuramına yer verir. Carnap’a göre analitik 

önermelerin, analitikliğinin belirlenmesi anlambilimsel kurallara bağlıdır. Semantik anlam 

teorisine göre her dile konu olan semantik sistem, bir üst-dille formüle edilebilir. Buna göre 

bir X1 cümlesi, ancak X semantik sistemi içinde anlambilimsel kurallara uygun olarak ve dil 

dışı hiçbir olguya gönderim yapmadan doğrulabiliyorsa mantıksal doğru olur. Dolayısıyla bir 

önerme hangi konu-dili içerisinde kuruluyorsa, aynı dil formu içinde değerlendirildiği sürece 

analitiktir. Bu durumda pozitivistlerin nesneleri duyu verilerinin terimleriyle, maddecilerin 

fiziksel dilin terimleriyle bir önerme ortaya koymasında oluşan farklılaşmada doğru taraf ya 

da yanlış görüş yoktur (Irzık, 1992: 75-76). Böylece Carnap, pozitivist ve maddeci görüşler 

arasındaki bu uzlaşmazlığın önermelere konu olan şey hakkında değil, şeylerin ifade edildiği 

dil sisteminden kaynaklı olarak ortaya çıktığını belirtir. Carnap’a yöneltilen en büyük 

eleştirilerden biri Quine tarafından yapılmıştır. Quine’a göre analitik önermelerin 

doğruluğunun uzlaşımsal olarak belirlenmesi, analitikliğin temelindeki kuralların göreli 

olduğunu göstermektedir. Quine analitik olduğunu belirtilen önermelerin analitikliğinin 

uzlaşımsal olarak belirlenmesinin, analitikliğin temeli olarak kabul edilemeyeceği 

görüşündedir.  

Viyana Çevresi filozoflarından biri olan Ayer de “Dil, Doğruluk ve Mantık” adlı 

eserinde yalnızca empirik ya da analitik olarak doğrulanabilen tümcelerin anlamlı 

olabileceğini belirterek, yalnızca analitik ve sentetik önermelerin anlamlı olabileceğini belirtir 



 

26 

(Chapman, 2008:10). Ayer de Carnap’ın düşündüğü gibi bir önermenin hangi koşullarda 

doğru ya da yanlış olabileceği belirlenebiliyorsa anlamlı olabileceğini savunmuştur. Ona göre 

metafizik önermelerin anlamsızlığı, herhangi bir olgu durumuyla karşılaştırılamayacak 

olmalarının yanı sıra yanı zamanda metafizik önermelerin a priori olmamasından kaynaklı 

olduğunu belirtir (Carnap, 1997: 10). 

Sonuç olarak mantıkçı pozitivistler “doğrulanabilirlik” olarak adlandırdıkları bu 

ölçütü anlamlı olan tümceleri anlamlı olmayanlardan ayıracak koşulları belirleyecek bir ölçüt 

olarak kabul etmektedir.  

  



 

27 

2. BÖLÜM 

2. QUINE’IN ANLAM VE DOĞRULUK ANLAYIŞI 

2.1. Wittgenstein’ın İkinci Dönemi Anlam Görüşü ve Quine 

20. Yüzyılda dilin analiz edilmesine dayanan bir yöntem belirleyen ve kullanan 

analitik felsefe geleneği bir yandan epistemolojide geleneğin devamı olarak görülmüş diğer 

yandan da ampirist geleneğin bazı temel ayrımlarına yönelik eleştiriler getiren filozofları da 

içeren bir felsefe anlayışı geliştirmiştir. Aynı sorunlarla mücadele eden Willard Van Orman 

Quine analitik felsefenin Gottlob Frege üzerinden klasik ampirizm ve Kant’tan devraldığı 

analitik-sentetik yargılar ayrımına getirdiği eleştirilerle analitik felsefe geleneği içinde bir 

kırılma noktası olmak bakımından belirleyici olmuştur.  

Quine’ın fikirleri anlamın pragmatik görüşü olarak adlandırabileceğimiz ve büyük 

ölçüde Ludwig Wittgenstein’ın ikinci dönemi olarak ele alınan Felsefi Soruşturmalar 

yapıtında ortaya konulan görüşlerle ilişki içinde düşünülmelidir. Wittgenstein bu eserde ilk 

dönemi olarak bilinen Tractatus Logico-Philosophicus eserinde ortaya koyduğu anlam 

teorisinden bambaşka bir görüşle ortaya çıkmıştır. Genel olarak bakıldığında Wittgenstein’ın 

birinci dönem felsefesi olarak bilinen dil ve anlam görüşünün anlamın resim teorisi olarak 

bilindiğini ve bu teoriye göre bir sözcüğün anlamının onun karşılık geldiği nesne olduğu 

düşüncesinden önceki bölümde de söz etmiştik. İkinci dönem görüşündeyse Wittgenstein bu 

görüşün tam aksi olarak yorumlayabileceğimiz şekilde anlamın bir gönderim değil bir 

kullanım olduğunu önerir. Buna göre, 43 numaralı paragrafta ifade edildiği haliyle bir 

sözcüğün anlamı “onun dildeki kullanımıdır” (Wittgenstein, 2017: 41). Wittgenstein’ın ikinci 

dönem anlam görüşüne göre bir çocuğa dili öğretirken belirli sözcüklerin anlamları için bu 

sözcüklerin karşılık geldiği nesneleri işaret ederek tanımlama yoluna gitmemiz bizi yanıltıcı 

bir anlam görüşüne götürecektir. Çitil (2012)’in de belirttiği üzere birisine ‘elma’ sözcüğünü 

öğretirken masanın üzerinde duran elmayı işaret ederek “İşte şu masanın üzerinde duran 

meyve ‘elma’ diye adlandırılır” diyebilirim. Bu durumda söz konusu kişi ‘elma’ sözcüğünün 

ne için kullanıldığını anlayacaktır ama diğer sözcükleri de anlamak şartıyla bunu 

yapabilecektir. “Wittgenstein, söz konusu sözcüğün öğrenilmesinin, sözcüğün içinde 

kullanıldığı dil oyununda üstlendiği rolün anlaşılmasına bağlı olduğunu, bu itibarla da 

örnekleyerek tanımlamanın dil için temel olamayacağını düşünmektedir” (Çitil, 2012: 112). 



 

28 

Bunun için bir sözcüğü anlamak bu sözcüğü belirli bir dil oyunu çerçevesinde kullanmayı 

bilmek demektir. Bu da belirli bir dil oyununu ve bu oyunun kurallarını bilmenin bir sözcüğü 

anlamaya önce gelmesi demektir. Bunu Wittgenstein’ın kendi sözleriyle şöyle özetleyebiliriz: 

30. O halde şöyle denebilir: İşaret-ederek-tanımlama sözcüğün kullanımını – 

karşılığını – eğer sözcüğün aslında dilde nasıl bir rol oynayacağı zaten açıksa, 

açıklar. Yani, eğer birinin bana bir renk sözcüğünü açıklamak istediğini biliyorsam, 

“Buna sepya denir” şeklindeki işaret-ederek-açıklama, sözcüğü anlamamı 

sağlayacaktır. – Ve bunu söyleyebilmek için “bilmek” ya da “açık olmak” 

sözcüklerine türlü çeşitli soruların takıldığını unutmamamız gerekir.Bir şeye ne ad 

verilmiş olduğunu sorabilmek için zaten bir şeyler biliyor (ya da yapabiliyor) olmak 

gerekir. Ama neyi biliyor olmak? (Wittgenstein, 2017: 35).  

Ahmed (2019)’a göre Felsefi Soruşturmalar yapıtı Wittgenstein’ın ilk dönem 

yapıtının eleştirisinden ibaret değildir; aynı zamanda günümüzde halen etkisini sürdüren bir 

dil anlayışına karşı da etkileyici bir karşı saldırı oluşturmaktadır. Wittgenstein “mikro 

düzeyde” bugün bile baskın bir görüş olarak verili bir tümcenin doğruluk koşullarının 

kullanım koşullarının aksine tümcesel anlam için en iyi açıklama olduğunu iddia eden görüşe 

muhalifken, “makro düzeyde” ise biçimsel mantığa dayalı bir dilsel anlam düşüncesinden 

kuşku duymaktadır (Ahmed, 2019: 170).  

Böylece anlamın bir gönderimle yönelinen bir şey olduğu (entensiyonalite) 

düşüncesinden yaşama biçimlerinde verilen kullanım kurallarıyla belirlenen bir uzlaşımla 

kabul edilen bir şey olduğu (konvansiyonalite) düşüncesine geçer. Anlamın konvansiyonel 

bir belirlenim olduğu düşüncesi Wittgenstein’ın ikinci döneminin izinden giden düşünürler 

için de belirleyici olmuştur ve W. V. O. Quine da bunlardan birisidir. Anlamın pragmatik bir 

boyutta konumlandığı düşüncesi Quine’ın holistik anlam teorisinin zemininde yer alır.  

2.2. Quine’ın Dil, Kullanım ve Anlam(lar) Görüşü 

Quine’ın anlam görüşü holistik anlam teorisi olarak bilinmektedir. Ancak onun anlam 

görüşünü de holizmine uygun biçimde onun bütün felsefesi içinde düşünmek gerekir. Bu 

amaca uygun olarak bu bölüm Quine’ın natüralist epistemolojisi ile tamamlanacaktır ve 

böylece anlam sorununun doğruluk sorunuyla ilişkisi gösterilmeye çalışılacaktır. Quine’ın 



 

29 

natüralist yaklaşımı Frege ve Russell ile başlayan ve Mantıksal Pozitivizm ile devam eden 

dilin mantığının mantıksal çözümlemesine dayalı anlayıştan farklıdır. Kaldı ki Quine da kendi 

dil ve anlam görüşünü büyük oranda Carnap’ın dil ve anlam anlayışına yönelttiği eleştiriler 

üzerinden geliştirmiştir. Temelde karşı çıktığı noktanın Frege’nin nesnel anlam düşüncesiyle 

Russell’ın gönderimci anlam düşüncesi olduğu ya da Carnap’ın anlam ve doğrulama ilişkisine 

dayalı gönderimci düşüncesi olduğu söylenebilir.  

Dilin mantıksal çözümlemesine dayalı anlam anlayışını eleştiren Quine, bu anlayışın 

yerine holistik bir anlam anlayışı koymayı amaç edinmiştir. Ayrıca Quine’ın anlam görüşü 

adcı (nominalist) bir çerçevede değerlendirilmiştir. Denkel’e (1996) göre yirminci yüzyılın 

son üççeyreği daha ekonomik ontolojilerin öne çıktığı bir dönem olmuş, Parmenides ve 

Platon’dan beri devam eden dünyanın çok fazla varlıkla doldurulması anlayışına dayanan 

anlam görüşü her sözcüğün anlamını nesneleştirdiği için söz konusu ekonomik ontolojiler ile 

zıtlaşmıştır. “Bir yanda Ludwig Wittgenstein ve dilci felsefenin etkileri, öbür yandan da 

Willard Quine ve Nelson Goodman gibi adcıların, mantıksal pozitivizmin de bunlara eklenen 

güçlü eleştirileriyle, … anlamları nesneleştiren anlıksalcı ve nesnelci kuramların tümü saygın 

sayılan felsefe alanının dışına itilmiştir” (Denkel, 1996: 15). Yine Denkel’in (1996) belirttiği 

gibi, “anlamı anlıksal ya da fiziksel bir nesne (entity) olarak değerlendiren yaklaşım biçimi” 

anlamların içinde yer aldıkları kullanım bağlamlarında değerlendirilmesi sonucu ortaya 

çıkmıştır. Quine’ın anlam görüşünü ya da geleneksel anlam(lar) eleştirisini bu bağlamda 

düşünmek gerekir. Nitekim Quine da anlam(lar)ı nesneleştiren, kendi başına olan ve 

yönelimsel nesneler olarak kavrayan düşüncelere karşı çıkarak kendi anlam görüşünü ortaya 

koymuştur.  

Mantıksal pozitivizme ve deneyciliğe karşı eleştirileri ile tanınan Quine, “bu eleştiriler 

üzerinden felsefe ile bilim dalları arasındaki sınırın ortadan kalktığı bütüncü ve doğalcı bir 

felsefe anlayışının öncüsü oldu” (Çitil, 2012: 142). Quine’ın holistik anlam görüşünü 

anlayabilmek için onun doğalcılığını ve doğalcı epistemoloji anlayışına değinmek gerekli 

görülmüştür.  

2.2.1. Doğalcılık ve Doğalcı Epistemoloji 

Baç (2011)’a göre 20. Yüzyılda ortaya çıkan en etkili görüşlerden biri olarak görülen 

doğalcılık (natüralizm) hem ontolojik hem de epistemolojik bir tez olarak ortaya çıkmıştır. 



 

30 

Ontolojik anlamda doğalcılığın tezi evrende var olan her şeyin doğanın bir parçası olduğu ve 

evrende doğal olanlar dışında hiçbir şeyin var olmadığıyken, epistemolojide doğalcılık 

bilginin elde edilme yöntemleriyle ve bilginin doğasıyla ilgili bir görüş olarak anlaşılır (Baç, 

2011: 246). “Doğalcı bilgi kuramcıları, bilinebilecek tüm doğruların doğaya ait olduğunu, 

bizim için doğanın dışında bilgi nesneleri olmadığını düşünürler” (246). Bu bağlamda 

doğalcılık Baç’ın da belirttiği gibi rasyonalizmden çok ampirizme yakın durmakta ve doğalcı 

bilgi kuramcıları bilime de çok özel bir değer atfetmektedirler. Her ne kadar doğalcı 

yaklaşımın tarihsel kökeni antikçağ filozoflarına götürülebilse de 20. Yüzyılda doğalcılığın 

en büyük savunucusu Quine olmuştur (Baç, 2011: 246).  

Quine’ın karşı çıktığı epistemoloji Platon ile başlayan geleneğe dayanan, Descartes’ın 

akıl merkezli bilgi anlayışıyla gelişen ve 19. yüzyılda psikolojik ve öznel unsurları mantıksal 

ve nesnel unsurlardan ayırmaya çalışan mantıkçıların yücelttiği bilgi anlayışıdır. “Quine’ın 

önerdiği doğalcı yaklaşım, felsefede yer etmiş olan ‘zihnini kullanarak bilgiye ulaşan özne’ 

veya ‘anlamsal bir iç dünyası olan özne’ kavramlarını bir kenara atarak onun yerine, ‘fiziksel 

ortamında baş edip ayakta kalabilen gelişmiş organizma’ ve ‘dilsel unsurları gözlemlenen 

olgu ve davranışlarla bağdaştırabilen ve bunu dilsel davranışlarla iletebilen canlı’ gibi 

kavramları getirmeyi hedefler” ve böylece bilme sürecini duyusal algılarla başlayıp soyut 

kuramlarla biten bir süreç olarak tanımlar (Baç, 2011: 246). Quine’a göre geleneksel 

epistemoloji kuramları anlam, doğruluk, gerekçelendirme gibi soyut meselelerle ilgilenmiş 

ama bilginin duyusal uyaranlara tepki veren insan fizyolojisinin bir ürünü olduğunu gözden 

kaçırmıştır. Oysa epistemoloji kanıtlar ve kuramlar arasındaki ilişkiyi ampirik bir yöntemle 

ele almalıdır ve bu anlamda epistemoloji Quine’a göre deneysel psikolojinin bir alt dalı 

olmalıdır.  

Gibson (1987)’a göre davranışçılık, Fizikalizm, holizm, realizm, yanılabilircilik ve 

doğalcılık Quine felsefesinin önemli yönlerini oluşturmakla birlikte, bunlara arasında hiçbiri 

Quine’ın düşüncesinde doğalcılık kadar önemli bir rol üstlenmemiştir. “Kısacası Quine’ın 

felsefesi natüralist değilse hiçbir şey değildir!” (Gibson, 1987: 57). Gibson’a göre Quine’ın 

doğalcılık için verdiği tanımlar şunlardır: Doğalcılık, gerçekliğin tanımlanması ve 

betimlenmesinin bir ilk felsefede değil, bilimin kendi içinde olduğunun kabul edilmesidir. 

Yine doğalcılık, doğa biliminden önce gelen bir ilk felsefe hedefinin terk edilmesidir. Bu 

tanıma göre doğalcılık felsefenin bilime değil, bilimin felsefeye önce geldiğinin kabulü 



 

31 

anlamına gelir. Doğalcı epistemolojiye göre gerçekliğin araştırılmasında doğa biliminin 

yöntemlerinin dışında bir yöntem kullanılamaz. Doğalcılık felsefeyi de doğa bilimlerinden 

birisi olarak görme eğilimindedir. Böylece doğalcı epistemoloji felsefeye doğa bilimlerinin 

üstünde değil onların arasında bir yer ayırmakla felsefeyi de doğa biliminin yöntemleriyle 

sınırlandırır. Bilgiye sadece doğa bilimlerinin yöntemleriyle ulaşılabilir. Quine’a göre doğaya 

dışarıdan bir bakış açısı yoktur, dolayısıyla ilk felsefe diye bir şey de yoktur. Gibson (1987) 

Quine’ın doğalcılığa ilişkin bu belirlemelerinde hem bir negatif belirleme hem de pozitif bir 

belirleme olduğunu söyler. Buna göre negatif kullanımında doğalcılık ilk felsefenin reddidir. 

Pozitif kullanımında ise doğalcılık bilimselcilik demektir. Quine doğalcılığın dayanakları 

konusunda da şunları söyler:  

Doğalcılığın her ikisi de olumsuz olan iki kaynağı vardır. Bunlardan biri, 

teorik terimleri genel olarak fenomenler açısından, hatta bağlamsal tanımlama 

yoluyla bile tanımlayabilme konusundaki umutsuzluktur. Bütüncül veya sistem 

merkezli bir tutum bu umutsuzluğu tetiklemek için yeterli olmalıdır. Doğalcılığın 

diğer olumsuz kaynağı ise, bilime içkin tartışılabilir belirsizliklerin ötesinde 

herhangi bir kaygı duymayan doğa bilimcisinin sağlam ruh hali olarak inatçı 

gerçekçiliktir (Quine, 1981b: 72).  

“Kısacası holizm ve inatçı gerçekçilik Quine’ın doğalcılığı benimseme gerekçeleridir. 

Bütüncülük argümanı geleneksel epistemolojiyi, rasyonalist ve ampirist epistemolojiyi 

çürütmeye hizmet eder” (Gibson, 1987: 58). Bu bağlamda doğalcı epistemoloji bilgi edinme 

sürecini geleneksel epistemoloji kuramlarına göre, yani hem rasyonalizme hem de ampirizme 

göre daha iyi açıklamaktadır.  

Quine açısından her bilgi insanın bir inancıdır. İnançlarımız olmadan insanın dünyayla 

bağı kurulamaz. Ancak bazı inançlarımız rasyonel iken bazı inançlarımız irrasyoneldir. 

Bilimsel bilgi adını hak eden inançlarımız rasyonel inançlar ya da gerekçelendirilebilir olan 

inançlardır. Bu bağlamda geleneksel epistemoloji insanın doğal konumundan kopuk bir 

şekilde anlam, doğruluk, gerekçelendirme gibi soyut meselelerle ilgilenmiştir ama bu soyut 

kavramların doğalcı bir epistemolojide yeri yoktur. Quine’ın bu doğalcı epistemoloji ve 

doğalcılık görüşünün sonucu doğal olanlar dışında bir ontolojiyi varsaymamak gerektiğidir. 

Bu çalışmada ele alınan anlamlar açısından doğalcılık görüşünün sonucuysa, dilsel anlamların 

pragmatik işlevleri dışında hiçbir nesnel gerçekliklerinin bulunmadığı ya da anlamların nesnel 



 

32 

birer kendiliklerinin bulunmadığıdır.  

2.2.2. Quine’ın Holizmi  

Quine’a göre insan bilgisi insanın duyu fizyolojisi üzerinde temellenir. Başka bir 

deyişle bilginin en nihai dayanağı duyusal uyaranlara duyu fizyolojimizin verdiği tepkilerdir. 

Quine bilgimizin duyu deneyimine dayandığını düşünse de deneyciliği reddetmesinde bir 

çelişki yoktur. Çünkü “Quine’ın karşı çıktığı şey, önermelerin anlamlarının atomsal biçimde 

belirlenmesidir.” (Çitil, 2012: 143). Bu anlamda mantıksal pozitivistlerin atomsal 

önermelerin anlamlarını doğrudan duyu deneyimine dayandırması fikrine itiraz etmektedir. 

Quine’a göre tekil, atomsal önermeler başka varsayımlardan yalıtık halde doğrudan doğruya 

duyusal deneyimle karşılaştırılamazlar. Quine’ın holistik görüşüne deneyimle ancak bilimin 

bütünü karşılaştırılabilir.  

Bütüncü (holistik) yaklaşıma göre herhangi bir bilimsel varsayımın doğrudan 

deneyimle karşılaştırma yoluyla test edilmesi mümkün değildir. Çünkü ampirik bir test işlemi 

sırasında her zaman başka varsayımlar da devrede olacaktır. Sözgelişi bir hipotez önermesi 

test edilmek istenirse bu hipotezin doğruluğuna ya da yanlışlığına karar vermede rol 

oynayacak deneysel süreçlerin yönetimi başka bazı hipotezlere bağlı olacaktır. Bir astronomi 

hipotezinin test edilmesi sırasında teleskobun kullanılması ve teleskobun da optik ile ilgili 

varsayımlara bağlı bir gözlem düzeneği olması gibi. Böylece deneysel test işlemi başarılı 

olursa test edilen hipotez doğrulanmış olmaz, yalnızca yanlışlanmamış olur. Yok eğer 

deneysel test işlemi başarısız olursa bu durumda yanlışlanmış olan asıl test edilen hipotezimiz 

de olabilir, deneysel test işlemi sırasında başvurduğumuz diğer yardımcı varsayımlar da 

olabilir. Bu yaklaşıma Bilim Felsefesi terminolojisinde Duhem-Quine tezi de denir.  

İşte Quine’ın holistik (bütüncü) yaklaşımı doğrulama ve yanlışlama süreçlerinde test 

edilenin yalıtılmış bir hipotez değil, tüm varsayımların birbirine bağlı olduğu bir ağ olarak 

tüm bilim olduğu tezidir. Quine’a göre “insan bilişi bir inançlar ağıdır” (Çitil, 2012: 144). 

Çitil (2012)’e göre, tıpkı bir örümcek ağında her bir ağ parçasının diğerleriyle doğrudan ya 

da dolaylı bir bağ içerisinde olması gibi bizim inanç ve kanaatlerimizin hiçbirisi de tek başına 

değildir. Başka bir deyişle tüm inançlarımız ve fikirlerimiz hem dünya ile hem birbirleriyle 

ya doğrudan ya da dolaylı bir şekilde bağlantılıdır. Bu yüzden herhangi bir inancımızda bir 

değişiklik olması, mesela birisinin deneysel olarak yanlışlanması diğerini de etkileyecek ya 



 

33 

da diğerlerinin doğruluğu veya yanlışlığından etkilenecektir. Çitil (2012)’e göre Quine bilgiyi 

bir güç alanına benzetmektedir, yani bilgiyi, sınır şartlarını deneyimini belirlediği bir güç 

alanına benzetmektedir. Kuramsal ağ tezi de diyebileceğimiz bu teze göre bilgi tek bir 

önermenin doğruluğu ya da yanlışlığıyla ilgili olmaktan çok bir bütün halinde 

önermelerimizin oluşturduğu bütün sistemin, yani bütün kuramsal ağın ya da bütün inanç 

ağımızın doğruluğu ya da yanlışlığıyla ilgilidir.  

Böylece Quine’a göre, “Carnap’ın bilimsel söylemi gözlem terimleri ve mantıksal-

matematiksel yardımcı önermelerle rasyonel bir şekilde yeniden inşa etmeye yönelik 

kahramanca girişimi başarısızlığa mahkumdu, çünkü bilimsel teorilerdeki her önermenin 

kendine ait diyebileceğimiz deneyime dayalı bir içermesi yoktur” (Gibson, 1987: 61). 

Böylece Gibson (1987)’a göre, bu tespit doğrulamacı anlam teorisiyle birleştiğinde, sonuç, 

bilimsel teorilerde geçen her önermenin kendine özgü diyebileceğimiz bir anlamı olmadığıdır. 

Bu yüzden de radikal ampirizmin deneysel doğrulamacı programından vazgeçilmesi gerektiği 

gibi aynı zamanda anlamlılıkla ilgili söylemini belirleyen kriterlerden de vaz geçilmelidir. 

“Bilimsel teorilerdeki her önermenin kendine özgü bir anlamının olmadığı şeklindeki aynı 

holizm aynı zamanda radikal ampiristlerin analitiklik iddiasını (rasyonalistlerin de apriorilik 

iddiasını) çürütmeye hizmet eder” (Gibson, 1987: 61). Gibson’un da belirttiği gibi “eğer 

holizm doğruysa” (1987: 61); “tekil bir önermenin ampirik içeriği hakkında konuşmak 

yanıltıcı olacaktır” (Quine, 1963a: 43). Quine “Ampirizmin İki Dogması” başlıklı yazısında 

şu ifadeleri kullanır: 

“tekil bir önermenin ampirik içeriğinden bahsetmek yanıltıcıdır – özellikle 

de bu, ilgili alanın deneysel koşullarından tamamen uzak bir önermeyse. Dahası, 

olumsal olarak deneyime dayanan sentetik önermeler ile ne olursa olsun geçerli 

olan analitik önermeler arasında bir sınır aramak delilik olur. Sistemin başka bir 

yerinde yeterince sert ayarlamalar yaparsak, herhangi bir önerme ne olursa olsun 

doğru tutulabilir (Quine, 1963a: 43).  

Öyleyse Quine’a göre hiçbir tekil önerme tek başına deneysel içeriğe ya da tek başına 

deneysel bir anlama sahip değildir. Tüm önermeler için gerek deneysel doğrulukları gerekse 

deneysel anlamları başka önermelerle birlikte düşünülebilir şeylerdir. Quine’ın holizminin 

sonucu budur. Quine hem bilim felsefesi ve epistemoloji açısından hem de dil felsefesi 

açısından doğalcı ve holistik bir pozisyon içindedir.  



 

34 

Ayrıca Quine The Roots of Reference’ın algı ve öğrenmeyle ilgili birinci bölümünün 

başında insanın duyumsama yetisiyle algıladıkları konusunda da holistik bir tutum 

benimsemektedir. Ona göre, duyumda verilenler kokular, sesler, hisler, parıltılar, renk 

parçaları ve benzerleridir. “Berkeley ve Hume için problemin koşulları bunlardı. Ancak içinde 

bulunduğumuz yüzyılda Gestalt psikologları bu koşullara tepki gösterdiler. Deney ve iç 

gözlem, algılananın öncelikle bu duyusal öğeler değil, önemli ölçüde yapılandırılmış bütünler 

olduğunu öne sürer” (Quine, 1990: 1). Burada verdiği örnekte bir merkez etrafında eşit 

aralıklarla yerleştirilmiş yedi noktayla karşı karşıya kalan öznenin herhangi bir bileşenden 

ziyade bileşik dairesel forma tepki vermesini anlatan bir psikoloji deneyine vurgu yapar. 

Ancak buradan hareketle eski ampiristlerin duyu verileriyle fiziksel nesneler arasında bağlantı 

kurma probleminin sahte bir problem olduğu sonucunun da çıkarılamayacağını savunur. Ona 

göre bu epistemoloji problemi sahte bir problem değildir, gerçek bir problemdir ama yanlış 

formüle edilmiş bir problemdir. Quine’a göre eski ampiristler duyu verilerine yönelik yalıncı 

(atomik) tutumlarının muhtemelen iç gözlemde temellendiğini düşünmüşlerdi ama aslında 

öyle değildi, fiziksel dünyanın bilgisinde temellenmekteydi (Quine, 1990: 2).  

Bu çalışma Quine’ın anlam görüşü hakkında olduğundan, algı teorisi, bilim felsefesi 

ve epistemoloji açısından değil dil felsefesi açısından doğalcılığına ve holizmine bakacağız. 

Onun holistik anlam görüşünü bu çerçevede ele alırken başvurulacak yazılardan birisi 

“Ampirizmin İki Dogması” olarak bilinen yazısıdır. Bu yazıda ortaya koyduğu analitiklik ve 

indirgemecilik eleştirileri üzerinden bir anlam görüşü sunmaktadır.  

2.3. Holistik Anlam Görüşü ve Geleneksel Anlam Eleştirisi 

Quine’ın holizmi konusunda kanıtlarla ilgisinde holizm ile anlamlarla ilgisinde holizm 

arasında ayrım yapmak gerekir ve genelde yapılmaktadır da. Sözgelişi Okasha (2000)’ya göre 

kanıtlarla ilgisinde holizm ya da onaylama holizmini anlamla ilgili holizmden ya da semantik 

holizmden ayırmak gerekir. Dolayısıyla anlamlar söz konusu olduğunda Quine’ın holizmi 

semantik holizm olarak adlandırılmaktadır. “Semantik holizm dil felsefesinde bilinen bir 

öğretidir – çoğu zaman kavramsal rol içeriğiyle ilişkilendirilir ve dilsel içeriğin bir dilin tek 

tek tümceleri arasında paylaştırılamayacağı fikridir. Bu görüşe göre herhangi bir tümcenin 

anlamı, dildeki rolünden kaynaklanır” (Okasha, 2000: 39).  

 



 

35 

Okasha (2000) onaylama holizmi ile semantik holizm arasında bir ilişki olduğunu 

belirtir. Buna göre, doğrulamacılar semantik ilişkileri deneysel kanıta dayalı ya da onaylayıcı 

ilişkilerle özdeşleştirirler. Onlara göre bir önermenin anlamı onu doğrulayacak deneyim 

tarafından belirlenir. Ancak deneyimle onaylama dediğimiz şey eğer holistik ise ve 

doğrulamacılık da haklıysa, o zaman anlam da holistik olmalıdır (Okasha, 2000: 39-40). 

Quine’ın holistik anlam görüşü olarak semantik holizm ya da anlamlar hakkındaki holizm, 

Okasha’ya göre, gerçek olan (actual) doğal diller hakkında bir iddiadır ve kaba haliyle ifade 

edildiğinde “doğal dillerin tümcelerinin ayrı başına anlamlara sahip olmadığı iddiasıdır” 

(Okasha, 2000: 41). Onaylama holizmi ile semantik holizm ilişkisini ifade eden başka bir 

ifade de “anlamlılığa temel olan doğruluğun içinde varolduğu dilin bütünselliğine bağlı bir 

şey olduğunu, tümcelerin tek tek doğruluk değeri taşımak yerine, ancak çok sayıdaki başka 

tümceyle birlikte doğru ya da yanlış kılınabildiği” fikrini öne sürmektir (Denkel,1996: 16-

17). Dolayısıyla ister doğrulama konusunda olsun isterse anlamlılık konusunda olsun holizm 

yalıtılmış tümceleri ya da dilsel ifadeleri dikkate alınmaması gerektiği fikri gibi durmaktadır. 

Bu da Quine’ı nesnelci anlam görüşünü yadsımaya, hatta daha da ileri gidip anlamların 

varlığını adcı bir ontolojiyi benimseyerek reddetmeye götürür.  

Anlamın hem nesneleştirilmesine hem de davranış eğilimlerine ya da eşanlamlılığa 

indirgenmesine karşı çıkılırsa yeni bir alternatif anlam görüşü bulmak gerekir. Böyle bir 

kuram bulunamazsa bu sefer de anlam denilen şeyi bütünüyle yadsımak eğilimine giden 

“olumsuz tutum” benimsenecektir ve Quine’ın da tutumu budur (Denkel, 1996: 16-17).  

Yukarıda holistik algı kuramı üzerine düşüncelerini alıntıladığımız The Roots of 

Reference içinde Quine, anlamın doğrulama kuramının eski savunucularının da eski 

ampiristlerle benzer bir tutum içinde “tek tek tümcelerin anlamından çok pervasız bir şekilde 

söz ederek” yanıldıklarını söyler; çünkü ona göre çoğu tümce gözlemsel kanıtları ayrı ayrı 

kabul etmez”; yani “tümceler birbirine bağlıdır1” (Quine, 1990: 38). Çünkü Quine’a göre bir 

gözlem bir tümceler demetinden oluşan bir teori parçasını çürütebilir ama yine de bizi bileşen 

tümcelerden hangilerini doğru saymaya devam edeceğimizi ve hangilerini terk edeceğimizi 

seçmekte özgür bırakabilir. Dolayısıyla gözleme dayalı doğrulama ilişkisi karmaşık ve 

dolaylıdır. İşte Quine’a göre “aynı durum semantik ilişkiler için de geçerlidir” (Quine, 1990: 

38). Gözlemin kuramsal dille ilişkisi de benzer şekilde karmaşık ve dolaylıdır, çünkü dili 

                                                            
1 Sentences interlock.  



 

36 

öğrenirken kısmen terimleri veya tümceleri doğrudan gözlemle ilişkilendiririz kısmen de 

bunları birbirine bağlarız.  

Quine’a göre anlamı yalıtılmış olarak, bir şeyin anlamlılığının ötesinde varolan bir şey 

olarak düşünmeye başladığımızda “bir tür kavramsal bataklığa gömülmeye” başlarız (Denkel, 

1996: 17). Denkel (1996)’in de belirttiği gibi Quine hem adcı bir ontoloji benimsemiş hem de 

içinde fiziksel olanlardan başka bir öge barındırmayan “doğallaştırılmış” bir felsefi tutumu 

savunmuştur. Bu yüzden “onun çürütmeye çalıştığı felsefi savlar arasında bir yanda tümel 

olduğu söylenen varlıklar girerken, öte yandan da, fiziksel şeylerin yanısıra varolduğu öne 

sürülen, örneğin Descartesçı anlık ve anlıksal içerikler girmektedir” (Denkel, 1996: 17). Bu 

bakımdan Quine’ın holistik anlam görüşü doğallaştırılmış epistemolojisi birbiriyle ilişkilidir 

ve adcı bir ontoloji zemininde düşünülmelidir. “Ona göre anlamları nesneleştiren Platoncu bir 

anlam düşüncesi, anlıksalcı Aristoteles-Locke tipindeki anlam kuramlarıyla çok yakından 

ilintilidir” ve bu kuramların birbirlerine yakın kuramlar olmalarının nedeni, hepsinin de 

anlamları dilegetirişlerin karşılığı olan varlıklar olarak kavramasıdır (Denkel, 1996: 17). 

Böylece felsefi bir kafa karışıklığı ortaya çıkmaktadır ve anlam bir varlık olarak 

görülmektedir. Denkel (1996)’in belirttiği üzere Quine’a göre bir filozofun anlamı bir varlık 

olarak görmekten kaynaklanan kafa karışıklığının sebebi de anlam ile adlandırma denilen 

şeyin birbirine karıştırmasıdır. Bundan dolayı da böyle bir filozof ‘kanatlı at’ gibi varolmayan 

şeylere de bir varlık yüklenmek durumunda kalmaktadır.  

Anlamın adlandırmayla karıştırılması ona yalnızca Pegasus’un (kanatlı 

atın) geçerli bir biçimde yadsınamayacağını düşündürtmekle kalmadı; bu 

karışıklığın sürmesi, Pegasus’un bir ide, yani zihinsel bir nesne (entity) olduğu 

saçma düşüncesini oluşturmasına da yardımcı oldu. Kafasındaki karışıklığın yapısı 

şöyle: önce adlandırılmış bir nesne olarak düşündüğü Pegasus’un kendisini 

‘Pegasus’ sözcüğünün anlamıyla örtüştürüyor, sonra da bu sözcüğün anlamlı 

olabilmesi için Pegasus’un varolması gerektiği sonucunu çıkarsıyor. Peki bu 

anlamlar ne türden şeyler? Bu tabii belirsiz bir nokta; anlıktaki ide düşüncesini 

doğru dürüst açıklayabiliyor olsak, anlamları da anlıkta bulunan ideler olarak 

açıklayabilirdik. Sonuçta, bir anlam ile karıştırılmış olan Pegasus zihindeki bir ide 

haline dönüşmüş oluyor (Quine’dan aktaran Denkel, 1990: 18).  

 



 

37 

Quine’ın bu eleştirileri zihinsel anlamların nesnelliğini ve gerçekliğini savunan 

Platon’dan beri süregiden anlam kuramlarına yöneliktir. Ancak bu tür anlam kuramları 

yirminci yüzyılın başlarından itibaren ampirist anlam kuramlarınca eleştirilmiştir. Ampirist 

anlam kuramları da zihinselci anlam kuramlarını eleştirmekle birlikte anlamların nesnelliğiyle 

ilgili felsefi bir tutumu sürdürmeye devam etmişlerdir. Oysa “Quine’a göre anlamlar hem 

yararsız şeyler hem de mantıksal yanılsamalar yaratmaları açısından ‘habis’ olan şeyler”dir 

(Denkel, 1996: 18). Bu nedenle Quine sadece zihinselci anlam kuramlarını değil, ampirist 

anlam kuramlarını da eleştirmiştir. Özellikle mantıksal ampirizmin anlam konusunda 

gönderimci bir tutum benimsemesi Quine’ın eleştirdiği anlam görüşlerinden birisi olmuştur. 

Nitekim ampirist anlam kuramı da anlamı gönderim gibi nesnel bir temel üzerinden belirleme 

yoluna gitmiştir.  

Bu çalışma Quine’ın genel olarak anlamların nesnelliği düşüncesine yönelik 

eleştirilerine ama özel olarak ampirist anlam kuramlarının indirgemeci bir tutumla anlamları 

tanımlar üzerinden belirleme girişimiyle sınırlı olduğundan, özellikle de ampirist anlam 

kuramının analitiklik yorumlarına yönelik eleştirisini konu edindiğinden dolayı buradan 

sonrasında Quine’ın çok bilinen makalesi olan “Ampirizmin İki Dogması”nda ortaya 

koyduğu görüşlere geçmek önemli olacaktır.   

2.3.1. Ampirizmin İki Dogması 

Quine’ın “Two Dogmas of Empiricism” adlı makalesinde ampirizmin iki dogması 

olarak gördüğünü belirttiği ve karşı çıktığı dogmalar şunlardır: 1- Modern ampirizmin analitik 

yargıların doğruluklarının deneyime bağlı olamayacağı, sentetik yargıların doğruluklarının 

ise olgulara bağlı olduğu şeklindeki ayrımı 2- Her anlamlı önermenin dolaysız deneyim 

hakkındaki önermeye dönüştürülebilir olduğu düşüncesini ifade eden indirgemecilik dogması 

(Quine, 1963a: 20). Bizim burada ele alacağımız bu iki ampirist dogma ve Quine’ın bunlar 

hakkındaki eleştirileri üzerinden geleneksel anlam eleştirisini ortaya koymaya çalışacağız.  

Öncelikle dile getirilmelidir ki Quine’ın analitik a priori kavramını reddi, onun 

ampirizmine bağlıdır. Dolayısıyla Quine’ın radikal ampirizmi ve doğallaştırılmış 

epistemolojisi felsefenin kilit noktası sayılabilecek a priori kavramını içine almayarak, 

onunla birlikte gelecek eklentilerden de uzaklaşmıştır (Batak, 2015: 74). 



 

38 

Kant’ın tanımından hareketle daha önce de belirttiğimiz üzere, sentetik yargılar özne 

kavramına yeni bir şey ekleyen ve bilgimizi genişleten yargılar olarak kabul edilirken; yüklem 

kavramının öznede içerildiği, bu yüzden de doğruluğu kavramsal analizle ya da tanım yoluyla 

gösterilen ve dolayısıyla doğruluğu mantıksal olarak apaçık olan yargılar analitik yargılardı. 

Frege de analitik yargıların deneyime başvurmadan, kavramların anlamlarının analizi yoluyla 

bilindiklerini savunmuştu. Ancak Quine’a göre olgulardan bağımsız bir şekilde, anlamını 

zorunlu olarak içinde barındıran, yani a priori olan yargılar tanımlaması problemli bir 

tanımlamadır. Bu yüzden analitik yargıların tanımlanmasında söz edilen anlam sorunu önemli 

bir tartışma konusudur. Dolayısıyla burada ele alınması gereken soru “anlam nedir?” 

sorusudur.  

Quine’a göre tekil terimler söz konusu olduğunda yapılan anlam ve gönderim ayrımı, 

tümel kavramların anlamı ve kaplamı arasında da yapılmalıdır (Quine, 1963a: 21). Örneğin 

“kalbi olan varlık” ile “böbreği olan varlık” kaplam bakımından aynı olsa da anlam 

bakımından farklı oldukları açıktır (Quine, 1963a: 21). Dolayısıyla Quine’a göre anlam ve 

gönderim ayrımı yapıldığında, dilsel açıdan özdeşlik ve analitiklik sorunu yeniden karşımıza 

çıkmış oluyor. Çünkü anlam ve gönderim ayrımının kesin bir tanımlama yapmayı engellemesi 

ve dolayısıyla Aristotelesçi öz kavramına bağlı olarak tanımlanan içlem ve kaplamlarının 

belirsizliği Klasik mantığın eski kesinliğini kaybettiğini göstermektedir. 

Örneğin “Hiçbir bekar evli değildir” önermesinde “evli değildir” ve “bekar” 

ifadelerinin birbirinin yerine kullanılabilmesi için bu ifadelerin özdeş olduğunu önceden 

biliyor olmamız gerekir. Quine’ın sorusu, eğer bu durumda bir eşanlamlılık söz konusuysa, 

eşanlamlılığın ne olduğu sorusudur. Eşanlamlılık en genel anlamda iki farklı ifadenin 

anlamından hiçbir şey kaybetmeden birbirinin yerine koyulması/kullanılması olarak 

tanımlanabilir (Quine, 1943: 113). Dolayısıyla bu ifadelerinin tanımlanması gerekir. Ancak 

bu ifadelerin anlamı gözleme bağlı olarak belirlenemeyeceği için, bir sözlüğün tanımına 

başvurmamız gerekir. Fakat Quine’a göre “bir sözlükbilimcisinin gözlemlenmiş bir eş-

anlamlılığı bildirisi şeklinde “belirlenim” eşanlamlılığın temeli olarak alınamaz” (Quine, 

1963a: 24). Dolayısıyla eşanlamlılığın mı yoksa analitikliğin mi önce geldiği konusunda bir 

sonuca varamayız. “Hiçbir bekar evli değildir” önermesinde “bekar” ve “evlenmemiş kişi” 

ifadelerinin eşanlamlılığına ancak önermeyi analitik bir önerme olarak kabul edersek 

ulaşabiliriz.  



 

39 

Demek ki bunun sonucunda eşanlamlılık ve analitiklik arasında bir döngüsellik olduğu 

söylenebilir. Dolayısıyla iki kavram arasında eşanlamlığını ortaya koyacak yeterli gerekçemiz 

olmadığı için analitik yargıları ayrıcalıklı kılacak bir gerekçe olmadığı da dile getirilebilir. 

Yani Quine, Frege’nin aksine a priori olan yargıların psikolojik, fizyolojik ve fiziksel 

koşullardan bağımsız ya da insanların tümcenin doğruluğuna inanma şeklinden ayrı bir 

doğruluğu olduğunu düşünmez. Aksine tüm bilgilerin, aynı dil edinimine benzer bir şekilde 

öğrenilmiş olduğunu düşünür. Bu yüzden Quine açısından analitiklik tanım yoluyla ya da 

özdeşlik yoluyla belirlenemezdir.  

Analitik filozoflara göre gündelik dildeki muğlaklık ve belirsizlikler anlamı açıklığa 

kavuşturma ve dili felsefi amaçlar için elverişsiz hale getirmekteydi. Felsefeye bilimsel bir 

kesinlik getirme çabaları, dolayısıyla onları sembolik bir dil oluşturmaya sevk etmişti. 

Analitik filozofların bu açıklık arayışını onları sembolik mantığa yöneltmişti. Bu yüzden 

mantığı dildeki ve düşüncedeki açıklığı sağlayacak bir araç olarak gördükleri söylenebilir. 

Analitik filozoflar tarafından felsefenin ancak bu şekilde bilimsel yargıların sahip olduğu 

kesinliği sağlayabileceği düşünülmüştü. Ancak Quine’a göre analitik felsefenin anlamı dil ile 

sınırlaması ve dildeki anlamsal belirsizlikler içinden çıkılamayacak yeni paradokslar 

meydana getirmiş gibi görünmektedir.  

Quine’ın bu noktada sorduğu soru şudur: Bilimsel bir dili bilimsel olmayandan ya da 

başka bir ifadeyle bilimsel bir dili felsefi dilden ayıran nitelikler nelerdir? Bu noktada 

öncelikle Quine’ın bilimsel dil ile felsefi dil arasında hiçbir fark görmediğini belirtmek 

gerekir. Çünkü Quine’a göre dil empirik yollarla öğrenilmektedir. Quine açısından “dil” 

dediğimiz şeyin ne olduğunu anlamak için öncelikle dilsel süreçleri gözden geçirmek gerekir. 

Dili nasıl öğrendiğimiz üzerine düşünürsek; öncelikle işaret yoluyla gösterilen bazı 

kelime ve tümcelerin bildirdiği durumlar öğrenilir. Dolayısıyla bu türden ifadeler o anda 

konuşan kişi tarafından gözlemlenip tanıklık edebileceği ifadelerdir. Bu yüzden “Kedi kilimin 

üzerindedir”, “Bu masa karedir” gibi ifadelerin hiçbiri daha önceki bir kazanıma dayanmaz 

(Quine-Ullian, 1978: 24). Gözleme dayanan bu ifadeler dili konuşan herkes tarafından 

onaylanacaktır. Ancak “O bir bekardır” ifadesi söz konusu olduğunda durum farklıdır. Çünkü 

konuşan iki kişiden biri işaret edilenin bekar olduğunu bilmeyebilir. Demek ki gösterim, dilin 

yalnızca bir kısmını öğrenmemizi açıklayabilir (Quine-Ullian, 1978: 27).  



 

40 

Quine’a göre öncelikle dilin dip köşesinde bulunan gözlem tümceleri yoluyla 

gösterilen nesneler tanınacak, daha sonra ise bu nesneler arasında birtakım çağrışım 

yasalarıyla benzerlik kuracak ve dolayısıyla ortaya çıkan benzerlik ve zıtlıklar doğrultusunda 

bir sonuca ulaşacaktır. Yani çocuklukta edinilen birtakım uyaranlara verilen öğrenilmiş 

cevaplar daha sonra benzerlik ve zıtlıklara bağlı olarak yeni başka cevapları doğuracaktır. 

Böylelikle öğrenilmiş cevapların üzerine yenileri eklenerek birikimsel bir ilerleme 

kaydedilecektir. Örneğin; biz “ancak ve ancak” bağlacını doğrudan değil, “p ancak ve ancak 

q” önermesindeki gibi sistematik bir biçimde açıklayarak tanımlarız (Quine-Ullian, 1978: 27). 

Yani dildeki her terimin gözlem tümcelerine dayanması açısından, dilin empirik bir 

süreç ile edinildiği söylenebilir. Dolayısıyla Quine için bilimsel dil ile felsefi dil aslında hiçbir 

farklılık göstermez. Çünkü her ikisinin de ortaya koydukları teoriler farklılık gösterse de aynı 

dili kullanmaktadırlar. Bu açıdan ne felsefi dilin ne de bilimin kendi başına bir gerçekliğin 

ifadesi olduğu söylenemez.  

Quine’a göre dilin birtakım uyarımlara şartlanmış olduğunu söylemiştik. Dolayısıyla 

ona göre dildeki kelimeler anlamlarını gözlem tümceleri ve onlar ile gözlemlenebilir durumlar 

arasında bağ kurarak kazanır (Quine-Ullian, 1978: 29). Quine’ın bu noktada anlam ve 

kullanım arasındaki ilişkiyi temele alarak, Wittgeinstein’ın Felsefi Soruşturmalar dönemi 

olarak bilinen ikinci dönem tezini kabul ettiği söylenebilir (Quine, 1981a: 46).  

Quine da bir ifadenin anlamının, kullanıldığı bağlamdan ayrı olarak 

belirlenemeyeceğini ifade etmek için Wittgenstein’ın alet kutusu örneğini hatırlatan, müze 

benzetmesini yapar. Müze benzetmesine göre, sergilenenler anlam, sözcükler ise etiketlerdir. 

Dili değiştirmek bu etiketleri değiştirmektir (Quine, 1969: 28). Quine müze benzetmesini 

yaparak anlamın değişken olduğunu ve dolayısıyla dilin kullanımdaki belirsizliklerinin bir 

çeviri yapmayı engelleyeceği düşüncesine dayanarak çeviride belirlenemezlik tezini öne 

sürmüştür.  

Quine’ın çeviride belirsizlik tezinin temeli, onun, dilin empirik yollar sonucu 

edinildiği fikrine dayanmaktadır. Quine’a göre “dil, sadece herkes tarafından tanınabilir 

koşullarda diğer kişilerin aleni davranışlarına dair kanıtlar temelinde hepimizin edindiği 

sosyal bir sanattır” (Quine, 1969: 185). Çevirinin belirsizliğini, dildeki gönderimin kesin 

olarak belirlenemeyeceği durumları örnek vererek açıklar. Quine “gavagai” kelimesinin 



 

41 

gönderiminin her zaman “tavşan” olması gerekliliğiyle ilgili bir kesinlik olmadığını, bu 

ifadenin bazen yakalanmamış tavşan bazen tavşan olmaklığı ifade etmesinin mümkün 

olduğunu dile getirir. (Quine, 1969: 35). Bu durumda söz konusu dili kullanan kişiye 

“gavagai” gösterilip onun onayının alınması da gönderimi belirlemek için yeterli 

olmayacaktır. Çünkü Quine’a göre bizim onay anlamı çıkardığımız jest ve mimikler de başka 

bir anlama geliyor olabilir (Quine, 1960: 29). Dolayısıyla “gavagai” kelimesinin 

gönderiminin net olarak belirlenememesi, çeviride de belirsizliğe yol açacaktır. 

Ancak Quine’ın bu noktada kuşkuculuğa saplandığını ve bilim yapmayı olanaksız 

kıldığını öne sürmek yanlıştır. Quine’ın bütüncü bir karaktere sahip olan anlayışı, pragmatist 

bir yaklaşım doğrultusunda bilimsel bilginin ortaya koyulabileceğini öne sürmektedir. Hatta 

dilin empirik yollarla edinildiğine dayanarak, kuramsal olarak felsefenin de bu alanın içinde 

yer aldığını öne sürecektir.  

Quine’a göre dil anlamını gözlem tümceleriyle kazandığı için bilimsel teorilerin 

kanıtlarını sunacak olan dayanağın yine gözlem tümceleri olduğunu düşünür (Quine-Ullian, 

1978: 31). Quine bu yüzden gözlemi, teori gemisini çeken römorköre benzetir (Quine-Ullian, 

1978: 32). Quine dilin birtakım uyaranlara koşullanmış olduğunu ifade ettiği için, duyular 

aracılığıyla algıladığımız durumları ifade eden “kedi kilimin üzerindedir”, “Bu bir kalemdir” 

gibi tümceleri uyarımsal tümceler olarak ele alır. Uyarımsal tümceleri ise anlamlarının geçici 

ve kalıcı olmasına bağlı olarak, durum tümceleri (occassion sentences) ve kalıcı tümceler 

(standing sentences) olarak ikiye ayırır (Quine, 1960: 35). Ancak her durum tümcesi bilimsel 

teorilerinin kanıtlarını sunacak dayanağa sahip değildir. Bu yüzden Quine durum tümceleri 

arasında da gözlemsel tümceler ve gözlemsel olmayan tümceler şeklinde bir ayrım yapar.  

Bu ayrıma göre “Kedi kilimin üzerindedir” tümcesi hem bir durum tümcesidir hem de 

tanıklık eden herkesçe onaylanması açısından gözlemsel bir tümcedir. Ancak “Kedim kilimin 

üzerindedir” bir durum tümcesi olmasına rağmen, gözlemsel olmayan bir tümcedir. Çünkü 

kedinin bana ait olduğu tanıklık eden herkes tarafından bilinmiyor olabilir. Bu yüzden Quine 

için gözlem tümcelerinin, bilimsel teorilerin başlangıç noktası olduğu söylenebilir. 

 

 



 

42 

2.3.2. Geleneksel Analitiklik Anlayışına Quine’ın Eleştirisi  

Quine’ın Batı felsefesinin Kant’tan devraldığı analitik-sentetik ayrımının 

yetersizliğini genel olarak üç açıdan kritik ettiği söylenebilir. Bunlar: 

a. Analitikliğin önermelerin anlamına bağlı olarak belirlenmesi, 

b. Analitikliğin eşanlamlı ifadeler yoluyla mantıksal doğrular olarak belirlenmesi,  

c. Analitikliğin tanımlamaya bağlı olarak belirlenmesi.  

Birinci bölümde analitikliğin anlama bağlı olarak tespit edilmesi, Frege’de anlam ve 

gönderim ayrımı açısından, Russell’da ise betimlemeler teorisi açısından iki farklı şekilde ele 

alınmıştı. Buna göre Frege’nin “Sabah Yıldızı” ile “Akşam Yıldızı” örneği, Russell’ın “Scott” 

ile “Waverley’in yazarı” örneği üzerinde duran Quine, söz konusu ifadelerin aynı nesneye 

gönderimde bulunmasına rağmen anlamlarının farklı olduğunu belirtir. Anlam ve gönderim 

ayrımının ardından, hiçbir gönderiminin bulunmadığı ifadelerin de anlamlarının bulunması 

anlam sözcüğünün iki farklı şeklini ortaya koymaktadır. Örneğin; “değil”, “hiçbir”, “bütün” 

gibi mantıksal değişmezler hiçbir nesneye gönderimde bulunmamalarına karşın, içlemsel 

anlama sahiptir (Grünberg, 1971:85).  

Quine bir ifadenin içlemsel anlamı ile gösterilen anlamı arasındaki bu ayrımın, genel 

terimlerin anlamı ile kaplamı arasında da yapılması gerektiğini dile getirir. Aristoteles’e göre 

insan için “düşünmek” özsel, “iki ayaklılık” ise ilinekseldir. Quine da insan kavramı içinde 

“düşünme” kavramının bulunduğunu kabul eder. Ancak Quine’a göre hem insan hem de iki 

ayaklı birey için düşünmenin özsel, iki ayaklılığın ise ilineksel olduğunu ya da bunun tersini 

söylemenin anlam açısından bir zorunluğunun bulunmadığını dile getirir (Quine, 1963a: 22). 

Demek ki hangisinin özsel olarak kabul edileceği adlandırmaya göre değişmektedir. 

Dolayısıyla anlam, özsel olarak nesneden ayrılıp, dilsel olarak ifade edildiğinde ortaya çıkar.  

Bir önermenin analitikliği onun taşıdığı anlamdan gelmekteydi. Ancak buradan 

anlaşılacağı üzere aslında anlamın analitikliğe dayalı olduğu görülmektedir. Aynı zamanda 

yargının nesnesine uygunluğu yapılan akıl yürütmeler yoluyla mantıksal doğrulara 

indirgenmesi şeklinde açıklanmıştı. Bir önermeyi mantıksal doğruya indirgeme, iki farklı 

ifadenin birbirinin yerine koyulduğu zaman tümcenin anlamında herhangi bir değişikliğin 



 

43 

olmadığı “eşanlamlılık” durumunda gerçekleşmektedir. Yani geleneksel anlayışta 

analitikliğin belirlenmesinde eşanlamlılığa dayanıldığı görülmektedir. Öncelikle anlamın 

belirlenemeyeceğini ortaya koyan Quine, bu kez eşanlamlılığın belirlenip belirlenemeyeceği 

durumları inceler. Quine bu yüzden bu noktada eleştirilerini eşanlamlılığın belirlenmesine 

yöneltir. 

Örneğin, “Hiçbir bekar evli değildir” şeklindeki bir önermenin analitik olabilmesi için 

“bekar” ve “evli değildir” ifadelerinin eşanlamlı olması gerekir. Quine’a göre bu iki ifade aynı 

nesneye gönderimde bulunuyor olsa da bu durum söz konusu ifadelerin anlamlarının aynı 

olmasını gerektirmez. Dolayısıyla eşanlamlılığın belirlenmesi için iki ifadenin tanımlanması 

gerekir.  

Aristoteles’e göre tanım, bir şeyin veya bir kavramın özünün ne olduğunu 

belirlemektir (Çüçen, 2012:85). Ancak daha önce belirttiğimiz üzere Aristotelesçi öz 

tanımının yol açtığı güçlükler anlamı özsel oldukları nesneden ayırıp, dilsel tanımlamaya 

yöneltmişti. Bu yüzden söz konusu ifadelerin anlamının belirlenmesi için, bir sözlüğün 

tanımına başvurmamız gerekir. Fakat Quine bir sözlük bilimcisinin tanımlaması yoluyla 

eşanlamlılığın belirlenmesinin, eşanlamlılığın temeli olarak kabul edilemeyeceğini dile 

getirmişti. Çünkü Quine’a göre anlam kullanıma bağlıdır. Dolayısıyla bir ifadenin anlamı 

ancak sözcüğün o anda kullanıldığı bağlama bağlı olarak bilinebilir. Bu yüzden bir sözlük 

bilimcisinin tanımlaması, Quine’a göre eşanlamlılığı ortaya koyabilecek geçerli bir yol olarak 

görülmez.  

Bu durumda “bekar” ve “evli değildir” ifadelerinin eşanlamlılığından söz 

edebilmemiz için “Hiçbir bekar evli değildir” önermesinin analitik bir önerme olduğunu kabul 

etmemiz gerekir. Bu yüzden Quine’a göre yer-değiştirme ilkesine bağlı olarak eşanlamlılığı 

belirlemek mümkün değildir (Quine, 1963a: 31).  

Sonuç olarak Quine, felsefe tarihinde zorunlu olarak doğru olduğu kabul edilen 

analitik önermelerin analitikliğinin nasıl belirlendiği konusundaki kriterleri dikkate alarak bir 

analize tabi tutmuştur. Öncelikle Kant’ın yaptığı analitik-sentetik ayrımındaki yetersizlikler 

ve ardından analitik filozofların önermelerin analitikliğini ortaya koymak için bu önermeleri 

mantıksal doğrulara indirgemesini ele almıştır. Buna göre analitik önermeler konusunda kesin 

belirlemeler yapılamayacağını düşünen Quine’ın, bilgiyi ortaya koyma noktasında bütüncü 



 

44 

bir anlayış benimsediği söylenebilir. Quine “Two Dogmas of Empiricism” başlıklı 

makalesinde kritik ettiği ampirist dogmaların ardından, bilimsel bilgiyi ortaya koymak için 

dogmalardan arınmış yeni bir ampirizmi önerir.  

Quine bir yandan anlamları “şeyleştirilmiş entiteler olarak varsaymayı” (Quine, 

1963b: 11) yadsırken diğer yandan sözcüklerin ve tümcelerin anlamlı olduklarını kabul 

edilebilir bulmaktadır. Kendi ifadesiyle dile getirirsek “Anlamların varlığını reddetme 

konusunda hiçbir isteksizlik duymuyorum, çünkü bu söylemle sözcüklerin ve tümcelerin 

anlamlı olduğunu inkar etmiyorum” demektedir (Quine, 1963b: 11). Yine Denkel (1990)’in 

Quine’dan aktarımına göre, Quine “(Benim rakibim) anlam taşımak denilen şeyi (anlamlılığı), 

bir sözcüğün, kendisince anlam diye adlandırılan soyut bir nesneye sahip olması biçiminde 

düşünürken, ben böyle düşünmüyorum” demektedir (Quine’dan aktaran Denkel, 1990: 19). 

Dolayısıyla Quine, geleneksel anlam ve anlamlılık kavrayışında dildeki sözcükler ve 

tümcelerin, ya da genel olarak her tür dilsel ifadenin taşıdığı anlamların, bu dilsel ifadelerin 

sahip oldukları anlam denilen soyut bir nesneyle belirlenmiş olduğu kabulüne itiraz 

etmektedir.  

Quine (1963)’a göre bir dilsel ifadenin belirli bir anlam taşıması ya da taşıdığı kabul 

edilen anlam o dilsel ifade ile benzerleri karşısında insanların sergiledikleri davranışlar 

üzerinden çözümlenebilir. “(Sözcük ile davranış) arasında anlam adındaki özel ve 

indirgenemez nesneleri varsaymanın açıklayıcı bir değeri olduğu görüşü” Quine’a göre bir 

yanılsamadır ve “anlam adı verilen nesnelerden oluşan bir alanın varlığını onaylamak 

gerekmeden” dilsel ifadeleri anlamlı, farklı anlamlı ya da eşanlamlı olarak kavramak 

mümkündür (Quine’dan aktaran Denkel, 1990: 19).  

Öyleyse Quine tam olarak adcı (nominalist) bir ontolojik duruşla dilsel ifadelerin 

anlamlı olması için soyut anlam denilen nesneler (entiteler) varsaymanın zorunlu olmadığını 

düşünmektedir. Genelde adcı ontolojiler dünyayı açıklamak üzere geliştirilen teorileri basitlik 

açısından değerlendirmektedir. Yani basit olan teoriler karmaşık teorilere göre daha önem 

verilerek ön plana çıkarılmaktadır. Quine da adcı bir ontoloji benimsemiş olduğundan az 

sayıda şey varsayan bir teoriyi daha çok sayıda şey varsayan teoriden daha basit olarak 

görerek daha kabul edilebilir bulmaktadır. Anlamların varlığını yadsıyan adcı ontolojilere 

göre, “anlam nedir?” gibi sorular bizde, soruda sorulan şeye karşılık gelen bir şeyin var olması 

gerektiği izlenimi oluşturmaktadır (Denkel, 1990: 21). Bu tür ontolojilerde “soruyu böylece 



 

45 

doğrudan sormanın anlam denilen şeyi daha başlangıçtan, sanki zihnimizden bağımsız, soyut, 

Platonsu bir varlıkmış gibi kavramaya yol açtığı belirtilir (Denkel, 1990: 21). Sonuç olarak 

Quine da böyle adcı bir ontoloji benimsemiş ve anlamların kendilikler olarak soyut nesneler 

olduğu anlayışını reddetmiş ama dilsel ifadelerin anlam taşıdığı şeklindeki anlamlılık 

iddiasını kabul etmiştir. Anlamlı olmayı pragmatik bir açıdan ele almıştır.  

2.4. Saul Kripke’nin Anlam ve Zorunluluk Anlayışı 

Felsefe tarihinde Kant’tan itibaren, zorunlu olarak doğru olan önermeler a priori 

önermeler olarak ifade edilmektedir. A posteriori olan önermeler ise zorunlu değil, olgulara 

bağlı olması açısından olumsal önermelerdir. Başka bir deyişle, a priori önermelerin 

doğruluğu zorunlu, a posteriori önermelerin doğruluğu ise olumsaldır. Saul Kripke açısından, 

Kant’ın a priori ve a posteriori tanımlamasından hareketle, a priori ve zorunluluk kavramları 

arasında kurduğu, yani a priorilik ve zorunluluk kavramları arasında varolduğunu kabul ettiği 

bu ilişki hatalıdır. Çünkü Kripke’ye göre bir önermenin a priori olduğu halde olumsal olması, 

a posteriori olmasına rağmen zorunlu olması mümkündür.  

Bu yüzden Kripke, felsefe tarihinde sıklıkla birbirinin yerine kullanılan a priori ve 

zorunluluk kavramlarının farklı alanlara ait olduğunu ifade eder. Buna göre a priorilik 

epistemolojik bir kavram iken, zorunluluk metafiziksel bir kavramdır. “Adlandırma ve 

Zorunluluk” (1980) adlı eserinde zorunlu a posteriori önermelerin varolduğunu göstermeye 

çalışan Kripke, öncelikle zorunluluk ve a priori kavramlarını eleştiriye tabi tutarak söz 

konusu kavramları birbirinden ayırır. 

Kripke’ye göre, Kant a priori ve analitik kavramları arasında bir ayrım yapmış olsa 

da önermelerin a priori ve zorunlu olmaları çok az filozof tarafından birbirinden ayırt 

edilmiştir (Kripke, 2005: 46). Bu yüzden söz konusu bir önermenin a priori ve zorunlu oluşu 

sıklıkla aynı şeymiş gibi değerlendirilmektedir.  

Analitik felsefecilerin, mantıkçı pozitivistlerin ve Quine’ın ardından özellikle 

Kripke’nin adlandırma ve zorunluluk açısından öne sürdüğü fikirler hala tartışılmaya devam 

edilse de çağdaş felsefe açısından önemli bir etkisi olduğu söylenebilir. Kripke “Adlandırma 

ve Zorunluluk” (1980) adlı eserinin ilk bölümlerinde Frege ve Russell’ın mevcut gönderim 

kuramını ele almıştır. Frege bir adın anlamı ile gönderimi arasında ayrım yaparken, Russell 



 

46 

daha ileri giderek adları betimlemeler olarak ifade etmektedir. Russell’ın betimlemeler 

kuramına gelen eleştirilerden biri de Kripke tarafından yapılmıştır.  

Betimlemeler kuramına göre bir adın anlamı, o nesneye ait olan özellikler tarafından 

belirlenir. Yani “Aristoteles” adının anlamı “İskender’i eğiten, Platon’un öğrencisi …” dir. 

Buraya Aristoteles’i ifade eden başka özelliklerde eklenebilir. Anlam “Aristoteles” adı ile bu 

özellikler kümesi arasındaki ilişki olduğuna göre, burada yer alan özelliklerin Aristotales’e 

özsel olması gerekir. Ancak Kripke’ye göre bu özelliklerin pek çoğu insan için özsel değil, 

olumsaldır. Örneğin Aristoteles’in İskender’e öğretmenlik yapmış olması gibi yapmamış 

olması da mümkündür (Fitch, 2004: 36). Ancak betimlemeler kuramı “bekar” adının anlamını 

“evli olmayan kişi” olarak tanımlamaktaydı. Dolayısıyla evli olan hiç kimse bekar 

olamayacağı gibi, İskender’in hocası olmayan hiç kimsenin de Aristoteles olmaması gerekir. 

Kripke tam da bu açıdan adların betimlemeler yoluyla gösterilemeyeceğini ya da adlar ve 

betimlemelerin birbirine indirgenemeyeceğini dile getirir (Fitch, 2004: 36.). Öyleyse bir adın 

anlamının nasıl belirlendiği sorusu yeniden karşımıza çıkıyor. Kripke bu durumu söyle ifade 

eder: 

Birisi, bir bebek diyelim, doğar. Ailesi onu belli bir ad ile çağırır. Onun 

hakkında arkadaşlarıyla konuşurlar. Diğer insanlar onunla tanışırlar. Farklı 

çeşit konuşmalar yoluyla sanki bir zincir tarafından halkadan halkaya yayılır 

(Kripke, 1980: 90-91). 

Kripke’ye göre bir ad belirli bir zaman dilimi içinde bir kişi ya da nesne ile 

ilişkilendirilerek bir kişiden diğer başka kişilere aktarılmaktadır. Buradan hareketle 

Kripke’nin betimleyici bir kuram benimsediği düşünülse de betimleyici kuram söz konusu 

olduğunda durum farklıdır. Betimleyici kurama göre x değişkeni yerine gelebilecek herhangi 

bir özellikten bahsedilirken, Kripke’ye göre ad ile gösterilen şey bir değişken değil, 

zorunluluktur. Kripke’nin katı göstericiler olarak ifade ettiği adlar, bir nesne ya da kişiyle bir 

kez ilişkilendirildikten sonra her zaman zorunlu olarak aynı nesne ya da kişiyi gösterecektir.  

Kripke’nin felsefi düşünceleri içerisinde katı göstericiler kavramının bir başka önemi 

zorunlu a posteriori önermelerin imkanıyla ilgilidir. Kant’tan devralınan a posteriori 

önermelerin olumsal olduğu, a priori önermelerin ise zorunlu olduğu fikrine karşı, Kripke 

zorunlu a posteriori önermelerin imkanını ortaya koymak üzere öncelikle zorunluluk 



 

47 

kavramını ele alır. Zorunluluk kavramının epistemolojik zorunluluk ve metafizik zorunluluk 

olmak üzere iki farklı tezahürü olduğunu ifade eden Kripke’ye göre, Kant’ın ayrımı 

zorunluluk kavramının bu iki ayrı tezahürünü gözden kaçırmanın bir sonucudur (Kripke, 

1980: 35).  

Klasik görüş duyuların bize herhangi bir zorunluluğu veremeyeceğine ve dolayısıyla 

zorunluluğun a priori olduğu fikrine dayanmaktaydı. Fakat Kripke metafizik zorunluluğu 

(pozitif anlamıyla) dilin gerçekliği ifade etmesi açısından ele almaktadır. Çünkü ona göre bir 

ad gösterdiği nesne ya da kişiyle tüm mümkün dünyalarda ilineksel değil, zorunlu bir 

bağlantıyı ifade etmektedir. Dolayısıyla iki katı gösterici doğru bir özdeşlik bağlantısı ile bir 

araya getirilirse a posteriori olan bir önerme aynı zamanda zorunlu bir önerme olacaktır. 

Örneğin Akşam yıldızı ve Sabah yıldızı katı göstericileri mümkün dünyaların hepsinde aynı 

nesne için kullanılması açısından zorunlu bir önerme iken, aynı zamanda astronomik bir keşif 

olması açısından a posteriori bir önermedir (Kripke, 1980: 104).  

Bu durum yalnızca tekil özdeşlikler için değil, aynı zamanda kuramsal özdeşlikler için 

de geçerlidir. Örneğin gümüş olarak adlandırdığımız bir maddede, gümüş olarak 

adlandırdığımız şey onun parlak ve gri olması değil, özünde gümüş olmasıdır. Gümüş olarak 

adlandırdığımız bu öz a posteriori araştırmalar sonucu elde edilir. Bunu sonradan öğrenilmesi 

o şeyin bilgisinin olumsal olduğu anlamına gelmez, metafiziksel zorunluluğun sonradan 

öğrenilmesi anlamına gelmektedir. Dolayısıyla bu zorunluluk a priorilik ile ilgili olmayıp, o 

şeyin özsel olarak gümüş olmasıyla ilgilidir.  

Kripke bu düşüncelerini ısı, ışık ya da su gibi tür adlarına doğru genişletmektedir 

(Kripke, 1980: 166). Onun en bilindik örneklerinden “… sudur” örneğini ele alalım. 

Aktüel dünyada dahi suyunkinden tümüyle farklı bir atomik yapısı olan 

fakat bu özellikler bakımından suya benzeyen bir madde olsa, bazı suların H2O 

olmadığını mı söyleriz? Sanırım böyle söylemeyiz. Bunun yerine tıpkı sahte altın 

gibi sahte suyun da olabileceğini söyleriz. (Kripke, 1980: 120). 

Bu doğal tür teriminin anlamı mümkün dünyaların hepsinde H2O olan bir sıvıdır. 

Ancak H2O formülüne sahip olmayıp yine de suya benzer özellikler taşıyan sıvı için “sudur” 

demek doğru değildir. Aynı zamanda bu maddenin su olduğu hiçbir bilimsel çalışma 



 

48 

tarafından belirlenmemiş olsa da sonuç değişmeyecektir. Bu durum, bu bilginin a priori bir 

bilgi olmadığını göstermektedir. Aksine suya özsel olan bu zorunluluk empirik yolla 

keşfedilmiştir. Sadece kimyasal yapısı H2O olan maddeye su diyebilmemiz bunu zorunlu bir 

doğru olduğunu gösterir.  

Demek ki özsel olmak zorunluluk kavramıyla ilişkilidir. Bir özelliğin o türe özsel 

olduğunu söylemek, söz konusu özelliğin o tür için zorunlu olduğunu söylemektir. Kripke’ye 

göre “bilim temel yapısal özellikleri inceleyerek, türün doğasını ve böylece (felsefi anlamda) 

özünü bulmaya çalışır” (Kripke, 1980: 138). Böylelikle aynı özellikleri taşıyan nesneler ya da 

maddeler aynı tür sınıfına dahil edilir. Kripke’nin özcülük anlayışı belirli açılardan 

Aristoteles’in özcülüğünden ayrılır. Klasik özcülük anlayışına göre bir şeye özsel olan bir 

özellikten bahsediyorsak aslında onun formundan bahsediyoruzdur. Kripke ise bir şeye özsel 

olan özelliğin empirik yollarla açığa çıkarılan özellikler olduğunu düşünmektedir.  

  



 

49 

3. TARTIŞMA VE SONUÇ 

Temelde yaptığımız her işi ve paylaştığımız her şeyi, dil aracılığıyla ve yine dil 

üzerinden gerçekleştirdiğimiz düşünülünce başarılı bir iletişim gerçekleştirmek için öncelikle 

kullandığımız sözcüklerin anlamı ve doğrulamasıyla ilgili olarak ortak bir anlayış 

benimsememiz gerekmektedir. Özellikle anlam problemiyle ilgili olarak ortaya koyulan farklı 

yaklaşımlar, anlam sorunun farklı boyutlarının tartışılmasına sebep olmuştur. Anlam 

sorununa yönelik en kapsamlı çalışmalar analitik felsefenin kurulmasıyla başlamış olsa da, 

sorunun tarihsel arka planı bu sorunun çok boyutluluğunu gözler önüne sermektedir. 

Bu yüzden çalışmamızda ilk olarak analitik felsefeye zemin hazırlayan Kant ve öncesi 

filozofların yargı türlerini nasıl açıkladığı üzerinde durulmuştur. Bilginin kaynağına yönelik 

a priori ve a posteriori ayrımı, ardından bilginin içeriğine yönelik analitik ve sentetik ayrımı 

ele alınmıştır. Ardından bu yargı türlerine dair klasik açıklamalar Quine’ın felsefesi özelinde 

incelenmiştir.  

Felsefe tarihinde uzun yıllar etkisini sürdüren Aristoteles’in düşüncelerinin 

günümüzde analitik felsefe açısından geçerliliğini yitirdiği kabul edilmektedir. Aristoteles 

mantığı çerçevesinde çözümsüz kalan sorunlar, dolayısıyla yeni bir mantık anlayışının 

kurulmasına yol açmıştır. Frege, Russell ve Wittgeinstein gibi filozofların ortaya koyduğu 

yeni anlayış, mantıkçı pozitivist görüşlerin geçerliliğini korumada yeterli olmamıştır. 

Mantıkçı pozitivist düşüncedeki eksikleri ortaya koyan ve eleştiren düşünür ise Quine 

olmuştur.  

Quine’ın eleştirilerinin temel noktası analitik-sentetik ayrımı ve bu anlayış içinde 

geliştirilmiş olan indirgemecilik yaklaşımıdır. Quine Two Dogmas of Empirisizm adlı 

makalesinde bu iki görüşe karşı yönelttiği eleştirileri dile getirmiştir. Makalesinin başında 

Kant’ın analitik önermeler hakkındaki açıklamalarına yönelttiği eleştirilerin ardından, 

analitikliğin dayanağı olarak görülen kavramları bir analize tabi tutar. Buna analiz 

çerçevesinde “Hiçbir bekar evli değildir” önermesini ele alan Quine’a göre, önermede geçen 

“evli değil” ve “bekar” ifadelerinin birbirinin yerine kullanılması eşanlamlılık sorununu 

ortaya koymaktadır. Quine göre iki ifadenin eşanlamlı olduğuna ya da birbirinin yerine 

kullanılmasına karar vermemizi sağlayacak yeterli gerekçemiz bulunmamaktadır. 



 

50 

Eşanlamlılık sorununu tanım kavramı üzerinden açıklamaya çalışan Quine, ele aldığı 

örneklerin ardından ne tanımın ne de analitikliğin, eşanlamlılığı açıklayamayacağını dile 

getirir. Dolayısıyla “evli değil” ve “bekar” ifadelerinin doğruluk değerinde herhangi bir 

değişiklik olmadan birbirinin yerine kullanılması mümkün değildir. 

Kant’ın a priori ve analitik yargılar olarak yaptığı ayrıma eleştiri getiren 

düşünürlerden biri de Kripke’dir. Kant’tan başlayarak devam eden bir görüş olarak a priori 

bilginin olgulardan bağımsız olarak elde edildiği düşüncesinin aksine, Kripke a priori olarak 

nitelenen bilginin insanlarca deneyime dayalı olarak elde edildiğini savunmaktadır. 

Zorunluluk ve a priori kavramları arasında da bir ayrıma giden Kripke, söz konusu 

kavramların farklı alanlara ait kavramlar olmaları gerekçesiyle birbirinin yerine 

kullanılmalarının yanlış olduğunu dile getirir. 

 Ardından Kripke daha önce yapılmamış bir şekilde “zorunlu a posteriori” kavramların 

var olduğunu ileri sürer. Kripke’ye göre “su” adı katı belirleyici olması bakımından olumsal 

değil, zorunludur. Söz konusu adın, mümkün dünyaların hepsinde H2O’ya karşılık gelmesi 

bu adın zorunlu olduğunu gösterirken, deneysel bir yolla keşfettiğimiz için a posterioridir. 

Ona göre a priori yargıların deneyimden bağımsız olarak bilinemeyeceği bir yanılgıdan 

ibarettir.  

Quine’ın geleneksel epistemolojiye yöneltmiş olduğu eleştirinin genel olarak anlam 

ve önermelerin taşıdığı doğruluk değeri hakkında olduğunu dile getirmiştik. Quine geleneksel 

epistemolojinin kavramsal çözümlemeler yoluyla mantıksal doğrulara indirgenmesinin, 

önermelerin anlamlarını açığa kavuşturamayacağını göstermeye çalışır. Quine’a göre 

kavramsal çözümlemeye dayalı olarak tanımlama, terimler arasında bir anlam ilişkisi kurmayı 

gerektirdiği için bütün yargıların tek tek doğrulanması mümkün değildir. Bu ancak Quine’ın 

ortaya koyduğu doğalcı epistemoloji içerisinde yargıların tek başına değil, bütünlük içerisinde 

test edilmesi yoluyla mümkündür. Tek tek yargılar bütünden bağımsız olarak ele 

alınamayacağı için, klasik epistemolojinin iddia ettiği üzere a priori doğrular olarak 

adlandırdığı “ayrıcalıklı doğrular” yoktur. 

Quine’ın eleştirilerinin temel noktasının mantıkçı pozitivist düşüncenin 

indirgemecilik anlayışı olduğunu dile getirmiştik. Quine’a göre mantıkçı pozitivistlerin 

indirgemeci yaklaşımı “analitiklik” düşüncesine dayanmaktadır. Dolayısıyla Quine bu 



 

51 

dayanağın, dogmatik bir inançtan ibaret olduğunu ve önermeleri analitik-sentetik olarak 

ayırmanın olanaklı olmadığını savunur. Quine’ın bu görüşü doğrultusunda bilimsel 

önermelerin ve metafiziksel önermelerin birbirinden ayırt edilemeyeceği sonucuna ulaşılır. 

Söz konusu alanlara ait önermeler arasındaki bu ayrımın ortadan kalkması aynı zamanda bilim 

yapmanın imkanını da ortadan kaldırmaktadır. Bilimin insan hayatı için sağladığı pragmatik 

değer düşünüldüğünde yapılması gereken bilimi olanaklı kılacak bir zemin yaratmaktır.  

Tartışmayı dil bilimsel bir noktaya çeken mantıkçı pozitivistlerin aksine, Quine 

hakikatin dilsel bir zeminde yer almadığını savunmuştur. Bu yüzden Quine bilim yapmayı 

olanaklı kılan zeminin dil değil, deneysel psikoloji yoluyla açıklanabilecek biz dizi gözlemsel 

durum olduğunu ortaya koymuştur. Buna göre Quine hakikati nesnelerin kendisinde aramak 

yerine, gözlemsel cümleler yoluyla genel-geçer doğrular elde edilebileceğini düşünür. Quine 

gözlemsel cümleleri, analitik önermeler gibi ayrıcalıklı doğrular olarak kabul etmek yerine, 

gözlemsel cümlelerden oluşan yapının mantıksal bir sistem içerisinde bilimsel kesinliğe 

ulaşılabileceği iddiasındadır. Bu görüş Quine’ın doğalcı epistemolojisini bir sonucudur. 

Quine dil çözümlemeleri ve mantıksal çıkarımlar sonucunda bir ifadenin anlamını 

belirleme konusunda bir şablon ortaya koyulamayacağını, dolayısıyla bilim üretme imkanı 

için doğal epistemolojinin teorik bir zemin oluşturduğu iddiasındadır. Ancak Quine’ın 

anlamların var olmadığına yönelik düşünceleri Frege’nin anlamların nesnelliği düşüncesiyle 

çelişir gibi görünse de Frege ile Quine’ın bakış açıları birbirinden farklıdır. Quine analitiklik 

tanımında kavramların deneyimle bağlantısını kurmuş olsa da Frege bir önermenin 

analitikliğini gerekçelendirmeyle ilişkili düşünmüştür. Bu da Quine’ın geleneksel analitiklik 

tanımını reddetmesine rağmen Frege’nin bu ayrımını dikkate almıyor gibi görünmektedir.  

  



 

52 

4. KAYNAKLAR 

Ahmed, A. (2019). “Wittgenstein: Felsefi Soruşturmalar”, (Çev. Eren Rızvanoğlu); Dil 

Felsefesi içinde, (Der. Barry Lee). Ankara: Fol Yayınları. 

Baç, M. (2011). Epistemoloji. Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Yayınları. 

Batak, K. (2015). Felsefenin Sonu? W.V. Quine, Doğallaştırılmış Epistemoloji ve A Priori 

Bilgi, (Birinci Baskı). İstanbul, İz Yayıncılık. 

Boutroux, E. (2009). Leibniz, (Birinci Baskı). İstanbul, Paradigma Yayıncılık. Çev: Atakan 

Altınörs. 

Carnap, R. (2019). Mantıksal dil çözümlemesi karşısında metafiziğin yenilgisi (H. T. 

Erkıpçak, Çev.). Viyana Çevresi: Program Yazıları içinde, s. 67. İstanbul: Pinhan 

Yayıncılık. 

Carnap, R. (1997). “Philosophical Problems”. Paul Arthur Schilpp (Ed.). The  Philosophy of 

Rudolf Carnap içinde. The Library of Living Philosopher. Inc, USA. 

Carnap, R. (1935). Philosophy and Logical Syntax, London: Kegan Paul. 

Carnap, R. (1931) “Überwindung der Metaphysik durch logische Analyse der Sprache”, 

Erkenntnis, Volume 2, Number 1 / December, ss. 219-241. 

Çevik, M. (2005). David Hume’un Bilgi Kuramı, (Birinci Baskı). Ankara, Avrasya Yayınları. 

Çevikbaş, S. (2006). Leibniz ve Felsefesi Mantık, Fizik ve Metafizik, (Birinci Baskı). Konya, 

Çizgi Kitapevi. 

Chapman, S. (2008). Language and Empricism, (After The Vienna Circle) Palgrave 

Macmillan Press, New York. 

Çitil, A. A. (2012). Çağdaş Felsefe-I. Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Yayınları. 

Çüçen, K. A. (2012). Klasik Mantık, (4. Baskı). Bursa, Sentez Yayıncılık.  

Denkel, A. (1996). Anlam ve Nedensellik. İstanbul: Kabalcı Yayınevi.  

Eaker, E. (2014). “Kripke’s Sole Route to the Necessary A posteriori”, in Canadian Journal 

of Philosophy, Vol. 44, No: ¾. Cambridge University Press; ss. 388-406. 

Fitch, G. W. (2004). Saul Kripke, Chesham: Acumen Pub. 

 



 

53 

Frege, G. (2008). Aritmetiğin Temelleri, (Birinci Baskı). İstanbul, Yapı Kredi Yayınları. Çev: 

H. Bülent Gözkân. 

Frege, G. (1988). “Fonksiyon ve Kavram”, (çev., Şule, Elkatip), Felsefe Tartışmaları 2. Kitap. 

(Birinci Baskı) İstanbul: Gümüş Basımevi, 7-24. 

Frege, G. (1951). On Concept and Object, Vol. 60, No. 238 (Apr,1951), ss. 168-180 (13 pages) 

Published by: Oxford University Press. 

Gibson, R. F. (1987). “Quine on Naturalism and Epistemology”, Erkenntnis Vol. 27, No:1 

içinde, Springer; ss. 57-78. https://www.jstor.org/stable/20012102 

Grayling, A. C. (2008). Wittgenstein (Birinci Baskı). İstanbul: Altın Kitaplar Yayınevi. 

Grünberg, B.ve Grünberg, T. (1971). Modern mantık, (İkinci Baskı). İstanbul, Milli Eğitim 

Basımevi. 

Grünberg, T. (1963). “Bertrand Russell’ın Tasvirler Teorisi”, Felsefe Arkivi, S. 14.  

Hadot, P. (2015). Wittgenstein ve Dilin Sınırları (Üçüncü Baskı). Ankara: Doğu Batı    

Yayınları. 

Heimsoeth, Heinz. (2012). Kant’ın Felsefesi, (Birinci Baskı) Ankara, Doğu Batı Yayınları. 

Çev: Takiyettin Mengüşoğlu. 

Hume, D. (1976). İnsanın Anlama Yetisi Üzerine Bir Soruşturma, (Birinci Baskı). Ankara, 

Hacettepe Üniversitesi Yayınları. Çev: Oruç Aruoba. 

Irzık, G. (1992). Wittgeinstein ve Carnap: Tractatus’un Mantıkçı Pozitivizm’e Etkisi, Felsefe 

Tartışmaları- 11. Kitap, İstanbul: Panaroma Yayınevi, 59- 81. 

Kant, I. (1993). Saf Aklın Eleştirisi, (İkinci Baskı). İstanbul, İdea Yayınevi. Çev: Aziz 

Yardımlı. 

Kant, I. (1983). Prolegomena, (Birinci Baskı), Ankara, Hacettepe Üniversitesi Yayınları. 

Çev: İoanna Kuçuradi-Yusuf Örnek. 

Kripke, S. (2005). Adlandırma ve Zorunluluk, (Birinci Baskı), İstanbul: Litera Yayıncılık. 

Kripke, S. (1980). Naming and Necessity, Massachusetts: Harvard University Press, 1980. 

Kutlusoy, Z. (2006). Muğla Üniversitesi Uluslararası Kant Sempozyumu Bildirileri. 

“Sentetik a priori” Gerçekten Çöktü mü? (Birinci Baskı). 1 Kasım 2006. Vadi 

Yayınları. Felsefe Dizisi:32. Ankara.  56-70. 



 

54 

Leibniz, G. W. (2019). Monadoloji, (2. Baskı). İstanbul, Bilge Kültür Sanat Yayınları. Çev:    

Doç. Dr. Atakan Altınörs. 

Okasha, S. (2000). “Holism About Meaning and About Evidence: In Defence of W. V. 

Quine”, Erkenntnis, Vol. Fikret Osman.52, No:1 içinde, Springer; ss. 39-61. 

https://www.jstor.org/stable/20012967 

Özcan, Z. (2014) Dil Felsefesi I (Mantıkçı Paradigma), İstanbul: Sentez Yayıncılık.3 

Özkan, C. İ. (2016). Transandantal Metafiziği Olanağı: Kant ve Wittgenstein. ETHOS: 

Felsefe ve Toplumsal Bilimlerde Diyaloglar, 9(1), 123-142 

Parsons, C. (2011). “Quine’s Nominalism”, in American Philosophical Quarterly. Vol.48, 

No: 3. University of Illinois Press; ss. 213-228. 

Pears, D. (1985). Wittgenstein (Birinci Baskı). İstanbul: Afa Yayıncılık 

Philie, P. (2005). “Meaning, Scepticism and Analyticity” in Dialectica. Vol. 59, No: 3. Wiley; 

ss. 357-365.  

Quine, W. V. (1990). The Roots of Reference. Chicago: Open Court Publishing Company.  

Quine, W. V. (1981a). Theories and Things, “Use and Its Place In Meaning”, Cambridge: 

Harvard University Press. 

Quine, W. V. (1981b), Theories and Things, The Belknap Press of Harvard University Press, 

Cambridge. 

Quine, W. V. (1969). “Ontological Relativity”, Ontological Relativity and Other Essays, New 

York: Columbia University Press. 

Quine, W. V. (1963a). “Two Dogmas of Empiricism” From a Logical Point of View içinde, 

Cambridge: Harvard University Press, ss. 20-46. 

Quine, W. V. (1963b). “On What There Is”, From a Logical Point of View içinde, Cambridge: 

Harvard University Press, ss. 1-19.  

Quine, W. V. (1960). Word and Object, Cambridge: Harvard University Press. 

Quine, W. V. (1943). “Notes on Existence and Necessity”, The Journal of Philosophy, Vol. 

40, No. 5. 

Quine, W. V.-Ullian, J. S. (1978). The Web of Belief, (Second Edition). United States of 

America, McGraw-Hill Education.  



 

55 

Richard, M. (2012). Anlam (Birinci Baskı). Ankara: Gugukkuşu Yayınları. 59-87. 

Ross, M. G. (2002). Leibniz, (Birinci Baskı). İstanbul, Altın Kitaplar Yayınevi. Çev: Cemal 

Atila. 

Russell, B. (2019). Felsefe Sorunları (İkinci Baskı). İstanbul: Say Yayınları. 

Russell, B. (2004). “Gönderim Üzerine”, Felsefe Tartışmaları, Boğaziçi Üniversitesi 

Yayınevi, sayı 49, ss. 52-72. 

Soykan, Ö. N. (2016). Felsefe ve Dil (Birinci Baskı). İstanbul: Bilge Yayıncılık. 

Wittgenstein, L. (2018). Tractatus Logico-Philosophicus (Altıncı Baskı). İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Wittgenstein, L. (2017). Felsefi Soruşturmalar (Dördüncü Baskı). İstanbul: Metis Yayınları. 

Çev: Haluk Barışcan. 

Yavuz, T. (2020). Analitik Felsefe Geleneği ve Ontolojik Bağlanma Kuramı (Birinci Baskı). 

İstanbul, Dün Bugün Yarın Yayınları.  

  


