
T.C. 

ĠSTANBUL ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

TÜRK DĠLĠ VE EDEBĠYATI ANABĠLĠM DALI 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ 

ġEYHÜLĠSLAM YAHYA DĠVANI’NDA SOYUT UNSURLAR 

Ali EYNĠR 

[2501160140] 

TEZ DANIġMANI 

PROF. DR. A. Azmi BĠLGĠN 

ĠSTANBUL-2019



 
 



III 
 

ÖZ 

ġEYHÜLĠSLAM YAHYA DĠVANI’NDA SOYUT UNSURLAR 

ALĠ EYNĠR 

 

Bu tezin konusu, XVII. yüzyılın en önemli şairlerinden olan Şeyhülislam 

Yahya Divanı‟ndaki soyut kavramlardır.  Bu çalışmada hedef soyut unsurların sözlük 

anlamının dışında metin içerisinde kazandığı yeni anlam genişlemelerini tespit etmeyi 

amaçlamaktadır. Böylece Yahya‟nın hayâl dünyası daha ayrıntılı incelenmiş, şiir 

dünyası ve anlayışı hakkında daha fazla bilgi sahibi olunmuştur. 

Çalışmamızın Giriş kısmında çalışmanın konusu ve önemi, yöntemi, kaynakları ve 

şairin hayatı ve edebi yönü üzerinde durulmuştur. 

Giriş kısmının yanı sıra Yahya Divanı okunup bu divandaki soyut kavramlar Tabiat, 

Kozmik Âlem, Evren, İnsan, Din ve Tasavvuf ve Toplum olmak üzere 4 bölüme 

ayrılmıştır. Bu 4 bölümdeki soyut unsurlar ve bunların benzetildiği somut unsurlar 

alfabetik olarak sıraya dizilip beyitler günümüz Türkçesine aktarılıp benzeyen ve 

benzetilen yönünden incelenmiştir. Aynı soyut-somut unsura sahip beyitlerden en edebî 

olanı tercih edilip bazen birden fazla beyit de incelemeye konu olmuştur. Yeri 

geldiğinde edebi sanatlara da yer verilmiştir.  Bu 4 bölüm içerisinde en uzun kısmını 

İnsan, en kısa bölümü de Toplum oluşturuyor. Ayrıca soyut unsurlar benzeyen-

benzetilen ve benzetilen şeklinde iki tablo halinde alfabetik olarak gösterildi. 

Sonuç kısmında ise çalışmanın kısa bir değerlendirilmesi yapılmış, şairin şiirleri ve 

edebî yönü üzerinde durulmuş, soyut ve somut unsurların nasıl işlendiği hakkında 

bilgiler verilip rakamsal sonuçlara da yer verilmiştir.  

Çalışmamız soyut unsurların somut unsurlara benzetilmesi yoluyla sözlüklerde olmayan 

ve metin içinde kazandıkları farklı mana ve değişimleri tespit etmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Şeyhülislam Yahya, Divan, Soyut-somut unsurlar, benzeyen, 

benzetilen. 

 

 

 



IV 

ABSTRACT 

ABSTRACT CONCEPTS ĠN SHEĠKH-AL ISLAM YAHYA'S DĠVAN 

ALĠ EYNĠR 

The topic of this thesis is the abstract concepts in Sheikh-al Islam Yahya‟s 

Divan who is one of the most important 17
th

 century poets. The purpose of this study is

detecting new semantic extensions which abstract concepts gain within the context, 

apart from their lexical meanings. In this way, Yayha‟s imagination is analyzed more 

elaborately; also more information about his poetic world and perspective has been 

obtained. 

The topic, the importance, the method and the resources of our study beside the 

poet‟s life and his literary aspect are treated in the introduction part of our thesis, 

Along with the introduction, Yahya‟s Divan has been read and the abstract 

concepts in this Divan are divided into 4 chapters as Nature, Cosmic World, Human, 

Religion and Mysticism and Society. The abstract concepts in these 4 chapters and the 

analogous concrete concept are arranged in alphabetical order, the couplets are 

translated into modern Turkish and they are examined in terms of the resembling and 

the resembled. The most artistic one among the couplets which have the same abstract-

concrete concept is preferred; sometimes more than one couplets have been mentioned. 

When the occasion arises, literary arts have been mentioned as well. In these 4 chapters, 

Human is the longest one, while the shortest one is Society. Furthermore, the abstract 

concepts are shown in two tables as resembling-resembled and resembled. 

As for conclusion part, a brief evaluation has been done, the poet‟s poems and 

literary aspect are discoursed, information about how abstract and concrete concepts are 

processed, and statistical inferences are included as well. 

Our study detects semantic changes and different meanings that abstract concepts 

gain in the text through the way of resembling of concrete concepts to abstract concepts. 

Key Words: Sheikh-al Islam Yahya, Divan, Abstract-concrete concepts, 

resembling-resembled. 



V 

ÖNSÖZ 

Eski Türk Edebiyatı uzun asırlar boyunca kültür ve medeniyet hayatımızda 

etkisini sürdürmüş bir edebiyattır. İslamiyet, Tasavvuf, Arap ve Fars edebiyatlarından 

etkilenmiş olan bu edebiyat, kendine has bir edebiyat oluşturmuştur. Özellikle 

İstanbul‟da ve kısmen de Anadolu‟da ve imparatorluğun diğer coğrafyasında önemli 

şairler ve edipler yetiştiren bu edebiyat eski kültürümüzün mihenk taşıdır. Bu yüzden bu 

edebiyatla ilgili yapılan çalışmalar önem kazanmaktadır.  

Bu çalışmamız 17. yüzyılın en önemli şairlerinden olan Şeyhülislâm Yahya 

Divanı‟ndaki soyut unsurları tespit edip bu unsurları benzeyen ve benzetilen yönünden 

inceliyor. Bu çalışmamızın amacı soyut unsurların benzeyen ve benzetilen yönüyle 

divanda kazandıkları yeni manaları tespit etmektir. Böylece Yahya‟nın hayâl dünyası 

daha ayrıntılı incelenmiş, şiir dünyası ve anlayışı hakkında daha fazla bilgi sahibi 

olunmuştur. Yahya Divanı‟nın seçilmesinde kendisinin 17. yüzyılın en önemli 

şairlerinden olması ve Baki ile Nedim arasında köprü işlevi görmesi etkili olmuştur. 

Çalışmamızda Hasan Kavruk‟un hazırladığı Kültür ve Turizm Bakanlığı‟nın 

internet sitesindeki Divanlar kısmında bulunan Şeyhülislam Yahya Divanı esas alınmış 

ve eserde mevcut olan yazım yanlışları düzeltilmiştir. Çalışmaya başlarken divan 

incelenerek soyut unsurlar tespit edilip alfabetik olarak sıraya dizildi. Tespit edilen 

beyitler daha sonra nesre çevrildi. Bunu müteakip beyitlerdeki soyut unsurlar benzeyen-

benzetilen yönünden açıklanmaya çalışıldı. Çalışma esnasında beyitlerin günümüz 

Türkçesi‟ne aktarımında zorluklar yaşamış olsam da hocalarımın gayretiyle bu sorun 

halledildi. Bu çalışmada ilk danışmanım Prof. Dr. Muhammed Nur Doğan‟dı. Emekliye 

ayrılan Muhammed Nur Doğan yerine daha sonra merhum Cemal Aksu danışmanım 

oldu ancak kısa bir süre sonra kendisi vefat etti. Tezin son aşamalarında danışmanım 

Prof. Dr. Azmi Bilgin oldu. Bu çalışmada karşılaştığım zorlukları aşmam konusunda 

bana yardım eden bu hocalarıma, tezimi baştan sona inceleyen Dr. Araş. Gör. Bilal 

Alpaydın‟a ve tezin hazırlanması aşamasında vaktini bana ayıran değerli dostlarıma ve 

bana burs veren TÜBİTAK‟A en içten duygularımla teşekkür ederim. 

ALİ EYNİR 

 İSTANBUL – 2019



VI 

ĠÇĠNDEKĠLER

ÖZ...... .............................................................................................................. III 

ÖNSÖZ ............................................................................................................. V 

BENZEYEN-BENZETĠLEN TABLOSU ................................................ XXII 

BENZETĠLEN-BENZEYEN TABLOSU ............................................... XXVI 

KISALTMALAR LĠSTESĠ ................................................................... XXXII 

GĠRĠġ ................................................................................................................. 1 

BĠRĠNCĠ BÖLÜM 

TABĠAT, KOZMĠK ʿÂLEM, EVREN 

1.1. 'ADEM: ................................................................................................. 11 

1.1.1 İklîm, (Diyâr, Mülk) ......................................................................... 11 

1.2. ‘ÂLEM: ................................................................................................. 11 

1.2.1 Bâğ ................................................................................................... 11 

1.2.2 Bezm ................................................................................................. 12 

1.2.3 Kişt-zâr ............................................................................................. 12 

1.2.4 Hâristân ............................................................................................ 13 

1.3. BAHT, (ĠKBÂL, TÂLĠ’) ............................................................................ 13 

1.3.1 Devha ............................................................................................... 13 

1.3.2 Kevkeb .............................................................................................. 14 

1.3.3 „Arsa ................................................................................................. 14 

1.3.4 Câme ................................................................................................. 14 

1.3.5 Gonce ............................................................................................... 15 

1.3.6 Pertev ............................................................................................... 15 

1.3.7 Sûret ................................................................................................. 16 

1.4. KAZÂ: ................................................................................................... 16 

1.4.1 Tîr ..................................................................................................... 16 

1.4.2 Kilk ................................................................................................... 17 

1.4.3 Kavs .................................................................................................. 17 

ABSTRACT..............................................................................................................IV



VII 
 

1.5. SĠPĠHR, (FELEK, GERDÛN, ÇARH, DEHR, DEVRÂN, SEMÂ, 

GÖK): ......................................................................................................................... 18 

1.5.1 Arûs .................................................................................................. 18 

1.5.2 Dâmen .............................................................................................. 18 

1.5.3 Debîr ................................................................................................. 19 

1.5.4 Dolab ................................................................................................ 19 

1.5.5 Evrâk, (Sahîfe) .................................................................................. 19 

1.5.6 Gûy ................................................................................................... 20 

1.5.7 Gülşen, (Gülzâr) ............................................................................... 20 

1.5.8 Hânkâh ............................................................................................. 21 

1.5.9 Kavs .................................................................................................. 21 

1.5.10 Sakf ................................................................................................. 22 

1.5.11 Leğen .............................................................................................. 22 

1.5.12 Mihmânhâne ................................................................................... 22 

1.5.13 Pehlevân ......................................................................................... 23 

1.5.14 Sâkî ................................................................................................. 23 

1.5.15 Şahne .............................................................................................. 23 

1.5.16 Şeh .................................................................................................. 24 

1.5.17 Tekâver ........................................................................................... 24 

ĠKĠNCĠ BÖLÜM 

ĠNSAN 

2.1. ÂH .......................................................................................................... 26 

2.1.1 Bâd ................................................................................................... 26 

2.1.2 Dûd, (duhân) .................................................................................... 26 

2.1.3 Sille ................................................................................................... 27 

2.1.4 Şerâr, (Şu‟le, Şerer, Şerernâk) ......................................................... 27 

2.1.5 Tîr ..................................................................................................... 27 

2.2. ÂRÂM ..................................................................................................... 28 

2.3. ÂRZÛ ..................................................................................................... 28 

2.3.1 Çevgân .............................................................................................. 28 

2.4. AŞK, (MAHABBET, MİHR) ............................................................ 28 



VIII 
 

2.4.1 Âhenger ............................................................................................ 29 

2.4.2 Âteş ................................................................................................... 30 

2.4.3 Bâb ................................................................................................... 30 

2.4.4 Bâde,(Mey, Şarâb, Mül) ................................................................... 31 

2.4.5 Bahr, („Ummân, Deryâ) ................................................................... 31 

2.4.6 Bâzâr ................................................................................................ 31 

2.4.7 Bâzû .................................................................................................. 32 

2.4.8 Pây-bend ........................................................................................... 32 

2.4.9 Bezm ................................................................................................. 33 

2.4.10 Câm, (Peymâne) ............................................................................. 33 

2.4.11 Çevgân ............................................................................................ 34 

2.4.12 Dâm ................................................................................................ 34 

2.4.13 Dâmân ............................................................................................ 34 

2.4.14 Dâye ............................................................................................... 35 

2.4.15 Ders, (Üstâd, Pîr) ........................................................................... 35 

2.4.16 Deşt, (Beyâbân, Sahrâ) .................................................................. 36 

2.4.17 Devlet ............................................................................................. 36 

2.4.18 Dür ................................................................................................. 37 

2.4.19 Dürdî .............................................................................................. 37 

2.4.20 Erre ................................................................................................. 38 

2.4.20 Fen .................................................................................................. 38 

2.4.21 Gevher ............................................................................................ 39 

2.4.22 Gülşen, (Gülzâr) ............................................................................. 39 

2.4.23 Hâne ............................................................................................... 40 

2.4.24 Hânkâh ........................................................................................... 40 

2.4.25 Hümâ .............................................................................................. 41 

2.4.26 Hüsrev ............................................................................................ 41 

2.4.27 Kâr, Pîşe ......................................................................................... 42 

2.4.28 Kitâb ............................................................................................... 42 

2.4.29 Kullâb ............................................................................................. 43 

2.4.30 Ma„cûn ........................................................................................... 43 

2.4.31 Meydân ........................................................................................... 44 



IX 
 

2.4.32 Meygede, (Meyhâne, Hâne-i Hammâr) .......................................... 44 

2.4.33 Mihr-i Âlem-tâb .............................................................................. 45 

2.4.34 Mühre ............................................................................................. 45 

2.4.35 Mürg ............................................................................................... 46 

2.4.36 Mâye ............................................................................................... 46 

2.4.37 Pûte ................................................................................................. 47 

2.4.38 Râh, (Şâh-râh, Reh, Reh-güzâr, Yol, Tarîk) ................................... 47 

2.4.39 Sâye ................................................................................................ 47 

2.4.40 Ser-mâye ......................................................................................... 48 

2.4.41 Ser-rişte .......................................................................................... 48 

2.4.42 Seyl-âb ............................................................................................ 49 

2.4.43 Sırma-keş ........................................................................................ 49 

2.4.44 Silâh ................................................................................................ 50 

2.4.45 Sûdâger ........................................................................................... 50 

2.4.46 Sultân .............................................................................................. 50 

2.4.47 Şâh-bâz ........................................................................................... 51 

2.4.48 Şem‟ ................................................................................................ 52 

2.4.49 Şerbet .............................................................................................. 52 

2.4.50 Tîr ................................................................................................... 53 

2.4.51 Tûfân ............................................................................................... 53 

2.4.52 Harem ............................................................................................. 54 

2.5. BELÂGAT ............................................................................................ 54 

2.5.1 Bahr .................................................................................................. 54 

2.5.2 Silk .................................................................................................... 54 

2.6. CÂH ....................................................................................................... 55 

2.6.1 Mürg ................................................................................................. 55 

2.7. CÂN ....................................................................................................... 55 

2.7.1 Âteş ................................................................................................... 55 

2.7.2 Çeşm (Dîde) ...................................................................................... 56 

2.7.3 Gerden .............................................................................................. 56 

2.7.4 Ka‟be ................................................................................................ 57 

2.7.5 Keştî .................................................................................................. 57 



X 
 

2.7.6 Kulak (Gûş, Sımah) .......................................................................... 57 

2.7.7 Levh .................................................................................................. 58 

2.7.8 Mir‟at ............................................................................................... 58 

2.7.9 Murg ................................................................................................. 58 

2.7.10 Mülk ................................................................................................ 58 

2.7.11 Nakd ............................................................................................... 59 

2.7.12 Rişte ................................................................................................ 59 

2.7.13 Ser-çeşme ....................................................................................... 60 

2.7.14 Tıfl .................................................................................................. 60 

2.7.15 Tomar ............................................................................................. 60 

2.7.16 Tuhfe ............................................................................................... 60 

2.8. CEFÂ, CEVR ........................................................................................ 61 

2.8.1 El ...................................................................................................... 61 

2.8.2 Fen .................................................................................................... 61 

2.8.3 Nahl .................................................................................................. 62 

2.8.4 Ok, (Tîr) ............................................................................................ 62 

2.8.5 Tîg ..................................................................................................... 62 

2.8.6 Seng, (Taş) ........................................................................................ 63 

2.9. CEHL, (CEHÂLET) ............................................................................ 63 

2.9.1 Kâlâ .................................................................................................. 63 

2.9.2 Sâye .................................................................................................. 64 

2.10. CÛD ..................................................................................................... 64 

2.10.1 Ebr .................................................................................................. 64 

                 2.11. CÜNÛN ................................................................................................ 65 

2.11.1 Râh ................................................................................................. 65 

2.11.2 Zencîr ............................................................................................. 65 

2.12. EMEL, (ÂMÂL) ................................................................................. 65 

2.12.1 Gülşen ............................................................................................. 66 

2.12.2 NAHL ................................................................................................. 66 

2.13. FAZL, (FAZÎLET, EFDÂL) .............................................................. 66 

2.13.1 Gülşen ............................................................................................. 67 

2.13.2 Hurşîd ............................................................................................. 67 



XI 
 

2.13.3 Meta‟ .............................................................................................. 67 

2.13.4 Sipihr .............................................................................................. 67 

2.14. FERAH ................................................................................................ 67 

2.14.1 Bâr .................................................................................................. 67 

2.14.2 Cûy-bâr ........................................................................................... 68 

2.14.3 Dâr ................................................................................................. 68 

2.14.4 Ebvâb .............................................................................................. 69 

2.14.5 Rûzgâr ............................................................................................ 69 

2.15. FĠRKAT, (FĠRÂK, HĠCR, HĠCRÂN, HASRET) ............................ 69 

2.15.1 Âteş, (Sûz, Teb, Nâr) ....................................................................... 69 

2.15.2 Deşt ................................................................................................. 70 

2.15.3 Hançer ............................................................................................ 70 

2.15.4 Pister .............................................................................................. 70 

2.15.5 Tîg ................................................................................................... 71 

2.15.6 Vâdî ................................................................................................ 71 

2.15.7 Zulmet, (Zalâm) .............................................................................. 71 

2.16. GAFLET ............................................................................................. 72 

2.16.1 Bâde ................................................................................................ 72 

2.17. GAM, (DERT, KEDER, ENDÛH, GUSSA, MĠHNET, BELÂ, 

HÜZÜN, MELÂL)..................................................................................................... 72 

2.17.1 Âteş (Tâb, Od, Nâr) ........................................................................ 74 

2.17.2 Bâr .................................................................................................. 74 

2.17.3 Bâzâr .............................................................................................. 74 

2.17.4 Bezm ............................................................................................... 74 

2.17.5 Câm, (Peymâne) ............................................................................. 75 

2.17.6 Ceyş ................................................................................................ 75 

2.17.7 Dâg ................................................................................................. 76 

2.17.8 Dâm ................................................................................................ 76 

2.17.9 Deryâ, (Emvâc, Girdâb, Lücce) ..................................................... 76 

2.17.10 Gûşe, (Künc) ................................................................................. 77 

2.17.11 Hâne ............................................................................................. 78 

2.17.12 Gülzâr, (Gülsitân, Gülşen, Bâğ) ................................................... 78 



XII 
 

2.17.13 Harf .............................................................................................. 79 

2.17.14 Hâr ............................................................................................... 79 

2.17.15 Hâk, (Gerd) .................................................................................. 79 

2.17.16 Hâşâk ............................................................................................ 80 

2.17.17 Kilit ............................................................................................... 80 

2.17.18 Kûh, (Kûhsâr) ............................................................................... 80 

2.17.19 Metâ‟ ............................................................................................ 80 

2.17.20 Mihmân ......................................................................................... 81 

2.17.21 Meyve ........................................................................................... 81 

2.17.22 Nahl, Nihâl ................................................................................... 82 

2.17.23 Nâme ............................................................................................. 82 

2.17.24 Peymâne ....................................................................................... 83 

2.17.25 Pister ............................................................................................ 83 

2.17.26 Râh ............................................................................................... 84 

2.17.27 Sâhil .............................................................................................. 84 

2.17.28 Sâkî ............................................................................................... 84 

2.17.29 Sarsar ........................................................................................... 85 

2.17.30 Seng .............................................................................................. 85 

2.17.31 Seyl ............................................................................................... 86 

2.17.32 Sipâh ............................................................................................. 87 

2.17.33 Sultân ............................................................................................ 87 

2.17.34 Tekye ............................................................................................. 88 

2.17.35 Tengnâ .......................................................................................... 88 

2.17.36 Tîr ................................................................................................. 88 

2.17.37 Tûfân ............................................................................................. 88 

2.17.38 Vâdi .............................................................................................. 89 

2.18. GAMZE ............................................................................................... 89 

2.18.1 Düzd ............................................................................................... 89 

2.18.2 Sihâm, (Tîr, Nâvek) ........................................................................ 90 

2.18.3 Sûzen ............................................................................................... 90 

2.18.4 Şahne .............................................................................................. 91 

2.18.5 Şemşîr, (Tîg) ................................................................................... 91 



XIII 
 

2.18.6 Tatar ............................................................................................... 92 

2.19. GÖNÜL, (DĠL, KALB, HÂTIR, SÎNE, DERÛN) ............................ 92 

2.19.1 Âhen ................................................................................................ 93 

2.19.2 Âteş, (Sûz, Sûzân) ........................................................................... 93 

2.19.3 Âteşdân ........................................................................................... 94 

2.19.4 Âyine, (Mir‟ât) ................................................................................ 95 

2.19.5 Bâğ, (Gülzâr, Gülşen) .................................................................... 95 

2.19.6 Bülbül ............................................................................................. 96 

2.19.7 Çerâğ .............................................................................................. 97 

2.19.8 Çeşme ............................................................................................. 97 

2.19.9 Dâmân ............................................................................................ 98 

2.19.10 Dâmgâh ........................................................................................ 98 

2.19.11 Der ................................................................................................ 99 

2.9.12 Deryâ, (Bahr) ................................................................................. 99 

2.9.13 Ebr .................................................................................................. 99 

2.9.14 Fülk, (Keştî) .................................................................................... 99 

2.9.15 Gencîne ......................................................................................... 100 

2.19.16 Gerden ........................................................................................ 100 

2.19.17 Gonce ......................................................................................... 100 

2.19.18 Güncişk, (Mürg) ......................................................................... 100 

2.19.19 Hâne ........................................................................................... 101 

2.19.20 Hâşâk .......................................................................................... 101 

2.19.21 Hum ............................................................................................ 101 

2.19.22 La‟l ............................................................................................. 102 

2.19.23 Mülk ............................................................................................ 102 

2.19.24 Nakd ........................................................................................... 103 

2.19.25 Pây .............................................................................................. 103 

2.19.26 Peymâne ..................................................................................... 104 

2.19.27 Sahîfe, (Levh) ............................................................................. 104 

2.19.28 Sahn ............................................................................................ 104 

2.19.29 Sanevber ..................................................................................... 105 

2.19.30 Seng ............................................................................................ 105 



XIV 
 

2.19.31 Sürmedân .................................................................................... 106 

2.19.32 Şeh-bâz ....................................................................................... 106 

2.19.33 Şîr ............................................................................................... 106 

2.19.34 Şîşe ............................................................................................. 107 

2.19.35 Taht ............................................................................................. 107 

2.19.36 Tomar ......................................................................................... 108 

2.19.37 Vîrâne ......................................................................................... 108 

2.20. GURÛR ............................................................................................. 108 

2.20.1 Câm .............................................................................................. 108 

2.21. GÜZELLĠK (HÜSN, MELÂHAT, CEMÂL, ZARÂFET) ............ 109 

2.21.1 Âftâb ............................................................................................. 109 

2.21.2 Bâğ, (Gülsitân, Gülşen) ................................................................ 109 

2.21.3 Bâğbân ......................................................................................... 110 

2.21.4 Bahr .............................................................................................. 110 

2.21.5 Câmi‟ ............................................................................................ 111 

2.21.6 Gülsitân, (Gülşen, Bâğ) ................................................................ 111 

2.21.7 Kasr .............................................................................................. 112 

2.21.8 Libâs ............................................................................................. 112 

2.21.9 Mushaf, (Kitâp) ............................................................................ 112 

2.21.10 Mülk ............................................................................................ 113 

2.21.11 Nefehât ....................................................................................... 113 

2.21.12 Nemek ......................................................................................... 113 

2.21.13 Pîrâye ......................................................................................... 114 

2.21.14 Sagr ............................................................................................ 114 

2.21.15 Şâh, (Sultân, Pâdişâh) ................................................................ 115 

2.21.16 Şehr ............................................................................................. 115 

2.21.17 Şeh-süvâr .................................................................................... 115 

2.21.18 Tâk .............................................................................................. 116 

2.22. HALVET ........................................................................................... 116 

2.22.1 Künc ............................................................................................. 116 

2.23. HAYÂL ............................................................................................. 117 

2.23.1 Anka .............................................................................................. 117 



XV 
 

2.23.2 Bâğ ............................................................................................... 117 

2.23.3 Dâmân .......................................................................................... 118 

2.23.4 Nakş .............................................................................................. 118 

2.23.5 Şâhbâz .......................................................................................... 119 

2.23.6 Yem ............................................................................................... 119 

2.24. HEVÂ, (HEVES) .............................................................................. 120 

2.24.1 Bâd ............................................................................................... 120 

2.24.2 Deşt ............................................................................................... 120 

2.24.3 Levs ............................................................................................... 120 

2.24.4 Seyl ............................................................................................... 121 

2.24.5 Vâdî .............................................................................................. 121 

2.24.6 Şâh ................................................................................................ 121 

2.25. HÜNER ............................................................................................. 122 

2.25.1 Şems .............................................................................................. 122 

2.26. ĠDRÂK .............................................................................................. 122 

2.26.1 Âyine ............................................................................................. 122 

2.26.2 Çeşm ............................................................................................. 122 

2.27. ĠHSÂN, (LUTF) ................................................................................ 123 

2.27.1 Âb ................................................................................................. 123 

2.27.2 Bâd-ı Bahâr, (Nesîm, Yil) ............................................................. 123 

2.27.3 Ebr, (Sehâb) ................................................................................. 124 

2.27.4 El .................................................................................................. 124 

2.27.5 Merhem ......................................................................................... 125 

2.27.6 Nûr ................................................................................................ 125 

2.27.7 Reşehât ......................................................................................... 126 

2.27.8 Sâye .............................................................................................. 126 

2.27.9 Tabîb ............................................................................................. 127 

2.28. ĠLTĠFÂT ........................................................................................... 127 

2.28.1 Bâd ............................................................................................... 127 

2.29. ĠRÂDE, (ĠRÂDET) ........................................................................... 128 

2.29.1 Cûy ............................................................................................... 128 

2.29.2 Dest ............................................................................................... 128 



XVI 
 

2.30. ĠSTĠĞNÂ ........................................................................................... 129 

2.30.1 Evc ................................................................................................ 129 

2.30.2 Künc ............................................................................................. 129 

2.30.3 Meydân ......................................................................................... 129 

2.30.4 Serîr .............................................................................................. 129 

2.31. ĠZZET ................................................................................................ 130 

2.31.1 „Arsa ............................................................................................. 130 

2.31.2 Tâc ................................................................................................ 130 

2.31.3 Serîr .............................................................................................. 130 

2.32. KADR ................................................................................................ 131 

2.32.1 Dest ............................................................................................... 131 

2.33. KAHR ................................................................................................ 131 

2.33.1 Bâd ............................................................................................... 131 

2.33.2 Dest ............................................................................................... 132 

2.33.3 Nâr ................................................................................................ 132 

2.33.4 Tîg, ( Şemşîr) ................................................................................ 132 

2.34. KANA’AT ......................................................................................... 133 

2.34.1 Genc ............................................................................................. 133 

2.35. KEREM ............................................................................................. 133 

2.35.1 Bâb ............................................................................................... 133 

2.35.2 Ber ................................................................................................ 133 

2.35.3 Hân ............................................................................................... 133 

2.36. LETÂFET ......................................................................................... 134 

2.36.1 Gülsitân, (Bâğ) ............................................................................. 134 

2.37. MA’RĠFET ........................................................................................ 134 

2.37.1 Gülzâr ........................................................................................... 134 

2.37.2 Le‟âl ............................................................................................. 135 

2.37.3 Nahl .............................................................................................. 135 

2.38. MAKSÛD .......................................................................................... 136 

2.38.1 Gevher .......................................................................................... 136 

2.38.2 Gül ................................................................................................ 136 

2.38.3 Ka‟be ............................................................................................ 136 



XVII 
 

2.39. MEDH, (MĠDHÂD) .......................................................................... 136 

2.39.1 Gülşen ........................................................................................... 136 

2.39.2 Ka‟be ............................................................................................ 137 

2.39.3 Nev-„arûs ...................................................................................... 137 

2.40. MEZELLET, (ZĠLLET) .................................................................. 138 

2.40.1 Hâk ............................................................................................... 138 

2.40.2 Râh ............................................................................................... 138 

2.41. MURÂD ............................................................................................ 139 

2.41.1 Bezm ............................................................................................. 139 

2.41.2 Gül ................................................................................................ 139 

2.41.3 Nahl .............................................................................................. 140 

2.42. NÂZ, (ġÎVE, CĠLVE) ....................................................................... 140 

2.42.1 Esb ................................................................................................ 140 

2.42.2 Evc ................................................................................................ 140 

2.42.3 Gül ................................................................................................ 140 

2.42.4 Gülşen, (Bâg) ............................................................................... 140 

2.42.5 Hil‟at ............................................................................................ 141 

2.42.6 Hümâ ............................................................................................ 141 

2.42.7 Mülk .............................................................................................. 141 

2.42.8 Nahl .............................................................................................. 142 

2.42.9 Sâgar ............................................................................................ 142 

2.42.10 Semend ....................................................................................... 143 

2.42.11 Serîr ............................................................................................ 143 

2.42.12 Şarâb .......................................................................................... 143 

2.43. NEġÂT .............................................................................................. 144 

2.43.1 Gül ................................................................................................ 144 

2.44. SA‘ÂDET .......................................................................................... 144 

2.44.1 Der ................................................................................................ 144 

2.44.2 Devhâ ........................................................................................... 144 

2.44.3 Hurşîd ........................................................................................... 144 

2.44.4 Tâc ................................................................................................ 145 

2.44.5 Taht ............................................................................................... 145 



XVIII 
 

2.45. SABR ................................................................................................. 145 

2.45.1 Hırmen .......................................................................................... 145 

2.45.2 Hısn .............................................................................................. 146 

2.46. SAFÂ ................................................................................................. 146 

2.46.1 Bezm ............................................................................................. 146 

2.46.2 Câm .............................................................................................. 146 

2.46.3 Kasr .............................................................................................. 147 

2.46.4 Mihr .............................................................................................. 147 

2.46.5 Mürg ............................................................................................. 148 

2.46.6 Ser-mâye ....................................................................................... 148 

2.47. SELÂMET ........................................................................................ 148 

2.47.1 Künc ............................................................................................. 148 

2.47.2 Sahra ............................................................................................ 148 

2.48. SĠTEM ............................................................................................... 149 

2.48.1 Bâd ............................................................................................... 149 

2.48.2 Ceyş .............................................................................................. 149 

2.48.3 Deşt ............................................................................................... 150 

2.48.4 Mikrâz ........................................................................................... 150 

2.48.5 Vâdî .............................................................................................. 150 

2.49. ġEVK ................................................................................................. 150 

2.49.1 Midâd ........................................................................................... 150 

2.49.2 Ocak ............................................................................................. 151 

2.49.3 Od ................................................................................................. 151 

2.49.4 Ser-mâye ....................................................................................... 152 

2.49.5 Şarâb ............................................................................................ 152 

2.50. TAB’ .................................................................................................. 152 

2.50.1 Mâr ............................................................................................... 152 

2.50.2 Mir‟ât ........................................................................................... 153 

2.50.3 Semend ......................................................................................... 153 

2.51. TARAB .............................................................................................. 154 

2.51.1 Gülşen ........................................................................................... 154 

2.52. TESLÎM ............................................................................................ 154 



XIX 
 

2.52.1 Rıbka ............................................................................................. 154 

2.53. ÜMMÎD ............................................................................................. 154 

2.53.1 Çeşm ............................................................................................. 154 

2.53.2 Der ................................................................................................ 154 

2.53.3 Gül ................................................................................................ 155 

2.53.4 Meyve ........................................................................................... 155 

2.53.5 Rişte .............................................................................................. 156 

2.54. VEFÂ ................................................................................................. 156 

2.54.1 Bâğ ............................................................................................... 156 

2.54.2 Bâzâr ............................................................................................ 156 

2.54.3 Kitâb ............................................................................................. 157 

2.54.4 Râh ............................................................................................... 157 

2.54.5 Tohum ........................................................................................... 158 

2.54.6 Sûret ............................................................................................. 158 

2.55. VUSLAT, (VASL, VĠSÂL) .............................................................. 158 

2.55.1 Bâğ ............................................................................................... 158 

2.55.2 Bâr ................................................................................................ 159 

2.55.3 Bezm ............................................................................................. 159 

2.55.4 Câm .............................................................................................. 159 

2.55.5 Câme ............................................................................................. 159 

2.55.6 Cûybâr .......................................................................................... 160 

2.55.7 Genc ............................................................................................. 160 

2.55.8 Gencîne-dâr .................................................................................. 160 

2.55.9 Ka‟be ............................................................................................ 160 

2.55.10 Metâ` .......................................................................................... 161 

2.55.11 Mihr ............................................................................................ 161 

2.55.12 Meyve ......................................................................................... 161 

2.55.13 Ni‟âm .......................................................................................... 161 

2.55.14 Şerbet .......................................................................................... 162 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 



XX 
 

DĠN VE TASAVVUF 

3.1. DĠN ...................................................................................................... 163 

3.1.1 Gülistân .......................................................................................... 163 

3.2. FENÂ ................................................................................................... 163 

3.2.1 Hâk ................................................................................................. 164 

3.3. FEYZ ................................................................................................... 164 

3.3.1 Pertev ............................................................................................. 164 

3.4. HAKÎKAT .......................................................................................... 165 

3.4.1 Câm ................................................................................................ 165 

3.5. HĠDÂYET ........................................................................................... 165 

3.5.1 Necm ............................................................................................... 165 

3.6. ĠLHÂD ................................................................................................. 166 

3.6.1 Zulmet ............................................................................................. 166 

3.7. KERÂMET ......................................................................................... 166 

3.7.1 Şems ................................................................................................ 166 

3.8. KUDRET ............................................................................................. 167 

3.8.1 Kâtib ............................................................................................... 167 

3.9. MELÂMET ......................................................................................... 167 

3.9.1 Seng ................................................................................................ 167 

3.10. RAHMET .......................................................................................... 168 

3.10.1 Âb ................................................................................................. 168 

3.10.2 Nesîm ............................................................................................ 169 

3.11. RĠYA .................................................................................................. 169 

3.11.1 Metâ .............................................................................................. 169 

3.12. TECERRÜD ..................................................................................... 169 

3.12.1 Tekye ............................................................................................. 170 

3.13. ZÜHD ................................................................................................ 170 

3.13.1 Binâ .............................................................................................. 170 

3.13.2 Metâ .............................................................................................. 170 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 



XXI 
 

TOPLUM 

4.1. ADL ..................................................................................................... 171 

4.1.1 Bahâr, (Nevbahâr) ......................................................................... 171 

4.1.2 Nesîm .............................................................................................. 171 

4.1.3 Sâye ................................................................................................ 172 

4.2. ‘AYġ...................................................................................................... 172 

4.2.1 Berg ................................................................................................ 172 

4.2.2 Bezm ............................................................................................... 173 

4.2.3 Câm ................................................................................................ 173 

4.2.4 Gülşen ............................................................................................. 173 

4.2.5 Kilîd ................................................................................................ 173 

4.2.6 Serây ............................................................................................... 174 

4.2.7 Ser-mâye ......................................................................................... 174 

4.3. ‘ĠNÂYET ............................................................................................. 174 

4.3.1 Bahâr .............................................................................................. 174 

4.4. ‘ĠġRET ................................................................................................ 175 

4.4.1 Bezm ............................................................................................... 175 

4.4.2 Gülşen ............................................................................................. 175 

4.4.3 Serây ............................................................................................... 175 

4.5. CÛD ..................................................................................................... 176 

4.5.1 Ebr .................................................................................................. 176 

4.5.2 Sâhil ................................................................................................ 176 

4.6. DEVLET ............................................................................................. 176 

4.6.1 Bâde ................................................................................................ 177 

4.6.2 Bezm ............................................................................................... 177 

4.6.3 Gülzâr ............................................................................................. 177 

4.6.4 Pertev ............................................................................................. 178 

4.6.5 Semend ........................................................................................... 178 

4.7. HĠMMET ............................................................................................ 178 

4.7.1 Anka ................................................................................................ 178 

4.7.1 Bâd ................................................................................................. 179 



XXII 
 

4.7.2 Bâl, (Şehper) ................................................................................... 179 

4.7.3 Bâz, (Şehbâz) .................................................................................. 180 

4.7.4 Der .................................................................................................. 180 

4.7.5 Dest ................................................................................................. 180 

4.7.6 Nesîm .............................................................................................. 180 

4.8. ZAFER ................................................................................................ 180 

4.8.1 Mürg ............................................................................................... 180 

4.9. SALTANAT ........................................................................................ 180 

4.9.1 Câm ................................................................................................ 180 

SONUÇ .......................................................................................................... 181 

KAYNAKÇA ................................................................................................. 183 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BENZEYEN-BENZETĠLEN TABLOSU 

„Adem: İklîm G310/2 



XXIII 
 

„Adl: Bahar K14/14, Nesîm G317/9, Sâye K4/15 

Âh: Bâd G28/3B, Dûd G81/3, Sille 172/4, Şerâr G280/3, Tîr G28/1 

„Âlem: Bâğ G217/3, Bezm 337/1, Hâristân G436/1,Kehf T1/2, Kişt-zâr G394/2 

Âlâm: Lücce G239/5 

Ârâm: Kal‟a G169/5 

Arzu: Çevgân G224/3 

Aşk: 

Âhenger M/25, Âteş G1/2, Bâb G175/1, Şarâb G109/5, Bahr G224/4, 

Bâzâr G246/2, Bâzû G263/5, Pây-bend G153/4, Bezm G247/1, Câm 

G315/5, Çevgân G177/1, Dâm G153/3, Dâmân G85/3, Dâye G182/2, 

Ders G135/5, Deşt G112/2, Devlet G176/1, Dür G175/3, Dürdî G144/4, 

Erre S/56, Fen G119/4, Gevher G223/1, Gülşen 365/4, Hâne G207/3, 

Hânkâh G300/2,Harem G30/5, Hüma G205/5, Hüsrev S/70, Kâr 

G111/3, Kitâb G319/3, Kullâb G46/2, Ma‟cûn G32/4, Mâye G1/4 

,Meydân G177/4, Meygede G161/5, Mihr G175/5, Mühre G24/3, Mürg 

G179/2, Pûte G149/2, Râh G63/5, Sâye G182/1, Sermaye G11/3, 

Serrişte G306/1, Seyl-âb G175/2, Sırmakeş G324/5, Silâh G179/3, 

Sûdager G147/3, Sultân G21/1, Şâhbâz G47/1, Şem‟ G300/1, Şerbet 

G176/2, Tîr G101/3, Tûfân G178/2 

„Ayş: 

Berg G60/3, Bezm G4/3 Câm G143/3, Gülşen G380/2, Kilîd G38/2, 

Seray G384/2, Sermaye G305/4 

Baht: Devha K1/13, Kevkeb G229/2 

Bela: 
Bâr G108/3, Bazar G 147/3, Dâm G291/1, Emvâc G78/1, Gülistân 

G106/5, Tûfân M/14 

Belâgat: Bahr G439/5, Silk G317/5 

Câh: Mürg G395/4 

Cân: 

Âteş G122/3, Çeşm Kıtalar 24/1, Gerden G449/4, Ka‟be M/55, Keştî 

G178/2, Kulak G419/3, Levh G129/5, Mir‟ât G247/4, Murg Müfredat, 

Mülk Müfredat/ 10, Nakd G204/4, Rişte M/12, Ser-çeşme G64/1, Tıfl 

G182/2, Tomar G44/2, Tuhfe G87/5, 

Cehl: Kâlâ G36/B, Sâye G16/4, 

Cefâ: Fen G34/4, Nahl G84/1,Seng G194/5,Tîg G78/1, 

Cemâl: Mushaf G128/1, Nefehât G93/3, Şehr G174/2, 

Cevr: El G63/1, Ok G256/1 

Cûd: Ebr G20/5 

Cünûn: Râh G8/1, Zencîr G392/1 

Çarh: Dâmen G117/4, Debîr K2/5, Kavs G29/4, Pehlevân G99/3, 

Dehr: „Arûs S7/8, Gülşen G109/B4, Hânkâh G420/4, Mihmanhane G438/4, 

Derd: Kûh-sâr G116/3, Meyve G116/B, 

Devlet: Bâde G331/1, Bezm G337/9, Gülzar K2/23, Pertev S/23 

Devrân: Şahne G257/5, Şeh G346/4 

Dîn: Gülistân G124/7 

Emel(âmâl) Gülşen G39/3, Nahl G314/2 

Fazl(Efdâl): 
Gülşen Haceefendi/14, Hurşid Haceefendi/10, Meta G36/B, Sipihr 

K.2/10   

Felek: Leğen G264/4, Saki G420/3, Tekaver S/2 



XXIV 
 

Fena: Hâk G420/5 

Ferâh: 
Bâr G39/1, Cûy-bâr G39/4B, Dâr G39/5, Ebvâb Târih-i Kasr-ı 

Hümâyun/4, Rûzgâr G39/3B 

Feyz: Pertev G59/5 

Firâk: Âteş G11/4, Tîg G38/4, 

Gaflet: Bâde G176/4, 

Gam: 

Âteş G277/B, Ceyş G259/1, Dâg G218/5, Gird-âb G239/5, Künc G64/4, 

Hane G118/1, Harf G129/5, Hâr G268/3, Kilid G405/1, Kûh-sâr G116/3, 

Metâ‟  G3/3, Mihmân G89/1, NahlM/4B, Nâme G403/5, Peymane 

G404/4, Pister G270/5, Sarsar S/25, Seyl G408/5, Sipâh/69B, Sultân 

G320/4, Tekye G446/3, Tengnâ G39/5, Tîr G53/2, Vadi G112/1, 

Gamze: 
Düzd G320/2, Siham G223/7, Suzen G278/3, Şahne G109/5, Şemşîr 

G285/3, Tatar G318/2, 

Gerdûn: Gûy G177/1, 

Gönül(Dil): 

Âhen G397/5, Âteş G5/2, Âteşdân K26/1, bâğ G218/4, Bülbül 

Haceefendi/15, Çerâğ G218/3, Dâmân M/25, Dâmgâh G312/1, Derya 

G175/3, Ebr G94/4, Fülk G72/3, Genc G223/1, Gerden G449/4, Gonce 

G17/2, Gülzar G232/5,Güncişk G66/3, Hane G350/3, Hâşâk G175/2, 

Hum G248/3, G247/4B Mirât  ,Mülk G231/1, Nakd G160/4, Pây 

G334/3, Peymane G220/5, Seng G80/2, Surmedân G223/5, Sûz G5/2 

,Şeh-bâz G425/2, Şîr G199/3, Taht G366/3, Tomar G44/2 

Gurûr: Câm S/48 

Gussa: Derya G251/3, Hâşâk G232/ 

Hakikat: Câm G38/3 

Halvet: Künc G118/4 

Hasret: Deşt G20/5 

Hâtır: Çeşme Haceefendi/24, Şîşe G72/2, 

Hayâl: 

 

Anka G91/5, Bâğ G61/1, Dâmân M/11, Nakş G250/4, Şâhbâz G106/2, 

Yem G387/4 

Hevâ: Bâd G251/2, Deşt G224/4, Levs S/44, Şâh G19/1, Vadi G253/4 

Heves: Seyl G253/4 

Hicr: alam G394/3 

Hicrân: Hançer G308/4, Pister G425/5, Vâdî G45/3, Zalam G394/3, 

Hidâyet: Necm G22/1 

Hüner: Şems G298/5 

Hüsn: 

Âftâb Nazm/2, bâğ G290/1, bâğbân G103/1, Câmi G375/1, gülsitân 

G328/4, Kasr M/1, Libâs G211/1, Nemek G150/3, Pirâye G263/3, Şâh 

G216/15, Şeh-süvâr G345/4, Tâk G41/1, 

İdrâk: Âyine G58/1, Çeşm G134/2 

İhsan: Âb K2/17 

İkbâl: Arsa, G29/3, Câme G145/3,Devha K1/13, Gonce G149/1, Suret G242/3 

İltifat: Bâd G138/3 

İnayet: Bahar K5/19 

İrâde 

(İrâdet): 

Cûy G7/2, Dest G175/1 

İstiğna: Evc G47/4, Künc G108/5, Meydan G263/5, Serîr G313/4 



XXV 
 

İşret: Bezm G114/5, Gülşen G214/3, Serây G272/2 

İzzet: Arsa G29/3, Tâc G131/3, Serîr K5/17 

Kalb: Sanevberî G412/3 

Kadr: Dest G441/2 

Kahr: Bâd G317/8, Dest G29/4, Nâr G411/3, Tîg K4/20 

Kanaat: Genc G346/4 

Keder: Gerd G149/4, Kûh-sar G116/3 

Kerâmet: Şems G22/3 

Kerem: Bâb G386/5, Ber K2/17, Hân G56/3, 

Kudret: Kâtib G40/4 

Letâfet: Gülsitân G246/3 

Lutf: 
Âb K2/17, Bâd K1/14, Ebr G346/5, El G352/3, Merhem G51/5, Nur 

K5/1, Reşehât G339/5B,Sâye G54/5, Sehâb S/25,Tabîb G428/4 

Ma‟rifet: Gülzar G389/5, Le‟al G446/5, Nahl G380/5 

Mahabbbet(

Muhabbet): 
Bâzâr G324/5, Kullab G46/2, Macun G32/4, Tîr G101/3 

Maksud: Gevher G175/3, Gül G436/1, Ka‟be G275/4 

Medh: Gülşen G295/5, Ka‟be G131/4, Nev-arus G131/5 

Melâhat: Bahr G172/2, Mülk G285/3, Sagr G447/3 

Melâl: Gerd G214/4 

Melâmet: Seng G161/3 

Mezellet: Hâk G345/4, Râh, G80/2 

Mihnet: 
Bezm G446/1, Câm G404/3, Nahl G292/2, Râh G392/4, Sâhil 

G72/3,Sâkî G207/1, Seng M/4B 

Murad: Bezm G216/3, Gül G368/2, Nahl G39/1 

Neşat: Gül S/25 

Rahmet: Âb N1/2, Nesîm G93/3 

Riyâ: Metâ G143/1 

Saadet: Der G90/5, Devha K1/13, Hurşid G22/2, Tâc Târih/13, Taht G352/5 

Sabr: Hırmen G210/5, Hısn G21/1 

Safa: 
Bezm G53/1, Câm G189/1, Kasr G27/3, Mihr S/15, Mürg K4/9, 

Sermaye G305/4 

Saltanat: Câm G420/5 

Selamet: Künc G346/4, Sahra G116/3 

Sema: Dolab G399/4 

Sipihr: Evrak G24/5, Sakf S/24, 

Sitem: Bâd G400/4, Ceyş G435/4, Deşt G268/3, Mikraz G151/3, Vâdî G112/3 

Şevk: 
Midâd G351/4, Ocak G397/2, Od G19/4, Sermaye G401/3, Şarâb 

G189/5 

Tab‟: Mâr G189/3, Mirât G214/4, Semend K3/18 

Tarab: Gülşen G380/2 

Tecerrüd: Tekye G439/3 

Teslîm: Rıbka G449/4 

Ümmîd: Çeşm M/11, Der G47/5, Gül G304/4, Meyve K?/4, Rişte G316/4 

Vasl: 

 

Cûybâr G232/5, Genc G28/5, Gencîne-dâr G232/2, Ka‟be G112/3, Mey 

G232/4, Meyve  G51/4, Şerbet G168/2 



XXVI 
 

 

Vefâ: 
Bâğ G71/2, Bâzâr G282/5, Kitâb G199/4, Râh G437/4, Tohum G394/2, 

SuretG200/4 

Visâl: Bâğ G234/3, Bâr G408/1, Bezm G158/4, Mihr G394/3B 

Vuslat: Mey G232/4, Ni‟âm G25/5 

Zillet: Hâk G390/2 

Zühd: Bina G62/4 

 

BENZETĠLEN-BENZEYEN TABLOSU 

âb: ihsan, lutf, rahmet, 

âftâb: Hüsn 

âhen: Gönül 

âhenger: Aşk 

anka: Hayal 

arsa: ikbal, izzet, 

arûs: Dehr 

âteş: aşk, can, firak, gam, gönül 

âteşdân: Gönül 

âyine: İdrak 

bâb: aşk, kerem, 

bâd: âh, heva, iltifat, kahr, lutf, sitem 

bâde: devlet, gaflet, 

bâg: âlem, gönül,hayal, hüsn, vefâ, visâl 

bâgbân: Hüsn 

bahâr: adl, inayet 

bahr: aşk, belâgat, melâhat, 

bâr: ferah, visâl 

bâzâr: bela, mahabbet, vefa 

bâzû: aşk, 

ber: kerem, 

bezm: devlet, işret, mihnet, murad, safa, visâl 

binâ: Zühd 

bülbül: Gönül 

câm: aşk,gurur, hakikat, mihnet, safa, saltanat, ayş, 

câme: İkbal 

câmi‟: Hüsn 

ceyş: gam, sitem 

cûy: irâde, 

cûybâr: ferah, vasl 

çeşm: can, idrâk, ümmîd 

çeşme: Hâtır 

çevgân: arzu, aşk 

dâg: Gam 

dâm: bela, 



XXVII 
 

dâmân: aşk, çerağ, hayal, 

dâmen: Çarh 

dâmgâh: gönül, sîne, 

dâr: Ferah 

dâye: aşk, 

debîr: Çarh 

der: saadet, sîne, ümmîd 

ders: Aşk 

derya: gönül, gussa, 

dest: iradet, kadr, kahr, 

deşt: aşk, hasret, heva, sitem 

devha: baht, ikbal, saadet 

devlet: aşk, bade, 

dolab: Semâ 

dûd: Âh 

dür: Aşk 

dürdî: Aşk 

düzd: Gamze 

ebr: cûd, gönül, lutf 

ebvâb: Ferah 

el: cevr, lutf, 

emvâc: Belâ 

erre: Aşk 

esb: Nâz 

evc: istiğna, nâz 

evrâk: Sipihr 

fen: aşk, cefa, 

fülk: Gönül 

genc: gönül, kanaat, vasl 

gencînedâr: Vasl 

gerd: keder, melâl 

gerden: can, gönül 

gevher: aşk, maksûd 

gird-âb: Gam 

gonce: gönül, ikbal 

gûy: Gerdûn 

gül: maksûd, murad, naz, neşat, 

gülistân(gülsitân): bela, din, hüsn, letafet 

gülşen: aşk, ayş, emel, fazl, işret, medh, nâz, tarab 

gülzâr: devlet, gönül, ma‟rifet 

güncişk: gönül 

hâk: fena, mezellet, zillet 

hân: kerem 

hançer: hicran 

hâne: aşk 



XXVIII 
 

hânkâh: aşk, dehr 

hâr: gam 

harem: aşk 

harf: gam 

hâristân: âlem 

hâşâk: gönül, gussa 

hırmen: sabr 

hısn: sabr 

hil‟ât: naz 

hum: gönül 

hurşîd: fazl, saadet 

hüma: aşk, naz 

hüsrev: aşk 

iklim: „adem 

ka‟be: can, maksûd, medh, vasl 

kal‟a: ârâm 

kâlâ: cehl 

kâr: aşk 

kasr: hüsn, safa 

kâtib: kudret 

kavs: çarh 

kehf: âlem 

keştî: can 

kevkeb: baht 

kilid: gam 

kişt-zâr: âlem 

kitâb: aşk, vefa 

kûh-sâr: derd, gam 

kulak: can 

kullab: mahabbet 

künc: gam, halvet, istiğna, selamet 

la‟l (le‟âl): sîne, marifet 

leğen: felek 

levh: can, sîne 

levs: hevâ 

libâs: hüsn 

macun: aşk, mahabbet 

mâr: tab‟ 

mâye: aşk 

merhem: lutf 

meta‟: fazl, gam 

mey: vasl, vuslat 

meydan: aşk,istiğna, 

meygede: aşk 

meyve(Meyve): derd, ümmîd, vasl 



XXIX 
 

midâd: şevk 

mihmân: gam 

mihmânhane: dehr 

mihr: aşk, safa, visal 

mikrâz: sitem 

mirât: can, gönül, tab‟ 

mushaf: cemal 

mühre: aşk 

mülk: can, gönül, melahat, nâz 

mürg: aşk, câh, cân, safa 

nahl: cefa, emel, gam, marifet, mihnet, murad, naz, 

nakd: can, gönül 

nakş: hayal 

nâme: gam 

nâr: kahr 

necm: hidayet 

nefehât: cemâl 

nemek: hüsn 

nesîm: adl, rahmet 

nev-arus: medh 

ni‟âm: vuslat 

nur: lutf 

ocak: şevk 

od: şevk 

ok: cevr 

pây: gönül 

pây-bend: aşk 

pehlevân: çarh 

pertev: devlet, feyz 

peymâne: gam, gönül 

pirâye: hüsn 

pister: gam, hicran 

pûte: aşk 

râh: aşk, cünûn, ferah, mezellet, mihnet, vefa 

reşehât: lutf 

rıbka: teslim 

rişte: can, ümmîd 

rûzgâr: ferah 

sâgar: naz 

sagr: melahat 

sâhil: mihnet 

sahn: sîne 

sahra: selamet 

sakf: sipihr 

sâkî: felek, mihnet 



XXX 
 

sanevberî: kalb 

sarsar: gam 

sâye: adl, aşk, cehl, lutf 

sehâb: lutf 

semend: naz, tab‟ 

seng: cefa, gönül, melamet, mihnet 

serây: işret 

serçeşme: can 

serîr: istiğna, izzet, naz 

sermaye: aşk, „ayş, safa, şevk 

serrişte: aşk 

seyl: gam, heves 

seyl-âb: aşk 

sırmakeş: aşk 

sihâm: gamze 

silâh: aşk 

silk: belagat 

sille: âh 

sipâh: gam 

sûdager: aşk 

sultan: aşk, gam 

sûret: ikbal, vefa 

surmedân: gönül 

sûz: gönül 

sûzân: sîne 

sûzen: gamze 

şâh: hevâ, hüsn 

şâhbâz: aşk, hayal 

şahne: devrân, gamze 

şarâb: aşk, naz, şevk 

şeh: devrân 

şehbâz: gönül 

şehr: cemal 

şeh-süvâr: hüsn 

şem‟: aşk 

şems: hüner, kerâmet 

şemşîr: gamze 

şerâr: âh 

şerbet: aşk, vasl 

şîr: gönül 

şîşe: hâtır 

tabîb: lutf 

tâc: izzet, saadet 

taht: gönül, saadet 

tâk: hüsn 



XXXI 
 

tatar: gamze 

tekâver: felek 

tekye: gam, tecerrüd 

tengnâ: gam 

tıfl: cân 

tîg: cefa, firak, kahr 

tîr: âh, aşk, gam, mahabbet 

tohum: vefa 

tomar: can, gönül 

tûfân: aşk, bela 

tuhfe: can 

vâdî: gam, hicran, heva, sitem 

virâne: sîne 

yem: hayal 

zalam: hicr, hicran 

zencîr: cünûn 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



XXXII 
 

KISALTMALAR LĠSTESĠ 

 

a.e.  : aynı eser 

a.g.e. : adı geçen eser 

Bkz. : Bakınız 

DİA : Diyanet İslam Ansiklopedisi 

Haz. : Hazırlayan 

K : Kaside 

k : Kıt‟a 

M : Müfredat 

Mad. : maddesi 

MEB : Milli Eğitim Bak 

N : Nazm 

S : Sâkînâme 

s. : sayfa 

sy : sayı  

T : Tarih 

TDK : Türk Dil Kurumu 



1 
 

GĠRĠġ 

Klasik Türk Edebiyatı 13. yüzyıldan başlayıp Osmanlının askerî, siyasî ve 

kültürel yönden Avrupa‟yı en çok örnek aldığı yüzyıl olan 19. yüzyıla kadar devam 

etmiştir. Altı asırlık zaman zarfında bu edebiyat, ağırlıklı olarak İslam dininden, 

tasavvuftan, felsefeden ve yaşanılan coğrafyadan, toplumun gelenek ve göreneklerinden 

etkilenen ve beslenmiş olan zengin ve köklü bir edebiyattır. Kültür ve medeniyet 

tarihimizin tam olarak anlaşılabilmesi için Osmanlı Devletinin ilim ve irfanının bir 

aynası mahiyetinde olan bu edebiyatın çok iyi bilinmesi gerekmektedir. 

 

Tarihin her döneminde kültür ve medeniyet unsurlarını içinde barındıran ve 

daha sonraki nesillere aktaran en önemli verilerden birisi hiç şüphesiz edebi eserleridir. 

Bunlar arasında manzum eserlerin ayrı bir önemi bulunmaktadır. Şiirlerde kullanılan 

kelimeleri soyut ve somut olmak üzere iki kategoride ele almak mümkündür. Bu 

kelimelerin hep aynı manada kullanılması şiir diline yakışmaz. Bu kelimeleri sadece 

sözlük manalarıyla kullanmak şairin duygu ve düşüncelerini aktarmada yetersiz kalır. 

Bu yüzden şairler şiirlerinde kullandıkları soyut ve somut kelimeler arasında ilişki 

kurarak bunlara şiirde yepyeni manalar vermeyi amaçlar. Bunu edebi sanatlarla daha 

çok da teşbih sanatını kullanarak yapar. Bu kelimeler arasında anlam ilişkisi kurarak 

okuyanın zihninde yepyeni hayal ve çağrışımlara sebep olurlar. Yahya da soyut ve 

somut kelimeleri aralarında anlam ilişkisi kurarak başarılı bir şekilde kullanmıştır. 

Çalışmamızda Yahya‟nın şiirde anlam ilişkisi kurarak kullandığı soyut ve somut 

unsurları belirlemeye çalıştık. 

 

A.) AraĢtırmanın Konusu ve Önemi 

Bu edebiyatla ilgili bugüne kadar yüzlerce çalışma yapılmıştır. Bu edebiyat 

sahasının 17. Yüzyılda yaşamış en büyük şairlerinden olan Şeyhülislam Yahya 

hakkında da birçok akademik çalışma yapılmıştır. Bu çalışmalar içerisinde en 

önemlilerinden biri Rekin Ertem‟in yayınladığı Şeyhülislam Yahya Divanı‟dır. 

Şeyhülislam Yahya‟nın hayatı ve edebî şahsiyeti ve eserleri hakkında ayrıntılı bilgiler 

mevcuttur. Rekin Ertem‟in hazırladığı divanda 6 Kaside, 1 Sakiname, 1 Tahmis, 452 

Gazel, 24 Tarih, 51 Kıta, 10 Rubai ve 140 beyit vardır. Hasan Kavruk da Yahya 



2 
 

Divanı‟nı yayınlamıştır. Yahya Divanı hakkında yapılan iki şerh çalışması vardır. Biri 

H. Necati Demirtaş‟ın yayınladığı Şeyhülislam Yahya Efendi Divanı Şerhi adlı eseridir. 

Bir diğeri de Abdullah Eren‟in doktora tezi olarak çalıştığı Şeyhülislam Yahya 

Divanı‟nın Tahlili adlı eseridir. Ancak bu eserler Yahya Divanı‟nda kullanılan soyut ve 

somut unsur odaklı değildir. 

Biz de araştırmalarımız neticesinde Yahya Divanı‟nın soyut ve somut 

kavramlarının benzeyen ve benzetilen yönünden incelenmediğini tespit ettik. Bu 

çalışma soyut unsurların sözlük anlamının dışında metin içerisinde kazandığı yeni 

anlam genişlemelerini tespiti ve Yahya‟nın hayâl dünyasının daha ayrıntılı incelenmesi, 

şiir dünyası ve anlayışı hakkında daha fazla bilgi sahibi olunması yönünden önem 

taşımaktadır. 

B.) AraĢtırmanın Yöntemi  

Şeyhülislam Yahya Divanı dikkatlice okundu. Daha sonra tespit edilen soyut 

unsurlar alfabetik olarak sıralandı. Daha önce yapılmış araştırmalardan (Cemal Kurnaz, 

Hayali Bey Divanı‟nın Tahlili, Şadiye Akyol, Baki Divanı‟ndaki Soyut Kavramların 

Tahlili) hareketle somut unsura benzetilen bu soyut unsurlar 4 bölüme ayrıldı. Bunlar; 

Tabiat, Dünya ve Kozmik Âlem, Ġnsan, Din ve Tasavvuf, Toplum’dur. Tespit edilen 

soyut unsurların önce sözlük manaları verildi. Beyitler günümüz Türkçesine çevrilip 

soyut ve somut unsurlar benzeyen-benzetilen ilişkisi yönünden açıklanmaya çalışıldı. 

Ayrıca soyut ve somut kelimeler benzeyen-benzetilen ve benzetilen-benzeyen şeklinde 

alfabetik sıraya dizilerek iki tablo halinde gösterildi.  

 

Bu çalıştığımız divanın sahibi Yahya‟nın hayatı hakkında bilgi vermek 

gerekirse, Eski Türk Edebiyatı‟nın en büyük şairlerinden olan Şeyhülislam Yahya 

1552‟de İstanbul‟da doğmuştur. Babasının adı Ankaralı Şeyhülislam Bayramzade 

Zekeriya Efendi, annesinin adı Rukiye Hanımdır. Kültürlü bir ailede doğan Yahya, ilk 

eğitimini babasından almıştır. O devrin meşhur alimlerinden olan Abdülcebbarzade 

Derviş Mehmed Efendi‟den de ders almıştır. 1580‟de ilim hayatını tamamlamıştır. 

Babası Şeyhülislam Bayramzade Zekeriya Efendi ile hacca gitmiştir. Hac dönüşünden 

sonra 1587‟de Atik Ali Paşa, 1589‟da Haseki Sultan, 1593‟te Şehzade, 1594‟te de 

Üsküdar Valide Sultan medreselerinde görev yapmıştır. Müderrislik yanı sıra 1595‟te 

Bıyıklı Süleyman Efendi yerine Halep, 1596‟da Taşköprülüzade Kemal efendi yerine 



3 
 

Şam kadısı olmuştur.  1597‟de Mısır kadılığına atanmışsa da 1598‟de bu görevinden 

azledilmiş, kısa süre sonra bu görevi iade edilse de 1600‟de bir daha azledilince 

İstanbul‟a dönmüştür. Daha sonra 1602 ve 1604 yılları arasında Edirne ve İstanbul 

kadılığı da yapmıştır. Bunun yanında Anadolu ve Rumeli Kazaskerliği‟nde bulundu. 

Rumeli Kazaskerliği 1606‟da sona erdirilmiştir. Yerine Hocazade Es‟at Efendi atanır.
1
 

 

1609‟da bir defa daha Rumeli kazaskerliğine atansa da 1611‟de emekliye 

ayrılır. 1617‟de üçüncü kez aynı göreve atanır ancak kendi isteğiyle tekrar emekli olur.  

Sultan Genç Osman‟ın Yeniçeriler tarafından 1622‟de şehid edilmesi üzerine çıkan 

olaylar sonucunda Mehmet Es‟ad Efendi yerine şeyhülislam makamına oturmuş ve şehit 

olan Genç Osman‟ın cenaze namazını bizzat kıldırmıştır.  Kemankeş Kara Ali‟nin 

Şeyhülislam Yahya hakkındaki entrika ve yalanları sonucu Yahya Efendi görevinden 

azledilir. Yerine Mehmed Esad Efendi tekrar şeyhülislam olur. Mehmet Es‟ad 

Efendi‟nin 1625‟te vefatı üzerine Yahya Efendi bu göreve ikinci defa atanmıştır. Ancak 

çıkan sipahi ayaklanması sonucu zorbaların ısrarı ile görevden alınır. Bu azilden sonra 

Şeyh Sinan çiftliğine yerleşmiş, 1634‟te 4. Murad tarafından bu makama üçüncü defa 

oturtulmuş ve bu görevi ölümüne kadar sürdürmüştür. Şeyhülislam Yahya, 4. Murad‟ın 

sevgi, saygı ve teveccühünü de kazanmıştır ve sultan 4. Murat onu yanından hiç 

ayırmamıştır. Bu dönemde Yahya Efendi hayatının en parlak ve güzel günlerini 

yaşamıştır. Yahya Efendi 1634‟te Revan ve 1637‟deki Bağdat seferlerine de 

katılmıştır.
2
  

 

Ayrıca Yahya Efendi bu seferlerde stratejik kararlar almış ve kararları da 

isabetli olmuştur. Musul‟da savaş hazırlıkları sürerken yapılan bir toplantıda topları 

çeken mandaların eksik olması dolayısıyla topların naklinin nehir yoluyla yapılmasına 

karşı, Yahya efendi bir kısmının nehir yoluyla, bir kısmının da kara yoluyla yapılmasını 

teklif etmiştir. Kara yoluyla nakledilen topların daha erken varması Yahya‟nın 

fikirlerinin doğruluğunu kanıtlamıştır.
3
 

 

                                                           
1 Hasan Kavruk, Yahya Divanı, Ankara, MEB Yay., 2001 s.13-14. 

2 Kavruk, a.e, s.14-16, 

3  Kavruk a.e., s. 19 



4 
 

Bağdat fethedildikten sonra padişah 4. Murat Abdülkadir Geylanî ve İmam-ı 

Azam Ebu Hanife‟nin mezarlarının onarımını da Yahya Efendi‟ye bırakmıştır. Bu işi de 

gururla tamamlayıp mezarları kıymetli eşyalarla süslemiştir. Bunun için şu tarih kıtasını 

yazmıştır:  

Mu‟ammer ide Hak Sultân Murâdı 

İmâm-ı A‟zamı çün etdi ta‟zîm 

Gümüşden yapdı bâbın türbesinin 

Edip ol hazrete iclâl ü tekrîm 

Dedi Yahya bu kâr-ı hayra târîh 

Kapusunu mezârın etdi hep sîm 

   1048(1638) 

Yahya Efendi, 4. Murat‟tan sonra padişah olan Sultan İbrahim zamanında da 

Şeyhülislamlık makamında kalmıştır. Ancak Osmanlı Rasputini olarak bilinen Cinci 

Hoca‟nın oyun ve entrikaları sonucu mevkii sarsılmış ve Sultan İbrahim‟in 

münasebetsiz hakaret ve tekdirine uğramıştır. Saygı görmeye alışık olan Yahya Efendi 

bu duruma çok üzülmüş ve hastalanarak 1644‟te (1053) 26/27 Şubat (Cuma-Cumartesi) 

gecesi 93 yaşındayken vefat etmiştir. Vefatı üzerine şu tarih düşürüldü: 

 

Gûş edince bilbedâhe dediler târîhini 

Menzil-i Yahya Efendi cennet-i gülzâr ola 

Vefatından birgün sonra Fatih Camisi‟nde devlet erkânı ve bütün İstanbul halkı cenaze 

namazını kılmış, babası Zekeriyazâde Efendi‟nin Sultan Selim yakınındaki (Çarşamba) 

Koğacı Dede Mahallesi‟nde yaptırdığı medreseni avlusunda babasının hemen yanına 

defnedilmiştir. Sade, kavuksuz bir sütundan ibaret olan mezar taşına sülüs yazıyla şu 

kitabe yazılmıştır: 

Hüvelbâkî 

Sâbıka üç defa Şeyhülislâm olup sadr-ı fetâvâda iken vefât eden merhum ve 

mağfûrunleh Yahya efendi rûhiçün El Fâtiha. 

Sene 1053 

1725‟te (1133) Fatih yangınında bu medrese yanmış ve yol genişletilmesi sonucu 

mezarlar da kaldırılmıştır. 



5 
 

Yahya Efendi Fatih Çarşamba Çırakçı Mahallesi, Şeyh Yavuz yanında bir medrese 

yaptırıp 1640‟ta (1050) vakfetmiştir. 

Yahya Efendi tezkirelerin verdiği bilgilere göre güler yüzlü, cömert, dindar, hoş sohbet, 

latifeci ve hoş sohbet bir insandır. Birçok tehlikeli olay atlatan Yahya‟nın bazı 

insanların ölümüne sebep olduğu söylense de bu doğru değildir. İnsanların 

öldürülmesini kabul etmemiştir. 4. Murat Konya‟da iken dervişlerin yiyecek ve 

içeceğini kesip mal biriktirmekle suçlanan Mevlana postnişini Ebubekir Efendi‟nin 

öldürülmesini emretmişse de Yahya buna engel olmuştur.
4
 

 

Ayrıca Yahya, Rumeli Kazaskerliğindeyken Sadrazam Derviş Paşa‟nın bir 

adamı haksız yere idam ettiğini öğrenince sebebini sormuş, kendisine „‟senden 

sorulmaz‟‟ denmesi üzerine divanı terk etmiştir. Sultan 1. Ahmed, divanı niçin terk 

ettiğini sorunca sultana „‟ şer‟i bir sebep olmadan bugün bir adam öldürüldü. Artık 

benim için kadılık yapma imkânı kalmadığından bu makamı terk mecbur oldum.‟‟ 

Cevabını vermiştir. Bunun üstüne Sadrazam Derviş Paşa o gün idam edilir.
5
 

Edebî Şahsiyeti:  

Şeyhülislam Yahya Efendi, Kânûnî‟den itibaren II. Selim, III. Murât, III. 

Mehmet, I. Ahmet, I. Mustafa, III. Osman, IV. Murat ve I. İbrahim gibi sekiz padişah 

görmüş ve IV. Murat devrinde şiirleriyle gönüllere girmiştir. Sadece yaşadığı devir olan 

17. Yüzyılda değil divan edebiyatı tarihinin en büyük gazel ustalarındandır. 18. 

Yüzyılın meşhur gazel şairi Nedîm şairin gazeldeki üstünlüğünü şu beytiyle belirtir: 

Nef‟î vâdî-i kasâidde suhan-perdâzdır 

Olamaz amma gazelde Bâkî vü Yahya gibi
6
 

 

15. yüzyılda Necâtî‟nin başlatıp 16. yüzyılda Bâkî, 17. yüzyılda da Yahya‟nın 

devam ettirdiği şehirli Türkçesi 18. yüzyılda Nedim‟de en olgun şeklini almıştır. 

Şiirlerini temiz İstanbul Türkçesiyle yazan Yahya Bey bazen şiirlerinde konuşma 

havasına yaklaşır. Şiirlerinde kelime ve söz sanatlarına çok yer vermeyen Yahya‟nın 

                                                           
4 Rekin Erten, Yahya Divanı, Ankara, Akçağ Yay., 1995 s. 5-7 

5 Hasan Kavruk, a.g.e., s.23 

6 Metin Akkuş, Nef’i Divanı, TC. Kültür ve Turizm Bakanlığı Kütüphaneler ve Yayımlar Genel Müdürlüğü, Yayın yılı: 2018, s.13, (çevrimiçi) 

http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/Eklenti/57741,nefi-divanipdf.pdf?0 13.05.2019 

http://ekitap.kulturturizm.gov.tr/Eklenti/57741,nefi-divanipdf.pdf?0


6 
 

sanatı samimidir. İran ve Hint şairlerini taklit etmemiştir. Yahya Bey, şiirlerini taze fikir 

ve hayallerle ifadeye çalışmıştır. Bu yüzden dili sade, temiz, zarif ve hayali zengindir.  

Baki‟yi takip eden Yahya‟nın şiirlerinde Baki‟den gelen klasik üslup vardır. Bununla 

beraber Nedim‟deki şûh üslup da görülür. Yani Yahya eski devirle yeni devir arasında 

(Baki-Nedim) arasında köprü görevi üstlenmiştir. 
7
 Şiirlerinde Baki‟nin estetiği ve edası 

göze çarpmasına ve Nedîm‟i müjdeleyen bazı mısralar görülmesine rağmen Yahya‟nın 

ruhunda Baki ve Nedimle boy ölçüşebilecek coşkun heyecan ve engin ilham yoktur. 

Rengi Baki‟den, lirizmi ise Nedim‟den çok geridir.
8
 

 

4. Muratla çok sık vakit geçirmiş olan şair ona kasideler ve nazireler yazmıştır. 

Kasidede çağdaşı Nefi tesirinden kendisini kurtaramamıştır. Latife seven ve nüktedân 

olan Yahya Bey hem Nefî‟yi övmek hem de dokunmak için şu kıtayı söylemiştir: 

 

Şimdi hayl-i suhan-verân içre 

Nef`î mânendi var mı bir şâ`ir 

Sözleri seb`a-i mu`allakadur 

İmru'l-Kays kendidür kâfir 

(Kıt‟alar, No: 24)
9
 

 

Yahya‟nın gazellerine baktığımızda, konuları yaşadığı ve gördüğü şeylerdir. 

Şiirlerinde aşk, eğlence, dünya hayatı, tabiat manzaraları, mahallî hayat, tasavvuf, meth 

işret, şarap gibi konular işlenmiştir. Divandaki işlenen konulara baktığımızda Yahya‟nın 

şiirlerinde işlediği konulardan biri de  aşk konusudur ama Onun aşkı ilâhî değil beşerî 

aşktır. O aşk şairidir. „‟ Ben `âşıkam sözüm de benüm `âşıkânedür‟‟ (G.87/1) sözü bunu 

gösterir.
10

 

 

Yahya‟nın şiirlerinde işlediği konulardan biri de mahallî hayattır. 

„‟Mahallîleşme Cereyânı, Türk dili‟nin ve Türk edebiyatı‟nın kendi içinden 

olgunlaşması ve millîleşmesi mânâsında, yerli ve halk tesirinde bir hareketdir. Bu 

                                                           
7 Rekin Erten a.g.e. s. 11 

8 Vasfi Mahir Kocatürk, Türk Edebiyatı Tarihi, Edebiyat Yay., Ankara, 1964 s. 435 

9 Rekin Ertem, a.g.e. s.10-13 

10 Erten, a.e., s. 17-18 



7 
 

cereyân, öteden beri ince bir iz hâlinde varlığı hissedilen, dilde sâdelik ve edebiyatta 

millîleşme hareketlerinin XVIII. asırda birinci sınıf şâirlerin ısrarlı iştirâkleriyle 

kuvvetlenmesinden doğan bir yerlileşme çığırıdır. Bu çığır, edebiyata halk hayâtını 

getirmiş; halk zevkinden ve halk sanatından çizgiler kazandırmışdır; Türkçeye halk 

dehâsının güzelleşdirdiği seslerle; halk deyimleri ve halk söyleyişleriyle zengin ve 

esprili, sâde bir güzellik vermişdir.‟‟ 
11

  Mahallî hayatın ilk izleri Yahya Efendi de 

görülür. Bu yeni hareketin ilk müceddidi o ise son güçlü temsilcisi de Nedim‟dir. 

Bayram redifli gazelinde (G/245), bayramın geç gelip erken bittiğini ve büyük küçük 

herkesin süslü elbiselerle seyrana çıktığını anlatır. Sitanbul (G197) redifli gazelinde ise 

İstanbul‟un güzellikleri, At ve Vefa Meydanı‟nda güzellerin çocuklarla beraber 

dolaplara binmeleri bir tablo canlılığında anlatılır. 4. Murat‟ın Edirne‟ye giderken 

yanında götürdüğü İstanbul güzellerinin Edirne şehrini güzelleştirdiğini şöyle anlatır:  

Şöyle ma`mûr oldı hûbân-ı Sitânbul ile kim 

Câydur bir gence her künc-i hârâb-ı Edrine 

     G310/2 

Divan şairleri İran şairlerinin etkisinde kaldıklarından şiirlerinde daha çok Dicle ve Fırat 

nehirlerinden bahsederken Yahya Bey onun yerine Anadolu‟daki Kızılırmak‟ı verir.
12

  

 

Mahallîleşme akımının öncüsü olan Yahya Efendi şiirlerinde günlük dile 

yaklaşırken şiirlerinde bol bol deyimler ve atasözleri de kullanmıştır. Deyimlere örnek 

olarak: Ağzının suyu akmak G.284/5, G.389/6, Can atmak G.57/1, Daldan dala konmak 

G.304/1, Kan ağlamak G.400/5 Saman altından su yürütmek G.84/4 gibi. Bununla 

beraber Ayağını kiliminden uzatma G.23/5, Meyve veren ağaç eğilir G.30/2, Ayağını 

kiliminden uzatma, neler çeker bu gönül söylesem şikâyet olur gibi atasözlerini 

şiirlerinde kullanmıştır.
13

 

 

Yahya yeri geldikçe şiirlerinde tabiata da yer verir. Divanında bahar, nevruz, 

kış ve hazanı konu edinen birçok manzumesi vardır. Temiz bir Türkçe ile şiir yazmasına 

rağmen vezin kusurlarına çok rastlanmaz, aruzu rahat bir şekilde kullanır ve şiirleri 

                                                           
11 Nihad Sâmi Banarlı, Resimli Türk Edebiyatı Târihi, İstanbul, MEB Yay., 1971, C.2, s. 745 

12 Rekin Ertem, a.g.e., s. 20 

13 Ertem, a.e., s. 27-29 



8 
 

teknik yönden mükemmeldir. Anlatımı son derece akıcı, şûh, lirik ve coşkulu olan 

Yahya genellikle tam, nadiren de yarım kafiye kullanır.
14

 

 

Yahya‟nın divanda işlediği bir diğer konu da tasavvuftur ancak kendisi 

mutasavvıf bir şair değildir. Sâkînâmesi tasavvufî bir havayla yazılmıştır. O tasavvuf 

konusunu işleyen ilk şeyhülislamdır. 
15

 

 

 Bununla birlikte Yahya Efendi‟nin şeyhülislam olmasına rağmen şiirlerinde 

içki, meyhane, şarap gibi kelimeleri sık kullanması farklı algılamalara sebep olmuş ve 

şair küfürle bile itham edilmiştir.
16

 Bir gün Fatih Camii vaizi sofu Hurşid Çavuş, vaaz 

sırasında Yahya‟nın „‟Mescidde riyâ-pîşeler itsün ko riyâyı/ Meyhâneye gel ki ne riyâ 

var ne mürâyî‟‟ beytini kastederek bu beytin apaçık bir küfür olduğunu söylemiş, bunun 

üzerine zamanın şeyhülislamına böyle bir şey söylenmesi cemaatin bir kısmını kızdırıp 

ayağa kaldırmıştır. Herkes Yahya Bey‟den bu sofunun cezalandırılmasını beklerken o 

hiçbir karşılık göstermemiş ve softanın anlayamadığı mananın kendisine anlatılmasını 

yeterli görmüştür.
17

 

 

Yahya‟nın şiirlerinde işlediği konulardan biri de tabiattır. Divan şairleri içi çok 

önemli bir malzeme olan tabiat divanlarda büyük yer tutar. Yahya tabiatı tasvir etmek 

için değil, daha çok sanat ve hüner göstermek maksadıyla kullanılmıştır. Yahya‟nın 

şiirlerinde müstakil olarak hazan, bahar ve kışı işleyen parçalar da vardır. Bahar, 

canlılık ve bereket zamanıdır. Bu mevsimde gönüller yeniden mutluluğa kavuşur. Şair 

kalbinden atamadığı sevgilisini de baharla anlatmaya çalışır. 106 numaralı gazel ise 

tamamen baharı konu edinir.
18

 

 

Eserleri: 

1. Divan: Türkçe Yazma Divanlar Kataloğuna göre İstanbul‟daki farklı 

kütüphanelerde 26 yazma nüshası vardır. İstanbul Üniversitesi Kütüphanesi‟nde de 

                                                           
14 Hasan Kavruk, a.g.e., s.26 

15 Rekin Ertem, a.g.e., s. 20-21 

16 Bayram Ali Kaya, Yayha Efendi, Zekeriyyazade”, DĠA, C. 43, İstanbul 2013, s. 246 

17 Ahmet Atilla Şentürk, Ahmet Kartal, Üniversiteler Ġçin Eski Türk Edebiyatı Tarihi, 1. Baskı Dergâh Yay., İstanbul 2004, s. 356 

18 Rekin Ertem, a.g.e., s. 22-23 



9 
 

kataloğa girmemiş iki yazma nüsha daha vardır. İbnülemin Mahmut Kemal İnal 

başkanlığında Süleyman Nazif, Cenap Şehabeddin, İsmail Hakkı ve Osman Kemal 

tarafından hazırlanan divan 1916‟da (1134) İstanbul Matbaa-i Âmire‟de 334 sayfa 

bastırılmıştır. İçeriği: İlk başta Yahya Efendi‟nin el yazısını gösteren bir levha vardır. 

62 sayfadan oluşan 3 ve 65. Sayfalar arasında İbnülemin Mahmut Kemal İnal Bey 

Yahya‟nın hayatını anlatıp şiirlerini incelediği yazısı vardır. Hazırlanan bu divanda 1 

naat, 2 kaside, 1 sakiname, 1 tahmis, 349 gazel, 3 tarih, 24 kıta, 4 rubaiyat, 47 ebyat 

vardır.
19

  

 

2. Taʿlîḳu ġerḥi Câmiʿi’d-dürer. Muhsin-i Kayserî‟nin Secâvendî‟ye ait el-Ferâʾiżü‟s-

sirâciyye‟yi manzum hale getirdiği Câmiʿu‟d-dürer adlı eserine yine kendisinin yazdığı 

şerhe yapılan bir ta„liktir. Eserin bir nüshası Giresun İl Halk Kütüphanesi‟nde kayıtlıdır 

(nr. 3595).
20

 

3. Muhsin-i Kayserî‟nin Ferâiz Manzumesi ġerhi: Nerede olduğu bilinmemektedir. 

4. Kemâlpaşazâde‟nin Nigâristân’ın tercümesi: Kânûnî devrinin önemli ilim ve devlet 

adamı olan Kemâlpaşazâde‟nin (İbn-i Kemâl, gerçek adı Şemseddîn Ahmet (1468-

1534) eseridir. Sadi‟nin Gülistân‟ına veya Molla Cami‟nin Bahâristân‟ına Fars dilinde 

nazire olarak yazıldığı söylenen bu eseri şair, Sultan 1. Ahmet‟in isteğiyle tercüme 

ettiğini kitabın başında belirtir.  

5. Fetâvâ-yı Yahya: Yirmi yıla yakın şeyhülislam olan Yahya‟nın Osmanlı hukuk tarihi 

bakımından önemli olan fetvalarını Şeyhülislam Bursalı Mehmet Efendi (?-1681) 

toplamıştır. 

6. Vak’a-yı Sultân Osmân-ı Sânî: Sultan 2. Osman‟ın (Genç Osman) tahttan 

indirilmesini anlatan eserdir. 

7. Taḫmîsü Ḳaṣîdeti’l-bürde: Arap şair Kaab bin Zübeyr peygamberimiz için Banet 

Suat adlı kaside okur. Peygamberimiz mükâfat olarak hırkasını verdiği için bu kasideye 

hırka manasına gelen Bürde ismi verilmiştir. Yahya Efendi de her beyte üç mısra 

ekleyerek bu kasideyi beşlemiştir.  

                                                           
19 Ertem, a.e., s. 14 

20 Kaya, “Yahya Efendi, Zekeriyyazade”, DİA, C. 43, İstanbul 2013, s. 246 



10 
 

8. Arapça ve Farsça şiirler söylediğini Hülâsatü‟l-eser sahibi Muhammed Muhibbî 

nakletmektedir.
21

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
21 Rekin Ertem, a.e., s. 15-16 



11 
 

BĠRĠNCĠ BÖLÜM 

TABĠAT, KOZMĠK ʿÂLEM, EVREN 

1.1 'ADEM: 

'Adem yokluk, yok olma manasına gelir. Divan‟da diyar, iklim, mülk gibi 

kavramlara benzetilmiştir. 

1.1.1 Ġklîm, (Diyâr, Mülk) 

 Ölür virmez gönül peykânunı saklar derûnında 

`Adem iklîmine `azm itmez illâ yâdigârunla 

G.310/2 

(Ey sevgili!) Gönül, senin kirpiğini ölse bile vermeyip içinde saklayıp yokluk 

ülkesine yâdigarın [kirpiğin] olmadan gitmez.) 

 

Peykan okun ucundaki sivri uca denir. Divan Şiiri geleneğinde sevgilinin 

kirpikleri bu uca benzer ve sevgili âşığa baktığında bu kirpikler âşığın kalbine saplanır 

ve yüreğini kanatıp âşığı öldürür. Bu durumda âşık sevgilinin kalbine sapladığı kirpik 

ile ölmek ister ve bu kirpik O‟nun için sevgiliden değerli bir hatıradır. Öldüğünde bile 

gönlünde bu hatırayı saklamak ister. Şair ölümü yokluk ve yokluğu da ülke, memleket 

ve diyara benzetmiş. İslam‟da her ne kadar ölüm tam bir yokluk olmasa da şair bu 

dünyadaki yokluğu vurgulamıştır. 

1.2 ‘ÂLEM: 

Sözlük‟teki manası Cihan, Dünya‟dır. Gazellerde gülzâr, bağ, bezm, Kiştzâr, 

hâristân ve kehf‟e benzetilmiştir. 

1.2.1 Bâğ 

Eglenilmez diyü gam çekme bu fânî dünyede 

Tut ki bâg-ı âleme seyrâna geldün ey gönül 

G.217/3 

(Ey gönül! Bu fani dünyada eğlenilmez diye gam çekme. Kendini bu 'âlem 

bağına bir gezinti için gelmiş gibi farz et.) 

 

Şair bu beyitte kendi gönlüne seslenip bu geçici dünyada gam çekmemesini 

tavsiye ediyor. Bu geçici dünyayı kısa süreli bir bağ gezintisi ve bağa benzetiyor. 



12 
 

Sonbahar ve kışın gelmesi, bağın solması, yaprakların dökülmesi insan hayatının da 

nihayete ermesine benzer. Ölümle nihayete erecek olan bu dünya hayatının üzülmeye 

değmeyeceğini vurguluyor. Akla şu ayet-i kerime geliyor: „‟ Bu değersiz hayat, bir 

eğlence ve oyundan ibarettir. Ve gerçekten Ahiret yurdu (var ya)gelince, işte katıksız 

gerçek hayat O… Fakat bilselerdi! „‟
22

(ANKEBUT /64) 

1.2.2 Bezm 

Şikeste bir sifâl olsun nemiz var sâgar-ı Cem‟de 

Garaz bir neş'e tahsîl eylemekdür bezm-i „âlemde 

G.337/1 

(Cem‟in kadehinde nemiz var ya da kırık bir testi parçasında neyimiz 

var?[bunlardan maksat nedir? ]  Bu dünya meclisinde maksat biraz neşe almaktır.)  

 

Beyitte ʿâlem bir içki meclisine benzetilmiştir. Şair dünya‟ya gelmekten 

muradın bir parça olsun eğlenmek olduğunu vurguluyor. Cem ise Divan Şiiri‟nde içkiyi 

keşfeden mitolojik kahramandır. Kadehi de Câm-ı Kîtînüma adıyla anılır.
23

 Eskiden 

insanlar içki meclislerinde şarap içerlerdi. Bu içki meclislerinde kadehler elden ele 

dolaşır ve eğlencenin doruğuna çıkılırdı. Şair de bu yaşadığı ʿâlemi bir meclise dolaylı 

olarak da adeta içki içip eğlenilen bir mekân olarak hayal ediyor. 

1.2.3 KiĢt-zâr 

Vefâ tohmı ekilmez mi bu ʿâlem kişt-zârında 

Safâlar kesb olunmaz mı ferahlar hâsıl olmaz mı 

G.394/2 

(Bu ʿâlem tarlasında vefa tohumu ekilmez mi? [Bu „âlem tarlasından] safalar 

elde edilip ferahlar hâsıl olmaz mı?) 

 

Bu beyitte şair ʿâlemi bir ekili alana, tarlaya benzetmiştir. Bunun yanında vefa 

kavramını da tohuma benzetmiş. Bu dünyada vefanın olup olmadığını istifham sanatı 

yoluyla soruyor. ʿ Âlem bir tarla gibi tohuma yer olur, ona hayat verir. Bunun gibiʿ âlem 

de insanın yaşadığı ve hayat bulduğu yerdir. Vefa kök salması, semere vermesi 

                                                           
22 Elmalılı M. Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, Sadeleştirenler Lütfullah Cebeci, Sadık Kılıç 2. Baskı, Ankara, Akçağ Yayınları 2006, s.422 

23 Dursun Ali Tökel, Divan ġiirinde Mitolojik Unsurlar ve ġahıslar Mitolojisi, 1. Baskı, Ankara, Akçağ Yayınları  2000, s.135 



13 
 

bakımından tohuma benzetilmiştir. Bu dünyada vefa ve eğlencenin kalmadığından 

şikâyetçidir. 

1.2.4 Hâristân 

Gül-i maksûdı il buldı benüm zâr oldıgum kaldı 

Bu hâristân-ı `âlemde dil-efgâr oldıgum kaldı 

G.436/1 

(Bu ʿâlem dikenliğinde emel gülünü başkaları bulup ben inleme hâlinde ve 

gönlü yaralı bir şekilde kaldım.) 

 

Şair güle benzettiği sevgilisine ulaşamadığını ve bundan dolayı tüm 

sermayesinin ağlayıp feryat etmek olduğunu söylüyor. „Âşığın yegane gayesi gül gibi 

güzel olan sevgiliye kavuşmaktır. Bu yüzden sevgiliyi bir güle teşbih etmiştir. Ancak 

âşık, bu gülün başkalarının olduğunu, bu dikenliğe benzeyen „âlemde, gönlü yaralı bir 

şekilde kaldığını ifade ediyor. „Âlemin dikenliğe benzetilmesi sıkıntı, eziyet ve cefa ile 

dolu olmasındandır. Dikenlikte insanın vücudunun kanaması gibi bu sıkıntılı dünyada 

da sevgilinin firkatiyle „âşığın gönlü kanar ve elden gelen sitem ve feryattan başka bir 

şey değildir. 

1.3 Baht, (Ġkbâl, Tâli’) 

Bu kelime sözlükte talih, şans, kısmet manasına gelir. Birçok beyitte kullanılan 

bu kelime yedi somut unsura benzetilmiştir.  

1.3.1 Devha 

Devha-i ikbâl ü bahtun ser-bülend itsün Hudâ 

Her diyâr olsun zılâl-ı re'fetünden hissedâr 

G.105/7 

(Allah, ikbal ve baht ağacını yüce eylesin ve her diyar senin merhametinin 

gölgesinden hissedar olsun.) 

 

Şeyhülislam Yahya, burada padişaha dua edip Allah‟tan onun bahtını ve 

kısmetini arttırmasını diler. Baht ve ikbal bir ağaca benzetilip bu ağacın büyük olması 

için Allah‟a dua eder. Ağaç bir nevi insanların gölgelik olarak sığındığı nesnedir. 

Ayrıca padişahın merhameti de gölgeye benzetilip bütün mazlumları ve ülkeleri 



14 
 

kucakladığını vurgulamıştır. Nitekim Osmanlı padişahları kendilerini Zıllullah yani 

Allah‟ın yeryüzündeki gölgesi olarak kabul etmiş ve fethettikleri diyara adalet 

götürülmesini kendilerine İlahi bir vazife saymışlardır. 

1.3.2 Kevkeb 

Bâd-ı gayretle çıkup ben sana göz açdırmazam 

Gel yakup ey kevkeb-i bahtum vücûdum itme kül 

G.229/2 

(Ey bahtımın yıldızı! Ben gayret rüzgarıyla çıkıp sana göz açtırmam. Gel. 

Vücudumu yakıp kül etme.) 

 

Bu beyitte şair bahtını bir yıldıza benzetiyor. Çünkü talihinin yıldız gibi 

aydınlık, parlak olmasını ister. Eskiden insanlar gök cisimlerinin talihlerini belirlediğine 

ve uğurlu ve kötü yıldızların olduğuna inanırlardı.
24

 Burada kendi talih yıldızına 

seslenerek onu yakmamasını dolayısıyla acı çektirmemesini ve talihine gülmesini murat 

etmektedir. 

1.3.3 ‘Arsa 

Şeh-süvâr-ı `arsa-i ikbâl ü `izzetsin müdâm 

Olmasun şâhum semend-i devletün bî-zîn ü raht 

       G.29/3 

(Sultanım! (Sen) her zaman değer ve baht arsasının en iyi at binicisisin. 

Bahtının atı (hiçbir zaman) süssüz, takımsız ve eyersiz olmasın.) 

 

Şair bu beyitte bahtı ve değeri çevik ve güzel bir ata ve meydana benzetiyor. 

Meydanda, düz bir yerde, engelsiz bir şekilde hızlı bir şekilde koşan at gibi sultan 

olarak gördüğü sevgilinin bahtının güzel olmasını, böyle yaver gitmesini, sıkıntı ve 

engellerle karşılaşmamasını diliyor.    

1.3.4 Câme 

Dâmen-i vaslına yârün nice mümkin dest-res 

Câme-i ikbâl kûteh kadd-i istignâ dırâz 

      G.145/3 

                                                           
24 Şadiye Akyol, „’Baki Divanı’ndaki Soyut Kavramların Tahlili’’ , İstanbul Üniv. Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2002, s. 13-14 



15 
 

(Sevgilinin vuslat eteğine ermek ne mümkün? Talih elbisesi kısa ve istiğna 

boyu uzundur.)  

 

Bu beyitte vuslat bir eteğe, baht da kısa bir elbiseye benzetilmiştir. Şair 

sevgiliye kavuştuğunda onun eline ve eteğine yapışacaktır. Eteğin yere değmesi gibi 

âşık da sevgili için yerlerde sürünür; ancak ikinci beyite baktığımızda şansının çok az 

olmasını kısa bir etek gibi görüyor. Buna sevgilinin istiğnası da eklenince zaten az olan 

şansından dolayı sevgiliye ulaşması mümkün değildir. 

1.3.5 Gonce 

Nice demlerdür ki dil-tengüz mükedder hâlimüz 

Bir tebessüm kıl açılsun gonce-i ikbâlimüz 

      G.149/1 

(Uzun zamandan beri sıkıntılı ve kederli bir haldeyiz. Bir tebessüm et de 

bahtımızın goncası açılsın.) 

 

Şair uzun zamandan beri dertli olduğunu ve şansının yaver gitmediğini ifade 

ederek sevgilinin bir tebessüm etmesini istiyor. Sevgilinin ağzı gonca gibidir, gülerken 

ağzının gonca gibi açılması ile bahtının açılması arasında bir ilgi kuruluyor. Gonca 

açıldığında gülün ortaya çıkması gibi şairin bahtı açıldığında hayatında bir güzellik 

olacak ve sıkıntılardan bir müddet de olsa kurtulacaktır. 

1.3.6 Pertev 

Şeb-i siyâh gibi tîre-baht olup a`dâ 

Cihâna pertev-i devletle ol ziyâ-güster 

      S./23 

(Düşmanlar siyah gece gibi kara bahtlı olsun. Sen de o baht ışığıyla dünyaya 

ışık saç.) 

 

Hâceefendi için yazılan sitayişte yer alan bu beyitte onun talihinin ışık gibi 

dünyayı aydınlatması, insanlara yol göstermesi düşmanların ise kara bahtlı olması için 

dua eden şair, dolaylı olarak ışığın karanlığa galebe çalacağını söylüyor. 



16 
 

1.3.7 Sûret 

Felegün sûret-i ikbâline aldanmayalum 

Kendimüz cevr ü cefâ çekmege mu'tâd idelüm 

       G.242/3 

(Feleğin talih suretine, görünüşüne aldanmayalım. Kendimizi cefa ve eziyet 

çekmeye alıştıralım.) 

 

Yahya bu beyitte feleğin bir baht gibi görünmesine aldanmayalım diyerek bu 

bahtın sadece bir görünüşten, şekilden ibaret ve yanıltıcı olduğunu ve hakikat 

olmadığını anlatır. Felek zaten insanlara zulmediyor. Bu yüzden buna kendimizi 

alıştıralım diyerek feleğin değişmeyeceğini ifade ediyor. 

1.4 KAZÂ: 

Olacağı önceden takdir edilen olayların başa gelmesi, vuku bulması manasına 

gelir. Bunun yanında hüküm, hüküm verme, dava görme manasına da gelir. Divan‟da 

tîr, kilk ve kavs gibi unsurlara benzetilmiştir. 

1.4.1 Tîr 

Ebrû vü müjen tîg-i cefâ tîr-i kazâdur 

Ol kâkül-i pür-çîn ise emvâc-ı belâdur 

      G.78/1 

Senin kaşın ve kirpiğin cefa kılıcı ve kaza okudur. O kıvrımlı kakül ise bela 

dalgalarıdır.)  

 

Yahya, sevgilinin kaşını cefa kılıcına, kirpiklerini kaza okuna ve kıvrımlı 

kakülünü de bela dalgalarına benzetmiştir. Üç soyut unsur üç somut unsura 

benzetilmiştir. Eski edebiyatta sevgilinin kirpikleri delici ve yaralayıcı olması hasebiyle 

oka sıklıkla benzetilir.  O her bakışında âşığın kalbine kirpik oklarını saplar. Âşığın bu 

oklara hedef olması ona önceden takdir edilmiş bir olaydır. Yaydan çıkan okun geri 

gelmemesi gibi âşığın başına geleceklerin de gelmemesi mümkün değil. Takdir öyle 

yazılmıştır. Bununla beraber dalga sevgilinin kıvrımlı saçını andırır. Dalgaya tutulup 

nefessiz kalan biri gibi âşık da sevgilinin kıvrımlı saçlarına tutulup orada esir olmuştur. 



17 
 

O saçlar adeta onu boğar, öldürür. Cefa da âşığı yaralaması, ona eziyet etmesi sebebiyle 

kılıca benzetilmiştir. 

1.4.2 Kilk 

Yazmış ey Yahyâ kitâb-ı hüsnini kilk-i kazâ 

Hatt-ı la`li ol kitâb-ı müstetâbun hatmidür 

      G.128/5 

(Ey Yahya! Kaza kalemi güzellik kitabını yazmış [olup] lal hattı hoş kitabın 

mührüdür.) 

 

Beyitte kaza kaleme teşbih ediliyor. Sevgilinin yüzü bir güzellik kitabı gibidir. 

Bununla beraber sevgilinin yüzü bütün güzellikleri cem etmesi dolayısıyla mushafa da 

benzetilir. Mushaf da sayfaların bir araya getirilmesiyle oluşmuş kitaptır. Bu yüzden 

Kur‟an‟a Mushaf da denir. Sevgilinin dudağı kırmızı olmasından dolayı sıklıkla la‟l 

taşına benzetilir. O dudakların yanındaki hat yani ayva tüyleri de sevgilinin diğer bir 

güzellik unsurudur. Hat yazı manasına da gelir. Ayva tüyleri de o güzellik kitabının 

sonudur.  Sevgilinin güzelliği kaza kalemiyle yazılmıştır ve bu dünyada bu güzellik 

peyda olmuştur. Kilk, kitap ve yazmak kelimeleri arasında tenasüp sanatı yapılmıştır. 

1.4.3 Kavs 

Kaşlarun kavs-i kazâ her bir müjen tîr-i belâ 

Devr-i hüsnünde kemân u tîre hâcet kalmadı 

G.398/4 

(Ey Sevgili!) Kaşların kaza yayı ve her bir kirpiğin bela okudur. Güzelliğinin 

döneminde yay ve oka ihtiyaç kalmadı.) 

  

Bu beyitte kazanın benzetilen unsuru kavstır yani yaydır. Sevgilinin kaşları 

şekil itibariyle yay gibidir ve kirpikleri de yayın âşığın kalbine attığı oktur. İnsanın kaza 

ve kaderin sebep olduğu olaylara karşı elinin ve kolunun bağlı olması gibi sevgili 

karşısında âşığın çektiği acılara karşı yapabilecek birşeyi yoktur. Sevgili kaş yayı ve ok 

kirpiğiyle âşığa o kadar eziyet ediyor ki normal yay ve oka ihtiyaç kalmıyor, ondan 

daha fazla acı çektiriyor. 



18 
 

1.5 SĠPĠHR, (FELEK, GERDÛN, ÇARH, DEHR, DEVRÂN, SEMÂ, 

GÖK):  

Sipihr âsmân, semâ, gökyüzü anlamına gelir. Divan Şiiri‟nde sıklıkla kullanılan 

kavramlardan biridir. Yahya Divanı‟nda gelin, kâtip, dolap, top, gül bahçesi, tekke, yay, 

çatı, leğen, misafirhane, saki, inzibat memuru ve şah gibi kavramlara benzetilmiştir. 

Felek âşığa türlü türlü sıkıntılar çektirip âşık bundan şikayet eder ama felek bu 

şikayetlere kayıtsızdır. 

1.5.1 Arûs 

Arûs-ı dehri bu gûne zîb ü zînet eylemege 

Şafak olur tutuk-ı al mihr otâga-i zer 

S.7/8 

(Felek gelinini bu türlü süslemek için şafak kırmızı bir çadır ve güneş altın bir 

sorguç olur.) 

 

Felek bir geline benzetiliyor. Şafak doğarken oluşan kızıllık, kırmızı bir çadır 

ve güneş de sarı renginden dolayı altın bir sorguç gibi tasavvur edilmiş. Şiirde bir gün 

doğumu tasviri var. Güneşin doğup dünyayı aydınlatması zifafa girecek olan ve bundan 

dolayı süslenen geline benzetilmiş. O süsler geline nasıl güzellik veriyorsa, günün 

aydınlanıp dünyanın karanlıktan kurtulması ve her yerin parlak olması dünyayı da o 

derece güzelleştiriyor. Zira güneş olmazsa hayat olmaz. 

 

1.5.2 Dâmen 

Dâmen-i çerhi dilâ hûn-ı şafak tutsa nola 

Zîr-i hâk olup yatanlar hep anun maktûlidür 

      G.117/4 

(Ey gönül! Çarh eteğini şafağın kanı kaplasa bunda şaşılacak ne var? 

Toprağın altında yatanlar hep onun öldürdüğüdür.)  

 

Bu beyitte eteğin vücudu örtüp gizlemesi gibi felek de adeta dünyayı kaplar, 

gece vakti ile de adeta örter. Şair, güneşin doğuşundaki kızıllığı da kan olarak tasavvur 

ediyor. Güneşin doğumu ve batımı gökyüzündeki hareketlerden oluşur. Feleğin bu 



19 
 

hareketlerinin insanları öldürdüğünü vurgular. Şair kendi gönlüne seslenerek 

şaşırmaması gerektiğini, zira feleğin acımasız olduğunu söylüyor. 

1.5.3 Debîr 

Şu`â-ı mihr degüldür felek sahîfesine 

Debîr-i çarh çeker her sabâh cedvel-i zer 

K.2/5 

(Felek sayfasına her sabah altın cetveli çeken güneş ışığı değil çarh kâtibidir.) 

 

Bu beyitte felek bir sayfaya ve güneş ışığı da altın bir cetvele benzetilmiştir. Bu 

beyitte feleği asıl aydınlatanın güneş ışığı değil Debir-i Çarh yani Merkür, Utarid 

olduğu belirtiliyor. Bu gezegen feleğin kâtibi sayılıp ikinci felekte yer edinir ve güzel 

söz ve yazının sembolüdür.
25

 Cetvel çekmek tabiri eskiden tezhip usulünde süslemenin 

iç ve dış taraflarına düz çizgiler çekmektir ve bu işlem için altın suyundan 

faydalanılırdı.
26

 Şair bu malzemelerden yola çıkarak güneşin doğuşunu katibin sayfaya 

altın suyuyla cetvel çizmesine benzetmiş. 

1.5.4 Dolab 

Olup gülzâr-ı dehri çeşme-i hûrşîd ile dâ`ir 

Cihân bâgını ser-sebz itdi dolâb-ı semâ devri 

G.399/4 

(Dünya bahçesi güneş çeşmesi ile dönüp sema dolabı dünya bağını yemyeşil 

yaptı.) 

 

Sema bir dolaba benzetilmiş. Dolap hile, kuyu veya su çıkarma aparatı olup 

Divan Edebiyatı‟nda sıklıkla bu manada kullanılır.
27

 Feleğin dönmesiyle mevsimlerin 

oluşmasına atıfta bulunarak yağan yağmurun da tesiriyle ilkbaharda dünyanın yemyeşil 

olduğu, adeta bir gül bahçesine döndüğü anlatılıyor. 

1.5.5 Evrâk, (Sahîfe) 

Evrâk-ı sipihri karala her gice Yahyâ 

Ah-ı dil-i sevdâ-zedeyi kilk ü devât it 

                                                           
25 İskender Pala, Ansiklopedik Divan ġiiri Sözlüğü, 14. Baskı,  İstanbul, Kapı Yay., 2005 s. 465 

26 Pala a.e. s. 85 

27 Pala a.e. s.124 



20 
 

G.24/5 

(Ey Yahya! Âşığın gönlündeki âhı divit ve kalem yaparak felek kâğıtlarını her 

gece karala.) 

 

Felek bir kağıda teşbih edilmiştir. Âşık acı çektiğinden yüreğinden çıkan ah 

duman şeklindedir ve bu ah göklere ulaşarak âşık bu ahı kalemle gök sahifesine 

yazdığından dolayı gece olur.
28

 Sineden çıkan ah rengi dolayısıyla mürekkep gibi 

telakki edilmiş.   

1.5.6 Gûy 

Gûy-ı gerdûna dahı urulmadan çevgân-ı `aşk 

Dil ham-ı gîsûn ile olmuşdı ser-gerdân-ı `aşk 

G.177/1 

(Aşk değneği felek topuna dahi vurulmadan [önce]  gönül, kıvrımlı kâkülünden 

dolayı aşk sersemi olmuştu.) 

 

Felek bir topa, aşk ise çevgana benzetilmiştir. Çevgan oyunu eskiden 4 ile  10 

kişilik takımlarla at sırtında oynanan ve topun hedefe sürüldüğü bir tür oyundur.
29

 

Gelenekte sevgilinin saçları siyah ve kıvrım kıvrımdır. Bu yüzden âşık aşkından dolayı 

perişan olmuş, sersemleşmiştir. Çevgan oyununda vurulan topun zamanla eskimesi ve 

parçalanması gibi âşık da sevgilinin saçlarının baş döndürücü etkisinden dolayı vurulan 

top gibi perişan olup sağa sola savrulmaktadır. 

1.5.7 GülĢen, (Gülzâr) 

Gülşen-i dehrden yeter bana o gonce bâgbân 

Yok dime isteyenlere gülleri deste deste vir 

G.109/4 

(Bahçıvan! Dünya‟nın gül bahçesinden o gonca bana yeter. (Diğer] gülleri 

isteyenlere yok demeyip deste deste ver.) 

 

Beyitte dünya bir gül bahçesine benzetilmiştir. Şair bahçenin sadece açılmamış 

gülünü murat ediyor. Gonca tam açılmamış, yeni açılmakta olan çiçektir, güldür. Bu 

                                                           
28 Abdullah Eren, ġeyhülislam Yahya Divanı’nın Tahlili, Atatürk Üniv. Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum, 2004  s. 396 

29 İskender Pala, a.g.e. s. 102 



21 
 

yüzden gelenekte sevgilinin ağzına benzetilir. Kırmızı renginden dolayı da sevgilinin 

yüzü ve yanağıdır. Şair için dünya bahçesindeki en güzel gül gonca gibi olan sevgilidir. 

Gül gibi olan sevgilinin olduğu yer gül bahçesidir. Bu yüzden sevgilinin bulunduğu 

devir gül devri, yaşadığı yer de gül bahçesidir. 

1.5.8 Hânkâh 

Hânkâh-ı dehr toldı nâle-i `uşşâkdan 

Câygâh-ı şîven ü menzilgeh-i mâtem gibi 

G.420/4 

(Dünya tekkesi matem ve inleme yeri gibi „âşıkların iniltileriyle doldu.) 

 

Felek bir tekkeye benzetilmiştir. Bu felek âşıkların âh u vâhı ile dolup taştı. 

Dünyevî olarak baktığımızda âşık sevgiliden mahrumdur. Bu hicrandan dolayı inleyip 

feryâd u figan eder. Tasavvufî açıdan baktığımızda bu âşıkların iniltileri bir nevi dergah 

ve tekkelerde zikir yaparken zakirlerin iniltisine benziyor. Âşıklar vuslata eremedikleri 

için bu dünya onlar için bir hüzün yeridir. Bu beyitte hayata karşı bir olumsuz bakış söz 

konusudur. Âşıklar için hakiki menzil ahirettir. İnsan asıl yurdundan yani bezm-i 

elestten bu dünyaya gönderildiği için burası aslında bir sürgün mahallidir. Bu sürgün 

mahallinde âşıklar dertlerinden dolayı inlerler ve hakiki vuslat olan Allah‟ı arzularlar. 

 

1.5.9 Kavs 

Dest-i kahrunla `adû kaddini ham itmek nedür 

Kuvvet-i bâzûna nisbet kavs-i çarh olmaya saht 

G.29/4 

(Kahır elinle düşmanın boyunu eğmek nedir? Gücüne, kuvvetine nispeten çarh 

yayı[nın eğilmesi bile] zor değildir.) 

 

Şair burada düşmanın boyunun eğilmesiyle yayın eğik olması arasında bağ 

kuruyor. Şair bu beyitte feleği bir yaya kahrı bir ele benzetiyor. Sevgilinin düşmanın 

boyunu eğmesi onun için hiç de zor değildir. Hatta sevgilinin elinde feleğin yayını 

eğmek bile kolaydır. Burada el üzerinden sevgilinin kahır gücü vurgulandığından kahır 



22 
 

bir el olarak düşünülmüştür. Nedir diye soru sorularak tecahül-i „ârif yoluyla sevgilinin 

feleğin yayını dahi eğebilmesi mübalağa sanatıdır. 

1.5.10 Sakf 

Şu`â`ı olup mün`akis sanma mihr 

Olur şemse-i tâk u sakf-ı sipihr 

    S./24  

(Güneşin ışığını yansıtarak feleğin çatısı ve kubbe süsü olacağını sanma.)  

 

Felek herşeyi kuşatması yönünden bir çatıya benzetilmiştir.  

 

1.5.11 Leğen 

Şevk-i ruhunla şem`-i şeb-ârâdur kamer 

Pervâne her taraf ana encüm felek leğen 

G.264/4 

(Ay senin yanağının şevkiyle geceyi süsleyen bir mumdur. Yıldızlar etrafında 

olan pervanelerdir. Felek ise şamdan gibidir. 

Bu beyitte ay geceyi süsleyip aydınlatan bir muma benzetilmiş ve etrafını 

aydınlatması hüsn-i ta‟lil sanatı yapılarak sevgilinin aşkına bağlanmıştır. Felek ise bir 

şamdan olarak tasavvur edilmiş. Feleğin Ay, Güneş ve Yıldızlar‟ı kuşatıp içine alması 

leğene teşbih edilme sebebidir. Şevk kelimesinin ışık manası da mevcut, yani burada 

ayın parıltısının sevgilinin yanağının parıltısından aldığı vurgulanarak hüsn-i ta„lil 

yapılıyor. Dolayısıyla yanak kapalı istiare yoluyla güneşe benzetiliyor. 

1.5.12 Mihmânhâne 

Şâh-râh-ı `aşkda câna konardı derd ü gam 

Dahı bünyâd olmamışdı dehr mihmân-hânesi 

     G.438/4 

(Sipihr misafirhanesi henüz inşa edilmemişken aşk caddesinde dert ve gam 

cana konardı.) 

 

Dünya bir misafirhaneye benzetilmiştir. Zira dünya gelip geçicidir ve gelen 

sürekli kalmaz. İnsanoğlu kafile kafile doğar, yaşar ve nihayetinde ölür. Bununla 



23 
 

beraber aşk bir yola benzetilmiştir. Bu yolda dert ve tasa eksik olmaz. Aşk yolu 

meşakkatli bir yoldur ve dert taşlarıyla doludur. 

1.5.13 Pehlevân 

Gerden-i hurşîde zencîr-i şu`â`ı bend idüp 

Pehlevân-ı çarhı gör şîr-i jiyânın gezdürür 

G.99/3 

(Çarh pehlivanı güneşin boynuna ışık zincirini bağlayıp öfkeli aslanını 

gezdirir.) 

 

Felek bir pehlivana, ışık da bir zincire benzetilmiştir. Feleğin güneşi hareket 

ettirmesi ve güneşin verdiği ışık bir pehlivanın güneşin aslan burcunda olması 

vesilesiyle aslanın boynuna tasma takıp onu gezdirmesine benzetilmiştir. Felek 

büyüklüğü ve genişliği dolayısıyla cüsseli bir pehlivan gibi tasavvur edilmiştir. 

1.5.14 Sâkî 

Kâse kâse bana kan yutdurdı sâkî-i felek 

Eşk-i çeşmüm sîneden n‟ola gelürse dem gibi 

G.420/3 

(Felek sakisi bana kadeh kadeh kan yutturdu. Gözyaşım sinemden kan gibi 

çıksa bunda şaşılacak ne var?) 

 

„‟Kan yutmak‟‟  elem ve ıztıraba tahammül etmek yerinde kullanılan tabirdir.
30

 

Çok fazla dert, eziyet çekmek, kederlenmektir. Felek de bir sakiye benzetilmiştir. Saki 

meyhanede kadehleri elden ele döndürerek insanlara şarap vererek onları nasıl sarhoş 

ediyorsa dönen felek de insanlara şarap yerine dert ve keder verip türlü eziyetler eder. 

Felek sakisi âşığa çok fazla dert ve sıkıntı vermekte olup âşık bundan şikayetçidir. 

Bunun yanında feleğe sitem etmek için „‟kahpe felek‟‟ tabirini de kullanırız. İslam‟da 

kader ve Allah‟a isyan yasaklandığı için insanlar feleğe isyan edip sitemde bulunurlar. 

1.5.15 ġahne 

Mest-i aşk oldunsa Yahyâ-veş açılma kimseye 

Şahne-i devrân sakın bûy-ı dehânun tuymasun 

                                                           
30 Mehmet Zeki Pakalın, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, 2. Baskı, İstanbul, MEB Yay. 1971, Cilt 2, s. 163 



24 
 

G.257/5 

(Yahya gibi aşk sarhoşu olduysan kimseye açılma. Devran bekçisi sakın ağız 

kokunu duymasın.)  

 

Felek burada bir inzibat memuruna benzetilmiş. Şahne, Osmanlı‟da şarabın 

yasak olmasıyla alakalı olarak şiirde geçer.
31

  Felek bekçisi ağız kokunu duymasın 

derken içki içenin ağız kokusundan tanınacağı ve şer‟an yasak olduğu için 

cezalandırılabileceği endişesi taşıyor. İnzibat memurlarının insanlara rahat vermemesi, 

eğlencelerine mani olması gibi felek de insanlara rahat ve gün yüzü göstermez. Onları 

adeta cezalandırır. Bu yönden felek inzibat memuruna teşbih edilmiştir. 

1.5.16 ġeh 

Kanâ`at gencine mâlik olup künc-i selâmetde 

Fakîr olur şeh-i devrâna baş egmez gedâlar da 

G.346/4 

(Kanaat hazinesine sahip olup selamet köşesinde dilenciler de fakir olur [ama 

] devrin padişahına baş eğmez.) 

 

Burada devran şah, sultana, kanaat hazineye ve selamet bir köşeye 

benzetilmiştir. Devran, azameti ve haşmetinden ötürü sultan olarak tasavvur edilmiştir. 

Beyitte kanaatin asıl zenginlik olup bu yüzden bir hazine olduğu ve bu dünya menfaati 

için feleğe yani alçak dünyaya baş eğmeyeceğini, açgözlülüğe tamah etmeyeceğini 

vurguluyor. Zira açgözlülük insanı felaket ve uçuruma sürükler. Yahya‟nın bu beyti 

Bâkî‟nin şu beytine bnzer: 

Baş egmezüz edânîye dünyâ-yı dûn içün  

Allâhadur tevekkülümüz i‟timâdumuz
32

 

1.5.17 Tekâver 

Tekâver-i felege oldı devlet ile süvâr 

Sevâd-ı magribe dek ide tâ ki `azm-i sefer 

S./2 

(Baht açıklığıyla felek atına binip batı illerine kadar sefer etsin.) 

                                                           
31 İskender Pala, a.g.e., s. 418 

32 Sabahattin Küçük, Bâkî Divanı, 1. Baskı, Ankara, TDK Yay., 1994, s.218 



25 
 

 

Bu beyitte felek binilecek bir ata benzetilmiştir. Bu felek atını kullanan kişinin 

batı illerine sefere çıkmasını istemektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



26 
 

ĠKĠNCĠ BÖLÜM 

ĠNSAN 

2.1 ÂH 

Kelime manası „‟âh, yazık‟‟ olan acı, keder ve sıkıntı bildiren ünlemdir. Çeşitli 

benzetmelerle kullanılan bu kelime „âşığın ruh halini ortaya koyar. Âşığın önemli 

vasıflarından birisi de âh edip inlemesidir. Bu inilti ateş ve duman halini alıp göğe kadar 

yükselir. 

2.1.1 Bâd 

Gice pey-der-pey şihâbı göricek itdüm hayâl 

Bâd-ı âhum itdi kandîl-i Süreyyâyı şikest 

   G.28/3 

(Gece, ardı ardına kayan yıldızları görünce görünce âh rüzgarımın Süreyya‟yı  

kırdığını hayal ettim.) 

 

Âh bir rüzgara ve Süreyyâ da kandile benzetilmiştir. Süreyya, Ülker ve Pervin 

olarak da bilinen Kuzey Yarım Küre‟de bir yıldız kümesidir.
33

 Âşığın âhı öyle ateşli ve 

kuvvetli ki bu yıldız kümesinin kandilini bile kırabilecek güçtedir. Esen bir rüzgarın 

kandili devirip kırması gibi âşığın âh rüzgarı da şiddetli olmasından dolayı Süreyya 

kandilini kırmıştır. Aynı zamanda âşığın âhı o derece yakıcı ki bütün gezegeni yakıp 

aydınlatabilecek kudrete sahiptir. Bu şekilde mübalağa sanatı yapılmıştır. 

2.1.2 Dûd, (duhân) 

Dûd-ı âhında görinür pîç ü tâb-ı ıztırâb 

Var ise bî-çâre gönlüm âhınun hem-râhıdur 

   G.81/3 

(Âhının dumanında ızdırap görünen çaresiz gönlüm âhın yoldaşı olmuş gibidir. 

 

Âh ateşli olduğu için gönülden çıkıp duman şeklini alarak göklere yükselir. Bu 

yüzden âh dumana benzetilmiştir. Bu âhın kaynağı âşığın çektiği dert, ıstırap ve 

sıkıntılardır. „Âşığın âh dumanında dert ve keder görünür. Şair var ise diyerek gönlünün 

                                                           
33 İskender Pala, a.g.e., s.415 



27 
 

bu âh ateşiyle yanıp kül olduğunu ve ondan eser kaldı ise bu âhın yol arkadaşı olduğunu 

söylüyor. 

2.1.3 Sille 

Sille-i âh-ı dilümden ey rakîb eyle hazer 

Dâ`iren bil gögsüni germe inen mânend-i def 

G.172/4 

(Ey rakip! Gönül âhımın tokadından çekinip haddini bil. Göğsünü daire gibi 

def gibi çok germe.) 

 

Bu beyitte âşık ve rakip ikilisini görüyoruz. Âşık rakibe seslenerek gönül 

âhının tokadından sakınması gerektiğini söylüyor. Aslında onu tehdit ediyor. Bu âh 

tokat gibi şiddetlidir ve onun suratında sert bir şekilde patlayabilir. Âh bir tokada, âşığın 

göğsünü germesi de defe benzetilmiştir.  

2.1.4 ġerâr, (ġu’le, ġerer, ġerernâk) 

Biri hurşîd-i `âlem-tâb u biri mâh-ı bedr olmış 

Çıkup iki şerer eflâke âh-ı pür-şerârumdan 

G.280/3 

(Kıvılcım dolu âhımdan iki kıvılcım feleğe çıkıp biri ʿâlemi aydınlatan güneş 

biri de dolunay olmuştur.) 

 

Âşığın ateşli âhı göklere kadar çıkar. Âşığın aşkı ve gamı ateş gibidir. Âşığın 

âhı burada bir kıvılcıma, ateşe benzetilmiştir. Zira ateşin ısıtma ve aydınlatma özelliği 

vardır. Âşığının âh kıvılcımlarından ikisi feleğe çıkıp bunlar güneş ve ay olmuşlardır. 

Bu ay ve güneş âşığın âhından çıkan iki kıvılcımdan başka bir şey değildir. Sadece bu 

iki kıvılcım koskoca ʿâlemi aydınlatan ay ve güneş olmuşlardır. Âşığın bu iki âhı 

sayesinde koskoca „âlem ısınıp aydınlanmaktadır. Bu beyitte gulüv derecesinde 

mübalağa sanatına başvurulmuştur. 

2.1.5 Tîr 

İtmesün seng-i havâdis câm-ı sahbâyı şikest 

Yohsa eyler tîr-i âhum çarh-ı mînâyı şikest 

G.28/1 



28 
 

(Havâdis taşı şarap kadehini kırmasın. Yoksa âhımın oku billursan feleği 

kırar.) 

 

Şair bu beyitte de âhı bir oka benzetiyor. Okun hedefine varması gibi göklere 

çıkan bu âh billurdan, camdan imal olunmuş şişeye benzeyen feleği delip paramparça 

edebilir. Burada da âhın göklere çıkıp onu paramparça etmesi mübalağa sanatına 

örnektir. 

2.2 ÂRÂM 

Bkz. Aşk mad. Sultân 

2.3 ÂRZÛ 

Sözlükte istek, heves, dilek manasına gelir. Yahya Divanı‟nda Çevgân‟a 

benzetilmiştir.  

2.3.1 Çevgân 

Seyr ideli şehâ ham-ı zülfünde hâlüni 

Çevgân-ı ârzûyile ser-geşte gûy-ı gül 

G.224/3 

(Ey şâh! Senin kıvrımlı saçlarının arasındaki benini seyredeli gül topunun arzu 

değneği ile başı dönmüştür.) 

 

Çevgân, ucu eğri değnektir. Karşılıklı 4 ve 10 kişilik takımlarla at sırtında 

oynanan ve ellerdeki değneklerle topun hedefe sürüldüğü oyuna denir.
34

 Bu beyitte 

arzu, çevgan oyununa, gül ise bir topa benzetilmiştir. Sevgilinin yüzü genellikle güle 

benzetilir ancak burada gül sevgilinin yüzünden ve beninden başı dönmüştür. Gülden 

daha güzel olan o simsiyah ben, gülü dahi hayran bırakmıştır, başını döndürmüş ve 

adeta çevgan gibi sağa sola sallanmıştır. 

2.4 AġK, (MAHABBET, MĠHR) 

Aşk, bir kimse veya nesneye karşı duyulan aşırı istek ya da bağımlılıktır. Divan 

Edebiyatı‟nın temel konularından birisidir. Şiirlerde gah ilahi gah mecazi aşk işlenir. 

Divanlar‟da aşk, âşık, sevgili ve ağyar arasında geçen macera iken bu aşk Allah‟a, Hz. 

Muhammed‟e de olabilir. Aşk yolu çetin ve engellerle doludur. Bu yolun yolcusu çok 

                                                           
34 Pala, a.e., s. 102 



29 
 

acı çeker. Bu meşakkatli yol insanı kemale erdiren yoldur da. Aşk, şiirlerde farklı nesne 

ve kavramlara benzetilmiştir. Bazen demirci olup delilik zinciri işlemiş, bazen de ateş 

olup âşığın gönlünü yakmıştır. Deniz olup âşığı boğmuşken bir de çarşı, pazar olmuştur. 

Köstek olup âşığı kendine bağlamıştır. Pazu gibi olup âşığı zayıflatmış, oyun olmuştur. 

Dâm olup âşığı tuzağa düşürmüş, etek olup tutulacak bir nesne olmuş ve anne olup âşığı 

beslemiştir. Ders olup okunmuş, çöl olup Mecnun gibi kaçılacak yer olmuştur. Bunun 

yanında devlet olup şans getirip inci gibi değerli olmuş, kadehin dibindeki tortu olup 

neşe vermiştir. Bıçkı gibi keskin olup âşığın gönlünü paramparça eden, bir hazine ve o 

hazinenin en değerli cevheri de, gül bahçesi gibi olup sevgilinin gül yanaklarını andıran 

da yine aşk olmuştur. Gam taşlarından korunan bir ev, devlet kuşu ve mürşidin 

bulunduğu bir tekke olmuştur. Aşk yüce mertebesinden dolayı padişah, bir sanat ve 

okunan bir kitap olmuştur. Aşk çengel olup insanı kendine çekmiştir. Afyon olup insana 

keyif vermiştir. Üzerinde âşığın dolaştığı bir alan, insanı sarhoş eden bir meyhane ve 

koskoca ʿâlemi aydınlatan bir güneş olmuştur. Mühre olup gönlü parlatmış, kuş olup 

uçmuş ve madeni eriten bir ateş kabı olmuştur. Yol olup yaşam tarzı olmuş, sığınılacak 

bir gölge ve en değerli sermaye olmuştur. Aşk, sevgiliyle âşık arasındaki bağ yani iplik, 

coşan bir sel ve sırmakeştir. Âşığı koruyan bir silah, ticaret yapan bir tüccar ve gönül 

tahtının sultanı olmuştur. Aşk beyitlerde bir doğan, yanan bir mum, tatlı bir şerbet, 

âşığın gönlünü diken bir ok, felaket getiren bir tufan ve nâmahremin giremediği bir 

harem olmuştur. Beyitlerde aşkın 52 somut unsura teşbih edildiği tespit edilmiştir. 

 

 

 

2.4.1 Âhenger 

Düşdi dâmân-ı dile bir şereri sûz-efgen 

Aşk âhengeri zencîr-i cünûn işlerken 

     M./25 

 

(Aşk demircisi delilik zincirini işlerken gönül eteğine bir ateş kıvılcımı düştü.) 

 

Bu beyitte aşk bir demirciye, delilik zincire, gönül ise bir eteğe benzetilmiştir. 

Demire ateşte dövülerek şekil verilir. Bunun gibi aşk da insanın gönlüne vurulduğunda 



30 
 

insanı olgunlaştırır. İnsanı insan eder. Aynı zamanda delilik halidir. Aşk ateşi insanın 

gönlüne düştüğü zaman onu yakar, aklını başından alır. Bu yüzden Leyla ile Mecnûn 

hikâyesindeki Kays‟a deli anlamına gelen Mecnûn denmiştir. Eskiden insanlar delileri 

kimseye zarar vermemeleri için zincire bağlarlardı. Aşk bir cinnet hâlidir. 

2.4.2 ÂteĢ 

Her katresi gûyâ ki bir âteş-pâre 

Aşk âteşini göz yaşı itmez itfâ 

    G.1/2 

(Her damlası sanki bir ateş parçası olduğundan aşk ateşini gözyaşı 

söndüremez.) 

 

Aşk gönülde yanan bir ateştir. Bu ateş âşığın gönlünü yakar kavurur. Âşık ne 

kadar çok ağlasa da bu ateşi söndüremez. Bu ateşi gözyaşı ve su söndürmeye yetmez. 

Aslında gözyaşı da içten geldiği için ateşlidir. Ateşin bir nesneyi yakıp kül etmesi gibi 

aşk da âşığı yakar bitirir. Aşk ateşinin olduğu yer de âşığın gönlü ve canıdır.
35

 

Yahya‟nın bu beyti Fuzûlî‟nin Su Kasidesi‟nin ilk beytiyle benzerlik gösterir. 

„‟Saçma ey göz eşkten gönlümdeki odlara su 

Kim bu denli tutuşan odlara kılmaz çâre su‟‟
36

 

2.4.3 Bâb 

Es-salâ dest-i irâdetle açıldı bâb-ı aşk 

Eylesün cânân ile cân sohbetin erbâb-ı aşk 

G.175/1 

(Es-sala! İrade eliyle aşkın kapısı açıldı. Aşk erbâbı cân sohbetini cânân ile 

eylesin.) 

 

Aşk, bir kapıya benzetilmiştir. O kapıyı açacak olan ise irade elidir. Es-Salâ 

namaz demektir.  Aşk erbabı namaza durduklarında elleriyle iftitah tekbiri yaparken 

dünya ve ona ait herşeyi geride bıraktığını hal diliyle anlatıyor. Yalnızca Allah‟ın 

kapısına yönelmiş olan bu âşıklar namaz kılarken Allah kelamını okuyarak adeta yüce 

                                                           
35Nejat Sefercioğlu, Nev'î Divânı'nın Tahlîli, 1. Baskı Ankara, Kültür Bakanlığı Yay., 1990 s.10 

36  Fuzûlî Divanı, Yay. Haz.: Kenan Akyüz, Süheyl Beken, Sedit Yüksel, ve ark., , Ankara, Akçağ Yay., 1990 s.31 



31 
 

yaradanla sohbet ederler. Âşıkların yöneldiği bu kapı hakikate gidilen yerdir. Bu yüzden 

aşk bir kapıya teşbih edilir.  

2.4.4 Bâde,(Mey, ġarâb, Mül) 

Mest-i şarâb-ı aşkdur zülfüne bagla gönlüni 

Şâhne-i gamzesine Yahyâ anı dest-beste vir 

      G109/5 

( [Ey] Yahya! Aşk şarabının sarhoşu olduğundan gönlünü [sevgilinin] saçına 

bağlayarak onun gamzesinin bekçisine eli bağlı olarak ver.) 

 

Yahya aşk şarabından mest olmuştur. Aşk ve şarap insanı kendinden geçirip 

akıl melekesini geri plana atar, hissiyatı öne çıkarır. Aşk şarap gibi insanın aklını ve 

iradesini alır. Âşık olan Yahya gönlünü sevgilinin kıvrımlı olup çengele benzeyen 

saçlarına bağlayıp orada kalmak istiyor. Sevgilinin âşığı teslim alan yan bakışı da 

inzibat memurudur. Zira sevgilinin gamzesi âşığın iradesini elinden alır, onu esir eder. 

Yahya bu bakışlara teslim olmayı kendisine öğütler. Buradan hareketle şairin yaşadığı 

dönemde içkinin yasak olduğu ve bu yasağı çiğneyenlerin inzibat memurları tarafından 

yakalandığını anlıyoruz. 

2.4.5 Bahr, (‘Ummân, Deryâ) 

Deşt-i hevâda kendüyi gösterdi bir zamân 

Mahv oldı bahr-i aşka irişince cûy-ı gül 

G.224/4 

(Gül nehri hevâ çölünde bir zaman kendini gösterip aşk denizine varınca yok 

oldu). 

 

Bu beyitte aşk bir denize benzetilmiştir. Zira aşk, kendisine müptela olanları 

gark etme özelliğine sahiptir. Tehlikelidir ve orada fırtınalar, girdaplar oluşur. Âşık olan 

kişi bu deryada yok olur gider. Gül nehrinin denize karışıp yok olması gibi insan da bu 

aşk denizine girdiğinde mahvolup yok olur. Heva aşk gibi değildir. Kuru bir istekten, 

sevgiden başka birşey değildir. Bu yüzden bir çöl gibidir. 

2.4.6 Bâzâr 

Ol şâh-ı hüsn nice bilür kıymetün senün 



32 
 

Bâzâr-ı aşk içinde mezâd olmadun gönül 

G.216/2 

(Gönül! O güzellik sultanı senin kıymetini nasıl bilir? Aşk pazarı içinde 

satılmadın.) 

 

Şair burada sevgilinin kendisine kıymet vermediğinden şikâyetçidir. Ona hiç 

ilgi göstermemekte ve yüz vermemektedir. Aşkı pazar ve çarşıya benzetiyor. Aşkı 

satılabilen, değeri olan bir mal, eşya; gönlünü ise satılamayan adi bir mal gibi 

görmektedir. Adi malın insanlar tarafından değer verilmeyip satın alınmaması gibi 

âşığın aşkı da sevgili gözünde o nispette basit ve değersizdir.  

2.4.7 Bâzû 

Pençesin meydân-ı istignâda kimse burmadı 

Kuvvet-i bâzû-yı aşkun itdi Yahyâ'yı zebûn 

G.263/5 

(Yahya‟nın) pençesini istiğna meydanında kimse bük(e)medi. Senin aşk 

pazılarının kuvveti Yahya‟yı güçsüz eyledi.) 

 

Yahya istiğna sahibidir. Yani tokgözlüdür, sevgilinin aşk ve ilgisinden başka 

hiçbirşeye muhtaç değildir. Sevgilinin cevr ü cefası bile ona nimettir. Çok müstağni 

olduğu için istiğnası geniş bir alana benzetilmiştir. Bir âşık olan Yahya duyduğu aşkın 

şiddetinden zayıf düşmüştür. Zira sevgiliden bir alaka göremez. Beyitte aşkın pazıya 

benzetilmesinin sebebi aşkının gücünden ve şiddetindendir. Kuvvet ve zebun kelimeleri 

arasında tezat sanatı yapılmıştır. 

2.4.8 Pây-bend 

Pây-bend-i `aşkdan bir dahı olur mı halâs 

Kâkül-i pür-pîç-i müşgîn-târa düşdi gönlimüz 

      G.153/4 

(Aşk kösteğinden hiç kurtuluş olur mu? [Zira] Siyah ve kıvrımlı olan misk 

kokulu saçlarına gönlümüz düştü.) 

 



33 
 

Gönlü düşmek âşık olmak manasına gelen bir deyimdir.
37

 Âşık sevgilinin 

simsiyah, kıvrımlı ve misk kokulu olan tuzaklarla dolu saçlarına düşüp âşık olmuştur. 

Bu aşka düşen bundan kurtulamaz. Çünkü kösteğin bir şeyi bağlaması gibi sevgilinin 

aşkı da onu sevgilinin karanlık saçlarına bağlayıp oraya mahkum etmiştir. klasik 

edebiyatta sevgilinin saçları kıvrımlı olup âşığa orada tuzak kurar. Aynı zamanda çengel 

gibi olan o kıvrımlar âşığın gönlünü paramparça eder. Âşığın saçlara düşmesinin bir 

diğer sebebi de saçların siyah olmasıdır. Siyah karanlıktır ve karanlıkta insan önünü 

göremeyip düşer. Yahya Efendi, gönlü düşmek deyimini hem saça düşmek hem de âşık 

olmak şeklinde tevriyeli kullanmıştır. 

2.4.9 Bezm 

Bezm-i aşka nitekim pervâne geldün ey gönül 

Yan yakıl ol şem`-i hüsne yana geldün ey gönül 

       G.217/1 

(Ey gönül! aşk meclisine pervane gibi geldin. [O hâlde] güzelliğin mumuna 

yan yakıl.) 

 

Aşk bir meclise, güzellik muma, âşık da açık istiare yoluyla pervaneye 

benzetilmiştir. Pervane yanan mumun etrafında dönüp kendisini o ateşe atarak yakar. 

Âşık da pervane gibi yanan o güzellik mumu yani sevgili için kendisini yakar. Mumun 

yanıcı ve aydınlatıcı olması gibi aşk da o mecliste yanıp orayı aydınlatır. Bu mecliste 

eğlenceler düzenlenip şarap içilir. Böylece âşıklar, sarhoş olup gam ve kederlerini 

unuturlar. Bu yönden aşk içkili bir meclise teşbih edilmiştir. 

2.4.10 Câm, (Peymâne) 

Dostum yolunda ölmek ihtiyâr itdüm diyen 

Câm-ı aşkun nûş idüp bî-ihtiyâr olsun hele 

G.315/5 

(Dostum! Yolunda ölmeyi seçtim diyen evvela aşkın kadehini içip iradesiz 

olsun.) 

 

                                                           
37 Kubbealtı Lugati, „‟Gönül‟‟,(Çevirimiçi), http://www.lugatim.com/s/G%C3%96N%C3%9CL Son Erişim Tarihi: 04.02.2019 

http://www.lugatim.com/s/G%C3%96N%C3%9CL


34 
 

Beyitte aşk bir şarap kadehine benzetilmiştir. Sevgilinin yolunda ölmek isteyen 

kişinin evvela aşk şarabından içip kendini kaybedecek kadar sarhoş olması gerekir. 

Kendi canından vazgeçecek kadar sevmeyen kişi âşık değildir. Âşık olabilmek için de 

aşk şarabından kana kana içip âşığın kendi benliğinden sıyrılması gerekir. Aşk aslında 

haddinden fazla sevme duygusudur. Âşık olan kişi akıldan ziyade duygularıyla hareket 

eder, aklı devre dışı bırakır. Bu yönüyle şarabın verdiği sarhoşluk haline benzer. İki 

durumda da akıl devre dışı kalır, hissiyat ön plana çıkar. Ancak Âşıklık için de bu halin 

gerekli olduğu şiirde vurgulanıyor. 

2.4.11 Çevgân 

Bkz. Sipihr Mad. Gûy 

2.4.12 Dâm 

Aşk dâmına tutılmakdan iderken ihtirâz 

Dâne-i hâlin görince dâra düşdi gönlimüz 

G153/3 

(Aşk tuzağına tutulmaktan çekinirken tane gibi benini görünce gönlümüz dara 

düştü.) 

 

Aşk, bir tuzaktır. Ansızın âşığı yakalar. Şair burada aşka yakalanmaktan 

korktuğunu belirtse de sevgilinin kara benini görünce kendini alamayıp bu tuzağa düşer. 

Sevgilinin yüzündeki tane gibi olan o siyah nokta kuşların taneyi görünce tuzağa düşüp 

yakalanması gibi âşığı da tuzağa düşürüp aşk hastalığına esir etmiştir. Dara düşmek zor 

bir durumla karşı karşıya kalmak, daha büyük belaya uğramak
38

 manasında bir 

deyimdir. Şair dara düştü gönlümüz derken hem benin küçüklüğünü hem de zor bir 

durumda olduğunu anlatıyor. 

2.4.13 Dâmân 

„Aşk dâmânını elden koma kim neyl-i kemal 

Heves-i bî-kesel ü himmet-i üstâd ister  

G.85/3 

(Aşk eteğini elden bırakma ki kemale erişmek uyuşuk olmayan bir heves ve bir 

üstad himmeti ister.) 

                                                           
38 Ufuk Kemal Ankaralı, „’ġeyhülislam Yahya Divan’nda Türkçe Deyimler ve Atasözleri, Girne Amerikan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 2013, 

s.90 



35 
 

 

Aşk bir eteğe benzetilmiştir. Şair bu eteğe sarılmayı öğütler. Ancak bunun için 

ciddi bir gayret ve bir mürşidin himmeti gereklidir. Bu himmet ve gayret ile insan 

kemale erişir. Aşk eteğinin aşk ateşiyle tutuşarak yok olması gibi kişi de aşk ile Allah‟a 

kavuşup O‟nun aşkıyla yanarak fenafillaha vasıl olur. Ayrıca dilimizdeki el etek öpmek 

deyimi de sığınmayı ve itaati belirtir. Aşk eteğine sarılıp bürünen bir mürid mürşidin 

himmeti ve irşadıyla nefsini dünyevî şeylerden arındırarak kemale erer. 

2.4.14 Dâye 

Hezâr şîri bu deştün zebûn-ı pençesidür 

Ne şîr virdi `aceb tıfl-ı câna dâye-i `aşk 

G.182/2 

(Acaba aşk dadısı can çocuğuna ne süt verdi ki bu çölün bin arslanı [onun] 

pençesinin zebunudur.) 

 

Aşk bir çocuğu besleyip emziren süt anneye, can ise bir çocuğa benzetilmiştir. 

Bir annenin çocuğu emzirip beslemesi gibi aşk da âşığın canını besleyip ona hayat 

verdiği için süt veren bir anneye; can ise nazik, hassas ve ve zayıf olduğu için bir 

çocuğa teşbih edilmiştir. Zorluklar ve tehlikelerle dolu çölde, canı güçlendirip bunlarla 

başa çıkmasını sağlayan şey aşktır.
39

 

 

 

2.4.15 Ders, (Üstâd, Pîr) 

Ders-i aşkun müşkilin Yahyâ nice hall eylesün 

Söyleyenler kendisin bilmez bilenler söylemez 

G.135/5 

(Yahya aşk dersinin zorluğunu nasıl çözsün? Söyleyenler kendisini bilmez, 

bilenler de söylemez.) 

 

Yahya bu beyitte aşkı bir derse hem de anlaşılması çok zor bir derse 

benzetiyor. Bu meseleyi Yahya nasıl çözsün diyerek kendisinin bunun üstesinden 

                                                           
39 Yeliz Yasak, „’ġeyhülislam Yahya Divanı'nda AĢk’’, Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Edirne, 2008, s.73 



36 
 

gelemeyeceğini söylüyor. Aşkın ne olduğunu söyleyenlerin aslında aşktan habersiz 

olduğunu, bilenlerin de aşkın ne olduğunu söylemediğini vurguluyor. Zira aşk, 

anlatılması zor olan bir duygudur. Çünkü aşkı yaşamak gerekir. Aşk, lisan-ı kal ile değil 

lisan-ı hâl ile anlatılır. Bu hali yaşayan onu bilir. Bu aşk sırrına vakıf olan aşkın ne 

olduğunu anlatmaz, anlatamaz. 

 

2.4.16 DeĢt, (Beyâbân, Sahrâ) 

Deşt-i `aşkun Hâtemiyken Kays mihmân olmadı 

Bilmedi Leylâ ki ol vâdî Kerem vâdîsidür 

G.112/2 

(Kays (Mecnun) aşk vadisinin Hâtem-i Tâî‟si iken misafir olmadı. Leyla 

bilmedi ki o vadi Kerem Vadisi‟dir.) 

 

Çöl, çok büyük, tehlikeli, sıcak ve Mecnûn‟un yaşadığı yer olması sebebiyle 

aşk bir çöle benzetilir.  Kays‟ın Leyla‟nın aşkından ötürü çöllere, düştüğü bilinen bir 

vakadır. Şair bu beyitte Kays‟ı Hatem-i Tayi gibi görür. Hatem-i Tayi,  tam adı Ebû 

Şeffâne Hâtem bin Abdullah bin Sa‟d et-Tâî el-Kahtânî olup
40

 Arap kabilelerinden Tay 

kabilesinin reisidir ve cömertiliği ve keremiyle tanınır.
41

 Kays‟ın bu vadide olmasına 

rağmen Leyla‟nın o vadinin kerem vadisi olduğunu bilmediği, bu yüzden oraya 

gitmediği anlatılıyor.  Leyla o vadiye uğrayıp Kays‟ın aşkının cömertliğinden hissedar 

olamamıştır. Leyla bunu bilmiyordu. Bilseydi gidip o cömertlik ve ihsana nail olabilirdi.  

2.4.17 Devlet 

Ber-murâd olmamak olmaz olıcak himmet-i aşk 

Ber-devâm ola hemân himmet idün devlet-i aşk 

       G.176/1 

(Aşk‟ın himmeti olunca dileğine kavuşmamak olmaz. Derhal himmet edin ki 

aşk devleti daimî olsun.) 

 

Âşık, aşkın himmet ve ihsanına vasıl olunca isteği yerine gelmiştir. Aşkın 

ihsanına erişmek âşık için en büyük nimet olarak kabul edilir. Himmet edin diyerek bu 

                                                           
40 Süleyman Tülücü, „’Hâtim et-Tâî’’, DĠA, C.16, s.472-473 

41 İskender Pala, a.g.e. s.198 



37 
 

ihsanın sürmesini ve devlete benzettiği aşkın her daim olmasını temenni eder. Türklerde 

devlet-i ebed-müddet mefkûresi vardır. Buna göre kişiler fani olsa da devlet ebediyyen 

var olmalıdır. Padişahlar bu uğurda kardeşlerini ve oğullarını dahi katletmekten imtina 

etmemişlerdir. Aynı zamanda devlet kendi insanına ihsanda bulunan müşfik bir baba ya 

da annedir. Bu beyitte aynı zamanda devlet kelimesinin sa„âdet manası vardır.   Beyitte 

de şair bu fikirlerin tesiriyle aşk devletinin, sa„âdetinin ve ihsanının daimi olmasını 

temenni etmektedir 

2.4.18 Dür 

Gevher-i maksûdı deryâ-dil olanlardur bulan 

Degme bir bahr içre bulunmaz dür-i nâ-yâb-ı `aşk 

G.175/3 

(Maksat cevherini bulan gönlü geniş olanlardır. Ender bulunan aşk incisi 

herhangibir denizde bulunmaz.) 

 

Gönül bir deryaya, maksat bir cevhere, aşk ise bir inciye benzetilmiştir. İnci 

denizden çıkarılan kıymetli bir taştır. Gönlü deniz gibi geniş olanlar âşıklardır.  

Âşıkların maksadı da aşktır. İncinin her denizde olmaması gibi inci gibi kıymetli olan 

aşk da her gönülde bulunmaz. Ona ancak gönlü deniz gibi olan âşıklar sahip olabilir. 

Aşk, âşık için gönlünde taşıdığı en kıymetli cevherdir. Denizde fırtınaların kopması ve 

girdapların oluşması gibi âşığın gönlünde de fırtınalar kopar, aşk girdabı oluşur. Âşığın 

kalbi sonsuz bir ummandır, deryadır. Her insan hakiki manada âşık olamaz. Onun için 

ayrı bir kalp gerekir. Gevher, bahr, derya, dür kelimeleri arasında tenasüp vardır. 

2.4.19 Dürdî 

O neşve kim bana dürdî-i derd-i `aşk virür 

Şarâb-ı sâfî mey-i hoş-güvârdan gelmez 

G.144/4 

(Bana o sarhoşluğu aşk derdinin tortusu verir. [O sarhoşluk] saf şarap ve 

lezzetli içkiden gelmez.) 

 

Şair bu beyitte aşk derdini şarap şişesinde bulunan tortuya benzetir. Çünkü 

biriken tortu çok lezzetlidir. Aşk derdinden neşeli ve hafif sarhoş olduğunu söylüyor. 



38 
 

Aşk Eski Türk Edebiyatı‟nda sıklıkla şaraba benzetilir. Şarabın insanı kendinden 

geçirmesi gibi aşk da insanı kendinden geçirir. Şairi asıl mest eden saf şarap değil şarap 

kadehinin dibindeki tortuya benzettiği aşktır. Şarap aynı zamanda tasavvufta ilahi aşktır. 

Mutasavvıflar Allah aşkıyla kendilerinden geçip aşk sarhoşu olurlar.  

2.4.20 Erre 

İde erre-i mihnet-i `aşk-ı saht 

Der-i mey-kede gibi sînem dü laht 

S./56 

(Zor aşkın dert bıçkısı meyhane kapısı gibi gönlümü iki parça eyler.) 

 

Aşkın sıkıntısı bir bıçkıya, gönül de bir meyhane kapısına benzetilmiştir. 

Bıçkının kesmesi, yaralaması hatta ölüme sebep olması aşka benzetilme sebebidir. 

Bıçağın bir kapıyı kesip parçalara ayırması gibi aşk da meyhane kapısı gibi olan âşığın 

kalbini keser ve paramparça eder. Aşkın meyhanesini tekke olarak düşünürsek bunu 

yapmak gerekir. Bu meyhaneye girenin dünyevî hevesâtı ve şehevî hissiyâtı kalpten 

koparıp atması gerekir. Meyhane‟de(tekke) sâkînin (şeyh, mürşid) verdiği şarapla (İlahi 

aşk) sarhoş olan rinde aşk yolunda lazım olan paramparça olmuş gönüldür. 

2.4.20 Fen 

Düketdüm yaşumı derdünle şeyh-i fenn-i `aşk oldum 

Yanumda Kays-ı şeydâ bî-haber bir tıfl-ı ebceddür 

G.119/4 

(Senin derdinle ömürümü tüketip aşk ilminin şeyhi oldum. Divane Kays 

yanımda okumayı öğrenen bir çocuktur.) 

 

Şair yıllardır sevgilinin aşkıyla meşgul olduğu için aşk ilminin üstadı olmuştur. 

Aşk bir fenne, ilme benzetiliyor. Çünkü aşk da ilim öğrenmek gibi çaba ve kapasite 

gerekir ve aynı zamanda zordur. Bu yüzden herkes âşık olamaz. Ayrıca Yahya kendisini 

Kays yani Mecnun ile kıyaslayarak onu alfabeyi yeni öğrenen bir çocuğa benzetiyor. 

Ebced, Arap alfabesinde harflerin yeniden düzenlenerek oluşturulan sekiz kelimenin ilki 

olup diğerleri hevvez, huttî, kelemen, sa‟fes, karaşet, sehaz dazıg şeklindedir ve bu 



39 
 

kelimeler alfabenin kolay öğrenilip rakamla ifadesine yarardı.
42

 Şair kendisini 

Mecnun‟la kıyaslayarak kendisinin daha büyük bir âşık olduğunu vurguluyor. Şairler 

şiirlerinde aşklarını daha üstün göstermek için kendilerini Mecnun ile kıyaslarlar. 

2.4.21 Gevher 

Sîne bir vîrânedür genc-i nihânîdür gönül 

Gevher-i aşk isteyen bilsün ki kânîdür gönül 

      G.223/1 

(Sine bir virane, gönül [ise] gizli bir hazinedir. Aşk cevherini isteyen bilsin ki 

gönül o madeni içinde barındırır. 

 

Sine virane, aşk cevher ve gönül gizli bir hazineye benzetilmiştir. Şiirde geçen 

genc-i nihanî, tasavvuf literatüründe sıkça geçen „‟Ben bir gizli hazine idim ve 

bilinmemi istedim.  İnsanları bilinmem için yarattım.‟‟
43

 Hadis-i Kudsî olduğu söylenen 

söze dayanır. Buna göre Allah insanların onu bilip tanıması için yaratmıştır. Sine de 

viranedir. Hazineler eskiden viranelerde saklanırdı. Aşkın keder ve cefasından 

yıkılmıştır. Gizli hazine gönüldedir. Yani Allah gönüldedir. Bunun kaynağı „‟ Ben yere, 

göğe sığmam ancak mümin kulumun kalbine sığarım‟‟diye bilinen bir başka Hadis-i 

Kudsî olduğu bildirilen söze dayanır. Allah, orada tecelli eder. O gönül hazinesinin 

cevheri de Allah aşkıdır. 

 

2.4.22 GülĢen, (Gülzâr) 

Gülşen-i âlem-i aşkun benüm ol bülbüli kim 

ʿÂlemün bir bilürim kışını da yazını da 

G.365/4 

(Ben aşk 'âleminin gül bahçesininin o bülbülüyüm ki [bu] 'âlemin kışını da 

yazını da bir bilirim.) 

 

Şair kendisini bülbüle, aşkı da ʿâlemin gül bahçesine benzeterek klasik 

edebiyatta sıklıkla başvurulan gül ile bülbül hikâyesine telmihte bulunuyor. Aşkın gül 

bahçesine benzetilmesinin sebebi sevgilinin yüzü gibi güllerin olması, baharı 

                                                           
42 Pala, a.e. s.128 

43 İsmail Hakkı Bursevî, Kenz-i Mahfî Gizli Hazine, Sadeleştiren Abdulkadir Çiçek, İstanbul, Rahmet Yayınları, 1967, s.12 



40 
 

müjdelemesi ve bu mevsimde eğlence meclislerinin düzenlenip kendisinin bülbül gibi 

gül yüzlü sevgiliye nağmeler söylemesidir. Bülbül gül için gâh nağmeler söyler gâh 

feryad u figan eder. Yazdan ve kıştan kastedilen dünyada yaşadığı sevinç ve kederlerdir. 

Şairin bu dünyada bazen mutlu olduğu bazen de mutsuz olduğunu anlıyoruz. Gülşen ve 

bülbül kelimeleriyle tenasüp, yaz ve kış kelimeleriyle de tezat sanatı yapılmıştır.  

2.4.23 Hâne 

Zarar virmez ana seyl-i sirişk-i âşık-ı şeydâ 

Esâsı seng-i gamla muhkem olmuş hâne-i aşkun 

G.207/3 

(Divane âşığın gözyaşı seli aşk evine zarar vermez. [Çünkü] temeli gam taşıyla 

sağlamlaştırılmıştır.) 

 

Beyitlerde birçok benzetmeye konu olan aşk burada bir eve, gam taşa, âşığın 

gözyaşları ise sele benzetilmiştir. Âşığın gözyaşlarının sele teşbihi mübalağa sanatı 

yoluyla onun dertli olup çok fazla ağlaması sebebiyledir. Ancak bu gözyaşları sel misali 

akarak her şeyi yıkıp sürüklese de aşk evine zarar veremez. Evin sığınak olması misali 

aşk da âşık için sığınaktır. O aşk evi ki onu koruyan gam taşlarıdır. Gamın taşa 

benzetilmesi de ağırlığı ve sağlamlığı sebebiyledir. Âşık aşkından ve çektiği ıstıraptan 

ötürü çok ağlasa da bu hiçbir şekilde aşkına ve duyduğu muhabbete zarar veremeyip 

bunu azaltamaz. Aslında aşkın olduğu kalpte de gam, keder eksik olmaz.  

2.4.24 Hânkâh 

Çü pîr-i hânkâh-ı `aşkun itdüm lutfına tekye 

Bu abdâlı da mahrûm eyleme esrâr-ı `aşkundan 

G.300/2 

(Aşk tekkesinin mürşidinin lütfuna itimad ettiğim için bu abdalı da aşkın 

sırlarından mahrum eyleme.) 

 

Şair aşkı tekkeye benzetiyor. Bu tekkenin şeyhinden lütuf bekliyor. Kendisini 

derviş olarak gören Yahya aşkın sırlarına vakıf olmak için şeyhinden bir himmet 

bekliyor. Sırlar manası yanında esrar, amacından sapmış bazı tekkelerde içildiğinden 



41 
 

bazı beyitlerde tevriyeli kullanılmıştır.
44

  Burada da abdalın aşk esrarını çekmek istediği 

manası da çıkar. Ancak gerçek tasavvuf ehlinin yegane amacı aşktır. Onlar İlahi aşk 

şarabına susamış kimselerdir. Bu yüzden çok çetrefilli olan aşk yolunda her türlü eza, 

cefa ve ayıplanmaya katlanırlar. Onlar için asıl amaç aşk yolunda fena olup fenafillaha, 

ardından bekabillaha yani Allah‟ta sonsuzluğa vasıl olmaktır. Aşk insana sevinç 

vermesi, kederi unutturması, insanı kendinden geçirmesi sebebiyle esrara benzetilmiştir. 

 

2.4.25 Hümâ 

Hümâ-yı `aşk besdür âşiyân-sâz-ı ser-i Yahyâ 

Ne lâzım kendüsine Kays-âsâ derd-i ser virmek 

G.205/5 

(Yahya‟nın başında yuva yapan aşk hüması yeter. Kendisine Kays gibi baş 

ağrısı vermeye ne gerek var?) 

 

Aşk, bir Hüma kuşudur. Hüma; Kaf Dağı‟nda, Çin ve Okyanus adalarında 

yaşadığına inanılan ve başına konduğu kişiye talih, baht getireceğine inanılan efsanevi 

kuştur.
45

 Yahya daha önceki bir beyitte olduğu gibi bu beyitte de kendisini Mecnunla 

kıyaslar. Kendi başına aşk kuşunun konmasını kendisi için yeterli görüyor. Aşkın 

kendisine talih getireceğine inanıyor. Aşk âşığa çile, dert verse de şair bu derdi beyitte 

bir talih ve baht olarak değerlendiriyor. Çünkü bu aşk kuşu herkese nasip olmaz. Bunun 

yanında Mecnun‟un çölde kafasına kuşların yuva yaptığı malumdur. Şair buna da 

telmihte bulunarak bunun sadece baş ağrıttığı, kendisinin böyle birşeye gerek 

duymadığını söylüyor. Dolaylı olarak Mecnun‟la dalga geçip kendisinin aşka daha çok 

layık olduğunu anlatıyor.  

2.4.26 Hüsrev 

Adûdan gönül mülkün ide halâs 

Anı eyleye Hüsrev-i „aşka hâs 

     S./70 

(Gönül ülkesini düşmandan kurtarıp onu aşk Hüsrevi‟ne mahsus kılsın.) 

 

                                                           
44 İskender Pala, a.g.e., s.141 

45 Pala, a.e., s.246 



42 
 

Hüsrev, Hüsrev ü Şirin mesnevisinin erkek kahramanıdır ve İran şahlarından 

olup eski edebiyatta „‟padişah‟‟ manasında da kullanılmıştır ve Ermeni prensi Şirin‟e 

aşkı dillere destan olup hakkında birçok efsane uydurulmuştur.
46

 Yahya Bey Divanı‟nın 

Sakinamesi‟nde geçen bu beyitte şair gönlünü bir ülkeye benzetip aşkı da tevriyeli bir 

şekilde hem Hüsrev hem de padişah manasına gelecek şekilde kullanmıştır. Aşk da 

padişah gibi ulu bir makamı temsil eder. Şaire göre gönül ülkesinden düşmanları yani 

dünyevî istek, dert, hevesât ve şehvetten kurtaracak olan da ilahi aşk şarabıdır. Sakiler 

(mürşid) meyhanede (tekke) boşalan kadehleri doldurup gönülden nefs ve gurur 

düşmanlarını da o kadehle boğarlar. Kalbi düşmandan arındırıp aşkın padişahına has 

kılmak gerek. Zira aşkın padişahı rastgele bir gönle gelmez. Onun temizlenip 

arındırılması gerek. O şekilde o kalp aşka has ve layık olur.  

2.4.27 Kâr, PîĢe 

San`atıyla haşre dek andırdı kendin Kûh-ken 

Kâr-ı `aşkun işte bir onmaduk ırgadı budur 

G.111/3 

(Dağ delen [Ferhad], sanatıyla kendi adını kıyamete dek hatırlattı. Aşk 

kârının, işinin hiç onmadık ırgatı budur.) 

 

Kûhken dağ kazan anlamında Ferhat için kullanılan lakaptır.
47

 Ferhat ile Şirin 

hikâyesine telmihte bulunulmuştur. Şirin için aşkından dağları delen Ferhat, yaptığı bu 

işle kıyamete dek adını yaşatmış oldu. Aşk iş, kazanç manasına gelen kâr kelimesine, 

Ferhad ise bu işin işçisine benzetilmiştir. Ferhad‟ın aşkından ötürü dağı delmesinin çok 

büyük bir iş olduğu, bunu yapmanın neredeyse imkânsız olduğunu anlatan şair Ferhad‟ı 

yaptığı işten dolayı övmektedir. 

2.4.28 Kitâb 

Yakup şem`in kitâb-ı `aşk okur bir suhte var mı 

Dilâ bî-vech meşhûr olmadı ol fenle pervâne 

      G.319/3 

(Mumunu yakıp aşk kitabını okuyan bağrı yanık bir âşık var mı? Ey gönül! 

Pervane o ilimle sebepsiz meşhur olmadı.)  

                                                           
46 Pala, a.e., s.220 

47 Pala, a.e., s.278 



43 
 

 

Bu beyitte aşk bütün güzellikleri bir arada barındırdığı için bir kitaba 

benzetilmiştir. Suhte bağrı yanık âşık ve medrese öğrencisi manasına da gelir. Eskiden 

kandil ışığında insanlar okuyup ilim talep ederdi. Şair buna atıfla birlikte artık eskisi 

gibi bağrı yanık âşıklar olmadığından yakınır. Pervane gibi varlığını hiçe sayarak ateşe 

atlayan âşıklar kalmamıştır. Kendi gönlüne seslenen şair, pervanenin bu fen yani aşkı 

yolunda kendini feda ederek şöhret bulduğunu vurguluyor. 

2.4.29 Kullâb 

Kûyuna kim varabilür togrılup 

Çekmese kullâb-ı mahabbet eger 

G.46/2 

( [Ey Sevgili!] Eğer muhabbet çengeli çekmese kim doğrulup semtine varabilir 

ki?) 

 

Çengel birşeyi asmaya, çekmeye yarayan ucu eğri ve sivri demire denir. Aşk da 

insanı, çekmesi, cezbetmesi yönüyle çengele benzetilmiştir. Âşıkların sevgilinin semtine 

varma sebebi de onları oraya çeken aşklarıdır. Yoksa oraya gitmek mümkün değildir. 

Bütün zorluk ve sıkıntılara rağmen âşıklar aşkları için herşeye katlanırlar. Bununla 

beraber sevgilinin kıvrımlı siyah saçları da çengele benzetilir. Âşığı çekip cezbeden bu 

çengeller âşığı oraya asıp gönlünü sivri uçla paramparça eder. 

2.4.30 Ma‘cûn 

Hayretde görüp `âşıkı gülmez dimenüz kim 

Elbette virür hükmüni ma`cûn-ı mahabbet 

G.32/4 

(Âşığı şaşkınlıkta görüp gülmez demeyin ki aşk afyonu elbette hükmünü icra 

eder.) 

 

Aşk bir macuna, afyona benzetilmiştir. Afyon içildiğinde keyif veren bir çeşit 

uyuşturucudur. Afyon, bunu hap şeklinde kullananların midelerinde birer-ikişer saat 

arayla patladığında insana büyük bir zevk verip bu gün boyu devam edermiş.
48

 Şair de 

                                                           
48 Pala, a.e., s.8 



44 
 

burada aşkın afyon gibi hemen değil belli bir zaman diliminden sonra insana zevk 

vereceğini, bundan sonra güleceğini söylüyor. Afyonun etkisini gösterdikten sonra 

mutluluğun başlayacağını vurguluyor. Aşk da afyon gibi insanları tiryaki haline 

getirdiğinden Divan şairleri afyonu şiirlerinde çok kullanmışlardır.
49

 Aşk esrar ve afyon 

gibi zevk verir, insanda bağımlılık yapar. 

2.4.31 Meydân 

Hâk-i Mecnûndur dönen sahrâda sanman gird-bâd 

İstemez bî-çâre hâlî kaldugın meydân-ı `aşk 

G.177/4 

(Çölde dönen Mecnun‟un toprağıdır. Onu hortum sanmayın. [O] çaresiz, aşk 

meydanının boş kalmasını istemez.) 

 

Aşk bu beyitte bir meydana, alana teşbih edilip yine Mecnun ve Leyla 

kıssasına telmihte bulunulmuştur. Meydan geniş ve açık alan olması, karşılaşılacak yer 

olması sebebiyle aşk ona benzetilmiştir. Çöl sıcak, kurak ve bitki yönünden fakir olduğu 

için oralarda şiddetli toz ve kum fırtınaları yaşanır. Şair de çölde yaşanan bir hortumun 

aslında Mecnun‟un toprağı olduğunu söylüyor. Mecnun aşkından dolayı çöle düşüp 

orada başıboş dönüp duruyor. Çaresiz Mecnun aşk meydanının boş ve hareketsiz 

kalmasını istememektedir. 

2.4.32 Meygede, (Meyhâne, Hâne-i Hammâr) 

Yahyâ haberin mey-gede-i aşkda aldum 

Her yirde bulunmaz didiler bâde-i bî-gışş 

G.161/5 

(Yahya! Haberini aşk meyhanesinde aldım. Dediler ki saf şarap her yerde 

bulunmaz.) 

 

Aşk bir meyhaneye benzetilmiştir. Çünkü aşk meyhanesinde bolca aşk şarabı 

bulunur ve kadehler boşaldıkça saki onları tekrar tekrar doldurur. Bunu kana kana içen 

âşıklar sarhoş olup bütün tasa ve kederi unuturlar. Aynı zamanda şaire göre hilesiz yani 

hakiki, saf şarap her yerde bulunmaz. Bu meyhanede şarabın en lezzetlisi vardır. 

                                                           
49 Pala, a.e., s.9 



45 
 

Dolaylı olarak aşkının saf, halis ve yalandan beri olduğunu söylüyor. Tasavvufî açıdan 

baktığımızda meyhane tekke, saki mürşit ve şair de mürittir. Mürşit, aşk yoluna dehalet 

etmiş olana aşk şarabı sunup onu ilahi aşkla sarhoş eder. 

2.4.33 Mihr-i Âlem-tâb 

Var mı Yahyâ zerrede ol tâb kim ârâm ide 

„Âleme pertev salınca mihr-i âlem-tâb-ı `aşk 

G.175/5 

(Yahya! Aşkın 'âlemi aydınlatan güneşi 'âleme ışık saçınca zerrede [buna 

karşı] duracak güç var mı?) 

 

Şeyhülislam Yahya‟nın bu beytinde bu defa aşkınʿ âlemi aydınlatan bir güneşe 

benzetildiğini görüyoruz. Aşk insanın içini ve gönlünü aydınlatmakla kalmıyor, aynı 

zamanda koskoca ʿâlemi de aydınlatıyor. Aşk, âşığın gönlünü aydınlatması, ona aşk 

yolunda ışık olması ve güneş gibi yakıcı olması sebebiyle güneşe teşbih edilmiştir. 

Güneşin zerrelere dahi nüfuz edebilmesi gibi aşk da o derece insanın içine baştan ayağa 

nüfuz eder. 

 

2.4.34 Mühre 

Vir kalbe cilâ mühre-i mihriyle o mâhun 

Mir`ât-i dil-i pâküni âyîne-i zât it 

G.24/3 

(Ay yüzlü sevgilinin aşk mühresiyle kalbi parlat. Temiz gönül aynanı zatın 

[Allah‟ın] aynası yap.) 

 

Güneş manasının yanında sevgi, aşk manasına da gelen mihr bir mühreye 

benzetilmiştir. Mühre; kâğıtların âharlanmasından sonra onu parlatmaya yarayan 

alettir.
50

 Ayrıca gönül de bir aynaya benzetilmiştir. Sevgilinin hayalinin daima 

bulunduğu yerdir ve sevgili orada kendi güzelliğine bakıp hayran olur.
51

 Bu yüzden 

oranın kir, toz ve pastan arındırılıp parlatılması gerekir. Eskiden aynalar külle 

                                                           
50 Pala, a.e. s. 339 

51 Yusuf Çetindağ, Ayna Kitabı, Çorum, KaraM yayınları, 2005 s.179 



46 
 

parlatılırdı.
52

 Kül de ancak yandıktan sonra oluşur. Aşk ateşinde yandıktan sonra oluşan 

külle gönül aynası parlatılır. Bu aşk ateşinden sonra meydana çıkan kül ile gönlün 

kirden, pastan arınacağını vurguluyor. Gönül Hakk‟ın tecelli ettiği yerdir. Hırs, kin, 

dert, şehvet, dünya sevgisi gönül aynasının kararmasına ve tozlanmasına sebep olur.
53

 

Böyle bir gönülde Hak tecelli etmez. Tasavvufta Allah‟ın kâinata sığmadığı, ancak 

kulun kalbine sığdığına inanılır. Aynanın insanı yansıtması gibi gönül de Allah‟ı 

aksettirmesi yönüyle aynaya benzetilir. Mührenin kağıdı parlatması misali aşk da 

insanın kalbini parlatıp aydınlatır. 

2.4.35 Mürg 

Dûr u dırâz-ı râhdur degme hamâme varamaz 

Ola meger ki nâme-ber mürg-i sebük-cenâh-ı aşk 

G.179/2 

( Aşk Uzun ve uzak bir yoldur. Rastgele bir güvercin varamaz. Ancak aşkın 

mektup götüren kanadı hızlı kuşu ( bu işi yapabilir) 

Aşk hızlı uçabilen bir kuş gibidir. Bununla beraber beyitte güvercin 

haberleşmeyi sağlayan, mektup taşıyan kuştur. Eskiden insanlar bu şekilde 

haberleşirlerdi. Âşık aşkın yolu uzun olduğu için mektup taşıma görevini sıradan bir 

güvercinin kaldıramayacağını söyleyerek bu görevin aşk kuşuna bırakılmasını istiyor. 

Zira bu kadar uzun yola sadece aşk kuşu dayanabilir. Bunun gibi aşk yolu uzun ve 

meşakkatlidir ve ona hakiki âşıklar dayanabilir. 

2.4.36 Mâye 

Olmasa eger mâye-i aşkun humda 

Dünyâya salur mıydı bu şûrı sahbâ? 

G.1/4 

(Eğer aşk mayan şarap küpünde olmasa şarap bu kavgayı dünyaya salar 

mıydı?) 

 

Aşk şarap küpündeki mayadır. Bu beyitte şarabın verdiği neşe ile sarhoşların 

bağırıp çağırması, kavga etmesi ve hatta cinayet işlemeleri bile akla gelmektedir. Şaraba 

bu etkiyi yaptıran da küpe çalınan aşk mayasıdır. Küpte mayalanan şarabın taşması gibi 

                                                           
52 A. Atilla Şentürk, Osmanlı ġiiri Kılavuzu, İstanbul, Osedam, 2016, s.487 

      53 Şentürk, a.e. s.179 



47 
 

insan da bu sarhoşlukla coşup neşelenir, kendinden geçer, taşkınlık çıkarır. Bundan 

dolayı dünyanın tadı da kaçar. İlahi aşk şarabını içen için ise bu dünya 

ehemmiyetsizdir.
54

 Bu kısacık dünya hayatı buna değmez. 

2.4.37 Pûte 

Nâr-ı gamla pûte-i aşk içre kâl olduk dirüz 

Hâl müşkildür eger uymazsa hâle kâlimüz 

G.149/2 

(Gam ateşiyle aşk potası içinde eridiğimizi söyleriz. Eğer sözümüz hâle 

uymazsa işimiz zordur.) 

 

Aşk, bu beyitte günümüzde pota diye kullandığımız pûteye benzetilmiştir. 

Pûte, eskiden madenin içinde eritildiği tavadır. Aynı zamanda altın eritilen yerdir. Gam 

da bir ateştir. Aşkın olduğu gönül dertsiz, gamsız olamaz. Aşk yakıcılığı, acı vermesi, 

insanı manen eritmesi ve hatta maddeten zayıflatması sebebiyle çoğu kez ateşe burada 

da madeni eriten kaba benzetilmiştir. Bu ateş kabına düşen madenin erimesi gibi, âşık 

da aşka düşünce erir, yok olur. Bu şekilde adından söz ettirir. Bu hale gelmezse hakiki 

âşık olamayıp buna insanları inandıramaz, gülünç ve güç bir duruma düşer. 

2.4.38 Râh, (ġâh-râh, Reh, Reh-güzâr, Yol, Tarîk) 

Dönmez ölünce râh-ı hatarnâk-ı aşkdan 

Yahyâ gibi şu kimse ki bî-vehm ü bâk olur 

G.63/5 

(Yahya gibi şüphesiz ve korkusuz olan kişi aşkın tehlikeli yolundan ölse 

dönmez.) 

 

Aşk bir yoldur. Uzun, tehlikeli ve meşakkatli bir yoldur. Bu yol âşığa 

rehberdir, onu sevgiliye, vuslata götürür. Bu yolda revan olmak için cesur bir yürek 

gerek. Bu yolda daimî olmak esastır. Bu yolun sonunda ölüm bile olsa âşık bu yolda 

istikrarlı bir şekilde yürümek zorundadır. Bu yolda ölürse de aşkın şehidi olur.  

2.4.39 Sâye 

Penâh olursa nola mihr ü mâha sâye-i `aşk 

                                                           
54 Doç. Dr. Kazım Yolbaş, „Şeyhülislam Yahya Divanı‟nda Aşk Şarabı‟, Selçuk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 2009, Sayı 22, s.146 



48 
 

Bülend mertebedür mihrün ile pâye-i `aşk 

G.182/1B 

(Aşkın gölgesi Ay ve Güneş‟e sığınak olursa buna şaşılır mı? Aşk rütbesi senin 

sevginle yüksek mertebeye sahiptir.) 

 

Aşk bir gölgedir, sığınaktır. Bu öyle bir sığınak ve gölge ki güneş ve ay bile 

buna sığınır. Burada şair mihr kelimesini hem sevgi hem Güneş manasında kullanıyor. 

Aşk, sevgilinin aşkı sayesinde yüce bir makama sahiptir. Zira sevgilinin kendisi ve 

sahip olduğu değer büyüktür. Aşk, ancak sevgili sayesinde bir kıymet ifade edebilir. 

Güneş ve Ay‟ın aşkın gölgesine sığınması mübalağa sanatına örnektir.  

 

 

2.4.40 Ser-mâye 

Gönül almak dilersen gel beri bâzâr mümkündür 

Müsâ`idse eger ser-mâye-i mihr ü vefâ cânâ 

G.11/3 

(Ey can! Vefa ve aşk sermayesi müsaitse ve gönül almak istersen, beri gel. 

Alışveriş yapılmak için müsaittir.) 

 

Şair ey can diyerek kendisine sesleniyor. Aşkı ve vefayı bir para gibi görüp 

gönül almayı pazarda, çarşıda satın alınan bir mala benzetiyor. Âşığın gönül alabilmesi 

için yeteri kadar vefalı ve âşık olması şarttır. Yani aşk yolunda hakiki âşıklar ancak 

aşktan hissedar olabilir. Âşığın bu yolda tek sermayesi aslında canıdır. Canını feda 

edecek kadar âşıksa gönül alabilir. 

2.4.41 Ser-riĢte 

Sevdâ-yı ser-i zülfüni elden komam ey mâh 

Ser-rişte-i aşk eldedür el-minetü li'llâh 

G306/1 

(Ey ay yüzlü sevgili! Saçının ucunun sevdasını elden bırakmam. El-minnetü 

lillah [Allah‟a şükür] aşk ipinin ucu eldedir.) 

 



49 
 

Şair sevgilisine sesleniyor. Onun simsiyah zülüflerine âşıktır ve onu 

bırakmamaya kararlıdır. Aşkı bir ipe benzetiyor. İpin ele alınıp tutulması gibi aşkı da 

iplik gibi gören şair bunu elinden asla bırakmayacağını ifade ediyor. Çünkü bu ip 

onunla sevgili arasındaki bağdır ve bu aşk ipiyle ona bağlanmıştır.
55

 Yalnız Allah‟a 

minnet duyacağını ve aşkı uğrunda bundan vazgeçmeyeceğini söylüyor. Sevgilinin 

benzetildiği ay kelimesiyle açık istiare yapılmıştır. 

2.4.42 Seyl-âb 

Zâyi` olmaz yolda olsun tek hemân hâşâk-ı dil 

Bir gün ugrar anı bahre irgürür seyl-âb-ı aşk 

G.175/2 

(Gönül süprüntüsü tek yolda olsun. Zayi olmaz. Aşkın sel suyu birgün uğrayıp 

onu denize ulaştırır.) 

 

Gönül bir süprüntü yani kırıntıya, aşk da coşarak akan ve önüne gelen herşeyi 

alıp sürükleyen bir taşkına, sel suyuna benzetilmiştir. Şair gönlünü bir süprüntüye 

benzeterek zayıflığını, güçsüzlüğünü ve kıymetsizliğini anlatıyor. Aşkı da sele 

benzetmesi çok şiddetli, sürükleyici ve güçlü olmasındandır. Âşık aşk yolunda kalmalı. 

Bu onun için kayıp değil. Zira selin önüne gelen herşeyi sürükleyip götürmesi, denize 

doğru akıp gitmesi gibi aşk da âşığı elbette aşk denizine sürükleyip götürecektir. Denizi 

vuslat olarak düşünürsek âşığı vuslata erdirecek şeyin de aşk olduğunu söyleyebiliriz. 

2.4.43 Sırma-keĢ 

Bâzâr-ı mahabbetde ruh-ı zerde bakılmaz 

Tâ sırma-keş-i `aşkı `ayâr eylemeyince 

G.324/5 

(Muhabbet çarşısında aşk sırmacısı ayar eyleyinceye kadar sarı renkli yanağa 

bakılmaz.) 

 

Muhabbet pazara; aşk da sırmakeşe benzetilmiştir. Sırmakeş, gümüş ve altını 

haddeden geçirerek sırma çeken sanatkâra denir.
56

 Âşığın yüz rengi hastalıktan, 

kederden ve sevgilinin cevr ü cefasından ötürü sarıdır. Bu yüzden altının sarı rengiyle 

                                                           
55 Şadiye Akyol, a.g.e., s.62 

56 Mehmet Zeki Pakalın, a.g.e., C.1, s.207 



50 
 

karşılaştırılır.  Âşığı da aşkı iyice işler, âşık hastalanıp benzi sararır ve bunun 

neticesinde bir değer kazanır. Âşığın sararmış yüzü, altın suyuna batırılmış bir sırma 

gibidir.  

2.4.44 Silâh 

İtme `azîmet ey gönül kûyına tîg-ı âhsız 

Korkulu yoldur ugrama olmayıcak silâh-ı aşk 

G.179/3 

(Ey gönül! (Sevgilinin) semtine ah kılıcı olmadan gitme.  (Zira o) korkulu 

yoldur, aşk silahı olmadan (oraya) uğrama.) 

 

Âşık sevgilinin semtine her zaman gitmek ister. Ancak bu semt tehlikelerle 

dolu bir yerdir. Zira bir yandan köpek sürüsü rakipleri, diğer yandan da sevgilinin kılıç 

gibi gamzesi, ok gibi kirpikleri âşığa saldırır. Âşığın kendini koruması için ah kılıcını 

yanına almalıdır. Âşığın âh kılıcı çok keskindir ve bu âh „âlemi inletip titretecek 

kuvvettedir. Bu âh feleğe kadar ulaşabilir. Bu sayede âşık kendisini tehlike ve 

düşmanlardan muhafaza edebilecektir. 

 

2.4.45 Sûdâger 

Metâ`ın hîçe satar âkibet sûdâger-i aşkun 

Bu bâzâr-ı belâdur bunda bey`men yezîd olmaz 

G.147/3 

(Aşkının taciri malını sonunda yok fiyatına satar, [çünkü] bu bela pazarıdır, 

burada artırma ile satış olmaz.) 

 

Âşık, aşk pazarında her şeyinden, malından canından vazgeçmek 

durumundadır. Dolayısıyla burada bir kazanç beklemez. Burada tek geçer akçe canıdır. 

2.4.46 Sultân 

Himmet-i sultân-ı `aşkun ey şeh-i `âlî-cenâb 

Çeşme-i çeşmine uşşâkun getürdi yine âb 

G.21/1 



51 
 

(Ey himmeti çok olan şahım! Senin aşkının sultanının himmeti âşıkların göz 

çeşmesine yine su getirdi.)  

 

Şair ey şah-ı âli-cenap diyerek sevgiliye hitap ediyor. Aşkı bir sultana 

benzetiyor. Aşkın sultan olması sahip olduğu yüksek makam, kıymet ve âşığa 

hükmetmesindendir. Âşık zavallı bir dilencidir. Aşk sultanın fermanına kayıtsız şartsız 

itaat eder. Aşk sultanı âşıklara yine ihsanda bulunmuştur. Bu ihsanı âşıkları ağlatmıştır. 

Sevgilinin yaptığı iyilik aslında vuslat değil, eza ve cefadır. Âşıklar buna rağmen 

ağlasalar da bunu su gibi aziz bir nimet ve ihsan kabul ederler. Sevgilinin lütfu da kahrı 

da hoştur. 

 

Câna sultân-ı mahabbet eyledi Yahyâ hücûm 

Kal`a-i ârâm u hısn-ı sabrı itdi kal`u kam 

G.169/5 

(Yahya! Aşk sultanı cana hücum edince huzur ve sabır kalesini zapt edip yerle 

bir etti.) 

 

Aşk bir sultandır. Sultanın kalelere hücum edip fetihler yapması, 

imparatorluklar yıkması, ülke ve kaleleri zapt etmesi gibi aşk da insana hücum eder, 

ondaki huzur ve sabrı ele geçirip tar u mar eder. Âşık olan insan huzursuz olur. Aklı her 

zaman sevgilidedir. Ona kavuşmak için sabırsızdır. Huzuru ve sabrı bir kaleye benzeten 

şair aşkın bunları mahvettiğinden bahseder. 

2.4.47 ġâh-bâz 

Yıkdı gönlüm âşiyânın yâr itdi târ u mâr 

Anlamam kim şâh-bâz-ı aşk ide anda karâr 

G.47/1  

(Yâr gönül yuvasını yıkıp yerle bir etti. Aşk doğanının neden oraya yerleştiğini 

anlayamıyorum.) 

 



52 
 

Gönül bir kuş yuvasına, aşk da bir doğana benzetilmiştir. Doğan, sevgilinin 

gönül avlayan saçlarıdır.
57

 Sevgili âşığın gönül yuvasını yıkıp yerle bir etmiştir. Yuvası 

yıkılan kuşun konacak bir yeri olmaması gibi yıkık bir gönle aşk kuşunun konması 

beklenemez. Bu yüzden şair gönül yuvasının yıkılmasından dolayı sevgiliye sitem 

etmektedir. 

2.4.48 ġem’ 

Derûnumda mahabbet şem`ini yak nâr-ı aşkundan 

Münevver eyle gönlüm hânesin envâr-ı `aşkundan 

G.300/1 

 

(Aşk ateşinle içimdeki aşk mumunu yak. Gönül evimi aşkının nurlarıyla 

nurlandır.) 

 

Aşk Eski Türk Edebiyatında yakıcı ve aydınlatıcı özelliğinden dolayı sıklıkla 

ateşe benzetilir. Şair sevgiliye seslenerek ona duyduğu aşkın ateşiyle içindeki aşk 

mumunu yakmasını ister. Bu sayede o ateş yanacak ve âşığın gönül evi de hem ısınacak 

hem de aydınlanacaktır. Aşk mum gibi yakması ve yanıcı, aydınlatıcı olması sebebiyle 

muma benzetilmiştir. Gönül de içinde mum yanan bir evdir.  

 

2.4.49 ġerbet 

Aşka keyfiyyet-i bî-keyf dimiş ehl-i mezâk 

Bâde-i telh ile hiç bir mi olur şerbet-i aşk 

G.176/2 

(Zevk ehli (âşıklar) aşka keyifsiz bir durum demiş. Aşk şerbetiyle acı şarap hiç 

bir olur mu?) 

 

 Bu beyitte âşıklar aşka keyifsiz bir durum demişler. Bunda acı çekmeleri 

etkilidir.  Şair ise onlara katılmayıp aşkı içildiğinde insana hoş gelen, tatlı ve lezzetli bir 

şerbete benzetiyor. Aşkı acı bir şarapla kıyaslayarak onu şaraptan üstün tutar. Daha 

                                                           
57 İskender Pala, a.g.e., s.60 



53 
 

önceki beyitlerde aşkı şaraba benzeten şair burada farklı bir tutum takınarak tercihini 

şerbetten yana kullanıyor. 

2.4.50 Tîr 

Cânına tokunmayınca bilmez âdem n‟oldugun 

Tîr-i dil-dûz-ı mahabbet şöyle nâ-peydâ gelür 

G.101/3 

 

(Aşkın gönül delen oku böyle gizli geldiğinden dolayı insan, canına 

dokunmayınca ne olduğunu bilmez.) 

 

Aşk, ancak başa geldiğinde ne olduğu anlaşılan bir duygudur. İnsanın kalbine 

dokunana kadar anlaşılamaz. Bunu da ancak yaşayan bilir. Aşk kalbi delen bir oka 

benzetiliyor. Bu açık bir şekilde değil, gizlice insanın yüreğine gelir. Ok gibi olan 

sevgilinin kirpiği de aslında âşığa baktıkça onun gönlüne batar ve onu deler. Bu bakışlar 

âşığı acıtsa da onun gönül hanesini yıkıp viran etse de bu âşık bu âşık için yine de bir 

lütuf olur. 

2.4.51 Tûfân 

Mümkin olurdı dilâ keştî-i câna halâs 

Ateş-i sûzân ile olmasa tûfân-ı `aşk 

G.178/2 

(Ey gönül! Aşk tufanı kavurucu ateş ile birlikte olmasa, can gemisi için bir 

kurtuluş mümkün olabilirdi.) 

 

Aşk bir tufana, can da bir gemiye benzetilmiştir. Bu benzetme Hz. Nuh 

kıssasını akla getirir. (telmih) Nuh tufanı öyle şiddetli olmuştur ki bütün dünya sular 

altında kalmış, yalnız Hz. Nuh‟un gemisine binenler kurtulmuştur. Aşkın şiddeti, 

tehlikesi, felaket olması Tufana benzetilme sebebidir. Aşk da âşığı tufana maruz kalan 

bir insan durumuna düşürmüştür. Ancak aşkın yakıcı etkisi olmasa tufanda insanları 

kurtaran gemiye benzeyen can bir şekilde kurtulabilirdi. Çünkü aşk Nuh Tufanı‟ndan 

farklı olarak aynı zamanda ateşli olma özelliğinden dolayı yakıcıdır. Dolayısıyla bu 

yönüyle Nuh Tufanı‟ndan daha tehlikelidir ve ondan kurtulmak mümkün değildir.  



54 
 

2.4.52 Harem 

Yahyâ harem-i `aşka girerse nola bî-bâk 

Meftûhdur erbâb-ı dile bâb-ı mahabbet 

G.30/5 

(Yahya aşkın haremine korkusuzca girse buna şaşılır mı? Gönül erbabına 

[âşıklara] aşk kapısı açıktır.) 

 

Harem, herkesin giremediği, saygıdeğer ve kutsal yerdir. Yapılması şer‟an 

yasak olan ve saygı manasına gelen haram kelimesinden gelir. Aşk da herkesin 

giremediği, sadece âşıkların girebildiği bir hareme benzetilmiştir. Çünkü buraya sadece 

gerçek âşıklar girebilir.  Bu aşk haremine Yahya da aşk ehlinden olduğu için korkusuz 

bir şekilde girebilir. Bu aşk hareminin kapısı onun gibi âşıklara her zaman açıktır. 

2.5. BELÂGAT 

Düzgün konuşma, sözün edebî, etkili söylenmesidir. Sözün güzel olmakla 

birlikte zamana ve zemine de uygun olmasıdır. 

2.5.1 Bahr 

Kenâr-ı nazma dürler dizdi Yahyâ 

Belâgat bahrinün cûş u hurûşı 

                                                       G.439/5 

(Yahya! Belagat denizinin coşup taşması nazım sahiline inciler dizdi.) 

Şair, şiiri bir sahile, belagati bir denize benzetilmiştir ve kendi şiirlerini 

denizden çıkan incilere benzetmiştir. Yahya belagat denizini coşturup oradan şiir 

dünyasına inci gibi şiirler, beyitler ve kasideler dizmiştir. Şiirlerinin inci gibi güzel ve 

parlak olduğunu vurgulamaktadır.  

2.5.2 Silk 

Silk-i belâgat üzre dürr ü güher dizersen 

Yahyâ nazîr olur mı nazm-ı cihân-sitâne 

G.317/5 

(Yahya! Belagat ipliğine inci ve mücevher dizersen, cihanı fetheden nazma 

benzer mi?) 

 



55 
 

Belagat beyitte, kelimelerin bir araya getirilip toplanması yönüyle inci ve 

mücevherin dizildiği bir ipe benzetilmiştir. Şair, belagat ipine belli bir düzen içinde 

kelimeleri, kelimelerle beyitleri, beyitlerle de gazel ve diğer manzumeleri güzel bir 

şekilde yerleştirir. Ancak bu Yahya‟nın cihanı fetheden nazmına yine de benzeyemez.  

2.6 CÂH 

İtibar, makam demektir. 

2.6.1 Mürg 

Sayd-ı mürg-i câhdan bir lahza fârig-bâl olup 

Çeşm-i âzi kanı bir şeh-bâz kim bâz itmedi 

                                                                           G.395/4 

(Makam kuşunu avlamaktan bir an vazgeçip tekrar tamah gözünü ona 

dikmeyen doğan kuşu nerede?) 

 

Beyitte insanların makam ve mevkiye duydukları hırs doğan kuşu ile veriliyor. 

Beyitte yüksek makamlardaki kişiler kastedilmiş. İnsanların makam zaafları bu çarpıcı 

örnekle veriliyor. Makam yüksek olması sebebiyle yüksekten uçan doğana teşbih 

edilmiştir.     

                                                                    

2.7 CÂN 

Sözlükte ruh, hayat, manasına gelir. Yahya Divanı‟nda cân‟ın 16 unsura 

benzetildiği tespit edilmiştir. 

2.7.1 ÂteĢ 

Âteş-i cân ile ahum tütünin seyr eyle 

Gülşen-i gamda da şûhum gül olur sünbül olur 

                                                                                  G.122/3 

(Can ateşi ve ahımın tütününü seyret. Cilvelim! [o ah dumanı] Gam gülşeninde 

gül ve sümbül olur.) 

 

Can ateşe, ah tütüne, gam ise gül bahçesine benzetilmiştir. Âşığın canı aşktan 

dolayı acı çekmektedir. İçi adeta yanmaktadır. Bu ateşten dolayı ah eden âşığın ahı bir 

tütüne, dumana benzer ve duman feleği dahi kaplar. Gam, aşktır ve o bahçede gül ve 



56 
 

sümbül vardır. Gül sevgilidir. Sümbül onun saçıdır. Sevgilinin dağınık saçlarına 

benzer.
58

  Sevgilinin verdiği gam sevgilinin olduğu gül bahçesine benzer. Zira bu gam 

hem sevgiliden geldiği için güzel, hem de bu bahçe sevgilinin bulunup âşığın ona bülbül 

gibi nağmeler okuduğu yerdir. Gül ve ateş renk itibariyle, tütün ve sümbül gibi o 

kıvrımlı saçlar da birbirine benzer. 

2.7.2 ÇeĢm (Dîde) 

Ey sabâ vardun mı kûy-ı yâre sen 

Çeşm-i câna kuhl içün gerd isterin  

                                                            k.24/1 

(Ey saba rüzgarı! Sevgilinin semtine varırsan, can gözüne sürme için toz 

isterim.) 

 

Can bir göze benzetilmiştir. Saba klasik edebiyatta habercidir, sevgilinin 

kokusunu âşığa getirir. Sevgilinin semtinden uzak olan âşık sabadan onun semtinden toz 

getirmesini ve böylece bunun canı için göze sürülen sürme mahiyetinde olacağını 

vurguluyor. Çünkü sevgilinin semti Kabe gibi kutsaldır ve o toz âşık için hem mübarek 

hem de şifa ve teselli kaynağıdır. Sürme hem süs hem de sağlık için kullanılır. Bu 

sürmenin âşığın ruhuna ferahlık ve şifa vereceğini söylüyor. Zira âşık sevgiliden uzak 

olmanın ıztırabıyla gözyaşı dökmektedir. 

2.7.3 Gerden 

Rıbka-i teslîme çekdüm gerden-i cân u dili 

Yâ kabûl it kullıga şâhum yâ kurbân it beni 

                                                                           G.449/4 

(Şahım! Canım ve gönlümün boynunu teslim ipine çektim. Beni ya kulluğuna 

kabul et ya da kurban et.) 

 

Yahya‟nın bu beytinde teslimiyetin ipliğe, can ve gönlün boyna benzetildiğini 

görüyoruz. Yahya sevgili uğruna kendi canından da vazgeçiyor. Sultan olarak gördüğü 

sevgiliye kul olmak onun için en yüce makamdır. Canını kayıtsız şartsız kurban olmak 

için teslim etmesi Hz. İsmail‟in kurban edilme hadisesini hatırlatıyor. (telmih) Hz. 

                                                           
58 Pala, a.e. s.414 



57 
 

İsmail gibi sevgilinin uğrunda canından bile vazgeçtiğini vurguluyor. Beyite tasavvufî 

açıdan bakarsak, Şah Allah‟tır ve Yahya Allah‟tan kendisini bir kul olarak kabul 

etmesini, eğer duasını kabul etmezse, canını almasını diliyor. Çünkü zaten o bu yolda 

çoktan canından vazgeçmiştir. 

Bkz. Gönül mad. Gerden 

2.7.4 Ka’be 

Ka`be karşumda da olsa gözüm etrâfa bakar 

Gözler ol Ka`be-i cânı nitekim kıble-nümâ 

                                                                         M./55 

(Kıbleyi gözleyen pusulanın can kâbesini gözlemesi gibi kâbe karşımda dahi 

olsa gözüm etrafa bakar.) 

 

Kaʿbe, Müslümanların en mukaddes yeridir. klasik edebiyat‟ta sevgilinin semti 

de Kaʿbedir.  Âşık Kabe‟de olsa bile gözü sevgiliyi arar. Çünkü sevgilinin semti de 

Kaʿbe gibi âşıklar için mukaddestir. Müslümanların farz ibadeti olan Kaʿbe‟yi tavaf ne 

ise âşıklar için de sevgilinin semti odur. 

 

2.7.5 KeĢtî 

Bkz. Aşk mad. Tûfân 

2.7.6 Kulak (GûĢ, Sımah) 

Cân kulagın tut hele sâkî alup câmı ele 

Kıssa-i pür-hisse-i Cemdür surâhî kulkuli  

                                                                       G.419/3 

(Saki! Kadehi eline alıp can kulağını tut. Surahiden çıkan kulkul sesi Cem‟i 

anlatan kıssa ile doludur.) 

 

Şair bu beyitte içki dağıtan sakiye seslenerek elindeki içki dolu sürahiden çıkan 

sesi çok dikkatli dinlemesini, çünkü o içkinin aslında Cem‟den hikayelerle dolu 

olduğunu söylüyor. Cem, içkiyi bulduğuna inanılan efsanevi şahsiyettir. Can kulağı ise 

tüm dikkatini vererek dinlemek demektir. Tüm canıyla, ruhuyla, dikkatle dinlemek 

olduğu için can kulağı şeklinde kullanılır.  



58 
 

2.7.7 Levh 

Ezelden ser-nüviştüm harf-i gam kılmışlar ey Yahyâ 

Anun-çündür elif kaddüni levh-i câna yazmışlar 

                                                                                  G.129/5 

(Ey Yahya! Ezelden alın yazımı gam harfiyle yazmışlar. Onun için [sevgilinin] 

Elif gibi boyunu can sayfasına yazmışlar.) 

 

Yahya burada canını bir sayfaya benzetmiştir. Alın yazısının da gam harfiyle 

yazıldığı için sevgilinin elif gibi düz ve uzun boyunu onun canına yazdıklarını söylüyor. 

Şair ezelden beri sevgiliye âşık olduğunu ve bu yüzden bunun gamından 

kurtulamadığını belirtiyor. Arap alfabesinde de elif ilk harftir. şaire göre onun kaderi 

sıkıntıyla ve keder harfiyle yazılmıştır. Sevgilinin elife benzeyen boyu da daha ezelde 

onun canına ve ruhuna yazılmıştır. 

2.7.8 Mir’ât 

Bkz. Gönül mad. Âyine  

 

2.7.9 Murg 

Fâl tutduk saydunı ey pâdişâh-ı kâmkâr 

Himmetün bâzına murg-ı cân-ı hasm olur şikâr 

                                                                                  M./54 

(Ey emeline ulaşmış sultan! Senin avını fal tuttuk. Senin himmetinin doğanına 

düşmanın can kuşu av olur.)  

 

Himmet bir doğana, can ise bir kuşa benzetilmiştir. Baz daha önce de ifade 

edildiği gibi sevgilinin kıvrımlı saçlarından kinayedir.
59

 Doğanın kuş avlaması gibi bu 

saçlar da canı avladığı için can kuşa benzetilmiştir. Sevgilinin saçları tuzaktır ve 

simsiyah beni de âşıkları tuzağa düşüren tane gibidir.  

2.7.10 Mülk 

Meded cevr ü cefâ ile yıkıldı mülk-i cân u dil 

Velâyet eyler âbâd eyler ise ol şeh-i `âdil 

                                                           
59 Pala, a.e. s.60 



59 
 

                                                                        M./ 10 

(Medet! Cevr ve cefa ile can ve gönül ülkesi yıkıldı. O adil hükümdar [can ve 

gönül ülkesini] imar ederse velilik eder.) 

 

Âşık sıkıntı ve kederden gönül ve canının yerle bir olduğunu söylüyor. O 

sultan olan sevgili bu canı yeniden imar edebilir. Bunu yaparsa bu can ve gönül üstünde 

tasarruf etme yetkisine sahip olacaktır. Can, bir mülkün, ülkenin yıkılması gibi yıkıldığı 

için bir mülke benzetilmiştir. Adil bir sultanın bir ülkeyi ele geçirdikten sonra lütuf ve 

ihsanıyla ovaları imar edip ülkedeki insanların gönlünü fethetmesi gibi âşık, sultan olan 

sevgiliden de böyle bir ihsan ve lütuf beklemektedir.  

2.7.11 Nakd 

Cân nakdini alup unıdurlar revâ mıdur 

Resm-i vefâyı bilmedügi dil-rübâlarun  

                                                                   G.204/4 

(Gönül alanlar[sevgililer] can sermayesini alıp unuturlar. [Onların] vefa 

adabını bilmemesi uygun mudur?) 

 

Güzeller, âşığın en büyük sermayesi olan canını alıyorlar. Çünkü sevgililer 

merhametsizdir, vefasızdır. Âşık bunların vefasız olmasından yakınıyor. Bu güzeller 

âşığın canını alsalar da onu hemen unuturlar. İstifham sanatıyla reva mıdır diye sorarken 

sitem etse de bu faydasızdır. Âşığın canının sermayeye benzetilmesi harcanması, bir 

kıymet ifade etmesi sebebiyledir.  Ancak söz konusu sevgili olunca bunun da hiçbir 

kıymeti yoktur.  

2.7.12 RiĢte 

Rişte-i cânı sar ol zülf-i miskîn-târa 

Dönsün ol zülf-i siyeh sünbül-i gîsû-dâra  

                                                                     M./12 

(Can ipliğini o misk kokulu saçların tellerine sar. [Can ipliği] o siyah zülüf ve 

uzun saçlı sümbül için dönsün.) 

 



60 
 

Sevgilinin saçları simsiyah, kıvrımlı ve sümbül gibidir. Âşık canını ip gibi o 

kıvrımlı saçlara bağlamak ister. Can oraya bağlanan bir nesne gibi görüldüğünden bir 

ipe benzetilmiştir. Âşığı sevgiliye bağlayan canıdır. O can ipliği sayesinde sevgiliyle 

beraber olabilecektir. Aynı zamanda tuzaklarla dolu olan bu saç onu bir idam 

mahkûmunun asılıp sallanması gibi sallar. 

2.7.13 Ser-çeĢme 

Şîrîn dehânun dil-berâ ser-çeşme-i cân kendidür 

Cânlar bagışlar sözlerün kim âb-ı hayvân kendidür 

                                                                                        G.64/1 

(Ey sevgili! Şirin ağzın can pınarının kaynağının ta kendisidir. Sözlerin canlar 

bağışlayan ölümsüzlük suyunun ta kendisidir.) 

 

Şair sevgilinin ağzını ve o ağızdan çıkan sözleri insana hayat veren suya ve 

pınara benzetir. Çünkü suyun insana ve doğaya hayat vermesi gibi sevgilinin sözleri ve 

dudağı da âşığa hayat hatta ölümsüzlük verir.  

 

2.7.14 Tıfl 

Hezâr şîri bu deştün zebûn-ı pençesidür 

Ne şîr virdi `aceb tıfl-ı câna dâye-i `aşk 

                                                                    G.182/2 

(Aşk annesi can çocuğuna acaba nasıl bir süt verdi ki bu çölün binlerce aslanı 

pençesinden zayıf düşmüştür.) 

 

Can bu beyitte aşk annesinin emzirdiği bir çocuğa benzetilmiştir. Can zayıf, 

güçsüz, ilgi ve bakıma muhtaç olması sebebiyle süt emen bir çocuğa benzetilmiştir. 

(Bkz. Aşk mad. Dâye) 

2.7.15 Tomar 

Bkz. Gönül mad. Tomar 

2.7.16 Tuhfe 

Yâr işigine tuhfe-i cân ile gelmeden 

Mâksûd feyz-i cûdına Yahyâ bahânedür 



61 
 

                                                                     G.87/5 

(Yahya! Yârin eşiğine can hediyesi ile gelmenin maksadı cömertliğinin 

feyzinden talep etmektir.) 

 

Yahya burada canını yâre verilecek hediyeye benzetiyor. Çünkü canını 

isteyerek ve zorlama olmadan, karşılıksız bir şekilde, sevgiliyi memnun etmek için 

sunuyor. Aksi takdirde sevgiliden ilgi ve cömertlik beklemesi doğru olmaz. Sevgili 

müstağni olduğundan ona rastgele bir hediye ile gidilmez. Âşık en önemli hazinesi yani 

canı ile onun huzuruna gidip bunu sunmalıdır. İsmail gibi kendisini kurban etmelidir. 

2.8 CEFÂ, CEVR 

Sözlükte eziyet, eza, sıkıntı, zulüm, haksızlık gibi manalara gelir. 

2.8.1 El 

Pîrâhenün kucar seni âdem helâk olur 

Cevrün eliyle bir gün olur ol da çâk olur 

G.63/1 

(Gömleğin seni sarar, insan helak olur. Cevrin eliyle birgün o da yırtılır.) 

 

Gömlek, âşığın sevgiliyi kucaklamasına mani olduğu ve sevgiliyi sardığı için 

bir rakip olarak görülür. Bu yüzden elle yırtılıp atılması gerekir.
60

 Elin gömleği yırtması 

sebebiyle cevir ele benzetilmiştir. 

2.8.2 Fen 

İnsâf odur kim fenn-i cefâda 

Yokdur senünle ey gonce bâhis 

                                                       G.34/4 

(Ey açılmamış gül! İnsaf odur ki cefa ilminde seninle iddialaşan yoktur.) 

 

Gonca açılmamış güldür ve sevgilinin ağzından kinayedir. Sevgili zalimdir, bu 

yüzden ona kâfir de denir. Bu zalim sevgili âşığa çok eziyet ve zulmeder. Bu konuda 

adeta ustalaşmıştır. Cefayı ve zulmü çok iyi bilip ettiğinden cevr bir fenne, ilme 

benzetilmiştir. 

                                                           
60 Abdullah Eren, a.g.e. s.449 



62 
 

2.8.3 Nahl 

Lisân-ı ehl-i dilde aşka gülzâr-ı belâ dirler 

Cevânun kâmet-i mevzûnuna nahl-ı cefâ dirler 

                                                                                  G.84/1 

(Gönül ehlinin [âşıkların] dilinde aşka belanın gül bahçesi derler. Gencin 

düzgün boyuna cefâ ağacı derler.) 

 

Şair belayı gül bahçesine, cefayı da bir hurma ağacına benzetmiştir. klasik 

edebiyatta sevgilinin boyu uzun ve düzgün olduğu için fidana, selviye ve hurma ağacına 

benzetilir. Sevgilinin boyunun cefaya benzetilmesinin sebebi âşığın bu uzun boya 

ulaşamaması ve bu yüzden acı çekmesidir. Bu uzun boy âşığı yaralar ve ona eziyet eder. 

Belanın gül bahçesine benzetilmesi de orada bütün güzelliklerin olmasına rağmen âşığın 

o güzellikte türlü sıkıntı ve belalara maruz kalması, sevgiliden yüz alamaması ve adeta 

gülün ele batıp kanatması gibi âşığın o yolda gönlünün paramparça olması sebebiyledir. 

 

2.8.4 Ok, (Tîr) 

Sînem hedef-i nâvek-i müjgân iderin ben 

Cevr oklarına cânumı kurbân iderin ben 

                                                                       G.256/1 

(Ben göğsümü [sevgilinin] kirpik oklarının nişanı yaparım. Eziyet, cefâ 

oklarına canımı kurban ederim.) 

 

Kalp insanın en merkezî ve zayıf yeridir. Âşık, sevgilinin ok gibi kirpiklerini 

göğsüne saplanması için onu hedef haline getiriyor. Sevgilinin âşığa bakarken attığı 

oklar âşığın gönlünü parçaladığı, onun sinesini hedef aldığı, öldürücü ve yaralayıcı 

olduğu için cevir oka benzetilmiştir. Kurban aynı zamanda okların içine konduğu sadak 

olması hasebiyle kinayeli kullanılmıştır.  

2.8.5 Tîg 

Ebrû vü müjen tîg-i cefâ tîr-i kazâdur 

Ol kâkül-i pür-çîn ise emvâc-ı belâdur 

                                                                 G.78/1 



63 
 

( [Sevgilinin] kaşları cefa kılıcı, kirpiği kaza okudur. O kıvrımlı kakülü ise bela 

dalgalarıdır.) 

 

Sevgilinin kaşları kavislidir ve bu yüzden kılıca benzer. Kirpikleri ok gibi 

sineye saplanırken, kaşları da âşığa adeta kılıç darbesi yemiş gibi, onu parçalar, 

vücudunu kanatıp adeta onu öldürür. Bu yüzden cefa kılıç gibi düşünülmüştür. Nitekim 

zalim olan sevgilinin en güçlü silahlarından biridir. Ayrıca sevgilin saçları kıvrımlı 

olduğu için denizdeki dalgaya benzer. Sevgilinin kakülleri tuzaklarla doludur. Âşığı 

adeta saçlarında boğar. Bu saçlar bela ve eza ile doludur. Bir dalganın insanı yutup suda 

ona nefes aldırmaması hatta öldürmesi gibi tehlikeleri haiz olması sebebiyle bela 

kavramı da dalgaya benzetilmiştir. Nitekim Tsunami adı verilen dalgaların koca 

şehirleri dahi haritadan silip yuttuğu bilinen bir durumdur. 

 

 

2.8.6 Seng, (TaĢ) 

Hazer it seng-i cefâsından o şûhun dirdün 

Âkibet geldi benüm başuma Yahyâ didügün  

                                                                            G.194/5 

(Yahya! O işvelinin[sevgili] cefa taşından sakın derdin. Sonunda dediğin 

benim başıma geldi.) 

 

Burada cefa bir taşa benzetilmiştir. Nazlı olan sevgilinin cefası taş gibi âşığın 

başına gelmiştir. Başına gelmek hem başa gelmek hem de gerçekten taşın başına isabet 

etmesi manasında tevriyeli kullanılmıştır. Başa gelen taşın başı yarıp kanatması, tabii 

olarak âşığın canını yakıp eziyet etmesi sebebiyle cefâ bir taşa benzetilmiştir.  

2.9 CEHL, (CEHÂLET) 

Bilmezlik, bilmemek demektir. Toplamda iki somut unsura benzetilmiştir. 

2.9.1 Kâlâ 

Yahyâ metâ`-ı fazl dirîgâ kesâdda 

Kâlâ-yı cehl bulmada günden güne revâc 

                                                                       G.36/5 



64 
 

(Yahya! Fazilet metaı yazık ki kesatta. Cehalet kumaşı günden güne revaç 

bulmaktadır.) 

 

Şair yaşadığı dönemde fazilet ve ilme artık eskisi gibi değer verilmediğini, 

cehaletin ise günden güne itibarının arttığını söylüyor. Pazarda satılan kumaşın 

değerinin artması gibi cehalet de bu şekilde ehemmiyet kazanıyor. Fazilet çok kıymetli 

olduğu için, değer atfedilmesi gerektiği için kıymeti olan, satılabilecek bir eşyaya, mala 

teşbih edilmiştir.  Cehaletin kumaş gibi yoğun talep görüp ehemmiyet ve değer 

kazanması kumaşa benzetilmesinin sebebidir. Câhillerin el üstünde tutularak bilginlerin 

ikinci plana atıldığı, daima sıkıntı çektikleri vurgulanarak aynı zamanda devrin eleştirisi 

yapılmıştır. 

 

 

2.9.2 Sâye 

Sâye-i cehlinde nâ-dân dâ'imâ âsûde-hâl 

Cây-ı râhat bulımaz dânâ çeker renc u ta`ab 

                                                                            G1.6/4 

(Cahil cehalet gölgesinde daima huzurludur. Bilen [ise] rahat yeri bulamayıp 

ıztırap ve yorgunluk çeker.) 

 

Beyitte dânâ ve nâ-dân kelimeleriyle tezat  yapılmıştır. Âlimlerin ilim yolunda 

sıkıntı ve yorgunluk çektiğini ifade eden şair cahilin ise düşünüp araştırmadığı için 

yorulmadığını ve rahat olduğunu söylüyor. Cehalet onlara huzur veriyor. Çünkü zihnî 

bir sancı çekmiyorlar. Cehalet cahillerin huzur bulduğu sığınak ve korunak olduğu için 

gölgeye benzetilmiştir. 

2.10 CÛD 

Cömertlik demektir. Yahya Divanı‟nda buluta teşbih edilmiştir. 

2.10.1 Ebr 

Bkz. Firkat Mad. Deşt 



65 
 

2.11 CÜNÛN 

Sözlükte delilik, delirme, çılgınlık gibi manalara gelir. Divan‟da yola ve zincire 

benzetilmiştir. 

2.11.1 Râh 

Kays-ı melâmet-güzîn râh-nümûndur bana 

Meslek-i ehl-i hıred râh-ı cünûndur bana 

                                                                        G.8/1 

(Melameti seçen Kays‟ın yolu benim yolumu gösterir. Akıl ehlinin yolu bana 

delilik yoludur.) 

 

Melamet kınamak, ayıplamak gibi anlamlara gelip tasavvuf literatüründe bir 

terim, makam ve anlayışın adı olmuştur ve bu akımın en önemli özelliği bu yolda olup 

insanların kınamalarından korkmamaktır.
61

 Şair kendisinin Kays gibi aşk yolunda 

kınanmayı seçtiğini ve bu yolun onun hayat yolu olduğunu, akıllı insanların tuttuğu 

yolun ise kendisi için delilik yolu olduğunu vurguluyor. Aşk içinde delilik bir hayat 

tarzı, tutulan bir istikamet olduğu için yola benzetilmiştir. 

2.11.2 Zencîr 

Gönül efkâr-ı pîç-â-pîç-i zülfünle zebûn oldı 

Belâ bu en iyü tedbîri zencîr-i cünûn oldı 

                                                                          G392/1B 

(Gönül kıvrım kıvrım olan zülüflerini düşünmekten güçsüz düştü. Evet, 

[gönülün] en iyi tedbiri cinnet zinciri oldu.) 

 

Âşık sevgilinin saçını düşünmekten güçsüz olmuş. Gönlü adeta oraya 

bağlanmış. Bu âşık için bir beladır. Âşık bu bela için alacağı en iyi tedbirin delilik 

zinciri olduğunu ifade ediyor. Çünkü aşk bir deliliktir. Delilerin eskiden kimseye zarar 

vermemeleri için zincire vurulması, insanı sarması, esir etmesi sebebiyle zincire 

benzetilmiştir.  

2.12 EMEL, (ÂMÂL) 

Maksat, umma, hedef gibi manalara gelir. Çoğulu âmâldir. 

                                                           
61 Nihat Azamat, „‟Melâmet‟‟, DĠA, C. 29, s.24 



66 
 

 

2.12.1 GülĢen 

Tagıtdı gülşen-i âmâli tünd-bâd-ı sitem 

Dirîg ömr gibi geçdi rûzgâr-ı ferah 

                                                            G.39/3 

(Şiddetli sitem rüzgarı emellerin gül bahçesini dağıttı. Yazık! Ferah rüzgarı 

ömür gibi geçti.) 

 

Beyitte sitem şiddetli esen bir havaya, emeller gül bahçesine benzetilmiştir. 

Ferah da rüzgara benzetilmekle beraber aynı zamanda zaman, devir olarak 

düşünülmüştür. İnsanın sahip olduğu emeller güzeldir. İnsan bu dünyada neşe, huzur ve 

rahatlık ister. Bu yüzden şair emelleri bir gül bahçesine benzetir. Ayrıca gül bahçesinde 

gülün en güzeli yani sevgili vardır. Âşığın emeli de sevgilidir. Bu da emelin gül 

bahçesine benzetilme sebebidir. Bunun yanında beyitte sitem de sert esen bir havadır. 

Sert esen bir rüzgârın yıkıcı, sarsıcı etkisi vardır. Buna benzer olarak insan da sitem 

ettiğinde muhatap olduğu kişiyi sarsabilir hatta onu çok kötü bir şekilde kalben 

yaralayabilir. Nefesi adeta bir rüzgar gibi eser. Bu bakımdan sitem şiddetli esen bir 

rüzgar gibi düşünülmüştür. Şair ayrıca diriğ diyerek bir hayıflanmada bulunuyor. Zira 

ömrünün ve sevincinin bir rüzgar gibi çabuk ve hızlı geçtiğinden şikâyetçidir. 

2.12.2 Nahl 

Nahl-i emel ne denlü dırâz olsa hûb idi 

Dest-i hayât u kadd-i bekâ kûteh olmasa 

                                                                       G.314/2 

(Emel ağacı ne denli uzun olsa iyiydi. Hayat eli ve beka boyu [keşke] kısa 

olmasa.) 

 

Şair, bu dünyada emeli çok olduğu için onu uzun bir ağaca benzetmiştir. Bu 

isteğini dile getirirken de hayatın kısa olmasından da yakınır. 

 

2.13 FAZL, (FAZÎLET, EFDÂL) 

Erdem, iyi huy, güzel vasıf gibi manalara gelir. 



67 
 

2.13.1 GülĢen 

Dehânı gonce-i zîbâ-yı gülşen-i efdâl 

Ruhı sipihr-i fazîletde bir meh-i enver 

K.2/14 

(Ağzı fazilet gül bahçesinin güzel goncasıdır. Yanağı [ise] fazilet semasında 

çok parlak bir aydır.) 

 

Fazilet ve çoğulu efdal kelimeleri gül bahçesi ve semaya benzetilmiştir. Hoca 

efendinin sahip olduğu faziletler sema kadar geniş ve bir gül bahçesi kadar latif ve 

güzeldir. Faziletinin çok olması semaya, sahip olduğu erdem, ahlak ve fıtratının güzel 

ve latif olması gül bahçesine teşbihe sebeptir. 

2.13.2 HurĢîd 

Sipihr-i kevkebe Hâce Efendi kim virdi 

Cihâna pertev-i hurşîd-i fazlı revnak u fer 

                                                                      K.2/10      

(Yıldızlı felek gibi olan Hocaefendinin fazilet güneşinin parıltısı cihanı 

aydınlattı.) 

 

Şair‟in „‟Der Sitâyiş-i Hâce Efendi‟‟ adlı kasidesinde geçen bu beyitte, hocanın 

sahip olduğu faziletin güneş gibi dünyayı, semayı ve dahi yıldızları parlattığını 

vurguluyor. Güneş gibi faydalı, iyi ve güzel olması sebebiyle fazilet böyle bir teşbihe 

konu olmuştur. 

2.13.3 Meta’ 

Bkz. Cehl mad. Kâlâ 

2.13.4 Sipihr 

Bkz. Fazl mad. Gülşen 

2.14 FERAH 

Sözlükte huzur, sevinç, sevinme, gönül açıklığı gibi manalara gelir. 

2.14.1 Bâr 

Gelür mi yine gönül bâgına bahâr-ı ferah 

Virür mi bir dahı nahl-ı murâd bâr-ı ferah 



68 
 

                                                                          G.39/1 

(Gönül bağına yine ferah baharı gelir mi? İstek ağacı bir daha ferah meyvesi 

verir mi?) 

 

Beyitte istek bir ağaca, ferah da bir meyveye benzetilmiştir. Beyte bakıldığında 

şairin sıkıntılı olduğu, tabiata baharın gelip onu yeşertmesi gibi ferahın gelip gönlünü 

sevindirmesini arzu ediyor. Ağacın uzaması, uzun olması gibi insanın da bu dünyada 

istek ve amacının artması, ağacın meyve vermesi gibi isteğin de bir sonucunun olması 

sebebiyle istek bir ağaca benzetilmiştir. Ferah ise, bir ağacın meyve verip onu yiyen 

insana lezzet vermesi gibi insanın gönlüne ve ruhuna da böyle bir neşe ve lezzet verir. 

Bu yüzden ferah meyveye benzetilmiştir. 

2.14.2 Cûy-bâr 

Kalur çemende keder cân bu resme pejmürde 

Bu sebzezârda akmazsa cûy-bâr-ı ferah 

                                                                     G.39/4 

(Bu çimenlikte ferah ırmağı akmazsa, keder kalır ve can da bu üslûp üzere 

pejmürde olur.) 

Bir akarsuyun çimenlikteki otları beslemesi, orayı canlı tutması ve oraya ayrı 

bir güzellik vermesi gibi ferah da insanın ruhuna ve gönlüne bu şekilde bir hayatiyet, 

canlılık ve güzellik verir. Bu yüzden ferah bir ırmağa benzetilmiştir. 

 

2.14.3 Dâr 

Mekân-ı gussa mahall-i sitemdür ey Yahyâ 

Bu tengnâ-yı gamı sanma ola dâr-ı ferah 

                                                                       G.39/5 

(Ey Yahya! Dert mekânı, sitem mahallidir. Gamın bu dar yerini sevinç evi olur 

sanma.) 

 

Dert ve sitem bir mekâna, mahalle; gam ise dar bir geçide, yere benzetilmiştir. 

Gam insanı dar bir yerde kalması gibi sıkıp rahatsız eder. Ayrıca dar bir geçitten 

geçmek de zordur. Bu yüzden dar bir yer olarak düşünülmüş. Ferah ise bir eve 



69 
 

benzetilmiştir. Zira ev insanın sahip olduğu değerli bir yer, geniş bir alan olup insana 

huzur ve sevinç verir. Aslında insanın sığınağıdır. Bu yüzden ferah eve benzetilmiştir. 

Ferah ve gam kelimeleriyle tezat sanatı yapılmıştır.  

2.14.4 Ebvâb 

Hakkâ ki `aceb cây-ı safâ-güster olupdur 

Ebvâb-ı ferah dâ`im ola anda güşâde 

                                                                T./4 

(Ferah kapıları orada her zaman açık olduktan sonra, gerçekten [oranın] safa 

yayan bir yer olması şaşılacak bir şey midir?) 

 

Şairin 4. Murâd zamanında yaptırılan bir köşk için düştüğü tarihte köşkün 

etrafa neşe saçtığını ve o köşkte ferah kapısının her zaman açık olmasını temenni 

ediyor. Köşk bir dinlenme, sevinç ve huzur yeridir. O yere sevinç girdiği için ferah bir 

kapıya benzetilmiştir. 

 

2.14.5 Rûzgâr 

Bkz. Emel Mad. Gülşen 

2.15 FĠRKAT, (FĠRÂK, HĠCR, HĠCRÂN, HASRET) 

Sözlükte ayrılma, ayrılık, ayrı düşme manalarına gelir. Yahya Divanı‟nda yedi 

somut unsura benzetilmiştir. 

2.15.1 ÂteĢ, (Sûz, Teb, Nâr) 

Gam-ı aşkunla döndüm za`fdan bir mûy-ı bârîke 

Firâkun âteşine döymeyüp oldum dü-tâ cânâ 

                                                                               G.11/4 

(Ey can! Aşkının gamından zayıflayarak ince bir kıla döndüm. Ayrılığın ateşine 

dayanamayıp iki büklüm oldum.) 

 

Şair cânâ diyerek sevgilisine hitap ediyor. Sevgiliye duyduğu aşkın verdiği dert 

ve çile onu bir kıl kadar zayıflatmıştır. Ayrılık da bir ateş gibi vücudunu yakıp iki 

büklüm olmuştur. Ayrılık âşığa azap, dert ve ıztırap verdiğinden klasik edebiyatta 

sıklıkla ateşe benzetilir. 



70 
 

2.15.2 DeĢt 

Ebr-i cûda muntazır ancak dil-i Yahyâ degül 

Pür harâret deşt-i hasret içre deryâ teşne-leb 

                                                                                G.20/5 

(Cömertlik bulutunu bekleyen sadece Yahya‟nın gönlü değil. Çok sıcak hasret 

çölünde deniz [bile] susamıştır.) 

 

Cömertlik buluta benzetilmiştir. Bulutun bol olması, insanın hayat kaynağı 

olan suyu indirmesi ve canlıların istifade edebilmeleri sebebiyle cömertlik buluta 

benzetilmiştir. Bunun yanında beyitte hasret çöle benzetilmiştir. Çöl sıcak, kuru ve 

yakıcıdır. Orada hayat olmaz. Çöl sıkıntı ve problemlerle dolu bir yerdir. Hasret çeken 

bir âşığın da başı dertten eksik olmaz, hasret ateşi içini yakar ve ona tatlı su gibi gelecek 

olan sevgilinin vuslatından da mahrumdur. Bu yüzden hasret çöle benzetilir. Ayrıca 

Mecnun da kendisini Leyla‟nın aşkından ve hasretinden çöllere vurmuştur.  

2.15.3 Hançer 

Fasl itmese aralarını hançer-i hicrân 

Gavga uzanurdı ten ile cân arasında 

     G.308/4 

(Ayrılık hançeri ten ile canı birbirinden ayırmasaydı kavga uzayıp (giderdi.) 

 

Ayrılık bir hançer gibi keskin olup kesme, ayırma, ayrıştırma yönüyle hançere 

benzetilmiştir.  

2.15.4 Pister 

Yahyâ'yı nola eylesen ey şâh `iyâdet 

Bî-tâb yatur pister-i hicrânuna düşdi 

                                                                G.425/5 

(Ey sultan! Yahya‟yı ziyaret etsen ne olur? Ayrılık yatağına düştü, güçsüzce 

yatar. 

Şair ayrılığı insanın hastalanıp güçsüz bir şekilde yatağa düşmesine 

benzetmiştir. Çünkü ayrılık âşığa eziyet eder, onu yakar ve sonunda mum gibi olan âşık 

yatağa düşer. Şair kısa da olsa sevgilinin onu ziyaret etmemesine sitem ediyor. 



71 
 

2.15.5 Tîg 

Olursa tîg-i firâkıyla şerha şerha tenüm 

Nigâra derd-i derûnum olup durur meşrûh 

                                                                              G38/4 

(Tenüm (sevgilinin) ayrılık kılıcıyla parça parça olursa resim gibi güzel 

sevgiliye gönül derdim şerh edilmiş olur.)  

 

Ayrılık acı vermesi, âşığın gönlünü paramparça edip kanatması yönüyle kılıca 

benzetilmiştir. Şerh, hem göğsü, teni yarmak hem de bu yarıklarla derdini açıklamak 

manasına gelecek şekilde tevriyeli kullanılmıştır.  

 

 

 

2.15.6 Vâdî 

Gören dir rûy-ı zerdüm dîde-i gam-dîde aglarken 

Bitürmiş cûybâr-ı vâdî-i hicrânda nîlüfer 

                                                                      G.45/3 

(Kederli gözüm ağlarken sarı yüzümü gören der ki [bu] ayrılık vadisinin 

ırmağında nilüfer yeşertmiş.) 

 

Ayrılık, insanın ağlamasına ve verdiği kederden dolayı âşığın yüzünü 

sarartması yönüyle vadi içinde bulunan bir nehirde sarı renkli bir nilüferin çıkmasına 

benzetilmiştir. Âşığın çok ağlaması nehir, yüzündeki sarılık da o nehirde biten nilüfer 

gibi düşünülüp ilgi kurulmuştur. Âşık sevgiliden ayrı olduğu için hep ağlar ve dertten 

hastalanıp yüzü sararır. 

2.15.7 Zulmet, (Zalâm) 

Visâlün mihri togmaz mı zalâm-ı hicr gitmez mi 

Sa`âdet subhı irmez mi şeb-i gam zâyil olmaz mı  

                                                                                     G.394/3 

(Kavuşmanın güneşi doğup ayrılığın karanlığı gitmez mi? Mutluluk sabahı 

yetişip gam gecesi sona ermez mi?) 



72 
 

 

Kavuşma güneşe, ayrılık karanlığa, mutluluk sabaha benzetilmiştir. Vuslat 

güneş gibi aydınlıktır. Bu aydınlık sayesinde insan karanlıktan, kederden kurtulur. İnsan 

huzura erer. Sabah güneşinin doğması yeni bir günün, karanlıktan kurtuluşun ortalığın 

aydınlanmasının vaktidir ve bu sayede hayata canlılık gelip insanda saadet hissi 

uyandırır. Ayrılık ise karanlıktır. Karanlık insanda yalnızlığa, korku ve kedere sebep 

olur. İnsana yolunu kaybettirip acı çektirir. Zulüm kelimesi de aynı kökten gelir. Bu 

sebeple ayrılık karanlığa benzetilir. Şair beyitte gitmez mi, zayil olmaz mı derken 

ayrılık ve gam gitsin, peşimden düşsün demek istemektedir. Visal-hicr, saadet-gam 

kelimeleriyle tezat, İstifham yapılmıştır. 

2.16. GAFLET 

Sözlükte boş bulunma, dalgınlık, dikkatsizlik gibi manalara gelir ve Divan‟da 

sadece içkiye benzetme konusu olmuştur. 

2.16.1 Bâde 

Mâ'il olmaz dil zen-i dünyâya bir hûb anlayup 

Bâde-i gafletle medhûş olmayan itmez galat 

                                                                               G.176/4 

(Gönül dünya kadınına [onu] bir güzel sanıp meyletmez. Gaflet şarabıyla 

kendini kaybetmemiş [kişi ] hata etmez.) 

 

Gaflet, insana iradesini kaybettirmesi, dikkatini dağıtması ve aklını başından 

alması sebebiyle şaraba benzetilmiştir.  

2.17 GAM, (DERT, KEDER, ENDÛH, GUSSA, MĠHNET, BELÂ, 

HÜZÜN, MELÂL) 

Sözlükte, insana ıztırap veren hal, sıkıntı gibi manalara gelir. Yahya 

Divanı‟nda sıkça kullanılan bu kavram birçok somut unsura teşbih edilmiştir. Âşıklık 

halinin olmazsa olmazlarından biri de gamdır. Gam çekmeyen, hüzünlenmeyen âşık 

yoktur ve olamaz da. Sürekli sevgiliden veya dünyanın hallerinden dolayı sıkıntı çeken 

âşıklar gözyaşı döküp feryad etmişlerdir. Hüzün adeta aşkın ikiz kardeşi olmuştur. 

Sadece klasik edebiyatta değil diğer edebiyat kollarında da gam ve dert sıklıkla işlenir. 

Gam edebiyatın ham maddesi gibidir. Şiirlerimizi onunla inşa eder ve onunla işleriz. 



73 
 

Şairlerimiz için ilkbahar mevsimi sevinç ve eğlence mevsimi iken, hazan yani sonbahar 

da hüznün ve kederin mevsimi olmuştur. Bu duygu sadece klasik edebiyatla sınırlı 

kalmamış, Servet-i Fünûn şiirinde de sıklıkla işlenmiştir.  Merhum Attila İlhan‟ın „‟Elde 

Var Hüzün‟‟ gibi şiirleri bu duygunun şairler için ehemmiyetini gösterir.  

Aşk ve gönülden sonra en çok somut unsura benzetilen soyut kavramın gam 

kavramı olduğunu görüyoruz. Gam ateş olup hararetiyle âşığı yakmış, yük olup ona 

sıkıntı vermiş ve pazar olup âşığın canının hiçe satıldığı yer olmuştur. Dert, içki kadehi 

olmuş ve âşıklar bu kadehi meyhanede beraber içmişlerdir. Gâh ordu olup âşığa hücum 

edip onu perişan etmiş gâh ateşli bir yara olup gönlünü kanatıp acıtmıştır. Gönül 

kuşunun yakalandığı tuzak olurken, büyüklüğüyle, içinde oluşan girdap ve fırtınalarla 

âşığı yakalayıp onu adeta boğmuştur. Ayrıca sığınılacak bir yer gibi köşe ve hane 

olmuştur. Gül bahçesi olup sevgilinin gül yanaklarını hatırlatması ve güzellikleri de 

barındırıp âşığa zevk dahi vermiştir. Âşığın alın yazısına yazılan ilk harf (Elif) 

olmuştur. Diken olup âşığa eziyet etmiştir. Toz olmuşsa da âşığın temiz gönlünü 

kirletememiştir.  

Gam, kapalı ve gizli olmasıyla kilit, büyüklüğü, aşılamazlığıyla bir dağ, kıymet 

ve ehemmiyet ifade etmesiyle meta, geçici bir süre olduğu için misafir olmuştur. Dert, 

âşığa tat ve lezzet veren bir meyve olmuştur. Sevgilinin boyu gibi bir ağaca 

benzetilmiştir. Gönlün gül bahçesini kirleten bir çöp de olmuştur. Gussa; aşk kelimelere 

aktarıldığında ateşli tesirinden dolayı buna dayanamayan bir mektuptur. İnsanın son 

nefesini verdiği yer olan ölüm döşeğini çağrıştırmıştır. Sevgilinin semtine yani 

Ka‟be‟ye giden yol dert, sıkıntı ve rakiplerle dolu olduğu için o yol, keder ve mihnet 

yoludur. Gönül gemisinin aşk denizine yelken açmasına mani olan ve onun orada 

demirlemesine sebep olan bir sahil olmuştur. Keder saki olup âşıkları sarhoş etmiştir. 

Esen soğuk rüzgârın güle zarar verip yapraklarını dökmesi gibi âşığı incitip ona zarar 

vermiştir. Gah taş olup âşığa zararı olmuş gah sel gibi taşarak âşığı sürüklemiştir. 

Kıymetinden ötürü sultan olmuş ve tekkelerde zikir halkalarıyla inleyen dervişler misali 

âşığı inletip tekke olmuştur. Dar bir geçit olarak âşığı adeta sıkmış, ok olup âşığın 

gönlünü paramparça etmiştir. Tufan olup coşarak akmış, kan ve gözyaşlarıyla dolu bir 

vadi olup adeta bunlarla akmıştır. Yahya Bey Divanı‟nda bu şekilde gam kavramının 

otuz sekiz somut unsura teşbih edildiği tespit edilmiştir.  



74 
 

2.17.1 ÂteĢ (Tâb, Od, Nâr) 

Neylesün nev-rûz u `ıydun geldügin erbâb-ı `aşk 

Âteş-i gam gitse kânûn-ı dil-i pür-sûzdan 

                                                                       G.277/2 

(Gam ateşi, ateşli gönül ocağından gittikten sonra aşk ehli insanlar nevruz ve 

bayramın gelmesini ne yapsın?) 

 

Gam bu beyitte bir ateşe, gönül de ateş dolu ocağa benzetilmiştir. Baharın 

gelmesi neşe ve sevinç kaynağıyken bu durum âşıklar için hiç de öyle değildir. Zira 

onların yanan bir ocağı andıran gönlü dert ateşiyle doludur. Bu dert onların saadetine ve 

bahardan tat almalarına manidir. Âşıkların gönlündeki gam, yakıcı olması, âşığa azap 

edip onu yaralaması, mutluluğuna engel teşkil etmesi yönüyle ateşe benzetilmiştir. 

 

 

2.17.2 Bâr 

İzzet-i dünyâ içün memnûnı olmam kimsenün 

Çekmege bâr-ı belâ-yı minneti tâkat mi var 

      G.108/3 

(Dünya değeri için kimseyi memnun edemem. Minnet ve bela yükünü çekmeye 

takat(im) mi var?) 

Şair burada dünyalık menfaat için kimseye yaranmaya çalışmayacağını, bunun 

bela olduğunu ve bu minnet ve bela yükünü kaldırmaya gücünün yetmediğini 

vurguluyor. Bela insana sıkıntı, eziyet ve ağırlık vermesi sebebiyle bir yüke 

benzetilmiştir. 

2.17.3 Bâzâr  

Bkz. Aşk Mad. Sûdâger 

2.17.4 Bezm 

Bâde-i `aşk ile medhûş olmayan bilmez beni 

Bezm-i mihnetden kadeh-nûş olmayan bilmez beni  

                                                                                           G.446/1 



75 
 

(Aşk şarabıyla kendinden geçmemiş olup dert meclisinde içki içmeyen beni 

bilmez(anlayamaz). 

 

Aşk insanın iradesini, aklını alan bir içki gibidir. Şaire göre şarabın tadını 

içmeyenin bilemeyeceği gibi âşık olmayanın da âşığı anlaması imkânsızdır. Âşıkların 

içtiği yer bezm, meclis olarak nitelendirilir ve bu meclis dertli âşıklarla doludur. Bu 

sebeple şair dert meclisi olarak nitelendirmiştir. Bu mecliste içki içmeyen yani âşık olup 

bu dertle dertlenmeyen, âşıkların çektiği azap ve belayı anlayamaz.  

2.17.5 Câm, (Peymâne) 

Sâki-i bezm-i mahabbet câm-ı mihnet kim sunar 

Hem humârı hoş gelür bana anun hem neşvesi 

                                                                                   G.404/3 

(Aşk meclisinin sakisi bana dert kadehi verir. Bana onun hem baş ağrısı hem 

neşesi hoş gelir.) 

 

Aşk bir meclis, mihnet de bir kadehtir. Âşık aşk şarabını dert kadehiyle 

yudumlar. Bu yüzden dertten kurtulamaz. İçki insana içildiğinde hoş bir hal ve sevinç 

verirken, sonra baş ağrısına sebep olur. Bu yüzden dert de bir kadehe yani içkiye 

benzetilmiştir. Âşık için bu derdin eziyeti de neşesi de hoştur. 

2.17.6 CeyĢ 

Ceyş-i gamun gönülde perâkende konmasun 

Mihrün hazînesine `adû dest sunmasun  

 G.259/1 

(Gam ordusu gönülde parça parça konmasın. Aşk hazinesine düşman el 

uzatmasın.) 

 

Bu beyitte aşk bir hazine, gam da bir orduya benzetilmiştir. Aşk gönüldeki en 

büyük hazinedir. Kıymet ve ehemmiyeti yönünden buna benzetilir. Hazineyi 

düşmandan koruyan muhafızlar olduğu gibi bu aşk hazinesini de koruyan bir gam 

ordusu vardır. Gam, aşkı koruması yönüyle bir orduya, muhafız bölüğüne 



76 
 

benzetilmiştir. Şair bu gamın parça parça değil bir bütün halinde gelmesini istiyor. 

klasik debiyatta şair sevgiliye vâsıl olamasa da çektiği ıztırap ve dertten memnundur. 

2.17.7 Dâg 

Mühr urdı dâg-ı gam göricek aşkun ile pür 

Bir dahı mümkin olmadı Yahyâ ferâg-ı dil 

            G.218/5 

(Yahya! Gam yarası [gönlümü] aşkın ile dolu görünce mühür vurup bir daha 

gönlün huzur bulması mümkün olmadı.) 

 

Gam bu beyitte kızgın demirle vücutta açılan yaraya benzetilmiştir. Yahya 

gönlünün aşkla dolu olduğunu ancak bu aşka gam yarası vurulduğunu söylüyor. Yahya 

yüreğinde açılan bu dertten sonra tıpkı ateşli demirle vücutta açılan yaranın kalıcı 

olması gibi bu derdin de kalıcı olduğunu ve bir daha hiç rahat ve huzura kavuşamadığını 

ifade ediyor. Gam burada âşığa acı çektirmesi, onu yakması sebebiyle bir yaraya 

benzetilmiştir. 

2.17.8 Dâm 

Gönül şol mürge döndi kurtulınca lâne kaydından 

Giriftâr ola bir dâm-ı belâya dâne kaydından  

G.291/1 

(Gönül öyle bir kuşa döndü ki yuva bağından kurtulsa dane yüzünden bir bela 

tuzağına yakalanıyor.) 

 

Gönül bir kuşa, bela da tuzağa benzetilmiştir. Gönül klasik edebiyatta bir kuşa 

benzer ve o kuş sevgilinin daneye benzeyen benini görünce sevgilinin kıvrımlı olan 

saçlarının tuzağına düşer. Gönül aşka tutulunca dert ve bela onu yakalar ve bir daha 

kurtulamaz. Bu sebeple bela bir tuzağa benzetilmiştir. 

2.17.9 Deryâ, (Emvâc, Girdâb, Lücce) 

Korkum budur ki gark ide deryâ-yı gussaya 

Keştî-i cânı bahr-i firâvân olan yaşum 

G.251/3 



77 
 

(Korkum o ki deniz gibi çok olan gözyaşlarım can gemisini keder denizine 

batırır.) 

 

Yahya bu beytinde gözyaşlarını bir denize, canını bir gemiye ve derdi de bir 

denize benzetmiştir. Âşık olup sevgiliye kavuşamayan ve bu nedenle gamlı olan 

Yahya‟nın gözyaşları adeta deniz gibi olmuştur. Bu denizi andıran gözyaşının can 

gemisini keder denizinde boğmasından korkmaktadır. Şairin derdi bir denize 

benzetmesinin sebebi denizin çok geniş olması, içerisinde fırtına, hortum, girdap gibi 

olayların yaşanması ve bunların tehlikeli ve ölümcül olmasıdır. Yahya bu aşk derdinden 

o kadar muzdariptir ki bu derdin onu öldürebileceğini düşünüyor. 

Ebrû vü müjen tîg-i cefâ tîr-i kazâdur 

Ol kâkül-i pür-çîn ise emvâc-ı belâdur 

     G.78/1 

Emvâc için Bkz. Cefâ Mad. Tîg 

 

 

 

Yahyâ dili ol zülf-i girih-gîre ki virdim 

Gird-âb-ı gam u lücce-i âlâma düşürdüm 

     G239/5 

(Yahya! Gönlü o düğümlenmiş saçlara verdiğimden dolayı gam girdabına ve 

elemler denizine düştüm.) 

 

Sevgilinin düğümlü olan saçları Yahya‟yı kendine bağlamıştır. Orada onun 

gönlü tutsaktır. Bu şekilde tutsak olan Yahya acı ve elem çekmektedir. Gam‟ın ve 

elemin girdaba ve denize benzetilmesinin sebebi çok büyük ve tehlikeli olmaları, fırtına 

ve girdabın olması ki girdap üstünde bulunan herşeyi suyun dibine çeker.  

 

2.17.10 GûĢe, (Künc) 

Künc-i gam u endûhda kaldık za`îf u bî-mecâl 

Sâkî getür sun sâgarı kim derde dermân kendidür  

G.64/4 



78 
 

(Gam ve dert köşesinde halsiz ve zayıf kaldık. Saki! Derde derman olan içki 

kadehini getirip ver.) 

 

Yahya gamı bir köşeye benzetmiştir. İnsanın bir köşeye geçip oturması gibi 

bela da âşığın gönlüne bu şekilde oturur. Şair aşk acısından dolayı çektiği dertten zayıf 

ve halsizdir. Yani hastadır. Aşkın hastalığına derman olan şey ise içkidir. Bu sayede 

âşık dertten bir nebze de olsa rahatlayıp sevinç ve neşeye kavuşacaktır. Sakiye seslenip 

ona içki vermesini isteyen şair, bunun derdine derman olduğunun da altını çizer. Zira 

içki içende bir neşe hali olur ve bütün dert ve kederler unutulur. „‟Gam düşmanından 

kaçmak için meyhane köşesi en emin sığınaktır.
62

‟‟ 

2.17.11 Hâne 

Sormadın gam-hâneyi cânâ garaz gelmek midür 

Va`de-i lutf eylemiş dirler seni gerçek midür 

      G118/B1 

(Ey can! Gam evini hiç sormadın. Arzun gelmek midir? [Bu haneye] lütfetme 

sözü vermişsin diyorlar. Gerçek midir?) 

 

Yahya canı gibi aziz bildiği sevgilisine can diye hitap ederek onun gamlı evine 

yani gönlüne teşrif edip etmeyeceğini soruyor. Sevgilinin söz verdiğini duyduğunu ve 

bunun doğru olup olmadığını soruyor. Sevgiliden uzak olan gönül ve can gamla dolu bir 

yerdir. Bu yüzden canını gamhane olarak niteliyor. 

2.17.12 Gülzâr, (Gülsitân, GülĢen, Bâğ) 

Solmasun Yahyâ gülistân-ı belânun gülleri 

Eksük olmasun gönülden tâze tâze dâglar  

 G.106/5 

(Yahya! Bela gül bahçesinin gülleri solmayıp gönülden [de ] taze taze yaralar 

[hiç] eksik olmasın.) 

 

Yahya çektiği aşk acısını bir yaraya, bu aşkın dert ve belasını da bir gül 

bahçesine benzetmiştir. Bu dert ve ıztıraptan hoşnut olan şair bu derdin bitmesini 

                                                           
62 Mehmed Çavuşoğlu, Necâti Bey Divânı’nın Tahlîli, 1. Baskı, İstanbul, Milli Eğitim Basımevi, 1971 s.223 



79 
 

istemez. Belanın sona ermesini bir gülün solmasına benzeten şair, bu belanın sebep 

olduğu yaranın renginin ve bu yaradan çıkan kanın etkisiyle çektiği elemi adeta kırmızı 

güllerle dolu bir bahçeye benzetmiştir. Çektiği elemi gül bahçesine benzetmesinin bir 

sebebi de gül bahçesinin insana huzur ve neşe vermesidir ki şair aşk derdinden mutlu 

olduğu için bunu gül bahçesine teşbih etmiştir. Dert, aşkını canlı tutan bir duygudur. 

2.17.13 Harf 

Bkz. Cân mad. Levh 

2.17.14 Hâr 

Kurtulmadı dil hâr-ı gam u deşt-i sitemden 

Çâk olsa nola gül gibi dâmân-ı perîşân 

 G.268/3 

(Gönül, sitem çölü ve gam dikeninden kurtul(a)madı. Perişan etek gül gibi 

yırtılsa buna şaşılır mı?) 

 

Yahya bu beytinde gönlünün bir türlü sitem ve gamdan kurtulamayıp huzur ve 

sevince kavuşamadığını söylüyor. Gamı bir dikene sitemi ise bir çöle benzetiyor. Gamın 

âşığa acı vermesi, âşığı yaralayıp gönlünü kanatması dikene ve gülün etrafında 

dikenlerle dolu olması bu benzetmeye sebeptir. Gül sevgilidir ve sevgiliye âşık olan 

onun diken gibi olan gamına katlanmak zorundadır. „‟Gülü seven, dikenine katlanır‟‟ 

atasözü bu durumla alakalıdır. Bununla beraber âşığın sitemi de kuru ve faydasız bir 

iştir. Çöl dert ve eziyetle dolu bir yerdir. Bu yüzden sitem çöle benzetilmiştir.  

2.17.15 Hâk, (Gerd) 

Pâk-meşreb âşıkun mâfi'z-zamîri bellidür 

Su gibi sâfî dilüz gerd-i kederden sâlimüz  

 G.149/4 

(Temiz meşrepli âşığın gönlünde olan bellidir. Su gibi temiz kalpliyiz [ve] 

keder tozundan uzağız.) 

 

Şair, huyunun pak ve gönlünün su gibi saf, temiz olduğunu söylüyor. Keder, 

dert gibi gönlündeki saflığı giderecek, kirletecek şeylerden beridir. Kederin kalpteki 

saflığı, temizliği kirletmesi ve ona zarar vermesi toza benzetilme sebebidir. Pâk-meşreb, 



80 
 

su ve sâfî-dil kelimeleri arasında tenasüp vardır. Meşreb kelimesinin Arapça „‟ شرب  '' 

yani içmek kelimesinden türediğini hesaba katarsak, kelimelerin birbiriyle ne kadar 

uyumlu kullanıldığı anlaşılır. 

2.17.16 HâĢâk 

Bakz. Gönül mad. Bâğ 

2.17.17 Kilit 

Fikr-i zülf-i ham-be-ham erbâb-ı aşkun pîşesi 

Gam kilîdin açmadur ehl-i dilün endîşesi 

 G.405/1 

[Sevgilinin] kıvrım kıvrım olan saçlarını düşünmek aşk ehlinin işidir. Gönül 

ehlinin[âşıkların] düşüncesi ise gam kilidini açmaktır.)  

 

Âşıklar her zaman sevgilinin saçlarını hayal edip yaşar ve bu adeta onların tek 

yaptıkları iş olmuştur. Onların yegâne düşüncesi de gam kilidini açmaktır. O kilidi de 

ancak âşıklar açabilir. Gam herkes tarafından bilinmemesi, kapalı olması sebebiyle 

kilide benzetilmiştir. 

2.17.18 Kûh, (Kûhsâr) 

Sahrâ-yı selâmet eger olmazsa müyesser 

Kûhsâr-ı gam u derd gibi taglarum var  

                                                                G.116/3 

(Eğer selamet ovası nasip olmazsa gam ve dert dağları gibi dağlarım var.) 

 

Şair selamet vadisine erişemezse de elden bir şey gelmeyeceğini, dağlar kadar 

derdi olduğunu söylüyor. Şairin derdinin çok büyük olması, ona eziyet etmesi ve 

altından kalkamaması gibi sebepler derdin dağa benzetilme sebebidir. Ova ise dağın 

tersine dümdüz bir alandır, dağ gibi sıkıntılı bir yer olmadığı için selamet kelimesi 

ovaya benzetilmiştir. 

2.17.19 Metâ’ 

Artarsa nola hâsıl-ı derd ü metâ`-ı gam 

Sultân-ı aşk istemez ey dil harâc u bâc 

                                                               G.3/3 



81 
 

(Gam metaı, sermayesi ve dert hâsılı artarsa buna şaşılır mı? Ey gönül! Aşk 

sultanı haraç [vergi] ve tac istemez.(ona muhtaç değildir) 

 

Yahya bu beyitte dert ve gamı bir metaya, mala, sermayeye, aşkı da bir sultana 

benzetiyor. İnsan âşık olunca, o aşk bir sultanın ülkelere hakim olması gibi, insana 

hükmeder. Bu süreçte insanın aşkı nispetinde gamı ve derdi de artar. Âşığa türlü dert ve 

musibetler musallat olur. Çünkü bu âşık olmanın gereğidir. Bu dert şairlerin şiirinin de 

güzellik ve süsü olmuştur. Fuzûlî‟ye göre de şiirin asıl sermayesi dert olup ciğeri yaralı 

olmayanın şiirleri de tatsız ve zevksiz olur. Dert şiiri etkili kılar.
63

 Aşkın âşığa 

hükmetmesi; metanın, hâsılın kıymetli olması, bir kazanç, getiri olması aşkın ve gamın 

bu kavramlara teşbih edilme sebebidir. Nitekim âşığın elde edeceği sonuç ve kazancı 

gam ve kederden başkası değildir. 

 

 

2.17.20 Mihmân 

Gelür mihmân-ı gam câna şeb-i mihnet hücûm eyler 

Gönül zenbûrveş inler ne bâl eyler ne mûm eyler 

 G.89/1 

(Gam misafiri mihnet gecesi gelip cana hücum eder. Gönül, eşek arısı gibi 

inleyip ne bal ne mum yapar.) 

 

Bu beyitte gam bir misafire benzetilmiştir. Gamın en çok insan yalnızken yani 

gece vakti eziyet ettiğini, gönlünün de bir arı vızıltısı gibi inlediğini ancak bal vermeyen 

arı gibi bu iniltinin de hiçbir müspet netice vermediğini söylüyor. Misafirliğin geçici 

olması gibi gam da geçici olacağından gam bir misafire benzetilmiştir.  

2.17.21 Meyve 

Pâyân mı var Meyve-i derdün dil ü cânda 

Vaktüm kati hoş hâsılı çok bâglarum var 

 G.116/2 

                                                           
63 M. Nur Doğan, Fuzûli’nin Poetikası, İstanbul, Kitabevi Yay., 1997 s. 24 



82 
 

(Gönül ve canda dert meyvesinin sonu mu var? Vaktim çok hoş olup ürünü çok 

bağlarım var.) 

 

Şair Yahya, bu defa bu beyitte derdi bir meyveye benzetiyor. Gönlünde bu dert 

meyvesinden çok olduğunu, vaktinin bunlar sayesinde iyi olduğunu söylüyor. Bu 

dertten mutludur. Meyvenin insana tat vermesi, tatlı ve besleyici olması gibi dert de 

âşığın gönlünü ve canını besler, ona mutluluk verir. Bu yüzden dert bir meyveye 

benzetilmiştir. Sadece dert meyvesine değil aynı zamanda dert bağına da sahip. Bu da 

çok fazla derde dûçâr olduğunu gösterir.  Bağ, meyve arasında tenasüp sanatı vardır.  

 

 

2.17.22 Nahl, Nihâl 

Erguvân şekline döndür tenüm ey dîde benüm 

Nahl-i mihnetdür ana su yerine kan yürisün 

 G.292/2 

(Ey göz! Benim tenimi erguvan şekline sok. [O] mihnet ağacıdır [ki] ona su 

yerine kan yürüsün.) 

 

Âşığın çektiği mihnet bir hurma ağacına benzetiliyor. Şair bu beyitte kendi 

gözlerine seslenerek tenini erguvan şekline yani kırmızıya döndürmesini istiyor. Bu 

şekilde gözünden akan yaşların mihnet ağacına kanlı bir şekilde gitmesi mümkün 

olabilecek. Bir ağacı besleyenin su olması gibi âşığın derdini de artıran, besleyen şey de 

âşığın gözyaşlarıdır. Bu yüzden dert bir ağaca benzetilmiştir. Ayrıca âşığın gözyaşının 

kanlı olması, çektiği derdin ve şiddetinin fazlalığındandır. Erguvan‟ın renginin kırmızı 

olması ile şairin kanlı gözyaşları arasında da renk bakımından ilgi kuruluyor. Şair 

erguvan, nahl, su kelimeleriyle önümüze bir tabiat resmi çıkarırken, mihnet ve kan 

kelimeleriyle adeta güzel bir bahçede yani cennette cehennemî bir ruh hali yaşayan bir 

insan figürüyle karşılaşıyoruz. Gözyaşlarının kanlı olması mübalağa sanatına örnektir. 

2.17.23 Nâme 

 Yahyâ o şâha sûz-ı dilüm yazmak istedüm 

Yandı tutuşdı nâme-i gam hâme döymedi  

 G.403/5 



83 
 

(Yahya! O sultana [sevgiliye] gönül ateşimi [ıztırabımı] yazmak isteyince 

kalem dayanamadı ve  [yazmaya çalıştığım]  gam mektubu yandı tutuştu.) 

 

Yahya gönlümdeki aşk ve ıztırabını bir ateşe, gamı da bir mektuba benzetiyor. 

Çünkü kâğıt ince olup dayanıksızdır ve ateş karşısında hemen tutuşur. Şairin gönlündeki 

aşkın ateşi o kadar kuvvetli ki gamı da yakıp yok ediyor. Gam ve kalem bu ateş 

karşısında dayanamıyor. Yani şair yaşadığı halin anlatılamayacağını vurguluyor. Şairin 

gönlündeki aşkın karşısında kalemin bile güçsüz olması, gam mektubunu yakması 

mübalağa sanatına örmektir. 

2.17.24 Peymâne 

Baş kaldırmayup içmek istesek sâkî nola 

Ser-girân itdi bizi peymâne-i gam neşvesi 

 G.404/4 

(Saki! Baş kaldırmayıp içmek istesek buna şaşılır mı? Gam kadehinin eğlencesi 

bizi çok şarhoş etti.) 

 

Gam burada içki kadehine benzetilmiştir. Çünkü bu gamın âşığa verdiği neşe 

içki kadehinin neşesi gibidir ve içeni sarhoş eder. Âşık o derece sarhoş olur ki 

kendinden geçer. Baş kaldırmak deyimi burada kinayeli bir şekilde hem isyan etmek
64

, 

iyice coşmak
65

 hem de içki içerken başın yukarı doğru kaldırılması manasında 

kullanılmıştır. 

2.17.25 Pister 

Bir gözi bîmârun ey Yahyâ teb-i hicrânıdur 

Pister-i gamda dil-i pür-ıztırâbı inleden 

 G.270/5 

(Ey Yahya! Gam yatağında ıztırap dolu gönlü inleten gözü hasta birinin ayrılık 

ateşidir.) 

 

                                                           
64 M. Zeki Pakalın, a.g.e., Cilt 1, s.165 

65 Türk Dil Kurumu, Baş kaldırmak (çevirimiçi) http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_bts&view=bts&kategori1=veritbn&kelimesec=36959 Son 

Erişim Tarihi 28.12.2018 

http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_bts&view=bts&kategori1=veritbn&kelimesec=36959


84 
 

Yahya bu beyitte hicranı bir ateşe, gamı da yatağa benzetmiştir. Ayrılık yakıcı 

bir ateş gibi insana hüzün ve dert verir. Bilhassa bu hicran fikri, ölüm olduğunda şiddeti 

fazladır. Şair ayrılık ateşinin verdiği dertten muztarip olmakla beraber bu gamı bir yatak 

olarak düşünüyor. Sevgiliden ayrı olan şair çok gamlıdır, hastadır ve bu yüzden 

yataklara düşüp adeta ölümü beklemektedir. Ölüm vakti insanlar güçsüz olup yatakta 

dertli bir şekilde inleyerek adeta ölümü bekler. Böyle birinin yatakla yekvücut olması 

gibi gam da hasta âşığın yüreğiyle adeta birleşmiştir.  

 

2.17.26 Râh 

İrişür Ka`be-i maksûda kalmaz râh-ı mihnetde 

Ana kim pertev-i nûr-ı cemâlün reh-nümûn oldı 

 G.392/4 

(Senin cemalinin aydınlığının yol gösterici olduğu (kişi) mihnet yolunda 

kalmayıp emelinin Ka‟besine varır.) 

 

Şair bu beyitte amacı, hedefi Ka‟be‟ye, mihneti de yola benzetmiştir. Kaʿbe, 

sevgilinin bulunduğu yerdir. Çünkü o yer her türlü kötülük, necaset ve günahtan 

münezzehtir. Orası mukaddestir. Amaç oraya vuslat olduğundan bu amaç da 

mukaddestir. Sevgiliye giden bu yol adeta taşlı bir yol olup engellerle, dert ve 

sıkıntılarla hatta rakiplerle doludur. Bu yüzden bu yol dert yoludur. Bu engellerle dolu 

yolu sevgilinin güzellik ışığının rehberiyle geçebilir. Bu şekilde sevgilinin semtine yani 

Kabe‟ye varır. Bu beyite tasavvufî bir nazarla bakarsak, bu dünya hayatı bir yoldur ve o 

yolda çok meşakkat ve sıkıntı vardır. O yolu aşmak ve Allah‟a vuslat için onun rehber 

olan cemalinin aydınlığı şarttır. Bu şekilde Hakk‟a ve hakikate varılabilir.  

2.17.27 Sâhil 

Bkz. Gönül mad. Fülk 

2.17.28 Sâkî 

Sunaldan sâkî-i mihnet bana peymâne-i aşkun 

Benüm ol rûz u şeb medhûş olan mestâne-i aşkun 

  G.207/1 



85 
 

(Mihnet sakisi bana aşk kadehini sunduğundan beri gece gündüz aşk sarhoşu 

olup hayrette olan benim.) 

 

 Burada şair mihneti bir sakiye, aşkı da şarap kadehine benzetiyor. Mihnet 

sakinin içki içenlere şarap sunması gibi âşığa sürekli sıkıntı verir, onu dertlendirir. Bu 

aşk derdi âşığı sarhoş edip kendinden geçirir ve vuslata nail olamayan âşık hüzne gark 

olur. Bu aşk derdiyle sarhoş olan âşık gece gündüz hayretler içerisindedir. Mihnet âşığı 

sarhoş etmesi, aklını ve iradesini devre dışı bırakması yönünden sakiye benzetilmiştir. 

Ayrıca sakinin boşalan kadehleri tekrar tekrar doldurması gibi mihnet de âşığın aşkını 

artırır, adeta onu besler.  

2.17.29 Sarsar 

Gül-i neşâtumı pejmürde itdi sarsar-ı gam 

Sehâb-ı lutfun ile eyle anı tâze vü ter 

 S./25 

(Gamın soğuk rüzgarı sevinç gülümü perişan etti. [Sen] lütuf bulutunla onu 

[yin e] tazeleyip yenile.) 

 

Gam soğuk bir rüzgâra, sevinç bir güle ve lütuf bir buluta benzetilmiştir. Gam, 

soğuk ve sert bir rüzgârın güle zarar vermesi gibi insana zarar verir. Onu dağıtır, 

yıpratır. Bu yüzden gam soğuk ve sert bir rüzgâra benzetilmiştir. Gül ise bir sevinçtir. 

Çünkü gül güzeldir, baharda ve yeşillikler içinde açar ve hafif esen rüzgârla adeta dans 

eder. Ayrıca sevgilinin yanağıdır. Âşığa sevgiliyi hatırlatır. Bu tabii olarak âşık da 

mutluluğa ve neşeye sebep olacaktır. Bu yüzden sevinç bir güle benzetilmiştir. Lütuf ise 

bir buluttur. Bulut gökyüzünü kaplar. Aynı zamanda bulut yeryüzüne yağmur yani 

rahmet olarak iner. Bu rahmet sayesinde tabiat canlanır, çiçekler ve güller açar. İnsanlar 

hayatlarını devam ettirir. Bu sebeple lütuf bir buluta teşbih edilmiştir. Şair bu 

benzetmeleri kullanarak sevgiliye kendisine çok az da olsa lütuf ve ihsan da 

bulunmasını istiyor. 

2.17.30 Seng 

Seng-i mihnet sahn-ı sînem eylemişken senglâh 

Nahl-i gam yine eliflerden salupdur nice şâh 



86 
 

 M./4 

(Mihnet taşı gönül meydanını taşlık bir yer hâline getirirken, gam ağacı yine 

eliflerden nice dallar saçtı.)  

 

Şair bu beyitte sinesini bir meydana, mihneti taşa, gamı da hurma ağacına 

benzetmiştir. Âşığın gönlünün mihnetten bir taşlık haline gelmesi sinesinin mihnetle 

dolu olduğunu ve bunun âşığa hüzün, keder ve acı verdiğini anlatır. Taş ayrıca serttir ve 

bu gam taşı da âşıkta acıya sebep olur. Bununla beraber sevgilinin düzgün boyu için 

kullanılan nahl kelimesi burada gama benzetme konusu olmuştur. Elif salmak, kesici bir 

aletle göğüste yaralar açılıp bunun dağlanmasıdır.
66

 Âşığın göğsünü yarması çektiği 

derdin şiddeti hakkında bize yeteri kadar fikir verir. Göğsünde akan kanları dökülen 

yaprak gibi görüyor. Âşığın gönlü mihnet taşları ve gam yapraklarıyla örtülüdür ve 

buradan âşığın gönlünde ne kadar çok sıkıntı, acı olduğu anlaşılır. Ayrıca ağaçların 

yaprak dökmesi sonbaharı yani hazan mevsimini hatırlatır. Bu mevsim adeta tabiatın 

ölmesi, ağaçların sararıp yaprak dökmesi, gül bahçelerinde bülbüllerin ilkbahara kadar 

susması demektir. 

2.17.31 Seyl 

Kayurmaz seyl-i gam taşsun gerekse başdan aşsun 

Kümeyt-i bâde-i gül-gûn ile Yahyâ geçilmez mi 

    G.408/5 

(Gam seli korumayıp gerekirse baştan aşsın. Yahya [bu sel ] gül renkli kırmızı 

şarap atıyla geçilmez mi?) 

 

Yahya Bey, bu beyitte gamı bir sele benzetmiştir. Sel şiddetli bir şekilde akıp 

önüne gelen herşeyi sürükleyecek kuvvete sahiptir. Bunun sonucunda maddi ve manevi 

zarara sebep olur. Gam da bu şekilde şiddetli olup âşığı adeta sürükleyip mahveder, ona 

zarar verir. Baştan aşsın deyimiyle bu derdin çok fazla olduğunu anlıyoruz. Adeta bu 

dert onu boğuyor. Bu dert selinden kurtuluşu kırmızı şarapta görüyor. Zira şarap bütün 

dert ve tasaları unutturup insanda ferahlığa ve neşeye sebep olur. Bu dertten muztarip 

olan âşık bir nebze de olsa kurtuluşu şarapta görür. Beyitte geçen kümeyt kelimesi 

                                                           
66 Vildan Serdaroğlu, Sosyal Hayat IĢığında Zâtî Divanı, İstanbul, İsam Yay., 2006 s.306 



87 
 

ayrıca at manasına gelir.
67

 Sel sularından geçmek için at kullanılması gibi gam selinden 

kurtuluş için de derman kırmızı şaraptır. Şair burada kelimenin iki manasını hatırlatacak 

şekilde kelime oyunu yapıyor. 

2.17.32 Sipâh 

Kanı sâkiyâ ol şecâat-penâh 

Ki hâl-i sipâh-ı gam ola tebâh 

                                         S./69 

(Ey saki! Gam askerinin durumunu harap eden o yiğitliğin sığınağı nerede?) 

 

Yahya Bey, Sâkînâme‟de geçen bu beyitte gamı bir orduya ve askere 

benzetmiştir. Bir ordunun hücum edip düşmanı tarumar  ve perişan etmesi gibi gam da 

âşığın ruhuna hücum edip onu harap eder. Âşığın ruhunu bozguna uğratır. Âşık perişan 

olur. Sakiye seslenen şair yiğitliğin sığınağının nerede olduğunu soruyor. İçki içene de 

cesaret veren şey şaraptır. Şarap içene cesaret verir ve derdi, tasayı geçici bir süre de 

olsa unutturur. Tasavvufî olarak beyte baktığımızda saki mürşittir ve bulunduğu 

meyhane de tekkedir. Mürşit âşığa aşk şarabını sunar ve aşk şarabı içen mürit dünya 

derdinden ve kederinden kurtulup yalnız Allah aşkıyla sarhoş olur. Bu aşk ile 

fenafillaha sonra da bekabillaha vasıl olur. 

2.17.33 Sultân 

Nice âsâyiş iderdi öyle bir vîrânede 

Sîne sultân-ı gamun eski ocagı olmasa 

                                                        G.320/4 

(Sine gam sultanının eski ocağı olmasa öyle bir viranede asayişi nasıl 

sağlardı?) 

 

Âşığın gönlü bir viranedir. Zira aşk ve gam onun gönül hanesini harap etmiştir. 

Gam sultan gibi değerli, büyük ve hükümranlığından ötürü bir sultana benzetilmiştir. 

Âşığın gönül tahtına oturmuş olan gam sineye hükmeder. Âşığın gönlü gamla 

dolmuştur. Eskiden hazineler viranelerde saklanırdı. Âşığın aşkı da gönül viranesindeki 

hazinedir ve buranın sultanı da gamdır.  

                                                           
67 İskender Pala, a.g.e., s.281 



88 
 

2.17.34 Tekye 

Ben ol abdâlum ki oldum mahrem-i esrâr-ı `aşk 

Tekye-i gamda `abâ-pûş olmayan bilmez beni 

 G.446/3 

(Ben aşk sırlarının mahremi olan öyle [bir] abdalım ki gam tekkesinde aba 

giymeyen beni bilemez(hâlimden anlayamaz). 

 

Yahya bu beyitte kendisinin bir abdal olduğunu söylüyor. Bu abdal aşkın 

sırlarına vakıf olmuştur. Gam bir tekkeye benzetilmiştir. Tekkelerde mürşitler 

vasıtasıyla aşk şarabını içen abdallar Allah‟ın isim ve sıfatlarına hayran olup cihanı 

gezerler. Onların derdi Allah‟tır. Tekkelerde zikir halkaları yapıp Allah‟ı zikrederler. 

Gönülleri de bu aşk derdiyle inler. Bu yüzden gam bir tekkeye benzetilmiştir. Sâlikler 

bir aba ile yetinip dünyanın süs ve gösterişinden uzak durmayı yeğlerler.  

2.17.35 Tengnâ 

Bkz. Ferâh Mad. Dâr 

 

2.17.36 Tîr 

Tîr-i gam seng-i sitemden incinen âşık mıdur 

Dil-rübâdan her ne gelse lutfdur ihsândur 

 G.53/2 

(Gam oku ve sitem taşından incinen [kişi] hiç âşık olur mu? Gönül çalandan 

[sevgili ] her ne gelse lütuftur, ihsandır.) 

 

Gam bir oka, sitem ise bir taşa benzetilmiştir. Her ikisi de âşığa eziyet, dert ve 

acı vermektedir. Okun yüreğe saplanıp onu kanatması gibi sevgilinin aşkının verdiği 

gam da bu türden bir tesir yapar. Şair buna katlanmanın hakiki âşıklık alameti olduğunu, 

sevgiliden gelen herşeyin gerek iyilik gerekse kötülük olsun,  bir lütuf ve ihsan 

olduğunu ifade ediyor. 

2.17.37 Tûfân 

Hak saklaya tûfân-ı belâ olmaya peydâ 

Kûhsâr olur Kûh-kenün mevc-i helâki 



89 
 

 M./14 

(Allah korusun ki bela tufanı olmasın. [Yoksa ] dağ, dağ delenin helak dalgası 

olur.)  

 

Kûhken dağ delen manasına gelip Ferhad‟ın ünvanıdır.
68

 Bela Nuh Tufanı‟na 

benzetilmiştir. Bu tufan sonucunda yeryüzü sular altında kalıp sadece gemiye binen 

müminler ve hayvanlar hayatta kalmayı başarabilmişlerdir. Tufan gibi şiddetli, yok 

edici olması sebebiyle bela tufana benzetilmiştir. Bunun yanında şair dağın Ferhad‟ı da 

helak edeceğini söylüyor. Bu durum Nuh peygambere iman etmeyen oğlunu 

hatırlatıyor. (Bkz. HUD SÛRESİ 41-43) 

 

2.17.38 Vâdi 

Çâk-ı sînem seyl-i eşkün dem-be-dem vâdîsidür 

Suları hûnîn akarsa nola gam vâdîsidür 

 G.112/1 

(Gönül yarıklarım daima gözyaşı selinin vadisidir. Suları kanlı akarsa buna 

şaşılır mı? (Zira orası) gam vadisidir.) 

 

Yahya bu beyitte gamı bir vadi olarak düşünüyor. Yarık sinesini de gözyaşı 

selinin vadisine benzetiyor. Daha önce de ifade edildiği gibi eskiden insanlar âşık 

olunca ya da çok dertlenince kesici aletlerle sinelerini keserdi. Buna elif çekmek denir.
69

 

Çektiği acıdan dolayı çok ağlayan âşık gözyaşlarını bir sele benzetip bu sineden kanlı 

bir şekilde aktığını söylüyor.(mübalağa) Buna şaşırmamak gerektiğini, zira oranın gam 

vadisi olduğunu belirtip bunun tabii olduğunu söylüyor. Şair bu beyitte sineden akan 

kan ile gözden akan yaşı bir vadide akan akarsu ve sel ile ilişkilendiriyor. Çektiği dert, 

ıztırap buna sebep olduğu için buna gam vadisi demiştir.  

2.18 GAMZE 

Klasik edebiyatta sevgilinin yan bakışına denir. 

2.18.1 Düzd 

Düzd gamzen kanda gizlerdi alup nakd-i dili 

                                                           
68 Pala, a.e., s.278 

69 Vildan Serdaroğlu, a.g.e., s.306 



90 
 

Gûşe-i çeşmün eger anun yatagı olmasa 

 G.320/2 

(Gözünün köşesi onun yatağı olmasa hırsız gamzen gönül sermayesini alıp 

nerede saklardı?) 

 

Gamze bir hırsıza, gönül de sermayeye benzetilmiştir. Sevgilinin yan bakışı bir 

hırsızdır. Âşığa bakınca onun gönlünü çalıp kendine hayran bırakır. Zira onun yan 

bakışı çok kuvvetlidir ve aldatıcıdır. Âşığın gönlünü çalıp onu yatağa benzettiği göz 

köşesine koyup saklamıştır. Bir hırsızın para çalıp onu yatağa saklaması üzerinden şair 

sevgilinin yan bakışıyla gönlünü çaldığını güzel bir üslupla ifade etmektedir. 

2.18.2 Sihâm, (Tîr, Nâvek) 

Eylemez Yahyâ sihâm-ı gamzesinden bî-nasîb 

Ol kaşı yânun meger hâtır-nişânıdur gönül  

 G.223/7 

(Yahya! [Sevgili] yan bakışının oklarından [seni] nasipsiz bırakmaz. Meğer 

gönül o kaşları yâ harfi gibi olan [sevgilinin] hedefidir (vurulması istenen noktadır) 

 

Sevgilinin kaşları yay, yan bakışı ise oktur ve bu okın hedefi olan âşığın gönlü 

her zaman bunun hedefidir. Âşığın gönlünü bu bakış deler, kanatır ve paramparça eder. 

Yahya da sevgilinin bu gamzesinden nasipsiz değil. Onun gönlü de aynı zamanda 

sevgilinin yay kaşlarıyla ok attığı yerdir. Sevgili, Yahya‟yı da unutmayıp bu 

gamzelerden onu nasipsiz ve mahrum bırakmaz. Hatır-nişan kelimesi hem akılda kalan 

hem de sevgilinin nişan aldığı hedef manasında tevriyeli kullanılmıştır. 

2.18.3 Sûzen 

Sûzen-i dil-dûz-ı gamzen geçdi câna gerçi kim 

Geçmedi cân riştesi ol sûzen-i dil-dûzdan 

 G.278/3 

( [Senin] yan bakışının gönül diken iğnesi, gerçi cana geçtiyse de can ipliği o 

gönül diken iğneden geçmedi.) 

 



91 
 

Gamze bir iğneye, can ise bir ipe benzetilmiştir. Sevgilinin yan bakışı kesici ve 

delici olup âşığın canını ve gönlünü paramparça etse de bu yan bakışın aynı zaman da 

onarıcı, iyileştirici tesiri de vardır. Şair sevgilinin gamzesinin iğnesinin canını deldiğini 

söylüyor. İpe benzettiği canının ise iğneden geçmediğini ve dolayısıyla âşığın gönlünün 

delik deşik olup kanadığını, dikilemediğini görüyoruz. Bu şekilde iğne gibi delici tesire 

sahip yan bakışın âşığa eziyet ettiğini anlıyoruz.   

2.18.4 ġahne 

 Mest-i şarâb-ı aşkdur zülfüne bagla gönlüni 

Şâhne-i gamzesine Yahyâ anı dest-beste vir 

 G.109/5 

(Aşk şarabının sarhoşudur [ve] gönlünü [sevgilinin] saçına bağla. Yahya! 

[sevgilinin] yan bakışının inzibat memuruna ellerini bağlı olarak uzat.) 

 

Yahya sevgilinin aşkından sarhoş olmuştur. Kendi gönlüne de seslenerek onu 

sevgilinin saçlarını bağlamasını söylüyor. İçki içen birinin inzibat memuruna yakalanıp 

ellerinin bağlanması gibi âşık da sevgilinin yan bakışlarına yakalanıp çaresiz bir şekilde 

teslim olmuştur. Yahya Bey zamanında muhtemelen 4. Murad devrinde yazılan bu 

beyitte içki yasağı akla geliyor. Bu yasağı ihlal edenleri yakalayan inzibat memurlarını 

görüyoruz. Bu beyit sosyal bir olayın şiire nasıl yansıdığını göstermesi bakımından 

mühimdir ve bu da klasik edebiyatın toplumdan soyutlanmamış olduğunu, tamamen 

hayalî bir edebiyat olmadığını göstermesi bakımından dikkate değerdir. 

2.18.5 ġemĢîr, (Tîg) 

Melâhat mülküni teshîr idüp şemşîr-i gamzenle 

Güzellik kişverinde gayrı sultân olmasun dirsün  

 G.285/3 

(Sen) güzellik ülkesini yan bakışının kılıcıyla büyüleyip güzellik ülkesinde 

[benden başka] sultan olmasın dersin.) 

 

Sevgili âşık için sultandır. Zira onun makamı yücedir. Aynı zamanda âşığa 

hükmeder. Sevgili sultan olduğu için bu sultanın hükmettiği bir ülkenin olmaması 

düşünülemez. Sevgilinin yan bakışı kılıç gibi keskin olduğu için kılıca benzetilmiştir. 



92 
 

Ayrıca sevgilinin bu kılıcı büyüleyici bir etkiye sahiptir. Bir sultanın kılıcıyla ülkeler 

fethedip hükmetmesi gibi sevgili de güzellerin sultanı olduğu için güzellik ülkesine 

gamzesinin kılıcıyla hükmeder. Sevgilinin güzelliğe hükmetmesi sebebiyle şair 

tarafından güzellik bir ülke olarak hayal edilmiştir. 

2.18.6 Tatar 

`Akl u karâr u sabrumı yagma iderse gam degül 

Tâtâr gamzen dil-berâ gâretger-i dîn olmasa 

 G.318/2 

(Ey dilber! Tatar gamzen akıl, karar ve sabrımı yağmalarsa gam değil. [O 

bari] din [İslam] yağmacısı olmasa.) 

 

Sevgilinin yan bakışı burada Tatar‟a benzetilmiştir. Tatar, Türkler‟in bir şubesi 

olup edebiyatımızda yağmacı, çapulcu ve zalim yerinde kullanılmıştır.
70

 Sevgilinin yan 

bakışı âşığın aklını, kararını ve sabrını yağmalayıp onu adeta perişan etmiştir. Bu 

yüzden gamze Tatar‟dır. Ancak bundan şikâyetçi olmayan şair o gamzelerin sadece 

dinini ve imanın elinden almamasını temenni ediyor. 

2.19. GÖNÜL, (DĠL, KALB, HÂTIR, SÎNE, DERÛN) 

İnsanın yaşam merkezi, merkez, vücuda hayat veren organ, aşkın tecelli ettiği 

yerdir.  

Gönül ateş olur, âşığı yakar, kül eder. İçinde ateş barındıran bir kaptır. Kalp bir 

çıra olup yanar ve etrafını aydınlatır. Bazen etek olup aşk ateşinin sıçramasıyla yanar. 

Âşığın aşkından, gamından yanan bir ocaktır. 

Gönül bir uçsuz bucaksız bir denizdir, deryadır. İçerisinde girdap oluşur, âşığı 

yutar. Bir çeşme olup su gibi akar. Âşığın gönlüne aşk yağmurunu yağdıran, orada 

şimşekler çakan bir bulut oluverir. Lütuf rüzgârının esmesini bekleyen bir gemi ve 

kayık olur. Aşkın selinde sürüklenen çöptür, süprüntüdür. 

Bağ olur, içinde aşk tohumu filizlenir, içerisinde güller biter. Bülbül olup şiir 

ezberlemiştir. Sevgilinin yüzü gibi kıpkırmızı güllerle dolu bir gül bahçesidir, bir 

güldür. Kalp sevgilinin zülüflerine bağlanan bir çam fıstığı kozalağı olmuştur. 

                                                           
70 Ahmet Talat Onay, Açıklamalı Divan ġiiri Sözlüğü, Haz. Cemal Kurnaz 1. Baskı, Ankara, Birleşik Yay. 2007 s.383 



93 
 

Bir meyhanenin kapısı gibi bazen iki parça olur. O bir şarap küpüdür. Gönül 

aşk ve şevk şarabının döküldüğü bir kadehtir. Ayaklar altına alınan bir şişe olmuştur. 

Gönül bir aynadır. Aşkın bütün güzelliklerini yansıtır, Allah‟ın ve sevgilinin 

tecelli ettiği yerdir. Sine, üzerine yüz çizilen bir levhadır, boş bir meydandır. Gönül 

üzerine aşk şiiri yazılan bir sahifedir. Aşkın meskûn olduğu bir yer ve evdir. Dil, 

sevgilinin kıvrımlı saçlarının tuzağına düşen bir doğandır. Tuzak olup âşığı yakalar, onu 

esir eder.  Aşk tuzağına düşen bir serçe kuşudur. Gönül daneye düşkün bir karıncadır. 

Sevgilinin aşkının hüküm sürdüğü bir memleket, bir ülkedir. Gönül aşk sultanının 

kurulduğu bir taht-ı sultanîdir. Gönül canla beraber bir boyundur. Gönül aşk derdinin 

bağlı olduğu bir ayaktır. O bütün güzellikleri ve hazineleri saklayan, barındıran gizli bir 

hazinedir ve hazinelerin saklandığı viranedir. Gönül sevgilinin istiğna satıp karşılığında 

aldığı bir paradır. Sevgilinin katı kalbinden dolayı da kalp bir taş gibi sert olmuştur. 

Gönül kelimesi 37 somut unsura teşbih edilmiştir. 

 

 

2.19.1 Âhen 

Gerçi âhen-dilsün ammâ eyle Yahyâ'dan hazer 

Kim anun pûlâdlar âhı yaragın bozmadı 

                                                                     G.397/5 

(Gerçi demir kalplisin ama Yahya‟dan sakın. Zira onun ah silahını çelikler 

bozmadı.) 

 

Sevgili merhametsiz ve katı kalpli olduğu için kalbi demire benzetilmiştir. 

Sevgili demir kalpli de olsa Yahya‟nın ahının silahına karşı bir şey yapamaz. Mazlumun 

ahının arşa çıkması, doğrudan Allah‟a ulaşması söz konusu olduğundan dolayı Yahya 

sevgiliyi bu ah silahına karşı uyarıyor. Yahya‟nın ahı çelik gibi sert kalbi delip 

geçebilecek kuvvettedir. 

2.19.2 ÂteĢ, (Sûz, Sûzân) 

Yanar tîri erir peykânı tâb-ı âteş-i dilden 

Birinden âh olur zâhir birinden eşk olur peydâ 

                                                                                 G.5/2 



94 
 

(Gönül ateşinin hararetinden oku yanar ve peykanı erir. Birinden ah birinden 

gözyaşı ortaya çıkar.) 

 

Gönül burada bir ateşe benzetilmiştir. Çünkü içindeki aşk ateşi onu yakar ve 

ona acı çektirir. Bu o kadar şiddetlidir ki ok gibi olan kirpiklerinden ah eder ve bu ah 

oku feleği kaplar. Temrene benzeyen kirpiğin ucundan da gözyaşı dökülür. Âşık gönül 

ateşinden ah edip inlerken, bir yandan da bu ateşin acısından ağlamaktadır. Âşığın 

gözünden gelen bu yaşlar da içindeki ah ateşinden dolayı sıcaktır. Okların imal edilirken 

fırınlanması ve bunun sonucunda üzerinde oluşan dumanın âha teşbih edilmesi söz 

konusudur. Yine aynı şekilde peykanın (okun ucundaki çelik demir, temren) da imal 

edilirken demirin ateşte eritilerek yumuşatılması ve suya konarak çeliğinin arttırılması 

durumuna atıfta bulunulmuştur.  

  

Dîdeden su sepdigüm bu sîne-i sûzânuma 

Korkarın te'sîr ide sûz-ı dilüm cânânuma 

                                                                       G.351/1 

(Gönül ateşimin sevgiliye tesir etmesinden korktuğum için bu yanan sineme 

gözümden su serptim.) 

 

Âşığın gönlündeki ateş o derece kuvvetli ki sevgiliyi dahi yakabilecek seviyeye 

ulaşmıştır. Âşık bundan korktuğu için içindeki aşk ateşine gözyaşlarını serper ki bu ateş 

sevgiliye zarar vermesin. Şair bu durumda bile kendisini değil, sevgiliyi düşünmektedir. 

Şairin içindeki aşk ateşinin sevgiliyi dahi yakabilecek olması ilginçtir.  

2.19.3 ÂteĢdân 

Otururlar hâkister hayretle şâhum bir zamân 

`Aşk odından sanma hâli olur âteşdân-ı dil 

                                                                          K.26/1 

(Şahım! Küller hayretle bir zaman oturur. Sen gönlün ateş kabının aşk 

ateşinden bir an boş kalacağını sanma.) 

 

Gönül bu defa içinde ateşin olduğu, ateş konan bir kaba benzetilmiştir. Bu 

kabın içinde yanan ateş de aşktan başka bir şey değildir. İnsanın gönlünün boş 



95 
 

kalmayacağı, o gönülde muhakkak aşkın olacağı belirtiliyor. Bu aşk da tabii olarak 

sevgilinin vefasızlığı,  gam ve kederle alev alacaktır. 

 

2.19.4 Âyine, (Mir’ât) 

Beni yerden yere çalmakla uşşâk içre kûyunda 

Ne anlarsın şikest olur mı mir'ât-i dil ü cânum 

                                                                                G.247/4 

(Âşıklar arasında semtinde beni yerden yere vurmaktan ne anlıyorsun? Can ve 

gönül aynam hiç kırılır mı?) 

 

Gönül bir aynaya benzetilmiştir. Eskiden aynalar kalp biçiminde yapılırdı.
71

 

Gönül de ayna gibi yansıtma özelliğine sahiptir. Sevgilinin hayalinin daima bulunduğu 

yerdir.
72

  Aşkın güzellikleri orada yansır. Eskiden aynalar gümüşten üretilirdi. Aynalar 

metalden (gümüşten) üretildikleri için kırılmaları zordu. Ancak bu gümüş aynalarında 

paslanmaması için tozunun alınması keçe içinde muhafazası gerekliydi. Sevgilinin 

âşığını yerden yere vurması âşığın gönül aynasının her zaman parlak olmasını 

dolayısıyla sevgilinin aşkının her zaman orada yer edinmesine vesile olmaktadır.  

Sevgili yerden yere vursa da bu kalp aynasına hiçbirşey olmaz. Sevgilinin, âşığının 

gönül aynasını yerden yere vurması âşığa eziyet ve cefa etmesi, âşığın gönül aynasının 

kırılmaması da âşığın bu tür eziyetlerden dolayı sevgiliye kızmaması, ondan 

gücenmemesidir. Çünkü sevgilinin eza ve cefası da âşık için ihsan ve lütuftur. 

Sevgilinin bütün zulmüne aşk yolunda katlanmak zorundadır. 

 

2.19.5 Bâğ, (Gülzâr, GülĢen) 

Âb-ı revân-ı hançer-i hûn-rîz-i yâr ile 

Güller bitürdi hurrem olup yine bâg-ı dil 

                                                                   G.218/4 

(Sevgilinin kan döken hançerinden akan su ile gönül bağı mutlu olup [içinde] 

gül bitirdi.) 

 

                                                           
71 Yusuf Çetindağ, a.g.e., s.179 

72 Çetindağ, a.e., s.179 



96 
 

Sevgilinin kirpiği, bakışı hançer gibi keskindir. Bu keskin hançer âşığı gönül 

bağından yaralar ve kanatır. Gönül bir bağdır. Gönül sevgilinin bu hançerinden dolayı 

mutludur. Çünkü sevgilinin ona bakması ve kirpik hançerini yüreğine saplaması, onunla 

ilgilendiği manasına gelir. Neticede sevgilinin eza ve cefası da âşığa nimettir, 

mutluluktur. Âşığın gönlünden su gibi akan bu kanlardan o gönül bağında güller 

bitmiştir. Gönle bahar gelmiştir.  Bu şekilde gülün kırmızı rengiyle ve kan arasında bağ 

kuruluyor. Güle kırmızı rengini veren âşığın gönlünden akan kandır. Eskiden hançerler 

üretilirken demirin çelikliğini artırmak için suya batırılıp çıkarılması hadisesine de atıf 

vardır. 

Yahyâ giderse komasa hâşâk-ı gussayı 

Gülzâr-ı dilde olsa revân cûybâr-ı vasl 

                                                                   G.232/5 

(Yahya! Vuslat nehri gönlün gül bahçesinde akıp dert çöpünü giderip [keşke 

hiç] bırakmasa.) 

 

Yahya gönlü bir gül bahçesine, vuslatı bir nehre, derdi de çöpe benzetiyor. 

Âşık vuslata eremediği için gönlünde çok fazla dert birikmiştir. Vuslat suyunun gönül 

bahçesine gelip buradaki dertten kendisini kurtarmasını temenni ediyor. Nitekim şair 

sevgilinin vuslatına erdiğinde dert ve tasadan kurtulmuş olacaktır. Âşığın kalbinde gül 

gibi sevgili vardır. Sevgili gül bahçesinde bulunur. Ayrıca gülün etrafı dikenlerle 

çevrilidir. Bu yüzden şairin gönlünde hem mutluluk hem de acı vardır. Aşk hâli de zaten 

bunu gerektirir. Bu durum gönlün gül bahçesine benzetilme sebebidir. Dert, gam ve 

keder ise o gül bahçesini kirletir. Bahçeye zarar verir ve nahoş bir manzara ortaya çıkar. 

Bu durum âşığın gül bahçesine benzeyen kalbinde sıkıntı veren bir duruma sebep olur. 

Bu yüzden gussa bir çöpe, süprüntüye benzetilir. Vuslatın nehre benzetilmesinin sebebi 

de insana huzur vermesi, suyun hayat kaynağı olmasıdır. Aslında bir nehrin akışını 

nehrin kenarında oturup izlemek bile insanda bir huzur ve sükûnete vesile olur. Suyun 

temizleyici, kirden, tozdan arındırıcı tesirini de göz ardı etmemek gerek. Önüne çıkan 

çöpü alıp götürmesi gibi vuslat da derdi, kederi âşığın kalbinden giderip ona huzur, 

sükûnet ve saadet verir. 

2.19.6 Bülbül  

Bu beyt-i dil-keşi gûş eyleyince bülbül-i dil 



97 
 

Hezâr şevk ile itdi bu matla`ı ezber 

                                                            K2/5 

(Gönül bülbülü bu gönül cezbedici beyti duyunca büyük bir şevkle bunu 

ezberledi.) 

 

Gönül bülbüle benzetiliyor. Bülbül güle, gönül de gül yüzlü, gonca ağızlı 

sevgiliye âşıktır. Bülbül gül için güzel sesiyle öter durur. Gönül de bu güzel beyti duyup 

beğendiği için bunu ezberleyip sevgili için okumak ister. Bülbül ve gönlün ortak yanı 

birinin gül gibi sevgiliye, diğerinin ise güle âşık olmasıdır. Gönlün bir insan gibi 

düşünülüp ezber yapması teşhis sanatına örnektir. 

2.19.7 Çerâğ 

Yakdı fetîl-i dâgumı ol âteşîn izâr 

İrince rûz-ı haşr söyünmez çerâg-ı dil 

                                                                  G.218/3 

(O ateşli yanak yara fitilimi yaktı. Gönül çırası haşir günü erinceye kadar 

sönmez.) 

 

Gönül çıraya, yara fitile, yanak da ateşe benzetilmiştir. Sevgilinin yanağı 

kırmızı olduğundan ateş ve güle benzetilir. Âşığın çıra gibi gönlü bu ateşi görünce 

tutuşuyor. Gönlün çıraya benzetilmesi ikisinin de çabuk tutuşma özelliğindendir. Gönül 

o yanağı görür görmez aşk ateşine tutuşuyor. Aşk yarasının fitili de alev alınca âşık, 

kendi içinde adeta bir yangın yaşıyor. Şair bu çıranın ölene hatta kıyametin kopmasına 

kadar sönmeyeceğini söyler. Mübalağa söz konusudur. 

2.19.8 ÇeĢme  

Dahı latîf olurdı zülâl-i şi`r-i terüm 

Eger ki çeşme-i hâtırda olmayaydı keder 

                                                                      K.2/24B 

(Eğer gönül çeşmemde keder olmasaydı, yeni şiirimin suyu daha da tatlı 

olurdu.) 

 



98 
 

Şair şiirini tatlı bir suya, gönlünü de bir çeşmeye benzetiyor. Şairin gönlünden 

akan şiiri insana su gibi lezzet verir. Çünkü kaynağı şiiri saf, temiz ve kaynağı da 

gönlüdür. Ancak gönlünde hüzün ve dert olduğundan, bu derdin tozun ve çer çöpün 

suyu kirletmesi gibi yazdığı şiirin çok iyi olmasına engel olduğunu ifade ediyor. 

2.19.9 Dâmân 

Düşdi dâmân-ı dile bir şerer-i sûz-efgen 

Aşk âhengeri zencîr-i cünûn işlerken 

                                                                M./25 

(Aşk demircisi delilik zincirini işlerken gönül eteğine bir ateş kıvılcımı düştü.) 

 

Bu beyitte aşk bir demirciye, delilik zincire, gönül ise bir eteğe benzetilmiştir. 

Gönül aşk kıvılcımının düşüp yaktığı ve yandığı yerdir. Eteğe düşen ateşin alev alması 

gibi aşk da gönlü hemen ateşe verir. Bu yüzden gönül eteğe benzetilmiştir. (Bkz. Aşk 

mad. Âhenger) 

 

2.19.10 Dâmgâh 

Dâglar dâne elifler dâm sînem dâmgâh 

Sayd olunmaz bir hümâ fikriyle ömrüm geçdi âh 

                                                                                      G.312/1 

(Yaralar dane, elifler tuzak, sinem tuzak yeridir. Âh! Ömrüm avlanmayacak bir 

Hüma kuşunu düşünmekle geçti.) 

 

Beyitte yaralar taneye, sine de tuzak kurulan yere teşbih edilmiştir. Beyitte 

geçen elif de elif çekmek deyiminden kinayedir. Elif çekmek küçük yaşta tahta çıkan 

padişahların alnına Elif yapmak olup bu zamanla halk tabakasına yayılmıştır ve âşığın 

sinesine yara açmasına da elif çekmek denmiştir.
73

 Bu ritüel Osmanlı toplumunda 

yaygın olmasa da görüldüğünde garipsenmeyecek bir durumdu.
74

 Hüma ise devlet kuşu, 

saadet, mutluluk anlamına gelir.  Bu kuşun başına konduğu kişiye talih getireceğine ve 

dirisinin ele geçirilmediğine inanılır ve bu kuş sadece yırtıcı kuşları avlar, kemiklerini 

                                                           
73 Mustafa Uzun „‟Elif‟‟ DĠA, C. 11, s.37 

74 Vildan Serdaroğlu, a.g.e., s.306 



99 
 

yermiş.
75

 Bu bilgiler ışığında beyte baktığımızda âşık, sinesinde tuzak kursa da ömrü 

boyunca bir Hüma elde edememiştir. Sevgilinin aşkının derdiyle sinesini yarmasına 

rağmen kader ona gülmemiştir. Âşık, hep mutluluğu hayal etse de ömrü boyunca 

bahtsızlığından ötürü buna bir türlü nail olamamıştır. Ömrü aşkından dolayı bahtsızlıkla 

ve sıkıntılarla geçip gitmiştir ve bundan ah diyerek sitem etmektedir. 

2.19.11 Der 

Bkz. Aşk mad. Erre 

2.9.12 Deryâ, (Bahr) 

Bkz. Aşk mad. Dür 

2.9.13 Ebr 

İtdürür `aşkun dile zülfünden ebr-i dili hayâl 

Pehlevândur kim terâzû ile cân-bâz ögredür 

 G.94/4 

(Pehlivanın terazi ile canbaz öğretmesi gibi aşkın, gönle saçlarından gönül 

bulutunu hayal ettirir.) 

 

Gönül bir buluta teşbih edilmiştir. Gönlün sürekli sevgiliyi hatırlatıp hayal 

ettirmesi pehlivanın bir cambaza havada ip üstünde nasıl duracağını öğretmesi gibidir. 

Cambazın dikkatsiz davranıp yere düşmesi gibi âşığın gönlü de sevgilinin o kıvrımlı 

saçlarına düşebilir. 

2.9.14 Fülk, (KeĢtî) 

Nesîm-i lutfunadur intizârı fülk-i dilün 

Çog oldı sâhil-i mihnetde rûzgâra bakar 

                                                                     G.72/3 

(Gönül gemisinin bekleyişi lütuf rüzgarın içindir. Mihnet sahilinde rüzgar 

bekleyeli çok oldu.) 

 

Gönül bir gemiye, lütuf rüzgara, mihnet de sahile benzetilmiştir. Gönül aşk 

denizinde yüzen bir gemidir. Geminin denizde hareket etmesi için rüzgarın gerekli 

olması gibi gönül de aşk denizinde hareket etmek için lütuf rüzgarına ihtiyaç duyar. Zira 

                                                           
75 Ahmet Talat Onay, a.g.e., s.199 



100 
 

gönül dertten ve kederden dolayı sıkıntı sahilinde demir atmıştır, hareket 

edememektedir. Sevgilinin bela ve zulüm fırtınasına maruz kalmıştır. Sahil gönül için 

bir mihnet yeridir. Gönül, sevgilinin ihsan ve lütfuna nail olursa kederden kurtulur, 

rahata kavuşur. Buna nail olan gönül aşk denizinde rahatça yelken açıp bu sonsuz 

ummanda yüzecektir. 

2.9.15 Gencîne 

Bkz. Aşk mad. Gevher 

2.19.16 Gerden 

Bkz. Can mad. Gerden 

2.19.17 Gonce 

Gül hurrem oldı nagme-i bâd-ı bahâr ile 

Açıldı gonce-i dil-i nâ-şâd-ı andelîb  

                                                            G.17/2 

(Gül, bahar rüzgârının nağmesiyle mutlu oldu. Bülbülün mutsuz gönlünün 

goncası açıldı.) 

 

Şair burada gül, bahar rüzgârı, bülbül kelimeleriyle bahar tasviri çiziyor. Bahar 

rüzgârının esmesini bir nağmeye, ezgiye; bülbülün gönlünü de açılan bir goncaya teşbih 

ediyor. Hazanın son bulup baharın gelmesiyle doğa canlanmış, bağ ve bahçede güller 

açılmış, baharın o latif rüzgârı bir ezgi gibi esmekte ve bundan gül ve bülbül yani âşık 

ve maşuk da mutludur. Çünkü bülbül hazan mevsiminde gülden ayrı kaldığı için baharla 

birlikte gönlü gonca gibi açılmıştır. Goncanın açılması gibi bülbülün de gönlü 

açılmıştır. Gönlü açılmak ferahlamak, mutlu olmak manasına gelen bir deyimdir. Bu 

bakımdan gönül açılan bir goncaya benzetilmiştir. 

 

2.19.18 GünciĢk, (Mürg)  

Sen hemân künc-i niyâzı bekle ey güncişk-i dil 

Şâh-bâzun çünki evc-i nâzda pervâz ider 

                                                                      G.66/3 

(Ey gönül serçesi! Sen niyaz köşesini bekle. Çünkü doğanın naz zirvesinde 

uçuyor.) 



101 
 

 

Gönül serçe kuşuna, naz zirveye benzetilmiştir. klasik edebiyatta Şah-baz 

sevgilinin gönül avlayan saçlarıdır ve âşığı bakışlarıyla pençeleriyle çeker.
76

 Böylece 

zayıf olan gönül serçesini tuzağa düşürür ve yakalar.  Sevgili çok nazlı, kibirli ve 

müstağnidir. O adeta bu kibrin zirvelerinde uçar.  O yüzden Ona ulaşmak neredeyse 

imkansızdır. Nazı çok fazla olduğundan naz bir zirveye benzetilmiştir. Âşığın yapması 

gereken niyaz etmektir. Gönlüne sabır dilemektedir. 

2.19.19 Hâne 

Gayrdan dil hânesin dil-dâr içün kıldum tehî 

Yer ider kalbümde ol dil-ber gelürse yanuma 

                                                                              G.350/3 

(Gönül evini sevgili için başkalarından arındırdım. O sevgili yanıma gelirse 

kalbimde yer eder.) 

 

Gönül bir eve benzetilmiştir. Gönül aşkın tecelli ettiği ve ikamet ettiği yerdir. 

Bu yüzden gönül ev gibi tasavvur edilmiştir. Şair sevgili için gönlünü herkes ve her 

şeyden boşalttığını yani kalbinde hiç kimse ve aşktan başka hiçbir şey olmadığını 

söylüyor. Gönül hanesinin kapısını sevgiliye açıp onun gelmesini diliyor. Eğer sevgili 

âşığın yanına gelirse, âşık gönlünde onu ağırlayacaktır. Sevgili o eve girse en aziz 

misafirin başköşede oturması gibi o da âşığın gönlünün başköşesinde oturup yer 

edinecektir. Tasavvufî açıdan bakarsak, gönlün boşaltılması, dünyevi hevesattan o kalbi 

arındırıp Allah‟a has kılmaktır. Gönül bu şekilde paklanmadan Allah orada tecelli 

etmez. 

2.19.20 HâĢâk 

Bkz. Aşk mad. Seyl-âb 

2.19.21 Hum 

Hum-ı dil mâyelenmiş dilde bir cüz'îce aşk olsa 

Virür bir neşve kim şehri tutar feryâd u efgânum 

                                                                                     G.248/3 

                                                           
76 İskender Pala, a.g.e, s.60 



102 
 

(Gönül küpü mayalanmış. Gönülde de biraz aşk oldu mu bu öyle bir neşe verir 

ki feryad ve figanım şehri tutar.) 

 

Gönül bir küpe daha doğrusu bir şarap küpüne benzetilmiştir. Bu mayalanan 

gönülde biraz da aşk olduğunda insana büyük bir zevk verir ve bu neşeden ve sarhoşluk 

halinden sarhoşların gayriihtiyari bağırıp çağırmaları, taşkınlık çıkarmaları 

vurgulanıyor. Aşk gönlü coşturup huruşa getiriyor. 

2.19.22 La’l 

La'l sînem içre yakdı tâze tâze dâglar 

Bir ocak kül dökdi gülzâr-ı belâya gûyiyâ 

                                                                      G.10/2 

( [Sevgili] sinem içinde  Lal taşı gibi taze taze yaralar yaktı. Sanki bela 

gülzarına bir ocak kül döktü.) 

 

Sine lal taşına, bela da gül bahçesine teşbih edilmiştir. Lal kırmızı renkli 

kıymetli bir taş olup genelde sevgilinin dudağı ona benzetilirken, burada sine lala 

benzetilmiştir. Sevgilinin âşığın gönlünde aşk ateşini yakması ve yaralaması, o yaradan 

akan kanın ve ateşin kırmızı olmasından dolayı böyle bir teşbih yapılmıştır. Sevgilinin 

bunu yapması bela gülzarına bir ocak kül atılması gibidir. Âşık olan kişinin derdi, belası 

eksik olmaz. Belayı gül bahçesine benzetmesinin sebebi de gül gibi ateşin de kırmızı 

olması, sevgilinin gül bahçesinde olup âşığın bu aşktan dolayı bir türlü belalardan 

kurtulamamasından dolayıdır. Âşık aşk ateşinin sinesini yakmasından ötürü dertlidir. 

Şair lal, gülzar, taze taze yaralar kelimeleriyle adeta bir yangın portesi çiziyor. 

2.19.23 Mülk 

Hûb-rûlar bî-`aded şehr içre cânân bir degül 

Nice vîrân olmasun dil mülki sultân bir degül 

                                                                               G.231/1 

(Şehir içinde güzel yüzlü sevgililerden bir değil, çok var. Gönül ülkesi nasıl 

viran olmasın ki sultan bir değil.) 

 



103 
 

Gönül bir mülke, ülkeye benzetilmiştir. Şair yaşadığı şehirde çok fazla güzelin 

ve sevgilinin bulunduğunu, o yüzden bu güzeller arasında seçim yapamadığından 

gönlünün perişan olduğunu ifade ediyor.  

2.19.24 Nakd 

Gönül nakdini almış bî-tekellüf bir teveccühle 

O şûh-ı bî-vefâ cân tuhfesin almakda nâz itmiş 

                                                                                  G.160/4 

(O vefasız işveli [Sevgili] gönül nakdini bir bakışıyla zorlanmadan almış [ama 

] can hediyesini almakta naz etmiş.) 

 

Gönül burada harcanacak bir meta, paraya; can da bir hediyeye benzetilmiştir. 

Şair, o cilveli sevgilinin sadece bir bakışıyla gönlünü alıp kendisine âşık ettiğini ancak 

canını almak konusunda naz ettiğini söylüyor. Şairin gönlü en kıymetli sermayedir ve 

sevgili bunu alıp harcayarak âşığı perişan eder. Ancak âşık canını hediye olarak 

sunmasına rağmen bunu kabul etmiyor.  Halbuki âşığın gönlünü almak ile canını almak 

arasında bir fark yoktur. Âşık sevgili için kendi canını dahi vermekten çekinmezken, 

sevgili naz edip âşığı aşk dert ve hicranıyla kıvrandırır. 

2.19.25 Pây 

Çıkarma pây-ı dilden kayd-ı bend-i mihnet-i aşkun 

Kul olduk cân ile ol şâha çün bî-dâddan kaçma 

                                                                                 G.334/3 

(Gönlün ayağından aşk mihnetinin bağını çıkarma. [Çünkü] o sultana can ile 

kul olduk, adaletsiz [olan sevgiliden] kaçma.) 

 

Aşk derdi bir bağa, gönül de o bağa bağlanan ayağa benzetilmiştir. Şair bağın 

bir ayağı bağlaması gibi aşk derdinin gönlünü bağlayıp aşka mahkum ettiğini söylüyor. 

Çünkü âşık canıyla ve kanıyla o sultan olan sevgilinin kölesi olmuştur. Ayrıca adaletsiz 

ve zalim olan sevgiliden de kaçmamasını kendisine öğütlüyor. Nitekim gönül bağıyla 

sevgiliye bağlı ve mahkûm olan âşık, sevgilinin vereceği hükme kayıtsız şartsız boyun 

eğer. Gönlün bağlı olması âşığın sevgiliye hem sadık hem de mahkûm olduğu anlamına 

gelir. 



104 
 

 

 

2.19.26 Peymâne 

Yahyâ şarâb-ı şevk ile peymâne-i dil pür olur 

Sâkî gelince meclise destinde tolu câm-ı mül 

                                                                                 G.220/5 

(Yahya! Saki meclise elinde şarap dolu kadehle geldiğinde gönül kadehi de 

şevk şarabıyla dolar. ) 

 

Şevk bir şarap, gönül de içki kadehidir. İçki kadehinin şarapla dolması gibi 

âşığın gönlü de şevk şarabıyla dolup taşıyor. Zira saki meclise geldi ve artık boşalan 

kadehlerin dolup meclistekilerin içip şevke geldiği ve eğlendiği zamandır. Gönül şevk 

ile doldukça dertler ve kederler unutulup yerini sarhoşluk ve safaya bırakacaktır. 

Kadehin içkiyle dolması gibi gönlün şevkle dolu olup bu şevkin gönlü sarhoş ettiğinden 

gönül bir kadehe benzetilmiştir. 

2.19.27 Sahîfe, (Levh) 

Bir elif yazdı hayâl-i kaddi levh-i sînede 

Dîde turmaz yaş döker itmez kabûl-i şüst ü şû 

                                                                               G.301/4 

( [Sevgilinin] boyunun hayali gönül sayfamda bir elif yazdı ki gözüm 

durmadan yaş daş döker ve o [sayfanın] yıkanmasını kabul etmez.) 

 

Sevgilinin boyunu hayal eden âşık, hattatların bir kâğıda elif yazmaları gibi 

sevgilinin uzun boyunu gönül sayfasına yazıyor. Kâğıt gibi temiz gönlünde sadece uzun 

boylu sevgilinin aşkı vardır. Bu yüzden durmadan gözyaşı döküyor. Sevgilinin elif 

boyunun hayaliyle gönlünde teselli bulan âşık bu hayalin kaybolmasını kabul edemez. 

Üzerine yazı yazılan bir kâğıdın yıkanıp temizlendikten sonra üzerindeki yazının 

silinmesi gibi âşık gönlüne çizdiği sevgilinin elif boyunun silinip kaybolmasını kabul 

etmez. Şair gözyaşları ile kâğıdın yıkanıp temizlendiği su arasında ilgi kuruyor. 

2.19.28 Sahn 

Sahn-ı sînem gül gül itdüm tâze tâze dâg ile 



105 
 

Fasl-ı güldür gülşene gel verd-i ra`nâ seyrine 

                                                                              G.371/4 

(Gönül meydanını taze taze yaralar ve yanıklar ile gül bahçesi haline getirdim. 

Gül mevsimidir, gül bahçesine gel ve güzel gülü seyret.) 

 

Şair gönlünü bir avluya, meydana benzetmiş. Aşk yaralarını da kırmızı 

renginden ötürü güle benzetip gönlünü gül bahçesi olarak görüyor. Gönlüne aşkın 

kanattığı ve yaktığı yaralardan güller yapmış. Çünkü gül de kan gibi kırmızıdır ve 

rengini buradan alır. Gül mevsimi yani ilkbaharın geldiğini müjdeleyen şair gül 

bahçesine benzettiği sinesini sevgiliye gel diyerek en güzel gülü yani kendisini ve 

sinesindeki aşk yaralarını seyretmesini söylüyor. Belki bu şekilde sevgili âşığına 

merhamet edecektir. 

2.19.29 Sanevber 

Benzetdi serv-kaddüni nahl-i sanevbere 

Baglandı târ-ı zülfüne kalb-i sanevberî 

                                                                   G.412/3 

(Sevgili, selvi boyunu çam fıstığı ağacına benzetti. Çam fıstığı kozalağı gibi 

olan kalbim de kıvrımlı zülüflerinin teline bağlandı.) 

 

Sevgilinin uzun boyu selvi ağacına benzetilir. Çam fıstığı kozalağının çam 

ağacına bağlı olup asılı kalması gibi âşığın gönlü de sevgilinin kıvrımlı saçlarına 

bağlanıp orada asılı kalmıştır. Böylece âşık her zaman sevgiliyle beraber olabilecektir. 

2.19.30 Seng 

Gönül mir`âtini sad-pâre gördüm râh-ı zilletde 

Mukarrer bir cefâ-cû seng-dil yâre urulmuşdur 

 G.80/2 

(Gönül aynasını zillet yolunda yüz parça (olmuş) gördüm. Muhakkak cefakar 

ve taş kalpli bir sevgiliye vurulmuştur.)  

 

Âşığın gönlü bir aynaya, zillet yola ve sevgilinin gönlü ise bir taşa 

benzetilmiştir. Âşığın gönlü ayna gibi hassastır ve ve orası sevgilinin bulunduğu yerdir. 



106 
 

Sevgilinin gönlü merhametsiz, sert olup âşığa acı çektirdiğinden bir taş gibidir. Âşık, 

sevgilinin bu halinden ötürü onun yolunda yerlerde sürünmektedir. Bu sebeple zillet bir 

yola teşbih edilmiştir. Urulmak kelimesi hem vurulmak hem de âşık olmak manasına 

gelecek şekilde tevriyeli kullanılmıştır. 

2.19.31 Sürmedân 

Dîde-i câna çeker sevdâ-yı hattun kuhlini 

Âşıkun bir âbgîne sürmedânıdur gönül  

                                                                    G.223/5 

(Gönül can gözüne [senin] hattının sevdasının sürmesini çeken âşığın bir şişe 

sürme kabıdır.) 

 

Şair canı bir göze, gönlünü de bir şişe sürme kabına benzetmiştir. Sevgilinin 

yüzünde çıkan ve rengi dolayısıyla sürmeyi andıran o siyah hatların sevdasıyla âşığın 

gönlü dolmuştur. Bu sevda ile dolan gönül siyah sürmeyle dolu bir şişeye benzer. 

Ayrıca sevda Arapça siyah demektir. Sürmenin göze faydalı olduğu malumdur. Göze 

çekilen sürme göze fayda ve güzellik verirken, sevgilinin hattının aşkıyla dolu sürme 

şişesi gibi olan gönül de âşığın canına hayat ve güzellik verir. 

2.19.32 ġeh-bâz 

Yüksekde uçardı katı şeh-bâz-ı dil âhir 

Dâm-ı ser-i gîsû-yı perîşânuna düşdi 

                                                               G.425/2 

(Gönül doğanı uçarken sonunda [sevgilinin] perişan [dağınık] saçlarının 

tuzağına düştü.) 

 

Gönül tuzağa düşüp yakalanan bir kuşa benzetilmiştir. Âşığın gönlü de tuzağa 

yakalanan bir kuş gibi sevgilinin çengel gibi kıvrımlı saçlarının tuzağına düşüp oraya 

hapsolmuştur. Sevgili saçlarıyla âşığın gönlünü cezbediyor, onu kendisine meftun 

ediyor. Bu şekilde âşık sevgili tarafından bir kuş gibi avlanıyor.   

2.19.33 ġîr 

Âdem ne denlü şîr-dil olsa şikâr olur 

İtse kaçan nigâh gazâlâne gözlerün 



107 
 

                                                              G199/3 

(İnsan nedenli aslan yürekli olsa da, ahu gözlerine ne zaman baksa onlara  av 

olur.) 

 

Gönül burada cesaret yönüyle bir aslana benzetiliyor. Aslan, cesaretin 

simgesidir. Âşık, her ne kadar aslan yürekli olsa da gözleri ceylan gibi güzel olan 

sevgili, ona bakarak gönlünü avlayıp kendisine âşık etmiştir. Normal şartlarda aslan 

ceylanı avlarken, burada tersi bir durum söz konusu olup ceylan gibi güzel sevgili aslan 

yürekli âşığın gönlünü bir bakışıyla avlamıştır.  

2.19.34 ġîĢe 

Âb-ı hayvân olsa da vaslun getürmen gönlüme 

Hayli demdür şîşe-i hâtırda vardur inkisâr 

                                                                         G.72/2 

(Uzun zamandır gönül şişemde kırık olduğundan dolayı sana kavuşmak 

ölümsüzlük suyu olsa da [onu] gönlüme getirmem.) 

 

Âb-ı Hayvan, içildiğinde ölümsüzlük verdiğine inanılan sudur. Hızır ve 

İlyas‟ın bu suyu içip ölümsüz olduğuna inanılır. Can suyu, içene ebedi hayat veren 

çeşme manasına da gelir.
77

 Şair gönlünü kırık bir şişeye benzetip sevgiliye kavuşmak bu 

suyu içmek gibi dahi olsa bu kırık ve paramparça olmuş gönlüyle bunun mümkün 

olmadığını söylüyor. Âşığın önce kırık gönlünün hoşnut olması lazım. Kırık bir şişeyle 

su içmek mümkün olmadığı gibi sevgiliye bu paramparça ve kırık gönülle ulaşmak 

imkansızdır. Sevgiliye kavuşan âşık onda ölümsüzlüğe erer. Âşığın gönlü bir cam şişesi 

gibi hassas ve çabuk kırılır. Sevgilinin kalbi ise taş gibi serttir. Âşığın kalbini kırıp 

paramparça eder. 

2.19.35 Taht  

Dil tahtıdur ol pâdişehün gayr konulmaz 

Ruhsat mı olur kimseye hünkâr yerinde 

                                                                     G.366/3 

                                                           
77 Süleyman Uludağ, a.g.e., s.21 



108 
 

(Gönül, o padişahın tahtıdır. Başkası [oraya] konulmaz. Padişahın yerinde 

kimseye izin verilir mi?)  

 

Gönül Padişahın oturduğu tahta benzetilmiştir. Çünkü taht nasıl ki yüce bir 

makamı temsil eder, gönül de yüce bir makamdır ve oraya oturmaya layık olan sultan 

gibi sevgilidir. Sultan olan sevgilinin her sözü bir emir fermanıdır ve âşık o sultanın aciz 

ve hizmetkâr kuludur. Bu gönül tahtında yalnızca o sultan oturur ve bir tahtta iki sultan 

olmayacağı gibi bir gönülde de bir sevgili olur. Tasavvufta gönül, Allah‟ın makamı, 

tecelli ettiği yer olarak değerlendirildiğinden gönülde Allah‟ın sevgisinden başka bir 

sevginin yer etmemesi gerektiği de vurgulanmaktadır. 

2.19.36 Tomar 

Sana tomar-ı dil ü cânı sunarsam nola kim 

Pâdişâh olana elbette sunarlar kâgaz 

                                                                 G.44/2 

(Sana can ve gönül tomarını sunarsam [buna] şaşılır mı? [Nitekim] Padişah 

olana elbette kâğıt sunarlar.) 

 

Gönül ve can bu beyitte bir deste kâğıda benzetilmiştir. Çünkü insanlar dilek 

ve şikâyetlerini kâğıda yazarak dile getirirler. Şair de gönlünü ve canını kâğıt misali 

sevgiliye sunarak isteğini ve vereceği hükmü bekler. Tabi âşığın sunduğu tomarda aşkı 

vardır. Bu yüzden can ve gönül kâğıda benzetilmiştir. 

2.19.37 Vîrâne 

Bkz. Gönül mad. Gencîne 

2.20. GURÛR 

Kibir, büyüklenme, böbürlenme gibi manalara gelir. Divan‟da sadece kadehe 

benzetilmiştir. 

2.20.1 Câm 

Tüvângerleri mest-i câm-ı gurûr 

Humâr-ı hevesle yatar bî-şu`ûr 

                                                     S/48 



109 
 

(Zenginleri gurur kadehinin [şarap] sarhoşu olup heves sersemliğiyle 

şuursuzca yatarlar.) 

 

Gurur ve kibir insanları kendinden alıp adeta güç sarhoşu yapar. Kibir içki gibi 

insanları kendinden aldığından bir şarap kadehine teşbih edilmiştir. 

2.21 GÜZELLĠK (HÜSN, MELÂHAT, CEMÂL, ZARÂFET) 

Güzel olan şeyin niteliği, takdir edilen şey ve halin durumu gibi manalara gelir. 

2.21.1 Âftâb 

`Âşık yanında zerre-i nâ-çîzden hakîr 

Ol âftâb-ı hüsn ne`âlî-cenâb olur 

                                                    N.6/2 

(Âşık [sevgilinin] yanında kıymetsiz bir zerreden bile değersiz iken o güzellik 

güneşi [âşığa karşı] nasıl cömert olabilir?) 

 

Bu beyitte güzellik parlaklık, alicenaplık (cömertlik) yönünden güneşe 

benzetilmiştir. Sevgilinin yüzü güneş gibi parlayıp her tarafı aydınlatır. Bu güzellik 

güneşi adeta en basit zerreye bile nüfuz edip lütfunu esirgemezken, âşığa karşı bu kadar 

cömert olmayıp onu bu nurdan mahrum eder. Âşık bunu ifade ederken, sevgili 

karşısında değerinin ve itibarının hiç olmadığını anlatıyor. Zerre ancak güneşte 

görülebildiğinden dolayı varlığını güneşe borçludur. Güneş ile zerre arasında ayrıca 

tezat söz konusudur. 

2.21.2 Bâğ, (Gülsitân, GülĢen) 

Rûy-ı `âşık gibi ey berg-i hazân kim zerdsin 

Var ise ol nahl-i bâg-ı hüsn içün pür-derdsin  

 G.290/1 

(Ey son bahar yaprağı! Âşığın yüzü gibi sararmışsın. [Eğer bir sıkıntın] var ise 

o güzellik bağının ağacı için dertle dolusun.) 

 

Şair hazan yaprağına seslenip renginin tıpkı âşığın yüzü gibi sarardığının 

söylüyor. Âşık sevgiliden ayrı düştüğü için hastalanıp yüzü sararmıştır. Yapraklar da 

tıpkı âşığın sevgiliden ayrı düşmesi gibi sararıp ağaçtan dökülür. İkisinin de ortak 



110 
 

noktası bu ayrılık derdiyle sararıp solmalarıdır. Nahl sevgilinin boyundan ve 

düzgünlüğünden kinayedir. Çok güzel olan sevgili o bahçede olduğundan orası güzellik 

bağıdır. Ancak âşık bu sevgiliden ayrı düşüp hastalanmıştır. Bununla beraber sonbahar 

mevsimi ölüm ve sessizliğin de mevsimidir. Yapraklar dökülür, ağaçlar solar, 

bahçelerde güller açmayıp bülbüller susar ve hele karın yağması adeta tabiatı kefen gibi 

örter. Ayrıca hazan mevsimi yaşlılığı hatırlatır. 

2.21.3 Bâğbân 

Tagıdur dil-dâr zülfin zînet-i ruhsâr ider 

Gülsitânın bâgbân-ı hüsn sünbülzâr ider 

 G.103/1 

(Sevgili kıvrımlı saçını dağıtıp yanağının süsü yapar. Güzellik bahçıvanı 

güzellik bahçesini sünbül bahçesine dönüştürür.) 

 

Beyitte güzellik bir bahçıvan olarak düşünülmüş. Sevgili kıvrımlı saçlarını 

dağıtarak gül gibi yanağına salar. Divan şiirinde sıklıkla kullanılan sünbül, şekil ve 

koku bakımından sevgilinin saçına benzer.
78

 Sevgilinin gül gibi kırmızı yanaklarına bu 

zülüfler döküldüğünde gül bahçesini andıran yanaklar bir sünbül bahçesine dönüşüyor. 

Bir bahçıvanın bahçede başka çiçek ekip çiçekleri değiştirmesi gibi sevgilinin saçı da 

böyle şekil ve renk bakımından değiştirici tesire sahiptir. Sünbül olan sevgilinin saçı gül 

gibi yanakları kokusuyla ve şekli itibariyle kapladığı için böyle bir teşbih yapılmıştır. 

Bağban, sünbülzar ve gülsitan kelimeleri arasında tenasüp sanatı yapılmıştır. 

2.21.4 Bahr 

Olmadı peydâ melâhat bahri mevvâc olalı 

Dürr-i dendânun gibi bir lü'lü-'i la`lin sadef  

 G.172/2 

(Güzellik denizi çok dalgalı olduğundan dişlerin gibi bir inci ve ağzın gibi bir 

sadef ortaya çıkmadı. 

Sevgilinin dudağı kırmızı renginden dolayı lal taşına, dişleri inciye, göz ve 

kulağı da sedefe
79

 benzer. Sedef ve dür denizde oluşan kıymetli taşlardır ve güzelliği 

ifade eder. Sevgilinin yüzü içinde sedef ve dür olan bir deniz gibidir. Bu yüzden onu 

                                                           
78 İskender Pala, a.g.e., s.414 

79 Pala, a.e., s.385 



111 
 

güzelliği denize benzetilir. Ayrıca deniz birçok canlıya hayat verir. Sevgilinin cemali de 

âşıkların hayat sebebidir. Deniz, dürr, sadef kelimeleriyle tenasüp yapılmıştır.  

2.21.5 Câmi’ 

Baglayup kandîlveş gönlüm saçun kullâbına 

Câmi`-i hüsnünde revnakdur kaşun mihrâbına 

  G.375/1 

(Gönlümü kandil gibi saçının çengeline bağladın. [Benim gönlüm 

senin]Güzellik camiinde kaşının mihrabına süstür.) 

 

Camiye aydınlatma amacıyla asılan kandil gibi âşığın gönlü de sevgilinin 

kıvrımlı ve çengel gibi çekip yakalayan saçlarına tutulup orada asılı kalmıştır. 

Sevgilinin kaşı da mihrap gibi âşıklar için secde yeridir. Şair sevgilinin saçında asılı 

olan gönlünü de güzellik camisindeki süs olarak görüyor. Cami kelimesi Arapça 

toplamak, bir araya getirmek demek olan „‟Cem‟‟‟ (جمع) kelimesinden gelir ve cami 

toplayan demektir. Sevgili de bütün güzellikleri kendinde topladığından güzellik camiye 

benzetilmiştir. Kandil, mihrap ve cami kelimeleriyle tenasüp sanatına başvurulmuştur. 

2.21.6 Gülsitân, (GülĢen, Bâğ) 

Tek gülsitân-ı hüsnüni Hak hurrem eylesün 

Devr-i ruhunda gül gibi tâze bahâra ne 

 G.328/4 

(Allah sadece [senin] güzellik gülistanını şen ve mutlu eylesin. Yanağının 

devrinde gül gibi taze bahara ne [gerek var? ] 

 

Güzellik gül bahçesine benzetilmiştir. Şair sevgili için Allah‟tan sadece onun 

güzellik bahçesini şad ve mutlu etmesini temenni edip sevgilinin gül gibi yanakları 

olduğu müddetçe bahara dahi gerek olmadığını savunuyor. Gül bahçesi içerisinde 

sevgilinin yanakları gibi kırmızı gülleri olmasıyla, ilkbaharda yemyeşil olup bülbüllerin 

ötmesiyle güzellik, zarafet ve mutluluğun olduğu yerdir. Ayrıca sevgilinin boyu gül 

bahçesindeki en güzel fidandır ve sevgilinin olduğu yerdir. Bu yüzden bütün 

güzellikleri kendinde toplamasıyla güzellik bir gül bahçesine benzetilmiştir. Gül, ruh, 

gülistan ve bahar kelimeleri arasında tenasüp vardır.  



112 
 

2.21.7 Kasr 

Görüp çîn-i cebînin su gibi akdı dil-i şeydâ 

Letâfet virdi kasr-ı hüsne ol selsâl-i rûh-efzâ 

 M/1 

(Divane gönül senin alın çizgini görünce su gibi aktı. Can veren o tatlı su 

güzellik köşküne letafet verdi.) 

 

Güzellik bir saraya, köşke benzetilmiştir. Kasırlar sıradan binalar gibi olmayıp 

hoş bir mimari tarzla, ince bir sanatla yapıldığından güzellik bir kasra benzetilmiştir. 

Sevgilinin güzelliğini gören âşığın gönlü ona su gibi akmıştır. Suyun köşkün bahçesinde 

akıp bahçedeki çiçeklere can vererek bahçeyi güzelleştirmesi gibi şairin aşkı da 

sevgiliye ayrı bir letafet katar. Sevgilinin alnında yer alan çizgiler bir nehir hattı gibi 

düşünülerek âşığın divane gönlü de o nehirde akan suya teşbih edilmiştir. 

2.21.8 Libâs 

Giydi libâs-ı hüsni letâfet ne boy görün 

Salındı serv gibi zarâfet ne boy görün 

 G.211/1 

(Sevgili güzellik elbisesini giydiğinde letafetin, servi gibi salındığında ise 

zarafetin ne olduğunu (öğrenin.) 

 

Güzellik elbiseye benzetilip letafet de kişileştirilerek letafetin güzellik elbisesi 

giydiği söyleniyor. Zarafet de selvi boylu sevgiliye özenip onun gibi salınıyor. Letafet 

ve zarafet kişileştirilmiştir.(Teşhis) 

2.21.9 Mushaf, (Kitâp) 

Hat mıdur gird-i ruhunda sebze-i cennet midür 

Yâ cemâlün mushafında âyet-i rahmet midür  

 G.128/1 

(Yuvarlak yanağındaki hat mıdır? Cennet yeşilliği midir? [Yoksa] güzellik 

mushafında rahmet ayeti midir?) 

 



113 
 

Mushaf sahifelerin toplanmasıyla oluşan kitaptır. Kur‟an‟a da Mushaf denir. 

Sevgilinin yüzünde beliren hattı şair cennet sebzesi midir diye sorarak şaşkınlığını ifade 

ediyor. Soru sormaya devam eden şair bunun güzellik kitabındaki rahmet ayeti mi 

olduğunu soruyor. Sahifelerin bir araya gelmesi gibi sevgilinin yüzü, kaşı, kirpiği ağzı 

ve saçı bir arada cem olup sevgilinin güzelliğini oluşturur. Bununla beraber yüzde çıkan 

bu siyah hat Kur‟an‟ın yazımında kullanılan siyah mürekkebe de benzer. Bunu şair 

Kur‟an‟daki rahmet ayeti olarak görüyor. Kur‟an‟ın Müslümanlar için mukaddes olması 

gibi sevgilinin yüzü de âşıklar için mukaddestir. Kur‟an, müminlerin kalplerini 

aydınlatırken, sevgilinin yüzü de parlaklığıyla âşıkların gönlünü parlatıp aydınlatır. 

 

2.21.10 Mülk 

Bkz. Gamze Mad. Şemşîr 

2.21.11 Nefehât 

Bir hisse alıgör nefehât-ı cemâlden 

Hakkun nesîm-i rahmeti leyl ü nehâr eser 

 G.93/3 

(Allah‟ın cemal esintilerinden bir hisse alıgör. [Zira] Hakk‟ın rahmet rüzgarı 

gece gündüz eser.) 

 

Allah‟ın rahmet ve cemali bu beyitte hoş bir şekilde esip insana huzur veren 

latif bir rüzgâra benzetilmiştir. Allah kullarına rahmet ve mağfiretiyle muamele edip 

onları dünya lezzet ve nimetleriyle nimetlendirir. Nitekim Allah Rahman ve Rahim 

sıfatını Kur‟an‟da sıklıkla vurgular. 

2.21.12 Nemek 

Bâ`is-i ragbet olur dil-berün istignâsı 

Nemek-i hüsndür insâf idicek şîve vü nâz 

 G.150/3 

(Sevgilinin istiğnası rağbet sebebi olur. İşve ve nazdan insaf etmesi bu 

güzelliğinin [tadı ] tuzudur.) 

 



114 
 

Sevgili müstağnidir yani kimseye muhtaç değildir. Ayrıca nazlı ve işvelidir. Bu 

yüzden ona rağbet çoktur ve o âşıklara kolay kolay yüz vermez. Güzellik bu beyitte tuza 

benzetilmiştir. Çünkü tuzda hoş bir tat vardır. Günlük dilde bile tatsız tuzsuz tabirini 

sıkça kullanırız. Sevgilinin insaf edip güzellik göstermesi âşıklar için bir lezzet ve 

mutluluk kaynağıdır. Hatta güzellik manasına gelen melahat kelimesi de Arapça tuz 

manasına gelen „‟milh‟‟ (ملح) kelimesinden gelir.  Bu yüzden güzellik tuza 

benzetilmiştir. 

2.21.13 Pîrâye 

Dil-berün pîrâye-i hüsni ruh-ı gül-rengidür 

Âşıkun ser-mâye-i kârı sirişk-i lâle-gûn  

 G.263/3 

(Sevgilinin güzelliğinin süsü gül renkli yanağıdır. Âşığın işinin sermayesi [ise] 

lale renkli gözyaşıdır.) 

 

Şair burada âşık ve sevgiliyi kıyaslamaktadır. Sevgilinin gül renkli yanağı onun 

güzelliğinin süsü ve nişanesidir. Güzellik alametidir. Bu yüzden süstür. Âşığın ise bütün 

sermayesi sevgilinin istiğna ve vefasızlığından dolayı akıttığı lale gibi gözyaşlarıdır. 

Zira âşığın akıttığı bu gözyaşları kanlı olduğu için kırmızıdır.
80

 Gül ve lale arasında bu 

beyitte renk bakımından ortaklık olmakla birlikte gül güzelliğin, lale de hüzün ve 

kederin alametidir. 

2.21.14 Sagr 

Didüm sagr-ı melâhatde konulmış topdur gûyâ 

Dehânunla lebün hâlinde çünkim güft ü gûy oldı 

 G.447/3 

(Dudağındaki ben ile ağzın arasında konuşma olduğu için dedim sanki [bu] 

güzellik sınırına konmuş toptur.) 

 

Yahya güzelliği bir sınıra, hududa, dudağın üstündeki beni de bu sınırı 

korumak amacıyla konan bir topa benzetiyor. Sınır son, zirve noktadır ve bunun 

                                                           
80 Pala a.e. s.284 



115 
 

düşmandan, istiladan korunması gerekir. Bu yüzden güzellik bir sınıra benzetilmiştir. 

Dudağın üstündeki ben adeta sevgilinin ağzına konmuş ve onu koruyan toptur. 

2.21.15 ġâh, (Sultân, PâdiĢâh) 

Ol şâh-ı hüsnün iremedün pây-bûsına 

Yahyâ gibi ki hâk-nihâd olmadun gönül  

  G.216/15 

(Gönül! Yahya gibi toprak yaratılışlı olmadığından [dolayı] güzellik sultanının 

ayağını öpme  [ şerefine] nâil olamadın. 

 

Sevgilinin güzelliği sahip olduğu kıymet, ehemmiyet ve azamet yönüyle bir 

sultana benzetilmiştir. Dolayısıyla o sultanın zavallı gedası olan âşık için onun ayağını 

öpebilmek en büyük nimettir. Ancak gönül bütün benliğini ve gururunu ayaklar altına 

alıp buna ulaşmaya çalışmışsa da ulaşamamıştır ve Yahya gibi toprak yaratılışlı 

olmadığından dolayı sevgilinin ayağını öpme şerefine erememiştir. 

2.21.16 ġehr 

Şehr-i cemâl o gamze vü ebrû vü hâl ile 

Hakkâ ne cây-ı dil-keş olur dil-rübâsı çok  

 G.174/2 

(Güzellik şehri o yan bakış, kaş ve ben ile gerçekten gönül çeleni çok bir yer 

olur.)  

 

Güzellik bir şehre teşbih edilmiştir. Bu güzellik şehrini oluşturan yan bakış, kaş 

ve bendir. Bu şehrin gönül çelen ve çalan çok işveli güzelleri vardır. Bu yüzden güzellik 

güzeli çok olan bir yere, şehre benzetilmiştir. 

2.21.17 ġeh-süvâr 

Meded ey şeh-süvâr-ı hüsn esb-i nâza çignetme 

Görince `âşık-ı üftâdeyi hâk-i mezelletde 

 G.345/4 

(Ey güzelliğin mahir at binicisi! Düşmüş âşığı hakirlik toprağında görünce naz 

atına çiğnetme.) 

 



116 
 

Bu beyitte güzellik bir at binicisine, naz bir ata ve hakirlik bir toprağa 

benzetilmiştir. Âşık sevgiliden meded diyerek merhamet dilese de, sevgili bir at 

binicisinin atıyla yerlerde sürünen âşığı çiğneyip perişan etmesi gibi nazıyla âşığı ezip 

çiğner. Âşık zaten düşkün vaziyetteyken bir de sevgilinin nazı onu daha zor bir duruma 

düşürüyor. Naz, âşığı perişan ettiği, ona eziyet ve cefa verip yerlerde süründürüp hakir 

ettiğinden dolayı bir ata benzetilmiştir. Eski geleneklerde padişahın geçtiği yerlere halı, 

kilimlerin serilmesi ve padişahın atının toprak yüzeyine serilen bu halıları, kilimleri 

çiğnemesi durumuna atıfta bulunulmştur.  

 

 

2.21.18 Tâk 

Olıcak servveş ol kadd-i ser-efrâz bülend 

Tâk-i hüsnün olur ey dil-ber-i mümtâz bülend 

  G.41/1 

(Ey mümtaz sevgili! O yükselen boy servi gibi uzun olunca güzellik kemerin  [d 

e] uzun olur.) 

 

Sevgilinin boyu uzunluğu sebebiyle selviye benzetilir. Uzun boylu sevgilinin 

güzelliği de bir bina kemerine teşbih edilmiştir. Uzun boylu olan sevgilinin güzelliğinin 

ihtişamı bu taka benzetilmiştir.  

2.22. HALVET 

Tenha ve tenhalık demektir. Tarikatlerde şeyhin emir ve tensibi ile müridin 

karanlık ve dar bir yere çekilip ibadetle vakit geçirmesi tabiridir.
81

 

2.22.1 Künc 

Sanma tenhâ künc-i halvetde dil-i bî-çâreyi 

Senden ayru sîneden bir an gamun münfek midür 

 G.118/4 

(Çaresiz gönlü halvet köşesinde yalnız sanma. Senden ayrı olan sineden gamın 

bir an ayrı mıdır?) 

 

                                                           
81 Mehmet Zeki Pakalın, a.g.e., C.1, s.713 



117 
 

Şair halveti köşeye benzettiği bu beyitte halvet köşesinde olmasına rağmen 

sevgilinin gamını sinesinde taşıyıp bu dertten ayrı olmadığını vurguluyor. Herşeyden 

soyutlanan âşık yalnızlık köşesinde dahi sevgilinin aşkının verdiği gamı bir türlü 

kendisinden ayıramaz.  Soru yoluyla tecâhül-i ârif sanatına başvurarak sevgilinin 

gamından ayrı olamadığını vurguluyor. 

2.23. HAYÂL 

İnsanın kafasında tasarlayıp canlandırdığı şeydir. 

2.23.1 Anka 

Bir `aceb vâdîye saldı `aşk-ı bî-pervâ beni 

Ana ankâ-yı hayâl ugrarsa Yahyâ per döker 

 G.91/5 

(Pervasız aşk beni acayip bir vadiye saldı. Yahya ona hayal ankası uğrarsa 

kanadını döker.) 

 

Yahya Bey, aşkın kendisine tuhaf bir vadiye saldığını söyleyip hayali de 

Anka‟ya benzetiyor. Anka kuşu, Kaf Dağı‟nda yaşadığına inanılan, tüyleri renkli yüzü 

insana benzeyen, asla yere konmayıp daima yükseklerde uçan ve kendisinde her kuştan 

alametler barındıran kuştur. Bu kuşun yere inmeyip avlanamama özelliği en büyük 

özelliğindendir.
82

 Bu aşk vadisinde çaresiz olan Yahya, Anka kuşunun çok yükseklerde 

uçup ele geçirilememesi gibi hayaline eremeyeceğini anlatıyor. Şairin hayalinin 

gerçekleşmesi mümkün değildir. Bu yüzden hayal bir Anka kuşuna benzetilmiştir. 

2.23.2 Bâğ 

Fikr-i ruhun ki dîdeden eşküm revân ider 

Bâg-ı hayâli bir suyı çok gülsitân ider 

 G61/1 

( [Sevgilinin] yanağının düşüncesi gözden yaşlarımı akıttığı gibi hayal 

bahçesini de suyu bol olan bir gül bahçesine dönüştürür.) 

 

Sevgilinin gül gibi yanaklarını düşünüp hayal etmek bile âşığın gözyaşlarını 

akıtmasına yeter. Sevgilinin hayali bir bahçeye benzetilir. Bir suyun bahçeyi besleyip 

                                                           
82 İskender Pala, a.g.e., s.24 



118 
 

onun çiçek açmasına, gül bahçesi olmasına vesile olması gibi âşığın gözyaşları da 

sevgilinin hayalini besler, o hayali devam ettirir. Ayrıca gül yanaklı sevgilinin 

bulunduğu yer bağ ve bahçedir. Dolayısıyla âşık sevgiliyi orada hayal edecektir. Bu 

sebeple hayal bir bağ ve bahçeye benzetilir. Âşık ağladıkça sevgiliyi yadında tutar. Bağ, 

gülsitan, su, revan, eşk ve dide kelimeleri arasında tenasüp vardır. 

2.23.3 Dâmân 

Kuhl-ı dîdem gerd-i dâmân-ı hayâlündür senün 

Nûr-bahş-ı çeşm-i ümmîdüm cemâlündür senün 

   M./11 

(Gözümün sürmesi senin hayal eteğinin tozudur. Ümit gözüme nur bahşeden 

senin yüzündür.) 

 

Şair bu beyitte hayali bir eteğe benzetip bu yere değen eteğin tozunu gözüne 

sürme olarak görüyor. Sürmenin gözleri güneş ışığından koruyup göz nurunu arttırmak 

hususunda faydalı olduğu da mervidir.
83

 Sevgilinin güzel yüzünü ve eteğini hayal etmek 

âşığın gözüne faydalı olması için çekilen bir sürmedir ve ümit gözüne ışık bahşeder. 

Sevgilinin güzel yüzünü sürekli gözünde canlandıran âşık bu şekilde kendisini teselli 

edip ümitvar olur. Sevgiliyi hayal ederken onun yere değen eteğindeki tozu bir sürme 

olarak görmesi sevgilinin âşığın katındaki ehemmiyet ve kıymetini gösterir. 

2.23.4 NakĢ 

Dilden muhâldür gide nakş-ı hayâl-i dost 

Şol dem ki dünyeden gide hep mahv ola rüsum 

 G.250/4 

(Dünyadan resimlerin mahvolup silindiği şu anda [dahi] dostun hayalinin 

nakşının gönülden gitmesi mümkün değildir.) 

 

Dost yani sevgilinin hayali bir surete, nakşa benzetilmiştir. Hayal zihinde bir 

resim, suret şeklinde olur. Tasavvur kelimesi de suretten gelir. Sevgilinin güzelliğini de 

bir suret, resim şeklinde hayal ettiğinden böyle bir benzetme yapmıştır. Sevgilinin bu 

                                                           
83  Ahmet Talat Onay, a.g.e., s.382 



119 
 

nakşı hiçbir zaman âşığın gönlünden gitmez. Herşey yok olsa dahi sevgilinin güzel 

yüzlü hayali âşığın zihninde ve gönlünde bakidir.  

 

2.23.5 ġâhbâz 

Sanma müjgânum hayâlün şâh-bâzın sayd ide 

Ey hümâ-sâyem kurupdur çeşm-i giryân ağlar 

 G.106/2 

(Ey gölgesi hüma kuşu gibi olan sevgilim! Ağlayan gözlerim [tuzak için] ağlar 

kurmasına rağmen kirpiklerimin senin hayalinin doğan kuşunu avlayabileceğini 

zannetme.)  

 

Bu beyitte hayal doğan kuşuna benzetilmiştir. Hüma devlet kuşu yani talih 

kuşudur. Zararsız hayvanları incitmeyip yalnızca yırtıcı kuşları avlayarak kemiklerini 

yer.
84

 Ayrıca Hüma kuşunun gölgesinin başına konduğu kişi padişah olurmuş.
85

 

Kirpiklerini ok olarak gören şair bunla hayal doğanını avlayamayacağını, çaresiz bir 

şekilde ve ağlayarak bu gözlerin yalnızca ağ örüp beklediğini ifade ediyor. Ağlar 

kelimesi hem ağlamak fiili hem de ağ kelimesinin çoğulu olacak şekilde tevriyeli 

kullanılmıştır. Şair sultan olan sevgiliyi hayalinde dahi elde edemediğinden onu 

avlanamayan bir doğana benzetiyor. 

2.23.6 Yem 

Gönlümde hemîşe zülf-i pür-pîç 

Gird-âb-ı yem-i hayâle döndi 

                                                 G.387/4 

(Gönlümde sürekli [sevgilinin] kıvrımlı saçları hayal denizinin girdabına 

döndü.) 

 

Sevgilinin saçları kıvrımlıdır. Bundan dolayı âşık için tehlikelidir. Tuzaklarla 

doludur. Sevgilinin hayali bir denize benzetilmiştir. Deniz, büyük bir su birikintisi olup 

fırtına, hortum ve girdap gibi tehlikeli doğa olaylarına sahne olur. Ayrıca sevgilinin saçı 

kıvrımlı ve dalgalıdır. Şair sürekli düşündüğü, hayal ettiği sevgilinin saçını bu yüzden 

                                                           
84 Onay, a.e., s.199 

85 İskender Pala, a.g.e. ,s.216 



120 
 

bir denize ve içinde oluşan tehlikeli bir girdaba benzetir. Girdabın içine düşen şeyi 

yakalayıp hapsetmesi, döndürüp dibe çekmesi misali sevgilinin saçının hayali dahi 

âşığın başını döndürür, onu o hayalin derinliklerine çeker. 

2.24 HEVÂ, (HEVES) 

Arzu, istek, geçici istek gibi manalara gelir. 

2.24.1 Bâd 

Vey katre-i kemînesi bahr-i muhîtvâr 

Bâd-ı hevâ-yı aşk ile cûşân olan yaşum 

 G.251/2 

(Ey az damlası kuşatıcı deniz [ve ] aşk hevasının rüzgarıyla coşan yaşım!) 

 

Şair bu beyitte hevayı esen bir havaya benzetiyor. Heva kelimesinin hava 

anlamı da vardır. Gözyaşlarını bir denize benzeten şair esen rüzgarın denizi coşturup 

dalgalandırması gibi aşk hevasının gözlerindeki yaşı yani derdini de arttırdığını, 

ıztırabını şiddetlendirdiğini söylüyor. Ayrıca hava belli bir süre esip durur. Bunun gibi 

insanın heva ve hevesi geçici duygular olup daimi değildir. Bu yüzden heves havaya 

benzetilmiştir. 

2.24.2 DeĢt 

Bkz. Aşk mad. Bahr 

2.24.3 Levs 

Ki levs-i hevâdan bizi ide pâk 

Ruh-ı zerdimüz eyleye tâbnâk 

                                               S./44 

( [Allah‟ın feyzi] bizi heva kir ve pisliğinden temizleyip sararmış yanağımızı 

[da ] parlatsın.) 

 

Heva ve heves insanı yanıltıp yanlış yola sürükleyebilir. Bu yüzden bunlara 

uyan insan manen ve ruhen kirlenebilir. İnsanı kötülüğe sevk eder. Bu yüzden heva ve 

heves bir kir ve pisliğe benzetilmiştir. Allah‟ın feyiz ve bereketiyle insan ruhu 

temizlenip hastalıktan ve sıkıntıdan sararmış olan yüz iyileşip adeta parlar. Kur‟an‟da 

da heva ve heves konusunda Allah insanları uyarıyor: „‟ Böylece biz onu (Kur'an'ı) 



121 
 

Arapça bir hüküm olarak indirdik. Sana gelen bu ilimden sonra eğer sen onların heva 

ve heveslerine uyarsan, Allah tarafından senin için ne bir dost vardır, ne de bir 

koruyucu.‟‟
86

 

2.24.4 Seyl 

Seyl-i hevesle toldı Yahyâ yine vâdî-i hevâ 

Geçmege sa`y u himmet it kantara-i mecazdan 

 G.253/4 

(Yahya! Heva vadisi yine heves seliyle doldu. [Sevgili!] [bu vadiyi] mecaz 

köprüsünden geçmek için himmet et.) 

 

Şair bu beyitte heva ve hevesi sel ve vadiye benzetiyor. Vadi yatağında oluşan 

selin şiddetli akıp herşeyi sürüklemesi gibi heva ve heves de insanı bu şekilde felaket ve 

kötülüğe sürükler. Şair bu heva selinden kurtulmak için sevgiliden mecaz köprüsünden 

geçmesi konusunda kendisine himmet ve yardım etmesini diliyor. Aksi takdirde bu heva 

vadisinde heves selinden dolayı mahvolup perişan olacaktır. 

2.24.5 Vâdî 

Bkz. Heva Mad. Seyl 

2.24.6 ġâh 

Câm bir sırça sarây olmuş ki ferşi la`l-i nâb 

Hücredür billûrdan şâh-ı hevâya her habâb 

 G.19/1 

(İçki kadehi camdan bir saray olmuş ki halısı saf lal taşıdır. [Onun] her 

kabarcığı heva şahına billurdan bir hücredir.) 

  

Cam diyerek içkiyi kasteden şair onun kırmızı rengini saf bir lal taşına 

benzetiyor. Aralarındaki renk bakımından böyle bir ilgi kuruluyor. İçki kadehini saray 

olarak gören şair o içki kadehindeki kabarcıkları odalara benzetiyor. Her kabarcıkta olan 

hevesini de bir sultan olarak görüyor.  

                                                           
86 Diyanet İşleri Başkanlığı, „‟Rad Suresi‟‟, Âyet 37, (Çevirimiçi,  http://kuran.diyanet.gov.tr/mushaf/kuran-meal-2/rad-suresi-13/ayet-37/diyanet-isleri-

baskanligi-meali-1 Son Erişim Tarihi 03.01.2019 

http://kuran.diyanet.gov.tr/mushaf/kuran-meal-2/rad-suresi-13/ayet-37/diyanet-isleri-baskanligi-meali-1
http://kuran.diyanet.gov.tr/mushaf/kuran-meal-2/rad-suresi-13/ayet-37/diyanet-isleri-baskanligi-meali-1


122 
 

2.25 HÜNER 

Kabiliyet, beceri, sanat gibi manalara gelir. 

2.25.1 ġems 

Matla`-ı şems-i hünerdür nazmum ey Yahyâ benüm 

Dâ'ima şi`rümde Ahmed Şâhum ansam nola ben 

       G.298/5 

(Ey Yahya! Benim şiirim hüner güneşinin doğuşudur. Şiirimde daima Sultan 

Ahmed‟i ansam buna şaşılır mı?) 

 

Yahya Bey, kendi şiirini güneşin doğuşundaki güzellik ve ihtişama benzetiyor. 

Güneşin doğup etrafı aydınlatıp parlatması gibi Yahya‟nın şiirleri de şiir dünyasını ışığı 

ve güzelliğiyle adeta parlatır. Bu güzel şiirlerinde Sultan 1. Ahmed‟i öven şair buna 

şaşılmaması gerektiğini söylüyor. 

2.26. ĠDRÂK 

Anlama, anlayış, akıl erdirme, kavuşma manasına gelir. 

2.26.1 Âyine 

Aks-i rûyunla derûnum tâbnak olmakdadur 

Söz hemân âyîne-i idrâk-i pâk olmakdadur 

 G.58/1 

(Yüzünün aksiyle içim parlamaktadır. Söz hemen temiz idrak aynası 

olmaktadır.) 

 

Sevgilinin yüzünün aynaya aksetmesi âşığın kalbini parlatır. Ayna lekesiz, 

parlak ve pas tutmamış olduğunda iyi gösterir.
87

  Bu güzellikten etkilenen âşığın gönlü 

ve idraki parlayıp sözü yansıtan temiz bir ayna gibi olur. Bu beyitte de idrak parlaklık 

ve sözü iyi yansıtması, dışa vurması sebebiyle bir aynaya benzetilmiştir.  

  

2.26.2 ÇeĢm 

Göz yumar bî-şübhe nakş-ı hâl ü hatdan ey gönül 

Çeşm-i idrâke çeke `ârif ki kuhl-ı i`tibâr 

                                                           
87 İskender Pala, a.g.e., s.47 



123 
 

 G134/2B 

(Ey gönül! İtibar sürmesini idrak gözüne çeken ârif hiç şüphesiz [sevgilinin] 

beninin ve hattının nakşından [ise] göz yumar.) 

 

Bu beyitte idrak bir göze, itibar ise bir sürmeye benzetilmiştir. Arif, Allah‟ın 

isim ve sıfatlarını müşahade ettirdiği kimsedir.
88

  Arifler Allah‟ın yansıması olan 

mevcudatta Allah‟ı görürler. Kâinatı bu anlayışla gördükleri için idrak göze 

benzetilmiştir. İtibar ise, Tasavvufî bir terim olarak dünyanın ve içindekilerinin geçici 

olduğunu daima dikkate almadır.
89

 Arifler bunu sürekli göz önünde 

bulundurduklarından dünyaya bu gözle bakarlar. Onlar, mutlak güzellik olan Allah‟ı 

müşahade ettiklerinden, dünyanın geçici olduğu fikrini akıllarından çıkarmazlar. Şair 

bunu göze faydalı olduğuna inanılan ve süslenme amacıyla kullanılan sürmeye 

benzetiyor. Sürmenin ve benin siyah olması arasında da renk bakımından ilgi vardır. 

2.27. ĠHSÂN, (LUTF) 

Bağışlama, verme, iyilik, lütuf gibi manalara gelir. 

2.27.1 Âb 

Nihâl-i bîd kerem berlerin virürdi şehâ 

Bulaydı neşv ü nemâ âb-ı lutfun ile eger 

 K.2/17 

(Ey sultan! Eğer söğüt ağacı lütuf suyunla büyüseydi kerem meyvelerini 

verirdi.) 

 

Şair, Hace Efendi için yazdığı bu kasidede lütfu suya, keremi de meyveye 

benzetmiştir. Söğüt ağacı su kenarında yetişmesiyle divan şiirinde teşbihlere konu 

olur.
90

 Suyun hayat kaynağı olması, besleyici olması sebebiyle lütuf buna benzetilmiştir. 

Kerem ise lütuf suyuyla beslenmiş ağacın hoş bir meyvesidir. Lütfun neticesi tabii 

olarak cömertliktir. 

2.27.2 Bâd-ı Bahâr, (Nesîm, Yil) 

Eyyâm-ı `adli mevsim-i gül gibi mu`tedil 

                                                           
88 Süleyman Uludağ, a.g.e. ,s.45 

89 Uludağ, a.e., s.195 

90 İskender Pala, a.g.e., s.72 



124 
 

Bâd-ı bahâr-ı lutfı safâ-bahş-ı ins ü cân 

 K.1/14 

( (Onun) adalet günleri gül mevsimi gibi dengeli, lütuf baharının rüzgarı [ise ] 

insanlara ve cinlere safa bahşeder.) 

 

Yahya Bey‟in genç yaşta öldürülen padişah Genç Osman için yazdığı kasidede, 

onun lütfunu insanlara safa veren bir bahar rüzgârına benzetiyor. Onun lütfunun rüzgâr 

gibi insanlara dokunup onları sevindirmesi, padişahın cömertliğinin bahar rüzgârına 

benzetilme sebebidir. Âdil olan padişahın cömertliğine vurgu yapıyor. 

2.27.3 Ebr, (Sehâb) 

Irişdi yine Yahyâ feyz-i ebr-i lutf-ı Yezdânî 

Tarâvet var çemenlerde letâfet var hevâlarda 

 G.346/5 

(Yahya! Allah‟ın lütuf bulutunun feyzi yine erişti. Çimenlerde tazelik ve 

havalarda letafet var.) 

 

Yahya beyitte ilkbahar portresi çizerek Allah‟ın lütfunu bir buluta benzetiyor. 

Bulutun bol olması, insanın hayat kaynağı olan suyu indirip canlıların istifade 

edebilmeleri sebebiyle lütuf bir buluta benzetilmiştir. Bulutun gökyüzünü kaplaması 

misali Allah‟ın rahmet ve lütfu da bütün insanlığı ve diğer canlıları kuşatmıştır. Allah‟ın 

bu rahmeti sayesinde doğa yeşillenip adeta canlanmıştır. Yahya‟nın bu beyti 

Kur‟ân‟daki şu ayeti hatırlatır: „‟ O, yeri sizin için döşek, göğü de bina yapan, gökten su 

indirip onunla size rızık olarak çeşitli ürünler çıkarandır. Öyleyse siz de bile bile 

Allah'a ortaklar koşmayın.‟‟
91

 

2.27.4 El 

 Lutfun eliyle ey gül topragdan götür kim 

Düşmüş yatur benefşe hâk-i mezellet üzre 

 G.352/3 

(Ey gül! Menekşe hakirlik toprağına düşüp yattığından dolayı lütfunun eliyle 

[ona] toprak götür.) 

                                                           
91 Diyanet İşleri Başkanlığı,‟‟Bakara Suresi‟‟, Ayet 22, (Çevirimiçi), http://kuran.diyanet.gov.tr/mushaf/kuran-meal-2/bakara-suresi-2/ayet-22/diyanet-isleri-

baskanligi-meali-1 Son Erişim Tarihi 04.01.2019 

http://kuran.diyanet.gov.tr/mushaf/kuran-meal-2/bakara-suresi-2/ayet-22/diyanet-isleri-baskanligi-meali-1
http://kuran.diyanet.gov.tr/mushaf/kuran-meal-2/bakara-suresi-2/ayet-22/diyanet-isleri-baskanligi-meali-1


125 
 

 

Şair güle seslenerek hakirlik toprağında yatan menekşeye toprak götürmesini 

söylüyor. Menekşenin toprağın dibinde çıkmasını hakirlik toprağında yatmak olarak 

görerek gül fidanının daha muteber olduğunu ima ediyor. Lütuf, el ile toprağın 

götürülmesinden hareketle ele benzetilmiştir. 

2.27.5 Merhem 

İderse merhem-i lutfın dirîg o şeh Yahyâ 

Belâlu âşıka cism-i figârdan ne biter  

 G.51/53 

(Yahya! O sultan(sevgili) lütuf merhemini belalı âşıktan esirgerse, yaralı 

cisimden ne biter?) 

 

Şair, lütfu bir merheme benzetiyor. İyileştirici olup şifa vermesi yönünden lütuf 

merheme benzetilmiştir. Sevgili müstağni ve merhametsiz olduğu için âşıktan lütfunu 

esirger ve ona zulmeder. Bunun tabii sonucu olarak dertli âşığın vücudunda yaradan 

başka bir şey bitmez.  

2.27.6 Nûr 

Vücûdundur sa`âdet burcunun hurşîd-i rahşânı 

Yüzündendür cihâna feyz-ı nûr-ı lutf-ı yezdânî 

 K.4/1 

(Mutluluk burcunun parlak güneşi senin vücudundur. Allah‟ın dünyaya 

(bahşettiği) lütuf nurunun feyzi senin yüzündendir.) 

 

Bu beyitte Yahya, Allah‟ın lütfunu nura, ışığa benzetiyor. O ışık ki insanları 

karanlıktan aydınlığa çıkarıp onlara rehber olur. Bu yüzden Allah‟ın lütfu bir nura 

teşbih edilmiştir. Sultan 4. Murat‟a yazdığı kasidenin bu beytinde Yahya, sultan‟ı da 

mutluluk burcunun parlak güneşine benzetiyor. Padişahlar sahip oldukları yüce makam 

sebebiyle güneşe benzetilirler. Güneşin aydınlığı, zerrelere nüfuz etmesi gibi padişah da 

yönettiği halkın rehberi ve bu halka karşı çok cömerttir. Sultanlar kendilerini zıllullah 

yani Allah‟ın yeryüzündeki gölgesi olarak görmüşlerdir. Dolayısıyla gölge yerde olup 



126 
 

varlığı da güneşe bağlıdır.
92

 Kur‟ân‟da nûrdan şöyle bahsedilir: „‟ Allah göklerin ve 

yerin nurudur. Onun nurunun temsili şudur: Duvarda bir hücre; içinde bir kandil, 

kandil de bir cam fânûs içinde. Fânûs sanki inci gibi parlayan bir yıldız. Mübarek bir 

ağaçtan, ne doğuya, ne de batıya ait olan zeytin ağacından tutuşturulur. Bu ağacın 

yağı, ateş dokunmasa bile, neredeyse aydınlatacak (kadar berrak) tır. Nur üstüne nur. 

Allah dilediği kimseyi nuruna iletir. Allah insanlar için misaller verir. Allah her şeyi 

hakkıyla bilendir.‟‟
93

 Yüzündendir ifadesi hem sebep olmak hem de gerçek yüz 

manasında kullanıldığından tevriye sanatı yapılmıştır. Burç, hurşid, nur kelimeleri 

arasında da tenasüp vardır. 

2.27.7 ReĢehât 

Yine cân-ı nâ-tüvâna su sepildi oklarından 

Reşehât-ı lutfı Yahyâ komadı gubâr dilde 

 G.339/5 

(Yahya! (Sevgilinin) oklarından yine güçsüz canıma su serpilip lütuf damlaları 

gönülde toz bırakmadı.) 

 

Yahya, nihayet sevgilinin bakışlarına nail olabilmiş. Sevgilinin ok gibi 

kirpikleri âşığın canını acıtsa da bunu iltifat olarak gören âşık, bu durumdan hoşnuttur. 

Bu bakışlar, Yahya‟nın gönlündeki tozu yani derdi, gamı bir suyun tozu, kiri 

temizlemesi gibi temizlemiştir. Bu yüzden Yahya Bey, sevgilinin bu iltifat ve lütfunu su 

damlalarına benzetmiştir. Ok ve su ilişkisi, okun ucunda bulunan çelik temrenin 

üretilirken çeliğinin artması için suya batırılıp çıkarılmasından kaynaklanmaktadır.  

2.27.8 Sâye 

Serv-kaddinden bizi Hak itmeye Yahyâ cüdâ 

Üstümüzden sâye-i lutf-ı Hudâ olmaya dûr 

 G.54/5 

(Yahya! Allah bizi selvi boyludan(sevgili) ayırmayıp üstümüzden de lütuf 

gölgesini uzak tutmasın.) 

 

                                                           
92 Cemal Kurnaz, Hayâlî Bey Divanı Tahlili, 1. Baskı, Ankara, Kültür ve Turizm Bakanlığı, 1987 s.469 

93 Diyânet İşleri Başkanlığı, „‟Nûr Suresi‟‟, Âyet 35,(Çevirimiçi),  http://kuran.diyanet.gov.tr/mushaf/kuran-meal-2/nur-suresi-24/ayet-35/diyanet-isleri-

baskanligi-meali-1 son Erişim Tarihi 07.01.2019 

http://kuran.diyanet.gov.tr/mushaf/kuran-meal-2/nur-suresi-24/ayet-35/diyanet-isleri-baskanligi-meali-1
http://kuran.diyanet.gov.tr/mushaf/kuran-meal-2/nur-suresi-24/ayet-35/diyanet-isleri-baskanligi-meali-1


127 
 

Şair, Allah‟a yalvarıp sevgiliden kendisini ayırmamasını diliyor. Allah‟ın bu 

lütfunu gölge olarak telakki ediyor. Gölge insanın sığınağıdır. İnsanı korur. Allah‟ın bu 

lütfu da âşık için sevgilinin firkatinden sığınılacak ve korunacak bir güvenilir yerdir. 

Yahya Allah‟tan bu lütfu hiçbir zaman esirgememesini temenni ediyor. Hükümdar 

Allah‟ın yeryüzündeki gölgesi (zıllullâhi fi‟l-arz) olarak telakki edildiğinden dolayı şair 

de sultanın gölgesine sığınmayı (himayesi altında olmayı) dilemektedir.  

2.27.9 Tabîb 

`Arak-rîz oldugın gül-berg-i ra`nâyı görüp bildüm 

Gül-âb ile devâ eyler tabîb-i lutf-ı Yezdânî 

 G.428/4 

(Güzel gül yaprağının terli olduğunu görüp anladım ki Allah‟ın lütuf doktoru 

gül suyu ile ilaç yapar.) 

 

Şair ateşten dolayı sevgilinin yanağında beliren teri gül suyu olarak görüyor. 

Yüce Allah‟ın bu vesileyle ona şifa vereceğini ifade ediyor. Lütuf bir doktor gibi 

iyileştirmesi yönüyle tabibe benzetilmiştir. Şair için gül yanaklı sevgilinin teri de hoş bir 

gül suyudur. Eski geleneklerde gülün Hz. Peygamber‟in terinden yaratıldığına 

inanılırdı. Bundan dolayı gül mukaddes olarak kabul edilirdi. Beyitte geçen „‟tabîb-i 

lutf-ı yezdânî‟‟ Hz. Peygamber olarak düşünülürse „‟gül-âb ile devâ eyle‟‟mesi 

(Mekkeli müşriklere tebliğde bulunması zihinlerde farklı bir çağrışım, anlam 

uyandırabilir.   

2.28. ĠLTĠFÂT 

Yüzünü çevirip bakma, gönül alma, ilgilenmek gibi manalara gelir. 

2.28.1 Bâd 

Esdi çün bâd-ı bahâr-ı iltifât-ı şehriyâr 

Âteşîn gül gibi açıldı dil-i pür-sûzumuz 

                                                                G.138/3 

(Padişah‟ın iltifat baharının rüzgârı estiği için yanan gönlümüz ateşli gül gibi 

açıldı.) 

 



128 
 

Sevgiliden iltifata nail olan âşığın gönlünde olan aşk ziyadeleşmiştir. Bu aşkın 

verdiği hararetle zaten yanan kalbindeki aşk ateşi rüzgarın esip ateşi arttırması gibi 

âşığın kalbindeki aşk da artmıştır. Bundan mutlu olan âşık, gönlünün açılmasını 

kıpkırmızı gülün açılmasına benzetiyor. 

2.29 ĠRÂDE, (ĠRÂDET) 

İsteme, dileme, bir şeyi yapmaya karar verme gücü gibi manalara gelir. Yahya 

Divanı‟da nehir ve ele benzetilmiştir. 

2.29.1 Cûy 

Mürîd-i „aşk isen incinme ser-gerdânlık el virse 

Sipihri döndürür cûy-ı irâdet âsiyâb-âsâ 

 G.7/2 

(Aşk müridi isen baş dönmesi el verse incinme. İrade nehri feleği değirmen gibi 

döndürür.) 

 

Bu beyitte irade bir ırmağa benzetilmiştir. El vermek; Tarikate girmeye, bir 

şeyhe intisap etmeye ya da bir şeyhin bir şahsı tarikatine kabul edip ona evrat (vazife, 

ders) vermesine denir.
94

  Şair aşk müridinin başı dönüp sarhoş olmasına incinmemesi 

gerektiğini söylüyor. İrade bir nehrin değirmeni döndürmesi gibi feleği 

döndürdüğünden bir ırmağa teşbih edilmiştir. Bu âşıklık yolu öyle bir yoldur ki insanın 

iradesini alıp sarhoş eder ve bundan incinmek bu yolda salik olanlara yakışmaz. 

 

2.29.2 Dest 

Es-salâ dest-i irâdetle açıldı bâb-ı aşk 

Eylesün cânân ile cân sohbetin erbâb-ı aşk 

 G.175/1 

(Es-sala! İrade eliyle aşkın kapısı açıldı. Aşk erbâbı cân sohbetini cânân ile 

eylesin.) 

 

İradet kişileştirme yoluyla ele benzetilmiştir. 

                                                           
94 Süleyman Uludağ, a.g.e.,s.119-120 



129 
 

2.30. ĠSTĠĞNÂ 

Aza kanaat etme, tok gözlülük manasına gelir. 

2.30.1 Evc 

Evc-i istignâdadur pervâzı bâz-ı himmetün 

Hamdü li'llâh kim kanâat saydın itmişdür şikâr 

 G.47/4 

(Gayret doğanının uçuşu istiğna zirvesindedir. Allah‟a hamd olsun ki kanaat 

avını avlamıştır.) 

 

Gayret doğana, istiğna da bir zirveye teşbih edilmiştir. Zirvenin çok yüksek ve 

erişilmesi zor olması sebebiyle istiğna zirveye benzetilmiştir. Gayret doğanı yüksekten 

uçup kanaat avını avlayıp ona razı olmuştur.  

2.30.2 Künc 

Nân-ı huşk ile kanâ`at gibi bir ni`met mi var 

Künc-i istignâ gibi bir gûşe-i râhat mı var 

 G.108/5 

(Kuru ekmek ile kanaat gibi bir nimet mi var? Kanaat köşesi gibi bir rahat 

köşesi mi var?) 

 

Şair bu beyitte kanaati bir köşeye benzeterek en büyük nimet ve rahatlığın 

kanaat olduğunu söylüyor. Bu durum „‟Azıcık aşım, ağrısız başım‟‟ atasözünü hatırlatır. 

2.30.3 Meydân 

Bkz. Aşk mad. Bâzû 

2.30.4 Serîr 

Serîr-i nâz u istignâya geç devletle `izzetle 

Şeh-i hüsn ü bahâsın gayrlarla hem-nişîn olma 

 G.313/4 

( (Ey Sevgili!) Talih ve izzetle naz ve istiğna tahtına geç. [Zira] sen güzellik ve 

değer padişahı [olduğundan dolayı] başkalarıyla arkadaş olma.) 

 



130 
 

Şair, sevgiliden naz ve istiğna tahtına geçmesini rica ediyor. Sevgili güzellik 

ülkesinin şahıdır. Bu güzellik şahının tahtı da istiğna ve nazdır. Naz ve istiğna yüce bir 

makamı temsil ettiğinden, ehemmiyetinden ve sevgilinin en önemli nişanesi olduğundan 

ötürü bir tahta benzetilmiştir. Tahtsız sultan olmayacağı gibi nazsız ve istiğnasız sevgili 

de olmaz. Bu yüzden sevgili sahip olduğu makam ve mevkiden ötürü herkesle arkadaş 

olmamalı ve makamına göre hareket etmelidir. 

2.31. ĠZZET 

Değer, kıymet, ululuk, hürmet, kudret gibi manalara gelir. 

2.31.1 ‘Arsa 

Bkz. Baht mad. „arsa 

2.31.2 Tâc 

Hâk-bûs-ı dergehidür ey güneş sana düşen 

Tâc-ı izzet hüsrev-i âlî-makâma yaraşur 

 G.131/3 

(Ey güneş! Sana düşen [sevgilinin] eşiğinin toprağını öpmektir. Değer ve 

yücelik tacı yüce makam sahibi padişaha yakışır.) 

 

Sevgilinin sahip olduğu değer ve itibar büyüklüğü, ehemmiyeti ve yüce bir 

makamı temsili bakımından taca benzetilir. Sevgilinin yanında güneşe dahi düşen onun 

eşiğinin toprağını öpmektir. Zira o makamı yüksek olan yüce bir sultan gibidir. 

2.31.3 Serîr 

Gelüp yine serîr-i `izzete ikbâl ü devletle 

Cenâb-ı Hakka Yahyâ eylerüz şükr-i firâvânı 

 K.4/17 

(Yahya! [O Padişah] Baht ve talihle yine izzet tahtına gelip Cenâb-ı Hakk‟a 

çokça sükrederiz.) 

 

İzzet, bir tahta teşbih edilmiştir. Padişahın sahip olduğu değer, itibar ve kıymet 

büyüklüğü sebebiyle bir tahta benzetilmiştir. Şair devrin padişahı Sultan 4. Murad‟ın 

sahip olduğu makamdan ötürü Allah‟a çokça şükrediyor. 



131 
 

2.32 KADR 

İtibar, değer, kıymet, rütbe, paye gibi manalara gelir. 

 

2.32.1 Dest 

Kemân-ı Rüstem olmaya kepâde dest-i kadrinde 

Ne kuvvetdür ki oldı himmeti bâzûsına rûzî 

 G.441/2 

(Senin kudret elinde Rüstem‟in yayı kepaze olmasın. Ne kuvvettir ki himmeti 

pazusuna rızık olmuştur.) 

 

Bu beyitte kadr, bir ele benzetilmiştir. Kepade, okçuluğa yeni başlayanların 

sadece kollarını alıştırmak için kullandıkları talim okudur.
95

 Rüstem, İran‟ın ünlü 

kahramanı olup Eski şiirimizde kahramanlık, acı kuvvet ve yenilmezliğin sembolüdür.
96

 

Şair, Rüstem ile Sultan 1. Ahmed‟i kıyaslayarak Sultan‟ın gücünü kudret eli diye 

niteleyerek onu Rüstem‟den üstün tutar. Kadr, ele benzetilerek güç vurgulanmıştır. 

Nitekim yay kullanmak için güçlü bir ele ihtiyaç vardır. 

 

2.33 KAHR 

Çok kederlenme, üstün gelerek mahvetme, helak etme gibi manalara gelir. 

 

2.33.1 Bâd 

Bildi ki bâd-ı kahrı bîhinden anı sarsar 

Baş egdi bî-tereddüd şâh-ı cihân-sitâne 

 G.317/8 

(Onun) kahr rüzgârının onu kökünden sarsacağını bildiğinden cihan 

padişahına tereddütsüz baş eğdi.) 

 

Yahya‟nın Sultan 2. Osman‟ı methettiği bu beyitte onun kahrı sert esen bir 

rüzgâra benzetilmiştir. Sert esen bir rüzgârın ağacı eğmesi hatta kökünden sökmesi gibi 

cihan padişahı da düşmanlarına baş eğdirir, onlara üstün gelerek itaat altına alır.  

                                                           
95Kubbealtı Lügati, „‟Kepâde‟‟, (Çevirimiçi) http://www.lugatim.com/s/KEB%C3%82DE Son Erişim Tarihi: 08.01.2019 

96 İskender Pala, a.g.e., s.382 

http://www.lugatim.com/s/KEB%C3%82DE


132 
 

2.33.2 Dest 

Bkz. Sipihr mad. Kavs 

2.33.3 Nâr 

Bülbülün cânını yakdı nâr-ı kahrun odlara 

Zâr zâr inletdün ey gül bir avuç hâkisteri 

 G.411/3 

( [Ey Gül!] Kahır ateşin bülbülün canını ateşlerde yaktı ve bir avuç külü 

ağlaya ağlaya inlettin.) 

 

Şair gül olarak nitelediği sevgiliye seslenerek kahrını bir ateşe benzetiyor. 

Çünkü onun kahrı ve zulmü bülbülün canını ateşte yanar gibi yakmış, ona zarar vermiş 

hatta yok edip kül haline getirmiştir. Bu yüzden sevgilinin kahrı ateşe benzetilmiştir. 

Bülbül, gülün ettiği her zulme katlanıp gözyaşı dökmüş onun için kendi benliğinden 

dahi vazgeçmiştir. Gül ve ateş arasında renk bakımından ilgi de vardır. Ey gül denerek 

açık istiare, gül, bülbül ve ateş, hakister kelimeleriyle de tenasüp sanatı yapılmıştır. 

 

2.33.4 Tîg, ( ġemĢîr) 

 Tîg-i kahrından hirâsân oldı baş göstermedi 

Didiler havfından âheng-i Horâsân eyledi 

 K.3/20 

( (Düşman) kahır kılıcından korkup meydana çıkamadı. Dediler ki korkudan 

Horasan şarkısı söyledi.) 

 

Bu beyitte şair Sultan 4. Murad‟ın kahrını bir kılıca benzetiyor. Onun kahrı, 

heybetli kılıcı gibi keskin olup düşmana korku saldığından bir kılıca benzetilmiştir. 

Onun gücü karşısında hiçbir düşman savaşmaya cesaret edemeyip meydana çıkamıyor. 

Düşmanın, korkusundan Horasan şarkısını okuduğunu söylüyor. Horasan; Türk 

Mûsikîsinde vaktiyle kullanılmış, en az 2,5 asırlıkbir mürekkep makam.
97

 Şair bu 

beyitte Horasan‟ı tevriyeli olarak hem coğrafi bir yer hem mûsikî makamını kastedecek 

                                                           
97 Yılmaz Öztuna, Türk Musikisi Ansiklopedisi, İstanbul, MEB, 1969 C.1-2, s.268 



133 
 

şekilde kullanıyor. Övülen kişi padişah ve kahramanlık olunca benzetilen unsurlar savaş 

ve kahramanlığı vurgulayacak aletler oluyor.  

2.34 KANA’AT 

Az şeyle yetinme, elindekine razı olma, kısmete razı olma gibi manalara gelir. 

Yahya Divanı‟nda hazineye teşbih edilmiştir. 

2.34.1 Genc 

Bkz. Sipihr mad. Şeh 

2.35. KEREM 

Cömertlik, lütuf, el açıklığı, bağış, asalet, iyilik gibi manalara gelir. 

2.35.1 Bâb 

Yahyâ'ya kerem bâbını yâr eyledi dîvâr 

Hayfâ ki der-i himmeti agyâre açıldı 

 G.386/5 

(Sevgili, Yahya‟ya cömertlik kapısını duvar eyledi. Yazık ki himmet kapısı 

başkalarına açıldı.) 

 

Kerem‟in kapıya benzetildiği bu beyitte; Sevgili, Yahya‟ya hiç yüz vermeyerek 

ona kerem ve lütufta bulunmaz. Bütün kapıları kapayıp onları Yahya için duvar yani 

imkânsız hale getirirken, rakiplere ihsan ve cömertlik kapısını sonuna kadar açar. Kapı, 

cömertlik, ihsan ve beklentinin olduğu yerdir. Bu yüzden kerem ve himmet kapıya 

benzetilmiştir. 

2.35.2 Ber 

Bkz. İhsan mad. Âb 

2.35.3 Hân 

Seng gelse yârdan âşık öper başına kor 

Gûyiyâ ihsân ider hân-ı keremden nân atar 

 G.56/3 

(Sevgilinin taş atması cömertlik sofrasından ekmek atması gibidir ve [bu taşı] 

âşık öpüp başına kor.) 

 



134 
 

Sevgilinin âşığa taş atması ona zulmetmesi, incitmesi demektir ancak âşık için 

bu sofradaki ekmek gibidir. Cömertlik bir sofraya benzetilmiştir. Çünkü orada lütuf ve 

ihsan vardır. Sofrayı paylaşmak cömertlik nişanesidir. Sofradaki ekmeğin kutsal olması 

gibi sevgilinin attığı taş da âşık için ekmek gibi kutsaldır. O taşı alıp başına koyar. 

Kültürümüzde de yere düşen ekmek kaldırılıp öpülür ve kimsenin basmaması için 

yüksek bir yere konur. 

2.36. LETÂFET 

Güzellik, hoşluk, incelik gibi manalara gelir. Yahya Divanı‟nda bağ ve 

gülistana benzetilmiştir. 

 

2.36.1 Gülsitân, (Bâğ) 

İrişilmez sanurdı bâgbân serve bi-hamdi'llâh 

Letâfet gülsitânında yetişdi nahl-i mevzûnum  

 G.246/3 

(Bahçıvan selviye ulaşılamaz sanırdı. Allah‟a şükür ki letafetin bahçesinde 

uzun boylu fidanım [ona] ulaştı.) 

 

Sevgili uzun ve düzgün bir boya sahip olmasından dolayı selvi ve hurma 

ağacına benzetilir. Sevgilinin boyu güzelliğin bahçesinde selvinin boyuna yetişmiştir. 

Bahçe uzun boylu sevgilinin bulunduğu yerdir. Ayrıca sevgiliye benzeyen selvi ve 

hurma ağacı da bahçede yetişir. Güzel olan Sevgilinin bulunduğu yer tabii olarak güzel 

ve latiftir.  O güzellik bahçesinde rengarenk güller ve bu güller için öten bülbüller 

vardır. Bu yüzden güzellik bir bahçeye benzetilmiştir. 

 

2.37 MA’RĠFET 

Sözlükte bilme, biliş, herkesin yapamdığı ustalık, hüner demektir. Üç somut 

unsura benzetilmiştir. 

 

2.37.1 Gülzâr 

Gülzâr-ı ma`rifetde mizâb-ı hâmesinden 

Tab`-ı safâ-şi`ârum bir çeşmesâr akıtdı 



135 
 

 G.389/5 

(Hoş tabiatim marifet bahçesinde kaleminin su oluğundan çeşme akıttı.) 

 

Şair marifeti bir gül bahçesine, kalemini de su oluğuna benzetiyor. Şair, şiir 

alanında kaleminin su gibi saf ve berrak olduğunu, hünerinin de gül gibi güzel, canlı 

olduğunu ifade ediyor. Suyun gül bahçesini sulayıp onu canlı tutması gibi şairin hüner 

bahçesini de kaleminin mürekkebi canlı tutar ve ondan sanatkârâne şiirler dökülür. 

 

2.37.2 Le’âl 

Şimdi ey Yahyâ benüm bahr-i le'âl-i ma`rifet 

Sözlerüm gûşında mengûş olmayan bilmez beni 

 G.446/5 

(Ey Yahya! Şu an marifet incisinin denizi benim. Sözlerimi kulağına küpe 

yapmayan beni anlayamaz.)  

 

Yahya kendi hünerini kırmızı lal taşlarına ve bu taşların çıkarıldığı denize 

benzetiyor. Yahya‟nın şiir alanında hüner ve marifeti çok büyük olup şiirleri güzel ve 

üslubu parlak olduğundan marifeti deniz ve lal taşlarına benzetilmiştir. Kulağında küpe 

olmak deyimi, başına gelmiş bir şeyden ders çıkarmak, onu unutmamak manasına gelir. 

Şair, şiir alanında ders almamış, talim görmemiş bir insanın şiirlerini anlayamayacağını 

bu deyimle ifade ediyor. Zira şiir bir deniz gibidir ve yüzme bilmeyenin denize 

giremeyeği gibi, şiir bilmeyenin de Yahya‟nın parlak şiirini anlaması mümkün değildir. 

Şair, Türkçe kulağa küpe olmak deyimini kullanarak irsâl-i mesel sanatı yapmıştır. 

 

2.37.3 Nahl 

Hep görenler didi bu tarz-ı nevi ey Yahyâ 

Ma`rifet nahli virüpdür yine bâr-ı tâze 

 G.380/5 

(Ey Yahya! Bu yeni tarzı gören herkes yine marifet ağacının taze bir meyve 

verdiğini söyledi.) 

 



136 
 

Yahya, marifetinin büyüklüğünü, verimliliğini, şiirlerinin güzellik, taze ve 

canlılığını ağaca ve meyveye benzeterek anlatıyor. Yahya kimsenin duymadığı yeni 

tarzda şiirler yazıp insanların şiir alanında Yahya‟nın yepyeni bir yol açtığını 

söylediğini ifade ediyor. Kendine has ve benzersiz olan üslubunu övüyor. 

2.38 MAKSÛD 

Amaç, kasıt, gaye gibi manalara gelir. 

2.38.1 Gevher 

Bkz. Dil mad. Deryâ 

2.38.2 Gül 

Bkz. „Âlem mad. Hâristan 

2.38.3 Ka’be 

İrgüren Ka`be-i maksûda mahabbet yolıdur 

Ben reh-i aşkı koyan sâlike gümrâh derin 

 G.275/4 

(Maksat kabesine ulaştıran muhabbet yoludur. Ben aşk yolunu bırakan yolcuya 

yolunu şaşırmış derim.) 

 

Âşığı maksat kabesine ulaştıran yol aşk yoludur. Bu yolda giden bu yolu 

bırakırsa, yolunu şaşırmış olur. Âşığın gayesi Ka'be gibi mukaddes olan sevgilinin 

semtidir. Oraya gitmek Ka'be‟ye gitmek gibidir. Bu yüzden âşığın amacı Ka'be‟ye 

benzetiliyor. Tasavvufî olarak baktığımızda aşk yolunda seyr u süluk eden salikler için 

yegâne yol aşk yoludur. Bu yoldan başka yol onları doğru yoldan saptırır. Maksatları 

İlahi aşk olduğu için bu maksat mukaddes Ka'be‟ye benzetilmiştir. Ka'be ise Beytullah 

yani Allah‟ın evidir. 

 

2.39 MEDH, (MĠDHÂD) 

Övme, övgü, demektir. 

 

2.39.1 GülĢen 

Umaram şâh-ı cihânum da diye Yahyâ'ya 

Gülşen-i medhüme bir bülbül-i gûyâsın sen 



137 
 

 G.295/5 

(Umarım cihan padişahı Yahya‟ya da sen benim övgü bahçemin öten 

bülbülüsün desin.) 

 

Yahya‟nın Sultan 4. Murad‟ı övdüğü bu beyitte övgü bir gül bahçesine 

benzetiliyor. Kendisini de o bahçenin bülbülü olarak nitelendirmesini cihan 

padişahından arz ediyor. Bülbül gül bahçesinde gül için nağmeler okuyup onun 

güzelliğini över. O gül yanaklı yar için medh u senada bulunur. Şair, padişahı övdüğü 

beyitleri gül bahçesi gibi güzel ve kendisini padişahı öven bir bülbül olarak 

gördüğünden medhi bir gül bahçesine teşbih etmiştir. 

 

2.39.2 Ka’be 

Ka`be-i medhün tavâf itdi yine itmek diler 

Hâmeye min ba`d Abbasî imâme yaraşur 

 G.131/4 

(Kalem senin övgünün Ka‟besini tavaf etmesine (rağmen) yine tavaf etmek 

diler. Bundan ona Abbasî sarık sarmak yakışır.) 

 

Övgü Ka'be‟ye benzetilmiştir. Abbasî imame, siyah renkli bir sarık cinsidir.
98

 

Ka'be, kalem ve sarık arasında renk bakımından (siyah) ilgi kurulmuştur. Şair siyah 

kaleminden dökülen medihleri renk ve kudsiyet yönüyle Ka'be‟ye ve onu tavafa 

benzetiyor. Sarığın başın etrafına döndürülerek takıldığından  “Tavaf etmek” de bu 

yönüyle sarığa benzemektedir. Ka‟be ve Abbasî imame kelimeleri sırasında genel 

olarak beyaz sarık giymesine rağmen Hz. Muhammed‟in Mekke‟nin fethi sırasında 

taktığı siyah sarığı hatırlatır.
99

 

 

2.39.3 Nev-‘arûs 

Şi`r-i Yahyâ nev-arûs-ı medhüne ziynet virür 

Meyl idersen nazm-ı lü'lü intizâma yaşarur. 

 G.131/5 

                                                           
98 A. Atilla Şentürk, a.g.e., C.1, s.47 

99 Zeynep Dinçer Berdibek, ‘‟Abbasi İmamme‟ Terimi Üzerine Bir Değerlendirme‟‟, Dergipark, 2017,  s. 80 



138 
 

(Yahya‟nın şiiri medhin taze gelinine süs verir. Meyledersen inci şiiri tertibe 

uygundur.) 

 

Yahya şiirlerini inciye, övgüsünü de taze bir geline benzetir. Yahya‟nın şiirleri 

inci gibi parlak ve kıymetlidir. Bir gelinin süslenmesi gibi, onun şiirleri de övgüyü, 

kullandığı inci gibi kelime ve üslupla süsler ve ayrı bir güzellik katar. Taze gelinin 

bakire, el değmemiş olması gibi, Yahya‟nın medhi de öyle taze, yeni, saf ve 

pürüzsüzdür. Bu yüzden medhini taze bir geline teşbih etmiştir. 

2.40. MEZELLET, (ZĠLLET) 

Hakirlik, alçaklık, itibarsızlık, horluk gibi manalara gelir. 

 

2.40.1 Hâk 

Kadrümi `âlî nazarlardur benüm âlî bilen 

Hâk-i zilletde görenler gerçi pest anlar beni 

 G.390/2 

(Kıymetimi yüce gören yüce bakışlardır. Alçaklık toprağında görenler gerçi 

beni alçak zanneder.) 

 

Şair, kıymetinin insanın bakışına bağlı olduğunu söyledikten sonra zilleti bir 

toprağa benzetir. Zillet toprak gibi ayaklar altındadır. Basılan toprak gibi değersiz ve 

itibarsızdır. Pest ve âli kelimeleri arasında tezat sanatı yapılmıştır.  

 

2.40.2 Râh 

Gönül mir`atini sad-pâre gördüm râh-ı zilletde 

Mukarrer bir cefâ-cû seng-dil yâre urulmuşdur 

 G.80/2 

(Gönül aynasını zillet yolunda yüz parça olarak gördüm. Muhakkak cefa 

isteyen taş kalpli bir yâre vurulmuştur.) 

 

Şair gönül aynasının taş kalpli bir sevgiliden dolayı yüz parçaya ayrılıp zillet 

yoluna düştüğünü ifade ediyor. Gönül, ayna gibi hassastır ve taş kalpli sevgili cefasıyla 



139 
 

taşın aynayı kırıp paramparça edip yere düşürmesi gibi âşığın gönlünü yerlerde 

sürükler. Âşığın gönlü yerlerde olan paramparça ayna gibi kıymetsizdir. Sevgiliye giden 

yol zorluklarla doludur ve sevgili için bu yolda her türlü zulüm, cefa ve hakarete âşık 

katlanmalıdır. Bu yolda gurur olmaz. Bu yüzden bu yol âşık için zillet yoludur. 

Sevgiliye giden bu yolda âşık bunu peşinen kabullenmek durumundadır. 

2.41 MURÂD 

İstemek, istek, dilek gibi manalara gelir. Yahya Divanı‟nda ağaç, meclis ve 

güle benzetilmiştir. 

2.41.1 Bezm 

Fevt itme nâ-murâdlıgun bâri neşvesin 

Çün bâde-nûş-ı bezm-i murâd olmadun gönül 

 G.216/3 

(Gönül! İstek meclisinde şarap içmediğin için bari isteğe kavuşamamanın 

neşesini kaçırma.) 

 

Âşığın isteği içki meclisinde şarap içip neşelenmektir. Aşk acısını az da olsa 

dindirip derdi unutturan şarabı âşık içip muradına eremese de muradına erememenin 

verdiği neşeyi elden kaçırmamasını gönlüne tavsiye ediyor. 

2.41.2 Gül 

Yüzime bir güle bakmaz mı ol gül-i ra`nâ 

Gül-i murâdum açılmaz mı bâg-ı `âlemde 

 G.368/2 

(O güzel gül yüzüme bir kere gülerek bakmaz mı? Dünya bahçesinde emel 

gülüm açılmaz mı?) 

 

Âlem bir bağa, istek ise bir güle benzetilmiştir. Âşık gül gibi güzel sevgiliden 

şu ʿâlemde bir kez de olsa kendisine gülüp tebessüm etmesini temenni ediyor. Bağa 

benzettiği şu ʿâlemde tek isteğinin gül yanaklı yârden bir tebessüm olduğunu ifade etse 

de gül sevgiliden kinaye olduğundan bu dünyada isteğinin sevgili olduğunu da ifade 

ediyor. Bu yüzden istek bir güle benzetilmiştir.  



140 
 

2.41.3 Nahl 

Bkz. Ferâh mad. Bâr 

2.42 NÂZ, (ġÎVE, CĠLVE) 

Birşeyi beğenmiyor gibi gözükme, şımarıklık gibi manalara gelir. Yahya 

Divanı‟nda on iki somut unsura benzetildiği tespit edilmiştir. 

2.42.1 Esb 

Bkz. Hüsn mad. Şeh-süvâr 

2.42.2 Evc 

(Bkz. Gönül mad. Güncişk) 

2.42.3 Gül 

Bir sencileyin nahl-i gül-i nâz ele girmez 

Bir bencileyin bülbül-i dem-sâz ele girmez 

 G.152/1 

(Senin gibi bir naz gülü fidanı, benim gibi bir yoldaş olan elde edilmez.) 

 

Şair kendisini gül için öten ve onun hakiki dostu olan söylediği bir bülbül 

olarak görmekte ve şair sevgilinin nazını bir gül fidanına benzetmektedir. Bir gül 

fidanının ele sığmaması gibi nazlı ve işveli, fidan gibi olan sevgiliyi de elde etmek ve 

ona kavuşmak âşık için o derece imkânsızdır. Şair benim gibi bir dost bulunmaz diyerek 

sevgili için gerçek dost ve âşığın kendisi olduğunu söylerken, tevriyeli olarak kullandığı 

ele girmez tabiriyle sevgiliye kavuşamayacağının da farkındadır. 

2.42.4 GülĢen, (Bâg) 

Jâleveş dökme yaşun ol gül-i ra`nâ ter olur 

Gonce-i gülşen-i nâz ey dil-i şeydâ ter olur 

 G76/1B 

(Ey deli gönül! Gözyaşını çiy tanesi gibi dökme. O güzel gül ıslanır. Nazın gül 

bahçesinin goncası ıslanır.) 

 

Şair kendi deli gönlüne seslenerek ağlamamasını, zira döktüğü bu 

gözyaşlarının güzel gülü ıslattığını ifade ediyor. Gül bahçesinde sevgili bulunur ve bu 

yüzden orası güzeldir. Güzelliğinin farkında olan bu sevgili çok nazlıdır. Sevgili çok 



141 
 

nazlı ve gül yüzlü olduğundan, şair onun nazını bir gül bahçesine benzetmiştir. 

İlkbahar‟da çiy tanesinin gülü ıslatması gibi şair de sevgili için döktüğü gözyaşlarının 

sevgiliyi ıslatabileceğini söyleyerek, bundan imtina etmesi gerektiğini belirtiyor. Gül, 

gülşen, gonca, jale kelimeleriyle tenasüp yapılarak bir ilkbahar portresi çiziliyor. 

2.42.5 Hil‘at 

Râstdur kâmetine hil`at-i nâz ol servün 

Eylemez şîveleri gerçi ki endâze ile 

 G.316/3 

(O selvinin işveleri ölçülemese de naz elbisesi onun boyuna tam olur.) 

 

Sevgili uzun boyundan dolayı selviye benzetilir. Selvi boylu yâre yakışan ve 

uygun olan şey de nazdır. Hilat değerli bir elbisedir ve bunu herkes giyemez.  Ayrıca 

hilatin vücudu örtüp kapatması gibi sevgilinin tavır ve hareketleri de nazla örtülüdür. 

Gerçi sevgilinin işveleri ölçülemese de naz güzel ve selvi boylulara mahsustur ve onlara 

yakışır. Bu yüzden naz bir hilate benzetilmiştir.  

2.42.6 Hümâ 

Başına konmuş hümâ-yı nâz Yahyâ ol şehün 

Sanma ebrû alnına sâye salupdur rîşesi 

 G.405/5 

(Yahya! Naz hüması o şahın (sevgili) başına konmuş. Püskülü alnına gölge 

salmıştır. Onu kaş sanma.)  

 

Hüma, eskiden başına konduğu kişiye talih getirdiğine ve gölgesi kimin başına 

düşerse padişah olacağına inanılan bir kuştur.
100

 Sevgilinin naz ve işvesi başa konan bu 

kuşa benzetilmiştir. Sevgiliye de bu yüzden sultan diyen şair, bu kuşun sevgilinin alnına 

gölge yaptığını, o görülen şeyin kaş değil, bunun gölgesi olduğunu söylüyor. Sevgilinin 

nazı sevgilinin mertebe ve kıymetini arttırıp ona şans getirdiğinden bir Hüma‟ya 

benzetilmiştir. 

2.42.7 Mülk 

Nakd-i cânun almag istermiş o şâh-ı mülk-i nâz 

                                                           
100 Ahmet Talat Onay, a.g.e., s.212 



142 
 

Virmeyigör ana Yahyâ var ise cânun senün 

 G.212/4 

(O naz ülkesinin sultanı can sermayemi almak istermiş. Yahya senin cânın var 

ise ona vermeyigör.) 

 

Sevgilinin işve ve nazı bu beyitte bir ülkeye benzetilmiştir. Sevgili bir 

sultandır. Nazı ise bir ülkedir. Sevgilinin naz ve cilvesinden dolayı ona ulaşmak 

imkânsızdır. Onun naz ve işvesi fethedilip mülk edilemeyecek bir ülke gibidir.  Bu 

sebeple naz bir mülke teşbih edilmiştir. Yahya, can gibi en değerli sermayesini dahi bu 

sevgili uğrunda feda etmeye hazırdır. 

 

2.42.8 Nahl 

Dilâ bâr-ı visâle dest-i himmetle irilmez mi 

Nesîm-i lutf esmez mi o nahl-i nâz egilmez mi 

 G.408/1 

(Ey gönül! Himmet eliyle kavuşma meyvesine ulaşılmaz mı? Lütuf rüzgarı esip 

o naz ağacı eğilmez mi?) 

 

Kavuşma meyveye, lütuf havaya, himmet ele ve naz da bir hurma ağacına 

teşbih edilmiştir. Nazlı olan sevgili tıpkı rüzgar karşısında eğilmeyen ve ona karşı sabit 

duran bir ağaç gibidir. Bir defa lütfedip tevazu ile asla eğilmez, âşığına meyletmez. 

Cömertlik edip âşığına vuslat imkânı sunmaz. Ona bunu asla tattırmaz. Vuslat, bir 

meyve gibi güzel ve insanda hoşnutluk oluşturduğundan tatlı bir meyveye benzetilir. 

Himmet de teşhis yoluyla bir ele benzetilmiştir. İrilmez ve eğilmez mi denerek istifhâm 

yoluyla tecâhül-i ârif sanatı yapılmıştır.  

2.42.9 Sâgar 

Sâgar-ı nâz u şîveyi ol iki çeşm-i meste vir 

Hançer-i hışm u kîneyi gamze-i tîz-deste vir 

 G.109/1 

(Naz ve işve kadehini o iki gözü mest olmuşa, kin ve hışım hançerini eli çabuk 

olan yan bakışa ver.) 



143 
 

 

Sevgilinin naz ve işvesi bir şarap kadehine, kin ve hışmı da hançere teşbih 

edilmiştir. Sevgilinin naz ve şivesi, haddinden fazla olup kendisini sarhoş ettiğinden bir 

şarap kadehine; hışım ve kinden dolayı âşığa yan bakışı âşığın kalbini paramparça 

ettiğinden hışım ve kin de hançere benzetilmiştir.  

2.42.10 Semend 

Semend-i nâzla yügrük cevânlar seyre çıksunlar 

Pür olsun hûblarla At Meydânı Sitanbul'un 

 G.195/4 

(Nazın çevik ve sür‟atli atıyla hızlı gençler dolaşmaya çıkıp İstanbul‟un At 

Meydanı güzellerle dolsun.) 

 

Sevgililerin cilveli, heybetli, kibirli ve kendinden emin bir şekilde yürümeleri 

bir atın hızlıca yürümesini andırdığından naz çevik bir ata benzetilmiştir.  

2.42.11 Serîr 

Bkz. İstiğna mad. Serîr 

2.42.12 ġarâb 

Nice meyl eyleye Yahyâ'yile nûş-ı mey-i telhi 

Şehâ çün dâ`imâ mest-i şarâb-ı nâzdur çeşmün  

  G.208/5 

(Yahya ile acı şarabı içemeye nasıl tenezzül etsin? Ey şâh [Sevgili]! Çünkü 

senin gözlerin daima naz şarabının sarhoşudur.) 

 

Sevgilinin en önemli vasfı istiğna ve nazdır. Bu nazdan dolayı sevgili âşığına 

hiç kıymet vermez. Sevgili‟nin nazı o kadar fazla ki bu naz şarabıyla adeta gözleri 

sarhoştur. Sevgili bu nazla adeta kendinden geçtiğinden naz bir şaraba benzetilmiştir. 

Sevgili sultandır ve sultanlar bayağı insanlarla oturup kalkmazlar. Sevgili de çok 

nazlıdır ve âşık gibi yolunda perişan olmuş bir düşkünle oturmaz, tabii olarak ona bir 

defa dönüp bakmaz. Yahya, nice meyl eyleye derken isteğinin imkânsızlığını ve bu 

imkânsızlıktan dolayı sitemini dile getirmektedir. 



144 
 

2.43 NEġÂT 

Sevinç, neşe demektir. 

2.43.1 Gül 

Bkz. Gam mad. Sarsar 

2.44 SA‘ÂDET 

Mutluluk, bahtiyarlık gibi manlara gelir. 

2.44.1 Der 

`Adû gurûrı kosun rûzgârdur Yahyâ 

Der-i sa`âdeti gâhî açarsa gâh kapar 

 G.90/5 

(Yahya! Düşman gururu bıraksın. [Zira] mutluluk kapısını bazen açıp bazen 

kapayan zamandır.) 

 

Yahya, bu beyitte mutluluğun bazen olup bazen olmamasını açılıp kapanan bir 

kapıya benzetiyor. Rakibinin gurura kapılmamasını, zira yaşadığı bu zamanın da onu 

her zaman mutlu etmeyeceğini, bazen de dert vereceğini ifade ediyor. 

2.44.2 Devhâ 

Ol devha-i sa`âdet u ikbâl kim anun 

Hoş-hâl sâyesinde cihân u cihâniyân 

 K.1/13 

(O dünya ve dünyadakilerin, gölgesinde mutlu olduğu talih ve mutluluk 

ağacıdır.) 

 

Şair‟in Genç Osman için yazdığı kasidenin bu beytinde ikbal ve saadeti 

insanların gölgesinde mutlu bir şekilde yaşadığı büyük bir ağaca benzetmiştir. Bunun 

sebebi padişahın şans ve saadetinin çok olmasıdır. İnsanlar padişah‟ın yönetim ve 

koruması altında güven ve mutluluk içerinde yaaşamaktadırlar. 

2.44.3 HurĢîd 

Kürsiye çıkup meclise envârını yaydı 

Şeyhüm o gözüm nûrı o hurşîd-i sa`âdet 

 G.22/2 



145 
 

(Gözümün nuru ve mutluluk güneşi olan şeyhim kürsüye çıkıp meclise nurunu 

yaydı.) 

 

Yahya bu beyitte mutluluğu bir güneşe benzetiyor. Şeyhin kürsüye çıkıp ilmi 

ve irfanıyla nurunu yayması, kalpleri ısındırıp huzur ve mutluluk vermesi, yönüüyle 

mutluluk bir güneşe teşbih edilmiştir. Nur, envar ve güneş kelimeleri arasında tenasüp 

sanatı vardır. Bu kelimelerle şair adeta ışıkla dolu bir meclis portresi çiziyor. 

2.44.4 Tâc 

Şehinşâh-ı cihân Sultân Murâd'un 

Sa`âdet tâcı konmışdur serinde 

                                                            T./13 

(Dünya padişahlarının padişahı olan Sultan Murad‟ın başına mutluluk tacı 

konmuştur.) 

 

Burada saadet bir taca benzetilmiştir. Zira tac bir insanın sahip olmak 

isteyeceği en büyük arzularından biridir ve bunun gerçekleşmesi durumunda sahip 

olduğu güç ve güven sebebiyle insan büyük bir haz ve mutluluk  duyar. 

2.44.5 Taht 

Sultân-ı dâd-güster Osmân Hân'ı Yahyâ 

Pâyende ide Mevlâ taht-ı sa`âdet üzre 

 G.352/5 

(Ey Yahya! Mevla adalet yayan Osman Han‟ı mutluluk tahtında daimi eylesin.) 

 

Yahya mutluluğu bir tahta benzetmiştir. Tac ve taht en yüca makam olan 

saltanatın olmazsa olmazlarındandır. Bu yüce makama sahip olan padişah hem mutlu 

olur hem de yönettiği insanları adaletiyle huzur ve mutluluğa kavuşturur. 

2.45 SABR 

Dayanma, katlanma, kendini tutma gibi manalara gelir. Divan‟da hırmene 

benzetilmiştir. 

2.45.1 Hırmen 

Tagıtdı hırmen-ı sabr u karârı bâd-ı âhıyla 



146 
 

Bulunmaz hâsılı Yahyâ gibi cânâ hevâ-dârun 

 G.210/5 

(Ey can! Âh rüzgârıyla sabır ve karar harmanını dağıtmana rağmen Yahya 

gibi âşığın bulunmaz.) 

 

Sevgili ah ederek âşığın sabır ve kararını dağıtmıştır. Sert esen bir rüzgar gibi 

kuvvetli olan sevgilinin ahı harmanın rüzgar karşısında dağılması gibi âşığın sabır ve 

kararını dağıtıp onu perişan etmiş ve onda dayanacak güç bırakmamıştır. Sevgiliye 

seslenen Yahya, kendisi gibi âşık bulamayacağını söyleyerek sevgiliye sitem 

etmektedir. Hevanın aşk ve rüzgâr manası da vardır. Bu şekilde bâd kelimesiyle de ilişki 

kurulmuştur. 

2.45.2 Hısn 

Bkz. Aşk mad. Sultân 

2.46. SAFÂ 

Neşe, zevk, eğlence, kedersizlik gibi manlara gelir. 

2.46.1 Bezm 

Meclis-i meyde surâhî şem`-i nûr-efşândur 

Fer viren bezm-i safâya sâgar-ı rahşândur 

 G.53/1 

(İçki meclisinde sürahi nur dağıtan bir güneştir. Eğlence meclisine ışık veren 

parlak içki kadehidir.)  

 

İçki meclisinde sakinin şarap dağıttığı sürahi ışık saçan bir güneşe 

benzetilmiştir. Işığın karanlığı yok etmesi gibi sakinin verdiği içki de gönüllerdeki 

keder ve hüznü dağıtır, insana neşe ve zevk verir. Eğlence meclisinde ellerdeki parlak 

içki kadehi de bu meclisi aydınlatan bir ışığa benzetilmiştri.  Bu mecliste eğlenceler 

düzenlendiği için burası zevk u safa yeri haline gelir. Bu yüzden safa bir meclise 

benzetilmiştir. 

2.46.2 Câm 

Gönüllerden safâ câmıyla gam dûr oldugın görsek 

Harâbâtun yine bir dahı ma`mûr oldugın görsek 



147 
 

 G.189/1 

(Gönüllerden safa kadehiyle kederin uzaklaştığını ve meyhanenin yeniden bir 

daha onarıldığını [keşke] görsek.) 

 

Meyhanenin yıkık olduğunu ve onarılmasını isteyen şair ona karşı bir özlem 

içerisindedir ve bu özlemin verdiği kederden muztariptir. Bu meyhanede âşıkların içtiği 

şarap insana dertlerini unutturur ve neşe verir. Bu yüzden neşe bir içki kadehine 

benzetilmiştir. 

 

 

2.46.3 Kasr 

Sâkî yine âbâd idegör kasr-ı safâyı 

Gördük ki yıkılmış yatur erkân-ı harâbât 

 G.27/3 

(Saki! Safa sarayını yine onarıver. Gördük ki (orası) yıkılmış meyhanenin 

erkanı (orada) yatar.) 

 

Sakiye seslenen şair ondan yıkık vaziyetteki meyhaneyi onarmasını istiyor. Her 

ne kadar orası yıkık olsa da harabat ehli orada yatmaktadır. O meyhane âşıklar için bir 

saray kadar güzel, zarif ve insana neşe verdiğinden safa bir kasra benzetilmiştir. 

Meyhane eğlence ve zevk yeri olup âşıklar için bir saray mesabesindedir. 

2.46.4 Mihr 

O câmun mey-i nâbı mihr-i safâ 

Anun her habâbı sipihr-i vefâ 

                                                   S./15 

(O içki kadehinin saf şarabı eğlence güneşi ve o kadehin her kabarcığı vefa 

semasıdır.) 

 

Sakiname‟de geçen bu beyitte vefa gökyüzüne, safa da bir güneşe 

benzetilmiştir. İçki kadehindeki saf şarap, güneşin zerrelere kadar nüfuz etmesi, kâinatı 

aydınlatması gibi insanın ruhuna nüfuz edip ona neşe verir, gönlü keder ve hüzünden 



148 
 

arındırıp parlatır. Bu yüzden safa bir güneşe benzetilmiştir. Güneş‟in feleğin içinde yer 

alması gibi safa da vefanın içindedir ve vefa kuşatıcı olduğundan dolayı koca bir feleğe 

teşbih edilmiştir. 

2.46.5 Mürg 

Her biri itmekdedür şevk ü safâ mürgin şikâr 

Bülbülân-ı bâg kâr-ı şâh-bâzân eyledi 

 K.3/9 

(Bahçenin bülbülleri şahbazlarla iş tutmuştur. Onların [şahbazların] her biri 

mutluluk kuşunu avlamaktadır.) 

 

Doğanlar, avcılıkta kullanılan yırtıcı kuşlardır. Soyut-somut ilişkisinde 

mutluluk doğan tarafından yakalanan kuşa benzetilmiştir. 

2.46.6 Ser-mâye 

Nola her `ıydde pâ-bûsunı kadr ü şeref bilsem 

Bana ser-mâye-i `ayş u safâdur sâlden sâle 

 G.305/4 

(Her bayram ayağını öpmeyi kadir ve şeref bilsem buna şaşılır mı? [Bu]  bana 

yıllık eğlence sermayesidir.) 

 

Âşık için sevgilinin ayaklarına kapanıp onu öpmek kadir ve şereftir. Nitekim 

sevgili sultan, o ise dilencidir. Bayram Müslümanların mutluluk günüdür. Birbirlerine 

ikramda bulunup fakirlere yardımcı olurlar.  Âşığın da bayramda ayak öpmesi, onun 

için sevgilinin bir ikramı ve eğlence sermayesidir. Bu eğlence bir değer ifade ettiğinden 

bir sermayeye benzetilmiştir.  

2.47 SELÂMET 

Esenlik, eminlik, sâlimlik, endişe ve korkudan uzak olma gibi manalara gelir. 

Yahya Divanı‟nda sahra ve künce benztilmiştir. 

2.47.1 Künc 

Bkz. Kanaat mad. Genc 

2.47.2 Sahra 

Bkz. Gam mad. Kûhsâr 



149 
 

2.48. SĠTEM 

Eziyet, çıkışma, haksızlık, kırgınlığı öfkelenmeden belirtme gibi manalara 

gelir. Yahya Divanı‟nda rüzgar, ordu, çöl, makas ve vadiye benzetilmiştir. 

2.48.1 Bâd 

Döküldi gözlerümden katre katre eşk-i hûn-âlûd 

Nihâl-i gussayum ezhârumı bâd-ı sitem dökdi 

 G.400/4 

(Gözlerimden damla damla kanlı gözyaşı döküldü. Çiçeklerin sitem rüzgârı 

döken dert ağacıyım.) 

 

Bu beyitte dert bir ağaca, sitem ise bir rüzgâra teşbih edilmiştir. Şair çektiği 

dert ve ıztıraptan dolayı gözlerinden kanlı yaşlar aktığını söyleyerek derdinin ne kadar 

büyük ve dayanılmaz olduğunu vurguluyor. Kendisini bir dert ağacına benzeten şair, 

rüzgârın ağacın çiçek ve yapraklarını dökmesi, ağacı sallaması gibi sitemin de bütün 

neşe ve mutluluğunu aldığını, bu sitemin onu sağa sola savurarak dağıttığını ifade 

ediyor. Bu yüzden sitem bir rüzgâra benzetilmiştir. Ayrıca ağacın yaprak dökmesi 

sonbaharı yani hüzün mevsimini hatırlatır. Bu zamanda bahçelerde çiçekler açmaz, 

bülbüller ötmez. Neşe ve sevinçten eser yoktur. 

2.48.2 CeyĢ 

Mülk-i dilde komadı ceyş-i sitem taş üzre taş 

Kimse ma`mûr idemez bir dahı bu vîrâneyi 

 G.435/4 

(Gönül ülkesinde sitem ordusu taş üstünde taş bırakmadı. Bu viraneyi bir daha 

kimse onaramaz.) 

 

Şair, gönlünü bir ülkeye, sitemi de bu ülkeyi işgal edip yağmalayarak taş 

üstünde taş bırakmayan talancı bir orduya teşbih ediyor. Sitem, gönle gelince orayı 

dağıtıp yıkarak neşe ve sevinçten eser bırakmaz. Bu sebeple sitem bir orduya teşbih 

edilmiştir. Bu sitem gönül hanesini onarılmayacak bir şekilde yıkmıştır. Şair bir daha o 

gönülde mutluluk ve sevincin olamayacağını söylemektedir. 



150 
 

2.48.3 DeĢt 

Bkz. Gam mad. Hâr 

2.48.4 Mikrâz 

Bir vech ile sarmaşdı yine zülfüne cânâ 

Mikrâz-ı sitemle dil-i bî-çâre kesilmez 

 G.151/3 

(Ey cân! Bîçâre gönül, bir yolunu bularak yine saçına sarıldı [diye] sitem 

makasıyla kesilmez.) 

 

Şairin gönlü sevgilinin saçlarına takılmıştır. O zülüflerde asılıdır. Her ne kadar 

sevgili sitem etse de âşığın gönlü ondan kopmayacaktır. Sitem kesici, keskinliği 

yönüyle makasa benzetilmiştir.  

2.48.5 Vâdî 

Ka`be-i vasl isteyen elbette ugrar cevrüne 

Ol tarîkün vâdi-i nârı sitem vâdîsidür 

 G.112/3 

(Ulaşma Kabesi‟ni isteyen elbette (sevgilinin) zulmüne uğrar. [Zira] o yolun 

ateş vadisi sitem vadisidir.)  

 

Vuslat Ka'be‟ye, sitem bir vadiye teşbih edilmiştir. Sevgilinin semti âşıklar için 

mukaddes Ka‟be gibidir. Sevgiliye ulaşmak isteyen onun hakaret ve zulmüne muhakkak 

uğrar. Zira sevgili çok nazlı ve müstağnidir. Onun yolu adeta ateşli bir yoldur. Âşıkları 

yakar, kavurur. O yol ve vadi eza, cefa, dert ve sitemle dolu olduğundan sitem bir 

vadiye benzetilmiştir. 

2.49 ġEVK  

Şiddetli arzu, istek, keyif, neşe gibi manalara gelir. 

2.49.1 Midâd 

Midâd-ı şevk ile pür eylesem nola gice gündüz 

Sahîfe-i dili üstâd-ı „aşk virdi kabâle 

 G.351/4 



151 
 

( Aşk üstadının verdiği vesika ile gönül sayfasını şevk mürekkebiyle gece 

gündüz doldursam buna şaşılır mı?) 

 

Gönlünü bir sayfaya, şevki de bir yazı mürekkebine benzeten şair, âşık olduğu 

için bir sayfanın mürekkeple yazılıp doldurulması gibi gönlünü sevgiliye kavuşmanın 

şiddetli arzusuyla dolduracağını söylüyor. Gönlün bu şevk ile dolu olmasını, 

mürekkeple yazılıp doldurulmuş bir sayfa olarak görüyor. Bu yüzden şevk bir yazı 

mürekkebine teşbih edilmiştir. Bu mürekkebin siyah olduğu ve aşk manasına gelen 

sevdanın da Arapça „‟sevde‟‟ yani siyah kelimesinden geldiği düşünülürse, âşığın kalbi 

bu kara sevda ile doludur.  

2.49.2 Ocak 

Dilde dâ`im âteş-i `aşkı yakar dâg üzre dâg 

Hamdü li'llâh rûzgâr ol şevk ocagın bozmadı 

 G.397/2 

(Gönülde daima yara üstünde yara aşk ateşini yakar. Allah‟a hamd olsun ki 

rüzgâr şiddetli arzunun ocağını bozamadı.) 

 

Aşk, âşığın kalbini yaktığı için ateş olarak nitelendirilmiştir. Bu ateşin verdiği 

acı ve rüzgâr gibi esen dert, sitem ve cefa âşığın şevkine zarar veremeyip onun sevgiliye 

olan şiddetli arzusunu azaltmamıştır. O arzu hâlâ âşığın derununda fazlasıyla mevcuttur. 

Bu yüzden şevk dert ve ıztırabın söndüremediği bir ocağa benzetilmiştir. 

2.49.3 Od 

Âteşîn meyle surâhî toldı sâkî kandadur 

Şevk odı dilde alevlendi niçün itmez şitâb  

 G.19/4 

(Ateşli şarapla sürahi doldu. Saki nerede? Gönülde şevk ateşi alevlendi. Niçin 

acele etmez?) 

Şair, sürahideki şarabı kırmızı renginden dolayı ateşe benzetir. Bu şarabı gören 

âşığın onu içme isteği ve hevesi artar. Bu istek bir ateşin alev alması gibi hızlı ve yakıcı 

olduğundan şevk bir ateşe benzetilmiştir. Bu şevki suyun ateşi söndürmesi gibi yalnızca 



152 
 

sakinin sunacağı şarap teskin edebilir. Sakiden acele etmesi istenerek bu şevkin bir önce 

yerine getirilmesi isteniyor.  

2.49.4 Ser-mâye 

Bülbülün ser-mâye-i şevkin düketdi âkibet 

Rûzgâr-ı pür-cefânun cevr-i bî-endâzesi 

 G.401/3 

(Cefa dolu zamanın ölçüsüz cevri sonunda bülbülün şevk sermayesini 

tüketti.(bitirdi.) 

 

Şair zamanın vefasızlığından ve cevr ü cefadan şikâyetçidir. Çünkü zamanın 

bülbülün aşk ve şevkini bir para ve mal gibi harcayıp tüketmiştir. Bülbülün şevki bir 

mal ve para gibi tükenip nihayete erdiğinden şevk sermayeye teşbih edilmiştir. 

2.49.5 ġarâb 

Pür olsa na`ra-i mestân ile mey-hâneler Yahyâ 

Şarâb-ı şevk ile her gûşe pür-şûr oldugın görsek  

 G.189/5 

(Yahya! [Keşke] meyhanelerin, sarhoşların narasıyla dolu olup şevk şarabıyla 

her köşenin şamata, gürültü ile dolu olduğunu görsek.) 

 

Yahya, şevki şarapa benzettiği bu beyitte, sarhoşların iradelerini kaybettikleri 

için bağırıp çağırdıklarını, nara attıklarını dile getiriyor. Şevk, şarap gibi sarhoş edici 

tesirinden dolayı şaraba teşbih ediliyor. Şarap, meyhane ve mestan kelimeleri arasında 

tenasüp; şarap-meyhane, şûr-na‟ra kelimeleriyle de müşevveş leff ü neşr sanatı 

yapılmıştır. 

2.50. TAB’ 

Tabiat, huy, yaratılış demektir. 

2.50.1 Mâr 

Getürsek meclise câm-ı zümürrüd fâmı ey sâkî 

Hasûd-ı mâr-tab`un gözleri kör oldugın görsek 

 G.189/3 



153 
 

(Ey saki! Meclise zümrüt renkli içki kadehi getirip yılan huylu hasudun 

gözlerinin [keşke] kör olduğunu görsek.) 

 

İçki meclisindeki sakiye seslenen âşık, zümrüt renkli kadehi getirmesini ve 

yılana benzettiği hasetçinin gözlerini kör etmesini istiyor. Mecliste âşığa haset eden bu 

kötü adam sinsiliği, kötülüğü, zararı ve hainliği sebebiyle bir yılana teşbih edilmiştir. 

Eskiden insanlar, zümrüt yılana tutulduğunda onun gözlerin kör olacağına inanırlarmış. 

 

 

2.50.2 Mir’ât 

Hâtır-ı pâkine gelmezsem de yârün gam degül 

Konmasun mir'ât-i tab`-ı yâre tek gerd-i melâl 

 G.214/4 

(Yârin temiz gönlüne gelmesem de dert değil. Sadece yârin mizaç aynasına dert 

tozu konmasın.) 

 

Yahya‟nın sevgilinin huyunu aynaya benzettiği bu beyitte, sevgilinin o temiz 

gönlüne gelmese de bunun onu üzmeyeceğini söylüyor. Onun tek isteği sevgilinin 

hüzünlenmemesidir. Bir tozun aynayı kirletmesi, pas hale getirip parlaklığını alması 

gibi hüzün ve melal de sevgilinin o güzel, temiz ve parlak mizacına zarar verir. O 

güzelliği alır, göstermez hale getirir. Mizaç bu yönüyle bir aynaya benzetilmiştir. Ayna 

ve toz ilişlisi, eskiden aynaların gümüşten imal edilmeleri ve tozlanıp paslanmamaları 

için sık sık temizlenme ihtiyacı duyulmasındandır.  

 

2.50.3 Semend 

Semend-i tab`a süvâr olsan ey felek-rif`at 

Rikâbveş fuzâlâ pâyun öpmege sarkar 

 K.2/18 

(Ey felek gibi yüce olan! Mizaç atına süvari olsan, erdemliler üzengi gibi 

ayağını öpmek için sarkar.) 

 



154 
 

Hâce Efendi için yazılan bu sitayişte şair onun ululuğunu feleğe, huyunu da 

çevik ve güzel bir ata benzetiyor. Ata binen bir süvarinin ayağını üzengiye koymasını 

üzenginin ayağı öpmesi olarak görüyor. Buna benzer bir şekilde erdemli insanlar da 

onun huzurunda eğilip üzengi misali ayağını öperler. Ayağının öpülmesi onun 

büyüklüğünü gösterir. Hâce Efendi‟nin huyu güzel bir insan olduğundan mizacı ata 

teşbih edilmiştir. Hâce Efendi‟nin felek kadar yüce olması mübalağa sanatına örnektir. 

 

2.51 TARAB 

Şenlik, eğlence ve ve zevkten gelen tepinme gibi manalara gelir. 

 

2.51.1 GülĢen 

Bülbül-i gülşen-i `ayş u tarab u `işretdür 

Dil-ber-i hoş-nefes-i nagme-güzâr-ı tâze 

 G.380/2 

(Taze nağmeler yapan sevgilinin hoş nefesi eğlence ve zevkin gül bahçesinin 

bülbülüdür.) 

 

Eğlence ve zevk ilkbahar mevsiminde yar ile beraber müzik ve içkili meclis 

eşliğinde sevgilinin yanaklarını andıran ve onun bulunduğu yer olan gül bahçesinde 

olur. Bu yüzden tarab bir gül bahçesine teşbih edilmiştir. 

2.52 TESLÎM 

Bir emaneti yerine verme, sahibine verme, dayanamayıp pes etme, hakkını 

verme, doğrulama manalara gelir. Yahya Divanı‟nda ilmikli ipe benzetilmiştir. 

2.52.1 Rıbka 

Bkz. Can mad. Gerden 

2.53 ÜMMÎD 

Umut, umma gibi manalara gelir. 

2.53.1 ÇeĢm 

Bkz. Hayâl mad. Dâmân 

2.53.2 Der 

Rûzgârundan der-i ümmîdi dîvâr ide gör 



155 
 

Konmasun dirsen derûn-ı hâtıra Yahyâ gubar 

 G.47/5 

(Yahya! Gönle toz konmasın dersen [yaşadığın] zamandan ümit kapısına duvar 

çek.) 

 

Şair, bu beyitte ihsan ve cömertliğin beklendiği yer olduğu için ümidi bir 

kapıya benzetiyor. Yahya, gönlünün incinip üzülmemesi için yaşadığı zamandan 

umudunu kesmesini söylüyor. Şair böylece umut ve temennilerine duvar gibi bir set 

çekip daha fazla hayal kırıklığına uğramayacağını düşünüyor. 

2.53.3 Gül 

Kalur mı bâg-ı dilde bir açılmaduk gül-i ümmîd 

Nesîm-i himmet ü ihsânun ey şâh-ı kerîm esse  

 G.304/4 

(Ey cömert sultan! [sevgili] İhsan ve himmet rüzgârın esse gönül bağında 

açılmadık bir ümit gülü kalır mı?) 

 

Gönül bağa, ümit güle, himmet ve ihsan ise hafif ve hoş esen bir rüzgâra 

benzetilmiştir.  Sevgilinin ihsan ve himmeti bahar rüzgârı gibi hoş olması, doğaya 

canlılık vermesi sebebiyle bahar rüzgârına teşbih edilmiştir. Sevgiliye, cömert sultan 

diye seslenen şair, ondan ihsan ve ikram beklemektedir. Onun  bakışı bile bir ihsandır. 

Onun bu cömertliği baharda gülün açılması gibi âşığın ümidini açar, artırır. Bu sayede 

âşığın gönlünde sevgiliye kavuşma ümidi yeşerecektir. Ayrıca âşığın tek umduğu da gül 

yüzlü sevgilidir. Onun başka ihsana ihtiyacı yoktur. Bu sebeple âşığın ümidi güle 

benzetilmiştir.  

2.53.4 Meyve 

Yetişdi meyve-i ümmîd açıldı gonce-i hâtır 

Berümend oldı nahl-i ser-bülendi Âl-i Osmân'un 

 K/4B3 

(Ümit meyvesi yetişip gönül goncası açıldı. Osmanlı Hânedânı‟nın yüceağacı 

verimli oldu.) 

 



156 
 

Sultan 4. Murâd‟ın doğan bir şehzadesi için yazılan şiirin bu beytinde gönül bir 

goncaya, ümit de bir meyveye benzetilmiştir. İnsanların gönlü bu doğum sebebiyle bir 

gül gibi açılıp sevinçle dolmuştur. Bu doğum insanlara bir meyve gibi tatlı gelip 

insanlarda huzur ve sevince sebep olmuş ve güzel temenniler de sebebiyle meyveye 

benzetilmiştir.  

2.53.5 RiĢte 

Dil perîşân-ı sitem rişte-i ümmîd za`îf 

Bend olur sanma o mecmû`a bu şîrâze ile 

 G.316/4 

(Gönül sitemden perişan ve ümit ipliği zayıftır. Bu şiraze o kitaba bağlanılır 

sanma.) 

 

Sevgilinin yüzü bütün güzellikleri bir araya toplayan güzellik kitabıdır. Şiraze, 

kitap ciltlerinin iki ucunda bulunan ve yaprakları düzgün tutan, ibrişimden örülmüş ince 

şerit ve bağdır.  Şair sevgiliyle arasında bir bağ kurduğu için umudunu ipe benzetiyor. 

Ancak umudu zayıf olduğu için bu bağın sevgiliyle kendisini birarada 

tutamayacağından, aralarında kopukluk olacağından dem vuruyor. 

2.54 VEFÂ 

Sözünde durma, sözü yerine getirme, dostluğu devam ettirme gibi manalara 

gelir. 

2.54.1 Bâğ 

Nahl-i güldür kâmetün ey gonce-i bâg-ı vefâ 

Kudret-i Hak ile ammâ anda şeftâlû biter 

 G.71/2 

(Ey vefa bağının goncası! Senin endamın gül fidanıdır. [Bununla birlikte] 

Allah‟ın kudreti ile onda şeftali yetişir.) 

 

Şair vefayı bahçeye, sevgiliyi oradaki bir goncaya ve sevgilinin boyunu da gül 

fidanına benzetmiştir. 

2.54.2 Bâzâr 

Göricek cân ile nakd-i revânı `âkibet Yahyâ 



157 
 

Lebün kandini bâzâr-ı vefâ şekker-fürûşundan 

 G.282/5 

(Yahya, dudağının şekerini vefa pazarının şekercisinden sonunda can ile akıp 

giden parayı görecek.) 

 

Vefa, satılabilen bir mal olarak düşünülmesi yönüyle pazara benzetilmiştir. 

2.54.3 Kitâb 

Görsen kitâb-ı mihr ü vefâyı sebak sebak 

Ben söyledükçe bakmasa yâbâna gözlerün 

 G.199/4 

(Vefa ve sevgi kitabını ders ders görsen, ben söyledikçe [keşke] gözlerin 

yabancıya bakmasa.) 

 

Bu beyitte sevgi ve vefa bir kitaba benzetilmiştir. Yahya sevgilisine adeta sitem 

edercesine seslenerek vefadan bahsettiğinde onun kendisine bakıp rakiplere 

bakmamasını istiyor. Yani sevgiliden vefa talep ediyor. Kitaptan bir şeyin öğrenilmesi 

gibi sevgiliden de vefa duygusunu öğrenmesini istediğinden vefa bir kitaba 

benzetilmiştir. Âşık sevgiliye o kadar bağlıdır ki bu konuda bana bakarak benden biraz 

ders al der gibidir. 

2.54.4 Râh 

Feryâdumı işitmedün râh-ı vefâya gitmedün 

Bir âşinâlık itmedün bî-gâne mi sandun beni 

 G.437/4 

(Ey sevgili)! Feryadımı işitip vefa yoluna gitmedin. Bir tanışıklık etmedin. Beni 

yabancı mı sandın?) 

 

Sevgili merhamet ve vefa göstermeyerek âşığa yabancı gibi davranıyor. Âşık 

sevgilinin ilgisizliği ve vefasızlığından dolayı feryat ediyor. Bu durum karşısında beni 

yabancı mı sandın diyerek ona sitemde bulunuyor. Âşık sevgilinin, vefalı davranmasını  

ve bu usûlü devam ettirmesini istemektedir.  



158 
 

2.54.5 Tohum 

Vefâ tohmı ekilmez mi bu`âlem kiştzârında 

Safâlar kesb olunmaz mı ferahlar hâsıl olmaz mı 

                                                                          G.394/2 

Vefa; bir tohum gibi büyüyüp gelişmesi, toprağın içine kök salması gibi 

insanlar arasında da yayılabilmesi yönüyle tohuma benzetilmiştir. (Bkz. „Âlem mad. 

Kiştzâr) 

2.54.6 Sûret 

Vefâ sûretlerin gördüm visâlün ârzû itdüm 

Ruhun pinhân idüp âhir cefâ şeklini gösterdin 

 G.200/4 

(Vefa resmini görüp sana kavuşmayı arzuladım. Yanağını gösterip sonra cefa 

şeklini gösterdin.) 

 

Şair, sevgilinin kendisine gül yanağını göstermesini bir vefa olarak görüyor. Bu 

yüzden ona ulaşmak ister. Ancak çok fettan ve mekkâr olan sevgili âşığa vefa 

gösteriyormuş gibi yapıp ona acı çektiriyor. Onun vefası bir görünüşten ibaret olup 

gerçek olmadığından vefa bir surete teşbih edilmiştir. Sevgilinin gül yanağı, bülbül 

yerindeolan âşığı kendisine meyle ettirirken, sevgili o yanağını adeta kızıl bir alev topu 

haline getirip âşığı yakarak ona eziyet ve cefa çektirir. 

2.55 VUSLAT, (VASL, VĠSÂL) 

Kavuşmak, ulaşmak, sevgiliye kavuşmak gibi manalara gelir. 

2.55.1 Bâğ 

İrem dirdüm visâli bâgına ol şâh-ı hûbânun 

Bî-hamdi'llâh müyesser oldı ana ölmeden irdüm 

 G.234/3 

(Güzeller şahının kavuşma bağına erişeyim derdim. Allah‟a hamd olsun ki 

ölmeden önce ona kavuşmak nasip oldu.) 

 

Güzellere sultan olan sevgilinin olduğu yer cennet bahçesidir. Zira sultan olan 

alelade bir yerde değil, cenneti andıran bahçelerde ikamet eder. Âşığın onu bulup 



159 
 

kavuşacağı yer de orası olduğundan visal bir bağa, İrem‟e benzetilmiştir. Ölmeden 

evvel oraya kavuşan âşık, Allah‟a şükreder. İrem hem ulaşmak, kavuşmak hem de 

Ad‟ın oğlu Şeddâd‟ın cennete nazire olarak yaptırdığı güzel bahçe
101

 manasında 

tevriyeli kullanılmıştır. 

2.55.2 Bâr 

Bkz. Nâz mad. Nahl 

2.55.3 Bezm 

Aglarsa dîde vechi var efgân-ı dil nedür 

Ol hod hemîşe mahrem-i bezm-i visâl imiş 

 G.158/4 

(Göz ağlarsa sebebi var. Gönlün feryadı da ne? Kendisi her zaman kavuşma 

meclisinin mahremidir.)  

 

Yahya, gözünün ağlamaya sebebi olduğunu ancak gönlünün ise feryad u figan 

etmeye hakkının olmadığını savunuyor. Çünkü gönlü her zaman kavuşma meclisine 

mahrem olmuştur. Şair vuslatı sevgilinin ve eğlencenin olduğu bir yer olarak tasavvur 

ettiğinden vuslatı bir meclis olarak görmektedir.  

 

2.55.4 Câm 

Hayf u dirîg bezm-i ezelde sunulmamış 

Erbâb-ı tab`a câm-ı mey-i hoş-güvâr-ı vasl 

 G.232/4 

(Yazık ki yaratılışı hoş olanlara ezel meclisinde vaslın hazmı kolay olan içki 

kadehi sunulmamış.) 

 

Vuslat, insana lezzet ve mutluluk vermesi yönüyle içimi hoş ve hazmı kolay 

olan bir şaraba benzetilmiştir. 

2.55.5 Câme  

Bkz. Baht mad. Câme 

                                                           
101 Ahmet Talat Onay, a.g.e., s.205 



160 
 

2.55.6 Cûybâr 

Bkz. Gönül mad. Bâğ 

2.55.7 Genc 

Genc-i vasl-ı dil-rübâya mümkin olurdı zafer 

Himmet-i merdân ideydi cünd-i a`dâyı şikest 

 G.28/5 

(Mert olanların himmeti, düşman askerini yenseydi, sevgilinin kavuşma 

hazinesine zafer mümkün olabilirdi.) 

 

Vuslat, savaş meydanında kazanılan ganimet gibi kıymetli olması yönüyle bir 

hazineye benzetilmiştir. Savaş meydanında hazinesini kaybeden ordunun yenilmesi gibi 

âşık da sevgiliye kavuşunca düşman askerlerine benzettiği rakiplerini yenmiş olur. 

Böylece sevgiliye kavuşarak zafere ulaşır. 

2.55.8 Gencîne-dar 

Vîrâne oldı hâne-i dil eylesen nola 

Ben âşık-ı kemîneni gencîne-dâr-ı vasl 

 G.232/2 

(Gönül hanesi virane oldu. Ben aciz âşığını kavuşma hazinedarı yapsan ne 

olur?) 

 

Gönül sevgilinin aşkından virane olmuştur. Ancak bu hanede aşk gibi kıymetli 

hazine vardır.  Eskiden hazineler viranelerde muhafaza edilirdi. Kendisini aciz ve hakir 

bir âşık olarak gören şair sevgiliye sitem ederek artık kendisini kavuşma hazinesinin 

haznedarı yapmasını diliyor. Vuslat çok kıymetli olması yönüyle bir haznedara 

benzetilmiştir.   

2.55.9 Ka’be 

Ka`be-i vasl isteyen elbette ugrar cevrüne 

Ol tarîkün vâdi-i nârı sitem vâdîsidür 

 G.112/3 

(Vuslatın Kabesini isteyen elbette [senin] cevrine uğrar. [Zira] o yolun ateş 

vadisi sitem vadisidir.) 



161 
 

 

Vuslat Kabeye benzetilmiştir. Çünkü sevgilinin semti âşıklar için Kabe gibi 

mukaddes ve ulaşılması zordur. Zira bu yolda hem tehlikeli rakipler hem de sevgilinin 

cevrine uğrama ihtimali yüksektir. Bu yol adeta ateş vadisi gibidir. Bu yolda yürüyenler 

ateş gibi yanar ve sitemde bulunurlar.  

2.55.10 Metâ` 

Müşterî Yahyâ metâ`-ı vasla nakd-i cân ile 

Yâ ilâhî hâ'ib ü hâsir koma bâzâr vir 

 G.127/5 

(Ya İlahi! Yahya vuslat metaına can sermayesi ile müşteridir. [Yahya‟yı] 

isteğini elde edememiş ve zarara uğramış eylemeyip işini rast getir.) 

 

Yahya vuslatı bir şey karşılığında elde edilebilecek bir mala, eşyaya 

benzetiyor. Zira vuslatı elde etmek için âşığın en değerli sermayesi olan canını vermesi 

gerekir. Vuslat için Allah‟a yalvaran Yahya,  Allah‟tan kendisini bu ticarette zarara 

uğramamasını ve isteğini elde etme imkânı sunmasını niyaz ediyor. 

2.55.11 Mihr 

Bkz. Gam mad. Zalâm 

2.55.12 Meyve 

Gerekse Meyve-i vasl ol nihâli eyle kenâr 

Kenâr-ı bâgda olan çenârdan ne biter 

 G.51/4 

(Kavuşma meyvesi lazım olursa o fidan boylu sevgiliyi kucakla. Bağın 

kenarında olan çınardan ne biter?) 

 

Şair, fidan boylu sevgiliyi kucaklamayı  insanda mutluluk uyandırması yönüyle 

tatlı bir meyveye benzetir.  

2.55.13 Ni’âm 

Hân-ı ni`âm-ı vuslat çok nâz u niyâz ister 

Hûn-ı dile râzî ol Yahyâ hele bî-minnet 

 G.25/5 



162 
 

(Kavuşma nimetlerinin sofrası çok naz ve rica ister. Yahya! (sen) hele minnet 

etmeden gönül kanına razı ol.) 

 

Kavuşma âşığın firkat açlığını gidermesi, çeşitli nimetlerle süslü bir sofra gibi 

iştah açıcı olduğundan, nimetlerle süslü bir sofraya teşbih edilmiştir. Ancak vuslat için 

sevgili çok naz yapar. Onu ikna etmek için çok yalvarmak gerek. Yahya kendine 

seslenerek, sevgiliye minnet etmeden gönlünü kanatan aşk derdine razı olmasını tavsiye 

ediyor. 

 

 

2.55.14 ġerbet 

Nûş-ı dârû-yı lebündür haste-i aşka devâ 

Şerbet-i vaslundan olur âşık-ı bîmâra hazz 

 G168/2 

(Dudak ilacını içmek aşk hastasına devadır. Hasta âşık kavuşma şarabından 

haz duyar.) 

 

Şair sevgiliye kavuşup onun dudaklarını öpmeyi ona haz, mutluluk, tatlılık 

vermesi yönüyle içimi hoş tatlı bir şerbete benzetmiştir. Zira sevgiliye kavuşan âşık 

bütün dert ve hastalıklardan kurtulup sevgilinin ilaç gibi olan dudakları ona adeta şifa 

olur. Dârû, bîmâr, devâ kelimeleri arasında tenasüp sanatı vardır. 

 

 

 

 

 

 



163 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

DĠN VE TASAVVUF 

 3.1 DĠN 

Din ve tasavvufla ilgili görüşlerini şairler sık sık şiirlerine yansıtmışlardır. 

Divan Edebiyatı geleneği İslam‟ın Türkler arasında kabulünden sonra aruz vezni 

kullanılarak Arap ve Fars edebiyatı‟nın da tesiriyle oluşmuş ve yüzyıllar boyunca 

sürmüş bir edebiyattır. Şairler İlahî ve mecazî aşkı, dört büyük halifeyi, din ve devlet 

büyüklerini, Hazret-i Muhammed‟i bu edebiyat geleneğinde anmış ve hislerini dizelere 

dökmüşlerdir. Mutasavvıf olmayan şairler dahi tasavvuf geleneğine bigane kalamamış 

ve kısmen de olsa şiirlerinde tasavvufa yer vermişlerdir. Yahya Bey de, Şeyhülislam 

olmasına rağmen şiirlerinde dinîve tasavvufî unsurlara çok yer vermemiştir. Yahya‟nın 

şiirlerinde dünyevî bir anlayış hakimdir. Ancak o da aşağıda olduğu gibi bu tasavvuf 

geleneğinden etkilenmiş ve bazı beyitlerinde tasavvufî bir bakış açısına sahip olmuştur. 

3.1.1 Gülistân 

O serv-i ser-firâz-ı gülsitân-ı dîn ü devlet kim 

Mübârek sâyesi a`lâya vü ednâya düşmişdür 

G.124/7 

O (Sultan 4. Murâd) mübarek gölgesi büyük ve küçüklere düşen din ve devlet 

gül bahçesinin en ulu servisidir. 

 

Bu beyitte şair İslam‟ı gül bahçesine benzetiyor. İslam, Müslümanlar için en 

iyi ve doğru yol olup güzel şeyleri haiz olduğundan dünya ve ahiret mutluluğu vermesi 

sebebiyle güzel bir bahçeye benzer. O din bahçesinin en ulu selvisi de Sultan 4. Murâd 

olup gölgesi yani adaleti, koruması büyükten küçüğe herkesi kaplamaktadır. Sultan 4. 

Murad‟ın meth edildiği bu beyitte onun dinin koruyucusu ve herkesin sığınağı olarak 

vurgulanmaktadır. A‟la ve ednâ kelimeleriyle tezat, gülistan ve serv kelimeleriyle de 

tenasüp sanatı yapılmıştır. 

3.2 FENÂ 

Sözlükte yokluk, yok olma manalarına gelir. Tasavvufta insanın maddi 

varlıktan sıyrılıp Allah‟ın varlığında kendini yok etmesi demektir. 



164 
 

 3.2.1 Hâk 

Cür`a gibi `âkibet hâk-i fenâdur menzilün 

Tutalum kim saltanat câmını çekdün Cem gibi 

                                                              G.420/5 

(Cem gibi saltanat kadehinde içtin varsayalım, yine de sonunda menzilin son 

damla gibi yokluk toprağı olur. 

Fena, bir toprağa, saltanat da içki kadehine benzetilmiştir. Cem, İran 

hükümdarlarından şarabı icad etmekle meşhur olmuş hükümdardır.
102

 Şair, Cem gibi 

saltanat sürülse, hayat eğlence içinde geçse de kadehin içindeki içkinin son bulması gibi 

insan hayatının da sona ereceğini ifade ediyor. İnsanın son menzilinin fena toprağı yani 

ölüm toprağı olduğunu söylüyor. İnsan bedeni toprak altında yok olduğu için fena 

toprağa benzetilmiştir. Ayrıca kadehin dibinde kalan tortunun içilmeyip toprağa 

dökülmesi geleneğine de gönderme yapılmıştır. 

3.3 FEYZ 

Sözlükte suyun taşıp akması, bolluk, verimlilik, ilim, irfan gibi manalara gelir. 

Divan‟da feyz bir ışığa benzetilmiştir. 

3.3.1 Pertev 

Bir dile Yahyâ tokunsa pertev-i feyz-i Hudâ 

Zerre-i nâ-çîz iken hurşîd-i âlem-tâb olur 

                                                                        G.59/5 

(Yahya! Allah‟ın feyz ışığı bir kalbe dokunsa [o kalp] ehemmiyetsiz bir 

zerreyken ʿâlemi aydınlatan bir güneş olur.) 

 

Bu beyitte feyiz kelimesi bir ışığa benzetilmiştir. Zerre eskilerin inanışına göre 

maddenin parçalanamaz en küçük birimi (atom) olarak değerlendirilir. Bununla birlikte 

ancak güneş ışığında görülebildiği için varlığını güneşe borçludur. Bu açıdan güneş ve 

zerre ilişkisi birçok şair tarafından ele alınmıştır. Ayrıca büyüklük küçüklük noktasında 

da aralarında tezat vardır. Allah dilediği kimsenin kalbine feyz ışığını verse, sadece 

kendisini karanlıktan kurtarmaz, insanları da kurtarır. Allah insanların kalbine hidayet, 

ilim ve irfanı verdiğinde o kişi birçok insanın da karanlıktan kurtulup hidayete ermesine 

                                                           
102 Onay, a.e.,s.82 



165 
 

vesile olur. Güneşin dünyayı aydınlatıp ısıtması gibi insanların kalbini Allah‟a karşı 

ısıtan bir kişi bir nur rehberidir.  

3.4. HAKÎKAT 

Birşeyin aslı, esası, gerçek, doğru gibi manalara gelir. 

3.4.1 Câm 

Yudum elümi şarâb-ı mecâzîden tevbe 

Be-hakk-ı câm-ı hakîkat be-hak-ı rûh-ı nasûh 

G.38/3 

(Elimi mecâzî şaraptan yıkayıp nasuh ruhun ve hakikat kadehinin hakkına 

yemin olsun ki tevbe ediyorum.) 

 

Şair gerçek şaraptan ellerini yıkayıp nasuh tevbe ettiğini belirterek hakikat 

şarabına yani İlahî aşka yöneldiğini, bütün haram ve günahları terk ettiğini söylüyor. 

Şarap tasavvufta ilahi aşktır ve âşıklar hakikat kadehindeki şarabı içip bu aşkla mest 

olurlar. Dünya nimetleri ve masiva‟dan el çeker, uzaklaşırlar. Bu sebeple hakikat, şarap 

kadehine benzetilir. 

3.5 HĠDÂYET 

Hak yoluna, doğru yola kılavuzlama, Hakk‟a sevk etme gibi manalara gelir. 

Yahya Divanı‟nda hidayet yıldıza teşbih edilmiştir. 

 

3.5.1 Necm 

Gün gibi tulû` itdi bu şeb necm-i hidâyet 

„Iyd itdi şeb-i kadre irüp ehl-i velâyet 

G.22/1 

(Bu gece hidayet yıldızı güneş gibi doğunca veliler Kadir gecesine ulaştıkları 

için bayram ettiler.) 

Kadir gecesi Müslümanlar için mukaddes bir gecedir. Bu gece müminler için 

kurtuluş ve hidayet gecesidir. Hidayet bir yıldızın karanlığı delip geceyi aydınlatması 

gibi insanın gönlünü aydınlatır ve onu karanlıktan kurtarır. Bu geceye eren veliler de 

bayram gelmiş gibi sevinirler. Zira bu gecenin ehemmiyeti büyüktür. Kur‟ân bu gece 

inmeye başlamıştır.  Bu gece adında Kur‟an-i Kerim‟de bir sûre bulunmaktadır. 



166 
 

3.6 ĠLHÂD 

Sözlükte Allah‟a inanmama, ateizm manasına gelir. İlhad ve şirk çok büyük 

günahlardan olup Allah‟ın affetmediği günahlardandır. Divan‟da da karanlığa 

benzetilmiştir. 

3.6.1 Zulmet 

Idüp himmet cihândan zulmet-i ilhâdı mahv eyle 

Ele al nûrlandur pertev-i şemşîr-i bürrânı 

                                                                       K.5/2B 

(Himmet edip dünyadan inkâr karanlığını yok et ve ele keskin kılıcın ışığını 

alarak onu nurlandır.) 

 

Burada Allah‟ı inkâr karanlığa benzetilmiştir. Zulmet aynı zamanda karanlık 

demektir. Allah‟ı inkar aynı zaman da küfür olarak adlandırılır. Küfür, örtmek, 

gizlemek manasına gelip küfrü benimseyene de fıtrî yeteneğini örten manasında kâfir 

denir.
103

 Şair‟in yine 4. Murâd‟ı methettiği bu beyitte kafirlere karşı keskin kılıcıyla 

savaşıp küfrü yenmesini istiyor. Nitekim Osmanlı‟nın bilhassa Avrupa‟daki cihat ve 

fetih anlayışı buna dayanıyordu. Kur‟an‟da Allah şöyle buyuruyor: „‟İstiyorlar ki 

Allah‟ın nurunu ağızlarıyla söndürsünler; Allah ise nurunu tamamlayacaktır. İsterse 

inanmayanlar hoşlanmasınlar.‟‟
104

  

3.7 KERÂMET 

Cömertlik, el açıklığı, velilerin lüzumu anında gösterdikleri fevkalade hal 

demektir. 

3.7.1 ġems 

Nâkısları tekmîl nedür ehl-i kemâle 

Bedrile hilâlüm benüm ol şems-i kerâmet 

        G.22/3 

(Velilere eksikleri tamamlamak nedir ki? O kerâmet güneşi benim dolunay ve 

hilalimdir.) 

 

                                                           
103 Mustafa Sinanoğlu, „‟Küfür‟‟, DĠA, C.26, s.533-536 

104 Elmalılı M. Hamdi Yazır, (Saff Sûresi 8) a.g.e., s.578 



167 
 

Allah‟ın veli kulları Allah‟ın izniyle keramet gösterirler. Bu vesileyle de 

insanların kalplerini Allah‟a ısındırırlar. Ayrıca bu keramet insanların hakikati görüp 

karanlıktan kurtulmalarına vesile olur. Bu sebeple keramet insanları karanlıktan 

kurtaran, kalpleri Allah‟a ısındıran bir güneş gibidir. 

3.8 KUDRET 

Takat, kuvvet, güç gibi manalara gelir. 

3.8.1 Kâtib 

Kâtib-i kudret şehâ bir nokta yazmış sürh ile 

Hîç gözler görmemiş hakkâ `aceb nâ-yâb sürh 

 G.40/4 

(Ey şah! Kudret kâtibi kırmızı mürekkep ile bir nokta yazmış. Acaba [o 

mürekkep] gerçekten hiçbir gözün görmediği bulunmaz mürekkep mi?) 

 

Kâtib-i kudret, Allah‟tır. Kudret kâtibinin nokta koyduğu sayfaya Levh-i 

Mahfuz ya da kâinat kitabına aittir. Allah, kâinatta olacak olayları Levh-i Mahfuz denen 

bir kitaba yazmıştır. Kırmızı mürekkeple konan nokta ya son peygamber olan Hazret-i 

Muhammed ya da kıyamet günüdür. Kâinatında bir sonu vardır ve o kıyamet günü 

kainata konan son noktadır.
105

 

3.9 MELÂMET 

Sözlükte ayıplama, kınama ve azarlama gibi manalara gelir. Tasavvufî olarak 

İnsanların kınamasından çekinmeden doğru yolda yürümektir.
106

 

3.9.1 Seng 

Eydür bu kadar kalmış anun nakş u nigârı 

Çok seng-i melâmet yidi bu deyr-i münakkaş 

                                                                      G.161/3 

(Der ki: onun süsü ve güzelliğinden bu kaldı. Bu süslü kilise çok kınama taşı 

yedi.) 

 

                                                           
105 H. Necati Demirtaş, ġeyhülislam Yahya efendi Divanı ġerhi, İstanbul, Akıl Fikir Yay., 2016 s.290 

106 Süleyman Uludağ, a.g.e., s.239 



168 
 

Melamet acıtması, yaralaması yönüyle bir taşa benzetilmiştir. Melamîler giyim, 

kuşam ve dış görünüşe önem vermezler. Onlar halkın gözünde kendilerini kötü tanıtıp 

insanların kendilerini hor görmelerine sebebiyet vererek gururdan arınmayı ve bu 

şekilde Hakk‟a ulaşmayı hedefler.
107

 İnsan süslü bir manastıra teşbih edilmiştir. Zira 

insan eli, yüzü, boyu ve diğer uzuvlarıyla belli bir ölçü ve güzelliğe göre yaratılmıştır. 

Ancak çokça cefa ve ayıplanma taşına maruz kalmıştır. Hazret-i Muhammed de vahiy 

geldikten sonra Mekke müşriklerinin ayıplanmasına uğramıştır. Bu Hak âşıkları için 

kaçınılmaz bir durumdur.
108

 Melâmîlikte, Allah kendisinden bahseden ve kendisiyle 

alaka kuranları insanlara levmettirir. Ama bu kişileri ayıplanmayla meşgul olmaktan 

korur. Bu onun gayret ve kıskanmasıdır.
109

  

3.10 RAHMET 

Rahmet kelimesi sözlükte acıma, esirgeme, merhamet etme manalarına gelir. 

Divan‟da suya teşbih edilmiştir. 

3.10.1 Âb 

Bu teşne dillere neşr eyle âb-ı rahmetüni 

Sirişk-i dîdelerin reddün ile itme süyûl 

                                                                        N.1/2 

(Bu susamış gönüllere rahmet suyunu yay. (Susamış gönülleri)) reddederek 

gözyaşlarını sel hâline getirme.)  

 

Bu beyitte rahmet kelimesi suya benzetilmiştir. Çünkü hayatın kaynağı olan su 

Allah‟ın rahmetinin eseridir. Allah‟ın bu güzel nimeti var etmesi onun Rahim 

olduğunun delillerindendir. Şair Allah‟a niyaz ederek kendisine ve insanlara merhamet 

etmesini diliyor. Gönüllerin Allah‟ın rahmetine adeta susamış olduğunu vurguluyor. 

Toplumumuzda ve diğer bazı İslam toplumlarında da su rahmet olarak addedilir ve 

yağmura da rahmet denir. Bu rahmetten mahrum kalındığı takdirde gözyaşlarının sel 

gibi akacağını ifade ederek mübalağa sanatı yapmıştır. 

 

                                                           
107 İskender Pala, a.g.e. 2005, s.302 

108 H. Necati Demirtaş, a.g.e. s.541-542 

109 Hucvirî, KeĢfu’l-mahcub: Hakikat Bilgisi, Haz. Süleyman Uludağ, 1. Baskı, İstanbul, Dergah Yay. 1982 s.143 



169 
 

3.10.2 Nesîm 

Bir hisse alıgör nefehât-ı cemâlden 

Hakk‟un nesîm-i rahmeti leyl ü nehâr eser 

                                                                          G.93/3 

(Cemal esintilerinden bir hisse al. [Zira] Allah‟ın rahmet rüzgarı gece gündüz 

eser.) 

 

Allah‟ın rahmeti ve cemali, insanlara huzur, esenlik, canlılık ve ferahlık 

vermesi yönüyle hafif ve hoş esen bir rüzgâra benzetilmiştir. Allah‟ın bu rahmet 

rüzgârının her zaman estiğini ve insanların bundan Allah‟a ibadet ve dua ile hissedâr 

olunmasını öğütlüyor. Kur‟ân‟da Allah şöyle buyurur: „‟  Ve O, o Allah‟tır ki 

rahmetinin önü sıra rüzgârları müjdeci olarak gönderir…‟‟
110

 (ARAF SURESİ 57) 

3.11 RĠYA 

İkiyüzlülük, özü sözü bir olmama gibi manalara gelir. 

3.11.1 Metâ 

Zühd ü riyâ metâ`ını yârâna satmanuz 

Anlara ol kumâş çıkışmaz uzatmanuz 

                                                                 G.143/1 

(Züht ve riya metasını dostlara satmayın. (Zira) Onlara o kumaş yetmez, 

uzatmayın.)  

 

Bu beyitte züht ve riyayı, bir metaya, satılacak bir mala benzetiliyor. Zahitlere 

seslenip din tüccarlığı yapmamalarını, kendi dünyevi menfaatleri için dini bir ticari araç 

gibi kullanmamalarını öğütlüyor. Çünkü züht ve riya, dostlara yani rind ehline göre 

değildir. Onlar riyadan ve kaba sofuluktan uzaktırlar. 

3.12 TECERRÜD 

Soyunma, çıplak olma, evlenmeme gibi manalara gelir. Tasavvuf‟ta herşeyden 

vazgeçip dünya zevk ve nimetlerinden soyutlanarak Allah‟a yönelmektir. 

 

                                                           
110 Elmalılı M. Hamdi Yazır, (Araf Sûresi 57) a.g.e., s.189 



170 
 

3.12.1 Tekye 

Ten-i pür-dâg ile ibdâl olupdur 

Tecerrüd tekyesinün hırka-pûşı 

                                                   G.439/3 

(Tecerrüd tekkesinin hırka giyeni (hırkasını) yara dolu bir tenle değişmiştir.) 

 

Tekkede dervişler Allah‟ı çokça zikrederler. Orada halvete girip insanlardan ve 

dünya nimetlerinden mümkün mertebe uzak dururlar. Onlara bir hırka bir lokma kâfidir. 

Bu yüzden tecerrüd tekkeye benzetilmiştir. 

3.13 ZÜHD 

Sözlükte insanın kendisini dünya zevk ve heveslerinden arındırıp ibadete 

vermesi manasına gelir. 

 

3.13.1 Binâ 

Bir revâcı var harâbâtun ki bir gün korkarın 

Zâhid-i şehre binâ-yı zühdi vîrân itdürür                

                                                                     G.62/4 

(Meyhânenin öyle bir değeri var ki korkarım birgün şehrin zahidine züht 

binasını yıktırır.) 

Zahit ve rint divan edebiyatında birbirine zıt tiplerdir. Zâhit, kaba sofu olup 

dindarlığı içine aksetmemiş tipi, rind ise zevk ve eğlenceyi seven ve dünyadan zevk 

alan tipi temsil eder. Rind aynı zamanda tasavvufî manada da kullanılır. Diğer divan 

şairleri gibi Yahya da şiirlerinde rindi över. Şiirlerinde kaba softaları sevmez ve onlara 

çatar. Şiirde geçen harâbât ise meyhanedir. Bu meyhane o kadar revaçtaki zâhide bile 

neredeyse züht binasını yıktıracaktır. Bu öyle bir meyhane ki zâhidi bile kendisine 

cezbedebilecek kıymettedir. Zâhit züht yolunu bırakıp rind olabilir. Züht yıkılması, 

bozulması yönüyle bir binaya benzetilmiştir.  

 

3.13.2 Metâ 

Bkz. Riya Mad. Metâ 

 



171 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

TOPLUM 

 

4.1 ADL 

Doğruluk, haklılık, hakka riayetkârlık demektir. Yahya Divanı‟nda ilkbahar, 

gölge ve hoş bir rüzgara benzetilmiştir. 

4.1.1 Bahâr, (Nevbahâr) 

Hazret-i Sultân-ı Gâzî Hân Murâd ol şâh kim 

Nev-bahâr-ı adli dünyâyı gülistân eyledi 

     K.4/14 

(Gazi Sultan Murad Han hazretleri o padişah ki [onun] adalet baharı dünyayı 

gül bahçesine çevirdi.) 

 

İlkbaharda mevsimlerin ve havanın canlanıp huzur ve neşenin artması, hayata 

ve tabiata canlılık gelmesi gibi Sultan Murad‟ın adaleti, dünyayı huzur, sükunet ve 

barışa kavuşturduğundan ilkbahara teşbih edilmiştir.  

4.1.2 Nesîm 

Esdi nesîm-i `adlün `âlem cinâna döndi 

Bezm-i cihânda şâhum ayş eyle câvidâne 

 G.317/9 

(Ey Sultanım! Adaletinin hoş ve latif rüzgarı esip dünya cennete dönüştüğü için 

bu dünya meclisinde ebediyyen yaşayıp zevk al.) 

 

Yahya‟nın Sultan Murad‟ı methettiği bu beyitte padişahın adalet rüzgârıyla 

kötülükleri ve adaletsizlikleri ortadan kaldırıp dünyayı adeta bir cennet bahçesine 

dönüştürdüğünü, dünyaya ferah ve nizam verdiğini ifade ediyor. Bu sebeple padişahın 

adaleti tatlı ve hoş esen bir rüzgâra benzetilmiştir. Beyitlerde adaletin ilkbaharı 

hatırlatan kelimelere benzetilmesinin sebebi bu mevsimin güzellik ve ferahlık mevsimi 

olmasındandır. 

 



172 
 

4.1.3 Sâye 

Halk-ı `âlem sâye-i `adlinde hep âsûde-hâl 

Ebr-i nîsânî gibi ihsânı yek-sân eyledi 

 K.4/15 

(Cihan halkı adaletinin gölgesinde hep mutlu olup ihsanını nisan bulutu gibi 

eşit dağıttı.) 

 

Şair‟in Sultan 4. Murad için yazdığı bu kasidede onun adaletini herkesi 

kuşatması yönüyle bir gölgeye benzetilmiştir. Aynı zamanda halife sıfatını da taşıyan 

Osmanlı padişahları kendilerini Zıllullah fi‟l-arz yani Allah‟ın yeryüzündeki gölgesi 

olarak görmüşlerdir. Padişahın adalet ve ihsanında kimseye ayrıcalık olmayıp herkes 

onun adaletinin önünde eşittir.  

4.2 ‘AyĢ 

Yaşama, yaşayış gibi manalara gelir. Yahya Divanı‟nda hayattan zevk alarak 

yaşama sıkça işlenen bir konudur. Bunun böyle olmasında şairin rind-meşreb bir tabiate 

sahip olması etkili olmuştur. 

4.2.1 Berg 

Bu rûzgârda bir berg-i „ayş girmez ele 

Felek müsâade itmezse bi-mürüvvet olur 

 G.60/3 

(Bu zamanda bir yaşama yaprağı ele girmez. Felek müsaade etmezse, kötülük 

eder.) 

 

Yahya, eline bir şey geçmediğinden dolayı felekten şikayetçidir. Berg, 

rüzgârdan dolayı titremesi, onun önünde sürüklenmesi gibi özelliklerinden dolayı 

ayrılık rüzgârı önündeki âşığı temsil eder.
111

 Bu yaşadığı zamanda rüzgârın yaprağı 

savurup ağaçtan ayırması gibi Yahya da sevgiliden ayrı düşmenin verdiği acı ve hasretle 

felekten şikayetçidir. 

 

                                                           
111 İskender Pala, a.g.e.,s.68 



173 
 

4.2.2 Bezm 

Tutar bî-bâk gül destinde sâgar bezm-i ayş eyler 

İder feryâd-ı mestân bülbül-i şûrîde bî-pervâ 

   G.4/3 

(Gü,l elinde korkusuzca içki kadehini tutup içki meclisinde eğlenir. Sarhoş ve 

perişan bülbül pervasızca feryad eder.)  

 

Gül gibi olan sevgili elinde kırmızı şarap kadehini tutup eğlence ve içki 

meclisinde eğlenmektedir. Bu mecliste kadehler elden ele dolaşır ve saki boşalan 

kadehleri tekrar tekrar doldurur. Bu yüzden burası zevk ve eğlence merkezidir. Gülü bu 

hâlde gören mest ve perişan olmuş bülbül ise sevgilinin bu hâline feryad etmektedir. 

4.2.3 Câm 

Besdür ruh u lebi bize anman gül ü müli 

Billâh câm-ı „ayşımuza zehr katmanuz 

 G.143/3 

( [Sevgilinin] yanak ve dudağı bize yeter. Gül ve şarabı anmayın. Allah için 

işret kadehimize zehir koymayın.) 

 

Sevgilinin gül gibi kırmızı yanakları ve lal taşı gibi dudakları âşığa yeter. 

Bunlar söz konusu iken gül ve şaraba âşığın ihtiyacı yoktur. Sevgilinin yanağı güle 

dudağı da rengi yönüyle şaraba benzetilmiştir. Sevgili gülden ve içkiden de güzeldir ve 

âşık onun aşkıyla mest olmuşken şaraba muhtaç değildir. Gül, mül, ruh ve leb 

kelimeleri arasında kırmızılık yönünden bir ilgi vardır. 

4.2.4 GülĢen 

Bkz. Tarab mad. Gülşen 

4.2.5 Kilîd 

Bahâr irişse olur her şükûfe bir miftâh 

Kilîd-i `işreti gülşende kılmaga meftûh 

 G.38/2 

(Bahar gelirse, her çiçek gül bahçesinde işret kilidini açmak için bir anahtar 

olur.) 



174 
 

 

İşret bir kilide benzetilmiştir. İşret vakti ilkbahardır. Zira o zaman gül 

bahçesinde çiçekler açar, bülbüller öter ve güzeller de meclislere gelir. Bu şekilde işret 

mevsimi açılır. Bu yüzden şair işreti baharın gelmesiyle kapalıyken çiçeklerin açtığı bir 

kilit olarak görür. O kilidi açan da ilkbahar da anahtara benzeyen çiçeklerdir. 

4.2.6 Serây 

Ol dem irmişdür ki bir hoş bezm bünyâd eyleyüp 

Vireler ziynet serây-ı „ayşa yer yer câm ile 

 G.384/3 

(Hoş bir eğlence meclisi düzenleme zamanı gelmiştir. Yer yer içki kadehi ile 

işret sarayına süs versinler.) 

 

İlkbahar geldiği için içki meclisinin tertip edilme zamanı gelmiştir. İşreti 

güzellik, eğlence ve zevk sebebiyle saraya benzeten şair, bu sarayın süsünün de 

sevgilinin kırmızı dudağını andıran içki kadehi olduğunu söylüyor. 

4.2.7 Ser-mâye 

Bkz. Safa mad. Ser-mâye 

4.3. ‘ĠNÂYET 

Dikkat, gayret, ihsan, lütuf, iyilik gibi manalara gelir. Yahya Divanı‟nda 

sadece bahara benzetilmiştir. 

4.3.1 Bahâr 

Yahyâ'yı bülbül itdi bahâr-ı `inâyetün 

Gülzâr-ı midhatünde n‟ola olsa medh-hân 

 K.5/19 

(İnayet baharın Yahya‟yı bülbül yaptı. [Senin] övgünün gül bahçesinde (sana) 

övgü okusa buna şaşılır mı?) 

Yahya Bey, Sultan Genç Osman‟ın öldürülmesinin ardından onun için yazdığı 

kasidenin bu beytinde kendisini övgü bahçesinde bülbül olarak görüyor. Bülbül, bahar 

mevsiminde gül için gül bahçesinde nağmeler okuyup sevgisini aşikar eder, gülü 

metheder. Yahya da Genç Osman‟dan gördüğü lütuf ve keremi baharın insanlığa 



175 
 

sunduğu güzellik ve cömertlik yönünden bahara benzetir. Kendisi de bu baharda 

padişah için övgüler söyleyen bir bülbüldür.  

4.4 ‘ĠġRET 

İçki, içki içme gibi manalara gelir. Yahya Divanı‟nda kilit, meclis, gülşen ve 

saraya benzetilmiştir. 

4.4.1 Bezm 

Temâm gîcesidür bezm-i `işretün Yahyâ 

Şarâb-ı şevk ile pür oldı sâgar-ı billûr 

 G.114/5 

(Yahya! İçki meclisinin son gecesidir. Parlak içki kadehi şevk şarabıyla doldu.) 

 

Yahya, içki içtiği meclisteki son gecesi olduğunu, kadehlerin şevk şarabıyla 

parlak kadehleri doldurduğunu ve bu yüzden mecliste eğlencenin son haddine vardığını 

söyleyip karşımıza bir meyhane portresi çiziyor.  Gice, bezm-i işret, şarâb-ı aşk, pür 

olmak, sâgar-ı billûr kelimeleri arasında tenasüp vardır. 

4.4.2 GülĢen 

Gülşen-i işretde katmer kırmızı gül sanuruz 

Bâde-i gül-gûna aks itdükçe ol ruhsâr-ı âl 

 G.214/3 

(O kırmızı yanak, gül renkli şaraba aksettikçe eğlencenin gül bahçesinde 

kırmızı gül yaprağı sanırız.) 

 

Sevgilinin kırmızı yanakları, gül renkli şarap kadehine aksetmiştir. Çünkü 

sevgilinin yanakları da şarap ve gül gibi kırmızı renklidir. Gül gibi sevgilinin bulunduğu 

yer de gül bahçesidir. Sevgilinin yanakları, gül ve şarap kırmızı olup  sevgili de gül 

bahçesinde bulunduğundan işret bir gülşene benzetilmiştir. O gül bahçesinin bülbülleri 

olan âşıklar da o bahçede işret ederler.  

4.4.3 Serây 

Safâ virsün derûn-ı câna tâb-ı âftâb-ı mey 

Serây-ı işrete her kâsesi billûr câm olsun 

 G.272/2 



176 
 

(Şarab güneşinin ışığı canımın içine safa versin. [Onun] her kâsesi işret 

sarayına parlak bir içki kadehi olsun.) 

 

Şair, içki içtiği ortamı bir saraya ve içkiyi de bir güneşe benzetip bu şarabın, 

ruhunun en derin noktasına bir güneş gibi nüfuz edip kendisine safa ve eğlence 

vermesini diliyor. O güneş gibi parlayan şarabın girdiği kadehi parlatıp insanın gamdan 

ve kederden kararmış canını ve gönlünü, güneş gibi aydınlatıp eğlence ve zevke 

ulaştırmasını istiyor.  

4.5 CÛD 

Cömertlik, el açıklığı demektir. Yahya Dîvânı‟nda bulut ve sâhile 

benzetilmiştir. 

4.5.1 Ebr 

Bkz. Firkat Mad. Deşt 

4.5.2 Sâhil 

Bu emvâc-ı belâ içre bulınca sâhil-i cûdı 

Mekân-ı keştî-i dil geh firâz u geh nişîb oldı 

 G.393/3 

(Cömertlik sahilini buluncaya kadar gönül gemisinin yeri bela dalgaları içinde 

bazen yukarıda bazense aşağıda oldu.) 

 

Bela dalgalara, cömertlik sahile benzetilmiştir. Gönlü de bir gemiye benzeten 

Yahya, onun denizde dalgalara maruz kalan gemi misali yukarı ve aşağı çıkıp indiğini 

ifade ediyor. Gönül, aşkın verdiği belalardan dolayı tehlikelere maruz kalıp sıkıntı 

çekmiş, dalgalardan kurtulan bir geminin sahile ulaşması gibi bela ve kederden sonra 

sevgilinin lütuf ve cömertliğine ermiştir. Bu yönden cömertlik sahile teşbih edilmiştir. 

4.6. DEVLET 

Arapça‟da, devlet değişmek, bir halden başka bir hale dönmek, üstün gelmek, 

zafer kazanmak, bir hükûmet idaresinden oluşturulmuş siyâsî teşkilat, ululuk, büyüklük, 

makam; baht, talih gibi çok farklı manalara gelir. 

 



177 
 

4.6.1 Bâde 

Olsa pür bâde-i devletle bu nüh peymâne 

Katresin virmeye sâkîlerimüz yârâne 

 G.331/1 

(Bu dokuz kadeh talih şarabıyla dolu olsa, sâkîlerimiz bir damlasını [bile] 

dostlara vermesin.) 

 

Talih bir şaraba benzetilmiştir. Sakiye seslenen şair içkiyi içmeyi bir talih 

olarak görüyor ve bu talihi kimseyle paylaşmak istemiyor. Eskiden feleğin dönmesinin 

insanın talihini belirlediğine inanılırdı. Meyhanede kadehlerin elden ele dolaşması 

feleğin dönmesi gibidir. Bu meyhanede içki içenlerin de başı dönüp sarhoş olurlar ve 

bunu şair bir talih olarak kabul eder. Çünkü içki ona büyük bir mutluluk ve zevk 

veriyor. Bu sebeple devlet bir şaraba benzetilmiştir. 

4.6.2 Bezm 

Müheyyâ eylesün esbâb-ı bezm-i devletin Mevlâ 

Safâdan olmasun hâli bu nüzhetgâh-ı hurremde 

  G.337/9 

(Mevla, devlet meclisinin sebeplerini hazır eylesin. Bu gönül açıcı yer safadan 

hiç boş olmasın.) 

 

Yahya, Sultan Genç Osman‟ın gazeline nazire olarak yazdığı gazelin bu 

beytinde devleti bir meclise benzetiyor. Meclis, içkili eğlence yeridir.
112

 Şair, Genç 

Osman zamanında devletin huzur ve mutluluk içinde olduğunu onu eğlence meclisine 

benzeterek ifade ediyor. Allah‟a da Sultan Osman ve devlet için dua eden şair, Allah‟tan 

güzellik ve huzurun olduğu bu devlette safanın her zaman devam etmesini diliyor. 

4.6.3 Gülzâr 

Gülzâr-ı devletün ola şâd-âb dâ'imâ 

Her dem bahâr ola nitekim gülşen-i cinân 

  K.2/23 

                                                           
112 Pala, a.e, s.71 



178 
 

(Devletinin gül bahçesi her zaman suya kanmış olsun. Orada her zaman cennet 

bahçesi gibi bahar olsun. 

 

Sultan Genç Osman için yazılan kasidenin bu beytinde devlet suyla dolu bir gül 

bahçesine teşbih edilmiştir. Suya kanmış bir bahçede güllerin açılması, bahar olması, 

güzellik, neşe ve hayatın olması gibi devlet de her zaman huzurun, neşenin, adaletin, 

hayat hakkının olup korunduğu bir yer olması yönüyle bir gül bahçesine benzetilmiştir. 

Şair cennet bahçesi gibi olan bu devlette her daim baharın yani sükûnet, huzur, neşe ve 

eğlencenin devamını diliyor. 

4.6.4 Pertev 

Şeb-i siyâh gibi tîre-baht olup a`dâ 

Cihâna pertev-i devletle ol ziyâ-güster 

 K.2/23 

(Düşmanlar siyah gece gibi kara bahtlı olmuş, o ise  talih ışığıyla dünyaya ışık 

saçar.) 

 

Hâceefendi için yazılan sitayişte yer alan bu beyitte onun talihinin ışık gibi 

dünyayı aydınlattığını, insanlara yol gösterdiğini; düşmanların ise kara bahtlı olduğunu 

ifade eden şair, dolaylı olarak ışığın karanlığa galebe geleceğini söylüyor. 

4.6.5 Semend 

Bkz. Baht mad. „Arsa 

4.7. HĠMMET 

Gayret, emek, çalışma, yardım, ihsan gibi manalara gelir. 

4.7.1 Anka 

Çok nâ-tüvânı eyledi Yahyâ tüvânger lutf-ı şâh 

Ankâ-yı Kâf-ı himmeti besler hezârân Zâl-i zer 

   G.49/5 

(Yahya! Şah‟ın lütfu birçok güçsüze güç verdi. Binlerce Zal‟i himmet Kafı‟nın 

Ankası besler.) 

 



179 
 

Himmet, Kaf Dağı‟ndaki Anka‟ya teşbih edilmiştir. Anka, Kafdağı‟nda 

yaşadığına inanılan bir kuş olup divan şiirinde avlanamayışı, yere konmayışı yönüyle 

dikkat çeker.
113

  Şah olan sevgilinin lütfu birçok güçsüz âşığı güçlü kılmıştır. Onun 

bakışı onlar için büyük bir lütuftur. Bu lütuf Anka gibi kolay elde edilmez. Bu sebeple 

himmet Anka‟ya teşbih edilmiştir. 

4.7.1 Bâd 

Nâr-ı mihnet yaksa da kalmaz hazîz-i hâkda 

Bâd-ı himmetle çıkar eflâke Yahyâ'nun küli  

 G.419/5 

(Mihnet ateşi yaksa da Yahya‟nın külü toprağın altında kalmayıp himmet 

rüzgârıyla göklere çıkar.) 

 

Mihnet ateşe, himmet ise bir rüzgâra benzetilmiştir. Yahya çektiği mihnetten 

dolayı yanıp kül olsa da yılmamış rüzgârın külleri havaya kaldırdığı gibi kendi 

gayretiyle ayağa kalkarak bu derdin kendisini yerde sürükleyip onu küçük düşürmesine 

izin vermemiştir. Hatta gayreti neticesinde feleklere çıktığını iddia ederek mübalağa 

yapmıştır. 

4.7.2 Bâl, (ġehper) 

Açdı dil bâl ü per-i himmeti pervâne gibi 

Şevk ile şu`le-i şem`-i ruhuna yane gibi 

 G.409/1 

(Gönül, himmet kanadını pervane gibi açtı, senin yanağının mumunun alevinde 

şevkle yanacağa benziyor. 

 

Himmet, kanada benzetilmiştir. Âşık, sevgilinin gül ve ateş gibi kırmızı 

yanağının aşkıyla gönlünü açmıştır. Pervane de kanadını açıp mumun etrafında aşkı için 

yanma pahasına dönmektedir. Âşık, gayretiyle gönlünü sevgiliye bir kanat gibi açıp 

bunun sonucunda yanar. O yanma pahasına dahi olsa pervane gibi aşk ateşinde yanıp 

kül olur. Aşkı için gayret gösterip ateşin etrafında pervaz edip dönmesi sebebiyle 

                                                           
113 Pala, a.e., s.24 



180 
 

himmet bir kanada teşbih edilmiştir. Bâl ü per, himmet, pervâne, şevk Şu‟le-i şme‟-i ruh 

ve yanmak kelimeleri arasında tenasüp vardır. 

4.7.3 Bâz, (ġehbâz) 

Bkz. İstiğna Mad. Evc 

4.7.4 Der 

Bkz. Kerem Mad. Bâb 

4.7.5 Dest 

Bkz. Nâz Mad. Nahl 

4.7.6 Nesîm 

Bkz. Ümmîd Mad. Gül 

4.8. ZAFER 

Düşmanı yenme, üstün gelme, başarma gibi manalara gelir. 

4.8.1 Mürg 

Bâz-ı himmetle şikârın alup in-şâ`allâh 

Diye mürg-i zaferi beste-i fitrâk itdüm 

 G.249/6 

(Gayret doğanı ile inşallah avını alır diye zafer kuşunu terki bağına bağladım.) 

 

Himmet bir doğana, zafer de bir kuşa benzetilmiştir. Doğan‟ın azimle bir kuşu 

elde edip avlaması gibi zafere de azimle ulaşılacağı avlanan bir kuş üzerinden 

anlatılmıştır. 

4.9. SALTANAT 

Sultanlık, padişahlık, şatafatlı hayat, bolluk ve zenginlik demektir. Yahya 

Divanı‟nda içki kadehine teşbih edilmiştir. 

4.9.1 Câm 

Bkz. Fenâ Mad. Hâk 

 

 



181 
 

SONUÇ 

17. yüzyılın en önemli şairlerinden olan Şeyhülislâm Yahya Divanı‟ndaki 

soyut unsurları inceleyen bu çalışmamızda tezkire ve farklı eserlerden şairin hayatı, 

edebî kişiliği ve eserleri incelenip daha sonra soyut unsurlara geçilmiştir. Bu aşamada 

şöyle bir yöntem izledik: İlk önce divan okunarak soyut unsurlar tespit edilip alfabetik 

olarak sıraya dizildi. Soyut unsurlar 4 bölüme ayrıldı. Tabiat, Dünya ve Kozmik Âlem, 

İnsan, Din ve Tasavvuf ve Toplum. Bu dört bölüme ayrılan beyitlerde geçen soyut 

unsurların önce sözlük manası verilip günümüz Türkçesi‟ne aktarıldı. Akabinde soyut 

unsurların hangi yönden somut unsura benzetildiği açıklanmaya çalışıldı. Yeri geldikçe 

bir soyut unsur için birden fazla beyit kullanıldı. Aynı soyut ve somut unsurun geçtiği 

tespit edilen birden fazla beyitte bu beyitlerden en edebîsi açıklandı. Bazen de edebi 

sanatlara yer verildi. Bu beyitlerin altına numaraları yazıldı. 

  

Yahya Divanı‟nda 450 Gazel, 1 Sâkînâme, 1 Naat, 5 Kaside, 1 Tahmis, 16 

Târih, 11 Kıt‟a, 4 Rubai, 16 Nazm ve 64 Müfredat vardır. Bu divandan hareketle; 

1. Şeyhülislam Yahya‟nın şiirlerinde daha çok dünya zevki, eğlence, içki ve 

beşerî aşk işlenmiştir. Bu duyguyu özellikle Gazellerinde daha çok görürüz. 

2. Deyim ve atasözlerine yer vermiştir. 

3. Çalışmamızda Soyut unsurların en çok olduğu bölüm İnsan bölümüdür. Bu 

bölümde 55 soyut unsur kullanılmıştır. Bu unsurlara baktığımızda benzetmeye en çok 

konu olan unsurlar „‟aşk, gam, gönül, güzellik, cân, vuslat ve naz‟‟dır. 

4. Yahya Divanı‟nda toplam 81 soyut unsur tespit edilmiştir. Bu unsurların 

bazısı tek bir somut kavrama benzetilirken, bazen birden fazla somut kavrama 

benzetilmiştir. 81 soyut içerisinde en çok benzetmeye konu olan unsur aşktır. Toplamda 

52 soyut unsura benzetilmiştir. Daha sonra sırasıyla „‟gam‟‟ 38, „‟gönül‟‟ 37, 

„‟güzellik‟‟ 18, „‟sipihr‟‟ 17, „‟can‟‟ 16, „‟vuslat‟‟ 14, „‟naz‟‟ 12, „‟ihsan 9‟‟, „‟baht‟‟, 

„‟firkat‟‟, „‟ayş‟‟ 7, „‟cefa‟‟, „‟gamze‟‟, „‟hayal‟‟, „‟heva‟‟, „‟safa‟‟, „‟vefa‟‟, „‟himmet‟‟ 

6, „‟âlem‟‟, „‟âh‟‟, „‟ferâh‟‟, „‟saadet‟‟, „‟sitem‟‟, „‟şevk‟‟, „‟ümmîd‟‟, „‟devlet‟‟ 5, 

„‟fazl‟‟, „‟istiğna‟‟, „‟kahr‟‟ 4, „‟kaza‟‟, „‟izzet‟‟, „‟kerem‟‟, „‟marifet‟‟, „‟medh‟‟, 

„‟murad‟‟, „‟tab‟‟‟, „‟adl‟‟, „‟işret‟‟, „‟maksud‟‟ 3 farklı unsurlarla benzetmeye konu 

olmuşlardır.  Diğer unsurlar 3‟ten az olan somut benzetmelerle kullanılmıştır.  



182 
 

5. Yahya Divanı‟nda kendisine benzetilen somut unsur sayısı 239‟dur.  Bu 

sayıya farklı bölümlerde tekrar edilen somut kavramlar dahil değildir. En çok 

benzetmeye konu olan unsur „‟gülşen‟‟dir. Beyitlerde 9 soyut unsurla benzeyen 

benzetilen yönünden münasebet kurulmuştur. Bununla beraber „‟bezm‟‟ 8, „‟bâd‟‟ 

ve‟‟câm‟‟ 7, „‟bağ‟‟, „‟râh‟‟, „‟gülzar‟‟, „‟nahl‟‟ 6, „‟tîr‟‟, „‟mürg‟‟, „‟ser-mâye‟‟ 5 soyut 

unsura benzetilmiştir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



183 
 

KAYNAKÇA 

 

AkkuĢ Metin, Nef‟i Divanı, TC. Kültür ve Turizm Bakanlığı Kütüphaneler ve Yayımlar 

Genel Müdürlüğü, Yayın Yılı 2018.  

 

Akyol, Şadiye, „‟Baki Divanı‟ndaki Soyut Kavramların Tahlili‟‟, İstanbul Üniv, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2002. 

 Ankaralı, Ufuk Kemal, „‟Şeyhülislam Yahya Divan‟nda Türkçe Deyimler ve 

Atasözleri‟‟, Girne Amerikan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Girne 2013. 

Azamat, Nihat, „‟Melâmet‟‟, DİA, 2004, c. 29, s. 24-25.  

Banarlı, Nihad Sâmi, Resimli Türk Edebiyatı Târihi, İstanbul, MEB Yay., 1971, C.2, s. 

745 

ÇavuĢoğlu, Mehmed, Necâti Bey Divânı‟nın Tahlîli, 1. Baskı, Milli Eğitim Basımevi, 

İstanbul, 1971 s.223 

Çetindağ, Yusuf, Ayna Kitabı, Karam yayınları, Çorum, 2005. 

DemirtaĢ, H. Necati, Şeyhülislam Yahya efendi Divanı Şerhi, Akıl Fikir Yay, İstanbul, 

2016. 

Devellioğlu, Ferit, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lügat, 28. Baskı, , Aydın Kitabevi, 

Ankara, 2011. 

Dilçin Cem, Yeni Tarama Sözlüğü, TDK Yay., 3. Baskı, Ankara 2013. 

 

Dinçer Berdibek, Zeynep, “Abbasi İmame Terimi Üzerine Bir Değerlendirme‟‟, 

Journal of Turkish Language and Literature, sy. 3, Winter , s. 74-83, 2017 

Doğan, M. Nur, Fuzûli‟nin Poetikası, Kitabevi Yay, İstanbul, 1997. 

Eren, Abdullah, Şeyhülislam Yahya Divanı‟nın Tahlili, Doktora tezi), Atatürk Üniv, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum, 2004. 



184 
 

Ertem Rekin, Yahya Divanı, Ankara, Akçağ Yay., 1995. 

 

Fuzûlî, Fuzûlî Divanı, (Yay. Haz: Kenan Akyüz, Süheyl Beken, Sedit Yüksel, ve ark), 

Akçağ Yay, Ankara, 1990. 

Hucvirî, Keşfu‟l-mahcub Hakikat Bilgisi, (Haz. Süleyman Uludağ), 1. Baskı, Dergah 

Yay, İstanbul,. 1982. 

Ġsmail Hakkı, Bursevi, , Kenz-i Mahfî Gizli Hazine, Sadeleştiren: Abdulkadir Çiçek, 

Rahmet Yayınları, İstanbul, 1967. 

Kavruk ,Hasan, Yahya Divanı, MEB Yay., Ankara, 2001. 

 

Kaya ,Bayram Ali, “Yayha Efendi, Zekeriyyazade”, DİA, C. 43, İstanbul 2013, s. 245-

246. 

 

Kocatürk Vasfi Mahir, Türk Edebiyatı Tarihi, Edebiyat Yay., Ankara, 1964. 

 

Kurnaz, Cemal, Hayâlî Bey Divanı Tahlili, 1. Baskı, Kültür ve Turizm Bakanlığı, 

Ankara, 1987. 

Küçük, Sabahattin, Bâkî Divanı, 1. Baskı, TDK Yay, Ankara, 1994. 

Onay, Ahmet Talat, Açıklamalı Divan Şiiri Sözlüğü, (Haz. Cemal Kurnaz), 1. Baskı, 

Birleşik Yay, Ankara,. 2007. 

Öztuna, Yılmaz, Türk Musikisi Ansiklopedisi, I-II, MEB, İstanbul, 1969. 

Pakalın, Mehmet Zeki, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, I-III, 2. Baskı, 

MEB, İstanbul,1971. 

Pala, İskender, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, 14. Baskı, Kapı Yay, İstanbul, 2005. 

Sâmî, Şemseddîn, Kamus-ı Türkî, (Haz. Paşa Yavuzarslan), 2. Baskı, TDK Yay, 

Ankara, 2015. 



185 
 

Sefercioğlu, Nejat, Nev'î Divânı'nın Tahlîli, 1. Baskı, , Kültür Bakanlığı Yay, Ankara, 

1990. 

Serdaroğlu, Vildan, Sosyal Hayat Işığında Zâtî Divanı, İsam Yay, İstanbul, 2006. 

Sinanoğlu, Mustafa, „‟Küfür‟‟, DİA, 2002, c. 26, s. 533-536. 

ġentürk Ahmet Atilla, Kartal Ahmet, Üniversiteler İçin Eski Türk Edebiyatı Tarihi, 1. 

Baskı Dergâh Yay., İstanbul 2004. 

 

ġentürk, A. Atilla, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, Osedam, İstanbul, 2016. 

Tökel, Dursun Ali, Divan Şiirinde Mitolojik Unsurlar ve Şahıslar Mitolojisi, 1. Baskı, 

Akçağ Yayınları, Ankara, 2000. 

Tülücü, Süleyman, „‟Hâtim et-Tâî‟‟, DİA, 1997, C. 16, s. 472-473. 

Uludağ, Süleyman, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, 1.Baskı, Kabalcı Yay, İstanbul, 2001. 

Uzun, Mustafa, “Elif”, DİA, 1995, C. 11, s. 36-37. 

Yasak, Yeliz, “Şeyhülislam Yahya Divanı'nda Aşk‟‟, Trakya Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Edirne, 2008. 

Yazır, Elmalılı M. Hamdi, Hak Dini Kur‟an Dili, Sadeleştirenler Lütfullah Cebeci, 

Sadık Kılıç, 2. Baskı, Akçağ Yay, Ankara, 2006. 

YolbaĢ, Kazım, “Şeyhülislam Yahya Divanı‟nda Aşk Şarabı”, Selçuk Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Dergisi, 2009, sy. 22. Sayfa 139-252 

II. ELEKTRONĠK KAYNAKLAR 

http://kuran.diyanet.gov.tr/mushaf 

http://www.lugatim.com/ 

http://www.tdk.gov.tr/ 

 

http://kuran.diyanet.gov.tr/mushaf
http://www.lugatim.com/
http://www.tdk.gov.tr/

