
T.C. 

DOKUZ EYLÜL ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

TURĠZM ĠġLETMECĠLĠĞĠ ANABĠLĠM DALI 

ĠNANÇ TURĠZMĠ PROGRAMI 

YÜKSEK LĠSANS PROJESĠ 

 

 

 

 

 

MEKÂN VE MAHREMĠYET: ÇATALHÖYÜK ÖRNEĞĠ 

 

 

 

 

Dilek YAĞTU 

 

 

 

DanıĢman 

Dr. Öğretim Üyesi Cihad KISA 

 

 

 

ĠZMĠR 2019 



TEZ ONAY SAYFASI  

  



iii 
 

 

 

YEMĠN METNĠ 

 

 

Yüksek Lisans Tezi  olarak sunduğum “Mekân ve Mahremiyet; 

Çatalhöyük Örneği”  adlı çalıĢmanın,  tarafımdan,  akademik kurallara ve  etik  

değerlere  uygun  olarak  yazıldığını  ve  yararlandığım  eserlerin  kaynakçada  

gösterilenlerden  oluĢtuğunu,  bunlara atıf yapılarak yararlanılmıĢ olduğunu belirtir 

ve bunu onurumla doğrularım.  

  

  

  

                          

                          ..../..../2019 

                        Dilek YAĞTU  

                        

 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

ÖZET 

Yüksek Lisans Tezi 

Mekân ve Mahremiyet; Çatalhöyük Örneği 

Dilek YAĞTU 

 

Dokuz Eylül Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Turizm ĠĢletmeciliği Ana Bilim Dalı 

Ġnanç Turizmi Programı 

 

Ġnsanın, mekân ve mahremiyetle olan yakın iliĢkisi Çatalhöyük 

üzerinden değerlendirilerek çalıĢmamızın konusunu oluĢturmuĢtur. Sosyoloji, 

psikoloji ve arkeoloji alanlarındaki veriler kullanılmıĢtır. Mekân, çeĢitli bilim 

dallarında farklı tanımlarda açıklanmaktadır. Bu kadar geniĢ yelpazede 

değerlendirilmesinin sebebi ise her Ģeyin bir mekâna sahip olmasıdır. Hatta 

doğum süreciyle baĢlayan mekân olgusunun tarihsel süreçte mağara yaĢamı, 

oradan yerleĢik yaĢama geçiĢ ve günümüze kadar ortaya çıkardığı değiĢimde 

oynadığı rol tezimizin konusudur. Elbette bu süreçte mekânı tek baĢına 

değerlendirmek eksik kalacaktır.  

Ġnsanın sahip olduğu beden, aslında ilk mekânıdır. Söz konusu beden 

olunca bireysel varlık ardından da mesafe duruma dâhil olacaktır. Bu varlık ile 

mesafe durumu bir kabuk oluĢturma sürecine odaklanmamızı sağlayacak ve 

mahremiyetten bahsetmeyi mümkün kılacaktır. Çünkü mahremiyet, kiĢinin 

diğerleri olarak ayrı tuttuğu insanlara karĢı oluĢturduğu sınırın karĢılığıdır. Bu 

sınır insanlar arasında baĢlayıp yaĢanılan mekâna daha geniĢ ölçüde de kentin 

yapısına yansımaktadır. Derinine bakıldığında bilinen en eski mekânlar olan 

mağaralarda, mahremiyetin sınırları ve ortaya çıkıĢı önem kazanmaktadır. 

Mahremiyetin bu aĢamada insanın sosyal yaĢamı içerisinde neden olduğu 

değiĢiklikler incelenmektedir. Böylece mekâna da yansıması net olarak 

görülebilecektir. Bu yansıma Neolitik Çağ’ın son dönemlerine tarihlenen 

Çatalhöyük yerleĢiminin üzerinden değerlendirilecektir. 



v 
 

Çatalhöyük’te mekân ve mahremiyet algısının ev yaĢamında nasıl 

karĢılığını bulduğu incelenmektedir. Bunun sonucunda Çatalhöyük evleri, 

sanatı, tarımı, üretimi ve inancının içeriği hakkında mekân ve mahremiyet 

üzerinden yorumlar açıklanacaktır. Böylece sembolik ögelerle ilgili düĢünceler 

çeĢitlendirilecek ve bilinçdıĢında karĢılığı ortaya konacaktır.    

 

Anahtar Kelimeler: Mekân, Mahremiyet, Çatalhöyük, Sembolizm, Tarih Öncesi 

YaĢam. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

ABSTRACT 

Master’s Thesis Term Project 

Place and Privacy; Examples of Çatalhöyük 

Dilek YAĞTU 

 

Dokuz Eylül University 

Graduate School of Social Sciences 

Department of Tourism Management 

Religious Tourism Program 

 

The subject of our study is formed by the man’s intimate relationship 

with place and privacy through Çatalhöyük. Sociological, archaeological and 

psychological data were used in this study. The place is explained differently in 

different scientific areas. The reason for such vast assessment is that everything 

has a place. Historical process of the phenomenon of the place that began with 

the birth process, the cave life and the transition to settled life and the role it 

plays for the changes it has brought up to this date is the main topic of our 

investigation. Of course, the mere investigation of the place in this process 

would remain incomplete.  

The body of a person is considered as the first place that one can obtain. 

When it comes to the body, personal existence and the distance will be included 

in the situation. This existence and distance will allow us to focus on forming a 

shell and as well as it will allow us to talk about privacy. Because privacy means 

that a person’s boundary in separate with others. This boundary begins among 

the people and spreads to the place that they live in and even the town itself. 

When deeply investigated, in the caves that are known to be the first places 

which man lived, the emergence of the privacy the its boundaries gain 

importance. The effect of privacy on the social interactions on this stage has 

investigated. Thus, the effect of privacy can be seen clearly on the place. This 

effect is assessed through Çatalhöyük which dates back to the late Neolithic Age. 

How the perception of place and privacy in Çatalhöyük correspond to 

the homelife has investigated. As a result of this the comments on the 



vii 
 

architecture, art, agriculture, production and beliefs in Çatalhöyük will be 

explained. Thus, the thoughts about symbolic element will be diversified and the 

unconscious provision will be revealed.  

 

Keywords: Place, Privacy, Çatalhöyük, Symbolism, Life of Prehistoric Times. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 
 

MEKÂN VE MAHREMĠYET; ÇATALHÖYÜK ÖRNEĞĠ 

 

ĠÇĠNDEKĠLER 

 

TEZ ONAY SAYFASI ii 

YEMĠN METNĠ iii 

ÖZET iv 

ABSTRACT vi 

ĠÇĠNDEKĠLER viii 

ġEKĠLLER LĠSTESĠ x 

 

GĠRĠġ 1 

 

BĠRĠNCĠ BÖLÜM 

MEKÂN 

 

1.1.MEKÂN NEDĠR? 4 

1.1.1. Kavramsal Olarak Mekân 5 

1.1.2.Mekân Ġle ĠliĢkili Kavramlar 7 

1.1.2.1. Çevre 7 

1.1.2.2. Yer 8 

1.1.2.3. Alan 9 

1.1.3. Mekânın OluĢumu 10 

1.1.3.1. Mekânın Nörolojik Kökeni 10 

1.1.3.2. KiĢisel Mekân ve Mekân AnlayıĢları 12 

1.1.4. Mekânı Anlamak 14 

1.1.4.1. Anlam 15 

1.1.4.2. Algı 16 

1.1.4.3. Kendileme (Appropriation) 18 

1.1.4.4. Kimlik 19 

1.1.5. Mekân Hissi 20 

1.1.5.1. Kaostan Kozmosa, Evrenden Eve 21 



ix 
 

1.1.6. Yere Bağlılık ve Yer Kimliği 24 

1.1.6.1. YerleĢmek 26 

1.1.6.2. Çatalhöyüklü Olmak 29 

 

ĠKĠNCĠ BÖLÜM 

MAHREMĠYET 

 

2.1.1. Mahremiyetin Amacı ve Rolü 33 

2.1.2. Mahremiyetin Mekâna Yansıması 38 

2.1.2.1. Çatalhöyük Evleri 39 

2.1.2.2. Çatalhöyük’te Mahremiyet 44 

2.1.2.2.1. Kutsallık ve Ġnanç 46 

2.1.2.2.2. Üretim ve Tarımın Kökenleri 51 

2.1.2.2.3. Sanat 54 

 

SONUÇ 60 

KAYNAKÇA 65 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 
 

ġEKĠLLER LĠSTESĠ 

 

ġekil 1: Mekân algısını etkileyen faktörler     s. 18 

ġekil 2: Çatalhöyük rekonstrüksiyon çizimi     s. 29 

ġekil 3: Mahremiyet mekanizması      s. 35 

ġekil 4: EĢikteki Boğa BaĢları      s. 43 

ġekil 5: Boğa Betimlemesi Çizimi      s. 57 

ġekil 6: Geyik Betimlemesi Çizim Örneği     s. 58 

ġekil 7: Hasan Dağı Tasviri       s. 59



1 
 

GĠRĠġ 

 

 Mekân ve mahremiyet günlük yaĢantımızı Ģekillendiren ve kültürel düzeyde 

farklılarımızı ortaya koyan unsurlardandır. Aynı zamanda görünenin dıĢında birçok 

faaliyetin de sebebi olarak karĢımıza çıkmaktadırlar. Kökeninde insan yaĢamında 

benzer Ģekillerde ortaya çıkan bu kavramların günümüze yaklaĢtıkça 

farklılaĢmasında önemli rolün sahibi yine insandır. Bu sebeple insanın, mekân ve 

mahremiyet algısının kökeninin nasıl oluĢtuğu ve ne tür değiĢimlere yol açtığı 

araĢtırılmaktadır. Diğer yandan yerleĢik düzene geçiĢle ilgili olarak önemli bulgulara 

rastladığımız Çatalhöyük için mekân ve mahremiyetin boyutları incelenecektir. Bu 

tez için de böyle bir araĢtırma söz konusu olacaktır. Ġki ana bölüm ve sonuç kısmıyla 

oluĢan tezimiz sosyoloji, çevre psikolojisi, arkeoloji ve mimari alanlardan 

yararlanılarak hazırlanmıĢtır.  

  Her Ģeyden önce kaosun olduğu, (Hesiodos’ tan aktaran Erhat ve Eyüboğlu, 

1977: 108)  bir evrende canlı yaĢamı oldukça önemli bir role sahiptir. Çünkü gereken 

kozmos tam da bu yaĢamın merkezindedir. Birbirlerinin tamamlayıcısı olan bu 

olgular kendilerine evrende yer bulmaktadırlar. Elbette evren, yalnızca bu olgular 

için bir mekân değildir. Aynı zamanda canlı yaĢamı için de ciddi önem arz 

etmektedir. Dolayısıyla canlılar için en cömert haliyle evren bir mekândır.   

 Ġlk mekân tasavvuru insan zihninde bu Ģekliyle yorumlanmıĢ olabilir. 

Öncelikle mekânı kavramsal açıdan tanımlamak için farklı alanlardaki yorumlar 

ortaya konmakta ve bir sentez üzerinden anlam daha berrak hale getirilmektedir. 

Çünkü tanım, kavramın anlaĢılmasında önemli bir görev üstlenmektedir. Söz konusu 

mekân olunca birden fazla alan iĢin içine dâhil olmaktadır. Özellikle insan ile mekân 

iliĢkisi bakımından değerli çalıĢmalar ortaya koyan çevre psikolojisi ön planda 

tutulmaktadır.  

 Sonrasında mekânın bir diğer tasavvuru zihinde dolaĢmaktadır. Bu tasavvuru 

beden olarak görmek mümkündür. Ġnsan için bedeninin içerisinde barındırdıkları bir 

evren niteliği taĢımaktadır. Çünkü sadece organları ve uzuvları bir arada tutan bir 

yapı olmaktan öte bir anlam taĢımaktadır. Bunlar görülmeyen yani soyut yanlara 

iĢaret etmektedir. Tam da bu kısım insanı diğer canlılardan ayırmaktadır. Buradan 

hareketle yer ile mekân arasındaki farkı da bu Ģekilde açıklamak mümkündür. 



2 
 

Bedenin soyut yanı mekânla, organların konumu da yer ile iliĢkilendirilebilir. Yine 

de aynı sınırın dâhilindedirler. Genelde birbirlerinin yerine kullanılan bu kavramların 

anlam açısından farklılıkları bulunmaktadır. Yer gibi alan ve çevre de mekân ile 

benzer anlamlarda kullanılmaktadır. Tüm bu kavramlar arasındaki farklılıklar ortaya 

konulacaktır. 

 Mekânın tanımlamalarından sonra nörolojik olarak insanda karĢılığını buluĢu 

ile ilgili düĢünceler incelenecektir. Böylece kiĢisel anlamda mekânı oluĢturulma 

sürecine tanıklık edilecektir. Ardından kiĢisel mekânın tanımlanmasında farklı 

görüĢler ortaya konacaktır (Hall, 1990: 13). Bu ayrımlar mekânın öznelliğini 

irdelemede önemli rol oynamaktadır. Hem görüĢ açısından hem de bireydeki 

karĢılığını tahmin edebilme açısından öznellik, mekân için biçilmiĢ kaftandır. 

Dolayısıyla mekânı anlamak, bireyi anlamayı beraberinde getirecektir. 

 Mekânı anlamada, öznel görüĢün oluĢması ve açıklanmasında algının yeri 

vurgulanmaktadır. Algı, soyut olanı somutlaĢtırma özelliğiyle mekânı açıklamanın 

önemli koĢulu olarak görülmektedir. Algılanan mekân, önce bireyin kendileme 

sonrada oraya kimlik kazandırma davranıĢlarıyla örtüĢecek ve baĢka bir boyuta 

geçecektir. Bu boyut mekân adına yorum yapmada yardımcı olacaktır. Özellikle 

birey açısından psikolojik, geniĢ haliyle ise sosyolojik anlamda ipuçları sunacaktır. 

Çünkü mekân artık ev gibi somut bir varlıkla karĢımıza çıkacaktır. Yani ev, insanın 

bedeni görevini görmektedir. Dolayısıyla ev, insanın hem yeri hem mekânıdır. 

 Ev, konum açısından bir yerde bulunmaktadır. O yeri mekân haline getiren 

ise insandır. Haliyle bu davranıĢ o yere bağlılığı gerektirecektir. Bu durumda insan 

için değeri tahmin edilenden daha fazla olacaktır. Çünkü insan, sonsuz evrende 

kendine bir noktada yer bulmuĢ, oraya sarılmıĢtır. Evi, bedeninden ayrı görmemeyi 

de bu Ģekilde düĢünmek yerinde olacaktır. Diğer evlerin de böyle oluĢtuğu fikri 

çevrenin önem kazanmasını sağlamaktadır. Zaten zamanla bu çevre birbiriyle bir 

uyum içerisinde yaĢamaya baĢlayacak ve o yerin kendine has bir kimlik kazanmasına 

yardımcı olacaktır. Bu kimlik karĢılığını yer kimliği olarak bulacaktır. Söz konusu 

olan yerleĢme davranıĢı üzerine kurulu bir süreç olup geçmiĢini göçebe yaĢamın 

bitiĢiyle kazanmaktadır. Yani yerleĢik yaĢama geçiĢ insanın geçmiĢinde kilit noktada 

yer almaktadır. YerleĢik yaĢamın önemli örneklerinden olan Çatalhöyük’e burada bir 

baĢlangıç yapmak gerekecektir. Böylece tezimizin ilk bölümü tamamlanacaktır. 



3 
 

 Ġkinci bölümde mahremiyete giriĢ yapılacaktır. Mahremiyetin açığa çıkıĢının 

kökeni üzerine çalıĢmalar ortaya konacaktır. Mahremiyetin, toplumun Ģeklini 

belirleyen bir tarafı vardır. Çünkü bireyin diğeriyle arasındaki mesafeyi belirleyip 

ona göre sınır koyması temeline dayandırılmaktadır. Bu açıdan günümüz 

yaĢantısındaki yansımaları geçmiĢte aranacaktır. Ġnsanın, mahremiyete duyduğu 

ihtiyacın önemi ve akabinde topluluk düzenine iliĢkin hem sorun hem çözüm 

niteliğinde bir konu oluĢu dikkatleri üzerine çekmektedir. Boyutları üzerine görüĢler 

bu minvalde incelenecektir. 

 Toplum düzeninin günümüzdeki haline gelmesinde yerleĢik düzene geçiĢle 

beraber mahremiyetin etkisi yadsınamaz ölçüdedir. Bu yüzden erken tarihli 

yerleĢmelerin incelenmesi gerekecektir. Çatalhöyük bize bu verileri sağlamada 

yardımcı olacaktır. Özellikle erken tarihli ev yapıları arasında farklı örnekleri 

barındırması açısından oldukça yararlı olacaktır. Ev yapısı, içeriği ve iĢleyiĢi 

bakımından incelenecektir. Çünkü ev, dıĢ dünyadaki çatıĢmaların ve tüm 

engellemelerin onarıldığı bir yer olarak karĢımıza çıkmakta ve insan psikolojisi 

hakkında sağlam fikirlerin ortaya çıkmasına yardımcı olan bir araç görevi 

görmektedir.   

 Bir diğer önemli husus tarihöncesi insanının inanç, kutsallık ve sanat 

kavramlarına bakıĢı ile ilgilidir. Bu üç kavram sembolik ögelerle karĢımıza 

çıkmaktadır. Kimi zaman duvar resmi kimi zaman heykelcik kimi zaman mit kimi 

zaman da mezar yapısı olarak görülmektedir. Bu örnekler incelenecek ve yorumlar 

ortaya konacaktır. YaĢam Ģeklinin anlaĢılmasında sembolik ögelerin katkısı 

gerekecektir. Bu ev yapısı ve koĢulların ıĢığında sosyal yaĢamın nasıl Ģekillendiği 

üzerinden görüĢ sunulacaktır. Yeniliklerin çağına tekabül eden bu süreçte tarımın 

oynadığı rol büyüktür. Çünkü tarım üretmeyi, üretmek ise bir arada yaĢamı 

sürdürmek için gereklidir. YerleĢim kalabalık olmayı tetikleyecek, besin yetersizliği 

baĢ gösterecektir. Dolayısıyla bu durum bitkinin ve hayvanın kültüre alınmasını 

gerektirecektir. Yani birlikte bir değiĢimi doğurmaktadır. Bu değiĢim insanı da 

kültürlenmeye itecek ve bir daha geri dönüĢü olmayan bir yola sürükleyecektir.    

 

 

 



4 
 

BĠRĠNCĠ BÖLÜM 

MEKÂN 

 

1.1.  MEKÂN NEDĠR? 

 

 YaĢamlarını sürdürebilmek adına bazı olanakları sağlamak durumunda olan 

canlılar çok çeĢitlidir. Genel anlamda bu canlılar insanlar, hayvanlar ve bitkiler 

olarak sınıflandırılmaktadır. Canlıları hem bir arada tutan hem de birbirinden farklı 

kılan özellikler açığa çıkaran ihtiyaçlardır. Maslow’ un ihtiyaçlar hiyerarĢisine göre 

ilk basamak fizyolojik ihtiyaçlardır. Bu basamak tüm canlı türleri için ortak 

ihtiyaçken, diğer tüm basamaklar insana hitap etmekte ve insanı bu noktada ayrı 

tutmak gerekmektedir.  

 Fizyolojik ihtiyaçlar en önemli basamak olarak kabul edilmektedir. Çünkü ilk 

aĢama, diğer aĢamalara geçiĢ için gerekli olup,  belli ölçüde karĢıladıktan sonra 

insanı hiyerarĢideki ikinci seviyeye yöneltmektedir. Güvenlik ihtiyacı olarak 

adlandırılan bu aĢamada amaç, kendini güvende hissetmek- hem alıĢılan mekân hem 

koĢul açısından- kaygı, karmaĢa ve korkudan kaçınmak, düzen ve koruyuculuğun 

devamlılığını sağlamaktır. Daha sonra üçüncü aĢama olarak ait olma ve sevgi ihtiyacı 

baĢ göstermektedir. KiĢi, içi boĢ bir alanın sevgiyle doldurulmasından yana bir 

ihtiyaç duymakta ve yeterince doyumu aldığında bir sonraki seviye olan saygı 

ihtiyacına göz kırpmaktadır. Bu seviyede bahsi geçen saygı ihtiyacı, özsaygı ve 

benlikle iliĢkilidir.  En son seviye kendini gerçekleĢtirme ihtiyacı olarak 

görülmektedir. KiĢi hayatındaki potansiyeli keĢfetmekte ve bunları hayata geçirmeye 

çalıĢmaktadır. Bu seviyeyi gerçekleĢtirmeyle birlikte insanın motivasyon açısından 

en yüksek noktada yer alacağı kabul edilmektedir. Üst düzeyde yer alan ihtiyaçlar 

acil ve yaĢamsal olmadığından mutlak tatmin gerektirmemektedir. Çoğunlukla 

kültürlerarası farklılıklardan dolayı da tartıĢmaların odağında yer almaktadır. 

 Mekân, yaĢamsal olan ihtiyaçların içinde konu ile iliĢkisi bakımından 

değerlendirilen baĢlıca noktadır. Böylece mekan ile insan iliĢkisini somut, pragmatik 

ve ihtiyaç baĢlığıyla açıklamak yanlıĢ olmayacaktır. Ġnsanın içinde olduğu mekânı 

zihinde farklı boyutlarla anlamlandırma ve içselleĢtirme süreci bu iliĢkiyi 



5 
 

açıklamadaki önemli nokta olacaktır. Bu bağlamda birçok disipline konu olan 

mekânı incelerken çeĢitli olgu ve kavramlardan yararlanmak gerekecektir. 

 Mekân, kelime olarak “yer, bulunulan yer, ev, yurt, uzay” anlamlarına 

gelmektedir (Türk Dil Kurumu, 2018). Etimolojik açıdan baktığımızda Arapçada 

“kevn”- oluĢ, varoluĢ, olmak- kökünden türediğini görebiliriz (Eyüboğlu, 2004:479). 

“Kevn”in çoğulu “emâkin” ve “emkine”  olarak geçmekte, yer, mahal, ev 

anlamlarına gelmektedir (Devellioğlu, 2003).  

 Kısacası mekân, iĢlevsel ve psikolojik açıdan insanı besleyen bir olgudur. 

Korunma ve barınma için gerekli olup aynı zamanda da duygusal doyuma ulaĢmada 

yardımcı olmaktadır. 

 

 1.1.1. Kavramsal Olarak Mekân 

 

 Mekân, kavram açısından farklı disiplinlerce farklı ifadelerle birçok kez 

açıklanmıĢtır. Bu sebeple anlam açısından benzediği kavramlarla iç içe geçse de 

temelde farklı olmuĢtur. Bu kavramlara ileride değinilecektir. Mekânı kavram olarak 

değerlendiren kimi çalıĢmalardaki tanımlar bu baĢlık altında toplanacaktır. 

 Mekân, kent bilim terimleri sözlüğünde “insanı, çevreden belli bir ölçüde 

ayıran ve içinde yaĢam etkinliklerini ve eylemlerini sürdürmesine elveriĢli toprak, 

hava ve sudan oluĢan çevre” olarak tanımlanmaktadır (KeleĢ, 1998:128). Cevizci, 

felsefe sözlüğünde ise, “var olanların içinde yer aldığı tüm sınırlı büyüklükleri içine 

alan uçsuz bucaksız büyüklük. BoĢluk, sonsuz büyük kap. Üç boyutlu eni boyu ve 

derinliği olan hacim, yer kaplama” olarak tanımlamaktadır (Cevizci, 1996:359). 

 Aristoteles, mekânın tek baĢına var olması ve kendiliğe atıfta bulunması fikri 

ile mekâna boyut kazandırmıĢtır (Solak, 2014: 55). Mekânın “üç boyutlu olup 

olmadığını sorgulayıp, cisim olmadığını” açıklamakta, her mekânda bir cisim her 

cismin de bir mekâna sahip olduğunu vurgulamakta olup boĢluğu kabul 

etmemektedir (Kılıç, 2011: 32-34). Aristoteles’in bağımsız olarak var olan mekân 

düĢüncesi daha sonraları Newton tarafından geliĢtirilmiĢtir. Newton’a göre “mutlak 

bir mekân(uzay) var olup ve mutlak uzayın varlığı atalet kuvvetlerinin varlığına” 

dayanılarak temellendirilmektedir (Tekeli, 1973:6). 



6 
 

 Leibniz ise mutlak mekânın varlığını kabul etmemektedir. Leibniz’e göre 

mekân, varlık olarak değil, iki Ģey arasındaki iliĢki olarak görülmelidir. Dolayısıyla 

varlıkların birbirlerine göre konumlarını ortaya koyan iliĢkiler bütünü yardımıyla 

mekân oluĢmaktadır (Aktaran Tekeli, 1973:6). Yani mekânda boĢluk fikrine 

katılmadığını söylemek mümkün olacaktır. Kant için ise “zaman ve mekân duyarlığa 

ait olan, bu bağlamda da kavramsal düzleme indirgenemeyen a priori formlardır.” 

Kant’ın zaman ve mekân teorisi Leibniz’in geliĢmiĢ hali olarak görülmektedir 

(DağtaĢoğlu,2012:134,135). 

 Mekânın farklı anlayıĢlarına iĢaret eden ilk teorisyenlerinden olan Moles’a 

göre her Ģeyin bir mekânı olduğuna dair düĢüncenin temeli ile beraber insani tüm hal 

ve hareketlerin mecburi ham maddesidir. Dolayısıyla bir hacim ve miktarı içinde 

barındırmaktadır (Aktaran Bilgin, 2016: 240).Norberg-Schulz’ a göre mekân, içinde 

yaĢayan kullanıcıların fizyolojik ve toplumsal gereksinimlerini karĢılayan bir uzay 

parçasıdır (Norberg-Schulz, 1971: 9). Norberg-Schulz, mekânı, “insanın çevresiyle 

iletiĢim kurduğu duygusal anlamlarla yüklü yer olarak” açıklamaktadır (Haddad, 

2010: 88-101, Solak, 2014: 57).  

 Solak, mekânı sadece algısal bir kavram olarak değil toplumsal bir kavram 

olarak da görmek gerektiğini savunmuĢtur. Dolayısıyla mekânı somutlaĢtırmak için 

sadece algı ve duyular yeterli olarak görülmeyecektir (Solak, 2014: 56).  

 Fischer’a göre mekân (space) içinde yaĢayan insanlarla ve insanlar sayesinde 

var olan bir yer olarak görünmektedir (Aktaran Bilgin, 2016: 240). Burada mekânın 

bileĢeni olarak insan karĢımıza çıkmaktadır. Bu anlayıĢa göre insanın çevre ile olan 

iliĢkisinde sergilediği davranıĢ ve tutum mekâna anlam kazandıracaktır. Benzer 

görüĢe sahip olan Lewin’e göre çevre ya da mekân, insan davranıĢlarını yapılandıran 

bir değerler alanıdır (Aktaran Bilgin, 2016: 240). Schick’e göre ise mekân, toplumsal 

iliĢkiler ile ortaya çıkan bir varoluĢ objesidir (Schick, 2000: 5). 

 Harvey’e göre mekân, zaman gibi kavramlar basit bir biçimde 

anlaĢılamayacaktır. Mekân, insanı Ģekillendiren ve onun tarafından Ģekillendirilen 

kolektif bir boyut olarak tanımlarken, her kolektif faaliyet biçimini de kendi 

mekânının tanımladığını söylemektedir (Harvey, 2006: 34). 



7 
 

 Farabi’ ye göre mekân “kuĢatan cismin (iç) yüzeyi ile kuĢatılan cismin (dıĢ) 

yüzeyine denir.” Bu durumda Farabi, Aristoteles’ in kabul ettiği gibi mekânı kuĢatan 

cismin iç yüzeyi olarak açıklamıĢtır (Kılıç, 2011: 51). 

 

1.1.2. Mekân Ġle ĠliĢkili Kavramlar 

 

 Mekânı tanımlarken bazı kavramlar kullanıldığını önceki bölümde 

görmüĢtük. Bu kavramlar çoğu zaman mekândan farklı düĢünülmemiĢtir. Dolayısıyla 

iç içe geçen bu kavramların, olması gereken tanımları ve mekân ile farkları ortaya 

konacaktır. Anlam açısından en geniĢ alanı ifade eden çevre ile baĢlanacak, gittikçe 

sınırların daraldığı alan ve yer kavramlarıyla devam edilecektir. Tüm bu açıklamalar 

çerçevesinde hangi kavramın hangisini ortaya çıkardığı sorunsalı sırrını korusa da 

mekânın tek baĢına oluĢmadığı gerçeği kabul edilmelidir. 

 

 1.1.2.1. Çevre 

 

 Çevre hem anlam açısından hem kapsadığı kara parçası açısından geniĢ bir 

yelpazede değerlendirilmektedir. Kelime olarak bir Ģeyin yakını, etrafı, kiĢinin içinde 

bulunduğu toplumun ortamı, muhit gibi anlamlarla karĢımıza çıkmaktadır. Terimsel 

olarak ise genel olarak içinde yer aldığımız dıĢ dünyayı ifade etmektedir. Bu dünya, 

dıĢarıdan bir izleyicinin ya da bizzat bireyin bakıĢ açısına göre değiĢik Ģekillerde 

anlaĢılmaktadır (Bilgin, 2016: 74).  

 Çevre, mekân ile ilgili kavramlar arasında en dıĢ katmandır. Çünkü mekânı, 

insan iliĢkilerini, doğayı, yapıları vb. kavramların hepsini içinde barındırır. 

Ittelson’un belirttiği gibi nesnesi olmayan bir özne yoktur. Dolayısıyla çevrenin 

öznesi değil sadece katılanı olunabileceğini ve bizleri bütünüyle kapsadığını 

vurgulamaktadır (Aktaran Göregenli, 2015: 19). Konusu itibariyle çevre, sosyal 

psikolojinin bir alt alanı olmuĢtur. BaĢlarda “mimari psikoloji” olarak tanımlanan bu 

alan sonrasında çevre psikolojisi olarak kabul edilmiĢtir. 

 Altman ve Stokols (1987) tanımı ile çevre psikolojisi, “sosyal değiĢmenin ya 

da sosyal dünyanın, pozitivizmin ilkel bir formuyla açıklanamayacak kadar karmaĢık 



8 
 

oluĢuna yönelik bağlamsal vurguları olan yeni bir epistemoloji arayıĢının hem babası 

hem çocuğudur.” (Aktaran Göregenli, 2015:2). 

 Psikolojide çevresel yaklaĢımın öncülerinden olan Barker (1968) çevreyi; 

bireylerin dıĢında ama bireyin anlamını oluĢturup davranıĢlarıyla ortaya koyduğu ve 

tüm bu düzeneğin kurallarını yöneten bir bütün olarak tanımlamaktadır ( Aktaran 

Göregenli, 2016: 19). 

 Bu tanımların yanı sıra Morval (1985) fiziksel çevreyi üç düzeyde 

açıklamıĢtır. “Mikro çevre, kiĢisel mekân ya da bir kiĢi ya da bir gruba özgü olanı 

kapsamaktadır. Mezo çevre, evleri, komĢuluk birimi, mahalleyi ve Makro çevre, 

kenti, kentsel topluluğu, bölgeyi” barındırmaktadır (Aktaran Göregenli, 2016: 20). 

 

1.1.2.2. Yer 

  

 Sözlüklerde ve farklı disiplinlerde kimi zaman yer (place) , mekân (space) ile 

eĢ anlamlı olarak kabul edilirken kimi zaman da aralarındaki farklara vurgu 

yapılmıĢtır. Ġki kavram arasındaki iliĢki hangi disiplinde ele alındığına ve etimolojik 

yapısına göre Ģekillenmektedir. Genel anlamda bir Ģeyin kapladığı boĢluk olarak 

tanımlanabilmektedir.  

 Mekân ile birlikte incelemek gerekirse; Moles’a göre mekân, bir yerdir. Yer, 

az çok sınırlandırılmıĢ bir iĢaret noktası olarak görülmektedir. Bir adres gibi kabul 

edilen ve insanın mekânsal kimliğinin temelini oluĢturan bir kavramdır. Bunun yanı 

sıra mekânın soyut bir anlama sahip olduğunu ve boĢlukla iliĢkili olduğunu 

vurgulamaktadır. Yer ise daha somut, belli sınırları olan, durağan bir konumu ifade 

etmektedir. Mekânı, yer olarak görmenin ön koĢulu insan iliĢkisidir. Bu bağlamda 

mekân ve yer kavramlarını üç temel referans çerçevesinde incelemektedir. Kimlik 

(identite) ile baĢlayan bu çerçeve, kendileme (appropriation) ve kök salma 

(enracinement) olarak sınırlarını belirlemektedir (Aktaran Bilgin, 2016: 240, 241). 

 Tuan’a göre yer, özel bir obje ve madde olup içinde yaĢanabilir konumdadır. 

Ancak mekân değiĢebilir özellikte ve harekete dayalı duruma sahiptir. Dolayısıyla 

objelere ve yere dayalı olarak varlığını hissettirmektedir (Tuan, 2001: 12). 

 Mekân ile yer arasındaki farklara iliĢkin benzer bir açıklama da Norberg-

Schulz’a aittir. Yerin somut olarak burayla iliĢkili olduğunu, mekânın ise soyutlukla 



9 
 

açıklanabileceğini vurgulamaktadır. Mekânın bu yüzden topoloji ve geometri 

terimleriyle tanımlanabileceğini, ancak yerin tanımı somut hatta fenomenolojik 

terimlerle yapılabileceğini düĢünmektedir (Aktaran Ġdil Üçer, 2001: 42). 

 Mekân ile ilgili önemli çalıĢmalar ortaya koyan Kant ve Newton’un mekân 

yaklaĢımlarından sonra “mekân soyut, sınırsız ve boĢ; yer ise mekânın bölümlere 

ayrıĢtırılması olarak” kabul edilmiĢtir (Casey’ ten aktaran Solak, 2014: 61). Kısacası 

mekânın soyut olması, yerin ise daha tanıdık ve görsel ögelerle tanınması söz 

konusudur. 

  

 1.1.2.3. Alan 

  

 Mekânla iliĢkili bir diğer kavram olan alan (territory) da benzer anlamlarla 

kullanılmaktadır. Alan, açık ve düz bir yeri ifade etmektedir. Hem bir yer hem de 

mekânın bir parçası olarak görülebilmektedir. 

 Bilgin’e göre alan, “bir iç-dıĢ diyalektiğine dayalı biliĢsel sınırlandırmalar 

tarafından yapılandırılmıĢ semantik bir mekândır.” Yani alan, bireyin kendini ve 

çevre sınırlarını iĢaret ettiği yerdir. Dolayısıyla alanın sınırları, biliĢsel planda, ben 

ile baĢkalarının, benim olan ile baĢkalarına ait olanın ayrılmasını sağlamaktadır. Bu 

anlamda alan, kiĢiselleĢtirilmiĢ bir mekândır (Bilgin, 2016: 21). Kendine ait kılınan 

alan, aynı zamanda kimin oraya dâhil olabileceğini de belirlemektedir. 

 Alansallığın bu açıklamalar doğrultusunda kiĢisel mekân ve mahremiyetle 

birebir iliĢkili olduğu ortaya konulmaktadır. Nitekim kiĢisel mekân ve alansallık, 

kiĢinin mahremiyet isteğini düzenlediği mekanizmalardır. Kalabalık yaĢantıda bunu 

yapabilmek pek mümkün olmamakla beraber mahremiyetin zarar görmesi de 

kaçınılmaz olmaktadır. Öyleyse, insanlar arası iletiĢim düzenleme sürecinin dört 

önemli konusu olan kiĢisel mekân, alansallık, mahremiyet ve kalabalık bazı 

yönlerden örtüĢmektedir (Altman, 1976: 7). 

 

 

 

 

 



10 
 

 1.1.3. Mekânın OluĢumu  

  

 Mekân, sonsuzluğu içinde barındırdığından varlığını kavrayıp oluĢunu 

tanımlamak kolay olmamaktadır. Bu sebeple belli oranda sınırlandırma 

gerektirmektedir. OluĢum açısından mekânın ilk belirtileri nörolojik olarak kendini 

göstermektedir. Mekânı kavrarken ki beyin ile diğer organların otomatik hale gelmiĢ 

etkileĢimi söz konusu olarak incelenecektir. Beynin, mekânı nasıl algılayıp, 

diğerlerinden ayırt edebildiği üzerine açıklamalar ortaya konmaktadır.  Bir diğer 

belirti sosyal psikolojik alt yapıda yer alan oluĢu kapsamaktadır. Ġnsan zihninde 

mekânın kiĢi için ne anlama geldiği ve soyut anlamların bütününde hangi parçalardan 

ortaya çıktığını, sonrasında yaĢama nasıl yansıdığı konusu incelenmektedir.  

 

 1.1.3.1. Mekânın Nörolojik Kökeni 

  

 Beyin, yapısı, karmaĢıklığı, iĢleyiĢi ile bilim dünyasının en çok ilgi çeken ve 

araĢtırılan konularından biridir. Yine de iĢlevlerinin büyük kısmı gizemini korumaya 

devam etmektedir. Ġngiliz nörolog Macdonald Critchley insan beynini Ģöyle 

betimlemiĢtir; “Beyindeki ilahi ziyafet sofrası… Tarifi zor muhteĢem yemeklerin 

bugün bile gizemini koruyan soslarla birlikte sunulduğu bir Ģölen…” (aktaran 

Torrey, 2018: 23). 

 Yapısal olarak incelemek gerekirse; beyin, yaklaĢık 100 milyar nöron ve bir 

trilyon glia hücresinden oluĢan harika bir organdır. Beyindeki hücreler bağıĢlanacak 

olsa dünyadaki her insana kendinizden 16 nöron ve 160 glia hücresi verebilirdiniz. 

Beyinde her bir nöron en az 500 nörona bağlanarak toplam uzunluğu 160.000 

kilometre olan sinir liflerini oluĢturmakta, uç uca eklendiklerinde, bu sinir lifleri 

dünyayı 4 kez dolanabilmektedir. Sinir lifleri açık renkli bir madde olan miyelin ile 

kaplıdır. Rengi açık olduğu için, sinir lifi bağlantı yolları beyaz madde olarak 

adlandırılmaktadır. Nöronlar, glia hücreleri ve bağlanma yolları hep birlikte son 

derece karmaĢık beyin ağları oluĢturmaktadırlar. Ġnsan beyni her biri dört ana lob 

içeren iki yarım küreye ayrılmaktadır. Frontal, temporal, parietal ve oksipital loblar 

olarak adlandırılmakta ve mikroskop altında görülen hücrelerin organizasyonuna 

dayalı olarak da 52 ayrı bölüme ayrılmaktadır. En son dönemde geliĢen beyin 



11 
 

alanlarının bizi benzersiz bir Ģekilde insan kılan biliĢsel becerilerin çoğuyla iliĢkili 

olduğu görülmektedir (Torrey, 2018: 23-24). 

 Beyin yapısal olarak anlatıldığı gibiyken, evrimsel süreçte yapının nasıl 

değiĢip dönüĢtüğünü bilmek zordur. Ancak biliĢsel becerileri kullanabilme özelliği 

ve bulunan en eski hominin kafataslarının incelenmesi insan beyninin evrimi 

hakkında ipucu vermektedir. Örneğin, bulunana en eski taĢ aletler 3,3 milyon yıla 

tarihlendirilmektedir. Homininlerin farklı teknikler kullanarak elde ettiği bu aletler 

biliĢsel iĢlevin varlığını düĢündürmektedir. Süreç ilerledikçe, yer değiĢiminin de 

etkisiyle bu iĢlevin farklı boyutlara ulaĢtığı ve zekâ geliĢimini git gide arttırdığı 

bilinmektedir.  

 Yine bu süreçte özellikle dikkat çeken bir durum gerçekleĢmiĢtir. YaĢamını 

farklı kara parçalarına dağılarak sürdüren insan, biliĢsellikle beraber ortaya çıkardığı 

durumları ve varlıkları, birbirinden bağımsız ancak benzer Ģekillerle 

gerçekleĢtirmektedir. YaklaĢık 40.000 yıl önce sanatsal faaliyetlerin ilk örnekleri 

Ġspanya ve Endonezya’da mağara duvarlarında resimler olarak ve Almanya’da da 

yontulmuĢ fildiĢi heykeller olarak karĢımıza çıkmaktadır. Bir diğer örnek, 12.000 ile 

7.000 yıl önce bitkiler ve hayvanlar Bereketli Hilal bölgesinde, Yeni Gine ve Peru’da 

birbirinden bağımsız olarak evcilleĢtirilmiĢtir. Mitlerdeki yaratılıĢ anlatılarındaki 

benzerlikler de birer örnek olarak gösterilebilmektedir. Psikolog Leary ve 

Buttermore, Afrika’dan ayrılmadan önce oluĢan biliĢsel değiĢimlerin, evrimsel ivme 

kazanan bir paralel evrim vakasını çağrıĢtırdığını öne sürmektedirler (Aktaran 

Torrey, 2018: 37). 

 GeliĢmeler doğrultusunda beynin bulunduğu mekânı nasıl algıladığını 

incelemek gerekmektedir. Genel anlamda beyin, bir ekip çalıĢmasıyla algı sistemini 

harekete geçirmektedir. Yani mekânın algılanması için farklı sistemlerin hep birlikte 

çalıĢması gerekmektedir. Bu sistemler duyu ve motoru barındıran özelliktedirler. 

Sinyallerin ve duyu organlarının beyini harekete geçirmesi beklenmektedir. Bunun 

için de sensörlere ihtiyaç duyulmaktadır. M. Groh bu süreci Ģöyle açıklamaktadır: 

  
 Vücudumuz kas ve eklemlerinin durumunu ölçen sensörleri beyne, 

kaslarımızın nasıl kasıldığını ve uzuvlarımızla eklemlerimizde nasıl bir güç 

bulunduğunu belirtmek için sinyallerle gönderir. Ama bu sensörlerin yaptığı 

ölçümler, vücudumuzun konumuyla dolaylı ve belirsiz bir ilişki içindedir. 

Beynimiz bu sensörlerden gelen sinyallerden iskeletimizin mekân içindeki 

konfigürasyonunu çıkarsamak durumundadır. (M. Groh, 2017: 57-58). 



12 
 

  

 Beyin, genellikle konum algısı sensörlerini görsel duyuyla gelen sinyallerle 

bir araya getirmektedir. Yani, görsel ile vücut konum algısı ortak hareket edip beyni 

uyarmaktadır. Bu çalıĢma bebeklikte, gözler ile bedenin iliĢkisinin algılanmasıyla 

baĢlamaktadır. Bebekler bu iliĢkiyi her uzuvları için ayrı ayrı öğrenmektedirler. 

Örneğin, katı yiyecekleri ağızda çevirirken dili nasıl hareket ettireceğini öğrenmesi 

aylar sürmektedir (M. Groh, 2017: 68-69). BaĢta uzun zaman alan algılama zamanla 

otomatik hale gelmektedir.  

 Bedenin mekân algısında nesneleri ten yoluyla hissetmek de mümkün 

olmaktadır. Bu algıda çeĢitli dokunma uyaranlarına karĢı uzmanlaĢmıĢ değiĢik sensör 

türleri rol oynamaktadır. Hissetmek için nesnelerin tene doğrudan dokunmasına bile 

gerek kalmadan tüyler yardımıyla duyum alınabilmektedir. M. Groh bu anlamda, 

insanın, kediler, kemirgenler ve bıyıklarıyla nesneleri keĢfeden diğer hayvan türleri 

gibi olduğunu vurgulamaktadır. Ġnsanın aynı Ģeyi kıl folikülü reseptörleriyle 

yapabildiği düĢünülmektedir. Dokunmanın sınırlı olmasıyla bir reseptörün zarına etki 

etmesi, nöronların beyne uyaranın konumu hakkında bilgi verebilmektedir. Bu 

nöronların deri üzerinde alıcı alanları olduğu bilinmektedir. Beyin hangi reseptörlerin 

tepki verdiğini kontrol ederek, buradan bu uyaranın vücut yüzeyinde nerede 

olduğunu birleĢtirmekte ve dokunulan nesnenin mekân içinde nerede olduğunu 

tahmin etmektedir (M.Groh, 2017: 69-90). 

 

 1.1.3.2. KiĢisel Mekân ve Mekân AnlayıĢları 

  

 Çevre psikolojisinde insan-mekân iliĢkileri çerçevesinde ortaya atılan kiĢisel 

mekân (personal space) kavramı, “her bireyin etrafında bulunan, sınırları savunulan 

diğerine yabancı olan ve bireyin fiziksel ve biliĢsel olarak hâkim olduğu kiĢisel alanı 

ifade etmektedir” (Bilgin, 2016: 206). Bu disiplinde mekânın, kiĢisel boyutu önem 

kazanmaktadır. Diğer yandan alan ile mekân kavramlarının birbiri yerine kullanıldığı 

bir kavram olarak karĢımıza çıkmaktadır.  

 KiĢisel mekân kavramını insanın, sınır belirleyerek, sonsuzlukta kaybolma 

dürtüsünden kurtulma isteğiyle baĢ gösterdiğini söylemek mümkündür. Bu 

doğrultuda çevre psikologları kiĢisel mekânı, sınıra benzer biçimde ve mahremiyet 



13 
 

düzeyi yüksek bir alan olarak kavramlaĢtırmaktadırlar. Seguin’e göre kiĢisel mekân 

bireyin vücut Ģemasıyla bütünleĢmiĢ çevrenin parçası olarak tanımlanabilmektedir. 

Morval’a göre kiĢisel mekân, sosyo-kültürel özellik taĢımakta ve değiĢkenlik 

gösterebilmektedir. Aynı zamanda fiziksel yanları olmakla birlikte salt fiziksel 

referans noktalarına indirgenmemesi gerektiğini ortaya koymaktadır (Bilgin, 2016: 

206). 

 Altman’a göre kiĢisel mekân bir mahremiyet düzenleme mekanizması olarak 

benliğe en yakın ve görünmez sınırlara sahip tabakadır (Altman, 1976: 20) Bu 

konuda ayrıntılı veriler sağlayan Hall ise kiĢisel mekânı bir iletiĢim formu olarak 

tanımlamıĢ, iliĢkinin niteliğini ve niceliğini kiĢilerarası mesafenin belirlediğinin 

savunmuĢtur (Aktaran Göregenli, 2015: 97).  

 Hall bu konudaki görüĢünü proksemi
*
 kavramıyla açıklamıĢtır. Proksemi, 

genel olarak sosyal etkileĢimlerin, insanlar arasındaki mesafe tarafından 

belirlendiğini vurgulamaktadır. Kimin, hangi mesafede olduğu bireyin, diğerini nasıl 

algıladığını belirlemektedir. Mesafe yakınlaĢtıkça algılanan Ģeyler ve yakın iliĢki, 

buna bağlı olarak da olumlu değerlendirme artmaktadır. Mekânın aktif olarak 

kullanılması ile karĢılıklı iliĢkilerin etkisi mesafelerin belirlenmesinde önemli rol 

oynamaktadır. Hall bu durumda dört tip mesafe bölgesinden bahsetmektedir. Ġlki 

yakın mesafe (intimate distance) olarak adlandırılmakta ve kiĢi bedeninden yaklaĢık 

45 santimetrelik mesafeyi kapsamaktadır. ġiddetli ve güçlü duygular tarafından 

karakterize edilen bu mesafe sesin düĢük hatta fısıltı seviyesinde olduğu, bedensel 

uyaranların yoğun olarak algılandığı mahrem alandır. Diğer madde olarak kiĢisel 

mesafe (personal distance) iĢlenmiĢ olup 45 santimetre ile 1,25 metre arası bölgeyi 

kapsamaktadır. Ses seviyesi ılımlı olup arkadaĢ tarafından kullanılan mesafeyi temsil 

etmektedir. Bir diğer madde sosyal mesafe (social distance) olup, bedenden 1,25 ile 

3,70 metre arası bölgeyi içine almaktadır. Dokunma mesafesinde olmadığından 

kimsenin böyle bir beklentisi de olmamaktadır. Ses seviyesi yüksek ve karĢılıklı 

                                                           
*
Proksemi, Hall tarafından ortaya atılmıĢ bir kavramdır. Ġnsanın mekânı kültürel kullanımını ifade 

etmektedir. Hall’in mekân antropolojisinde, her kültür, mekân konusunda, kendine özgü bir anlayıĢa, 

örgütlenmeye ve dile sahiptir. Bu açıdan mekân, kültürel bir sistem olarak görülmektedir ve bu 

kültürel sistem, onun değerler sistemiyle iliĢkisi çerçevesinde kavranabilir. Değerler sistemi, sosyal 

örgütlenmeyi, yaĢam tarzlarını, mekânla iliĢkileri, vb. büyük ölçüde belirlemektedir. Proksemiye yasa 

açısından bakınca da belirli bir alandaki insan etkileĢimlerinin mesafeye bağlı olarak azalıp 

çoğalmasını ifade ettiğini görmekteyiz. Nuri Bilgin, Sosyal Psikoloji Sözlüğü Kavramlar ve 

Yaklaşımlar, 2016, Bağlam Yayıncılık, İstanbul, Proksemi maddesi 



14 
 

iliĢkiler daha resmidir. Son olarak genel mesafe (public distance) ise bedenden 

itibaren 3,70 metre ötesindeki mesafeyi kapsamaktadır. Bu mesafe daha çok 

konuĢmacılar ve onların dinleyicileri ya da genel figürleri temsil etmektedir. Ses ve 

mimikler abartılmaktadır (Aktaran Göregenli, 2015: 99-100). Ġnsanlardaki mesafe 

hissi hayvanlarla benzerlik göstermektedir. Hareketle iliĢkili olarak anlam kazanan 

mekân ise dinamik olup mesafe ile iliĢkisini durumsal ve değiĢken biçimde ortaya 

koymaktadır ( Hall, 1990: 115). 

 Hall’e göre kiĢisel mekân, kiĢinin davranıĢları ile iliĢkili mekânsal 

uygunluklar sağlamaktadır. Bu kavram kentsel ve mimari mekânın Ģekillerinin 

belirlenmesinde de rol oynamaktadır. Buna göre bazı mekânlar toplumsal açıdan 

düĢük etkileĢim alanları ve yoğun etkileĢim alanları olarak tanımlanmaktadır (Hall, 

1990: 108,  Kahraman, 2014: 74-84). 

 Sommer kiĢisel mekânı baĢlangıcı özel ve korumalı, hissi özellikleri yoğun 

bir alan olarak görmektedir (Bilgin, 2016: 206). Sommer ve diğerlerince tanımlanmıĢ 

kiĢisel mekânın iki ana iĢlevi olup, bu iĢlevler genel olarak ikiye ayrılmaktadır. Ġlki 

iletiĢim iĢlevi olarak görülmektedir. Patterson, terimin iletiĢim boyutunu vurgulamak 

için kiĢisel mekânın, kiĢiselden çok kiĢilerarası olduğunu belirtmektedir. Ġkinci iĢlev 

ise koruyucu görevi üstlenmektedir. Bu iĢlev saldırganlığı kontrol etmekte ve stres 

düzeyini azaltmaktadır (Aktaran Göregenli, 2015: 101-102). 

 

 1.1.4. Mekânı Anlamak 

  

 Mekân, fiziksel ve zihinsel olarak insan yaĢamında rol üstlenmektedir. 

Fiziksel olarak tanıma, görme, ayırt etme sürecinden daha önce bahsedilmiĢti. 

Zihinsel açıdan mekân, tanımdan ziyade anlamı içinde barındırmakta, çoğu zaman 

öznel kabul edilebilecek nitelikteki eĢleĢtirmelerin odağında bir çalıĢma alanını 

temsil etmektedir. Dolayısıyla fiziksel olarak tanımlamak ne kadar objektifse, 

zihinsel olarak tezahürü de bir o kadar sübjektif özellik taĢımaktadır. Bu noktada 

mekân ile etkileĢimin bireysel davranıĢı nitelendirdiği ve kiĢinin kendince 

anlamlandırmasından dolayı da değiĢiklikler gösterdiği açıkça görülmektedir. 

Böylece anlam, aradaki farkı ortaya koymakta yardımcı olmaktadır.  



15 
 

 Bir mekânı tanımlarken görüneni algılayan insanların neredeyse benzer 

kalıpları kullanabileceğini görmek mümkün iken, mekânın kiĢide neyi ifade ettiği 

sorulduğunda herkes farklı bir cevap verebilmektedir. Bu durumda etkili sebepler 

birden fazla olmaktadır. KiĢinin geçmiĢ tecrübeleri, mekânın atmosferi, kiĢinin o 

anki ruh durumu, anıları gibi sebepler anlamlandırmada etkili faktörler 

olabilmektedir. Daha öncede söylendiği gibi sonsuz boĢlukta bir sınır olan mekânın, 

kaybolma hissinden doğan güvensizliği azalttığı ve dolayısıyla anlam kazanmaya bu 

noktada baĢladığını düĢünmek doğru bir yargı olacaktır.  

 Bunun yanı sıra, mekânı anlama ve anlamlandırma belli süreçlerin sonucunda 

açığa çıkmaktadır. Öncelikle var olan bir mekân üzerinden yola çıkmak 

gerekmektedir. Ġnsanın bedenen o mekânı algılamasıyla devam eden süreci, 

yorumlama ve benimseme davranıĢı takip etmektedir. Ardından çevre içerisinde 

kendini tanıtan insan kök salma eğilimi göstermekte ve o çevreye kimlik 

kazandırmaktadır. Böylece mekân sosyal olgunun önemli parçalarından biri olarak 

görülmekte, toplumun yapısını derinden etkilemektedir. Bu yüzden mekânı anlamak, 

bir toplumun sosyal yapısını anlamaya da ayna tutmaktadır. Bu yönüyle de mekân 

hem bireysel hem kolektif nitelik taĢır pozisyona gelmekte ve birçok araĢtırma 

alanına konu oluĢturmaktadır. Kısaca kiĢi ve çevresi arasında iĢleyen iki yönlü 

sürecin sonucunda anlamlanan mekân çevresel imge olup, üç bileĢenden yani kimlik, 

yapı ve anlamla varlığı sürdürür hale gelecektir (Lynch: 2010, 8). 

  

 1.1.4.1. Anlam 

  

 Anlam, var olduğundan bu yana insanın yaĢamında en önemli olgulardan biri 

olarak gösterilmektedir. Ġnsan kendisini ve çevresindeki dünyayı anlama ya da 

anlamlandırma isteğiyle ilgili olarak biliĢsel ve davranıĢsal çaba ortaya koyarken 

güçlü bir eğilimle bunu yapmaktadır. Temelde adlandırmayla baĢlayan süreç 

olgunlaĢtığında anlamı oluĢturmaktadır. GeniĢ açıdan bakılacak olursa insan her Ģeye 

bir ad koymaktadır. Dolayısıyla çevresinde olsa da olmasa da insan, her Ģeyi 

anlamlandırmak için adlandırmayla iĢe baĢlamaktadır. Bu yönüyle de anlam en az 

insan ve evren kadar sonsuz görünmektedir.  



16 
 

 Anlamın birden fazla yönü olmasıyla beraber adlandırmayla ortaya çıkan 

yalnızca birisi kabul edilmektedir. Rapoport’a göre anlam, çevreden insana doğru 

açılan dil ile olmayan çeĢitli seviyedeki etkileĢimler sonucu ortaya çıkmaktadır 

(Rapoport, 1982: 50, Ġnceoğlu, A. 1999: 36). Çünkü anlam, bireysel özelliklidir. 

Mekân ile anlam bu açıdan önemli bir noktada birleĢmektedir.  

 Mekânın, kiĢi için değeri yüklediği anlamla iliĢkilidir. Bu yüzden mekânsal 

anlamlandırma aktif bir süreç haline gelmekte ve devamı değiĢim halinde 

olabilmektedir. Gierny’ e göre bir yerin hem fiziksel olarak görülüp hem hissedilip 

algılanarak hem de yorumlandırılıp hikayelendirilerek, kısaca yaĢanarak inĢa 

edilmekte olduğunu ve bununda bir yerin insanlar tarafından adlandırılmadan, 

kimliklendirilmeden, tanımlanmadan bir mekanı olamayacağının vurgusunu 

yapmaktadır.(Gierny, 2000:465).  

  

 1.1.4.2. Algı 

  

 Algı, mekânı anlamlandırma sürecinin önemli parçalarından biri olup, kelime 

olarak bir Ģeye dikkati yönelterek o Ģeyin bilincine varma, idrak gibi anlamlarla 

karĢılık bulmaktadır. Aynı zamanda algı, oluĢumunu tamamlamak için bir süreçten 

geçmekte ve temelini dıĢ dünyadaki nesnelere göre aldığı duyumsal bilgilere 

dayandırmaktadır (Ġnceoğlu, M. 2010: 68). Dolayısıyla algılama, “çevresel bilginin 

duyar aracılığı ve zihinsel bir süreçle okunmasıyla oluĢan aktif bir süreçtir. Bu 

süreçte nesnel dünya, duyular aracılığıyla öznel bilince aktarılmaktadır” (Köktürk’ 

ten aktaran Solak 2014: 92).  

 Algılama sürecinin merkezinde insan için beden yer almaktadır. Bundan 

hareketle duyu organları algının bilgi parçalarını oluĢturmaktadır. Dokunma, iĢitme, 

görme ve koklama sınırların algılanmasında öncülük etmektedir. Tüm bu duyular 

arasında algılamayı kolaylaĢtıran en geliĢmiĢ duyu görme olarak kabul edilmektedir. 

Çevreden edinilen bilginin neredeyse %80’ ni görme ile sağlanmaktadır. Yine de 

duyuların algılama alanının da bir sınırı olduğunu dile getirmek gerekecektir (ErniĢ 

2012: 17).  

 Gibson’a göre görme, bedenin dıĢında kalan Ģeyleri algılamadaki en önemli 

duyudur. Bedenin kendini anlaması sonucu çevreyi de ona göre yorumlaması 



17 
 

muhtemeldir. Dolaysıyla bir boĢlukta fiziksel varlığımıza iliĢkin bilgi, duyular 

yoluyla fark edilen beden üzerinden sağlanmaktadır (Aktaran Hodder ve Hutson 

2017b: 176).  

 Rapoport’a göre söz konusu mekânın algılanması, bilinmesi ve 

değerlendirilmesinin sürekliliği etrafın duyu organları ile hissedilmesi, mekânın 

algılanma Ģeklinin çözümlenmesi ve mekânın özelliklerinin tanınması sonucunda 

ortaya çıkan karar verme sürecidir. Stokols ve Altman’a göre ise mekân algısındaki 

hem fiziksel etki hem de duyusal etki kullanıcının psikolojik durumunu etkileyerek 

psiko-sosyal bir özelliği içinde barındırır hale gelmektedir (ErniĢ 2012: 13, 17).  

 Çevredeki bir objenin varlığının algılanması ve objenin özelliğinin 

anlaĢılması esnasındaki bilgiler yalnızca o andaki bilgilerle sınırlı olmaktadır. Ancak 

o bir an için algılanan bu objenin bir geçmiĢi ve geleceği vardır. Yani izlenim yalnız 

o andaki değiĢim döneminin bir bölümünü yansıtmaktadır. Aynı zamanda bir anlık 

algılanan obje geçmiĢi hatırlatan geleceğe açıklık getiren ögeleri barındırmaktadır 

(Kısa 2004:7)  

 Mekânın görsel organizasyonunu irdeleyen GeĢtalt kuramı bu durumda 

devreye girebilmektedir. Kuramın özünde barındırdığı bütünün, kendisini oluĢturan 

parçaların toplamından farklı olması anlamıyla parçaları tek tek irdelemek 

gerekmektedir. GeĢtalt ilkelerinin mekânsal ölçekte incelenen baĢlıkları; yakınlık 

(proximity), benzerlik (similarity), tamamlama (closure), kapalılık (closeness), 

devamlılık (continuity), bölge (area) ve simetri olarak sıralanmaktadır (Koffka 

1935:265).  

 Merleau-Ponty’ e göre “duyular ve biliĢsel süreçler bir bütün haline gelip 

eĢzamanlılık ilkesiyle bedene mekânsal bilinci” aĢılamaktadır (Solak, 2014: 94). 

Mekânsal bilincin etkisiyle baĢlayan algılama sonucu mekân algı psikolojisi söz 

konusu oluĢturacaktır. Lynch ve Nornberg-Schultz’ a göre bu psikolojinin bileĢenleri 

kiĢinin mekân içerisindeki dolaĢımına, yönelimine, mekânlar arası bağ kurabilmesine 

ve kendi sınırını tanımlayabilmesine bağlıdır (Aktaran Özen 2006:2).  

 

 

 

 



18 
 

ġekil 1: Mekân algısını etkileyen faktörler 

 

Kaynak: Gür’ den aktaran ErniĢ, (2012: 22)  

 

 1.1.4.3. Kendileme (Appropriation) 

  

 Mekânı anlamayla ilgili bir diğer konu kendileme süreci olarak karĢımıza 

çıkmaktadır. Fischer’ a göre bir mekân parçası veya eĢyalar üzerindeki egemenlikle 

ilgili olmakla beraber mülk edinmeyi tanımlamaktadır. Psikolojik açıdan, duyumsal, 

devimsel ve algısal etkinlikle kendi kontrolünü tanımayı, bireyin Ģeylere ve dünyaya 

hâkim bir konumda görülmesini belirtmektedir (Bilgin, 2016: 199). Hâkim olma, 

sahip olma ve egemenlik ile ilgili alt yapısı olması kendilemenin, mekânla yakınlık 

iliĢkisini kurmaktadır. Bu yakınlığın devamında güven ve rahatlama hissi insanı 

kontrolüne almaktadır. 

 Meiss’e göre mekân, içinde nesne barındıran bir kap gibi dıĢta sınırlı, içte ise 

dolu bir boĢluktur (ErniĢ 2012: 14). Mekâna bu açıdan bakıldığında kendilemenin 

süreç haline geliĢi tabii bir sonuç olarak görülmektedir. Çünkü kendileme süreci önce 

belirli bir mekân parçasının sınırlandırılması, iĢaretlenmesi ve ardından mekânla 

yakınlaĢmanın gerçekleĢmesiyle kiĢisel mekânın aĢamalarını barındırmaktadır 

(Moles’tan aktaran Bilgin, 2016: 199). Sonrasında mekân düzenlenmekte, süreç 

fiziksel ve psikolojik olarak sınırlandırma ile keĢfedilip gözleme yoluyla 

gerçekleĢerek tamamlanmaktadır. 



19 
 

 Mekân perspektifi açısından kendileme teorileri, bu teorilerin bireyin ya da 

bir grubun sosyal kimliğinin oluĢturulması, sürdürülmesi ve mekâna olan bağlılık 

diyalektik bir sürecin sonucu olarak görülmektedir. Bu süreçte mekânın değiĢimi, 

dönüĢümü ve bireyin kendi kimliğiyle bütünleĢtiği düĢünülmektedir. Ayrıca bu 

kimlikle beraber o mekâna duyulan bağlılık ve değerlilik devamlılığı sağlamaktadır 

(Pol, 2002: 16). 

 Kendileme, yapma (making) ve edimi (acting) içerdiğinden, dönüĢtürme ve 

değiĢtirme sürecinde ifadesini bulmaktadır. Kendileme sahiplikten farklı olarak 

görülmektedir. Genel mekânlara sahip olamayız ancak pek çok Ģey katabiliriz. Kök 

salınıp, orada bir kimlik oluĢturulup o kimlikle tanıtılabiliriz. Kendileme süreci aynı 

zamanda ihtiyaca dayanmaktadır. Bunun ise temel nedeni birey ile baĢkaları 

arasındaki sınırın varlığının asıl motivasyonu içerdiğine inanmakla iliĢkilidir 

(Göregenli 2015: 124, 125). Çünkü birey, içinde bulunduğu yeri ve hali 

benimseyerek kendi benliğinden bir Ģey ortaya çıkarmak isteme davranıĢı ile hareket 

etmektedir. Sürecin sonucunda ya da iĢleyiĢinde mutlaka farklılıklar 

gözlemlenmektedir. Dolayısıyla kendileme sürecindeki bu farklılar bireylerin 

diğerleriyle kurmak istediği iliĢki biçimlerini göstermektedir ( Becker 1977; Cooper 

1976 ve diğerleri aktaran Göregenli 2015:125). 

 

 1.1.4.4. Kimlik 

  

 Kimlik (identity) kelimesinin kökeni Latinceye dayanmaktadır. Ġd 

kelimesinden türeyen bu kavram aynı, özdeĢ anlamlarına gelmektedir. Sosyal varlık 

olan insanın ortaya attığı bir olgu olarak karĢımıza çıkan kimlik, bireyin kendini 

tanımlama ve konumlama ifadesidir.  

 Kimlik, bireyin benlik duygusuyla iliĢkili olup bireyin eĢsizliğini ortaya 

koyan psikolojik ve fiziksel özelliklerin bütününü kapsamaktadır. Dolayısıyla 

içerisinde sosyal ile kiĢilerarası bağlantıları ve sosyal rolleri barındırmaktadır. Bu da 

kimliğin hem kolektif hem bireysel olarak aidiyet ve tanımlama ile ilgili bileĢenlerin 

odağında yer aldığı, çok yönlülüğünün de buradan geldiğine iĢaret etmektedir. 

Kimliğin nesneden öte simgeler ve iliĢkiler sisteminin merkezi olduğunu söylemek 

gerekmektedir (Morley ve Robins, 2011: 74). 



20 
 

 Mekânın ayrılmaz parçası olan kimlik, o mekânın özelliğini de ortaya 

koymaktadır. Mekân ile zamanın ortak ve özgü koĢulları sonucunda kimlik 

oluĢmaktadır. Dolayısıyla kimliği mekândan bağımsız görmek mümkün değildir. 

Mekân, bir yandan kimliği oluĢtururken diğer yandan da kimliklere anlam 

yükleyerek kimliklerin farklılıklarını ortaya koymaktadır. Bir mekânda yerleĢik olan 

topluluğun hem bir arada hem bireysel olarak özelliğini ortaya koymak mümkün 

olmaktadır. Bunun etkisiyle toplum da kendi kimliğini mekâna yansıtmakta ve o 

toplumun geleneğini, bilincini oluĢturmaktadır (Alver, 2007: 19). 

 Eiguer’ e göre birçok birey için kimlik, kendi evinde olma ve ait olma 

birbiriyle iliĢki içindedir. Ġç habitatın beden imgesine atıfta bulunması gibi, aidiyet 

duygusu da ailenin kimliğine gönderme yapmaktadır. Bedenin kendi varlığından 

baĢka bir de dıĢarıda ruhsal grup derisi yer almaktadır. Bu deri, beden baĢka yerde 

yaĢasa bile her bir aile üyesi tarafından korunabilmektedir. Bu bir iç habitat temsili 

olarak görülmekte ve sayesinde kiĢi, ailesine baĢvurarak kendini bir birey gibi 

hissetmektedir.(Eiguer, 2018: 42). 

  

 1.1.5. Mekân Hissi 

  

 Mekânın oluĢumu ile baĢlayan süreç insan yaĢamında farklı boyut ve 

anlamlara dönüĢmektedir. Bu sürecin odak noktası zihinsel olup sosyal yaĢantıyla 

davranıĢlara yansıtılmaktadır. Konu itibariyle bir yeri mekân haline getirip orayı 

benimsemenin ve kimlik kazandırmanın toplumun farklı yapısını oluĢturan zincirin 

halkaları olarak kabul etmek gerekmektedir.  

 Genel anlamda mekân hissini insan ile çevresel imajın etkileĢimi sonucu 

ortaya çıkan sentez olarak görmek mümkündür. Dolayısıyla hem biliĢsel faktörler 

hem fiziksel faktörler bu hissi etkileyip ortaya çıkaran konumda olmaktadır. Buradan 

hareketle insan ile mekân arasındaki duygusal bağı mekân hissi olarak 

adlandırabiliriz. 

 Mekân bu bakıĢ açısıyla değerlendirildiğinde insanda bıraktığı his bir tezahür 

olarak kabul edilmektedir. Böylece insan kendini o mekâna ait hissetmekte ve 

bağlanma duygusunu harekete geçirmektedir.  

  



21 
 

 1.1.5.1. Kaostan Kozmosa, Evrenden Eve 

  

 Bireyde oluĢan mekân hissinin derinine inildiğinde kaos özelliği bizi 

karĢılayacaktır. Mitos yazarlarının hemen hepsine göre, her Ģeyden önce kaos vardır. 

Kaos, açık, boĢ olmak anlamına gelen khainein fiilinden türemiĢtir. Kaostan boĢluk, 

daha biçime girmemiĢ varlığa kavuĢmamıĢ ögelerin karıĢımı anlaĢılmaktadır. 

Hesiodos’un, Theogonia’da tanımladığı kaostan, varlıklar kendi kendilerine ortaya 

çıkmaktadırlar. Kaostan ilk önce Gaia yani toprak doğmakta, sonra ıĢık ile karanlık 

ve daha sonra bu karĢıt ögeler birleĢmekte, sıra ile evreni oluĢturacak varlıklar ortaya 

çıkmaktadır (Erhat ve Eyüboğlu, 1977:197). 

  Yunan yaratılıĢ mitosunun bu kısmında kaosun, yaĢama geçiĢi ve dünyanın 

yeni maceralara bir mekân oluĢturduğu görülebilmektedir. Kaos, yaĢamın kaynağı 

olarak nitelendirilmektedir. Ayrıca bu maceralar doğadan kültüre yapılan yolculuk 

olarak da karĢımıza çıkmaktadırlar (Gezgin 2018: 91). Dilimizde, evrenin düzene 

girmeden önceki, biçimden yoksun, uyumsuz ve karıĢık durum olarak karĢılığını 

bulmaktadır. Kaos, yalnızca evrenin değil kozmos ve evin de mekânsal temelini 

oluĢturmaktadır.  

 Aristoteles’e göre Hesiodos doğru bir bakıĢ açısına sahip olup, ilk Ģey olarak 

kaosu görmektedir. BaĢta kaosun oluĢumu ardından toprağın meydana geliĢinin bir 

rastlantı sonucu ortaya çıkmadığını vurgulamaktadır. Çünkü sonrasında oluĢacak 

varlıklar için bir mekân gerekmektedir. Hesiodos, her Ģeyin bir mekânı olması 

gerektiğini, varlığın da öncelikle mekâna ihtiyaç duyduğunu vurgulamaktadır (Kılıç 

2011:8). Bu durumda Hesiodos’un kaosu, mekân olarak gördüğünü söylemek 

mümkündür. Çünkü kaos, mekanın üstlendiği görevi üstlenmektedir.  

 Buradan hareketle mekanın olduğu her yerde bir kaos durumunun olduğunu 

düĢünmek gerekmektedir. Çünkü her mekân oluĢturma yani yaratılıĢ süreci kaosla 

meydana gelmekte ve düzen belli bir zaman sonra kendini göstermektedir. Bu düzeni 

sağlama ve kalıcı hale getirme süreci ise bizi kozmolojiye ulaĢtırmaktadır. Böylece 

mekanın hem kaos hem kozmosla iç içe olduğu görülmektedir.  

 Kozmos, düzeni ve evreni ifade etmektedir. YaratılıĢ ve kaos etkeniyle ortaya 

çıkmıĢ olup bu kavramları da içerisinde barındırmaktadır. Yani kaosun içerisinde bir 

kozmos olduğu gibi kozmosun içerisinde de bir kaos vardır. Öyle ki kaosun bile 



22 
 

kendi içinde bir düzeni olduğu düĢünülmektedir. Benzer Ģekilde kozmosun içerisinde 

hep bir karmaĢıklık görmek mümkün olmaktadır. Dolayısıyla anlam içerikleri farklı 

olsa da birbirlerini var ettiklerini belirtmek yanlıĢ olmayacaktır. 

 Yabancı, sahipsiz ve gayrimeskûn bir kara parçası olan kaos, o değiĢken ve 

çekirdek halinde bulunan Ģeylerin varoluĢ halinin bir örneği olarak karĢımıza 

çıkmaktadır. Kozmos ise insan için sahiplenmeyi gerektiren bir olgudur. Yani bir 

yere yerleĢmek, orayı düzenlemek ve kendisi için yaĢanabilir hale getirmek 

kozmogoni örneği olarak karĢımıza çıkmaktadır. YerleĢme, sadece orada yaĢamayı 

tercih etme anlamına gelmemekte, kendi evrenini yaratma içgüdüsünü 

üstlenmektedir. Bu konuda ayrıca tanrısal bir inanç söz konusu ise yapılan 

yerleĢmenin tanrıların eseri ve kozmogonisine öykünmeyle iliĢkisi de 

kurabilmektedir.(Eliade, 2017: 30,48). Yani tanrıların, kozmos üzerindeki etkisi 

tanrılara ulaĢmada insanı cezbeden bir hal almaktadır. Eylemde bulunulan alan ev ya 

da oda devimsel özellikte olup değer kazanmaktadır. Kullanım durumuna göre anlam 

taĢır hale gelip deneyim alanını geniĢletmektedir. Böylece orası sahiplenilmektedir 

(Eiguer 2018: 44-45). 

 Tanrıların, ideallik ile karĢılığını bulmasıyla beraber en uygun ve doğru olanı 

yaptığına inanma insanların düzene bakıĢlarını etkilemektedir. Onun izinden giden 

insan, yerleĢtiği yeri kutsadığına inanmakta, varoluĢsal bir tercih yapıp yeni bir Ģey 

yaratarak benimsemeye hazır olunan evreni seçmektedir. Bu evren, tanrıların 

oluĢturup yaĢadığı örnek bir evren biçimi olmakta ve insanın yarattığı evren de tanrı 

kutsallığına eriĢmiĢ kabul edilmektedir. Bu durumda insan, tanrıların yarattığı evreni 

kendi ölçeğinde tekrardan ele alıp taklit etmektedir. Doğal sonuç olarak insanın 

kendi yaratısı olan kutsal kulübenin inĢası kozmogoniyi çağrıĢtırmaktadır (Eliade, 

2017: 33,44). 

 Eliade’ a göre ev, örnek alınan tanrıların yaratılarına ve kozmogoniye 

öykünen insanın kendine yarattığı evrendir (Eliade, 2017: 53). Bu açıdan 

bakıldığında Çatalhöyük’te bir örnekle karĢılaĢılmaktadır. Konutların ilk inĢası 

sırasında özenle hazırlanan planlarla ve özel törenlerle onaydan geçirildiğine dair 

veriler göz çarpmaktadır. Örneğin, Kuzey alanda bina 1 de zemin döĢenmeden evvel 

doldurma iĢlemi yapılmıĢ, aynı zamanda da binada yer alacak platformların planı 

hazırlanmıĢtır. Çünkü inĢa, ritüeli de kapsayan bir iĢ olarak görülmektedir (Wason 



23 
 

2018: 375). Kozmos ile canlanan evin, insanda karĢılığı kimlik olarak vücut 

bulmaktadır. Çünkü düzenleme ve benimseme kimliğin bileĢenleridir. 

 Neolitik dönem insanının yer üzerinde kozmosun örneklerini ortaya 

koyduklarını söylemek mümkündür. Bunun sebebi mağaralardaki yapının 

karmaĢıklığına bir son vererek, kendi tasarladıkları yapıların basitliğiyle var olmayı 

istedikleri düĢünülmektedir. Basit yapı bile olsa karmaĢadan uzak durmak ve yeniden 

canlanmak düĢüncesi burada etkili olmuĢ olabilmektedir. Lewis-Williams ile 

Pearce’a göre bu durum kozmosun daha iyi kontrol altına alınabilmesi, inanıĢların 

toplumsal ve kiĢisel ihtiyaçlara göre düzenlenme yeteneğinin kazanılmasıyla 

iliĢkilidir ( Huyssteen 2018:160). 

 YerleĢmenin, kozmos ile etkileĢimi paralel bir süreç olarak devam etmektedir. 

Bu yerleĢme eylemi yalnızca bir konut üzerinde gerçekleĢmemektedir. Ġnsanın sahip 

olduğu bedende bir yerleĢmenin göstergesidir. Dolayısıyla beden de ev gibi kozmos 

örneği olarak görülmektedir. Beden kozmogonik yapısıyla, dünyaya atılan insanı 

rahatlatmaktadır. Bu yüzden bedene gösterilen ilgi ile ev yapısına gösterilen ilgi 

doğru orantılı olup kutsamayı gerektirmektedir. Buradan hareketle sağlam, güven 

veren, kozmogoninin özel temsilcileri olarak görülen evin ve bedenin ayaklar 

üzerinde, duruĢunun dik olmasına sembolik olarak dikkat çekilmelidir. Bachelard’a 

göre ev, bizim Ģunu söylememizi sağlar; “Dünyaya rağmen, bu dünyada oturan biri 

olacağım!” (Bachelard 2017: 77). 

 Ev yapısı gereği dıĢ dünyadaki tehlikelerden korurken aynı zamanda da 

oradan tamamen kopmadan etkinlikleri gerçekleĢtirmeyi sağlamaktadır. Yine bu 

nedenden de esnek bir tarafı vardır (Eiguer 2018: 17). Ev ile bütünleĢme ve onu 

istenen Ģekilde inĢa edip kullanma durumunun karĢılığı böyle olmaktadır.  

 ĠnĢası esnasında evin yapısı bilinçdıĢı ögelerin çoğu zaman fark edilmeden 

yerleĢip kaldığı durumları ortaya çıkarmaktadır. Benzer Ģekilde bilinçdıĢında da bazı 

ögelerin ev ile karĢılığını bulduğunu görmek mümkün olacaktır. Örneğin, “rüya 

imgelerinde evin çatısı düĢünceyi veya bir amaca yönelik hareket etmeyi istemekle 

sembolize edilmektedir. Mahzen, ruhsal varoluĢ, korkulan ve gizemli arkaik içyüzü 

çağrıĢtırırken, pencereler gözleri ve kapılar ise ağzı temsil etmektedir.” (Eiguer 2018: 

23).  



24 
 

 Mekân haline gelmiĢ bir ev, geometrik Ģeklinden fazlasını barındırmaktadır. 

Ġnsanın ruh hali olmakla beraber kendi içinde bir derinliği vardır. Çatalhöyük 

evlerinde de yüzeyde yaĢayanların merdivenlerle zemin altlarındaki ölülerin 

yerleĢtirildiği dünyaya inmeleri farklı bir kozmos örneğidir. Diğer yandan standart 

zemin planının hem kendi içinde hem de dört ana yönle iliĢkisinde monotip olması, 

çok bilindik bir anlamı çağrıĢtırmaktadır. Kozmosun, güneĢin hareketi ya da baĢka 

Ģekilde ölçülen yönler gibi bir takım tabii özelliklerle iliĢkili olarak düzenlendiği 

düĢünülmektedir (Wason, 2018: 393). 

 

 1.1.6. Yere Bağlılık ve Yer Kimliği 

  

 Yere bağlılık ve yer kimliği, mekânı anlama ile ilgili önemli kavramların 

baĢında gelmektedir. Bu kavramlar belli bir süreçte oluĢan, tecrübeleri 

anlamlandırma yoluyla bireyde yer eden fiziksel ve duygusal çağrıĢımların temsilcisi 

olarak karĢımıza çıkmaktadır. Temelde bir mekâna dayansa da ismini yer 

kavramından almıĢtır. 

 Yere bağlılık kavramının ifade ettiklerine değinilecek olursa, bağlı olma 

durumunun anlamı önem kazanacaktır. Bağ, iki Ģey arasında kurulan yakınlık sonucu 

ortaya çıkan bir olgudur. Bağlılık ise bu yakınlığın aitlik duygusunu daha güçlü 

hissettiren baskın bir durumun tanımı olmaktadır. Dolayısıyla o Ģeye duyulan 

hissiyatın yoğunluğu en üst seviyeye çıkmakta ve davranıĢlara yansımaktadır. 

Ġnsanlar, bir Ģeye bakarken kendilerine anlamlı gelen haliyle yorum yapmaktadırlar. 

Bir nesneye bağlanmak ve mülkiyet formu kazandırmak için gerekli olan Ģey insan 

etkenidir. Yani sürecin “bakma, dikkatini çekme, farkına varma, karĢılaĢtırma” 

sıralamasıyla ilerlemesi sonucunda insan etkeni duruma dâhil olup bağlılık 

aĢamasına geçiĢi sağlamaktadır (Hodder, 2018a: 50). Dolayısıyla Ģeylerle olan 

bağlılığın etkin görevi insana düĢmekte olduğunu söylemek mümkündür. DavranıĢın 

ya da duygunun gerçekleĢtiği bir yer söz konusu ise o yere olan bağlılığın temeli de 

insan kökenli olmaktadır.  

 Göregenli’ye göre bir yere bağlılık çocukluk döneminde elde edilen 

tecrübelerle sabit duygusal ve davranıĢsal kazanımlarla bir bellek oluĢturma sürecini 

ifade etmektedir. Bu bellekteki bağlılık parçalarının önceliğini aileler taĢımaktadır. 



25 
 

Anne ve babaya duyulan bireysel bağlılık devamında etrafa yayılmaya 

baĢlamaktadır. Bu da bir alıĢma süreci gerektirmektedir. Sürecin sonunda büyüyen 

çocuk için “topluluğun mekânsal sınırlarını akraba ve komĢuların yer aldığı çevre” 

olarak belirlenmektedir. Bu durumda tanıma ve yabancı görme anlam kazanırken iç-

dıĢ kavramları açığa çıkmaktadır. Yani iç dünya bilinen evde, dıĢ dünya yabancıya 

ve tehlikeye vurgu yapmaktadır (Göregenli, 2015:180).  

 Bağlanma teorisi, tam da bu durumu açıklamaya yardımcı olmaktadır. Bu 

teoriye göre kiĢinin, bebeklik döneminde anne ya da bakıcı her kim ise onunla 

arasında oluĢan ilk bağın, yetiĢkin döneminde diğerleriyle olan iliĢkilerindeki 

beklentilerinde açığa çıkmasıyla görülmektedir. KiĢinin bağlılık seviyesinin derecesi 

de sosyal talep durumlarındaki tutumunun değiĢkenliği ile iliĢkili hale gelmektedir. 

Yani bağlılık hissi ne kadar fazlaysa tutum da o yönde daha güçlü hale gelmektedir. 

Bebeklikte baĢlayan bağlanma duygusu sosyalleĢme sürecinde yerini kopma 

duygusuna bırakmaktadır. Ergenlikte doruğa ulaĢan bu kopma bireyleĢmenin açıkça 

göstergesi olmaktadır (Budak, 2000: 106). 

 KiĢinin, bebeklikte baĢlayan bağlanma duygusu bir yere göre 

Ģekillenmektedir. Yere bağlılığın, kiĢiyi sabitleyen ve güven veren tarafı da buradan 

kaynaklanmaktadır. Tuan’a göre yer güvenliği, mekân ise özgürlüğü ifade 

etmektedir. Bu sebeple mekânda yaĢanırken yere bağlılık hissedilmektedir (Tuan, 

2001: 3). Bir yerde devamlı olarak bulunabilme, orayı belirleme ve geri dönebilme 

düĢüncesi insan zihnini rahatlatmakta, bağlılığın anlamını önemli kılmaktadır. 

 BenimsenmiĢ, güvenli ve bağlılığı kiĢi için tescillenmiĢ yer, zamanla kimlik 

kazanmaya da baĢlamaktadır. KiĢiler, bağlılık durumlarına göre o yeri 

Ģekillendirmekte ve kendilerinin kılmaktadırlar. O yerin karakteristik özelliği, 

oradaki kiĢileri yansıtır hale gelmektedir. Bunun sonucunda ise o yerin kimliği 

oluĢmaktadır.  

 Proshansky’ e göre yer kimliği, “insanın çevreyle ve diğer insanlarla olan 

faaliyetlerinin, duygularının, düĢüncelerinin, beklentilerinin bir araya geldiği yer ile 

kiĢinin kimliğini yapısında birleĢtiren karmaĢık bir sistem ürünüdür.” (Aktaran 

Göregenli, 2015: 179). Yani bir yere atfedilen özellikler ile gerçekleĢtirilen insan 

faaliyetlerinin o yerde harmanlanmasıyla baĢka bir anlamın ve yapının ortaya 



26 
 

çıkmasıyla iliĢkili bir kavramdır. Bu bahsedilen yerler ev ya da ev dıĢında 

olabilmektedirler.  

 Yer kimliğinin oluĢabilmesi için bağlılık sürecinin gerçekleĢmiĢ olması 

gerekmektedir. Sonrasında psikolojik ve sosyokültürel etkilerle süreç 

tamamlanmaktadır. Yani bu süreç yalnızca fiziksel ortamdaki duygularla 

oluĢmamakta, psikolojik bağlılık da boyutun bir parçası olarak görülmektedir.  

 Low ve Altman’a göre yere bağlılık ve yer kimliğinin kültürel temeli 6 

boyutta Ģu anki halini almıĢtır. Bunlardan ilki kuĢaktan kuĢağa aile vasıtasıyla iletilen 

tarihsel tarafıdır. BaĢlangıç ve temel, aile olarak kabul edilmektedir. Ġkincisi yerle 

iliĢkinin istenmeyen sebeplerden yerin terk edilmesiyle sarsılması olarak 

bahsedilmiĢtir. Üçüncü boyut mülkiyetin, mali açıdan günlük yaĢamı etkiler hale 

gelmesiyle ortaya çıkmaktadır. Dördüncü olarak çevrede ve doğadaki olayları 

açıklama, anlamlandırma çabasıyla ortaya çıkan mitolojik iliĢkilerin kozmolojik 

çerçevesi olarak görülmektedir. BeĢinci boyutta inanç ile kültüre katılımla 

gerçekleĢen bağlantıların etkisi söz konusuyken altıncı boyutta söylem ile anlatıya 

dayalı (narrative) çerçeve yere bağlılık ve yer kimliğini etkileyen durumları açığa 

çıkarmaktadır. Tüm bu boyutların insan zihnindeki tezahürü bireysel tecrübeyi 

beraberinde getirip kültürün içerisinde yere bağlılık ve yer kimliği kavramlarını 

barındırır hale getirmiĢtir. Bu noktada sembollerin açığa çıktığı muhtemel olup belli 

bir yerin kolektif olarak seçilmiĢ elementlerine iĢaret etmektedir (Low ve Altman 

1992: 3,12). Bundan hareketle öznel bağlılıkların yer ile iliĢkisi, sembollerin ve 

hissiyatların açığa çıkmasıyla meydana gelecektir. 

  

 1.1.6.1. YerleĢmek 

  

 YerleĢme, belirlenen bölgede yer edinmeyle baĢlayan bir süreci ifade etmekte 

ve toplumun sosyal yaĢantısını tanımlamada önemli rol oynamaktadır. Oralı olmak, o 

yere ait olmak ve o yerin kiĢi ya da gruba ait olması fikri yerleĢmenin baĢlıca 

durumunu ortaya koymaktadır. Bu durum neticesinde sahiplenme duygusu güçlenmiĢ 

yer için atfedilen anlam baĢka boyutlar kazanmıĢtır. Tarihsel açıdan yarı göçebe ve 

mağara tipi yaĢam sürdüren klanın, çoğalma güdüsüyle beraber artan nüfusu o 

bölgede bazı zorluklara sebep olmaktadır. Besin bulma, kalabalık olma, yer 



27 
 

değiĢtirirken yaĢanan zorluklar, cinsellik gibi sorunlar klanı çözüm bulmaya itmiĢtir. 

Bu kısım mekânda mahremiyetin önemini ortaya koymaktadır. 

 Yer edinme davranıĢının sosyal anlamda yaĢanan güçlüklerle ya da tercihlerle 

ilgisi olduğu gerçektir. Kalıcı olarak yer edinmenin ise bu durumlardan baĢka bir 

anlamı daha olmalıdır. Çünkü toplumun yapısını kökten değiĢtirecek bir aĢamayı 

temsil etmektedir. Bir ev ile baĢlayan bu değiĢim mahalle, köy, kent ve ülke olarak 

devam etmektedir. Dolayısıyla aileler, toplum haline gelecek ve bir geçmiĢe sahip 

olacaklardır. Diğer yandan coğrafik anlamda müdahaleler ve ev yapılarına bunların 

yansıması da ayrı bir sonuca sahip olmaktadır. Antropologların ve psikanalistlerin 

toplumun değiĢiminin bir çocuğun değiĢimiyle neredeyse eĢ olduğunu vurgulaması 

bu anlamda dikkat çekmektedir.  

 Toplumu anlamak ve tanımlamak için baĢvurulan mitlerle bu durumu 

açıklamaya baĢlayabiliriz. YaratılıĢ mitlerine bakıldığında öncesinde bir kaosun 

olduğu, ardından yerin ve göğün birleĢimiyle evrenin oluĢtuğu anlatılmaktadır. Kaos 

ile beraber bir bilinmezlik olduğu aĢikârdır. Diğer yandan oluĢturulan ilk ögeler olan 

yer ve gök arketipsel bir eĢleĢtirmenin karĢılığı olarak görülebilmektedir. Jung’a göre 

gök, toprak, ülke, mağara, tarla, yeraltı vb. birçok öge anne arketipinin karĢılığını 

bulduğu örneklerdir (Jung, 2005: 22). Yeni doğan bir bebeğin anlamlandırmaya 

çalıĢtığı dünyada yakınlık gösterdiği ilk ögeler anne ya da anneye benzer ögeler 

olmalıdır. Mitlerden anlaĢıldığı kadarıyla toplumun da anlamlandırma sürecinde anne 

arketiplerine önem verdiği görülebilmektedir. Jung bu durumda çocuk psikesi 

üzerindeki etkilerin kökeninin bireysel anne olmadığını anneye atfedilen arketipler 

olduğunu ve bu arketipin anneyi mitolojik bir arka plana ekleyerek ona otorite, hatta 

tanrısallık kattığını vurgulamaktadır (Jung, 2005: 23). 

 Winnicott’a göre bebeğin ilk oluĢtuğu yer anne bedeni olup tutunduğu ilk yer 

rahmidir. Bu sebeple bağlılık sürecinde anne büyük bir öneme sahiptir. Bebek 

büyüdükçe de bağlılık hiç bitmeyecek ve birey olması için devamlı beslenecek, 

yıkanacak ve bir bedene ihtiyaç duyacaktır (aktaran Kısa, 2013: 212). Birey olmaya 

baĢladığında da artık ihtiyaç duyduğu bedenin karĢılığı toprak, mağara gibi 

arketipleri belirlemektedir. Diğer yandan bedenleĢtirdiği bu arketiplere bağlılığı da 

git gide artmaktadır. Dolayısıyla doğanın kadına atfedilmesinde bu sürecin etkisi 

yadsınamaz konumdadır. Kazılarda bulunan toprak ve kilden yapılan tanrıça ya da 



28 
 

kadın figürinlerinde büyük kedi türlerine vb. hayvanlara hükmeden iri kadın tasvir 

edilmektedir. Bu da çocuklardan, topluma yansıyan arketip durumunun güzel bir 

örneğidir. Diğer yandan bir bebeğin animasını ve animusunu oluĢturan anne ile 

babadır. Mitlerde ise bu tanrı ve tanrıça olarak karĢımıza çıkmaktadır. Ġstenen Ģey o 

tanrı ve tanrıçanın özelliklerine sahip olmaktır. Yani anima ve animus özelliklerini 

tam anlamıyla taĢımayı istemektir. 

 Emekleyen bir bebek bulunduğu mekânı keĢfetmeye baĢlamaktadır (Tuan, 

2001: 23). Sonrasında ayakta durabilen bebeğin dili kullanmayı öğrendiği 

bilinmektedir. Etrafı keĢfetmek en büyük merakı olarak görülmektedir. Ardından 

sınırı fark etmekte ve kendi sınırını koymayı öğrenmektedir. Dolayısıyla kendine yer 

edinmektedir. Zamanla o yer ya da oda mekânı olacak ve istediği Ģekillerde iletiĢim 

kuracaktır. Çünkü yabancıları fark edebilmektedir. Diğer yandan bulunduğu yerleri 

de ayırt edebilmektedir. Örneğin bahçe ile yatak odası arasındaki farkları görmeye 

baĢlamaktadır.(Tuan, 2001: 25). 

 Toplumda da geliĢme neredeyse bu minvaldedir. Öncelikle ayağa kalkmıĢ 

ardından yetenek ve el becerilerini geliĢtirmeye baĢlamıĢtır. Dik durabilen insan 

önemli geliĢmeler göstermiĢ ve mağarayı kendine mekân olarak seçmiĢtir. 

Yabancıları ayrı tutmuĢtur. Doğanın tüm koĢullarına karĢı yaĢamaya çalıĢmıĢtır. 

Elbette klanın olumsuz yönleri yaĢamak için gerekli birlikteliği sağlamaktan daha ön 

plana çıkmaktadır. Örneğin kiĢisel mesafelerin de etkisi sonucunda ihtiyaç duyduğu 

mahremiyetle birlikte ev düzenine tıpkı birey olan ve ayrı evde yaĢamak isteyen bir 

kiĢi gibi yönelmektedir. Bunun sonucunda hayatta kalmak için ise baĢka Ģeyler 

yapması gerekmektedir. 

 ÇalıĢmak, üretmek ve edindiği yere sahip çıkmak bunlardan yalnızca 

birkaçıdır. Bu durum akla Âdem ile Havva mitosunu getirmektedir. Cennetten 

kovulduklarında çalıĢmak ve üretmek zorunda kalmaktadırlar. Ardından çocuklarının 

birbirini çekemez halinden çıkan kavgaları ve ölümle sonuçlanması ileride 

toplumların kaderini değiĢtiren savaĢların ilk tohumları değil de nedir? Mitler bu 

açıdan toplumun yapısı ve geliĢimi hakkında önemli bilgi kaynakları olarak 

görülmektedir. Diğer yandan ayrılığı ve yer tutmayı yani saf belirlemeyi iĢaret 

etmektedir. Yollar ayrılmıĢ ve yerler seçilmiĢtir. Dolayısıyla bulunulan yere 

yerleĢilmiĢ, o yer gibi olunmuĢtur.    



29 
 

 1.1.6.2. Çatalhöyüklü Olmak 

  

 MÖ (milattan önce) 7400 ile 6000 yılları arasında varlığını sürdüren 

Çatalhöyük

, yerleĢik toplumsal yaĢama geçiĢle beraber gerçekleĢen sosyal 

değiĢimlerin görülebildiği dünyadaki en eski yerleĢim yerlerinden birisidir. Elde 

edilen kazı verilerine göre, 18 katmanlı bir yerleĢim alanı olup, kazısı yapılan her bir 

yerleĢim seviyesinde ortalama ev sayısı 30 iken toplamda 160 adet ev kalıntısı ortaya 

çıkarılmıĢtır (Hodder, 2017: 7). Bu yerleĢim Neolitik Dönem’e tarihlenen doğu 

höyük ve Erken Kalkolitik Dönem’e tarihlenen batı höyük olmak üzere iki höyükten 

oluĢmaktadır. Öncelikle yerleĢik ve devamlı yaĢama geçiĢin yeni yeni oluĢmaya 

baĢladığı dönem hakkında sağladığı veriler bilim dünyasında ilgi uyandırmakta, 

sonrasında ev yapıları, sanat, ölüm kültü, evcilleĢtirme örnekleri, tarım ve 

sembolizmden söz edilebilecek kalıntılar bu kenti dünya çapında önemli hale 

getirmektedir. 

 

ġekil 2: Çatalhöyük rekonstrüksiyon çizimi 

 

Kaynak: Melaart, (1967: 62) 

 

 Çatalhöyük’te insan nüfusu üzerinden yapılan tahmine göre her yapıda 5 ile 

10 kiĢi yaĢamıĢ olduğu, yerleĢimin bilinen süresine göre ortalama 3000 ile 8000 arası 

insana da ev sahipliği yaptığı düĢünülmektedir. Günümüzde köyün, o dönem için 

                                                           

 Konya ili Çumra ilçesinde yer alan bu kent 2012 UNESCO Dünya mirası listesine girmiĢtir. 1961-65 

yılları arasında kazıları yöneten James Mellaart olup, 1993-2018 yılları arasında da Ian Hodder ve 

ekibi kazıyı sürdürmüĢlerdir.  



30 
 

kasaba özelliklerine denk düĢtüğünü söylemek mümkündür. Burada yaĢantının da 

kasaba özelliğinde oluĢuyla beraber Hodder’a göre bu yerleĢim yerindeki insanlar 

bizim gibilerdi. Yalnızca tür açısından değil yiyecek üretimleri, hayvanları avlama, 

ev yapıları da benzemekteydi. Evler yemek yapma, yeme, uyuma gibi rutin iĢlerin 

gerçekleĢtiği ana oda ile ambar ve yiyecek hazırlama için kullanılan yan odalardan 

oluĢmaktadır (Hodder, 2017:7,8). 

 Çatalhöyük insanı kuĢkusuz insan evriminin en büyük farklılaĢma döneminde 

yaĢamakta, kilit taĢı görevini de bu sebeple üstlenmektedir. Bu dönemde baĢlayan 

değiĢimlerin günümüze yansımasının etkisiyle, benziyor olmamızı açıklamak 

mümkün olabilmektedir. Avusturalyalı Arkeolog Childe bu dönemi “Neolitik 

Devrim” olarak adlandırmaktadır. Bu dönemde insanın beslenme alıĢkanlığının 

değiĢimi, doğaya bakıĢ açısı ve hatta kökten değiĢim olduğu belirtilse de tam 

anlamıyla bir devrim niteliği taĢıyıp taĢımaması tartıĢılmaktadır. Çatalhöyük bu 

dönemin sonlarına doğru oluĢmuĢsa da erken yerleĢmeler hakkında oldukça geniĢ 

verilere ulaĢmayı sağlamaktadır. 

 Çatalhöyüklü olmanın ve oraya olan bağlılığın neyi ifade ettiğini incelemenin 

önemi vurgulanmalıdır. Elbette günümüz yaĢantısının penceresinden bakmak doğru 

yargılara varmamıza engel olmaktadır. Bu yüzden elde edilen verileri özellikle 

inceleyip, o dönem yaĢantısına göre düĢünüp değerlendirmek gerekmektedir. 

 Hodder’ a göre Çatalhöyük’te kurulan ortamın önemi faydacı, sosyal açıdan 

derli toplu ve kavramsal olarak iç içe geçmiĢ olmasıyla iliĢkili olmaktaydı. O 

dönemde iklim koĢulları günümüze göre daha sulak olsa da kıĢları yağıĢlı, yazları 

çorak derecesinde sıcak ve kuraktır. Bölgedeki ilk Neolitik insanlar ise muhtemelen 

karmaĢık bir yer ve bitki örtüsünde yaĢamıĢ, git gide daha değiĢken ortamlara maruz 

kalmıĢlardır. Yine de ÇarĢamba Nehri’nin beslediği ÇarĢamba Düzlüğü’nde 

konuĢlanmıĢ, erken tarım için alan aramıĢlardır. Yani suyun bol olduğu bir yere 

yakın olma gerekliliğiyle yerleĢim gerçekleĢmiĢtir (Hodder, 2017: 75,78). 

 YerleĢim için uygun bulunan arazide öncelikle yaĢanacak barınaklar 

yapılmalı, sonrasında ihtiyaç olan diğer özellikler sağlanmalıydı. Öncelikle üretime, 

besin ihtiyacına ve hayvan gücünden yararlanmaya elveriĢli hale getirmek 

gerekmekteydi. Kısacası zamanla bitki ve hayvan kültürlenmeliydi. Buğday ve diğer 

tarım ürünleri öncelikli olarak kültüre alınmıĢtır. Bugün yürütülen araĢtırmalar 



31 
 

sonucunda mercimek ambarları bulunmuĢtur. Hayvan olarak ise koyun ve keçi 

evcilleĢtirilmiĢtir. Yabanıl ve evcil hayvanların ise sınıfları farklı bir konumda yer 

almaktadır. Bu durum duvar resimlerinde, Ģölenlerde ya da ayinlerle ilgili 

faaliyetlerde açıkça görülmektedir (Hodder, 2017: 82,84). YaĢamı sürdürmek için 

gerekli koĢulları sağlamak adına çalıĢan bu insanlar, yaptıkları önemli iĢlerle 

günümüz yaĢamını Ģekillendiren konumda yer almaktadırlar. 

 Yapılan tüm bu iĢler birlikte hareket etmeyi gerektirmekte, topluluğun önemi 

vurgulamaktadır. Durum böyleyken belirli bir iĢ bölümü yapılmıĢ, eĢit Ģartlarda 

çalıĢmalar yapılmıĢtır. Günlük yaĢamın iĢleyiĢinde kadın ile erkek arasında farklılık 

görülmemektedir. Aralarında da komün bir yaĢam sürdürdükleri düĢünülmektedir. 

Yine de eldeki kaynakların önemi gereği dıĢa kapalı bir tutum sergilenmiĢ 

olabileceği ihtimal dâhilindedir.  

 Sosyal konular için bir araya gelmek gerekiyorsa piĢirilecek durumdaki et ve 

bitkiler evin içerisindeki ocağa getirilip hazırlandıktan sonra yenmekteydi. Sosyal 

iliĢkiler ağı böyle kurulmaktaydı. Herkes kendi yiyeceğini saklamakta ve geçinmek 

için yerine getirilen görevler yöre halkı arasındaki kümelere bölünmekteydi. Elbette 

bu iĢlerin içinde önemli olan rutin iĢlerin gerçekleĢtirilmesiydi. YerleĢim yerinden 

uzakta olan tarlaları beraber ekip biçtikleri ve hayvanları beraber otlattıkları 

bilinmektedir. Mevsimsel hareketleri izlerken örgütlenmenin üst düzeyde olduğu, taĢ 

ocağından çıkarılacak marn için görev dağılımının ortaklaĢa belirlendiği 

düĢünülmektedir (Hodder, 2017: 87,88). 

 Ortak hareket söz konusuyken neden herkesin farklı evlerde yaĢadığı ayrı bir 

merak konusudur. Evlerin üst kısmından girildiği, sokak kavramının neredeyse yok 

oluĢu, pencere, kapı gibi bölümlerin olmayıĢı aslında çok seçenek bırakan bir durum 

olmamaktadır. Sembolik açıdan oldukça fazla anlam barındırsa da sosyal açıdan özel 

bir alana yani kiĢisel mekâna ihtiyaç duyulduğu düĢünülebilmektedir. Hatta evlerin 

damlarının, sokak açısından kamusal alanı anımsattığını söylenebilmektedir.  

Çatalhöyük kimliğini yansıtan ögeler eldeki verilere göre bu yönde görülmektedir. 

Burada yaĢayan insanların tutumları ve ortaya koydukları yaĢam Ģekilleri o dönemde 

kimlik olarak göründü mü bilinmez, ancak günümüzde Çatalhöyüklü denildiğinde 

akla gelen insanların tasviri anlatıldığı gibi düĢünülmektedir. Çünkü Çatalhöyük’e 

özgü yapılar, yaĢam tarzları ve üretimler buraya kimliğini kazandırmaktadır. 



32 
 

ĠKĠNCĠ BÖLÜM 

MAHREMĠYET 

 

2.1. MAHREMĠYET 

  

 Mahremiyet
*
, kelime olarak gizlilik anlamına gelse de oluĢum aĢaması ve 

özelliği bakımından çok daha fazlasını barındırmaktadır. Özelikle insan ile mekân 

iliĢkilerini anlamada önemli niteliklerle yol gösterici olmaktadır. Bu durumda, 

mekâna boyut kazandırarak karĢılıklı iliĢkilerde kiĢilerin konumunu belirleyen bir 

kavram olduğunu söylemek mümkündür. Çoğunlukla davranıĢlarla ortaya konsa da 

mahremiyet bulunulan ortama, dile, coğrafyaya ve elbette mekâna yayılacak kadar 

geniĢ yelpazeye sahiptir.  

  Göregenli, mahremiyet konusunda yapılan çalıĢmaların içerinde iki özelliğe 

dikkat çekmektedir. Ġlki açıklamaların ve düĢüncelerin git gide kuramsal hale geldiği, 

ikinci olarak da mahremiyetin çevre psikolojisi alanındaki yerinin zamanla daha net 

konuma geldiği ile ilgili vurgu yapılmaktadır. Mahremiyetle ilgili psikoloji, hukuk, 

mimari gibi farklı dallarda yapılan ilk araĢtırmaların genel anlamı “inzivaya çekilme, 

kendi baĢına kalma, yalnızlık, diğer insanlarla iliĢki kurmak istememe, özel olanı 

paylaĢmama” olarak açıklanmaktadır. Aynı zamanda mahremiyeti, kimliğimizin 

vazgeçilmez bir parçası olarak görmekte ve bu sayede kimliği karĢı hassasiyet 

geliĢtirdiğimizi ortaya koymaktadır. Örneğin bir olay karĢısında düĢünce ortaya 

atmadan önce kendi filtremizden geçirip sağlamlığını test etme olanağı 

sağlamaktadır. Böylece hem kimlik hem mahremiyet sınırları belirgin hale 

gelmektedir.(Göregenli, 2015: 61,65). 

 Mahremiyetin kuramsal alanda ön plana çıkıĢıyla kavram ile ilgili daha geniĢ 

araĢtırmalar ve açıklamalar ortaya konmaktadır. Rapoport’a göre mahremiyet kiĢiler 

arası iliĢkilerin kontrolünü, seçenekleri ve istenen seviyede iliĢki kurabilmeyi içeren 

bir olgudur (Aktaran ErniĢ, 2012: 50). Bates’e göre mahremiyet, kiĢinin bazı özel 

durumlarını içinde tutması ve baĢkalarına açmamasıyla beraber, baĢkalarının da 

                                                           
*
 Mahremiyet, etimolojik olarak Latince intimus kelimesinden gelmektedir. “En iç, en derin iç” 

anlamını barındıran bu sözcük günlük yaĢamda “iç bilinç ya da bir kiĢinin en gizli gerçekliğinin 

bilgisi” olarak karĢılığını bulmaktadır. Nuri Bilgin, 2016, Sosyal Psikoloji Sözlüğü Kavramlar ve 

Yaklaşımlar, Bağlam Yayıncılık, İstanbul, Mahremiyet Maddesi 



33 
 

böyle bir hakkı olduğunu savunmakla elde edilen bir tutumdur (Bates, 1964: 432). 

Chapin’ e göre kiĢinin kendi kendine var olmasının değeri ve kiĢinin, baĢkalarının 

var olmasından kaynaklı baskıları bertaraf edebilmesi mahremiyetin tanımı 

olmaktadır (Altman, 1976: 7). Giddens, bireyin kendiyle ve diğer insanlarla kurduğu 

duygusal iliĢkilerin temelini, eĢitlik koĢuluyla mahremiyet düĢüncesine 

dayandırmaktadır (Giddens, 2018: 131). Mahremiyet konusunda önemli çalıĢmalar 

ortaya koyan Westin’e göre ise kiĢilerin, grupların veya her kim söz konusu ise 

kendileriyle ilgili durumları istedikleri yer, zaman ve koĢulda baĢkalarına ileteceğini 

bildirme hakkı olarak tanımlanmaktadır (Westin, 2018: 48). 

 Mahremiyeti, bireyin kendi benliğine ya da bir gruba katılımın seçici kontrol 

mekanizması olarak tanımlayan Altman, mahremiyetin yedi özelliğini ortaya 

koymaktadır. Ġlki diyalektik süreç olup, bireyin kabuğuna çekilip tek baĢına kalma 

isteğinden, kendini tamamen dıĢarıya açmasına kadarki geniĢ bir zamanı 

kapsamaktadır. Ġkinci boyut kiĢilerarası sınırları kontrol mekanizması olarak görülen 

mahremiyetin sosyal iliĢkileri düzenleme ve kontrol altına alma süreciyle iliĢkilidir. 

Üçüncü boyut mahremiyetin monoton olmayan sürecinde, iliĢkilerin niteliği ve 

zamanın değiĢkenliği ele alınmaktadır. Dolayısıyla dördüncü boyut mahremiyetin 

ayrıldığı birimlerle iliĢkili olmaktadır. BeĢinci boyutta kiĢinin ve grubun farklı 

karĢılaĢtırmalarla mahremiyet düzeyinin belirlendiği görülmektedir. Altıncı boyut 

istenilen ve ulaĢılabilen süreçle tartıĢmaya açılmaktadır. Son olarak, iç ve dıĢ 

mahremiyet konusu ortaya atılmıĢ olup kiĢinin baĢkalarıyla içeride ve dıĢarıda 

bulunduğu etkileĢimden ortaya çıkan mahremiyet sürecinin ele almıĢtır (Altman 

1976:8, 27). Kısacası mahremiyet, kiĢinin ihtiyacına göre Ģekil alabilen ve genel 

anlamda da bir yerin kültürüne doğrudan etki eden bir kavram olarak karĢımıza 

çıkmaktadır. 

  

 2.1.1. Mahremiyetin Amacı ve Rolü 

  

 Mahremiyetin var oluĢunun, araĢtırmaların baĢlamasından çok daha öncesine 

ait olduğu açık bir durumdur. Ġnsan için yeni bir olgu olmayan bu kavram birçok 

Ģeyin öncüsü olmuĢ ve amaca yönelikken amaç haline gelmiĢtir. Bu durum da 

mahremiyete bir rol kazandırmaktadır. GeçmiĢten bugüne düĢünüldüğünde yani avcı-



34 
 

toplayıcılıktan, yerleĢik yaĢama ve Ģimdiki modern zamana kadar bireylerarası 

iliĢkiler, sınırlar, ev ve sosyal yaĢamda farklılıklar gibi birçok durumun kökeninde ve 

değiĢiminde rol oynayan mahremiyet duygusu tesadüfi özellikler taĢımamaktadır. Bu 

açıdan bakıldığında mahremiyet duygusunun yalnızca bir kültüre ya da bir bölgeye 

ait olmadığını, tüm dünyaya yayılıp evrensel nitelik taĢıdığı bilinmektedir. Yine de 

kültürden kültüre, bölgeden bölgeye ve insandan insana farklılık gösterebileceği göz 

ardı edilmemelidir. Çünkü farklılıklar bu duygunun hiç olmadığını göstermeyecektir.        

 Mahremiyet üzerine yeni bir kavram ortaya atan Altman’a göre mahremiyetin 

bir düzenlenme süreci vardır. “Mahremiyet düzenleme mekanizması (süreci)” diye 

adlandırdığı bu çalıĢmada bireylerin birbirleriyle iliĢki kurarken sergilediği 

davranıĢların yakınlık-uzaklık ya da açıklık-kapalılık seviyeleriyle incelenmesi 

gerektiğini savunmaktadır. Bu durumda ortamın kalabalık olma derecesi, kültürel 

etki, kiĢinin ruh hali gibi konular mahremiyetin boyutunu etkilemektedir. Dinamik ve 

diyalektik bir sürecin sonunda mahremiyetin yakınlık-uzaklık yönü ortaya 

çıkmaktadır. Öyle ki bu yön dile yansır hale gelmektedir. Sözlü ya da sözsüz dilde 

iletiĢime geçmeyle, mahremiyet sınırı koyma davranıĢı paralel olarak ilerlemektedir. 

Sözlü haliyle dildeki karĢılığı net olmasa bile ipuçları bu konuda yardımcı olmakta, 

ses tonu ve verilen tepkiler etkileĢimi ötelemeye çalıĢmaktadır. Sözsüz olarak ise 

davranıĢlar önem kazanmaktadır. Örneğin kiĢisel mekân sınırlarını belirleyip oradan 

uzaklaĢma eğilimi gösterilmektedir. Diğer yandan beden dili ve duruĢla da düĢünce 

karĢı tarafa hissettirilebilmektedir. Kısacası mesafeler kiĢinin mahremiyet ihtiyacına 

göre değiĢkenlik göstermekte ve iĢaretler karĢı tarafa bu sınırı belli etmektedir. Bu 

süreçte ortaya çıkan davranıĢlar bu mekanizmanın sistemi gereği iletiĢim ağının 

kontrolünü sağlamaktadır. Yine bu süreçte hedeflenen mahremiyetin iki seviyesi 

olmaktadır. Öncelikle yakınlık-uzaklık seviyesini belirleneceği sosyal etkileĢim 

sağlanmalıdır. Ardından bu etkileĢimin insanlar arası iliĢkilere yansıtılıp baĢarılı hale 

gelmesiyle mahremiyetin istenen duruma geleceği ortaya konulmaktadır (Altman ve 

Chemers, 1980: 77,83)  

 

 

 

 



35 
 

ġekil 3: Mahremiyet mekanizması 

 

Kaynak: Irwin Altman and Martin Chemers, (1980: 76), ErniĢ, (2012: 51). 

 

 Giddens’ in, mahremiyeti cinsiyet, cinsellik ve aĢk üzerinden açıkladığı 

çalıĢmalarında dikkat çekici baĢlıklar vardır. Kadın ve erkek cinsi üzerinden ortaya 

koyduğu mahremiyet düĢüncesinde, kadınların “modernliğin duygu devrimcileri” 

olarak bu düĢünce alanının geliĢmesine yol açtıklarını savunmaktadır. Erkeklerin ise 

bu konuda fazlasıyla sorun yaĢamakta olduğunu, bunun sebebinin bilinçdıĢında 

anneye karĢı saygıda bulunabilecek olan birden fazlaya ayrılmıĢ bir kadın anlayıĢı ve 

baĢarıya ulaĢamamıĢ bir duygusal benlik anlayıĢı olduğunu vurgulamaktadır. 

Bununla birlikte kadının fallik rollere artık mahal vermediği sosyal karĢılaĢmalarda 

erkeklerdeki bu sorunun travmatik ögelerinin daha belirgin bir hal aldığını 

açıklamaktadır (Giddens, 2018: 131). 

 Mahremiyetin ortaya çıkıĢında etkili olan biliĢsel sürecin, etkilediği düĢünce 

yapısının değiĢimi önemli bir role sahiptir. BiliĢsel süreçle beraber ilerleyen 

mekanizma farkındalıkla iliĢkidir. Burada zihin kuramı
*

 devreye girmektedir. 

“Birinci derece zihin kuramında” (Torrey 2018: 98) birinin yaptığı bir Ģeye diğerinin 

                                                           
*
 Bu kuram kiĢinin diğerlerinin zihinsel durumlarını ve duygularını fark edebilme yeteneği olarak 

tanımlanmaktadır. Zihin kuramı kavram olarak 1978 yılında ilk defa psikolog ve primatolog Primack 

ve Woodruff tarafından kullanılmıĢtır. Yaptıkları çalıĢmada Ģempanzelere yetiĢkin bireylerin 

karĢılaĢtıkları güçlükleri çözme biçimleri ile ilgili video kayıtları izletilmiĢ, ardından bu durumlardaki 

çözümlerle ilgili resimler gösterilmiĢ. ġempanzeler, izledikleri deneklere uygun çözümü içeren 

resimleri seçmiĢlerdir. Ayrıntılı bilgi için Premack ve Woodruff, 1978, “Does the chimpanzee have a 

theory of mind?”. Ayrıca Şahin, Bozkurt, Usta, Aydın, Çobanoğlu, Karabekiroğlu, 2019 “Zihin 

Kuramı: Gelişimi, Nörobiyoloji, İlişkili Alanlar ve Nörogelişimsel Bozukluklar” 



36 
 

yaptığı yorum sonucunda o yoruma duyulan merak önem kazanmaktadır. Bu merak 

sonucunda ise öğrenilen düĢünce, farkındalığı açığa çıkaracak ölçüde etki 

yaratmaktadır. “Ġkinci derece zihin kuramında” da öğrenilen düĢüncenin üzerine 

kiĢinin düĢünmesi ve bunu ortaya atmasıyla devam etmektedir. Edinilen ikinci derece 

zihin kuramı bireyin benliğini nesne olarak görmesini gerektirmektedir. Bu durumda 

da birey bir Ģey yaparken, ortaya çıkan iĢin diğer insanlarda neyi ifade ettiğine 

odaklanılmaktadır. Diğer yandan kiĢinin kendisi üzerine düĢünüp sorgulaması da bu 

kurama dâhil edilebilmektedir. Tüm bu kuramların bir araya geliĢi bireyde 

“içebakıĢçı benlik” kavramını açığa çıkarmaktadır (Torrey 2018: 99). 

 ĠçebakıĢçı benlik kavramı biliĢsellikle doğru orantılı olarak ilerlemekte ve bu 

iki kavram birbirini beslemektedir. Bu iki kavram sayesinde insan, varlığının farkına 

varmakta, zamanla varlık hissini geliĢtirmektedir. Böylece bireyin varlığı, baĢka 

Ģeylerin varlığı ve tüm varlıkların birbirinin farkında olma süreci durumu ileri 

boyutlara taĢımaktadır. Ayrıca insanın sosyal olma ve bir arada yaĢama süreci de bu 

boyutun bir sonucu olmaktadır. Elbette devamında kiĢilerarası bir merak ve sorgu 

süreci görülmesi mümkün olmaktadır.  

 Mahremiyeti farklı bir açıdan ele alan Westin’e göre, basit merak denilen, 

kabul edilebilir ve bir o kadar da yararlı olabilecek bir durum vardır. Bu durum 

toplum içerisinde tabuları yıkmakta ve gizemli yönleri keĢfetmeye yöneltmekte 

fazlasıyla etkili olabilmektedir. Devamında bu keĢifler doyumsuz arzuları 

tetiklemektedir. “Yasak törenleri izlemek, yasak meyveyi yemek, yasak yerleri 

ziyaret etmek” gibi durumlar örnek olarak gösterilebilmektedir (Westin, 2018: 34).  

 Merak ve tüm bu öğretilerin toplumsal bilinçdıĢında yer aldığına dair en 

önemli örnek mitoslardır. Çünkü mitoslar bir toplumun dilidir. Mahremiyete sahip, 

zihnin bir köĢesinde kalan, hatta ürkütücü bulunan bilinçdıĢını anlamaya ve 

anlamlandırmaya çalıĢıp dil yoluyla anlatıma kazandırma yöntemi olarak karĢımıza 

çıkan mitosların toplum hakkında sembolik ögeler barındırdığı bilinmektedir. 

Gizlilik üzerinden özellik barındıran mitoslar, çoğu zaman inançla iliĢkili olup 

topluma örnek olmak üzere anlatılagelmiĢlerdir. Bu açıdan mitosların baĢlangıç 

niteliği taĢıyan örneği yaratılıĢlardır. VaroluĢun ilk haline merak duymanın, yasak 

olanı öğrenme isteğinin ve hatta kaçamakların kaynağı olan yaratılıĢ mitosunun en 

bilindik örneği Âdem ve Havva’dır. Bu mitosta yer alan elmayı yemeleri yasak olan 



37 
 

Âdem ve Havva, hem merak duygusuyla hem de yılanın etkisiyle yasağı 

delmektedirler. Yasak olanı yeme anından sonra çıplak olduklarının farkına 

varmalarıyla bir birliktelik yaĢamaktadırlar. Bu süreçte yasak bilgiye ulaĢan ilk 

insanlar cinselliği fark etmektedirler. Bu bilgi cennetin kaybına ve Tanrıya yakınlığı 

bitirmektedir (Schipper, 2015: 161). YaĢadıkları suçluluk duygusu artık mahrem, 

günah gördüklerini kapatma düĢüncesine kapılmalarına sebebiyet vermektedir. Diğer 

yandan kendilerine çıplak hissetmeleri bir mahremiyet göstergesi olarak 

görülebilmektedir.  Dolayısıyla bu mitosta merak, yasak, farkındalık ve 

mahremiyetin sırasıyla insan zihninin birer ürünü olup aynı zamanda insan zihninin 

de mitosa yansıtıldığını görmek mümkündür.  

 Sembolik bulunan anlamların sebebi de bu düĢünceden kaynaklı olmaktadır. 

Çünkü mahremiyet duygusu sembolik çalıĢmaları ortaya koymayı gerektirecektir. Bu 

mitos üzerinden konuĢmak gerekirse, elmanın hazzın ve cinselliğin karĢılığı olduğu 

düĢünülebilmektedir. Yılan ise birden fazla anlama sahiptir. Çoğalma anlamı taĢırken 

aynı zamanda ölümü de içerisinde barındırmaktadır. Âdem ile Havva’nın cennetten 

kovulup ölümlü olmasının sebebi olarak yılan gösterilmektedir. Çünkü “cinselliğin 

olduğu yerde yaĢamın sonu da olacak ki üreme sonsuz hale gelebilsin” düĢüncesi 

hâkimiyet kazanmaktadır. Yılan aynı zamanda cennetten kovulan insanın tarıma 

mahkûm edilmesine sebebiyet vermektedir (Gezgin, 2018: 57).  

 Ġnsanın geliĢim süresinde mağaralarda ve göçebe halde yaĢadığı döneme 

uyarlanacak olursa; klan halinde ve aidiyet duygusu olmadan yaĢayan insan neden 

belli bir dönemden sonra yerleĢik düzene geçip bir aile yaĢantısını seçmiĢtir? Bunun 

için birden fazla sebep olsa da birisinin içebakıĢçı benlik kavramıyla açığa çıkan 

mahremiyet duygusu olduğunu söylemek mümkün olmaktadır. Aynı mağara içinde 

tüm ihtiyaçların cinsellik, tuvalet, yeme-içme gibi göz önünde ve birlikte karĢılama 

hali, kiĢinin farkındalığıyla rahatsızlık yaratmıĢ olabilir. Beli bir sürenin ardından da 

yarı göçebe düzen yerini yerleĢime ve basit anlamda ev kavramına bırakmıĢtır. 

Elbette yerleĢmenin birden fazla sebebi olmakla birlikte önemli bir parçasını 

mahremiyet oluĢturacaktır.  

 Bu konuda önemli bir nokta daha bulunmaktadır. Elias’a göre 16. yüzyıla 

kadar “çıplaklık bile gündelik hayatın bir parçası” iken bu dönemden sonra görgü 

kuralları adı altında bazı değiĢimler yaĢanmaktadır. Bu yeme, tükürme, tuvalet gibi 



38 
 

alıĢkanlıklardaki değiĢimlerin sebebinin bir beden ile diğeri arasındaki sınırların 

belirginleĢmesiyle iliĢkili olduğu düĢünülmektedir. Yani bedenin kendine iliĢkin 

bilincinin artmaya baĢlamasıyla iliĢkidir (Hodder ve Hutson, 2017b:168). 

 

 2.1.2. Mahremiyetin Mekâna Yansıması 

 

 Mahremiyet ile ilgili çalıĢmalarda genellikle kiĢisel mesafeler üzerine tanım 

ve yaklaĢımlar ortaya konmaktadır. KiĢisel olan durumun dıĢında mahremiyet ikinci 

aĢama olarak yaĢanılan mekâna, ardından da toplumun kimliğine yansımaktadır. 

Böylece temelin kiĢisellikle baĢlaması mekânı ve toplumu da o yönde 

Ģekillendirmektedir. Çünkü birey yaĢadığı yeri kendi eğilimlerine göre düzenlemekte 

ve kendini oraya yansıtmaktadır. Sembolik ögelerin fazla oluĢu da bu nedendendir.   

 Ġnsanların, bedensel olarak alıĢkanlık hale getirdiği davranıĢlar zamanla 

kozmolojik modelleri yaĢama uyarlamaya baĢlamaktadır. Örneğin evin en iç 

kısmındaki odanın uyuma ve cinsel yaĢamın gerçekleĢtiği yer olarak belirlenmesi 

gösterilebilmektedir. Mekânların yapısına bakılacak olursa, sağlam duvarlarla 

insanların birbirinden ayrıldığını ve birbirlerini görüĢ açısının olmadığını söylemek 

mümkündür. Çevresinde birilerinin var olduğu, duyulabildiği ve bunun bilinmekte 

olup yine de kimsenin birbirini görmüyor olması önem kazanmaktadır. Özellikle 

doğurganlık, insan eğiliminin somut halini eve yansıtmaktadır (Keane, 2018: 280).  

 Köy yaĢantısının baĢladığı tarihöncesi döneme bakılacak olursa daha önceden 

mağarada bir arada yaĢayan insanların artık aralarına örülen duvarlar görülmektedir. 

Bu duvarların etkisiyle cinsellik yeni bir boyut kazanırken diğer yandan klan yerine 

aile kavramı önem kazanmaya baĢlamaktadır (Gezgin 2018: 56). Toplumun değiĢen 

yapısında rol oynayan mekân ve mahremiyetin birbirini özellikle etkilediği dönemin 

bu zamana tekabül ettiği görülmektedir.      

 Bireyin ve toplumun yapısının birbirini etkileyip, birbirini yansıtması tesadüf 

değildir. Hatta bir çocuğun geliĢimiyle bir toplumun geliĢiminin benzerliği dikkat 

çekicidir. Bu konuyu toplumun, toplum olarak adlandırılmasının koĢulu olan bir yer 

üzerinden ve bir çocuğun, birey olma süresindeki yaĢadığı mekânsal deneyimler 

üzerinden değerlendirmek mümkün olmaktadır.   

       



39 
 

 2.1.2.1. Çatalhöyük Evleri 

  

 Ev, insan yaĢamının niteliği hakkında en fazla bilgiyi sağlayan nesne 

konumundadır. DıĢarıdan bakıldığında içinde yaĢayanlar hakkında genel bir fikir 

sahibi olmak mümkündür. Çünkü evler, insan bilincinin dıĢa vuran hali olup çevre ile 

olan yakın iliĢkiyi anımsatmaktadır. Örneğin gördüğünüz ev tek katlı, yıkık dökük, 

üst malzemesi derme çatma ise muhtemelen bir gecekondudur. Bu evde yaĢayanların 

ekonomik durumunu ve sosyal yaĢantısını tahmin etmek güç olmayacaktır. Ancak 

baktığınızda bahçeli, geniĢ, bakımlı, özel görünüme sahip bir ev görüyorsanız 

tartıĢmasız hali vakti yerinde, sosyal yaĢantısı belli seviyelerde olan insanların 

yaĢadığını söylemek yanlıĢ olmayacaktır. Elbette bu fikirler sadece dıĢarıdan bir göze 

ait olmaktadır. Asıl istenen bilgiye ulaĢmak için evin içerisini ve sakinlerinin 

yaĢamlarını incelemek gerekmektedir. Böylece hem evin hem de yaĢayanların 

psikolojik ve sosyolojik alt yapısı hakkında konuĢmak mümkün olmaktadır. 

 Günümüzde evin bize anlatmak istedikleriyle ilgili düĢünmek arkeolojik 

buluntulardaki evlere nispeten daha kolaydır. Bulunan bu evler nasıl kullanıldı, 

kimler yaĢadı, neyi anlatmaya çalıĢtı gibi sorulara cevap bulmak için o dönem 

Ģartlarını iyi analiz etmek gerekmektedir. Örneğin söz konusu Çatalhöyük evlerini 

incelemek için Neolitik dönemin taĢıdığı özellikleri bilmek ve belirtmek 

gerekmektedir.
*
 Çatalhöyük bu dönemin son bölümlerine doğru ortaya çıkmıĢsa da 

eldeki veriler dönem özelliklerini destekler niteliktedir.  

 Çatalhöyük’te evlere damlardaki açıklıklardan içeri yerleĢtirilen merdivenler 

yardımıyla girildiği, içerisinde fırın ve gömütlerle baĢka platformların bulunduğu bir 

ana odayla ambar, diğer ev iĢlerinin görüldüğü bir ya da birden fazla yan odadan 

oluĢan yapının bulunması söz konusudur. Bu ev tipinin günlük yaĢantıdaki soyut ve 

somut yönleri barındırması açısından düzenlendiği düĢünülmektedir (Hodder,  2017: 

110). Zaten genel anlamıyla bakıldığında ev, her türlü faaliyeti gerçekleĢtirebilme 

isteği ve niyetiyle yapılmaktadır. Bu yerleĢmedeki ev bölümleri rutin iĢlerin olduğu 

                                                           
*
 “Neo” kelimesi “yeni”, “litik” ise “taĢ” anlamlarına gelmektedir. Bu dönemde yenilik anlamında 

ortaya çıkan geliĢmeler günümüze kadar yansımıĢtır. Hayvanlarının evcilleĢtirilmesi, bitkilerin 

kültürlendirilmesi, çömlek yapımı, piĢirme yöntemleri, kullanılan aletler, inanç sistemleri, ilk yerleĢik 

köy toplulukları gibi değiĢimler bu dönemde gerçekleĢmiĢtir. Tarihsel açıdan MÖ yaklaĢık 10000 ile 

5500 yıllarına tekabül etmektedir. Çanak Çömleksiz (MÖ 10000- 7000) ve Çanak Çömlekli (Mö 

7000- 5500) dönem olarak 2 evrede incelenmektedir. 



40 
 

ve bir kısmının evde yapıldığını bize açıkça göstermektedir. Evin damındaki 

açıklıktan girilmesinde rol oynayan faktörlerden biri de korunma gerekliliği olarak 

görülebilmektedir. VahĢi hayvan saldırılarından korunmak bu duruma örnek olarak 

gösterilebilmektedir. 

 Bu yerleĢmeyle ilgili önemli bir konu da evlere verilen değerin pratik 

iĢlevlerinin çok ötesinde anlam taĢıması üzerine kuruludur. Bloch’ a göre evlerin 

özenle yönlerinin belirlenmesi ve duvarların süslenme özellikleri geliĢigüzel 

yapılmıĢ olamazdı. Özellikle yerleĢmenin uzun süreli olması ve bakımlarının 

devamlı yapılıyor olması dikkat çekici görünmektedir. Evin içerisinde yer alan fırının 

isinden dolayı duvarlar devamlı sıvanmakta ve beyaz kalması hedeflenmekteydi. 

Zamanla duvar bu sebepten kalın bir kabuğa dönüĢmüĢtü. Devamlı bu tarz 

faaliyetleri sürdürmenin yalnızca estetik olarak değil etik değere de vurgu olduğu 

düĢünülmektedir.  (Bloch, 2018: 203, 204). 

 Evlerin bazıları birbirinden bağımsız duvarlarla yapılmıĢ olsa da bazıları da 

bitiĢik ve ortaklaĢa inĢa edilmiĢtir. Bu da o hanelerde kalabalık bir ailenin yaĢadığını 

düĢünmeyi sağlamaktadır. Evlerin inĢa malzemesi genelde kerpiç olup geç 

dönemlerde tuğlayla da yapıldığı bilinmektedir (Hodder, 2017: 114). Kerpiç, basit, 

kolay bulunan ve yumuĢak yapıda malzemedir. Toprak ve saman karıĢımından 

yapılıp suya ya da yağmura karĢı dayanıksızdır. Bu sebepten sağlam bir temele 

oturtulması ve özenle bakım yapılması gerekmektedir. Bunların yanı sıra özeliği 

bakımından sağlam bir yalıtkandır. Sıcak ile soğuk dengesini sağlamaktadır. 

Dolayısıyla sesi de iletmemektedir. Bu da özel alan ihtiyacında önemli bir nokta 

olmaktadır.  

 Evlerin içyapısına bakılacak olursa pencere ile ilgili bir veri bulunmadığını 

görmekteyiz. Eve giriĢlerin genelde ana odadaki fırının üstündeki güney duvarında 

açılmıĢ merdivenlerden sağlandığını, belli baĢlı direk düzeni olduğunu ve mekân 

içinde bölünme yaratmak niyetiyle yapılmıĢ olabileceği düĢünülmektedir. Ana 

mekân üzerindeki eve giriĢ açıklığının sebebinin duvarın daha sağlam yapılmıĢ 

olmasıyla iliĢkilendirildiği gözlenmektedir (Hodder, 2017: 115).  

 ĠnĢa edilen evin neredeyse her bölümü bir anlam ifade etmektedir. Evin giriĢi 

görevini üstlenen yani kapı ya da eĢik pragmatik iĢlevinin yanı sıra uzamdaki 

kesintiyi somut ve doğrudan ortaya koyan bir bölüm olarak görülmektedir (Eliade, 



41 
 

2017: 25). Yani bir tür simgesel geçiĢi doğrudan sağlayan materyal görevi 

görmektedir. Çatalhöyük’te Bina 1’in yapım aĢamasında ana odaya geçilen eĢikte 3 

çocuk mezarı bulunmuĢtur. Ayrıca Tabaka VIII’deki Bina 40’ta iki oda arasındaki 

basamakta serpme kırmızı aĢıboyası görülmektedir (Hodder, 2017: 117). Bu örnekler 

eĢiğe verilen önemi göstermektedir.   

 Çatalhöyük’te giriĢlerin evin damında yer alması da ayrı bir anlamı daha 

barındırıyor olabilir. Eliade’a göre yapının üst kısımlarında olan açıklık, tanrıyla 

iletiĢim olanağı oluĢturan bir kapı görevi görmektedir (Eliade, 2017: 26). Damın 

yapısıyla ilgili baĢka görüĢe sahip Düring’e göre, bu damları kamusal alan olarak 

görmek mümkün değildir (Düring 2001: 1-3). Diğer yandan bu düĢünceyi fazla kesin 

bir yargı gibi gören Pels’e göre damları özel mülkiyet gibi değerlendirmek yerine 

“sınırlı kamusal eriĢime açık alanlar” gibi görmek daha dikkat çekici bir durumdur. 

Aynı zamanda kıĢ aylarında görüntünün daha net bir kamusal alan özelliğini 

taĢıdığını vurgulamaktadır (Pels, 2018: 344).  Kamusal alanı, “evsel olmayan 

mekânların bütünü ve halkın bir araya geldiği fiziksel yer” anlamlarıyla (Dacheux 

2012: 14) değerlendirildiğinde Pels’e katılmak gerekmektedir. Çünkü sokakların 

olmadığı bir yerleĢmede insanların bir araya geldikleri yer damlar olmaktadır. Bu 

açıdan sınırlı bir kamusal alan olarak görmek yanlıĢ olmayacaktır.  

 Evlerin ana odalarına bakıldığında iç mekân ayrımı gözle görülebilir 

durumdadır. Ġsli, kömürlü alan kirli olup ocak ile fırın civarında güney kısımdaki 

yere tekabül etmektedir. Merdivenlerden inilen yerdir. Ana odanın kuzey kısmının 

renkleri açık, bazen kireçle sıvanmıĢ ve temiz alan olarak kendini belli etmiĢtir. 

Resimler ve gömütler bu bölümdedir. Genelde de temiz ve kirli alanı ayrı tutmaya 

yarayan bir çıkıntı veya platform görülmektedir (Hodder, 2017:119, 120).  Zaten kirli 

alanın ismini alma sebebi kullanım Ģekliyle ilgili olmalıdır. Duman ve is etkisiyle 

görünürde oluĢan bir kirlilik söz konusudur. Temiz alan ise özel bir alandır. Genelde 

ev içi gömütlerin yapıldığı sık kullanılan bir bölüm olarak görülmemektedir. 

 Güney kısmın kirli olmasına sebebiyet veren ocak ve fırın üzerinde durmak 

gerekmektedir. Genelde fırın, kil toplarını ısıtmak için yakılmaktaydı. O toplar 

yemek piĢirmede ve ısıtmada kullanılmaktaydı. Bu durum fırının pragmatik 

iĢlevlerinden biri olarak karĢımıza çıkmaktadır. Eğer ortak bir alanda fırın yapılsaydı 

ev içerisinde is ve duman olmayabilirdi. Bir yerde insanlar dumanı solumak durumda 



42 
 

kalmayabilirlerdi. Bu durum akla bazı sembolik özelliklerin etkili konumda 

olduğunu getirmektedir. Doğaya karĢı yaĢamaya çalıĢan insanın ateĢi kontrol altında 

tutup evinde kullanabilmesi bir kazanım ve güç göstergesi olarak görülebilmektedir. 

Ocağın varlığı, evin bacasının tüttüğünün, hayatın var olduğunun simgesel halidir. 

AteĢ, ocağın içerisinde üremekte, ocağı ölümsüz kılmaktadır. Dolayısıyla ateĢ ile 

ocağın doğum ve cinsellikle de doğrudan iliĢkili olduğu düĢünülmektedir.(Gezgin, 

2018: 92,93).  

 BaĢından beri böyle anlamlandırıldığından ateĢ ve ocak karĢılığını mitoslarda 

bulmaktadır.
*
 Yunan mitolojisinde, Olympos Dağında devamlı bir ateĢ yanmakta ve 

korunması gerekmektedir. Bu görev Zeus tarafından tanrıça Hestia’ ya verilmiĢtir. 

AteĢ sönmemelidir. Eğer sönerse bu Yunan toplumunun sonunun geldiğinin 

göstergesi olacaktır. Bu durum kentlerde Prytaneion adında resmi mekânların inĢa 

edilmesine ve sönmeyen ocakların kurulmasında baĢlıca nedendir. Hatta yeni bir kent 

kurmak isteyenler bu ateĢten bir parça alıp yanlarında götürmek zorunda 

kalmıĢlardır. Psikanalistler ise ocağın temsilcisini kadın olarak görmektedirler 

(Gezgin, 2018: 92). 

 Kuzey alanına gelince, evin en dikkat çekici özellikleri bu kısımdadır. Bu 

alanda ölülerin, hoker (cenin) pozisyonunda gömüldüğü görülmektedir. Yani durum, 

bu yerleĢmenin aynı zamanda bir nekropol özelliği barındırdığını göstermektedir. Bu 

alanın diğer alanlardan platformlarla ayrıldığı açıkça belirlidir. Farklı sınıflandırma 

sonucu farklı platformlarda gömütlerle karĢılaĢılmaktadır. Örneğin, Bina 1’de 

kuzeybatı kısmında genç gömütler fazlayken, doğu kısımda daha çok yaĢlılar 

gömülmüĢtür (Hodder, 2017: 137). 

 Cenin pozisyonunda gömülme oldukça eski ve manidar bir özelliğe sahiptir. 

Tekrar anne karnına dönme isteğini ya da toprak ananın hamileliğine yapılan bir atıf 

olarak düĢünülebilir. Anne karnı isteklerin tamamını karĢılayan ve mutluluğun resmi 

olarak görülebilen bir cennet özelliğine sahiptir. Diğer yandan öbür dünya inancına 

göre, orada yeniden doğmaya yönelik bir yöntem olarak da görülebilir.(Gezgin, 

                                                           
*
 Âdem ile Havva’ya yedirilen elma, karĢılığını Yunan mitolojisinde Pandora’nun kutusu olarak 

bulmaktadır. Kutu taĢıdığı mahrem anlamıyla kullanılmıĢtır. Pandora, Epimetheus ile birliktelik 

yaĢamıĢ, açmaması gereken kutuyu açmıĢtır. Bu kutudan Pyrra adında bir kızları olmuĢtur. Adının 

anlamı ocaktaki sıcaklık ve ateĢtir. Daha sonra Pyrra tufan mitosunda baĢrol olarak karĢımıza 

çıkmaktadır. Gezgin, 2018, Sanatın Mitolojisi, Sel Yayıncılık, İstanbul, s.92  
 



43 
 

2018: 18). Gömütlerin üzerine boğa baĢları konmaktadır. Hem ölülerin yerlerini 

belirtmekte hem de varlıklarını göstermektedir. Ara sıra ataların kafataslarının 

çıkarılıp kullanılıp, yeni bir evin temeline geri gömüldüğü gibi durumlarla da 

karĢılaĢılmaktadır (Hodder, 2018b: 446,447). Kafasız olan gömütlerin bulunduğu 

evlerin genelde uzun ömürlü oldukları, pek çok kez de yeniden inĢa edildikleri ve 

ayrıntılarının fazla oluĢu görülmektedir. Bulunan vücut parçalarının tarih evlerinden
*
 

çıkarılıp baĢka evlere yerleĢtirildiği ve bu sebeple de ölülerin dolaĢımı aracılığıyla 

tarih evleriyle akrabalık kurmak amaçlanmıĢ olabileceği düĢünülmektedir (Hodder 

ve Pels, 2018b:243) 

 

ġekil 4: EĢikteki Boğa BaĢları 

 

Kaynak: www.catalhoyuk.com/tr/sit/yukselisi-ve-dususu  (25.07.2019) 

 

 Hodder’a göre çıkarılan kafalarının çıkarılıp baĢka yerlere gömülmesi bir 

çeĢit tarihin icadıdır. Çünkü amaç ataların belleğini geçmiĢten Ģimdiki zamana 

taĢımaktır. Ayrıca bazı kırmızıya boyanan kafalar bulunmuĢ ve bunun ölümden 

sonraki hayatla iliĢkilendirildiği düĢünülmüĢtür. Onun yeniden hayat kazanması ve 

kanlanması için yapılan bir ritüel olarak görülmektedir (Gezgin, 2018: 66). Diğer 

yandan gömütlerin bu Ģekilde olması, alanın kullanımında kolaylık 

sağlayabilmektedir. Daha az yer kaplayan beden, daha fazla insanın o alandan 

yararlanmasında rol oynamaktadır.   

                                                           
*

 Anı nesnelerinin toplandığı uzun ömürlü evlere tarih evleri denir. Ian Hodder, Uygarlığın 

Doğuşunda Din Çatalhöyük Örneği, 2018, Alfa Yayıncılık, İstanbul 

http://www.catalhoyuk.com/tr/sit/yukselisi-ve-dususu


44 
 

 Ölümün algılanıĢ biçimi ve yansıması Çatalhöyük’te oldukça farklı yapıdadır. 

Kimi zaman ölen kiĢinin baĢı kesip saklanmıĢken, kimi zaman da kırmızı aĢı 

boyasıyla ve alçıyla kafatasını kaplanmıĢken bulunmuĢtur. Elbette günümüzden 

farklı ve belki de daha ürkütücü görünmektedir. Ancak o dönemde insanların 

korkacak daha önemli Ģeyleri vardır. Doğa ve ölüm bunların baĢında gelmektedir. 

Doğadan korunmaya çalıĢarak, ölümü anlamaya çalıĢarak yaĢamlarını ĢekillendirmiĢ 

olabilecekleri düĢünülmektedir. Bu sebepten o dönemde uzun yaĢamıĢ insanlara olan 

saygı özellikle önem kazanmıĢtır. Öldüklerinde yakınlarda bulunmaları, olası bir güç 

alma düĢüncesine atıf olarak görülmektedir. Evin bu kısmında duvardaki resimlerin 

muhtemel sebebi yine ölüm ve doğa karĢısındaki korkunun izleri gibi karĢımıza 

çıkmaktadır.   

 Çatalhöyük’te evlerin kuzey-güney yönü daha çok vurgulanırken, doğu- batı 

yönü daha az yönelim olduğu düĢünülmektedir. Eve merdivenlerden inildiğinde 

güneyden, doğuya hareket edildiği görülmektedir. Kuzeye gitmek için batıya 

yönelmek gerekmektedir. Çünkü kuzey uzakta kalmıĢ olur. Kuzeyde ise sekilerde 

boğa boynuzları bulunmakta ve engel oluĢturmaktadır. Dolayısıyla batıya devam 

edip güney kısma gelinebilmektedir. Sharon Moses’e göre “evin etrafındaki saat 

yönlü hareket doğumdan ölüme kadar bir kiĢinin hayatı süresince izlediği yolun 

benzeri” olarak yorumlanmaktadır. Güney kısmın doğum ve üretimle iliĢkili olduğu 

düĢünülmektedir (Wason, 2018: 382).    

 

 2.1.2.2. Çatalhöyük’te Mahremiyet  

  

  Mahremiyet ile ilgili çok fazla tanım yapılmaktadır. Temelde ise dayandığı 

nokta sınır koymak olarak kabul edilirse tanımlar arasında ayrım olmadığı 

görülmektedir. Örneğin kiĢisel mesafe tanımının ardında bireyin, diğer bireye karĢı 

koyduğu sınır yatmaktadır. Hall’e göre hayvanlarda sınır algısının karĢılığı uçuĢ 

mesafesi, yakınlık mesafesi gibi farklılıklarla gösterilmektedir. Bu durumda 

hayvanın davranıĢını nasıl ortaya koyacağının öncülüdür (Hall, 1990: 10). Ġnsanın da 

bu durumdan bağımsız evirildiği düĢünülemez. Dolayısıyla, mahremiyetin 

gerekliliğini gösteren ilk belirtiler sınır ve mesafe olarak karĢımıza çıkmaktadır.  



45 
 

 Sınır ve mesafe, davranıĢ olarak yansısa da zamanla kabuk ören insan için 

duvar halini almaktadır. Çünkü mesafeleri birebir korumak kolay değildir. Bir kabuk 

gerekmektedir. Yani mahremiyet kabuğa çekilme davranıĢıyla boyut değiĢtirmekte, 

ardından ise duvar olarak biçimlenip ev, oda, bina olarak karĢımıza çıkmaktadır. Bu 

yüzden mahremiyet söz konusu olduğunda zihinde canlanan ilk Ģey mekândır. 

Dolayısıyla bu iki kavram ortaya çıkıĢlarında paralellik barındırmakta ve kullanım 

Ģekilleri de ona göre belirlenmektedir. 

   ġekillendirme de bu konuda önemli bir yere sahiptir. Ġçerisinde 

somutlaĢtırma özelliğini barındırmaktadır. Elde olan maddeyle birlikte düĢünce 

evirilip Ģekillendirilmektedir. Dolayısıyla madde cana gelmektedir. ġekil verme ise 

insana bu anlamda yarı bir güç kazandırmaktadır. BaĢta el becerisi olmak üzere 

sanatsal faaliyetlerin ve üretimin öncüsü olmaktadır. Diğer yandan üretilen Ģeye özel 

bir anlam yüklenmektedir. Çünkü değer verilen düĢüncenin somut halidir. Zamanla 

insan buna bağlılık duymaya baĢlamaktadır. Hatta içten içe kutsal olmakla 

bağdaĢtırılacaktır. Temelinde durumu Ģöyle açıklamak mümkündür; “Enerji, ateĢten 

hareketle tencereye,  tencereden tencerenin içindekilere ve ardından yemeği yiyen 

insana geçmektedir. Böylece madde, kaynaktan üretim alanına geçmekte ve değiĢ 

tokuĢ olmaktadır.” (Hodder, 2018a: 83). 

 Ortaya çıkan bu Ģeyler, insanlarla diğerlerini ayırırken, baĢka Ģeylerle de 

insanları birleĢtirmektedir. Örneğin ev bunlardan biridir. Ev, insanların bir araya 

geldiği bir yerdir. O evin bakımıyla, yaĢayanlarının varlığı birbirini 

tamamlamaktadır. Yani ev içinde kim olursa onu kapsamaktadır (Hodder, 2018a: 

25). ĠliĢki ve iletiĢim ağı da ona göre belirlenmektedir. Zamanla da o evin kendine ait 

özellikleri açığa çıkmaktadır.  

  Çatalhöyük’te ise mahremiyetin en görülebilir kısmı evler olarak karĢımıza 

çıkmaktadır. Bu evlerin yapısı mahremiyet özellikleri açısından oldukça ilgi 

çekicidir. Duvar yapılarındaki kapalılık ve giriĢ bölümlerinin rolü büyüktür. 

Buluntular çerçevesinde pencere gibi bir açıklıkla karĢılaĢılmamıĢtır. Bu ise 

mahremiyetle iliĢkilendirilebilecek önemli bir bakıĢı sunmaktadır. Sosyal ve eĢit 

yaĢam sürmenin yanında bu tarz örülen duvarların gösterdiği anlam insanların 

mahremiyet ihtiyacı olarak tanımlanabilir. Bu ihtiyacın henüz aile yaĢantısıyla sınırlı 

olduğu da odaların yapılarıyla kendini belli etmektedir. KiĢiye özel olmayan, 



46 
 

yalnızca gömülerin olduğu, günlük hayatın devam ettirildiği ve ambarlar bulunduğu 

bilinmektedir. 

 Hodder’a göre Çatalhöyük’te evlerin sosyal-maddi bir kurum olmasıyla 

beraber kendi zamansallığı ve mekânsallığı vardır. Maddi olan bu evler sosyal evi de 

kurup iĢlenmesini sağlamaktadır. Diğer yandan zamansal farklılıklar bağımlılık sınırı 

getirmektedir. Örneğin dengesiz duvarlara sahip bir ev, Ģartlar ne olursa olsun daha 

sonra üzerine inĢa edilen evlerin Ģekli aynı olmalıdır.(Hodder 2018a: 329). Böylece 

sosyal yaĢantının önemine ve bağımlılık haline gelen Ģeylere vurgu yapılmaktadır. 

BaĢta ihtiyaç olan ev ve mahremiyet artık bağımlılık olmaya, sosyal yaĢantıyı 

düzenlemeye baĢlamıĢtır.  

  

 2.1.2.2.1. Kutsallık ve Ġnanç 

  

 Ġnsan yaĢamının varlıklarla dolu bir tarafı olduğu gibi görünmezliklerle dolu 

olan bir tarafı da vardır. Varlığın, var olduğunun kanıtı görünmezlerin etkisiyle 

kanıtlanabilmektedir. Bu yüzden insan yaĢamında yer alan her Ģey zıttı ile birlikte 

değerlendirilmektedir. Dolayısıyla insan doğasının ikililiği bütün dinlerin kökeninde 

olanları kutsal ve dünyevi olarak ayrılması meselesidir (Durkheim 2016:172) Kutsal 

da zıttı ile birlikte anlamını bulmuĢ ve insan yaĢamında önemli bir yer tutmuĢtur. 

  Kutsal bu bakımdan görünmeyenin varlığı ya da varlığın görünmeyeni olarak 

değerlendirilebilmektedir. Buradan hareketle kutsalın yalnızca dini bir değer olarak 

görülmemesi gerektiğine vurgu yapılmaktadır. Çünkü inançsal bir özü 

barındırmaktadır. Yani özü daha genel ve evrensel niteliktedir. KiĢide karĢılığı bir 

varlığa atfedilebilir. Bu yüzden varlığın anlamı kiĢide kiĢiye ya da toplumdan 

topluma değiĢebilmektedir. Ancak kutsal sabit bir kavramdır. Kutsaldan hariç her Ģey 

de böylece profan olarak anlamını kazanmaktadır.  

 Kutsalın ve dıĢındakilerin bilimler aracılığıyla tanımlarına bakalım. Otto’ya 

göre kutsal aĢırılığı ifade eden, iyiden farklı ve mükemmelliğin ötesinde bir kavram 

olup dinin rasyonel olmayan tarafını temsil etmektedir (Otto, 2014: 35). Bu yoruma 

göre kutsalın, normal olarak kabul edilenden farklı bir anlam ve tecrübeye sahip 

olduğu düĢünülmektedir. Hatta akıl çerçevesinde ele almak bile zor olarak 

bahsedilmektedir. Eliade’ ye göre de kutsal, hem hakiki hem bereket hem de güç ve 



47 
 

yaĢam kaynağıdır (Eliade, 2017: 28). Yani kutsal içinde iyi olanı barındıran kaynağı 

geniĢ bir yelpazeye sahiptir. Hatta Eliade’ a göre dünyanın anlamlı hale gelmesi, 

kutsalın tezahürünün diyalektik sonucu olarak görülmektedir (Yılmaztürk, 2003: 54). 

 Kutsalın niteliği tartıĢmalı da olsa Mcginn’e göre, kutsal kusursuz değil, 

ötekidir (Mcginn, 2014: 19). Durkheim’ a göre ise kutsal Ģeyler özellikleri 

bakımından profandan ve insandan daha üstündür. Çünkü insana ait hiçbir Ģey 

kutsalın ayırt edilebileceği özelliği barındırmamaktadır (Durkheim, 2005: 57). Yani 

kutsalın niteliği özel oluĢuyla iliĢkilidir. Otto, James’in insan bilincinden hareketle 

hissedilen Ģeyin nesnel ve bağımsız özellikte bir tür algı olduğu fikrinden (James, 

1996: 66, 67) yola çıkarak kutsala kendince bir anlam yüklemektedir. Bu anlamı 

barındıran nesne için Latince Tanrı anlamına gelen “numinous” kelimesini 

kullanmaktadır. Deneyimle ortaya çıkan bu gerçeklik yaratılmıĢlık duygusu ile o 

anda varlığı hissedilen numen tarafından uyandırılan bir histir. “Numen ise kutsalın 

herhangi bir etik ya da ahlaki unsur katılmamıĢ halidir”. Yalnızca rasyonel ve 

sezgisel yapılardan meydana gelmektedir (Mcginn, 2014: 12) Otto, kutsalın anlamını 

ve açığa çıkıĢını oldukça geniĢ bir çalıĢmayla ortaya koymaktadır. 

 Otto, kutsalı yani numinousu açıklarken en temel ve derin unsurun 

mystrerium tremendum olduğunu vurgulamaktadır. Bu unsur algının ötesindedir. 

Tremendum üç özellikten doğmaktadır. Ürperti, bunlardan ilki olup korkudan farklı 

deneyimsel bir durumu ifade etmektedir. Majestas, haĢmet anlamıyla 

değerlendirilmiĢtir. Bu his insanın, mutlak yönetime sahip varlığın karĢısında 

alçalma duygusuna karĢılık o varlığın haĢmetine dair hissiyatına göre ortaya 

çıkmıĢtır. Baskı ya da enerji arzu, irade, heyecan gibi sembolik ifadelerin karĢılığıdır.  

Mysterium, tremendum unsurunun bütünüyle öteki düĢüncesiyle ortaya çıkmaktadır. 

Aslında gizem barındıran bir nesnenin algı ve kavrayıĢın ötesinde oluĢu insanın 

doğasıyla ölçülemez ve karĢısında dili tutulur. Yani numenin aĢkın ve doğaüstü 

özelliği olarak karĢımıza bu kavram çıkmaktadır.(Mcginn, 2014: 14-17). Diğer 

yandan bu unsurlar beraber ortaya çıkabildiği gibi birbirinin içinde de yer 

alabilmektedir.  

 Otto, kutsal tezahürünün özellikle sanatsal ürünlerle ortaya konduğunu 

vurgulamaktadır. Bu temsil ihtiĢamı barındırıp ilk olarak mimaride fark edilmektedir. 

Çünkü amaç numene bir yer tayin edip onu korumak, büyülü ve somut bir varlık 



48 
 

halini almasını sağlamaktır. Bir sanata eseri söz konusu olduğunda ne olduğunun 

tespit edilemediği bir büyülü hissin varlığından bahsedilebilir. “Büyüleyici olan 

numinousun kararmıĢ ve baskın halinin sanatla parlatılmıĢ ham halidir”.  (Otto, 2014: 

100-101). Bu açıdan bakıldığında mekân algısına numenin etkisini görmek 

mümkündür. Diğer yandan ilk korunaklar olan mağaralarda yapılan resimlerin 

insandaki çağrıĢımı böyle görülebilmektedir. Sonrasında karĢımıza çıkan yaĢam 

izlerinde evlere yapılan çizimler anlam kazanmaktadır.  

 Çatalhöyük duvar resimleri açısından zengin bir yerleĢmedir. Sanat 

bölümünde ayrıntılı olarak incelenecektir. Otto’ya göre volkan, dağ zirveleri gibi 

nesneler numinous kategorisi kapsamında kutsal, ibadet nesneleri olarak 

görülebilirler. Bunun sebebinin insanın kendisi dıĢında herhangi bir canlıyı 

keĢfetmesiyle beraber her yerde olan ruh teorisini bağdaĢtırmasıyla iliĢkilendirildiği 

düĢünülmektedir (Otto, 2014: 159). Bu yorum akla Hasan Dağı’nın tasvirini 

getirmektedir. O dönemde nasıl bir düĢünce üzerine yapıldı bilinmez ama dağın 

önemli bir yer tuttuğu anlaĢılabilir. Dağın özellikle aktif halde resmedilmesi 

canlılığına dair bir atıf olabilmektedir.  

 Boğanın etrafında insanların yer aldığı bir baĢka betimlemede de amacın 

kabul töreni olduğu düĢünülmektedir. Bu betimleme ise akla Durkheim’in kutsal ve 

profan ayrımını getirmektedir. Kutsalın üstünlüğüne karĢılık profanın sıradanlığı söz 

konusudur. Varlığın bir zıt tarafa geçiĢi de temel farklılığı ortaya çıkarmaktadır. Bu 

da gerçek bir baĢkalaĢma durumu olduğunu iĢaret etmektedir. Buna örnek olarak 

Durkheim erginleĢme törenlerinde, genç erkeklerin kutsal dıĢından ayrılıp kutsal 

sınırlarına girdiğini göstermektedir. Aslında bir “tohum değiĢikliği olarak görülmese 

de bütünüyle dönüĢümü” ifade etmektedir. Önceki yaĢamın artık ölüp gittiğine, yeni 

yaĢamın yani yeniden doğuĢun baĢladığına inanmayla iliĢkili hal almaktadır. Bu 

inanç sembolik anlamda değil gerçekten de ölüp gittiğine olan inançtır. Kutsal ve 

kutsal dıĢı arasındaki ayrım da tam olarak böyle kabul edilmektedir. Çünkü kutsal 

dıĢından tamamıyla kurtulmanın tek yolu yaĢamdan kaçmaktır (Durkheim, 2005: 59-

60).  

 Eliade’a göre kutsal herhangi bir hiyerofaniyle
*
 ortaya çıktığında merkezi bir 

hal almaktadır. Kutsal, zıt haliyle de var olacak ve bulunduğu yeri sabit nokta haline 

                                                           
*
 Hiyerofani, Grekçe hiero (kutsal) ve phanein, (göstermek)ten türetilmiĢtir. 



49 
 

getirecektir. Dolayısıyla diğer yerler dıĢ görevi görecektir (Eliade, 2017: 22). 

Böylece mimari yapının kutsal özelliğini alması ve merkez haline geliĢinin nedeni 

açıklanmıĢ olacaktır. Bu açıdan mağaraların ve evlerin ilk kutsal görülen yerler 

olduğunu söylemek mümkündür. Hatta inancın bu yönde ilerlediği de zamanla 

kendini göstermektedir. Örneğin Antik Yunan’da ev dini inanıĢı bulunmaktaydı. Bu 

din her evin sınırları içerisinde kalmaktaydı. Böylece din, tapınaktan önce evlerde 

ikamet etmeydi.  (Coulanges, 2011: 35, 39). Bu durumda evin kutu gibi bir dünya 

olduğunu ve içine her Ģeyi alabildiğini düĢünmek yanlıĢ olmayacaktır (Hodder, 

2018a: 314). 

 Ev bu durumda kutsal bir anlam içermektedir. Daha derinine bakmak 

gerekirse insandaki kutsal tezahürünün önemi artacaktır. Durkheim’ın kutsal ve 

profan ayrımının bir benzeri kendisini Fairbain’ın içsel ve dıĢsal dünya anlayıĢında 

göstermektedir. Zihin kavramsallaĢtırılırken tecrübeyle açığa çıkan bir bölünmeden 

bahsedilmektedir. Bu içsel ve dıĢsal engellemelerin sebep olduğu bölünmelerden 

dolayı birey her iki dünyada da aynı zamanda varlığını sürdürmek zorunda kalmıĢtır. 

Bu sebepten birey birincil iliĢkilerde yaĢadığı zorluklarla baĢ edebilmek için ilk 

olarak içselleĢtirmiĢ olduğu anne nesnesini, devamında da bu nesnelere bağlayacağı 

egoyu parçalara ayırmaktadır. Bir diğer önemli husus bölünme bir tek anneyle sınırlı 

kalmayacaktır (Kısa, 2013: 203). 

 Bölünmenin yansımaları insanlar arasındaki iliĢkiye, mekânın oluĢumuna, 

sembolik anlamlara ve devamında mahremiyete yansımaktadır. KiĢi yaĢadığı 

bölünme sonucu, sınırını belirlemektedir. Ardından bunu diğerlerine belli edip onlara 

mesafe biçmektedir. Bu da yaĢadığı mekânı Ģekillendirmesinde rol oynamıĢ, zihnini 

sembolik ögelerle bulunduğu ortama dağıtmıĢtır. Buradan hareketle birbirine yakın 

olan bireysel farkındalıklar, sadece hisleri ifade etmekte ve iĢaret haline 

getirmektedir. Bu da sembolize ederek iletiĢim kurmanın, bütün olduklarını 

hissetmenin yoludur. Sonrasında onlara saygı duyulmakta hatta korkutucu 

görülmektedir. Yani fiziksel bireysellikten farklı yerde durulmaktadır. Kutsal 

karakterin oluĢumu tam da bu radikal ayrımla mümkün olmaktadır (Durkheim, 2016: 

173). 

 Kutsalın oluĢumuyla doğru orantılı olan inancın önemi büyüktür. Ġnanç, 

bağlılığın bir çeĢit göstergesiyken diğer yandan ayrımın da baĢka bir boyutuna vurgu 



50 
 

yapmaktadır. Ġçerisinde yine bir zıtların bir arada oluĢu tam burada göze 

çarpmaktadır. Gündelik hayatta iliĢkileri zedeleyecek çok fazla engelleme 

bulunmaktadır. Ġçlerinden en ürkütücü olanı ölüm olup, iliĢkilerin tamamıyla bittiğini 

ifade etmektedir. Ġnanç bu durumda devreye girmektedir. Çünkü varlığa sonsuzluk 

anlamı kazandırıp, yaĢanan kaygının hafiflemesine yardımcı olacaktır (Kısa, 2013: 

204). Çatalhöyük’te gömütlerin bu düĢünceyle benzerlik gösterdiğini düĢünmek 

mümkündür. Çünkü bu gömütler öteki dünya inancına ya da bir çeĢit toplumsal 

hafıza göstergesi olarak yorumlanmaktadır (Karul, 2019: 42).  

 Durkheim’a göre vücut ve ruh birbirinden bağımsızdır. Vücut zamanı gelince 

çözülüp yok olurken ruh hep yaĢamakta ve ölüm anında açığa çıkmaktadır. Ayrıca 

vücut, materyal evrenin bir parçasıyken ruhun yeri baĢka olup devamlı oraya geri 

gitmek istemektedir. Bu mekân “kutsalların dünyası” olarak tanımlanmaktadır. Ruh, 

her yerde duyguları bulup onlara ilham vermektedir. Bu sebeple kutsal varlıklarla 

aynı maddeyi barındırırken diğer yandan da onlardan ayrılmaktadır (Durkheim 2016: 

162, 163). Çatalhöyük duvar resimlerinde bu düĢünceyi çağrıĢtıran betimlemede 

akbabanın çevresinde dolaĢtığı baĢı gövdeden ayrı olan insan bedeni vardır. Bu 

betimleme ruha yönelik sembolik bir anlam taĢıyor olabilmektedir. Diğer yandan 

Çatalhöyük’te obsidyenler de insanlar gibi zemine gömülü halde bulunmuĢtur. 

Hodder’a göre objelerin ortada durmaması onlara can katmakta ve eĢyaların da 

insanlar gibi algı eĢiğinde ve ya ruhsal mekânda dolaĢmaları yeniden doğmalarını 

sağlamaktadır. Yani obsidyenin yerini bilen ve açabilen kiĢi güç konusunda özel bir 

konuma gelirdi (Hodder, 2017: 175).  

 Kutsallık ve inanç ile ilgili değerli çalıĢmalar ortaya koyan Eliade’e göre 

kutsallığın gözler önüne serilmesinde önemli rol oynayan mitlerdir. Çünkü tanrıların 

yaratıcı etkinliklerine vurgu yapılıp eserlerinin kutsallığı ön plana çıkarılmaktadır 

(Eliade, 2017: 88). Mitlerin antropomorfik olan bu özelliğiyle sıkça 

karĢılaĢılmaktadır. Özellikle politeist inanıĢlarda Tanrılar ve Tanrıçalar doğarlar, 

kızarlar, konuĢurlar, düĢünürler, savaĢırlar ya da barıĢırlar. Örneğin Hitit bereket 

tanrısı Telepinu kızdığında kıtlık ve kuraklık olduğuna, sinirleri yatıĢıp geri 

döndüğünde de bolluğun geri geldiğine inanılırdı. Bir baĢka örnek Zeus ve Metis’in 

birleĢmesinden sonra, Zeus’un baĢından Tanrıça Athena’nın doğması gösterilebilir.  

 



51 
 

 2.1.2.2.2. Üretim ve Tarımın Kökenleri 

   

 Üretim, insan yaĢamının geçmiĢinden bugününe ve hatta geleceğine kadarki 

süreçte önemli yer tutan bir olgudur. Kökeninde tüketici konumda olan insanın, 

tüketebileceği ürünü ya da eĢyayı önce üretmesi gerekmektedir. Avcı-toplayıcı 

konumdayken basit taĢ alet üretimiyle ilk aĢamayı atlatan insan için elde ettikleri, 

kendisine yetecek kadardır. Böylece artı ürün gerekmemiĢ, zaten depolamak 

mümkün olmamıĢtır. Zamanla artan nüfusun ve kalıcı barınakların etkisiyle daha 

fazla ürüne ihtiyaç duyulmaktadır. Dolayısıyla basit tarımsal faaliyetlere dayalı 

üretim ile birlikte sorun kısmen giderilmektedir. Bu süreçte toprağın tarım için 

hazırlanması, ekilmesi, sürekli sabit olunması ve ciddi çalıĢma gücünün kullanılması 

söz konusudur. Durum böyleyken kalıcı olarak yerleĢmek gerekmektedir. Sorun 

böylece giderilmiĢ gibi görünse de daha baĢka boyutlarda sorunlar baĢ göstermiĢtir. 

Nüfusun daha da artması, artı ürün ihtiyacı, beslenme ile ilgili değiĢikliklerden 

kaynaklanan sorunlar bunlardan birkaçı olarak gösterilebilir. Yine de bu durumun 

ciddi bir kolektif değiĢim olduğunu kabul etmek gerekmektedir.   

 Üretimin ve tarımsal faaliyetin özelliği bakımından bir kültürleme ve 

kültürlenme örneği olduğunu belirtmek gerekmektedir. Çünkü bitkilerin ve 

hayvanların yapısal değiĢimine akabinde de insanlardaki değiĢme kendini 

göstermektedir. Neolitik devrim adıyla anılan bu dönemden daha önce bahsedilmiĢti. 

Ġnsan tarihinin radikal değiĢime adım attığı bu dönemin etkileri günümüze kadar 

ulaĢmaktadır. Özellikle bağlılık ve bağımlılık anlamında önemli farklıların kökenini 

oluĢturmaktadır. Ġlk çiftçi topluluklarla tanıĢan insanlar, bu yaĢam tarzına kısa sürede 

alıĢmıĢlardır. Böylelikle doğa ile olan iliĢkiler bu insanlar için baĢka bir hal almıĢ ve 

bir daha geçmiĢteki yaĢam Ģekillerine ve inançlarına tekrar dönememiĢlerdir. Bu 

boyut fikirsel olarak aktarılmaya baĢladığında insan zihni de baĢkalaĢmıĢ, eski haline 

dönememiĢtir (Otte, 2019: 22).  

 Mitsel açıdan bilinen ilk çiftçiler Âdem ile Havva olarak görülebilmektedir. 

Her Ģeyin hazır olarak bulunduğu cennet bahçesinden atılan Âdem ile Havva yiyecek 

bulmakta zorlanmıĢlardır. Ġlk yedikleri ise tanrının hayvanlar için hazır ettiği 

dikenliler ve tohumlardır. Aslında tanrı onları yalnıza cennetten atarak 

cezalandırmamıĢ, aynı zamanda yiyeceklerini kendilerinin üretmesi için de Ģartları 



52 
 

oluĢturmuĢtur. Zahmetli bir yaĢam onları beklemektedir. Yani doymak için toprağa 

emek verecek, alın teri dökerek istediklerine ulaĢmaları gerekecekti. Mitin birçok 

çevirisinde tahıllardan ana yiyecek olarak bahsedilmektedir (Schipper, 2015: 227). 

 Gezgin’e göre bu mitos insanlık tarihinin bir dönemini temsil etmektedir. Bu 

dönem de tarıma geçiĢ yani Neolitik dönem olarak düĢünülebilmektedir. Böylece 

doğaya uyum sağlamak yerine insan, doğaya hükmedip besin üretmek zorunda 

kalmıĢtır. Doğa, tanrının verdiği ceza gibi insanı toprağı iĢlemeye mecbur kılmıĢtı. 

Doğa ile kadının denkliği de buraya dayanmaktadır. Her ikisi de aynı dönemlerde 

kontrol altına alınmaya çalıĢılmıĢtır (Gezgin, 2018:171, 172). Yani cennetten 

kovulan Âdem ile Havva tarıma yönelmesi, hissedilen mahremiyet ihtiyacının 

Neolitik yerleĢimlerin oluĢmasında rol üstlendiğinin bir iĢareti olarak 

görülebilmektedir.  

 Üretim ve tarımın gerçekleĢtiği yer olan toprağa yönelmek gerekmektedir. 

Toprak kavramı her daim insan zihninde önemli ve özel bir yere sahip olmuĢtur. 

Bereketin ve doğurganlığın simgesi olarak görülmektedir. Jung’a göre olumlu anne 

arketipinin sembollerinden biri olan toprak (Kasımoğlu, 2017: 45) aynı zamanda 

mitlerde baĢlangıçta var olan ilk Ģeydir. Genellikle de toprak, ana motifiyle karĢımıza 

çıkmaktadır. Diğer yandan annenin olumsuz arketipi olarak ölüm gösterilmektedir 

(Jung, 2005: 22). Topraktan gelip toprağa gideceğine inanmanın temelinde anne 

arketipiyle özdeĢleĢtirilen toprağın üstlendiği ikili anlam göze çarpmaktadır.  

 Topraktan ya da kilden yapılan kadın figürlerinin de bu konuyla ilgili 

olabileceğini söylemek mümkündür. Örneğin Çatalhöyük’te oturur vaziyette ve 

ellerinin altında büyük kedileri tutan bir ĢiĢman kadın heykelciği bulunmuĢtur. 

Kazının ilk yöneteni olan Mellaart bu heykelciği tanrıça figürü olarak kabul etmiĢtir 

(Mellaart, 1967: 137). Ancak Hodder daha temkinli yaklaĢmakta, yalnızca “büyük 

kedilerin yanında duran ĢiĢman kadın figürü” olarak tanımlamaktadır. Heykelciğin 

duruĢu oldukça ilginçtir. Kadının vahĢi hayvanlar üzerinde kurduğu egemenlik gibi 

çağrıĢımlara sebebiyet vermektedir. Aslında kadının doğa ve toprak ile 

iliĢkilendirildiği bilinmektedir. Neolitik ve öncesi dönemde toplayıcılıkla iliĢkili 

olarak kadın en çok besin sağlayan taraftadır. Bunun doğal bir sonucu olarak da doğa 

ile hep iç içedir. Erkek daha çok avcılık yapmakta ve basit silahlar kullanmaktadır. 

Bu sebeple doğayla güç savaĢında olanın erkek olduğu bilinmektedir. Dolayısıyla bu 



53 
 

figürde kadın yerine erkek tasviri gücün karĢılığı olarak görülebilirdi. Ancak kadının 

tarım ve evcilleĢtirmeyle olan iliĢkisinin gündelik hayatta faydacı tutumuyla bu 

heykelcik eĢleĢtirilebilmektedir. Çünkü kadınlar “Neolitik ve öncesinde baĢlayan 

üretimcilik sürecinin gen mühendisi” olarak tanımlanmaktadır (Gezgin, 2018: 60, 

61).  

 Çatalhöyük’ün üretim aĢaması bir diğer önemli alan evin üretimidir. Basit 

anlamda kerpiç tuğla ile baĢlayan bu süreç evin ayaklandırılmasıyla farklı boyuta 

ulaĢmaktadır. Çünkü yaĢam karĢısında ayaklanıp dik durmak hayatta kalmak 

anlamına gelmektedir. Üretiminde bu anlamda özel bir yeri vardır. Hayatta kalmak 

için gerekli olan gücü anlamlı kılmaktadır. Bir yandan bulunulan yere karĢı istenen 

bağlılığı sağlarken diğer yandan üretimin gücüne olan inancı da diri tutmaktadır. 

Yani üretim bir savunma savaĢı olarak karĢımıza çıkmaktadır.     

 Çatalhöyük’te üretim ile ilgili diğer konu evsel üretim olmalıdır. Kemik 

parçaları, küçük heykelcikler, sepetler, kil topları, obsidyen parçalarının ve fırınların 

çevresindeki kırıntıların belli bir çalıĢmanın arda kalan kısmı olduğu 

düĢünülmektedir. Evsel faaliyetlerin güneye bakan yerdeki fırının çevresinde çöken 

dam kesitlerinde yürütüldüğünü göstermektedir. Genelde süs amacıyla kullanılan 

ürünler ortaya çıksa da piĢirme faaliyetleri için gereken malzemelerin de üretilmeye 

çalıĢıldığı gözlemlenmektedir. Burada üretilen çanak çömleğin öncelerde piĢirme 

amaçlı değil, yemeği saklamak ve sofraya getirmek üzere kullanıldığı 

düĢünülmekteydi. Özellikle kil topları bu durumda önem taĢımaktaydı. Isıtılan kil 

topları sepetler aracılığıyla yemeğin piĢirilmesinde kullanılmaktaydı. Elbette bu 

süreç oldukça uzun olmaktadır. Sonrasında ise killerin yardımıyla yapılan çömlekler 

sürenin kısalmasında oldukça yararlı olmuĢtur (Hodder, 2017: 53, 54). 

 Üretim ve tarımın belli bir iĢ bölümü gerektirdiği bilinmektedir. Bu 

yerleĢmedeki iĢ bölümlerinin eĢit yapıldığı düĢünülmektedir. Erkeklerin ve 

kadınların beslenme ve yaĢam Ģekillerinde benzerliklerle kanıtlar ortaya 

konmaktadır. Örneğin kemik analizlerinde iki cins arasında belirli bir görev 

dağılımına iĢaret eden bir bulgu yoktur. Beslenmede de bir farklılık görülmemiĢtir. 

Diğer yandan yaĢlandıklarında kadının da erkeğin de vaktinin neredeyse zamanını 

evin içinde geçirdiği karbon kalıntılarıyla kanıtlanmaktadır (Hodder, 2017: 210). 

Yani ayrım gözetilmemiĢtir. Ancak daha geç tarihli katmanlarda üretimdeki 



54 
 

uzmanlığın etkisiyle bir statü ayrımı ortaya çıktığı görülmektedir. Öyle ki bazı 

binalar, diğerleri için üretim merkezi haline gelen bir özellik barındırmaktadır. Bu 

durum ise Kalkolitik dönemin baĢlarına tekabül etmektedir. Yine de evler arasındaki 

farklılıklar akla Çatalhöyük sakinleri arasında bir statü farkı olabileceğini 

getirmektedir.  

 YerleĢmenin Batı höyüğü kısmına bakıldığında ev üretiminin arttığı 

görülmektedir. Ayrıca betimlemelerde kadın ve bitki figürlerinin arttığı da dikkat 

çekmektedir. Hodder’a göre üst tabakalarda farklı ve yeni bir durum söz konusudur. 

“Kadınlarla doğurganlığı tarımın kökenlerine bağlamak yerine sonraki dönemlerde 

ev içi üretimin toplumsal açıdan odak noktası haline geldiği daha çok avlanma 

sembolizmiyle ilgili” olarak karĢımıza çıktığını vurgulamaktadır (Hodder, 2017: 

255). 

 

 2.1.2.2.3. Sanat 

  

 Sanat, genel olarak yaratıcılığın ve hayal gücünün dıĢa vuran hali olarak 

tanımlanabilir. Kaynağını yaratıcılık ve hayal gücünden aldığından sınır tanımayan 

üsluba sahip olması su götürmez bir gerçektir. Bu durumda sanat, soyut olan 

düĢüncelerin bir yerde somut hale getirilmesiyle oluĢmaktadır. Böylece sanatın bir 

çeĢit ürün özelliği taĢıdığı düĢünülebilir. Sanatçı bu kısımda önemli yere sahiptir. 

Gombrich’e göre “sanat diye bir Ģey yoktur fakat sanatçı vardır” (Gombrich, 1997: 

15).  

 Akla gelen asıl soru sanatın ortaya çıkıĢı ile ilgili olmalıdır. Bu durumda 

somut ile soyut kavramının iliĢkisi ve insan evriminde rolü önem arz etmektedir. 

Antropolog Haviland’a göre insanların kaslarını kontrol etmesi ve vücudunu dengede 

tutmasıyla bilinçli düĢünen beyin yapısının bölümleri geliĢmeye baĢlamıĢtır. Bu da 

gerekli aletlerin yapımında insanı düĢündüren ve harekete geçiren özellik olmaktadır. 

DüĢünme, soyutlama kavramının, yapma somutlaĢtırma kavramının doğal iliĢkisini 

barındırmaktadır. Böylece geliĢen beyin yapısı ve el becerisi sonucunu dil yetisinin 

geliĢmesiyle göstermektedir (Haviland, 2008:154, 174). 

 Dilin bedene ve söze dökülmesi, insanın kültürlenmesine dair önemli bir 

örnektir. Bu durum insan yaĢamındaki bazı ihtiyaçlara kapı aralamaktadır. KonuĢma, 



55 
 

anlama ve anlatma ihtiyacı bunlardan birkaçı olarak görülebilmektedir. Zamanla 

sembolik unsurlara dönüĢecek bu ihtiyaçların içi baĢka anlamlarla dolmaktadır. 

Dilin, özellikleri bir arada yaĢayan insanların düĢüncelerini anlatmalarına yardımcı 

olduğu gibi doğada gördükleri olayları anlamlandırmak için oluĢturdukları 

söylencelere zemin hazırlamaktadır. Yani dil, insanın etkilediği biliĢsel 

özelliklerinden sonra inancının, duygularının, düĢüncelerinin, yaĢam Ģeklinin ve 

kolektif bilincinin temeline yerleĢmiĢtir. Durkheim’a göre ne insanın ne de hayvanın 

düĢünceleri bireyseldir. Ben ile sınırlandırılmamıĢtır. Dolayısıyla bu düĢünceler daha 

kalabalık bir sınıfa, kiĢinin de ait olduğu aynı toplumsal gruptakilerle 

paylaĢılmaktadır (Durkheim, 2016: 164).  

 Dilin önemi ile ilgili güzel bir örnek mitoslardan verilebilir. Babil Kulesi 

mitosuna göre baĢlangıçta insanlar aynı dili konuĢmaktadır. Doğuya göçerlerken 

insanlar ġinar bölgesinde bir ovaya yerleĢmiĢlerdir. Burada kerpiç yapmaya baĢlayıp 

taĢtan vazgeçmiĢlerdir. Ardından bir kent kurup göklere eriĢmek için bir kule 

yapmak istemiĢlerdir. Böylece yeryüzüne dağılmayacak ve ünlerini dört bir yana 

duyurmayı hedeflemiĢlerdir. Tanrı, bu kuleyi görmek için gelmiĢtir. Tek halk olup 

tek dil konuĢtuklarından bunları yaptıklarını, eğer bitirirlerse hiçbir engel 

tanımayacaklarını düĢünmüĢtür. Dillerini karıĢtırıp yeryüzüne dağıtmaya karar 

vermiĢ, böylece kent ve kule yapımı durdurmuĢtur (Tekvin, 11: 1-9).  

 Bu kentin Babil adını alması tesadüf değildir. Babil, karmaĢa anlamına 

gelmektedir. Aslında Tanrının tutumuna göre, insanlar, onunla boy ölçüĢmeye 

çalıĢtıklarında onların anlaĢmalarını engellemek gerekmekteydi. Bu ise kalıcı 

cezalardan biri olmalıydı. Çünkü bu olay kolektif bir kibir örneği olarak görülmüĢtü 

(Batur, 2019: 10, 11). Mitosta, dilin önemi oldukça açık görünmekteydi. O halde 

mitosların nasıl oluĢtuğuna bakmak gerekecektir. 

 Henüz avcı-toplayıcı olan insanların mağaralarda yaĢadığı bilinmektedir. 

Hem korunaklı oluĢu hem de sosyal organizasyonun güçlü etkisinin insanları bu 

yaĢama yönelttiği düĢünülebilir. Dolayısıyla mağaralar ilk mekânlardandır. 

Mağaralar aynı zamanda karĢılığını anne rahmi olarak bulmaktadır.(Gezgin 2018:24) 

O döneme dair buluntulara bakıldığında mağaraların en kuytu, hareket etmenin bile 

zor olduğu yerlerine yapılan resimler görülmektedir. Bu aletin yapıldığı, biliĢsel 

becerilerin, inancın ve dilin önem kazandığı Paleolitik Çağ’a tekabül etmektedir.  



56 
 

 Doğanın tanrıçalar biçiminde ve diĢil özellikte olduğu inancıyla beraber insan 

bunu kontrol etmek için çalıĢmaya baĢlamıĢtır. Ancak korku duymaktan ileri 

gidemeyip içi karanlık mağaralara ve en ücra köĢelere yönelmiĢtir. En büyük 

korkusu olan ölümle ilgili sembolik göstergeleri yani resimleri yapmaya baĢlamıĢtır. 

Genelde siyah ve kırmızı olan ölüm bazen boğa bazen bizon bazen vahĢi at olarak 

resmedilmektedir. Daha sonra da kendisini ve klanını bu resme mızrak, yay ve okla 

dâhil etmektedir. Basit bir av sahnesi gibi görünse de sembolik ögesi “avcının ava” 

dönüĢmesidir. Çünkü avlanan ile resmedilen farklıdır. Asıl avlanan küçükbaĢlar 

hiçbir zaman resmedilmemiĢtir. Bu durumda bu resimleri av sahnesinden ziyade en 

eski mitoslar olarak görmek daha doğru bir yaklaĢım olmaktadır.(Gezgin, 2018: 24, 

25). Mağarada baĢlayan resim sanatının tuvale kadar uzandığı yolda insanlığın 

kolektif bilincini ifĢa eden büyük bir ritüel ürünü olarak görmek yanlıĢ olmayacaktır 

(Çakır, 2018: 73). 

 Dilin, mağaraların ve mitosların doğrudan yönlendirdiği alan sanat olmalıdır. 

Sanatı Ģu yönüyle açıklamak mümkündür; bedensel ihtiyaçların karĢılandığı bir 

toplumda insan baĢka arayıĢlara girmiĢ olmalıdır. Öncelikle soyut açıdan eksiklikler 

baĢ göstermektedir. Korku ve ölüm insanı içten içe etkiler hale gelmektedir. Bunları 

bastırmak için ihtiyacı olan sembolü ve motivasyonu sanat olarak adlandırmaktadır 

(Gezgin, 2018: 23). Somut tüm aletlerden farklı hatta kendisinin soyut yönüne hitap 

eden bu Ģeyi zamanla daha çok benimsemektedir. Belki de bir çeĢit yaĢanan mekâna 

bağlanma yöntemi olarak görülmektedir. 

 Çatalhöyük’ te ise sanatta estetik boyutundan ziyade iĢlevselliğin daha ön 

planda olduğu kabul edilmektedir. Çünkü o dönemde dünyayı anlamanın ve 

çözümlemenin önemi büyüktür. Bu haliyle Hodder sanatı, bilim olarak 

değerlendirmektedir. Genelde de tasvir üzerine kalıntılar bulunmuĢtur (Hodder 2017: 

195, 196). Bu tasvirlerin ifadesini tahmin etmek zor bir iĢtir. Belki korunma, belki 

anlatma, belki anlaĢılma isteğiyle yapılmıĢlardır. Bundan tam anlamıyla emin olmak 

imkânsızdır. 

 Genelde bu yerleĢmenin sanatında görülen hayvanların çoğu 

evcilleĢtirilmemiĢtir. Lewis-William’a göre avlanılıp etinden yararlanılan hayvanın 

doğaüstü gücüne de sahip olunduğuna dair bir inanıĢ söz konusudur (Lewis-

Williams, 2004: 40). Çatalhöyük tasvir sanatında da av sahnelerine benzer çizimler 



57 
 

vardır. Genellikle bu resimlerde hayvanlar kızdırılmıĢ ya da kıĢkırtılmıĢtır. Yaban 

domuzlarının gerdanları kabarık, erkek geyiklerin penisi dikleĢmiĢ, insanlar ise 

hayvanların dilleri ile kuyruklarını çekerken resmedilmiĢtir. Burada amacın kabul 

töreni olduğunu söylemek mümkündür. “Elde edilen ganimetler hem öbür dünyaya 

geçiĢi hem de yaĢamın odak noktası gibi görünen soyundan gelen atalara karıĢmayı 

temsil etmektedir.”  (Hodder, 2017: 32, 197).  

 Doğaya rağmen ayakta kalmaya çalıĢan insan, sanatına da bunu yansıtmıĢtır. 

Güçlü ve büyük hayvanları yenmekte sanatına yansıtmak kadar önem taĢımaktadır. 

Özellikle boğayı alt etme yaĢamanın en önemli kuralıdır. Boğa ile ilgili duvar 

resimleri göz önüne alınırsa bunun bir mitsel iliĢkiyle söz konusu olduğu 

söylenebilmektedir. Bu da kabul törenlerini doğrular niteliktedir. Bu yerleĢmede 

Ģölenler yapıldığı bilinmektedir. Boğalarında bu Ģölenlerin baĢ malzemesi olduğu 

açıktır. YerleĢmenin katmanlarında bulunan boğa parçaları bu durumu 

açıklamaktadır. Resimdeki tasvire göre katılanların tamamı genç erkeklerdir. Bunun 

bir kabul töreni olduğunu varsayarsak oradaki halkın cinsiyet rollerini belirlemede bu 

yöntemi kullandığını düĢünmek mümkündür (Gezgin, 2018: 31). Diğer yandan boğa 

baĢlarının kullanımı söz konusudur. Günümüzde bile evin bereketi ve statüsünü 

belirleyen bir öge olarak karĢımıza çıkan boğa baĢları o dönem için de önemli bir 

yere sahiptir. Gömütlerin yerini belli etmek amacıyla kullanılmasının yanı sıra 

evlerin duvarlarının iç harcına karıĢtırılmıĢ halde bulunmuĢtur. Rank’e göre büyük 

hayvanlar hem haz hem de kaygı ile doludur. Bu yönüyle anne sembolüne bir atıftır. 

Bahsedilen kaygının kaydırılması sonucu bu hayvanlar baba ikamesi haline 

gelmektedir (Rank, 2017: 35).  

 

ġekil 5: Boğa Betimlemesi Çizimi 

 

Kaynak: Hodder, (2017a: 94). 



58 
 

 Bir diğer önemli duvar resmi geyik, altta küçük bir domuz ve 

çevresindekilerin çizildiği örnektir. Geyiğin kızdırılmıĢ olduğu açıkça kendini belli 

etmektedir. Aynı Ģekilde domuzunda tüylerinin kabardığı görülmektedir. Gezgin’e 

göre bu resim vahĢi hayvanların alt edilmesi ve artık onların kendilerine zarar 

veremeyeceğinin kutlanması sahnesidir (Gezgin, 2018: 33). Hodder’ göre de 

“buradaki figürler insanların, hayvanların diline, burnuna dokunarak onların 

ruhlarının üzerlerine aldıklarını gösteren” figürlerdir (Hodder, 2017: 198).  

 

ġekil 6: Geyik Betimlemesi Çizim Örneği 

 

Kaynak: sanat.ykykultur.com.tr/sergiler/topraktan-sonsuzluga-catalhoyuk (25.07.2019) 

  

 Akbabalar da Çatalhöyük’te önemli sembolik ögelerdendir. Hatta Paleolitik 

Dönem tasvirlerindeki büyükbaĢ hayvanların bu yerleĢmede akbabalara dönüĢtüğü 

düĢünülmektedir (Gezgin, 2018: 29). Çünkü akbabanın sembolik karĢılığı da 

ölümdür. Ġnsanların baĢsız olarak betimlendiği bu resimlerde ölüm yani akbabalarla 

baĢ baĢadır. Gezgin’e göre bu durum iki çeĢit mitosla açıklanabilir; “ya ölümün 

yalnız bedene hâkim olabildiğini ruha dokunamadığının bir göstergesi ya da aklı 

olmayan beden ölüm karĢısında güçsüz kabul edilmelidir” (Gezgin, 2018: 46). 

 Bir diğer resim patlayan Hasan Dağı’nın tasviridir. Ġki adet zirvesi olan dağın 

eteklerinde yerleĢim görülmektedir. Dağ volkanik faaliyeti içerisinde olup yine 

ölüme yakınlığa bir gönderme olarak resmedilmiĢ olabilir. Gezgin’e göre bu resim 

“Neolitik insanın Sodom ve Gomora’sıdır.
*
 Çatalhöyüklüler, baĢlarına ateĢ yağan ilk 

                                                           
*
 Sodom ve Gomora, Tekvin kısmında geçmektedir. Buranın halkı Tanrı’nın onay vermediği 

eĢcinsel iliĢkiler kurmuĢ, kadınları reddetmiĢlerdi. Tanrı, Lut’a iki melek gönderip neler 

http://sanat.ykykultur.com.tr/sergiler/topraktan-sonsuzluga-catalhoyuk


59 
 

halktır.” Çünkü lav püskürten dağlar cinsellikle iliĢkili olaylara karĢı bir ceza 

yöntemi olabilmektedir. Cinselliği ve aile kurumunun yeniden düzenlendiği bu 

yerleĢmede kurallara uymak gerekmektedir. Yoksa Tanrılar kızabilir ve 

cezalandırabilirdi. Cinselliğin potansiyeli lav püskürmesinin gücünü de 

kapsamaktadır. Ġnsanın kültürlenmesi için bu davranıĢlara uyulması gerekmektedir. 

Zaten resimdeki evler birbiriyle oldukça uyumlu, ayrı ve özenlidir. Bu ise mülkiyet 

ile cinselliğin paralel düzenine bir atıf olabilmektedir. Ev sembolü kadın olarak 

görüldüğünden evler arası düzen, kadınlar ve onların iliĢkilerinin düzenine iĢaret 

etmektedir (Gezgin, 2018: 46, 47).   

 

ġekil 7: Hasan Dağı Tasviri 

 

Kaynak: Hodder, (2017a: 162) 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                                     
olduğunu anlamaya karar vermiĢti. Çünkü suçlama çok büyüktü. Ġki melek, Lut’un evine 

geldiğinde kentin tüm erkekleri onlarla birlikte olmak için kapıyı çalıp dıĢarı çıkmalarını 

istediler. Lut önce kızlarını sunmak istedi ancak kalabalığa söz geçirmek mümkün olmadı. 

Ardından çok yalvardı. Yine de dinlemediler. Melekler tüm kalabalığı kör ettiler. Sonrasında 

Lut’a kimi varsa yanına almasını ve bu kenti terk etmesini söylediler. Karısı ve kızlarını 

yanına alan Lut, Soar’a doğru yol aldı. Lut oraya vardığında Tanrı, Sodom ve Gomora’nın 

üzerine gökten ateĢli kükürt yağdırdı. Kent küle dönmüĢtü (Tekvin 19) 



60 
 

SONUÇ 

  

Çevre psikolojisi, 1960’larda ilk kez kullanılmıĢ ve net bir biçimde ifade 

edilmeye baĢlamıĢtır. Çevre psikolojisinin ilgi alanı olan insan ve mekân iliĢkileri de 

bu dönemde önem kazanmakta ve araĢtırmalar oldukça ilgi görmektedir. Ġnsan ve 

mekân iliĢkileri söz konusu olduğunda bahsedilenler nelerdir? Öncelikle mekân 

kavramının atfettiği anlamlar incelenmektedir. Çünkü mekân, çevre psikolojisiyle 

anılsa da, her Ģeyin bir mekânı olduğu gerçeğinden bakıldığında birçok bilim dalının 

konusu olmaktadır. Fizik, mimari, psikoloji, felsefe ve sosyoloji gibi alanlarda farklı 

bakıĢ açılarıyla ele alınmaktadır.  

 Mekân, konu bakımından Hesiodos’un yaĢadığı döneme kadar uzanmaktadır. 

Yani geçmiĢi Antik Yunan Felsefesine dayanmaktadır. Hesiodos, Theogonia 

(Tanrıların Doğuşu) isimli eserinde her Ģeyden önce bir kaos durumunun varlığını 

ele almaktadır. Ardından tanrıların ne olduğunu anlatmaktadır. Hesiodos’un kaos 

anlayıĢı aslında bir mekan betimlemesidir. Bu anlayıĢ incelenmektedir. Buradan 

hareketle kaos durumunun hem içerisinde barındırdığı hem de dönüĢtüğü kozmos 

durumuyla beraber var olan evren, artık canlıların mekanı olarak karĢımıza 

çıkmaktadır. Aynı zamanda evren ile kaos birbirleri için birer mekandır. Aristoteles 

ise bu görüĢü doğru bulmakta ve her Ģeyin bir mekâna ihtiyaç duyduğunun altını 

çizmektedir.   

 Canlıların var olduğu evrende ise insan yaĢamı daha geç dönemlerde 

görülmektedir. Bu nedenle diğer canlıların mekân deneyimleri insana göre daha 

erken olup evrenin ilk sahipleri olarak görülmektedir. Hall, The Hidden Dimension 

adlı eserinde kiĢisel mekân ile birlikte mahremiyet deneyimlerini hayvanlar 

üzerinden açıklamakta ve kültürel olarak yansımalarını vurgulamaktadır. Bu açıdan 

doğru bir yaklaĢım olarak görülmektedir. Ġnsanların kendilerine sığınak olarak 

mağara ve türevi yerleri seçmesinde etkili olanların hayvanlar olduğu 

düĢünülmektedir. Yani insan, onları gözleyerek bir değiĢim sergilemiĢ olabilir. 

 Öte yandan insanın mekânla ilk deneyimi aslında anne karnına 

dayanmaktadır. Ancak ileri yaĢlarda bunu hatırlayıp dile getirmek pek mümkün 

olmasa da bilinçaltında bir yeri olduğu düĢünülmektedir. Nitekim mağara yaĢamı göz 

önüne alındığında, temsilinin anne rahmi olarak karĢımıza çıktığı görülmektedir. 



61 
 

ardından ise erken tarihli ev yapılarında prototip olarak mağaralar göz önüne 

alınmaktadır. Dolayısıyla ev, anne arketipi ile özdeĢleĢtirilebilmektedir. Ġnsanın 

hassaslığı bu noktada dikkat çekmektedir. Bireyin geliĢimsel açıdan ilk evresinin 

insanın tarihine yansımasını bu hassaslıkla vurgulamak mümkündür. 

 Mekânın farklı kavramlarla aynı anlamdaymıĢ gibi ifade edildiği 

görülmektedir. Bu ayrımlardan bahsedilmiĢti. Yine de özel bir vurgu yapmak 

gerekmektedir. En çok kullanılan kavram yer olarak karĢımıza çıkmaktadır. Yer, 

daha genel bir kavramdır. Mekân, soyut ve aktif bir anlama sahiptir. Mekânı 

açıklarken bahsedilen yere bağlılık ve yer kimliği kavramının baĢlık açısından 

mekânın altında yer aldığı görülmektedir. Mekânsal davranıĢla ilgili bu kavramlar 

mekân hissinin karĢılığında o yere duyulan bağlılıkla iliĢkilidir. AdlandırılıĢı bu 

sebeptendir. Aslında yer ile mekân arasındaki fark belli de olsa kimi zaman birbiri 

yerine kullanılmasında bir sakınca görülmemektedir. Bu tezde alan, ev ve yer 

kavramlarının da kullanım amacı mekâna yöneliktir. Ayrım ortaya konmuĢ ama bazı 

bölümlerde anlam açısından birbiri yerine kullanılmaktadır.   

 Mekânın oluĢumu söz konusu olduğunda bir algılama sürecinden bahsetmek 

gerekmektedir. Öncelikle nörolojik olarak baĢlayan bu süreç fiziksel olarak 

algılanmayla devam etmektedir. Algı, anlamı kazandırmada önemli bir yere sahiptir. 

Bireysel nitelik taĢımaktadır. Dolayısıyla kendi filtresinden geçirip özümseyen insan, 

yorumu da kendine göre ortaya koymaktadır. Yani bir sonraki aĢamada kendileme 

özelliğine yönelmektedir. Bir yeri kendine mekân yapmanın gerekliliği bu Ģekildedir. 

ġekillendirmenin etkisiyle orası bir yuva olarak görülmektedir. Sonuçta ev ile yuva 

kavramları gibi bir anlam farkı doğmaktadır. Diğer yandan insanın, mekân 

iliĢkilerinin açıklanmasında objeler ve değiĢen yaĢam Ģartları gibi durumlar algı 

faktöründe farklılıkları göstermektedir. 

 Kimlik oluĢumu algıdan yola çıkıldığında kendilemenin bir sonucu olarak 

karĢımıza çıkmaktadır. Bu kimlik hem bireyin hem de mekânın niteliğini belirleyen 

bir konumda yer almaktadır. Kökeninde ikili bir kavramdır. Çünkü hem birleĢtirici 

hem ayıran özelliktedir. Yani kendi gibi olana yakın olmayı, kendine benzemeyene 

uzak olmayı barındırmaktadır. Mekânın öznelliğiyle iliĢkili olarak kimliğin vurgusu 

bu anlamda önem kazanmaktadır. 



62 
 

 Tarihsel açıdan geliĢimde en baĢlarda önemli bir yeri olmayan bu 

kavramların, bir arada yaĢama ve klan haline gelme durumunda açığa çıkması söz 

konusudur. Toplu halde yaĢamanın gerekliliğinde bazı sınırlamalar ön planda 

tutulmaktadır. Bu sınırlar aynı zamanda vazgeçmeye zorlayan cinsten olmaktadır. 

Kalabalığın etkisiyle birey daha sadeleĢme yoluna gitmiĢtir. Klanları ayıran aileye 

yönelen bir anlayıĢ kendini göstermeye baĢlamıĢtır. Bu sebeple klanlar arası farklar 

ortaya çıkmakta ve kimliklenme adına değiĢim görülmektedir. 

 Kimliğin mümkün kıldığı bu değiĢimde biliĢsel geliĢmenin etkisi oldukça 

önemli bir yer tutmaktadır. Çünkü biliĢsellik, farkındalığın bir habercisi olarak 

karĢımıza çıkmaktadır. Bu dönem yaklaĢık olarak 3,3 milyon yıla tarihlenmekte ve 

alet yapımının ortaya çıkmaya baĢladığını iĢaret etmektedir. Bu geliĢme bile insanın 

diğer canlılarla arasına fark koyma davranıĢına örnek olarak görülebilir. Elde edilen 

basit alet bir klanın imzasını taĢımaktadır. Hatta o aletin bulunduğu yerden adını 

aldığı görülebilmektedir. Yani kimlik davranıĢı insanın bilinen en eski mayasıdır. 

Günümüze kadar gelmiĢ ve gelecekte de varlığını sürdüreceğe benzemektedir.  

 Kimlik davranıĢı yalnızca birey ya da klanla sınırlı olmayıp, mekâna da 

anlamını kazandırmaktadır. Çünkü bir yere devamlı bağlı kalmayı gerektirmektedir. 

Zamanla da o yer bir kimlik kazanmaktadır. Bu durumda vurgulanması gereken bir 

husus olarak da yere bağlılık karĢımıza çıkmaktadır. Tek baĢına kimlikle bu kavramı 

açıklamak yeterli olmayacaktır. Bir yerin benimsenmesi ve oraya duyulan yoğun 

hissin etkisi de yadsınamaz ölçüdedir. Diğer yandan göçebelikte bağlılık ile kimlik 

ters düĢmektedir. Kimlik gidilen yere götürülmekte, bir yere özgü kalmamaktadır. 

Dolayısıyla birbirini gerektirir hale gelmektedir. YerleĢmedeki birçok unsurun 

yanında bir sebep olarak bu konuda eklenebilmektedir. YerleĢme bir bütünleĢme 

örneğidir. Bulunulan yer ile özdeĢleĢmeyi anlatmaktadır. Çatalhöyük’te bu 

yerleĢmelerin erken örneklerindendir. O dönem için nasıl bir adlandırılmaya tabi 

tutulduklarına dair bir veri yok ama günümüzde Çatalhöyüklü olarak 

görülmektedirler. Bu bir kimliktir.  

 Çatalhöyük ev yapısından bahsedilmiĢti. Dikkat çekici nokta burada 

baĢlamaktadır. Çünkü ev mekânının yapısı kutu gibidir. Yalnızca üst kattan eve 

girilmekte, pencere gibi açıklıkların olduğuna dair veri bulunmamaktadır. Bu durum 

mağara benzeri bir ev yapısına iĢaret etmektedir. YerleĢerek toprağa sığınan bir 



63 
 

topluluğun, anne arketipine karĢılık bu evleri yapılandırdığı görülmektedir. Hem 

mağaranın hem toprağın barındırdığı bu anlama göre yapılan evler bilinçaltını ortaya 

koymaktadır.  

 Evlerin tekrar tekrar öncekinin üzerine inĢa edildiği ve düzenli olarak 

bakımının yapıldığı bilinmektedir. Bu durumun birden fazla anlamı olmaktadır. Ġlk 

olarak yerleĢmenin sahip olduğu düzeninin bozulmasını istememekle ilgilidir. Yani 

en baĢından yerleĢenlere duyulan saygı dolayısıyla düzeni uzun vadede sağlam tutma 

isteğiyle açıklanmaktadır. Bir çeĢit kozmogoni örneği olarak görülmektedir. Diğer 

yandan duvarlara duyulan güvenin ve duvarların kiĢisel mekânı koruyabilmesinde 

oynadığı rolün önemi açısından değerlendirilmektedir. Duvarlar kerpiçten yapılmıĢ 

olup, ses ve ısı yalıtımını sağlaması açısından ciddi önem arz etmektedir. Bu açıdan 

diğer evlerle aradaki mahremiyeti korumak adına değerli bir adım olarak 

düĢünülmektedir. Bir diğer düĢüncede de varlığını korumak istemenin karĢılığı 

olarak hürmet gösterme davranıĢı olarak kabul edilmektedir.  

 Ev, kutsal olma özelliğine sahiptir. Dolayısıyla belli bir mahremiyete ve 

özene ihtiyaç duymaktadır. Mahremiyetin sınır koyma ile iliĢkili olduğuna 

değinilmiĢtir. Ev de bir sınır olup mahremiyetin yansıması olarak karĢımıza 

çıkmaktadır. Dolayısıyla kutsallıkla olan iliĢkisi de buraya dayanmaktadır. Çünkü 

kutsal olanın bir mahremiyeti olmalıdır. Mahremiyet, insanın sahip olduğu özel bir 

kutunun yine o insana özgü olması ve baĢkasının buna isteği dıĢında müdahale 

edilmesini istememesiyle oluĢan bir duygunun yansımasıdır. Dolayısıyla kapalılık ya 

da açıklık insanı esas alacaktır. Sonrasında kalabalık olmanın bireyselliğe imkân 

vermediği koĢulların insanı mahremiyete yöneltmiĢ olabileceği düĢünülmektedir. 

Yani insanın soyut kısmı görünenin ötesindeki sınırlarla kendini tehlikede hissetmesi 

ya da özel olmasını istemesiyle mahremiyete yönelmektedir. 

 Çatalhöyük’te ev mekânında mahremiyeti düĢünmek zor olmamaktadır. Ev 

yapısı baĢlı baĢına bir örnektir. Diğer yandan kutsal anlayıĢı, sanat ve inanca dair 

sembolik ögeler kendini ele vermektedir. Zaten sembolizmin içeriği mahremiyetin 

özelliğini taĢımaktadır. Çünkü ima ederek sadece konuyla ilgisi olana aksettirilmek 

istenen Ģeyi ifade etmektedir. Duvar resimleri, ev içi gömütler ve heykelcikler bu 

yerleĢmenin sembolizmine yönelik faaliyetlerden sadece birkaçıdır. Özellikle dikkat 

çeken ögelerden biri boğa tasviridir. Boğa baĢları gömütlerin üzerinde, duvarların 



64 
 

içinde ve resimlerdeki tasvirlerde yer almaktadır. Neden böyle kullanıldığı daha önce 

açıklanmaya çalıĢılmıĢtı. Diğer yandan boğanın sembolizmi oldukça fazla anlam 

barındırmaktadır. Boğanın kızdırılması tasvirinin erginleĢme törenine atıf olduğu 

düĢünülen görüĢü, Rank’ın büyük hayvanlarla ilgili görüĢleriyle doğrulamak 

mümkündür. Eril bir davranıĢın, diĢil bir özellik kazanması bu yerleĢmedeki cinsiyet 

eĢitliğini ortaya koymaktadır. Akbaba tasvirleri bir diğer dikkat çekici betimlemedir. 

Ölümü sembolize ettiğine inanılan bu hayvanın baĢsız bir bedenin yanında tasviri 

manidardır. Değinilmesi gereken bir baĢka duvar resmi de Hasan Dağı’nın tasviridir. 

Bu tasvir için Sodom ve Gomora benzetmesi yapılmıĢtı. Buradan hareketle mitin 

anlamı gereği vurgu yapılmak istenen Ģey mahremiyet düĢüncesinin kenti terk ediĢi 

ve cinsiyet rollerinin anlamını yitirmesidir. Çatalhöyük için de böyle bir algının 

olabileceği düĢünülmektedir. Çünkü hareketli bir volkanik dağın betimlenmesinin 

altında Tanrı’nın cinsellik ile ilgili bir ceza uygulayacağı anlamı yatmaktadır. 

Tanrı’nın, kenti böyle yok edeceğine olan inanç kendini bu Ģekilde göstermektedir. 

 Kısacası yerleĢik yaĢamın bir mekanlaĢma örneği olduğu gerçektir. 

Mahremiyetin mi mekânı, yoksa mekânın mı mahremiyeti oluĢturduğu tartıĢmalı olsa 

da ikisinin birlikte açığa çıktığını söylemek mümkün olmalıdır. Çünkü her iki 

kavramda hem çözümü hem sorunu içinde barındırmaktadır. Öte yandan insanın her 

iki kavrama da en baĢından beri ihtiyaç duyduğu aĢikârdır. Erken yerleĢmelerde 

yapıların durumu daha kısıtlı gibi görünmektedir. Doğa karĢısında ayakta kalmak 

için gerekli olan birliktelik insanları bu duruma itmektedir. Günümüzde bile mekân 

ile mahremiyet kavramları yaĢantımızın büyük bölümünü kapsamaktadır. Ġmkânların 

fazlalığına rağmen inĢa edilen yapılar geçmiĢe oranla daha kapalıdır. Bu da 

kavramların var olmasına karĢılık boyutlarının biraz da olsa farklı bir hal aldığına 

örnektir. Bu mekanlaĢma örneği Ģimdi ayrı bir anlama sahip olup, turistik gezilere 

açık hale getirilmiĢtir.  

 

 

 

 

   

 



65 
 

KAYNAKÇA 

 

Altman, I (1976). Privacy: A Conceptual Analysis. Environment and Behaviour. 

8.(1): 7-27. 

 

Altman, I. and Chemers, M (1980). Culture And Environment. Sydney. Cambridge 

University Press 

 

Altman, I. and Low, S.M (1992). Human Behavior and Environment Place 

Attachment. Volume 12. New York and London. Plenum Press 

 

Alver, K (2007). Siteril Hayatlar. Ankara. Hece Yayınları 

 

Bachelard, G (2017). Mekânın Poetikası. Çev. Alp Tümertekin. Ġstanbul. Ġthaki 

Yayınları  

 

Bates, A. P (1964). Privacy-a Useful Concept?. Oxford University Press 

 

Batur, E (2019). Ulysses. Önsöz. Çev. Nevzat Erkmen. Ġstanbul. Yapı Kredi 

Yayınları 

 

Bilgin, N (2016). Sosyal Psikoloji Sözlüğü Kavramlar, Yaklaşımlar. Ġstanbul. 

Bağlam Yayıncılık 

 

Budak, S (2000). Psikoloji Sözlüğü. Ankara. Bilim ve Sanat Yayınları 

 

Cevizci, A (1996). Felsefe Sözlüğü. Ankara. Ekin Yayınları 

 

Coulanges, F.D (2011). Antik Site Yunan’dan Roma’ya Kadar Tapınma, Hukuk ve 

Kurumlar. Çev. Ġsmail Kılınç. Ankara. Epos Yayınları 

 



66 
 

Çakır, Y. A (2018). Ritüel Olarak Üst Paleolitik Mağara Resimleri. Aktüel 

Arkeoloji. Ġstanbul. Sayı.62.  

 

Dacheux, D.E (2012). Kamusal Alan. Çev. Hüseyin Köse. Ġstanbul. Ayrıntı Yayınları 

 

DağtaĢoğlu, A. E (2012). Kant’a Giden Yolda Leibniz, Wolff ve Baumgarten. Toplum 

Bilimleri Dergisi. Ankara. Cilt 6. Sayı 11. S. 134-135 

 

Devellioğlu, F (2003). Osmanlıca- Türkçe Ansiklopedik Lügat. Ankara. Aydın 

Kitabevi Yayınları  

 

During, B (2001). Social Dimensions in The Architecture Of Neolitic Catalhöyük. 

Ankara. Anatolian Studies. Vol.51. S. 1-8 

 

Durkheim, E (2016). Ahlak ve Toplum. Çev. Duygu Çenesiz. Ġstanbul. Pinhan 

Yayıncılık 

 

Durkheim, E (2005). Dini Hayatın İlkel Biçimleri. Çev. Fuat Aydın. Ġstanbul. Ataç 

Yayınları 

 

Eiguer, A (2018). Evin Bilimçdışı. Çev. Perge Akgün. Ġstanbul. Bağlam Yayıncılık 

 

Eliade, M (2017). Kutsal ve Kutsal-Dışı Dinin Doğası. Çev. Ali Berktay. Ġstanbul. 

Alfa Yayıncılık 

 

ErniĢ, Ġ. I. Y (2012). Fiziksel Elemanların Yüzer Yapılarda Mekân Algısına Olan 

Etkileri: Çevre ve İnsan Davranışı İlişkisi Bağlamında İrdelenmesi (YayınlanmamıĢ 

Doktora Tezi). Ġzmir. Dokuz Eylül Üniversitesi. Fen Bilimleri Enstitüsü  

 

Erhat, A. ve Eyüboğlu, S (1977). Hesiodos Eseri ve Kaynakları. Ankara. Türk Tarih 

Kurumu Basımevi 

 



67 
 

Eyüboğlu, Ġ.Z (2004). Türk Dilinin Etimoloji Sözlüğü. Ġstanbul. Sosyal Yayınları 

 

Gezgin, Ġ (2018). Prehistorik Dönemden Hıristiyanlığa Kadar Sanatın Mitolojisi. 

Ġstanbul. Sel Yayıncılık 

 

Giddens, A (2018). Mahremiyetin Dönüşümü Modern Toplumlarda Cinsellik, Aşk ve 

Erotizm. Ġstanbul. Ayrıntı Yayınları 

 

Gierny, T.F (2000). A Space For Place In Sociology. Indiana. Indiana University. 

Annual Reviews. 463-484 

 

Gombrich, E. H (1997). Sanatın Öyküsü. Çev. Erol Erduran, Ömer Erduran. Ġstanbul. 

Remzi kitabevi 

 

Göregenli, M (2015). Çevre Psikolojisi İnsan Mekân İlişkileri. Ġstanbul. Ġstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları 

 

Haddad, E (2010). Christian Norberg-Schulz’s Phenomenological Project in 

Architecture. Architectural Theory Review. 15:1. 88-101 

 

Hall, E.T (1990). The Hidden Dimension. New York. Anchor Books Editions 

 

Harvey, D (2006). Sosyal Adalet ve Şehir. Çev. Mehmet Moralı. Ġstanbul. Metis 

Yayınları 

 

Haviland, W.A (2008). Kültürel Antropoloji. Çev. Ġnan Deniz Erguvan Sarıoğlu. 

Ġstanbul. Kaknüs Yayınları 

 

Hodder, I (2017a). Çatalhöyük: Leoparın Öyküsü. Çev. Dilek ġendil. Ġstanbul. Yapı 

Kredi Yayınları 

 



68 
 

Hodder, I (2018a). Dolanıklık İnsanlar İle Şeyler Arasındaki İlişkilerin Arkeolojisi. 

Çev. Billur C. Yılmazyiğit. Ġstanbul. Alfa Yayınları 

 

Hodder, I. ve Hutson, S (2017b). Geçmişi Okumak Arkeolojiyi Yorumlamada Güncel 

Yaklaşımlar. Çev. Burcu Toprak, Emre Rona. Ankara. Phoenix Yayınevi 

 

Hodder, I., Wason, P. K., Huyssteen, J.W., Keane, W., Bloch, M., Pels, P. ve 

diğerleri (2018b). Uygarlığın Doğuşunda Din Çatalhöyük Örneği. Çev. Dilek ġendil. 

Ġstanbul. Alfa Yayıncılık  

 

Ġnceoğlu, A (1999). Evin Anlamı ve Kentlileşme Süreçleri (YayınlanmamıĢ Doktora 

Tezi). Ġstanbul. Ġstanbul Teknik Üniversitesi. Fen Bilimleri Enstitüsü 

 

Ġnceoğlu, M (2010). Tutum, Algı ve İletişim. Ġstanbul. Beykent Üniversitesi Yayınları 

 

James, W (1996). The Varieties Of Religious Experience. New York. The Modern 

Library 

 

Jung, C. G (2005). Dört Arketip. Çev. Zehra Aksu Yılmazer. Ġstanbul. Metis 

Yayınları 

 

Kahraman, M. D (2014). İnsan İhtiyaçları ve Mekansal Elverişlilik Kavramları 

Perspektifinde Yaşanırlık Olgusu ve Mekansal Kalite. Journal Of Planning. Cilt.24 

(2). S.74-84 

 

Kasımoğlu, S (2017). Anne Arketipi Olarak Toprak: “ Toprak Ana” ile “ Kara 

Toprak” Arasındaki Ebedi Salınım. Kıbrıs-Balkanlar-Avrasya Türk Edebiyatları 

Vakfı. S. 44-50 

 

Karul, N (2019). Son Avcılar İlk Yerleşikler. Aktüel Arkeoloji. Ġstanbul. Sayı. 69. S. 

34-43 

 



69 
 

KeleĢ, R (1998). Kentbilim Terimleri Sözlüğü. Ankara. Ġmge Kitabevi 

 

Kılıç, E (2011). Aristoteles ile Farabi’ nin Mekân Anlayışlarının İncelenmesi 

(YayınlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi). Ġstanbul. Ġstanbul Üniversitesi. Sosyal 

Bilimler Enstitüsü   

 

Kısa, C (2013). Nesne İlişkileri Kuramı ve Tanrı Tasavvuru (YayınlanmamıĢ 

Doktora Tezi). Ġzmir. Dokuz Eylül Üniversitesi. Sosyal Bilimler Enstitüsü 

 

Kısa, C (2004). Carl Gustav Jung’ ta Din ve Bireyleşme Süreci (YayınlanmamıĢ 

Yüksek Lisans Tezi). Ġzmir. Dokuz Eylül Üniversitesi. Sosyal Bilimler Enstitüsü 

 

Koffka, K (1935). Principles of Gestalt Psychology. New York. Harcourt, Brace and 

Company  

 

Lewis-Williams, D (2004). Constructing a Cosmos Architecture, Power And 

Domestication at Çatalhöyük. Journal Of Social Archaeology. Vol. 4 (1). S. 28-59 

 

Lynch, K (2010). Kent İmgesi. Çev. Ġrem BaĢaran. Ġstanbul. Türkiye ĠĢ Bankası 

Yayınları 

 

M. Groh, J (2017). Mekan Yaratmak Beyin Neyin Nerede Olduğunu Nasıl Biliyor?. 

Çev. Gürol Koca. Ġstanbul. Metis Yayınları 

 

Melaart, J (1967). Çatal Hüyük Neolitic Town In Anatolia. New York. McGrow-Hill 

Book Company 

 

Morley, D. ve Robins, K (2011). Kimlik Mekanları Küresel Medya, Elektronik 

Ortamlar ve Kültürel Sınırlar. Çev. Emrehan Zeybekoğlu. Ġstanbul. Ayrıntı Yayınları 

 

Norberg-Schulz, C (1971). Existence, Space and Architecture. London. Studio Vista 

 



70 
 

Norberg-Schulz, C (2001). Yer Kavramı Bağlamında Eski Çevrelerde Yapılaşma. 

Çev. Ġdil Üçer. Mimarlık Dergisi.  No. 297. S. 42 

 

Otte, M (2019). Neolitik Sanat Nedir?. Aktüel Arkeoloji. Ġstanbul. Sayı.69. S.22-25 

 

Otto, R., ve McGinn, A (2014). Kutsala Dair. Çev. Sevil Ghaffari. Ġstanbul. 

AltıkırkbeĢ Yayınları 

 

Pol, E (2002). The Theoretical Background of The City-Identity Sustainability 

Network. Environment And Behavior. Vol.34. No.1. p. 16 

 

Rank, O (2017). Doğum Travması. Çev. Sabir Yücesoy. Ġstanbul. Metis Yayınları 

 

Rapoport, A (1982). The Meaning Of The Built Environment A Nonverbal 

Communication Approach. Tucson. The University Of Arizona Press 

 

Schick, I. C (2000). Batının Cinsel Kıyısı Başkalıkçı Söylemde Cinsellik ve 

Mekansallık. Çev. SavaĢ Kılıç, Gamze Sarı. Ġstanbul. Tarih Vakfı Yurt Yayınları 

 

Schipper, M (2015). Âdem ile Havva Her Yerde. Çev. Arlet Ġncidüzen. Ġstanbul. 

Ayrıntı Yayınları 

 

Solak, S. G (2014). Mekân-Kimlik Etkileşimi ve Kentsel Mekândaki Tezahürleri 

(YayınlanmamıĢ Doktora Tezi). Ankara. Gazi Üniversitesi. Sosyal Bilimler Enstitüsü 

 

Tekeli, Ġ (1973). Mekan Organizasyonlarının İncelenmesinde Bilimsel Stratejiler ve 

Dil Sorunu. Mimarlık Dergisi. No.9. S. 5-17 

 

Torrey, E. F (2018). Beynin Evrimi ve Tanrıların Ortaya Çıkışı İlk İnsanlar ve 

Dinlerin Kökeni. Çev. Erkan AktaĢ. Ġstanbul. Paloma Yayınevi 

 



71 
 

Tuan, Y (2001). Space and Place The Perspective of Experience. London. University 

of Minnesota Press 

 

Türk Dil Kurumu (2018). www.tdk.gov.tr. 

 

Yılmaztürk, B. F (2003). Mircea Eliade’nin Kutsal Anlayışı (YayınlanmamıĢ Yüksek 

Lisans Tezi). Ankara. Ankara Üniversitesi. Sosyal Bilimler Enstitüsü 

 

Westin, A (2018). Privacy and Freedom. New York. ĠG Publishing 

 

 


