
UNIVERSITE GALATASARAY 

INSTITUT DES SCIENCES SOCIALES 
DEPARTEMENT DE RADIO, CINEMA ET TELEVISION 

 

 

 

MODERNITE ET IMAGE DES FEMMES DANS LE CINEMA TURC 

ET FRANCAIS DES ANNEES 1960 : 

COMPARAISON DE VESİKALI YARİM ET DOMICILE CONJUGAL 

 

 

 

 

 

THESE DE MASTER RECHERCHE 

 

 

 

 

 

Aslıhan TAŞDAN 

 

 

 

 

 

Directrice de Recherche : Doç. Dr. Ayşe TOY PAR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JUIN 2019 



 

UNIVERSITE GALATASARAY 

INSTITUT DES SCIENCES SOCIALES 
DEPARTEMENT DE RADIO, CINEMA ET TELEVISION 

 

 

 

MODERNITE ET IMAGE DES FEMMES DANS LE CINEMA TURC 

ET FRANCAIS DES ANNEES 1960 :  

COMPARAISON DE VESİKALI YARİM ET DOMICILE CONJUGAL 
 

 

 

 

THESE DE MASTER RECHERCHE 

 

 

 

 

 

Aslıhan TAŞDAN  

 

 

 

 

 

Directrice de Recherche : Doç. Dr. Ayşe TOY PAR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JUIN 2019



II 

 

REMERCIEMENTS 

 

 

Je voudrais tout d’abord remercier à ma directrice de mémoire, Mme. Ayşe 

Toy Par, Maitre de conférence HDR pour sa disponibilité, sa patience, sa gentillesse 

et surtout ses judicieux conseils, qui ont contribué à alimenter ma réflexion. 

 

Je remercie également à ma professeure de français Mme. Mehveş Sorkun et 

tous mes professeurs qui m’ont fourni les outils nécessaires à la réussite de mes 

études de mastère.  

 

Mes profonds remerciements vont aussi à mon mari Orkun Tüfenk, ma famille 

et mes amis, notamment Dalmen Yüksel, qui m'ont soutenu et encouragé tout au long 

de ma démarche. 

 

        À tous ces intervenants, je présente mes remerciements, mon respect et ma gra-

titude. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



III 

 

 

TABLE DES MATIERES 

 

REMERCIEMENTS………………………………………………………….……..II 

TABLES DES METIERES………………………………………………..………..III 

LISTE DES ILLUSTRATIONS……………………………….……..………….…..V 

RESUME…………………………………………………………...………………VII 

ABSTRACT………………………………………………..………………………...X 

ÖZET…………………………………………………………………...……...….XIII 

INTRODUCTION…………………………………………………………………....1 

CHAPITRE I : SOCIETE, MODERNITE ET IMAGE DES FEMMES……………...5 

1.1. Modernité : Un changement irréversible dans la société ………………..…….....5 

1.1.1. Rôle des femmes européennes et turques dans la société moderne……………10 

1.1.2. Relation entre individu, modernité et image des femmes………..………….....16 

1.1.3.. Image des femmes et les études de genre.........................................................19 

1.2. Contexte sociopolitique et image des femmes…………………………………..25 

1.2.1. Conjoncture politique de la France dans les années 1960…………………….24 

1.2.2. Conjoncture politique de la Turquie dans les années 1960……………………28 

1.3. Image des femmes dans lecture psychanalitique …………………………….....30 

CHAPITRE II : CINEMA ET IMAGE DES FEMMES…………..……………..…..38 

2.1. Vesikalı Yarim : Un mélodrame……………………………………………..…..39 

2.1.1. Qu’est-ce que le mélodrame?…………………………………………….…...39 

2.1.2. Image des femmes dans les mélodrames………………….………………… 45 

2.2. Ömer Lütfi Akad et Vesikalı Yarim…………………………….…….….…..…53 

2.2.1. Vesikalı Yarim dans le cinéma turc dans les années 1960 ; Epoque de Yeşilçam 

et Ömer Lütfi Akad………………………………………………………………….53 

2.2.2. Vesikalı Yarim...................................................................................................61 

2.2.3. Image des femmes dans “trilogie urbaine” d’Ömer Lütfi Akad …………..…62 

2.3. Domicile Conjugal et son auteur François Truffaut……………………………..69 

2.3.1. Domicile Conjugal dans la filmographie de Truffaut et son héritage « La 

Nouvelle Vague »........................................................................................................69 



IV 

 

2.3.2. Domicile Conjugal (1970)………………………...………………………….73 

2.4. Image des femmes dans les films de Truffaut et Nouvelle Vague…..…………74 

2.4.1. Image des femmes et Nouvelle Vague…………………...……………………74 

2.4.2. Image des femmes dans le cinéma de Truffaut…………..…………………...83 

2.4.2.1. Question du regard masculin au retour du personnage Antoine Doinel……83 

2.4.2.2. Truffaut : L’homme qui aimait les femmes…………………………………86 

CHAPTER III : ANALYSE ET COMPERAISON DES DEUX FILMS : VESİKALI    

YARİM ET DOMİCİLE CONJUGAL........................................................................91 

3.1. Relation entre la modernité et l’espace dans Vesikalı Yarimet Domicile Conjugal 

………………………………………………………………………...............…….91 

3.2. Deux approches de narration : Regard entre le début et la fin de Vesikalı Yarim et 

de Domicile Conjugal………………………………………………………………100 

3.3. Deux histoires d’amour interdit et la femme et fantasme de Halil et d’Antoine..106 

3.4. Personnages féminins comme un objet de fantasme……..……………………115 

3.4.1. Deux personnages différents dans Sabiha et deux femmes différentes Christine 

et Kyoko……………………………………………………………………………120 

3.4.2. Deux femmes modernes : Christine et Sabiha……………………………….125 

CONCLUSION……...……………………………………………………………..132 

BIBLIOGRAPHIE…...…………………………………………………………….140 

ANNEXE I : FICHE TECHNIQUE DE VESİKALI YARİM…………………........147 

ANNEXE I : FICHE TECHNIQUE DE DOMICILE CONJUGAL……………….148 

CIRRICIUM VITAE………………..………………………………...……………149 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



V 

 

TABLE DES ILLUSTRATIONS 

 

Illustration 2. 1. Sabiha et Müjgan dans Vesikalı Yarim (1968)……………….....…...64 

Illustration 2.2. Nilüfer et sa tante dans Kader Böyle İstedi (1968)……………….…...67 

Illustration 2.3. Selma dans Seninle Ölmek İstiyorum (1969)………………………….68 

Illustration 2.4.  Patricia dans A Bout de Souffle (1960)…………………….…….........78 

Illustration 2.5.  Catherine dans Jules et Jim (1962)………………………….………….79 

Illustration 2.6.  François Truffaut et Pierre-Jean Léaud………………….…….……..85 

Illustration 2.7.  Affiche de L’homme qui aimait les femmes (1977)…………………..87 

Illustration 2. 8. Fabienne et Antoine dans Baisers Volés (1968)………………………89 

Illustration 4. 1. Première scène de Vesikalı Yarim, Halil dans son quartier…………93 

Illustration 4. 2. Halil et Sabiha réfléchissent dans les endroits differents de la ville..94 

Illustration 4. 3. La première scène de Domicile Conjugal……………………………..95 

Illustration 4. 4. Le stuido de Kyoko……………………………………………………….96 

Illustration 4. 5. Christine et Antoine dans leur lit dans différentes sequences……….98 

Illustration 4. 6. Sabiha et Halil dans le lit………………………………………….……99 

Illustration 4. 7. Halil au début et à la fin du film……………………………………….101 

Illustration 4.8. Antoine au début et à la fin du film……………………………....…….102 

Illustration 4. 9. La scène où on voit les jambs de Christine au debut du film…..….102 

Illustration 4. 10. Sabiha à la fin du film………………………………………………....103 

Illustration 4. 11. Halil chez Sabiha……………………………………………….……..107 

Illustration 4. 7. La scène de conversation au telephone………………….………....109 

Illustration 4. 8. Sabiha est poignardée par Halil………………………………….…111 

Illustration 4. 14. La scène où Sabiha et Halil se rencontrent dans le club……..…...115 

Illustration 4. 15. Sabiha allume sa cigarette……………………………….…….…….116 

Illustration 4. 16. Kyoko et Halil se rencontrent…………………………………….….117 

Illustration 4. 9. Antoine regard les jambes de Kyoko……………………………..….118 

Illustration 4. 10. Sabiha comme objet de regard……………………………………....119 

Illustration 4. 11. Christine comme objet de regard………………………………..…..120 

Illustration 4. 12. Christine comme figure de mère……………………………..………121 

Illustration 4. 21. Deux états de féminité de Sabiha……………….……..……….…….122 



VI 

 

Illustration 4. 13. La scène de photo………………………………………..…………….122 

Illustration 4. 14. Antoine et Kyoko dans le cadre noir…………………..…………….123 

Illustration 4. 15. La femme d'Halil……………………………………………..………..124 

Illustration 4. 16. Antoine par le regard de Christine qui dans les vêtements ja-

ponais………………………………………………………………………………………..125 

Illustration 4. 17. Christine et Antoine parlent de leur relation……………………….129 

Illustration 4. 18. Halil et Sabiha parlent de leur relation…………..…………………130 

Illustration 4. 19. Affiche de Vesikalı Yarim…………………………………..…………147 

Illustration 4. 20. Affiche de Domicile Conjugal………………………………..………148 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



VII 

 

 

RESUME 

 

L’objectif de cette thèse est de révéler la relation entre l’image des femmes et de 

la modernité dans un film turc et français tourné à une époque similaire et de montrer 

la représentation de femme en tant qu’objet au niveau des différences et des simili-

tudes. Dans cette direction, deux films de la fin des années 60 et du début des années 

70, portant sur des thèmes similaires (relation amoureuse-mariage-déception) ont été 

choisis. Ces dates correspondent à une période  importante au niveau des événements 

sociaux et des mouvements cinématographiques : c’est également la période où ont été 

réalisés le film culte d' Ömer Lütfi Akad, Vesikalı Yarim du cinéma turc et le film  

Domicile Conjugal (1970) de François Truffaut du cinéma français. 

 

Nous avons choisi la Turquie et la France comme deux cultures à comparer au 

niveau de l'image des femmes dans le cinéma, en raison de leurs relations politiques 

tout au long de l'histoire et des effets culturels au cours de la période de modernisation. 

La question de l'image et de la représentation des femmes au cinéma a fait l'objet de 

nombreuses recherches. Nous avons essayé d’étudier la représentation des femmes  

dans les cinémas turcs et français de ladite période à l'instar des théories du cinéma, 

les études féministes et sociologiques qui se sont concentrées sur cette question.. Par 

exemple, la théorie psychanalytique révèle que les femmes (dans le domaine de genre 

et visuel) sont utilisées comme objets. Sur la base de cette théorie, tout en analysant la 

représentation de l’image des femmes en tant qu’objet dans ces deux films, il est né-

cessaire d’analyser différentes sociétés, traditions et styles de modernité, autrement dit 

en considérant leur contexte sociologique. 

 

Notre première partie d’étude est basé sur l’infrastructure socio-culturelle et la 

politique de la France et la Turquie, y est compris les études de genre et les théories 

psychanalytiques expliquant les connaissances théoriques. L’histoire récente de la 

Turquie et de la France ont brièvement examinée en expliquant la période des films et 

les événements politiques qui ont affecté l’ambiance sociale de cette période. Si d’un 

coté on parle des conditions politiques et sociales qui ont provoquées le mouvement 

d’étudiants de 1968 en France, d’autre coté, on évoque la période de démocratisation 

de la Turquie après le coup d'État militaire de 1960. A la suite de cette premiere partie 

on traitera sous ses différents aspects le concept de modernité, qui est l'un des cadres 

essentiels de notre recherche. Afin d'expliquer la modernité, nous avons emprunté les 

concepts de la sociologie et ses équivalents dans différents domaines de recherche tels 

que la philosophie et l'art. Le concept de modernité a été approfondi afin de saisir les 

effets sociaux de ce contraste et de passer d’une structure traditionnelle et communau-

taire à une structure individuelle et innovante. 

 

Afin de comprendre la relation entre le statut des femmes et la modernité dans 

les sociétés actuelles, la formation de l’État-nation, qui est simultanément et étroite-

ment liée à la construction de la société moderne, et la position des femmes dans cette 

formation sont examinées dans un processus plus large et historique. Il a également 

été expliqué que, lors de l’établissement des États-nations, ni dans les sociétés occi-

dentales ni en Turquie, les femmes n'avaient aucun rôle actif dans la vie politique et 



VIII 

 

que la société moderne liait les femmes à la maison et à la vie de famille, ainsi que les 

femmes ont été marginalisées de domaine politique et public. 

 

Les concepts de «société des individus» et d '«individualité» introduits par la 

modernité en tant que période apportant des changements importants à la structure 

sociale sont également examinés dans cette partie. En approfondissant la relation entre 

l'individu et la modernité en tant que composante de la société dans le contexte de 

l'image individuelle de la femme, la place de la femme dans la société moderne et pré 

moderne a été expliquée. Dans ce contexte, l’attention a été attirée sur les « études de 

genre» et le développement de la théorie féministe. 

 

Dans la deuxième partie, la vie et le cinéma d' Ömer Lütfi Akad, réalisateur du 

film Vesikalı Yarim, sont expliqués dans le but de comprendre sa perception de la re-

présentation des femmes au cinéma. Nous avons tenu compte aussi des conditions du  

cinéma  de Yeşilçam, dont Akad fait partie, et le cinéma turc en général afin de pouvoir 

situer la place de Vesikalı Yarim et ses caractères. Avant de nous concentrer sur la 

représentations des femmes dans Vesikalı Yarim,nous avons étudié les differentes 

femmes de Kader Böyle İstedi/Le destin voulait comme ça(1968), Seninle Ölmek 

İstiyorum /Je veux mourir avec toi (1969), films de « la trilogie  urbaine” dont fait 

partie Vesikalı Yarim (1968). Nous avons ainsi essayé de mettre à jour l’image géné-

rale des femmes dans le cinéma Akad. La solitude des femmes et leur vision de l'amour 

dans la vie urbaine moderne sont présentées comme un élément commun dans ces trois 

films. Dans cette section, le mélodrame en tant que le genre de Vesikalı Yarim est 

examiné avec son histoire, son utilisation, sa place dans le cinéma et ses caractéris-

tiques structurelles. Le mélodrame, qui a un lien important avec la modernité, a été 

examiné en détail en termes d’image des femmes, de représentation stéréotypée des 

personnages masculins et féminins et son rôle dans la narration. L'idéalisation morale 

du mélodrame, la mise en valeur des caractéristiques passives, d'abnégation, de dou-

leur et d'émotivité, ainsi que la relation entre la maison et la famille sont discutées en 

termes d'expression des valeurs de la société patriarcale moderne. 

 

En ce qui conserne notre corpus du film français, la vie et le cinéma de François 

Truffaut, réalisateur de Domicile Conjugal (1970), sont expliqués en tenant compte du 

courant de “La Nouvelle Vague”,  auquel le réalisateur appartient. Afin de comprendre 

l'image des femmes dans les films de Truffaut, on a essayé de comprendre la représen-

tation de la femme dans ce courant. Les facteurs et la représentation des femmes dans 

leurs films ont été transférés des yeux de différents chercheurs. Tout en examinant 

l’importance et la représentation de la figure féminine dans les films de François Truf-

faut, les recherches se concentrent sur le personnage d’Antoine Doinel, qu’il a appellé 

«mon double» et une série de films tenant compte des caractéristiques autobiogra-

phiques du cinéma de Truffaut. L'aventure d'Antoine Doinel (et ses relations avec les 

femmes), a débuté avec le premier film de réalisateur  “Les 400 Coups”  considéré 

comme un film autobiographique, s’est poursuivit avec Antoine et Collette (1962), 

L'amour à Vingt Ans (1962), Baisers Volés (1968),  Domicile Conjugal (1970) et 

L'amour En Fuite (1979).. On a vu que la fétichisation de la femme en tant qu’élément 

d’attirence sexuel apparait comme la caractéristique déterminante de l’image des 

femmes dans le cinéma de Truffaut. 

 



IX 

 

Dans le troisième chapitre, à partir de la relation entre la modernité et l'image 

des femmes, des analyses et des comparaisons ont été effectuées entre les films Domi-

cile Conjugal et Vesikalı Yarim.  La forme de la narration, des personnages et d'esthé-

tique du cinéma, sont étudiés à partir de la théorie psychanalytique. Tout d'abord, les 

espaces de ces deux films sont analysés à travers les personnages principaux de la ville 

et de la vie citadine, qui constituent une plateforme importante pour la modernité et 

les habitants de cette ville. La relation entre les personnages et le lieu et la ville, les 

maisons et le conflit traditionnelle-moderne reflété par la ville sont analysés dans cette 

partie. Ensuite, les débuts et les fins de ces deux films sont analysés à partir du langage 

narratif classique. Dans les deux films, la manière dont est créée la structure «équi-

libre-déséquilibre-nouvel équilibre» est basée sur la relation amoureuse-séparation et 

la famille. Afin de comprendre le langage narratif des films, la position du personnage 

féminin principal dans l'histoire a été analysée et comparée. Cette partie montre com-

ment les récits sont construits et développés du point de vue du personnage masculin 

ou féminin. Nous voyons que, le récit de Vesikalı Yarim commence avec la perspective 

du personnage principal masculin (Halil), mais dans un point, se tourne vers la pers-

pective du personnage principal féminin (Sabiha). D'autre part, dans Domicile Conju-

gal, il est observé que le récit du film reste dans la perspective du personnage masculin 

du début à la fin. 

 

Dans cette partie de l'analyse, qui examine la représentation des personnages 

féminins en tant qu'objets de fantasme, nous voyons comment le personnage principal 

masculin, Halil, considère Sabiha comme un objet dans son monde de fantasme. De 

même, dans Domicile Conjugal, nous voyons que le personnage principal féminin, 

Christine, et "l'autre femme" Kyoko sont positionnés en objet dans le monde de fan-

tasme d’Antoine. Les différentes dimensions d'être un objet sont expliquées dans dif-

férents aspects du caractère Sabiha : par exemple, les termes “objet de tendresse", “ob-

jet de regard” et “objet de sexe” sont des termes utilisés pour révéler les multiples 

facettes du personnage. Sabiha est décrite comme une femme charmante; parfumée, 

maquillée et fétichisée dans le monde de fantasme de Halil et représentée comme un 

objet de sexe. Elle est également imaginée comme un objet de tendresse en tant que 

femme au foyer dévouée, loyale et humble. De même, les différentes représentations 

des personnages de Christine et Kyoko, ainsi que les différents objets exposés par 

Christine dans le point de vue d'Antoine, sont expliqués dans cette analyse. Dans la 

première moitié de l'histoire, Christine est aussi positionnée comme un objet de sexe 

aux yeux d'Antoine, mais elle est transformée en un objet de compassion à la suite de 

son accouchement. 

 

En dernière analyse, lorsque deux femmes modernes des deux films sont exami-

nées et comparées, les situations opposées de personnages féminins par rapport à l'ins-

titution familiale, dépendance-indépendance, activité-efficacité sont évaluées. Deux 

femmes urbaines travaillant avec des antécédents socioculturels, un environnement et 

des conditions différents, une perception de soi et leur positionnement dans une his-

toire d'amour ont été analysées. Christine, qui vit à Paris, s'est avérée émotionnelle-

ment représentée dans une position plus faible et passive que Sabiha, bien qu'elle se 

trouve dans un environnement plus favorable en termes de moyens financiers, d'édu-

cation, de profession et de pression sociale. 

 



X 

 

En conclusion, les concepts d’infrastructure socio-politique, de modernité, de 

genre et de cinéma, présentés dans les deux premiers chapitres, sont passés en revue 

et les résultats de la section d’analyse interprétés. Lorsque les analyses et les compa-

raisons du troisième chapitre sont évaluées dans le cadre de la modernité et de l’image 

des femmes, il est conclu que les femmes sont représentées en tant qu’objets dans deux 

films présentant des antécédents et des contextes culturels et historiques différents et 

en relation avec la modernité. 

 

Mots de clés : Modernité, genre, l’image des femmes, cinéma français, cinéma turc, 

Ömer Lütfi Akad, François Truffaut 

 

 

 

 

 

ABSTRACT 

 

 The purpose of this thesis is to research the image of woman as an object 

considering modernity in a Turkish and a French movie presented at the same era while 

comparing to each other in terms of similarities and differences. For this purpose two 

movies with similar content (love-relationship-marriage-cheating) are selected from 

the period between the late 60s and the early 70s in which social events and cinema 

trends take an important role : From the Turkish cinema Omer Lutfi Akad’s cult movie 

Vesikalı Yarim (1968) and from the French cinema François Truffaut’s Domicile Con-

jugal (1970) 

 

Turkey and France are selected to compare woman image in cinema, for both 

the political relations between them among the history and the cultural interaction dur-

ing modernization. Image and the questioning of impersonation of woman in cinema 

come up for discussion in many cases. Gender studies and sociological research ma-

jored in that questioning and interrogated the method of representation of woman in 

cinema; a medium which affected mass culture. For instance, psychoanalytic theory 

claims that woman is used as a sexual image in cinema .Accordingly, woman image 

as an object examined in our two movies while analyzing the sociological background 

and the affect of different societies, traditions and different ways of modernity of both 

cultures. 

 

 

In first chapter of the thesis, social, cultural and political background of Turkey 

and France is explained with respect to modernity, social gender and psychoanalytical 

theory. Important political events are explained during the period when these movies 

are filmed, with a short look to the near history of Turkey and France. Modernity -one 

of the main terms of the study- is explained after reminding the conditions which 

brought 1968 French student movements and the democratization of Turkey after 1960 

military coup. To explain modernity, sociological and philosophical studies are men-

tioned and the concept of modernity is deeply explained to understand the effects of 

the changes after shifting from the traditional communitarian society structure to the 

new progressive individualist structure. 

 



XI 

 

To understand the relation between the modernity and the status of woman in 

today’s world; nation-state concept -which is also co-related with the construction of 

modern society- is studied. Both in western countries and Turkey, woman could not 

take an active role in political world during the erection of nation-states and in this 

chapter that is also explained by questioning how modern society identified woman 

with the family and home with excluding her from the public zone. 

 

“Society of individuals” and “individualism” are mentioned in this section which 

are both brought to life by modernity. Individual and society relation is deepened to 

woman and society relation to draw attention to the status of woman in modern and 

pre-modern society. At that point gender concept is explained and gender studies made 

on this issue and feminist theories are mentioned. 

 

In second chapter, in order to research the image of woman in cinema, firstly, 

life and cinema of Ömer Lütfi Akad- director of Vesikalı Yarim- are subjected. Infor-

mation is given about Yesilcam era and Turkish cinema in general in which Ömer 

Lütfi Akad plays an important role. Melodrama- the genre of Vesikalı Yarim- analyzed 

in terms of its history, the way it is used in cinema and its structural character. Woman 

image in melodrama- that is highly related with modernity- is examined with the phe-

nomena of woman and man stereotypes and its role on story telling. Moral idealization 

of woman in melodrama and labelling her as passive, suffering, sacrificing and relating 

her with home and family is studied under the concept of modern patriarchal society. 

Before making the analysis of Vesikalı Yarim, the “urban trilogy” of Ömer Lütfi Akad 

- Vesikalı Yarim (1968), Kader Böyle İstedi (1968), Seninle Ölmek İstiyorum (1969)- 

is examined to understand the general character of woman image in Akad’s cinema. It 

was seen that loneliness of woman in modern city life and her perspective for love are 

the shared elements in those movies.  

 

At the French cinema side, the life and cinema of Francois Truffaut, the director 

of Domicile Conjugal (1970), are examined. The New Wave cinema, which had a big 

impact on Truffaut’s career, is also mentioned in that chapter. To understand the 

woman image in Truffaut movies, a detailed look is given on image of woman in The 

New Wave cinema. Characterization of woman in movies of New Wave is analyzed 

from the perspectives of different researchers. While the importance and the role of 

woman in Truffaut’s movies are studied, Antoine Doinel character and the movie se-

ries are deeply analyzed with respect to autobiographical aspect of his cinema. Antoine 

Doinel’s story and also the relationship with woman starts with an autobiographical 

and the first movie of Truffaut “400 Coups” and continues with Antoine et Collette 

(1962), L’amour a vingt Ans (1962), Baisers Volés (1968), Domicile Conjugal (1970) 

and L’amour en Fuit (1979). Sexual appeal of woman and use of woman image as a 

fetish in Truffaut cinema can be indicated as the identifier elements of his cinema. 

 

In third chapter a comparative approach is applied between Vesikalı Yarim and 

Domicile Conjugal in terms of modernity and woman image by getting assistance from 

psychoanalytic theory. Firstly the location of these two movies, city and city life are 

analyzed with the main characters. The interaction between characters and the urban 

city, their homes, clash of modernity and traditions are analyzed in this section. After 

that, beginnings and ends of these movies are analyzed. In both movies, it is studied 



XII 

 

how the structure of “balance-imbalance-new balance” are created with the “love af-

fair-break up-family” order. For a better understanding of the narration of both movies, 

main woman characters are analyzed and compared. In this section, it is examined that 

how the story structured due to the vision of male or female characters. In Vesikalı 

Yarim it can be seen how the story started with the perspective of the main male char-

acter and then shifted to the perspective of main female character, on the other hand 

in Domicile Conjugal it can be seen how all the story are told with the perspective of 

the male character. 

 

In this part of the analysis, representation of female characters as fantasy objects 

are examined for both movies, the way how main male character of Vesikalı Yarim 

“Halil” sees the main female character “Sabiha” as an object is significantly similar to 

the way how in Domicile Conjugal, main female character “Christine” and the “other 

woman Kyoko” are seen as an object.  

   

Different dimensions of being an object are explained with the different notions 

of Sabiha’s character. Terms like object of sex, object of tenderness or visual object 

are all described while analyzing the female characters. It is indicated that, when 

Sabiha’s is taken as an object of sex being a charming woman with makeup and par-

fumes in the fantasy world of Halil, she is formed as an object of tenderness by beha-

ving like a loyal, modest housewife. Similarly with the different representations of 

Christine and Kyoko, it is explained how in Antoine’s fantasy world those characters 

refer to the different objects. While in the first half of the story Christine is taken as a 

sex object by Antoine, with birth giving and being a mother makes her an object of 

tenderness in the second half. 

 

At the last analysis in which two women of two movies are compared in terms 

of family relations, being independent, being active or passive. The way how both 

women position themselves in a love affair is examined due to their different back-

grounds, social environments and conditions. It can be seen that Christine character 

who lives in Paris, having her own financial independency and being in a better moral 

environment, might be weaker emotionally compared to Sabiha character. 

 

In conclusion section, concepts mentioned in first two chapters as social back-

ground, modernity, and gender, are all passed over again and the results that gathered 

in analysis part are commented. Analysis and comparisons that are made in third chap-

ter, considered due to the modernity and woman image, shows that although having 

different social environments and conditions both women are represented as objects in 

both movies. 

 

Keywords : Modernity, Gender, French Cinema, Turkish Cinema, François Truffaut, 

Ömer Lütfi Akad, image of woman 

 

 

 

 

 

 

 



XIII 

 

 

 

 

 

ÖZET 

 

Bu tez çalışmasının amacı benzer dönemde çekilmiş bir Türk ve bir Fransız fil-

minde kadın imgesinin moderniteyle ilişkisi ve bir obje olarak temsil edilme durumunu 

farklılıklar ve benzerlikler düzeyinde ortaya koymaktır. Bu doğrultuda toplumsal olay-

lar ve sinema akımları açısından önem arz eden bir dönem olan 1960’ların sonu ve 

1970’lerin başından, benzer temalara (aşk-ilişki-evlilik-aldatma) sahip iki film seçil-

miştir: Türk sinemasından Ömer Lütfi Akad’ın kült filmi Vesikalı Yarim (1968) ve 

Fransız sinemasından François Truffaut’nun filmi Domicile Conjugal(1970). 

 

Türkiye ve Fransa tarih boyunca hem birbirleri ile siyasi ilişkileri, hem de mo-

dernleşme sürecindeki kültürel etkileri dolayısıyla sinema üzerinden kadın imgesini 

karşılaştırmak için seçtiğimiz iki kültür/toplum olmuştur. Sinemada kadın imgesi ve 

kadının temsil edilmesi sorusu birçok araştırmaya konu olmuştur. Sinema kuramları 

gibi, kadın çalışmaları ve sosyolojik araştırmalar da bu soru üzerine yoğunlaşmış, kit-

lelere hitap eden bir araç(medium) olan sinemada kadının temsil ediliş biçimi sorgu-

lanmıştır. Örneğin psikanalitik teori kadının (cinsel ve görsel) bir obje olarak kullanıl-

dığını ortaya koyar. Bu teoriden hareketle, bu iki filmde kadın imgesinin bir obje ola-

rak temsilini incelerken, farklı toplum, gelenek ve modernlik tarzlarını, diğer bir de-

yişle sosyolojik alt yapılarını göz önünde bulundurarak analiz etme gerekliliği duyul-

muştur.  

 

Çalışmanın birinci bölümde, Türkiye ve Fransa’nın sosyo-kültürel ve politik alt-

yapısı, modernite, toplumsal cinsiyet ve psikanalitik teori açıklanarak kuramsal bilgiye 

yer verilmiştir. Analiz edeceğimiz filmlerinin çekildiği dönemin ve bu dönem koşul-

larını etkileyen önemli siyasi olayların açıklanması ile Türk ve Fransız yakın tarihine 

değinilmiştir.  Fransa’da 1968 öğrenci hareketini doğuran koşullar, Türkiye’de ise 

1960 darbesi sonrası demokratikleşme süreci hatırlatıldıktan sonra çalışmamızın temel 

kavramlarından biri olan modernite kavramı farklı yönleriyle açıklanmıştır. Moderni-

teyi açıklamak için, sosyoloji ve felsefe, sanat gibi farklı araştırma alanlarındaki kar-

şılığına yer verilmiştir. Geleneksel ve toplumcu bir yapıdan bireysel ve yenilikçi bir 

yapıya geçiş ve bu karşıtlığın toplumsal etkilerini kavramak üzere modernite kavramı 

derinleştirilmiştir. 

  

Günümüz toplumlarında kadının statüsünün moderniteyle olan ilişkisini anla-

mak için, modern toplumun inşasıyla eş zamanlı ve yakın ilişkili olan ulus-devlet olu-

şumunu ve bu oluşumda kadının konumu incelenerek kadın imgesi ve modernite iliş-

kisi daha geniş biçimde ve tarihsel süreçte ele alınmıştır. Batı toplumlarında ve Tür-

kiye’de ulus-devletlerin kurulması sırasında kadınların siyasi hayatta aktif biçimde rol 

alamadıkları, modern toplumun kadını evle ve aileyle ilişkilendirerek kamusal ve si-

yasi alandan nasıl uzaklaştırdığı da bu bölümde anlatılmıştır. 

 

Toplumsal yapıya önemli değişimler getiren bir dönem olarak modernitenin ka-

zandırdığı “birey toplumu” ve “bireysellik” kavramları da bu bölümde incelenmiştir.  

Toplumun bir parçası olarak birey-modernite ilişkisini, birey-kadın imgesi bağlamında 



XIV 

 

derinleştirerek kadının bir birey olarak modern ve premodern toplumdaki konumuna 

dikkat çekilmiş, bu bağlamda “toplumsal cinsiyet” kavramı açıklanarak, “kadın 

çalışmaları” alanında yapılan çalışmalara ve feminist teorinin gelişimine dikkat 

çekilmiştir. 

 

İkinci bölümde sinemada kadın temsilini araştırmak üzere, ilk olarak Vesikalı 

Yarim filminin yönetmeni Ömer Lütfi Akad’ın hayatı ve sineması anlatılmıştır. 

Akad’ın bir parçası olduğu Yeşilçam sineması ve genel olarak Türk sinemasına ait bil-

giler yer verilmiştir. Vesikalı Yarim filminin tür olarak bir melodramdır  ve melodram 

tarihi, kullanım biçimleri, sinemadaki yeri ve yapısal özellikleri bakımından işbu bö-

lümde incelenmiştir. Moderniteyle önemli bir bağı olan melodram türünde kadın im-

gesi, stereotipleşen kadın ve erkek karakter temsili ve anlatıdaki rolü bağlamında de-

taylı şekilde incelenmiştir. Melodramın, kadını ahlaki olarak idealize etmesi, edilgen, 

fedakâr, acı çeken, duygusal gibi özelliklerle karakterize etmesi, evle ve muhakkak 

aileyle ilişkilendirmesi, modern ataerkil toplum değerlerinin ifadesi açısından ele alın-

mıştır. 

 

Vesikalı Yarim filminde kadın imgesi analizi yapılmadan önce, Vesikalı Ya-

rim’in de dahil olduğu “kent üçlemesi” –Vesikalı Yarim (1968), Kader Böyle İstedi 

(1968), Seninle Ölmek İstiyorum (1969)- üzerinden kadın imgesi araştırılarak Akad 

sinemasında kadın imgesinin genel karakterleri araştırılmıştır. Modern kent yaşam 

düzeninde kadının yalnızlığı ve aşka bakış açısı üç filmde ortak bir öğe olarak sunul-

muştur.  

 

Fransız sineması tarafında ise Domicile Conjugal (1970) filminin yönetmeni 

François Truffaut’nun hayatı ve sineması anlatılmıştır. Truffaut’nun kariyerine büyük 

etkisi olan Yeni Dalga akımına bu bölümde yer verilmiştir. Truffaut filmlerinde kadın 

imgesini anlamak için öncelikle bir parçası olduğu Yeni Dalga akımında kadın imgesi 

araştırılmış, bu akımın öne çıkan yönetmenleri ve filmlerindeki kadın temsili farklı 

araştırmacıların gözünden aktarılmıştır.  François Truffaut’nun filmlerinde kadının 

figürünün önemi ve temsil edilme biçimi incelenirken, Truffaut sinemasının otobiyog-

rafik özellikleri göz önünde bulundurularak “ikizim” (“mon double”) dediği Antoine 

Doinel karakteri ve film serisi özelinde araştırma derinleştirilmiştir. Truffaut’nun ilk 

filmi olan ve otobiyografik özellikleri olan  “400 Coups” ile başlayan Antoine Doinel 

karakterinin macerası (ve kadınlarla olan ilişkisi) Antoine et Collette (1962), L’amour 

à Vingt Ans (1962), Baisers Volés (1968), Domicile Conjugal (1970) ve L’amour En 

Fuit (1979) ile devam etmiştir. Kadının cinsel cazibe unsuru olarak kullanılması ve 

fetişize edilmesinin, Truffaut sinemasında kadın imgesini belirleyici özellikler olarak 

ortaya çıktığı görülmüştür. 

 

Üçüncü bölümünde ise modernite ve kadın imgesi arasındaki ilişki temelinde 

psikanalitik teoriden faydalanılarak Domicile Conjugal ve Vesikalı Yarim filmlerinin, 

anlatı biçimi, karakterler ve sinema estetiği bağlamında analiz ve karşılaştırmalara yer 

verilmiştir. İlk olarak bu iki filmin mekanları, modernite açısından önemli bir platform 

olan kent ve kent hayatı ve o kentin insanları olarak ana karakterler üzerinden analiz 

edilmiştir. Karakterlerin mekanla ve kentle olan ilişkisi, evleri, kentin yansıttığı gele-

neksel-modern çatışması bu bölümde analiz edilmiştir. İki filmde de “denge-dengenin 

bozulması-yeni denge” yapısının nasıl oluşturulduğu, aşk ilişkisi-ayrılık ve aile ekse-

ninde aktarılmıştır. Filmlerin anlatı dilini anlamak için baş kadın karakterin hikâyedeki 



XV 

 

konumu analiz edilerek karşılaştırılmıştır. Bu bölümde anlatıların, nasıl erkek veya 

kadın karakterin bakış açısına göre kurulduğu ve ilerlediği gösterilmiştir. Vesikalı Ya-

rim filminin, baş erkek karakterin (Halil) bakış açısıyla başladığı fakat bir noktada baş 

kadın karakter Sabiha’nın bakış açısına döndüğü ve bu şekilde anlatının sonlandığı 

görülürken, Domicile Conjugal’in baştan sona baş erkek karakterin (Antoine) bakış 

açısında kaldığı analizi yapılmıştır. 

 

Kadın karakterlerin bir fantezi objesi olarak temsilini inceleyen analizin bu bö-

lümünde Vesikalı Yarim’de Sabiha’nın Halil’in fantezi dünyasında nasıl objeleştiril-

diği, aynı biçimde Domicile Conjugal’de baş kadın karakter Christine’in ve “öteki ka-

dın” olarak Kyoko’nun Antoine’ın fantezi dünyasında nasıl konumlandığını ve obje-

leştildiği analiz edilerek karşılaştırılmıştır. Obje olmanın farklı boyutları Sabiha ka-

rakterinin farklı yönleriyle açıklanmıştır : Örneğin, şefkat objesi, seyir objesi ve cinsel 

obje gibi terimler karakterin farklı yönlerinin ortaya konmasında kullanılan bazı te-

rimlerdir. Sabiha’nın parfümlü, makyajlı, süslü bir konsomatris olarak Halil’in fantezi 

dünyasında fetişize edilerek cinsel bir obje olarak temsil edildiği, aynı zamanda feda-

kar, sadık ve alçakgönüllü bir ev kadını olarak nasıl şefkat objesi olarak imgeleştiril-

diği anlatılmıştır. Benzer biçimde Christine ve Kyoko karakterlerinin farklı temsil bi-

çimi, Christine’in Antoin’ın dünyasında sergilenen farklı obje olma durumları da bu 

analizde açıklanmıştır. Christine karakteri hikayenin ilk yarısında Antoine’ın gözünde 

cinsel bir objeyken, bir kırılma ile (anne olmak) nasıl şefkat nesnesine dönüştürüldü-

ğüne de değinilmiştir. 

 

İki filmin iki modern kadınının incelenip karşılaştırıldığı son analizde ise kadın 

karakterlerin aile kurumu ile ilişkilendirilme biçimi, bağımlılık-bağımsızlık, etkinlik-

edilenlik gibi karşıt durumları değerlendirilir. Farklı sosyokültürel altyapı, çevre ve 

şartlara sahip çalışan iki kentli kadının, benlik algısı ve bir aşk hikayesinde kendini 

konumlandırılma biçimi analiz edilmiştir. Paris’te yaşayan Christine’in maddi imkan, 

eğitim, meslek ve toplumsal baskı açısından daha elverişli bir çevrede bulunmasına 

rağmen duygusal olarak Sabiha’ya göre daha zayıf ve edilgen bir konumda temsil edil-

diği görülmüştür.  

  

Sonuç bölümünde ise ilk iki bölümde aktarılan sosyo-politik altyapı, modernite, 

toplumsal cinsiyet ve sinema kavramlarının üzerinden geçilerek, analiz kısmından elde 

edilen bulgular yorumlanmıştır. Üçüncü bölüm içinde yapılan analiz ve karşılaştırma-

lar modernite ve kadın imgesi kapsamında değerlendirildiğinde, farklı kültürel-tarihi 

altyapıya ve koşullara sahip, moderniteyle ilişkisi farklı iki filmde de kadının, benzer 

biçimde bir obje olarak temsil edildiği sonucuna varılmıştır. 

 

Anahtar Kelimler : Modernite, Toplumsal Cinsiyet, Fransız Sineması, Türk 

Sineması, François Truffaut, Ömr Lütfi Akad, kadın temsili 

 

 

 

 



1 

 

INTRODUCTION 
 

 

 

Le cinéma est non seulement une industrie mais aussi une forme d'art complexe, 

une profession des temps modernes, celle-ci comprend des systèmes culturels, 

économiques et technologiques, des structures sociales et des opinions politiques. 

Après plus d'une centaine d'années de recherche, il reste un sujet d'intérêt pour 

beaucoup de chercheurs. Le cinéma Français n'a rien à envier aux autres cinémas en 

termes d'histoires et d'études cinématographiques. 

 

Depuis le début du 20e siècle, les femmes sont déjà incluses dans le monde du 

cinéma, ceci dit, avec la modification de leur rôles et fonctions ainsi que  l'anti-

sexisme, a eu  lieu un changement  important dans le supposé rôle de celle-ci dans la 

structure sociale. 

 

Parmi les sciences sociales qui s'intéressent au statut de la femme dans le monde 

moderne se trouvent : la sociologie et la psychologie sociale. Le statut des femmes 

dans la société est l'une des principales questions pour nous et un point d'intérêt pour 

les chercheurs en sociologie. Et biensur, le cinéma offre un support solide 1  en 

particulier dans la perception, ou comme on dit, dans  « l’image » de la femme... Pour 

régler certaines questions spécifiques sur les femmes, nous portons notamment un 

intérêt particulier pour les années 60, où l'on peut voir des changements politiques très 

importants, comme de nouveaux mouvements sociaux tels que le féminisme et les 

ruptures socio-culturelles (que nous allons approfondir dans la recherche suivante). 

Quel était l'image des femmes à cette période? Et puisque le cinéma est considéré 

comme l'un des moyens les plus puissants de la communication, comment pouvons-

nous le voir dans le cinéma des années 60 et au début des années 1970 ? En d'autres 

termes, comment le cinéma a vu les femmes et comment il a montré les femmes au 

spectateur à travers cette période ?  Est-ce que l'image des femmes est un objet de 

regard ou de spectacle ? Y a-t-il une relation entre la modernité, l'infrastructure sociale 

et l'image des femmes ? 

                                                 
1 James Chapman, Cinemas of the World, Reaktion Books, London, 2003. 



2 

 

 

On se pose d'autres questions qui ont pour objectif de faire une comparaison. 

Est-ce que, par cette comparaison, nous pouvons trouver une ressemblance ou une 

différence dans le cinéma français et turc? Pouvons-nous trouver l'effet des conditions 

sociales sur l'image des femmes comme personnage principal dans le film et en tant 

qu'individu dans la société ? Si nous devons effectuer une comparaison, pourquoi 

choisir la Turquie et la France et pourquoi cette période ? 

 

À l’époque, le climat politique en Turquie est marqué par le coup d’état de 1960 

et le système démocratique qui sera conçus ultérieurement. Dans ce contexte, la 

transformation économique qui s’accélère dans les années 1950 a eu un impact sur le 

secteur de cinéma. Ces années représentent une époque où apparaissent des nouvelles 

vagues de cinéma ainsi que des cinéastes. D'autre part, nous avons la France avec le 

fonctionnement original de son cinéma, offrant le courant de La Nouvelle Vague au 

monde, mais aussi le côté politique de la France, qui vit sous l'effet de la politique 

militaire des guerres en Afrique, et le mouvement de mai soixante-huit. Dans l'histoire 

de la modernisation de la Turquie qui a commencé pendant la période ottomane, 

l’Occident était considéré comme un modèle de modernité.  Les relations profondent 

reliant la France à la Turquie remontent au 16ème siècle et se sont emplifiés au moment 

de la modernisation puisque la France a été, comme indiqué ci-dessus, l'un des modèles 

importants. De ce fait, dans le premier chapitre de notre étude, nous allons étendre les 

effets, les relations actuelles et les situations socio-politiques des deux pays dans les 

années 1960. 

 

La question de la modernité constitue le cadre de nos recherches en termes 

d'analyse de l'image des femmes. On expliquera pourquoi le terme "modernité''/“être 

moderne”, nécessite d’être reconsidéré avec le renouveau social. Les découvertes 

scientifiques déclenchées par le marché capitaliste, la révolution industrielle, les 

transformations démographiques, ou la construction urbaine des États-nations ont joué 

un grand rôle. 

 



3 

 

Sans parler des déplacements massifs, de la discontinuité du temps et du 

sentiment de détachement à la tradition, un sentiment de nouveauté. Selon Baudelaire, 

l'homme moderne est la personne qui cherche toujours à se réinventer. 2   

 

Faisant partie de la modernité, le processus de la modernisation ont eu un effet 

de changement sur la société dans les domaines idéologiques, esthétiques et sociaux. 

Ainsi, apparaît un phénomène nouveau, un individu qui s'est imposé comme une partie 

du mouvement actif d'idées et dans le cadre de la modernisation. Et aussi, notre sujet 

de la problématique, « les femmes » sera examiné avec une théorie très importante 

pour comprendre la place des femmes dans la société et dans les perceptions : Sexe 

(Genre). Ce terme, permettra d'approfondir le concept d’être femme en d'autres termes 

: le rôle des sexes et les stéréotypes qui nous permettent de comprendre la situation de 

la femme et sa place dans la culture. 

 

Pour mieux comprendre la relation entre la femme et la modernité, on examinera 

le rôle de la femme en cours de modernisation qui accompagne le processus de la 

création de des Etat-nations. On continuera en cherchant les rôles attribués à la femme 

occidentale et turque dans les sociétés modernes. 

 

Lorsque nous analysons des films, en regardant d'un point de vue sociologique 

et cinématographique, nous pouvons soulever plusieurs points et questions sur la 

relation entre le cinéma et la société. Nous avons choisi d'étudier deux cinéastes 

différents provenant de deux cultures différentes de deux mondes cinématographiques; 

Ömer Lütfi Akad du cinéma turc et François Truffaut du cinéma français. Nous 

pouvons donc observer l'image des femmes dans leurs deux films ayant des sujets qui 

se croisent en certains points, Vesikalı Yarim (1968) et Domicile Conjugal (1970). 

 

Une des questions fondamentales à répondre est la suivante : quelle est l'image 

des femmes dans ces films-là? Pour trouver une réponse à nos questions, premièrement 

nous aborderons la théorie psychanalytique du cinéma. On terminera le premier 

chapitre en expliquant la théorie psychanalytique qui tout simplement nous permettra 

                                                 
2 Charles Baudelaire, Le Peintre de la Vie Moderne, La Petite Collection, Paris, 2010. 



4 

 

de faire des inférences sur le rôle de la femme dans la société contemporaine, ainsi, à 

travers le rapport entre le spectateur et la société et qui nous permettra de faire une 

comparaison au niveau des sujets donc les personnages. 

 

Dans le deuxième chapitre, on vise à se pencher sur les deux films analysés, les 

genres de cinéma qu’ils représentent, ainsi que leurs réalisateurs. Nous traiterons la 

vie et le cinéma d'Ömer Lütfi Akad, réalisateur de notre premier film Vesikalı Yarim  

(1968). Notre analyse  portera sur l’étude de la représentation de la femme dans les 

trois films d’Akad, qu’il appelle “la trilogie urbaine”, et dont fait partie Vesikalı Yarim. 

Ainsi sera traité le genre du film Vesikalı Yarim, à savoir le mélodrame comme étant 

un genre caractéristique du cinéma turc de l’époque. En outre, on va aborder la 

fonction du mélodrame, étroitement lié au modernisme, dans un contexte du conflit 

entre tradition et modernité, pour ensuite se pencher sur les codes du mélodrame et sa 

façon de percevoir la femme. Ce travail se poursuit par l’analyse du cinéma français, 

à commencer par l’analyse de François Truffaut et notre deuxième film d’étude 

Domicile Conjugal. Ensuite, nous allons aborder les caractéristiques de la Nouvelle 

Vague que l’on peut constater chez Truffaut, ainsi que la représentation des femmes 

dans le cinéma de l’époque. Le deuxième chapitre se termine par l’analyse de la 

conception des femmes dans les films de Truffaut et dans la série d’Antoine Doinel 

dont Domicile Conjugal fait partie. Dans le troisième chapitre, nous arriverons à 

l'analyse et  à la comparaison  de  deux films. Nous analyserons d'abord l'espace des 

films qui sont des villes urbaines (Istanbul et Paris) qui ont une liaison importante avec 

la modernité. Ensuite, nous allons examiner et comparer la construction du récit 

comparant les scènes de début et final. En outre, cette partie nous allons essayer de 

voir si le point de vue appartient au personnage masculin ou féminin dans le récit. 

Donc, pour comprendre l'image des femmes, nous allons examiner et  comparer son 

rôle selon la psychanalyse. Cela signifie que nous allons examiner les femmes en les 

traitant comme une partie de la fantaisie de l'homme et comme un objet. Dans la 

comparaison entre deux films, on empruntera des termes de la psychanalyse comme le 

fantasme, l’objet de désir, l’objet d’amour. D’ailleurs, en traitant le terme de la 

modernité, on examinera la question de l’image des femmes par des rôles de genre à 

travers la théorie de rôles sociaux et le genre. La question d'être objet sera analysée 

dans une situation différente avec les personnages féminins, Sabiha, Chrsitine et 



5 

 

Kyoko. Et nous finirons notre comparaison dans cette partie. En conclusion, nous 

allons interpréter les résultats de la comparaison entre les deux films.  

 

 

CHAPITRE I : SOCIETE, MODERNITE ET IMAGE DES FEMMES 
 

 

 

 1.1. Modernité : Un changement irréversible dans la société 

 

 

 Selon Marshall Berman, la modernité situant entre les XVe et XXe siècles, 

est un résultat de la transformation intellectuelle, culturelle et esthétique. 

« Modernité », comme un terme, émerge environ vers le XVIIe siècle en Europe, au 

fil du temps, réparti sur le monde entier, est le nom donné au système de valeur sociale 

et d’organisation. En général, il s’agit de la transformation ou d'un changement de 

l'anti-tradition et de la rupture de la tradition dans tous les sens social, individuel et 

politique.   

 

« Le monde industriel ne comptant que quelques décennies acquiert déjà pour 

l'esprit moderne un statut d'ancienneté et donc autorité, de référence, paradoxe au mieux 

exprimé rhétorique par des formules comme la "tradition du nouveau" ou l’invention de 

la tradition ».3 

 

La modernité comme processus, doit étre évalué sur la base des conditions 

économiques et sociales dans le XVIe siècle. Selon Anthony Giddens, « absentéisme » 

est une des caractéristiques donnant à la modernité l'adjectif « originale ». Selon cette 

idée basée sur le matérialisme historique de la philosophie marxiste, il y a une rupture 

assez claire en particulier entre la modernité et la pré-modernité.4 

 

La modernisation est un concept associé au modernisme mais non réductible à 

celui-ci. Malgré leur base sur le contexte commun, ils sont séparés historiquement et 

en termes de domaine de sens qu'ils ont.  On peut dire que, la modernisation est 

l'infrastructure institutionnelle de la modernité sociale. Elle comprend 

                                                 
3 E. Roger Hobsbawm, L’invention de la Traduction, Editions Amsterdam, Paris, 2012 
4 Anthony Giddens, The Consequence of Modernity, Stanford University Press, Stanford, CA, 1996. 



6 

 

l'industrialisation, la formation des systèmes de marché, la révolution scientifique, le 

progrès technologique et le développement de l'État-nation. 

 

En outre, les sens du terme développant ont des nouvelles dimensions grâce aux 

découvertes et les inventions du XVIIIe et du XIXe siècle. En bref, la modernité est 

associée intellectuellement au Siècle des Lumières, politiquement à la Révolution 

française et économiquement à la révolution industrielle. 

 

Karl Marx, Emile Durkheim et Max Weber sont les trois avant-gardes 

importantes de la modernité dans le domaine de sociologie. Marx montre le 

capitalisme comme la cause du changement institutionnel, tandis que Durkheim met 

en évidence le processus d'industrialisation. 

 

 Weber affirme que les effets les plus importants de la modernité sont la 

technologie et la rationalisation, selon lui, la bureaucratie est le résultat primaire de ce 

processus. Giddens affirme une discussion contre l'exactitude de ces distinctions. 

Selon lui, la modernité est une réalité polyvalente qui comprend toutes ces qualités. 

Marx, Durkheim et Weber pensent que les aspects négatifs l'emportent sur les aspects 

positifs de la modernité.  La notion de « modernisme » est sera utilisée plus tard que 

la « modernité ».  Il se réfère à un autre domaine. Le modernisme est proposé par 

rapport aux idées modernes devenant une tendance et un courant dans les domaines 

artistique et culturels au milieu du XIXe siècle. Dans l'histoire de l'art, en particulier, 

le début du XXe siècle est pris en compte  comme « le modernisme classique ».  Bien 

sûr, il existe des relations explicites et implicites entre modernisme et modernité, qu'on 

doit évaluer mais -comme nous avons déjà préciser- sans réduire les uns aux autres.5 

 

«Par modernisme, nous entendons la conscience que prirent d’elles-mêmes 

les époques, les périodes, les générations successives […]. Le modernisme est un fait 

sociologique et idéologique. […] Par modernité, nous entendons au contraire une 

réflexion commençante, une ébauche plus ou moins poussée de critique et 

d’autocritique, une tentative de connaissance. […] La modernité diffère  du Modernisme 

comme un concept en voie de formulation dans la  société diffère des phénomènes 

sociaux, comme une réflexion diffère des faits. […] L’histoire du modernisme ne peut 

                                                 
5 Ibid. 



7 

 

s’écrire sans celle du concept de Modernité. » 6 

 

La conscience ou la culture des « temps modernes » accueillent donc ce qu’on 

peut appeler un concept moderne de la modernité, objet de débats philosophiques, 

politiques et esthétiques. Cette modernité se présente dans les champs de la pensée et 

de l’art comme l’instance qui n’a cessé de réfléchir sur elle-même : notre modernité 

serait celle qui a élu la modernité comme objet central de son projet. Commun dans 

tous les domaines, le trait d’autoréférentialité est le plus évident en esthétique que la 

peinture choisit comme sujet l’acte, même de peindre : « on peint un tableau et non ce 

qu’il représente », disait Schönberg. « […] Notre modernité pose des questions… » 7 

Pour bien comprendre et définir la modernité, on la distinguera par les domaines 

et l’utilisation en rappelant ses histoires : 

-   Modernité politique (démocratique, née au XVIIIe siècle) ; 

- Modernité sociale (née des progrès technologiques, de la révolution 

industrielle, du pouvoir bourgeoise et de l’économie capitaliste) ; 

- Modernité comme ensemble historique de courants culturels ou esthétiques, ce 

que la critique anglo-saxonne nommée « volontier modernisme » et qui peut s’incarner 

dans l’avant-garde ; 

- Modernité comme style (le style moderne, le vers libre en poésie, le collage en 

arts plastiques, l’atonalité en musique…) ; 

- Modernité comme la conscience et l’instance de réflexion. 

Cette dernière définition se diviserait en quatre modalités : 

-Modernité rationnelle (celles des Lumières) ; 

-Modernité herméneutique (lisant le monde avec suspicion comme un message 

à constamment déchiffrer) ; 

                                                 
6 Henri Lefebvre, Introduction of modernity, Verso, Virginia University, 1995, p.10. 
7 Alexis Nouss, La Modernité, Presses Universitaire de France, Paris, 1995, p.56. 



8 

 

-Modernité messianique (affrontant l’histoire et porteuse d’espoir, celle d’un 

certain marxisme, celle de W. Benjamin et E. Bloch) ; 

-Modernité critique (dans la ligne du nietzschéisme, de l’école de Francfort ou 

regroupant les grands courants de l’après-guerre, de l’existentialisme à la 

déconstruction) à l’œuvre dans un âge où l’histoire a ébranlé les certitudes 

idéologique.8 

 

En outre, nous constatons que l'approche de Freud nous aidera en analyse 

psychanalytique des films. On ne peut pas se dire que  Freud est absolument moderne 

ou même anti-moderne. On traite Freud comme jalon de la modernité philosophique 

et non dans la seule historique de la psychologie. Il consantre sur l'obsession et la 

fonction, la terme « découdre » :  « Découdre, on ne pourrait trouver terme plus exact 

: le freudisme s’attache à défaire les coutures individuelles et collectives qui retiennent 

une vérité refoulée jusque-là (d’où la dimension inaugurale de Freud dans la 

modernité historique), celle de l’inconscient. »9 

 

Si on retourne à la sociologie, on peut expliquer le rapport de la sociologie avec  

la modernité, selon Touraine, l’intérêt de la sociologie pour la modernité n’est pas 

polyvalent, la sociologie « a toujours été une analyse inquiète et critique, mais positive, 

de la modernité » redirige Touraine. Selon Frisby, la notion de « modernité » 

baudelairienne comme le transitoire, le fugitif et le contingent, on ne peut pas trouver 

un objet d’étude référant de sens traditionnel. « L’objet d’étude est ainsi non seulement 

déterminé par une perspective particulière sur la vie moderne mais aussi par le 

nouveau mode d’expérimentation de la nouvelle réalité sociale »10 

 

 La modernité se prend, d’après Habermas qui interroge le passé et l’influence 

du passé en se basant sur le postmodernisme, pour une époque qui se positionne dans 

l’histoire d’une manière excentrique. Il n’est pas sans savoir que la modernité qui 

apporte des nouveautés et originalités mets fin à une époque précédente.11 Face à la 

                                                 
8 Ibid., p.62 
9 Ibid., p.65 
10 Nouss trad. de Frisby, 1986, p.60 
11 Jürgen Habermas, The Philosophical Discours of Modernity - Twelve Lectures, Polity Press, Oxford, 

1994. 



9 

 

modernité qui naît à l’Occident, Habermas fait le constat des trois types de 

conservatisme : l’anti-modernisme des jeunes conservateurs, le pré-modernisme des 

vieux conservateurs, et le post-modernisme chez les néoconservateurs. Les jeunes 

conservateurs s’opposent à la modernité par une attitude moderne. Selon Habermas, 

ces derniers voient Foucault, Derrida et Bataille comme les leaders. Les vieux 

conservateurs, quant à eux, se méfient d’une certaine idée de la modernité et ils prônent 

le retour à l’époque pré-moderne. Se trouvent parmi les penseurs de cette époque, Leo 

Strauss, Hans Jonas et Robert Spaemann. Enfin, les néoconservateurs adhèrent à 

l’avancement technologique, le développement capitaliste et le progrès scientifique 

moderne. Par ailleurs, ils ont pour but d’exclure la modernité culturelle des sujets de 

débat politique. 12 

 

D’après Habermas, le néoconservatisme s’en prend à la modernisation 

capitaliste et financière des répercussions négatives de la modernité culturelle. De plus, 

il estime que la modernisation capitaliste engendre des problèmes tels que le passage 

à la production massive ou l’érosion des valeurs sociétales. La modernité culturelle, 

rajoute-t-il, se crée des impasses par sa nature. Il fait part des trois types d’idées à 

savoir celles qui s’opposent à la modernité, des idées qui prônent un retour à l’époque 

pré-moderne et des idées postmodernistes. Habermas souligne qu’afin de s’y opposer, 

ces points de vue-là se profitent de l’impasse de la modernité. 13 

 

Dans ce contexte, on se demande comment la modernité culturelle et sociétale, 

ainsi que des changements positifs et négatifs ont affecté la place de la femme dans la 

société. Est-ce que, grâce à la modernité, les femmes sont parvenues à des acquis 

politiques, culturels et sociétals? Ou au contraire, sont-elles été stéréotypées par une 

invasion moderniste? Ce travail se poursuit avec le chapitre suivant dans lequel on 

s’interroge le rôle prévu pour les femmes dans un contexte d’établissement de l’état-

nation capitaliste accompagné par la modernité. 

 

 

                                                 
12 Jürgen Habermas, Modernity : An Unfinished Project, Polity Press, Cambridge, 1996. p.53-54 
13 Ibid. p.44 



10 

 

1.1.1. Rôle des femmes européennes et turques dans la société moderne  

  
 

Le discours culturel officiel des États dans les années 1960 indiquait que la 

Turquie était devenue un pays européen moderne en accordant aux femmes tous les 

droits civils. Mais de l’autre côté, les femmes étaient toujours censées rester dans 

l’espace désigné par le patriarcat en cours de modernisation. Elles devaient être des 

femmes obéissantes qui cuisinent et élèvent des enfants. 

 

Diverses études sur les femmes indiquent que celles-ci participent au processus 

d’édification de la nation. Walby rapporte qu’elles sont «comme un élément central et 

un symbole dans les discours idéologiques utilisés dans la construction, la 

reproduction et la transformation de catégories ethniques / nationales» 14 

 

Au dessus, on a mentionné en racontant la situation socio-politique de la France. 

Ici, on examinera comment la statue de la femme est lancée et changé dans l’histoire 

de l’état modernes d’Europe et aussi dans la Turquie en cours de la modernisation 

européenne. Dans les pays européens, les droits politiques étaient généralement 

accordés relativement tard aux femmes par rapport aux pays du tiers monde. Dans le 

contexte européen, les femmes se sont battues pour légaliser leurs droits en étant 

citoyen, alors que dans le tiers monde, elles leur ont été accordées sans trop d’effort.15 

Cependant, dans tous les pays, après avoir accordé ces droits aux femmes, l’autorité 

politique masculine redéfinit son rôle traditionnel à l’égard des femmes par le biais de 

la législation. Après l’adoption de ces lois, les hommes ont un contrôle limité sur le 

corps des femmes, sur leur droit d’occuper un emploi ou de se lancer dans une carrière 

politique. Sauf dans de rares cas, les femmes sont toujours sous le contrôle du 

patriarcat privé, c’est-à-dire de la domination masculine nationale. Dans le patriarcat 

public, créé pour les femmes par l'État, les femmes ne sont pas exclues des activités 

du domaine public. Elles sont «autorisés à entrer dans toutes les sphères, mais y sont 

séparés et subordonnés»16 

                                                 
14 Sylvia Walby, Patriarchy and Development : Women’s Positions at the End of the Twentieth Century, 

edited by Valentine M. Moghadam. Oxford : Clarendon Press : 19-33. 
15 Ibid. p.82 
16 Ibid. p. 89 



11 

 

 

Pour bien comprendre le positionnement de la femme dans un état-nation, il 

serait pertinent de jeter un coup d’œil sur les fondements de l’état-nation qui peut-

être considéré comme une « communauté imaginée »17. La place de la femme au 

nationalisme comme étant une base sur laquelle se fondent la nation et ses 

institutions pourrait nous servir à comprendre le rôle prévu pour les femmes dans la 

construction d’un état-nation. Selon Serpil Sancar, « dans divers contextes et 

périodes, le nationalisme a mené à des conséquences différentes, une fois qu’il a pris 

sa forme dans les processus du genèse des régimes politiques modernes ». Elle cite 

non seulement l’exemple allemand et italien qui ont mené à l’unité nationale, mais 

aussi les mouvements nationalistes qui, par voie d’auto-détermination, ont permis de 

créer des états indépendants, et de contribuer à la promotion de la participation 

politique. Elle souligne, d’autre part, que ce nationalisme conduit à une série de 

politiques discriminatoire, raciste et eugénique basées sur la suprématie de la race 

blanche, qui ont pour but de dominer les régions sous-développées, et qui se servent 

comme une source de légitimation pour un discours colonisateur.18 

 

Il est à noter que le code Napoléon, en tant qu’un instrument nationaliste 

primordial qui a influencé les initiatives de nationalisation en Europe, conçoit la 

famille comme une structure patriarcale qui prévoit que la femme acquerrait la 

nationalité de son mari et que sa volonté politique est censée représentée par son 

mari.19 

 

La formation d'un État-nation en Turquie a suivi un cours similaire. Après la 

guerre d'indépendance et l'abolition de la monarchie, l'élite révolutionnaire de la 

république a utilisé la femme comme symbole national. Auparavant, les réformistes 

post-Tanzimat avaient mis l’accent sur l'émancipation des femmes sur le plan moral, 

sentimental et civilisationnel mais pas d’un point de vue nationaliste. Leur objectif 

était d'attaquer aux institutions ottomanes en décomposition face au développement du 

                                                 
17 Benedict Anderson, Hayali Cemaatler, Metis Yayınları, İstanbul, 2004. 
18 Serpil Sancar, Türk Modernleşmesinin Cinsiyeti : Erkekler Devlet Kadınlar Aile Kurar, İletişim 

Yayınları, İstanbul, 2017, p39 
19 Anne McClintock, “Family Feuds : Gender, Nationalism and the Family”, Feminist Review (44), Summer, 

1993, p. 61-80 



12 

 

pouvoir économique et militaire européen. Au cours de la Première Guerre Mondiale 

et de la Guerre d’Indépendance de la Turquie, les activités «patriotiques» des femmes 

légitimaient leur mobilité et leur visibilité. Avec la création de la République turque, 

les femmes ont obtenu la citoyenneté à part entière et des droits égaux. « Depuis que 

les kémalistes ont essayé de limiter la religion à la sphère privée et de créer une vie à 

part entière, ‘la question de la femme’ est devenue l’un des pions de la lutte kémaliste 

pour liquider les vestiges théocratiques de l’Etat ottoman ». 20 Kandiyoti affirme. 

 

Certes, les femmes ont connu d’importants problèmes à la quête des droits 

politiques dans la jeune République. Le pouvoir constituant opte pour repousser la 

question de la place de la femme dans un contexte de l’égalité des citoyens, ce qui se 

manifeste dans les constitutions de 1920 et de 1924 qui ne tiennent pas en compte les 

femmes dans le gouvernement de l’Etat. Le code civil adopté en 1926 marque un 

tournant décisif, du coup il est considéré comme le premier pas révolutionnaire de la 

République concernant les droits de la femme. Ce document juridique visant à 

réglementer la présence féminine dans le domaine conjugal et publique estime avoir 

accordé tous les droits nécessaires aux femmes. Cependant le code civil de 1926 exclut 

les femmes de la sphère politique pendant 10 ans. C’est en 1934 que les femmes 

obtiennent le droit de vote et d’éligibilité. Selon Sancar ; 

 

« Dans un contexte de clôture d’une période politique et de présence d’un 

régime de parti unique ; le droit de vote et d’éligibilité en 1934 n’a pas nécessairement 

apporté de progrès en faveur des femmes. L’octroi de ces droits politiques a plutôt été 

instrumentalisé afin d’installer à long terme un modèle mobilisateur et autoritaire. »21  

 

Contrairement à leurs homologues occidentales, les femmes turques n’ont pas le 

pouvoir économique pour mener une action indépendante contre le système patriarcal. 

Au lieu de cela, elles reçoivent une mission comme transférer et garder les symboles 

collectifs de la culture. 

 

Jusqu'à l'émergence d'une action féminine autonome, les nouvelles femmes 

                                                 
20 Deniz Kandiyoti, Women, Islam and the State, Bibliovault OAI Repository, the University of Chicago 

Press. 173. 10.2307/3012623.,1991, p.38 
21 Serpil Sancar, Türk Modernleşmesinin Cinsiyeti : Erkekler Devlet Kadınlar Aile Kurar, İletişim 

Yayınları, İstanbul, 2017, p.167-168 



13 

 

turques avaient pour mission de légitimer la nouvelle République turque. Elles ont 

assumé le rôle de combattant contre l'ignorance des masses en Anatolie et ont dû 

travailler dur pour mériter les droits qui leur étaient accordés. Leur mission était de 

civiliser les gens, en particulier les femmes rurales restées en arrière. L'égalité des 

droits républicains s'est fondue dans le même gouffre, les femmes ayant une identité 

sans sexe ou les femmes se comportant comme des hommes. D’être une partie de la 

communauté était supérieur d’être un individu. 

 

Nous avons évoqué précédemment l’inclusion de la femme dans les réformes 

républicaines qui ont pour but de moderniser et d’occidentaliser la société. 

L’historienne et sociologue Afet İnan, l’une des exemples les plus notoires de ce projet 

social, consacre une bonne partie de ses travaux à diffuser les valeurs républicaines à 

travers des institutions étatiques. En tant que représentante de ces nouvelles valeurs, 

elle œuvre pour transmettre une certaine idée de la Turquie moderne aux nouvelles 

générations. Dans son ouvrage « La République de Turquie et la Révolution Turque », 

elle s’exprime à propos des acquis des droits de femme et de la République : 

 

«Il faut donner ces droits. Même si d’une partie de nos femmes ne sont pas 

prêtes, au fur et à mesure elles adopteront leurs responsabilités, une fois que l’on leur 

octroie ces droits. D’ailleurs, ne faut-il pas qu’on éduque les femmes et les hommes 

ensemble et qu’on leur donne des valeurs démocratiques? Atatürk a voulu, lorsque le 

temps était venu, que le gouvernement et l’assemblée promulguent ces lois. Mais il leur 

a fallu une éducation complète pour qu’elles puissent adopter ces droits et entrer dans 

le monde du travail. Grâce à des possibilités offertes par notre République, nos femmes 

ayant une éducation et une profession ont pu travailler dans le service public. Chaque 

femme obtenant un droit aujourd’hui, devrait remplir une tâche. Nos femmes qui sont 

fières d’avoir tous les droits dans le monde moderne, devraient servir la société d’une 

manière effective. » 22  

 

 

Dans les années 1945-1965 qui, selon Sancar, est une époque marquée par la 

modernité conservatrice, il fait part d’une augmentation et non d’une diminution des 

responsabilités des femmes depuis la création de la République. La « femme turque » 

est vue comme une femme obéissante et silencieuse qui instruit les enfants de la patrie, 

qui fait la guerre en cas de nécessité, qui incarne la morale sexuelle puritaine et qui se 

sacrifie pour sa patrie et sa famille. Cette image des femmes se rend plus visible dans 

                                                 
22 Afet İnan, Türkiye Cumhuriyeti ve Türk Devrimi, Türk Tarih Kurumu, 1998, p.171 



14 

 

la période de la modernité conservatrice. De ce fait, les femmes qui sont censées 

modernisées ont été souvent rappelées de leurs obligations et parfois limitées par un 

discours moderniste.  

 

Pour mieux comprendre la vraie situation de la femme turques, on peut référer à 

Kandiyoti23 qui établi un lien entre le concept de l’Islam, le nationalisme et la femme.24  

Quand le côté moderniste des projets nationalistes invite les femmes à prendre leurs 

places dans l’espace publique comme des citoyennes égales, il leurs donne une 

mission, un devoir de porter une culture nationale intacte. Donc, les dangers d’être 

moderne sont cherchés sur la vie et le corps de la femme. 

 

L’identité culturelle de la femme et l'inquiétude pour la conserver est un sujet de 

critique et surtout idéologique. Bien que ces préoccupations semblent fondées sur les 

attaques de l'Occident moderne, la stabilité de la famille musulmane et le rôle 

conservateur de la femme ont toujours été importants dans l’histoire. En Turquie et au 

Moyen-Orient, le concept de genre avec la sexualité féminine qui est sous le contrôle 

d'une surveillance commune est rempli de contradictions. Le sens du soi fondé sur le 

sexe est généralement acquis à la suite des sociétés de conservateurs et des 

supervisions oppressives.25 

 

Il faut rappeler que dans le cadre d’un projet social moderne, la famille tient une 

place primordiale pour fonder une nation moderne. Influencée par les rapports de 

pouvoir liés au genre, la famille se forme dans les relations sociales pro-familiales et 

la sphère publique moderne. De ce fait, on lui a rendu fonctionnel dans ce contexte 

moderne. Les relations intra-familiales ainsi que les rapports avec le proche voisinage 

sont souvent dirigées par les femmes dans une vie sociale axée sur les activités 

familles. Souvent négligées et sous-estimée par la société moderne sous prétexte d’être 

une activité féminine, les relations familiales servent aux stratégies du pouvoir comme 

un instrument qui construit et transmet la différence sexuelle.26 

                                                 
23 Deniz Kandiyoti, Emancipated But Unliberated? Reflections on the Turkish Case, Feminist Studies (13/2), 

Summer 1987, p. 217-338 
24 Ibid.  
25 Kandiyoti, Op.cit. 
26 Serpil Sancar, Türk Modernleşmesinin Cinsiyeti : Erkekler Devlet Kadınlar Aile Kurar, İletişim 

Yayınları, İstanbul, 2017, p.194-195 



15 

 

 

La modernité apparait comme un outil qui divise la vie d’une personne et crée 

de différentes sphères : société-état, privé-publique, civil-politique, individuel-social 

etc. En ce faisant, elle se manifeste dans la création d’un pouvoir régulateur très 

puissant. La modernité dans les sociétés ayant connu une industrialisation précoce crée 

une distinction entre la vie familiale et sociale. Elle définit la famille comme un milieu 

où on satisfait les besoins sentimentaux, biologiques et spirituels ; et la société comme 

un milieu des matériaux culturels à savoir le conflit, la violence et le pouvoir. Ces deux 

milieux opposés ont été conçus comme des éléments complémentaires. Cette 

dichotomie correspond également aux distinctions famille-sphère privée et société-

sphère publique. Ainsi les valeurs de la virilité/féminité sont décrites ; et la femme, 

dans une perspective purement « apolitique », est positionnée dans la vie familiale 

considérée comme un phénomène naturel et humain.27 

 

Il faut noter que la famille n’est pas seulement un centre où l’on voit la 

satisfaction des besoins biologiques, sexuels et reproductifs ; mais également un milieu 

qui fournit à ses membres un mode de vie moderne en matière de la nutrition, 

l’habillement, la perception esthétique ou la consommation. De même, la famille se 

produit des interprétations sociales et politiques tels que la solidarité, l’autorité ou 

l’amour. Il serait, en conséquence, pertinent de dire qu’en tant qu’un objet stratégique, 

la famille est un milieu de construction des relations sociales.28 29 

 

Après avoir souligné les conditions et processus du développement de la statue 

de la femme dans la structure des états moderne,  qui sont écartées de la vie politique 

avec l’aide de l’institution familiale moderne, on élargira la théorie de modernité en 

termes de relation avec l’individu en général et l’image des femmes en particulier. 

 

 

 

 

 

                                                 
27 Ibid. p.196-187 
28 Ibid. p. 233 
29 Au deuxième chapitre, nous pouvons nous souvenir de cette partie lorsque nous expliquons le mélodrame 

qui a une structure basée sur la vie familiale. 



16 

 

 

 

1.1.2. Relation entre individu, modernité et image des femmes 

 

Avant de commencer d'essayer de comprendre comment la femme est perçue et 

notamment comme objet,  nous continuons dans le chemin de la notion de modernité. 

Nous allons étudier deux films dans la fin des années 60 et au début de 1970. 

 

Alors que la recherche et la comparaison de l'image des femmes avec l'aide de 

ces contexte sociologique, nous mettrons l'accent sur la notion de personne, puis 

mettrons en place un lien entre la personne et la société concernant le cinéma. Et avec 

cela, nous allons nous servir du regard de Georg Simmel comme individu face à la 

modernité. 

 

L'approche de Simmel à la sociologie diffère de celles de Comte et de Durkheim 

en ce qui concerne le rejet de l'idée que l'on peut étudier la société dans son ensemble 

et tenter de découvrir ses lois de l'évolution et de développement. 

 

La société est une entreprise morale et culturelle impliquant l'association des 

individus libres, et doit donc être abordée différemment de la façon dont nous étudions 

la nature et les lois de la nature dans les sciences physiques. Pour Simmel, la société 

est composée d'interactions entre les personnes, et le sociologue, plutôt que sa quête 

des lois sociales, doit étudier les motifs et les formes de ces associations. Simmel tente 

de saisir la complexité et l'ambiguïté de la vie sociale, en la considérant 

dialectiquement. 

 

Bien que les individus soient des esprits libres et créatifs, et non de simples 

objets de détermination sociale, ils font néanmoins partie du processus de socialisation 

et jouent un rôle dans son maintien. C'est cette tension dynamique que Simmel 

voudrait saisir dans sa théorie sociale. Et il était également très intéressé et préoccupé 

par cette relation entre l'individu et la société, et il était particulièrement aigu en 

relatant les détails les plus intimes de la psychologie individuelle aux structures 

sociales les plus larges. La civilisation moderne dans son point de vue est à la fois une 



17 

 

aide et une entrave au libre développement de l'individu.30 

 

La tendance de l'histoire moderne semble, selon Simmel, comme une libération 

progressive de l'individu dans les liens de l'attachement exclusif et dépendances 

personnelles en dépit de la domination croissante de l'homme par les produits culturels 

de sa propre création. Dans les sociétés pré-modernes, Simmel a fait valoir, l'homme 

en général vécu dans un nombre relativement très limité de petits cercles sociaux. Ces 

milieux, qu'ils s'agissent de groupes de parenté ou guildes, des villes ou des villages, 

bien entourés l'individu et le tenant fermement à leur emprise. La personnalité totale 

de l'individu a été immergée dans cette vie de groupe.31 

 

Dans ces sociétés pré-modernes, les individus ont été organisés, pour ainsi dire, 

dans un certain nombre de cercles concentriques liés. Un homme pourrait être un 

membre d'une guilde, qui à son tour faisait partie d'une confédération plus large de 

guildes. Le principe de l'organisation dans le monde moderne est fondamentalement 

différent  : un individu est membre de nombreux cercles bien définis, dont aucun 

concerne et contrôle que sa personnalité totale. « Le nombre de différents cercles dans 

lesquels les individus se déplacent, est l'un des indices de développement culturel. »32 

Les implications de la famille de l'homme moderne sont séparées de ses activités 

professionnelles et religieuses. Cela signifie que chaque individu occupe une position 

distincte dans l'intersection dans de nombreux milieux.33 

 

La personnalité est aujourd'hui très segmentée par une telle participation 

multiple. Dans les sociétés pré-modernes, par exemple, de la localité ou de la parenté 

déterminé et de l'appartenance religieuse, on ne peut pas coexister avec des hommes 

qui ne partagent pas nos convictions religieuses. La communauté religieuse a coïncidé 

avec la collectivité territoriale ou de parenté. 

 

Dans le monde moderne, en revanche, ces allégeances sont séparées. Un homme 

                                                 
30 Lewis A. Coser, George Simmel, Makers of modern social science, Englewood Cliffs, N.J., Prentice-

Hall, London, 1977. 
31 Ibid. 
32 Ibid. 
33Ibid, p. 121 



18 

 

n'a pas besoin de partager les croyances religieuses de ses voisins, mais il peut être lié 

à eux par d'autres obligations. Engagement multiforme dans une variété de milieux 

contribue à accroître la conscience de soi. 

 

Comme l'individu échappe à la domination du petit cercle qui emprisonne sa 

personnalité dans ses limites, il prend conscience d'un sentiment de libération. La 

segmentation de l'implication du groupe apporte un sentiment d'unicité et de liberté. 

L'intersection des cercles sociaux est la condition préalable à l'émergence de 

l'individualisme. Non seulement les hommes deviennent différents les uns des autres, 

ils se voient également offrir la possibilité de se déplacer sans effort dans différents 

contextes sociaux.34 

 

D’ailleurs, Simmel utilise un autre point de vue afin d’examiner la situation 

culturelle du passé et du présent. L'autre point de vue de Simmel doit plus à Marx et 

au pessimisme culturel allemand de l'optimisme de la pensée progressiste britannique 

et française. Dans cette perspective, Simmel décrit le dualisme indéracinable inhérent 

à la relation entre les individus et les valeurs culturelles objectives. Un individu peut 

atteindre la culture seulement en s'appropriant les valeurs culturelles qui l'entourent. 

Mais ces valeurs menacent d'engloutir et d'asservir l'individu. Plus précisément, la 

division du travail, alors qu'il est à l'origine d'une vie culturelle différenciée, à sa 

manière aussi subjugue et asservit l'individu. Plus précisément, la division du travail, 

alors qu'il est à l'origine d'une vie culturelle différenciée.35 

 

L'esprit humain crée une variété de produits qui ont une existence indépendante 

de leur créateur, ainsi que de ceux qui les reçoivent ou les rejettent. L'individu est 

perpétuellement confronté à un monde d'objets culturels, de la religion, à la morale, de 

la douane à la science, qui, bien intériorisé. Ils atteignent une forme fixe et coagulé et 

ont tendance à apparaître comme « l’altérité » de l'individu. Par conséquent, il y a une 

contradiction importante « entre la vie subjective, qui est agité mais limité; limité dans 

le temps, et son contenu qui, une fois créé, sont ... intemporel valide. »36 

                                                 
34 Ibid., p.190-192 
35 James Farganis, Readings in Social Theory : The Classic Tradition to Post-Modernism, 3d ed. New 

York : McGraw Hill, 2000, p.146. 
36 Ibid. 



19 

 

 

1.1.3.. Image des femmes et les études de genre 
 

La fin des années 1960 et des années 1970 a été marqué par un tournant 

significatif dans le domaine de la recherche sur le genre, y compris la théorie et la 

recherche dans le développement du genre. Au milieu des années 1970, les féministes 

ont commencé à s'organiser dans toutes les disciplines et au sein de celles-ci. Des 

jeunes universitaires féministes et des étudiantes diplômées se sont rencontrés pour 

discuter de la possibilité de lancer les études féminines comme une nouvelle « façon 

de savoir centrée sur les femmes » qui remettrait en cause la vision androcentrique 

dominante de la société et de la culture prévalante dans les sciences humaines et 

sociales. La création de rôles sexuels en 1975 comme un forum pour cette recherche 

représente une étape importante dans le domaine. 

 

Les chercheurs et auteurs telles que Kate Millet, Simone de Beauvoir, Cynthia 

Hall, Ann Oakley, Betty Friedan etc, ont travaillé sur la question de genre et le 

féminisme.  Par exemple, Le « Sexe, Genre et Société » (1972), une œuvre culte de 

Anna Oakley marque le début de la popularisation du concept de « genre ». Le terme 

« genre » a été traité de manière différente par un certain nombre de disciplines qui 

adoptent des définitions variables de la « femme ». Elle a fait l'objet de nombreuses 

études psychologiques, politiques et économiques qui se penchent sur la division 

sexuelle du travail, l’emploi, la citoyenneté, la participation politique ou bien la 

formation de la personnalité. De ce fait, les bases sur lesquels se fondent les différences 

sexuelles ont été reproduites par de nouveaux concepts. La deuxième vague féministe 

a constaté que l’infériorité de la femme résulte principalement de la famille. Ainsi, 

dans cette vague, on livre une guerre politique contre la structure familiale, car on 

considère que les revendications politiques, économiques et éducatives de la première 

vague ne peuvent être obtenues qu’avec l’abolition des discriminations au sein de  «la 

sphère privée ». Les féministes considèrent que la puissance du patriarcat considéré 

un régime sexiste s’appuie sur sa capacité de reproduction qui se fait au sein de la 

famille. Du coup, ils se sont focalisés sur les relations intrafamiliales, plutôt que de 



20 

 

traiter la position sociale de la famille. 37 

 

 On assiste, dans les années 1980, à ce que les débats sur le genre prennent de 

l’ampleur. L’intérêt féminin qui se concentre sur les inégalités homme-femme dans les 

années 1970, met en question les inégalités parmi les femmes avec les années 1980. 

Basée sur l’expérience de la femme blanche issue de la classe moyenne, la deuxième 

vague féministe a été la cible de nombreuses critiques pour ne pas avoir pris en compte 

les difficultés et les expériences de vie vécues par les femmes dans des contextes 

culturels et régionaux divergents. Le livre intitulé « Inessential Woman » d’Elisabeth 

Spellman 38 adresse des critiques prépondérantes. La théorie féministe commence ainsi 

à se pencher sur les problèmes de différents groupes féminins comme les noires, 

femmes de tiers-monde, ou encore les ouvrières.39 

 

Après avoir brièvement traité le progrès du mouvement féminin et sa théorie, on 

peut se poser des questions afin de mieux comprendre la reproduction du genre d’une 

part, et la question de la famille et la socialisation de l’autre. Par exemple, Comment 

les enfants apprennent très tôt par eux-mêmes et d'autres s'identifient comme mâles ou 

femelles, et quelles sont les conséquences de l'apprentissage de la discrimination et de 

l'étiquette de genre ? 

 

A quel moment du développement les filles et les garçons commencent à 

diverger dans leurs comportements et leurs intérêts, et pourquoi se dégagent ces 

différences entre les sexes ? Quand les enfants développent un sentiment de statut 

privilégié mâle et quand forment-ils des attitudes négatives au sujet de l'autre sexe? 

Ces questions sont tous les processus de base de la préoccupation sous-jacente des 

origines et de la transmission des attitudes des sexistes, et sont importants pour la 

compréhension des questions plus larges liées au rôle du genre dans les individus 

façonnent, les relations et les institutions sociales. Au-dessus, nous avons parlé des 

effets de l’institution familiale moderne en tant qu'un mécanisme qui définit la statue 

                                                 
37Aksu Bora, Kadınların Sınıfı : Ücretli Ev Emeği ve Kadın Öznelliğinin İnşası, İletişim Yayınları, 

İstanbul, 2018, p. 40-41 
38 Elisabeth Spellman, “Simone de Bevoir and Woman : Just Who Does She Think ‘We’ Is?”, (ed) M. 

Shanley, C. Pateman, Feminist Interpretations ans Political Theory, Poltiy Press, Cambridge, 1988. 
39 Aksu Bora, Op.cit. 



21 

 

de la femme. Alors, on continuera de chercher d’autres théories sur le sexe et le genre. 

 

Un moment crucial dans le domaine de la psychologie du sexe au moment de la 

publication d'un livre édité par Maccoby en 1966, « Le Développement de Sexes 

Différences ». Le livre axé sur les théories de développement entre les sexes et contient 

plusieurs chapitres qui restent à ce jour les fondements de la recherche et de la théorie 

sur le développement de l'égalité des enfants.40 

En 1972, le livre d’Ehrhardt sur l’homme et la femme, et sur le garçon et la fille, 

a avancé une thèse provocatrice concernant l'identité sexuelle et la différenciation des 

sexes qui continue de susciter le débat. Basé sur la recherche avec des patients 

intersexués, ce livre a avancé l'idée affirmant que les facteurs sociaux étaient plus 

importants que les facteurs biologiques à l'identité sexuelle et les rôles sexo-

spécifiques et traduits la nature et la culture des questions au premier plan.41 

 

Les auteurs ont également promu la notion de « rôle de genre » comme un terme 

se référant aux définis socialement, manifestations extérieures de l'égalité, et « identité 

de genre » comme l'un des sens personnels expérimenté du genre.42 Depuis ce temps, 

le champ des études de ce genre ont évolué et le nombre de recherche sur le 

développement des comportements des individus et des processus liés au genre a 

considérablement augmenté. Beaucoup de recherches ont été faites pour expliquer le 

genre et « études de genre », ils ont souligné surtout les stéréotypes et les rôles de 

genre. 

 

 Quand on voit l’approche de genre sur les sexes, on remarque que le genre 

renvoie aux attentes de la société sur la façon dont les gens devraient penser et agir 

comme les filles et les garçons, les femmes et les hommes. Il définit l'état biologique, 

social et juridique que sont censé avoir les femmes et les hommes. L'identité de genre 

est ce que nous ressentons et exprimons. Les rôles de genre et le sexe - vêtements, le 

comportement et l'apparence personnelle. Par exemple un sentiment que l'enfant 

                                                 
40 Elenor E. Maccoby, The Development of Sex Differences, Stanford Univ Pr; 1St Ed., 1966 
41 J. Money, & A. A. Ehrhardt, "Man and woman, boy and girl : Differentiation and dimorphism of gender 

identity from conception to maturity”, Baltimore, MD : Johns Hopkins University Press, 1972, p.311 
42 Jane Mélias, Sexe Et Société,  Bréal, Rosny, 2005. 



22 

 

possède dès deux ou trois ans. 

 

Les traits féminins doivent avoir des manières d'agir qui sont habituellement 

associés au pseudo culture d'être une fille ou une femme. Les traits masculins ont aussi 

une manière de se comporter qui habituellement associés à la culture d'être un garçon 

ou un homme. 

 

 Ces rôles de genre comprennent certains titres et certaines caractéristiques qui 

définissent les frontières d'être une femme ou un homme. Pour exemple, nous pouvons 

citer certaines caractéristiques qui sont essentiellement employés  pour décrire la 

féminité : être dépendante, affective, passive, sensible, calme, élégante, innocente, 

faible, coquette, attentionnée, autocritique, douce, sexuellement soumise, acceptant 

tout etc. 

 

 Il y'a de la même manière, certaines caractéristiques lié à masculinité, parmi 

ces caractéristiques  : L'indépendance, le fait d'être non -affectif, agressivité, d'être 

concurrentiel, maladroit, expérimenté, fort, actif, sûr de lui, dur, sexuellement agressif, 

rebelle etc.43 Les rôles sexuels sont la façon dont les gens agissent, ce qu'ils font et 

disent, à s'exprimer différemment selon à ce qu'ils soient une fille ou un garçon, une 

femme ou un homme. 

 

 Ces caractéristiques sont déterminées par la société aux processus des rôles de 

socialisation qui varient grandement d'une culture à l'autre, d'un groupe ethnique à 

l'autre et d'une classe sociale à l'autre. Mais chaque culture a des rôles de genre - ils 

ont tous des attentes différente sur des points de vu tels que la façon dont les femmes 

et les hommes doivent se vêtir, se comporter, se regarder ou observer le monde qui les 

entoure. 

 

Dans les processus de socialisation, les enfants apprennent les rôles sexuels à un 

âge précoce - de leurs parents et de la famille, leur religion et leur culture, ainsi que le 

monde extérieur, dans les médias. Comme les enfants grandissent, ils adoptent des 

                                                 
43 Pascaline Gaborit, Les Stéréotypes De Genre, L’Harmattan, Paris, 2009. 



23 

 

comportements qui sont récompensés par l'amour et la louange. Ils cessent 

instantanément ou cachent les comportements qui sont ridiculisés, humiliés ou punis. 

Cela arrive très tôt dans leur vie. A trois ans, les enfants ont généralement appris à 

préférer les jouets et les vêtements qui sont « appropriés » à leur sexe. 

 

 Un autre aspect à considérer sur le thème de la socialisation serait l'influence 

des groupes de pairs sur les enfants. Il a été soutenu, par le psychologue Eleanor 

Maccoby, qui scrute les groupes qui influencent fortement les comportements des 

garçons et des filles. Le chercheur Jan Hoffman a discuté comment le directeur du 

programme psychosocial de genre et de sexualité, Dr. Menville, au Centre Médical 

National des Enfants à Washington DC, a suggéré que le comportement observé est 

exposé par de très jeunes enfants ne résulte pas nécessairement comme un facteur 

prédictif de l'orientation du genre adulte. Les deux approches soulignent la 

socialisation par rapport aux processus biologiques et mettent en évidence la formation 

de comportement de l'enfant de faire correspondre le rôle culturel des normes de genre. 

Cependant, la socialisation et les perspectives cognitives diffèrent quant au degré 

auquel ils insistent sur le rôle de l'environnement social, en particulier le renforcement 

et la modélisation des adultes et des pairs, par rapport au processus de développement 

cognitif, tels que l'émergence de l'identité de genre des enfants et de la connaissance 

des stéréotypes de genre.44 

 

Pour mieux comprendre et concrétiser les théories, nous pouvons examiner un 

exemple qui se trouve comme une synthèse des conditions politiques, la modernité et 

le genre en termes d'image des femmes : 

 

  L'évolution des statuts et des rôles dans la famille de la seconde guerre 

mondiale dans les années soixante en France dans le livre de Raymond Chappuis et 

Raymond Thomas « Rôle et Statut ». Selon les recherches de Thomas et Chappius, la 

guerre entre 1939-1945, constitue une étape importante dans la restructuration de la 

famille française des années trente aux années soixante.  « Les femmes remplacent les 

hommes au travail, ces derniers étant mobilisés. Elles accèdent des rôles réservés aux 

                                                 
44 Ibid. 



24 

 

hommes. » Voici quelques anecdotes sur l'évolution du statut et des rôles de la femme 

en France  : 

 

- Alors jusqu'ici le mariage tardif et le célibat étaient monnayés courante, le 

mariage précoce devient une réponse au besoin d’affection et de sécurité, tandis que 

le célibat tend à disparaître au profit de couples dont les partenaires se caractérisent 

par leur jeunesse. Les statistiques montrent que l’âge moyen des époux se situe entre 

22 et 24 ans, et que le taux de célibat passe de 8% à %5 à partir des années cinquante.  

 

- Cependant, la tradition n’a pas eu pour autant désuète. Elle continue à 

influencer les comportements des hommes et des femmes. Le modèle familial 

antérieure à la guerre persiste dans ses effets sur les modes de la vie. Le couple met au 

monde des enfants légitimés et les élève selon les valeurs conventionnelles. 

 

- Dès lors la femme est invitée à ne pas travailler pour mieux assurer le bonheur 

de foyer. Son rôle se trouve confirmé par l’allocation de salaire unique. Ses maternités 

successives sont encouragées par une politique de soins mise à son service et à celui 

de ses enfants. Cette bienveillance à l’égard de la famille traditionnelle, qui favorise la 

reprise de la natalité, s’inscrit dans une conception de la vie sociale attribuant au père 

de famille le statut d’autorité. La mère et les enfants lui doivent obéissance. 

 

- On est en présence du « modèle bourgeoise » de la famille traditionnelle. Ce 

modèle prédomine jusqu’en 1965. Il attribue au père la responsabilité de conduire la 

destinée de la famille, l’orientation de l’éducation des enfants, la maitrise du budget. 

La mère reste au foyer, maintenant la solidité des liens au foyer. Ces deux rôles 

spécifiques sont complémentaires pour bien de tous. 

 

-  Finalement, le statut de la famille de 1960 ressemble à celui de 1940. Il est 

confronté par le politique de l’Etat qui encourage les naissances, définit les 

responsabilités du couple, condamne les entorses à la normalité de la vie sexuelle. 

Parallèlement à ceci le travail ménager de la femme se transforme avec le 

développement des machines et de la nourriture toute préparée. La crise culturelle de 

1968 a donc marqué de son empreinte l’ensemble des représentations que l’individu 



25 

 

se fait de son bonheur personnel, de son confort et de son besoin de 

liberté.  L’abaissement de la fécondité à partir des années soixante doit être considérée 

comme un prélude à l’évolution plus globale de la mentalité de la population française. 

Un vent de liberté souffle sur les comportements individuels et collectifs et son effet 

est plus marquant chez la femme qui a besoin d’exercer un métier et de se construire 

une identité.45 

 

Ainsi, nous sommes arrivés au point où nous avons les  informations historiques, 

théoriques et méthodologiques de la modernité, ses effets sur la société et de sa relation 

avec individus et sur les études de genre avec des rôles et des stéréotypes masculins et 

féminins. Avec toutes ces approches, nous allons essayer d'établir l’infrastructure 

sociale et sociologique de nos films. On continuera à rechercher le contexte 

sociolopitique dans les annees 1960 en Turquie et France.  

 

 

1.2. Contexte sociopolitique et image des femmes 

 

Avant de nous plonger directement dans l'analyse de nos deux films, il est 

important avant tout de les situer dans un contexte social et politique. On parlera donc 

ici des années soixante : Qu'est-ce que l'on retient de cette période? Quels changements 

majeurs se sont mis en place?  

 

Sur le plan politique, une guerre froide s'installe entre deux puissances en pleine 

expansion : Les Etats Unis et la Russie, les deux grands vainqueurs de la Seconde 

Guerre Mondiale. Cette concurrence permet alors d'importants développements 

technologiques (l'arme nucléaire), scientifiques, Les Etats Unis entrent pendant cette 

même période en guerre avec le Vietnam. Les manifestations des étudiantes et les 

nouveaux mouvements sociaux commence en résulte de ce bouleversement politique 

et idéologique. Le plus connu et le plus représentatif de cette époque le hippisme, est 

un mouvement de révolte face aux guerres, et aux injustices qui se mettent en place 

dans la société capitaliste. Les hippies prônent un monde plus ouvert, plus juste, libre 

                                                 
45Thomas Chappuis, Rôle et Statut, Presses Universitaire de France, Paris, 1995. p.106-107. 



26 

 

et affranchi de tout pouvoir. L'évolution des droits de la femme ne se fait alors plus 

attendre et le mouvement féministe voit le jour : la situation de la femme au sein de la 

société occidentale commence à évoluer et changer.46 

 

La femme reste toujours cependant considérée comme le sexe faible. 47  Les 

hommes politiques voient la femme idéale comme une femme au foyer. Toutefois au 

cour de des années soixante les jeunes ont su se révolter, se rebeller, ils ont su 

s'affranchir d'une morale bien trop conservatrice, qui n'est plus du tout en accord avec 

le monde actuel.  Il est donc question ici pour ces jeunes de parler un langage nouveau 

et différent, pour faire passer un message, une idéologie plus contemporaine et plus 

représentative pour le peuple. Une nouvelle culture nait alors, un nouveau mode de vie 

se répand, et les femmes sont les premières concernées. Elles entrent de plus en plus à 

l'université, elles obtiennent plus de droits, et sont de plus en plus libres dans leur 

mariage et leur vie sexuelle (mariage, divorce, pilules contraceptives). L'image idéale 

de la femme passe de celle d'une femme soumise à celle d'une femme forte, célibataire, 

émancipée.48 

 

Après avoir mentionné brièvement le statut de la femme dans le monde durant 

les années soixante, nous étudierons les contextes politiques et sociaux de la Turquie 

et de la France à cette époque, afin de comprendre dans quelles conditions les deux 

films ont été réalisé. 

 

 

1.2.1. Conjoncture politique de la France dans les années 1960 
 

A cette époque, la France et la Turquie ont des conditions politiques très 

différentes les unes des autres. Quand on parle de la France, un nom de politicien 

ressort systématiquement : Charles de Gaulle. Pendant la Seconde Guerre Mondiale et 

l'occupation allemande, Charles de Gaulle a eu un rôle important, affectant le statut 

politique et militaire. 

                                                 
46 Barbara Sinclair Deckard, “The Women’s Movement : Political, Socioeconomic and Psychological Issues”, 

Harper & Row, New York, 1979. 
47 Serpil Kırel, Yeşilçam Öykü Sineması, Babil Yayınları, Ankara, 2005. 
48 Barbara Sinclair Deckard, Op.cit. 



27 

 

 

Après sa démission comme « chef » de la IVe République en 1946, il est resté 

loin de la politique jusqu'en 1958. La France a été gouvernée par des coalitions de loi 

entre les années 1946-1951, après que les coalitions de gauche ont pris le pouvoir, 

entre les années 1951-1958. En raison de crises provoquées par l'échec dans la guerre 

d'Algérie, de Gaulle a été appelé à revenir à l'ordre du jour politique et militaire en 

1958. Il est devenu le premier président de la Vème République française. 

 

Afin d'augmenter le pouvoir du gouvernement central, une proposition de 

référendum constitutionnel a été faite. C'est durant cette période que de Gaulle a 

reformulé la relation de la France avec ses colonies. Deux options pour les colonies 

ont été données : soit accepter la nouvelle Constitution, ou se déclarer l’indépendance 

immédiatement. Lors des élections de Novembre 1958 UDR parti de de Gaulle a été 

élu, après avoir reçu la majorité des votes, et de Gaulle lui-même a été nommé à la 

présidence. Ainsi, la vie politique des années 1960 en France a commencé avec la 

puissance dominante de De Gaulle.49 

 

Dans les années 1960, la France et la Turquie avaient toutes les deux le privilège 

d'un pouvoir militaire lourd, qui finalement les a tous les deux assez desservi. Les 

premiers problèmes sont apparus en France, avec les mouvements de 1968. Des 

valeurs conservatrices, en particulier concernant le statut des femmes, dominaient la 

société française. Les intellectuels et les étudiants des universités ont été bouleversés 

et inquiets de la situation et de l'absence de progrès. L'opinion publique s'est 

transformée en un protestant. Avec les événements de Mai 1968, un mouvement de 

grèves de masses a commencé, ces protestations de mai remettaient en cause du 

pouvoir du général de Gaulle. 

 

Les conflits avec la police et la bureaucratie sont surtout provenus de la classe 

ouvrière et des étudiants. Initié en France, le vent contre l'ordre établi bientôt de 

s'étendre à d'autres pays européens et aux universités des États-Unis. Le mouvement 

est également arrivé en Turquie. Les protestations contre la visite de « la sixième flotte 

                                                 
49 Jean-Pierre Guichard, De Gaulle Et Les Mass Media : L'image Du Général, France-Empire, Paris, 1986. 



28 

 

américaine » à Istanbul, est devenu un lieu de carnage. L’écart  entre  la droite et la 

gauche grandissait, et les étudiants des universités se battaient les uns contre les autres; 

les groupes révolutionnaires communistes et socialistes; contre les groupes 

nationalistes et conservateurs. 

 

 

 1.2.2. Conjoncture politique de la Turquie dans les années 1960 

 

         Après la fondation de la République de Turquie en 1923, CHP50, le parti 

fondé par Mustafa Kemal Atatürk, avait gouverné la politique de la Turquie pendant 

27 ans. La fondation d’un parti d’opposition « Parti Démocrate » (DP) en 1946 était 

une grande étape pour le multipartisme. Le Parti Démocrate a remporté les élections 

de 1950. Le chef du parti, Adnan Menderes, a été nommé Premier ministre, de là ont 

commencé des changements rapides dans la politique turque. Le Parti Démocrate a été 

fondé sur l'idée du libre marché, ainsi l'économie turque s'est penchée vers une 

économie visant les entreprises et les investisseurs étrangers.  

 

Le travail de İsmet Akça sur les coups d’état en Turquie pourrait nous servir à 

expliquer cette époque. Selon lui, le pouvoir du Parti Démocrate se fonde sur quatre 

piliers, à savoir le développement économique centré sur l’agriculture et le commerce; 

la redistribution basée sur le patronage; la modernisation conservatrice 51 ; et la 

démocratie comme une représentation de la volonté populaire majoritaire. Ceci dit, le 

Parti Démocrate se réclame comme étant le représentant de toute opposition. « Malgré 

les succès électoraux remportés grâce à ce discours, le Parti Démocrate a connu des 

crises économiques et politiques qui se sont aggravées dans la deuxième moitié des 

années 1950. »52 

 

Le Parti Démocrate, qui commence à son aventure politique avec le discours de 

« libération » contre système politique à parti unique de CHP, avait construit un 

monopole autour de l'ordre du jour politique et financier de la Turquie en dix ans de 

                                                 
50 CHP/CHF : Cumhuriyet Halk Partisi/Fırkası : Parti Républicain du Peuple  
51 İsmet Akça, “Türkiye’de Darbeler, Kapitalizm ve Demokrasi(sizlik)”, Cumhuriyet Tarihinin Tartışmalı 

Konuları édité par Bülent Bilmez, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2013, p.54 
52 Ibid. 



29 

 

pouvoir. Le 27 mai 1960, l'armée turque a renversé le Parti Démocrate de leur 

piédestal, et a pris les responsabilités du gouvernement lui-même. Après le coup d'Etat, 

qui avait été dirigé par le général Cemal Gürsel, les politiciens à la tête de l'ancien 

gouvernement ont été jugés et condamnés à mort. D’après l’auteur, « le coup d’état du 

27 mai 1960 pourrait être vu comme une réponse à deux phénomènes : la crise de la 

deuxième moitié des années 1950; et le projet du pouvoir du Parti Démocrate qui se 

caractérise par la modernisation conservatrice, ainsi que le développement populiste 

basé sur grands propriétaires terriens créés par le leadership politique du Parti 

Démocrate, bourgeoisie commerçante, et finalement petits et moyens paysans. 53 

 

Malgré des appels – ultime effort pour empêcher les exécutions - par le président 

américain Kennedy, le président français Charles de Gaulle, la reine du Royaume-Uni 

Elizabeth II, le chancelier allemand Konrad Adenauer, le président pakistanais 

Mohammad Ayub Khan et le Shah d'Iran Mohammad Reza Pahlavi, Adnan Menderes 

et quelques autres anciens ministres ont été exécutés par le jugement du tribunal 

spécial.54 Les exécutions ont eu lieu entre le 16 et 17 Septembre 1961. Peu de temps 

après une nouvelle constitution, fondée sur les libertés modernes, les idéaux et les 

principes républicains kémalistes ont été formé, et le jour du 26 Octobre 1961, le 

général Cemal Gürsel a été choisi comme quatrième président de la République de 

Turquie par un vote parlementaire.55 

 

Une autre question inhérente à la Turquie dans les années 60 est sur de 

l'immigration. Depuis la prolifération des grandes villes au début des années 50, 

notamment Istanbul, la capacité infrastructurelle ne suffira pas aux grandissants de 

l'immigration, en effet, ce mouvement d'immigration a été le plus sévère de l'Anatolie, 

en raison des problèmes de la région concernant l'agriculture et le chômage. 

Immigration intensive vers les villes donne lieu à de nombreux problèmes tels que le 

chômage et les bidonvilles. 

 

                                                 
53 Ibid. 
54 Suavi Aydın, Yüksel Taşkın, 1960’tan Günümüze Türkiye Tarihi, İletişim Yayınları, İstanbul, 2014 
55 Aslı Daldal, 1960 Darbesi ve Türk Sinemasında Toplumsal Gerçekçilik, Homer Yayıncılık, 2005 



30 

 

Les efforts de synthèse culturelle urbaine et rurale ont conduit la société au 

nouveau saut de génération entre la modernité et la tradition.56 Dans Vesikalı Yarim, 

nous pouvons observer les effets de ce qui précède, symbolisé par les personnages. Et 

en France, après la seconde guerre mondiale, on voit une politique de famille qui 

soutient « le modèle de la famille bourgeoise » basé sur les traditions en plaçant les 

femmes dans la maison, sans activités, et rendant les hommes plus occupés avec 

beaucoup de responsabilité et autorisations.57 

 

On continuera rechercher la littérature des autres disciplines telles que la 

psychologie et la sociologie avec les travaux de cinéma.  Pour cette raison, on 

examinera la lecture psychanalytique qui est une méthode et théorie d’analyse des 

films bien connus et qui nous donne d’autre point de vue sur l’image des femmes. 

 

 

 1.3. Image des femmes dans lecture psychanalitique  

 

 Dans les théories du cinéma des premiers temps et en particulier dans les années 

1970 analyser un film d'un point de vu psychanalytique était très courant.  A la fin des 

années 1920 et puis 1930, Barbara Low et Hanns Sachs prennent en main le cinéma à 

travers une approche plus psychanalytique. (Notamment dans la revue Close Up.) 

Ainsi, Barbara Low définit le cinéma étant une projection du désir du pouvoir absolu. 

Elle définit le cinéma comme un conflit entre la réalité et ses désirs. C'est ce qui ferait 

l'attrait du cinéma.58 Hanns Saches découvrit la différence entre le cinéma et le théâtre 

et la subjectivité produite par l'appareil psychique du cinéma.  La relation entre la 

pensée cinématographique et le psychanalytique n'est pas consciente. La 

représentation psychanalytique du film est inhérente à l’expérience de le regarder.59 

 

                                                 
56 Nilgün Abisel, Çok Tuhaf Çok Tanıdık, Metis Yayınları, İstanbul, 2008, p.136 
57 R. Chappus, R. Thomas, Rôle et Statut, Presses Universitaire de France, Paris, 1995 
58 Barbara Low, “Mind-growth or Mind-mechanization? The Cinema in Education”, Close Up 1927-1933 : 

Cinema and Modernism, James Donald, Anne Friedberg et Laura Marcus (édit.) London, Cassell, 1998, 

248-249. 
59 Laura Marcus, Introduction : “Cinema and Psychoanalysis”, Close Up 1927-1933 : Cinema and 

Modernism, James Donald, Anne Friedberg et Laura Marcus (édit). London : Cassell, 1998, 243. 



31 

 

Les « symptômes » que Freud mentionne sont issus de cet acte passif et 

subconscient qu'est de regarder un film. Selon Saches il s’agit de la technique 

structurelle du cinéma. Tous les réalisateurs qui comprennent cette technique l'ont 

utilisé et définit comme étant l'outil indispensable de l’expression du cinéma.60 

 

Le surréalisme est l'une des sources essentielles pour la pensée psychanalytique 

du cinéma, il affecte ainsi la théorie du cinéma dans cette période. Le mouvement 

surréaliste des années 1920 et 1930  met en une corrélation entre le cinéma et les rêves, 

il examine le monde du cinéma apportant des rêves, des utopies,  des passions. 

 

 Selon le fondateur de ce mouvement, André Breton, le cinéma était une clé, une 

voie montrant le chemin à ce monde.61 Jusque dans les années 1970, le cinéma porte 

une valeur intermédiaire entre la pensée moderne et la psychanalytique. Cette dernière 

aide deux disciplines à se comprendre les unes les autres. 

 

Dans tout ce qui précède avant psychanalytique, on voit la relation entre 

l'idéologie et le cinéma au centre des théories cinématographiques.  Les mouvements 

sociaux-politiques de 1968 en France deviennent un moyen pour lequel les études de 

film changent du tout au tout. La théorie d’auteur et le style de la critique basé sur la 

fonction esthétique du cinéma ne sont plus à l'ordre du jour. 

Cette nouvelle théorie basée sur la politique, trouve une place dans les grandes 

revues de cinéma comme, Cahiers du Cinéma, Cinémathèque et dans la revue anglaise 

Screen. Selon cette théorie, la caméra n’est pas qu'un simple mécanisme neutre mais 

un appareil idéologique.62 Dans Screen, nous retrouvons de nombreux théoriciens et 

critiques importants comme Christian Metz, Jean Louis Baudry, Colin Mac Cabe, 

Stephen Heath, Ben Brewster, Paul Willemen, Peter Wollen, Geoffrey Novell-Smith… 

Un nouveau domaine qui croise sémiologie, matérialisme et psychanalytique, est 

appelé « le paradigme de  Metz-Althusser-Lacan » 63 

                                                 
60 Ibid. p.251 
61 Ibid. p.249 
62 On peut se rappeler le livre et le terme de Althusser.  Louis Althusser, “Idéologie et appareils idéologiques 

d’État”, Les Classiques Des Sciences Sociales, Université du Québec, Chicoutimi,1970. 
63 Francesco Casetti, Les Théories de Cinéma Dépuis 1945, Nathan, Paris, 2012, p.185-200. 



32 

 

 

« La période est marquée par un vif intérêt pour les mécanismes de l'idéologie, 

et plus particulièrement, pour la façon dont un sujet se représente lui-même et représente 

son expérience sociale : dans ce contexte, la psychanalyse apparaît comme l'instrument 

le mieux adapté pour explorer les dynamismes soumis à de telle représentations, comme 

pour en mettre à nu les arrière-plans et les racines. » 64 

 

 Dans les années 1970 où la psychanalytique prend de plus en plus part au centre 

des théories du cinéma, un nouveau terme né dans la terminologie qui n'existait pas 

auparavant dans le structuralisme ou phénoménologie : Le désir. 65 

 

En découle de cette notion de désir, un nouvel aspect se relèvent : Le miroir. Ce 

nouveau terme lié au sujet psychanalytique, est utilisé afin d'expliquer le lien entre le 

spectateur et le cinéma, ceci par le rôle fondateur du miroir qui permet la construction 

de la subjectivité. Il est utilisé afin d’expliquer le réseau psychique composé du 

processus de production et de visionnage d'un film. La théorie psychanalytique 

s'adresse aux remarques des psychanalystes sur la production de la subjectivité et 

l'inconscient. La notion de spectateur-sujet est un produit de cette différence. Le sujet 

échangeant sa place avec l'individu, met en place un domaine dynamique : 

Descriptions sociales, linguistiques, idéologiques et psychanalytiques. 

 

L'hypothèse centrale de la théorie du dispositif psychique marque « le retour de 

psychanalytique » dans la théorie du cinéma. L’inconscient étant essentiel pour notre 

désir au cinéma son effet sur la réalité. Le potentiel de créer une scène similaire que 

dans le rêve, montre que l’inconscient est obligatoire pour le désir ses effets sur la 

réalité.  Après cette acceptation de la théorie du dispositif psychique, on découvre la 

dialectique de la notion du sujet psychanalytique dans le cinéma : « Présence-

absence ».66 

 

Christian Metz et Jean Louis Baudry affirment que le dispositif qui situe le sujet 

comme le spectateur produit la subjectivité d'un amour impossible (créer l'absence). 

                                                 
64 Ibid. p.181 
65 Dudley Andrew, Concepts in Film Theory,  Oxford University Press : Oxford, 1984. 

66 Susan Hayward, Cinema Studies : The Key Concepts, Routledge, London & New York, 2000, p. 1-3; 64-

8; 256-8. 



33 

 

L'article de Laura Mulvey publié en 1975, inclut la psychanalyse dans la théorie du 

cinéma qui traite la relation du dispositif avec l’inconscient. Elle pose des questions, 

« Comment les représentations qui construisent la féminité et la masculinité, sont 

considérées comme des réalités sociales à travers des mythes? » et « Comment les 

fictions des genres sexuelles définissent la manière de se sentir? » A travers ces 

questions, elle approfondit la théorie du cinéma axé sur la politique du plaisir et de la 

représentation. Elle met en avant le spectateur situé comme le sujet qui regarde 

(masculin) et le corps de femme comme l'objet du regard, à partir de là, les plaisirs 

principaux que le cinéma produit sont le voyeurisme et le fétichisme. La figure 

féminine, dans les films narratifs « classiques », est donc construite pour satisfaire les 

pulsions voyeuristes du spectateur.67 

 

Baudry a des réponses sur la relation spectateur-écran.  Le cinéma donne aux 

spectateurs un sentiment d’intégrité et de contrôle en le situant au centre de la forme 

narrative. Baudry profite des théories de Lacan pour expliquer les processus 

d’identification ayant lieu dans l'acte de regarder. Selon Baudry, la relation entre le 

spectateur et l'écran est semblable à celle (Lacan) d'un bébé devant un miroir. Regarder 

un film en salle (focalisé, sombre etc.) nous ramène à notre propre enfance. Le cinéma 

produit un analogue de la phrase de miroir où l’enfant qui n’a pas découvert la réalité 

a l'impression de la maitriser devant le miroir.  Baudry définit le dispositif du cinéma 

comme étant un dispositif psychique. Le monde cinématographique en rendant le sujet 

comme maitre de la réalité lui fait croire qu'il est au centre de l'histoire, centre en réalité 

imaginaire, fictif.68 

 

Selon Metz, le dispositif du cinéma est fondé sur la perception (visuel et auditif), 

la caractéristique unique de cinéma est d'être binaire ; le cinéma est basé sur une 

perception spécifique à celui-ci, une perception différente de celle de la réalité. Une 

perception unique qui vient de la déstructuration de la réalité au cinéma. Metz expose 

                                                 
67Laura Mulvey,  “Plaisir Visuel et Cinéma Narratif” , Screen vol 16 (3), p.6-18,  automne 1975, publié dans 

CinémAction (n.67), 1993. 
68 Jean-Louis Baudry, “Ideological Effects of the Basic Cinematografic Apparatus” Narrative, Apparatus, 

Ideology : A Film Theory Reader. Philip Rosen (publié) dans New York : Columbia University Press, 1986, 

p.290. 



34 

 

une dialectique de présence/absence au cinéma et selon lui, cette dialectique 

fonctionne en trois étapes : La relation spectateur-écran, les plaisirs du spectateur que 

la perception provoque, et le fétichisme.69 

 

i.Miroir : La relation entre le spectateur et l’écran implique un « dialogue » entre 

ces deux. Le spectateur à partir de son enfance de ses expériences sur la réalité a 

l'impression de maitriser la réalité qu'il a devant lui : le film. 

 

ii.Plaisir : Metz se focalise sur l’addiction de la pratique du cinéma. Il définit ça 

comme un réel plaisir (pulsion de regarder, d’écouter, le voyeurisme). Il se réfère à 

l’approche de Lacan de l’absence d’objet réel de pulsion. La « pulsion » veut toujours 

atteindre un objet imaginaire perdu.  Dans le cinéma, l'absence d'objet réel est créée 

par la distance entre le spectateur et l’écran. 

 

iii.Fétichisme : En partant du drame structurel symbolique (qui est la métaphore 

de toutes les peurs de la castration) de Lacan, il suit la négation psychanalytique dans 

le cinéma. Le fétichisme masque métaphoriquement le manque du pouvoir masculin. 

 

Le désir est construit par un mécanisme de regard basé sur la négation qui 

remplace l’absence de l’objet par le caractère fétichiste de la technique.  Ainsi, Metz 

trouvera une dimension technique (physique et discursive) dans l'essence même du 

cinéma entre le phénomène de regarder et de désirer. On a un mécanisme technique 

qui éveille des pulsions des désirs. On observe ici la différence plus globalement entre 

la « loi » et le « désir ».70 

 

Comme Baudry et Metz, selon Mulvey, la reconnaissance et l'acceptation de 

l'image au cinéma est similaire au processus de la connaissance de soi : miroir.71 Selon 

Mulvey, le film narratif est construit sur l’illusion. Mulvey affirme que ce processus 

développé grâce au plaisir voyeuriste et narcissiste est modelé en association avec 

l’inconscient patriarcal. 

                                                 
69 Christian Metz, Psychoanalysis and Cinema : The Imaginary Signifier, Macmillan, London, 1998. 
70 Ibid. 
71Jacques Lacan, « The Four Fundamental Concepts of Psychoanalysis », Jacques-Alain Mil-ler, Norton, 

New York & London, 1998 



35 

 

 
« Le cinéma offre un certain nombre de plaisirs possibles. L’un d’eux est la 

scopophilie. Il existe des circonstances dans lesquelles le fait de regarder est en lui-

même une source de plaisir, tout comme à l’inverse, il y a un plaisir à être vu. A l’origine, 

dans ses  ‘Trois essais sur la sexualité’, Freud a fait de la scopophilie une des 

pulsions constitutives de la sexualité qui se manifestent comme émotion de façon tout 

à fait indépendante des zones érogènes. Il a défini la scopophilie comme le fait de 

s’emparer des individus comme objets de plaisir, et de les soumettre à un regard 

scrutateur et contrôlant. Ses principaux exemples concernent le voyeurisme des enfants, 

leur désir de voir et de s’approcher du privé et de l’interdit (leur curiosité sur les parties 

intimes des autres enfants, sur la présence ou l’absence de pénis et, rétrospectivement, 

sur la scène primitive). »72 

 

Le point de référence du plaisir nait d'un moment traumatique : le complexe 

d’être castré/castration.  L’image des femmes doit être considérer avec ce moment 

traumatique. Mulvey commence avec une hypothèse : L’image, la présence de la 

femme/mère, signifie une intégrité (la liaison mère-enfant qui ne continue pas et qui 

reste comme un mémoire dans le monde des lois et de la langue), et même une absence 

(absence de pénis, elle signifié de la différence sexuelle) dans l’ordre patriarcal. 

 

 Au cinéma, l’image des femmes provoque la peur de castration, ce qui crée un 

sentiment de menace pour l'homme. Mulvey affirme que l’inconscient patriarcal au 

cinéma échappe de cette menace par deux moyens : Punition (violant) et fétichisation 

(la négation totale de la castration) 

"En termes psychanalytiques, un problème plus profond émerge de la figure 

féminine. Elle évoque une chose autour de laquelle le regard tourne continuellement 

sans jamais être avouée : son manque de pénis, impliquant la peur de la castration, 

entraînant elle-même le déplaisir. En fin de compte, la présence de la femme signifie la 

différence sexuelle, l’absence de pénis comme élément visuel déterminant, la preuve 

matérielle sur laquelle est basé le complexe de la castration, essentiel pour entrer dans 

l’organisation symbolique et la loi du père. Ainsi, la femme comme icône, exposée au 

regard et au plaisir de l’homme, instance active du regard, menace toujours de rappeler 

l’angoisse à laquelle elle renvoyait originellement. L'inconscient  masculin a deux voies 

d’échappatoire à cette peur de la castration : soit en essayant de reconstituer le trauma 

original (en enquêtant sur la femme, en essayant d’en percer le mystère), qui sera 

contrebalancé par la dévaluation, la punition ou le sauvetage de l’objet coupable (c’est 

la voie typique choisie par les héros des films noirs) ; ou le déni total de la castration 

par la substitution d’un objet fétiche, ou détournement de la figure représentée elle-

même en objet fétiche, de manière à la rendre plus rassurante que dangereuse (d’où la 

                                                 
72 Mulvey, Laura, “Visual Pleasure and Narrative Cinema.”, Visual and Other Pleasures,  London : 

Macmillan, 1989, p.16. 



36 

 

surévaluation et le culte de la star féminine)” 73 

 

          Selon Mulvey, dans un monde construit sur l’inégalité sexuelle, le plaisir de 

regarder est divisé entre l’actif/masculin et le passif/féminin. Le regard déterminant du 

masculin projette ses fantasmes sur la figure féminine, la modelant en conséquence. 

Dans leurs rôles traditionnellement exhibitionnistes, les femmes sont à la fois 

regardées et exposées, leur apparence étant construite pour provoquer un fort impact 

visuel et érotique qui en soi est un appel au regard [to-be-look-at-ness]. « La femme 

exposée comme objet sexuel est ainsi le motif récurrent du spectacle érotique : des pin-

ups au strip-tease, de Ziegfeld à Busby Berkeley, elle capte le regard, joue pour lui, et 

signifie le désir masculin. »74 

 

Dans les films narratifs classiques la présence de la femme est un élément 

indispensable au spectacle, et pourtant son impact visuel tend à empêcher le 

déroulement de l’histoire. Traditionnellement, le rôle de la femme exposée fonctionne 

sur deux niveaux : le premier en tant qu'objet érotique pour les personnages dans le 

film le deuxième en tant qu'objet érotique  pour le spectateur dans la salle de cinéma, 

la fluctuation entre les regards de part et d’autre de l’écran produit une tension. Cette 

fonction est exposée par les gros plans  sur le visage ou les jambes. Selon Mulvey, la 

division hétérosexuelle du travail en termes de modèle actif-passif contrôle de façon 

similaire  la structure de la narration. L’homme contrôle la dimension fantasmatique 

du film et apparaît en outre comme le représentant du pouvoir : c'est le relais du regard 

du spectateur, il fait passer celui-ci derrière l’écran afin de neutraliser la tendance à 

rompre le flux diégétique du spectateur féminin. 

 

« Une star masculine de cinéma n’est pas séduisante parce qu’elle est l’objet 

érotisé du regard, mais parce qu’elle possède les mêmes caractéristiques que l’égo 

idéalisé, plus parfait, plus complet et plus puissant, construit lors du stade du miroir. Le 

personnage peut agir et contrôler les événements mieux que le sujet/spectateur, tout 

comme le reflet dans le miroir contrôlait mieux la coordination motrice. A l’opposé de 

l’icône féminine, la figure du mâle actif (l’ego idéal du processus d’identification) exige 

un espace tridimensionnel correspondant à celui du stade du miroir (évoqué supra), 

durant lequel le sujet aliéné intériorise sa propre représentation de cette existence 

imaginaire. »75 

                                                 
73 Ibid., p. 21 
74 Ibid. 
75 Ibid., p. 21. 



37 

 

 

D’ailleurs, Mulvey affirme dans les films narratifs traditionnels  la puissance du 

regard du protagoniste masculin avec le fétiche de la femme, exposé  un élément 

classique  en fonction du rapport érotique direct au spectateur.  Dans son analyse sur 

Hitchcock, elle traite  du plaisir de voyeurisme sur la femme et elle met en évidence 

la culpabilité de la femme dans la narration classique. 

 

« Le pouvoir de soumettre une autre personne, de manière sadique à sa volonté, 

ou par le voyeurisme à son regard, est exercé sur la femme comme objet à la fois de la 

volonté et du regard. Ce pouvoir est soutenu par l’assurance de la légalité, et la 

culpabilité établie de la femme (évoquant la castration en termes psychanalytiques). La 

vraie perversion se trouve cependant à peine dissimulée sous le masque superficiel de 

la droiture et du conformisme - l’homme est du bon côté de la loi, pas la femme. En 

utilisant subtilement les processus d’identification, et librement une caméra subjective 

qui adopte le point de vue du protagoniste masculin, Hitchcock fait profondément 

partager aux spectateurs la position de celui-ci, ainsi que sa mauvaise conscience. »76 

 

En fait, il y a deux critiques en particulier démontrent des points de vue opposés 

sur lesquels le film d’Hitchcock est centré en tant que figure d'identification du public. 

Comme on a mentionné au-dessus, dans son essai original de 1975  «Plaisir visuel 

dans le cinéma narratif» Laura Mulvey approfond l'oppression des femmes sous le 

régime patriarcal d'Hollywood. Mulvey utilise la psychanalyse freudienne pour 

démontrer une approche radicalement nouvelle qui montre « comment les femmes du 

cinéma hollywoodien classique sont inévitablement transformées en un objet passif 

d'impulsions masculines voyeuristes et sadiques. » 77 

 

Lusk compare les analyses de Mulvey et Modleski : 

 

 «Les critiques de Modleski et sa compréhension de l’application de la théorie 

psychanalytique par Mulvey dans sa propre analyse de Rear Window constituent un 

résumé moins compliqué des théories freudiennes en jeu et semblent ouvrir le film à 

une compréhension plus complète. Modleski a des opinions divergentes sur différents 

aspects de la construction de Mulvey à partir des observations qu’il a laissées de côté et 

permettant aux futures érudites et critiques de tirer des conclusions permettant une 

meilleure compréhension du travail. »78 

 

                                                 
76 Ibid., p. 23. 
77 Tania Modleski, “The Women Who Knew Too Much”, Routledge, New York, 2005, p.1 cité par Billy 

Lusk, Mulvey and Moldeski, Critical Studies In Film, Gill Jamieson, 2014. 
78 Billy Lusk, “Mulvey and Moldeski”, Critical Studies In Film, Gill Jamieson, 2014. 



38 

 

Nous avons débuté notre étude en évoquant les premières études dans la théorie 

psychanalytique de cinéma. De Barbara Low et Hanns Sachs des années 1920-30 

jusque dans les années 1970 où la psychanalytique a joué un rôle important dans les 

théories de cinéma. On a expliqué les études de Baudry, Christian Metz et son 

approche basée sur Lacan ; essentiellement la phase de miroir et la relation entre le 

spectateur et l’écran. Notamment, les explications de Metz nous ont donné des indices 

sur l’image des femmes dans le cinéma.  En dernier, nous avons profité de l’article de 

Laura Mulvey qui a traité du statut et de la fonction de l’image des femmes selon le 

regard masculin et dans la narration traditionnel (classique). 

 

 

 

CHAPITRE II : CINEMA ET IMAGE DES FEMMES 

 
 

Dans ce chapitre, nous allons donner des informations sur le cinéma turc et français, y 

compris nos films Vesikalı Yarim et Domicile Conjugal. Nous pouvons commencer par 

expliquer la sphère de comparaison. Le film turc, Vesikalı Yarim, qui est le film culte d'Ömer 

Lütfi Akad, est un excellent exemple du genre de film: le mélodrame. Dans la période de 

Yeşilçam, le mélodrame était un genre très populaire et regardé par des milliers de personnes. 

Notre deuxième film, Domicile Conjugal, est un film du réalisateur français François 

Truffaut, qui représente le courant dans le cinéma français, la Nouvelle Vague. Le genre de 

film est comédie dramatique qui est assez loin de Vesikalı Yarim. Nous tenterons ici d’analyser 

et de comparer deux films présentant des caractéristiques différentes. C'est pourquoi nous 

tenterons d'abord de comprendre la structure du mélodrame,  et puis, de mieux connaître Ömer 

Lütfi Akad et la période de Yeşilçam dans le cinéma turc. nous nous concentrerons sur notre 

film turc Vesikalı Yarim. Ensuite, nous présenterons la Nouvelle Vague et tenterons de trouver 

des réponses aux questions sur l’apparition de ce courant et sur ce qu’il a apporté au cinéma 

français. Nous pourrons donc approfondir nos recherches avec le cinéma de Truffaut et son 

film Domicile Conjugal sous le titre suivant.   

 

 

 

 



39 

 

2.1. Vesikalı Yarim : Un mélodrame 

 

 Afin de comprendre le rôle de la femme dans notre film Vesikalı Yarim, qui 

est l’un des exemples les plus importants du mélodrame, nous continuerons en parlant 

davantage de ce genre. Nous examinerons l’histoire, la contrepartie sociale, l’influence 

au cinéma et le langage d’expression du mélodrame, consacré à l’expression du conflit 

entre le moderne et le traditionnel. Nous allons donc essayer de mieux analyser le statut 

de la femme en fonction de la modernité.  

 

2.1.1. Qu’est-ce que le mélodrame? 

 

Le mot « mélodrame », composé des mots « mélos » et « drame » en Grec, 

signifie « théâtre musical » et il est mentionné pour la première fois au 18ème siècle 

par Jean Jacques Rousseau. Il est caractérisé par la musique, les chants et effets de 

scène.79  L'histoire du mélodrame en tant que genre cinématographique remonte au 

Moyen Âge. 

 

L'auteur Thomas Elsaesser affirme qu'il existe deux sources historiques de 

mélodrame. Les premiers de ceux-ci sont les jeux moraux médiévaux; la deuxième est 

la tradition narrative populaire, telle que les chansons folkloriques, les contes de fées. 

Les pièces de théâtre médiévales soulignent les valeurs fondées sur la doctrine 

religieuse pour que la société vive à la chrétienne, en mettant l’accent sur les qualités 

de bonté et de vertu.80 

 

 Elsaesser déclare que cette forme est utilisée dans différentes formes de 

littérature et de médias dans chaque pays et culture. Par exemple, on trouve des formes 

mélodramatiques dans la littérature et les romans gothiques en Angleterre, dans le 

théâtre historique et le roman en France, dans le théâtre «haut» et dans les ballades, 

qui sont des formes populaires de chansons de rue telles que Maritat en Allemagne et 

en Italie, dans des opéras que dans les romans.81 

                                                 
79 Ana Britannica 15, Ana Yayınları, İstanbul, 1993, s.542 
80 Thomas Elsaesser, “Tales of Sound and Fury : Observsations on the Family Melodrama” ed. B. Nichols. 

Movies and Methods, Vol. 2, University of California Press, Berkeley and Los Angeles, 1985, p. 167 
81 Ibid. 



40 

 

 

 Gledhill décrit le mélodrame comme une espèce apparut au XVIIIème siècle 

dans la sphère économique de la classe bourgeoise en modifiant les caractéristiques de 

la tragédie pour développer une domination culturelle sur l’aristocratie. La classe 

bourgeoise impose à ce type les codes moraux de son propre monde et renforce la 

justice religieuse, c'est-à-dire la justice de Dieu, une idéologie prévoyant l'attribution 

du bien et la punition du mal. La bourgeoisie a assuré la propagation de cette espèce 

afin de transférer facilement et d'enseigner sa propre vision du monde.82 

 

 Dans la structure sociale du 18ème siècle, le mélodrame, qui était entièrement 

associé à la culture occidentale, a fortement influencé le modèle narratif occidental 

classique. Cette interaction a transcendé les frontières occidentales tant de manière 

littéraire que cinématographique et s'est manifestée comme "mélodramatique" dans la 

compréhension visuelle et littéraire de différentes cultures.83 

 

 Dans la France postrévolutionnaire, le mélodrame révèle un fantasme de 

société morale et juste dès son apparition. En évaluant l'évolution du mélodrame du 

théâtre au cinéma, Bratton, Cook et Gledhill affirment que les mélodrames de la 

première étape du XIXe siècle correspondent à des consciences politiques et de classe 

différentes.84En d'autres termes, les mélodrames, qui ont émergé dans le contexte de 

la Révolution française, reflètent les turbulences sociales d'une période troublée. Le 

mélodrame forme un champ à pouvoir sur une rupture avec l'affaiblissement du 

pouvoir des institutions religieuses et la domination d'une vision du monde laïque 

après la révolution. Le mélodrame semble fonctionner des deux côtés de cette rupture 

et reflète à la fois des croyances très personnelles, des peurs, des désirs et des attentes 

dans un discours public approprié, et reflète également certains types de moralité et de 

                                                 
82 Christine Gledhill, “The Melodramatic Field : An Investigation” ed. C.Gledhill. Home is Where the 

Heart is : Studies in Melodrama and the Woman’s Film, BFI Publishing, London, 1987, p.24 cité par 

Tuğba Elmacı, Sinemamızda Dram ve Melodram, Türlerle Türk Sineması, Yelda Özkoçak, Derin yayınları, 

İstanbul. 2015 p.107. 
83 Dilek Tunalı, Batıdan Doğuya Hollywood’dan Yeşilçam’a Melodram, Aşina Kitaplar yayınları, Ankara, 

2006, s. 30 
84 Simon Shepherd, Peter Womack, Melodrama in English Drama, A Cultural History, Oxfor, Blackwell, 

1996, p.188-218, city par Hasan Akbulut, Kadına Melodram Yakışır, Bağlam Yayınları, İstanbul, 2008, s.39 



41 

 

croyances traditionnelles dans des pièces théâtrales et politiques.85 

 

 Les mélodrames attachent également une grande importance aux phénomènes 

familiaux et sont utilisés comme une forme de narration importante, en particulier pour 

aider à façonner les représentations de la famille bourgeoise. Les prostituées, les types 

infidèles de mari et de père, les mauvais traitements infligés aux enfants et les 

personnes perverses sont transférés des mélodrames de scènes du 19e et 20e siècle au 

cinéma et présentés comme divers obstacles pour élever l'unité familiale. 

 

 Au début du siècle, il a pris le parti de la classe moyenne contre l'aristocratie 

et a loué la famille sur la base de l'idéologie de la classe moyenne. Cette rhétorique du 

mélodrame se voit plus clairement dans les dernières périodes. Au début, elle se situe 

aux côtés de la bourgeoisie contre l'aristocratie, mais cette fois, elle devient une qualité 

qui révèle un certain nombre de craintes, de préoccupations et de désirs de la 

bourgeoisie.86 

 

 Gledhill affirme qu'en liant cette situation à la modernisation et au 

changement social, le mélodrame, le capitalisme et le développement technologique 

révèlent la réalité de l'individu aliéné et décentralisé.87  Melodram décrit également 

l'inquiétude suscitée par le changement urbain. La raison de cette inquiétude est que, 

selon Hayward, la bourgeoisie n’a pas été réglée autant que le féodalisme et que ses 

valeurs bourgeoises sont menacées et redoutées parce qu’elle n’a pas consolidé sa 

position.88 

 

 Le modernisme est apparu au 20ème siècle et des tensions sociales a 

commencé à émerger avec les nouvelles classes. Avec le modernisme, le cinéma a 

                                                 
85 Stuart Cunningham, “The Force-Field or Melodrama”, Ed. R.Stam, T.Miller. Film and Theory : An 

Anthology, Blackwell Publishers, Massacuthusetts, 2000, s.191-193 
86 Marcia Landy, “British Genres : Cinema and Society, 1930-1960”, Princeton University Press, 

London,1991, p.286 
87 Christine Gledhill, “The Melodramatic Field : An Investigation” ed. C.Gledhill. Home is Where the 

Heart is : Studies in Melodrama and the Woman’s Film, BFI Publishing, London, 1987 p.24 cité par 

Tuğba Elmacı, Sinemamızda Dram ve Melodram, Türlerle Türk Sineması, Yelda Özkoçak, Derin yayınları, 

İstanbul, 2015, p.108 
88 Susan Hayward, Cinema Studies : Key Concepts, Routledge, London and New York, 2017, p.216 



42 

 

également pris de l'ampleur. De nos jours, de nombreuses études sur les mélodrames 

se sont concentrées sur la relation entre modernisme et modernité. Peter Brooks 

déclare que le mélodrame reflète les préoccupations du monde nouveau et effrayant 

selon lequel les valeurs morales de l'ordre traditionnel ne peuvent pas assurer la 

cohésion sociale.89 

 

 Ben Singer, comme Brooks, aborde également la relation entre le mélodrame 

et la modernité. Dans son travail modernité et mélodrame, Singer construit l'émergence 

du mélodrame en même temps que le modernisme. Selon lui, mélodrame; il reflète 

l'émergence du capitalisme moderne et le changement des idées établies et de la 

structure sociale traditionnelle régie par l'autorité religieuse et féodale.90 

 

 Les problèmes tels que l'évolution rapide de la mobilité de la vie urbaine, la 

préservation de l'ordre social établi, le laissant dans un environnement étrange et 

incertain, reflètent les difficultés de la modernisation. Ainsi, le mélodrame est 

maintenant façonné dans le nouvel ordre de pouvoir créé par la modernité en tant 

qu'infrastructure politique, telle qu'elle est apparue dans l'histoire. À chaque époque, 

il exprime la structure morale du nouvel ordre et les aspects pénibles de la vie avec 

l'ordre traditionnel. 

 

 Mélodrame dégrade des problèmes tels que les problèmes de classe sociale 

dans la sphère privée et les transforment en récits émotionnels individuels. Par 

conséquent, les problèmes sociaux généraux sont dégradés par le conflit entre les 

personnages et ils ne sont pas discutés. Cela construit des conflits existant sur une 

visualité exagérée et une répétition thématique. « Les désirs individuels fondés sur 

l'amour et les interdictions sociales, en d'autres termes, la tension entre l'individu et 

la société constituent le conflit fondamental du mélodrame. »91 

 

 L’effet de ce genre, qui a su transmettre au public les conflits sociaux et les 

                                                 
89 Peter Brooks, "The Melodramic Imagination : Balzac, Henry James, Melodrama and the Mode of Excess”, 

CN : Yale University Press, New Heaven, 1976 p.20 
90 Ben Singer,  Modernity and Melodrama, Columbia University Press, New York, 2001, p. 298 
91 Hasan Akbulut, Kadına Melodram Yakışır, Bağlam Yayınları, İstanbul,  2008 p.58 



43 

 

normes morales qu’il souhaite adopter, a continué de perdurer au cinéma pendant des 

années. On continuera en cherchant des caractéristiques de du mélodrame qui 

comprend les motifs de la narration classique. 

 

 Le mélodrame est basé sur de nombreux extrêmes tels que l'amour, la 

déficience physique, l'invalidité, la séparation et la mort. Il existe de nombreux codes 

audiovisuels sur le mélodrame au cinéma. Plus important encore, il s’agit de la 

jouissance de la douleur et des différentes formes de douleur, en particulier de l’amour 

hétérosexuel. Le monde du mélodrame est certain et les sujets sont façonnés par 

l'amour. Il est généralement basé sur des doubles opposés, et ces pôles opposés sont 

nettement séparés. L'une des caractéristiques les plus marquantes du mélodrame est la 

polarisation morale fondée sur une opposition bonne-mauvaise. 

 

 Selon Nezih Erdoğan, Yeşilçam exploite le mélodrame en articulant les désirs 

suscités non seulement par les conflits de classes, mais aussi par les oppositions 

« rurales / urbaines » et « orientales / occidentales ». L'immigration des zones rurales 

vers les grandes villes reste un phénomène social ayant des conséquences économiques 

et culturelles importantes. Les possibilités de passage d’une classe à l’autre et d’un 

village à une grande ville fournissent le terrain sur lequel le mélodrame joue et active 

ses machines du désir. D'où la formulation classe « inférieure / rurale = Est / culture 

locale » vs « classe supérieure / urbaine = Ouest / culture étrangère ».92 

 

 Dans les mélodrames, récits, mises en scène et particularités se répètent 

fréquemment. La répétition est un autre élément important du mélodrame. La 

répétition et l'exagération fournissent un transfert plus intense d'excès émotionnel au 

spectateur. 

 

 La maison est la place constante du mélodrame. Parce que la principale chose 

qui intéresse le mélodrame est la famille. Le lieu où la famille a lieu est la maison. 

Dans les mélodrames hollywoodiens classiques et de Yeşilçam, la maison est un 

                                                 
92 Nezih Erdoğan, “Narratives of Resistance : National Identity and Ambivalence in the Turkish Melodrama 

between 1965 and 1975”, Screen , vol 39 no 3 Fall , 259-269, 1998. p.265  



44 

 

élément indispensable du mélodrame. « La maison est un univers d'émotions dans 

lequel toutes les explosions, les transferts et les abréactions émotionnelles sont 

fournis.»93 Elle est indépendante de la communauté et de la sphère publique. Dans la 

société modernisée, la maison est associée à la femme et à la féminité en tant que 

sphère spirituelle comme la séparation de l'espace émotionnel et de l'espace social. 

 

 Une autre caractéristique importante des mélodrames est l'utilisation de la 

musique thématique. La musique est utilisée de manière narrative et le spectateur 

comprend qu'il est sur le point de ressentir de la douleur ou du bonheur avec la 

musique. Les paroles des chansons utilisées soutiennent également cet univers 

émotionnel. L'extrémisme et l'exagération des émotions, qui sont soutenues par 

l'utilisation de la musique, réduisent le caractère réaliste de la narration et le 

mélodrame est principalement critiqué à cet égard. En plus de l'excès de l'univers 

émotionnel, jouer est aussi exagéré. Les femmes qui pleurent constamment, les 

hommes souffrants, brièvement, exagérer son rôle est l'une des caractéristiques 

principales de ce genre.  

 

 La coïncidence est un élément important de cet univers peu convaincant, où 

tout est possible. Les événements fortuits conduisent les héros à l'action. Les grandes 

coïncidences qui ne se réaliseront pas dans la vie réelle se déroulent dans le mélodrame 

et affectent le développement de l'histoire. Ces personnages existent généralement 

dans l'histoire avec l'inaction, ils essaient de résoudre les situations difficiles dans 

lesquelles ils sont impliqués par des dialogues. Les vêtements, les images et les espaces 

du personnage révèlent immédiatement la caractéristique des bons ou de mauvais 

personnages. À cet égard, il est entendu que l’utilisation de la mise en scène ait un 

élément important des mélodrames. Grâce à la mise en scène réalisée pour l’espace où 

les personnages avec des certaines fonctionnalités, l'histoire principale du film peut 

être rapidement comprise. 

 

 Après avoir vu les caractéristiques de du mélodrame, nous examinerons la 

figure féminine comme une partie importante du mélodrame au cinéma et dans le 

                                                 
93 Tuğba Elmacı, “Sinemamızda Dram ve Melodram”, Türlerle Türk Sineması, édité par Yelda Özkoçak, 

Derin Yayınları, İstanbul, 2015, p.110 



45 

 

cinéma turc afin de trouver l’image des femmes. 

 

 

2.1.2. Image des femmes dans les mélodrames  

 

 Les mélodrames se sont développés conformément au récit classique; formé 

dans un certain commencement, développement et plan final; par conséquent, inclut 

une tension avec les sections nœud, conflit et solution. Par conséquent, ils ont une 

structure accompagnée de l'enthousiasme, de la peur, de la tension et de l'identification 

du public et sont ainsi devenus populaires. 

 

 Avec l’émergence du cinéma, le mélodrame continue d’exister dans une 

région différente, notamment à Hollywood. Gledhill considère également le 

mélodrame comme un genre couvrant le cinéma hollywoodien.94 Le scénario principal 

du mélodrame est basé sur une femme et un homme amoureux. Dans le cinéma 

hollywoodien, le mélodrame est souvent axé sur la vie de la classe moyenne et de la 

famille, qui est l’unité de base de la classe moyenne. Le mélodrame, dans lequel les 

femmes sont présentées comme faisant partie de la vie familiale et familiale dans le 

cadre du genre patriarcal, s'est développé comme une espèce indiquant la place de la 

femme à cause de ses caractéristiques. À partir de l'ère du film muet à Hollywood dans 

les années 1920, les premiers exemples de mélodrame ont été vus. Broken Blossoms 

(D.W. Grffith, 1919), Orphans of the Storm (D.W. Griffith, 1921), A Woman of Paris 

(C. Chaplin, 1923) sont quelques films mélodrames en exemple.   

 

 Dans les années 1930, nous avons poursuivi avec des films avec des 

personnages féminins super-émotionnels appelés “weepies". Ses films influencent le 

spectateur en montrant des personnages féminins forts qui mènent des vies différentes. 

Après les années 1930, des mélodrames racontant des histoires de mères, appelés 

mélodrames maternels, ont émergé. La figure maternelle, qui se sacrifie, résiste aux 

difficultés et se consacre à ses enfants devient populaire avec ses films. On peut 

mentionner des exemples des films plus populaires de cette période : Imitation of Life 

                                                 
94 Christine Gledhill, “The Melodramatic Field : An Investigation” ed. C.Gledhill. Home is Where the 

Heart is : Studies in Melodrama and the Woman’s Film, BFI Publishing, London,1987, p.81 



46 

 

(John M. Stahl, 1934), The Old Maid (E. Goulding, 1939), Love Affair (Leo McCarey, 

1939), The Woman (G. Cukor, 1939), Gone with the Wind (V. Fleming, 1939). 

 

 Le mélodrame a véritablement pris son essor dans le cinéma hollywoodien 

des années 1940, dont les réalisateurs les plus importants sont Douglas Sirk et Vincente 

Minnelli. La Seconde Guerre mondiale à changer beaucoup de choses aux États-Unis, 

les hommes étant partis en guerre. Ainsi, les femmes ont commencé à entrer dans le 

monde des affaires. Cela avait conduit à s'interroger sur les rôles de genres et les 

institutions familiales acceptés jusqu'alors. Cette fois, le mélodrame est nécessaire 

pour recréer l'identité morale ébranlée de l'idéologie américaine dans les années 1950 

après la guerre des États-Unis contre le Japon, lorsque les femmes quittèrent la maison 

pour entrer dans le monde des affaires. Peter Brooks définit le mélodrame comme un 

«jeu moral», car il joue un rôle dans la construction de l'identité morale de la société.95 

Le cinéma, qui fait partie intégrante de la vie américaine, a produit des mélodrames 

dans les années 50, traitant de la formation de l'identité de genre et de sa structure 

familiale.  

 

 Nous pouvons citer quelques exemples de mélodrames des années 1940 et 

1950. Letter from an Unnown Woman (M. Ophüls, 1948), The Passionate Friends ( D. 

Lean, 1949), The Bad and the Beautiful (V. Minelli, 1952), A Time to Love and a Time 

to Die (D. Sirk, 1958), Imitation of Love (D. Sirk, 1959), Giant (G. Stevens, 1956). 

 

 Même s’ils semblent isolés sur le plan social et idéologique, les mélodrames 

familiaux hollywoodiens fondent « l’idéal du bonheur » sur la famille, l’unité, l’amour 

et surtout sur la femme qui est une bonne épouse et une bonne mère. La passivité de 

Freud est généralement attribuée aux femmes en raison de leurs caractéristiques 

biologiques, tandis que le mélodrame, considéré comme un film féminin, est associé 

au concept de passivité. La passivité dans les mélodrames signifie que le personnage 

accepte l'état du système. 

 

  Cependant, cette acceptation varie en fonction du sexe du public. Les femmes 

                                                 
95Peter Brooks, “The Melodramic Imagination : Balzac, Henry James, Melodrama and the Mode of Excess”, 

CN : Yale University Press, New Heaven, p.20 



47 

 

sont intéressées par « le désir d'une femme et d'une mère idéales », tandis que les 

hommes sont intéressés par le discours « homme idéal » pour en arriver à une fin 

heureuse. Dans de tels films, le détachement du monde extérieur est indiqué comme 

se rapprochant, se touchant ou possédant le désirable. Dans le monde, où se 

rencontrent les extrêmes, un contraste entre les contradictions suscitées et, au final, le 

discours patriarcal promet une fin dans laquelle une femme et un homme (la famille 

nucléaire) sont heureux. À la fin de l'histoire, les personnages masculins ou féminins 

sont réalisés dans le respect des normes sociales et non dans le cadre de l'émancipation 

proposée. 96 

 

 Dans les mélodrames, de nombreux auteurs examinent les rôles des hommes 

et des femmes dans la famille. Selon l'auteur Robin Wood97, il existe deux types idéaux 

de films hollywoodiens classiques. Viril, fort, aventureux, impossible à piéger, « 

l’homme idéal » et une parfaite amie, Amante, soutiennent digne de confiance de sa 

famille et de son foyer pour toujours, «la femme et la mère idéales ». La femme idéale 

se positionne également comme une grande figure de dévotion. 

 

 Parallèlement à l'évolution de l'environnement politique et démographique de 

la Turquie dans les années 1950, le mélodrame s'est à nouveau manifesté dans le 

cinéma turc. Cette époque, le mélodrame a été utilisé reflète la conjoncture des années 

1950, qui comprend l'industrialisation et l'urbanisation rapides, ainsi que les résultats 

de la migration du village vers les villes. 

 

 Dans les années 1960, l'intérêt du peuple turc pour le cinéma a augmenté avec 

le mélodrame du système stellaire qui est devenu le genre le plus populaire et le plus 

filmé du cinéma turc. Ce film présente les histoires de la même oppression au public, 

encore et encore, avec différents acteurs. En mélodrames, la présentation de la 

personne est présentée comme fondée sur le sexe, pas la politique et de l'idéologie. La 

question de savoir « comment une femme ou un acteur masculin devrait se comporter 

                                                 
96 Dilek Tunalı, Batıdan Doğuya, Hollywood’dan Yeşilçam’a Melodram, Aşina Kitaplar yayınları, Ankara, 

2006, p. 47 
97 Robin Wood, “Hollywood From Vietnam to Reagan”, Columbia University Press, New York, 1986,  cité 

par Hasan Akbulut, Kadına Melodram Yakışır, Bağlam Yayınları, İstanbul, 2008, p.42 



48 

 

dans une structure sociale » est une question qui a été posée à maintes reprises. 

Lorsque nous pouvons trouver des textes politiques et idéologiques dans le mélodrame 

hollywoodien, nous ne pouvons pas dépasser les limites des structures patriarcales et 

du genre. Commodité basée en Turquie. 

 

 Comme nous l'avons mentionné en expliquant la théorie psychanalytique, 

Laura Mulvey déclare que, en particulier dans ce genre, la femme est visualisée 

déconnectée de la réalité et en tant que reflet du subconscient de l'homme. Dans les 

mélodrames turcs où l'on peut trouver cette situation, les femmes sont présentées 

comme un pur symbole de la morale ou comme un personnage essayant de se 

débarrasser de la stigmatisation de l'immoralité. Beaucoup de catastrophes qui lui sont 

arrivées sont basées sur des raisons telles que l'absence de père, le manque d'homme, 

la mauvaise décision du mari. Le seul avenir offert aux femmes est une vie heureuse 

avec leurs enfants et leur maison.  

 

 Nezih Erdoğan fait remarquer que « les possibilités d’identification dans ses 

films reviennent à justifier le désir du public (et en particulier du public féminin) 

d’aimer et d’être désiré par la classe supérieure. Les mélodrames Yesilcam offraient 

ainsi un sentiment de légitimité aux squatters qui avaient émigré des zones rurales ».98 

Cependant, bien que ces films, d’une part, affirmassent le désir de mobilité sociale 

ascendante, d’autre part, ils critiquaient les classes supérieures urbaines pour leur style 

de vie moderne « dégénéré » qui contrastait avec les modes de vie « modestes » mais 

« honnêtes » des paysans, classes inférieures. Ils ont affirmé les rôles de genre 

traditionnels, les mœurs sociales et les traits culturels autochtones face aux modes de 

vie modernes / occidentalisés. 99  Erdoğan déjà souligne les développements de 

personnages entre la modernité et est le moral de tradition dans les mélodrames de 

Yeşilçam. Les personnages qui n'ont jamais été décrits en tant qu'individus, et qui ne 

peuvent pas agir mais ont été « agi », ont renforcé l'effet mélodramatique dans de telles 

circonstances. Il n'est pas difficile de voir pourquoi les divisions-identités ont toujours 

                                                 
98 Nezih Erdoğan, “Narratives of Resistance : National Identity and Ambivalence in the Turkish Melodrama 

between 1965 and 1975”, Screen , vol 39 no 3 Fall , 259-269, 1998. p.266 
99 Dilek Kaya Mutlu, “Between Tradition and Modernity : Yeşilçam Melodrama, Its Stars, And Their 

Audiences”, Middle Eastern Studies, 46 :3, 2010, p. 417-431 



49 

 

été convaincantes et attrayantes pour le public. 

 

 Le personnage de Yeşilçam peut faire croire à son amant qu’elle est quelqu'un 

d’autre en assumant diverses identités successives. Ce qui était autrefois une fille 

pauvre, sans éducation et avec un fort accent, peut devenir instantanément une dame 

de manières attrayante et sophistiquée. Une fille de la classe inférieure peut s’adapter 

sans problème aux règles de la haute société qu’elle vient de rejoindre. Par 

conséquence, elle fait tout pour avoir la confiance d’avoir une famille et un mari. La 

fin de la fille pauvre ou la fille riche est la même dans ce respect. 100 

 

Dilek Kaya Mutlu explique cette situation en termes de désir de modernité et le 

changement de la femme :, 

 

« Les mélodrames Yesilcam ont articulé le désir de modernité et ses dangers 

potentiels, notamment à travers les personnages féminins. Par exemple, dans de 

nombreux films, une femme pauvre et solitaire est découverte par un propriétaire de 

music-hall alors qu'elle chante seule une chanson et est invitée à chanter dans le music-

hall. Cependant, la femme doit d'abord subir un processus de raffinement; elle doit 

apprendre les codes de conduite et les mœurs modernes; comment regarder, manger, 

marcher et parler comme une femme moderne ‘civilisée’ (l’image idéale de la femme 

que le projet de modernisation républicaine avait pour objectif de créer). La femme 

pourrait subir un processus similaire de transformation de soi afin de gagner l'amour 

d'un homme. »101 

 

Lа position de lа femme dans le cinéma turc est créé avec les règles morales 

strictes crée et des tabous dans l’époque de Yeşilçаm. Pour les stаrs de l’époque, leur 

position а eu besoin de se comporter selon lа convention sociale sans hésitation. Donc, 

lа femme ne peut pas changer ses positions entre les frontières de règles morales, il 

faut qu’elle soit nette. Fаruk Kаlkаn résume le point de vue de le mélodrame de 

Yeşilçаm : 

 

« Lа mаnière de présentаtion de lа femme dаns lа nаrrаtion de mélodrаme 

comprend lа vаlue est les symboles nommés pаr l’idéologie pаtriаrcаl. Jusqu’à des 

аnnes 1960, lа femme s’idéаlise comme ‘lа mère vertueuse’ et ‘lа bien-аimée intаcte’ 

dаns les formes de mélodrаme. Hors de celles-ci sont les personnаges 

                                                 
100 Nezih Erdoğan, “Narratives of Resistance”, pp.265–6; Film Araştırmalarında Yeni Yönelimler 2, 

Bağlam Yayınları, İstanbul, 2001, p.223.  
101 Dilek Kaya Mutlu, Op.cit. p.420 



50 

 

unidimensionnelles comme а femme fаtаle, lа bombe sexuelle, lа femme hystérique, 

mystérieuse etc. »102 

  

L’une des caractéristiques importantes des films de mélodrames qu’on a 

mentionnés dessus, est lа tension étant résultat de lа conflit entre les désirs sociaux et 

individuels. Dans le centre de ces films, on voir lа concept de famille qui est lа base 

de lа société selon lа convention sociale. Généralement, il est représenté comme une 

structure résistante lа corruption à cause de lа modernité. Lа fаmille se situe аu centre 

du cinemа Yeşilçаm. Pаr contre, elle est représentée comme séparée de lа contexte 

sociаle. Cette situаtion n’est pаs une rupture mаis lа garantie du system existant. 

Notamment, le mariage, l’union de lа famille peut associer les amants.  

 

 Quelques exemplaires de mélodrame dans le cinéma turc, Yeşilçam sont : 

Vurun Kahpeye (1949), Beyaz Mendil (1955), Mahşere Kadar (1971) d’Ömer Lütfi 

Akad; Ölmüş Bir Kadının Evrak-ı Matrukesi (1954), Feride (1971), Makber (1971), 

Sensiz Yaşayamam (1977) de Metin Erksan; Yetim Yavrular (1955), Boş Yuva (1961), 

Ağaçlar Ayakta Ölür (1962); Yasak Aşk (1962), Canım Sana Feda (1965), Aşk 

Fırtınası (1972) de Memduh Ün; Senede Bir Gün (1965), Seni Bekleyeceğim (1966), 

Son Hıçkırık (1971) de Ertem Eğilmez; Çalınan Aşk (1963), Veda Busesi (1965), 

Beklenen Şarkı (1971) de Ülkü Erakalın; Hayatım Sana Feda (1959), Yalnızlar İçin 

(1962) de Orhan Elma; Kalp Yarası (1961), Bar Kızı (1966), Fadime Cambazhane 

Gülü (1970)… 

 

 Vesikalı Yarim était un film du genre mélodrame comme plusieurs films de 

son ère, mais ce film était différent de ces drames extrêmes, quant à son emprise 

réaliste et simple, elle se distingue des autres. Les thématiques de Vesikalı Yarim 

varient entre l'amour, les femmes, les traditions et la vie moderne, et son genre - le 

placement entre mélodrame et tragédie - a donné au film une touche de réalisme dont 

il avait besoin, et transforme ses thématiques.103 

 Lorsqu’on examine Vesikalı Yarim comme un mélodrame, on trouve des 

                                                 
102Faruk Kalkan, Türk Sineması Toplum Bilimi, Seçin Yayınları, İzmir, 1992, p.42, cité par Tuğba Elmacı, 

“Sinemamızda Dram ve Melodram”, Türlerle Türk Sineması, édité Yelda Özkoçak, Derin Yayınları, 

İstanbul, 2015. 
103 Nilgün Abisel, Çok Tuhaf Çok Tanıdık, Metis Yayınları, İstanbul, 2005, p.96. 



51 

 

différentes caractéristiques d’un mélodrame classique. C’est vrai que Vesikalı Yarim 

est un mélodrame, mais on peut dire que c’est un mélodrame réaliste parce qu’on ne 

peut pas trouver des éléments de narration tels que des coïncidences incroyables, des 

extrémismes, des malentendus, de cécité comme un mélodrame classique de Yeşilçam. 

Bien que Vesikalı Yarim ne soit pas totalement un mélodrame des extrémismes, il 

s’adresse au spectateur de mélodrame en tant que film sur l’amour et la femme. Mais, 

la structure du film qui est proche aux tragédies, cela garantit que le film a une réalité 

différente et transforme son concept. Ça c’est la caractéristique qui le fait un film 

culte104 

 

 On voit deux ruptures qui changent l’histoire et la fin du film : pendant le 

film, on a même « la parole de la femme » comme sa caractéristique mélodramatique 

(« On aurait dû se rencontrer auparavant… ») et « la parole de l’homme » comme sa 

caractéristique tragique («Vraiment, elle me détruit en ce moment… »)La parole de la 

femme créée une ambiance émotionnelle à cause de son sens d « impossibilité ».105 

 

 Selon Steve Neale, la source du plaisir mélodramatique ai été touchable ; un 

des aspects les plus importants de cette situation est l’irréversibilité du temps. Le 

mélodrame toujours joue sur le sentiment d’irréversibilité, le sentiment de « trop 

tard ». Ce sentiment de « trop tard » de manière à avoir deux humeurs différentes. « La 

situation actuelle pourrait bien être changé… » Et « non, ce changement est 

impossible. »106. La phrase inoubliable est une phrase de « on voudrait » il s’agit du 

fond de « wish » 107  est le fond du sujet-spectateur, de l’identification, de la 

subjectivité…  Autrement dit, le mélodrame joue sur un fond inexistant, impossible, il 

promet de remplir ce fond vide, et d’autre part cette promesse est toujours ajournée. 

La promesse du mélodrame est le fantasme de liaison. Ce fantasme base sur le désir 

de l’exhaustivité/plénitude et l’unité.108 

 

« On peut également trouver es contradictions et les conflits de mélodrame tels 

                                                 
104 Ibid. p.36 
105Ibid. p.96 
106 Steve Neale, Melodrama and Tears, Screen (27), London, 1986, p.6  
107 « Wish » en anglais. 
108Abisel, 2005, Op.cit., p. 40 



52 

 

que des contradictions de femme-homme, modernité-tradition, nuit-jour, son-père. Le 

conflit le plus important est expérimenté entre la femme et l’homme. Cet conflit rappelle 

le fantasme hétérosexuelle dans le mélodrame. »109 

 

Diffèrent qu’un mélodrame, il n’y a pas des personnages mouvais typique. Bien 

que le personnage féminin et un prostitue, un lien est établi entre le spectateur et la 

femme principale. Le spectateur voudrait que, Halil et Sabiha, les personnages 

principaux s’unissent à la fin comme un mélodrame. La femme principale qui a une 

liaison avec un homme marié n’est pas coupable dans le point de vue de spectateur. 

Dans ce point, on peut remarquer les différences entre un mélodrame classique et 

Vesikalı Yarim.  

 

 

Dans ce film, on remarque aussi que les désirs individuels et les nécessités 

sociaux sont dans un conflit approprié aux structures mélodramatiques. Cela reflète le 

conflit entre l’individu modern et la société traditionnelle. Le fouillis d’individu, qui 

est représenté par le personnage principal, est en fait s’arrive à cause d’un nouveau 

monde moderne. La femme se situe comme le symbole de la modernité mais le film 

ne laisse pas le spectateur à blâmer la femme fatale. Il justement expose la situation 

existante. Le film Vesikаlı Yаrim tournée par le directeur аvаnt-guаrd de lа génération 

des auteurs Akаd, raconte l’histoire de d’un marchand et une prostituée, en fait, 

l’histoire des deux personnes qui essayent de résister contre lа société malgré sa fin 

prévoyant lа convention sociale.  Quand il y а une impression de soutenir toutes les 

images du consensus social, le film montre le désespoir des personnes poursuivant 

leurs désirs contre lа société. Ce pour çа le film se situe dans l’histoire de cinéma 

comme un mélodrame.   

 

Vesikalı Yarim sera analysé dans le troisième chapitre en considérant tous les 

éléments de narration. Tout avant, on continuera en expliquant le cinéma de réalisateur 

Ömer Lütfi Akad et la période de Yeşilçam dans le cinéma turc.  

 

 

 

                                                 
109 Ce sujet était expliqué en détail sous le titre de “Lecture psychanalytique et l’image des femmes” 



53 

 

 

2.2. Ömer Lütfi Akad et Vesikalı Yarim 

 

2.2.1. Vesikalı Yarim dans le cinéma turc dans les années 1960 ; Epoque 

de Yeşilçam et Ömer Lütfi Akad 
 

Jusque dans les années 1950, le cinéma turc a vécu sous l'influence du théâtre, 

principalement par le réalisateur Muhsin Ertuğrul, qui était essentiellement un 

directeur de théâtre.  Ainsi, pendant les premières années du cinéma turc, des films 

sont généralement tournés avec des acteurs de théâtre. La vague a commencé dans les 

années 1920 avec Muhsin Ertuğrul, et il a continué tout au long des années 1930 et 

1940. À cette époque, seul un petit nombre de films ont été produits, principalement 

avec le même type de qualités dramatiques.110 Les années 1950 marquent toutefois une 

période de changement, une période de développement dans le cinéma turc. Selon 

Giovanni Scognamillo, l’historien du cinéma turc, « la période des cinéastes » a eu 

lieu dans les années 50, et les administrateurs indépendants ont augmenté et se sont 

distingués des « metteurs en scène » originaux, tels que Muhsin Ertuğrul.111. Parmi 

ceux-ci était Ömer Lütfi Akad qui est l'un des auteurs les plus marquants de l'histoire 

du cinéma turc. Selon Scognamillo, la perception d'Akad est unique et grâce à cela il 

se différencie de ses prédécesseurs.112 Ömer Lütfi Akad, un réalisateur, un scénariste, 

est né le 2 Septembre 1916, à Istanbul. Il a étudié dans le lycée français de Galatasaray, 

où il poursuit ses études et s'inscrit à l'Université d'Istanbul dans le domaine de la 

finance. Après ses études, il a commencé à travailler dans la finance, et a intégré la 

société « Lale Film », un des plus grands en Turquie. Bien qu'il ait d'abord eu une 

carrière dans la finance et des affaires, il était très fasciné par l'art et ses différentes 

formes. Il est passé par plusieurs métiers au théâtre tels qu’acteur  amateur, décorateur 

et même directeur de théâtre. Il a également publié un magazine littéraire. Il a continué 

à être le conseiller financier de la société de « Erman Film », où il a finalement 

commencé sa carrière en tant que réalisateur.113 

 

Le premier film d'Ömer Lütfi Akad, appelé « Vurun Kahpeye », était 

                                                 
110 Rıfat N. Bali, The Turkish Cinema İn The Early Republican Years, İstanbul, ISIS press, 2007. 
111 Giovanni Scognamillo, Türk Sinema Tarihi, Kabalcı, 2003, p.102. 
112 Ibid. p. 103 
113 Ömer Lütfi Akad, Karanlıkla Işık Arasında, İletişim Yayınları, İstanbul, 2016, p.43-47 



54 

 

radicalement progressif pour l'ensemble du cinéma turc. L'historien du cinéma Alim 

Şerif Onaran considérait Vurun Kahpeye comme « le début de la période de 

cinéastes ».114 Ainsi, Akad est l'un des cinéastes les plus importants de l'époque, ce qui 

donne sans doute un nouveau souffle de vie pour le cinéma turc à travers sa théâtralité 

technique et le langage cinématographique.115 Le film Vurun Kahpeye (1949), basé sur 

le roman de Halide Edip Adıvar, raconte l'histoire d'une jeune femme qui est 

enseignante kémaliste, et d'un imam très religieux et conservateur dans un petit village 

en Anatolie pendant la guerre de l’indépendance (1919-1922). 

 

 Le film a été très apprécié par les critiques de l'époque. Un autre film d'Akad 

« Kanun Namına » (1953), basé sur une histoire vraie, est devenu un jalon dans 

l'histoire du cinéma turc, en donnant une représentation réaliste de la vie quotidienne 

urbaine de la Turquie. Avec ce film, Akad a apporté une nouvelle approche de 

l'expression cinématographique au cinéma turc. L’innovation que Akad a apporté avec 

son film « Kanun Namına » (1952), était raconter l’histoire des gens ordinaires dans 

la vie quotidienne et l'environnement naturel. Et il a fourni ainsi un changement 

apporté une nouvelle fonctionnalité de l'art réaliste de films, séparé du cinéma 

commercial précédent. Dans ce sens, il peut être considéré comme le pionnier du 

cinéma turc. En plus de son nouvel élément réaliste, il a initié les le courant actuel des 

«films de policiers urbains», et éclairé un nouvel acteur (star) dans le cinéma turc, 

Ayhan Isık.116 

 

En 1968,  Akad a réalisé “Vesikalı Yarim”, qui est devenu un film culte. Il a 

tourné trois films consécutifs nommés “la trilogie urbaine” qui raconte l’histoire 

d’amour avec les conflit des classes économiques différentes dans la vie urbaine, 

inclus Vesikalı Yarim (1968), Kader Böyle İstedi (1968) et Seninle Ölmek İstiyorum 

(1969). Plus tard dans sa carrière, Akad créé et dirigé une second trilogie avant-garde 

Gelin (1973), Düğün (1975) et Diyet (1975). Dans cette trilogie, il met l'accent sur les 

traumatismes des immigrants paysans dans le cœur de la vie urbaine. Il a fait une 

                                                 
114 Alim Şerif Onaran, Ömer Lütfi Akad, Agora Kitaplığı, İstanbul, 2013. 
115 Ayla Kanbur, Sadeliğin Derinliğinde Bir Usta : Ömer Lütfü Akad, Ankara, Ankara Sinema Derneği, 

Dost Kitabevi, Ankara, 2005, p.70 
116 Ibid. p.76 



55 

 

nouvelle approche forte, à la question sociale de l'immigration en Turquie à l'époque.117 

La trilogie caractérise également comment les films d'Akad sont thématiques et traitent 

avec les changements créés par la modernisation de la Turquie, à la fois dans les 

aspects sociaux et culturels de la vie. C'est un lien thématique, se précipitant à travers 

tous ses films. Akad est apte à évoquer la douleur de la modernisation, mais il ne prend 

pas une position moralisatrice contre lui, mais son but est de «parler directement au 

public, faire des films pour le public», comme il l'a lui-même déclaré.118 

 

Dans sa vie, il a fait 71 longs métrages en tant que metteur en scène, 65 en tant 

qu'écrivain,  films en qualité de monteur, et un film qu'il a fait en tant que producteur 

Karanlıkta Uyananlar (1957).119 Quelques films d'Akad en tant qu’un réalisateur :  

 

 Vurun Kahpeye (1949), Tahir ile Zühre (1951),  Arzu ile Kamber (1951), 

Kanun Namına (1952) , Öldüren Şehir (1954), Vahşi Bir Kız Sevdim (1954), Beyaz 

Mendil (1955), Yalnızlar Rıhtımı (1959), Sırat Köprüsü (1966), Hudutların Kanunu 

(1967), Kurbanlık Katil (1967), Ana (1967) Vesikalı Yarim (1968), Kader Böyle İs-

tedi (1968), Seninle Ölmek İstiyorum (1969)  Anneler ve Kızları (1971), Mahşere Ka-

dar (1971), Rüya Gibi (1971), Bir Teselli Ver (1971), Irmak (1973), Gökçeçiçek 

(1973), Gelin (1973), Düğün (1974),  Diyet (1974), Esir Hayat (1974). 

 

Akad est mort le 19 Novembre 2011, et avant sa mort, il a travaillé à l'Université 

des Beaux-Arts de Mimar Sinan en tant que professeur du département de cinéma 

pendant vingt ans. Pour mieux comprendre sa carrière en tant que cinéaste, nous 

examinons le langage et les tendances générales utilisées par le réalisateur, en 

particulier en se concentrant sur Vesikalı Yarim. 

 

Akad est un cinéaste qui a suivi de près les événements de son temps, et nous 

pouvons étudier son travail en s'intéressant à la façon dont il problématise ses propres 

idées et les événements auxquels il a assisté dans les années 1960. Cependant, nous 

                                                 
117 Asli Daldal, 1960 Darbesi ve Türk Sinemasında Toplumsal Gerçekçilik, Homer Yayıncılık, 2005, p.68. 
118 Alim Şerif Onaran, Ömer Lütfi Akad, Agora Kitaplığı, İstanbul, 2013, p.88. 
119 Ibid., p.146 



56 

 

pouvons aussi l'étudier par sa narration visuelle. Plusieurs éléments indiquent son 

empreinte cinématographique. 

 

 Akad possède une entière confiance en les gestes des personnages, et accorde 

une attention particulière à leurs yeux. Il apprécie la simplicité dans la narration, qui 

est basé sur la continuité du montage. Il conçoit ses personnages avec soin, comme 

s’ils étaient des vraies personnes, et s'appuie à ce sujet dans sa mise en scène. Il évite 

d’utiliser le zoom, et travaille avec la caméra en mouvement. Dans le livre qui analyse 

Vesikalı Yarim, Akad répond une question sur l’utilisation de caméra fixe : « Je fixe la 

machine. Sinon, ce n’est pas possible de fixer la machine et les acteurs en même temps. 

Alors ? (…) Il faut faire bouger les acteurs. Ils agiteront bien avec du sense, 

l’expression du corps et la manière d’attitude. »120 

 

Lors de l'élaboration d'une scène, Akad crée une atmosphère émotionnelle en 

soulignant les mouvements, des regards et des mots, et une utilisation limitée des effets 

optique de la caméra. Par ces moyens, il vise une narration simple et économique. Un 

autre aspect qui définit Akad en tant que réalisateur, c'est sa relation avec la littérature. 

Il pensait que le cinéma n'est pas une sorte de spectacle artistique, mais la continue 

d’un roman classique, ainsi, il donne beaucoup de place à la partie « littérature » de la 

narration cinématographique, en termes de technique et de structure, Akad permet 

l'association un auteur à un metteur en scène, pensant que le cinéma doit être la 

nouvelle forme du roman.121 

 

Akad croit que le cinéma turc devrait développer un style et un langage propre, 

montrant les relations asymétriques créées par la modernité dans la vie quotidienne, y 

compris ses aspects culturels, économiques et sociaux. Aykut Sayman mentionne que 

les éléments vraiment caractéristiques, les films d'Akad sont «locaux», les 

représentants du peuple :  

 

« Akad est un réalisateur qui décrit les environnements locaux dans notre 

cinéma, la création de personnages comme s'ils étaient de notre famille, il décrit ‘le 

peuple turc’, et il  a une description très critique , sens qu'il utilise avec beaucoup de 

                                                 
120  Nilgün Abisel, Çok Tuhaf Çok Tanıdık, Metis Yayınları, İstanbul,  2005, p.133 
121 Onaran, Op.cit. 



57 

 

délicatesse  dans ‘Vesikalı Yarim’. Ainsi, il donne la définition la plus appropriée du 

cinéma public et le ‘dépassement des cinéastes nationalistes’ »122 
 

On peut dire que le cinéma d'Akad est défini en créant l'effet de réalisme, qui se 

produit à la fois dans le récit, ainsi que dans la visualité de la narration. Dans la plupart 

de ses films - Vesikalı Yarim étant l'exemple le plus démonstratif - Akad crée son 

atmosphère en restant fidèle à la réalité du contexte il explore. Il a utilisé des méthodes 

novatrices de son temps, de filmer la vie quotidienne. Souvent, la caméra est fixe, 

parce que le tournage se déroule dans des environnements naturels réels. Une autre 

caractéristique d'Akad de réside dans sa mise en scène de l'acteur. Il investit tant de 

soin dans ses personnages, que l'acteur n'a plus aucune place à l'interprétation 

personnelle.123 

 

Vesikalı Yarim est un résumé saisissant de l'ensemble de l'œuvre d'Akad. Dès les 

premières scènes, nous plongeons dans son univers cinématographique, caractérisé par 

l'utilisation de moyens pour donner l'impression de la réalité. Il évite de faire les 

mouvements de caméra et de montage rapide, laissant le rythme du film 

principalement en s'appuyant sur la mise en scène. 

 

L'un des éléments qui définit la narration visuelle d'Akad est le contrôle de 

l'image en profondeur (profondeur de champs), qui constitue la base de l'approche 

réaliste. Dès la première scène et le cadre du film, nous pouvons également remarquer 

qu’Akad atteint la profondeur de la scène avec les dispositions de sa mise en scène, 

qui fonctionne à partir de l'avant vers l'arrière. 

 

Une approche de mise en scène comme ça, apporte des prises de vues consistants 

des prises de vues fixes avec de longues focales, aussi, il privilégié les plans 

d'ensemble. Une autre des méthodes visuelles pour un cinéma réaliste qui se produit 

dans Vesikalı Yarim, c'est la façon dont les espaces ouverts sont obtenus par des 

mouvements entrant et sortant du cadre, et l'utilisant des hors champ (hors-cadre) dans 

le cadre de la mise en scène, élargissant ainsi la perception du spectateur dans l'espace. 

                                                 
122Aydın Sayman, “Lütfi Akad’ın Son Filmleri”, Yedinci Sanat Aylık Sinema Dergisi, 15 Mai 1977,  p.60-

71. 
123 Nilgün Abisel, Çok Tuhaf Çok Tanıdık, Metis Yayınları, İstanbul, 2005 



58 

 

On peut aussi y trouver des petits mouvements de caméra tels que des panoramiques. 

Akad préfère comme nous l'avons dit la continuité du montage, il réalise donc des 

raccords entre deux scènes par les similitudes en mouvement à l'intérieur ou en dehors 

du cadre ainsi que les similitudes dans les mouvements de la caméra. 

 

Nous avons déjà mentionné l'importance d’Akad dans le cinéma turc qui a connu 

sa « période du théâtre » de 1920-1940 et le nouveau mouvement des années 1950, et 

maintenant, nous allons continuer ce voyage en résumant la situation du cinéma turc 

dans la fin des années 1960 et au début des années 1970. Cette période est considérée 

comme « la période des cinéastes » par l'historien du cinéma Giovanni Scognamillo 

dans son livre « Histoire du Cinema Turc ». Il ouvre cette période avec Ömer Lütfi 

Akad et raconte qu’il essaye de trouver son style après avoir tourné les films 

commerciaux. 

Pour Alim Şerif Onaran par exemple, l'ère entre les années 1952-1963  serait 

celle qui conviendrait, le qualifiant de « la période des cinéastes », et il nomme entre 

les années 1963-1980, comme « le nouveau cinéma turc ». Onaran mentionne des 

directeurs de cette période ; Ömer Lütfi Akad, Metin Erksan, Osman Fahri Seden, Halit 

Refiğ, Memduh Ün, Nevzat Pesen et Ertem Göreç, qui essaye de filmer les histoires 

quotidiennes avec un sens réaliste et développé leurs styles cinématographique 

originale.124 

 

Historien du cinéma, Nijat Özon appelle également cette période comme « La 

période des cinéastes »125 entre les années 1950-1970. En général, le public nomme 

l'ancienne ère du cinéma turc comme « Yeşilçam ». Yeşilçam était une rue pleine de 

producteurs de films, le syndicat du cinéma y est installé ainsi que des cafés où acteurs 

et réalisateurs pourraient être trouvés. Plus tard, la rue de Yeşilçam est devenue bien 

connue et considérée presque comme un synonyme du cinéma turc. Aujourd'hui, le 

nom « Yeşilçam » est utilisé en référence à l'époque à partir de 1950 et qui dure 

jusqu'au milieu des années 1980.126 

 

                                                 
124Alim Şerif Onaran, Türk Sineması Cilt I, Kitle Yayınları, İstanbul,  p.53-80 
125 Serpil Kırel, Yeşilçam Öykü Sineması, Babil Yayınları, Ankara, 2005, p.42. 
126 Ibid., p.18 



59 

 

Vesikalı Yarim a été produit pendant les années d'or de Yeşilçam. Pour 

comprendre le film dans le point de vue de l'industrie et dans le contexte de son temps, 

il faut rendre le concept de Yeşilçam plus large. 

C'était une période extrêmement productive, pleins de spectateurs enthousiastes, 

de nouveaux acteurs, actrices, stars. Cinéma grandissait comme une industrie, et les 

entreprises devenaient de plus en plus intéressées pour développer une relation avec 

les spectateurs. Mais, les entreprises de film et en fait, mais le manque d'infrastructures 

solides a fait que le film Yeşilçam a eu besoin de trouver des sources de financement 

et emprunter de l'argent à l'extérieur de l’industrie. Hakan Erkılıç explique le système 

de la « gestion des zones » dans l’industrie du cinema qui conduit à déterminer le 

développement du cinéma turc : 

« Dans les années 1960, le cinéma turc était divisé en 6 quartiers d’affaires. Le 

directeur régional a entrepris la distribution des films pour lesquels il a été convenu sur 

son territoire. L’intérêt croissant suscité par le cinéma en Anatolie a fait de la gestion 

régionale un facteur déterminant des 60 productions. Dans la gestion de la région, 

l’opérateur a affecté le producteur avec l’avance donnée ; alors que le producteur 

assurait la production du film avec le système de liant, l'opérateur assurait également le 

prochain film. Les directeurs régionaux ont livré au producteur les réactions et attentes 

des auditoires. Ils ont été décisifs dans la sélection du sujet, du genre et des acteurs. Le 

mode de production basé sur l'avancée des directeurs régionaux a entraîné une 

augmentation du nombre de films au fil du temps. Les stéréotypes et les modèles ont 

été créés et des concessions ont commencé à être faites. »127 

 

Le changement économique a bien changé le point de la vue au cinéma et le 

profit est devenu la priorité pour les producteurs, pas de l’art. Cependant, l’objectif de 

l’enduire du cinéma était produire des films que les spectateurs étaient prêts à payer 

pour voir, dans les grandes masses numérotées, de préférence. 

La concurrence et la demande dans le cinéma turc a augmenté considérablement 

le nombre de films produits. Par exemple, en 1960, 91 films ont été produits, alors 

qu'en 1966, le nombre de films produits en Turquie a atteint un record de tous les temps 

de 239 films.128 L’encrassement rapide de l'industrie a ouvert les portes à de nouvelles 

entreprises de production, des artistes et des tendances. D'autre part, la concurrence 

des téléspectateurs a diminué la qualité des films et soumis à servir à des fins 

                                                 
127 Hakan Erkılıç, “Türkiye Sinemasına Özgü Bir Üretim Tarzı Olarak Bölge İşletmeciliği : Adana Bölgesi 

İşletmeciği Örnek Olay İncelmesi”, Erciyes İletişim Dergisi, Cilt :5, Sayı :3, 2018, p. 54-74 
128 Kırel, Op. Cit.. p.40-41. 



60 

 

commerciales. 129  Toutefois, cette époque, dominé par le mercantilisme, a apporté 

beaucoup d'innovation, le développement et le changement dans le cinéma turc, 

pratique aussi bien que théorique. 

 

L'expansion économique et la popularité du cinéma turc dans les années 1960 

ont fait aussi une riche période de discussions théoriques, les genres de films, des 

tendances, la relation intense entre les spectateurs et les films, les courants, et le 

système de star (étoile) et de censure. Les sources culturelles du cinéma turc ont 

presque donné suite à une faillite. Le peuple était toujours plus exigeant du public de 

nouveaux films. Afin de répondre à la demande, les producteurs et réalisateurs ont 

commencé à chercher leur inspiration à partir de l'étranger, et il n'était pas bientôt 

devant les cinémas des pays étrangers - par exemple le cinéma de l'Iran - et surtout de 

nouvelles adaptations de la griffe Américaine, la littérature est devenue l'une des 

principales sources du cinéma turc. En ce sens, Yeşilçam était une époque 

cinématographique « d'influencer et d'être influencé ». Cette génération de cinéastes 

(comme Türker Inanoğlu, Mehmet Dinler, Muzaffer Hiçdurmaz, Ertem Eğilmez, etc.) 

ont grandi en regardant des films hollywoodiens réalisés après la Seconde Guerre 

mondiale.130 

 

Ils n'avaient aucune formation dans les écoles de cinéma, et ils ont appris les 

secrets de la forme d'art avec leurs relations avec leurs anciens maîtres, travaillant sous 

leur apprenti. Les nouveaux arrivants ont également eu une influence du cinéma 

européen. Les cinéastes tels que Osman Seden, Hulki Saner, Nejat Saydam, Aram 

Gülyüz etc. ont souligné les aspects narratifs du cinéma. Les films tournés n’avaient 

pas un innovation dans le cinéma. Car les cinéastes travaillaient dans les conditions 

difficiles économiques formées par les producteurs hors de l’enduire du cinéma. 

Il y avait aussi les cinéastes qui travaillent à créer leurs propres langages 

cinématographiques. Parmi eux se trouvaient Ömer Lütfi Akad, Metin Erksan, 

Memduh Un, Süreyya Duru, Atıf Yılmaz et Halit Refiğ. Le directeur réaliste Metin 

Erksan a reçu un prix international pour son film long métrage « Susuz Yaz / L’été sans 

                                                 
129 Giovanni Scognamillo, Türk Sinema Tarihi, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2010 
130 Giovanni Scognamillo, Bay Sinema : Türker İnanoğlu, Doğan Kitap, 2004. 



61 

 

eau » en 1963. En dépit de l'interdiction et du blocage par le ministère des Affaires 

étrangères de la Turquie, « Susuz Yaz » a remporté le prix de l'Ours d'Or au Festival du 

film de Berlin.131 132 

 

Pendant l'ère Yeşilçam on pouvait trouver beaucoup d'expérimentations quand 

les genres sont augmentés parallèlement aux nombre de films, tels que les films 

fantastiques  adaptés du cinema occidentale comme « Killink » (1967), « Casuskıran / 

Spy Smasher » (1968), « Baytekin Fezada Çarpışanlar / Flash Gordon » (1967) ou les 

films de western comme « Kovboy Ali » (1966), « Cango » (1967).133 La comédie et le 

mélodrame étaient les genres les plus populaires du cinéma turc dans les années 1960 

et 1970. Sous le titre de « Vesikalı Yarim : Un mélodrame » on expliquera le 

développement et les caractéristiques de ce genre du cinéma. 

 

On a vu l’histoire courte du cinéma turc et le cinématographie d'Ömer Lütfi Akad 

jusqu'ici. Dans cette phase, il est important que chercher l’image des femmes dans le 

cinéma d’Akad, qui reflète les conditions sociales de la société turque dans son temps. 

 

 

 

2.2.2. Vesikalı Yarim 
 

L'histoire de la façon dont le script est né est une question intéressante. Akad 

redirigé le processus d'écriture de Safa Önal. En tant que conseil, il a seulement dit 

qu'il voulait faire un film et a donné l'anecdote suivante en tant que source d'inspiration 

pour Safa Önal : « J'ai regardé un film. Quelqu'un a volé le cheval d'un homme, et à 

la fin, l'homme a obtenu le cheval.» 134 Après ça, Safa Önal commence chercher un 

historie qu’il peut utiliser dans son scénario, et il trouve l’histoire écrit par Sait Fait 

Abasıyanık, « La Vallet de Violet/Menekşeli Vadi » qui raconte l’amour entre un 

                                                 
131Scognamillo, 2003,  Op.cit., p.143 
132Susuz Yaz, une adaptation d’un roman de Necati Cumalı, Metin Erksan évoque d’une manière objective le 

désespoir des gens dans les zones rurales et la passion sexuelle. Le conseil turc de censure n’a pas autorisé 

que ce film soit présenté aux festivals de cinéma en raison d’être inapproprié en tant de l’image la Turquie. 

Enfin, même si on a interdit l’exportation du film, Ulvi Doğan, producteur du film a trouvé les moyens de le 

présenter au festival de film de Berlin et puis il a remporté un prix en 1964. On peut trouver d’autres 

anecdotes sur le film Susuz Yaz  dans le livre intitulé “Türk Sinema Tarihi” de Fikret Hakan. 
133Giovanni Scognamillo- Metin Demirhan, Fantastik Türk Sineması, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2005. 
134 Nilgün Abisel, Çok Tuhaf Çok Tanıdık, Metis Yayınları, İstanbul, 2005, p.136 



62 

 

homme marié et une prostituée. 

 

L’histoire se déroule à Istanbul. Halil est un marchand de légumes qui travaille 

avec son père dans un quartier loin d’İstanbul. Un soir, il se rend dans un boite de nuit 

« allaturca » avec ses amis, et rencontre Sabiha qui y travaille comme consommatrice 

(prostituée) et en tombe amoureux.  A partir de cette nuit, commence une histoire 

d’amour passionnante entre Sabiha et Halil.  Halil s’installe chez Sabiha de qui vit 

seule, sépare de son père, se met à son compte. Sabiha cesse de travailler au club. Un 

jour, son amie, son collègue Müjgan lui dit que Halil est marié et a deux enfants. 

Sabiha refuse de poser la question à Halil, ni lui dit qu'elle connaît la vérité. Finalement 

Sabiha retourne au travail dans le club. Halil poignarde un client de l'homme de Sabiha 

et va en prison. Quand il sort de la prison, il découvre que Sabiha a continué sa vie et 

ne l’a pas attendue. Outré, il poignarde Sabiha, mais Sabiha prend le blâme, affirmant 

qu'elle-même poignardé. Halil abandonne Sabiha et retourne à sa famille, à son 

ancienne vie. 

 

C'est un mélodrame qui a des caractéristiques de ce genre, mais en même temps, 

tout à fait différente et originale des films de son temps. C'est très central, Vesikalı 

Yarim est une histoire d'amour impossible. En outre, il s'agit d'une histoire des efforts 

pour transformer un amour impossible en un possible. 

 

 

 

2.2.3. Image des femmes dans “trilogie urbaine” d’Ömer Lütfi Akad  

 

Consécutivement tournés, les trois films « Vesikalı Yarim » (1968), « Kader 

Böyle İstedi » (1968) et « Seninle Ölmek İstiyorum » (1969) du scénariste Safa Önal 

évoquent l’amour impossible et la vie urbaine. On voit les mêmes comédiens 

interprétes jouer dans les deux films (sauf Nilüfer Koçyiğit) comme le coup amoureux. 

Par conséquent, on les considère comme « la trilogie urbaine » de Ömer Lütfi Akad-

Safa Önal. De fait, Ömer Lütfi Akad n’a pas eu l’idée de tourner ces trois films d’une 

manière consécutive. Il s'exprime à ce propos : 

 

« Parlons maintenant des films que nous appelons une trilogie. Ce n’est pas une 

trilogie, c’est une coïncidence. La particularité de Vesikalı Yarim est qu’il s’agit d’une 



63 

 

aventure amoureuse de deux personnes de deux mondes différents, vivant à la périphérie 

d’une grande ville, Istanbul. L'événement a un certain romantisme, une certaine 

nostalgie. C’est la caractéristique du film, il n’a apporté rien de nouveau au cinéma, 

mais j’aime bien. »135 

 

On continue par expliquer quelques caractéristiques générales des personnages 

féminins principaux dans le film Vesikalı Yarim, car on analysera en détail au troisième 

chapitre. Comme évoqué auparavant, le personnage principal Sabiha joué par Türkan 

Şoray est une consommatrice qui travaille dans un bar. Une fois qu’elle rencontre Halil 

incarné par İzzet Günay, elle se transforme en femme idéale. Elle incarne non 

seulement la modernité car c’est une femme belle qui travaille, mais aussi la tradition 

parce qu’elle est prête à tout sacrifier pour l’amour et la famille. Elle n’a pas non plus 

de grandes attentes matérielles, même si c’est une femme qui travaille pour gagner sa 

vie. De même, elle ne stipule pas que son partenaire doit appartenir au même milieu 

économique et social, mais elle priorise ses attentes individuelles au détriment des 

valeurs et attentes de la société. Elle essaie de sortir de l’impasse d’amour en gardant 

le silence et sans demander de l’explication. Safa Önal, scénariste du film s’exprime à 

propos de Sabiha : « Sabiha est une femme dans l’impasse… Et ce n’est pas au hasard 

que ces deux se sont rencontrés… C’est-à-dire ils ne sont pas des caractères fictifs 

décrits par le scénario. Ils sont deux personnes vivantes, tout comme vous et moi…»136 

 

Nous avons, parmi les autres caractères du film, Müjgan qui est l’amie la plus 

proche de Sabiha. Au début, Müjgan s’oppose à cette relation amoureuse. Elle pense 

qu’une femme dans sa situation ne devrait pas tomber amoureuse d’un homme, en 

particulier d’un homme qui n’est pas riche. Elle, à son tour, opte pour épargner de 

l’argent qu’elle gagne au bar afin de s’en servir pour vivre une vie confortable dans 

les années à venir ; et elle a besoin d’un homme digne de confiance. De ce point de 

vue-là, elle ne peut être considérée comme une femme passive. 

 

                                                 
135 Fikret Hakan, Türk Sinema Tarihi, İnkılap Kitabevi, İstanbul, 2016, p. 399 
136

 Nilgün Abisel, Çok Tuhaf Çok Tanıdık, Metis Yayınları, İstanbul, 2008, p.142 



64 

 

La mère et la femme de Halil, deux autres personnages féminins qui seront 

traités d’une manière détaillée dans le chapitre d’analyse, sont caractérisées comme 

étant des femmes passives qui sont soumises à l’autorité masculine. 

Suite à la diffusion de Vesikalı Yarim, on a le film Kader Böyle İstedi aborde un 

conflit de classe et qui évoque l’histoire d’une jeune étudiante fiancée d’un riche 

commerçant qui tombe amoureuse d’un chauffeur de taxi. Cette histoire d’amour 

termine par la mort des jeunes amoureux.137 Comme son titre l’indique, ce couple qui 

tente de briser la structure sociale devient la victime du destin. Dans son livre, Ömer 

Lütfi Akad s’exprime à propos de ce film : 

 

« Kader Böyle İstedi est un petit film, bien structuré que j’aime beaucoup. […] 

Pour moi, il y a de nombreuses raisons de l’aimer. Pour la première fois, j’ai eu des 

relations très amicales avec tous les acteurs, ce qui est très important. […] J’ai eu un 

peu de la chance de montrer le temps pluvieux et nébuleux d’Istanbul que j’adore. Au-

delà de tout ça, des traces qui n’apparaissent pas dans les images… Kader Böyle İstedi 

n’a pas été forcément un grand œuvre, mais il est certainement un film que tous les 

producteurs voudraient avoir. »138 

 

 

                                                 
137 Giovanni Scognamillo, Türk Sinema Tarihi, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2010,  p. 196 
138 Ömer Lütfi Akad, Karanlıkla Işık Arasında, Karanlıkla Işık Arasında, İletişim Yayınları, İstanbul, 2016, 

p. 353 

Illustration 2. 1. Sabiha et Müjgan dans Vesikalı Yarim (1968) 



65 

 

Nilüfer, le personnage principal féminin du film, joué par Nilüfer Koçyiğit est 

une jeune fille qui vient s’installer chez sa tante à Istanbul où elle poursuivra ses 

études. Elle quitte Izmir car son père la force à se marier. Issue d’une famille riche, 

Nilüfer caractérise une fille moderne, introvertie et sensible qui ne veut pas pourtant 

admettre les conditions qu’on lui impose. A l’instar de Sabiha, elle privilégie ses 

affections émotionnelles au détriment des valeurs sociales. Consciente de sa situation, 

Nilüfer est une fille qui dévoile l’approche patriarcale en disant « Je ne suis pas un 

objet à vendre ». Pour elle, il est tout à fait normal de tomber amoureux d’Ahmet, 

chauffeur de taxi joué par İzzet Günay. Lorsqu'il est question de l'amour, Nilüfer, tout 

comme Sabiha, reste indifférente à des écarts économiques et des différences de 

classes sociales. Nilüfer qui n’a jamais cuisiné avant sa rencontre avec son amour se 

trouve obligé de cuisiner. Cette scène qui est traitée de manière romantique dans le 

film est très typique dans le cinéma de Yeşilçam où on voit souvent la femme comme 

une personne qui ne privilégie pas la richesse et qui cherche une famille heureuse et 

paisible. 

 

La tante de Nilüfer qui représente les caractéristiques socio-économiques de sa 

classe, prône à sa nièce de ne rien renoncer à ce mode de vie. Du coup, elle s’oppose 

à l’amour de Nilüfer pour Ahmet. Alors que la famille de Nilüfer est de caractère 

traditionnel du fait de sa richesse et mode de vie occidental ; la tante de Nilüfer incarne 

la structure familiale patriarcale. Il s’agit, dans ce film, d’une affirmation de la tante 

comme étant une femme qui représente la famille et qui obéit à son mari. On assiste à 

une similitude entre la mère de Halil chez Vesikalı Yarim et la mère d’Ahmet. Cette 

dernière qui est un autre personnage féminin du film Kader Böyle İstedi est 

caractérisée comme une mère passive qui aime son enfant avec compassion. 

 

Dans le film Seninle Ölmek İstiyorum tourné à la suite de ces deux films, Akad 

préfère à nouveau de donner un rôle à Türkan Şoray et İzzet Günay. Ceci représente le 

premier film en couleur d'Akad. Selma, fille d’un pauvre conducteur de train est mariée 

à un propriétaire d’usine très riche. Pourtant, c’est une femme malheureuse et 

alcoolique. Ensuite on voit la rencontre de Selma avec un jeune architecte qui s’appelle 

Nihat qui lui rappelle une vie qu’elle a toujours désiré d’avoir. C’est autour des 

souffrances de Selma que le film se poursuit. Selon Giovanni Scognamillo ; 



66 

 

 

« Je pense que ce film a un certain succès en matière de schéma de couleur, 

direction d’acteur ou choix de perspective. Après avoir utilisé les éléments positifs du 

contexte, le drame de la fille du pauvre conducteur de train mariée au propriétaire 

d’usine, devient à un moment donné une sorte de conflit schématique entre le bien et le 

mal car le réalisateur se sent obligé à faire des concessions. » 139 

 

 

Dans son livre, Ömer Lütfi Akad considère que ce film ne reflète pas le langage 

cinématographique qu’il a voulu donner, même si le film conforme à tous les règles et 

modèles cinématographiques. Selon lui, « Ceux qui traitent ou construisent un drame 

choisissent un drame dans les catégories de genre, puis l’adaptent à un contexte ». 140 

La moindre modification dans les structures établies de drame, ou dans les modèles de 

drame soigneusement formulés suscite des changements radicaux dans le film. Akad 

s’exprime objectivement à propos de l’échec du film : 

 

« Après avoir demandé à Safa Önal de nous écrire un scénario vers la fin de la 

saison (de cinéma) de 1969, nous avons reçu le scénario de Seninle Ölmek İstiyorum. Il 

apparaissait parfaitement équilibré de tous les aspects. Il y a du drame, de l’amour qui 

est une histoire particulièrement difficile. Il s’agit aussi de la mort de l’enfant, ce qui 

choque tout le monde. Le méchant est un type extrêmement insupportable. […] 

L’histoire se déroule dans un milieu riche. De ce point de vue-là le film apporte une 

critique sociale. On peut voir implicitement que le vrai bonheur n’est pas dans la 

richesse matérielle. C’est donc une structure parfaite. […] Pourtant, le fait que tout soit 

parfaitement organisé rend le film froid et dépourvu de réalité »141 

                                                 
139Ibid. 
140Ömer Lütfi Akad, Karanlıkla Işık Arasında, İletişim Yayınları, İstanbul, 2018,  p.355 
141Ibid. 



67 

 

 

 

Après avoir abordé le sujet du film et son analyse fait par son réalisateur, nous 

allons nous pencher ici sur le traitement du caractère féminin. Riche mais malheureuse, 

Selma a une vie sans satisfaction affective ni de l’amour pour son mari qui est un 

homme insensible. Même si son enfant vit dans la même maison, elle ne peut le voir 

sans l’autorisation de son mari. Elle se sent déprimée et voit l’alcool comme un moyen 

de s'en sortir. Après avoir rencontré, puis tombé amoureuse de Nihat, elle devient une 

femme au foyer, quitte l’alcool et vit ainsi une vie simple. Tout de suite après, 

cependant, l’envie de Nihat de devenir riche et sa négligence affective suscitent une 

certaine déception chez Selma. 

 

D’autre part, on la petite amie de Naci, un autre personnage féminin du film. Il 

faut noter que Naci est un ami du mari de Selma qui lui fait la cour. La petite amie de 

Illustration 2. 2. Nilüfer et sa tante dans Kader Böyle İstedi (1968) 



68 

 

Naci est une représentation féminine de la vie moderne basée sur une approche 

pragmatique et immorale, même si ce personnage n’est pas très présent dans le film.  

 

Dans ces trois films, on trouve des points communs entre les caractéristiques 

attribuées aux personnages féminins. On peut citer, entres autres, que les femmes ne 

privilégient pas la richesse et les différences socio-économiques ; elles cherchent 

l’amour d’un homme qui pourrait changer la situation difficile dans laquelle elles se 

trouvent ; elles privilégènt une vie familiale simple et heureuse au détriment d’une 

richesse matérielle et finalement elles sont heureuses lorsque elles préfèrent de rester 

des femmes au foyer. Ainsi, on peut noter que le mode de vie idéal pour les femmes 

est nettement marqué par le patriarcat ; malgré que les principaux caractères féminins 

ne soient pas des femmes passives dans ces films de l’amour impossible qui traitent 

des conflits entre différentes classes économiques et culturelles dans les relations 

homme-femme. 

 

Ayant abordé les trois films d'Ömer Lütfi Akad et leurs principaux caractères 

féminins, nous allons traiter l’histoire et les caractéristiques du « mélodrame »  au 

cinéma qui est concerné par la modernité et la femme. 

 

 

Illustration 2. 3. Selma dans Seninle Ölmek İstiyorum (1969) 



69 

 

 

2.3. Domicile Conjugal et son auteur François Truffaut 

 

2.3.1. Domicile Conjugal dans la filmographie de Truffaut et son héritage « La 

Nouvelle Vague » 
 

L'industrie française du cinéma a subi une stagnation avant d’entrer dans la 

Seconde Guerre mondiale. Mais alors, l'institutionnalisation a commencé dans le 

cinéma français. Durant cette période, L’Institut des Hautes Etudes 

Cinématographiques (IDHEC) (1943), et le « Centre National du Cinéma » (CNC) 

(1946) ont été fondé. 

 

Ces institutions ont fourni le développement pour le futur cinéma français. Après 

la guerre, les cinéastes français travaillent pour renforcer le cinéma national contre le 

cinéma hollywoodien. Ainsi, ils ont essayé afin de créer une différence dans les films 

français contre le cinéma américain. Le cinéma français qui comprend des nombreux 

réalisateurs de talent comme Delluc, Clair, Renoir, Vigo, Carne ou Bresson, a démarré 

une nouvelle période d'un cinéma innovateur et efficace par « La Nouvelle Vague » 

qui est considérée comme l'ouverture de la période « moderne » du cinéma français. 

François Truffaut, est l'auteur d'œuvres cinématographiques très connu dans le cinéma 

français, il représente un des meilleurs exemples de « La Nouvelle Vague » 

 

Avant de commencer sa carrière de cinéma, il commence sa vie active très tôt, à 

l’âge de quatorze ans, il fait de nombreux métiers, grouillot à la Bourse, magasiner en 

graines, soudeur à l’acétylène. Vers 1948, raconte Robert Lachenay, « François était 

inscrit à tous les ciné-clubs possibles et imaginables, mais ce qui le rendait furieux, 

c’est qu’ils avaient presque tous leurs séances le lundi soir, c’est pour ça que le nôtre, 

on l'avait fait le dimanche matin. »142 Son entrée professionnellement dans le cinéma 

a lieu avec André Bazin qui le prend sous ses ailes. Au même moment, il fortifie ses 

amitiés dans le monde de cinéma français. Il rejoint tout naturellement Éric Rohmer, 

Jean-Luc Godard, Jacques Rivette, Charles Bitsch, Jean-Rosé Richer dans la jeune 

équipe très offensive des Cahiers du cinéma. Son premier article est publié en mars 

                                                 
142 Claude-Jean Phillipe, François Truffaut, Seghers, Paris, 1988, p.34-35 



70 

 

1953. Dans cet article, il fait une analyse sur un film américain : le masque arraché de 

David Miller. En janvier 1954, son article sur « Une certaine tendance du cinéma 

français » est tellement violent qu'André Bazin a longtemps hésité à le publier. 

Truffaut y attaque de front les scénaristes vedettes de l’époque. Cet article a l’effet 

d’une déclaration de guerre. Il n’empêche que les bases mêmes du cinéma français 

s’en trouvent ébranlées.143 

« Nous n’appartenions à rien, explique Eric Rohmer, à aucune école, à aucune 

classe intellectuelle, à aucune tradition, nous n’étions pas acceptés du tout dans le 

cinéma où ne voyions même pas comment nous introduire. Donc, il fallait tout faire, 

tout créer, et Truffaut a été l’un de ceux qui a pensé le plus qu’il ne fallait pas essayer 

d’intriguer pour entrer dans le cinéma tel qu’il était, mais de rompre avec lui violemment 

et de notre propre cinéma contre celui des autres… Il n’avait aucune idée d’arrivisme 

derrière la tête, il n’épargnait personne et ça, je trouve que c’est très beau. »144 

 

À la fin des années 1950, un mouvement appelé « Nouvelle Vague » est né dans 

le cinéma français. Ceci a donné suite à une importante rupture dans le cinéma 

français. « Il reste que 1959 est bien l’année d’exposition des tendances nouvelles, 

celle aussi où elles sont massivement reconnues » 145  Des idées théoriques de la 

Nouvelle Vague ont influencé beaucoup de noms importants : André Bazin et 

Alexandre Astruc. Bazin est un des plus importants théoriciens, après-guerre. Au cours 

de la même période, Astruc a inventé le concept « caméra-stylo » qui est le pionnier 

du concept « auteur » étant un des fondements théoriques de la Nouvelle Vague. 

 

La Nouvelle Vague s’inscrit dans l’histoire culturelle française comme un 

moment fort de légitimation d’un nouveau moyen d’expression artistique : malgré sa 

mode de production et de consommation qui l’apparente à une industrie, le cinéma va 

accéder officiellement, comme en témoigne l’instauration de la prime à la qualité puis 

de l’avance sur recettes, au rang d’art à part entière. De jeunes créateurs ont su plier 

cet instrument à une exigence de liberté individuelle qui est, depuis le romantisme, une 

condition nécessaire sinon suffisante à la reconnaissance de ce statut. La Nouvelle 

Vague se manifeste comme une révolte de jeunes Turcs contre la « tradition de qualité»  

                                                 
143 Ibid. 
144 Ibid. p.36. 
145 Jean Michel Frodon, Le Cinéma Français : De La Nouvelle Vague A Nos Jours, Cahiers du Cinéma, 

Paris, 2010 p.30. 



71 

 

– cette production filmique qui tente de mettre à la portée du plus grand nombre le 

patrimoine culturel – au nom d’une capacité créatrice innovante qui se moque des 

règles académiques.146 

 

La Nouvelle Vague, comme un mouvement, ne nous permet pas de définir 

précisément comme l'expressionnisme allemand ou le nouveau Réalisme italien, mais 

on peut la classer comme un mouvement ayant un esprit et une thématique commune. 

La rupture dans trois domaines (critique, esthétique et économique) créés par cet 

esprit, a généré des propriétés du courant. Jean-Michel Frodon, dans son livre « Le 

Cinéma Français : De la nouvelle vague à nos jours » explique ce terme : « Élans 

parallèles et quasi simultanés, empruntant l’un à l’autre l’occasion, échangeant leurs 

expériences et parfois leurs présentant, la Nouvelle Vague et le nouveau cinéma 

constituent ce qu’on appellera, en France, le ‘cinéma moderne’. »147 

 

« Les cinéastes de la Nouvelle Vague mettront en avant à la fois leur subjectivité 

et leur écriture pour s’affirmer comme créateurs. La contradiction n’est qu’apparente 

entre ces deux postures, romantique et moderniste, comme en témoignent, par exemple, 

Tirez sur le pianiste (François Truffaut, 1960) ou Le Petit Soldat (Jean-Luc Godard, 

1960-63). Mais c’est sans doute la combinatoire de ce double héritage culturel qui fait 

l’originalité  de la Nouvelle Vague. »148 

 

Truffaut s’essaye à la mise en scène en 1954, avec un film de huit minutes ; Une 

visite. Son style journalistique durant cette période trahit une fièvre et une impatience 

croissantes. L’automne 1958 est endeuillé par la mort d’André Bazin, qui n’aura pas 

pu voir et commenter le premier long-métrage de Truffaut. Février 1959, Cahiers du 

Cinéma publient une photo de tournage des « 400 Coup »s avec le comment de 

Godard: 

« Avec 400 Coups, François Truffaut rentre dans le cinéma moderne comme dans 

le collège de nos enfances.  […] Les quatre cents coups sera le film le plus orgueilleux, 

le plus têtu, le plus obstiné, bref en fin de compte, le film le plus libre du monde…Pour 

nous résumer, que dire? Ceci : Les quatre cents coups sera un film signé Franchise, 

Rapidité, Art, Nouveauté, Cinématographe, Originalité, Impertinence, Sérieux, 

                                                 
146

 Geneviève Sellier, Genre, “Modernisme et culture de masse dans la Nouvelle Vague”, Nouvelles 

Questions Féministes, vol. vol. 22, no. 1, 2003, pp. 97-111. 
147

 Frodon, Op. Cit. 
148 Geneviève Sellier, "Genre, Modernisme et Culture de Masse Dans la Nouvelle Vague”, Nouvelles 

Questions Féministes, vol. 22, no. 1, 2003, pp. 97-111. 



72 

 

Tragique, Rafraîchissement, Ubu-roi, Fantastique, Férocité, Amitié, Universalité, 

Tendresse. »149 

 

Godard ami de Truffaut présente le film avec des compliments. « Vraiment, le 

film racontant l’histoire d’un enfant à l’âge de douze ans, Antoine Doinel fuguant avec 

son ami devient un chef d’œuvres au début de la Nouvelle Vague. ».150 

Truffaut obtient la gloire à travers ce film, et il continuera à raconter l’histoire 

d’Antoine Doinel avec ses films Baisers Voles (1968), Domicile Conjugal (1970) et 

L'amour en fuite (1970) en s’inspirant de sa propre vie, autrement dit, une série 

d’autobiographies. Un autre film, l'un des plus importants de Truffaut est son film 

tourné en 1962, qui raconte l’histoire de trois amants dans la période de la Première 

Guerre Mondiale, Jules et Jim (1962). On dit-Il fallait, en partant de la situation la plus 

scabreuse qui soit- deux hommes et une femme vivant ensemble pendant toute une 

vie-, « réussir un film d’amour le plus pur possible et cela grâce à l’innocence des 

trois personnages, leur intégrité morale, leur tendresse et surtout leur pudeur, grâce 

encore à la forme de l’amitié entre les deux personnages masculins » mentionné dans 

le livre de Claude-Jean Philippe. Des ans passé, Truffaut déclare ça devant le micro de 

France Culture en 1980 après le film devient un classique :  

 

« Je dirais que Jules et Jim a été fait, inconsciemment, pour faire plaisir à ma 

mère, qui avait beaucoup souffert de mon premier film, Les quatre cents coups. Et j’ai 

voulu à travers ce film, probablement, lui montrer que je la comprenais. […] A part ça, 

il n’y a rien d’autobiographique dans Jules et Jim. »151 

 

François Truffaut est aussi critiqué pour avoir tourné des films d’amour comme 

La peau douce (1965) en traitant d'un sujet mille fois rebattu, l’adultère et avoir trahi 

les ambitions de la « Nouvelle Vague » mais il répond comme suit : « Oui, j’ai fait un 

film adultère, mais en m’appliquant à ne tourner que les scènes que l’on ne montre 

pas habituellement, les hasards, les entre-deux… Ce qui me plaisait, c’était de 

commencer une scène par le poncif et de le dépasser. »152 

 

                                                 
149 Ibid. p.40 
150 Ibid. 
151Ibid. p.52 
152 François Truffaut, François Truffaut : Correspondance, Hatier, Paris, 1988. 



73 

 

Par ailleurs, Tirez sur le pianiste (1960) son deuxième film, trahit la côté sombre 

et ironique de Truffaut. Il reflet son intérêt et l'admiration sur les films américains de 

tension par La peau douce (1963), La sirène de Mississipi (1969), Baisers Voles (1968) 

et Vivement Dimanche (1983). D’ailleurs, il essaie le genre de cinéma ; science-fiction 

par Fahrenhait 451 d’après Ray Bradbury, historique par L'Enfant sauvage (1969), 

L'Histoire d'Adèle H (1975), La Chambre verte (1978) et Le dernier métro (1980). Son 

film, L’homme qui aimait les femmes (1977) montre les souffrances d’amour de 

Truffaut dans sa vie. L’auteur obtient le prix d’Oscar, « le meilleur film étrangère » 

avec La Nuit Américain (1973). 

 

François Truffaut s’interdit toute indulgence à l’égard de son personnage. Il 

n’attend pas de nous dissimuler ses faiblesses, ses précipitations maladroites, ses 

gaffes, ses sincérités successives. Il ne nous demande pas de nous identifier à lui, mais 

de partager seulement, comme il la partage lui-même, la pure et simple intensivité de 

ses désirs et de ses peurs. Par exemple, le personnage central ; Antoine Doinel est un 

homme de la famille qui travaille dans une société American, installé dans une vie 

confortable, habitant à Paris, mais ne peut pas avoir un engagement sincère avec sa 

famille, ni ses amies et cherche un endroit qu’il ne se sentir pas l’aliénation dedans, 

qui nous rendait tellement attachants Jules, Jim, ou bien encore Charlie Kohler dans 

Tirez Sur Le Pianiste.153 

 

 

2.3.2. Domicile Conjugal (1970) 
 

 Les aventures d'Antoine Doinel se poursuivent avec Domicile Conjugal, le 

quatrième film de la série Antoine Doinel est marié. Il a épousé Christine, la jeune fille 

qu'il courtisait dans Baisers volés (1969). Tandis que Christine donne des leçons de 

violon à la maison, Antoine travaille comme fleuriste et teint des fleurs afin de les 

rendre plus attrayantes. Il décide de changer de métier après il échoue en détruisant les 

fleurs teintes.Il trouve un emploi dans une entreprise américaine, par erreur, de la lettre 

de recommandation d'un autre postulant. Il est chargé de faire manœuvrer des 

maquettes de pétrolier dans un canal de Suez miniature. Christine tombe rapidement 

                                                 
153Claude-Jean Phillipe, François Truffaut, Seghers, Paris, 1988,  p.34-35. 



74 

 

enceinte et donne naissance à un garçon.  

 

 Un jour, alors qu'il fait voguer ses minuscules bateaux devant un groupe de 

clients, il rencontre une jeune femme japonaise qui s’appelle Kyoko. C'est la première 

fois qu’elle trompe Christine. Kyoko envoie de petits mots d'amour à Antoine et les 

cache dans un bouquet de tulipes. Christine remarque que les tulipes s'ouvrent les unes 

après les autres, laissant tomber les mots sur la table. Elle découvre la vérité. Elle ne 

fait pas de scène mais ce soir-là elle accueille Antoine habillée en japonaise, de grosses 

larmes coulant sur ses joues. Le couple marié se sépare. Au bout d’un certain temps 

Kyoko commence à ennuyer Antoine et décide de retrouver sa femme qui l’accepte. 

 

Dans ce film, on observe un amour entre un homme et deux femmes.  En d’autres 

termes, une famille parisienne, et une seconde femme d’autre culture brisant des 

balances d’une vie routinière et « normale ». Le désordre contre l’ordre. 

 

 

 

2.4. Image des femmes dans les films de Truffaut et Nouvelle Vague 

 

2.4.1. Image des femmes et Nouvelle Vague 

 

Comme on a expliqué au-dessus, le terme Nouvelle Vague fait référence à un 

groupe d’intellectuels notamment les jeunes critiques de Cahiers du Cinéma et qui, 

au-delà des formules de l'époque, souhaitaient construire un type de cinéma permettant 

une liberté plus créative et thématique. Ce fut l’un des moments décisifs de la 

cinématographie mondiale. 

 

Comme aux États-Unis, la fréquentation des salles de cinéma était un élément 

important de la culture des jeunes154 et, en France comme ailleurs en Europe, le média 

                                                 
154 Diana Holmes, “Sex, Gender and Auteurism : The French New Wave and Hollywood”. In : Cooke P. (eds) 

World Cinema’s ‘Dialogues’ with Hollywood. Palgrave Macmillan, London, 2007. 



75 

 

avait prospéré tout au long des années 50, commençant à décliner vers 1958. Les films 

ont joué un rôle important dans la construction de l'identité de genre spécialement pour 

les jeunes. 

 

Les jeunes cinéastes qu’on a mentionnés au-dessus, visent à établir un nouveau 

langage cinématographique. Si le cinéma devait être un « septième art » authentique, 

chaque film devait être l’expression de la vision personnelle de l’artiste / réalisateur, 

ce qui ne se traduirait pas tant par le thème et le récit que par la forme esthétique. 

L'engagement politique ou social, ou le rôle de porte-parole d'une génération, était 

incompatible avec la liberté de création.  

 

Selon historienne du cinéma Geneviève Sellier, l’émergence de La Nouvelle 

Vague dans le cinéma français au début des années 1960 peut être interprétée comme 

une revendication réussie d’une nouvelle expression artistique, dans un média 

traditionnellement populaire. Dans une tradition culturelle très spécifique à la France, 

cette nouvelle génération de cinéastes était presque toutes masculine et offrait de 

nouvelles images de femmes oscillant entre un récit de vraies femmes émancipées et 

une fantaisie romantique et misogyne.155 

 

On peut regarder ces films marqués par un certain exotisme et d'ailleurs, il 

semble que le cinéma français n'offre plus de rôles féminins de la même ampleur qu'à 

la fin des années 50, climat que l'on retrouve encore dans les films d'Eric Roehmer, 

comme la Collectionneuse (1967). Peut-être aussi dans La Belle de jour (1967) de Luis 

Bunuel, avec un personnage tellement tourmenté, interprété par Catherine Deneuve 

qui jouera en 1969 dans le film de Truffaut, La Sirène du Mississippi, aux côtés de 

Belmondo. Il en était de même avec cette femme, le vrai Parque, de La mariée était 

en noir, du même Truffaut. (1967) avec Julie - Jeanne Moreau.156 

 

Sellier soulignait que la théorie du film de la Nouvelle Vague est un masculin 

                                                 
155 Geneviève Sellier, “Images de femmes dans le cinéma de la Nouvelle Vague”, Clio. Histoire‚ femmes et 

sociétés [En ligne], 10 | 1999, mis en ligne le 22 mai 2006, consulté le 01 mai 2019. URL : http 

://journals.openedition.org/clio/265 ; DOI : 10.4000/clio.265  
156Ibid. 



76 

 

inconsciemment, mais indubitablement lié au genre157. En raison de la statistique des 

réalisateurs à prédominance masculine (Agnès Varda était la seule réalisatrice), il est 

discutable que le regard masculin soit synonyme de la Nouvelle Vague Française. 

Sellier affirme que « la plupart… Les films sont élaborés à partir du regard d’un ou 

deux protagonistes masculins… les personnages féminins de ces films sont les peurs 

et les désirs du héros masculin concrets… »158 

 

Outre les films marqués par un point de vue patriarcal basé sur un protagoniste 

masculin, la Nouvelle Vague contient aussi des œuvres cinématographiques porteuses 

de valeurs contraires. 

« Mais il existe une autre veine, minoritaire, où les femmes sont les protagonistes 

principales de l'histoire : le regard de l'auteur est alors celui d'un  ‘sociologue’ qui décrit, 

avec plus ou moins de pitié ou de distance, l'aliénation sociale et sexuelle du personnage 

féminin, sur le modèle indépassable de Madame Bovary. Alexandre Astruc, le 

précurseur, en a proposé de brillantes variations avec Les Mauvaises rencontres (1955) 

et Une vie (1957), Louis Malle lui a associé un érotisme agréablement scandaleux dans 

Les Amants (1958), Jean Luc Godard en construit successivement une version 

romantique dans Vivre sa vie (1962) et une version moderniste dans Une femme mariée 

(1963). Seuls Agnès Varda et Alain Resnais (avec Marguerite Duras) parviennent à 

construire les protagonistes féminins comme des sujets de leur propre histoire. »159 

 

 

Ginette Vincedeau affirme qu’Agnès Varda qui est la seule femme cinéaste de sa 

période, a inventé la Nouvelle Vague avec son film La pointe-courte (1956). « La 

Pointe-Courte est un premier film incroyablement beau et accompli. Il a également 

atteint, à juste titre, un statut culte dans l'histoire du cinéma, comme le disait l'historien 

Georges Sadoul, véritablement le premier film de la Nouvelle Vague».160 

 

Sellier s’exprime à propos de la manière d’exister de Varda comme une femme 

                                                 
157 Geneviève Sellier, "La Nouvelle Vague. Un Cinéma au Masculin Singulier”, CNRS Editions, Paris. P.7, 

cité par “Diana Holmes, Sex, Gender and Auteurism : The French New Wave and Hollywood”. In : Cooke P. 

(eds) World Cinema’s ‘Dialogues’ with Hollywood. Palgrave Macmillan, London, 2007. 
158Ibid.  
159Geneviève Sellier, “Images de femmes dans le cinéma de la Nouvelle Vague”, Clio. Histoire‚ femmes et 

sociétés[En ligne], 10 | 1999, mis en ligne le 22 mai 2006, consulté le 01 mai 2019. URL : http 

://journals.openedition.org/clio/265 ; DOI : 10.4000/clio.265  
160 Ginette Vincendeau, “Le Pouint Courte : How Agnes Varda ‘Invented’ the Nouvelle Vague”, 2008, https 

://www.criterion.com/current/posts/497-la-pointe-courte-how-agn-s-varda-invented-the-new-wave 

(27.05.2019) 

https://www.criterion.com/current/posts/497-la-pointe-courte-how-agn-s-varda-invented-the-new-wave
https://www.criterion.com/current/posts/497-la-pointe-courte-how-agn-s-varda-invented-the-new-wave


77 

 

dans la Nouvelle Vague : 

« Son appartenance problématique (en tant que femme) à un milieu artistique où 

la créativité est associée ‘naturellement’ au masculin, l'amène à en occulter les 

contradictions pour proposer une image idéale des rapports de sexe dans son milieu. 

Cléo de 5 à 7 (1962) témoigne ainsi de la place forcément contradictoire d'une femme 

créatrice dans ce domaine réservé de/à l'universel masculin qu'est la Nouvelle vague.”161 

 

Revonons à Sellier afin de mieux expliquer la discrimination et la proportion 

sexuelle ainsi que de comprendre la différence entre la Nouvelle Vague et le cinéma 

traditionnel : 

 

« La répartition des sexes y est moins inégale que dans le cinéma traditionnel, 

même si les femmes restent minoritaires et plus souvent partenaires que protagonistes à 

part entière; ces films se concentrent sur les problèmes sexuels de leurs personnages qui 

sont nettement plus jeunes que ceux du cinéma traditionnel. C'est un monde d'anti-

héros, qui n'ont de problèmes qu'individuels dans un monde social stable, et qu'on ne 

cherche pas à nous rendre sympathiques, la seule participation demandée au spectateur 

étant de l'ordre de l'empathie, sans référence éthique. »162 

 

Dans plusieurs films tels que A bout de souffle (1960) et Jules et Jim (1962), le 

personnage féminin survit au mâle qui meurt sous l'effet de ses actions. Sellier cite la 

déclaration de Loshitzky selon laquelle « la tendance misogyne des films de Godard 

... ne peut être évitée ... »163 Ce chapitre se concentrera sur la présence discutable du 

« regard masculin » dans A bout de souffle (1960), de Godard, et Une femme est une 

femme (1961) et Vivre sa vie (1962), et son rapport à la femme moderne ça veut dire 

une femme qui englobe la libération sexuelle et l'émancipation féminine des rôles de 

genre traditionnels. 

 

Godard lui-même a déclaré que les cinéastes de la Nouvelle Vague filment « les 

filles comme nous les voyons, des garçons comme ceux que nous rencontrons tous les 

jours… bref, la situation actuelle ».164 Godard représentait ses propres expériences en 

tant que Truffaut. 

                                                 
161 Sellier, Op.Cit. 
162 Sellier (2005), Op.Cit. p.3 
163 Geneviève Sellier, "La Nouvelle Vague. Un Cinéma au Masculin Singulier”, CNRS Editions, Paris. P.7, 

cité par “Diana Holmes, Sex, Gender and Auteurism : The French New Wave and Hollywood”. In : Cooke P. 

(eds) World Cinema’s ‘Dialogues’ with Hollywood. Palgrave Macmillan, London, 2007. 
164 François Truffaut, Arts, 5 December 1956, cité par Charlotte Lily Hanson-Love, An Investigation into 

the Representation of Woman in French New Wave Cinema, Kingston University Graphic Design BA 

(Hons) 3rd YeaR Dissertation, 2014-2015, p.11 



78 

 

  

Sellier souligne l'importance représentative du film Godard, qui a été discuté et 

analysé constamment dans l'histoire du cinéma. Son analyse sur le point de vue apporté 

par ce film est la suivante.  

 

« À bout de souffle est donc assez représentatif du cinéma de la Nouvelle vague quant 

aux représentations des rapports et des identités de sexe : la plupart de ces films sont construits 

sur le point de vue d'un personnage masculin, plus ou moins alter ego de l'auteur, à travers qui 

nous découvrons le personnage féminin comme «Autre», objet (du regard, du désir masculin), 

et non sujet (de sa propre histoire). Symétriquement à ce regard sur les femmes largement 

hérité du romantisme, on trouve dans la Nouvelle vague une démarche plus « flaubertienne », 

dont le quatrième film de Claude Chabrol, Les Bonnes Femmes (1960) est sans doute l'exemple 

le plus abouti.”165 

 

Le regard masculin déclare que les personnages féminins sont utilisés comme 

catalyseurs pour permettre à l'homme de faire avancer l'histoire. Mais on voit aussi les 

exemples opposés. On voit une femme toute-puissante dans la Nouvelle Vague 

française, notamment dans le portrait de Moreau/Catherine dans Jules et Jim de 

Truffaut. Nous retrouvons le thème d’une femme et de deux hommes qui l’aiment. 

                                                 
165 Geneviève Sellier, “Images de femmes dans le cinéma de la Nouvelle Vague”, Clio. Histoire‚ femmes et 

sociétés [En ligne], 10 | 1999, mis en ligne le 22 mai 2006, consulté le 01 mai 2019. URL : http 

://journals.openedition.org/clio/265 ; DOI : 10.4000/clio.265  

Illustration 2. 4. Patricia dans A bout de souffle (1960) 



79 

 

Cathrine est en fait une femme fatale, l’histoire est guidée par elle et son indécision. 

Comme Cathrine, nous voyons dans Une femme est une femme (1960), le personnage 

féminin, Angela, guide le fil de l'histoire qui dépasse les schémas traditionnels de 

genre, de société. Ceci est peut-être causé par Anna Karina, comme Godard l'adorait 

et était son mari pendant un moment.166 

 

 

Au titre ô combien révélateur, s'achève sur ce dialogue : « Tu es infâme » dit 

l’homme, joué par Jeant-Claude Brialy ; « Non, je suis une femme » réplique la femme, 

prête à tout pour qu’on lui fasse un enfant, jouée par Anna Karina.”167  Dans cette 

réplique, on peut voir, d’une part, la classification et le mépris de la femme par une 

idéologie patriarcale, et de l’autre la conscience féminine de sa personnalité sexuelle 

et sociale. 

 

Dans d'autres films importants de Nouvelle Vague, Hiroshima Mon Amour 

(1959) d’Alain Resnais, une actrice qui tourne un film antiguerre à Hiroshima, a une 

liaison avec un architecte japonais marié qui partage ses points de vue divergents sur 

la guerre. On peut voir quelques opinions de Halborn sur le personnage principal 

féminin du film : 

 

                                                 
166 Charlotte Lily Hanson-Love, “An Investigation into the Representation of Woman in French New Wave 

Cinema”, Kingston University Graphic Design BA (Hons) 3rd YeaR Dissertation, 2014-2015, p.18 
167 Jacques Halbronn, “L'image des femmes Dans le Cinéma de la Nouvelle Vague”, https ://www.hommes-

et-faits.com/Films/JH_Feminin_Cine.htm (30.03.2019) 

Illustration 2. 5. Catherine dans Jules et Jim (1960) 

https://www.hommes-et-faits.com/Films/JH_Feminin_Cine.htm
https://www.hommes-et-faits.com/Films/JH_Feminin_Cine.htm


80 

 

 « Emmanuelle Riva est le personnage principal, pris entre une aventure avec un 

soldat allemand, sous l’Occupation et un japonais évoquant la bombe d’Hiroshima. On 

retrouve Emmanuelle Riva dans un personnage de tentatrice, dans le film de Jean-Pierre 

Melville, Léon Morin prêtre (1961), en personnage de tentatrice, voulant le faire quitter 

le droit chemin, celui de sa vocation, face à un jeune abbé. Bref, gare à l’homme qui 

rencontre une femme sur son chemin. Par sa personnalité, la femme, dans le cinéma de 

la Nouvelle Vague, est un défi à tout, elle offre un aspect diabolique, sa rencontre est 

fatale, constitue une épreuve. »168 

 

 S’agissant de la représentation de l’identité sexuelle féminine de cette 

époque, Sellier affirme que, dans ce cinéma à la première personne du singulier 

masculin, l'enchevêtrement des dimensions sociale, culturelle et sexuelle de la 

revendication de liberté de création influe sur les représentations des relations et des 

identités sexuelles, et en particulier sur les images de la femme. Il y avait deux 

tendances qui peuvent être très schématiquement distinguées : 

 
 « Le plus souvent, les images de femmes sont la concrétisation fantasmatique 

d'une conscience masculine jalouse de son autonomie et arc-boutée sur la dénégation de 

l'Autre comme sujet. Les femmes sont mystérieuses et fascinantes, à la fois objet de 

désir et de méfiance, sinon de peur, qu'il faut souvent écarter pour pouvoir exister, à 

moins qu'elles ne finissent pas détruire le héros, volontairement ou non ».169 

 

Elle présent des exemples comme; Jeanne Moreau, la femme adultère de 

l'Ascenseur pour l'échafaud (Louis Malle, 1957), Juliette Mayniel,  Florence des 

cousins (Claude Chabrol, 1959), Jean Seberg, Patricia de À bout de souffle (Jean-luc 

Godard, 1959) , Anouk Aimée, Lola du film homonyme de Jacques Demy (1961), ou 

Nicole Berger et Marie Dubois, les figures jumelles de Tirez Sur Le Pianiste (François 

Truffaut, 1960) sont présentées comme « objectivement » fatales dans le point de vue 

des héros masculins, qui sont en particulier amoureux.170 

 

 

Le traitement de Moreau par Truffaut est sans doute plus sexiste que celui de 

Karina par Godard. Nous voyons toujours Catherine à travers les yeux des 

personnages masculins, ou plutôt leur incapacité à la comprendre. Elle est imprévisible 

                                                 
168 Ibid. 
169 Geneviève Sellier, “Images de femmes dans le cinéma de la Nouvelle Vague”, Clio. Histoire‚ femmes et 

sociétés [En ligne], 10 | 1999, mis en ligne le 22 mai 2006, consulté le 01 mai 2019. URL : http 

://journals.openedition.org/clio/265 ; DOI : 10.4000/clio.265  
170Ibid. 



81 

 

et sexualisée à travers le regard de l'homme avec des gros plans de son visage et des 

scènes d'elle en sous-vêtements. Bien que Catherine incarne la représentation 

traditionnelle d’une femme fatale qui « passe violemment d’un extrême à l’autre » 

(Jules et Jim, 1962), Trauffaut permet à Catherine de rejeter les rôles de genre 

traditionnels tels que la mère et elle disparaît constamment résider sur le rôle de père 

plus que Catherine en tant que mère. La critique de son comportement par Truffaut 

présente toutefois toujours une attitude traditionnelle. Elle est libérée sexuellement, 

mais nous voyons cela à travers les expériences des hommes et la voyons donc comme 

une épouse infidèle qui ne remplit pas son devoir de mère, tout comme le portrait 

antipathique de la mère de Truffaut dans Les Quatre Cent Coups (1959). Cependant, 

bien que respectant les stéréotypes de genre en tant que femme fatale, des signes 

d'émancipation féminine et de « femme moderne » sont toujours présents dans le récit. 

Elle a eu trois amants et a activement critiqué les personnages masculins, vocalisant à 

son avis. L’autonomie sexuelle de la femme fait l’objet d’une discussion directe 

lorsque Jules déclare que « la fidélité de la femme est importante, la seconde du 

mari ».171 

 

 Jacques Halbron commence son analyse de l’image des femmes dans la 

Nouvelle Vague par Roger Vadim qui se poursuit par Bazin.  

 
« Selon nous, quelque chose de l’ordre du refoulé pouvait enfin se manifester 

chez ces cinéastes-hommes, disant enfin tout haut ce que leurs congénères pensaient 

tout bas et c’était à propos de la femme. D’où un titre significatif : Et Dieu créa la femme 

de Roger Vadim (1956) avec Brigitte Bardot, dans le rôle de Juliette. ‘Vadim impose 

avec Brigitte Bardot, un nouveau type de femme moderne libre des mouvements de son 

corps et de l’élan de ses désirs, à cent lieues des stéréotypes antérieurs du cinéma 

français’172. Mais le phénomène ne se réduit nullement à B. B. et encore moins à Vadim, 

son époux. Selon nous, la femme est présentée, de façon quelque peu caricaturale, à la 

limite de la misogynie d’un Hervé Bazin (notamment son roman, Vipère au point, 1948, 

avec le personnage de Folcoche, qui sera interprété par la suite par Alice 

Sapritch),  comme une force de la nature qui vient piétiner et perturber le monde des 

hommes et on est là aux antipodes d’une idéologie qui plus tard tendra à l’emporter et 

qui en gommera les aspérités et la banalisera. »173 

 

                                                 
171

 Ibid.  
172 B. Rapp & J. Cl. Lamy, Dictionnaire des films,  Larousse, Paris, 1999, p, 435 
173 Jacques Halbronn, L'image des femmes dans le cinéma de la nouvelle vague, https ://www.hommes-et-

faits.com/Films/JH_Feminin_Cine.htm (30.03.2019) 

https://www.hommes-et-faits.com/Films/JH_Feminin_Cine.htm
https://www.hommes-et-faits.com/Films/JH_Feminin_Cine.htm


82 

 

Pour résumer l’image des femmes dans la Nouvelle Vague française, il est 

évident qu’au-delà des différences stylistiques, l’approche cinématographique de 

l’époque reste très marquée par un regard masculin. On voit dans ces films que le 

personnage féminin n’est pas forcément protagoniste mais il influence la vie du 

principal caractère masculin d'une manière ou d'une autre. Même s’il serait impossible 

de dire que cette une période sexiste, la caractérisation générale de ces femmes aboutit 

souvent à cette projection de la femme moderne, mais la caméra encadre encore parfois 

de manière fétichiste la femme, et le public y regarde à travers le regard masculin. On 

met l’accent sur les côtés séduisants et mystérieux de la femme comme un objet de 

fantaisie. De ce fait, le corps féminin est présenté comme un objet de sexe afin 

d’accentuer la séduction sexuelle. Des gros plans et des éclairages flatteurs révèlent 

une exagération de la beauté que l’on retrouve rarement dans la représentation des 

hommes. De même, les personnages masculins regardent toujours et font des 

commentaires représentatifs des rôles de genre traditionnels. 

 

« Ainsi, même à travers les films qui rompent avec les représentations 

dominantes des identités et des rapports de sexe, le cinéma de la Nouvelle vague est 

révélateur de l'articulation qui s'opère dans la tradition française de la culture d'élite, 

entre la création artistique et une conception masculine de l'identité associée à la 

domination. Par rapport aux stéréotypes sociaux le plus souvent conservateurs du 

cinéma grand public de l'époque, les films de la Nouvelle vague proposent des images 

de femmes certes plus modernes et plus complexes, mais il s'agit da vantage, et pour 

cause, de constructions fantasmatiques masculines que d'une exploration nouvelle des 

rapports entre hommes et femmes. »174 

 

Nous terminons cette partie par l’analyse globale de Sellier sur l’image des 

femmes dans la Nouvelle Vague. Notre travail se poursuit par le traitement du cinéma 

de Truffaut, réalisateur de notre film d’analyse Domicile Conjugal. 

 

 

2.4.2. Image des femmes dans le cinéma de Truffaut 

 

 À travers les films susmentionnés de Truffaut, à savoir Tirer sur le Pianiste 

                                                 
174 Geneviève Sellier, “Images de femmes dans le cinéma de la Nouvelle Vague”, Clio. Histoire‚ femmes et 

sociétés [En ligne], 10 | 1999, mis en ligne le 22 mai 2006, consulté le 01 mai 2019. URL : http 

://journals.openedition.org/clio/265 ; DOI : 10.4000/clio.265  



83 

 

(1960) et Jules et Jim (1961), nous avons abordé les deux œuvres cinématographiques 

importants de la Nouvelle Vague ainsi que l’image des femmes de l’époque. Dans cette 

partie, nous allons nous pencher sur la perception de la femme dans le cinéma de 

Truffaut. Pour cela, nous traitons tout d’abord le caractère Antoine Doinel à qui 

Truffaut s’est identifié ; puis analyser la perception de la femme dans notre film 

d’analyse Domicile Conjugal (1970), ainsi que dans les films précédents de l’artiste. 

 

 

2.4.2.1. Question du regard masculin au retour du personnage Antoine Doinel  

 

Les aventures d’Antoine Doinel débutaient par Quatre Cent Coups (1959), le 

premier film de la carrière cinématographique de Truffaut. C’est une histoire 

autobiographique qui nous illustre qu’au début, les relations du cinéaste avec les 

femmes étaient problématiques. Tout comme dans son enfance, on voit dans le film, 

une « mère » qui trompe son mari. 175  

 

Il est évident que le cinéaste met l’accent sur les caractéristiques maternelles et 

féminines de la femme qui priorisent son identité sexuelle au détriment de ses 

responsabilités familiales et sociétales. En même temps, les problèmes relatifs au 

manque de père, l’éducation moderne et la structure familiale sont d’une importance 

secondaire.  

 

Dans son livre « Les Aventures d’Antoine Doinel », Truffaut nous raconte sa 

propre vie, son adolescence, sa relation avec ses parents; l’absence de son père, sa 

mère et son beau-père, la situation avec la femme, ses expériences de la vie et à la 

suite, son point de vue.  

 

« Les aventures que traverse Antoine Doinel dans Les 400 coups, ce sont les 

miennes, jamais exagérées et souvent adoucies pour des raisons de plausibilité et de 

vraisemblance. Parce que dans ce domaine, il y a quand même une grande responsabilité 

quand on parle d'un enfant malheureux. Et il y a aussi le risque de paraître irréel ou de 

paraître trop exceptionnel, donc ça n'est jamais exagéré. »176 

                                                 
175Le caractère d’Antoine Doinel est discuté en détails ci-dessous, en tant qu’une représentation de l’enfance 

et de la vie adulte de Truffaut. 
176 François Truffaut, « Antoine Doinel, Moi et Mon Double », http ://www.cinematheque.fr/expositions-

virtuelles/truffaut-par-truffaut/index.php?id=8 



84 

 

 

Il serait pertinent de traiter en détail les films contenant des éléments 

autobiographiques sur les aventures du personnage masculin principal Antoine Doinel. 

Ces films qui tiennent une place primordiale dans la filmographie de Truffaut 

pourraient nous servir de comprendre le point de vue du réalisateur sur les femmes. 

 

Après le premier film 400 Coups (1959), la prochaine apparition de Doinel était 

dans le court-métrage Antoine et Colette, qui faisait partie du film de genre Omnibus 

de 1962, L'amour à vingt ans. Doinel a maintenant 17 ans et devient obsédée par 

Colette, une étudiante en musique, mais elle ne veut être que des amis. Truffaut a suivi 

la vie fictive d’Antoine Doinel (Jean-Pierre Léaud) pendant plus de 20 ans, nous 

montre son amour de Christine (Claude Jade) dans Baisers Volés, puis le mariage 

d’Antoine et Christine dans Domicile Conjugal et le divorce du couple Antoine et 

Christine dans Amour en fuite (1979). Antoine Doinel n’était jamais un personnage 

ordinaire même s’il a des histoires ordinaires dans sa vie. Truffaut explique 

l’importance du personnage « Antoine Doinel » dans ses yeux : 

 

« Dans les autres films du cycle Doinel, j'ai rectifié le tir en tenant compte de 

l'extraordinaire phénomène de sympathie que provoque toujours auprès du public Jean-

Pierre Léaud. Et on ne trouve guère de personnages déplaisants dans Baisers volés ou 

Domicile Conjugal. Antoine Doinel n'est pas ce qu'on appelle un personnage exemplaire 

: il est rusé, il a du charme et en abuse, il ment beaucoup et dissimule plus encore, il 

demande plus d'amour qu'il n'en a lui-même à offrir. Ce n'est pas l'homme en général, 

c'est un homme en particulier. »177 

 

Les films La Peau Douce et Domicile Conjugal étaient profondément personnels 

à Truffaut. Il était habituellement infidèle lors de son mariage de huit ans avec 

Madeleine Morgenstern, qui avait abouti à un divorce en 1965, et considérait à la fois 

Antoine et Pierre Lachenay, le protagoniste du film précédent, comme d’alter ego. « 

J’ai l'impression d'avoir une approche assez sévère envers Antoine Doinel dans 

Domicile Conjugal »178, va-t-il écrit dans son introduction aux scénarios de Doinel.  

 

                                                 
177 François Truffaut, « Tournage », http ://www.cinematheque.fr/expositions-virtuelles/truffaut-par-

truffaut/index.php?id=12 
178 François Truffaut, “Antoine Doinel, Moi et Mon Double”, http ://www.cinematheque.fr/expositions-

virtuelles/truffaut-par-truffaut/index.php?id=8 (15.03.2019) 

http://www.cinematheque.fr/expositions-virtuelles/truffaut-par-truffaut/index.php?id=8
http://www.cinematheque.fr/expositions-virtuelles/truffaut-par-truffaut/index.php?id=8


85 

 

« Je l'ai regardé avec le même œil critique que j'avais pour Pierre Lachenay dans 

La peau douce. C'est probablement parce que Domicile Conjugal ne traite plus avec un 

adolescent, mais avec un adulte, et même si Antoine Doinel et Pierre Lachenay me 

ressemblent comme deux frères, je ne suis jamais aussi gentil avec les adultes qu’avec 

les adolescents. »179 
 

Dans chaque film, Truffaut a condensé ses nombreuses infidélités en une seule 

et même affaire. Par conséquent, comme dans Baisers Volés, il est assez difficile de 

cerner ou de trier les éléments autobiographiques de Domicile Conjugal, bien qu’il soit 

possible d’établir des liens. Par exemple, le personnage féminin Christine peut 

également être considéré comme faisant partie de l'autobiographie de Truffaut. Alors 

qu’Antoine Doinel cherche à séduire Christine dans Baisers Volés, Truffaut est tombé 

amoureux de l'actrice qui a interprété Christine, Claude Jade, ils se fiancent. 

 

Truffaut appelle Antoine Doinel comme « mon double »180. On peut dire qu’il 

devient le miroir de lui qui reflète ses passions, ses émotions, ses craintes et ses 

opinions comme l’art imite la vie. L’aventure d’Antoine Doinel est en fait le monde de 

fantasme ; la seconde vie de Truffaut.  

 

 De ce fait, il est possible de dire que Doinel, en tant que le caractère masculin 

                                                 
179 Robert Ingram, François Truffaut : L’auteur Des Films 1932-84, Tachen, Paris, 2004. 
180  Robert Ingram, François Truffaut : L’auteur Des Films 1932-84, Tachen, Paris, 2004. 

Illustration 2. 6. François Truffaut et Jean-Pierre Léaud 



86 

 

protagoniste de cette histoire, reflète le point de vue de Truffaut. Ce point de vue, 

d’après Mulvey, implique un « regard masculin » sur la femme qui la fétichise avec 

les fantaisies masculines.181 Les femmes qu’a connues Antoine ne changent pas le 

découlement de l’histoire. Elles ne peuvent que l’attirer avec leur charme et n’influent 

guère sur ses décisions.  

 

 

2.4.2.2. Truffaut : L’homme qui aimait les femmes 

 

Outre l’identité de Truffaut avec le personnage Antoine Doinel, nous pouvons 

examiner le point de vue du cinéaste à travers les relations du caractère Bertrand 

Morane avec les femmes dans le film « L’homme qui aimait les femmes » (1977) 

traitant le fétichisme de femme. Bertrand Morane est un homme qui court après les 

femmes pendant toute sa vie. Il pense que chaque corps féminin est mystérieux. Du 

coup, il est toujours en train de chercher l’amour à travers la découverte du caractère 

unique et mystérieux de chacune de ces femmes, ce qui est en conformité avec 

l’approche « nouvelle-vaguiste » dans le sens de la considération mystérieuse du corps 

féminin. 

 

Le personnage principal masculin, qui est un caractère protagoniste, trouve que 

le corps féminin est une passion et il cherche l’unicité de chaque femme, non pas dans 

son caractère mais dans son corps. De même, on voit, dans l’affiche du film, le 

personnage principal qui regarde entre les jambes d’une femme à la minijupe. 

 

 

 

 

                                                 
181 Laura Mulvey, Visual and Other Pleasures, Palgrave Macmillan, 2009 



87 

 

 

Tout comme dans beaucoup de film de Truffaut tel que Domicile Conjugal (1970) ou 

La Peau Douce (1965), les jambes féminines font l’objet de fétichisme important pour le 

personnage principale masculin de ce film. Truffaut utilise des plans d’ensemble avec close-

up sur les jambes afin d’attirer l’attention au corps féminin. Pour exprimer à quel niveau le 

corps féminin est fascinant, Morane dit : « Les jambes des femmes sont des compas qui 

arpentent le globe terrestre en tous sens, lui donnant son équilibre et son harmonie ». Cette 

phrase célèbre est le fruit de la pensée de Truffaut qui reflète son point de vue sur les jambes. 

 

Quand on regarde l’apparence des personnages féminins dans les films de Truffaut, on 

voit que les femmes portent toujours une jupe, et particulièrement la mini-jupe. C’est 

toujours un choix intentionnel comme le démontre l’exemple suivant : Pierre Lachenay, le 

personnage principal masculin du film La Peau Douce voit sa maitresse avec un pantalon et 

lui demande de mettre une jupe. La jeune femme obéit à la volonté masculine dominante et 

Illustration 2. 7. Affiche de L’Homme qui aimait les femmes 



88 

 

se met en jupe dans une station-service. Kyoko qui fait sa première apparition en costume 

japonais, porte une jupe lors de sa deuxième rencontre avec Antoine. Chez Truffaut, c’est la 

seule manière de séduction sexuelle. 

 

En tant qu’un artiste qui ne s’intéresse qu’à l’apparence physique des femmes, 

Bertrand Morane se voit comme un coureur de jupons. Dans le film La mariée était en noir 

(1968), il devient la dernière victime de Julie Kohler incarné par Jeanne Moreau. Robert 

Stam affirme que le discours de Truffaut est tellement chauviniste. D’après lui, le personnage 

Morane « abordent les femmes d’une façon esthétique, et les voit à la fois comme un objet 

de sexe et d’art et un produit esthétique ».182 Cette phrase qui semble faire l’éloge pour la 

femme est au fond la rend passive. D’autre part, Truffaut adresse une critique à son point de 

vue que l’on peut voir dans la scène finale où Morane se décède dans un accident lorsqu’il 

cour après une femme ; du coup il devient la victime de son obsession pour les femmes qui 

coute sa vie. 

 

Chez Truffaut, on assiste à d’autres exemples de fétichisation et de matérialisation du 

corps féminin où il discute le sujet avec un point de vue de femme. Dans le film Baisers 

Volés (1968) Fabienne dit à Antoine Doinel : 

 

 « - Je ne suis pas une apparition, je suis une femme... Ce qui est tout le contraire. Par 

exemple, ce matin, avant de venir ici, je me suis maquillée, je me suis mis de la poudre 

sur le nez... Vous dites que je suis exceptionnelle. C'est vrai : je suis exceptionnelle. 

Toutes les femmes sont exceptionnelles, chacune à leur tour. » 

                                                 
182 Robert Stam, François Truffaut and Friends : Modernism, Sexuality and Film Adaptation,Rutgers 

University Press, 2006 



89 

 

 

« Je ne vous demanderai de jouer aucune scène explicitement sexuelle, mais il 

faudra que la sexualité soit toujours présente, sous-jacente.» 183  Cette phrase de 

Truffaut écrite pour la célèbre comédienne française Catherine Deneuve indique que 

la sexualité est très présente avant et lors du tournage des films de Truffaut qui met 

souvent l’accent sur celle-ci.  

 

Ayant joué dans La Sirène du Mississippi (1969) et Le dernier metro (1980) de 

Truffaut, Catherine Deneuve affirme l’importance de la sexualité dans ses films : 

« François a fait des films d'amour où la sexualité a toujours été présente. Elle est 

assez nimbée, la pudeur l'emporte souvent. Mais si on regardait ses films sous cet 

angle précis, avec un peu d'attention, on verrait combien ils sont sexuellement violents 

et explicites. »184 

 

Il est évident que Truffaut a aimé les femmes. Le cinéma et les femmes sont ses 

deux passions qui se sont intrinsèquement liées. « Le cinéma, disait-il, c’est l’art de 

faire faire de jolies choses à de jolies femmes ».185 S’exprime Truffaut sur la relation 

entre le cinéma et la femme. On a évoqué précédemment à quel point les sentiments, 

                                                 
183François Truffaut et Les Femmes, http ://nezumi.dumousseau.free.fr/truffem.htm (20.04.2019) 
184 Truffaut et Ses Actrices 1/2, http ://eve-adam.over-blog.com/article-truffaut-et-ses-actrices-1-2-

124838933.html, 2014 (20.04.2019) 
185 Elizabeth Gouslan, Truffaut et Les Femmes, Bernard Grasset, Paris, 2016 

Illustration 2.8. Fabienne et Antoine dans Baisers Volés 

http://nezumi.dumousseau.free.fr/truffem.htm
http://eve-adam.over-blog.com/article-truffaut-et-ses-actrices-1-2-124838933.html
http://eve-adam.over-blog.com/article-truffaut-et-ses-actrices-1-2-124838933.html


90 

 

les passions et l’expérience de Truffaut influent profondément son cinéma que l’on 

peut voir dans le parallélisme entre ses films et sa vie privée. Il est évident que sa 

carrière cinématographique va de pair avec sa vie amoureuse. Gouslan affirme l’intérêt 

particulier de Truffaut pour chacune des femmes qui jouent dans ses films : « fou de 

Jeanne Moreau, de « Framboise » Dorléac, amusé par Claude Jade, aimanté par 

Catherine Deneuve, envoûté par Fanny Ardant. »186 A cela, s’ajoute également Marie-

France Pisier, la jeune actrice qui a joué dans Antoine et Colette (1962) et Amour En 

Fruit (1979) pour laquelle Truffaut a quitté son épouse, Madeleine. A propos de la 

jeune actrice de 17 ans, Truffaut dit « elle n’est ni une petite jeune femme, ni trop 

sexy ».187  

 

Pour conclure, Truffaut construit ses films sur le protagoniste masculin où la 

femme et la sexualité sont deux concepts inséparables. Dans ses œuvres 

cinématographiques, il accorde ainsi une importance primordiale à la séduction 

sexuelle qui est présentée par et pour un œil masculin. 

 

Nous avons traité dans ce chapitre nos deux films d’analyse, à savoir Vesikalı 

Yarim et Domicile Conjugal, afin de comprendre la relation entre la modernité et 

l’image des femmes. En premier lieu, nous avons abordé le film Vesikalı Yarim ainsi 

que la vie, le cinéma et la trilogie qui du réalisateur Ömer Lütfi Akad afin d’analyser 

la représentation de la femme. Ensuite, on a évoqué le mélodrame dont ce film culte 

est l’exemple typique. Ainsi, nous avons examiné la représentation de la femme dans 

le mélodrame, un genre étroitement lié à la modernité. Finalement, on a terminé ce 

chapitre par une analyse sur notre deuxième film Domicile Conjugal et son réalisateur 

François Truffaut. Pour ce faire, on a d’abord traité la représentation de la femme dans 

la Nouvelle Vague, un courant cinématographique qui l’a influé cet éminent cinéaste, 

et ensuite l’image des femmes dans ses films. 

 

Nous passons ainsi au dernier chapitre dans lequel on prend en considération les 

concepts qu’on a abordé au premier chapitre tels que les structures socioculturelles et 

historiques des sociétés, la modernité et sa relation avec la femme ou la théorie 

                                                 
186 Ibid. 
187 Ibid. 



91 

 

psychanalytique. D’abord, nous allons commencer notre analyse comparée avec une 

analyse de l’espace, pour ensuite traiter les deux films en termes de la narration, les 

femmes comme un objet de fantaisie, et les personnages principaux féminins incarnant 

la femme moderne. 

 

 

 

 

CHAPTER III : ANALYSE ET COMPERAISON DES DEUX FILMS : 

VESİKALI YARİM ET DOMİCİLE CONJUGAL 

 

 

3.1. Relation entre la modernité et l’espace dans Vesikalı Yarimet Domicile 

Conjugal  
 

Les films où nous traitons, Vesikalı Yarim (1968) et Domicile Conjugal (1970), 

ont lieu dans les villes urbaines telles que İstanbul et Paris dans une période similaire. 

En observant les milieux et les conditions de vie des personnages dans Vesikalı Yarim 

et Domicile Conjugal, nous avons traité les milieux et les conditions de vie de la 

Turquie et de la France à l’époque dans le premier chapitre. Vesikalı Yarim se déroule 

à Istanbul, le centre de la Turquie commercial et historique. 

 

Dans les films de Yeşilçam typiques - cinéma turc de la dernière partie du 20e 

siècle, jusqu'aux années 80 -, Istanbul est souvent dessiné comme une métropole 

symbolisant tous les espoirs, les craintes et les souhaits liés à la modernisation. Les 

espaces naturels sont représentés avec des vues panoramiques, composées 

principalement de belles prairies fleuries, travaillant comme cadre idéal pour les 

scènes d'amour. 188 À travers le désespoir de la modernité, l'autre face d'Istanbul 

apparaît, et la ville devient dès lors un piège où l'innocence est perdue. 

 

La ville a évolué en quelque chose d'imminente, et elle fonctionne comme un 

élément mélodramatique par elle-même. Vesikalı Yarim est diffèrent que d'autres 

mélodrames de Yeşilçam avec son usage des vues panoramiques. Istanbul est 

                                                 
188Akbulut, Hasan, Kadına melodram yaraşır : Türk melodram sinemasında kadın imgeleri, 1960-1975 

arası Türk melodram sinemasında kadının sunumu, İstanbul, Bağlam, 2008, p.41. 



92 

 

représentée de façon réaliste, ni comme une grande métropole pleine d'espoir, ni 

comme une prairie de fleurs romantique. Il y a trois lieux essentiels dans la narration 

du film, et ils suivent tous l'arc émotionnel de Halil dans leurs apparitions : 

 

Ces trois lieux principaux sont Le magasin détenu par Halil et son père, le club 

où Sabiha travaille et l’appartement de Sabiha où elle habite ensemble avec Halil plus 

tard.189Le film commence dans le quartier de Halil, Kocamustafapaşa, par une prise 

de vues en contre-plongée. Dès l'entrée de la charrette dans le coin inférieur droit de 

l'image, la caméra tourne lentement à la verticale de haut en bas. Ce panoramique 

s’unit avec le mouvement de gauche à droite dans le cadre. 

 

Quelques prises de vue plus tard, le mouvement de la charrette s'arrête devant le 

magasin de légumes. Dans cette scène nous voyons travailler Halil dans sa profession 

« traditionnel », créée des liens sociaux avec ses amis dans l'ancien et sécuritaire 

environnement. Le film commence par la mise en évidence de son statut social, les 

relations et les traditions. Le petit espace qui Halil a ouvert après avoir quitté sa 

maison, se trouve dans un endroit différent, à Beyoğlu, marché aux poissons près des 

clubs et des bars. Beyoğlu peut être considéré comme il représente la face moderne de 

la ville contre Kocamustafapaşa où Halil habitait. 

 

Les changements dans sa vie après qu'il ait rencontré Sabiha (Halil s'éloigne de 

son père), sont représentés par le changement de son lieu de travail vers un autre part 

de la ville où Sabiha habite. Ainsi, il peut être interprété que Beyoglu et ses environs 

représentent la partie urbaine d'Istanbul parce que Halil déplace sa vie et y travaille 

quand il commence à vivre avec Sabiha, le symbole de la modernité dans l'histoire.  

 

                                                 
189 Nilgün Abisel, Çok Tuhaf Çok Tanıdık, Metis Yayınları, İstanbul, 2008, p.142 



93 

 

D’ailleurs, on peut lire ce changement d’environnement comme le passage entre 

l’homme prémoderne et individu moderne190 . Halil brise les chaines de son petit 

monde en quittant son quartier. Cette section est représentée un affrontement des deux 

personnages Halil et Sabiha, en matière de la modernité. Nous avons déjà parlé des 

conditions de vie initiales de Sabiha et Halil et du fait qu'ils ils vivent dans la même 

ville, mais malgré cela dans les quartiers différents ; Kocamustafapaşa (un vieux 

quartier tranquille et conservateur avec ses maisons traditionnelles où se trouvent la 

maison d'Halil et le magasin de légumes de son père.) et Beyoglu (plein de peuple de 

différentes nationalités et religions, des magasins, bars, cafés, entreprises, clubs). Cette 

distinction montre également la situation psychologique des personnages. Par 

exemple, lorsque Halil doit penser à d'importantes décisions où les relations de sa vie, 

il va à un parc. Halil, personnage conservateur, ferme et calme, se sent naturel et 

paisible dans cette campagne comme l'environnement. Sabiha, cependant, aime se 

promener dans le centre de la ville, dans les rues animées et a la fluidité de la 

circulation, quand elle a des problèmes qu'elle doit affronter. Cette distinction dans les 

natures des deux personnages est la raison pour laquelle Halil unit le panorama de la 

grande ville moderne avec son fantasme à propos de Sabiha. Lui-même est encore tout 

sur les traditions et la famille, mais il est intrigué par Sabiha et la vie nocturne. Pour 

                                                 
190

 Ibid.  

Illustration 4. 21. Première scène de Vesikalı Yarim, Halil dans son quartier 



94 

 

Halil, Sabiha apparaît d'abord comme une femme forte avec une bonne estime de soi, 

mais plus tard, nous voyons comment Sabiha réfléchit choses dans introspective dans 

boulevards occupés, et la complexité de la vie moderne devient presque une métaphore 

de l'incertitude et de l'instabilité en elle.191  

 

 

Contrairement, Domicile Conjugal commence avec une différente manière que 

Vesikalı Yarim, dans le sens où il présente le milieu familier du personnage féminin 

principal. Christine Darbon marche dans une rue de Paris. Elle porte un étui à violon. 

Elle s'arrête pour acheter des fruits. On ne voit que ses jambes et le violon. « Voilà 

Mademoiselle », lui dit la marchande. « Non pas mademoiselle. Madame ! » rectifie 

Christine qui est l’épouse d'Antoine Doinel qui est le personnage masculin principal. 

Avec cette première scène, la femme moderne urbaine est nous présenter avec la 

minijupe qui symbolise la sexualité féminine selon Truffaut.  

  

La caméra continue à suivre les jambes de Christine qui s’arrête devant un 

kiosque. Elle demande de prendre le poster du danseur qu’elle admire le plus. Une fois 

plus, elle avertit le marchand qu’elle est une madame mais pas mademoiselle.”. 

Différemment, pour la première fois, on voit son visage de face par l’œil de marchand, 

parce que c’est un homme. Ce détail nous donne une allusion sur le point de vue du 

film. Le film est tourné et représenté le regard masculin. La caméra va après elle 

jusqu’à sa maison. Encore une fois, on voit ses jambes en montant les escaliers de son 

                                                 
191

 Ibid. 

Illustration 4. 22. Halil et Sabiha réfléchissent dans les endroits differents de la ville 



95 

 

immobile. On les regards par l’œil de vieux portier. Ce sont également des premiers 

marqués qu’on va regarder la femme comme un objet de désir.  

Le personnage masculin principal Antoine Doinel est représenté première fois à 

la porte de leur appartement en donnant un petit bisou à sa femme et en descendant 

des escaliers rapidement. Comme on a déjà mentionné ci-dessus, Antoine Doinel est 

un personnage qu’on sait bien sa vie depuis 13 ans. Truffaut raconte ses problèmes 

avec ses parents, sa première histoire d'amour, son aventure avec le service milité, et 

nous donne assez information de son caractère. Dans Domicile Conjugal, il travaille 

comme un fleuriste qui tient les fleurs pour les faire plus attractive. Le magasin de 

fleurs est dans la cour intérieure de leur appartement qui est l'un des espaces 

principales du film. Les dialogues drôles entre les voisins qui aident le film avoir un 

sens de comédie, se passent dans cet espace. C’est le côté sympathique de Paris. 

D’ailleurs, le film nous fait se sentir le temps maussade de Paris. Truffaut profit bien 

de la sombre de l’hiver et l’absence du soleil en symbolisant la séparation de la famille: 

 

« Si mes films se déroulent en province, ce n'est pas dans le but de montrer ‘la 

France telle qu'elle est’. C'est d'abord pour fuir Paris, qui n'est pas un lieu favorable 

créativement. Dans Domicile Conjugal, que j'ai tourné à Paris, l'ambiance n'était pas 

bonne, j'en garde un mauvais souvenir. Il n'y a de mobilisation émotionnelle sur un 

tournage que si l'on a quitté sa maison, sa famille, ses amis. Quand on tourne hors de 

Paris, on emmène la table de montage. Cela permet de voir les morceaux de film au fur 

et à mesure que nous les filmons et de commencer le montage. »192 

 

                                                 
192 François Truffaut, “Tournage” http ://www.cinematheque.fr/expositions-virtuelles/truffaut-par-

truffaut/index.php?id=12 

Illustration 4. 23. La première scène de Domicile Conjugal 



96 

 

 

L’appartement de Christine et d’Antoine est décoré de façon simple et stylée où 

il y a des livres, des peintures et une chambre de bébé meublée. Leur petit appartement 

moderne nous montre qu'Antoine est finalement à famille avec des bonnes conditions 

de la vie moderne. Après qu’il se soit marié avec Christine, il est devenu un membre 

de la famille petite-bourgeoise. Le beau-père de Christine un homme d'affaires qui a 

des liaisons avec les sénateurs, la famille a une grande maison avec une cave à vins. 

Antoine à l’air qu’il est content de cette nouvelle famille et cette classe sociale. D’autre 

part, il refuse l’aide de sénateur pour un nouveau travail parce qu’il veut concentrer à 

trouver le rouge absolu dans la fleuriste. Ça peut nous raconte le personnage qui vit 

dans son monde de fantasme dans un sens de modernité : un homme moderne libre qui 

suit ses rêves individuels. 

 

L’autre endroit de l’amour, c’est le petit appartement au dernier étage que Kyoko 

habite avec sa colocataire japonaise. Le petit studio parisien est décoré selon la 

tradition japonaise avec les coussins de sol, une table basse et des plantes 

ornementales. Pendant les scènes on voit Antoine et Kyoko ensemble dans la maison, 

Antoine ne semble pas heureux même qu’il semble être ennuyé. Quand l’appartement 

d’Antoine et de Christine est l’espace principal, le studio de Kyoko n’est pas.  

 

 

Illustration 4. 24. Le stuido de Kyoko 



97 

 

Dans Vesikalı Yarim, nous ne pouvons voir la maison d'Halil quand il a 

abandonné Sabiha. Encore une fois, le film traite de la tradition et de la modernité, il 

fait à travers les deux vies d'Halil. Sa maison est représenté seulement deux séquences 

courtes à la fin du film. La maison présente des caractéristiques typiques d'un mode de 

vie traditionnel et la scène qui se déroule dans la maison laissent une image d'un père 

fort et silencieux en étant le chef de la famille. Dans Vesikalı Yarim, les réglages 

fonctionnent fortement comme une partie de la narration visuelle, faisant partie de la 

nature des personnages. Il y a deux maisons dans le film. Le premier appartement de 

Sabiha. Il s'agit d'un simple appartement avec des normes appropriées pour une vie 

vécue par une femme moderne travaillant dans une boîte de nuit. Cependant, 

l'appartement présente aussi un côté plus vulnérable de Sabiha, et il fonctionne comme 

un « refuge » pour elle, qui peut être interprété à partir de l'image de sa mère par 

exemple.193 

 

Elle dispose d'un lecteur de vinyle, un pick-up, et elle stocke de l'alcool dans son 

buffet. Après elle commence à vivre avec Halil, ses étagères de cuisine commencent à 

se remplir. Selon Sabiha, un appartement peut être une « maison » que lorsque vous la 

partagez avec un homme. Sabiha dit le texte suivant quand elle prépare la nourriture 

« Halil, j'adore cet appartement maintenant. Auparavant, je ne sais pas, c'était juste 

un refuge. Maintenant il est devenu une maison. »194 Ça nous montre le rôle sexuel que 

Sabiha prend, une épouse, une femme au foyer, une mère d’une maison. Sabiha peut 

être une femme à travers seulement la présence d’un homme dans sa maison et dans 

sa vie. 

 

Dans les deux films la chambre à coucher de la maison du principal personnage 

masculin est montrée. Et surtout le lit des couples mariés, cette valeur représente la 

proximité du couple, si la tenue possède des significations très différentes dans les 

films. Dans Domicile Conjugal, le lit est montré l’intimité de du mariage. Pendant le 

film, on les voit plusieurs fois dans le lit. Le couple marié Antoine et Christine a un 

rituel; lire quelques choses et discuter dans le lit juste avant dormir. Il y a des livres et 

                                                 
193Donc, même si Sabiha est représentée comme une figure moderne, elle porte encore les traditions avec 

elle. Elle porte la mémoire de ses parents en elle, ce qui représente la tradition de l'ancienne génération. 
194 Vesikalı Yarim (1968), 00 :37 



98 

 

des photos sous le lit qui résume la relation entre eux. Par exemple, Antoine commence 

à lit le livre « Des Femmes Japonaise » après il rencontre Kyoko. Et même, Christine 

lit la biographie de Nureyev, le danseur qu’elle admire. Le lit est lieu où les passions 

et les émotions sont représentées. Les scènes de lit sont filmées par un plan rapproché 

et l’angle de prise de vues normales.  

 

Différemment, dans cette scène mentionnée au-dessus, l’angle de prise de vu est 

changé, le plan se filmé avec la caméra plongée. Le directeur nous fait sentir qu’il y a 

quelque chose différent qu’on doit examiner d’un point de vue externe. Après 

symboliser la relation intime entre le couple, le lit devient un symbole de rupture de 

leur mariage. Christine refuse de dormir avec son mari dans le même lit. Le matelas 

est déplacé au salon pour que Antoine dort.  

 

Dans Vesikalı Yarim, il y a seulement une brève scène où la femme d'Halil fait 

le lit pour lui, un geste noble, relatif lit conjugal avec la tradition. En fait, c’est 

intéressant dans Vesikalı Yarim, la manière dans laquelle la maison de Sabiha, la 

maîtresse d'Halil, apparaît comme un environnement confortable plein d'amour et le 

Illustration 4. 25. Christine et Antoine dans leur lit dans différentes sequences. 



99 

 

plaisir. Par contre on ne les voit jamais ensemble dans le lit. Quelques fois il est montré 

en arrière plan de couple, qui symbolise l’intimité de leur amour. Un fois on voit 

seulement Sabiha dans le lit, et autre fois, Halil qui se réveille tout seul dans le lit. 

Selon nous, ça symbolise l’impossibilité de leur union et la séparation en finale.  

 

 

C'est l'une des raisons pour laquelle le spectateur ne peut pas deviner que Halil 

est marié. L'appartement de Sabiha n'est pas un lieu d'action caché, mais un lieu de 

grand amour. L’appartement de Kyôto ne peut pas être considéré comme un nid 

d’amours, mais un lieu d’action caché parce que le spectateur bien sait qu'Antoine est 

marié et il ment à sa femme. 

 

Ainsi, nous terminerons en se rappelant la situation d'Halil qui représente le 

prémoderne, en face de Sabiha, et nous observons sa vie qui est orientée par les 

traditions basées sur la structure religieuse (islamique) de la culture de la communauté. 

Son essai d'être un individu de la vie moderne en quittant la gouvernance de la famille 

et le petit cercle social dans lequel il vit. Mais il échoue dans le paradoxe de la 

modernisation. Halil fait face à la modernité avec Sabiha mais il ne peut pas gérer le 

conflit de celui-ci. Et Antoine, quand on regarde du point de l'être moderne, Halil est 

un personnage beaucoup plus moderne que Halil. Ses conditions de vie, son travail, sa 

structure familiale sont à l'opposé de la vie d'Halil. Par exemple, Halil est entouré de 

ses amis de sexe masculin et la pression morale de ses parents. Antoine n’a pas une 

liaison avec ses parents mais il a des amis de diffèrent sexes qu’ils sont des voisins. 

Antoine n'est vivement diffèrent que Halil à propos de la liberté de l’individu. Antoine 

Illustration 4. 26. Sabiha et Halil dans le lit. 



100 

 

a tout la caractéristique de l’individu de la modernité. Il vit sa vie; ses responsabilités 

sont dans deuxième place. Malgré tous, Antoine se soumit aux règles et aux pressions 

de la société, de ce fait il se cache Kyoko. 

 

Dans Vesikalı Yarim, la modernité ressemble à un problème et le personnage 

masculin se doit de lutter contre les amis dans Domicile Conjugal, la modernité s'est 

engagée à la vie et c'est une plate-forme servant aux événements de ces caractères. 

Dans ses deux films, la figure de la femme ne ressemble pas à un sujet, mais une image, 

une partie de la modernité que présente la vie moderne aux les personnages masculins. 

Après l’analyse des personnages en comptant les espaces qui peut représenter le niveau 

de modernité. Nous allons analyser les génériques des films et la structure narrative 

des films (en analysant le début et la fin de film) ceci pour comprendre leur système 

de narration. 

 

3.2. Deux approches de narration : Regard entre le début et la fin de Vesikalı 

Yarim et de Domicile Conjugal 
 

 

Quand on tient en compte des tendances différentes dans notre analyse, on doit 

mettre en avant la narration classique basée sur une constante d'équilibre, un désir / un 

état complet et d'intégrité. Le développement du récit comprend déséquilibre de l'état 

stable. L'achèvement de narration est réalisé par la reconstruire de l'équilibre à la fin 

du récit. C'est un nouvel équilibre, et ce deuxième ne manque pas de ressemblance 

avec le premier même s'il est différent.195 

 

Vesikalı Yarim et Domicile Conjugal sont des exemples de la narration classique 

qui porte les valeurs du cinéma réaliste. Tous les deux films comprennent également 

un déséquilibre et une reconstruction d'équilibre dans une autre manière à la fin. 

 

Un de ces deux moments d'équilibre apparaît dès la scène d’ouverture du film, 

dans la séquence d’Halil qui conduit la charrette, et la deuxième s'implique également, 

                                                 
195 John Hill, “Sex, Class and Realisme : British Cinema 1956-1963”, British Film Institute, London, 1986, 

p.76.   Greame Turner, Film as a Social Practice, London- New York, Routledge, 1993, p.54. 



101 

 

vers la fin du film, dans la séquence d'Halil "en rentrant à la maison". À la fin de cette 

séquence, Halil entre à l'intérieur et la porte se ferme face à nous. Ainsi, L’auteur fonde 

un contraste sur la famille et dehors. Le lendemain matin, Halil sort de la maison avec 

la charrette comme dans la scène d’ouverture du film. Ces deux points nous aident à 

former notre analyse à travers une narration basée sur la répétition. Le film construit 

une chaîne de contrastes et il laisse une part au-dehors en fermant le cercle.196 

 

La même manière, Domicile Conjugal se commence par un plan long que la 

caméra montre les jambes de Christine qui marche dans les rues. Après elle parle avec 

une marchande de légumes elle continue à marcher. La caméra continue à suivre les 

jambes de Christine qui s’arrête devant un kiosque. Elle demande de prendre le poster 

du danseur qu’elle admire le plus. Différemment, pour la première fois, on voit son 

visage de face par l’œil de marchand, parce qu’il est un homme. Ce détail nous donne 

une allusion sur le point de vue du film. Le film est tourné et représenté le regard 

masculin. La caméra va après elle jusqu’à sa maison. Encore une fois, on voit ses 

jambes en montant les escaliers de son immobile. On les regards par l’œil de vieux 

portier. Ce sont également des premiers marqués qu’on va regarder la femme comme 

un objet de désir.197 

 

On sait que le personnage principal masculin, Antoine, est apparu première fois 

à la porte de l’appartement et il descend des escaliers à toute suite. À la fin du film, 

Antoine s’apparut dernièrement à la porte et encore il descend. La liaison entre Antoine 

                                                 
196

Abisel, Op.cit 
197

 Sous le titre de “Truffaut : Homme qui aime la femme”, on a mentionné du fétichisme de jambes de 

Truffaut. 

Illustration 4. 7. Halil au début et à la fin du film 



102 

 

et la maison (la vie de famille) est déterminée par ce motif narratif. La structure se 

tourne au début par la répétition et crée une chaine dans la narration et fait le spectacle 

comprendre que c’est la fin du film. On peut dire que ça c’est la fermeture du cercle. 

 

 

 

Par contre, le fait que Halil soit rentré ne trouve son sens qu’à la fin du film. 

« La dernière scène du film nous montre que les deux états d’équilibre ne sont pas 

Illustration 4. 9. La scène où on voit les jambs de Christine au debut du film 

Illustration 4.8. Antoine au début et à la fin du film 



103 

 

construit comme au début, le cercle ne se fermera jamais. »198 

 Quand Sabiha sort de l’hôpital pour rejoindre Halil et arrive au quartier 

d’Halil, elle le voit avec son père et ses enfants tous ensemble dans leur magasin.  

Après une scène sans dialogue, avec des regards entre Sabiha et le père d’Halil, Sabiha 

quitte le quartier et elle commence à marcher silencieusement, seule, vers la caméra/ 

le spectateur dans les rues d’Istanbul où il y a plein d’hommes.  

  

 Par contre, Domicile Conjugal arrive à un équilibre avec sa fin. Le film 

commence en montrant un équilibre, la vie routinière et normale d’une famille urbaine 

par la scène de Christine, une femme moderne, marchant dans les rues de Paris, faisant 

de cours, entrant dans son bâtiment et enfin dans son appartement, on entre sa maison 

et sa vie quotidienne. Le déséquilibre commence par la liaison entre Antoine avec la 

jeune femme japonaise Kyoko. À la fin du film, le personnage central masculin 

retourne à sa famille. Déséquilibre est désaxé par l’équilibre au début. Dans ce sens, 

Truffaut suit la narration classique. 

                                                 
198Nilgün Abisel, Çok Tuhaf Çok Tanıdık , Metis Yayınları, İstanbul, 2008. p. 

Illustration 4. 10. Sabiha à la fin du film 



104 

 

 

Raymond Bellour dit que la fin d’un film représente le résultat formé par les 

morceaux d’une mosaïque, et qu’ainsi le désir se soumet à l’ordre. Bellour nomme cet 

enjeu en cours d’ouverture-fermeture « le blocage symbolique ». Selon lui, chaque 

trou où acte illégal est arrêté confrontant à la loi, donc il s’inclut dans la doxa de « 

symbolique ».  Et en même temps, chaque fermeture relève une ouverture.  Cet enjeu 

fournit une productivité infinie au film.199 La définition de Bellour est différente de 

l’analyse du récit classique qui présente la narration comme une ouverture et une 

fermeture. C’est-à-dire que, on peut dépister le concept qui est engagé strictement à la 

structure narrative. Si chaque blocage symbolique laisse une ouverture, dans Vesikalı 

Yarim, une de ces ouvertures est la dernière scène dont on parle au-dessus. Le 

deuxième moment d’équilibre est un “moment de fermeture déficient” ; parce que le 

film ne se termine pas dans cette manière. Le film qui se commence avec Halil, se 

termine avec Sabiha, le maillon rompu de la chaine fermant le cercle. Au début, Halil 

nous est présenté étant le personnage principal du film. On voit Sabiha premièrement 

dans les yeux  d’Halil. On regarde du point de vue d’Halil jusqu’au Sabiha apprend 

son mariage. Après ce moment, le point de vue se change, le récit raconte l’histoire de 

Sabiha.  

 

Sabiha oscille entre l'impossibilité et la présence de son amour. Elle oriente le 

destin de leurs relations et le développement de l 'narration. Comme elle le dit à la fin 

du film, dans la scène de l'hôpital, elle décide certainement d'être ensemble avec Halil: 

Sabiha : « Quel imbécile j'étais, j'ai demandé des embêtements. S’il ne m'aime pas, il 

ne viendrait me chercher. Il m’aime. Sinon, il ne n'aurait pas me poignardé. Je le fis 

aller en prison, à souffrir, à laisser. Je suis détrompé maintenant. Je vais le retrouver 

dès que je sors. Je vais le supplier, je dirai, mon Halil! »200 

 

Et après qu'elle a vu Halil avec sa famille et se retourne sans parler, elle se 

promène dans les rues en marchant vers la caméra fixe, jusqu'à ce qu'elle quitte la 

limite de clarté. En fait, sa marche vers le spectateur permet que celui-ci s'identifie à 

elle. Au contraire, dans Domicile Conjugal, le point de vue est celui d’Antoine et ça 

continue comme ça jusqu'à la fin du film.  

                                                 
199 Francesco Casetti, Les Théories de Cinéma Dépuis 1945, Nathan, Paris, 2012. 
200 Vesikalı Yarim (1968), 1 :24 :28 



105 

 

 

Nous observons une comédie-drame d'un homme qui a trompé sa femme. La 

caméra dispose d'une fonction de refléter les sentiments et la situation, le monde 

d’Antoine, tandis que le récit raconte comment il voit les femmes et comment il les 

met en qualité d'objet. Ainsi, le personnage masculin désigne le personnage central de 

ce film. Jusqu'à la fin, il oriente le développement du récit avec ses choix et ses actions. 

Après un an de l’histoire de trompe Antoine s’apparaît devant la porte de leur 

appartement en attendant Christine, on la voit avec son petit-fils. Il descend 

rapidement en jetant les habits de Christine, elle lui suit. Leurs voisins italiens aident 

Christine à s’habiller. Le film se termine avec les voisins que Christine et Antoine 

deviennent. Silvana, le voisin, dit à son mari « Tu vois, chéri, maintenant ils s'aiment 

vraiment. ». La caméra s’approche au couple et le film se termine avec un œil externe. 

 

Le point plus important pour comparer est le rôle des femmes en matière de 

diriger le cours du film avec ses actions. On voit que Sabiha a un rôle actif dans 

l’histoire d’amour. C’est elle qui décide de se séparer ou réunir avec Halil. Son 

instabilité entre ses préoccupations et son amour fait diriger l’action d'Halil et 

également la fin du film. Elle renonce à réunir avec Halil après avoir vu lui sa famille. 

On peut dire que c’est une décision consciente. Par contre, Christine est un personnage 

passif dans la narration. Quand elle découvre l’infidélité d'Antoine, elle refuse de se 

dormir avec Antoine mais, elle ne quitte pas leur maison. C’est Antoine qui dirige leurs 

relations en quittant la maison. À la fin, il se retourne à sa femme. Donc, on peut dit 

que Christine a un rôle moins efficace que Sabiha commence le personnage principal 

féminin.  

 

Pour mieux comprendre le rôle de femme comme un objet, on analysera les 

fantasmes des deux personnages principaux masculins, Halil et Antoine nous allons 

maintenant, examiner le monde de fantasme des personnages masculins, l’image des 

femmes en tant objet ou en tant que sujet est surtout le statut des personnages féminins 

dans nos deux films Vesikalı Yarim et Domicile Conjugal en passant par les analyser 

en diffèrent manière. 

 

 



106 

 

3.3. Deux histoires d’amour interdit et la femme et fantasme de Halil et d’An-

toine 

 

Dans les deux films, le récit est fondé sur le désir adulte, hétérosexuel ; le 

fantasme provoquant cette narration. Le but de ce fantasme est l'union du couple 

adulte, hétérosexuel. Autrement dit, le désir est fondé sur le fantasme et en même 

temps, le fantasme est basé sur la satisfaction du désir. 

 

Dans le récit du mélodrame, cette union est bloquée ou ajournée pour quelques 

raisons précises. Le fantasme est “se remettre ensemble” pour l’amour, pas de sexe. 

Dans les mélodrames, le désir sexuel est représenté généralement par le manque ou 

l'absence totale d'amour.201 Dans ce cas, le mélodrame divise le symbole de la femme 

en deux parties : 

 

La femme comme l’objet de désir, et la femme comme l’objet de tendresse. 

L’objet de désir est le personnage féminin cause la catastrophe, séduisante et étant 

l’autre femme, alors que l’objet de tendresse le personnage féminin candide, ayant bon 

cœur. 

 

 Vesikalı Yarim ne fait pas la division mentionnée au-dessus. Le nom du film 

nous donne le fantasme dont on nous parle : Vesikalı Yarim. « Vesika » est un 

document, une identité donné les prostitués par l’État. « Yar » veut dire « bien aimé ». 

Et Sabiha, comme on voit dans le nom du film, elle est une femme avec « vesika » 

(prostituée), un prostitué et dans le même temps, elle est « yar », la bien-aimée. Cette 

combinaison située Sabiha dans le décalage entre les deux cadres de fantasme d’un 

homme ; Sabiha est l’objet qu’on suppose de remplir le décalage, la vacuité. Quand 

même le film ne divise pas comme l’objet de désir et l’objet de tendresse, la fin du 

film conduit à une division inévitable. 

 

Dans le fantasme d’Halil, Sabiha est la femme parfaite étant un objet de désir ; 

la femme parfumée, maquillée, provoque le désir sexuel, et en même temps, loyale, et 

                                                 
201 Ibid, p.13-14 



107 

 

étant par la même occasion une femme au foyer. 

 

La première nuit où Halil reste chez Sabiha, Halil s’étonne beaucoup quand il 

la voit sans maquillage et sans parfum. Ses yeux pleins d’ébahissement expriment son 

admiration pour la femme parfaite Sabiha. Halil ne peut pas cacher son ébahissement 

contre la nouvelle image que lui renvoie de Sabiha. Le dialogue entre eux est plutôt 

un monologue d’Halil : 

 

Halil : Tu as effacé ton maquillage? 

Sabiha : Ce que j’aurais fait l’autre? J’aurais dormi maquillé? 

Halil : Tes boucles d'oreilles… Tu as enlevé tes boucles d'oreilles aussi? 

Sabiha : Tu dois aller au lit aussi. 

Halil : Ton odeur a disparu aussi. Dommage… Ton parfume… (Il assoit) 

Sabiha : T’aime la femme maquillée et parfumée? 

Halil : Je n’ai jamais connu la femme maquillée, chic. Et je n’ai jamais bu (alcool) 

jusqu’à cette heure ! Sauf les cérémonies de mariages des amis. 

Sabiha : Quelle est ta profession? 

Halil : Je suis un marchand de légumes. Nous avons aussi notre propre kaleyard. 

Sabiha : Tu ressembles astucieux, mais, ou tu es candide? 

Halil : Quelques temps j’ai fait commerce de transport avec la charrette. Nous en avons 

toujours. 

Sabiha : C’est ta première fois que tu es venu notre club? 

Halil : Première. Je ne sors pas très souvent. 

Sabiha : Ne sors pas plus…Ne viens pas encore une fois. Si tu t’habitues à l’alcool, la 

musique, le divertissement, et tu ne peux pas plus... 

Halil : Ne t’inquiètes pas… 

Illustration 4. 11. Halil chez Sabiha 



108 

 

 

Dans Domicile Conjugal, on regarde un film d’adultère basé sur le désir 

d'Antoine Doinel un homme marié avec une femme de bonne famille, qui travaille dans 

une entreprise, qui n’a pas des problèmes financiers ou familiaux. En bref, un homme 

possédant plusieurs choses dont un homme pourrait avoir dans son âge. Sa liaison avec 

Kyoko démontre le désir d’un homme ordinaire, le regard masculin voulant l’excitation 

à travers l’amour d’une femme, autrement dit, la sexualité de la femme. 

Le fantasme d’Halil est fondé sur la possession d’une femme aux 

caractéristiques contradictoires ; la femme charmante, la “femme fatale” et la femme 

tendre et aimante. La chose qui peut faire ressortir ses pulsions et son désir ne serait 

qu'une femme sensible, émotive, vivante, interdite moderne, indépendant, ayant besoin 

de son intérêt, excitée au sujet de son travail, prête à le rendre heureux, et la 

caractéristique la plus importante, une très jeune et si belle femme, si attachante. Un 

objet tellement beau à posséder. En fait, il déjà “possède” cette femme, c’est son 

épouse Christine. Donc, le fantasme d'Antoine avec Kyoko n’est pas construit sur la 

possibilité de posséder une femme qui est trop parfaite pour lui, car c’est déjà 

Christine. Son fantasme est avoir une relation avec une femme contre la société dans 

laquelle il vit, une femme qui n’est pas moderne. On peut dire que Kyoko est devenu 

un objet exotique. Dans un dialogue, Antoine dit « C’est un autre chose » pour Kyoko, 

une chose, pas un humain. Ça nous montre le point de vue orientaliste du film.  

 

Le fantasme et la passion d’Antoine pour Christine se finissent après avoir 

enfant. Antoine perd de l’intérêt de Christine, et après avoir une liaison avec Kyoko, il 

s’ennuie et voulait se séparer d’elle. Le fantasme d’être avec une femme diffèrent n’est 

plus si attrayant que d’avant. Parce qu’il commence à vivre la vie de Kyoko. On voit 

Antoine dans le petit studio de Kyoko avec un plan contrechamps. Il s’assied sur les 

coussins de sol, mange avec des baguettes sur une table basse. Le miroir devant lui 

ajoute une profondeur extra à la scène. Il regard l’endroit comme un étranger, la 

caméra fait un zoom avant jusqu’à l'un gros plan pour nous aide à identifier à ses 

émotions et son monde. Les séquences suivantes, l’inconfort d’Antoine sont montrés 

avec des motifs de comédie avec des plans demi-ensemble. Vers la fin du film, dans 

une conversation entre Christine et Antoine, Antoine se peint Christine de sa relation 

 



109 

 

avec Kyoko. « Le soir, le soir, j'ai la mâchoire… complètement bloquée à force de 

sourire. Mais le plus dur, c'est au restaurant. Là, quand on attend entre les plats. Elle 

sourit, elle attend que je fasse un effort. Moi, je n’arrive pas à manger. Oh là, c'est 

vraiment terrible! Enfin là, je lui ai dit que je partais trois jours, en province… » Ici, 

il est dans le rôle d’un adolescent qui se plaint à sa mère. Malgré tout, il n’a pas du 

courage pour la dire qu’il ne veut pas se revoir. Quand il dine avec Kyoko, il laisse lui 

tout seul dans la table et il passe du temps dans la cabine de téléphone du restaurant. 

Pendant la conversation entre Christine et Antoine, encore une fois, Christine prend le 

rôle de mère d’Antoine. Il se plaint de sa maîtresse à sa femme, et Christine lui 

conseille :  

Antoine : “Ce n'est vraiment plus possible. Tu vois, elle ne dit jamais rien.  

Christine : “Ne sois pas méchant inutilement.”  

Encore il lui téléphone : 

 

Antoine : Allô, Christine? C'est encore moi. 

 

Christine : Tu es toujours au restaurant? 

 

Antoine : Oui, oui. Tout se passe comme prévu. Ça s'enlise vraiment terriblement. 

 

Christine : Au moins j'espère que tu manges bien. 

 

Antoine : Tu parles. On a bouffé du rumpsteak. Tout ça sans se dire un mot. Chaque 

 minute compte triple. J'ai l'impression d'être dans ce restaurant depuis ce matin, au 

 moins. 

 

Christine : Tu pourrais quand même faire un effort. 

 

Antoine : Impossible! Je suis pétrifié d’ennui. 

 

 

 

Illustration 4. 27. La scène de conversation au téléphone 



110 

 

Cette conversation continue avec des mots d’amour mutuels entre Antoine et 

Christine. Même Antoine et Christine acceptent les rôles de la femme dans la famille 

et font la paix. Kyoko quitte le restaurant en laissant une note « va te faire foutre ». La 

séparation de Kyoko et la réunion avec Christine se réalisent ensemble. En fait l’un se 

réalise par la volonté d'une femme, et l’autre par un homme. La relation avec Kyoko 

se commence par le mouvement d’elle, ça veut dire c’est la femme qui décide. 

Généralement, Antoine ne fait rien de commencer ou finir quelque chose, il est dans 

un rôle passif. Par contre, la relation entre Christine et Antoine est liée à Antoine qui 

quitte la maison et qui appelle Christine pour recommencer/continuer leur mariage.  

 

Comme Sabiha, la disparition de Kyoko est la déclaration de perte de la femme, 

la déclaration d'intégrité qui ne deviendra jamais réalité. L’action illégale, le désir est 

soumis à la loi. Donc, la femme, l’excédent dans le système, elle est jetée dans le cercle 

de la vie, qui est contrôlé par la loi, comme Sabiha. Dans Vesikalı Yarim, Sabiha tente 

de sortir de la vie d'Halil à cause de d'impossibilités. Avec son dilemme, elle sort et se 

retourne pendant le film et finalement, elle le fait. Sabiha ne peut jamais décider 

certainement, elle est sous l'effet de l'amour et de la passion. 

 

Sabiha étant l’objet de fantasme elle possède deux états de féminité telles que la 

aimée et l’épouse. Ce fantasme appelle le désir de voir les deux états de féminité dans 

un corps. Le fantasme se finit quand Halil poignardé Sabiha. Apres Halil sort de la 

prison, il va au club afin de trouver. Sabiha a promis de lui rendre visite en prison et 

de l’attendre sans travailler, jusqu’à il sorte.202 

 

Dans Domicile Conjugal, on voit la passion diffèrent que Vesikalı Yarim. À la 

première partie du film, on peut dire que la femme étant l’objet de fantasme est la 

femme mariée, épouse d’Antoine. Different que Vesikalı Yarim, le personnage féminin 

principal est l’épouse. On a déjà mentionné des scènes au début du film qui ont des 

plans montrant les jambes de Christine. Ô avait dit que ça nous fait regarder le film 

par l’œil d’un homme, c’était le premier signe de rôle de la femme comme un objet de 

fantasme. On la voit par l’œil du marchand, et puits, ce point de vue continue avec 

                                                 
202

 Ibid. 



111 

 

l’œil d’un autre homme, le vieux portier de son immeuble qui épie quand elle monter 

des escaliers. Les jambes de Christine se montrent également dans les scènes qu’elle 

avec Antoine. On voit les jambes de Christine sur une chaise et un escalier de 

bibliothèque achetée par Antoine. Antoine touche ces jambes étant le mari, il a le droit 

et pouvoir de les toucher. 

 

Quand on examine Vesikalı Yarim, on voit ce que Sabiha fit, mais juste avant la 

liberté d'Halil, elle croit encore à l’impossibilité de leur liaison. Et afin de lui faire 

croire qu'elle ne l'aime plus, elle retourne au Club et se comporte grossièrement comme 

une “pute”. Il la trouve dans une table avec des hommes... Halil, se tourne et 

commence à marcher, Sabiha court après lui et lui saute au cou en criant « Halil ! Mon 

Halil ! ». Halil poignarde Sabiha. Sabiha dit la police venue : « J’ai fait. Le couteau 

est le mien. ». On passe avec le raccord à Halil et Müjgan tenants derrière. Halil dit à 

Müjgan “Vraiment, elle me détruit en ce moment… » Il s’agit la phrase la plus 

importante du film. Mais, cette phrase ne peut pas trouver son point certain dans le 

récit. On peut comprendre comme la phrase de la fin du fantasme d’Halil. 

 

D'autre part, l’état charmant de Sabiha apparaît comme une imitation. Le 

fantasme de Sabiha se divise en deux, le fantasme perd sa réalité aux yeux d'Halil. Il 

Illustration 4. 28. Sabiha est poignardée par Halil 



112 

 

regarde ces deux fantasmes qui s’opposent ce moment-là. Cette parole est l’admission 

de la perte, en même temps. L’objet de la perte, Sabiha. C'est pour cela qu’on ne peut 

pas trouver une place dans le récit, dans le lien de causalité. 

 

 Alors, on comprend comme une explication pour le fantasme. La perte est 

l’admission de l’impossibilité d’avoir une femme tendre, loyale, fidèle, même 

attractive, fascinante, parfumée. Le film commence par le fait que le personnage 

masculin croit en la possibilité d’existence d'une femme qui porte les deux facettes du 

fantasme au même temps, se finit par l’impossibilité de cela. Cette impossibilité est 

affichée par la division de l’objet d’amour en deux (l’épouse et la prostituée). 

 

Dans Domicile Conjugal, nous remarquons l'absence de cette admission de la 

perte. Après qu’Antoine ait fait face à la réalité – à savoir qu'il n'a et n'aura jamais plus 

l'amour de Christine comme une femme, il accepte à avoir l’amour d’une mère. En 

fait, il gagne encore son objet de tendres qui lui donne la confiance et de la fidélité qui 

représentent la chaleur de la maison. Et lui, Antoine voulait accepter sa situation et 

tente toujours de retourner à sa femme. D’être avec une femme qu’il n’aime plus, 

Kyoko, et perdre sa femme Christine, Il illustre ce processus de nier. Illusion d'avoir 

une femme lui donner celle d'être un vrai homme, il a besoin de la présence d'une 

image des femmes pour exister. 

 

Nous comprendrons peut-être mieux la division dans le fantasme Christine 

d'Antoine à la fin du film, avec ce dialogue entre le couple vivant séparément : 

 

Christine : Embrasse-moi. 

Antoine : Tu es ma petite sœur, tu es ma fille, tu es ma mère. 

 

Christine : J’aurais bien voulu aussi être ta femme.203 

 

Ce dialogue est une expression franche du fait que Antoine ne voit plus Christine 

comme un objet de désir. Elle est maintenant un objet de tendresse, elle est 

compatissante, loyale, une mère affectueuse, une sœur et même une petite fille. Pour 

                                                 
203 Domicile Conjugal (1970), 01 :26 



113 

 

Antoine, c’est la fin du fantasme est avoir une femme qui est a deux caractéristiques 

“contraire” en même temps, un amante attrayante et une mère compatissante. Tandis 

que Halil formait son fantasme sur un union de ces deux types, pour Antoine, les 

limites d'objet sexuel et d'objet de tendresse sont évidentes. La réponse de Christine 

dans le réplique au-dessus montre qu'elle est consciente de la situation dans laquelle 

elle se trouve et de son statut dans le monde d'Antoine. Contrairement, dans Vesikalı 

Yarim, cette division et cette prise de conscience ne seraient jamais clairement 

exprimées dans un dialogue. 

  

Un autre point de vue que nous pouvons mentionner est le problème du 

« complexe d’Œdipe ». D’abord dans le cinéma narratif classique, pour éviter la 

menace de castration que la femme exposée, la femme est fétichisée. Nous pouvons 

voir et dire que Sabiha, Christine et Kyoko sont fétichisées dans le récit comme un 

objet érotique. Deuxièmement l'expression de Halil dont nous avons parlé et nous 

avons dit que c'était une acceptation d'un absolu perdu. Dans ce sens, il est possible de 

lire l'histoire comme acceptation de la castration, comme une histoire d'Œdipe. Halil 

devient un homme comme un résulte de tout ce processus : D'abord, Sabiha est l'objet 

de la mère / femme et de la sexualité. La femme et la mère de Halil sont montrées 

après la division de Sabiha et acception des Perdus. Après le « retour à la maison" 

Sabiha devient « refoulée ». Toute l'histoire se termine avec l'acceptation de la perte et 

l'impossibilité de l'intégrité, de la « chose », l'objet. De ce moment-là, la langue pénètre 

entre Halil et Sabiha. « Vraiment, elle me détruit en ce moment… » Sabiha devient 

l'objet perdu que Halil ne peut jamais atteindre. Il peut être lu comme l'histoire d'être 

homme. Mais, avec l'acception qu'il ne peut jamais être un homme complet. Quand 

nous pensons à la virilité de Halil, nous pouvons regarder d'un autre point de vue. 

Quand Sabiha reçoit le blâme de Halil, prend toute la tragédie et l'action semble 

déshonorante et insensée, dans ce cas, Sabiha élimine le caractère viril de l'action. 

Ainsi, elle semble plus virile que l'homme dans cette situation. Peut-être que c'est l'une 

des raisons de la démolition de Halil.204 

 

 

                                                 
204

 Ibid. 



114 

 

Et comment pouvons-nous lire complexe d'Œdipe d’Antoine dans Domicile 

Conjugal. Tout d'abord, nous remarquons comment il fétichise le corps de la femme. 

Dans la scène Christine joué violon au-dessus d'une chaise, il regarde et touche ses 

jambes comme un objet admirable. Nous examinons bien l'objet de « fétiche » sous le 

titre de "l'image des femmes comme un objet". Mais nous devons aussi nous rappeler 

la fonction de fétiche qui est bien utilisée pour cacher des peurs subconscientes dans 

le cadre du complexe d'Œdipe. En outre, comme Halil, Antoine ne peut pas cacher ce 

complexe dans ses relations avec les femmes. Comme nous l'avons dit auparavant, 

dans sa vie, on voit deux femmes, son épouse et sa maîtresse, deux objets différents 

représentants l'amour, le sexe ou parfois la compassion. Les choisis et les actions 

d’Antoine Doinel nous montrent un homme qui ne peut pas gérer avec le complexe 

d'Œdipe et de douleurs d'être un homme. Dans sa relation interdite et non autorisée 

avec Kyoko, nous pouvons voir le sentiment de culpabilité à cause de jalousie envers 

son père. En fait, l’enfantine et adolescence d’Antoine sont comme nous racontent des 

histoires sur ses traumas. La privation de son père et la compassion de sa mère cause 

d’une faiblesse contre les femmes. Si on examine les autres films d’Antoine Doinel, sa 

jeunesse, sa maturité, on trouve un homme qui ne peut jamais dire « non » aux femmes 

comme l’auteur Truffaut. Ce qu’on veut dire que toutes ses pulsions refoulées sont 

orientées vers l'objet qu'il a trouvé : Une femme.  

 

Dans l'autre partie, nous ne pouvons commenter être attaché à sa femme et 

tentons toujours de se réunir avec elle nous la volonté de la mère rappelle et en ignorant 

la rupture de pulsions de l'ego. Dans ce cas, Antoine ne pouvait pas devenir un vrai 

homme de nier la perte et la castration, et son dévouement impuissant à Christine. 

Après nous avons montré le contexte de fantasme dans le monde de Halil et Antoine, 

nous allons approfondir le concept de « femme-objet » en analysant et en comparant 

les deux scènes de Vesikli Yarim et Domicile Conjugal. 

 

 

 

 

 

 

 



115 

 

 

 

3.4. Personnages féminins comme un objet de fantasme 

 

Comme nous l'avons dit dans le dernier chapitre, les femmes sont positionnées 

dans le fantasme de caractères masculins. Pour Halil, Sabiha était comme un objet 

sexuel et aussi un objet évoquant quelque chose de maternelle. Mais le facteur qui a 

fait qu'il soit tombé amoureux d'elle est l'image sexuelle de Sabiha comme une femme. 

En fait, le fantasme commence avec admiration de cette femme purement sexuelle qu'il 

n'a jamais vue auparavant. Et après cela, Sabiha devient un objet dans ses yeux. Après 

leurs relations commencées, avec l'amour, Halil voit deux femmes différentes dans 

Sabiha, il trouve son objet qui se présente à lui le désir sexuel est la chaleur d'une mère. 

Ainsi, comme nous l'avons dit, le fantasme d'Halil se compose de la possibilité de 

posséder deux objets différents dans un seul et même corps de femme. Pour cette 

raison, nous allons analyser le premier regard, la première rencontre d'Halil - Sabiha 

et d’Antoine - Kyoko, on cherchera une similarité entre ces scènes en fonction de 

provoquer la tension dramatique dans la narration. 

 

Avant la première rencontre, Halil se repose et boit de l'alcool seul sur sa table 

après que ses amis soient partis. Il est filmé en plan d'ensemble, à droite du cadre. Halil 

tourne le dos pour voir le serveur. Au moment où il retourne, il voit quelqu'un ou 

quelque chose, nous remarquons une expression qui montre l'étonnement sur son 

visage. Il regarde à droite hors du cadre. Tous les sons, les bruits et la voix du chanteur 

(sons diégétiques) s'évanouissent d'un coup. Et Halil voit (on voit première fois avec 

Illustration 4. 29. La scène où Sabiha et Halil se rencontrent dans le club. 



116 

 

Halil lors de la dixième minute du film) Sabiha avec un plan poitrine, contre-plongée. 

Elle apparaît dans les fumes, comme une héroïne d'un rêve magique, elle lui sourit. 

Tout de suite, elle lève sa main tenant sa cigarette et demande : «Puis-je fumer une 

cigarette? Peux-tu allumer? »205 

 

Avec sa question, nous revenons à Halil avec un plan poitrine. Il saisit son 

briquet de sa poche, mais il ne peut détacher ses yeux d'elle. Prochain plan, Sabiha 

allume sa cigarette en contre-champ. Puis elle s'assoit, et le moment fascinant est 

terminé par la voix du garçon. Tous les sons reviennent mais son regard admiratif vers 

Sabiha continue. 

 

Que nous racontent les choix de mise en scène d'Akad et de Truffaut? Le choix 

permet de mettre en avant deux éléments essentiels qui structurent la scène : le jeu des 

regards et l'utilisation des contrechamps. Dans Vesikalı Yarim Sabiha en contre-

plongée, donne son image une impression de supériorité. La contre-plongée sur Sabiha 

donne une impression de supériorité à l'image des femmes et accentue son statut 

comme un fétiche au cours de la narration et nous permettons de voir ses yeux de Halil, 

cela signifie que l'identification du spectateur avec Halil, le personnage masculin. 

Même façon, la prise de vues en plongée nous montre la situation de celui qui est sous 

l'effet de l'admirer, de la « chose » admirable. Peut-être que la faiblesse et la 

complexité. De l'état de l'homme orgueilleux et puissant pour l'homme traîné par son 

fantasme dans un monde de contrastes. Ce facteur d'admiration construit le lien fort 

                                                 
205 Vesikalı Yarim (1968), 1 :29 

Illustration 4. 30. Sabiha allume sa cigarette 



117 

 

d'amour qui se met en place entre eux. Quant à Halil, cette fois le spectateur le voit 

avec les yeux de Sabiha. Ainsi, les positions de caractères sont décrites et déterminées. 

Ce facteur d'admiration construit le lien fort d'amour qui met s’en place entre eux. 

 

Comme Vesikalı Yarim, nous analyserons la première rencontre d’Antoine et 

Kyoko. Ils se voient la première fois dans la société américaine où Antoine travaille. 

Kyoko est l'un des invités visitent la société et Antoine orient les bateaux modèles dans 

le petit canal. Une technique spéciale est choisie pour cette scène. L’écran s’assombrit 

jusqu’à l'un plan rapproché et crée un cadre noir auteur du personnage. Après tout le 

monde murmuré à l’oreille l’un des autres, Antoine comprend qu’il doit accompagner 

à Kyoko jusqu’à la toilette. Dans l’ascenseur, Kyoko touche son bracelet et essaye 

d’attrape l’attention. À la séquence suivante, un plan général montre Kyoko au but du 

quai, elle fait tomber intentionnellement son bracelet dans l’eau. Elle prétend qu'elle a 

été choquée et regard d'Antoine. Ce rapprochement est symbolisé avec deux bateaux 

flottant dans le canal. Les deux se rapprochent et touchent l’un et l’autre. Le point 

qu’on attire l’attention est l’action fait commencer par la femme par contre on continue 

er par l’œil d’un homme. 

  

On avait déjà mentionné des scènes où on voit les jambes de Christine par l’oeil 

des hommes tels que son mari, le portier, le marchand, et le spectateur. Également, ce 

motif est bien répété avec Kyoko. Quand Antoine visite Kyoko dans sa maison, on la 

voit avec des vêtements modern, une minijupe et des bottes. Elle parle avec sa 

colocataire dans une chambre, la porte est laissée ouverte... On les regards de point de 

vue d’Antoine. La caméra fixe montre les jambes des femmes avec un plan plongé.  

 

Illustration 4. 31. Kyoko et Halil se rencontrent 



118 

 

Donc, nous arrivons au plaisir voyeuriste du spectateur qui est offert par le 

cinéma. À ce stade, nous devons nous rappeler l'admiration et la proximité de Truffaut 

à Hitchcock et son langage cinématographique. Hitchcock qui utilise magistralement 

plaisirs du voyeurisme, situe le personnage féminin selon le point de vue masculin. On 

bien voit que Truffaut admire le cinématographié d’Hitchcock.206 

 

Comme Halil dans Vesikalı Yarim, la caméra filme en plongée Antoine comme 

un point de vue de quelqu'un se tient à côté de lui dans les séquences où il s’allonge 

sur le lit au milieu du salon juste après avoir discuté avec Christine est envoyé dehors 

de chambre à coucher. Nous voyons Antoine avec un gros plan. Nous pouvons 

comprendre à partir de ce choix de l'angle qu'il est dans une position similaire à celle 

Halil. Un homme qui sera impuissant contre son imagination et son dévouement pour 

les femmes qu'il objective au déroulement du récit. Inverse de l'angle de tir dont 

Christine est filmée, les jambes de Christine ou Kyoko sont filmés avec un angle 

correspondant aux yeux d’Antoine. 

 

Comme nous le voyons dans deux scènes de deux films, l'image des femmes qui 

                                                 
206 François Truffaut, Hitchcock and Truffaut, Hayek Kitap, İstanbul, 2018 

Illustration 4. 32. Antoine regard les jambes de Kyoko  



119 

 

est présenté et considéré comme un objet de désir qui remplit les fantasmes des 

personnages masculins. En fait, la femme est l’objet des fantasmes, et en même temps, 

un outil pour le nourrir. Un objet que l'homme manque, désire ardemment, une chose 

qui objective subconscients, fétichisé pour cacher l'absence du pouvoir phallique.207Si 

nous revenons à la question du plaisir à ce stade, nous pouvons clairement dire que, 

dans ce film, Domicile Conjugal, nous comprenons par le choix de mise en scène que 

le plaisir est produit dans une vue active d'un sujet mâle correspondant exactement la 

structure du cinéma narratif classique qui situe la femme dans une position passive 

(comme l'exposition à voyeurisme ou la violence comme Christine et Sabiha). 

 

Nous remarquons un point commun dans les deux films en matière d'image des 

femmes comme un objet de désir, de plus, un objet de spectacle. Sans Vesikalı Yarim, 

quand Halil et Sabiha partent dans un club ensemble le premier soir où ils se 

rencontrent, ils regardent une danseuse sur la piste. Par contre Halil regarde Sabiha à 

l’instar de danseuse, et elle l’alerte : « Regarde la danseuse, pas moi !»208. Dans ce 

cadre, l’attention et le regard du spectacle sont attirés sur Sabiha. Nous voyons deux 

femmes dans la scène, la danseuse qui entre et sort du cadre et Sabiha. Mais, Sabiha 

est le seul objet qui évoque le plaisir de regarder pour Halil, de sorte que le seul objet 

de spectateur. 

 

Dans une manière similaire, mais diffèrent en même temps, les femmes sont 

devenues l’objet de spectacle. Christine comme une violoniste, on voit ses jambes en 

                                                 
207 Christian Metz , Psychoanalysis and Cinema : The Imaginary Signifier, Macmillan, London, 1998. 

208 Vesikalı Yarim (1968), 00 :14 

Illustration 4. 33. Sabiha comme objet de regard 



120 

 

jouant du violon. On peut dire que c’est un spectacle artistique et inutilement érotique 

qui crée pour attirer l’attention du spectateur comme Sabiha. 

 

 

Parce qu'elles nourrissent le désir, remplit son fantasme, et parce que la femme 

ne peut faire sens dans un cadre de désir et fantasme masculin. Donc, dans la partie 

qui suit, nous allons continuer à expliquer l'image des femmes comme un objet, et nous 

allons séparer objet du désir et de l'amour en tenant compte de toutes les femmes dans 

la vie de personnages masculins et leurs fantasmes. 

 

 

 3.4.1. Deux personnages différents dans Sabiha et deux femmes différentes 

Christine et Kyoko 

 

 Nous avons précédemment mentionné les fantasmes de personnages 

masculins et personnages féminins comme un objet de désir. Maintenant, nous allons 

distinguer profondément les femmes que les différentes parties du fantasme. Comme 

nous le savons, Antoine est un homme marié avec une enfant. Heureux et moderne 

dans sa façon de vivre, mais entourée de la routine de la famille. Christine une jeune 

femme moderne qui donne le cours de violon et une jeune mère. Nous pouvons la 

situer comme une représentation de la famille et la vie idéale d’Antoine. Dans ce cas, 

elle représente l'ordre et la loi dans un sens lacanien. Donc l'acte de tricherie signifie 

l'acte illégal qui est un mouvement introduit contre la loi. (Au contre, dans Vesikalı 

Yarim, la famille a été représentée par la figure de père d'Halil.) 

 

 La différence entre les deux femmes, en fait, la différence de point de vue 

Illustration 4. 34. Christine comme objet de regard 



121 

 

d’Antoine pour sa femme et sa maîtresse déterminé leur position dans son monde 

imaginaire. Lorsque Christine après la faire la naissance de leur bébé représente 

l'image de la mère, Christine avant la naissance est celui qui encore représente le désir 

et la perfection. Ainsi, le fantasme est établi sur la possibilité de posséder le plaisir que 

l'objet, alors qu'il a déjà l'objet de tendresse ou de la mère. 

 

 Lorsque nous avons discuté à propos de la fin des fantasmes, nous avons 

mentionné comment le fantasme de Sabiha d'Halil se termina par une division. Le 

fantasme situé Sabiha comme un objet de désir qui porte deux États différents de la 

féminité dans le même temps, une femme qui se nourrit des désirs sexuels, et d'autre 

part une femme qui répond au besoin de tendresse, d'amour sécurité, etc. Après Sabiha 

commencée à vivre avec Halil, son comportement et son apparence, même ses 

changements de style de fumer dans une manière de montrer la répartition de son 

caractère. Le premier coup d'œil sur Sabiha et son image comme un personnage qui 

tient une cigarette dans sa main et à un joli sourire touchent Halil. Une femme qui 

utilise des boucles d'oreilles et du maquillage, porte des robes décolletées, se parfume, 

et travaille dans un club. C'est une femme de la nuit. La première fois que nous la 

voyons au cours de la journée, elle fait du shopping dans un marché dans un plan 

ensemble, elle marche, avance vers la caméra fixe.  

 

Elle porte un manteau et une écharpe sur sa tête. Le maquillage exacerbé est 

effacé dans les scènes de jour. Ses vêtements, ses cheveux, son attitude et ses 

comportements sont beaucoup plus différents de Sabiha au travail ; Sabiha vit 

Illustration 4. 35. Christine comme figure de mère 



122 

 

comment elle rêve dans sa relation avec Halil.  

 

Comme Christine, Sabiha assume le rôle d'une femme en étant ordinaire. En fait, 

un jeu du mariage se joue entre Sabiha et Halil. Dans une autre scène du club, après 

avoir commencé leurs relations, ils sont ensemble dans un club, écoutent de musique. 

Là, ils posent pour un photographe ensemble, côte à côte. La caméra est posée à la 

place du photographe. Elle les filme dans le même cadre et ce plan met en avant leur 

harmonie comme un couple. 

 

 

Une scène semblable peut être vue dans Domicile Conjugal, comme on a décrit 

la scène où Kyoko et Antoine se rencontrer pour la première fois, l'écran montre 

Antoine et Kyoko, dans un cadre sombre, exactement comme une photo. Le fait que 

ces deux images ne se rejoignent pas peut être évalué car elles ne deviendront jamais 

un vrai couple. 

  Illustration 4. 36. Deux états de féminité de Sabiha 

Illustration 4. 37. La scène de photo 



123 

 

 

L'amour entre Halil et Sabiha ne semble pas illégal jusqu'au milieu du film. Le 

spectateur apprend son mariage à travers les amis d'Halil qui disent à Müjgan (le 

meilleur ami de Sabiha) dans le club à la 49e minute du film. Halil est un homme 

marié avec deux enfants. Sabiha qui entend ce fait de Müjgan, ne peut jamais poser 

d'Halil. Sabiha et Halil ne peuvent jamais parler de ce sujet. L'indécision et marées sur 

la poursuite de cet amour de Sabiha, provoquer des cas et des actions spectaculaires. 

Pendant ce temps, on ne voit jamais la femme d'Halil, ni dans sa vie de tous les jours 

ni dans leur maison. 

 

Comme nous l'avons dit auparavant, la femme d'Halil (et elle n'a pas de nom, il 

fait une logique de voir son image dans le récit) apparaît seulement à la fin du récit, 

lorsque Halil revient chez lui et sa famille. Dans la scène, son fils ouvre la porte et 

appelle sa mère : “Maman, mon père est arrivé!" La « mère », la femme d'Halil, arrive 

à la hâte. Elle s'arrête et attend son mari pour entrer dans la maison. Elle met ses 

pantoufles à ses pieds, ouvre la porte à une chambre pour lui et recule immédiatement. 

 

La hiérarchie dans la famille, entre les parents et les enfants et aussi entre 

l'homme et la femme lui fait se comporter comme ceci : totalement soumise à la 

présence de l'homme, totalement correspondante aux traditions. Elle est aussi une 

femme trompée, ne demande rien à son mari qui a été loin de la maison pendant plus 

d'un an. Elle prépare son lit et lui demande « As-tu faim? » Nous pouvons la voir avec 

Illustration 4. 38. Antoine et Kyoko dans le cadre noir. 



124 

 

un gros plan seul dans le cadre. 

 

 Elle est filmée en l'arrière-plan d'Halil qui est net dans l'objectif. Elle 

représente la culture traditionnelle de ce quartier et de la communauté avec son cabinet 

et son comportement. En fait, elle ressemble à une copie de la mère de Halil. Sa 

féminité est limitée à être mère sans passion ou d'expression de l'amour. Mais Christine 

dans Domicile Conjugal a une image différente de la femme de Halil. Elle discute avec 

Antoine, elle montre sa frustration. Mais étant l'une femme trompée, la réaction et son 

action finale sont importantes en matière de représentation de la femme passive. Nous 

avons dit avant que Christine portait le sens d'un objet de la mère pour Antoine, elle a 

perdu le sens de la sexualité ou de charme aux yeux d'Antoine pendant leur mariage 

mais pas pour l'autre homme tels que le portier, et le voisin.  

 

 On peut dire que Kyoko est une femme traditionnelle dans le contexte du film. 

Nous la voyons pour la première fois avec ses parents et dans des vêtements 

traditionnels japonais. Ainsi, elle est présentée comme une forme de féminité 

approuvée par le point de vue patriarcal traditionnel. Nous supposons qu'elle mène une 

vie traditionnelle, à Paris, dans un cadre moderne. Cependant, sa tradition se tourne 

vers le modernisme en ce qui concerne l'attrait sexuel. Par l’existence de Kyoko, la 

culture japonaise est représentée comme un champ de conflit entre le traditionalisme 

et la modernité.  

 

Lorsque Christine découvre la relation avec Antoine Kyoko, elle affronte Antoine 

avec des vêtements et du maquillage japonais traditionnels et les larmes aux yeux. En 

Illustration 4. 39. La femme d'Halil 



125 

 

entrant dans la maison, Antoine est sous le choc et nous le verrons d’un plan en contre-

plongée. Nous le voyons pour la première fois du point de vue de Christine, car 

Christine était assise par terre. C'est la seule scène où on voit Antoine du point de vue 

d'une femme. 

 

 Le coté traditionaliste de Kyoko et sa culture différente sont expliqués par 

Antoine comme ceci : « Si c'était une femme comme les autres, je comprendrais très 

bien que tu sois jalouse. Mais Kyoko n'est pas une femme comme les autres. Kyoko, 

c'est un autre continent. Tu comprends, Christine, c'est un autre continent. » Pour 

Antoine Kyoko n’est pas « un autre femme », c’est « un autre chose »… 

 

 A la prochaine partie, nous allons examiner Christine et Sabiha comme des 

femmes modernes. 

 

 

3.4.2. Deux femmes modernes : Christine et Sabiha 

 

Dans ces deux films, il y a deux femmes qui représentent la modernité. L'une 

d'entre elles est Sabiha, qui habite à İstanbul, qui travaille (en tant q’une prostituée 

dans une boîte de nuit) et vit seule, et l'autre est Christine, une parisienne mariée, qui 

travaille également (enseigne des leçons de violon aux enfants). Même si Sabiha est 

« l'autre femme » et Christine est « la femme de famille mariée », elles sont toutes 

deux les personnages principaux d'une liaison d’amour. Si on considère l’image des 

femmes dans le contexte social, on voit “l’autre femme” qui est en dehors de la famille, 

de l’ordre établi, du cercle. 

Illustration 4. 40. Antoine par le regard de Christine qui dans les vêtements japonais. 



126 

 

 

 Akad avoue montrer Sabiha comme une maîtresse, même si celle-ci est une 

fille de mauvais augure. Dans le film, Sabiha est « l’autre côté de l'amour", et le film 

ne donne pas un message d'exalter la famille comme une construction sociale ou 

comme une vertu éthique. Le sujet principal du film est un amour impossible entre 

deux personnes de deux milieux différents, des conditions et des vies. Ainsi, le 

spectateur ne voit pas Sabiha comme une femme qui détruit une famille ou un bonheur 

de la famille. Même si elle est une partie de l'acte illégal contre l'ordre, à la fin elle 

devient celui qui est soumis à la loi. 

 

 Christine, en revanche, est du côté approuvé de l'amour. Elle représente le 

côté légal. Même si son mari la trompe, elle agit comme si de rien n’a jamais a lieu et 

elle se soumet à la loi. Dans ce film, l’institution familiale est présentée du point de 

vue masculin. L’institution familiale est approuvée par racontant l’histoire d’un 

homme qui quitte sa maison, et puis s’ennuyait du nouvel ordre, et qui peut rentrer sa 

maison et sa famille. Le film normalise l'action de l'homme et apaise la femme en la 

soumettant à l'institution de la famille et à la loi.  

 

 Dans Vesikalı Yarim, Sabiha représente la « sexe », une nouvelle vie moderne 

et différente dans le monde de Halil. Elle ne suit pas les règles classiques strictes de la 

société communautaire, elle exprime sa féminité et la sexualité sans l'ombre de la 

domination patriarcale. Elle est la femme de la nuit, de la ville urbaine, du monde 

compliqué et changeable opposé de Halil. Christine à Domicile Conjugal est aussi une 

femme moderne, mais ne souligne pas volontairement son identité sexuelle. Bien 

qu’elle soit une femme ordinaire et modeste, son trait sexuel est souligné du point de 

vue des hommes qui l’entouraient. 209 Comparée à Kyoko, elle est moderne avec son 

style de vie et ses vêtements occidentaux, mais elle reste traditionnelle en ce qui 

concerne les valeurs qu'elle représente. Les responsabilités de la famille; l’ordre et les 

règles de la société sont représentés par le mariage de Christine et Antoine.  

 

 Même si Christine est une femme citadine instruite avec une bonne famille, 

                                                 
209 On voit Christine et ses jambes par des hommes differents pendant le film.  



127 

 

on remarque que l’estime de soi de cette femme moderne est très faible. Dans sa 

relation avec Antoine et dans leur séparation, elle se critique et reproche souvent.  

 

Dans une séquence du film, Antoine et Christine expriment leurs opinions sur 

eux-mêmes à d'autres personnes qui sont représentés le spectateur. En fait, deux 

personnages principaux confessent simultanément, de manière synchronisée.  

 

Un dialogue entre Antoine et sa collègue : 

 

La collègue d’Antoine : Et pour l’instant, vous vivez tout seul. 

 

Antoine : Enfin, à moitié. 

 

La collègue d’Antoine : Ça ne vous paraît pas trop difficile? 

 

Antoine : Oh, vous savez, je ne déteste pas la solitude. 

 

La collègue d’Antoine : Eh bien, moi, quand je me retrouve toute seule le soir, chez moi, 

j'ai peur. J'épouserais un bec de gaz pourvu qu'il me fasse la conversation. Je croyais 

que vous aimiez beaucoup votre femme. 

 

Antoine : Ah oui, oui, beaucoup. Au début, quand je l'ai rencontrée, j'étais stupéfait par 

sa bonne éducation. Elle était tellement polie que ça me faisait rire. Ça m’attendrissait. 

Puis ça a commencé à m’agacer. ‘'Merci, monsieur.’’, ''Merci, madame.’' ,’'Merci 

beaucoup d'être venu.’' ,’'Merci pour cet excellent repas.’’, ''Merci d'avoir téléphoné.’' 

Oh là là… Au début de notre mariage, je l'appelais Peggy Sage. Peggy parce qu'elle a 

un petit côté anglo-saxon comme ça, un peu réservé. Et puis Sage parce qu'elle était 

sage. Très, très sage…Vous voyez ce que je veux dire? Faudrait que vous la voyiez 

quand elle fume une cigarette. Elle ne sait absolument pas fumer. Elle tient sa cigarette 

comme ça, maladroitement entre ses doigts. On dirait une petite fille qui fait semblant 

d'être une femme.210 

 

Un des points sur lesquels nous devons prêter attention est la suivante : la femme 

qui parle à Antoine dit qu'elle préférerait épouser avec n’importe quoi. Ici, le mariage, 

et donc un homme, est présenté comme une chose à laquelle une femme révère quoi 

qu'il arrive, quelque chose qui la sauve de ses peurs. Le deuxième point, et le plus 

important, est le point de vue d'Antoine sur Christine. Au début, Antoine était 

impressionné par la politesse et l'éducation de Christine, puis il commençait à être 

irrité par ces caractéristiques. La femme est devenue déplaisant à cause de sa 

supériorité intellectuelle. Sa description de Christine comme d'une « petite fille 

                                                 
210 Domicile Conjugal (1970) 01 :18 



128 

 

essayant d'être une femme » montre son statut à ses yeux. Elle est inexpérimentée, un 

peu pathétique. Et avec ce côté d'elle, elle est attrayante pour un homme. 

  

Ce que dit Christine à propos d'Antoine est plus important. Dans cette section, 

qui est présentée comme deux femmes parlant de la vie et des relations, est en réalité 

l’approbation du point de vue masculin dominant dans le film, par le personnage 

féminin. 

 

 

La dialogue de Christine et Silvana (la voisine) : 

 
Christine : Ah, c'est vous, Silvana. Je croyais que c'était Antoine. Mais enfin, comme il 

est déjà venu hier. 

 

Silvana : Vous savez, je connais bien la vie. ll reviendra certainement. 

 

Christine : Non, je ne crois pas. J'ai été très maladroite avec lui. Quand j'ai senti que 

ça commenaçait à aller mal, au lieu d'arranger les choses, je les ai aggravées parce 

que j'avais peur. 

 

Silvana : Ah, il faut de la patience. Les hommes, ils sont tous des enfants. 

 

Christine : Quand on s'est connus, j'étais vierge. J'en tire aucune fierté, au contraire. 

Mes parents me laissaient très libre, je sortais comme je voulais, mais j'avais peur des 

garçons et puis, je croyais des choses. Alors vous vous rendez compte! Etre vierge à 20 

ans! Enfin, j'étais un anachronisme vivant! Une vraie conne! 

 

Silvana : Hum! Moi aussi, je me suis fait une fausse idée de la vie. Mais elle est quand 

même passionnante. 

 

Christine : Non, je sais la vérité maintenant et je m'aperçois que la vie est…est 

dégoûtante. 

 

Les caractéristiques attribuées à Christine par Antoine (être maladroite, d’être 

comme un enfante) sont entendues par Christine dans une autre conversation, ainsi, la 

perspective masculine est approuvée par une femme. Même si son mari l'a trompée, 

Christine se sent coupable. Elle se blâme de ne pas être en mesure de bien gérer la 

situation et de tout gâcher. Il y a également un accent ici sur le corps féminin et la 

liberté.  La caractéristique d’être inexpérimentée évoquée par Antoine est expliquées 

différemment par Christine : La virginité. Même si elle est une femme moderne, avec 

un instinct conservateur, elle est restée à l’écart des hommes, comme une petite fille 

qui a peur des hommes. Bien que la petite fille effrayée ait disparu, elle n'a pas été 



129 

 

remplacée par une femme forte et indépendante. Il a été remplacé par le symbole d'une 

femme qui se blâme toujours de manière passive, et qui trouve une vie solitaire 

dégoûtante. Les besoins moraux de la femme dans le film sont plus importants que ses 

besoins matériels. Même si elle n'a pas besoin matériellement d'Antoine, elle dépend 

d'Antoine avec son image de petite fille faible et effrayée. Dans cette scène, Christine 

porte du noir pour la première fois et représente son deuil après la perte de l'homme. 

 

Après la séparation d'Antoine et Christine, elle s'exprime dans une scène où ils 

parlent de leur relation et de leur mariage : 

 Antoine : J’y pense tout le temps. 

 

 Christine : Non, écoute, fais ce que tu dois faire, mais laisse-moi tranquille. Je n'ai 

pas beau- coup d’amour-propre, tu sais. D'ailleurs je n'en ai jamais eu, alors je peux 

te le dire : je t'aime encore, Antoine. Mais je préfère ne pas te rencontrer. Et quand tu 

viens voir le petit, préviens- moi pour que je ne sois pas à la maison. Et toi, j'espère tout 

de même que tu es heureux.211 

 

 

De cette manière, la femme moderne est représenté encore une fois avec sa le caractère   

dépendante et faible estime de soi dans le film. On est souligné avec des décisions de Christine 

qu’elle n’a pas confiance en soi. Bien qu'ici, Christine puisse être perçue comme une femme 

décisive, qui se concentre sur sa vie et surmonte sa colère, à la fin, en acceptant son mari qui 

souhaite revenir, elle agit complètement de manière opposée à cette attitude.  

 

 Alors que Domicile Conjugal se concentre sur la vie "ordinaire" d'un couple 

marié en train de perdre son amour, au centre de Vesikalı Yarim, il existe une relation 

                                                 
211Domicile Conjugal (1970), 01  :25 

Illustration 4. 41. Christine et Antoine parlent de leur relation 



130 

 

amoureuse intense et en même temps l'impossibilité de cet amour. En dépit de ses 

caractéristiques mélodramatiques, Sabiha n’est pas en accord avec les stéréotypes des 

mélodrames. Elle n’est pas un personnage féminin passif, dépendant et faible. Comme 

nous l’avons déjà dit, Sabiha est la personne qui dirige leur relation. Au début, elle 

tient Halil à distance, puis arrive à un point où elle s’engage et peut sacrifier son travail 

et tous ses gains financiers. Quand elle apprend qu'Halil est mariée, les caractéristiques 

et la puissance de son personnage devient plus évidentes. Il y a un dialogue où Sabiha 

ne pouvait pas demander clairement à Halil s'il était marié ou pas, mais subtilement 

elle l'amène à rendre compte : 

[…] 

Sabiha : D'accord Halil! Je ne peux pas être dérangé comme ça! Je ne peux pas me 

porter sans dormir. 

Halil : Pourquoi pas? Dis-le franchement si tu ne le veux plus. Tu t’ennuies, n’est pas? 

Sabiha : Peut-être. Peut-être tu vas partir un jour. Ton magasin, ta maison peut te 

manquer. 

Halil : Ma maison, mon magasin est toujours là. Je n'ai nulle part où aller. Mon magasin 

est deux boîtes d'oranges. Ma maison est à côté de toi. 

Sabiha : Tu n'as rien d'autre à dire? Ensuite, je n'en ai pas non plus.212 

[…] 

 

 Depuis cette scène où la séparation a été évoquée pour la première fois, 

l'intégrité et la continuité de l’amour sont brisées avec l’instabilité de Sabiha. Cette 

fragmentation se poursuit jusqu'à la fin du film. Dans Domicile Conjugal, la femme 

                                                 
212 Vesikalı Yarim (1968) 0 :55 

Illustration 4. 42. Halil et Sabiha parlent de leur relation 



131 

 

trompée, Christine est  la femme mariée, et on peut faire preuve d’empathie avec elle. 

Dans Vesikalı Yarim, même si Sabiha est la maîtresse, le spectateur a l’impression que 

Sabiha est la personne trompée. À ce stade, lorsque le film se penche sur le point de 

vue de la femme et que les spectateurs voient les événements du point de vue de 

Sabiha, renforce le sentiment que Sabiha est trompée. Alors que Sabiha ne pouvait 

accepter cette situation comme une prostituée, une femme marginalisée et solitaire, 

sans famille, sans éducation et sans environnement social fort, Christine, en tant que 

femme trompée, a facilement accepté cette situation de courte durée.  

 

 Nous avons mentionné que lors de la construction de la société moderne, les 

femmes étaient isolées des sphères politique et publique et étaient associées au foyer 

et à la famille, ainsi qu'à des responsabilités telles que les tâches ménagères, le soutien 

émotionnel et mental à la famille et le transfert des codes de société patriarcaux au la 

génération suivante a été donnée aux femmes. Dans ce contexte, lorsque nous 

examinons ces deux films, nous pouvons dire que la plupart des scènes dans lesquelles 

nous voyons Christine sont à l’intérieur de la maison. Dans Vesikalı Yarim, même si la 

maison est un lieu important (la maison est une scène importante du mélodrame), nous 

ne pouvons pas dire que nous voyons Sabiha principalement à la maison. Sabiha est 

dans les rues, jour et nuit, elle est dehors. Elle pense des décisions importantes dans la 

rue. De cette manière, elle surmonte les limites de l'espace public dans la société 

patriarcale moderne. 

 

 Dans ce chapitre, nous avons examiné la relation entre l’espace et le 

personnage ent termes de la modernité, on a cherché les réponses des questions 

comment le personnage féminin se situé dans le fantasme du personnage masculin. On 

élargit la notion d“être un objet” pour la femme dans le récit. Et enfin, nous avons 

distingué les personnages féminins dans deux films, et les interpréter dans leur position 

de “l’autre” et leur statue dans la société moderne. Après cette partie, dans la 

conclusion on terminera notre recherche et on va évaluer tous qu’on trouve à travers 

notre recherche.  

 

 

 

 



132 

 

CONCLUSION 

 

 
 

 

Au début de notre recherche, se sont posées des questions sur le cinéma et la 

société. On a choisi les années 1960, car cette époque tourmenté de changements et 

ruptures en termes de cinéma et de la vie sociale en France et en Turquie. Les effets de 

la modernité se sont fait ressentir davantage dans la société avec le globalisme et le 

capitalisme. C’était une époque qui a fait naître des mouvements de liberté, les 

développements des droits de l’homme. Des années soixante étaient également un 

théâtre des changements radicaux à l’égard du statut de la femme. Et on a choisi 

quelques questions, on s'est d'abord demandé si on pourrait faire un lien de cela avec 

la conjoncture sociale qui comprit la modernité et l’image de la femme dans la société. 

Est-ce qu’il y a une relation entre la modernité et l’image de la femme dans le cinéma? 

Qu’est-ce que l’image de la femme dans le cinéma turc et le cinéma français dans la 

fin des années 1960 et au début des années 1970? En reflechissant sur le statut 

traditionnel des femmes dans l’ordre social patriarcal, et l’image des femmes dans le 

cinéma narratif classique, on s'est aussi demandé si l’image des femmes était un objet 

ou non? Pour répondre à ces questions, nous avons décidé de procéder à une analyse 

comparative en choisissant un film du cinéma français et un film du cinéma turc d’un 

certaine période, traitant un sujet similaire. Nous les avons identifiés Domicile 

Conjugal’ (1970) de François Truffaut qui est le réalisateur français l’un des 

représentants importants du cinéma français, et l'autre film Vesikalı Yarim’ (1968) d' 

Ömer Lütfi Akad, qui tient une place importante dans le cinéma turc avec son style 

unique.. 

 

Afin de répondre à nos questions en matière de questionnement sociales, on a 

commencé en recherchant la modernité qui est l’une des bases de notre analyse. Nous 

avons commencé par l’histoire de la modernité qui était une organisation, une 

approche, un système de penser qui comprenait largement des sens esthétique, 

sociologique, et philosophique de XVe au XXe siècle. Dans l’intitulé qui a suivi, on a 

examiné les effets de la modernité sur l’individu de nos jours. On a emprunté des idées 

de Georg Simmel, qui travaillé sur la relation entre l’individu et la société de la 

modernité. Selon lui, la culture basée sur les traditions, notamment basée sur les 



133 

 

pratiques religieuses avait déterminé l’identité et la manière de comportement de 

l’homme. Comme il l'a nommé, l’homme « prémoderne » était entouré de cercles 

sociaux et d’une communauté traditionnelle. Au contraire, l’homme moderne n’était 

pas dépendant de la communauté, mais il avait sa propre identité. L’homme moderne 

était un individu à un niveau progressif de la liberté. Par contre, la vie moderne avait 

amené des problèmes paradoxales pour les sujets de la société.213 

 

En cherchant l’image des femmes en relation avec la modernité, on a souligné 

le processus de la modernisation qui accompagne la création des États-nations. Étant 

la plate-forme de la société moderne, le processus de la fondation des sociétés 

nationales nous donne une information essentielle sur le statut de la femme moderne. 

On a vu que les femmes étaient éloignées du domaine politique et associée à la vie de 

famille, c’est à dire la maison. 

 

La question du statut et l’image des femmes nous ont orientées aux recherches 

de du genre. Les études portaient généralement sur le processus de socialisation qui 

enseignait à l’enfant comment être une femme ou un homme. Selon ces études, le sexe 

était un rôle attribué par la société. Donc, c’était un facteur important qui définit le 

statut des femmes. À ce propos, afin d’incarner des explications, on a profité d'une 

recherche qui raconte les statuts dans la famille française des années 1960. Nous avons 

remarqué que le statut des femmes consevait qu'elles restent à la maison, jusqu’à la fin 

des années soixante. Cependant, malgré les effets libérateurs de la modernité, comme 

un individu, la femme était toujours dans le cercle de la tradition patriarcale qui l'a 

situé dans le monde masculin. 

 

 

 

 

 

 

                                                 
213

 Coser, Lewis A., Georg Simmel, Makers of Modern Social Science, Englewood Cliffs, N.J., Prentice-

Hall, London, 1965 



134 

 

Nous avons continué à rechercher l’infrastructure sociale des films dans le 

premier chapitre. Nous avons rappelé brièvement quelques faits sur l’histoire courte 

des années soixante en Turquie et en France. Particulièrement, on a vu des évènements 

politiques qui définissaient la conjoncture sociale de la société. La France était sortie 

de la Seconde Guerre Mondiale et avait beaucoup de problèmes internationaux. Et 

toute suite, le pouvoir de Gaulle s’est fait ressentir dans le monde politique de la France 

jusqu'aux mouvements sociaux d’étudiants de 1968. Et la Turquie arrivait à l’année 

1960 après une période monopole et une économie libérale avec le parti DP. Le destin 

politique de la Turquie a été changé par le coup d’État du 27 mai 1960. Après avoir 

expliqué les conditions politiques de la France et de la Turquie on est passé à une 

notion qui a boulversé la structure des sociétés : La modernité.  

 

Après avoir vu la relation entre la modernité et l’image de la femme et le contexte 

sociopolitique des années 1960, nous avons étudié la théorie psychanalytique, parce 

que nous avons voulu plonger dans le monde des personnages et montrer comment le 

cinéma nous montre l'image des femmes. Nous avons commencé en expliquant le 

développement de la théorie psychanalytique dans le cinéma. Les premières études 

étaient redigées dans les années 1920 et 30 par Barbara Low et Hanns Sachs. Sachs 

avait découvert la différence entre le cinéma et le théâtre en matière du plaisir 

représentatif du spectateur. Quand nous sommes arrivés aux années 1970, nous avons 

vu les études significatives qui orientaient les études et critiques cinématographique. 

Dans ce cas, nous avons examiné les approches qui mettaient à jour la relation entre le 

sujet du cinéma et des explications lacaniennes comme la phrase de miroir. Dans cette 

partie nous nous sommes servis des théories de Metz et Baudry. Notamment nous 

avons mis en avant ses idées sur l’image de la femme dans le cinéma. Cela nous a 

ramenés au complexe d’Œdipe. Selon lui l’image de la femme était une menace contre 

le regard masculin qui rappelait la castration. Comme Metz, Mulvey avait fait une 

analyse sur le plaisir masculin et l’image de la femme dans le système narratif 

classique. Selon Mulvey, fétichiser la femme ou la violence contre la femme était une 

manière de s’enfuir de cette menace.214 

                                                 
214

 Mulvey, Laura, “Visual Pleasure and Narrative Cinema.”, Visual and Other Pleasures,  London : 

Macmillan, 1989 



135 

 

 

Dans la deuxième partie, on a commencé par la relation entre Vesikalı Yarim  

comme un film d’un genre dans le cinema “mélodrame” et Domicile conjugal comme 

un film d’un courant “Nouvelle Vague”. Nous avons commencer par examiner le genre 

« mélodrame », qui était le genre du film que nous avons choisi, Vesikalı Yarim, depuis 

son développement dans l'histoire à son utilisation dans le cinéma. Il était important 

pour notre étude d'examiner le mélodrame en tant qu’un genre, qui parlait des conflits 

de société; du conflit entre la tradition et la modernité. On a remarqué que le 

mélodrame a reflété les conflits sociaux causant de la modernité en racontant un 

histoire d’amour. Nous avons également discuté du fait que le mélodrame idéalise la 

femme selon la morale établie, la caractérise comme étant des personnes passives, qui 

se sacrifient, qui sont tourmentées et qui ne peuvent s'opposer à la direction du destin 

en ce qui concerne l'expression des valeurs de la société patriarcale moderne. Ensuite 

afin de procéder à l'image de la femme nous avons examiné le côté cinéma de notre 

sujet. On a commencé en présentant nos films. On a commencé avec Vesikalı Yarim en 

voyant ce qui se passé dans le film. Et puis, on a continué à connaitre l’auteur du film, 

Ömer Lütfi Akad qui a fait commencer une nouvelle période dans le cinéma turc; « la 

période des cinéastes ».215 On a vu que Ömer Lütfi Akad était un réalisateur réaliste, 

qui examinait les questions sociales de la société turque avec des personnages 

représentant la vie réelle. Son approche cinématographique était basée sur un langage 

simple et il évitait des grands mouvements et des effets de la caméra. Dans Vesikalı 

Yarim, on a vu son approche cinématographique dès les premières scènes. Avec 

Vesikalı Yarim, au même temps, on a raconté brièvement dans quelles conditions était 

fait un film turc dans les années 1960. Dans ce chapitre, nous avons également présenté 

les caractéristiques de la femme dans les films d'Ömer Lütfi Akad, dans la trilogie que 

nous avons choisie. Nous avons vu que, dans ces trois films de mélodrame, les 

personnages féminins sont des femmes modernes qui sont tombées amoureuses de 

l’amour sans se soucier des différences de classes sociales et économiques, et qui ont 

trouvé le bonheur dans l’amour d’un homme qui lui offre une vie humble. 

 

 

                                                 
215

 Alim Şerif Onaran, Ömer Lütfi Akad, Agora Kitap, İstanbul, 2013. 



136 

 

Dans la seconde phase de la deuxième partie, nous avons examiné le film 

français Domicile Conjugal. Comme Vesikalı Yarim on a d’abord présenté le film puis, 

on a donné des informations sur l’auteur François Truffaut et son héritage « La 

Nouvelle Vague ». On a vu comment il a commencé en écrivant dans Cahiers du 

cinéma, avec l’aide d’André Bazin. La Nouvelle Vague et Truffaut ont bouleversé des 

valeurs du « cinéma de qualité ». En ce qui concerne la question de l'image de la 

femme, nous avons examiné la représentation de la femme dans le courant de la 

Nouvelle Vague. Nous avons discuté des personnages féminins dans les films des 

réalisateurs tels que Truffaut, Godard et Chabrol, de la manière dont la représentation 

des femmes est gérée. Nous avons vu que, même si cette période apportait 

manifestement de nouveaux changements structurels et esthétiques au cinéma, elle 

n'apportait pas de perspective révolutionnaire ou progressive à l'image de la femme, 

car dans ces films, les femmes étaient utilisées comme un objet sexuel. De même, 

lorsque nous avons examiné les films de Truffaut, nous avons constaté que le corps de 

la femme était fétichisé et que la sexualité féminine occupait une place de choix dans 

ses films. Cette attitude était donc intentionnelle. Nous avons analysé ce phénomène 

de féminité dans les films de Truffaut, reflétant son monde de fantasme et sa 

perspective masculine dans ses films, et analysant ses relations avec les femmes par 

l'intermédiaire d'Antoine Doinel, avec lequel il s'était identifié dans « 400 Coups » 

(1959).  

 

Après avoir approfondi nos recherches sur l’image des femmes et la modernité 

à travers notre comparaison des films français et turcs, la période et les réalisateurs, 

nous avons traité l’analyse de deux films choisis dans le troisième chapitre. Dans 

Vesikalı Yarim et Domicile Cobjugal, nous avons essayé de comprendre comment les 

effets la modernité apparaissaient dans le récit. 

 

Premièrement, on a examiné la relation entre des espaces et des personnages en 

matière de la modernité. On a comparé Halil et Antoine qui sont les personnages 

principaux masculins des films. Antoine était beaucoup plus moderne que Halil, mais 

il a une mentalité traditionnelle en matière de constitution de famille. Alors qu’Antoine 

était une représentation de la famille bourgeoise de la vie urbaine, Halil était la 

représentation d’une figure de l’homme prémoderne vivant dans le quartier 



137 

 

traditionnel de Kocamustafapaşa. Sabiha, comme le personnage principal féminin, elle 

représentait le côté moderne et complexe de la vie urbaine qui habite à Beyoğlu. Leur 

amour était impossible comme le paradoxe d’être moderne. Et, Christine, elle n’était 

pas une représentation pure de la modernité. Parce que, le niveau d’être moderne était 

différent en France. Modernité n’était pas un résultat ou une cause, mais un fondement. 

 

Et nous nous sommes servis de ces constats en analysant les personnages 

féminins dans Vesikalı Yarim et Domicile Conjugal. Nous avons emprunté des termes 

comme le fantasme, l’objet de plaisir, l’objet de regard, la loi et le fétiche. 

 

Dans la partie suivante de la comparaison, nous avons analysé le récit en 

construisant un cercle. Le cercle représentant la construction de la narration classique 

(équilibre-déséquilibre-équilibre). Pour démontrer ceci, nous avons analysé et 

comparé les scènes d’ouverture et de cloture des deux films. Dans cette comparaison, 

on a vu que Vesikalı Yarim commençait comme l’histoire d'Halil, naturellement par le 

regard d'Halil. Par contre, il se termine comme étant l’histoire de Sabiha. Au milieu 

du film, le regard se tourne vers Sabiha. Et, dans Domicile Conjugal, le film débute  

en racontant l’histoire d’Antoine et il restait dans son point de vue, le regard masculin 

du personnage principal. 

 

Au suivant, nous avons commencé à examiner en pensant aux fantasmes des 

personnages masculins principaux. Dans les deux films, l’amour, la liaison était un 

fantasme de possibilité d’avoir une femme sexuellement parfaite. On a analysé les 

scènes de premières rencontres avec des objets de fantasmes. On a vu que, Antoine, et 

même Halil sont fasciné par la sexualité des femmes. Lorsque le fantasme d'Antoine 

pour Christine se termine après avoir eu un bébé, le fantasme pour Kyoko s’estompe 

une fois que celle-ci perd de son mystère. Mais le fantasme d'Halil, s’est terminé par 

la division de caractère de Sabiha. Ensuite, nous avons analysé si l’image de la femme 

était comme un objet de fantasme. On a vu que Christine, Kyoko et Sabiha étaient les 

objets de désir pour les personnages masculins (Antoine et Halil). Elles étaient un 

fétiche de l’amour. Par contre, Sabiha portait deux états de féminité dans son corps. 

Elle était un objet de désir, et même un objet de tendresse. Halil, qui a grandi avec une 

éducation traditionnelle, qui représentait l’homme pré-moderne, il a considéré Sabiha 



138 

 

comme un objet de désir, d’amour. Et Antoine en tant qu’un homme moderne, 

Christine était un objet pour lui aussi. Dans une manière similaire, Christine avait deux 

états de féminité dans son corps, l’objet de désir comme une femme et l’objet de 

tendresse comme une mère. Être la femme parfumée (Sabiha) ou et être la jeune 

femme timide (Christine), ces deux états étaient suffisants pour provoquer le fantasme 

d’un homme. 

 

Par la suite, nous avons comparé l’image des femmes dans deux films. Il y avait 

deux femmes dans la vie d’Antoine, sa femme Christine, et sa maitresse Kyoko. Mais 

dans la vie d'Halil, Sabiha joue le rôle de deux femmes, la mariée et  l’amoureuse. La 

femme d'Halil était identifiée avec la famille et la maison. De ce point de vue, les 

différences de la culture apparaissent visiblement. La confidentialité de la famille était 

une valeur sacrée dans la famille turque et traditionnelle. Et Sabiha, en tant que 

prostituée, était amoureuse et son désir d’être la femme d’un homme nous est 

démontré. Même si elle était  « l’autre femme », Sabiha n’est pas été considérée 

comme une mauvaise femme. On pourrait dire que on regarde dans les yeux de Sabiha. 

On aimerait voir la liaison heureuse entre Sabiha et Halil. Par contre, dans Domicile 

Conjugal, pour la relation entre Antoine et Kyoko, on n’a pas vu un accent sentimental 

de côté d’Antoine qui n’est pas vraiment intéressé par Kyoko, lorsqu’elle commence à 

planifier une vie avec Antoine, et qu’il l’abandonne. 

 

A l’issue de nos questions, comment était l’image de la femme dans ses deux 

films ayant un sujet qui se croisent sur certains points, et qui étaient fait dans les années 

soixante et soixante-dix en France et en Turquie. On remarque que, l’image de la 

femme est définie selon le plaisir masculin. Vesikalı Yarim ou Domicile Conjugal, les 

personnages féminins sont situés dans le fantasme de l’homme. L’image de la femme 

correspond à être l’objet de désir et de plaisir. C’est le point similaire dans ses deux 

films. Mais, d’être l’épouse ou mère, ces rôles sexuels sont différents dans deux films.  

Par exemple, on a dit que Sabiha porte la valeur de deux états féminines. Elle 

porte le rôle d’une femme au foyer, une épouse comme mise à la disposition de son 

amour vers Halil. En fonction des niveaux différents de la modernité de la société et 

de la culture, ces deux états de Sabiha représentent le conflit, le paradoxe de la 



139 

 

modernité : protéger la stabilité mais changer en même temps. Le regard vers la femme 

et la culture traditionnelle basée sur les règles des communautés, affecte l’image de la 

femme dans ce film. Et dans Domicile Conjugal, Kyoko elle, ne porte jamais un rôle 

comme Sabiha. Elle représente la passion temporelle. Christine qui est le personnage 

principal féminin est représentée comme la femme moderne. Par contre elle est située 

dans une position passive dans le récit en comparant avec Sabiha.  

En raison de la manière de pensée plus « moderne » que la Turquie, on ne voit 

pas ce conflit entre le pré-moderne et le moderne. On peut dire que les personnages 

féminins dans les films de deux réalisateurs de deux cultures différentes qui ont une 

place différente en ce qui concerne la modernité, avec des esthétiques de cinéma et des 

écoles différentes, étaient représentés comme des objets (parfois un objet de désir, 

parfois un objet de regard et parfois de tendresse).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



140 

 

 

BIBLIOGRAPHIE 

 

 

 

Abisel, Nilgün, Türk Sineması Üzerine Yazılar, Metis Yay., Ankara, 2005. 

 

Abisel, Nilgün, Çok Tuhaf Çok Tanıdık, Metis Yayınları, İstanbul, 2008, p.136 

 

AKAD, Ömer Lütfi, Karanlıkla Işık Arasında, İletişim Yayınları, İstanbul, 2016 

 

Akbulut, Hasan, Kadına melodram yaraşır : Türk melodram sinemasında kadın imge-

leri, 1960-1975 arası Türk melodram sinemasında kadının sunumu, İstanbul, Bağlam, 

2008.  

 

Akça, İsmet, “Türkiye’de Darbeler, Kapitalizm ve Demokrasi(sizlik)”, Cumhuriyet Tari-

hinin Tartışmalı Konuları édité par Bülent Bilmez, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2013, 

p.54 

 

Akpınar, Ertekin, 10 Yönetmen Ve Türk Sineması : Tür, Anlayış, Farklılık, İstanbul, 

Agora kitaplığı, 2005.  

 

Althusser, Louis, “Idéologie et appareils idéologiques d’État”, Les Classiques Des 

Sciences Sociales, Université du Québec, Chicoutimi,1970. 

 

Anderson, Benedict, Hayali Cemaatler, Metis Yayınları, İstanbul, 2004. 

 

Andrew, Dudley,  Concepts in Film Theory, Oxford University Press : Oxford, 1984. 

 

Aumont, Jacques, Michèle Marie, L’analyse Des Films, Université Nathan, Paris, 1988. 

 

Aydın, Suavi, Yüksel Taşkın, 1960’tan Günümüze Türkiye Tarihi, İletişim Yayınları, 

İstanbul, 2014 

 

Baudelaire, Charles, Le Peintre de la Vie Moderne, La Petite Collection, Paris, 2010. 

 

Becque, Antoine, “Histoire Et Cinéma”, Cahiers du Cinéma, Paris, 2008. 

 

Bali, N. Rıfat., The Turkish Cinema in The Early Republican Years, İstanbul, ISIS press, 

2007.  

 

Baudry, Jean-Louis, “Ideological Effects of the Basic Cinematografic Apparatus”,  Narra-

tive, Apparatus, Ideology : A Film Theory Reader, Philip Rosen (publié) dans New 

York : Columbia University Press, 1986, p.286-298. 

 



141 

 

Bellour, Raymond, “Segmenting/Analyzing.” Narrative, Apparatus, Ideology : AFilm 

Theory Reader, Philip Rosen (publié) dans. New York : Columbia University Press., 

1986, 66-92. 

 

Bora, Aksu, Kadınların Sınıfı : Ücretli Ev Emeği ve Kadın Öznelliğinin İnşası, İletişim 

Yayınları, İstanbul, 2018 

 

Bordieau, Pierre, La Domination Masculine, Editions du soleil, Paris, 2002. 

 

Brooks, Peter, "The Melodramic Imagination : Balzac, Henry James, Melodrama and the 

Mode of Excess”, CN : Yale University Press, New Heaven, 1976 

 

Burdy , Jean-Paul, Les Mots de  la Turquie, Presses Universitaire de Mirail, Toulouse, 

2006. 

 

Casetti, Francesco. Les Théories de Cinéma Dépuis 1945, Nathan, Paris, 2012. 

 

Chapman, James, Cinemas of the World, Reaktion Books, London, 2003. 

 

Chappus, R., Thomas, R., Rôle et Statut, Presses Universitaire de France, Paris, 1995. 

 

Coser, Lewis A., Georg Simmel, Makers of Modern Social Science, Englewood Cliffs, 

N.J., Prentice-Hall, London, 1965. 

 

Creed, Barbara, “Film and Psychoanalysis.” Film Studies : Critical Approaches. John 

Hill et Pamela Church Gibson (publié) dans Oxford University Press.,2000, 75-88. 

 

Cunningham, Stuart, “The Force-Field or Melodrama”, éd. R.Stam, T. Miller. Film and 

Theory : An Anthology, Blackwell Publishers, Massacuthusetts, 2000. 

 

Daldal, Asli, 1960 Darbesi ve Türk Sinemasında Toplumsal Gerçekçilik, Homer Yayın-

cılık, 2005. 

 

Deckard, Barbara Sinclair, The Women’s Movement : Political, Socioeconomic, and 

Psychological Issues, New York : Harper & Row, 1979. 

 

Elasser, Thomas, “Tales of Sound and Fury : Observsations on the Family Melodrama” ed. 

B. Nichols, Movies and Methods, Vol. 2, University of California Press, Berkeley and 

Los Angeles, 1985 

 

Elmacı, Tuğba, “Sinemamızda Dram ve Melodram", Türlerle Türk Sineması,  éd. Yelda 

Özkoçak, Derin yayınları, İstanbul, 2015 

 

Erdoğan, Nezih, “Narratives of Resistance : National Identity and Ambivalence in the 

Turkish Melodrama Between 1965 and 1975”, Screen , vol 39 no 3 Fall , 259-269, 1998 

 

Erdoğan, Nezih, “Narratives of Resistance”, pp.265–6; Film Araştırmalarında Yeni 

Yönelimler II, Bağlam Yayınları, İstanbul, 2001 

 



142 

 

Etzkorn, K. Peter , "Georg Simmel : The Conflict in Modern Culture and Other Essays”, 

Teachers College Press; 1st edition, 1968. 

 

Farganis, James, “Readings in Social Theory : The Classic Tradition to Post-Modernism", 

3d ed. New York : McGraw Hill, 2000.  

 

Frodon, Jean Michel,  “Le Cinéma Français  : De La Nouvelle Vague A Nos Jours”, Ca-

hiers du Cinéma, Paris, 2010. 

 

Gaborit, Pascaline, Les Stéréotypes De Genre, L’Harmattan, Paris, 2009. 

 

Garity,  Henry A. , “The French Cinema, American Association of Teachers of French”  

Vol. 60, No. 6 , 1987. 

 

Giddens, Anthony, The Consequence of Modernity, Stanford University Press, Stanford, 

CA, 1996. 

 

Gledhill, Christine, “The Melodramatic Field : An Investigation” éd. C. Gledhill. Home is 

Where the Heart is : Studies in Melodrama and the Woman’s Film, BFI Publishing, 

London, 1987. 

 

Gouslan, Elizabeth, Truffaut et Les Femmes, Bernard Grasset, Paris, 2016 

 

Göle, Nilüfer, “Musulmans Et Modernes”, La Découverte, Paris, 1993. 

 

Guıchard, Jean-Pierre, De Gaulle Et Les Mass Media : L'image Du Général , France-

Empire, Paris, 1985. 

 

Guerır, François, François Truffaut, éditions Les 400 coups, Paris, 2003. 

 

Habermas, Jürgen, The Philosophical Discours of Modernity - Twelve Lectures, Polity 

Press, Oxford, 1994. 

 

Habermas, Jürgen, Modernity : An Unfinished Project, Polity Press, Cambridge, 1996.  

 

Hanson-Love, Charlotte Lily,  An Investigation into the Representation of Woman in 

French New Wave Cinema, Kingston University Graphic Design BA (Hons) 3rd YeaR 

Dissertation, 2014-2015. 

 

Hakan, Fikret, Türk Sinema Tarihi, İnkılap Kitabevi, İstanbul, 2016. 

 

Halbron, Jacques Halbronn, “L'image de la Femme Dans le Cinéma de la Nouvelle 

Vague”, https ://www.hommes-et-faits.com/Films/JH_Feminin_Cine.htm (30.03.2019) 

 

Hayward, Susan, Cinema Studies : The Key Concepts, Routledge,  London & New 

York, 2000. 

 

Hill, John, Sex, Class and Realisme  : British Cinema 1956-1963, British Film Institute, 

London, 1986 

https://www.hommes-et-faits.com/Films/JH_Feminin_Cine.htm


143 

 

 

Hobsbawm, E., Roger, T., L’invention de la Traduction, Editions Amsterdam, Paris, 

2012. 

 

Holmes, Diana, “Sex, Gender and Auteurism : The French New Wave and Hollywood”. In 

: Cooke P. (eds) World Cinema’s ‘Dialogues’ with Hollywood. Palgrave Macmillan, 

London, 2007. 

 

Inan, Afet, , Türkiye Cumhuriyeti ve Türk Devrimi, Türk Tarih Kurumu, 1998. 

 

Ingram, Robert, François Truffaut  : L’auteur Des Films 1932-84, Tachen, Paris, 2004. 

 

Kalkan, Faruk, Türk Sineması Toplum Bilimi, Seçin Yayınları, İzmir, 1992, 

 

Kanbur, Ayla, Sadeliğin Derinliğinde Bir Usta : Ömer Lütfü Akad, Ankara, Ankara Si-

nema Derneği, Dost kitabevi, Ankara, 2005.  

 

Kandiyoti, Deniz, Cariyeler, Bacılar, Yurttaşlar : Kimlikler ve Toplumsal Dönüşüm-

ler, Metis Yayınları, 2015. 

 

Kandiyoti, Deniz, Women, Islam and the State, Bibliovault OAI Repository, the Univer-

sity of Chicago Press. 173. 10.2307/3012623.,1991 

 

Kandiyoti, Deniz, “Emancipated But Unliberated? Reflections on the Turkish Case”, Fem-

inist Studies (13/2), Summer 1987, p. 217-338 

 

Kentel, Ferhat, Euro-Türkler Türkiye ile Avrupa Arasında Köprü mü, Engel mi?, Is-

tanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, Istanbul, 2012. 

 

Kırel, Serpil, Yeşilçam Öykü Sineması, Babil Yayınları, Ankara, 2005. 

 

Lacan, Jacques, The Four Fundamental Concepts of Psychoanalysis, Jacques-Alain 

Miller, Norton, New York & London, 1998. 

 

Landy, Marcia, British Genres : Cinema and Society, 1930-1960, Princeton University 

Press, London,1991 

 

Lefebre, Henri, Introduction of modernity, Verso, Virginia University, 1995.  

 

Low, Barbara, “Mind-growth or Mind-mechanization? The Cinema in Education”, Close 

Up 1927-1933 : Cinema and Modernism, James Donald, Anne Friedberg et Laura Mar-

cus (édit.) London, Cassell, 1998, 247-250. 

 

Lusk, Billy, “Mulvey and Moldeski”, Critical Studies In Film, Gill Jamieson, 2014. 

 

MacCoby, Elenor E., The Development of Sex Differences, Stanford Univ Pr; 1St Ed., 

1966. 

 



144 

 

MacCoby, Elenor E., The Psychology of Sex Differences, Stanford University Press; First 

Ed., 1975. 

 

Marcus, Laura, “Introduction : Cinema and Psychoanalysis.” Close Up 1927-1933 : Ci-

nema and Modernism, James Donald, Anne Friedberg et Laura Marcus (édit). London : 

Cassell, 1998, 240-246. 

 

Mardin, Şerif, Türk Modernleşmesi, İletişim Yayınları, İstanbul, 2018 

 

McClintock, Anne, “Family Feuds : Gender, Nationalism and the Family”, Feminist Re-

view (44), Summer, 1993. 

 

Metz, Christian, Psychoanalysis and Cinema : The Imaginary Signifier, Macmillan, 

London, 1998. 

 

Melias, Jane, Sexe Et Société, , Bréal, Rosny,2005. 

 

Miles, Peter,  Smith, Malcom, Cinema, Literature and Society : Elite and Mass Culture 

in Interwar Britain, Routledge, New York, 1987. 

 

Modleski, Tania, The Women Who Knew Too Much, Routledge, New York, 2005,  

 

Mulvey, Laura, “Visual Pleasure and Narrative Cinema.”, Visual and Other Pleasures,  

London : Macmillan, 1989, 14-26. 

 

Mulvey, Laura, “Plaisir Visuel et cinéma narratif”, Screen vol 16 (3), p.6-18,  automne 

1975, publié dans CinémAction (n.67), 1993 pour la traduction française. 

 

Nacache, Jacqueline, L'analyse De Film En Question : Regards, Champs, Lectures, 

L’Harmattan, Paris, 2005. 

 

Neale, Steve, Genre and Cinéma, Routledge, London, 1998. 

 

Neale, Steve, Melodrama and Tears, Screen (27), London, 1986 

 

Neyrat, Cyril, “François Truffaut”, Cahiers du Cinéma, Le Monde, Paris, 2007. 

 

Nouss, Alexis, La Modernité, Presses Universitaire de France, Paris, 1995. 

 

Onaran, Alim Şerif, Ömer Lütfi Akad, Agora Kitap, İstanbul, 2013. 

 

Özgüç, Agah, Türk Filmleri Sözlüğü 1, 1914-1973, Türkiye Sinema Eseri Sahipleri Mes-

lek Birliği, İstanbul, 1990. 

 

Özkoçak, Yelda, Türlerle Türk Sineması, Derin yayınları, İstanbul, 2015 

 

Ppillipe, Claude-Jean,  François Truffaut, Seghers, Paris, 1988. 

 

Rapp, B.,  J. Cl. Lamy, Dictionnaire des films,  Larousse, Paris, 1999 



145 

 

 

Sancar, Serpil, Türk Modernleşmesinin Cinsiyeti : Erkekler Devlet Kadınlar Aile 

Kurar, İletişim Yayınları, İstanbul, 2017. 

 

Scognamillo, Giovanni, Türk Sinema Tarihi, Kabalcı, 2003. 

 

Scognamillo, Giovanni, Bay Sinema : Türker İnanoğlu, Doğan Kitap, 2004. 

 

Scognamillo, Giovanni, Metin DEMIRHAN, Fantastik Türk Sineması, Kabalcı 

Yayınevi, İstanbul, 2005. 

 

Sayman, Aydın ,“Lütfi Akad’ın Son filmleri”, Yedinci Sanat Aylık Sinema Dergisi, 15 

Mai 1977. 

 

Sellier, Geneviève, "Genre, Modernisme et culture de masse dans la Nouvelle Vague”, 

Nouvelles Questions Féministes, vol. vol. 22, no. 1, 2003 

 

Sellier, Geneviève, “Images de femmes dans le cinéma de la Nouvelle Vague”, Clio. His-

toire‚ femmes et sociétés [En ligne], 10 | 1999, mis en ligne le 22 mai 2006, consulté le 01 

mai 2019. URL  : http ://journals.openedition.org/clio/265 ; DOI  : 10.4000/clio.265 

 

Sellier, Geneviève, La Nouvelle Vague : Un Cinéma au Masculin Singulier, CNRS Edi-

tions, Paris, 2005 

 

Shepherd, Simon, Peter Womack, Melodrama in English Drama : A Cultural History, 

Oxfor, Blackwell, 1996 

 

Singer, Ben,  Modernity and Melodrama, Columbia University Press, New York, 2001 

 

Spellman, Elisabeth, “Simone de Bevoir and Woman : Just Who Does She Think ‘We’ 

Is?”, (ed) M. Shanley, C. Pateman, Feminist Interpretations ans Political Theory, Poltiy 

Press, Cambridge, 1988. 

 

Stam, Robert, François Truffaut and Friends : Modernism, Sexuality and Film Adap-

tation,Rutgers University Press, 2006 

 

Töre, Teslim, Birey, Toplum, Sistem, Globalizm, Yeni Alan Yayıncılık, Istanbul, 2002. 

 

Truffaut, François, Arts, 5 December 1956, cité par Charlotte Lily Hanson-Love, An In-

vestigation into the Representation of Woman in French New Wave Cinema, Kingston 

University Graphic Design BA (Hons) 3rd YeaR Dissertation, 2014-2015 

 

Truffaut, François, Hitchcock and Truffaut, Hayek Kitap, İstanbul, 2018 

 

Truffaut, François, “Antoine Doinel, Moi et Mon Double", http ://www.cine-

matheque.fr/expositions-virtuelles/truffaut-par-truffaut/index.php?id=8 (15.03.2019) 

 

 

http://www.cinematheque.fr/expositions-virtuelles/truffaut-par-truffaut/index.php?id=8
http://www.cinematheque.fr/expositions-virtuelles/truffaut-par-truffaut/index.php?id=8


146 

 

Truffaut,  François, “Tournage", http ://www.cinematheque.fr/expositions-virtuelles/truf-

faut-par-truffaut/index.php?id=12 (15.03.2019) 

 

 

Tuanlı, Dilek, Batıdan Doğuya Hollywood’dan Yeşilçam’a Melodram, Aşina Kitaplar 

yayınları, Ankara, 2006. 

 

Turner, Greame, Film As A Social Practice, London- New York, Routledge, 1993 

 

Walby, Sylvia, Patriarchy and Development : Women’s Positions at the End of the 

Twentieth Century, edited by Valentine M. Moghadam. Oxford : Clarendon Press, 1996 

 

Vincendeau, Ginette, “Le Pouint Courte : How Agnes Varda ‘Invented’ the Nouvelle 

Vague”, 2008, https ://www.criterion.com/current/posts/497-la-pointe-courte-how-agn-s-

varda-invented-the-new-wave (27.05.2019) 

 

Wood, Robin, “Hollywood From Vietnam to Reagan”, Columbia University Press, New 

York, 1986 

 

François Truffaut et Les Femmes, http ://nezumi.dumousseau.free.fr/truffem.htm 

(20.04.2019) 

 

Truffaut et Ses Actrices 1/2, http ://eve-adam.over-blog.com/article-truffaut-et-ses-ac-

trices-1-2-124838933.html, 2014 (20.04.2019) 

 

“melodram”, Ana Britannica 15, Ana Yayınları, İstanbul, 1993 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.cinematheque.fr/expositions-virtuelles/truffaut-par-truffaut/index.php?id=12
http://www.cinematheque.fr/expositions-virtuelles/truffaut-par-truffaut/index.php?id=12
https://www.criterion.com/current/posts/497-la-pointe-courte-how-agn-s-varda-invented-the-new-wave
https://www.criterion.com/current/posts/497-la-pointe-courte-how-agn-s-varda-invented-the-new-wave
http://nezumi.dumousseau.free.fr/truffem.htm
http://eve-adam.over-blog.com/article-truffaut-et-ses-actrices-1-2-124838933.html
http://eve-adam.over-blog.com/article-truffaut-et-ses-actrices-1-2-124838933.html


147 

 

 

 

ANNEXE I : FICHE TECHNIQUE DE VESİKALI YARİM 

 

 

VESİKALI YARİM 

 

 

Vesikalı Yarim /Ma bien-aimée publique (de Ömer Lutfi Akad) 

Turque, 1968. 0h88, 35 mm. Noir et blanc. 

Réalisateur  : Ömer Lütfi Akad, Scénario  : Safa Önal d’après l’histoire de Sait Faik 

Abasıyanık La Vallée au Violette, Dialogue  : Safa Önal, Producteur  : Seref Film  : Hürrem 

Erman, Şeref Gür, Montage  : Diamandi Filmeridis, Images  : Ali Uğur, Musique  : Metin 

Bukey. 

Interprètes  : Türkan Şoray (Sabiha), Izzet Günay (Halil), Ayfer Feray (Müjgan), Aydemir 

Akbaş (Cemil), Selahattin İçsel , Behçet Nacar , Semih Sezerli. 

 

 

Illustration 4. 43. Affiche de Vesikalı Yarim 



148 

 

ANNEXE II : FICHE TECHNIQUE DE DOMICILE CONJUGAL 

 

 

DOMICILE CONJUGAL 

France, 1970. 1h40, 35 mm. Couleur. 

Distributeur : Valoria Films, Scénario original : François Truffaut et Claude de Givray, 

Bernard Revon, Dialogue  : François Truffaut,  Producteur  : Les Films du Carosse, Valoria 

Films,  Montage  : Agnes Guillemont, Images  : Néstor Almendros, Music  : Antoine 

Duhamel. 

Interprètes : Jean-Pierre Léaud (Antoine Doinel),  Claude Jade (Christine Doinel), Hiroko 

Berhauer (Kyoko), Daniel Cecaldi (Lucien Darbon), Claire Duchamel (Madame Darbon), 

Jacques Jouanneau (Césarin du bistrot), Silvana Bassi (Silvana), Daniele Girard (Ginette), 

Daniel Boulanger (Tenor)… 

Illustration 4. 44. Affiche de Domicile Conjugal 



149 

 

 

CIRRICULUM VITAE 

 

Aslıhan Taşdan est née à İstanbul dans 1988. Elle est allé au Lycé d’Anatolie 

Habire Yahşi à İstanbul. Elle a completé sa licence à l’Université des Beaux-Arts de 

Mimar Sinan dans le déparetmenet de sociologie dans 2010. Elle est acceptée à 

l’Université Galatasray pour le programme de master de recherche en études de médias 

et de communications dans 2010. Elle a étudié français dans la classe préparatoire 

pendant un an. Après la première année de master, elle a étuidé dans l’Université Paris 

Diderot en France. Aujourd’hui elle travaille comme la spécialiste de la 

communication d'entreprise. 




