
!

!

T.C. 

KOCAELİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SİYASET BİLİMİ VE KAMU YÖNETİMİ ANABİLİM DALI 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

MİLLİ MÜCADELE DÖNEMİNİ 

LOCKE’UN SÖZLEŞME KURAMI 

PERSPEKTİFİNDEN OKUMAK 

 

YASİN TURNA 

115235003 

 

ANABİLİM DALI: SİYASET BİLİMİ VE KAMU YÖNETİMİ 

BİLİM DALI: SİYASET VE SOSYAL BİLİMLER 

 

TEZ DANIŞMANI 

DOÇ. DR. GÜVEN BAKIREZER  



!

!

KOCAELİ-2013 

T.C. 

KOCAELİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SİYASET BİLİMİ VE KAMU YÖNETİMİ ANABİLİM DALI 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

MİLLİ MÜCADELE DÖNEMİNİ 

LOCKE’UN SÖZLEŞME KURAMI 

PERSPEKTİFİNDEN OKUMAK 

 

YASİN TURNA 

115235003 

 

ANABİLİM DALI: SİYASET BİLİMİ VE KAMU YÖNETİMİ 

BİLİM DALI: SİYASET VE SOSYAL BİLİMLER 
 

  





!

! i!

ÖNSÖZ 
!

Bu tezin hazırlandığı zaman içerisinde, Türkiye’de yeni bir anayasa 

oluşturulmaya gayret edilmektedir. Toplumsal bir sözleşmenin sonucu olarak ortaya 

çıkması beklenen anayasanın adeta bir demokrasi manifestosu gibi toplumun tüm 

kesimlerini maksimum mutabakatta buluşturması beklenmektedir. Toplumsal 

mutabakatın sağlanması içinse evvela bu mutabakatı engelleyen sıkıntıları doğru 

tespit ederek sağlıklı bir çözümleme yapmamız zorunludur. Bu tezde, siyasal ve 

sosyal sıkıntılarımızın temeline işaret eden, Osmanlı İmparatorluğu’ndan cumhuriyet 

rejimine geçilen sürecin kırılma noktası olan Milli Mücadele dönemi ele alınmıştır.  

Milli Mücadele sonucunda yeni sözleşmeyi belirleyecek taraf, anasır-ı İslam 

birliği içerisinde geniş katılımcı bir demokrasiyle I. TBMM ve 1921 Anayasası’nın 

ruhuyla hareket etmişti. Ancak yeni sözleşmenin ilan edilmesi gereken cumhuriyet 

döneminde aynı mutabakat devam ettirilmeyecek ve Türk siyasal ve toplumsal hayatı 

üzerinden doksan yıl geçmesine rağmen, çatışmalı bir süreç içerisinde, eksik 

sözleşmeyle yoluna devam edecektir. Bunun yanı sıra, Milli Mücadele dönemi ile 

ortaya çıkan azınlık kavramı, önce etnik kimliklerden başlayarak ve sonrasında 

birçok siyasal kimliği de içine alarak, cumhuriyet döneminde de öteki olarak 

mutabakatın dışında tutulacaktır.  

Lockeçu bir perspektifle Milli Mücadele dönemini incelememdeki temel 

gaye, toplum sözleşmesinin önünde duran en büyük engellerin Locke’un mülkiyet, 

rıza ve toplumun çözülmesi kavramları ile yeniden anlamlandırmamıza yardım 

edeceğine olan kanaatimdir. Nitekim bu tezle sadece tarihsel bir okuma değil, güncel 

sorunlarımızın reçetesinin gene sorunların kaynağında bulunabileceğine dair de bir 

bakış açısı sunmayı amaçlıyorum.  

Danışmanım Doç. Dr. Güven Bakırezer’in desteği ve özellikle Locke’un 

kuramları üzerindeki derin bilgisiyle yol göstericiliği olmasaydı bu tezi tamamlamam 

imkânsızdı. Sabrı, titizliği ve çalışma ahlakıyla hayat boyu örnek alacağım bir rehber 

olduğu için kendisine minnettarım. Dengeli bir bakış geliştirmek için kendisinden her 

zaman istifade ettiği Doç. Dr. Yücel Demirer’e, tez jürime katılarak ufuk açıcı 

fikirler sunan Yrd. Doç. Dr. Mehmet Ruhi Demiray’a, kitaplarından her zaman 



!

! ii!

istifade ettirdiği ve tartışmalarıyla zihnimi daima dinamik kıldığı için Okt. Ahmet 

Öztürk’e, süreç içindeki destekleri için Kaan Doğan Erdoğan’a, Taha Baran’a ve İsa 

Bilgin’e saygılarımı ve teşekkürlerimi sunarım. 

Yasin TURNA 

Temmuz 2013 

!

 



!

! iii!

İÇİNDEKİLER 

!

ÖNSÖZ ......................................................................................................................... i 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... iii 

ÖZET ........................................................................................................................... v 

ABSRACT .................................................................................................................. vi 

KISALTMALAR ..................................................................................................... vii 

TABLOLAR ............................................................................................................ viii 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

 

I. BÖLÜM 

LOCKE’UN TOPLUMSAL SÖZLEŞME KURAMI ............................................. 6 

I.1 Locke’un Mülkiyet ve Siyasal İktidar Üzerine Görüşleri ................................... 7 

I.2 Locke’un Halk İhtilaline Cevaz Veren ve Toplumun Dağılması Üzerine 

Söylemleri ............................................................................................................... 17 

 

II. BÖLÜM 

HÜKÜMETİN ÇÖZÜLMESİ ................................................................................. 22 

II.1 Locke’un İhtilalci Çağrısı ve Milli Mücadele .................................................. 23 

II.2 Birinci Dünya Savaşı İle Başlayan İşgal Öncesine Hazırlık ve Toplumsal 

Ayrışmanın Hızlanışı .............................................................................................. 35 

II.3 Ulusal Self Determinasyon: Woodrow Wilson ve 14 Madde .......................... 38 



!

! iv!

 

III. BÖLÜM 

TOPLUMSAL ÇÖZÜLÜŞ ...................................................................................... 41 

III.1 Bir Kimlik oluşumu: Balkan / Dünya /  İstiklal Savaşı .................................. 42 

III.2 Anadolu’nun Demografik Yapısı: Müslüman, Rum,  Ermeni ve Yahudiler’in 

Olgusal Panoraması ................................................................................................ 46 

III.2.1 Rumlar ..................................................................................................... 49 

III.2.2 Ermeniler ................................................................................................. 51 

III.2.3 Yahudiler ................................................................................................. 55 

 

IV. BÖLÜM 

TOPLUMSAL DAĞILMA ...................................................................................... 58 

IV.1 Pontus Meselesi Üzerinden Toplumsal Dağılmaya Mikro Gözlem ............... 59 

IV.2 Toplumsal Sözleşmenin Kurgulanması Örneği: Kürt Meselesi ..................... 64 

IV.3 Anadolu’da Toplumsal Dağılmaya Genel Bakış ............................................ 71 

 

KAYNAKLAR ......................................................................................................... 81 

ÖZGEÇMİŞ .............................................................................................................. 89 

!

 

 

  



!

! v!

 

 

 

ÖZET 
!

Bu tezde, Milli Mücadele sırasında (1919-1923) yaşanan gelişmeleri John 

Locke’un toplum sözleşmesi kuramı perspektifinden anlamlandırmaya gayret 

edilmiştir. Lokceçu bir perspektif, Milli Mücadele sürecinden bugüne yaşanan 

sıkıntıların kavranmasına ve çözümüne işaret edilmesine yardım edecektir. Lockeçu 

perspektifi bu tezde belirleyen çerçeve, tüm kuramı değil, “rıza”, “hükümetin 

çözülmesi” ve “toplumun çözülmesi” kavramlarının sınırlılıkları dâhilindedir.  

Milli Mücadele, yeniden kurulacak sözleşmenin peşinden koşmuştur. Ne var 

ki siyasallaşan etnik toplulukların hepsi tek bir siyasal topluluğun yeni sözleşmesinde 

bir mutabakat oluşturamamıştır. Gayri-Müslim topluluklar azınlık olarak kabul edilip 

sözleşmenin dışına itilmişlerdir ve buna paralel Anadolu’nun demografik 

haritasından giderek silinmişlerdir. Bu yüzden aranan yeni sözleşme kısmen rızaya 

dayalı olmuştur. Milli Mücadele, Anadolu’daki anasır-ı İslam’ın ortak bir rıza 

vererek oluşturacakları toplumsal sözleşmenin ilk aşamasını teşkil etmektedir. Yeni 

sözleşmeyi oluşturacak siyasal topluluğu I. TBMM ve 1921 Anayasası’nın ruhu bir 

arada tutmuştur. Ancak Milli Mücadele’nin sonucunda ortaya çıkan Cumhuriyet 

döneminde, etnik çoğulculuktan ve özel olarak Kürt kimliğinin tanınmasından 

vazgeçildiğinden orijinal sözleşmenin tatbikatı 21. yüzyıla sarkacaktır. 

  



!

! vi!

 

 

 

 

 

ABSRACT 
!

This thesis intends to understand the events occurred during the National 

Struggle (1919-1923) from the perspective of John Locke’s theory of social contract. 

A Lockean perspective may help grasp and solve the problems experienced from the 

beginning of the National Struggle up to now. Lockean perspective here is regarded 

as a framework limited by Locke’s notins of “consent”, “dissolution of government”, 

and “dissolution of society”.  

The National Struggle pursued the prospective social contract. Not all ethnic 

communities in the process of politicization became able to reach a consensus upon 

the prospective contract of one single political society. Non-Muslim communities 

would be excluded from the contract under the status of “minority”, disappearing in 

time on the demographic map of Asia Minor. Thus, only partially, the new social 

contract took a place on the basis of consent. The National Struggle turned out to be 

the first stage of the social contract consented by the Islamic elements. The First 

Grand National Assembly (1919-1923) and the 1921 Constitution both constructed 

the emergent political society. Yet, during the republican Era that followed the 

National Struggle, ethnic pluralism and spesifically the recognition of Kurdish 

identity would be abondoned,  a fact postponing the application of the original 

contract to the twenty-first century.  

 

 

 

  



!

! vii!

 

KISALTMALAR 
 

A-RMHC   : Anadolu ve Rumeli Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti 

Birinci İnceleme  : Hükümet Üzerine Birinci İnceleme 

Bkz.   : Bakınız 

Çev.   : Çeviren 

Der.   : Derleyen 

Ed.   : Editör 

Haz.   : Hazırlayan 

İkinci İnceleme  : Hükümet Üzerine İkinci İnceleme 

İTC   : İttihat ve Terakki Cemiyeti 

Mektup   : Hoşgörü Üstüne Bir Mektup 

s.   : Sayfa 

vb.   : ve benzeri 

vd.   : ve diğerleri 

I.D.S.   : Birinci Dünya Savaşı 

 

 

  



!

! viii!

 

TABLOLAR 
 

Tablo 1: TBMM Vekillerinin Milli Mücadele’den Beklenti Anketi..……: 28 

 

Tablo 2: Türkiye Nüfusu………………………………………………….: 47



!

! 1!

GİRİŞ 
Vox populi vox dei (Halkın sesi, Hakk’ın sesidir) diyen Locke (Locke 1990: 

57) Oxford’da felsefe tahsili görmüş bir siyaset teorisyenidir. Tıpkı meşhur Tabula 

Rasa görüşüne benzer biçimde; ailesi, eğitimi, sürgün hayatı ve yaşadığı dönemden 

edindiği deneyimler fikirlerinin şekillenmesini sağlamıştır.   

Puritanist Devrim’in yaşandığı süreçte Locke’un babası Parlamento 

ordusunda, I. Charles’a karşı iç savaşa destek vermekteydi. Kralın ilahi hak 

iddialarıyla saltanatını fevri biçimde yönetme hırsına karşılık parlamentonun 

hukuksal yetkiyle yönetme isteği arasında gelişen bir savaş yaşanıyordu (Ateş 1995: 

51). Locke’un yaşadığı zaman; Restorasyon, Hoşgörü Antlaşması ve hoşnutsuz 

halkın Amerika kolonilerini oluşturduğu bir dizi süreci içeriyordu.  

Locke’u sosyal bir mutabakat arayışına sevk eden bir filozof yapan, dünyada 

kendisini algıladığından bu zamana içerisinde bulunduğu fırtınalı tarihsel süreç 

(Locke 1997: 7) olmalı. Üslubu ve bütün eserleri bu realiteden ilhamla oraya 

çıkmıştır. Kralın keyfi eylemleri yüzünden patlak veren hanedan ve parlamento 

savaşları yönetim zafiyetini ortaya çıkarıyordu. Bunun temel neticesinde yönetimsel 

ve toplumsal bir yaraya merhem olmak için “Hükümete Dair İki İnceleme”si ile 

devlet-toplum ilişkisini tesis etmeye çalıştı. Locke’un “İkinci İnceleme”si, 

İngiltere’de yönetimin kraldan Parlamento’ya geçmesine neden olan 1688 

Devrimi’nin düşünsel temellerini atmaya çalışan bir kitaptır (Zabcı 2005: 138). 

Kansız Devrim’den sonra yayınlanan 1689 Haklar Bildirgesi, Locke’un insanların en 

tabii hakkı olduğunu savunduğu yaşam, hürriyet ve mülkiyet hakkını pozitif yasalarla 

güvence altına almak için oluşturulmuştur. Haklar Bildirgesi, tüm Batı dünyasını 

sarsacaktır ve insanların yaşamları, hürriyetleri ve mülkiyetleri üzerindeki haklarının 

korunmasının devletin en önemli görevi sayılmasında önemli bir vesile olacaktır. 

Dini hoşgörüsüzlüğün hat safhada olduğu bir süreçte kaleme aldığı “Hoşgörü 

Üstüne Bir Mektup” İngiliz Parlamentosu’ndan geçen ve Presbiteryenler’e, 

Ayrılıkçılar’a,  Baptistler’e ve Quakerlar’a ibadet özgürlüğü sağlayan Hoşgörü 

Yasası’na felsefi bir temel hazırlamıştır (Alatlı 2010: 842). 

Locke’un verdiği eserler hem kendi çağdaşlarına hem de kendinden sonra 

gelenlere felsefi bazda büyük bir etki uyandırmış ve bu düşünceler reel hayata geri 



!

! 2!

dönülemez biçimde sirayet etmiştir. Locke yapıtlarını yayınladıktan kısa bir süre 

sonra Voltaire tarafından, Newton ile beraber, “yaşadıkları çağın hem en büyük 

felsefecileri hem de en mahir yazarları” sayıldı. Bu yapıtlarından dolayı mezarı 

yanında “onun felsefesi Amerika Birleşik Devletleri’ni kuranlara yol gösterdi” diye 

hatırlatan şükran dolu bir levha bulunmaktadır (Woolhouse 2011: 2). 

Locke’un eserlerinin tümünde “akıl”, insanın biricikliğinin temel 

mekanizmasıdır. Bu yüzden Liberalizm’in öncüsü olmuştur. Locke’un insanı Adam 

Smith’e ilham veren Homo Economicus’un ta kendisi; yani Locke’un “Siyasal 

insan”ıdır (Ateş 1995: 56). Eylemlerin akla göre hareket edilerek birey, toplum ve 

siyasal yönetim ilişkisini tesis etmek gerektiğini her fırsatta dile getirmesi, Locke’u 

Akıl Çağı’nın öncülerinden kılmıştır. 

İnsanların bir arada yaşamalarının optimal faydasından söz eden Epikür’den 

sonra, modern toplum sözleşmesi kuramcılarının ilki kabul edilen Hobbes sıkı bir 

mutlakiyetçiydi. İnsanların bir arada yaşamalarının temelinde koşulsuz biçimde 

devlete itaati öngörüyordu.1 Hobbes’a büyük bir ilgi duyan Locke ise onun tesis 

ettiği sözleşme teorisi söylemlerine yaptığı itirazlarla beraber tamamlayıcısı olmaya 

çalışıyordu.2 

Locke’da maddi öncelikleri ön planda tutan pratik bir akıl mevcuttur. 

“Antiklerin onayladıklarından daha ampirik bir analize bağlayarak yapay siyasal 

varlıklar veya maddî amaçlarını elde etmelerine imkân veren hükümetler meydana 

getirir” (Tannenbaum; Schultz 2011: 33). Bu yüzden “mülkiyetini; yani yaşamı, 

hürriyeti ve servetini” güvence altına almak için bir toplumsal sözleşmeyi gerekli 

görür.  

Locke’un söylemleri, Osmanlı İmparatorluğu’nun son dönemlerinde 

yaşananlarla benzerlik taşımaktadır. Hintli Seyyit Abdülmecid’e göre İngiliz 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
1 Hobbes’un ve diğer toplum sözleşmesi kuramcıları için bkz. (Boucher, Kelly 1994). Hobbes’un 

insan doğasına, devlete ve bu ilişkiden doğan sözleşme teorisi için bkz. (Hobbes 2012). 
2 Hobbes’un “kendine yapılmasını istemiyorsan başkasına da yapma” ünlü deyişiyle; Locke’un 

“kendini nasıl seviyorsan, komşunu da öyle sev” sözlerindeki gibi aralarında birçok felsefi 

benzerlikler vardır. Ancak Locke’un yasama, özgürlük ve direnme haklarını devredilemez haklar 

olarak göstermesi aralarındaki farklılıkların kırılma noktasıdır.!!



!

! 3!

Meşrutiyeti ile Osmanlı idari yapısını kıyaslamış, “amme-i müslimin üzerine velayet-

i amme icma-i ümmetle sabittir” diyerek, halifeye biatı “toplumsal sözleşme” ile 

özdeşleştirerek, John Locke’un “Civil Government” kuramını Osmanlı meşrutiyetine 

benzetmiştir (Akın 2008: 34). 19. yüzyıldan itibaren çoğalan siyasal iktidarın 

sınırlandırılmasına yönelik, Ayanlar ve Yeni Osmanlılar tarafından öncüllük edilen 

süreç ve nihayet toplumun dağılasına sebebiyet verecek açık bir istila Locke’un 

teorilerinin uygulanması için muazzam bir sahadır.   

 Locke’un fikirlerine kısaca baktıktan sonra tezin bir diğer paçası olan Milli 

Mücadele döneminde tesis edilmeye çalışılan toplumsal sözleşmeye bakabiliriz. 

Locke’un söylemlerinin bu dönemde yaşananlara ışık tuttuğu ve yeni bir devlet tesis 

edilirken onun sözleşme teorisinin çare olabileceği düşünülmektedir. En başta 

belirtirsek, Locke’un tüm sözleşme teorisini içene alan bir çerçevede değil, belirli bir 

perspektif ile bu dönemdeki gelişmeler ele alınmıştır. Locke’un sözleşme kuramında 

bahsini ettiği gelişmeler bu dönemin özgün yapısı içerisinde her zaman paralellik 

seyretmemektedir. Ancak Lockeçu bir perspektifin Milli Mücadele’yi anlamamıza ve 

bugünden bakıldığında, Milli Mücadele sırasında (1919-1923) ve sonrasında oluşan 

“sıkıntıları” kavramamıza yardım edeceği düşünülmektedir.  

 Milli Mücadele dönemine bakarken Lockeçu perspektifi belirleyen çerçeve, 

Locke’un “rıza” ve “toplumun çözülmesi” kavramlarıdır. Milli Mücadele döneminde 

hem Osmanlı toplumu hem de her bir etnik topluluk çözülmüştür ve ortaya çıkan her 

siyasal topluluk kendi rızasını içeren toplumsal sözleşmelerin peşinden koşmuştur. 

Nihayetinde “kısmen” rızaya dayalı bir sözleşme ortaya çıkacaktır. Bu kısmi rızanın 

sebebi ise oluşturulacak yeni sözleşmede ortaya çıkan sıkıntılardır. Gayri-Müslim 

toplulukların azınlık olarak görülmesi ve Kürtler açısından orijinal sözleşmeye aykırı 

siyaset izlenmesi gibi sıkıntılar yeni sözleşmenin temelindeki sıkıntılara işaret edecek 

örneklerdir. Tezde, 1923 öncesinde oluşturulmaya çalışılan sözleşmenin ilk safhası 

ele alındığı için Lockeçu bir perspektif uygun görülmüştür. 1923 sonrasına ilişkin bir 

çalışma yapacak olsaydık Rousseaucu bir bakış belki daha doğru olurdu.   

 Tezin bir diğer meselesi, Locke’un Hükümet Üzerine İkinci İnceleme 

eserinde hükümetin sona ermesine sebebiyet veren nedenlerin, toplumun da 

çözülmesine ne şekilde sebebiyet verdiğine işaret etmektir. Osmanlı Devleti’nden 

Türkiye Cumhuriyeti’ne geçişte bu çözülmenin hangi minvalde ortaya çıktığı, Milli 



!

! 4!

Mücadele tarihinin evreleriyle ve hatta erken Cumhuriyet döneminde yaşananlarla 

kıyaslamalar yapılarak görülecektir. Bu sayede Cumhuriyet felsefesini oluşturan 

hukuki, siyasi, sosyolojik, demografik etmenlerin; oluşacak yeni toplumsal 

sözleşmenin temellerini ne şekilde attığı ve bu hareketi ihtiva eden kesimin 

gerekçelerinin ne olduğu anlamlandırılacaktır.  

 Milli Mücadele’de söz konusu olan sadece hükümetin çözülmesi değildir. 

Bu dönemde, daha önceki bir dizi gelişme neticesinde başlayan toplumun çözülmesi 

tamamlanmıştır. Bu yüzden toplumsal sözleşmenin yeniden kurgulanması gereklidir 

ve Milli Mücadele bu sözleşmenin peşinden koşmuştur. Ortak bir direnişin sonucu 

olduğu kadar, oluşturulacak toplumsal sözleşmenin de ilk aşamasını belirleyen I. 

TBMM’nin ortaya çıkışı ve eylemleri göz önünde bulundurulacaktır. Milli Mücadele 

hareketine yön veren kutupların, Hıristiyan etnik toplulukların ayrılıkçı faaliyetleri 

karışışında “anasır-ı İslam” birliğini temsil eden I. TBMM ve 1921 Anayasası 

olduğuna dikkat çekilecektir. 1921 Anayasası’nın yerel yönetimleri kuvvetlendirici 

kamu yapılanması ve genel siyaseti belirleyenin “TBMM çatısı altında toplanan 

toplulukların iradesi” olacağı üzerine söylemlerinin, oluşturulan toplumsal uzlaşıdaki 

–özellikle Kürt Meselesi üzerindeki– pozitif etkileri gözlemlenmiştir. 

 Tezin sınırlılıkları çerçevesinde –belirli bir örneklem olay üzerinden 

hareketle– toplumsal ayrışmayı anlamlandırmamız için resmi tarihte Pontus Meselesi 

olarak adlandırılan mesele ele alınmıştır. Anadolu’nun Kuzey-Doğusu’nda yaşayan 

bir milletin Hıristiyanlık ve Rumluk kimliği üzerinden Osmanlı Devleti’ne karşı 

girişilen bağımsızlık mücadelesinin, toplumsal alanda bir kimlik bunalımına 

dönüşerek, bölge halklarının arasında ne tip bir ayrışmaya gittiği üzerine bir 

inceleme yapılacaktır.  

 Tezde, Anadolu’nun demografik yapısında önemli bir yer tutan Rum, 

Ermeni ve Yahudi nüfuslarının, Osmanlı geç döneminden başlayarak Milli Mücadele 

dönemine geçerkenki ve sonrasındaki değişkenliği göz önünde bulundurulmuştur. 

Siyasallaşan toplulukların bağımsızlık meşruiyetlerini kuvvetlendirmek için 

neredeyse son yüz yıl boyunca nüfus istatistiklerini bir araç olarak kullandığı 

görülecektir. 



!

! 5!

Osmanlı devlet sistemine ve Osmanlı tebaasına sıkı bir biçimde eklemlenmiş 

Ermeni nüfusunun, içinden çıkan siyasal toplulukların iktidara rıza göstermemesi 

neticesinde, akıbetinin ne şekilde sonuçlandığına ışık tutulacaktır. Özellikle nüfus 

oranına göre siyasal hak iddiası ve bu minvalde hızlanan savaş durumu, 

Anadolu’daki Ermeni nüfusunun yok olmasına neden olacaktır. 

1914 nüfus sayımına göre 22 milletten biri olan Yahudiler’in siyasal 

yapılanmalarını Avrupa’daki siyasal dernekleri vasıtasıyla ve Osmanlı’da İTC 

içerisinde oluşturdukları gözlemlenmektedir. Milli Mücadele döneminde de 

desteklerini görece Anadolu hareketinden yana kullandıkları görülmektedir. Yahudi 

siyasal hareketinin Filistin’de bir yurt edinme girişimi neticesinde nüfuslarının 

Anadolu’dan giderek eksileceği gözlemlenecektir. 

 

 

  

  



!

! 6!

 

 

 

 

 

 

 

 

 

I. BÖLÜM 
LOCKE’UN TOPLUMSAL SÖZLEŞME KURAMI 

 

  



!

! 7!

I.1 Locke’un Mülkiyet ve Siyasal İktidar Üzerine Görüşleri  

!

 Locke’un “mülkiyet” kavramını ve mülkiyete bağlı olarak ortaya çıkan 

“siyasal iktidarı” açıklamak için “doğa durumu”na bakmamız gerekir. Toplum 

sözleşmesi kuramlarında doğa durumu, bireyin hiçbir otorite altında kalmadığı, 

herkesin kendi iktidarını içinde taşıdığı bir durumdur. Ancak Locke’a göre insanın 

iktidarı dilediğini yapacak ölçütte olmamalıdır. Doğa durumundaki özgürlüğün 

sınırlarını belirleyen, başka bir deyişle doğru ve yanlışa işaret eden ahlak kuralları 

mevcuttur. Bu kuralları belirleyense “gücü, bilgeliği ve iyiliği sonsuz olan bir yüce 

varlık ve anlayan ve ussal bir yaratık olarak insan ideleridir (Locke 1824a: IV. III. 

18).3 Doğa durumundaki insanlar aynı derecede eşit ve özgürdürler. Bu eşitlik, adeta 

insanların birbirlerini yaşattıkları ölçütte özgürlüklerinin karşılıklı olarak devam 

etmesini sağlayan bir süreçtir. Doğa durumundaki eşitlikten ötürü Locke’un 

tekrarlayarak belirttiği gibi “Kendi varlığını korumasını tehlikeye atmıyorsa… bir 

kişi diğerinin yaşamına, özgürlüğüne, sağlığına ya da mallarına yönelemez” (Locke 

2012: 6). Öyleyse birinin diğerinin özgürlüğüne karşı yaptırım gücü ancak savunma 

amaçlı olabilir. 

Locke’a göre doğa durumu içerisindeki insanların birbirinin eşitlik ve 

özgürlüğünü kabul ettiren bir doğa yasası bulunmaktadır. Doğa yasasını oluşturan 

şeyse “akıl”dır. Doğa durumunda herkesin eşit ve özgür olması Tanrı’nın bir 

iradesinin sonucudur; çünkü insanlar benzer yetilere sahip olarak yaratılmışlardır. 

Tanrı, insanlardan doğa yasalarına, yani akla uygun bir biçimde insanların 

davranması beklemektedir. Ancak herkes bu akılcılığı göstermeyecektir. Bu yüzden 

Locke’un kuramı, doğa durumundan mülkiyet kavramına ve nihayet toplum 

sözleşmesine değin uzanacaktır (Zabcı 2005: 166, 168).  

Locke’un “mülkiyet” kavramı, sözleşme kuramında mühim önem 

taşımaktadır. Locke, mülkiyet kavramı için çok geniş bir tanım yapmıştır. Locke’un 

mülkiyeti izah ederken dolaylı ya da direk olarak söylediği; insanların “Yaşamları, 

hürriyetleri ve servetleridir” (Locke 2012: 87). Mülkiyet hakkı, yukarıda değinilen 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
3 Locke’a ait ifadelerde gönderme yeri, eserin evrensel bölümlendirilmesine göre yapılacağından sayfa 

numarası verilmeyecektir. 



!

! 8!

karşılıklı gözetmenin en önemli gerekçesidir. Bu yüzden “Yaşamlarının, 

hürriyetlerinin ve servetlerinin karşılıklı korunması için önceden birleşmiş bulunan 

ya da birleşme fikrine sahip olan diğer insanlarla birlikte bir topluma katılmayı ister” 

(Locke 2012: 123). Mülkiyet kavramı, kişinin özgürlükleriyle sıkı sıkıya bağı olan 

bir haktır. İnsanın özgür kalabilmesi için kendi bedenine, mülklerine sahip olması ve 

bunları özgürce kullanması gereklidir (Bouillon 1998: 22). İleride de göreceğimiz 

üzere mülkiyetin –belirli bir kısmından vazgeçme imkânı olsa da– kişinin 

reddedemeyeceği ölçütte yaşam hakkıyla ayrılmaz genişlikte de bir manası vardır. 

Doğa durumunun her an tehlikelerle ve bilinmezliklerle doluydu. Doğa 

durumunun düzenleyicisi olan ortak aklın, iradeyi belirleyen kişinin arzuları gibi 

nedenlerle, farklı yerlerde değişik kabuller göstermesi bilinmezliği güçlendiriyordu 

(Loke 1990: 141). Çünkü doğa yasası, bütün ussal yaratıklar için açık ve anlaşılır 

olmasına rağmen, insanların yasayı incelememekten dolayı cahil olmaları kadar 

kendi çıkarlarının da etkisi altında kaldıklarında dolayı yasayı yönlendirirler (Locke 

2012: 124). Bu yüzden insanlar belirli bir otoriteye bağlı kalma ihtiyacını duydular. 

Çünkü insanların doğal özgürlükleri ve haklarının saldırıya uğraması halinde bir 

güvenceleri yoktu. Böylece, insanlar çıkarları gereği mülkiyetlerini korumak için 

topluma katılmışlardır (Zabcı 2005: 188).  

İnsanların toplumu oluşturmaları, aynı zamanda siyasal iktidarın başlangıcıdır 

(Locke 2012: 99):  

“Siyasal toplumu başlatan ve fiilen kuran şey bir çoğunluk 

oluşturmaya muktedir belli bir sayıdaki özgür insanın bu tür bir toplumda 

birleşme ve bütünleşmeyi onaylamalarından başka bir şey değildir. Bu 

nedenle dünyada herhangi bir meşru yönetimin başlangıcına olanak 

veren/verebilen şey sadece ve sadece budur.”  

Locke’un bu açıklamasında görüleceği gibi doğa durumundan çıkmak aynı 

zamanda siyasal bir iktidar oluşturmak için çoğunluğa fırsat tanıyordu. Locke’un 

çoğunluğa tanıdığı bu ayrıcalık ileride görüleceği üzere yasamanın oluşumundan, en 

önemli kararların alınışına dek en büyük ortak iradenin dışa vurumu olarak 

görülecektir. 



!

! 9!

Locke’un devlet tasavvurunu anlamak için siyasal iktidar ve mülkiyet 

ilişkisini anlamamız zorunludur. Kişiyi doğa durumundan siyasal bir topluluğun 

üyesi yapmaya zorlayan belki de birincil kaynak Locke’un tarif ettiği mülkiyet 

kavramıdır. Kurulan siyasal iktidarın sınırlılıklarını ve iktidara karşı halkın bağını 

belirlerken de gene mülkiyet ön planda yer alacaktır. Siyasal iktidar, mülkiyeti 

düzenlemek ve korumak için vardır. Locke’un İkinci İnceleme’de açıkça zikrettiği 

üzere (Locke 2012: 3): 

“Siyasal iktidarı, mülkiyeti düzenlemek ve korumak için ölüm 

cezasını ve dolayısıyla diğer bütün daha hafif cezaları da içeren yasalar 

yapma; topluluğun gücünü bu yasaların uygulanmasında ve devletin dış 

zararlara karşı savunulmasında kullanma ve bütün bunları kamu yararı için 

yapma hakkı olarak alıyorum.” 

Bu iktidarın gücünü anlamak için iktidarın kaynağını doğru tespit etmemiz 

gerekir. Bu kaynağın kökeninde sadece siyasal iktidarın koyduğu kurallar yoktur. 

“Locke insanların eylemlerinin doğruluğu ve yanlışlığını saptamak üzere 

başvurdukları dört tür yasadan bahseder: ilahi ya da ahlaki yasa (vahiy ile 

bilindiğinde pozitif yasa, akıl ile keşfedildiğinde doğa yasası), insani yasa (sivil 

toplum yasası), kardeşlik (hayırseverlik) yasası ve özel yasa (akit yasası ve vicdani 

yasa)” (Locke 1967’den aktaran: Bakırezer 2010: 124). 

 Siyasal iktidar toplum içerisinde bir yasaya bağlı olarak karar verecek 

tarafsız bir hâkim görevi üstlenmektedir. Doğa durumundan, uygar/siyasal topluma 

geçen kişi kendi cezalandırma ve savunma serbestliğinden sıyrılıp bu yetkisini 

devlete devreder. Doğa yasasının verdiği yürütme yetkisi artık siyasal toplum 

içerisinde geçerliliğini yitirmiştir. Bu notadan sonra kişi “mülkiyetine karşı 

başkalarının vereceği zararlara ve saldırılara karşı koruma iktidarından sıyrılmış ve 

savunma hakkı aslen toplumdaki bütün herkesi cezalandırma yetkisi olan siyasal 

topluma geçmiştir” (Locke 2012: 87, 88). Siyasal toplum, kendi üyelerinin 

uğrayacağı zararları tazmin etmek adına, kendi içerisinde geliştirdiği kurumlarla 

hareket etmektedir. Şüphesiz bu kurum yasama etrafında şekillenen ve yasalarla 

sınırlandırılmış devlet teşkilatıdır. Cemaat, toplumun bir parçası olmak için 

kanunlara itaat edecektir (Locke 2006: 327). Siyasi otorite de insanlara karşı mutlak 

ya da keyfi vasfa sahip olmayıp kendini seçenlere karşı sorumluydu (Woolhouse 



!

! 10!

2011: 211). Artık bir yargıç, yasama ya da yasama tarafından atanan yöneticiler bu 

sivil toplum arasında hakem vazifesini yerine getirecektir.  

Zararları tazmin etme yetisiyle donatılmış bir iktidarın olması şarttır. Belirli 

bir sayıda iradenin bir araya gelmesi devlet durumuna geçilmesini şart koşmaz. 

Toplum içerisinde uzlaşmazlıkları halledecek ve zararı tazmin edecek bir otoritenin 

bulunmaması durumunda bu toplum hala doğa durumunda kalacaktır (Locke 2012: 

88, 89).  

 Siyasal iktidarın tabiiyetine geçilmesinin bir diğer nedeni göreli olarak 

özgürlüklerin güvence altına alınmasıdır. Kişi topluma geçerken doğal 

özgürlüklerinin bir kısmını devretse de artık eskiye nazaran çok daha güvenli bir 

özgürlük durumuna sahiptir. Bu durum  (Locke 2012: 4):  

“İnsanların başkasından izin istemeksizin ya da başkasının iradesine 

bağlı olmaksızın doğa yasasının sınırları içinde eylemlerini 

düzenleyebilecekleri ve sahiplikleriyle4 kişilikleri üzerinde uygun olduğunu 

düşündükleri biçimde tasarrufta bulunabilecekleri yetkin bir özgürlük 

durumudur.” 

Locke’un tanımlamalarındaki mülkiyet vurgusu, siyasal toplumu 

oluşturanların, sadece mülkiyet sahibi sınıftan kimseler olduğu kanısını 

uyandırmaktadır (Zabcı 2005: 193). Bu tanımlamaya dayanarak, Zabcı, emekçiler ve 

yoksulların yanı sıra, kadınların, yabancıların ve diğerlerinin (çocuklar, deliler, 

tembeller, duygusal doğası olanlar, çaresizler) toplum sözleşmesinin dışında 

kaldığını iddia etmektedir. Sözleşmenin dışına itilen bir diğer grup olarak ateistleri 

de eklemek yanlış olmaz. Locke, Mektup’ta: “Tanrı’nın varlığını inkâr edenlerin 

hiçbir şekilde hoş görülmemelerini” söyler ve ekler “Tanrı’yı işin içinden çıkarmak 

her şeyin çözülmesine yol açar, dinin yapabileceği her şeyi tahrip edip çökertir” 

(Locke 1824b: 47). 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
4 Çevirenin notunda da izah edildiği üzere metnin orijinal dilinde bu sözcük “possession”dır. 

Possession sözcüğünün karşılığı “mülkiyet” olsa da, çeviren yalnızca “property” sözcüğünü bilinçli 

biçimde “mülkiyet” olarak çevirmiştir. 



!

! 11!

Sözleşmenin dışında kalan son kişilerse kölelerdi. Yukarıda da bahsi geçtiği 

üzere Locke’un mülkiyet tanımının özgürlükle bağıntılı bir hak olduğu açıktır. 

Siyasal toplum içerisinde kişinin oluşan iktidara tabiiyet durumuna göre özgürlüğünü 

yitirme ihtimali vardır. Böyle bir durumda insanın mülkiyet edinememesi onun sivil 

toplumun bir parçası olup olmamasına bağlıdır. Kişinin sivil toplumun bir parçası 

olması için özgür bir birey olması şarttır. Bu bağlamda özgür olunmayan –ki 

Locke’un “kölelik durumu” olarak nitelendirdiği– bu durumun hangi şartlarda 

gerçekleştiğini bilmemiz gerekir.  

Locke için kölelik kurumu siyasal iktidarın bir neticesi olarak ortaya 

çıkmaktadır. Köleler, “meşru bir savaş hali” sonucunda siyasal iktidar tarafından 

cezalandırılarak yaşamları ellerinden alınmış insanlardır. Bu kişiler artık 

özgürlüklerini yitirmişlerdir ve buna mukabil mülkiyet hakları ortadan kalkmıştır. 

Devletin temel amacının mülkiyetin korunması oluşu bu kişilerin sivil toplumun 

birer parçası olmasını imkânsız kılmıştır (Locke 2012: 85). Locke’un bahsettiği 

kölelik, Woolhouse’a göre (Woolhouse 2011: 216, 217): “masum insanların adaletsiz 

bir saldırgana karşı yürüttükleri savunma amaçlı bir savaş” neticesinde ele geçirilen 

“savaş hali içinde yer alarak yaşamlarını ortaya koymuş” (Locke 2012: 85) kişilerdir. 

Hakikaten Locke köleliği meşru kabul ediyorsa “kuramları ile Afro Amerikan kölelik 

arasında gözden kaçmayacak bir çelişki” söz konusudur. “Belki de Locke’un İkinci 

İnceleme’yi kaleme almadan on beş yıl önce Afrika hisselerini satması, köleliğin 

meşruluğu hakkında fikrinin değiştiğinin bir göstergesidir.” 

Locke için uygar/siyasal toplum gönüllü bir birliktelikti. Kuruluşunda 

herhangi bir sayıdaki insanın gönüllü bir sözleşme ve karşılıklı rızası vardı 

(Bakırezer 2010: 130).  Locke’a göre, her insan hür olarak doğar5 ve açık ve gizli 

onay ile iktidarını belirler. İnsanların aralarında güven tesis edip bunu koruma altına 

alması için bu şarttır. Sürekli korku ve tehlikelerle dolu doğa durumunu terk ederek 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
 
5 Bahsi geçen hürriyet, kişinin yönetime bağlı olma zorunluluğunun olmadığına dair bir içeriğe de 

sahiptir. Locke’a göre “Yönetimler baba üzerinde iktidara sahip olmalarından ötürü, oğul üzerinde 

iktidar iddiasına sahip olamazlar” ve “çocuk ergin yaşına gelinceye dek babasının öğretimi ve otoritesi 

altındadır ve o yaşa geldiğinde, kendisini hangi yönetim altına koyacağı, hangi siyasal bütünle 

birleşeceği konusunda hürriyet içindeki özgür bir adamdır” (Locke 2012: 118). 



!

! 12!

toplumu oluşturan insanların bir arada olması, şüphesiz kendi rızalarıyla ortak bir 

birleşme içerisine girmiş olmalarından kaynaklıdır (Copleston 1998: 138). Devletli 

bir toplum modeli “rıza”ya dayalıdır. Bir insan topluma girerken açık bir biçimde 

onayını ortaya koymaktadır. Bu sayede kişi o toplumun tam bir üyesi konumuna gelir 

ve artık o devletin uyruğu konumundadır. Bu noktadan sonra o devletin mülki 

sınırları içerisinde; ister direk kendisinin onayıyla katıldığı, ister babadan devraldığı 

toprakla süre gelen bir katılım olsun ya da hepsinden öte bahsi geçen mülki sınırlar 

dâhilinde özgürce dolaşabilme hakkına sahip olsun, yasalara uyma zorunluğu vardır 

(Locke 2012: 119, 120).  

Locke için rıza, yasalara uyma yükümlülüğünün de temelindeydi (Bakırezer 

2010: 131). Birey, ister açık bir onay ile katılımını belirtsin, isterse örtük bir onayla 

katılımı söz konusu olsun yasalara uyma zorunluluğu vardır. Kişinin özgürce ülke 

sınırlarında gezebiliyor oluşu, onun her ne kadar uyruk olarak tabiiyet göstermese de, 

yasalara mutlak itaat göstermesini zorunlu kılmaktadır. Nitekim örtük bir rıza ile 

herhangi bir devletin mülki sınırlarında yaşamlarını idame ettiren özgür bireyler, eğer 

bu topraklar üzerinde bir sahiplenmede bulunmayacaklarsa, başka bir devletin 

yurttaşı olarak eklenmeleri en doğal haklarıdır.  

Locke, devletle toplum arasında bir sözleşme görmez. Buradaki bağa “güven” 

der. Sözleşme bireyler arasında yapılır ve bu sözleşme devlet tarafından korunur. 

Özgürlüğün peşi sıra gelen bir teminat olan mülkiyetse siyasal toplumu bir arada 

tutan bir tutkal vazifesi görmektedir. Bu yüzden herkes sözleşmeye topraklarıyla 

katılır. Ortak bir siyasal toplumun parçası olan insanları hükümetin bir üyesi yapan 

süreklilikse “miras” yoluyladır. Siyasal toplum devamlılığını babadan oğula 

mülkiyetle birlikte aktarmaktadır. Bu mülkiyetin sahibi ve üzerinde söz hakkı olan 

babanın dâhil olduğu sözleşme, aynı zamanda onun bir devletin uyruğu olduğunun 

da göstergesidir (Locke 2012: 116, 117). Miras yoluyla aktarılan uyrukluk, toprak 

parçasıyla ilintili olarak hükümete karşı bir itaat yükümlülüğü doğurur. Bu itaat 

devlet sınırları içerisinde yaşadığı zamana kadar sürer. Toprak sahibinin mülkiyetiyle 

ilgili bağışlama, satma ve kullanma gibi haklarından tümüyle vazgeçmesi halinde 

dâhil olduğu sözleşme alanının dışında yeni bir dünyaya eklemlenebilecektir (Locke 

2012: 121). Öyleyse, dağılma hali olmadığı sürece, meşru bir hükümetten kopmanın 

yolu miras kalan toprağı satmak, bağışlamak ya da bırakmaktır. Kısaca özetlersek; 



!

! 13!

Locke’a göre sözleşme bozulamaz, süreklidir. Ancak birey siyasal iktidarın 

otoritesinden ayrılmak isterse, reşit olduktan sonra parasını alıp bağlı bulunduğu 

hükümetten kopabilir.6 Locke’un mülkiyet üzerine görüşlerinde belirttiği gibi, kişi 

toprağıyla devletten ayrılamayacağına göre, ayrıldıktan sonra bu toprağı işleme 

olanağı da kalmayacaktır. Böylece açık bir kaynak israfı söz konusu olacaktır. 

Öyleyse, kişi sınırsız mülkiyetin yegâne mübadele aracı olan parayı alıp gitmelidir. 

Devletin bir uyruğu olarak sahip olunan ve miras yoluyla sürdürülen mülkiyet 

hakkından aslında feragat etmek kişiyi doğa durumuna sürükler.7 Locke, bir 

sözleşme ile oluşan devletten çok sınırlı bir ayrılma hakkı tanımaktadır. Uyruğun 

devletten ayrılması için –ileride bahsi geçecek olan ve felaket olarak adlandırdığı–

hükümetin dağılması için gereken hallerin ortada olmasını şart koşar ya da kamu 

otoritesinin bir ceza olarak kişiyi yurttaşlıktan çıkarma kararı vermesi gerektiğini 

savunur. Devlet durumundaki bir sivil toplum içerisinden doğa durumuna geçen biri 

artık aynı hürriyete sahip olamaz  (Locke 2012: 121). Bu bağlamda, Locke, 

sözleşmeden kopulmasını akılcı bulmayacaktır. İnsanın böyle bir eylemi 

göstermeden evvel karşılaşacağı sonuçlardan kaygı duyarak nasıl hareket edeceğini 

ileride göreceğiz. 

Locke’un toplum sözleşmesinde “rıza”, siyasal yükümlülüklerin doğuştan 

gelmediğini kanıtlaması açısından önemlidir. Rıza uygar toplumu bir araya getirerek 

yönetimin kurulmasına vesile olur. Bununla birlikte, toplum sözleşmesi, yönetimin 

meşruluğunun sürmesi ve devamlılığının sağlanması için sürekli bir rıza haline 

gelmelidir (Zabcı 2005: 196). Ancak, Locke’un İkinci İnceleme’sinin 99. parafında 

iddia ettiği üzere, sözleşmeyi yapan ve devamlılığını sağlayan, çoğunluğu 

oluşturacak kadar insanın rızasındır. Geri kalan azınlığın rızasının aranmadığı 

sonucunu çıkaramasak da, bu konuyla ilgili söylemleri muğlaktır. Ona göre; 

“Çoğunluğun geriye kalanlar adına karar veremediği yerde buradakiler tek vücut 
!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
6 Locke, mülkiyet kavramını belirlerken hangi şartlarda sahiplenmelerin olacağını tespit etmek için 

kullandığı “emek-fayda” teorisi için bkz. (Locke 2012: 25-34). 
7 Locke’un yaşadığı çağda mülkiyetinden vazgeçerek kişinin devletin bir üyesi olmayı reddetmesi, 

O’na göre kabul edilebilir bir durumdur. Pekâlâ yeni dünyaya (Amerika Kıtası’nın uçsuz bucaksız boş 

ovalarına) göç edinilebilinirdi. Ancak bu önermenin çağımızda geçerliliği yoktur. Ayrıca sosyal 

sözleşmeyi yaşatma gayretinde olan Locke’un da bu önermeye pek sıcak bakmadığı görülmektedir. 

Benzer bir tartışma için bkz. (Copleston 1998). 



!

! 14!

olarak hareket edemezler ve dolayısıyla yeniden derhal dağılırlar” (Locke 2012: 98). 

Bu bakımdan çoğunluğun eylemi bütünü kapsayacak bir boyuttadır. 

Locke’un yönetim biçimini belirleme görevini verdiği çoğunluk toplumun 

tüm iktidarını elinde tutar. Çoğunluk, yasa yapmak için tüm iktidarını kullanabilir ve 

kendi atadığı görevlilerin bu yasaları uygulamasını sağlayabilir (Zabcı 2005: 201). 

Başka bir deyişle hükümet/devlet biçimine (ya da aynı anlama gelmek üzere 

yasamanın hangi ellere verildiğine) ilişkin bir mutabakat içermiyordu. Bunu tayin 

edecek çoğunluktu (Bakırezer 2010: 131).  Çoğunluk, siyasal bütün adına eylemde 

bulunma ve karar verme hakkına sahiptir. Çünkü Locke’a göre, çoğunluğun onayı 

mantıksal olarak bütünün eylemi olarak kabul edilmezse ve her birey adına 

belirleyici olmazsa her bir bireyin onayı dışındaki hiçbir şey, herhangi bir şeyin 

bütünün eylemi olmasını sağlayamaz (Locke 2012: 95, 98). 

Locke’un toplum sözleşmesinde siyasal topluma geçiş ve sonrası yasamanın8 

oluşturulması için gereken eylem ve karar yetkisi “çoğunluktadır”. Fakat bu 

çoğunluğun keyfi biçimde hareket edeceği düşünülemez. Öyle ki, keyfiliğin önüne 

geçilmesinden olacak ki ortak bir siyasal bütünü temsil eden çoğunluk kendini derhal 

bir yasama içerisinde bulur. Meclis tarafından, doğa durumunun yegâne 

düzenleyicisi olan akıl vasıtasıyla, doğa durumunu geçersiz kılacak ölçütte pozitif 

hukuk kuralları devreye girecektir. Ancak, salt ortak bir akıldan söz 

edemeyeceğimizden olacak ki, Locke için “çoğunluk” kavramı siyasal toplum 

içerisindeki en büyük belirleyici aygıttır. Herhangi bir eylemde bulunmak için 

yasalarla belirlenmiş meclisler, yasaların ön gördüğü sayısal üstünlüğü sağlamak 

durumundadır. Belirli sayıya ulaşılma zorunluluğunun belirtilmediği durumlarda ise 

kabul yeter sayısı çoğunluğun kararıdır (Locke 2012: 96). Kısaca özetleyecek 

olursak, karar yeter sayısının belirtilmediği durumda, Locke’un çoğunluğu genelin 

iradesinin yerine koyduğu açıktır. Locke’un çoğunluğa verdiği güce karşı 

Copleston’un isabetli çekincesinde değindiği üzere “Locke, bir çoğunluğun azınlık 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
8 Locke’un yaşadığı çağa bakarsak hükümet şekli olarak pek tabi meşruti bir monarşiyi kabul ettiğini 

görebiliriz. Ancak 1688 Devrimi’ne verdiği desteği göz önüne alırsak, asıl sözleşmeyi yapan 

çoğunluğun elinde bulunan güçlü bir parlamento karşısında sınırlı bir monarşi fikrine sahip olduğu 

anlaşılmaktadır. 

!



!

! 15!

üzerinde tiranlık uygulayabilecek bir yolda davranabileceğini ön görememiştir” 

(Copleston 1998: 140).  

Tüm sözleşmecilerin ortak biçimde kabul edeceği gibi yaşam hakkı en biricik, 

devredilemez ve vazgeçilemez bir haktır. Egemeni kutsallaştıran ve ona karşı mutlak 

bir bağlılık besleyerek, neredeyse hiçbir şekilde isyan hakkını tanımayan Thomas 

Hobbes’un Leviathan’ında geçtiği üzere: “Mülkiyet olarak sahip olunan şeyler içinde 

bir insan için en değerli olanı onun kendi yaşamı ve bedenidir.” Hatta bu durum 

öyledir ki kişinin egemene karşı isyanı sadece öldürüleceği zamana kadardır ve bu 

mücadele celladın boynumuza ipi geçirmesiyle başlar. Locke’un geniş mülkiyet 

tanımını göz önüne alırsak, kişinin doğarken sahip olduğu bu hakkını savunması 

gayet tabidir. Ancak bu savunmayı belirli bir siyasal iktidarın otoritesine 

devretmiştir. Siyasal iktidar da pozitif yasa ile yasama iktidarını oluşturarak ilk ve 

temel doğa yasasıyla toplumun ve (kamusal yararla uyum içinde olduğu sürece) 

toplum içindeki her bir kişinin korunmasını (Locke 2012: 134) sağlayacaktır. 

Birinci İnceleme9 eserini yazdıktan sonra fikirlerinin “çoğunlukla doğa 

yasaları denen, aklın keşifleriyle”, ya da “Tanrı kelamının vahyi” ile hareket eden bir 

hükümetten yana olduğu açıktır. Hükümdara toplumun himayesi emanet edilmiştir 

ve yasamayı bu emanet yönlendirecektir. Hatta öyle ki, iktidar, toplumun arasında 

ihtilafa düştüğü ibadet şekillerini bile düzenleyebilirdi10 (Woolhouse 2011: 44, 45). 

Halkın rahatı ve huzuru için hükümetin dinsel uygulamalara dahi düzenlemelerde 

bulunabilmesine izin vermesi, akıl ve mantığı öncelikli kılmasının yanında; 

Locke’un ne denli güçlü bir hakem devlet istediğinin kanıtıdır. Bu fikirlerinin ilk 

risalede kuvvetle savunulması, onun insanın sahip olduğu dinsel özgürlük karşısında 

yapacaklarına karşı duyduğu güvensizliktir. Ancak bu güvensizlik, iktidarın 

özgürlükleri sınırlandırıcı bir yetkiye sahip olmasını da gerektirmez. “Yöneticiler 

herhangi bir yasayı, kendi görüşlerince bu yasa halkın yararına olacağı müddetçe, 

koymakta özgürdü” (Woolhouse 2011: 47). 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
9 Sir Robert Filmer’in Stuartlar’ın devleti yönetmelerinin temelini Hz. Adem’e kadar dayandırdığı 

Patriarcha eserine yaptığı eleştiriler için bkz. (Locke 2007). 
10 Dönemin İngilteresi’nde Anglikan Kilisesi ile Püritenler arasında nasıl ibadet edileceği hakkında iç 

savaş öncesi ve sonrasında ateşli ihtilaflar bulunmaktaydı (Woolhouse 2011: 45). 



!

! 16!

Hükümetler çıkarların güvenliği için var olmakla beraber doğa yasası 

olmadan keyfi hale gelirler ve yaptıkları yasalara itaat yükümlülüğü doğuramazlardı 

(Bakırezer 2010: 124). Locke, mutlak ve keyfi iktidarın engellenmesi için temelini 

doğa yasalarından alan bir takım dayanaklar oluşturmuştur. İkinci İnceleme’de dört 

maddeyle iktidarın keyfiyetini sınırlandırıcı etmenleri sıralamıştır: 

 Bunların ilki şüphesiz yaşam hakkının her zaman teminat altında olduğudur. 

İnsanın doğa durumunda sahip oldukları ve topluma devrettikleri kadar güçle iktidar 

oluşturulur. “Kimse kendisinde bulunan iktidardan daha başkasını başkasına 

aktaramaz ve hiç kimse kendisi ya da bir başkası üzerinde kemdi yaşamını yok 

edecek ya da bir başkasının yaşamını ya da mülkiyetini alacak mutlak keyfi bir 

iktidara sahip değildir” (Locke 2012: 135). Dolaylı olarak da iktidar bu tipte bir 

keyfiyete sahip olamayacaktır. İkinci olarak, “Yasama keyfi kararlarla yönetmesini 

sağlayacak bir iktidar taslayamaz. Tam tersine uyruğun çıkarlarına dönük kararlar 

vermekle yükümlüdür” (Locke 2012: 136). Üçüncü olarak, Locke, insanların 

yaşamları, hürriyetleri ve servetlerini koruma amacıyla doğa durumundaki 

özgürlüklerinden vazgeçtiklerini hatırlatır ve ekler; “Yöneticilerin, insanların 

kişilikleri ve servetleri üzerinde de mutlak bir keyfi iktidarda bulunması 

düşünülemez” (Locke 2012: 137). “Üstün iktidar, hiçbir insandan kendi onayı 

olmaksızın mülkiyetinin herhangi bir parçasını alamaz” (Locke 2012: 138). Son 

olarak, “yasama, yasalar yapma iktidarını başka ellere teslim edemez” (Locke 2012: 

141).  

Locke, yukarıda saydığımız iktidarın mutlak keyfiyetinden müstesna bazı 

ayrıcalıkları yararlı görmektedir. “Yasaların sert ve bükülmez biçimde 

gözetilmesinin zarar verici olabildiği durumda çok sayıda sakatlık meydana gelebilir 

(…) yöneticinin birçok durumda yasanın katılığını hafifletme ve bazı suçları affetme 

iktidarının olması yerindedir: Çünkü yönetimin amacı herkesin korunması 

olduğundan, suçlular bile, masumun aleyhinde olmadığı ispatlanabildiğinde 

bağışlanabilmelidir” (Locke 2012: 159). Bunun yanında, “Yasama sürekli toplantı 

halinde değildir ve yürütmenin acil gereksinimleri için aşırı yavaştır” böyle 

durumlarda “yürütme iktidarına bırakılmış bir serbestlik vardır” (Locke 2012: 160). 

Bahsi geçen ayrıcalıklı hak –“yönetime verilen güvene uygun şekilde” (Locke 2012: 



!

! 17!

161) – yasa yapıcı tarafından ancak “ortak yarar ve genel refah için” gerekli gördüğü 

yasaları “kamu yararı”nı ölçüt alarak (Locke 1824b: 30) kullanabilirdi. 

Locke, klasik bir toplum sözleşmecisidir. Locke’un ana gayelerinden biri de 

doğa durumunun bilinmezliği ve tabii güvenilmezliği içerisindeki insanı, demokratik 

olanaklarla (yargı, yasama ya da yasamanın görevlendirdiği kişiler vd.) koruyacak 

pozitif yasaların üretilmesidir. Bunun için devlet kurumunu oluşturmak zorunludur. 

Oluşturulan hükümetler, kişilerin mülkiyetlerini düzenlemek amacıyla yasalar yapma 

iktidarına sahiptir. Siyasal iktidar sayesinde, insanlar, doğal yasayı tanımlayacak ve 

çekişmeleri bir karara bağlayacak yazılı bir yasaya sahip olmuşlardır. Bu vesileyle 

de, mülkiyetlerinden onsuz olanlara karşı büyük bir güvenlik içinde yararlanmanın 

ortamına kavuşmuşlardır (Copleston 1998: 139). Locke’un mülkiyetin korunması 

için ortaya attığı tezler, onun sözleşmesinin, hem pratik bir sözleşme; hem de 

anayasacı bir sözleşme olduğunu göstermektedir.  

 

 I.2 Locke’un Halk İhtilaline Cevaz Veren ve Toplumun Dağılması Üzerine 

Söylemleri 

!

Locke’un İkinci İnceleme’si yaşadığı dönemin karmaşık siyasal atmosferine 

bir reçete niteliğindedir.11  Bitmek bilmeyen çatışmalar ortasında kalan halk, Locke’a 

göre iktidar çekişmesini belirleyecek değişkendir. Halkın sesini ortaya koyacak 

araçsa hiç şüphesiz parlamento olacaktır. Locke’a göre sadece yasama egemen 

olabilirdi ve diğer bütün iktidarlar yasamaya bağlı olarak hareket edebilirdi. 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
11 Locke’un İkinci İnceleme’yi  yazdığı yıllarda, İngiltere’de “Crown in Parlament” sistemine 

göre, monarşi iktidarı yasama ile paylaşmaktaydı. Ancak kralın yetkileri parlamentodan daha 

üstündü ve tek egemen olmak isteyen II. Charles parlamentoyu dağıtma eylemlerinde bulunuyordu. 

Ardından gelen II. James de parlamento kararlarıyla çelişen benzer uygulamalarda bulunacaktı 

(Zabcı 2005: 211). İkinci İnceleme’nin ortaya çıkmasına gerekçe olarak, kralın istibdadına son 

veren 1688 Devrimi’ne destek vermek amacıyla yazıldığına inanılsa da; Peters’a göre, İkinci 

İnceleme, Stuartlar’ın otokratik temayüllerine karşı tepki çekmeden ihtilâlcilere gizli kapaklı 

tavsiyelerde bulunmak amacıyla yazılmıştı (Peters 2000: 65, 66). 

 



!

! 18!

Yasamanın ortadan kalkması, beraberinde halkın egemene emanet olarak verdiği 

iktidarını yeniden almasına sebep olacaktır. Çünkü iktidarı ortaya çıkaran sözleşme 

egemen güç ile değil, bireylerin arasında yapılmıştı ve bir güvene dayalı olarak 

iktidara düzenleyici bir paye verilmişti (Bakırezer 2010: 132, 133). Bu yüzden, 

egemenin bu güveni sarsmadan siyasal iktidarı belirlendiği şekilde idare etmesi 

gereklidir  

Locke için devlet, insan yapısı olup değiştirilebilen bir müessesedir. Ancak 

devletin yapısının değiştirilmesi ilk etapta ahlaki tenkitle sağlanacaktır. Halkın 

“rıza”sının bu tenkitteki rolü büyüktür. Halkın rızasını yansıtacak olansa temsili bir 

sistem olan ve “tavsiye ve rıza gösterme” prensibine göre toplanan bir parlamentodur 

(Peters 2000: 74). 

Locke’a göre halk sadece kendi arasında değil, egemenle olan sorunlarıyla 

ilgili de parlamentoya başvuracaktır. Ancak egemenin güven ilkesini ortadan 

kaldıracak bir biçimde keyfi ölçütlerince parlamentoyu ortadan kaldırması halkı 

sözleşmenin başına döndürecektir ve doğa yasalarını uygulamak için “direnme 

hakkını” kullanacaktır (Zabcı 2005: 211). Başkaldırı hakkının kullanılması 

gerektiğine ya da hükümetin gerekli ödevlerini yerine getirmediğine kim karar 

verecektir? Bu sorulara Locke: “halk yargıç olmalıdır” ve “en uygun hakem halkın 

bütünü olabilir” (Locke 2004: 240, 242) şeklinde cevap verir. 

Devletin temel yapısını şekillendiren en önemli aygıt şüphesiz hükümettir. 

Hükümetlerin gücü ise yasama organından gelir. Bir başka deyişle; yasama, devlete 

biçim, yaşam ve birlik veren ruhtur. Sivil toplum üyelerinin aralarında tesis ettiği 

birliği temsil eden yasamanın oluşturulması toplumun ilk ve temel eylemidir. Bu 

vesileyle halkın onayını alan kişiler, yasaların sınırları dâhilinde insanların aralarında 

doğabilecek sorunların hakemliğini yaparak birliğin sürekliliğini sağlar. Ancak “bir 

ya da birkaç kişi halk tarafından yasa yapmaya atanmamış olduğu halde yasa 

yapmaya kalkarsa; bu kişiler yetkisiz olarak yasa yapmış olurlar.” Böylece açık bir 

direnme özgürlüğü içerisine giren insanlar, kendileri için neyin en uygun olduğunu 

belirleyebilecekleri yeni bir yasama oluşturabilirler (Locke 2004: 212).  

Yasamanın gaspından başka; egemenin iktidar sorumluluğunu yerine 

getirememesi, görevini terk etmesi, insanların güvenine aykırı hareket etmesi ya da 



!

! 19!

insanların yabancı bir gücün tabiiyetine teslim edilmesi hükümetin çözülmesine yol 

açan diğer gelişmedir (Locke 2004: 214-217 ). Bu sayede insanlar, dâhil oldukları 

yasamadan ayrılıp kendilerine yeni bir yasama oluşturabilme hakkını elde ederler. 

 Ancak bu başkaldırı bir macera arayışı değildir. Locke’un düşüncesine göre, 

halk reaksiyon göstermeden önce çoğu şeye sabredecektir (Locke 2004: 225). 

Başkaldırının gerçekleşmesi için çoğunluğun rızası gereklidir. Direnme bazı özel 

kişilerin olayı olacaksa, bireyler kendilerini telef olacakları bir çatışmanın içine 

sokmayacaklardır (Bakırezer 2010: 133). Hatta çoğunluk, yönetim zorba olsa dahi 

uygulamalarından ötürü her hangi bir sıkıntı duymuyorsa, halkın böyle bir girişimde 

bulunması gerçekçi olmayacaktır (Timuçin 2006: 19). Fakat hükümetin yasa dışı 

eylemleri halkın çoğunluğuna sirayet edecek olursa direnme ve fırsat doğduğunda 

ayaklanma kaçınılmaz olacaktır (Locke 2004: 173). 

 Eski devlet yıkıldıktan sonra yeni devletin kurulması için halkın onayının 

alınmış olması şarttır. Locke’un sözleşme kuramının temelinde olan devlet toplum 

ilişkisi tesis edilmediği müddetçe bu iktidar ahlaki temellere sahip olamayacaktır. Bu 

temelin ilk şartı ise hiç şüphesiz “güven”dir. Sözleşme toplum içerisinde 

yaşamaktadır ve toplum dağılmadığı müddetçe de bu sözleşme bozulmayacaktır. 

Ancak sözleşmeyi güvence altında tutacak ve adil bir hâkim vasfını üstlenecek bir 

devlet de şarttır.  

 Locke, toplumun sona ermesi ile hükümetin sona ermesi arasında bir ayrım 

yapar ve fetihçinin istilası sonucunda toplumun bölünebileceğini iddia eder. 

Hükümetler daha önce de değinildiği gibi çeşitli vesilelerle sonra erebilirler. Ancak 

toplum arasında kararlaştırılmış bir birlik vardır ve kendilerinin rızası olmadıkça bu 

birliğin bozulmasının neredeyse tek yolu onlara karşı zafer kazanmış bir istilacının 

akınıdır. Bu zorlamayı yapan, mülklerinde özgürce hayatlarını idame ettiren bireylere 

karşı, onların haklarını gasp etmeye yeltenen bir fetihçi olabilir. Böylece var olan 

birlik zorunlu olarak son bulur. Çünkü bireyler kendi güvenliklerini korumak için 

uygun olduğunu düşündükleri tedbirleri alma özgürlüğünü içeren doğa durumuna 

dönmüştür (Locke 2004: 211). 

 Fetihçi, hükümeti yıkmıştır ve istilaya uğrayan halk için yeni bir yasamanın 

yapılması artık bir zorunluluktur. Ancak; fetihçi, halk tarafından oluşturulacak bu 



!

! 20!

yeni hükümete müsaade etmeyebilir. “Fetihçiler, hükümetleri yıktıkları gibi 

toplumları da bölerek onları boyunduruk altına alabilirler. Böylece devlet ve toplum 

arasında var olan birlik zorunlu olarak son bulur” (Locke 2004: 211). Artık halkın 

mutlak direnme hakkı ortaya çıkacaktır ve kendi kaderini gene kendisi tayin 

edecektir. Bu noktada halk fetihçinin boyunduruğunu da kabul edebilir; ona karşı her 

türlü mücadeleyi de başlatabilir. Eski devlet yıkıldıktan sonra yeni devletin 

kurulması için halkın onayının alınmış olması şarttır. Fetihçi, iktidarı yıkmış ya da 

boyunduruk altına almışsa; bu onun işgal edilen iktidar sınırları içerisindeki herkesin 

üzerinde iktidar elde edebileceği anlamına gelmez. Fetihçi yalnızca kendisine yardım 

eden ve onunla uyuşan kimseler üzerinde bir iktidar sahibi olabilir (Locke 2004: 175-

179). Öyleyse bu iktidar meşru olamayacaktır. 

 

 Locke’a göre fetihçinin meşruiyetinin halkla uyuştuğu ve onun 

boyunduruğuna halkın onay vermesi müddetince sağlanacağı açıktır. Ancak bu 

meşruiyet olmasa ya da kısmen sağlansa bile fetihçi otoritesini sürdürebilir. Locke, 

böyle bir durum karşısında halkın ne yapabileceğini çağdaşı olduğu dönemden canlı 

bir örnekle izah eder (Locke 2004: 192):  

“Eski Yunan’daki mal sahiplerinin, Yunanlı Hıristiyan altsoylarının 

uzun süre boyunca altında inlemiş oldukları Türk boyunduruğunu, yapacak 

güç buldukları takdirde, haklı olarak, söküp atacaklarından kim kuşku 

duyabilir? Çünkü hiçbir hükümet, özgürce onay vermemiş insanların 

kendisine itaat edilmesini isteme hakkına sahip olamaz.” 

Gerçekten de Yunan nüfusunun görece modernleşmesi ve zenginleşmesiyle 

birlikte edindiği güç sayesinde, Locke’un iddia ettiği gibi Osmanlı 

İmparatorluğu’ndan ayrılarak tarihi anakaralarında milli hükümetlerini tesis 

etmişlerdir. Keza Osmanlı İmparatorluğu’nun da bir fetihçinin istilasına karşı 

sergilediği reflekse de ileride değinilecektir. 

Locke için yaşam hakkı kişinin kendi yaşamı için bile mutlak iktidara sahip 

olamadığı ve dolayısıyla kimsenin de üzerinde söz sahibi olamayacağı bir haktı 

(Locke 2012: 23, 24). Kişinin yaşam hakkını kaybetmesi, canına ya da malına kast 

edilmesi durumunda ortaya çıkmaktadır. Locke, işte böyle bir kastı haklı bir savaş 

nedeni olarak görmektedir (Locke 2012, 16). Meşru bir savaşın ortaya çıkmasına 



!

! 21!

neden olan failler üzerinde, kendini savunanların fethi kaçınılmaz bir haktır. Ancak, 

babanın hataları yüzünden çocukları cezalandırılamazdı. Bu yüzden çocukların 

ölmemeleri için de yaşamlarını idame ettirecekleri mallara dokunulmamalıdır. Yani, 

fetih hakkı sadece uğranılan zararı tazmin edecek kadardır ve masum eş ve 

çocukların hakkı saklı tutulmak kaydıyla servete uzanılabilirdi (Locke 2012: 182). 

 Locke tarafından halka çeşitli şekillerde direnme hakkına sahip olduğuna 

dair meşruiyetler türetilse de, onun temel gayesinin yapıcı bir biçimde sosyal 

sözleşmeyi tesis etmek olduğunu unutmamak gerek. Böyleyken direniş hakkını salt 

bir devrim niteliğinde değerlendiremeyiz. Keza Jean Didier’e göre; hükümdar 

çoğunlukla ters düşmeye başladığı vakit halkın göstereceği direniş sosyal 

sözleşmenin ve çıkarların yeniden tesis edilmesi üzerine olacaktır. Yoksa bu direniş 

bir başkaldırı değildir. “Başkaldırı, yasaları hiçe sayanlar tarafından halkın 

kışkırtılmasıdır.” Öyleyse burada direniş karşısında devlet dağılmaz. Zira halkın 

çoğunluğu devletin yıkılması sonucu oluşacak sorunları görecek kadar aklı başında 

hareket edecektir (Didier 2009: 66). Ancak, Locke her yönetimin kötüye 

kullanılabileceğini ısrarla savunur. Böylelikle, özgürlüğün tek garantisi, 

kendiliğinden ortaya çıkan ve kendi yönünü saptayan ayaklanmalardır. Böylece halk 

egemenliği, iç savaşa neden olacaksa da; baskı, şiddet, yasaya karşı gelme ve 

hırsızlığın hüküm sürdüğü adaletsiz bir barış durumunu engellemek için gereklidir 

(Zabcı 2005: 223). 

 

 !

 

 

  



!

! 22!

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

II. BÖLÜM 
HÜKÜMETİN ÇÖZÜLMESİ 

 

  



!

! 23!

II.1 Locke’un İhtilalci Çağrısı ve Milli Mücadele 

 

 Yukarıda Locke’un, var olan hükümeti sona erdiren ve halkı hakemliğe 

çağırarak, halkın kendi göbeğini gene kendisinin kesmesi hakkını elde ettiğine dair 

şartlarını izah etmiştik. Milli Mücadele ile mukayese edildiğinde bu şartların harfiyen 

yerine geldiği ve halkın da bizzat –bir takım şartların tetiklemesiyle– kararını vererek 

Locke’un söylemlerine benzer biçimde hareket edeceği görülecektir. Hatta Locke’un, 

halkın; bizzat en doğru yargıç olduğunu belirtmesi gibi, Milli Mücadele hareketinin 

bu minvalde şekillendiğini de görmekteyiz.12  

 I.D.S. sonrası Müdafa-i Hukuk Cemiyeti’nin siyasi bir başarısı ile Osmanlı 

İmparatorluğu’nun altıncı genel seçimine Aralık 1919’da başlanmıştır. Mondros 

Mütarekesi’nden sonra 1920 senesine kadar otuz üç siyasi parti ve dernek 

kurulmuştur. Halk kaderinin akıbeti için işgale kesin bir biçimde karşı duracak bir 

parlamento çıkarmıştır (Tunaya 2009: 32, 33). 

 “Yasamanın oluşturulması, toplumun ilk ve temel eylemidir… Biri ya da 

daha çok sayıda kişi, halk tarafından yasa yapmak üzere atanmamış olduğu 

halde, yasa yapmaya kalkarlarsa; bu kişiler yetkisiz olarak yasalar yapmış 

olur ve bu nedenle halk bu yasalara uymakla yükümlü değildir (Locke 2004: 

178, 179).” 

Milli Mücadele hareketinin, İstanbul hükümeti tarafından 16 Mart’tan13 sonra 

çıkan bütün yasaları geçersiz ilan etmesi (Zürcher 2004: 221) en tabii hakkıdır. Bu 

çizgide de dönemin vekilleri, işgalin meşru olmadığını protesto ederek dünya 

kamuoyuna duyurmuştur (Tunaya 2009: 48). Böylece İstanbul hükümetinin çıkardığı 

yasalarla birlikte kabul ettiği Sevr Antlaşması da yok hükmünde sayılmıştır. 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
12 Hızlı bir şekilde TBMM’nin kurulmasından sonra Yasama, Yürütme ve Yargı güçleri de bizatihi 

Meclis’te toplanmıştı. 3 büyük yetkinin tek elde toplanması şüphesiz bir ihtilâl meclisi görünümü 

vermektedir. Locke’un kastettiği ‘yargıçlık’ burada saltanatın kaldırılması ve Cumhuriyet’in ilan 

edilmesi şeklinde tezahür ettiğini zannediyoruz. 
13 16 Mart 1920’de Meclis-i Mebusan’ın İngilizler tarafından kapatılmıştır. 

 



!

! 24!

  “Egemen yürütme iktidarına sahip olan kişi bu yükünü ihmal eder ya da terk 

ederse, henüz yapılmış olan yasalar artık yürürlüğe konamaz (Locke 2004: 

219).” 

İşgalle birlikte parlamentonun kapatılmasıyla, Mebusan Meclisi üyelerinin 

büyük çoğunluğuna sahip olan A-RMHC’nin dernek tüzüğünün 4.maddesinde 

öngörülen olasılık gerçekleşmiş oldu. Bu madde gereğince artık A-RMHC yurt 

yönetimine el koyarak neredeyse devlet olmakta ve dernek başkanı padişahın 

anayasal yetkilerini kullanmaktadır (Tunçay 2005: 33). 

 Bu noktadan sonra, “hükümet çözüldüğünde, insanlar kendilerine kendi 

güvenlikleri ve yararları için en uygun buldukları, kişilerin değişimi ya da 

biçimin değişimi ya da her ikisinin birden değişimi yoluyla, diğer yasamadan 

ayrılıp, yeni bir yasama oluşturma özgürlüğündedirler (Locke 2004: 220).” 

Başkentin işgal edilmesi ve Mebusan Meclisi’nin kapatılarak yakalanan 

vekillerinin Malta’ya sürgüne gönderilmesiTBMM’nin meşruluğuna açıklık 

kazandırmaktadır. Bu yüzden Hey’eti Temsiliye namına Mustafa Kemal Paşa 

“salâhiyeti fevkalâdeyi haiz” bir meclisi Ankara’da toplantıya çağırmıştır (Tunçay 

2009: 33). 

TBMM’nin açılmasının ertesi günü Mustafa Kemal’in Meclis kürsüsünde 

yaptığı meşhur 24 Nisan konuşması Milli Mücadele ruhunu temsil eden TBMM’nin 

hangi gerekçelerle ortaya çıktığının adeta manifestosuydu. Özetle; İstanbul’un işgali 

neticesinde Meclis-i Mebusan’ın zorla kapatılarak yasama erkine son verildiği işgal 

neticesinde özgürlüğünü yitirmiş bir hükümetin yok hükmünde olduğunu ve anayasal 

düzenin sona erdiğini belirtmiştir. Çöken anayasal düzenin yeninden tesis edilmesi 

maksadıyla bir meclis hükümeti kuracaklarını ve Osmanlı Devleti’ni çöküntüden 

kurtaracaklarını beyan etmiştir (Aslan 2001: 26, 27).  

 TBMM açık biçimde Mebusan Meclisi’nin ideolojik bir devamı niteliğindeydi. 

28 Ocak 1920’de Mebusan Meclisi’nin gayri resmi bir toplantısında oybirliği ile 

kabul ve ilan ettiği bu metin TBMM’nin de ideolojisini oluşturmaktadır (Akın 2008: 

44). TBMM, Mebusan Meclisi’nin dağılması üzerine “boşluğu doldurmak üzere” 

açılmıştır. Amacının vatanı, hilafeti ve saltanatı kurtarmak olduğunu kabul etmiştir. 

TBMM’nin Mebusan Meclisi’nin seçim mevzuatını uygulaması ve Mebusan Meclisi 



!

! 25!

dağıtıldığında gündemdeki konunun, Ağnam (Hayvancılık) Vergisi hakkındaki 

kanunun, ilk ele aldığı kanun olması halk iradesinin kaldığı yerden devam ettiğinin 

bir göstergesidir (Akyol 2012: 22). Öyleyse Osmanlılık üzerinden bir bağla TBMM 

içerisinde örgütlenmiş bir çoğunluğun toplumsal sözleşmeyi devam ettirdiği 

söylenebilir. Ancak ilerleyen bölümlerde görüleceği üzere eski tebaadan bir kesim 

insanların aynı sözleşmeye mutabık kalmadığı ve direniş içerisinde oldukları da 

gözlemlenmektedir. Bir başka deyişle toplumun dağıldığı gözlemlenmektedir. 

Çözülme sürecinde Anadolu eşrafı, cemiyetler vasıtasıyla ve nihayet TBMM 

aracılığıyla söz hakkını hukuki bir zemin üzerinde kullanmaktadır. Ancak Milli 

Mücadele sırasında ortaya çıkan cemiyetlerin hepsinin, Osmanlı Devleti’nin 

bağımsızlığını yeniden tesis etmek veya Müslüman-Türk devleti çatısı altında yeni 

bir devleti yaratma gayesiyle oluşturulmadığını da görüyoruz. Buradan hareketle 

Milli varlığa düşman cemiyetler14 bahsi geçen süre içindeki Osmanlı Devleti’nin 

sınırları içerisindeki toplulukların ayrıştığını bize gösterebilir. 

 

  TBMM bu ayrışmanın farkındadır. Bu yüzden 1921’de Teşkilât-ı Esasîye 

Kanunu’nu çıkarmıştır. 1921 Anayasası resmen Osmanlı’dan kopulduğunun ilanı 

değildir. Ancak her şeyden önce anayasal yetkilerin ve meşruiyetin İstanbul’dan 

Ankara’ya geçişinin ilk anayasal metnidir (Akyol 2012: 130). 1921 Teşkilât-ı 

Esasîye Kanunu, 1876 Kanun-i Esasîsi’ni yürürlükten kaldırmamıştır. Ancak 1876 

Kanun-i Esasî’nin 1921 Teşkilât-ı Esasîye Kanunu’nun hükümleri ile çatışan 

hükümlerinin lex posterior derogat legi priori15 ilkesi gereği zımnen ilga edildiği 

sonucuna varmak gerekir. 1921 Teşkilât-ı Esasîye Kanunu ile çatışmayan 1876 

Kanun-u Esasînin hükümleri ise geçerliliklerini korumaktadır. Ancak bu hükümler 

geçerliliklerini 1876 kurucu iktidarından değil, 1921 kurucu iktidarının iradesinden 

almaktadır (Gözler 2000: 48).  

 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
14 Bu cemiyetler, yabancı bir devletin güdümünde kendi devletinin varlığını korumak için çalışanlar 

ve bizzat –ki bu noktada asıl kastedilmek istenen toplumsal çözülme emaresi olan– Osmanlı tebaasını 

teşkil eden azınlıkların kurduğu Milli Mücadeleye düşman azınlık cemiyetleridir. Bu konuda hızlı bir 

ön bilgi almak için bkz. (Özkaya 2011). 
15 Lex posterior derogat legi priori: Sonraki kanun önceki kanunları ilga eder (Gözler 2009: 1622). 

!



!

! 26!

 1921 Anayasası’nın TBMM etrafında toplumsal mutabakatı yeniden tesis edici 

bir girişim olduğunu görebiliriz. Bülent Tanör’ün bu durumu anayasanın 3. 

maddesinde geçen Türkiye ibaresi üzerinden yorumladığı şekliyle okursak, yeni 

birliğin hangi felsefeyle oluşturulmaya çalışıldığını gözlemleyebiliriz (Tanör 2013: 

211): 

 

  “Ulusal kurtuluş savaşı esas olarak Türk milliyetçilerinin 

damgasını taşımakla birlikte, Türk olan ve olmayan unsurların anti-emperyalist 

birliğini temsil ediyordu. Erzurum ve Sivas Kongreleri belgeleri başta olmak 

üzere, pek çok tarihsel kaynakta bu birlik, zaman zaman ‘İslam ekseriyeti’, 

‘bilcümle anasır-ı’ İslamiye gibi terimlerle de ifade olunmuş, bunların ‘öz 

kardeşliği’ vurgulanmıştır. Bu bakımdan ‘Türkiye Devleti’ ibaresi, etnik 

kökeni, dili ve kültürü ne olursa olsun, belli bir siyasal coğrafya (Misak-ı Milli 

sınırları) içinde yaşayan insanların siyasal birleşmesinin en üst noktası olan 

devleti, bütün kucaklayıcılığıyla ifade ediyordu.” 

 

! 1921 Anayasası’nın maddeleri16 Misak-ı Milli sınırları içerisinde yaşayan 

toplulukları bir arada tutarak ortak irade sergiletecek bir güç peşindeydi ve ilk 

maddeden kaynağının bu topluluklar olacağını belli etmiştir.17 Çoğulcu bir yapısı 

olan meclis tarafından devletin yönetilmesi ve hükümet idaresinin belirlenecek 

olması18 vatandaş iradesiyle hareket edecek bir devletin teminatıdır. 5. maddeye 

göre; Büyük Millet Meclisi üyelerinin her biri, kendini seçen ilin ayrıca temsilcisi 

olmayıp, bütün ulusun temsilcisi” olması tesis edilmeye çalışılan birliğin 

göstergesidir. Yapılacak yasaların halkın yaşam biçimini gözetecek hassasiyetlerde 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
16 1921 Anayasası’nın sadeleştirilmemiş, ancak Latin harfleriyle yazılmış maddeleri için bkz. (TBMM 

2013).  
17 Madde 1: “Egemenlik, sınırsız ve koşulsuz ulusundur. Yönetim tarzı, halkın kendi geleceğini bizzat 

kendisi ve gerçekten belirlemesi ilkesine dayanır.” [Bu ve bundan sonra alıntılanacak anayasa 

maddelerinin günümüz Türkçesi’ne gören çeviren için bkz. (Sezer 2013). ] 
18 Madde 3: “Türkiye Devleti, Büyük Millet Meclisi tarafından yönetilir ve hükümeti ‘Büyük Millet 

Meclisi Hükümeti’ adını alır.” 



!

! 27!

olacağı taahhüt ediliyordu.19 Sadece TBMM çatısı altında değil, tüm yurtta doğrudan 

demokrasiyi güçlü kılacak bir yönetim sistemi öngörülüyordu. 10. maddeden 23. 

maddeye kadar bahsi geçen taşra yönetiminin örgütlenmesi genel bir özetle: “İç ve 

dış politika, şer’î, adlî ve askerî işler, uluslararası ekonomik ilişkiler ve hükümetin 

genel vergileri ile birden çok ilin çıkarlarını kapsayan konular istisna olmak üzere, 

yerel yönetimler tüzel kişilik ve özerklik sahibidir.”  

 1921 Anayasası’na baktığımızda zamanın ruhuna ve gelişen şartlara göre 

ileri bir demokrasi vaat ettiğini görmek mümkündür. Tabi bu maddelerin 

oluşumunda rol oynayan başka sebepler de vardır ki bunlara ilerleyen bölümlerde 

değinilecektir. 

TBMM vekilleri ortadan kalkan ya da o zamana kadar tam manasıyla ortaya 

konamayan halk egemenliğinin temsilciliğini yapıyorlardı. Bu güçle yeni bir devlet 

sistemi tasarlayacakları 1921 Anayasası’nın içeriğinden anlaşılmaktadır. Peki, 

dağılmakta olan toplumsal sözleşmeyi yeniden güçlü kılacak itici unsurlar neler 

olacaktı? Bunun cevabı mücadelenin kurmayları tarafından bir takım farklılıklar arz 

ediyordu. Milli Mücadele dönemi sırasında Necmeddin Sahir Sılan’ın I.TBMM 

vekilleri arasında yaptığı anket, vekillerin Milli Mücadele’den beklentilerinin ne 

olduğu hususunda aydınlatıcı olacaktır.20  

Sılan’ın yaptığı ankette tek soru vardır: “Kazanılacak olan milli istiklâl 

mücadelemizin feyizdar ve semeredar olması neye mütevakkıftır?” Anketin yapıldığı 

süre zarfınca, sağ olan ya da istifa etmeyen 352 milletvekilinden 315’i tarafından 

cevap verilmiştir. 5 Eylül 1921 tarihinde Saruhan milletvekili Mahmut Celal (Bayar) 

Bey’in yanıtlamasıyla başlayan anket; 8 Nisan 1923’te Doğubeyazit vekili Refik 

(Saydam) Bey’in yanıtıyla sona ermiştir. 

 

 
!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
19 Madde 5: “(…)Yasa ve tüzüklerin düzenlenmesinde, halkın tutum ve davranışlarına en uygun ve 

zamanın gereksinimlerine en elverişli şeriat ve hukuk kuralları ile gelenek ve görenekler dikkate 

alınır.” 
20 Anket ancak 2004 yılında Mete Tunçay’ın başkanlığında Yücel Demirel ve Ahmet Demirel 

tarafından kitap haline dönüştürülmüştür. Bkz. (Gündoğdu 2004). 



!

! 28!

Tablo 1: TBMM Vekillerinin Milli Mücadele’den Beklenti Anketi 

Ekonomik gelişmenin sağlanması  % 43.2 

Eğitime önem verilmesi, cahillikle mücadele % 37.1 

Halkın egemen olması, halkın yönetimi % 28.3 

Azim, kararlılıkla, birlik beraberlik ve sevgi % 23.8 

Adalet, adil yönetim, hızlı adliye % 23.2 

İyi, temiz baskıcı olmayan uzman yönetim % 22.9 

Şeriat, İslam maneviyat ahlakı, dini eğitim % 21.6 

Bayındırlık işleri % 20.3 

Halkın refahı, iyi sosyal koşullar  % 17.8 

Bilime önem verilmesi  % 14 

Ulusal bilinç benlik yaratılması, Türkçe % 11.1 

Yasaların egemen kılınması % 10.8 

Asayiş, huzur ve güven % 9.2 

Çağdaşlaşma, tutuculuğa son % 8.3 

Nüfusun artırılması % 5.7 

Bireylerin, halkın haklarına saygı % 5.1 

Savaşın kazanılması, bağımsızlık % 5.1 

Barışçı ve akıllı bir dış politika  % 4.1 

Devletin küçülmesi % 3.8 

Güçlü bir ordu % 3.5 

Diğer  % 8.9 

 

 Anket, bir seçeneğe bağlı olmaksızın vekillerin düşündükleri doğrultusunda 

verilen cevaplarla oluşturulmuştur. Milletvekillerinin çok büyük bölümü 

cevaplarında birçok soruna birden değinmiş ve saydıkları bu sorunlara çözüm 

çareleri bulunması gerektiğini belirtmiştir (Demirel, 2013). Bu yüzden verilen 

cevaplar Ahmet Demirel tarafından tablodaki gibi konu başlıkları altında 

toplanmıştır. Ankete katılan 136 vekilin verdiği cevap Milli Mücadele’nin sadece 

ordular tarafından kazanılacak bir savaştan çok daha öte olduğuna işaret etmektedir. 

Gerçekten de Anadolu halkı uzun soluklu bir savaş süreci içerisinde yıpranmıştı. 



!

! 29!

Savaşlar yüzünden güvenliğin sağlanamaması ve ekonomiyi rayına oturtacak bir 

idari yapıdan yoksunluk Anadolu’yu iyice fakirleştirmişti. Bu bağlamda halkın 

yaşam hakkını idame ettirmesi için sofrasına koyduğu ekmeğin kalitesini devlet 

güvence altına almak zorundaydı.  

  Ankete göre, vekillerin Milli Mücadele’den beklentilerinin toplumsal bir 

dönüşümü sağlamak olduğu açıktır. Oylamaya katılan vekillerden yalnızca 11’inin 

güçlü bir orduyla ülkenin geleceğinin güvence altına alınacağına inandığını 

görüyoruz. Diğer tüm cevaplara bakıldığında; ekonomi, eğitim, halk egemenliği, 

birlik, adalet ve özgürlük ana başlıkları ağırlıklı olmak üzere devlet ve toplum inşası 

üzerine kurgulanmış bir gelecek tahayyülü olduğu gözlemlenmektedir. 

 Birinci TBMM geçici bir süre için açılmış, olağanüstü yetkilerle donanmış 

bir savaş meclisidir. Yasama, yürütme ve yargı erklerinin bir arada bulunduğu bir 

meclis hükümeti sistemine sahiptir. Ancak, işgal zihniyetinin tam manasıyla tasavvur 

ettiği dönemle paralellik seyreden İstanbul Hükümeti’nin TBMM’ni tanımayışı ve 

ona karşı harekette ve söylemlerde bulunması21 gibi haller saltanatın kaldırmasına 

sebebiyet verecektir. Bu yüzden devamlı bir meclisin teşkil etmesi şarttır. Meclisin 

bütününü oluşturan bir kanaat olmasa da, “halkın büyük kısmını teşkil eden taşra orta 

sınıfı Milli Mücadele’yi ve onu temsil eden Mustafa Kemal’i desteklemekteydi. 

Birinci Millet Meclisi (1920-23) de bu grubu temsil etmekteydi22 (Karpat 2010: 48).” 

Bu sayede devamlı surette işleyecek bir halk meclisinin Cumhuriyet’i23 de ilan 

ettiğini göreceğiz. 

Hükümeti sona erdiren hallerden “bir zafer kazanan yabancı gücün akını” 

(Locke 2004: 211) Milli Mücadele’yi tetikleyen ilk unsurdur. Ayrıca; hükümdarın, 
!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
21 Kabine tutanaklarında geçtiği üzere Damat Ferid Paşa’nın işgalleri engellemek için Anadolu’daki 

isyanı acele bastırması gerektiğine olan inancı görülecektir (Tunaya 2009: 21).  Bu tipte karşı 

duruşlarla İstanbul hükümetinin “insanların güvenine aykırı hareket etmesi” (Locke 2004: 221) 

yurttaşlarının kendisine olan sadakatini büyük oranda sarsmıştır.   
22 Bu grubun savaş sonrası ne şekilde seçimlere gittiği ve İkinci Meclis’de çoğunluğu elde ederek 

Cumhuriyet’i ilan ettiğini görmek açısından bkz. (Karpat 2010: 128, 129). 
23  “Cumhuriyet” sözcüğü Mustafa Kemal tarafından ilk defa 20 Temmuz 1919’da Mazhar Müfit’in 

“Muvaffakiyet takdirinde, hükümet şekli ne olacak?” soruna verdiği cevapta geçer: “Şekl-i hükümet 

zamanı gelince, Cumhuriyet olacaktır.” Bu rivayet Mustafa Kemal tarafından da doğrulanmıştır 

(Kocatürk 2000: 70, 71).  



!

! 30!

insanların güvenine aykırı hareket ettiğini (Locke 2004: 183) de görmekteyiz. Bu 

duruma M. Kemal ışık tutmaktadır (Atatürk 1999: 53): 

 “Padişah ve halife olan zât, hayat ve rahatını kurtarabilecek çareden başka 

bir şey düşünmüyor. Hükümeti de aynı halde. Farkında olmadığı halde başsız 

kalmış olan millet, zulmet ve müphemiyet içinde tecelliyâta muntazır.” 

Ancak bu halk meclisi hareketinin Osmanlı Devleti’nden ulus-devlet 

sistematiğinde şekillenen bir Cumhuriyet’e geçişte nasıl bir köprü vazifesi gördüğü 

tartışma konusudur. Osmanlı Devleti’nin son dönemlerinden itibaren başlayan 

modernleşme hareketleri, siyasal alandan zuhur ederek yaygınlaşmıştır. Ki buradaki 

en büyük pay, Kahraman’ın isabetle belirttiği gibi, ilk kez İttihat ve Terakki’nin 

ikinci kongresinde kararlaştırılmış bir koalisyon olan “ordu, bürokrasi, aydın” 

sınıflarının ittifakına aittir. Bu ittifak hem 2. Meşrutiyet’i hem de Cumhuriyet’i ilan 

eden çekirdek kadrodur (Kahraman 2010: 7).  

II. Meşrutiyet ile yeniden “Meşruti Monarişi”ye geçerek geçmiş birikimlerin 

(Sened-i İttifak, Tanzimat Fermanı ve I. Meşrutiyet) üzerine en son Cumhuriyet’in 

yerleşmesiyle birlikte evrimleşen bir süreci açıklarken kullanılacak kelimeler 

önemlidir. Çünkü bu gelişmeleri birbirlerinden ayırmadan üst üste gelen reform 

hareketleri olarak göreceksek kesintisiz bir toplum sözleşmesinin devam ettiğini 

görmüş oluruz.  Cumhuriyet öncesi bahsi geçen gelişmeleri izah etmekte bir güçlük 

yoktur. Cumhuriyet öncesi süreç içerisinde –zaman zaman bir takım kopan 

topluluklar olmuşsa da– toplumsal sözleşme devam etmiştir. Cumhuriyet’in 

ilanından az evvel II. Meşrutiyet’in ilanı ile halkın egemenliğinin sınırlı derecede 

yönetime yansıtması ve Padişah’ın otoritesini sembolik değere indirecek kadar güçlü 

olması yeni bir toplumsal sözleşme oluşturduğu anlamına gelmez. Ancak Milli 

Mücadele’nin büyük ölçüde başarıyla sonuçlanması ile Cumhuriyet’e geçiş, devlet 

sistemi için olduğu kadar, bu devlete tabiiyet gösterecek eski devletin üyelerini de 

ilgilendiren bir gelişme olacaktır. Artık Osmanlı’nın eski tebaası Anadolu’da kurulan 

yeni devlete yeni şartlarla girecek ya da bu toprakları terk edecekti. Öyleyse bu 

gelişmeler ışığında olanları bir ihtilâl mı; yoksa inkılap olarak mı anlamlandırmamız 

gerekecektir. Bu sorunun cevabına, bahsi geçen hareketin içerisinde yer alan; 

dönemin iki büyük çağdaşı üzerinden baktığımızda birbirinden farklı iki tahlil 

gözümüze çarpmaktadır. Mahmut Esat Bozkurt’a göre Anadolu hareketi bir Atatürk 



!

! 31!

ihtilâlidir. İhtilal (Revolution)24 kelimesinin tanımını: “Genel anlamda derece derece 

gelişme ve değişiklik ifade eden olgunlaşma ‘Evolution’ın karşıtı olarak, mevcut bir 

durumun, birdenbire sarsılması ve esasından değişmesidir… Siyasal anlamda ihtilâl: 

Anayasanın; yasal, düzenli yöntemlerle yapılan değişiklikler yerine, birdenbire 

ortadan kaldırılması, yıkılmasıdır” şeklinde izah eder (Bozkurt 1995: 39). Bu 

ilhamla, Türk ihtilâlinin sembolü olarak altı oka işaret eder ve bu esasların bütün bir 

geçmişi ortadan kaldırarak; yerine ekonomik, sosyal, siyasal yönlerden radikal bir 

devrim yaratıldığını söyler (Bozkurt 1995: 53). Bozkurt, milli hareketin sonucunda 

doğan bir takım gelişmelere neden inkılap değil de ihtilâl dediğine açıklık getirir: 

“İhtilal; bir şeyin esasında değişerek, yerine yepyenisinin konulmasıdır. İnkılap ise 

bu değildir. İnkılap (Reform),25 bir şeyin aslını muhafaza ederek başka bir kalıba 

girmesi, başka bir hale geçmesidir (Bozkurt 1995: 163).”  

Modernleşme ve batılılaşma ekseninde, Cumhuriyet döneminden sonra da 

devam eden bu çizgi M. Kemal tarafından şöyle tarif ediliyordu:  

“İnkılâp... Türk Milletini son asırlarda geri bırakmış olan müesseseleri 

yıkarak, yerlerine, milletin en yüksek medenî icaplara göre ilerlemesini temin 

edecek yeni müesseseleri koymuş olmaktır (Giritli 1984: 102-107).” 

 Şevket Süreyya Aydemir’in Tek Adam eserini incelediğimizde ise Anadolu 

hareketi başlı başına bir ‘inkılaptır’. ‘İhtilal’ kelimesini kesin surette reddeder ve 

bunu hareketin kazanımları karşısında küçültücü bir sıfat olarak addeder. Ona göre 

(Aydemir 2004: 260):  

“İhtilal, cebir ve zor yoluyla ani bir ayaklanıştır. Ya azınlığın 

çoğunluğa ya çoğunluğun azınlığa karşı öyle ani bir vuruşla, öyle sorumsuz 

bir hâkimiyet kurmasıdır ki, bu olay, toplumun yapısında sosyal veya 

ekonomik bir değişiklik meydana getirmeden, siyasi bir iktidar değişikliği 

şeklinde kalır… Oysaki Büyük Millet Meclis şekli ve onun kuruluşunda, 

Mustafa Kemal’in getirdiği, savunduğu ilkeler, ne ani bir ayaklanma 

hareketidir. Ne de ortada geçici bir siyasi iktidar değişikliği vardır. Aslında bu 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
24 Organize bir mücadeleyle güç kullanarak, kısa bir zaman içerisinde köklü bir değişiklik yapmaktır. 
25 Belirli bir yapıyı iyileştirmek için yapılan düzenlemelerdir. İhtilal kadar radikal ve sistemi 

temellerinden değiştiren bir hareketi değil; daha ziyade toplum düzeni ve yapısına ince ayar vermektir. 



!

! 32!

Meclisle memleket yeni bir toplum nizamına yöneliyordu. Kaldı ki önünde, 

kısa bir süreyle mahsus geçici problemler yoktu. Devletin yeniden kurulması, 

idarenin yeniden düzenlenmesi, isyanların bastırılması, istila ordularının 

yenilerek vatan topraklarından kovulmaları, eski ve yarı sömürge bir Osmanlı 

İmparatorluğu’ndan Misak-i Milli esaslarına dayanan milli bir vatan üstünde 

egemen bir millet yaratılması gibi, ancak sürekli bir inkılap konusu olan 

büyük ilkeler ve amaçlar vardı.” 

 Aydemir’in eserinin (Tek Adam) Bozkurt’unkinden (Atatürk İhtilali) daha 

sonra yazılmış olması ve Aydemir’in Kemalist harekete Bozkurt’a nazaran biraz 

daha dışarıdan bakabilmesi yorumlarını daha sağlıklı kılacak cinsten göstermektedir. 

İnalcık da, dönemin harekât önderlerinden M. Kemal’e karşı yapılan karşı atakları 

anlatırken: “İngiltere’ye baş eğen İstanbul Hükümeti, onu ‘ihtilâlci’ girişimleri 

dolayısıyla bütün resmi görevlerinden azleder” (İnalcık 2009: 353) şeklinde bir 

izahta bulunur ve karşı cepheden durumun ne şekilde göründüğüne açıklık getirir. 

Monarşiyle (her ne kadar ilk başlarda monarşiyi kurtarma gayreti sezinlense de) 

mücadele içerisinde olan bir hareketin ihtilâlci olduğu açıktır. Sonrası Cumhuriyet’in 

ilanıyla padişah ve ailesinin geri dönülemez bir biçimde ülke topraklarından 

gönderilmesi ve ardı sıra laik olmayan rejimin ve hanedanın da en büyük 

kalıntılarından olan Halifelik makamının bütün risklere rağmen26 sonlandırılmasıyla 

görülecektir ki bu hareket inkılaplardan çok daha aşırı bir boyutta devinimini 

sürdürmüştür.  

Dönemin çağdaşı olan Lenin; “Mustafa Kemal Paşa tabii ki sosyalist değildir. 

Ama görülüyor ki iyi bir teşkilatçı… kabiliyetli bir lider. Milli burjuva ihtilâlini idare 

ediyor… Ona, yani Türk Milletine yardım etmemiz gerekiyor…” (Bozkurt 1995: 27) 

şeklinde bir açıklama yaparken, Anadolu hareketinin ihtilâlci bir hareket olduğunun 

üstünde durmaktadır. Ayrıca Bozkurt’a göre, 1905 Rus ihtilâliyle 1908 II. Meşrutiyet 

hareketini “eksik ihtilâller”dir. Bu hareketler sadece siyasal alanında kısmi 

değişikliklere sebebiyet verdiği için tam ve olgun anlamıyla ihtilâl olarak 

nitelendirilmemektedir.  

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
26 Halifelik makamının kaldırılmasının yarattığı dezavantajlar hakkında bkz. (Tunçay 1999: 70, 73). 



!

! 33!

Milli Mücadele, hiç şüphesiz emperyalizme karşı girişilmiş bir var olma 

savaşıdır. 6 Mayıs 1919'da Venizelos Yunanistan'ın İstanbul'daki Yüksek 

Komisyonu'na şu telgrafı çektiği telgrafsa bu emperyalist27 faaliyetlerinin küçük bir 

kanıtıdır (Öztoprak 2006: 61): 

“İzmir'in Yunan Ordusu'nca hemen işgali kararlaştırıldığından bugün, 

Amerika Birleşik Devletleri Hükümeti başkanı, Fransız ve İngiliz 

başbakanları tarafından haberdar edildiğini, Fransız generaline gizlice 

bildirmenizi rica ederim.” 

 Batı’nın ürettiği insan hakları değerlerinin paradoksuna Toynbee şaşkınlıkla 

tanık olmuştur. 1922’de Türk-Yunan cephesini ziyaret eden Arnold Toynbee, 

Türkler’in Batılı ideallerin bayrağı elinde Batı’ya karşı savaştığını açıklamaktaydı 

(İnalcık 2009: 224).  

İşgaller karşısında TBMM’nin refleksi Locke’un “Hiçbir hükümet, özgürce 

onay vermemiş insanların kendisine itaat edilmesini isteme hakkına sahip olamaz 

(Locke 2004: 192).” önermesindeki gibi gerçekleşmiştir ve itaat altına girmeye rıza 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
27 Locke’un (Locke 2004: 192); “Eski Yunan’daki mal sahiplerinin, Yunanlı Hıristiyan altsoylarının 

uzun süre boyunca altında inlemiş oldukları Türk boyunduruğunu, yapacak güç buldukları takdirde, 

haklı olarak, söküp atacaklarından kim kuşku duyabilir? Çünkü hiçbir hükümet, özgürce onay 

vermemiş insanların kendisine itaat edilmesini isteme hakkına sahip olamaz.” önermesi göz önünde 

bulundurulmasına rağmen, bu işgal karşısında “emperyalist” cümlesi bilinçli olarak kullanılmıştır. 

Yunanlılar neredeyse yüzyıllık bir süre boyunca nüfuslarının yoğun olduğu Mora’dan başlayarak Batı 

Trakya’ya kadar sınırlarını genişletmiştir. Ancak Locke’un onay verdiği isyan hakkı güçlü oldukları –

ki bu evrede nüfus önemli bir belirleyici faktördür– bölgeyle sınırlıdır. Öyle olmasaydı hakları olan 

bölgeyi çizmek için Antik İyonya ya da Doğu Roma İmparatorluğu’nun sınırlarını mı göz önüne 

almamız gerekirdi? Bu şüphesiz imkânsızdır. İzmir’in işgali sırasında ve işgale girişilen bölgede ve 

Anadolu topraklarında sadece Osmanlı nüfus defterlerinde değil, Ermeni ve Rum Patrikliği’nin 

verdiği rakamlara bakıldığında Anadolu’da Rum nüfusu Müslümanlara göre kıyaslanamayacak kadar 

azdır. Çeşitli kaynaklardan nüfus rakamları için bkz. (Dündar 2008: 446, 449). Öyleyse Osmanlı 

Devleti’ni parçalama arzusunu açıkça belli eden emperyalist ivmeyi ardına alan Venizelos 

önderliğinde girişilen bu işgal faaliyetleri şüphesiz gayri-meşrudur. Milli Mücadele’nin kaderini 

belirleyen Sakarya Meydan Muharebesi’nin Polatlı’da gerçeklemiş olması Yunan işgalinin Anadolu 

harekâtını yok etmek üzere kurgulanmış emperyalist bir çaba olduğunun ayrıca kanıtıdır. 

!



!

! 34!

göstermediğine, 8 Eylül 1920’de, “Türkiye halkı emperyalizmin egemenliği ve 

zulmü altındadır” (İnalcık 2009: 352) sözleriyle açıklık getirmiştir.  

 Locke’un; hükümetin ne şekilde çözülebileceğine ve halkın buna ne şekilde 

tepki verebileceğine dair görüşleri, Türkiye Cumhuriyeti’nin doğuşunda adeta bir 

uygulanma alanı bulmuştur. Rousseau’nun “Düşündüğüm şeyleri yapmak istedim. 

Yapmak elimden gelmediği için, yazdım (Bozkurt 1995: 140).” sözündeki gibi 

Locke da yazdıklarıyla sosyal bir gerçekliğe insancıl ve hukuki bir dayanak boyutu 

kazandırmıştır.  

Türkiye halklarının savaşının her yönüyle yaşamsal bir savunma zorunluluğu 

olarak doğduğu muhakkaktır. Bu mücadelenin ilk bakışta ulus-devlet yapılanışının 

mücadelesi olduğunu iddia etmek; zorlama bir yorum olacaktır. Dönemin 

karakterlerinin söylemleri ne şekilde olursa olsun, ortak ideal istiklaldir. Meclisi, 

ordusu, bürokratları ve örgütlenişiyle iktidarına da başkaldıran ihtilâlci bir hareketi 

gözlemlemekteyiz. Sonucu köklü reformlar ve köktenci bir modernizasyon hareketi 

olan “inkılapçı” bir devlet yapısı olan Türkiye olsa da; bu noktaya gelmeden evvel 

yeni bir devlet rejimine geçildiğini de unutmamız gerekir. Bu süreçte ihtilâl ve 

inkılap sarmalından hangisinin nerede başlayıp nerede bittiğini kestirmek oldukça 

güçtür. Milli Mücadele hareketinin nihayetinde; monarşiyle yönetilen ve heterojen 

milletleri barındıran, ya da başka bir deyişle İmparatorluk’tan Cumhuriyet rejimi ile 

idare edilen, laik bir ulus-devlete geçen “ihtilâlci” bir hareket görüyoruz (Tanör 

2013: 245, 246). Ancak imparatorluktan beri uzun bir dönem devam eden; siyasal, 

sosyal, ekonomik, hukuki vb. bir dizi modernizasyon hareketinin kalıcı bir şekilde 

uygulanmaya başlanması gibi “inkılapçı” hamlelerin de devam edeceğini göreceğiz.  

Carter Findley’in süreklilik-kopuş28 tanımlamalarına benzer bir ilhamla bu 

süreci takip ettiğimiz vakit; Batı tipi modernleşmenin içerisinde devam eden bir 

sürekliliğin neticesine ulaştığımızı görüyoruz. Osmanlı modernleşmesi, Frenk 

dünyasından edindiği bilimsel devşirmelerle çarklarını devamlı surette işletmeye 

uğraşan ve nihayet Batı’nın üstünlüğünü tam olarak kabul edip reformlara girişen ve 

eğrisiyle doğrusuyla ama hiç durmadan dönüşen özgün bir hareketliliğe sahip canlı 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
 
28 Bkz. (Findley 2011). 



!

! 35!

bir organizmadır. Siyasal planda gerçekleşen modernleşme ise; devletin bir sözleşme 

çerçevesi içinde (Tanzimat Fermanı) “yurttaş” kavramının anayasal haklar temelinde 

belirleyicilik kazandığı ve “dinin” seküler biçimde iç içe geçerek (II. Meşrutiyet) 

mutlak gücünü ortaya koyduğu bir dönemdir (Kahraman 2010: 10, 11). Tüm bu 

modernleşmenin temelinde yatan toplumsal uzlaşıyı sağlamak/korumak için 

şekillenen devlet yapısı, toplumsal ayrışma ile ideolojik bir temayülde hareket 

etmeye başlayacaktır. Bu sürecin yaşandığı II. Meşrutiyet dönemi, Cumhuriyet’e 

geçişte kırılma noktasını bu bağlamda gösterecektir. II. Meşrutiyet, “Üç Tarz-ı 

Siyaset”i geliştirmiştir29 ve Cumhuriyet bu akımların bir sentezi ve çatışması olarak 

ortaya çıkacaktır. Bu gelişmelerin neticesinde topluma karşı yeni bir bakış açısı 

ortaya koyan siyasal iktidar ve çok daha önemlisi yeni bir toplum ortaya çıkmıştır. 

Öyleyse yeni bir toplumsal sözleşme gereklidir. 1921 Anayasası’nın iyimser havası 

özgürlükçü ve demokratik bir sözleşmenin ilk aşamasını oluşturuyordu ve hakikaten 

“İslam kardeşliği” altında birleştirici bir ruhu da bulmuştur. Ancak Cumhuriyet’in 

ilanından sonra ortaya çıkacak bir dizi gelişmeler, çatışmaları yeniden ortaya 

çıkaracak ve her bireyin açık rızasının bulunduğu nihai bir toplumsal sözleşmesi 

olmayan Türkiye Cumhuriyeti 21. yüzyılda dahi bu sözleşmeyi tesis etmeye 

uğraşacaktır. 

  

 

 II.2 Birinci Dünya Savaşı İle Başlayan İşgal Öncesine Hazırlık ve Toplumsal 

Ayrışmanın Hızlanışı 

!

 İttihat ve Terakki Cemiyeti önderliğinde ani bir biçimde ve ciddi fikir 

ayrılıkları eşliğinde I.D.S.’na giren Osmanlı Devleti’nde, henüz savaşın 

başlamasından 1 yıl sonra, Enver Paşa’dan başka hiçbir liderin birçok cephede 

kazanma ümidinin olmadığını dönem şahsiyetlerinin karşılıklı raporlarında ve 

hatıratlarında görebiliyoruz. İTC’nin daha 1915 ilkbaharında savaşa Anadolu’da 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
29 Yusuf Akçura’nın Osmanlı aydınlarının devleti kurtaracak çare olarak gördüğü ideolojilerden; 

Osmanlıcılık, Türkçülük ve İslamcılık üzerine yazdığı meşhur “Üç Tarz-ı Siyaset” makalesi için bkz. 

(Akçura 2012). Üç Tarz-ı Siyaset’in etkisi üzerine bkz. (Georgeon 2005).!



!

! 36!

devam etme kararı alması, I.D.S.’nın neticesine dair ümitsizliği görmemiz açısından 

bir delildir. Nihayet bu plan dâhilinde işgal halindeki Anadolu’nun çeşitli yörelerinde 

yerel savunma örgütleri kurmaları için bazı subaylara talimatlar yollandı. Hatta 

hazinenin ve arşivlerin bir kısmı Eskişehir’e taşındı. İTC’nin mücadeleye 

Anadolu’dan devam etme kararı doğrultusunda Anadolu’ya uzun bir mühlet boyunca 

silahlar gönderilmiş ve güçlü bir kuvvet toplanmıştır (Zürcher 2003: 159, 160). Bu 

kuvveti oluşturan “Teşkilat-ı Mahsusa” ve bizzat Talat ve Enver’in girişimiyle 

oluşturulan “Karakol” vasıtasıyla savaş sonrası ortamında İttihatçıları korumak ve 

onları İtilaf devletlerinin, liberallerin (İtilafçılar’ın) ve Hıristiyan cemaatlerin öç 

almalarına karşı himaye etmek amaçlamıştı. Ayrıca, İTC’nin işgal edilme tehlikesi 

altında bulunan bölgelerde Müslüman-Türk nüfusunun haklarının korunması için 

yerel müdafaa-i hukuk cemiyetlerinin kurulması için girişimlerde bulunması savaş 

sonrası ulusal direniş hareketinin oluşturulmasında hayati bir rol oynamıştır  

(Zürcher 2004: 197, 198). 

 

 İşgale karşı mücadelenin ön safhasını oluşturacak gerilla çeteleri zaten bu 

dönemde mevcuttu. Bir de İTC’nin 1915 planına sadık kalarak bu çeteleri 

güçlendirmesi Anadolu’da toplumun ayrışmasını hızlandıracaktı. Özellikle 1915 Rus 

işgaline karşı başlayan direniş hareketinin hasımlarını bulmak zor olmadı. İşgal 

kuvvetlerinin doğal müttefiki kabul edilen Ermeniler bu direnişin ilk muhatabı 

oldular ve sistemli bir tehcir hareketi ile bu bölgeden uzaklaştırılmaya başlandılar.30 

Ancak, 1916’da Rus orduları Rize, Sürmene, Of, Trabzon, Van, Muş, Erzurum ve 

Erzincan’ı işgal etti. İstila sonrasında bölgede yaşayan Rum ve Ermeni partizanları 

bağımsızlık faaliyetlerini gerçekleştirme fırsatıyla işgale yardımcı oldular. 

Nihayetinde bu çetecilik faaliyetleri ile Türk köylerini yağmalama ve öldürme 

girişimleri toplumsal ayrışmayı tamamlayan gelişme oldu.  

 

 Bölge halklarının cemiyetler vasıtasıyla hukuki rüştlerini dünya kamuoyuna 

ispat etme çabası ayrışmayı doğuran bir diğer faktör olmuştur. Özellikle etnik 

temeller üzerinden hareket eden bu derneklerin bölgedeki kendi milletlerinin nüfus31 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
30  Tezin 3. bölümünde bu konu daha ayrıntılı bir şekilde işlenmiştir. 
31 Bölgede yalnızca Rumlar’ın değil, Ermeniler’in de bağımsız bir devlet kurma çabası vardır. 

Pontuslu Rumlar’ın yaşadıkları bölgede gerek Türk, gerekse Ermeni nüfusundan daha kalabalık 



!

! 37!

oranının diğer milletlere nazaran fazla olduğunu ispat çalışmaları hızlı bir göç 

hareketini ve etnik temizlik mücadelesini beraberinde getiren bir gelişme olmuştur. 

Yurtlarından sürülme ve öldürülme tehlikesine açık olan toplulukların, bu şartlar 

altında kendilerini savunmaları ve rüştlerini ispat etmeleri için derhal bir örgüt 

faaliyetinin içine girmesi zorunluluk haline geliyordu. 

 

 İTC’nin Panislamist ve Pantürkist ideallerini taşıyan cemiyet şubeleri 

I.D.S.’nın hemen ertesinde Milli Mücadele’yi destekleyen cemiyetlere 

dönüştürülerek Türk tarafının çekim merkezi oldu. İTC’nin mevcut bulunan örgüt 

yapısı ve savaş sonrası ülkeyi terk etmeyen ya da işgal kuvvetlerince yakalanıp 

sürgüne gönderilmeyenlerin büyük çoğunluğu Türk hareketinin saflarına geçti.  

 

 Milliyetçilik dalgasının imparatorluk topraklarına çok önceden geldiğini ve 

bir takım ayrılıkçı idealleri olan Osmanlı Devleti’ne karşıt milliyetçi cemiyetlerin 

çok daha önceden kurulmaya başladığını biliyoruz. Bu cemiyetlerin varlığı toplumsal 

ayrışmayı hızlandıran öncül bir vaka olarak zaten beklemekteydi. Bir örnek olarak 

“Pontus Meselesi” bölümünde bu konu ayrıntıyla işlenecektir. 

 Milli Mücadele’ye salt bir amaç göstereceksek, bunun anti-emperyalist 

savunma harekâtı olduğunu söylemek hiç de güç olmaz. Ancak bu savunmayı 

yaparken Osmanlı’dan kalan mümkün en fazla toprağı korumak isteyen bir hareket 

olarak da değerlendirmek gerekir. IV. bölümde daha detaylı göreceğimiz üzere Kürt 

coğrafyasına yönelik geliştirilen birlik hamleleri bu koruma refleksinin bir örneğidir.  

Harekâtın siyasal boyutunu net biçimde ortaya koymaksa çok güçtür. Milli bir 

bağdan çok Müslüman unsurların dayanışmasıyla teşkilatlanan örgütsel faaliyetler 

mütemadiyen öne çıkmaktadır. Bu mücadele saltanatın güvensizliği neticesinde, ona 

karşı bir harekât olduğu gibi; Müslüman unsurları bir araya getiren temel etkenlerden 

de olan, saltanatı ve hilafeti kurtarmanın da gayretidir (Özkazanç 2012: 74).  

Toplumsal ayrışmanın bir neticesi olarak ortaya çıkan din temelli kopuş da bu 

mücadeledeki bir başka evresini ortaya çıkarmıştır. Osmanlı döneminin en büyük 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
olduklarının propagandası bu mücadele döneminin hukuki safhasını teşkil edecektir. Dönemin nüfus 

yapısı ve Pontus hareketinin bu konudaki çalışmaları için bkz. (Özgören, 2006:  55-66). 



!

! 38!

sınıflandırma biçimlerinden olan Müslim, gayri-Müslim tebaa arasında dağılma 

sürecinde hat safhaya gelen çatışmalar ve mülki uzlaşmazlıklar bu harekâtın bir 

başka cephesini temsil edecektir. 

 

II.3 Ulusal Self Determinasyon: Woodrow Wilson ve 14 Madde 

!

İşgal süreciyle başlayan en büyük sorunlardan biri de mülkiyetlerin akıbetidir. 

Locke’un, mülkiyeti kişi özgürlükleriyle paralel kıldığını ve ancak devlet 

güvencesinde kaldığı müddetçe güvence altında olabileceğini izah ettiğini 

göstermiştik. Bu ilhamla, Osmanlı Devleti’nde uyrukların mülkiyetlerini güvence 

altında tutacak bir iradeden mahrum kaldığını ve bu yüzden de kişinin özgürlüğünü 

teminat altına almak için kendisinin harekete geçeceği açıktır. Devlete topraklarıyla 

birlikte dâhil olan uyruklar artık bir kopuş sürecindedir ve büyük çapta yapılan 

işgaller sonucu özgürlüklerini yitirmiştir. Bu vakanın neticesinde kişiler kendi 

minimal “siyasal toplumlar”ını oluşturarak pratik bir sözleşme ihtiyacı içerisine 

girmiştir. Toplumun verdiği bu refleksin dini yapı etrafında oluştuğu görülecektir. 

Osmanlı İmparatorluğu’nda siyasi gücün temelini oluşturan çok-etnili ve dinli yapısı 

modernleşme süreciyle birlikte zaten bir çözülme süreci içerisine girmişti. Bu 

evreden sonra yeni bir tür devlet toplum ilişkisi görülmektedir  (Özkazanç 2012: 72). 

Ulus-devlet ideolojisinin temel oluşum sürecine benzeyen bu durum, Osmanlı’nın 

siyasal hayatında çekirdeğini oluşturmuş ve işgalle birlikte yeni bir oluşum içerisine 

sürüklemiştir. Siyasal toplum durumuna geçen hareketler için ulus-devlet kurma 

gayreti, savaş durumu boyunca temel bir hukuki dayanağı ardına alacaktı: Wilson 

Prensipleri. 

I.D.S.’ndan sonra Osmanlı toplumunu ihtiva eden milletlerin Wilson 

prensiplerini hukuki statü edinerek; ulusların kendi statülerine karar verebilme 

haklılıklarına dair temel prensip edindiklerini görüyoruz. Ayrıca, bahsi geçen 

milletlerin doğa durumundan “siyasi topluluk” olarak çıkmasındaki başlıca 

kaynaklardan biri de bu maddelerdir.  

I.D.S.’ndan sonra yeni bir küresel krizin çıkmaması ve tüm halkların kendi 

çıkarına olacağı düşünülerek ABD Başkanı Woodrow Wilson’ın meşhur On Dört 



!

! 39!

Maddesi32, ulus-devlet yapısını doruk noktasına çıkarmıştı. Dünya siyaset anlayışının 

Fransız İhtilali’nden sonra şekillendirdiği akla yatkın bir içeriği vardı. Belirli 

bölgelerde sayısal üstünlüğü elinde bulunduran etnik benzerliğe mensup 

toplulukların kendi kaderini kendisinin yönetimiyle tayin etme hakkını veriyordu. Bu 

ilke bir anlamda sömürgeciliğin de sona erdirilmesi anlamına geliyordu. Wilson bu 

projesi karşısında sömürge ülkeler ve küçük uluslar için nefes almanın umudu 

doğmuştu (Toprak 2012: 228, 229). 

Wilson Prensipleri’nin temelinde kabaca manayla yer alan milletlerin nüfus 

oranına göre bağımsız bir devlet kurabilme ülküsü, tek başına bu süreçteki nüfus 

istatistiklerinin çatışmasını karşılamamaktadır. 19. yüzyıl Osmanlı’sı adeta bu nüfus 

istatistiklerinin çarpışma alanıydı.33 Siyasal bir devletin ortaya çıkması için gerekli 

toprak talebinde bulunulması için nüfus istatistikleri ciddi biçimde çarpıtılmaktaydı. 

Ayrıca, Avrupa devletleri toprak ve nüfuz kazanmak adına özellikle Balkanlar’da 

nüfus sayımı çalışmalarına başlamıştı. Etnik ve dini bazlı nüfus sayımları, 

Balkanlar’daki reformları desteklemek ve bu bölgede siyasi güç elde etmek amacıyla 

yanıltıcı biçimde kullanılmıştır. Örneğin Rusların Bulgarları, İngilizlerin de 

Yunanlıları siyasi bakımdan idaresi altına almak için birbiriyle çelişen birçok nüfus 

istatistiği ortaya atılmıştır (Karpat 2003: 42). Osmanlı Devleti’nin kaybettiği bir dizi 

savaşların ardından yapılan uluslararası sözleşmelerde –Paris (1856), Berlin (1878), 

Uşi (1912), İstanbul (1913), ama özellikle Sevr (1920) ve Lozan (1923)– etno-

istatistik ve etnografik haritalar yeni politik sınırların belirlenmesi için 

kullanılmışlardı. Örneğin Ermeni patrikliği, Berlin görüşmelerinde (1878) 

Ermenilerin yaşadığı bölgeyi gösteren bir harita eşliğinde bir Ermenistan projesi 

sunmuştu (Dündar 2008: 97, 98).  

 Wilson’un estirdiği iyimser hava ABD’de Cumhuriyetçiler’in iktidara 

gelmesiyle tamamen dağılmıştır ve “meydan Lloyd George ve Clemenceau gibi reel-

politik kurtlarına kalmıştır (Akın 2008: 22).” Lloyd George’un açıklamalarındaki 

faşizan üslup Wilson’ın fikirlerine ne kadar tezat olduğunu görmek için yeterlidir. 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
32 İlgili maddeler ve Wilson’un devlet görüşüyle ilgili olarak bkz. (Wilson 1961). 

!
33 3. bölümde nüfus istatistikleri ile oluşturulan hukuki mücadeleye ve değişen Anadolu coğrafyasının 

demografik yapısı analiz edilecektir. 



!

! 40!

George, Türkler’i “insanlık dünyasının yapısını durmadan kemiren bir kansere” 

benzetiyordu. Bir başka söylevinde de “… Barış koşulları ilan edilince, zaten 

Türkler’in deliliklerinden, körlüklerinden, cinayetlerinden ötürü ne kadar ağır 

cezalara çarptırıldıkları görülecektir… Cezalar onların en büyük düşmanlarını bile 

yeterince tatmin edecek kadar müthiştir” demişti (Tunaya 2009: 22). 

Clemenceau’nun siyasi hayattan çekildikten sonra yazılan biyografisinde geçen 

“Türkler nereden geçtilerse orayı çöle çevirdiler” cümlesi (Tunaya 2009: 74) 

George’dan farksız bir zihin yapısına sahip olmadığını göstermektedir. 

Bahsi geçen psikolojik havayla birlikte emperyalist fikirlerin bir araya 

gelmesi sonucu Sevr anlaşması ortaya çıkmıştır. Bu anlaşmayla birlikte “azınlık” 

kavramı uluslararası hukuk diline girmiş oldu (Toprak 2012: 533). Wilson 

Prensipleri’nin iyimser havası işgal için ayrı bir çıkar vesilesine dönüştü ve azınlık 

kavramı göz önüne alınarak hazırlanan Sevr Antlaşması’yla birlikte parçalanan 

imparatorluktan bir ulus devlet olarak Türkiye Cumhuriyeti doğacaktır. 

 

 

  



!

! 41!

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
III. BÖLÜM 

TOPLUMSAL ÇÖZÜLÜŞ 
  

!  



!

! 42!

III.1 Bir Kimlik oluşumu: Balkan / Dünya /  İstiklal Savaşı  

 

  Birinci Dünya Savaşı’ndan mağlup çıkan Osmanlı İmparatorluğu, hiç 

değilse Türk milli varlığının korunması ümidiyle 30 Ekim 1918’de Mondros 

Mütarekesi’ni imzalamıştı. İmparatorluk toprakları, bu antlaşmanın açtığı bir takım 

gedikler ile emperyalist güçlerin tam bir istila sahasına dönüşmüştü. İmparatorluk 

toprakları tıpkı bir miras sözleşmesi gibi pay ediliyordu. Osmanlı Devleti, sadece 

I.D.S. ile değil; uzun zamandan beri İmparatorluk tebaasını teşkil eden halkların 

isyanları ve dış güçlerin saldırılarıyla da büyük topraklar kaybetmişti. Milliyetçilik 

rüzgârı, özgür devletleri olmayan milletleri çoktan sarsmıştı. Bu yüzden kaybedilen 

topraklarda kurulan yeni devletler, kendi ırklarına ve dinlerine bağlı olmayan halkları 

da derhal sürüyordu. Balkan Harbi’nden önce 854.870 kişi Anadolu’ya göç etmişti. 

Balkan Harbi’nden34 sonra ise 339.074 göçmen gelmişti (Bardakçı 2009: 35-39). 

Anadolu’nun nüfusuna eklenen, anavatanından zorla koparılmış birçok göçmenin 

psikolojisinin,35 geç gelen Türk milliyetçiliğine ne şekilde eklemlenmiş olabileceği 

burada hatırımızda kalmalıdır.  

 Osmanlı İmparatorluğu’na 1914’e kadar kaybettiği topraklardan yapılan göç 

oranları çok büyüktü. Kırım ve Besarabya’dan (Bucak) yapılan göçler, bu toprakların 

sırasıyla 1783 ve 1812 yıllarında Rusya karşısında kaybedilmesinden sonra 

gerçekleşti. Müslümanların bu bölgelerden, hâlâ Osmanlı idaresi altındaki topraklara 

kitleler halinde göçü, Rus fetihleri zamanında başlamış ve 20. yüzyıla dek sürmüştü. 

Göçmenlerin ikinci çıkış noktası Kafkaslar’dı. Bu bölgelerdeki Müslümanlar, 

yaklaşık 1800 yılından Şeyh Şamil’in önderliğindeki son direnişin de bastırıldığı 

1859 yılına dek, atalarının topraklarının neredeyse hiç aralıksız olarak Ruslar 

tarafından istila ve işgal edilmesine karşı savaştılar. 1862 yılından itibaren çok sayıda 

Kafkas Müslümanı anayurtlarını terk edip, Osmanlı topraklarına sığınmak zorunda 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
34 Bu konuda daha detaylı bilgi ve istatistiki veriler için bkz. (Sezer 2008). 
35 Sadece göç edenler açısından değil; İmparatorluğun tebaasını oluşturan azınlıkların, imparatorluk 

toprakları üzerinde büyük sınırlara sahip özgür devletler kurmaları ve –ileride milli mücadelenin 

neferleri olacak– ağırlıkla Türk ve Müslüman olan diğer İmparatorluk üyelerinin esaret altına girme 

psikolojisi için bkz. (Atay 2010: 179). 

 



!

! 43!

kaldı. Üçüncü göç dalgası 1877/78’de; başta Tuna vilayeti, Bosna-Hersek, eski 

Sırbistan vilayetinin bir kısmı olmak üzere Kafkaslar’daki başka bölgelerin yanı sıra 

Osmanlı Balkanlarının çoğu Rusya ve Avusturya karşısında kaybedildiğinde ve bu 

arada Bulgaristan, Sırbistan, Romanya ve Karadağ bağımsızlıklarını ya da 

özerkliklerini kazandıklarında başladı. Göçün kaynaklandığı başlıca yerler olan bu 

bölgelere, Doğu Avrupa Rusya’sındaki Kazan, Orta Asya’daki Buhara, Girit, Oniki 

Adalar ve Kıbrıs gibi ikincil çıkış noktalan da eklenebilir. Bu bölgelerden göç, 

İmparatorluğun sonuna dek azalmadan sürdü. Türkiye Cumhuriyeti bugüne değin 

eski Osmanlı topraklarından ve genelde Türki dünyadan gelen göçmenleri kabul 

etmiştir. Bütün bu bölgelerden 1783-1913 yıllan arasında Osmanlı topraklarına gelen 

göçmenlerin toplam sayısı, 5 ila 7 milyon olarak tahmin edilebilir (Karpat 2003: 

323).  

Rus istilası sonucu Kırım ve Kafkaslar’dan göç eden Osmanlı tebaasının boş 

kalan arazilerini doldurmak için; Rus idarecilerinin, özellikle Karadeniz’de bulunan 

temsilcileri, vasıtasıyla Rumlar’ı boşalan topraklara çekmeye çalışmışlardır (Bilgiç 

2011: 32). Savaş durumu yüzünden, hangi devletin korunmasını elde eden ya da ona 

kendini tabii hisseden millet varsa oraya giderek ayrışmakta ve büyük bir göç 

hareketliliği yaşanmaktaydı. 

 18. yüzyıldan itibaren yoğunlaşan ve I.D.S.’nın öncesi ve sonrasında doruk 

noktasına ulaşan göç hareketliliğini sadece savaşlar oluşturmamaktaydı. Osmanlı 

İmparatorluğu’nda bulunan konsolosluklar vasıtasıyla korunma altında bulunan 

milletlerin gerek ticari gerekse siyasi nedenlerle başka ülkelerin vatandaşlığına 

geçtikleri oluyordu. Bu durum öyle bir seviyeye gelmişti ki Osmanlı Devleti, 

Tabiiyet Kanunu36 denilen bir tür vatandaşlık kanunu tesis etti. 

 I.D.S.’nın bitimi sonrası başkent İstanbul 13 Kasım 1918’den itibaren işgale 

uğramıştı. Padişah, işgal güçlerinin en büyük ortağı olan İngilizler’in planlarını 

benimsemişti. Bu plana göre saray, İngilizler’in himayesi altında halife ve sultanın 

kişiliği altında Anadolu ve Arap coğrafyasına sahip bir Osmanlı İmparatorluğu’nu 

kurtarabilirdi (İnalcık 2009: 347). 15 Mayıs 1919’da, İmparatorluğun eski bir tebaası 

olan Yunanistan Krallığı’nın, Türkler’in yoğunlukta olduğu Anadolu’nun en büyük 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
36 Bkz. (Sertoğlu 2011). 



!

! 44!

şehirlerinden İzmir’i işgal etmesi, Türkiye topraklarında milli bir ayaklanmaya yol 

açmıştı. Yunan işgali, İngiliz politikalarının ikiyüzlülüğünü Padişah’a göstermişti. 

Bu saldırının ardından memlekette uyanan milli ayaklanma ve sultanın ilhâmâtı37 ile 

Mustafa Kemal ardında büyük bir güç bularak Anadolu direncinin bir lideri olmuştur 

(İnalcık 2009: 348, 349).  

 İstanbul, kesin olarak 16 Mart 1920'de işgal edildi. Ardı sıra işgale karşı 

durmaya çabalayan Osmanlı Parlamentosu (Meclis-i Mebusan), işgal güçlerinin 

baskısıyla, 11 Nisan 1920'de resmen kapatıldı. Bu şartlar altında milli irade, 

parlamenter varlığını devam ettirebilmek için nihayet 23 Nisan 1920’de bir halk 

meclisi kurarak işgal direnişini örgütlü ve hukuki bir zemine yerleştirdi. Topyekûn 

bir Anadolu direnişini amaç edinen TBMM, Mondros Mütarekesi’ndeki şartlar 

gereği Anadolu’nun tamamen işgal altına alınmasına neden olabilirdi. Padişah’ın 

karşı çıktığı bu gelişme TBMM ile İstanbul Hükümeti’ni karşı karşıya getirecektir ve 

nihayet  –çeşitli nedenlerden doğan etmenlerle birlikte– saltanatın kaldırılmasına 

kolaylık sağlayacaktır (Karpat 2010: 48). 

 Hala uyuklayan milli şuura karşı 10 Ağustos 1920’de imzalanan Sevr 

Antlaşması ise tam bir şok etkisi yarattı. Milletin mutlak esareti ve geleceğinin tayini 

işgal kuvvetlerine bu antlaşma ile teslim edilmiş oluyordu.  

 10 Ağustos’ta Sevr’in imzalanması Padişah’ı tam anlamıyla düşman safına 

iten bir gelişme oldu. Öyle ki 25 Eylül’de Mustafa Kemal Meclis kürsüsünden ilk 

defa Vahdettin’den “hain” olarak bahsedecektir (Akyol 2012: 74): 

 “…Bu millet ve memleket için hain bir adamdır (Alkışlar)… Esir mi 

diyeceğiz? İşte değerli ulema ve fazilet sahiplerimiz vardır. Esir olan adam 

padişah olamaz…” 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
37 Padişah, Mustafa Kemal’i İstanbul’dan ayrılmadan önce saraya çağırmış ve “Boğaziçi’nde bulunan 

İngiliz zırhlılarının saraya müteveccih olan toplarını göstererek, görüyorsun demiş, ben artık 

memleket ve milleti nasıl kurtarmak lazım geleceğini tasavvurda tereddüde duçar oluyorum. Ve 

ellerini kaldırarak, inşallah millet mütenebbih ve mutayyakkız olur, bu vaziyet-i elimeden gerek beni 

ve gerekse kendisini tahlis eder” (İnalcık 2009: 349). 

 



!

! 45!

 John Locke’un sözleşme teorisinde zikrettiği “hükümetin dağılması ve yeni bir 

hükümetin kurulabilmesi üzerine esasların” adeta Milli Mücadele dönemindeki 

ulusal tepkinin bir öngörüsü gibi okunabilmesi de mümkündür. 

 

 Milli Mücadele, topyekûn bilinçli bir halk ayaklanmasının eseri olduğunu iddia 

edemeyeceğimiz bir harekettir. Keza Locke, toplumun sona ermesi ile hükümetin 

sona ermesi arasında bir ayrım yapar ve fetihçinin istilası sonucunda toplumun 

bölünebileceğini de iddia eder (Locke 2004: 177, 178). Ancak, çalışmanın 

sınırlılıkları çerçevesinde; ihtilâl hareketinin perspektifi ortaya konulmaya 

çalışıldığından, toplum içerisindeki bölünmüşlüklerin yarattığı ayrı bir mücadele 

sahasına değinilmemiştir. Buna rağmen, fetihçi karşısında bağımsızlık mücadelesi 

verirken aynı zamanda “salahiyet-i fevkaladeyi haiz” (Güneş 2008: 4) heterojen bir 

yapıya sahip meclis hükümetini seçimle oluşturan ihtilâl hareketi 

anlamlandırabilmekteyiz. 

 

 Cumhuriyet’e geçilen süreci Milli Mücadele sürecinin ardılı olarak 

anlamlandırma problematiğine değinirsek, kimi tarihçilere göre; Anadolu İhtilâli, 

üçüncü meşrutiyet38 ya da baştan sona kadar Şevket Süreyya Aydemir’in iddia ettiği 

gibi sistemli bir Tek Adam inkılabıdır. Bu bakışla değerlendirdiğimizde, bu süreç 

için her ne kadar Tanzimat Fermanı’ndan bahsi geçen zamana değin reform 

hareketlerinde belirli bir tarihsel süreklilik olduğuna kanaat getirsek de, süreklilik 

içinde bir kopuş39 kanaati çok daha tutarlı bir bakış olacaktır.  

 

 Milli Mücadele dönemi, Samet Ağaoğlu’nun işaret ettiği gibi Kuva-yı Milliye 

Ruhu’nun40 “müdafa’a ve muhafaza-i hukuki millet ve memleket” adı altında 

örgütlenerek (İnalcık 2009:347) TBMM’de vücut bulan milli bir devletin doğuşudur. 

 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
38 (Goloğlu 2010). 
39 Hasan Bülent Kahraman’ın Cumhuriyet öncesi ve sonrası dinamikleri derinlikli bir biçimde 

incelediği eseri Türk Siyaseti’nin Yapısal Analizi-1 kitabında Cumhuriyet’e geçilen süreci; “kopuş 

içinde süreklilik” değil; kesin ve keskin bir kopuşu öngören ve dayatan “süreklilik içinde bir kopuş” 

ifadesiyle izah etmektedir. 
40 (Ağaoğlu 2011). 



!

! 46!

 

 

III.2 Anadolu’nun Demografik Yapısı: Müslüman, Rum,  Ermeni ve 

Yahudiler’in Olgusal Panoraması  

!

İç Asya kökenli Türkî grupların 11. yüzyılın başlarından itibaren Türkiye 

topraklarına doğru akmasıyla birlikte, Türkiye coğrafyasının etnik yapısı 

çeşitlenmiştir. Böylelikle 19. yüzyıl öncesinde coğrafyanın yerli halkları olarak 

sayabileceğimiz Kürtlerin, Lazları, Rumların, Ermenilerin, Süryanilerin, Yahudilerin, 

Gürcülerin, Arapların yanına geniş Türkî gruplar da katılmış oldu (Aydın 2012: 185). 

Osmanlı İmparatorluk sahanı içerisinde ise bu etnik gruplara yenileri eklenecekti.  

Osmanlı siyasal ve sosyal düzeni içerisinde bu çeşitli etnik gruplar dini 

özelliklerine göre “millet sistemi” denen ayrı sınıflarla temsil ediliyordu. Millet 

sistemine göre tasnif olunan topluluklar Osmanlı idaresinin 1914 nüfus sayımına 

göre 18.520.016 olup, toplam 22 milletten oluşmaktadır. Bu milletlerin büyük 

çoğunluğunu oluşturan Müslümanlar 15.044.846, Rumlar 1.729.738, Gregoryan ve 

Katolik Ermeniler 1.229.00741 ve Yahudiler 187.073 kişidir (Karpat 2003: 226, 227).  

Osmanlı İmparatorluk sahanı içerisinde hayat bulan millet sistemi ile 

Türkleşmeden kalabilen milletler, Osmanlı’nın çözülüş süreci ile birlikte farklı 

ittifaklar içerisine dâhil olmuştur. Özellikle Balkan toprakları üzerinden gelen 

milliyetçilik akımıyla beraber ortaya çıkan etnisite ayrımı Anadolu’ya da sirayet etti. 

Geç oluşun Türk etnisitesinin Anadolu’daki yeni sözleşmedeki rolünü anlamak için 

“etnisite” kavramının işlevini göz önüne almalıyız. Etnisite kavramının siyasi bir 

yapıyla tamamen ilişkilendirilmesi, ulus-devletlerin ortaya çıkış zamanı beklemiştir. 

Ulus devletin çekirdeği olarak tanımlanan ve yüceltilen etnik varlık, ulus-devletin 

kendisini meşrulaştırma, güçlendirme ve devletlerarası ilişkilerde müzakereci bir 

konum kazanma süreci içinde, ulus-devletin siyasi sınırlarına değen bir genişlikte 

görülmeye başlanmış, bu biçimde idealize edilmiş ve buradan ulus-etnisite 

özdeşliğine doğru yol alınmıştır (Aydın 2012: 181). 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
41 Katolik Ermeni nüfusu 67.838’dir. 



!

! 47!

I.D.S. sonrasında Anadolu nüfusu tam bir kıyıma uğramıştır. 18 milyonluk 

Anadolu nüfusu, savaşlar ya da ağırlıkla onun yüzünden oluşan göçler neticesinde 5 

milyon nüfusu yitirmiştir. Anadolu halkı için Milli Mücadele esasen 1912 Balkan 

Harbi’yle başlar. Uzun savaş durumu içerisinde Anadolu halkının psikolojisini idrak 

etmek için peşi sıra ve sonu muamma olan, ateşin topraklarına her seferinde daha çok 

yaklaştığını gören bir halkı anlamlandırmak gerekir. 1912-1922 Uzun Cihan 

Harbi’nin neden olduğu dönüşümleri tarihsel bağlamda ele almaksızın süreklilik ve 

kesinti sorunsalına çözüm getirilmesi olanaksız. Dünyayı değiştiren, 20. yüzyılı 

tetikleyen Cihan Harbi kimliklerin oluşumunu da derinden etkilemiştir (Toprak 2012: 

13). 

 

Tablo 2: Türkiye Nüfusu42 

Dönemi Toplam  
Nüfus 

1927 13 648 270 
1923 13 093 000 
1913* 15 821 000 
1910* 15 371 000 
1897* 13 996 000 
1884* 12 587 000 

 

Anadolu’daki Türkiye nüfusu istatistiklerine baktığımızda savaşlar yüzünden 

5 milyon kişinin Anadolu’dan eksilmesine rağmen Osmanlı’nın kaybettiği 

topraklardan gelen nüfusun boşluğunu doldurmuştur. Yani bu coğrafyanın üçte biri 

yeni bir vatan arayışında olan muhacirlerden oluşmaktadır. 

Balkan Harbi’yle başlayan uzun savaş dönemini kısaca izah etmiştik. Milli 

Mücadele sahasını oluşturan Anadolu’nun nüfus yapısını anlamamız için geniş bir 

coğrafyadan Anadolu’ya akan Müslüman tebaayı görmemiz gerekecektir. Etnisite 

kavramının oluşumuyla birlikte özellikle Balkanlar’da yapılan büyük Türk kıyımları 

ile birlikte tehcirler başlamış; Anadolu yoğun bir Müslüman akınına uğramıştır ve 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
42 (Behar 1996’dan aktaran Duru 2012: 165). 

*Osmanlı Devleti’nin Anadolu’daki nüfusu. 



!

! 48!

Cumhuriyet döneminin ilk yıllarına kadar bu durum devam edecektir.43 Milliyetçilik 

fikrinin etkisiyle özellikle balkanlarda başlayan azınlık ayaklanmaları, 

Balkanlar’daki çetecilik faaliyetlerinin ve sonrası uluslaşan devletlerinin belkemiğini 

oluşturmuştur.  Tebaasından kopması ile paralel ortaya çıkan Türk kimliği 1912’den 

1923’e kadar sürecek olan savaşlarda kurucu irade olarak Cumhuriyet’te ruh 

bulacaktır. 

Milli Mücadele’nin verildiği alan Anadolu topraklarıdır ve Türkiye 

nüfusunun mülki sınırları bu mücadeleyi verenlerin belirlediği ve Misak-ı Milli 

olarak bilinen harita dâhilinde yaşayacaktır.  

Osmanlı İmparatorluğu’nun son döneminde Anadolu sözcüğü bugünkü 

Anadolu’nun orta ve batı bölgeleri için kullanılırdı. Doğu Anadolu diye bildiğimiz 

yüksek bölgeye Erzurum Yaylası, Güneydoğu Anadolu’ya ise Cezire-i Ulya yani 

Yukarı Cezire denirdi. Kimi kez Cezire-i Ulya’ya Diyarbakır Yaylası da dendiği 

olurdu. Millî Mücadele ile birlikte ülke bütünlüğünü vurgulamaya yönelik olarak 

Şarkî Anadolu Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti kuruldu; doğu yöreler de Anadolu 

kapsamına alındı. Ardından Anadolu ve Rumeli Müdafaa-i Hukuk Cemiyeti ile 

birlikte Misak-ı Millî sınırlan belirlendi (Toprak 2012: 549).  

 Anadolu’nun nüfus istatistiğini net biçimde ortaya koymak imkânsızdır. 

Nüfus oranları için 19. yüzyılda siyasal üstünlük sağlamak için Avrupalı devletlerin 

ve bölgede yaşayan dini ve etnik cemaat liderlerinin girişimleri bulunmaktadır. 

Ancak bu oranların her kesimin kendisi için bir fırsat oluşturma gayretiyle çarpıtma 

rakamlar olduğu açıktır.  

 Asker ihtiyacının artması ve kaçakların önüne geçilmesi askeri kurumların 

baskısı neticesinde Osmanlı’da ilk ciddi nüfus sayımları başlamıştır. Ancak bu 

rakamlar Müslüman erkeklerini kapsayan bir çalışmaydı. Osmanlı devletinin 

otoritesinin zayıflamasıyla birlikte başlayan merkezileşme beraberinde daha fazla 

güç ihtiyacını doğurdu. Baskın idari yönetim ihtiyacıyla dini cemaatler arasındaki 

bölünmenin anlaşılması, vergi sisteminin güçlenmesine katkı sağladı (Karpat 2003: 

44). Osmanlı’yı nüfus sayımına yönlendiren bir diğer etmen Hıristiyan topluluklar 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
43 Cumhuriyet dönemindeki mübadele olaylarına ilişkin bkz. (Arı 2012). 

 



!

! 49!

arasında yükselen ulusal bilinç olmuştur. Bağımsızlık ve toprak talepleri yüzünden 

bazı Hıristiyan etnik toplumların nüfus oranları sınıflandırılmıştır. Ancak, Müslüman 

toplumlar türdeş olarak kabul edilerek her hangi bir etnik ve dilsel sınıflandırmaya 

tabi tutulmamıştır (Karpat 2003: 47).  

 Sonuç olarak, Anadolu’nun demografik yapısına ait nüfus sayısını ortaya 

koymak çok güçtür. Dilsel ve etnik tanımlama Osmanlı Devleti’nin son 

dönemlerinde Hıristiyan toplumları için kullanıldığından, etnik farkı olan Müslüman 

toplulukların sayısal verilerini öğrenemeyiz.  

 Osmanlı’nın millet sisteminden hareketle bir tasnif içerisine girersek Rum, 

Bulgar, Ermeni ve Müslüman etnik ve dini kimlikler içerisinde tanımlanan 

topluluklardan oluştuğunu görürüz.  

  

III.2.1 Rumlar   

!

Osmanlı idaresi altındaki Helenler 1821 yılındaki isyanlarına kadar görece 

üstün bir statüde imparatorluk sahanında hareket etmekteydi. Rum patrikhanesi 

Osmanlı’nın koruması altında olduğu için Ortodoks Hıristiyanlığın temsilcisi 

konumuna gelmişti ve Hıristiyanlık tarihleri boyunca ilk kez bu kadar iktidar ve 

ayrıcalık konumunda bulunuyorlardı. Bâb-ı Âli’de tercüman olarak çalışanlar bu 

milletin mensuplarıydı ve bu yüzden Avrupa’daki gelişmelerden ilk etkilenen 

Rumlar olmuştu. Batı’yla çabuk eklemlenen Rum tüccarlar giderek Osmanlı 

ekonomisinde büyük bir yer edinecektir. Bunun başlıca nedenlerinden biri de 

Helenizm romantizminden etkilenen Batı düşünce sistemi ve İngiliz ve Fransız 

sanayi mamullerini Doğu’ya dağıtabilecek bir köprü vazifesi görebilmesiydi. Bu 

yüzden Batı’nın kapitalist düzeniyle ilk bütünleşen ve savunuculuğunu yapan millet 

Rumlar olmuştur. Zenginleşen Rum tüccarların ayrıcalıklı konumu gerçekten de bir 

Müslüman yurttaşına nazaran ayrıcalıklı bir konumdu. Askerden muaf tutulması ve 

gelirine göre mükellef olduğu vergi oranının azlığı da Rum nüfusunu ve nüfuzunu 

güçlendirici bir diğer unsur oldu. 19. yüzyılın ortasından sonra, Tanzimat ve Islahat 

Fermanlarının getirdiği olumlu koşullarla birlikte, Anadolu’ya işsiz ve özellikle 

ticaret yoluyla hızla zenginleşen Rum göçleri başlamıştır. Bu zenginlikle beraber 



!

! 50!

yükseköğrenim fırsatı yakalayan Rum çocukları, özgürlük tutkuyla yetişiyor ve 

tüccar, doktor ya da öğretmen olarak uluslaşma bilincinin katalizörleri konumuna 

geliyordu. Bu dönüşüm o kadar hızlı oldu ki, 35 yıl içerisinde Atina 1919-1922 

yılları arasında Anadolu’da işgal faaliyetlerine soyunabilecek güce erişecekti (Karpat 

2003: 86, 87).  

Anadolu’daki Rum nüfusu rakamlarının, tezin IV.1. bölümde de etraflıca 

tartışılacağı üzere, her kaynakta farklılık arz ettiğini görmekteyiz. Örneğin; Rum 

Patrikhanesi’nin 1910-1912 yıllarına ait nüfus verilerine göre Osmanlı sınırları 

içerisinde 2.008.000 Rum yaşamaktadır (Dündar 2008: 108). 1914 Osmanlı nüfus 

sayımına göre ise Rum nüfusu 1.729.738’di (Karpat 2003: 226). Aradan geçen iki 

yıllık zaman farkı içinde Dündar’a göre her iki kaynağın eksikliklerini belirterek 

belirlediği Rum nüfusunun 1.950.000 kadar olduğudur (Dündar 2008: 109).  

Osmanlı İmparatorluğu sınırları ve dışında yaşayan Ortodoks tebaanın dini 

merkez olarak kabul ettiği Fener Rum Ortodoks Patrikhanesi, Rumlar için büyük 

önem arz etmektedir. Esasen Patrikhane İstanbul’un fethiyle birlikte Fatih Sultan 

Mehmet tarafından korunma altına alınarak yasal statü kazanmış ve tüm Hıristiyan 

Ortodoks mezhebinin başını çeken bir kurum haline gelmiştir.44 Bu kurumun en 

büyük özelliği, Osmanlı’nın Hıristiyan Ortodoks toplumunu Müslümanlarla birlikte 

yaşamaya iten bir güç merkezi olmasıdır. Şöyle ki; Hıristiyanlığın merkezi olan 

Papalık hiçbir zaman Doğu’da ayrı bir Hıristiyan kurumunun olmasını istememiştir. 

Doğu ve Batı Roma’nın merkezlerinde yer alan Katolik ve Ortodoks mezhepler, 

ayrımın gerçekleştiği 1054 yılından itibaren düşmani bir ilişki içerisine girdi. 

Ortodokslar, 1054 yılında kendine Ekümen denen bir lider altında toplandı. Papalığın 

hoş karşılamadığı bu sebepten ötürü Katolik ve Ortodoks mezhepleri bir çatışma 

altına girmiş oldu. II. Mehmet, fetihten sonra bu Ekümenlik kurumunun yaşamasını 

istedi. Bu minvalde Fatih tarafından Bizans döneminde bile olmayan siyasi haklar 

tanınarak, Patrikhane millet başı olarak kabul edilmiştir (Lambriniadis 2011). Bugün 

anakronik bir bakışa sahip Yunan için büyük bir paradoks olan bu durum; o dönem 

kendini Doğu Roma İmparatoru olarak kabul eden Fatih’i dolaylı olarak 

Ortodoksluğun da koruyucusu yapmaktaydı.  

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
44 Bkz. (Rum Patrikhanesi 2013). 



!

! 51!

Patrikhane, etnik bir Rum sıfatına bürülü bir cemaatin önderi değil; Doğu 

Roma sahanını oluşturan Ortodoksların kimliğini temsil etmekteydi. Yani, 

Patrikhane’nin önündeki Rum sıfatı Yunan (Greek) manasında kullanılmıyordu. 

Patrikhane bugün de eski manada bir Rumluk ifadesi kullandığını ve Ekümen 

manasında; etnik değil, coğrafi bir iskân temelli bir tanımlamada bulunulması 

gerektiğini söylemektedir (Lambriniadis 2011). 

Yapılan bu üslup tartışmasının temeli 19. yüzyılda bu bölgede yayılan 

milliyetçi ruhtur. Etnik bir bütünü temsilen devlet sınırları oluşturma girişimine giren 

toplumlar, Patrikhane’yi de beraberinde Milli Mücadele sürecine dâhil etmiştir. 

Cumhuriyet dönemine geçerken ki mütareke sürecinin kaotik ortamında, zaten 

siyasal bir kurum kimliği de bulunan Patrikhane, Rumların koruyucusu ve lideri 

olarak savaş durumunun bir diğer aktörü olacaktır. 

Osmanlı’nın son dönemlerinde başlayan ve dağılma süreciyle birlikte aleni 

ilan edilen Rum topluluklarının ayrı bir siyasal topluma geçişi “Pontus Meselesi” 

bölümünde daha ayrıntılı biçimde irdelenecektir. Özellikle Pontus Meselesi 

örneklemi üzerinden Rum topluluklarının büyük bir kısmı savaş durumuna geçmesi 

yüzünden Anadolu’dan ayrılmak zorunda kalmıştır. Toplumun dağılması savaştan 

sonra da ikili antlaşmalarla devam etmiş ve ulus-devlet çizgisinde etnik bir 

bölünmeyle sürmüştür. 1923-24 Türk-Yunan Nüfus Mübadelesi'ne kadar İç, Batı ve 

Güney Anadolu ile Karadeniz kıyılarında yoğun bir Rum nüfusu mevcuttu. 

Mübadele'den önce Anadolu vilâyetlerinde 1 milyonun biraz üzerinde, İstanbul ve 

Trakya'da ise 500.000 kadar Rum Ortodoks yaşıyordu. Özellikle İstanbul’da 

yoğundular. Mübadele'den sonra sadece İstanbul ile İmroz ve Bozcaada'daki Rum 

nüfus yerinde bırakıldı, geri kalanı göç ettirildi (Aydın 2012: 204). 

 

III.2.2 Ermeniler 

!

Ermeniler, Osmanlı’da kendi isimleriyle anılan bir millet konumundaydılar ve 

hükümet tarafından en güvenilir Hıristiyan topluluğu olarak görülmekteydiler. 19. 

yüzyılın ekonomik ve toplumsal değişimlerinden Ermeniler de etkilendiler. Ancak 

diğer Hıristiyan toplumlara nazaran çok daha yaygın bir coğrafyada ve her sınıftan 



!

! 52!

insan topluluklarından oluşuyordu(Karpat 2003: 91). 1915 öncesinde Ermeniler 

yoğun olarak vilâyat-ı sitte denilen altı doğu vilâyetinde (Erzurum, Diyarbekir, Bitlis, 

Van, Harput ve Sivas'ta); Ankara, Kastamonu, Yozgat ve Kayseri'de; Trabzon, 

Giresun, Ordu ve Samsun'da; Bursa, Kütahya, Eskişehir, İzmit ve Adapazarı'nda; 

İzmir ve çevresi ile Adana, Maraş ve Antep'te yaşıyorlardı (Aydın 2012: 203). 

 Özellikle nüfus istatistikleri yüksek risk faktörü taşıyan verilerdi. 

Osmanlı’nın sürekli dış tehdit altında kaldığı, çözülmeye yüz tuttuğu yıllarda sayılar 

Bâb-ı Âli’nin korkulu rüyasıydı. “Anâsır-ı gayrımüslime”yle ilgili sayısal veriler 

birçok kez “düvel-i muazzama” tarafından ıslahat gerekçesiyle önüne konuluyordu. 

Ermeni sorunuyla ilgili günümüze kadar uzanan kargaşa siyasi kaygılarla tarafların 

sayısal manipülasyonlara girişmesinden kaynaklanıyordu. Hem Sevr hem de 

Lozan’da sayılar tartışmaların odak noktasını oluşturdu. Birçok teze sayısal 

gerekçelerle arka çıkıldı (Toprak 2012: 209). Bu bakımdan Milli Mücadele 

döneminde Anadolu’da yaşayan Ermeni nüfusunu net biçimde ortaya koymak 

oldukça güçtür. Siyasi bir rekabetin temel enstrümanı haline dönen bu istatistiki 

veriler, her tarafın kendince bir yorum içerisine gitmesine sebebiyet verdi.  

Ermeni Patrikhanesi’nin verdiği istatistiki bilgilere göre 1882 yılına ait 

Osmanlı İmparatorluğu’ndaki Ermeni nüfusunun 2.660.000 ve vilayet-i sitte 

içerisinde yer alan Ermenilerin 1.630.000 kadar olduğu görülmektedir. Yükselen 

milliyetçilik dalgasıyla birlikte bu bölgede nüfuz sahibi olmak isteyen özellikle Rus 

ve İngiliz hükümetlerince bu nüfus istatistikleri önem kazanmıştır. İngilizlerin 1896 

yılında verdiği nüfus rakamları ise vilayet-i sitte içinde yaşayanlardan 697.598’inin 

Ermeni; 2.75 milyonunun üzerinde de Müslüman olduğu yönündeydi. 1897 yılında 

Osmanlı hükümetince yapılan sayımda ise bu gölgedeki Ermenilerin yaklaşık olarak 

540.000, Müslümanlarınsa 2.159.000 kişi olduğu gösterilmektedir. Berlin Antlaşması 

gereğince reform bölgeleri ve bağımsız bir Ermenistan’ın toprakları olarak belirlenen 

sadece altı vilayetin nüfusuna dikkat edilmekteydi. Ankara ve Trabzon 

eyaletlerindeki büyük Ermeni nüfusu bu tartışmalara dâhil edilmemiştir. Sıkça 

kullanılan Alman kaynaklarına göre 1894 yılında, altı vilayette 651.134 Ermeni 

bulunuyordu. Ermeni nüfusu, her ne kadar Osmanlı’nın toprak kaybettiği yerlerde 

kalan ve ciddi bir büyüklükte Rusya’ya göç etmiş olsa da 1914 yılına gelindiğinde 

Ermeni nüfusunun büyük bölümünü içeren on eyalette toplam 939.000 Ermeni 



!

! 53!

yaşamaktaydı. Bu eyaletlerdeki Müslüman nüfusu ise 5 milyonun üzerindedir 

(Karpat 2003: 95, 96).  

Osmanlı Devleti’nde memur olarak çalışan Ermeni nüfusuna baktığımızda bir 

hayli kalabalık olduğunu görürüz. 1895 yılındaki rakamlara göre devlet idaresinde 

çalışan Ermeniler’in nüfusu 9 bin kadardır. Yani Ermeni nüfusunun %1’i, toplam 

memurlarınsa %26’sı Ermeni’dir. Ordu bu rakamların dışında tutulursa Ermeniler’in 

Müslümanlar’dan da çok sayıda devlet idaresinde bulunduğu görülmektedir (Dündar 

2008: 102). 

Uzun süreden beri savaş hali içerisinde olan devlet otoritesini neredeyse 

yitirmişti ve dağılmak üzereydi. Daha önce de değinildiği üzere Osmanlı Devleti 

içerisinde Anadolu’nun özellikle Doğu ve Güneydoğusu devlet otoritesinde uzak ve 

görece özerkti. Bu nedenle, milliyetçiliği çekirdeğine yerleştiren siyasal topluluklar 

ayrılıkçı faaliyetler güdebiliyordu. Hınçak ve Taşnak Cemiyetleri kendilerini 

Ermeniler’in siyasi uzantısı olarak göstererek siyasi ve kanlı isyan hareketleri 

içerisine giren bir takım faaliyetlerde bulunacaktı. Nihayet Osmalı’nın dağılma 

sürecinde Ermeni milletinin akıbeti tehcir politikası ile tam bir trajediyle 

sonuçlanacaktı. 

Osmanlı idaresi doğu vilayetlerinde çıkan Ermeni ayaklanmaları ve toplumun 

geneline yayılan Müslüman-Ermeni çatışmasını önlemenin yolunu tehcirde 

bulacaktı. I.D.S. ile uğraşan hükümetin iç isyanı dindirmek için fırsatı yoktu ve 

kendilerine milli bir yurt arayışı içinde olduklarına inanılan Ermeni nüfusunu 

yaşadıkları yerden başka bölgelere dağıtma yoluna gitti.  

Murat Bardakçı’nın yakın zamanda yayınladığı Talat Paşa’nın özel arşivinde 

bulunun bilgiler tehciri istatistiki olarak gözler önüne sermektedir. Tehcirin 

nerelerden nerelere yapıldığı ayrıntılı olarak belgelerden görülmektedir. Tehcir, 

Osmanlı Devleti hudutları dâhilinde çeşitli vilayetlere nüfusun dağıtılması şeklinde 

gerçekleşmiştir. Talat Paşa’nın evraklarında Gregoryan ve Katolik Ermeniler’in 

tehcirden evvel toplam nüfusu 1.256.403’den ibarettir.45 Tehcir en fazla Ermeni 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
45 1914 Osmanlı nüfus sayımına göre Ermeniler’in toplam nüfusu 1914 nüfus sayımına göre 

1.229.007 iken, Talat Paşa’nın evraklarında aynı nüfus sayımına dayanarak verilen rakam 

1.256.403’tür. 



!

! 54!

nüfusunun olmadığı Suriye vilayetine yapılmıştır. Tehcirden sonra toplam Ermeni 

nüfusu 284.157’ye düşmüştür. Talat Paşa’nın belgeleri muhtemelen 1915 ya da 

1916’da hazırlanmıştır. Talat Paşa’nın belgelerine dayanarak tehcirden sonra Ermeni 

nüfusunda 972.246 kişilik bir azalma olduğu görülmektedir. Ancak bu rakamı 

tehcirde ölen kişilerin sayısı olarak ilan etmek yanlış olacaktır. Tehcir sırasında ölen 

Ermeniler’in sayısını bilmek imkânsızdır. Çünkü 1914 nüfus sayımından tehcir 

kanunun çıktığı 27 Mayıs 1915’e kadar Rusya, ABD, Avrupa ve Güney Amerika’ya 

göç eden Ermeni nüfusunun yanı sıra, tehcire tabi tutulan bazı kişilerden, 1918’den 

sonra dönenlerin ne kadar olduğu bilinmemektedir (Bardakçı 2009: 106-109). 

Osmanlı’nın ve sonrasında tesis edilen Türkiye Cumhuriyeti’nin her 

hâlükârda bir milyon Ermeni yurttaşından olarak, heterojen yapısında onarılmayacak 

bir yara aldığı açıktır.  

Ermeni Tehciri’nden kısa bir süre sonra Ağustos 1916’da 455 yıllık İstanbul 

Ermeni Patrikliği de lağvedilmişti. Ermeni Patriği Zaven Efendi sürgüne 

gönderilmişti. Mütareke yıllarında İstanbul’a tekrar dönünce Ermenilere milli bir 

yurt arayışı içerisine girdi. Anadolu’daki faaliyetlerinin yanı sıra Paris 

Konferansı’nda diplomatik faaliyetlerle yurt edinme girişimlerinde bulundu. Ancak 

başarılı olamadı ve 1922 yılında İstanbul’u terk etmek zorunda kaldı (Koptaş, 2011). 

Ağustos 1919’da Mustafa Kemal’in hazırladığı raporda Zaven Efendi’den, Mavri 

Mira heyeti tarafından satın alınmış bir kişi şeklinde bahsedilmektedir (Atatürk 1999: 

1200). 

Halide Edip’in Ağustos 1919’da İstanbul’da yaptığı gözlemler neticesinde 

Mustafa Kemal’e gönderdiği rapora göre Avrupalı devletlerin mutlaka Anadolu’da 

bir Ermenistan kurma gayretinde olduklarını, ancak Amerikalı yetkililerin bu niyeti 

taşımadıklarını belirtiyordu (Atatürk 2006: 68). Halide Edip’e benzer biçimde 

Musatafa Kemal’e gönderilen birçok raporda Anadolu’da Kürtlerle birlikte 

oluşturulmaya çalışılan Ermeni milli devletine karşı örgütlenmenin gerekliliği telkin 

ediliyordu. 

 Anadolu’da Ermeni nüfusu bugün hiç mertebesindedir. İstanbul'da da 

eskiden Ermenilerin yoğun olarak yaşadığı Samatya gibi semtlerdeki Ermeni nüfusu 



!

! 55!

çok azalmıştır. Tunceli'deki Ermeniler'in Alevileştikleri, Kars ve Siirt'tekilerin ise 

Sünnileştiklerine dair bilgiler vardır (Aydın 2012: 204). 

 

III.2.3 Yahudiler 

!

! Osmanlı İmparatorluğu’nda Yahudi milletinin tarihi 1492 yılında İspanya 

engizisyonundan kaçıp Osmanlı’ya sığınmaları ile başlar. Sefarad diye anılan bu 

Yahudiler’den önce de Osmanlı’da küçük de olsa Yahudi cemaati bulunmaktaydı. 

Osmanlı topraklarına sığınan Yahudiler 16. ve 18. yüzyıllarda dünyanın en müreffeh 

ve özgür Yahudiler’i olacaktır (Dündar 2008: 354).  

 Osmanlı İmparatorluğu’nun son döneminde Yahudi nüfusu istatistiklerinin 

çok dalgalı biçimde seyrettiğini görürüz. Bunun temel nedeni ise Yahudilikle tarih 

boyunca adeta özdeşleşen göç kavramıdır. Osmanlı’da 1840’tan 1914’e kadar Kuzey 

ve Güney Amerika’ya büyük oranda Yahudi göçleri yaşanmıştır. Ancak özelikle 

1882’den itibaren Rusya ve Polonya Yahudilerinin kurdukları büyük dernekler 

vasıtasıyla Filistin bölgesine göç etmeye başlamıştır. Osmanlı İmparatorluğu’nun son 

döneminde Yahudi nüfusu sistemli bir biçimde organize edilen göçler yüzünden artış 

göstermiştir.46 Öyle ki 1839’dan 1914’e kadar Filistin’deki Yahudi nüfusu on kat 

artarak 100.000’i bulmuştur. Osmanlı idaresinin özellikle bu bölgeye karşı girişilen 

göç faaliyetlerini önlemeye çalışmıştır. Ancak önlemeye çalıştığı göçler Siyonist 

emeller neticesinde gerçekleştirilenlerdi. Osmanlı İmparatorluğu’nun Balkanlar, 

Kırım ve Kafkaslarda kaybettiği topraklarda yaşayan ve Müslümanlarla birlikte bu 

topraklardan göç eden Yahudi tebaa elbette bir yurttaş olarak istediği yere iskân etme 

hakkı vardı. Osmanlı idaresinin göç etmeyen Yahudiler’den de bağını koparmadığı 

görülmektedir. Örneğin Sırp Hükümeti’yle 1882 yılında yapılan antlaşmada 

görüldüğü gibi sultanın idaresinde sahip oldukları gibi haklarının korunması üzerinde 

şartlar koşulmuştur (Karpat 2003: 321-324). 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
46 Filistin bölgesine göçleri organize eden ve burada  bağımsız Yahudi devleti kurma konusundaki 

faaliyetler için bkz. (Engin 2012).  



!

! 56!

 Siyonist hareketin II. Abdülhamid’den kendi vatanlarını oluşturmak için 

güvence alamamaları onları Osmanlı içindeki muhalif kanata itmiştir. Osmanlı’da 

Yahudi nüfusunun en büyük şehri olan Selanik Yahudileri ve dönmeleri47 İTC’nin 

kuruluş ve gelişiminde etkili olmuşlardı. Bu destek sadece II. Abdülhamid’e karşı 

değildi. Balkanlar’daki tehlikeli ayaklanmalar ve Osmanlı’nın bu bölgeyi kaybetmesi 

Yahudiler’i de tehdit etmekteydi. Etrafı Hıristiyan kentlerle çevrili bir Selanik kaygı 

vericiydi. Aynı zamanda bu kaydı Milli Mücadele döneminde en büyük üçüncü 

Yahudi kenti İzmir için de geçerli olacaktır. Türkler’in zoraki bir durumda 

Anadolu’nun içlerine gitme gibi bir fırsatları varken, Yahudiler’in bir vatanı yoktur. 

Müslümanlarla toplumsal hayatta uyum yakalayan Yahudiler İTC ile işbirliğine 

gitmişti. Selanik Yahudileri’nden Emmanuel Karasu Talat Paşa ve cemiyeti derinden 

etkileyen bir isimdi. Selanik’te Frank mason locasını gizli görüşmeler için Cemiyet’e 

açmıştır. Dönmelerden Cavid Bey İTC Hükümeti’nin Maliye Bakanı, Rahmi Bey ise 

İzmir Valisi olacaktır. I.D.S. boyunca İttihatçı haham başı Haim Nahum Yahudi 

cemaati ile İttihatçıların ilişkilerini48 belirleyen isimdir (Dündar 2008: 363, 364). 

Haim Nahum, Lozan’da Türk delegesinin danışmanlarından biridir de (Tunçay 2010: 

71). 

Yahudi desteğinin Milli Mücadele yıllarında da kısmen devam ettiğini 

görmekteyiz. Yunan ve Ermeni cemaat liderlerinin baskısıyla Anadolu’da Milli 

Mücadele’ye karşı verdikleri çabalarda Yahudi cemaatinin desteğini almak için baskı 

yapmıştır. Aynı şekilde İtilaf kuvvetlerinin destek isteklerine Yahudiler’in karşılık 

vermediği görülmektedir (Shaw 2008: 384). Batı Anadolu’daki Yunan işgali 

sırasında Yunan kuvvetlerine Yahudi hahamların destek vermediği ve 

Müslümanlar’ın yanında yer aldığı açıktır. Öyle ki, Yunan ordusu geri çekilirken 

Müslüman ve Yahudi yerleşim yerlerine ve mallarına büyük zararlar vermiştir (Shaw 

2008: 386). 

 Osmanlı ekonomisinin bozulmasıyla birlikte Amerika ve Avrupa’ya Yahudi 

göçleri 19. yüzyılda hız kazanmıştır. Balkan ve I.D.S. savaşları sonrası bu göçler 

patlama noktasına gelmiştir. Yahudiler, Anadolu içlerine ve nihayet Filistin’e 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
47 İhtida eden Yahudiler’e pejoratif bir anlam da yüklenerek “dönme” denmektedir (Aydın 2012: 209). 
48 Yahudiler ile süren bu iyi ilişkiler, özellikle Filistin bölgesine başka ülkelerin pasaportlarını taşıyan 

Yahudi göçmenlerinin büyümesiyle bozulmaya başlayacaktır. 



!

! 57!

yerleşmişlerdir. İTC iktidarı döneminde başlayan Yahudi dili Ladino’nun 

kullanımının yasaklanmasına yönelik kimlik politikaları (Dündar 2008: 369), 

Cumhuriyet ile ulus-devlet inşasının milliyetçi politikaları ile benzer bir süreklilikte 

devam edecektir. Göç ve kimlik politikaları neticesinde Anadolu’daki Yahudi nüfusu 

yavaşça eriyecektir.49 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
49 Cumhuriyet dönemi Yahudiler’i için bkz. (Bali 2011). 



!

! 58!

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

IV. BÖLÜM 
TOPLUMSAL DAĞILMA 

  
!  



!

! 59!

IV.1 Pontus Meselesi Üzerinden Toplumsal Dağılmaya Mikro Gözlem!
 

 19. yüzyıldan itibaren yaygınlaşan Pontus örgütlenmelerinin kökeninde eğitim 

kurumları yatmaktadır. Trabzon’da 1683’te açılan bir yüksekokul ve 1800’lerin 

başında kurulan Ksenefon Maarifperver Derneği Karadeniz’de bulunan tüm Rum 

köy ve kasabalarını okullaştırmış ve adeta bir Pontus Rönesans’ını gerçekleştirmiştir 

(Somel 2003: 391). Tanzimat Fermanı ile birlikte uluslaşma sürecinin hızlandıran 

Rumlar kendi eğitim kurumlarında propaganda faaliyetlerine hız kazandırdılar.50 

 

 Orta ve Doğu Karadeniz bölgesinde bağımsızlık hareketi içerisine giren Rum 

partizanlarının kurduğu Pontus Rum Cemiyeti, bölgedeki Rum ayrılıkçılarının bir 

şemsiyesi gibiydi. Yukarda da değindiğimiz üzere bu tip cemiyetler, hem örgütlü bir 

hareket ile aynı idealler etrafında toplanmış halkın bir bütün olarak hareket etmesini 

ve sorunlarını halledebilmesini kolaylaştıracak iyi bir dayanışma aygıtı olmasının 

yanında; hem de dünya kamuoyuna seslenme ve bir meşruluk sağlayacak hukuk 

platformlarıydılar.  

 

 Pontus Derneği, Merzifon Amerikan Koleji’nde 1904 tarihinde Rumlar 

tarafından gizli olarak kurulmuştur. 1908'de genişletilerek Samsun'da “Müdafaa-i 

Meşruta” ve onun ardından “Mukaddes Anadolu Rum Cemiyetleri” meydana 

getirilmiş ve Batum'dan İnebolu’ya kadar olan Karadeniz bölgesi içerisinde birçok 

şubeler kurulmuştur. Trabzon metropolit hanesinin destekleriyle büyüyüp eyleme 

geçmesi de hızlanmıştır. Trabzon Metropoliti Hrisantos’un bu hareketin düşün 

liderlerinden olduğu açıktır (Kurt 1995: 51). Hrisantos, Pontus meselesinde 

Patrikhaneden sonra yurt içindeki teşkilatın başıdır ve 1922’de TBMM tarafından 

yaptırılan incelemelerde Pontus meselesiyle ilgili bulunan belgelerin yüzde 

doksanında ismi doğrudan ya da dolaylı olarak geçmektedir (Kurt 1995: 72). 

Hrisantos’un,  dönemin işgal güçlerinden Yunanistan’daki derneklerle yazışmaları ve 

Yunan hükümeti ile olan bağları daha sonra Lozan görüşmelerinde delil olması için 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
50 Tanzimat Fermanı’nın Osmanlı’daki Rum eğitim kurumları üzerine etkisi ve bu minvalde Rum 

okullarının Yunan milliyetçiğinin Pontus bölgesinde isyanlara sebebiyet vermesi ile ilgili bkz. 

(Nakracas 2003). 



!

! 60!

TBMM tarafından dava dosyalarına konulmuş ve bu dernek faaliyetleri özellikle 

Metropolitin evrak arşivinden edilen bilgilerle rapor edilmiştir (Kurt 1995: 6).  

 

 Pontus Cemiyeti’nin silahlı mücadeleye girişmesi ise Rus işgaliyle aynı 

döneme rastlar. Ruslarla açık bir müttefiklik yapan Pontus hareketleri nihayet 

Batum’da Pontus Cumhuriyeti’ne bir çekirdek olabilecek Pontus Milli Meclisi’ni 

kurulması ile sonuçlanmıştı (Kurt 1995: 53). Pontus hareketinin dini ve etnik temelli 

bir hareket olduğu “yemin sureti”nde de açıkça görülmektedir (Kurt 1995: 67): 

 

  “Millî fikirlerimizle ilgili olan herhangi bir görevin bana verilmesinde 

sadakat, itaat mahremiyet ve ketumiyetten zinhar ayrılmayacağıma ve 

hariçten duyduklarımı tamamen üstlerime tebliğ ve ihbar edeceğime ve usule 

aykırı hareketimde verilecek cezayı itirazsız kabul edeceğime kutsal üçlü 

inancımız [Baba-Oğul-Ruhu'l-kuds] ve şerefli milletimiz üzerine söz verir 

yemin ederim.”  

 

 Pontus hareketinde çetecilik faaliyetlerine girişilmesinin en büyük sebebi 

olarak Samsun Metropoliti Germenos gösterilir. Trabzon Metropoliti Hristantos ise 

barışçıl yollarla Rum egemenliği temelli bir devlet için Türk toplumuyla anlaşma 

yapılması kanaatini taşıyordu (Hür 2009: 155). Ancak Rus işgaliyle birlikte 

üstünlüğü elinde bulunduran Rum idaresinin egemenliği mutlak surette ele geçirmek 

için giriştiği faaliyetler gene Rusların geri çekilmesiyle son buldu ve Paris Barış 

Konferansı’nda (1919) bir kez daha barışçıl yöntemlerle Rum egemenliği için çaba 

harcandı. Yurt dışı Pontus heyeti başkanı Konstantinidis, hükümetin görevini 

layıkıyla yerine getirememesi ve zorbalığı üzerine dikkat çekerek daha özgürlükçü 

ve müreffeh bir devlet kurma adına Müslüman halka birlikte hareket edebilecekleri 

ihtilâlci bir çağrıda da bulunmuştur (Kurt 1995: 124).  

 

 Pontus heyetinin bu bölgede ihtilâlci bir harekete geçebileceğini ve potansiyel 

bir siyasal devlet kurma girişimlerinde bulunmasındaki en büyük güç iddiası 

bölgedeki Rum nüfusunun sayısal üstünlüğe sahip olduğuna dair inançtı. Pontus 

heyeti, Marsilya’da yapılan “Hariçteki Pontuslular Kongresi”nde, Pontus’da 

1.500.000 Ortodoks-Rum, 500.000 Rumca konuşan Müslüman Rum, 250.000 



!

! 61!

zahiren İslâm bâtınen Ortodoks halkın bulunduğunu iddia etmişti (Kurt 1995: 31). 

Konstantinidis’in ileri sürdüğü bu rakamlar A.Toynbee’ye göre “hayal mahsulü ”dür 

(Jaeschke 1989: 57). Osmanlı Devleti’nin 1914’de yaptığı nüfus sayımına göre, 

Pontus faaliyetlerinin merkezi olan Trabzon eyaletinde 161.574 Rum, 921.118 

Müslüman; Canik (Samsun) eyaletinde 98.739 Rum, 265.950 Müslüman 

bulunmaktaydı (Karpat 2003: 226). Konferans’a sunulan Rum nüfus oranlarının 

aldatmaca olduğunun bir örneği olarak Metropolit Hrisantos’un telgrafını verebiliriz. 

Hrisantos, telgrafı gönderdiği tarihten çok daha sonra yayınlanan Trabzon 

Salnameleri’nden rakamlar vererek Rum nüfus sayısını ileri sürüyordu (McCarthy 

1997: 97). 

 

 20. yüzyılın başında Rum Patrikhanesi, yayımladığı rakamlarla Batı 

Anadolu’daki Yunanlıların sayısını 1.7 milyon olarak göstermeyi amaçlıyordu. 

Yazarlar, bu rakamların resmi Osmanlı sayımlarından alındığını belirtmişlerdi. 

Gerçekten de, Yunan ve Osmanlı istatistiklerinde verilen toplam rakamlar tam 

tamına çakışıyordu. Bununla birlikte, Yunan kaynaklı istatistikler nüfusu etnik 

kökene göre sınıflandırırken, Osmanlı sınıflandırmasını dikkate almayıp, yerine 

Yunanlılar için şişirilmiş rakamlar koymuşlardı. Bu yanlış istatistikler, Yunan 

Başbakanı Eleutherios Venizelos tarafından 1919 yılında Versailles’daki barış 

konferansında, Yunanistan’ın Batı Anadolu’da hak iddia etmesine temel oluşturmak 

üzere kullanılmıştır; Milletler Birliği daha sonra bu rakamlardan, Türkiye’den göç 

eden Yunanlıların sayısını hesaplamada yararlanmıştır. Ermeni patriği, Osmanlı 

devletindeki Ermenilerin sayısını şişirmek için farklı bir yöntem uygulamıştı. 1878 

yılında Berlin Kongresi’nde sunulan bu yanıltıcı rakam, o tarihten bu yana pek çok 

bilim adamı ve siyasetçi tarafından yaygın olarak kullanılmaktadır. Patrik söz konusu 

eyaletteki Ermenilerin sayısına düpedüz bir veya birkaç komşu eyaletteki 

Ermenilerin sayısını eklemiş ve bulduğu sonuçtan Müslümanları, göçmenleri ve 

yerine göre Kürt yörükleri çıkartmıştı. Bu hile, doğu eyaletlerinde reformları yerine 

getirmekle görevli İngilizler tarafından ortaya çıkarılmış ve sonunda patrik “hatasını” 

kabul etmek zorunda kalmıştı. Çeşitli toplulukların savunucularının başvurduğu bir 

diğer hile ise bütün Hıristiyanları, “Bulgar” , “Yunan” ya da seçilmiş başka bir ulus 

olarak yeniden sınıflandırmaktı. Tercih konusu topluluğa sayısal çoğunluk 

kazandırmak amacıyla Müslümanların aşiret toplulukları veya Şii ya da Sünni olarak 



!

! 62!

bölündükleri ve bunların Müslüman olmayanlar şeklinde sınıflandırıldıkları durumlar 

da olacaktı. Örneğin, Ermeni patriği tarafından 1912 yılında çıkartılan istatistik 

tablosu, doğunun altı eyaletindeki (Van, Bitlis, Sivas, Erzurum, Harput ve 

Diyarbakır) Hıristiyanların toplam sayısını 1.183.000 olarak ya da toplam nüfusun 

yüzde 45,2’si olarak; Ermenilerin sayısını ise resmi Osmanlı sayımındaki rakamın 

neredeyse iki katı olan 1.018.000 olarak verir (Karpat 2003: 42).  

 

Fener Rum Patrikhanesi’nin Pontus meselesi ve Yunan işgali sırasındaki 

faaliyetleri Rum sayısal üstünlüğünü ispat etme girişiminden çok daha öteye 

gitmiştir. Mütareke dönemiyle birlikte Osmanlı’dan göç eden çok sayıda Rum’un 

Rusya, Amerika ve Yunanistan’dan dönmesine aracılık etmiştir. Fener Rum 

Patrikhanesi sadece aracı bir faaliyet biçiminde değil aynı zamanda Pontus Rum 

Teşkilatları içerisinde bazı patrikleri bizatihi yer almışlardı. Nitekim Mavr-i Mira 

Cemiyeti'nin başkanı Fener Rum Patriği'nin yardımcısı Dorotheos'tu. Patrikhane 

görevlileri Pontus faaliyetlerinin bulunduğu bölgelerde Patrikhane’ye düzenli 

biçimde haberler gönderiyordu. Mondros Mütarekesi’nden destekle, Fener Rum 

Patrikhanesi, Anadolu'daki bütün Metropolitlere birer yazı göndererek Türkler 

aleyhinde, İtilaf Devletleri temsilcilerine şikâyette bulunmalarını ve Yüksek 

Komiserliklere telgraflar çekmeleri emrini vermişti (Okur 2002: 104, 105).  

Nutuk’ta da Fener Rum Patrikhanesi’nin Milli Mücadele dönemindeki 

faaliyetleri geçmektedir: 

“Bundan başka, memleketin her tarafında, Hıristiyan azınlıklar, gizli 

veya açıktan açığa kendi özel emel ve maksatlarını gerçekleştirmeye, devleti 

bir an evvel çökertmeye uğraşıyorlardı. Sonradan elde edilen gizli bilgi ve 

belgelerle iyice anlaşılmıştır ki, İstanbul Rum Patrikhanesinde kurulan Mavri 

Mira Hey’eti illerde çeteler kurmak ve idare etmek, gösteri toplantıları ve 

propagandalar yaptırmakla meşgul. Yunan Kızılhaç’ı ve Resmi Göçmenler 

Komisyonu; Mavri Mira Hey’eti’nin çalışmalarını kolaylaştırmakla meşgul. 

Mavri Mira Hey’eti tarafından yönetilen Rum okullarının izci teşkilatları, 

yirmi yaşından yukarı gençleri de dâhil olmak üzere her yerde kuruluşunu 

tamamlıyor (Atatürk 2006: 1, 2).”  



!

! 63!

Gene Nutuk’ta Mustafa Kemal’in Erzurum Kongresi’nden sonra hazırladığı 

raporda; bu heyetin doğrudan Venizelos’tan talimat aldığı, liderinin Patrik vekili 

Droteos olduğu ve İstanbul Patrikhanesi’nin, Yunan Konsolosluğu’nun ve hatta 

kiliselerin silah deposu haline getirildiği anlatılmaktadır (Atatürk 1999: 1200). 

Tabanında dini cemaat yapılanması olan milliyetçi bir savaş durumu söz 

konusudur. Her ne kadar daha sonra tamamen milliyetçi bir çatışmaya döneceği; bir 

müddet Ermeni ve Rum ayrılıkçılarının oluşturma arzusunda oldukları sınırlarla ilgili 

kavgalara tutuşacaklarsa da, şimdilik Ermeni Patriği Zaven Efendi’nin Mavri Mira 

heyetine destek çıktığı da görülmektedir. 

 1917 Bolşevik Devrimi, Pontus ideallerini suya düşüren ilk gelişme oldu. Artık 

bölgedeki doğal müttefiki olan Ruslar’ın şemsiyesi altında korunamayacaklardı. 

Yunan Hükümeti’nin Patrikhane ile işbirliği neticesinde örgütlenerek bölgenin 

demografik yapısını değiştirmek için çetecilik faaliyetlerine girişen Rumlar için 

rüzgâr tersten esmeye başladı.  

 

 Silahlı güç üstünlüğünü yitiren Pontus hareketinin akabinde yurt dışındaki 

faaliyetlerine ağırlık verdiğini görmekteyiz. Paris Barış Konferansı’nda hareketi 

temsilen bulunan Giresun Belediye Başkanı’nı ünlü Yorgi Paşa’nın oğlu Konstantin 

Konstantinidis buradan Trok, Yunan fırkalar komutanlığı ve Hrisantos’a çektiği 

telgraf ve Barış Konferansı’nda verdiği muhtırada özetle Rus sınırından Sinop’a 

kadar bağımsız bir Pontus Cumhuriyeti için yardım istemektedir. Rus istilasının sona 

ermesinden duyduğu üzünç mesajında hissedilmektedir.51  

 

 Konstantinidis’in üzülme gerekçelerinin doğrulanması çok sürmedi ve Türk 

egemenliği güçlendikçe bölgedeki Rum çetelerinin sonu geldi. Bölgedeki Müslüman 

çetelerin de karşı faaliyete geçmesi sonucu Mustafa Kemal bölgedeki karışıklığa 

tedbir almak için 9. Ordu Müfettişi olarak Samsun’a gönderilmişti. Bölgedeki en 

büyük ve etkin çete liderlerinden Topal Osman Ağa ile Havza’da görüşen M. Kemal, 

Pontus faaliyetlerine karşı harekete geçmesi için onu Giresun’a göndererek bölgedeki 

güç dengesini Türkler’den yana sağladı. Hür’e göre Topal Osman’ın müdahaleleri 
!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
51 TBMM tarafından Pontus Meselesi üzerine hazırlatan ve kitaplaştırılan raporda bahsi geçen 

telgraflar ve bildiriler için bkz. (Kurt 1995, 84-90). 



!

! 64!

Ermeni Meselesi’nde görüldüğü gibi Rumlar’ın genelini düşman gören bir ayrışma 

yüzünden Pontuslular’ın bölgeden temizlenmesine dönüktür. Anadolu Hükümeti’nin 

I. İnönü Muharebesi’nden sonra kazandığı bir dizi savaşla kontrolü iyice sağlaması 

ve Yunan güçlerinin çekilmesiyle Pontus Rumlar’ı için son direnme umudu da yok 

oldu. Önce Nurettin Paşa’nın Koçgiri İsyanı’nı bastırırken Tokat yöresinde Ermeni 

ve Rumlar’a karşı harekete geçilmesi ve nihayet Pontus Harekâtı kumandanı Cemil 

Cahit’in son kalan Pontus çetelerini temizlemesiyle Şubat 1923’de Pontus 

Meselesi’ne son nokta konulmuştur (Hür 2009: 160-167). 

 

 1918’de Trabzon, Ardahan ve Batum yeniden Osmanlı’ya geçti ve Milli 

Mücadele dönemi boyunca işgal kuvvetleri tarafından bu bölgeye Rumlar’ı güçlü 

kılacak bir askeri destek yapılmadı. Böylece Kuva-yı Milliye çeteleri kendileriyle baş 

başa kalan Rum ve Ermeni çetelerine daha rahat karşı koyabilecektir. Nihayetinde, 

Ankara Hükümeti’nin eliyle sistemli bir biçimde karışıklığa son verileceğine ve 

bölgede kendi otoritesinin mutlak egemen kılınacaktır.  

 

 Tüm bu olaylardan sonra, Lozan’da (1923) Türkiye-Yunanistan Nüfus 

Mübadelesi Anlaşması gereğince iki ülkede yaşayan belirli sayıda Rum ve Türk 

nüfusu mübadele edilirken bölgede kalan son Pontus Rumları Yunanistan’a göç 

edecektir. 

  

IV.2 Toplumsal Sözleşmenin Kurgulanması Örneği: Kürt Meselesi 
!

 1514 Çaldıran savaşı sonrası Bitlisli İdris’in aracılığıyla 25 Kürt beyinin 

Osmanlı’ya bağlılığı seçmeleriyle Bilad-ı Ekrad (Kürt beldeleri) Osmanlı devletinin 

parçası olmuştu (Konda 2011: 41). 1514’le 1517 yılları arasında imparatorluğa 

katılan topraklar üç yeni eyalete ayrılmıştı: Diyarbakır, Rakka ve Musul. Bunlar 

arasında ilk idari örgütlenme Diyarbakır’da uygulandı. Bu idari yapıyı kurmakla İdris 

Bitlisi görevlendirildi. Ulaşılması güç olan bazı yöreler, tamamıyla özerk bırakıldı; 

yöneticilerine resmen atandıklarına dair belge (daha doğrusu tanındıklarına) 

gönderiliyor ama kimin yönetici olacağına devlet aslında karışmıyordu. Bu 

mevkilere miras yoluyla geçilmekteydi ve asıl yöneticinin seçimi her seferinde yöre 



!

! 65!

halkına bırakılıyordu. Bu özerk yöreler, merkezi hazineye vergi vermek ya da sipahi 

ordusunda askeri hizmet görmek zorunda değildi; toprakları da tımar veya zeamet 

haline getirilemiyordu. Eyaletin diğer bölgeleriyse yirmi sancağa bölünmüştü. 

Bunların bazıları merkezden atanan Sancakbeylerince yönetiliyor, ocaklık, yurtluk, 

ya da Ekrad beyliği (Kürt sancağı) adı verilen diğerleri de Kürt ailelerin yönetimine 

bırakılıyordu (Bruissen 2003: 237-238). Bu tarihten 19. Yüzyıla dek Bilad-ı Ekrad 

kısmen Osmanlılarca atanan valilerce, kısmen de babadan oğula geçen bir düzen 

içinde Kürt beyler tarafından kısmi olarak özerk şekilde yönetildi (Konda 2011: 41).  

Kürt beylikleri Osmanlı toprağı içerisinde, özel birer bütünlük arz eden, tekil 

alt sistemler oluşturmaktaydı. Osmanlı devletinin idari ve siyasi bütünlüğünü 

mümkün kılan mantık, özerkliklerini koruyan bu ‘alt sistemlerin’ imparatorluk genel 

sistemine eklemlendirilmesine dayanmaktaydı. Alt sitemlerin özerkliği, ‘alt 

sistemlerle’ imparatorluk genel sisteminin eş zamanlı mevcudiyetine imkân 

vermekteydi (Yeğen 1999: 230). Ancak 19. Yüzyılda Osmanlı devletinin yönetim ağı 

yeniden düzenlendi ve emirlikler ortadan kaldırıldı. Dolaylı yönetim tamamen yok 

olmadı, ama daha düşük düzeyde devam etti.  Bu dönemde her reis, kendine bağlı 

adamları artırmak ve devletten ayrıcalık ve güç elde etmek için diğerleriyle rekabet 

etmekteydi. Giderek güçlenen bir devlet aygıtına dayanan bazı reisler, daha önce 

hiçbir aşiret reisinin sahip olmadığı ölçüde güç ele etti. 20. Yüzyılda da devlet 

denetimi giderek arttı ve büyük aşiret reislikleri ortadan kalkmaya devam etti.  

Yönetim ağı sıklaştıkça, yerli birimler küçülmekte ve önemli politik işlevler daha alt 

düzeydeki reislikler tarafından üstlenilmektedir. Böylece son beş yüzyılda Kürt 

toplumu, genellikle toplumsal evrimin başlıca evreleri olarak kabul edilen 

aşamalardan geçmiştir: aşiret, reislik ve yarı-devlet ama Kürt toplumu bu aşamaları 

geriye doğru, yani tam tersi yönde yaşamıştır. Bu durum Kürt topluluklarının ayrı bir 

siyasal topluluk oluşturmasını engellemiştir (Bruissen 2003: 298-300).   

Çevrenin özerkliklerini yitirip aşamalı olarak merkeze bağlanması birçok 

isyan hareketlerinin yaşanmasına neden oldu.52 Bayrak’a göre, Bedirhan Osman Paşa 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
52 1806 Baban Aşireti, Abdurrahman Paşa İsyanı; 1833-1837 Mir Muhammed (Soran) İsyanı; 1838 

1.Han Mahmud İsyanı; 1842-1847 2. Han Mahmud İsyanı (son döneminde Bedirhan Beyle ittifaken); 

1843-1847 Bedir Han İsyan; 1855 Yazhan Şer İsyanı; 1878-1881 Şeyh Ubeydullah Nehri İsyanı; 



!

! 66!

ile kardeşi Hüseyin Kenan Paşa 1877’de isyan ederler. Hemen ardından Şeyh 

Ubeydullah isyanı patlak verir. Bu isyanların amacı müstakil bir Kürdistan kurmaktır 

(Bayrak 1999: 131). Bu isyanların ardından 2. Abdülhamid Hamidiye Alaylarını 

kurdu. Hamidiye Alaylarının kurulması Bayrak’a göre, Kürt ulusal hareketlerine 

katılması muhtemel güçler denetim altına alınıyor; aşiret reislerine ‘Paşa’ unvanı 

verilerek, onlar saraya yaklaştırılıyor; bu güçler bir yandan muhtemel Kürt ulusal 

hareketlerine, bir yandan Ermeni ulusal hareketlerine, bir yandan da kuzeyden 

gelebilecek Rus saldırılarına karşı önlem alarak Kürt bloğunu parçalanmış oluyordu 

(Bayrak 1999: 132). 

 

Milli Mücadele döneminde ise Kürt liderlerinin TBMM tarafında açık bir 

biçimde yer aldığını görüyoruz. Ancak ayrılıkçı faaliyetler de yok değildir. Mehmet 

Şerif Paşa’nın Sevr’e bağımsız bir Kürdistan maddesi ekletmek için gösterdiği 

çabanın yanında (Tunaya 2009: 45), ayrılıkçı birkaç küçük Kürt cemiyeti 

bulunmaktadır. Bu süreçte Kürt bağımsızlık hareketi içerisinde Baytar Nuri ön plana 

çıktı.  Ancak Ankara’daki kadronun geçmiş siyasi tecrübesi ve Mustafa Kemal’in 

askerî ve siyasi dehası üstün gelmiştir (Toprak 2012: 532). Son kertede Kürt hareketi 

TBMM ile birlikte hareket edecektir ve 20. yüzyılın başında emperyalist mücadeleye 

göğüs gererek başarılı olan tek topluluğun paçası olacaktır.  

Sevr Anlaşması bölgede otonom bir Kürt yönetimi vaat ediyordu. Bunun 

yanında Ermeni devletinin kurulmasını da kabul ediyordu. Kürtlerin önemli bir 

çoğunluğu; gerek Ermeni devletini kendilerine tehlike gördüklerinden, gerekse 

Hilafetin53 kurtuluşunu istediklerinden Mustafa Kemal’in yanında savaşa girdi.  

Hilafetin esaret altında bulunması, Kürtler’in sosyolojik yapısından kaynaklı 

olarak Anadolu hareketine yaklaştıran bir gelişmedir. Kürt aşiretleri arasında dini 

önderlerin toplumsal saygınlıkları çok büyüktür. Aşiretler arasındaki itilaflarda 

arabuluculuk için şeyhlere başvurulmaktaydı (Bruinessen 2003: 367). Anadolu 

hareketinin Kürtler’le eklemlenmesini hızlandıran diğer gelişme de daha önce 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
1919-22 Simko (Ismail Ağa) İsyanı; 11 Mayıs 1919 Ali Batı İsyanı; 21 Mayıs 1919 Mahmut Berzenci 

İsyanı. Daha detaylı bilgi için bkz. (Bayrak 1999). 
53 Hilafet Kürtler için dini anlamın yanında, tekil alt özerklikleri sürdürmenin sembolüydü. 

!



!

! 67!

Osmanlı sistemine eklemlenmesi örneğinde gözlemlediğimiz üzere aşiret kurumudur. 

Aşiret sisteminde politikaya fiilen katılan yalnızca aşiret reisliği müessesesi ve 

müessesenin çevresinde oluşan aşiret reisinin yardımcı ve danışmanları durumunda 

olan ileri gelenlerdir. Aşiretin geri kalan çoğunluğu ise, destekleme, oy verme, maddi 

manevi yardım sağlama biçimi ile politikaya katılırlar (Özer 1990: 111). Bu sistem 

sayesinde geniş kitleler kendi özgün toplumsal hareket yapılarından ötürü rahatça 

davaya dâhil edilebilmiştir. 

Kürtler, Anadolu hareketince etnik hukuklarına saygı duyulacak Müslüman 

kavimlerden sayılıyordu. Yeğen’e göre, Kürtler bu zaman zarfınca, Türklüğe 

asimilasyonu beklenen ‘müstakbel Türkler’ olmayıp, ülkenin, etnik hukuklarına 

saygı gösterilmesi gerektiğine hükmedilen Müslüman kavimlerden sayıldılar; tıpkı 

Türkler, Çerkezler ve Lazlar gibi (Yeğen 2006: 50). Bu haklar desantralizasyon 

ölçeğinde öz yönetimi, iktisadi anlamda bağımsızlığı, kültürel ve kolektif hakların 

özgürce yaşayacağını varsayıyordu. Milli Mücadele dönemi ve hatta ardılı 

Cumhuriyet’in ilk yıllarında çoğul kimlik vurgusunun Kürtler’e güven telkin ettiğini 

söyleyebiliriz. 

Nitekim aşağıda da görüleceği üzere ‘İslam kardeşliği’ ‘haklara saygı’ çoğul 

kimliklere sıklıkla vurgu yapılırken Türk ve Türklük gibi etnik kavramlar 

kullanılmamıştır. M. Kemal’in ‘Büyük Millet Meclisi Başkanı’ sıfatıyla 23 Nisan 

1920’de, Meclis’i ve Osmanlı’nın son Meclisi’nde alınan ‘Misâk-ı Millî’ sınırlarını 

anlatırken şöyle diyordu (Atatürk 1997: 74, 75):  

“…Meclis-i âlinizi teşkil eden zevat yalnız Türk değildir, yalnız 

Çerkes değildir, yalnız Kürt değildir, yalnız Laz değildir. Fakat hepsinden 

mürekkeb anâsır-ı İslâmiye’dir. (…) Bu hey’et-i âliyyenin temsil ettiği (…) 

emeller, yalnız bir unsûr-u İslâma münhasır değildir. (…) Hudud-u millîmiz, 

İskenderun’un güneyinden geçer, şark’a doğru uzanarak Musul’u, 

Süleymaniye’yi, Kerkük’ü ihtiva eder. (…) Hâlbuki Kerkük’ün şimalinde 

Türk olduğu gibi, kürd de vardır. (…) Binaenaleyh, muhafaza ve 

müdafaasıyla iştigal ettiğimiz millet, bittabiî bir unsurdan ibaret değildir, 

muhtelif anâsır-ı İslamiye’den mürekkebdir. Bu mecmuayı teşkil eden her bir 

unsur-u İslâm, bizim kardeşimiz ve menafii tamamiyle müşterek olan 

vatandaşımızdır.  Ve yine kabul ettiğimiz esasâtın ilk satırlarında bu muhtelif 



!

! 68!

anâsır-ı İslâmiye –ki, vatandaştırlar– yekdigerine karşı hürmet-i mütekabile 

ile riayetkârdırlar ve yekdiğerininin her türlü hukukuna, ırkî, içtimaî, coğrafî 

hukukuna riayetkâr olduğunu tekrar teyid ettik.” 

 Görüleceği üzere İslam unsurlarının her birinin coğrafi, hukuki ve ırki her tür 

hukuklarının kabul edildiğini ve tanındığını açıkça kabul edilmektedir. Kürtlerin 

hukuklarının tanındığına dair bu anlayış birçok söylevde yer bulmuştur. 1919 yılında 

İstanbul Hükümeti’ni temsil eden Salih Paşa’yla Anadolu Rumeli Müdafa-i Hukuk 

cemiyetini temsil eden Mustafa Kemal arasında imzalanan Amasya protokolü 

Kürtler’in haklarını tanıdıklarına işaret etmekteydi. Bu protokollerden ikincisinde; 

“Osmanlı Devleti’nin tasavvur ve kabul edilen sınırlarının Türk ve Kürtler’in 

meskûn olduğu araziyi ihtiva ettiği ve Kürtler’in Osmanlı camiasından ayrılmasının 

imkânsızlığı izah edildikten sonra, bu hususun asgari bir talep olmak üzere temin 

edilmesi, müştereken kabul edildi. Bundan başka, Kürtler’in serbestçe gelişmelerini 

temin için ırki ve içtimai hukukları aynen kabul edildiğini” (Beşikçi 2009: 411) 

belirtiyordu. 

Bu protokol yapılırken, “esasen anti işgalci çete hareketleri Antep, Urfa ve 

Maraş gibi Kürt yoğunluklu illerde başlamıştı bile. Erzurum Kongresi, ardından 

Sivas Kongresi, bunlara bağlı olarak imzalanan Amasya Protokolü, bu işbirliğinin 

sonuçlarıydı. Nitekim Kemalistler’in vaatleri ve imzalanan Amasya Protokolü’nde 

Kürtler ile Türkler’in eşitliği öngörüldüğü içindir ki, Mehmet Şerif Paşa54 Sevr 

konferansından çekilmiş ve İsmet İnönü başkanlığındaki Lozan Barış konferansı 

delegasyonuna sahip çıkmıştır” (Bayrak 1999: 163). Lozan Barış anlaşması 

görüşmelerine delegasyon başkanı olarak katılan İsmet İnönü Türkler ve Kürtler’in 

birlikte hareket ettiğini belirtiyordu (Beşikçi 1999: 412):  

“Sevr Muahedesi ile Kürtler, Türkler gibi kendi vatanlarını tehlikeye 

maruz gördüler. Çünkü Sevr Müdahalesi hükümlerine göre Doğu 

Anadolu’da, Ermenistan hududu bitişiğinde bir Kürdistan devleti kurulacaktı. 
!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
54 Şerif Paşa’nın Paris Konferansı’nda Ermeni Başvekili Boğos Nubar Paşa ile Kürt-Ermeni Devleti 

kuracakları üzerine bir anlaşma yaptığı haberi Ayan ve Mebusan’da reddedilmiş ve memleketin her 

tarafından bu hususu reddeden telgraflar alınmıştır. Her iki meclisten de herhangi bir destek 

çıkmamıştır (Tunaya 2009: 45). Şerif Paşa’ya karşı Kürt mebusların ve cemiyetlerin protestoları için 

bkz. (Ural 2004). 



!

! 69!

Kürtler, Türk vatanının kendileriyle beraber, bilhassa doğuda, Ermeni 

tehlikesine maruz kalacağını biliyorlardı. Milli Mücadele’nin devamınca, 

canla başla beraberlik gösterdiler. Sonra Lozan Muahedesi yapılırken de 

Kürtler vatansever olarak Türkler ile beraber bulunmuşlardır. (…) Kürtler 

Ermeniler gibi Lozan’a gelip bize müracaat etmediler. Hatta biz Lozan’daki 

konuşmalarımızda, milli davalarımızı ‘biz Türkler ve Kürtler’ diye bir millet 

olarak müdafaa ettik ve kabul ettirdik.” 

Lozan’da İsmet İnönü, Kürtler ve Türkler adına katıldığını beyan etmesi, 

uzlaşılacak tüm konuların ve kazanılacak tüm hakların iki halk için geçerli 

olduğunun göstergesidir. İsmet Paşa’ya göre Kürtler ve Türkler aynı unsurun 

parçalarıdır (Turan 2011: 79): 

“Anadolu'yu tanıyanlar bilirler ki, gerek töre, gerek gelenek ve 

görenek bakımından Kürtler, hiçbir yönden Türklerden farklı değillerdir. Ayrı 

diller konuşmakla birlikte, bu iki halk soy, inanç ve görenek bakımından tek 

bir bütün meydana getirmektedir... TBMM Hükümeti, Türklerin olduğu kadar 

Kürtlerin de Hükümetidir; çünkü Kürtlerin gerçek ve meşru temsilcileri 

Millet Meclisine girmiştir ve Türklerin temsilcileriyle aynı ölçüde ülkenin 

Hükümetine ve Yönetimine katılmaktadırlar.” 

Mustafa Kemal’in Kürtler’in haklarını tanıdığına dair başka bir beyanı ise 

Cumhuriyet’in ilanından hemen öncesinde İzmit’te yaptığı mülakattı. Bu mülakatta, 

Kürtlere bir tür özerklik tanınacağını belirtiyor, Kürtler’i özerk siyasi yapıyla 

Anadolu içerisinde tutacağını belirtiyordu (Yeğen 2006: 51):  

“[B]aşlı başına bir Kürtlük düşünmektense bizim Teşkilât-ı Esasiye 

Kânunu gereğince zaten bir türlü özerklik oluşacaktır. O hâlde hangi livanın 

halkı Kürt ise, onlar kendi kendilerini özerk olarak idare edeceklerdir. 

Bundan başka Türkiye’nin halkı söz konusu olurken, onları da beraber ifade 

etmek gerekir. İfade olunmadıkları zaman, bundan kendilerine ait sorun 

yaratmaları daima mümkündür. Şimdi Türkiye Büyük Millet Meclisi, hem 

Kürtlerin ve hem de Türklerin yetki sahibi vekillerinden oluşmuştur ve bu iki 

unsur, bütün çıkarlarını ve kaderlerini birleştirmiştir. Onlar bilirler ki, bu 

ortak şeydir. Ayrı bir sınır çizmeye kalkışmak doğru olmaz.”  



!

! 70!

Siyasi bütünleşmenin yolunun Kürtler’e farklı bir devlet yerine mevcut yasanın 

sınırını çizdiği özerklikten geçtiğini belirtiyordu. Çünkü Türkler ve Kürtler kader 

birliği etmişlerdir.  

 İsmet Paşa’nın Lozan’da verdiği beyanat da M. Kemal’le paralellik arz 

etmektedir (Turan 2011: 80): 

“İngiliz Temsilci Heyeti'nin söylediğine göre, İngiltere Kürtlere özerklik 

vermek isteğinde imiş de Türkiye bunu vermeye yanaşmıyormuş... Yurttaşlık 

haklarını ve yetkilerini kapsamayacak olan ve sözde özerk bölgelerin 

halklarına tanıyacağı söylenen haklar, Kürt soyu gibi üstün bir soyu hiç tatmin 

etmeyecektir.” 

Yeğen’e göre, Kürt meselesine ilişkin devlet söylemine bakıldığında; 1920’li 

yıllardaki kuruluş serüveni açısından, geride bırakılmış zengin bir tarihsel serüvenin 

kalıntılarının Kürtler’in siyasi ve hukuki haklara sahip bir kavim oldukları 

yönündedir (Yeğen 1999: 128).  Ancak, Cumhuriyet döneminin ulus-devlet inşa 

sürecinde bu iyimser hava devam edemeyecektir. 20. yüzyılın başlarında 

modernleşme-merkezileşme daha radikal biçimlerde sürdürülerek Kürt-Türk 

mutabakatı farklı bir yere doğru evrilecektir. Osmanlı’nın karmaşık bir tarihsellikle 

oluşan millet kavramının bir dönüşüme uğradığı açıktır. Bu mutabakatı sarsıcı en 

büyük nedenlerden de biri de –dış siyasette de Türkiye’nin elini güçsüz kılan– 

Halifelik makamının kaldırılmasıdır. “Gayr-ı Müslim anasır geniş ölçüde tasfiye 

edilmiş olduğuna göre, Kürtler başta olmak üzere, anadili Türkçe olmayan Arap, 

Çerkez, Abzah, Gürcü, Laz, Boşnak, Arnavut vb. Müslüman anasırın devlete 

sadakatini, onu “meşru” saymasını sağlamakta” (Tunçay 2010: 80) Halifelik 

makamının önemli bir sembolik bağlayıcılığı bulunuyordu. Nitekim millet nosyonu 

Osmanlı hukuk siteminde dini toplulukları ve buna bağlı olarak da Osmanlı’nın son 

döneminde Müslüman unsurları işaret ederken, Cumhuriyet sonrasında evrilerek 

milli bir topluluğa işaret etmeye başlamıştır (Yeğen 1999: 121). Yönetim şekli olarak 

tasavvur edilen adem-i merkeziyetçi yapı da tam zıttı olan güçlü bir merkeziyetçi 

yapıya geçecektir. 

Sonuç olarak, Milli Mücadele boyunca tesis edilen sözleşmenin ilk aşaması 

başarıyla sonuçlanmıştır ve Türk toplumun yanında Kürt halkı da Lozan’a giden 



!

! 71!

yolda birlikte iradelerini ortaya koymuşlardır. Ancak sözleşmenin son aşamasını 

ihtiva eden Cumhuriyet dönemine girilirken gidişat ilk aşamayla aynı paralellikte 

devam etmeyecektir. Başta 1921 Anayasası değişmek üzere devlet sisteminde 

yapılan köklü değişikliklerde Kürt topluluklarının hepsinin rızasının ortaya 

konmadığı başarısız bir toplum sözleşmesi oluşacaktır.  

 

IV.3 Anadolu’da Toplumsal Dağılmaya Genel Bakış!!
!

 Locke’un toplum sözleşmesi kuramı perspektifinde tarihsel süreç 

incelendiğinde, Osmanlı Hükümeti’nin dağıldığını ve yeni bir sözleşmenin 

yapılabilmesine olanak tanıyacak gelişmelere kapı araladığı görülmektedir. Bu 

noktadan sonra toplumun yeni bir hükümet yaratması gerekmektedir. Ancak burada 

istisnai bir durum söz konusudur. Çünkü yukarıda da değinildiği üzere fetihçinin 

istilası gerçekleşmiştir. Hatta fetihçinin istilasından evvel yaşanan bir takım 

sürtüşmeler de vardır. Bu sürtüşmeleri savaş sonrası netleşecek atmosfer üzerinden 

değerlendirdiğimiz vakit uluslaşma yolunda hareket eden sistemli bir mücadele 

olarak rahatça değerlendirebiliriz. Ayrışmaya giden toplumun taraflarından Rumlar, 

atalarının tabii olduğu boyunduruğa artık uymak istemediklerini ilan etmiştir. 

Ermeniler de aynı ölçütte bir taleple kendilerine milli bir devlet oluşturma gayreti 

içerisinde siyasal organizasyonlar oluşturmaktadır. Fakat “anâsır-ı İslamiye” diye 

tabir edilen gruba dâhil olan topluluklar ise farklı bir tür uzlaşı içerisinde 

mücadelenin bir diğer tarafı olduğu görülmektedir.  

 

 Anadolu’da Müslüman unsurların bu tipte bir dağılmaya gitmemiş olmasında, 

ırkçılığın henüz Müslüman unsurlara sirayet etmemiş olmasının büyük payı vardır. 

Kelimeler üzerinden bir izahat yapacak olursak da henüz bu tipte bir siyasallaşma 

hareketini tanımlayacak bir ifade yoktur. O dönemde “ırk” sözcüğü bugünkünden 

çok farklı şekilde “millet” sözcüğüyle neredeyse eşanlamlı olarak kullanılıyordu. 

Millet sözcüğü de gayrimüslim cemaatleri tanımladığı için Müslüman unsurlar kendi 

içerisinde kullanmazdı. Öyle ki “ırk” sözcüğü ilk defa Türk Ocakları kurulurken ilk 

nizamnamesinde kullanılmış ama bir süre sonra bu sözcüğün kullanımını bırakmıştır 

(Toprak 2012: 77). Anadolu topraklarına, önce toplumsal ayrışmayı körükleyici bu 



!

! 72!

Batı felsefesi, daha sonra da Batı devletlerinin kendisi girmiş ve Anadolu’nun 

neredeyse bin yıllık heterojen yapısı çöküntüye uğramıştır. 

 

 Locke’a göre her insan iki hakla doğar. Bunlar “hürriyet” ve “miras edinme” 

hakkıdır. Anadolu’nun istilası ile hürriyet hakkı açıkça gasp edilmiştir. Anadolu’da 

yaşayan her topluluk hürriyetlerinin tehdidi ile karşı karşıyadır. Fakat hürriyet 

hakkını Anadolu topluluğunu oluşturan bireyler üzerinden incelediğimiz vakit sadece 

I.D.S.’yla gelen bir istilaya mustarip bir toplumla karşılaşmıyoruz. Pontus 

Rumları’nın bağımsızlıklarını savunurken değindikleri gibi 1461’den beri işgal 

altında bulunan bir halkla da karşılaşmaktayız. Locke’a göre, belirli bir hükümet 

altında işgale uğrayarak altsoy olarak yaşayan topluluğun atalarının kabul ettiği 

şartlara uyma zorunluluğu yoktur (Locke 2004: 161). Locke’un fikirlerinin 

Pontuslular’ın isyan ederek yeni bir sözleşme arayışına gitmelerine cevaz verdiği 

görülmektedir. Ancak yüzyıllar içerisinde çok dinli ve milletli bir oluşum içerisine 

kaynaşmış toplulukların ayrışmasında ciddi sorunlar oluşacaktır. Locke’un bahsini 

ettiği coğrafyada Rumlar, Yunan kimliğiyle birlikte hakikaten amacına ulaşmıştır. 

Fakat Yunan anakarasındaki aynı olgular ve şartlar Pontuslular’ın faaliyet gösterdiği 

bölgede görünmemektedir.  

 

 Milli Mücadele sonrası ortaya çıkan toplum sözleşmesini yönetici elit 

zümrenin iktidarı ile öyle ya da böyle hareket eden çoğunluk ilan edecektir. Bu 

sözleşmeye uymayacak olan ayrışma yanlısı Pontuslu altsoylar ise savaş durumu ve 

göçler yüzünden yok olmuştur. Sonuç olarak binlerce yıllık ortak bir sentezle 

büyüyen; bu toprakların öznel büyüsünü sağlayan bir medeniyet unsuru yok 

olmuştur. Büyük İskender’den Doğu Roma’ya ve nihayet Osmanlı İmparatorluğu’na 

emanet kalan Helen uygarlığının 20. yüzyılın akıl tutulması evresinde erozyona 

uğradığını söyleyebiliyoruz.  

 

 Bağımsız bir Ermenistan kurmak isteyen Ermeniler’in faaliyetleri gerçekten 

çok kanlı olmuştur. Özellikle doğu vilayetlerinin bir kısmının Ruslar’ın eline 

geçmesinde büyük payları olması ve katliama varan çetecilik faaliyetleri neticesinde 

Osmanlı idaresi tarafından tehcire uğramışlardır. Savaş bittikten sonra isteyenler için 

geri dönüş kararnamesi çıkarılmıştır. Dönenlerin mallarının iade edilmesi için ve 



!

! 73!

tehcir sırasında Ermeniler’e fenalık yapanlar için komisyonlar kurulmuştur 

(Halaçoğulu 2010: 111-113). Ancak tehcir sonrası Anadolu’nun Ermeni nüfusu; 

ölümler, göçler ve kaybedilen topraklarda kalanlar eklenince, tehcir öncesinin beşte 

birinden de az bir nüfus oranına düştüğü açıktır. 

 

 Gene Locke üzerinden İtilaf Devletleri’nin istilasına karşı Türk direncinin 

meşru olduğuna dair yukarda işaret ettiğimiz gelişmeler Türk halkına örgütlenme ve 

direnme hakkını getirmiştir. Halkın gücü güçle kaldırma hakkı vardır (Locke 2004: 

130). Önce Kuva-yı Milliye sonra da TBMM çatısında sistemli bir şekilde örgütlenip 

savaşla hürriyetini kazanan bir halk hareketinin mücadelesi meşrudur. Pek tabii 

dağılan hükümeti yeniden inşa etmek de toplumun hakkıdır. Fakat eski hükümetin 

çatısı altında yaşayan toplumun artık dağıldığı açıktır. Dağılmış bir toplumu yeniden 

bir araya gelmesi üzerine Locke’un açık bir önerisi yoktur. Ancak fikirlerinden 

hareketle bir yorum yapabiliriz. Ona göre insanlar, bir topluluk ya da bir hükümet 

kurmak için açık razı verince, çoğunluğun başkalarını idare etme hakkı bulunduğu 

tek bir yapı meydana getirmek zorunda kalacaklar ve birbirlerine bağlanacaklardır. 

Tek bir vücut gibi hareket edebilmek de ancak çoğunluğun istem ve kararlarına 

uymakla mümkün olacaktır. Zira bütün insanları tek bir düşünce altında toplamaya 

imkân yoktur. O halde herkes kendi rızası ile çoğunluğun istemine bağlanacaktır. İşte 

insanların bu çoğunluk ilkesini kabul ederek tek bir toplumsal yapı meydana 

getirmek üzere birleşmeleri politik toplumları meydana getiren şeydir. Yasaya 

uygun, meşru bir hükümetin meydana gelmesi de ancak bu şekilde mümkündür 

(Akarsu 1967: 77-79).  

 

 Locke’un çoğunlukçu bakışı Milli Mücadele döneminde aynen uygulandı ve 

sonucunda; Milli Mücadele’nin karar merkezi haline gelen Meclis’in tamamını 

kuşatıcı ortak bir aday olmasa da, “halkın büyük kısmını teşkil eden taşra orta sınıfı 

Milli Mücadele’yi ve onu temsil eden Mustafa Kemal’i destekledi. Birinci Millet 

Meclisi (1920-23) de bu grubu temsil etmekteydi” (Karpat 2010: 48). 55 Bu yüzden 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
55 Bu grubun savaş sonrası ne şekilde seçimlere gittiği ve İkinci Meclis’de çoğunluğu elde ederek 

Cumhuriyet’i ilan ettiğini görmek açısından bkz. (Karpat 2010: 128, 129). 

 



!

! 74!

Mustafa Kemal sadece Milli Mücadele’nin değil, sonrası kurulacak Cumhuriyet’in 

en büyük sembolü ve lideri olacaktır. 

 

 Lozan Anlaşması’nda (1923) açıkça belirtilen “Müslüman olmayan azınlıklar” 

yeni sözleşmeye dâhil olmayacaklardır. Ancak Lozan’da kabul edildiği üzere insan 

hakları ve laiklik temeli göz önüne alınarak yurttaşlık haklarının güvence altına 

alınacağı belirtilmiştir. Milli Mücadele’de “anasır-ı İslam” birliği içerisinde ortak bir 

direniş gösteren topluluklar TBMM içerisinde bir anlaşmaya varmıştır. Bu anlaşma 

Cumhuriyet’e giden yolda toplumsal sözleşmenin de ilk aşamasını ihtiva etmektedir. 

Bunun en büyük ilanı da “Osmanlı Devleti ve Türkiye Cumhuriyeti’nde millî iradeyi 

lâyıkiyle temsil eden bir meclis tarafından yapılmış tek anayasa, 1921 Anayasası” 

(Özbudun 2008: 2)  olmuştur.  

 

 Milli Mücadele’yi güçlü kılan ve yeni bir toplumsal sözleşmenin mayasını 

oluşturan bir başka etmen Anadolu’nun “anayurt” özelliğidir. Türk kökeninden olan 

ya da anadili Türkçe olmayan Müslüman olmuş, Osmanlı kültürünü benimsemiş, 

ortak tarih ve yaşam tarzı olan yüz binlerce Arnavut, Boşnak, Pomak, Giritli, Çerkez, 

Abaza, Çeçen, Gürcü bu yurda gelip yerleşmiştir (İnalcık 2009: 397). Öyleyse 

insanların bu sözleşmeye rıza göstermesinin en büyük nedenlerinden biri etnik 

menşei değil, tarih ve kültürdür.  

 

 Ortak bir medeniyetin sınırları dâhilinde yaşayan bu toplumun adeta bir cinnet 

geçirerek dağılmasını mantıki bir izah çerçevesinde açıklamak çok güçtür. Bu cinneti 

ve Milli Mücadele’den çoğunlukçu bir bakışla ortaya çıkan yeni toplumu –

Atatürk’ün okuduğu bir kitapta56 altını iki kere çizdiği bir cümleyle– özetlersek: 

Tarih, ihtiyatsızlar için basiretsizdir. 

 

 

  

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
56 Bu cümle, Anıtkabir Kütüphanesi’nde bulunan Atatürk’ün okuduğu kitaplar bölümünde, Dozy’nin 

İslam Tarihi kitabında geçmektedir. 



!

! 75!

SONUÇ: 

1919-1923 yılları arasındaki süreci kapsayan bir tarih aralığı içerisinde 

Türkiye Cumhuriyeti’ne giden yolda oluşturulmaya çalışılan toplum sözleşmesi, 

Locke’un kuramı perspektifinde incelenmiştir. 57 Ancak, tezin girişinde belirtildiği 

gibi, Locke’un tüm kuramını bütün bir çerçeve içerisinde ele almadan belirli 

sınırlılıklar dâhilinde farklı bir perspektif sunulmuştur. Bu sınırlılıklar içerisinde, 

adeta Locke, Milli Mücadele sırasında yaşasaydı; gelişmeler karşısında yapacağı 

çözümlemelerin nasıl olacağına dair bir bakış açısı geliştirilmiştir. 

Lockeçu bir perspektifin Milli Mücadele’yi anlamamıza ve bugünden 

bakıldığında gerek Milli Mücadele içerisinde, gerekse sonrasında yaşanan 

“sıkıntıları” kavramamıza yardım edeceği düşünülmüştür. Locke’un “rıza” ve 

“toplumun çözülmesi” kavramları ise bu perspektifin temelini oluşturmaktadır. Bu 

kavramlarla bakıldığında gerçekten de, Milli Mücadele sırasında, hem Osmanlı 

toplumu hem de her bir etnik topluluk çözüldüğünden yeni sözleşmeler 

aranmaktadır. Locke’a göre, toplumsal sözleşmenin oluşturulması için “rıza” zorunlu 

koşuldur ve bu dönemde Osmanlı bakiyesi topluluklar arasında “kısmen” rızaya 

dayalı bir sözleşme oluşturmuştur.  

Locke, “rıza” ve “toplumsal çözülme”nin muhtevasını oluşturan unsurları 

“birey” olarak ele almıştır. Bu yüzden direnme hakkını gösterecek ya da yeni bir 

toplum sözleşmesini belirleyecek olan bireydir. Ancak, Milli Mücadele döneminde 

rıza verecek unsur birey değil; “örgütlü topluluklar”dır ve Milli Mücadele 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
57 Hemen belirtmek gerekir ki; tezde, 1923’e kadar ele alınan zaman aralığında, Locke’un sözleşme 

kuramının uygulanabileceği gelişmeler yaşanmıştır. Bu yüzden, 1923 yılı sonrası için yapılan 

değerlendirmeler hem tezin içeriği bakımından, hem de Locke’un kuramıyla uyuşmadığı için tezin 

içerisinde genel hatlarıyla bir değerlendirmeden öteye gitmemiştir. 1923 sonrasını ele alacak olsaydık 

Rousseaucu bir bakışla tahayyül etmemiz belki daha doğru olurdu. Locke’a göre yürütmenin 

yasamadan ayrı çalışması gerekmektedir. Bu sayede tarafsız bir biçimde toplumun tüm örgütlü 

mekanizmaları hareket kabiliyeti bulacaktır ve ancak yasal sınırlar dâhilinde hüküm sürülecektir. 

Fakat TBMM açık bir şekilde konvansiyon tipi bir meclistir. Savaş durumu içerisinde olması ve ani 

bir biçimde kurulduğu gibi çabuk hareket etme zorunluluğu hasebiyle tüm yetkileri kendinde 

toplamıştır. Kimseye seçilme yasağı koymamıştır ve hakikaten halkın tüm kesimlerini içinde 

barındıran demokratik bir karar organıdır.  



!

! 76!

dönemindeki toplumsal ayrışma, bahsi geçen birçok siyasallaşan etnik topluluğun 

kendi sözleşmesini oluşturma gayretidir.  

Locke’a göre, hükümetin hakemlik otoritesini kaybettikten sonra insanlar 

“doğa durumu”na sürüklenirler. Bu duruma geçilen bir süreçte ise insan kendi 

mülkiyeti dâhilinde öz savunma hakkına sahip olacaktır. Anarşi olarak 

adlandırabileceğimiz bir durum içinde her insan artık kendi ahlaki değerleri 

çerçevesinde hareket edecektir. Locke’a göre, bu “doğa durumu”ndan ve sonucu 

doğa yasalarından kaynaklı kişilerin sahip olduğu hak ve iktidardan, insanlar “siyasi 

topluluk” oluşturarak çıkacaktır. Bu önermeden hareketle, –Osmanlı’dan çok daha 

evvele dayanan bir miras zincirinin devamı olan– çeşitli milletlerin birbirlerinin 

mülkiyetine tecavüz etme girişimlerine karşı her bireyin kendi yargıcı olmasından 

başka çaresi kalmamıştır. Ancak Milli Mücadele döneminde siyasallaşan bir 

topluluğun parçası olan insanların, doğa durumundaki özgürlüklerini devrettikleri 

sonucu belki çıkarılabilir. Nitekim Milli Mücadele döneminde, siyasal bir topluluğun 

akıbetinin, bireyleri de etkileyecek şekilde düşünüldüğünü görebiliyoruz.  

Milli Mücadele dönemi aktörlerinin hareket biçimini izah etmemiz için 

siyasallaşan toplulukları anlamlandırmamız gereklidir. Bu dönemde oluşan siyasi 

grupların sistemli bir biçimde bağlı oldukları milletler üzerinden tasarruflarda 

bulunduğu görünmektedir. Locke’un izah ettiği tabloya uygun düşmeyen durum ise 

gerek Osmanlı’nın millet sistemi, gerekse milliyetçilik etkisi üzerine rıza şartı 

aranmaksızın, siyasal topluluklar tarafından, insanların bir gruba dâhil edilmesidir. 

Bu yüzden, Milli Mücadele hareketinin tüm Anadolu topluluklarının dâhiliyle 

gerçekleşmediği açıktır. Nihayetinde ortak bir irade beyan eden toplumu bir arada 

tutan şey, Locke’un da kabul ettiği gibi, çıkarlardır. Ancak dönemin koşullarına 

bakıldığında, siyasallaşan toplulukların kendi içerisinde bir mutabakatta bulunmayı 

yeterli görmesi, ötekini dışlamasına sebep olmuştur. Toplumun bu şekilde çözülmeyi 

tamamlaması, beraberinde ayrışmanın ne şekilde olacağı ya da tüm Anadolu 

coğrafyasını kapsayıcı bir mutabakatın nasıl sağlanacağı sorununu doğurmuştur. 

Locke’un mülkiyet kavramı bağlamında miras hakkıyla toplumun 

ayrıştırılacağına hüküm getirilirse; Türkler’in bin yıl önce Anadolu topraklarına 

geldikleri göz önüne alındığında, Locke’a göre Rumlar ve Ermeniler istedikleri 

zaman direnişe geçecekler ve kendilerini özgür hissettikleri bir sözleşmeye 



!

! 77!

döneceklerdir. Bu minvalde, Yunan İsyanı (1821) sırasında Locke’un bölgedeki 

Rumlar’a destek çıkacağını iddia edebiliriz. Ancak, Milli Mücadele’nin yaşandığı 

(1919-1922) Misak-ı Milli sınırları içerisinde toplumsal çoğunluğu oluşturan tarafın 

“anasır-ı İslam” olması Locke’un çözümlemesini gerçekçi kılmamaktadır. Locke’un, 

Anadolu’nun demografik yapısının köklülüğü içerisinde oluşan heterojen toplumda, 

sonradan oluşacak çoğunlukla ilgili bir düşüncesinin olmadığı anlaşılmaktadır. Bu 

siyasallaşma sürecinde aynı toprak üzerinde birden fazla yeni sözleşme gündeme 

geldiğinde sorunun nasıl çözümleneceğine Locke’un perspektifiyle baktığımızda, 

Osmanlı siyasal rejiminin rıza ile bir parçası olmamış Rum ve Ermeni unsurları için 

toprağın ilk sahiplerinin hakkından bahsedebiliriz. 

Locke’un perspektifi rıza perspektifidir. Eğer Anadolu’nun tüm grupları 

birlikte siyasal bir topluluk içinde yaşama iradesi gösteriyorlarsa ancak o şartla bir 

sözleşme yapılabilirdi; göstermiyorlarsa farklı sözleşmeler, yani devletler doğmasını 

önerirdi. Bir etnik grup hiç bir yerde çoğunluğu oluşturamasa da, belki Lockeçu rıza 

şartı tüm Anadolu’nun toplam nüfusu içindeki toplam paylarına oranla bölünmesi ve 

herkese kendi devletinin verilmesi olurdu. Eğer nüfus mübadelesi bireyler için zor ve 

istenmeyen bir şey ise, o takdirde tek bir sözleşme mutabakat ile oluşturulabilirdi. 

Ancak Locke, sözleşmenin ikinci aşamasında belirlenecek rejim ile bilinen siyasal 

rejimleri kasteder. Bu rejimlerin hangisi olursa olsun, korumakla mükellef olduğu 

“mülkiyet”e –ki bugünün diliyle temel haklara– tecavüz üzerine kurulamaz. 

Dolayısıyla Locke’un bir birey veya grubun dili ve kültürü gibi tartışma konusu 

olamayacak temel haklarının kaderini çoğunluğu oluşturan bir etnik grubun keyfi 

iradesine bırakacağı düşünülemez. Bu haklar birlikte yaşama iradesi içinde yani 

sözleşmenin ilk aşamasında garanti edilmiş olmalıdırlar.  

Milli Mücadele sürecinden doğan yeni sözleşmede ortaya çıkan 

“sıkıntılar”dan ilki; Osmanlı toplumu çözülürken gayri-Müslim toplulukların 

mücadeleyi kaybeden taraf olmalarından ötürü azınlık olarak kabul edilip 

sözleşmenin dışına itilmeleridir. Rum, Ermeni, Yahudi vd. gibi unsurların doğa 

durumundan çıkarken; yeni sözleşmeye dâhil olmadıkları bellidir.  

Bu tipte “azınlıkçı” bir tasnifin ilk kurbanı Ermeniler olmuştur. Osmanlı 

Devleti’ne karşı ayrılıkçı bir siyasal gruba mensup olsun ya da olmasın her Ermeni 

hasım ilan edilerek büyük bir tehcire maruz kaldı. Sevr ile Ermeniler için planlanan 



!

! 78!

devlet ise 1915’teki tehcir yüzünden zaten işlevselliğini yitirmiştir. Wilson esaslarına 

dayalı nüfus yoğunluğuna göre halkların irade beyanı maddesi esasının zaten yerine 

getirilemeyecek olması hasebiyle bu meselenin çok önceden İTC altında evvelden 

halledilmiş bir mesele olduğu görülmektedir. 

Özellikle Pontus bölgesinde yaşayan Rumlar’ın akıbeti ise, doğa durumundan 

siyasal topluma geçerek, diğer siyasal toplumla giriştiği savaşın sonucuyla belirlendi. 

Bölgedeki Rumlar’ın siyasal nüfuzuna güç sağladığı düşünülen Yunanistan’a göç 

ettirilmesi kararlaştırıldı. Aynı şekilde Yunanistan’da yaşayan Müslüman tebaa da 

Rumlar’dan boşalacak yerlere göç ettirilecekti. Ortaya çıkan göç zorunluluğu, Türk 

ve Yunan hükümetleri tarafından da belirli bölgelerde uygulanması için onanmıştır. 

Bu sayede her iki tarafta kalan insanların mülkiyetlerini birbirlerininkine denk 

düşecek şekilde mübadele edilmesi kararlaştırılmıştır. Ancak Lockeçu bir 

perspektifle, miras yoluyla devredilen toprakların suni bir anlaşmayla devamlılığını 

yitirmesi düşünülemez. Nitekim Pontuslular’ın ve özellikle Doğu Karadenizliler’in 

mübadeleye rıza gösterdiği de tartışmalıdır. 

Rum ve Ermeniler’den farklı olarak Yahudiler, Cumhuriyet ideolojisi ile 

Moiz Kohen (Munis Tekinalp) gibi aydınlarla eklemlenmeye çalışacaksa da, 

yukarıda değinilen sebeplerden ötürü eriyen Yahudi nüfusunun yeni sözleşmeye şerh 

koyacak siyasi bir ağırlığı yoktur. Keza Lozan Anlaşması gereği azınlıklara tanınan 

yeni hakların, Türkiye’nin hakkaniyetine aykırı olacağı gerekçesiyle reddetmeleri 

(Sharon 1992: 101), yeni devlete eklemlenirken duruşlarını göstermek açısından 

betimleyicidir. 

Locke’un “hükümetin çözülmesi” üzerine olan görüşlerinin, Milli Mücadele 

dönemi ile büyük ölçüde paralellik arz ettiğini de görebiliyoruz. Türkiye 

Cumhuriyeti’nin doğuşu açık bir fetihçinin istilasına karşı mücadeleyle ve hâkim güç 

olan Monarşiye karşı –ki burada mutlak üstünlük 1908’de sağlanmışsa da tam 

manasıyla nihayete bağlanmamış– bir ihtilâl hareketiyle gerçekleşmiştir. Mondros 

(1918) mütarekesinden sonra başlayan sistemli işgal hareketi neticesince parlamento 

kapatılmıştır. Halkın iradesini temsil etme görevi ise sadece saltanata devredilmiştir. 

Hukuki gerekçelerden yoksun ve kabul edilemez bu eylemler karşısında anasır-ı 

İslam’dan oluşan milli irade hükmünü koymuş ve TBMM’yi oluşturarak gerçek 

meşru temsilini rızasıyla birlikte devretmiştir. 



!

! 79!

Milli Mücadele, sadece Anadolu’da bir arada yaşama arzusunu ortaya 

koyarak birleşen toplulukların mülkiyetlerini korumak amaçlı oluşturdukları bir 

ittifak değildir; hükümdarı ve kurumları koruma gayreti içerisinde de olan bir 

harekettir. Ancak hükümdarın fetihçiyle ittifak kurduğuna delil teşkil edecek 

uygulamalarda bulunması meşruiyetini sona erdiren gelişme olmuştur. Bu yüzden 

parlamento yalnız kendi başına iktidarı temsil etme durumunda kalmıştır. 

Anadolu’daki Müslüman toplulukların TBMM’de açık bir rıza belirterek, 

anasır-ı İslam birliği içerisinde oluşturduğu sözleşmenin ilk aşamasını 1921 

Anayasası kuşatıyordu. 1921 Anayasası’nın ruhunu Milli Mücadele’nin amacı olarak 

da görebiliriz. Çünkü oluşturulmak istenen sözleşmenin ortaya çıkmasındaki ana 

gaye sadece hükümetin çözülmesi neticesinde yeniden toplum sözleşmesine 

dönülmek için uğraşılan bir faaliyet değildir. Esas olan toplumun çözülmüş olmasıdır 

ve bu sebeple yeniden bir toplum sözleşmesinin kurgulanmak istenmesidir. 

Hakikaten Milli Mücadele, oluşturulacak yeni sözleşmenin peşinde koşmuştur. 

Ancak, 1921 Anayasası’nı ortaya çıkaran mutabakat 1923’den sonra devam 

ettirilmeyecektir. Bir başka deyişle, İslam unsurlarını kapsayan çoğulcu bir 

dönemden, milliyetçi bir reflekse sahip çoğunluk58 tarafından belirlenen bir döneme 

geçilmiştir. Bu yüzden ortaya çıkan ikinci “sıkıntı” ise, yeni kurulan sözleşmenin 

birleştirici unsuru içerisindeki en güçlü ortaklarından olan Kürtler açısından orijinal 

sözleşmeye aykırı bir siyaset izlenmesidir.  

Sevr anlaşmasında Kürtler’e vaat edilen otonom bir bölge sözüne Kürtler 

itibar etmemiştir ve Milli Mücadele hareketine destek vermiştir. Anadolu hareketinin 

önderleri de, mücadele boyunca Kürt varlığını Türkler’den farksız bir biçimde kabul 

ederek, Kürtler’i de diğer Müslüman unsurları gibi oluşturulacak sözleşmenin 

kurucularından ilan etmiştir. Hareket önderleri, devlet sisteminin yerinden yönetim 

anlayışına göre tesis edileceğini ve Kürtler’in yurttaşlık haklarının ve yetkilerinin 

tanınacağını kabul ediyordu. Sevr’de vaat edilenle Türkiye Cumhuriyet’inin kurucu 

kadrosu tarafından vaat edilen yönetimsel şart çok da farklı değildi. Ancak ikinci 

vaatte Türkiye’de Türkler ile beraber çok daha müreffeh bir geleceği tasavvur 

ediyorlardı.  
!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
58 Burada kullanılan “çoğunluk” ibaresi –Aydemir’in ifadesiyle– Tek Adam ve tek seçmeni kapsayan 

bir tek sesliliği ifade etmektedir. 



!

! 80!

1921 Anayasası’nda bilinçli olarak vatandaşlık tanımı yapılmayarak, yeni 

sözleşmeye mutabık kalacak topluluklar etnik bir sınıfa sokulmamıştır. Bu sadece 

Anayasa’da değil, Milli Mücadele’yi yürüten kadronun söylevlerinde böyledir. I. 

TBMM’de etnik vurgu yoktur ve anasır-ı İslam temelli ortak bir millet tanımı vardır. 

Ancak, Milli Mücadele sonrasında oluşturulan nihai sözleşmede vatandaşlık 

tanımından başlayarak, Türklük çatısı altında, inkâra ve asimilasyona dayalı bir 

çizgide siyaset izlenecektir. Bunun temelinde ironik olarak Milli Mücadele’nin 

savaştığı ırkçı felsefeye yaklaşan bir siyasetin ilerleyen zaman içerisinde gelişmesi 

bulunacaktır.  

 Yeniden sözleşmeye aykırı sıkıntılara dönersek, yönetim sisteminin tasavvur 

edildiği gibi hayata geçemediğini görürüz. 1921 Anayasası’nda vilayetlerin 

yönetimine ilişkin maddeler yeni sözleşmeyi oluştururken siyasal yönetimin geniş bir 

katılımcılığı sağlaması üzerine hazırlanmıştı. Bu kısa anayasada yerinden yönetime 

ilişkin maddeler oldukça fazla yer tutmaktadır ve bu yönetimlerin Madde 11’de 

tanımlandığı üzere “muhtariyet” sistemine göre oluşturulduğu görülmektedir. Ancak 

bu önemli mutabakat unsuru da yerini 1923 sonrası güçlü merkeziyetçi ve tek partici 

politikalara bırakacaktır.  

1921 Anayasası’nı oluşturan ruh ortak bir irade ile Meclis çatısı altında Milli 

Mücadele döneminden galip ayrılarak yeni sözleşmeyi ilan edecek toplumu 

belirlemiştir. Ancak, Milli Mücadele sonrasında bu sözleşmeye aykırı kabul 

edebileceğimiz çoğunlukçu politikalar neticesinde sözleşme eksik kalmıştır. 21. 

yüzyılın başında eksik kalan toplum sözleşmesinin tamamlanması için oluşturulmak 

istenen yeni anayasanın 1921 Anayasası’nda formülünü az-çok bulduğu açıktır. 1921 

Anayasası’nda geçen ortak bir millet tanımının yeniden kullanılması, başta Kürtler 

olmak üzere, tüm toplumu yeniden kuşatan bir birleştiricilik sağlayacaktır. 1921 

Anayasası’nda belirlenen yönetim anlayışına zaten son yıllarda hızlanan kamu 

yönetiminin yeniden yapılandırılması çalışmalarındaki desantralizasyon (yerinden 

yönetim) vurgusuyla yakınlaşılmaktadır.  

 

 

  



!

! 81!

KAYNAKLAR 
 

AĞAOĞLU, Samet (2011). Kuva-yı Milliye Ruhu, Birinci Türkiye Büyük Millet 

Meclisi. Yapı Kredi Yayınları. 

AKARSU, Bedia (1967). John Locke’un Devlet Felsefesi. Ayrı Baskı, Felsefe Arşivi, 

Sayı:12, İstanbul Matbaası, İstanbul. 

AKÇURA, Yusuf (2012). Üç Tarz-ı Siyaset. Lotus Yayın Grubu. 

AKIN, Rıdvan (2008). TBMM Devleti (1920-1923): Birinci Meclis Döneminde 

Devlet Erkleri ve İdare. İletişim Yayınları. 

AKYOL, Taha (2012). Atatürk’ün İhtilal Hukuku. Doğan Kitap. 

ALATLI, Alev (2010). Batı'ya Yön Veren Metinler-II, Rönesans/ Protestan Reformu/ 

Erken Modern Dönem/ Bilim Çağı (1350-1650). İlke Eğitim ve Sağlık Vakfı. 

ARI, Kemal (2012). Büyük Mübadele / Türkiye’de Zorunlu Göç 1923-1925. Tarih 

Vakfı Yurt Yayınları. 

ARSLAN, Sezer  (2008). Balkan Savaşları Sonrası Rumeli’den Türk Göçleri ve 

Osmanlı Devleti’nde İskânları. Yüksek Lisans Tezi, Trakya Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Tarih Anabilim Dalı, Edirne. 

ASLAN, Yavuz (2001). TBMM Hükümeti. Yeni Türkiye Yayınları 

ATATÜRK, M. Kemal (1997). Atatürk’ün Söylev ve Demeçleri. Atatürk Araştırma 

Merkezi. 

ATATÜRK, M. Kemal (1999). Düşünceleriyle Atatürk, (Der.) Arı İnan, 3.Baskı, 

Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara. 

ATATÜRK, M. Kemal (1999). Nutuk: Vesikalar. Cilt III, Türk Tarih Kurumu. 

ATATÜRK, M. Kemal (2006). Nutuk: 1919-1927. (Haz.) Zeynep Korkmaz, Atatürk 

Araştırma Merkezi. 

ATAY, F. Rıfkı (2010). Çankaya. Pozitif Yayınları. 



!

! 82!

ATEŞ, Toktamış (1995). Demokrasi. 6. Baskı, Ümit Yayıncılık. 

AYDEMİR, Ş. Süreyya (2004), Tek Adam. Cilt 2, 19.Baskı, Remzi Kitabevi, 

İstanbul. 

AYDIN, Suavi (2012). “Türkiye’nin Etnik Yapısı.” Şu kitapta: Der. Faruk Alpkaya, 

Bülent Duru. 1920’den Günümüze Türkiye’de Toplumsal Yapı ve Değişim. Yayın 

Yeri: Phoenix Yayınevi, s. 181-229. 

BAKIREZER, Güven (2010). “John Locke ve Ahlaki Özerkliğin Sınırları.” 

Felsefelogos, Sayı: 38, s. 119-141. 

BARDAKÇI, Murat (2009). Talat Paşa’nın Evrak-ı Metrukesi. Everest Yayınları. 

BAYRAK, Mehmet (1999). Kürt Sorunu ve Demokratik Çözüm. Özge Yayınları.  

 

BEŞİKÇİ, İsmail (2009). Resmi Tarih Tartışmaları 6: Resmi Tarihte Kürtler. Maki 

Basın Yayın, Ankara. 

 

BOUILLON, Hardy (1998). John Locke. Çev. Ali İbrahim Savaş, Liberte Yayınları. 

BOZKURT, M. Esat (1995), Atatürk İhtilali. 3.Baskı, Kaynak Yayınları, İstanbul. 

BRUISSEN, Martin Van (2003). Ağa, Şeyh, Devlet. İletişim Yayınları, İstanbul. 

BİLGİÇ, Bestami S. (2011). Doğu Karadeniz Rumları: İsyan ve Göç (1919-1923). 

Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

BOUCHER, David;  P. Paul Joseph Kelly (Ed.)  (1994). The Social Contract From 

Hobbes to Rawls. Routledge. 

COPLESTON, Frederick (1998). Copleston Felsefe Tarihi: Hobbes / Locke. Çev. 

Aziz Yardımlı, İdea Yayınevi. 

DEMİREL, Ahmet (2013). İlk Meclis’in Demokrasi Özlemi. Taraf Gazetesi, 

16.06.2013. 



!

! 83!

DURU, Bülent (2012). “Türkiye Nüfusunda Yeni Eğilimler: Görünüm, Sorunlar ve 

Politikalar.” Şu kitapta: Der. Faruk Alpkaya, Bülent Duru. 1920’den Günümüze 

Türkiye’de Toplumsal Yapı ve Değişim. Yayın Yeri: Phoenix Yayınevi, s. 163-180. 

ENGİN, Vahdettin (2012). Pazarlık. Yeditepe Yayınevi. 

FINDLEY, Carter V. (2011). Modern Türkiye Tarihi (1789-2007). Çev. Güneş Ayas, 

Timaş Yayınları. 

GEORGEON, François G. (2005). Türk Milliyetçiliğinin Kökenleri Yusuf Akçura 

(1876-1935). Çev. Alev Er, Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 

GİRİTLİ, İsmail (1984). Atatürkçülük İdeolojisi. ATATÜRK ARAŞTIRMA 

MERKEZİ DERGİSİ, Sayı 1, Cilt: I.  

GOLOĞLU, Mahmut (2010). Üçüncü Meşrutiyet, Milli Mücadele Tarihi-3 1920. İş 

Bankası Kültür Yayınları, İstanbul. 

GÖZLER, Kemal (2000). Türk Anayasa Hukuku. Ekin Kitabevi Yayınları. 

GÖZLER, Kemal (2009). İdare Hukuku, Cilt: 2. Ekin Kitabevi Yayınları. 

GÜNDOĞDU, Cihangir (Haz.), Mete Tunçay, Ahmet Demirel, Yücel Demirel 

(2004). İlk Meclis Anketi: Birinci Dönem TBMM Üyelerinin Gelecekten Bekledikleri. 

TBMM Milli Saraylar Yayınları. 

GÜNEŞ, İhsan (2008), Birinci TBMM’nin Düşünce Yapısı. İş Bankası Kültür 

Yayınları, İstanbul. 

HALAÇOĞLU, Yusuf (2010). Ermeni Tehciri. Babıali Kültür Yayıcılığı. 

HOBBES, Thomas (2012). Leviathan. Çev. Semih Lim, Yapı Kredi Yayınları. 

 

Hür, Ayşe (2009). “Trabzon’un Etnik Tarihine Bir Bakış.” Şu kitapta: Der. Güven 

Bakırezer, Yücel Demirer. Trabzon’u Anlamak. İletişim Yayınları, s. 127-175. 

İNALCIK, Halil (2009). Doğu Batı Makaleler I. 4. Baskı, Doğu Batı Yayınları, 

Ankara. 



!

! 84!

JAESCHKE, Gotthard (1989). Türk Kurtuluş Savaşı Kronolojisi-1. Türk Tarih 

Kurumu. 

KAHRAMAN, H. Bülent (2010). Türk Siyasetinin Yapısal Analizi-1. 2. Baskı, Agora 

Kitaplığı, İstanbul. 

KARPAT, Kemal (2003). Osmanlı Nüfusu (1830-1914), Demografik ve Sosyal 

Özellikleri. Çev. Bahar Tırnakçı, Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 

KARPAT, Kemal (2010). Türk Demokrasi Tarihi. Timaş Yayınları, İstanbul. 

KOCATÜRK, Utkan (2000). Atatürk ve Türkiye Cumhuriyeti Tarihi Kronolojisi 

1918-1928. Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

KONDA Araştırma (2011). Kürt Meselesinde Algı ve Beklentiler. Ed.: Kıvanç 

Koçak, İletişim yayınları, İstanbul. 

KOPTAŞ, Rober (2011). Lisede Tarih Dersi. Agos Gazetesi, 17/09/2011. 

KURT, Yılmaz (Haz.) (1995), Pontus Meselesi. T.B.M.M. Basımevi Yayınları, 

Ankara. 

LAMBRINIADIS, Elpidoforos (11.07.2011). Zaman Kaybolmaz. BloombergHT 

Kanalı. 

LOCKE, John (1824a). An Essay Concerning Human Understanding, I. The Works 

of John Locke. 12. Baskı, Cilt I ve II, London. 

LOCKE, John (1824b). A Letter Concerning Toletarion. The Works of John Locke. 

12. Baskı, Cilt VI, London. 

LOCKE, John (1990). Questions Conserning the Law of Nature. (Ed.) Horwitz, 

Robert; Jenny Strauss Clay; Diskin Clay, Cornell University Press. 

LOCKE, John (1997). Political Essays (Cambridge Texts in the History of Political 

Thought). (Ed.) Mark Goldie, Cambridge University Press. 

LOCKE, John (1998). Hoşgörü Üstünene Bir Mektup. Çev. Melih Yürüşen. 



!

! 85!

LOCKE, John (2004). Hükümet Üzerine İkinci İnceleme. Çev. Fahri Bakırcı, Babil 

Yayıncılık, Ankara. 

LOCKE, John (2006). An Essay concerning Toleration : And Other Writings on Law 

and Politics, 1667-1683: And Other Writings on Law and Politics, 1667-1683. (Ed.) 

Milton J. R., Philip Milton,  Oxford University Press. 

LOCKE, John (2007). Hükümet Üzerine Birinci İnceleme: Bay Robert Filmer ve 

Yandaşlarının Yanlış İlke ve Temellerinin Yıkılışı. Çev. Fahri Bakırcı, Kırlangıç 

Yayınları. 

LOCKE, John (2012). Hükümet Üzerine İkinci İnceleme. 2. Baskı, Çev. Fahri 

Bakırcı, Babil Yayıncılık, Ankara. 

McCARTHY, Justin (1998). Müslümanlar ve Azınlıklar. Çev. Bilge Umar, İnkılap 

Kitapevi. 

NAKRACAS, Georgios (2003). Anadolu ve Rum Göçmenlerin Kökeni. Çev. İbrahim 

Onsunoğlu, Belge Yayınları. 

OKUR, Mehmet (2002). Milli Mücadele Döneminde Fener Rum Patrikhanesinin ve 

Metropolitlerin Pontus Rum Devleti Kurulmasına Yönelik Girişimleri. Ankara 

Üniversitesi Türk İnkılâp Tarihi Enstitüsü Atatürk Yolu Dergisi, Sayı 29-30, Mayıs-

Kasım 2002, s. 101-116. 

ÖZBUDUN Ergun (2008). 1921 Anayasası. Atatürk Araştırma Merkezi. 

ÖZER, Ahmet (1990). Doğu Anadolu’da Aşiret Düzeni. Boyut Yayınevi, İstanbul. 

ÖZGÖREN, Aydın  (2006). Milli Mücadele Döneminde Trabzon Rum 

Metropolitliği’nin Faaliyetleri. Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Tarih (T. C. Tarihi) Anabilim Dalı, Ankara. 

ÖZKAZANÇ, Alev (2012). “Cumhuriyet Döneminde Siyasal Gelişmeler: Tarihsel 

Sosyolojik Bir Değerlendirme.” Şu kitapta: Der. Faruk Alpkaya, Bülent Duru. 

1920’den Günümüze Türkiye’de Toplumsal Yapı ve Değişim. Yayın Yeri: Phoenix 

Yayınevi, s. 71-107. 



!

! 86!

ÖZTOPRAK, İzzet (2006). Kurtuluş Savaşı ile İlgili Yunan Belgeleri. Ankara 

Üniversitesi Basımevi. 

PETERS, Richard (2000). “John Locke.” Şu kitapta: Ed. Maurice Cranston. Batı 

Dünyasında Siyaset Felsefeleri. Çev. Nejat Muallimoğlu, Avcıol Basım Yayım. 

SHARON, Moshe S. (1992). Türkiye Yahudileri. İletişim Yayınları. 

SHAW, Stanford J. (2008). Osmanlı İmparatorluğu’nda ve Türkiye Cumhuriyeti’nde 

Yahudiler. Kapı Yayınları. 

TANNENBAUM Donald G.; David Schultz (2011). Siyasî Düşünce Tarihi Flozoflar 

ve Fikirleri. Çev. Fatih Demirci, Liberte Yayın Grubu. 

TANÖR, Bülent (2013). Osmanlı-Türk Anayasal Gelişmeleri. 23. Basım, Yapı Kredi 

Yayınları, İstanbul. 

TİMUÇİN, Ali (2006). John Locke’un Siyaset Anlayışı. Bulut Yayınları. 

TOPRAK, Zafer (2012). Darwin’den Dersim’e Cumhuriyet ve Antropoloji. Doğan 

Kitap, İstanbul. 

TUNÇAY, Mete (1999). Türkiye Cumhuriyeti’nde Tek-Parti Yönetimi’nin Kurulması 

1923-1931. 3. Baskı, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul. 

TURAN, Murat (2011). CHP’nin Doğu’da Teşkilatlanması (1923-1950). Libra 

Kitap, İstanbul. 

WOODROW, Wilson (1961). Seçme Parçalar. Çev. Nermin Abadan, Türk Siyasi 

İlimler Yayınları Siyasi İlimler Serisi-1, Yenilik Basımevi. 

WOOLHOUSE, Roger (2011). John Locke. Çev. Akın Terzi, Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları. 

YEĞEN, Mesut (1999). Devlet Söyleminde Kürt Sorunu. İletişim Yayınları, İstanbul. 

YEĞEN, Mesut (2006). Müstakbel Türken Sözde Vatandaşa. İletişim Yayınları, 

İstanbul. 



!

! 87!

ZABCI, Filiz Çulha (2005). “John Locke: Liberalizmin Düşüncedeki Öncüsü.” Şu 

Kitapta: Mehmet Ali Ağaoğulları, Filiz Çulha Zabcı, Reyda Ergün. Kral-Devletten 

Ulus-Devlete, İmge Kitapevi.  

ZÜRCHER, E. Jan (2003). Milli Mücadelede İttihatçılık. 1. Baskı, İletişim Yayınları, 

İstanbul. 

ZÜRCHER, E. Jan (2004). Modernleşen Türkiye’nin Tarihi. 17. Baskı, İletişim 

Yayınları, İstanbul. 

 

ELEKTRONİK KAYNAKLAR 

!

BALİ, Rıfat (2011). The Slow Disappearance of Turkey’s Jewish Community. Erişim 

Tarihi: 29.06.2013. http://jcpa.org/article/the-slow-disappearance-of-turkeys-jewish-

community/ 

ÖZKAYA, Yücel (2011). Ulusal Bağımsızlık Savaşı Boyunca Yararlı ve Zararlı 

Dernekler. Erişim Tarihi 28.12.2011. 

http://www.atam.gov.tr/index.php?Page=DergiIcerik&IcerikNo=12 

RUM Patrikhanesi (2013). http://www.patriarchate.org/patriarchate/history 

SERTOĞLU, İbrahim (2011). Zorunlu Bir Modernleşme Örneği Olarak Osmanlı 

Tabiiyet Kanunu. Erişim Tarihi 11.05.2013. 

http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/19/1682/17943.pdf 

SEZER, Abdullah (2013). Günümüz Türkçesi’yle 1921 Teşkilatı Esasiye Kanunu. 

Erişim Tarihi 15.06.2013. http://anayasametinleri.blogspot.com/2010/09/1921-

teskilat-i-esasiye-kanunu-gunumuz.html 

TBMM (2013). Teşkilatı Esasiye Kanunu. Erişim Tarihi 15.06.2013. 

http://www.tbmm.gov.tr/anayasa/anayasa21.htm 

 



!

! 88!

URAL, Selçuk (2004). Şerif-Bogos Nubar Paşa Anlaşması ve Ortaya Çıkan Tepkiler. 

Erişim Tarifi 25.05.2013. 

http://www.eraren.org/index.php?Lisan=tr&Page=DergiIcerik&IcerikNo=28 

 

  



!

! 89!

ÖZGEÇMİŞ 

!

 1987 yılında Kayseri’de doğdu. Lisans eğitimini Kocaeli Üniversitesi, 

Siyaset Bilimi ve Kamu Yönetimi bölümünde tamamladı. 2011 yılından beri Samsun 

19 Mayıs Polis Meslek Yüksekokulu’nda Sosyal Bilimler Öğretim Görevlisi’dir. 


