
 

 
 

 

 

 

 
 

  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İSTANBUL TEKNİK ÜNİVERSİTESİ  FEN BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

HAZİRAN 2012 

MELEZ MEKÂNSALLAŞMANIN DIŞAVURUMU:  

SALT BEYOĞLU VE SALT GALATA 

Elife Bilgen DİNÇ 

Mimarlık Anabilim Dalı 

 

Mimari Tasarım Programı 

 

 

 

Anabilim Dalı : Herhangi Mühendislik, Bilim 

Programı : Herhangi Program 

 



 

  



 

    

HAZİRAN 2012 

İSTANBUL TEKNİK ÜNİVERSİTESİ  FEN BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ 

MELEZ MEKÂNSALLAŞMANIN DIŞAVURUMU:  

SALT BEYOĞLU VE SALT GALATA 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Elife Bilgen DİNÇ 

(502091053) 

Mimarlık Anabilim Dalı 

 

Mimari Tasarım Programı 

 

 

 

Anabilim Dalı : Herhangi Mühendislik, Bilim 

Programı : Herhangi Program 

 

Tez Danışmanı: Yrd. Doç. Dr. İpek AKPINAR 



 



iii 

 

  

Tez Danışmanı :  Yrd. Doç. Dr. İpek AKPINAR  .............................. 

 İstanbul Teknik Üniversitesi  

Jüri Üyeleri :  Prof. Dr. Uğur TANYELİ   ............................. 

Mardin Artuklu Üniversitesi 

Doç. Dr. Nurbin PAKER 

KAHVECİOĞLU             .............................. 

İstanbul Teknik Üniversitesi 

İTÜ, Fen Bilimleri Enstitüsü’nün 502091053 numaralı Yüksek Lisans Öğrencisi  

Elife Bilgen DİNÇ, ilgili yönetmeliklerin belirlediği gerekli tüm şartları yerine 

getirdikten sonra hazırladığı “MELEZ MEKÂNSALLAŞMANIN 

DIŞAVURUMU: SALT BEYOĞLU VE SALT GALATA” başlıklı tezini aşağıda 

imzaları olan jüri önünde başarı ile sunmuştur. 

Teslim Tarihi :    04 Mayıs 2012 

Savunma Tarihi :    08 Haziran 2012 



iv 

 

  



v 

 

 

 

 

Aileme, 

 

 

 

  



vi 

 



vii 

 

ÖNSÖZ 

Yüksek lisans eğitimi ve tez süresince eğitici, olumlu yaklaşımları ile desteğini her 

zaman hissettiğim Yrd.Doç.Dr. İpek Akpınar’a ve katkılarından ötürü değerli Jüri 

üyeleri Prof.Dr.Uğur Tanyeli ve Doç.Dr.Nurbin Paker Kahvecioğlu’na öncelikle 

teşekkür ederim. Manevi desteğini esirgemeyen aileme, arkadaşlarıma, kaynakçada 

yeralan yazarlara ve söyleşilerde katkıları olanlara, Salt Araştırma’ya, projelerle ilgi 

dükümantasyonu sağladıkları için Han Tümertekin ve Mimarlar ofisine teşekkür 

ederim. 

 

 

 

 

Haziran 2012 

 

Elife Bilgen DİNÇ 

(Mimar) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



viii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 

 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖNSÖZ ...................................................................................................................... vii 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... ix 
KISALTMALAR ...................................................................................................... xi 
ÇİZELGE LİSTESİ ................................................................................................ xiii 
ŞEKİL LİSTESİ ....................................................................................................... xv 
ÖZET ...................................................................................................................... xixx 

SUMMARY ............................................................................................................. xxi 
1. GİRİŞ ...................................................................................................................... 1 

2. KAVRAMSAL ÇERÇEVE : MELEZLİK .......................................................... 5 
2.1 Mimaride Melezliğin Varoluş Biçimleri : Ara Durum ....................................... 7 

2.2 Zaman Mekân ..................................................................................................... 9       
        2.2.1. Kültürlerarasılık ....................................................................................... 15 
        2.2.2. Gündelik hayatta adımlar ......................................................................... 17 

3. MELEZ MEKÂNLARIN BEYOĞLU’NDA İZLERİ ...................................... 21 
3.1 19.Yüzyıldan Günümüze Beyoğlu’nda Zaman Mekân .................................... 21 

3.2 Sanat Ortamlarının Ara Durumları ile Mekânsallaşması ................................. 34  

4. MELEZ SANAT ORTAMI OLARAK SALT BEYOĞLU ve 

SALT GALATA ....................................................................................................... 63 

4.1 Salt Beyoğlu ve İstiklal Caddesi ...................................................................... 74  

4.2 Salt Galata ve Voyvoda Caddesi .................................................................... 103        

5. SONUÇLAR VE TARTIŞMA .......................................................................... 147 

KAYNAKLAR ....................................................................................................... 151 
EKLER .................................................................................................................... 157 
ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 175 
 

 

 

 

 

 



x 

 

  



xi 

 

 

KISALTMALAR 

AEÜ : Ali Emrah Ünlü 

A.Ş. : Anonim Şirketi 

EBD : Elife Bilgen Dinç 

HT : Han Tümertekin 

İDG : İstanbul Doors Group 

İTÜ : İstanbul Teknik Üniversitesi 

MSÜ : Mimar Sinan Üniversitesi 

NYT : New York Times 

OBAAM : Osmanlı Bankası Arşiv ve Araştırma Merkezi 

 

 

 

 

 

  



xii 

 



xiii 

 

ÇİZELGE LİSTESİ 

Sayfa 

Çizelge 3.1 : P.Mansel’in (1993), Beyoğlu sanat ortamları hakındaki görüşü .......... 25 

Çizelge 3.2 : Bilgili ve Bayhan’ın görüşleri .............................................................. 29 

Çizelge 3.2 : Akın ve Ahunbay’ın görüşleri .............................................................. 30 

Çizelge 3.3 : İngin’in görüşleri .................................................................................. 31 

Çizelge 3.4 : Güncel Sanat Ortamında kurumların ve galerilerin varolma biçimi .... 43 

Çizelge 4.1 : Salt Beyoğlu ve Salt Galata’nın genel özellikleri ................................ 65 

Çizelge 4.2 : Salt programlama yöneticilerinin Salt hakkında söylemleri ................ 69 

Çizelge 4.3 : Han Tümertekin’in projeye başlangıç süreci ........................................ 71 

Çizelge 4.4 : Mimari ve Programlamanın melez mekânsallaşmaya olanak vermesi 72 

Çizelge 4.5 : Salt Beyoğlu, restoran ve kitabevi çalışanlarının görüşleri .................. 98 

Çizelge 4.6 : Robinson Cruose çalışanları görüşleri ................................................ 100 

Çizelge 4.7 : Salt Araştırma Yönetmeni’nin görüşleri ............................................ 119 

Çizelge 4.8 : Salt Araştırma Kullanıcıları ............................................................... 121 

Çizelge 4.8 : Salt Galata kitabevi kullanıcıları ........................................................ 131 

 

  



xiv 

 



xv 

 

ŞEKİL LİSTESİ 

Sayfa 

Şekil 2.1 : Öznelerin yer değiştirme, dağılma ve farklı katmanlarla karşılaşması .... 10 
Şekil 2.2 : Orbitallerin örtüşmesi ............................................................................... 12 

Şekil 2.3 : Zaman içinde farklı yerleşmeler ............................................................... 13 
Şekil 2.4 : Mekân içinde farklı yerleşmeler ............................................................... 14 
Şekil 2.5 : Gündelik hayatta yürüyen ve yürüten adımlarla farklı karşılaşmalar ...... 19 
Şekil 2.6 : Tez kapsamında melezliğin oluşum şeması ............................................. 21 

Şekil 3.1 : Beyoğlu Belediye Başkanı Demircan’ın söylemleri.. .............................. 20 

Şekil 3.2 : 19. Yüzyıldan günümüze Beyoğlu’nda zaman mekân ve sanatın yeri.. ... 33 

Şekil 3.3 : 19.Yüzyıl ve 21.Yüzyılda sanat ortamları. ............................................... 38 

Şekil 3.4 : 1845-1916 Pera sanat ortamları haritası. .................................................. 39 

Şekil 3.5 : 1964-2012 Beyoğlu sanat ortamları haritası. ........................................... 38 

Şekil 3.6 : Güncel sanatta kurumsallaşmanın olumlu ve olumsuz yönleri. ............... 41 

Şekil 3.7 : İtalya’da sanat müzesi eylemi. ................................................................. 43 

Şekil 3.8 : 20.Yüzyılda galeri ve müze mekânsallaşması eylemleri. ......................... 45 

Şekil 3.9 : Sanat mekâı ideolojisi ile eski eserin karşılaşması. .................................. 46 

Şekil 3.10 : 19.Yüzyıl yapılarının, 21.Yüzyılda sanat mekânı ideolojileri ile 

karşılaşması. ............................................................................................. 47 

Şekil 3.11 : Frankfurt Modern Sanat Müzesi galeri mekânı ...................................... 49 

Şekil 3.12 : Tate Liverpoll Sanat Galerisi ................................................................. 50 

Şekil 3.13 : Güncel sanat ortamında kurumların varolma biçimi .............................. 51 

Şekil 3.14 : Akbank Sanat’ta galeriler ve diğer işlevlerle oluşan iç çeper ................ 52 

Şekil 3.15 : Akbank Sanat’ta pencere arkasında oluşan iç çeper .............................. 52 

Şekil 3.16 : Akbank Sanat zemin kat iç mekân ve sokak ilişkisi .............................. 53 

Şekil 3.17 : Mısır Apartmanı’nda sanat galerilerinin konumlanışı............................ 54 

Şekil 3.18 : Mısır Apartmanı’nda galeriler ile oluşan iç çeper .................................. 54 

Şekil 3.19 : Mısır Apartmanı’nda pencere arkasında oluşan iç çeper ....................... 55 

Şekil 3.20 : Mısır Apartmanı 4. ve 7. kattan İstanbul manzarası............................... 56 

Şekil 3.21 : Pera Müzesi’nde sergiler ve müze ile oluşan iç çeper. .......................... 58 

Şekil 3.22 : Pera Müzesi iç mekânında pencere arkasında oluşan iç çeperler. .......... 59 

Şekil 3.23 : Beyoğlu’nun tarihsel kırılma noktalarında, sanat ortamlarının     

mekânsallaşması. ...................................................................................... 62 

Şekil 4.1 : Salt Beyoğlu ve Salt Galata’nun haritadaki yeri ...................................... 64 
Şekil 4.2 : Salt Beyoğlu ve Salt Galata’nın hava fotoğrafı ........................................ 64 
Şekil 4.3 : NYT, İstanbul Sanat Sahnesi (Istanbul’s Art Scene) ............................... 66 

Şekil 4.4 : Garanti Bankası’nın kültürel kurum geçmişi ve Salt’ın oluşumu ............ 67 
Şekil 4.5 : İstiklal Caddesi’ndeki Robinson Crusoe’nin Salt’la birlikte yayılması ... 73 

Şekil 4.6 : İDG’un Salt’la birlikte Voyvoda Caddesi’ne yayılması .......................... 73 

Şekil 4.7 : Salt Beyoğlu ile birlikte İstiklal Caddesi’nde var olan sanat mekânları .. 75 

Şekil 4.8 : Salt Beyoğlu’nun İstiklal Caddesi’ne göre konumu ve ulaşım ağları ...... 76 

Şekil 4.9 : Siniossoglou Apartmanı’nın geçirdiği dönüşümler .................................. 77 

Şekil 4.10 : 19.Yüzyılda Siniossoglou Apartmanı. ................................................... 78 



xvi 

 

Şekil 4.11 : Siniossoglou Apartmanı zemin kat kullanımları. ................................... 79 

Şekil 4.12 : İstiklal Caddesi’nden Salt Beyoğlu görünüşü  ....................................... 79   

Şekil 4.13 : Salt Beyoğlu’nun kat planları ……… .................................................... 80   

Şekil 4.14 : Salt Beyoğlu, İstikal ve Meşrutiyet Cadde’leri arasında bina kesiti ...... 81 

Şekil 4.15 : Salt Beyoğlu, İstikal ve Meşrutiyet Cadde’leri arasında sokak kesiti .... 81 

Şekil 4.16 : Tümertekin’in giriş hakkında görüşleri .................................................. 81 

Şekil 4.17 : Tümertekin’in merdiven hakkında görüşleri .......................................... 82 

Şekil 4.18 : Tümertekin’in tavan hakkında görüşleri ................................................ 82 

Şekil 4.19 : Tümertekin’in sergi alanı hakkında görüşleri ......................................... 83 

Şekil 4.20 : Salt Beyoğlu, restorasyondan önce ve sonra .......................................... 84 

Şekil 4.21 : Salt Beyoğlu mekanların diyaloğu ......................................................... 85 

Şekil 4.22 : Salt Beyoğlu 19.Yüzyıl ve 21.yüzyıl mimari dokularının karşılaşması . 86 

Şekil 4.23 : Salt Beyoğlu kapısız geçişi ..................................................................... 86 

Şekil 4.24 : Forum potansiyel karşılaşma noktaları ................................................... 87 

Şekil 4.25 : Forum merdiveni ile binanın iç ve dış sınırların farkına varılması ........ 88 

Şekil 4.26 : Sergi alanlarının genel görünümü .......................................................... 89 

Şekil 4.27 : Orijinal bina çeperi ile su kontrası panellerin karşılaşması .................... 89 

Şekil 4.28 : Orijinal bina kelemişi tavan ile ile metal tavanın karşılaşması .............. 90 

Şekil 4.29 : Sergi alanında farklı dokuların melez mekânsallaşması ........................ 91 

Şekil 4.30 : Sergi alanları içindeyken İstiklal Caddesi ile devam eden diyalog ........ 93 

Şekil 4.31 : Sergi alanları ile iç içe olan yapının orijinal merdiveni ......................... 93 

Şekil 4.32 : Bahçe’nin potansiyel ara durumları. ....................................................... 93 

Şekil 4.33 : Bahçe içinde bina ile komşu binalarla kurulan ilişkiler. ........................ 94 

Şekil 4.34 : Sergi alanları içinden geçen asansör. ...................................................... 95 

Şekil 4.35 : Zemin kat holünün çoklu kullanımı. ...................................................... 96 

Şekil 4.36 : Kitabevi ve restoranın gündelik hayatının birbiri içine geçmesi ............ 97 

Şekil 4.37 : Restorandan kitabevi görünüşü .............................................................. 97 

Şekil 4.38 : Salt Beyoğlu’ndaki farklı işlevlerin günlere göre çalışma saatleri ......... 99 

Şekil 4.39 : Salt Beyoğlu’nda, iç ve dış çeperlerin ara durumu ............................... 101 

Şekil 4.40 : 2007’de Saka Salim Çıkmazı’nda gündelik hayat ................................ 102 

Şekil 4.41 : 2012’de Saka Salim Çıkmazı’nda gündelik hayat ................................ 102 

Şekil 4.42 : Voyvoda Caddesi Tarihi  ...................................................................... 104 

Şekil 4.43 : Voyvoda Caddesi Zemin kat işlevleri  ................................................. 106 

Şekil 4.44 : Voyvoda ve Okçu Musa caddesi gündelik hayat algısal haritalama .... 107 

Şekil 4.45 : Osmanlı Bankası’nın Tarihsel Gelişim Süreci ..................................... 108 

Şekil 4.46 : Salt Galata’nın bulunduğu yer .............................................................. 109 

Şekil 4.47 : Salt Galata’nın kat planları ................................................................... 110 

Şekil 4.48 : Salt Galata’nın kesiti ............................................................................ 111 

Şekil 4.49 : Tümertekin’in giriş holü hakkında görüşleri ........................................ 111 

Şekil 4.50 : Tümertekin’in galeri holü hakkında görüşleri ...................................... 112 

Şekil 4.51 : Tümertekin’in iç avlu hakkında görüşleri ............................................ 112 

Şekil 4.52 : Tümertekin’in kütüphane hakkında görüşleri ...................................... 113 

Şekil 4.53 : Tümertekin’in ek bina hakkında görüşleri ........................................... 114 

Şekil 4.54 : Salt Galata mekanların diyaloğu .......................................................... 115 

Şekil 4.55 : Salt Beyoğlu 19.Yüzyıl ve 21.yüzyıl mimari dokularının karşılaşma 

biçimi ...................................................................................................... 115 

Şekil 4.56 : Bina kesitinde Salt Araştırma’nın görüş açıları .................................... 116 

Şekil 4.57 : Salt Araştırma ve restoranın gündelik hayatının birbirine karışması ... 117 

Şekil 4.58 : Salt Araştırma ve Voyvoda Caddesi’nin gündelik hayatının birbirine 

karışması I .............................................................................................. 118 



xvii 

 

  

Şekil 4.59 : Salt Araştırma ve Voyvoda Caddesi’nin gündelik hayatının birbirine 

karışması II ............................................................................................. 118 

Şekil 4.60 : Salt Araştırma’da Osmanlı Bankası’ndan kalma kasa ......................... 118 

Şekil 4.61 : Salt Araştırma’da Osmanlı Bankası’ndan kalma kasanın analizi ........ 119 

Şekil 4.62 : Zemin kat hol ara durumları ................................................................. 120 

Şekil 4.63 : Zemin kat holde iç avlu ve asansör görünüşü ...................................... 121 

Şekil 4.64 : Kitabevi ve restoran arası mekanların diyaloğu ................................... 122 

Şekil 4.65 : Galeri holü ile Haliç arasındaki bağlantı .............................................. 122 

Şekil 4.66 : Birçok mekânın içinden geçen asansör ................................................ 123 

Şekil 4.67 : Asansörden çıkan kişilerin Haliç manzarasına yönelimi ..................... 124 

Şekil 4.68 : Salt Galata ve Hırdavatçılar Çarşısı’nın ilişkisini gösteren kesit ......... 125 

Şekil 4.69 : Hırdavatlar Çarşısı’nın ilk açılışın günü-1959 ..................................... 125 

Şekil 4.70 : Hırdavatlar Çarşısı’nın günümüzdeki girişi-2012 ................................ 125 

Şekil 4.71 : Hırdavatçılar Çarşısı’ndan Salt Galata’nın arka cephesi ...................... 126 

Şekil 4.72 : Salt Galata’daki farklı displinlerin çalışma saatleri ............................. 127 

Şekil 4.73 : Salt Galata’da kişilerin Sal Araştırma’ya yönlenimi ............................ 129 

Şekil 4.74 : Salt Galata Yorumlama Proramı kullanıcıları ...................................... 130 

Şekil 4.75 : Salt Oditoryum kullanıcıları ................................................................. 132 

Şekil 4.76 : Voyvoda Caddesi’nde farklı yeme-içme kültürlerinin biradalığı......... 133 

Şekil 4.77 : IDG ve Salt Galata’nın dinamiklerinin karşılaşması ............................ 134 

Şekil 4.78 : Akşam saatlerinde Ca’doro’ya gelenleri vale ile karşılama ................. 134 

Şekil 4.79 : Salt Beyoğlu’nda melez mekânsallaşmanın mimar ve kurum görüşleri  

ile ilişki ağı ............................................................................................. 138 

Şekil 4.80 : Salt Beyoğlu melez mekânsallaşma ilişki ağı ...................................... 139 

Şekil 4.81 : Salt Beyoğlu melez mekânsallaşma ilişki ağı ...................................... 140 

Şekil 4.82 : Salt Beyoğlu ve Beyoğlu arasında melez mekânsalaşma ilişki ağı ...... 143 

Şekil 4.83 : Salt Galata’da melez mekânsallaşmanın mimar ve kurum görüşleri ile 

ilişki ağı .................................................................................................. 144 

Şekil 4.84 : Salt Galata melez mekânsallaşma ilişki ağı ......................................... 145 

Şekil 4.85 : Salt Galata melez mekânsallaşma ilişki ağı ......................................... 146 

Şekil 4.86 : Salt Galata ve Beyoğlu arasında melez mekânsalaşma ilişki ağı ......... 147 

  

 

  

 

 

 

 

 

 



xviii 

 



xix 

 

MELEZ MEKÂNSALLAŞMANIN DIŞAVURUMU:  SALT BEYOĞLU VE 

SALT GALATA 

ÖZET 

Tarihsel kırılma noktaları ile günümüze küreselleşerek gelen İstanbul’da, yeni 

ihtiyaçların ortaya çıkması, değişen kültürel dokular, teknolojinin gelişmesi, göçler, 

ekonomik ve politik etmenlerle birlikte kent sosyo-mekânsal olarak yeniden 

üretilmekte ve tüketilmektedir. Zaman ve mekân içinde kente sızan mekânsal ara 

durumlar, kültürlerin, gündelik hayatın değişim sürecini ortaya koymaktadır. Bu 

değişim sürecince çelişkileri, çakışmaları, üst üste, yan yana, iç içe geçmeleri oluşları 

tespit etmek ve bu karşılaşmaların ilişkisini kent içinde gözlemleyip sorgulamak 

bugüne dair kesitler verebilir.  

Melezlik kavramsal açılımı altında, kentin üzerindeki karşılaşma anları ile ortaya 

çıkan ara durumları açıklamak için ele alınacak ana kriterler, zaman mekân, 

kültürlerarasılık ve gündelik hayatta adımlardır. Bu tez çalışmasında, melez 

mekânsallaşmanın varolma biçimi olarak, İstanbul 2010 Avrupa Kültür Başkenti 

olmasıyla birlikte ‘‘kültür ve sanatın başkenti’’ olarak tanımlanan Beyoğlu’nda, 19. 

Yüzyıldan günümüze gelen eski eserlerin, sanat ortamı olarak dışavurumuna dair 

incelemeler üzerinde durulmaktadır. Seçilen araştırma alanı, 2011’de Garanti 

Bankası tarafından kurumsallaştırılarak aynı mimar tarafından yeniden 

işlevlendirilen, birbirinden farklı karakterlerde caddelerde ‘‘iki bina bir program’’ 

mantığında yer alan İstiklal Caddesi’nde Salt Beyoğlu ve Voyvoda Caddesi’nde Salt 

Galata’dır. Araştırma alanı değerlendirmelerine zemin hazırlamak için, sanat 

mekânını sadece sanatın içeriği ve sergilenen mekâna indirgemeden, bulunduğu kent 

dokusu Beyoğlu’nun geçirdiği kırılma noktaların güncel sanat ortamı üzerindeki 

etkileri, sanat mekânı ideolojileri ile karşılaşma noktaları araştırılmakta ve 

örneklemelerle analizleri yapılmaktadır. Bu doğrultuda; tezin içerik olarak ikinci 

bölümde melezlik kavramsal açılımları yapılarak, üçüncü bölümde Beyoğlu’nun 

19.Yüzyıldan günümüze tarihsel kırılma noktalarında sanatın konumu ve güncel 

sanat ortamlarının melez mekânsallaşması anlatılmaktadır. Dördüncü bölümde ise, 

Salt Beyoğlu ve Salt Galata sosyal aktörlerle söyleşilerle desteklenerek melezlik 

kavramı üzerinden okumalar yapılmaktadır. 

Tüm incelemeler doğrultusunda melez mekânsallaşmanın dışavurumu olarak, 

günümüzde dair eleştirel bir okuma ile ‘‘Beyoğlu Sanat Kesiti’’ ortaya konulduğu 

düşünülmektedir. Bu sayede, Beyoğlu’nun geçirdiği kırılma noktalarının sanat 

mekânlarında ve bulundukları cadde/sokaklarda nasıl direnç oluşturduğu 

gözlemlenmiş olmaktadır. İçinde bulunulan süreçten etkilenen araştırma alanı Salt 

Beyoğlu ve Salt Galata bulundukları caddeler ve yan sokaklardaki dinamikleri göre 

öteki olarak üçüncü mekân yaratmakta, diğer kurumsallaşan sanat mekânlarına göre 

de yeniden işlevlendiren mimar ve kurumun disiplinlerarası programlama mantığı ile 

diğerlerine göre öteki olmaktadır. Bu tez çalışması sadece Beyoğlu’ndaki yeni melez 

yapılaşmaların ötesinde, İstanbul ve Metropol okumalarında holistik yaklaşıma dair 

ipuçları vermektedir. 



xx 

 

 

 

 



xxi 

 

EXPRESSION OF HYBRID SPACES: SALT BEYOGLU AND SALT 

GALATA 

SUMMARY 

Through historical breaking points İstanbul has been globalized so far and the city  

has been reproduced and consumed in socio-spatial manner by the occurrence of new 

requirements, changing cultural textures, developing technology, migrations and the 

economic and political factors. Spatial in between situations penetrating to the city in 

time and space as the time-dependent coincidence points, presents the period of 

change of the cultures and the daily life, and determining the conflicts, the 

coincidences, collateral and one within the other existences and interventions, and 

observing and questioning the interrelation of these confrontations in the city, may 

provide hodiernal sections. The main criteria, namely hybrid concept, which is used 

to explain in between situations generated by confrontation moments are space time, 

interculturality and the steps in daily life. 

In this thesis study, as the mode of existence of hybrid spaces, review of  19th 

century ancient monuments of Beyoğlu, which is defined as the ‘‘capital of culture 

and art’’ as İstanbul being named European Capital of Culture 2010, has been 

emphasized as an expression of art environment. The research area has been selected 

are Salt Beyoğlu and Salt Galata which is institutionalized by Garanti Bank in the 

year of 2011. One of the significant reasons for the selection of Salt among the other 

art environments of Beyoğlu, is the existence of the same institution over a different 

street identity. By this means, an analysis could be performed concerning the 

confrontation points of streets that have opposing characters and different users on 

‘‘the art environment as being the third space’’  with own words of Tanyeli (2012). 

The second reason is the interdisciplinary programming logic of Salt, thought system 

in a common language ‘‘that belongs to neither one ’’ but joined by in ancient 

monument of third space, and with the approachments of the architects and different 

indoor designers that engaged in refunction projects. How the both buldings 

spatialized as an art environment, the steps drawn towards itself in daily life and the 

relations established with the avanue/street that they are located, has been questioned 

within the scope of hybridity concept. Within all these considerations, to understand 

the art environment status of Salt Beyoğlu and Salt Galata, the texture of the city 

Beyoğlu would be examined by the reference of O’Doherty (1970), which states the 

assessment of an art environment in terms of street location, city, money and 

bussiness life without reducing it to the art content and the exhibited space. Thus, 

Salt Beyoğlu and Salt Galata have been studied in consideration of examining how 

the breaking points that Beyoğlu has experienced is reflected to actual art 

enviroment, and how it is spatialized with the art space ideologies. 

The research method is combined. The related literature is inspected by scanning the 

archives, newspapers and journals. Architectural analysis has been performed by 

quantitative observations over the art environments and their locations in İstiklal 



xxii 

 

Street and Voyvoda Street. Different art spatializaion examples in other countries 

have been examined. Interviews have been performed with the social actors 

including Salt personnel, people working on the street, art historians and cruators. 

The second part of the thesis context starts by the conceptual expansion of the 

hybridity. The hybridity concept within the scope of this thesis; points to 

confrontations, a new constitution that has been formed between at least two 

different situations, and to the third space ‘‘that belongs to neither one’’.  It is the in-

between situation where self-intergrity of the components is not deteriorated but also 

entered in a different process by contacting the other component. Upon the 

instructions of Şentürer (2005) on ‘‘time space confrontation of movement, 

dislocation, transitions’’ , course of existence of hybridity over in between situations 

has been searched through ‘‘ time space’’ that is the formation process of in between 

spaces.  Since city dynamics have been changing in time and space has contributions 

to spatial constitutions,  hybrid spatialisation expansions have been performed 

according to the steps in daily life and interculturality expansion according to 

cultural statements. 

The third part have the characteristics of the body of the thesis bringing the analysis 

of the Salt Beyoğlu and Salt Galata that is focused by the subject of the research. To 

understand how the art gained a seat in Beyoğlu, the historical process in time space 

from 19th century until today would be emphasized.  

The research focuses on the position of art environments taking the different 

opinions of artists on Beyoğlu District of İstanbul, which hosted many cultures and 

functions, and rise and cause to rise in the world from time to time and especially 

with a focus on İstanbul’s being the European Culture Capital for 2010. Among the 

old works, how the art space ideologies of 20th century became localized is observed 

with examples for making due diligence over the concept of hybridity. In line with 

all these evaluations, the research sets the ground for the evaluation of analyses on 

Salt Beyoğlu and Salt Galata.   

In the forth chapter, the position of art environments at the breaking points of 

historical process which Beyoğlu went through is examined and then how Salt Galata 

expressed itself within the context of hybrid localization in Salt Beyoğlu and 

Voyvoda Street, in İstiklal Street, which have been selected as the area of research 

within the subject matter. Firstly, the research mentions about the historical process 

of the streets and defines the current daily life in the streets with maps reflecting 

current status. For both buildings, analyses have been made on the formations of 

hybrid spaces with the refunctioning principles of the architecture and the 

programming logic of Salt. The research investigates how both buildings became 

localized as art environment, the steps they attract in daily life and the relationships it 

establishes with the street texture where they take place within the concept of 

hybridity. In the conclusions part, there are the evaluations of all chapters.   

This research sets forth that the art spaces which became localized and the district of 

Beyoğlu, which became hybrid by being represented again present a contemporary 

“Beyoğlu Art Section”. Thus, the research observes the kind of resistance Beyoğlu 

developed at the breaking points in artistic spaces and in the streets where they are 

located. The consequences of it are as follows.   

In Beyoğlu, within time and space, from the 19th century to Leventine, the western 

inclinations coming into existence with the cultural texture of non-Muslim people 

paved the way for shining era, and the beginning of 20th century, declaration of 



xxiii 

 

Republic in 1923, and Ankara’s being the capital city pushed it into a “lost period”, 

as called by Bartu (2009), and from 1980 onwards it entered into tourism-oriented 

representation process for refreshing itself with the globalization process, which 

speeded up with İstanbul’s being the European Culture Capital for 2010.   

The art spaces which laid the groundwork of 1980 government orders and which 

became increasingly institutionalized at the early of 2000, are positive in the 

contemporary art environment, while they are also regarded as negative as they 

thought to cause artistic colonization and appeal to only limited segments of society. 

However, such art spaces always had the potential of rejuvenating Beyoğlu and their 

reflections stretch from İstanbul to the world. It can be discussed whether or not the 

private galleries which became localized among the ancient works as the stressful 

edge of such rejuvenation are in conformity with the principles of protecting the 

cultural heritages.  To represent an era on the face of street, to focus on re-

representation of Beyoğlu in the inner space, the art space and the ideologies coming 

with such spaces are among the matters in question. In this respect, the encountering 

points become distinct both in the scale of building and in the scale of Beyloğlu. The 

first one of them, that the building where they are localized cut the connection with 

the street is a contemporary encountering point, while the other, that the production 

and trade network settling in Beyoğlu by the end of 20th century became tourism-

oriented and gained artistic and cultural function with the re-representation.   

If the hybrid localization of Salt Beyoğlu and Salt Galata is to be opened to debate 

over Beyoğlu, like the other art environments, they have been influenced by the 

encountering points at the breaking points of Beyoğlu. In year 2001, upon Garanti 

Bank’s buying out the Building of Ottoman Bank in Voyvoda Street and the Branch 

of Ottoman Bank located in the first floor of Siniossoglou Apartment in İstiklal 

Street, their current positions of both buildings have been determined “within the 

logic of two buildings in one program”, creating an artistic reflection connection the 

daily steps of two streets and having in-between situations for both streets in 2011. 

That Salt defines the different disciplines in itself as free of charge and with free 

movement, by staying behind as corporation , and that Han Tümertekin makes re-

functioning according to the current conditions without curtaining the history of 

building renders them distinguished from the other corporations in Beyoğlu. The 

units within the programming and each of which have different user criteria created 

positive encounters by enabling people from different identity and culture who share 

the same space in daily life within the building in architectural respect come across 

with each other in the street and inside the building. The area of research influenced 

by the process which Beyoğlu goes through, Salt Beyoğlu and Salt Galata create a 

third space as the “other” in view of the dynamics in the streets and side streets 

where they are located, they become the “other” also in view of the others with the 

inter-disciplinary programming logic of corporation and of re-functioning 

architecture by the other institutionalized art spaces.   

The question “Does an art space change the location it take place in socio-spatial 

aspect?” can become more distinct at future times in Voyvoda Street, where Salt 

Galata is located. Because, the third space coming into existence with many 

encounters between this street which attract daily steps which are different both in 

cultural and functional aspect and Salt Galata encompass hybrid localizations: The 

street having potential customers with Electricity shops and the high school students 

coming from Salt, the students of Salt Interpreting Program, customers of restaurant 

& cafe, Ca D’oro, visitors of exhibitions, customers of Robinson Cruose Bookshop, 



xxiv 

 

etc. In the researches to be conducted in the future in relation to such research, 

surveys might be made on space users and residents of street to clarify the effects of 

third space on such people.   

Furthermore, in the extension of this research, one can trace over the foreigners 

based on the fact that there have been migrations from other counties to İstanbul as 

many as the domestic migrations for arc. What kind of space formations the coming 

foreigners had, the networks communication with the region they settled, and 

whether they belong to their own texture or here can yield rich expansions with focus 

on the third space.   

Within all these investigations, as the expression of hybrid spaces “Beyoğlu Art 

Section” is represented present critical reading. In this thesis study, beyond the new 

hybrid spatialisation in Beyoğlu, clues are also given about holistic approach to 

İstanbul and metropol readings. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

1.  GİRİŞ 

Bu tez çalışmasında, melez mekânsallaşmanın varolma biçimi olarak, 19. Yüzyıldan 

günümüze gelen eski eserlerin sanat ortamı olarak dışavurumuna dair incelemeler 

yapılacaktır. Türkiye’yi ekonomik özelleşmelere yönlendirmesiyle etkileyen 1980 

kararnameleri doğrultusunda, İstanbul’da konuşlanan özel sanat ortamları, son on yıl 

içerisinde kurumsallaşma yoluna giderek yoğunluklu olarak Beyoğlu’nda yer 

almaktadır. Beyoğlu, 2010 Avrupa Kültür Başkenti olması ile ‘‘kültür ve sanatın 

başkenti’’ olarak tanımlanmakta, kültür ve sanat yoluyla İstanbul’u temsil ederek, 

Türkiye’nin dünyaya tanıtılmasında önemli bir potansiyel olarak gösterilmektedir. 

İçinde bulunduğumuz 21. Yüzyılın ilk çeyreğinde bankalar, vakıflar ya da diğer özel 

kuruluşlarlarla kurumsallaşan sanat ortamlarının, sanat için mekân arayışları 

19.Yüzyıldan günümüze gelen kültürel miras eski eserler içinde olmakta ve binanın 

tümünde mekansallaşmaktadırlar. Eski eserler, ilk yapıldığı dönemde barındırdığı 

işlev ve bulunduğu konumun sınırlamalarına göre varolmuşken, 20. Yüzyılla birlikte 

tartışma konuları olmuş sanat mekânı ideolojileri varolan binanın çeperinin içine, 

günümüzde ikinci bir çeperle katmanlaşarak kendini yeniden dışavurmaktadır.  

Bu kapsam dahilinde araştırmayı yönlendiren çıkış noktası, eski eserlerin içinde 

sanat ortamlarının yeniden işlevlendirilmesi ile fiziksel, kültürel ve gündelik 

hayattaki adımlarla oluşan karşılaşma noktalarının yarattığı melez mekânsallaşmanın 

sorgulanmasıyla başlar. Seçilen araştırma alanı, 2011’de Garanti Bankası tarafından 

kurumsallaştırılan Salt Beyoğlu ve Salt Galata’dır. Beyoğlu’nda bulunan diğer sanat 

mekânlarına nazaran Salt’ı seçmenin önemli nedenlerinden birincisi, aynı kurumun 

farklı cadde kimliği üzerinde yer almasıdır. Bu sayede, Tanyeli’nin (2012) değimiyle 

farklı kullanıcıları ile cadde üzerinde başlıbaşına ‘‘üçüncü mekân olan sanat 

mekânın’’ birbirine zıt karakterde caddelerdeki karşılaşma noktaları hakkında 

analizler yapılabilecektir. İkinci neden ise Salt’ın farklı disiplinler arası programlama 

mantığı, yeniden işlevlendirme projelerinde çalışan mimar ve iç mekânları tasarlayan 

farklı tasarımcıların yaklaşımları ile ‘‘ne o ne de öteki olan’’ ama ortak bir dilde eski 

eser içinde üçüncü mekânda buluşan düşünce sistemi ve onun dışavurumunun 



2 

yarattığı karşılaşma noktalarıdır. Her iki binanın sanat ortamı olarak nasıl 

mekânsallaştığı, gündelik hayatta kendine çektiği adımları ve bulunduğu cadde/sokak 

dokusu ile kurduğu ilişkileri melezlik kavramı çerçevesinde sorgulanmaya 

çalışılacaktır.  

Tüm bu değerlendirmeler içinde, Salt Beyoğlu ve Salt Galata’nın sanat ortamı olarak 

bulunduğu pozisyonu kavrayabilmek için, bir sanat mekânını sadece sanatın içeriği 

ve sergilenen mekâna indirgemeden, bulunduğu sokak, kent, para ve iş dünyası ile 

değerlendirmesi gerektiğini belirten O’Doherty (1970) referansıyla, bulunduğu kent 

dokusu, Beyoğlu incelenecektir. Bu sayede Beyoğlu’nun geçirdiği kırılma 

noktalarının güncel sanat ortamına nasıl yansıdığı, sanat mekânı ideolojileri ile nasıl 

mekânsallaştığı incelenip Salt Beyoğlu ve Salt Galata da bu değerlendirmeler 

ışığında analiz edilecektir. Araştırmaya melezlik kavramsal açılımlarını ile 

başlanacak, güncel sanat ortamında sanat mekânlarının ideolojileri ile nasıl 

mekânsallaştıkları günümüze dair bir tespit niteliğinde incelenip konu kavramsal 

altyapıya göre geliştirilecek, ardından Salt Beyoğlu ve Salt Galata ile derinlemesine 

irdelenmeye çalışılacaktır. Böylece bu iki mekan arasında bağlantılar kurularak 

kendilerine kent ölçeğinde nasıl yer edindiği araştırılıp, Kuhn’un (1962) birbiriyle 

yarışan farklı bilimsel yaklaşımlar olarak tanımladığı paradigma kavramı ile 

araştırma yön bulacaktır.   

Bu çalışmayı önemli kılan durum, sanat ve kültür üzerinden yeniden temsil edilen, 

başka ülkelerden ve başka semtlerden sanat için göçler alan Beyoğlu’nun, 

mekânsallaşırken farklı uçların nasıl karşılaştığının tespiti ile kişisel söyleşilerle 

desteklenen dokümantasyonların yer aldığı bir araştırma ortaya koyduğu 

düşünülmesidir.  

 Yöntem 

Araştırma yönetimi karmadır. Arşiv, gazete ve dergi taramaları yapılarak konu ile 

ilgili literatürler incelenmiştir. Sanat mekânları ve bulundukları İstiklal Caddesi ile 

Voyvoda Caddesi’nde niceliksel gözlemlerle mimari analizler yapılmıştır. Sanatın 

mekâsansallaşmasının farklı ülke deneyimleri incelenmiştir. Konunun ilerleme 

süresince, sanat tarihçisi ve kuratörlerin de içinde olduğu sosyal aktörlerle söyleşiler 

yapılmıştır.  



3 

Salt Beyoğlu ve Salt Galata’nın melez mekânsallaşması incelenirken mimari 

betimlemelerin ardından izlenilen yol, öncelikle kurumu anlatmak, sonrasında 

yeniden işlevlendirilmesini yapan mimar Han Tümertekin ve kurumun programlama 

mantığının irdelenmesi ile başlayacaktır. Tüm bu görüşler için, mimarların projenin 

anlatımının yer aldığı video kayıtlarıyla dergi ve internet üzerinden yaptıkları 

açıklamalardan faydalanılmıştır. Salt Beyoğlu restorasyon projelerini hazırlayan 

mimar Ali Emrah Ünlü ile süreç hakkında kişisel görüşme yapılmıştır. Salt’ın 

programlama mantığını anlamak için internet üzerinden tanıtımları yanı sıra, Salt 

Araştırma ve Programlama Direktörü Vasıf Kortun’un konu ile yaptığı video 

kayıtlarıyla, dergi ve internet üzerinden yaptığı görüşlerinden faydalanılmıştır. 

Ayrıca Salt’ın kimliği konusunda, Salt Programlama ve Araştırma Yöneticisi Meriç 

Öner’le ve gündelik hayattaki kullanıcı kitlesini öğrenebilmek adına, Salt Beyoğlu ve 

Salt Galata’da bulunan tüm birimlerin görevlileri ile kişisel görüşmeler yapılmıştır. 

Bulundukları caddelerin sesini dinlemek adına, Salt Beyoğlu’nun yan sokağı Saka 

Salim Çıkmazı’nda 1950’lerden beri çay evi işletmecileri ve arka komşu binası 

Yakup Bey Apartmanı’ndaki depo çalışanları ile sokağın gündelik hayatındaki 

dönüşümler ve Salt Beyoğlu ile kurdukları bağ üzerine kişisel görüşme yapılmıştır. 

Salt Galata’nın yer aldığı Voyvoda Caddesi’nde 1958’den beri elektrik üzerine 

çalışan bir dükkân sahibi ve binanın arka komşusu Hırdavatçılar Çarşısı’nda çalışan 

kişilerle bina ve cadde hakkında görüşleri üzerine kişisel görüşmeler yapılmıştır. 

Mimarın ve kurumun görüşlerinin ardından, Salt Beyoğlu ve Salt Galata’nın melez 

mekânsallaşma kapsamında analizleri yapılmıştır. 

İçerik 

İçerik olarak öncelikle melezlik kavramı anlamı ve bu çalışmada ele alınış biçimleri 

üzerinde durulacaktır. Kavramı açıklamasını yaparken kentin üzerinde karşılaşma 

anlarıyla titreşerek ortaya çıkan ‘‘ara durumları’’ açıklamak için ele alınacak ana 

kriterler, zaman mekân, kültürlerarasılık ve gündelik hayatta adımlardır. Kent içine 

yeni  işlev ya da farklı kimliklerdeki insanlar, bütün bölgeyi hareketlendirebileceği 

gibi, varolan işlevlerin de zamanla kaybolmasına neden olabilmekte ve bölgeye gelen 

adımların, kimliklerinin oranları değiştirerek, karşılaşma noktaları ile karşıt durumlar 

oluşturabilmektedir. Bu karşılaşma anlarında mekânsal ara durumların kritik önem 

kazandığı düşünülmektedir. Bu eşzamanlılık içinde çelişkileri, çakışmaları, üs tüste, 

yan yana, iç içe geçmeleri ‘‘üçüncü mekânda’’ tespit etmek ve bu karşılaşmaların 



4 

ilişkisini kent içinde gözlemleyip sorgulamak gelecek mimari tasarımları için zengin 

açılımlar verebilir. Dertlenilen konunun adı eşanlamlı başka kelimelerle de 

açıklanması mümkünken, son yıllarda mimari alanda kullanılmaya başlanan 

‘‘melezlik kavramı’’ ile nitelendirilmesi tercih edilmiştir. Yapılan diğer araştırmalara 

göre benzer ve farklı yaklaşımlar ile konu melezlik kavramsal omurgasına bağlı 

olarak incelenmeye çalışılacaktır. 

Üçüncü bölüm, araştırma konusunda odaklanılan Salt Beyoğlu ve Salt Galata’nın 

analizlerine götüren tezin gelişme bölümü niteliğindedir.  Beyoğlu’nda sanatın nasıl 

yer edindiğini anlayabilmek için, 19.Yüzyıldan günümüze zaman mekân içinde 

tarihsel sürecine yer verilecektir. Tarihsel süreci içinde birçok kültüre, işlevle ev 

sahipliği yapmış, dönem dönem yıldızı parlayan ya da parlatılan Beyoğlu için, son 

senelerde ve özellikle İstanbul 2010 Avrupa Kültür Başkenti olmasıyla farklı 

görüşlerini de ele alarak, sanat ortamlarının bulunduğu pozisyon üzerinde 

durulacaktır. Eski eserlerin içinde, 20.Yüzyıl sanat mekânı ideolojilerin nasıl 

mekânsallaştığı melezlik kavramı üzerinden durum tespiti yapmak adına örneklerle 

gözlemlenecektir. Tüm bu değerlendirmeler doğrultusunda, Salt Beyoğlu ve Salt 

Galata’nın analizlerinin değerlendirmesinde zemin hazırlanmış olunacaktır. 

Dördüncü bölümde, bir önceki bölümde yapılan Beyoğlu’nun tarihsel sürecinde 

geçirdiği kırılma noktaları içinde sanat ortamların bulunduğu pozisyon 

incelenmesinin ardından, konu dahilinde araştırma alanı olarak seçilen İstiklal 

Caddesi’nde Salt Beyoğlu ve Voyvoda Caddesi’nde Salt Galata’nın melez 

mekânsallaşma olarak kendini nasıl dışavurduğu üzerine analizleri yapılacaktır. 

Öncelikle bulundukları caddelerin tarihsel sürecine değinilerek ve güncel durumuna 

dair haritalamalarla caddelerde varolan gündelik hayat tanımlanacaktır. Her iki bina 

için de, mimarın yeniden işlevlendirme prensipleri ve Salt’ın programlama mantığı 

ile analizler yapılarak melez mekân oluşumları üzerinde durulacaktır. Her iki binanın 

sanat ortamı olarak nasıl mekânsallaştığı, gündelik hayatta kendine çektiği adımları 

ve bulunduğu cadde/sokak dokusu ile kurduğu ilişkileri melezlik kavramı 

çerçevesinde sorgulanmaya çalışılacaktır. Gazete taramaları ve yapılan söyleşilerle 

konu derinlemesine incelenecektir. Sonuç bölümünde, tüm bölümlerin 

değerlendirmeleri yer alacaktır. Bu tez çalışması sadece Beyoğlu’ndaki yeni melez 

yapılaşmaların ötesinde, İstanbul ve Metropol okumalarında holistik yaklaşıma dair 

ipuçları vermektedir. 



5 

2.  KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

Tez kapsamında dertlenilen konunun kavramsal karşılığı olarak kullanılan melezlik, 

bu bölüm içerisinde açıklanacaktır. Öncelikle kavramsal olarak kökenlerinin neye 

dayandığı, neler ifade ettiği, başka hangi kavramlara karşılık geldiği belirtildikten 

sonra, mimaride melezliğin varoluş biçimleri olan ara durumlardan, alt başlıkları 

kültürlerarasılık ve gündelik hayatta adımlar olan, zaman mekân ilişkisine bağlı 

açıklamalar yapılacaktır. Bu açıklamalar, melez mekânlar ve onların varoluş 

biçimleri ile ilgili bugüne kadar yapılan araştırmaları örnekleri ile içermekle birlikte, 

tez kapsamında ele alınış biçimini de açıklamaya yöneliktir.  

Melezlik kavramının nereden türediğini ve hangi koşullarda kullanıldığına değinmek 

kavramı anlamak için faydalı olacaktır. Türk Dil Kurumu’nun Türkçe sözlüğünde, 

melez kavramı için birincil tanım, biyoloji kaynaklı olarak verilerek değişik türden 

hayvan veya bitkiden üremiş kırma, hibrit, metis, ikincil olarak değişik ırkta ana 

babadan doğmuş olan kimse, üçüncül olarak da katışık, karmaşık olarak 

tanımlanmıştır (Url-1).  

Bir kültür kuramcısı Homi Bhabha  (1998), kültürlerin kimlik çelişkilerin ortaya 

çıktığı, sömürgeci-sömürülen sentezi olmamakla birlikte karşılıklı bir 

transformasyon sonucu oluşan ara mekan olarak ‘‘üçüncü mekan’’ melezlikten 

bahseder. Mimarlık tarihçisi Patricia Morton (2000) ise kültürlerarası karışımlarda, 

beyaz ve siyah dünyalar arasındaki farklılıklar ve arasındaki zıtlıklar olarak 

tanımlamaktadır. Melezliğe kültürlerarasılık açısından bakan Michel Bourse (2009), 

ne ötekini dışlama, ne de ötekiyle kaynaşma ile kültürlerarasılığın, insanlığın ve 

bütün toplumun tanımladığı karmaşık birliği, yani melezliği meydana getirdiğini 

savunur.  

François Laplantine ve Alexis Nouss’a (1997) göre, homojen/hetorojen gibi 

kutuplaşmayı kesinlikle yadsır. Homojenin mutlak birliği ile hetorojenin ayırımsal 

bölümlerinin arasında üçüncü bir füzyon olarak melezlik kendini sunar ve 

bileşenlerinin bütünlüğü bozulmayan bir birleşimdir. Ayrıca ötekinin varlığını 



6 

kendisinde bulmaya kadar uzanacak kadar uç bir farklılığı kendinde içeren melezlik, 

gerçek anlamda etnik olmaktan çok,  ten renginden tamamen bağımsız, çoğul 

kimlikler yaratmayı başaran bu toplumların görkemli özgünlüğü şeklinde, daha çok 

kültüreldir ( Laplantine ve Nouss, 1997).  

Bütün tanımlamalar farklı bakış açılarına göre melezliğe olumlu ve olumsuz yönden 

bakmak için müsaittir. Melezlik kavramını başlangıcının nereye dayandığı önemli 

olmaksızın sadece ekonomi, biyolojiden değil, antropoloji, tarih ve ekonomiden 

mimari tasarıma kadar genişleyen bir açılımda yer almaktadır. Sargın’ın da belirttiği 

gibi (2005), farklılıktan kaynaklanan karmaşıklığı, karşıtlığı, çelişkiyi ve çatışmayı 

deneyleyen bir mecrayı imlemektedir. 2005 yılında Hybrid Spaces (Melez Mekânlar) 

kitabında Arnavutluk Pogradeg üzerinden kapsamlı bir araştırma yapan Güven Arif 

Sargın’ın (2005) ve kitapta yer alan diğer araştırmacıların bakış açısını anlamak 

önemlidir. Güven Arif Sargın (2005), Pogradec üzerinde kent programı hazırlarken 

‘‘kentsel taktik’’ olarak altı farklı okuma biçimi ve ilişkisellik üzerinde durur. Sargın 

için bunlar; yeniden-akılcılaştırma, yeniden süreçlendirme, yeniden kullanma, 

yeniden yerleştirme, yeniden üretim, yeniden temsiliyettir. Sargın, herhangibir 

sözcük/tema/kavram olarak ortaya atılan melez mekânların ortak bir dili üretiminin, 

tasarım ortamı içerisindeki etkinliği olduğunu belirtir. Sargın, Arnavutluk’un 

birbirine başat politik tercihler ile ona takılan ekonomik ve toplumsal yapılanma 

sonucu ortaya çıkan ve ‘‘ne o, ne o’’yu betimleyen bir gerçeklik olduğunu, bu 

gerçekliğin içinde oluşan mekânsal örgütlenmelerin, ‘‘ne o, ne o’’ durumunu yeniden 

üreten bir düzeneği de etkinleştirdiğini savunur. 

Küreselleşerek tüketmeyi bir ön koşulmuşçasına ortaya koyan ve sonuçta, sermayenin 

mekanlarını (space of capital) bir tür beğeni düzeyine indirgeyen dönüşüm süresince, melezin, 

direnmenin olasılıklarını üretip üretmeyeceği de sınanmayı beklemektedir. İşte tam bu noktada, 

tasarımcının öncül görevlerinden bir tanesinin de, ‘‘aradalık’’ ın olası direnç noktalarını 

yakalayabilmek ve sermayenin mekânlarına başat, direncin mekânlarını (space of resistance) 

koyabilmek olduğunu bilmeliyiz (Sargın,2005). 

Devrim Çimen, melezin iki net (teorik) alan arasında (in-between) olduğunu, bu 

mekanın ne birine ait, ne de ötekine ait yeni bir mekan olduğunu belirtmektedir 

(Çimen, 2005). Kerem Yazgan (2005) ise ana kaynaktaki farklılaşma ya da 

kompozisyon, farklı eklerin ya da bileşenlerin varoluşu olarak melezliğin tanımını 

yapmaktadır.  



7 

Bülent Tanju (2010), ‘‘melez patika’’ olarak betimlediği üç eksenden bahseder:  

Düzenleme, dağıtma ve değerlendirme stratejileri olarak modernizmler. Ona göre, 

Her eksenin farklı bellek, dil, bilinç, anlam dil köken ve tarih kurguları vardır ve 

birbirlerinin içine geçerek var olduğu tarihten bugüne geçen süreyi karakterize 

ederek, bugün içinde heterojen bir pratikler yığını oluştururlar. Bu noktada melez 

patikalar için ‘‘madde ve maddenin halden hale akışı’’ düşüncesi ile Deleuze  

referansı vererek, zaman ve mekânın birbirinden ayrılamaz, saf olarak değil birleşik 

olarak iç içe oluştuğunu vurgular (Tanju, 2010).  

Venturi (1966), karşılaşma (paradoks) olan eğilim birbirinden farklı gibi görünen 

nesnelerin yan yana durmasına izin vererek, bu uyumsuzluğun kendisinden bir çeşit 

gerçek doğduğunu belirtir. Aynı anda iki farklı şeyi söylemek mümkündür ve 

karşıtlıklar içinde ya biri ya öteki değil, ‘‘hem o hem bu’’ olgusu vardır. Sargın’ın 

(2005) bahsettiği ne o ne o, Venturi (1966) tarafından ‘‘hem o hem bu’’ olarak 

adlandırılmaktadır.  

Mimari de melezlik kavramına ulaştıran süreç ise, tamamen kentin yaşamsallığının 

algısal boyutu ile ilgilidir. Bu doğrultuda mimaride melezlik kavramına yer verilişte 

kentin üzerinden ve onun paradigma sıçraması diğer bileşenleri üzerinden anlatım 

yapılacaktır. Tüm tanımlamalardaki gibi farklı oluşumların birlikteliği, ayrılması ya 

da bulanıklaşması olduğu kadar zaman kavramın habercisidir. Bu nedenle melezlik 

kendi varoluş anında yaşamaya karşı oluşan muğlak bir dirençtir. Geçmişi bugünle 

birlikte yaşamak, kentin zamansal değişimini çekinmeden gözler önüne sermektir. 

Mimaride melezliğin oluşumu, öncelikle birbirinden farklılaşmaların, yeni mekân 

örgütlenmelerin, farklı katmanların yan yana dizilimin, sınırlar arası soyut 

geçirgenliğinin üçüncül bir ara durumunu olarak temellendirilmiştir. Bu araştırma 

kapsamında arada olmak durumu melezlik ile ilişkilendirildiğinden, öncelikle ara 

mekandaların açıklaması yapılıp, bu ara durumun kentte ortaya çıkış anlarına 

odaklanılacaktır. Bu ortaya çıkış anları, zamansal çakışmalar, süreklililik içindeki 

durma’lar, öteki olmak ve buna bağlı olarak ne o ne bu olma durumu, üçüncü mekân 

oluşumu gibi alt başlıklarla sorgulanmaya devam edecektir. 

2.1 Mimaride Melezliğin Varoluş Biçimleri: Ara Durum 

Bu tez kapsamında mimaride melezlik kavramı; karşılaşmalara, en az iki farklı 

durum arasında oluşan yeni bir oluşuma, ne o ne de bu olan üçüncü mekâna işaret 



8 

eder. Bileşenlerin kendi öz bütünlüğünün bozulmadığı ama aynı zamanda da diğeri 

ile de temas ederek farklı bir sürece girdiği ara durumdur. Laplantine ve Nouss’un 

(2010), değindiği gibi ne bir ergime, kaynaşma (füzyon) değildir; ancak 

karşılaşmadır, diyalogdur. Eski ve yeni arasında, yerel ve küresel arasında, 

kendiliğinden ve stratejik olan arasında, açık alan ve özel alan arasında, iç ve dış 

arasında bunun gibi farklı uçlarda arasında oluştuğu kabul edilmektedir.  

Eyck (1996)’nın düşüncesine göre ise, mimarlık açıkça tanımlanmış ‘‘ara mekânların 

örgütlenmesi’’ olarak düşünülmelidir ve çağdaş bir kavram olan mekânsal 

süreklilikten ve her türlü eklemlemeyi yok etme eğiliminden kurtulma anlamına 

gelir. Kısaca, dışarısı ile içerisi, bir mekânla diğeri arasındaki (bir gerçeklikle diğeri 

arasındaki) geçişler, her iki tarafı neyin belirlediğini aynı anda ortaya çıkaran, 

tanımlanmış ara mekânlar aracılığıyla ortaya çıkmaktadır. Bu anlamda bir ara mekân 

‘‘çelişkili uçların yeniden ikiz olgulara dönüşebileceği’’ ortak alanlar yaratabilir 

(Eyck, 1966). 

Bhabha’ya (1998) göre, ne bir özne ne de öteki özne olan ama üçüncü mekânın 

ifadesi olan ara durumlar, eklemlenmenin modu, yeni bir olasılığın doğuşu, sadece 

yansıtıcı olmayan ve yeni kültürel anlamı ve varolan sınırlarla birlikte üretimdeki 

bulanıklığı ve kültür ve kimliği kategorizasyonunu kurar (Bhabha, 1998). 

Ayşe Şentürer (2005), sınır boyları potansiyelleri olarak bahsettiği 

karşılaşma/yüzleşme anlarında ‘‘karşıt veya farklı tarafların bir arada olabilme 

olasılıklarının’’ kriz noktaları olduğunu ve bu durumlarda sorgulamaların, fikir 

yürütmelerin bir başlangıcı olarak, yüzleşmeyi zorunlu kıldığını belirtir. Bu durumlar 

yeni zamansallık ve mekânsallıkları oluşturur, çıkardıkları potansiyellerle geleceğin 

oluşturulmasına yardımcı olurlar. Ona göre, kriz durumlarına ek olarak farklı 

yapıların, üst üste, sırt sırta, yan yana duruşu ile heterojen bir ortamın olanaklarına 

sahip olur ve farklı geçiş aralıklarına sahip potansiyeller için imkân sunar. 

‘‘Genişleme güçleri’’ olarak tanımladığı aradalık- sınır boylarının, kendi sınırları 

olmadığından, belirli bir kimliği, formu, belirli bir tanımları yoktur ancak yeni 

bağlantılar için ipuçları taşır. Bu aradalık-sınır boyları süreyi oluşturur ve süreyle 

birlikte farklı zamansallıkları ve mekânsallıkları verir. Şentürer (2005), hareketin, 

kaymaların, geçişlerin oluşan süre, mekânın zamanla karşılaşması, mekanın 

genişlemesi olarak zamandır ve Groz’un (2002) ifadeleri ile pekiştirir: Düzenlenmiş, 



9 

kontrol edilen, statik olan olay değil, hareket veya eyleme doğru yönelen bir varoluş, 

patlamadır (Şentürer, 2005). 

Mekânsal ara durumlar üzerinden melezliğin varoluş biçimi açıklamalar ve son 

olarak Şentürer’in (2005), ‘‘hareketin, kaymaların, geçişlerin oluşan süre, mekânın 

zamânla karşılaşması’’ açıklamaları üzerine, ara mekanların oluşum süreci zaman 

mekânda aranmıştır. Bu düşünceler üzerine, aşağıda zaman mekân içinde ve zaman 

mekânın içinde fiziksel olarak değişen kentin dinamiklerinin de mekânsal 

oluşumlarda katkıları olduğu için kültürel söylemlere göre kültürlerarasılık ve 

gündelik hayatta adımlara göre oluşan melez mekânsallaşma açılımları yapılacaktır.  

2.2 Zaman Mekân 

Deleuze (1966) aktarımıyla, Bergson’un (1934) bahsettiği herşeyin sürenin 

‘‘gevşeme ve sıkışma’’ noktalarında başlangıcı düşüncesi kent için düşünüldüğünde, 

kentin de gevşeme ve sıkışma noktalarına sahip olduğu görülür. Kent içinde zaman 

ve mekân, hem sıkışmış bir şimdi içinde dinamiklerin an’lık yaratımları ile geleceğe 

doğru ilerlemekte, hem de gevşemiş bir süre içinde geçmiş zamanını da tüm ilerleme 

anlarında, her yeni oluşumla yeni bir şimdi içinde, taşımaktadır.  

Anlar sürede iç içe bulunur. Süre seyreldikçe (uzak geçmiş içinde) anların iç içeliği yerini 

şeylerin yanyanalığına bırakır. Süreklilik gitgide zayıflar. Zaman genişleyerek uzama dönüşür. 

‘‘Şimdi’’ geçmişin en sıkışmış halidir. Geçmiş şimdinin en seyrek halidir. Her şey sürede 

gevşeme ve sıkışma noktalarından başlar (Bergson,1934). 

Bergson’un (1934) savı ile, madde sürenin hallerinden biridir ve simgesel zamanın 

tersine, an’lar sürede iç içe bulunur. Kentin varoluşu, ilerleyen zaman içerisinde tüm 

oluşumların birbirine eklemlenmesiyle, her eklem de bir sinyal alıp ve bu sinyale 

göre diğer oluşumların habercisi olarak, farklı dinamikleriyle kaynaşıp gelecek 

mekânlara doğru ilerler. Burada önemli olan nokta, titreşimin olduğunu/olması 

gerektiğini fark edebilmek ve onun yarattığı aradalığı kent üzerine yeni mekân 

oluşumlarına, söylemlere katabilmektir. Kentin oluşumu içerisinde geçmişten bugüne 

gelen ve devam etmekte olan oluşum, kendi sürekliliği içerisinde kendini bir adım 

daha öne atmasına neden olacak karşıt durumlarla uyarılır. Bu karşılaşma anları 

‘kritik’ önem taşımaktadır. Çünkü ilerleyen zaman içerisinde bugüne ait şimdi’nin 

kendine has dokusu, diğerinin karşısında kendi varlığını kabul ettirerek bu 

karşılaşmalarda ortaya çıkar. Şekil 2.1, kent içinde süre ile birlikte farklı özneler 



10 

(A,B,C) üzerinden, yer değiştirmeleri, her yer değiştirmede farklı katmanlar (diğer 

özneler) ile karşılaşmaları anlatılmak üzere hazırlanmıştır. 

 

Şekil 2.1 : Öznelerin yer değiştirme, dağılma ve farklı katmanlarla karşılaşması. 

Her birinin kendine has kimliği aynı ortamda bulunarak karşılaşabildiği gibi, 

dağılmalar/ayrılmalar (stratejik güçler ya da göçler ile) özneler farklı yönlere doğru 

hareket edip, başka öznelerle yendien karşılaşırlar. Bu kentsel devinim içinde karşıt 

noktalar her defasında yaşanabilir (Şekil 2.1). Karşıtlıklar üzerine Deleuze üzerinden 

Bergson’un savı (1966) oldukça aydınlatıcıdır: Sürenin içinde, karşıtların birbirini 

mutlak biçimde dışladığı bir ikililik artık mümkün değildir. Her şey, süredeki 

gevşeme ve sıkışmalarla eklemlenmeye başlar ve süre seyreldikçe anların iç içeliği 

yerini şeylerin yan yanalığına bırakır. Bergson’un bahsettiği süre kavramını kent 

ölçeğinde düşünmek mümkündür. Sürenin seyrelmesi, bir nevi an’ların 

yaratımlarından sonraki sessizlikte, şey’lerin yanyanalığı muğlak bir oluşum olarak 

algılanır. Muğlak oluşum, aslında birçok karışımı içermekte –farklı anları- ancak her 

birleşimden farklı olmaktadır. Bu nokta da Edward Soja’nın üçüncü mekân / 

thirdspaces olarak tanımladığı benzeş kavram konu üzerinde daha fazla düşünmeye 

imkân verir. Soja’nın savına göre (1996) her şey üçüncü mekanla gelmeye başlar: 

Subjektif ve objektif olmak, soyut ve somut olmak, gerçek ve hayal, bilinebilir ve 

düşünülemez, tekrarlayan ve farklılık gösteren, zihin ve beden, bilinç ve bilinçdışı, 

gündelik yaşam ve sonsuz geçmiş olmak. Soja’nın bu tanımlaması, mekânın sadece 

fiziksel boyutunun olmadığını vurgulamakla birlikte, üçüncü mekânın muğlaklığını 

vurgular. 

Söylem düzeyinde, Bergson’un (1934)  Yaratıcı Evrim’de savunduğu tez, gerçekten 

olumsuz bir eylemin olmadığını ve dolayısıyla olumsuz sözcüklerin ancak yok 

saydıkları olumlu sözcükler itibariyle bir anlamı olabileceğini, her eylemin ve 

deneyimin muhakkak ve öncelikle olumlu açıdan birbirine çevrilebileceğini 



11 

söylemekle aynı kapıya çıkar. Bachelard (1950), Bergson’un (1934) bahsettiği 

süreklilik kavramına parentez açarak, bu sürekliliğin içinde durma’lara dikkat 

çekmek ister ki; Bergson ile vardığı sonuç -süreklilik kavramı- paralel gittiğinden 

dikkat çekmek istediği noktaya odaklanmak önemlidir. Kent yaşamsallığında 

‘durma’ başka bir ‘oluş’ un habercisi olduğundan durmanın olduğu an’larda, bir ara 

mekan teşkil eder. 'Varoluş' bir şeyin kendi oluşunu ve dışsallığını övünerek 

sunarken, ‘‘yokoluş’’ yok olmasının görünmezliğiyle sanki biraz hüzünlüdür. Oysa 

ki; her varoluş bir yokoluşla başlar. Bugün yok, yarın oluş-acak şeyler, daha da uzak 

gelecek zamanın bir noktada dün’ü yani yokoluşudur. o zaman gelecekte her ikisi de 

‘‘yok-var/var-yok’’ olacaktır.  

Bachelard (1950), zamanı tanımlamak için müzik ve şiirin metafor olarak kullanır. 

Müzikte eşzamanlılığın, sürelerin kesin bir ölçüsüyle değil, basitçe vuruşun ani bir  

sinyaliyle gerçekleşir. Vuruş ‘‘uyumsuz ritimlerdeki en çetin üstüste konmaların 

gerçekleşmesini sağlayan pratik bir yöntemdir’’. Vuruş süre olarak değil, sinyal 

olarak etki eder. Kesişen tesadüfleri birbirine bağlar, her zaman dikkat çekici anlarda 

farklı ritimleri birbirine bağlar. Süreklilik ve doluluk izlenimi bu karşılıklı 

bağlantıdan kaynaklanır. Bachelard (1950) tarafından, sürekliliğinin her zaman 

varsayılan bir süreklilik olduğu, potansiyele bel bağladığı ve süreklilik gösteren 

şeyden farklı türde olduğunu kabul edilmektedir. Ayrıca O’na göre, her eksiklik bir 

yola çıkışın habercisidir ve boşluktan doluluğa giden kusursuz bir bağlantı vardır. 

Biri olmadan diğeri açık değildir ve özellikle bir kavram diğeri olmadan 

aydınlanamamaktadır. Boşluğun sezgisini reddetmek, doluluğun sezgisini reddetme 

hakkına doğurur (Bachelard, 1950). 

Zamanla birlikte mekânın sürekli yendiden üretildiği, her an dinamiklerle yeni 

yaratımlarının oluştuğu düşünüldüğünde melez mekânsallaşmanın oluştuğu bir ara 

durum yeniden süreçlendirmedir. Mekân donmuş bir son ürün değil, sürekliliği 

yadsınamayan bir sürecin hem nesnesi hem de öznesidir; bir başka deyişle, mekanın 

akışkan zamana takılı ilişkisel niteliğiyle, değişime zorlanan yapısı, yeniden 

süreçlendirme anlarında ortaya çıkar. Sargın’ın (2005), yeniden süreçlendirme olarak 

tanımladığı bu durum, mekânın mutlak, durağan ve değişmez olduğunu belirten 

söylemleri yeniden gözden geçirilmesi gereken bir ara durum olarak belirtir. Bu 

süreçlendirme, anlık gereksinimlere dayalı mekânsal değişimler olabileceği gibi, 

uzun süreli de olabilmektedir. Anlık gereksinme olarak hareketli elemanların mekân 



12 

içindeki adımı, konumlanışının değişimi olarak karşılaşmaları oluşturmakta, algısal 

olarak melezlik oluşturmaktadır.  

 

Şekil 2.2 : Orbitallerin örtüşmesi, Çimen (2005)’ten alınmıştır. 

Yukarıdaki Şekil 2.2’de Devrim Çimen’in (2005) anlatımında görüldüğü gibi, süre 

ile birlikte farklı yönlere eğilimler ve birbirleri ile örtüşerek, karşılaşarak yeniden 

süreçlendirmeye dahil olduğu görülmektedir. Çimen bu grafikten sonra melezlik 

tanımı şöyle yapar : 

Melez durum adadır: merkezsiz ve sonsuz, süreklidir; bir ada kendini farklı yollarla 

tanımlayarak yeniden tekrar eder; sonsuz ve sürekli ilerleme, bir devletin tarih boyunca başka 

insanlarla evrimine işaret eder (Çimen, 2005).  

Anlık karşılaşmaların süresi uzadıkça uzun süreçli değişimler bir mekana duyulan 

ihtiyaçlardan dolayı eklemlenen yeni yapılar oluşmaya başlayabilir. Bir apartmanın 

balkonunun ihtiyaçlara göre kapatılması, belirli bir dönem mimarisi üzerine yeni 

ihtiyaçlarla farklı dönemde eklemlemeler yapılması örnek olarak verilebilir. Ayrıca 

belirli bir kullanıcı kültürüne göre yapılmış binaların farklı kullanıcı kimlikleri ile 

karşılaşması durumunda da mekâna farklı katmanlar eklenir ve her katman arasında 

bir durum oluşarak melez mekânsallaşma oluşmaktadır. 

Yeniden işlevlendirme de bu katmanlaşmalardan biridir. Zamana bağlı olarak 

değişen kültürel dokuya ve ihtiyaca bağlı olabildiği gibi, kentin stratejik güçlerle 

yeniden temisliyeti üzerinden, sokaklarda ve binalarda yeniden işlevlendirme 

olabilir. Her değişimin ardından, mekân yeniden üretilerek tanımlanır. Rapoport’un 

(2004) zaman içinde farklı yerleşimler anlatımında görüldüğü gibi, bir mekân 

zamana bağlı olarak farklı işlevleri barındırmaktadır. Melez mekânsallaşmanın 

oluştuğu ara durumlar A ve B, B ve C, C ve D, D ve E özneleri arasındaki geçişlerde 



13 

olabileceği gibi, geniş zaman diliminde A ve E ya da B ve D arasında ara durumlar 

oluşarak da olabilir (Şekil 2.3).  

 

       Şekil 2.3 : Zaman içinde farklı yerleşmeler, Rapoport (2004)’ten alınmıştır. 

Kent üzerinde katmanlaşmayı oluşturarak farklı dokuları bir araya getiren, üst üste 

bindiren, içiçe geçiren bir diğer melez mekânsallaşma süreci yeniden temsiliyetle 

ortaya çıkar. Kentsel stratejilerle varolan bir kent dokusunun yeni işaretler, yeni 

sunumlarla, yeni yönetimlerle Sargın’ın (2005) ifadesi ile ‘‘sermayenin işaretlerinin 

kolektif beğenilerinin’’ yaygınlaştırılma şeklinde melez mekânsallaşmalar oluşur. 

Kentin ilk varoluş anından şimdiki zamanına gelene kadar geçirdiği kırılma 

noktalarında, herşeyi yenilemek, yıkmak, başka bir yere taşımak kadar, varolan 

şimdiki dokunun üzerine eskinin yeniden sunumunun gerçekleştirilmesi de farklı 

katmanları üst üste bindirmektedir. Tanyeli (2011), bu duruma parlatılmış bir tarihi 

dönem veya dönemleri ifade etme olarak değindiği ‘‘tarihselcilik’’ olarak 

bakmaktadır. Bu parlatma/yüceltme sayesinde kent yeniden varlık kazanarak, 

hedeflediği dönemi bir kez daha canlandırmaktadır. Tanyeli (2011) tarihselci 

mimarlığı şöyle örneklendirir:  

Geçmişte kültürel ve askeri başarılar, hegomonik iktidarlar, disiplinli, her tür belirsizlikten 

arındırılmış bir tarih yaşadıklarına inanıyorlarsa, öyle bir tarihsellik düşlerler, öyle bir tarihselci 

mimarlık yaparlar. Çünkü aynen öyle bir bugün düşlemektedirler. Tarih özlenen bir geçmişi 

anlatır ve o sayede yeni bir bugün tarif ederken, tarihselci mimarlık da onu üç boyutlu bir 

gerçekliğe kavuşturur (Tanyeli, 2011).  

Kentin tarihselcilik ya da yeni bir öneriye göre yeniden temsiliyeti, sokak ve 

caddelerin yeniden işlevlendirilmesine ve dolayısıyla binaların da yeniden 

işlevlendirilmesine neden olur. Temsiliyete dayalı yeniden işlevlendirme, Sargın’ın 

(2005) değindiği gibi, stratejik güçlerle oluşan kollektif beğenilerin 

yaygınlaştırılmasına dayalı olduğu düşünüldüğünde, tekil olarak bir binanın kendi 

içinde zamanla kullanıcı değiştirmesi ile oluşan ara durumlardan farklılık 



14 

göstermektedir. Bir kentin yeniden temsiliyeti, belli bir zamana gelene kadar oluşan 

dokuda farklı bir kimlikle yeniden karşılaşma yaratarak, hem binalar hem de 

sokaktaki kullanıcılar için ne eskisi gibi ne de yeni temsiliyet öznesi gibi olmayan 

üçüncü mekânı oluşturur. Bu noktada ortaya çıkan yeni durum sadece karşılaşan 

öznelere ve karşılaşıkları zamana özeldir; çünkü zaman içinde yeniden temsiliyet 

varolan dokuyla direnç oluşturmaktan çıkıp baskın gelebilir.  

Yeniden temsiliyet, süreçlendirme ve işlevlendirmeye ek olarak bir bina için çoklu 

kullanım melez mekânsallaşma oluşturmaktadır. Bir binanın içinde birden fazla işlev 

olduğunda oraya gelen farklı kullanıcılarla birlikte farklı kimlikler de karşılaşmış 

olurlar. Venturi (1962) çok işlevliliği, bir bina için olduğu kadar bir oda için de 

olduğunu belirtir. Bir odanın aynı zamanda veya farklı zamanlarda bir çok işlevi 

olabilir. Örneğin, bir çok işlevi birbirine bağlayan bir sirkülasyon alanı hem bir 

odaya ait, hem de diğer odalara da ait olarak ara durumlarla melez mekânsallaşmalar 

oluşturur.  

                       

        Şekil 2.4 : Mekân içinde farklı yerleşmeler, Rapoport (2004)’ten alınmıştır. 

Rapoport’un (2004), bir mekânın aynı zamanda birçok ortam içerdiğini gösteren 

Şekil 2.4’te, her bir ortamın farklı ortamları barındırabildiğinden bahsetmektedir. 

Buradan çıkaralabilecek sonuç, mekân içinde olan A,B,C,D,E ve F ortamlarının 

birbirinin ötekinin içine girebildiği, yan yana olabildiği süre içinde farklı karşılaşma 

noktaları ile yaşayan, yeniden süreçlenen melez mekânsallaşma ortaya çıktığı 

olmaktadır.  

Yukarıda tanımlanan yeniden süreçlendirme, yeniden işlevlendirme, yeniden 

temsiliyet ve çoklu kullanımlar melezlik oluşumu sürecinde bulunduğu anlatılmıştır. 

Tüm bu oluşumlar içinde farklı kimlikleri, kültürleri, gündelik adımları kendine 



15 

çekerek, kütlürel anlamda kent devinim halinde geleceğe doğru devam eder. Bu 

nedenle, alt başlıklar halinde kültürlerarasılık ve gündelik hayatta adımların melezlik 

üzerinde rollerinden bahsedilecektir.  

2.2.1 Kültürlerarasılık 

Gündelik hayatın içinde her an başka mekan yaratılırken, bu mekan yaratımın 

temsilcisi insandır. Kente dair bir çok mekan yaratımı insanlarının günden güne 

yaşamları ile kentin ilk oluşumundan bugüne kadar gelir, ve sürekli devam 

etmektedir. Dolayısı ile ilk oluşumu şekillendiren insanların oluşturduğu topluluğun 

ve ürettikleri mekânın yıllar sonra farklı sosyal yapıdaki, kültürdeki, dindeki 

toplulukların, geçmişin devamı da kendine katarak oluşturdukları mekânlar ile 

karşılaşması potansiyelleri açığa çıkaran bir durumdur. Kentsel mekan için bu 

potansiyellerin en önemlisi, kentsel algıda kişi tarafından her yaşanmışlığın 

algılanması, mimarlık için de yeni çıkış / tasarım noktalarının ipuçlarıdır. Ayrıca 

ötekinin varlığını kendisinde bulmaya kadar uzanacak kadar uç bir farklılığı 

kendinde içeren metisaj/melezlik, gerçek anlamda etnik olmaktan çok,  ten renginden 

tamamen bağımsız, çoğul kimlikler yaratmayı başaran bu toplumların görkemli 

özgünlüğü şeklinde, daha çok kültüreldir (Laplantine ve Nouss, 1997).  

Kentin yeniden temsiliyeti, binaların yeniden işlevlendirmesi, küresellşeme, göçler 

ya da başka nedenlerden dolayı fiziksel olarak değişen kentin gündelik adımları aynı 

zaman diliminde farklı kültürleri birbiriyle karşılaştırır. ‘‘Modernleşme süreçlerinin 

getirdikleri değişimlerle ister istemez yeşerdikleri toplumun geleneksel kimlik ve 

aidiyet yapılarının da yıkıldığını’’ belirten Tanyeli’nin (2011) belirttiği gibi, değişen 

kent dokusu içinde öz’ünden her defasında bir adım daha uzaklaşan kimlikler aynı 

eşzamanlılıkta bulunmaktadır. Dolayısı ile farklı kimliklerin karşılaşması ile 

kültürlerarası yeni bir kimlik oluşur ve kültürlerarası, ötekinin ve onun aracılığıyla 

kendinin görülme tarzına gönderme yapar. Bourse’nin (2009), farklı öznelerin 

biraradalığı olarak betimlediği öznelerarasılıkta, farklı durumların ancak kendi 

özünde olup karşılaştıklarında niteliklerini savunabildiklerini ve salt 

olabildiklerinden bahseder. Dolayısıyla ortaya çıkan öznelerarasılık ya da 

‘‘kültürlerarasılık’’ bir birleşimden ziyade her iki öznenin de karşılaşma noktasıdır. 

Bourse (2009), kültürlerarasılıkta, ötekinin karşısında bir değer öteki olan öz’e 



16 

benzetilmemesini, ötekinin kökten farklı olduğunu ve bu başkalaşımın her iki tarafı 

da zenginleştireceğini belirtir.  

Kültürlerarası bir perspektifte, kültür bir etkileşim olarak anlaşılır ve kendi temeli olarak 

iletişime göndermede bulunur. Toplumsal aktör ‘‘kendi kültürünü, ihtiyaçlara ve durumlara 

göre farklılaşmış stratejilere bağlı olarak inşa eder. Başka kültürlerden davranış, alışkanlık ve 

norm modelleri alabilir. Kimlik bu haliyle kaybolmaz ama kimliği yaşama ve ifade etme tarzı 

daha çok çeşitlenir (Bourse, 2009).  

Bourse (2009)’un yukarıdaki metinde değindiği, kültürlerarasılıkta kimliğin yeni 

yaşama ve ifade etme tarzının çeşitlenmesi durumu önem kazanmaya başlar. Belirli 

bir orijinden çıkarak öteki ile karşılaşıp başka bir potansiyel olarak 

nitelendirilebilecek açılımında melezleşmeye referans verir.  

Karşılaşma noktaları ile ilgili ‘‘The Location of Culture’’ kitabında Homi Bhabha 

(1998) , iki farklı sistem arasında anlam üretmenin ‘‘üçüncü mekân (third space)’’ 

olarak adlandırdığı bir ifade etme mekanında (third space of enunciation) oluştuğunu 

belirtmektedir. Kültürel kimlik, saflıktan öte çelişkili mekânlarda ortaya çıkar. 

Bahsedilen üçüncü mekânda kültürlerin sembolü, ilkel birliği ya da sabitliği içermez, 

aynı işaretler yeniden okunabilirler. Bu yeniden okumalarda oluşan ‘‘ara mekânlar 

(in between spaces)’’, kültür açılımın analamı taşır ve yerelle yerel olmayan tarihteki 

insanları birbirine görünür kılar; melezlik (hybridity) kavramını bu denli önemli 

yapan da bu aradaki oluşumlardır. Bhabha (1998), teorinin kavramsallaştırılmasını 

‘‘çokkültürlülüğün egzotikliği ya da kültürlerin çeşitliliğine değil, kültürel 

melezliğinin söylemine ve açık olarak tanımlanmasına dayanan, , uluslararası 

kültürün tanımlanmasına gidecek yolun açılmasını oluşturabileceğini düşünür 

(Bhabha (1998).  

Üçüncü mekânı keşfetmek farklı kutuplar arasında kendimizi başkaları olarak ortaya 

çıkartmaktır diyen Bhabha’nın Jonathan Rutherford’un (1998) üçüncü mekan ile 

ilgili görüşmesinde Bhabha üçüncü mekanın önemini aşağıdaki gibi 

vurgulamaktadır:  

Melezlik kavramı iki ana tanımlamadan gelir, kültürel değişimin göstergesi (yeniden sunmak 

ve yeniden üretmenin ikisi de) önceden verilmiş olan şartları bir tarafa bırakarak, kültürün her 

formunun melezlik süresince süreklilik gösterdiği görülür. Ama benim için melezliğin önemi 

‘‘üçüncü mekândır’’ ve mekan diğer pozisyonların ortaya çıkmasını sağlar. Bu üçüncü mekan, 

onu oluşturan geçmişlerini değiştirdiği yeni bir strüktür kurar (Bhabha, 1998). 



17 

Yukarıdaki açıklamaların devamında Bhabha (1998), kültürel melezliğin farklı 

oluşumların, farklı yenilikler ve tanınmazlıklar verdiğini, yeni bir alanda 

karşılaşmalarının yeniden sunumunun olduğu belirtmektedir. Bölüm başından beri 

bahsedilen ve bir kültürün öteki ile karşılaştığında kendinden de farklı bir yapı 

oluşturması yani ‘‘ne o, ne de o’’ oluşu Bhabha’nın melezliğin oluştuğu üçüncü 

mekan kavramı ile netleşmektedir. Ayrıca Tanyeli’nin (2011), Bhabha(1998) 

referansı vererek yaptığı analizlerde üçüncü mekanın, tek başına temsil edilmese de, 

ifade etmenin (enunciation), söylemsel koşullarını vareden ve kültürün anlam ve 

simgelerinin edebi bir bütünlük ve sabitliğin bulunmamasına neden olduğunu 

belirtmektedir. Üçüncü mekanda göstergeler sürekli olarak yeniden okunur, 

tarihselleştirilirler ve tek yönlü bir akıştan değil, çok boyutlu bir bileşimler, 

hibritlikler, çapralanmalar yaşanmaktadır (Tanyeli, 2011).  

Bu tez kapsamında kültürlerarasılık ile oluşan melez mekânsallaşma, kenti 

kendiliğinden ya da kentin stratejik güçlerce şekillendiren kırılma noktalarında 

sokakların caddelerin, binaların yaşamını süreçlendiren kültürlerin karşılaştıkları, 

kendinden farklı ötekilerle oluşturduğu üçüncü mekân olarak tanımlanabilmektedir. 

2.2.2 Gündelik hayatta adımlar 

Gündelik hayatın zaman mekân ilişkiselliği ve kültürlerarasılık içerinde de ayrılmaz 

bir bütün olarak ara durum oluşturmasında içeriğin parçası olmakla birlikte, bu 

bölümde bahsedilecek gündelik yaşam daha çok adımlara, adımlara çekici gelen 

imgelere ve bu imgelerin kent içinde konumlanmasının adımlarla olan ilişkiselliğini 

anlamaya yöneliktir.  

Uzam uygulamalarını belirleyen çocukluk, daha sonra etkilerini yayar ve geliştirir, çoğalır, özel 

ve kamu uzamlarını basar, buralara yayılır ve buradaki okunur yüzeyleri çözer, planlı kentte 

‘‘eğretilemeli’’ bir kent yatarır ya da bunların yerini değiştirir, Kandinsky’nin düşlediği gibi: 

‘‘Mimarinin tüm kurallarına göre inşaa edilmiş ama birden tüm hesaplamaları alt üst eden bir 

güç tarafından temelinden sarsılmış büyük bir kent’’ vardır (de Certeau, 1984).  

Michel De Certeau (1984) kentin kavramsal olarak işleyişini; dönüşümlerin ve 

onamaların, müdahale nesnelerinin mekânı ve yeni niteliklerle zenginleşen bir özne 

olarak tanımlayarak bu kavramı modern zamanın hem makinesi hem de kahramanı 

olarak vurgular. Ancak kavram kentin kendilerini düzenleyen presedürlerle aynı anda 

yıpranmakta, harap olmakta olduğunu ve bu prosedürlerin incelenmesinin bizi 

‘‘gündelik hayata’’ yani biraz daha ölçeği küçülterek ‘‘yaşanılan uzama ve kentin 



18 

endişe verici senli benliliği’’ kuramına götürdüğünü ifade eder (de Certeau, 1984). 

Yaşanılan uzam ve kentle senli benli olmak, kentin varoluşuna kişinin kendisinin 

katılmasından geçer, kişisel isteme bağlı yaşanmaz, çünkü kentin varoluşu bu 

şekildedir. 

Adımların mekânlar arasında mekik dokuması yayalara özgü bir devinim olarak kent 

haritaları ortaya çıkmaya başlar. Tanyeli’nin (2012) değimiyle mekânın gündelik 

hayatın ta kendisi olması durumu, De Certeau’nun (1984) adımlara övgüsüyle paralel 

gider. Bu noktada Tanyeli’nin ‘‘dosya 27’’ dergisinde mekâna yönelik açıklamalarda 

gündelik hayatın ıskalanmasına değindiği ‘‘mimarlık ve gündelik yaşamla ilgisini 

nasıl keser’’ başlıklı yazısında çevrenin sadece gündelik yaşam pratiklerini 

barındırmadığını, gündelik yaşamın ta kendisi olduğu belirtir. Tanyeli’ye göre 

gündelik yaşam mimariye işlev kazandıran bir disiplindir ama bu disiplin mimarinin 

keyfine göre düzenlenemez (Tanyeli, 2012). 

Yeni sorunsallar, fiziksel çevreyle gündelik yaşam pratikleri arasındaki çelişmeler, 

örtüşmezlikler, körleşmeler fark edildiği zaman inşaa edilebilir (Tanyeli, 2012). 

Atılan her adımla birlikte, kentin teni üzerinde sadece yürünen an’a ait 

kanıtlanamayacak devingen mekân üretimleri olur. Bu doğrultu da de Certeau (1984) 

adım atanı uzamsal düzenden üç farkla ayırır: şimdiki zaman, süreksizlik ve 

işlevsellik. 

Öykü; aşağıda, yerde, adımla başlar. Uzamı oluşturan, uzamlaşan onlardır. Yürüyen kişi, 

uzamın her göstergesini farklı bir şeye dönüştürür. Böylece yaya, kimi zaman uzamın 

‘‘dilinin’’ göstergeleri arasından kimilerini seçip çıkararak kimi zaman da bu göstergeleri 

mevcut kullanımlarının dışına kaydırıp kullanarak süreksizlik, kopukluk yaratır. Kimi yerleri 

‘‘durağanlaştırır’’ ya da  ‘‘hareketsizleştirirken’’, başkalarıyla, ‘‘ender’’, ‘‘rastlantısal’’ ya da 

‘‘gayrimeşru’’ uzamsal ‘‘dönemeçler’’ yaratır (de Certaeu, 1984). 

Kent kullanıcılarının, kent üzerinde seçim yapan, kendine göre uyarlayan, var edip 

ortadan kaldıran yönünde dikkat çeken de Certeau’nun (1984) değindiği gibi, atılan 

adımların sahibi insanın gündelik hayatına göre kent kendini, bulunduğu yerde 

‘‘süreksiz görünmez ayaklar’’ altında, ‘‘sürekli dönüşen bir varoluş’’ olarak ortaya 

çıkarmaktadır.  

Peki adımları o yola, tam da bulunduğu kentin tenine getiren ve dinamik bir 

mekânsal üretim yaratan güç nedir? Gündelik hayatta kişilerle birlikte gelen 

yerleşme içindeki hareketlenme, caddenin içinde barındırdığı fonksiyonun 



19 

içeriğine/çekiciliğine göre, sürekli devam edebilir ya da bu potansiyelin farkındalığı 

ile benimsenmiş fonksiyonlar devam ettirilip, yeni imgeler eklemlenebilir. Bir diğer 

karışım ise kent planlama stratejileri içerisinde tasarlanan ‘‘geometrik uzamın’’,  

mimari paftalardan çıkıp yaşanır hale geldiğinde ortaya çıkan ara devinimdir ve buna 

göre de o bölgedeki ‘‘insanbilimsel uzam’’ fonksiyonlar eklemlenir (de Certau, 

1984).               

         

    Şekil 2.5 : Gündelik hayatta yürüyen ve yürüten  adımlarla farklı karşılaşmalar. 

Yukarıdaki Şekil 2.5’te anlatılmak istenenlerden birincisi (a) dinamikleriyle gündelik 

hayatta adımları fazla olan bir yer/caddede, adımların gücüne dayanılarak, yeniden 

temsiliyetler ve akabinde yeniden işlevlendirmeler yapılabilir. Bu süreçte, adımlar ve 

kent arasında güçlü dönüşümler yaşanabilir. Anlatılmak istenen ikinci durum ise (b), 

kentin yeniden temsiliyeti ile olabileceği gibi, bir yandan da rastlantısal olarak  yeni 

işlevlerle, yerelin bulunduğu cadde dokusuna yeni ya da kürelleşmiş işlevle farklı 

kimlikte kullanıcıların gelmesi ile yaşanır. İmgelerin gücü adımları yönlendirici bir 

faktör olabilir. Bu durumda caddenin önceki durumu ile canlanmasının ardından 

kazandırdığı işlev, cadde için bir titreşim/ara durum, gelen adımlar ise cadde tenine 

bir yoğunluğu yeniden alması ile farklı bir titreşimi oluşturarak ara durum oluşturur. 

Belirtilen ikinci durum içinde, bir önceki bölümde bahsedilen üçüncü mekânda 

karşılaşan kültürlerarasılık oluşur. Tüm bu açıklamalarla, muğlak gündelik adımların, 

kentin teni üzerinde kanıtlanamayan bir şekilde aktığı ancak zaman mekan içinde 



20 

kültürlerarsılığı da tetikleyen, melez mekân oluşuman neden olduğu 

düşünülmektedir.  

Bölüm sonucu 

Bu bölümde, belirlenenen konunun kavramsal karşılığı olarak kullanılan melezliğin 

kökenlerinin dayandığı temeller, ifade ettiği açılımlar, mimaride karşılık bulduğu 

tanımlamalar ve tez kapsamında ele alınışı biçimi üzerinde durulmuştur. Bu 

doğrultuda melezlik genel anlamda iki ayrı olgunun birbiri ile karşılaşması ve yeni 

bir durum oluşturması anlamında kullanılmaktadır. Kültürel söylemlerde Bhabha’nın 

yaklaşımlarıyla ne o ne de o olan üçüncü bir mekan olarak tanımlanmaktadır. 

Mimaride kullanış biçimleri ise düzenleme, dağıtma ve değerlendirme stratejileri 

içinde yeniden süreçlendirme, yeniden üretim, yeniden temsiliyet, tarihselcilik, çoklu 

kullanımlar üzerinden, karşılaşma noktaların yaratatığı ara durumlar üzerindendir. 

Bu tez kapsamında, melezliğin oluşum süreci öncelikle varolma biçimi ‘‘ara 

durumlar’’ üzerinden tanımlamalar yapılmıştır bu süreci oluşturan etmenler zaman 

mekân içinde incelenerek, süre kavramı üzerinde yeniden oluşum, yeniden 

temsiliyet, yeniden işlevlendirme ve çoklu kullanımlar açıklanmıştır. Oluşan her 

fiziksel oluşumla eş değer, kent içinde mekânları oluşturan önemli bir açılım olan 

kültürelerarasılık ve gündelik hayatta adımlar var olan mimaride melezlik 

kavramlarına eklemlenerek, fiziksel, kültürel ve gündelik adımlarla anlık 

yaratımlarla melezliğin oluştuğu üçüncü mekân arayışları için zemin hazırlanmıştır. 

 

                      Şekil 2.6 : Tez kapsamında melezliğin oluşum şeması. 



21 

                

3.  MELEZ MEKÂNLARIN BEYOĞLU’NDA İZLERİ 

Günümüz 21.Yüzyılın ilk çeyreğinde, Beyoğlu’nun bulunduğu pozisyona fiziksel 

çevredeki dönemleri farklı mekânsal oluşumlar üzerinden bakılırsa, Tanyeli’nin 

(2011), ‘‘kent fiziksel bir gerçekliktir, ama gerçekte inşai görünüm kazanmış 

toplumsallıktır’’ diyerek belirttiği gibi, Beyoğlu’nun fiziksel inşai görünümün altında 

farklı toplumsal oluşumların varlığının mekânlara etkileri görülecektir. 19.Yüzyılda 

gayrimüslimler ve mimari olarak batılı eğilimler ile bugünlere gelen bölge, iç ve dış 

göçler, parti değişiklikleri, küreselleşme ve daha bir çok nedenlerle farklı kültürleri 

kendine çekmiş ve sosyo-mekânsal oluşmu da bu ölçüde değişmektedir. Zaman ve 

mekân içinde 19.Yüzyıldan günümüze gelene kadar, eklemlenen yeni kültürlerin 

oluşturduğu mekânsallıklarla hem fiziksel hem de kültürel olarak, geçirdiği kırılma 

noktaları ile gündelik hayatına farklı işlevlerin yerleştiği ve ona göre de adımların 

farklılaştığı Beyoğlu, melez mekânsallaşmaların oluştuğu bir yapıya sahiptir. 

19.Yüzyılda kendiliğinden kozmopolit dokuya sahip olan Pera, Cumhuriyetin ilanı 

ile birlikte o dokuyu oluşturan kültürün ülkeyi terketmesi ile kendine dönem dönem 

yıldızını parlatabilmek için stratejik çıkış noktaları aramıştır. 21.yüzyıla gelindiğinde, 

2010 Avrupa Kültür Başkenti olması ile iyice belirginleşen çıkış noktası ‘‘kültür ve 

sanat üzerinden’’ olduğu görülmektedir. Bu doğrultuda bu bölümde, öncelikli olarak 

Beyoğlu’nun geçirdiği kırılmalarda sanatın varolduğu konum tanımlanacak, ikinci 

olarak da güncel sanat ortamının Beyoğlu’nda yaşanan bu süreçten nasıl etkilendiği, 

kendine nasıl direnç oluşturup mekânsallaştığı örnekler üzerinden incelenecektir. 

3.1 19.Yüzyıldan Günümüze Beyoğlu’nda Zaman Mekân  

19.Yüzyıl başlarına kadar Galata Suriçinde bir yerleşim sergilemiştir, uzantısı Pera 

ise büyük oranda 19.Yüzyılda gelişmiştir. Pera Bölgesi önceleri Galata’nın bir 

uzantısıyken, 19.Yüzyıl ortalarından itibaren başlıbaşına, İtalyan, Maltalı, Katolik ve 

Ortodosk Rum, Ermeni ve Musevi gruplarla, müslümanların olmadığı Avrupalıların 

merkezi olmuştur. Elçilikler, kiliseler, sinagoglar çevresinde Rum, Ermeni,



22 

Levantenler ve Musevi azınlıklar dönemin Avrupa yaşam biçimini bu bölgeye 

taşımıştır (Akın, 1998).  

19.yüzyılın ikinci yarısından itibaren bankerlik kurumu Galata’da önemli bir 

ekonomik gelişme yaratmıştır. Pera, kentin finans ve eğlence merkezi olmuştur 

(Bartu, 2009).  

19.Yüzyıl İstanbul’unda, özellikle yabancı, levanten ve gayrimüslimlerin ağırlıkta 

olduğu Galata ve Pera bölgesi, kendi döneminin bilim, sanat, kültür açısından gerekli 

tüm bilgilere sahiptir (Akın, 1998). Pera’da canlı resim ortamı oluşmasına katkı 

sağlamış kişilerin atölyeleri, resimleri ve yazıları ile hatırlatmayı amaçlayan 

sergi/kitap, günümüzde Beyoğlu’nda sanatın mekânsallaşmasının sürpriz 

olmadığının da aynı zamanda bir göstergesidir (Uslu,2011). Uslu’nun (2011) 

aktarımına göre, Osmanlı İmparatorluğu genelinde yoğunluklu olarak 19. Yüzyılda 

yaşayan değişimlerin bir nevi doğal laboratuarı konumundaki Pera, pek çok yenilik 

için olduğu gibi resim sanatı için de bir üretim ve sergileme yeri olmuştur. 

Sanatçıların yerleşmek için Pera’yı seçmiş olmaları, ilk özel galerinin yine burada 

oluşması gibi birbirini tamamlayan unsurlar Pera’yı 19.Yüzyılın önemli sanat 

merkezi haline getirmiştir. 1850’lerde bir ya da birkaç resmin vitrinlerde teşhiri ile 

başlayan serüven, yüzyıl biterken büyük otellerde açılan kişisel sergiler ve ardından 

Paris’le özdeşleşmiş ‘‘Salon’’ adı verilen kalabalık karma sergilerin düzenlenmesiyle 

gelişmiştir. Pera, Paris gibi hareketli canlı bir üretim ve gösterim merkezi olmuştur. 

Uslu (2011), batılı alışkanlıkların yaşandığı Pera’nın kendine özgü bu yapısının 

sanatçılar için de önemli olduğunu ve 19. Yüzyılın ikinci yarısında belirgin bir 

şekilde artan sanat etkinliklerinin hemen hemen hepsinin Pera’da gerçekleşiyor 

olduğunu belirtmektedir. Bu sayede Pera büyük bir cazibe merkezi haline gelmiş, 

resim sanatı açısından, Osmanlı dünyasında resim merkezli sanat merakının 

gelişmesinde önemli bir rol oynamıştır (Uslu, 2011). 

19.Yüzyılda sergilerle birlikte sanatçı atölyeleri de Pera’dadır. Pera Caddesi üzerinde 

veya bu caddeye açılan ara sokaklar üzerinde olduğu tesbit edilen atölyeler, 

Asmalımescit Sokak Civarından Tepebaşı’na uzanan ve Galatasaray Meydanı 

çevresini içine alan bölgede yoğunlaşmıştır ve İstanbul’da 1844-1916 yılları arasında 

94 sergi tesbit edilirken, 70 tane serginin Pera’da yapıldığı saptanmıştır (Uslu, 2011).



23 

İster tek bir eserin bir dükkân vitrinine yerleştirilmesi olsun, ister onlarca, hatta sayısı 100’ü 

aşan eserlerin bir arada teşhiri söz konusu olsun, karşımıza çıkan tüm bu etkinliklerin Pera’yı 

merkez olarak seçmeleri ve Pera’da sunulan ortamın da bu etkinlikleri karşılamaya elverişli 

oluşu esas dikkat edilmesi gereken noktadır. Pera, pek çok yenilik için olduğu gibi resim için 

de bir gösterim mekânı olmuş, Pera Caddesi üzerindeki bütün dükkânlar da bu gösterimin 

doğal vitrinleri olarak rollerini üstlenmiştir (Uslu,2010). 

Akın (1998), Galata ve Pera’nın öncülüğünde başlayan Batılı hareketlerin, 

19.Yüzyılın sonlarında İstanbul’da Avrupa başkentleriyle ortaklıkları olan bir bölge 

yarattığını belirtmektedir.  

Galata ve Pera’nın parlak dönemi 1914’lere dek canlılığını sürdürmüştür. Bu tarihten 

sonra, bölgeyi oluşturan Rum, Ermeni, Musevi, Levantenler ve Gayrimüslümler 

yavaş yavaş yok olmaya başlamıştır. Pera adını Beyoğlu’na bırakmakta ve Akın’ın 

(2011) deyimiyle, özgün havasını giderek kaybetmektedir. Çevresinden farklı 

olmakla övünerek, farklı olmaya çalışan bir Pera yerine, çevresi ile özdeşleşmeyi, 

bütünleşmeyi seven, çevresi ile arasındaki ayrımları azaltan bir Beyoğlu doğmuştur 

(Arkan, 1989).  

1923’te Osmanlı İmparatorluğu’nun Türkiye Cumhuriyeti’ne geçişle İstanbul ülkenin 

başkenti konumunu yitirmiştir. Yeni cumhuriyetin, laikliğin, aydınlanmanın simgesi 

haline gelen başkent Ankara’ya karşıt, İstanbul yozlaşmış Osmanlı 

İmparatorluğu’nun ve İslami temellerin simgesi olarak, 19.Yüzyıldaki önemini 

yitrmiştir. Gayrümüslimler ve levantenler de ülkeyi terketmeye başlamıştır. Ama bu 

dönemde bile Pera, uygarlığın İstanbul’daki Avrupa’nın simgesi olarak kalmıştır. 

(Bartu, 1998). 

1950’ler, Anadolu’dan göçlerle başlayan İstanbul için önemli bir dönüşüm sürecidir. 

Bartu’nun (2009) aktarımına göre, İstanbullu bir aileden gelen yaşlı bir beyefendi 

‘‘İstanbul 1950’li yıllarda Anadolu’nun işgali altında kalarak, Fatih Sultan 

Mehmed’in zaferinden beş yüz yıl sonra yeniden fethedildi’’ demiştir ve o zamanın 

yereli olan İstanbullu yeni gelenleri kültürel olarak ötekileştirerek şöyle 

anlatmaktadır :  

Buraya uyum sağlamak yerine bu insanlar benim şehrime kendi medeniyetlerini getirdiler. 

Eminim ki bunların hiçbiri hayatlarında bir kere bile sergiye gitmemişlerdir. Bütün 

düşündükleri bir yazlık alabilmek için yeterli parayı biriktirmektir. Lahmacun yiyenler 

memleketi olduk. Elli sene önce İstanbul’da Lahmacun’un ne olduğunu bile bilmezdik. 



24 

1950’lerden sonra, kırsal göç ve hızlı kentleşme sonucu İstanbul’un aşırı büyümesi, 

yeni semtlerin gelişmesi, eğlence kuruluşlarının, ticaretin ve zengin ailelelerin yeni 

gelişen çağdaş alt merkezlere dağımılı ve toplumun kültürel değişimi Beyoğlu’na 

olan ilgili azaltmıştır (Dökmeci ve Çıracı, 1990). Beyoğlu’ndaki konutlar bu 

bölgeden uzaklaşarak yerini ticari merkezlere ve bankalara bırakmıştır. 1950 

dönemini ‘‘yitik kent’’ olarak tanımlayan Bartu (2009), Beyoğlu’nun eski Pera ile 

hiç alakası olmadığını belirtmektedir. Karaca Tiyatrosu ile Elhamra Sineması ve 

Tiyatrosu kapanmış, Tepebaşı tiyatrosu yanmış, eski adı Fransız Tiyatrosu olan Ses 

Tiyatrosu yerine iş hanı yaptırılmak üzere yıkılmıştır. 1950’li yıllarda her ne kadar 

Beyoğlu’na olan ilgi azalsa da, İstanbul’un eğlence merkezleri genellikle 

Beyoğlu’ndadır. Büyük gazinolardan Taksim’de Kristal, Taksim Belediye, 

Tepebaşı’nda Kazablanka, Tepebaşı ve Cumhuriyet, Maksim bu bölgede, dönemin 

önemli eğlence çekim merkezlerindendir (Dökmeci ve Çıracı, 1990).  

1970’li yıllar, Beyoğlu’nda yaşayan müslüman olmayan azınlıkların ülkeden göç 

ettiği yıllardır. Bu göçler, sadece Beyoğlu’nda değil İstanbul genelinde de 

yaşanmıştır ve 1980’lerde şiddetlenecektir (Arkan, 1989). 

1980 sonrası, İstanbul genelinde önemli değişimlerin yaşanmaya başladığı 

küreselleşme sürecine geçişin, Beyoğlu’nun da hissedilmeye başladığı yıllardır. Bu 

değişimlerin dönüm noktasının 24 Ocak 1980 kararları ve 12 Eylül 1980 

müdaheleleri ile oluştuğunu belirten Tekeli (2009), Türkiye’nin ekonomi 

politakasında devletin geri çekilerek özelleşmelerin başladığı neoliberal çizgide, dışa 

açık, ihracat ağırlıklı bir politakaya geçildiğini belirtmektedir. 1980’le birlikte 

İstanbul, birinci dünya savaşından sonra kaybettiği fırsatı yeniden yakalayarak 

‘‘dünya kenti’’ olma konusunda fırsatını yeniden yakalamıştır (Tekeli, 2009). 

Ayfer Bartu (2009), ‘‘Küresel Bir Çağda Tarihi Yeniden Yazmak’’ isimli yazısında, 

1980’li yıllarla birlikte, Beyoğlu Belediye Başkanı Bedrettin Dalan’ın ‘‘İstanbul’u, 

şanı geçmiş tarihinden yatan yorgun bir şehirden çıkartarak 21.Yüzyıl için vaatlerle 

dolu bir metropol kente dönüştürmek’’ çabalarıyla bir dizi reklamlarla gelen 

yenileme projeleriyle birlikte İstanbul’un tüketilmek üzerine bir seyir merkezi haline 

geldiğini belirtir (Bartu, 2009). Peki 1980’lerden sonra, 21.Yüzyılın vaatlerle dolacak 

şehri İstanbul içinde Beyoğlu hangi konumda bulunmaktaydı? Beyoğlu’nun bu 

kentsel yenileme projelerinde ayrı bir yeri olduğunu belirten Bartu’ya (2009) göre, 

Beyoğlu için önerilenin yeniden canlandırma projesi olduğu belirtir. Semtin ana 



25 

arteri İstiklal Caddesi yayalaştırılıp kültür ve ticaret aksı haline getirilmiş ve ona 

paralel olarak Tarlabaşı Caddesi açılarak, 19.Yüzyıldan kalma birçok binanın 

yıkılarak, harabe durumunda bulunan binalarda yaşayan insanların başka yerlere 

yerleştirilmeye çalışılmıştır. Bartu’nun (2009) aktarımlarına dayanarak bu 

dönemlerde, mimari mirasın kimilerine göre Beyoğlu’nda bir sentez olmasından 

ziyade, Avrupa kapitalizmin simgesi ve Osmanlı İmparatorlu’ğundaki Avrupa’yı 

zihinlerde canlandırdığından Eski İstanbul’u değil, Pera’yı temsil etmekte ve 

Pera’nın da Türklükle alakası olmadığı için yıkılması bir kayıp olmadığı 

düşünülmekteydi. Ayrıca, yıkımları ve temizlemeyi destekleyen başka görüşlerden 

bir tanesi de (Beyoğlu’nda yaşamış bir aktör tarafından Bartu’ya aktarılan), 

Beyoğlu’nun en gözde batakanelere sahip olduğunu, hiçbir seçkinlik değeri 

olmadığını, temizlenmemesi için hiçbir nedenin olmadığını,  yıkımlara da hiçbir 

itirazının olmadığını belirtmektedir. Tüm bu yıkım destekli görüşlere zıt olarak, 

Dalan projelerine karşı olan biri, ‘‘İnsanlar gitti diye binaları yıkalım demek olmaz. 

Biz ne Frenkiz ne de Leventen. Bu binaları restore edip, turistlerin hizmetine 

sunmamız lazım, biz ev sahipleri, Levantenler de misafirlerimiz olmalı’’ demiştir 

(Bartu, 2009).  

1980’li yıllarda bölgeyi oluşturan nüfustan, öncesinde Beyoğlu’nda yaşayan 

azınlıklardan ülkeyi terketmeyen bölümü ve Beyoğlu’nun Türk ve Müslüman olan 

eski halkı İstanbul’un daha yeni ve modern bölümlerine taşınmıştır. Beyoğlu 

tarihinde ilk kez, İstanbul’un barındırdığı nüfus yapısından farksız bir konumdadır 

(Arkan, 1989). 

Çizelge 3.1 : P.Mansel’in (1993), Beyoğlu sanat ortamları hakındaki görüşü,  

                                                                                                                                                                               Bartu (2009)’dan uyarlanmıştır. 

 
 

Yukarıdaki Çizelge 3.1’de, 1993 yılında Financial Times yazarı Mansel’in İstanbul 

üzerinden gözlemleri görülmektedir. Bartu (2009), ülke dışından dış göz olarak 

bakan yazar için,  tam da görünmesi istenen algının oluştuğunu belirtir: ‘‘Kentin 



26 

uluslararası kabulu ve tanınması açısından uygun, zarif, kozmopolit, sorunlarından 

arındırılmış bir imge’’(Bartu, 2009).  

‘‘İstanbul’un yeniden fethi’’ olarak 27 Mart 1994 yerel seçimlerini vurgulayan Bartu 

(2009), seçim kampanyasında Refah hariç tüm partilerin küresel kent projesini 

benimsedikleri ifade eder. ‘‘Adil düzen’’ ve ‘‘yeni bir dünya’’ sloganıyla Refah, 

şehrin gerçek sahibi olarak inandığı insanları, şehri ikinci kez fethetmeye çağırır. 

Refah’ın İstanbul Büyükşehir Belediyesi ile birlikte, çoğu ilçe belediyeleri de dahil 

olmak üzere büyük kentlerin çoğunda Refah seçimleri kazanmış ve laik çevreler 

tarafından şok etkisi yaratarak, özellikle Beyoğlu üzerinden tartışmalar başlamıştır. 

Nedeni ise; eğlence merkezli, barların, lokantaların, gece kuluplerinin bulunduğu 

Beyoğlu’nda, Refah’la birlikte neler olabileceği laikler için inanılması güç bir durum 

olarak tedirginlik uyandırmasıdır. Bu dönemde, Nusret Bayraktar’ın Belediye 

Belediye Başkanlığı’nda, Osmanlı modelini geri canlandırmakta en ideal yer 

Beyoğlu olarak görülmekteydi. Seçim sonrası, Beyoğlu’nu geri almak ve yeni 

anlamlar yüklemek adına farklı stratejiler meydana gelmiştir. Taksim Meydanı’na bir 

cami ve İslam Kültür Merkezi yapma düşüncesi bu dönemlerde başlamıştır (Bartu, 

2009). 

Akpınar (2011), 1983-2010 arası yıllarını ‘‘küreselin başlangıcı’’ olarak tanımlayan 

Korkmaz referansı vererek, bu dönemlerde İstanbul içinde alışveriş merkezleri, lüks 

iş merkezleri ve kapalı sitelerin coğrafi dağılımlarda egemenleştiğini belirterek, son 

dönemlerde ‘‘nostalji/eskiye hareket’’in Haliç ve Nişantaşı ile birlikte ‘‘Pera’da’’ da 

geriye dönüşün başladığını belirtir. Akpınar (2011), Başbakan Tayyip Erdoğan’ın 

‘‘benim asli görevim kentimi ve ülkemi pazarlamaktır’’ söylemini vurgulayarak, 

tüketim modellerinin gündelik hayata yansıdığını belirtmektedir. Bu doğrultuda, 

küreselleşen İstanbul’da kültür endüstrisiyle bütünleşerek hızla soylulaşan 

/soylulaştırılan dönüşümler başlamıştır. Ayrıca, Tüketim kültürüyle İstanbul’un 

‘‘gösteri kenti’’ olarak araştırmacılar tarafından betimlendiğini belirten Akpınar 

(2011), araştırmacıların İstanbul’un ayrışmakta, adalaşmakta, müzeleşmekte ve bazı 

kesimleri dışlamakta olduğunu düşündüklerini belirtir. Beyoğlu’nda özellikle İstiklal 

Caddesi’nde alışveriş merkezleri ve binaları açılmış, Galata ve çevresi dahil turizme 

yönelik mekânlara dönüşmeye başlamıştır. Tekeli’nin (2009) değindi, ‘‘dünya kenti 

olma yoluna giden İstanbul için’’ 2010 senesi kültür başkenti olarak zirveye 

ulaşmıştır. Gazete Beyoğlu’nın, İstanbul Avrupa Kültür Başkenti olmasıyla birlikte 



27 

ilk sayısı çıkmıştır ve manşeti ‘‘Sanatın Başkenti Beyoğlu’’dur. 2010 sayıları 

incelendiğinde Beyoğlu’nun kültür ve sanat üzerinden tanıtıldığı görülmektedir. 

Aşağıdaki Şekil 3.1’de, Nisan ve Haziran 2010 sayılarında manşetler ve Belediye 

Başkanı Ahmet Misbah Demircan’ın gazete içindeki söylemleri bulunmaktadır.  

                   

Şekil 3.1 : Beyoğlu Belediye Başkanı Demircan’ın söylemleri, 

                          Gazete Beyoğlu Nisan -Haziran 2010 sayılarından 

                          uyarlanmıştır. 

                                                                        



28 

Demircan’ın (2010) söylemlerine göre, Beyoğlu geçmişine dair değerlerine sahip 

çıkarak, turizmin ve sanatın merkezi olarak kendini yeniden ortaya koymuştur. Ciddi 

yatırımlar yapılmıştır ve bunların hepsinin önceden düşünüldüğü tesadüf olmadığını 

belirtir. Demircan (2010), ‘‘Beyoğlu kültür ve sanat kollarıyla iddealı olmalı’’ 

diyerek, Karaköy’ünde turistik açıdan canlanması için çalıştıklarını ve Kuledibi’ne 

doğru yoğunlaştıklarını belirtmiştir. Gazete Beyoğlu’nun Haziran 2010 da çıkan 

ikinci sayısının manşeti ise Beyoğlu’nun yükselen yaşam ve eğlence merkezi olarak 

‘‘Şişhane’nin yeni yüzü’’dür. A.Sami Özbudak (2010) yazısında, Demircan’ın 

Şişhane için açıklaması Şişhane’nin de, Beyoğlu’ndaki dönüşüm çalışmalarından 

nasibini aldığını, planlı olarak değişime geçildiğini belirtmektedir. Ayrıca Özbudak, 

Asmalımescit’in curcunasından kaçılıp alternatif bir mekân olarak Şişhane’nin 

metrosu ile birlikte ortaya çıkıverdiğini belirterek şöyle devam eder: 

Hem çok özlediğimiz Avrupai bir çizgide, hem de eğlence ve kültür sanatı bir arada sunan 

olanaklarla. Birçok ünlü restoranın yanı sıra oteller, dükkânlar bir arada… Kuşkusuz en önemli 

gelişmelerden biri, İstanbul Kültür Sanat Vakfı'nın Şişhane'deki Deniz Palas binasını elden 

geçirip güçlü bir sanat merkezi haline getirmesi oldu (Özbudak, 2010). 

İstanbul Büyükşehir Belediyesi Başkan Başdanışmanlığı döneminde Galata 

Kulesi’nin çevre düzenlemesi ve Miniatürk projesinde yer alan sanatçı Mehmet 

Taşdiken, Gazete Beyoğlu Nisan 2012 sayısında, Beyoğlu’nun yaşadığı sanatsal 

dönüşümlerle ilgili yorumlar yapmaktadır. Taşdiken’in aktarımına göre (2012), 

dünyanın en gözde alanlarından biri haline gelen Beyoğlu, yatırım yapmak isteyen 

yabancıların ilk tercihi olmuştur. Ayrıca, ‘‘Beyoğlu on yıl öncesine göre daha 

büyüdü, gelişti, güzelleşti, çok daha değerlendi tartışmasız İstanbul’un kültür 

merkezi oldu’’ diyerek bu ünvanı Beyazıt’ın elinden aldığını ve sahaflarında etkin 

olarak Beyoğlu bölgesinde yer alması gerektiğini belirtmektedir (Taşdiken, 2012). 

Beyoğlu’nda 2010’da Belediye ve gazetelerin söylemlerine ek olarak,  Deniz Ünsal 

(2011) tarafından derlenen, İstanbul Kültür Mirası ve Kültür Ekonomisi Envanteri 

2010, kültür sektörünün 2010’a kadar ki süreç içinde gelişimini ve bu doğrultuda 

İstanbul’un 2010 kültür başkenti deneyimlemesini ele almakta, kültür aktörlerinin bu 

süreci nasıl değerlendirdiklerine yönelik araştırmalar sunmaktadır. Kitaptaki bilgilere 

göre, iki farklı görüş belirmektedir. Birinci görüş, ‘‘İstanbul’u Türkiye’yi tanıtacak 

stratejik sektörlerden biri ve markalaştıracak bir yer’’ olarak görmekte iken, diğer 

görüş ise kültürel mirasların yenileme adı altında kaybolduğunu belirtmektedir.  



29 

Çizelge 3.2 : Bilgili ve Bayhan’ın görüşleri, Ünsal (2011)’den uyarlanmıştır. 

 

Prof. Dr. Ahmet Emre Bilgili (2011), İstanbul İl Kültür ve Turizm Müdürü ve 

İstanbul Avrupa Kültür Başkenti Dayanışma Kurulu Üyesi, Kültür ve Turizm 

Bakanlığı’nın ‘‘kültürün bir sektör olarak’’ gelişmesi ve yükselmesinde ciddi bir rolü 

ve isteği olduğunu vurgularken, ulusal ve küresel gelişmeleri de dikkate alarak, 

politika belirleme, altyapı güçlendirme ve koordinasyon gibi görevleri yerine 

getirdiğini belirtir ve tüm bu çalışmaların odak noktasının İstanbul oluşunu şöyle 

açıklar : İstanbul, şüphesiz ki bakanlığın önceliğidir, ‘‘vitrinidir’’. İstanbul olmadan 

Bakanlık olmaz. Ayrıca Bilgili, ‘‘İstanbul’un dünya haritasında var olabilmesinin 

çok önemli olduğunu’’ ve İstanbul üzerinden Türkiye’ye güç katılacağını 

belirtmiştir.  

Nevzat Bayhan (2011) ise, İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür A.Ş. Genel 

Müdürü, ‘‘İstanbul’u marka yapan da yaptıracak olan da kültür ve sanattır’’ diyerek 

Bilgili’nin (2011) kültür ve sanat üzerinden vitrin İstanbul’una paralel, markayı da 

ekleyerek, amaçlarının ‘‘İstanbul’u kente gelenleri, her metrede kültürel etkinlikle 

karşılaşabileceği bir noktaya taşımak’ olduğu belirtir ve kültürü bir ülkenin gücü 

olarak görür. 

Bilgili ve Bayhan’ın İstanbul’u kültür ve sanat üzerinden bir vitrin ve marka olarak 

betimlemesinin ardından akıllara Baurdrillard (2008)’ın tüketim toplumu içinde 

‘‘ilginin gizemli sistemlerinden’’ biri olarak betimlediği vitrin açılımı gelir. O’na 



30 

göre nesneler ve ürünler vitrinde görkemli bir sahnelemeyle, kutsayıcı bir gösterişle 

sunulur ve sahnelenen nesnelerin taklit edildiği bu simgesel armağan, sunulan nesne 

ve sessiz değiş tokuş, ekonomik değiş tokuşa, mağazanın içine davettir (Baurdrillard, 

1970). Bu bağlamda İstanbul’un ‘‘gelenlere gösterilmek istenen kısmı seçilip’’ 

Türkiye’nin kültür ve sanat alanında vitrini olarak görülmesi, ülkeye bir davet adımı 

olarak görülüp kültürün ve sanatın ekonomiyle değiş tokuşu olma durumunu 

sorunsallaştırır. Çünkü, toplum içinde vitrinler Baurdrillard’ın (1970) deyimiyle 

‘‘herkes için sürekli bir uyum sınavı, bir yönlendirilmiş yansıtma ve bütünleşme 

sınavıdır’’. Dolayısıyla İstanbul için, bu yükümlüğü almak İstanbul’u var olduğu gibi 

sunmaktan çok, sunulmak istenen ‘‘vitrine’’ doğru kaydırmaktadır.  

Çizelge 3.3 : Akın ve Ahunbay’ın görüşleri, Ünsal (2011)’den uyarlanmıştır. 

 
 

Akın (2011), yapılan kötü restorasyonların, korunması gerekli kültür varlıklarında 

geriye dönüşü olmayacak hasarlar verdiğini belirtmekte, acele ve düşünmeden 

yapılan restorasyon ve rehabilitasyon çalışmaları ile kaybolan kültür mirasının 

niteliklerin kaybolduğunu belirtmektedir. Akın (2011), kentte yürütülen yenileme 



31 

projelerin ana hedefinin kültür mirasını korumak olmadığını, üst düzey 

kullanıcılarına hitap eden yörenin uzun süren tarihinin morfolojik ve tipolojik 

özelliklerini göz ardı eden soylulaştırma projeleri olduğunu vurgular. Fener-Balat 

gibi. Ayrıca Akın’a (2011) göre, tarihi yapıların yıkılıp yeniden yapılması koruma 

ruhuna aykırıdır. Çünkü koruma, yapının tarihi kimliğinin korunmasını 

amaçlamaktadır. Tarihi yapı aynen yapılmak koşulu ile yeniden yapıldığında, eski 

görünümünü koruyan –ki çoğunlukla bu da tam sağlanamamaktadır- yeni bir yapı 

ortaya çıkmış olur (Akın, 2011).  

Çizelge 3.4 : İngin’in görüşleri, Made in Şişhane (2011) kitabından uyarlanmıştır. 

 

Yukarıdaki Çizelge 3.4’te görüldüğü gibi İngin (2011), kültürel miras kavramında 

önemli bir bakış açısına odaklanarak, Akın’ın (2011) fiziksel olarak binanın tümüyle 

korunmasın dışında, somut olmayan ‘‘üretim mirasının korunması’’na değinir. 

Demircan (2010), ‘‘sanatın kalbi Beyoğlu’nda atıyor, Şişhane’de eğlence ve turizm 

merkezi olacak’’ derken, İngin (2011) ‘‘aydınlatma üretimin kalbi Şişhane’de 

atıyor’’ diyerek, turizmi zedelediği düşünülen ve turistlerin ilgisini çekmek için 

yapılacak dönüşümleri yersiz bulur ve asıl turistlerin ilgisini çekecek olguların 

buranın yerel gündelik hayatı, yani üretim ağı olduğunu düşünür. Ayrıca İngin 

(2011), Şişhane’deki insanların kendi ağ sistemleri ve yaşamları buraya bağlı 

olmakla birlikte, asıl bu üretim alanları yerele ait olandır ve dışarıdan gelen kişiler 

için bu noktalar önemli olduğunu vurgular (İngin, 2011). 

İngin (2011)’in, Şişhane’deki üretim ağının yokolmasına karşı bahsettiği yakın 

geçmişe dair ‘‘soyut miras’’ kavramı, yoğunluğu sadece Şişhane için düşünmekten 

çıkararak genel anlamda korumayı, fiziksel boyutundan farklı bakışlarda düşünmeye 

neden olabilir. Örneğin, kültürel miras kavramına, binanın geçmişinde sokak ve 

cadde ile kurduğu bağlar da girer mi? İlk yapıldığı dönemde, bulunduğu yerin 

rüzgarina, güneşine göre konumlanmış bir yapının sağladığı yaşamsal kurgular da, 



32 

kültürel miras içine girer mi? gibi sorular, Akın (2011)’ın koruma anlayışına yeni 

anlamlar yükler. Bu soruların cevabı, Kültür ve Sanatın Başkenti olarak tanıtılan 

Beyoğlu üzerindeki sanat mekanlarına bakarak cevabı aranılabilir.  

Yukarıda söylemler üzerinden yapılan değerlendirmelere göre, İstanbul İl Kültür ve 

Turizm Müdürü Prof. Dr. Ahmet Emre Bilgili (2011), İstanbul Büyükşehir 

Belediyesi Kültür A.Ş. Genel Müdürü Nevzat Bayhan (2011), ve  İstanbul Beyoğlu 

Belediye Başkanı Ahmet Misbah Demircan’ın (2010),  söylemleri birbirine paralel 

gitmektedir. Bilgili ve Bayhan’ın (2011) deyimiyle, kültür ve sanat İstanbul’un 

dünyada yer edinebilmesi için bir güç olacak, kültür ve sanat ile turizmi İstanbul’a 

çekip markalaşacaktır. Beyoğlu Belediye Başkanı Demircan (2010)’ın vurgulandığı 

gibi İstanbul içinde Beyoğlu ‘‘kültür ve sanatın başkenti’’ konumundadır. Sanatın 

kalbinin Beyoğlu’nda attığı söylenmekte, adeta Beyoğlu sanat ve kültür alanın da 

marka haline gelmektedir ve yavaş yavaş bu markalaşma İstiklal Caddesi’nden 

çıkarak Karaköy ve Kuledibi’ne doğru yayılmaktadır. Prof.Dr.Nur Akın (2011) ve  

Prof.Dr.Zeynep Ahunbay (2011) ise kültürel mirasın koruma prensiplerinin doğru 

olmadığını, korunanın sadece binanın cephesi olduğunu vurgulamaktadır.  

Bu noktalarda kentin yaşam, iş ve eğlence mekanları sosyal ekonomik olarak 

ayrışmakta ve Akpınar’a göre (2011) artık ‘‘küreselleşme nedir?’’ diye sormak 

yerine küreselleşmenin ‘‘küreselleşen İstanbul’a, İstanbullulara ve kentsel mekana ne 

yapmaktadır ve nasıl fizkselleşmektedir?’’ sorularını gündemde tutmak 

gerekmektedir. Yine belirli işlevlere ayrılmış ve ‘‘kültür ve sanatın başkenti’’ olarak 

gösterilen Beyoğlu’nda sanat ortamları nasıl ve nerede mekânsallaşmaktadır? 

sorularının cevapları aşağıdaki bölümde aranacaktır, Salt Beyoğlu ve Salt Galata’nın 

bulunduğu pozisyon bu değerlendirmeler ışığında ele alınacaktır.  

 

 

 



33 

            

Şekil 3.2 : 19. Yüzyıldan günümüze Beyoğlu’nda zaman mekân ve sanatın yeri. 

 



34 

3.2 Sanat Ortamlarının Ara Durumları ile Melez Mekânsallaşması 

İstanbul’un geçirdiği kırılma noktaları içinde Beyoğlu’nun dönüşümünde sanatın 

bulunduğu konumun belirlenmeye çalışıldığı bir önceki bölümde, Beyoğlu içinde bu 

semte çekimin kendi kendine kazandığı ya da bir takım stratejik güçlerce 

kazandırılmaya çalışıldığı dönemler anlatılmaktadır.  

          

Şekil 3.3 : 19.Yüzyıl ve 21.Yüzyılda sanat ortamları, üstteki (Uslu,2010)’dan,  

                          alttaki Akbank Sanat Haritası’ndan (Url-2)’den uyarlanmıştır.  

                        

                          



35 

Yukarıda hazırlanan haritalarda görüldüğü gibi, 19. Yüzyılda Pera’da sergilerle 

mekânsallaşan sanat ortamı, 21.Yüzyılda kurumlar, galeriler ve müzeler ile 

yoğunluklu olarak Beyoğlu, Bebek, Silahtarağa, Beşiktaş, Nişantaşı semtlerine kadar 

yayılmıştır. Beyoğlu Turizm ve Geliştirme Kurulu’nun (2012), yaptığı açıklamaya 

göre son 20 yıl içerisinde Beyoğlu 19.Yüzyıldaki görkemli kültür-sanat-eğlence 

merkezi konumuna geri dönmüş, İstanbul’un en önemli ve zengin  çekim merkezi 

olmuştur. İnisiyatif sanat mekanı Pist’in kurucusu Özbek (2009), sanat ortamlarının 

yoğunluğunun Beyoğlu’nda olduğundan çoğu özel müze, galeri ve bağımsız sanat 

mekanının bu civarlarda olduğunu ve bir sanat merkezi haline gelen Beyoğlu 

çevresinde yer almayı tercih ettiklerini belirtmiştir. Ayrıca İstanbul Modern ve 

genelde İstanbul Bineali’ne ev sahipliği yapan Antrepo binalarının bu bölgelerde 

yeni açılacak bir çok galeri ve bağımsız mekânı Tophane çevresine çekmesinde 

önemli olduğunu düşünmektedir.  

Başka semtlerde bulunan sanat ortamları, Beyoğlu’nun üzerine yüklendiği kültür ve 

sanatın başkenti olma misyonu ve taşıdığı sanatsal hareketlilik ile hem İstanbul 

içinde hem de farklı ülkelerde bulundukları yerleri bırakarak Beyoğlu’na taşınmayı 

tercih etmişlerdir.  

Galeri Nev’in kurucu ortağı olan Dostoğlu (2008), Nişantaşı’nda 1984’te açtıkları 

Galeri Nev’i, 2008’de Beyoğlu’na taşımaya karar vermiştir. Dostoğlu (2008), 

Beyoğlu’na gelme nedenleri olarak; ‘‘Nişantaşının, eskiden sanatın kalbinin attığı bir 

bölgeyken, şimdi daha çok eğlence merkezine döndüğünü ve artık İstanbul’a gelen 

kültür-sanat turistinin Beyoğlu’nu tercih ettiğini’’ belirtmiştir. Ayrıca, taşındıkları 

‘‘Mısır Apartmanı’nındaki mekan kat yüksekliğinin 3.5 metre olduğunu ve bu 

yüksekliğin büyük eser çalışan sanatçılar için avantaj’’ olduğunu belirtmiştir. 

Galeri Zilberman’ın kurucu ortakları Moiz Zilberman ve Ahu Büyükkuşoğlu (2008) 

ise, Beyoğlu’nda Mısır Apartmanı’nda olma nedenlerini, ‘‘Mısır Apartmanı’nın da 

bir sanat eseri olması ve Beyoğlu'nun çağdaş sanatın merkezi haline gelmesi’’ 

nedeniyle seçtiklerini belirtmektedirler. 

İstanbul 2010 Kültür Başkenti olmasının duyulması ile, sanatsal faaliyetler 

hızlanmaya başlamıştır. 2009 yılında açılması planlan ama 2011 yılında açılan 

Salt’ın kurucusu Garanti Bankası’nın Genel Müdür Yardımcısı Nafiz Karadere 

‘‘2010 Avrupa Kültür Başkenti İstanbul girişimine destek veren mekânlar yaratmayı 



36 

hedeflediklerini ve yeni açacakları kurumu (o zamanlar ismi belli olmayan Salt) 2010 

yılına kadar yetişeceğini’’ belirtmiştir. Bir diğer örnek ise, 2001 yılında Kavacık’ta 

açılan ve 2010’da Kavacık’taki geçmişine son veren Türvak Tiyatro ve Sinema 

Müzesi’dir. Türker İnanoğlu öncülüğünde, İstanbul 2010 Avrupa Kültür Başkenti 

Ajansı Kültürel Miras ve Müzeler Direktörlüğü çalışmaları kapsamında, Beyoğlu 

Belediyesi’nin desteği ile 2009 yılında restorasyon çalışmalarına başlanılan 

Galatasarayda’ki yerlerine taşınmıştır. Türvak Müze Müdürü Erol Şenel ile yapılan 

kişisel görüşmede (2012), Kavacık’taki mekânlarına göre Beyoğlu’ndaki gündelik 

hayatın dinamiklerinden dolayı kullanıcı kitlelerinin arttığını belirtmiştir.  

Beyoğlu’nda yer alan sanat mekanlarının kendi tanıtımlarında bakılacak olursa, 

Beyoğlu’nun nasıl tanıtıldığı bir kez daha bu söz guruplarından çıkarılabilir (2012). 

Arter konumları için ‘‘İstanbul’un kültür sanat hayatının ana arteri İstiklal Caddesi 

üzerinde yer alan’’ tanımlamasını yapmaktadır (Url-3).  İstanbul’un Avrupa Kültür 

Başkenti olduğu 2010 yılının Ocak ayında etkinliklerini başlatan Borusan Müzik Evi  

de, Arter ile aynı açıklama ile ‘‘İstanbul’un kültür ve sanat yaşamının ana arteri olan 

İstiklal Caddesi’’nde yer aldıklarını belirtmektedir (Url-4).  Akbank Sanat da benzer 

şekilde ‘‘İstanbul’un kültür ve sanat hayatında önemli bir yeri olan Beyoğlu’’,  Pera 

Müzesi ise ‘‘İstanbul'un gözde semti Tepebaşı'’ tanımlaması kullanmaktadır (Url-8).   

Pasajist Beyoğlu’nu ‘‘İstanbul’un merkezi’’ ilan etmektedir (Url-5). Alan İstanbul, 

‘‘kentin kültürel anlamda en yoğun bölgelerinden birinde izlenebilir kılacakları bir 

mekan’’ olarak bulundukları yeri betimlemektedir (Url-6). 

Sanat için Beyoğlu’nda sadece İstanbul içinden göç ederek yerleşim olmamış, 

yabancı ülkelerden sanatçılar da galeri açmak için İstanbul’a gelmişlerdir. Örneğin, 

Ice Dergisi 5.sayısında (2012) Paris’ten İstanbul’a gelen Steven Riff ve Berlin’den 

İstanbul’a gelen Tarık Yoleri’nin hikayelerinden bahsedilir. Yoleri (2012), 

1980’lerin başında Frankfurtta sergi açarak, Berlin Art Project’i kurmuş, şimdilerde 

ise İstanbul’da uluslararası sanatçılarla çalışabileceği yeni bir galeri açmaya 

hazırlanmakatadır. Yoleri (2012), İstanbul’u çağdaş sanat ortamında en umut verici 

piyasalardan biri olarak gördüğü belirtir. Steven Riff (2012) ise, 2009 yılında 

Contemporary İstanbul’a katılımın ardından, İstanbul’daki hareketliliğin onu 

heyecanlandırdığını, Paris’ten İstanbul’da galeri açmak için geldiğini belirterek şöyle 

devam eder: 

Galericinin sanatçıya sadık olması pratiğimiz, İstanbul’da gerçek yankı buldu. İstanbul’da 

http://www.haberler.com/turker-inanoglu/
http://www.haberler.com/istanbul/
http://www.haberler.com/avrupa/


37 

ne yazık ki geçmişin ağırlığından ve gelişime bir takım entelektüel karşı çıkışlardan muzdarip 

Paris’te artık bulunmayan dinamikler, açık fikirli sanatsal risk alımları söz konusu. Tüm bunlar 

beni Türkiye’ye yerleşme kararını almaya itti. İstanbul’un uluslararası çağdaş sanat ortamında 

daha hayati bir rol oynayacağından ve tam bir yeniden kendini tanımlama evresinde olan 

dünyada bu rolünü koruyacağına eminiz (Riff, 2012). 

Riff’in Paris’teki sanatsal ortamını bırakarak, İstanbul’un bu anlamda kendini 

yeniden tanımlamaya gideceğini düşünmesi, 19.Yüzyıl Pera’sının o dönemlerde 

Paris Salon Sergilerinden etkilenerek Salon Sergileri açılımını hatırlatır. 20.Yüzyılla 

birlikte ülkeyi terkeden gayrimüslimler ve beraberinde yok olan batılı sanat 

ortamları, 21.Yüzyılla birlikte yeniden İstanbul’a mı gelmektedirler? Bu sorunun 

cevabı önümüzdeki on yıllarda, Riff’in de belirttiği gibi İstanbul sanat ortamında 

uluslararası bir konuma geçtiği takdirde daha da netleşebilir. 

Bugünkü duruma bakıldığında, konum olarak Pera’daki sanat ortamı bugün İstiklal 

Caddesi’nde devam ederken, sanatın daha önce mekânsallaşmadığı yerlerde farklı 

kimliklerle karşılaşarak, tepki ve uyum arasında eşik değerleri farklı titreşimler 

oluşturmaktadır. Örneğin, İstiklal Caddesi’ni Tophane’ye bağlayan Boğazkesen 

Caddesi’nde tepkiler farklıyken, Beşiktaş Akaretler’de, Nişantaşı’nda ve Voyvoda 

Caddesi’nde de tepkiler farklıdır.  

Boğazkesen Caddesi, haritada görüldüğü gibi (Şekil 3.4). İstiklal Caddesi’nin 

sanatsal gelişimiyle beraber, sanat galerileri içeren bir bölge olmaya başlamıştır. 

Sanatçılar tarafından, İstiklal Caddesi’ne göre hem sakin, hem de kiraları daha ucuz 

bir bölge ve 2004’te İstanbul Modern’inde açılmasıyla Tophane’yi İstiklal 

Caddesin’deki sanatsal ortama bağlayacak bir aks olarak beliren Boğazkesen 

Caddesi, adeta alternatif bir sanat ortamı olarak kendini bu caddede dışavurmuştur. 

Sokaklarda artık sanat galerileri açılışlarına gelen insanlar olmaya başlamıştır. En 

son olarak Galeri NON ve Outlet isimli galerinin açılış tarihi 21 Eylül 2010’a 

gelindiğinde cadde ve sanat için bir kırılma noktası yaşanır. Tophane halkı 

‘‘Nişantaşı’na geri dönün’’ diye bağırmaktadır ve açılışta galerilere taşla saldırıda 

bulunmuşlardır (Karaca, 2010). Bu olaylar yerli ve yabancı basında ‘‘Tophane Sanat 

Saldırıları’’ olarak geçse de, Tayfun Serttaş’ın (2012) deyimiyle, bu caddenin kendi 

kendini ‘‘savunma’’ mekanizmasıdır. Saldırıdan sonra Galeri NON ve Outlet 

Boğazkesen Caddesi’ni terk etmiştir. Bugün hala Pi Artworks, Rodeo, Galeri Elipsis, 

Depo gibi galeriler caddede bulunmaya devam etmektedirler.  



38 

Aşağıdaki hazırlanan haritalamada görüldüğü gibi, 19.Yüzyılda sanat ortamları 

sergilerden oluşmakta ve sadece Rue de Pera da bulunmaktadır. 

 

 
 

Şekil 3.4 : 1845-1916 Pera Sanat Ortamları Haritası, (Uslu,2010)’dan  alınan 

                          bilgilere göre hazırlanmıştır.  

 



39 

 

  

Şekil 3.5 : 1964-2012 Beyoğlu Sanat Ortamları Haritası, Akbank  

                          Sanat Haritası (Url-2) ve kişisel deneyimlere göre hazırlanmıştır.                                  

                       

İlhan Tekeli’nin (2009), ‘‘küreselleşen İstanbul ve mimarlık’’ olarak betimlediği 

1980-2010 seneleri, erken Cumhuriyet döneminden sonra durgunlaşan sanat 



40 

ortamlarının, küreselleşmeyle birlikte yeniden canlanmasının gözlemlendiği 

dönemdir. Bu dönem içinde kırılma noktasını başlatan olay,  İstanbul içinde sanatla 

birlikte diğer işlevleri de (tekstil, yeme-içme gibi ekonomiye dayalı alanlar) değişime 

uğratan ‘‘24 Ocak 1980 tarihli Turgut Özal’’ kararnameleridir. Akpınar’ın (2011) 

belirttiği gibi, İstanbul bu kararlarla devletin ekonomiden geri çekildiği, küçüldüğü, 

özelleştirmelerin başladığı neoliberal bir sürece girmiştir. Başkent olmasıyla birlikte 

1980’e kadar Ankara’da oluşan az sayıda sanat ortamları, Ankara’dan çıkar ve 

küreselleşmeye başlayan İstanbul’da mekânsallaşmaya başlamıştır. Sanat ortamları 

için bu durum, topluluklar ve küçük mekânlarda yapılan sergilemelerin artık özel 

sektöre bağlı galerilere doğru geçmesinde önemli bir adımdır. Mimar Sinan 

Üniversitesi’nde Galericilik + Koleksiyonerlik (2008) konu başlıklı söyleşilerde 

1980 öncesi sanat ortamının sanatçısı, izleyicisi, müzesi, koleksiyoncusu, galerisi 

olmayan ‘‘örgütsüz’’ bir alan olduğunu ifade eden, 1984’ten beri Ali Artun’la 

birlikte Galeri Nev’in kurucusu olan Haldun Dostoğlu, Ankara, İstanbul ve İzmir’de 

yayılmaya başlamış nispeten örgütlü bir alana girildiğini müzelerin, galerilerin, 

sanatçıların atölyelerinin olduğunu ifade edip şöyle devam eder :  

Bugün açık olan ve hala faaliyetlerini sürdüren galeriler arasında 1980’den önce kurulmuş 

sadece iki tane galeri vardır. Onun dışındaki tüm galeriler, 1984 sonrası kurulmuş galeriler-

ki biz de 1984 yılında kurulduk. 1984’teki galeri sayısı ile şimdiki galeri sayısı arasında 

fark yok. O zaman da sayı aşağı yukarı aynıydı. Bu şu demektir; bazı galeriler kapanmış, 

yerine yenileri açılmış. İstanbul’dan söz edeceksek eğer, eskiden de şimdi de 100 civarında 

galeriden söz ediyoruz. Önemli fark şu: O yıllarda Türkiye’de sanat eğitimi yapan 10 

civarında kurum varken bugün vakıf üniversiteleri ile birlikte 40-50 arası kurumdan söz 

ediyoruz. Dolayısıyla günümüz sanatıyla ilgilenen, üretim yapan sanatçı sayısında önemli 

bir artış var. Ankara’da Bilkent’ten başlayan sonra İstanbul’a sirayet eden bir durum. 

Sanatçı sayısındaki artış nedeniyle üretim artıyor. Yeni üretim yeni taleplerle gelmeye 

başlıyor. Yeni kar amacı gütmeyen kurumlar oluşmaya başlıyor (Dostoğlu, 2008). 

Dostoğlu’nun (2008) yukarıda değindiği gibi, 1980 kararlarıyla özel sektörün sanat 

ortamına girmesi bir yandan sanat üzerine eğitim veren kurumların artması ile sanat 

ortamının genleşmeye başladığı anlaşılmaktadır. Sanat oluşumları içinde de ‘‘sanatın 

kurumsal şirketlerin idaresine geçmesi’’ 2000’li yılları geriye dönüp bakıldığında 

kırılma noktası yapar. Sanat piyasasının aktörleri arasında vakıflar, kurumlar, 

bankalar, bireyler, holdingler, iş adamları yer almaktadır. Marcus Graf (2008), 

küratör, var olan çağdaş sanat mekanlarının 2001’den sonra kurulduğunu ve 

şirketlerin şehrin bütün sergi mekânlarının %90’ının ellerinde olduğunu belirtir. 2012 



41 

senesine gelindiğinde sayıları daha da artmıştır. Vehbi Koç Vakfı, Eczacıbaşı, 

Sabancı, Garanti Bankası, Türker İnanoğlu, Borusan gibi özel kişi ve kurumların 

elinde olup, kişilerde kendi müzelerini kurma gayretindelerdir. Evrim Altuğ (2008) 

belirttiğine göre, bir giyim mağazası olan Mudo’nun sahibi Mustafa Tavlıoğlu’nun 

da bir müze kuracağı konuşulmaktadır. 

 

Şekil 3.6 : Güncel sanatta kurumsallaşmanın olumlu ve olumsuz yönleri, 

                          Graf  ve Doğan (2008); Delier (2008)’den uyarlanmıştır.                            

Yukarıdaki Şekil 3.6’da görüldüğü gibi, olumlu ve olumsuz yaklaşımlarla birlikte 

Burak Delier (2008) sanat ortamlarının kendi iç dünyalarındaki tartışmayı daha geniş 

perspektife alarak farklı bir bakış açısıyla duruma, 20.Yüzyıl sanat ortamlarını ile 

kıyaslamalı bakar. O’na göre, 20.Yüzyılın sanat tarihi müzeden, galeriden ve sanat 

tarihinden kaçışın tarihidir ancak bugün geriye doğru bir gidiş söz konusudur ve 

sanat ne kadar kaçsa da bugün kendini sanat kurumlarının içinde bulmuştur. Sanat, 

kültür endüstrisi içinde sanatçının özerkliğini yitirdiği ve işçileştiği bir vizyonun 

içindedir. Graf, Dostoğlu, Doğan’ın (2008) kurumlara olumlu bakışının aksine 

Delier, sanatın sömürgeleştirildiğini büyük sorun olarak görür ve şöyle devam eder:  

Müzeler/koleksiyonlar/galeriler, devasa şirketlerin, holdinglerin, kurumların, zengin 

ailelerin, toplumdan gasp ettikleri artı-değeri, kendilerine tekrar simgesel değer (prestij) 

olarak döndürdükleri mekân haline gelmiştir. Sanat bütün insani alakalarını yitirerek, bir  



42 

prestij kaynağı, soyut değerlerin, kültürün ticarileştiği, araçsallaştırıldığı bir alan olarak 

sömürgeleşmektedir (Delier, 2008). 

H.Küpçüoğlu, 10 Mayıs 2011 tarihli Gazete Habertürk’te Vasıf Kortun ile yaptığı 

röportajda Kortun, mekân ve fon için sanatın kurumlara ihtiyacı olduğunu belirterek, 

2000’li yıllardan sonra sanatta kurumsallaşmaların arttığını belirtir ve sanat ortamları 

ile ilgili şöyle devam eder: 

İşlerini paylaşmak için izleyiciler lazım ve sonuçta bunların tartışılması, yazılması, üzerine 

düşünülmesi lazım. Şu anda bu ortama sahip miyiz? Değiliz. Zaman alacak. Yavaş yavaş 

kurumlar kendileri olmaya başlıyorlar. Bu kurumların açılımının illa sanatçılara çok büyük 

yararı olduğundan değil ama genel olarak tabii ki yararı var. Devletin belli görevleri vardır. 

Sanatçısını korumayı bilen ülkelerde bir sanatçı ciddi bir yere davet edildiyse devlet kendi 

kurumlarıyla o sanatçıyı destekler. Biz de bu tarz bir kurumsallaşma yok. Bu tarz bir 

kurumsallaşmayı da özel kurumlardan beklemek de belki çok doğru değil. Çünkü herkesin 

kendine göre bir misyonu var. Ama sergileme ve sanat üzerine literatür üretme konusunda 

yapacağımız daha çok şey var. Bu sadece sanatçılar için değil, tüm kültür ve kültür 

yönetiminin her türlü kesimi için de geçerli (Kortun, 2011). 

Yönetimin elinde olan kurumsallaşmanın olumlu ve olumsuz yönleri bir tarafa,  aynı 

zamanda bir risktir. Graf (2008) kendi deneyimlerini anlatırken, çalıştığı Aviva ve 

Tepe İnşaat’ta, yönetimin değişmesi, başka bir kuruluşla ortak olması ve yeni gelen 

yönetimin ‘‘sanata karşı ilgi ve zevkinin’’ farklı olduğunu ve yönetimin değişmesi ile 

kurumun stratejilerinin de değiştiğinden bahsetmektedir. Bu durumda kurumların 

arkasındaki ‘‘yüzler’’ çok önemlidir ve o kurumun sanata bakışını, dolayısıyla o 

kurumun sanat ortamında olup olmaması da ona bağlıdır. Bu durumla ilgili en taze 

örnek olarak, İtalya’da 18 Nisan 2012’de gerçekleşen ve dünya basınında ‘‘this is art 

war- sanat savaşı ’’olarak tanımlanan bir sanat müzesi eylemi verilebilir. 

BBC News’in haberine göre (20.04.2012) açık sözlü ve radikal müze müdürü olarak 

bilinen Manfredi, 2005 yılında kendi memleketi Casoria’da galeri açmıştır ve bu 

nedenle birkaç yerel mafyanın öfkesini üzerine çekmiştir. Casoria Sanat 

Müzesi’nden (CAM) Manfredi, ellerindeki bin adet sanat eserinin hükümetin 

kayıtsızlığı yüzünden yok olacağını ve haftada üç eseri yakmayı planladığını 

belirtmiştir (Şekil 3.7). Bu durumda, bir yönetimin elinde olan sanat ortamların 

sanatçıyı günümüzde eylemlere sürüklediği görülmektedir. 

 

 



43 

                           

Şekil 3.1 : İtalya’da sanat müzesi eylemi (Url-7). 

Aşağıdaki çizelgede görüldüğü gibi, 1964’ten beri, küreselleşen İstanbul’da  sanatın 

özel sektörler tarafından kurumsallaştırılması yoluna gidilmiştir. 

Çizelge 3.5 : Güncel Sanat Ortamında kurumların ve galerilerin varolma biçimi. 

                                                          

Kurumsallaşmanın olumlu ve olumsuz yönlerine baktıktan sonra, Türkiye içinde 

sanat ortmalarının gelişmesinde büyük payı olduğu bir gerçektir ve artık bakılması 

gereken nokta, Akpınar’ın (2011) değindiği gibi, küreselleşmenin nedenlerini 

aramaktan çok, nasıl mekansallaştığına bakılmalıdır. Kurumsallaşmaların sanata ve 



44 

sanatçıya nasıl yansıdığı üzerinde tartışan küratörler, sanatçılar, sanat 

eleştirmenlerini içeren tüm bu tartışmalarda konuşulamayan, madalyonun öbür tarafı 

sanatın nerede ve nasıl mekansallaştığıdır. Mekan sıkıntılarından, yükseklik 

sorunlarından, Beyoğlu’na neden geldiklerinden bahsedilse de, mekanları sanat 

stratejileri ile nasıl dönüşüme uğradığından bahsedilmemektedir. 

Ancak tüm bu kapalı kapılar ardındaki sanat ortamı mekansallaşması konusunda, Salt 

bir kurum olarak küreselleşen sanat ortamında olumlu yaklaşımlarla farklı bir 

pozisyonda durur. Bunun nedeni sadece sanat mekanına odaklı değil, içinde 

mekansallaştığı bina ile kurduğu ilişkiyi de ön plana çıkartacak olmasıdır. Salt 

Beyoğlu ve Salt Galata’nın yeniden işlevlendirme projelerini hazırlayan Han 

Tümertekin, projeyi 01.12.2011 tarihinde İTÜ Mimarlık Fakültesi’nde verdiği 

konferansta anlatırken kendisine galeri mekânının altında yatan felsefesi 

sorulduğunda, şöyle bir ‘‘ipucu’’verir: Beyaz küp olmamak. 

Ana küratör Vasıf Kortun ile birlikte fikirler yürüttük. Kortun, galeride beyaz küp 

istemediğini bana söyledi ve bunun sonucunda ben de kontraplak ahşap panelleri duvarda 

uygulamaya karar verdim (Tümertekin,2011). 

Tümertekin’in bu açıklamasından sonra sanat mekanında beyaz küp’ün ne demek 

olduğu ve Salt’ın iç mekânsal oluşumunda olmamasının nedenleri üzerine araştırma 

başlanır. Beyaz küp sadece bembeyaz duvarları olan mekanlara mı denilmekteydi, 

yoksa altında yatan başka nedenler var mıydı? Salt Galata ve Salt Beyoğlu’nu bir 

izleyici olarak gezdikten sonra, onlarla aynı paydada dönüşüme uğrayan diğer sanat 

mekanları arasında yarattığı farklı pozisyonu düşünerek izleyiciye algısal olarak hem 

geçmiş dokuyu, hem bugünü fark ettirip ikisinin birlikteliğini üçüncü bir durum 

olarak ortaya koyan, farklı malzemeleri varolan bina ile dengeleyerek kullanmaya 

açık, izleyiciyi sergilenen sanat nesnesiyle paralel binanın kendisine de odaklayan, 

bir bakıma ‘‘kendini sergileten’’ mekanlar olarak belleğe yerleşir. Tüm bu izlenimler 

ve fikirler doğrultusuna, küratör ve mimarın düşüncelerini anlamak ve diğer sanat 

mekanlarına da bu gözle bakabilmek, eski eserlerle nasıl karşılaştığını anlayabilmek 

için beyaz küp’ün kökenleri ve felsefesi araştırılmaya başlandığında durumun sadece 

mekanın renginden değil, izleyici ve sanat nesnesi arasındaki etkileşime bağlı olarak 

temellendirildiği ve kavramsallaştırıldığı ortaya çıkar. Ahu Antmen’in (2010), 

aktarımı ile bu konu ile ilgili 1970’lerde O’Doherty’nin (1970) tartışmaya açtığı 

‘‘beyaz küp’’ her modern sanat galerisi beyaz bir küp görünümünde olmasa da 



45 

modern sanat galerisinin başlıca simgesidir. Galeri mekânını bir kilise kutsiyeti, biraz 

mahkeme salonu resmiyeti, biraz deney laboratuarı gizemine sahip olduğunu 

düşündüğü modern sanatı galerileri için 20.Yüzyılın kendine has kabuğu ve kurallara 

bağlı olduğunu dışa vurmak isteyen O’Doherty’nin (1970), üzerinde durduğu nokta, 

galeri mekânının sanat nesnesi ve izleyicinin üzerinde etkileri incelemektir. Bu 

incelemeler doğrultusunda kendisinden alınan önemli bir vurgu, bu sanat galerileri 

içerisinde izleyicinin kendi varlığını geçmişini, hislerini bir yerde bırakıp, zamanın 

etkilerinden uzak izole bir ortama kişiyi sürüklüyor oluşudur. ‘‘Orada olmak için 

önce ölmek gerek’’ dediği galeri mekanınını betimlerken, zaman mekân algı 

ilişkisine açıklık getirir: 

Gölgesiz, beyaz, temiz, yapay galeri mekânı, estetiğin teknolojisine adanmıştır. Sanat 

yapıtları çerçevelenmiş olarak buraya getirilir, asılır, incelemek üzere etrafa yerleştirilir. 

Temiz yüzeylerinde zamanın hiçbir izi okunmaz. Sanat yapıtları böylece sonsuzluğu 

çağrıştıran bir teşhirde sergilenirken, belli ‘‘dönem’’leri (örneğin geç-modern gibi) 

algılayabilmemize rağmen zaman yoktur. Bu sonsuzluk galeri mekânına bir tür arafvari 

statü kazandırır; orada olmak için sanki önce ölmüş olmak gerekir (O’Doherty,1970). 

Galeri mekanı 1950’lerle ‘‘yeri ve zamanı olmayan ama bir dönemi ifade eden’’, 

‘‘her yerde aynı yerde olan’’ gibi düşüncelerle mekânı tekrar sorgulanmaya başlar. 

Beyaz küp, özellikle 1957-1970 yılları arasında sanatçılara mekânsal tepkiler 

verdirecek kadar eylemlere sürüklemiştir. 

 

Şekil 3.2 : 20.Yüzyılda galeri ve müze mekansallaşması eylemleri, O’Doherty  

                         (1970)’ten uyarlanmıştır. 

19.Yüzyıl binalarının içinde zaman sadece caddede kalıp, içeride kayıp mı oluyordu? 

Pera’da 19.Yüzyılda sanat ortamları bir apartmanın, bir pastanenin ya da bir okulun 

sergi için düzenlenmiş mekânları sanatın izleyiciyle buluşmasına bir geçit olurken, 



46 

henüz 20.Yüzyılın sanat mekanı olma stratejileri mekanlara yansımamıştır. 

19.Yüzyıldan bugüne gelip koruma altına alınmış bir eski eserin, ilk fonksiyonuna 

göre restore edilmesi farklı, başka bir fonksiyona göre restore edilmesi farklı 

mekânsal çözümler ve sonuçlar ortaya çıkartır. Özellikle eski bina bir sanat 

mekânına dönüşüyorsa, sanat mekanın bambaşka mekânsal açılımları, koruma 

faktörüne yeni bir katman olarak birleşmeyi bekleyecektir. Bir sanat ortamını 

tasarlamak 21.Yüzyıla ait yeni bir bina olarak yapılsa bile sanat ve izleyici arasındaki 

etkileşimin nasıl olacağı her zaman için ana fikir olmuştur ve mimarlarla birlikte, 

ilgili küratörler de mekânının nasıl olacağını düşünmeye başlarlar. Eski bir eseri 

öncesinde asıl fonksiyonu olmayan bir sanat mekânına dönüştürülmesi durumunda, 

yeni bir yapı yaparken ki stratejilere ek olarak ortaya titreşimi büyük karşılaşmalar 

çıkar. Çünkü eski eserin, korunması gereken caddenin yüzünde bir kimliği vardır. 

19.Yüzyılın bir hatırası olan yapı, kentliye caddenin yüzüne dair yeni ve eski 

arasında kalmış melez bir algı yaşatıyorken, sanat mekanına giren izleyici yoluna 

devam eden diğer kentlilere göre bambaşka bir mekânsal algı ile daha karşılaşmıştır.  

Sanat mekânının gerektirdiği fonksiyonel ve ideolojik eklentiler Şekil 3.10’da 

görüldüğü gibi, farklı bir çeperle eski esere direnç oluşturur. Bu durumda iki ucu 

farklı titreşime sahip ve birleştiğinde tek bir ara durumda kesişerek melezleşen üç 

farklı paradigma olduğu ortaya çıkar :                                          

1- 19.Yüzyıldan, 21.Yüzyıla tarihi ile gelen bir kentte bugün ‘‘19.Yüzyıl yapısı 

olmak’’, 

 

2- 20.Yüzyıldan 21.Yüzyıla kadar süren sanat mekânı tartışmalarında bugün ‘‘sanat 

mekanı olmak’’, 

 

3- Bulunduğu kent dokusu. 

                                            

Şekil 3.3 : Sanat mekânı ideolojisi ile eski eserin karşılaşması. 

Yanyanalık ve içiçelik ile melezleşen bu katmanların birbirleri ile oluşturduğu direnç 

noktalarını anlamak ve değerlendirebilmek için, eserlerin ve bulunduğu kentin 

tarihini bilmek kadar, sanat mekanı / müze ideolojilerini bilmek gerekecektir  



47 

 

 

 

                             

Şekil 3.4 : 19.Yüzyıl yapılarının, 21.yüzyılda sanat mekânı ideolojileri ile karşılaşması. 

 

 



48 

Ali Artun’un Sanat Müzeleri 2 kitabında C. Grunenberg’ün (2006) aktarımına göre 

müze yöneticilerinde de ‘‘beyaz küp’’ karşıt mekânsallaşmalar kendini göstermeye 

başladığını belirtir. Amsterdam Stedelijik Müzesinin Müdürü 1962’de Willem 

Sandberg’in, Dylably (Dinamik Labirent) sergisi’nde sanatçılar ıvır zıvır eşyalarla 

oluşturdukları mekanları istedikleri gibi yaratmakla serbest bırakılmıştı. Bu sergi 

hem sadece sanatçı ile müze arasındaki ilişkiyi yeniden tanımlamış, hem de 

ziyaretçiyi mesafeli bir gözlemci olmaktan çıkartıp, etkin bir katılımcı haline 

getirmeyi denemekle beraber, sanat ile gündelik hayattaki uçurumu kapatması, insanı 

düşünmeye sevk etmesi ve izleyici için zevkli bir deneyim olması gerektiğini 

anlatmaktadır. Sanatçıların mücadelelerinden, kurumların sınırlarından ve sanat 

piyasası baskısından kaçmak istemeleri ne kadar radikal olursa olsun, sonunda yine 

‘‘beyaz küp’’ mantığından sıyrılmak kolay olmamıştır. Bu direnişlerin ardından 

modern sanat müzelerini daha açık ve demokratik kurumlara dönüştürme yolunda 

girişimler ortaya konulmuştur ve Grunenberg girişimler içinde en iyi örneğin 

1977’de Paris’de açılan geleneksel müzeden çok fazlası olan Georges Pompidou 

Ulusal Sanat ve Kültür Merkezi olduğunu belirtir. Çünkü bu müzede fonksiyonel 

olarak sadece sanat koleksiyonu ve sergi galerinin dışında kalarak diğerlerine göre 

ötekileşerek melezleşmiş bir çok birimi bir arada içermektedir. Sanat koleksiyonu, 

sergi galerileri, halk kütüphanesi, bir endüstriyel tasarım merkezi, sinemalar ve bir 

müzik merkezi bulunmaktadır (Grunenberg, 2006). 

1991’de Hans Hollein Frankfurt Modern Sanat Müzesi’nden de beyaz küp 

mantığından tam sıyrılamamış ama her odanın farklı bir büyüklüğe, yüksekliğe sahip 

olduğu bir bina tasarlamıştır ve Grunenberg (2006), Hollein’in nötr mekanı 

olumsuzlayan savını şöyle ön plana çıkartır : ‘‘Nötr mekan diye bir şey yoktur, 

sadece sanat eserinin karşılıklı bir yoğunlaşma içinde diyaloğa girdiği farklı 

büyüklükte karakteristik mekanlar söz konusudur’’. Nötr mekan olarak tanımladığı 

sanat mekanlarının izleyiciyi bir bakıma sanat mekanının içinde kimliksizleştirmesi, 

tek bir noktaya odaklanmaya emretmesi olduğunu düşünmemek elde değildir.  

Yapı içerisinde izleyiciyi sanat objesinden uzaklaşmasına ve çevredeki binalara, dış 

mekân ile ilişki kurmasına olanak veren şaşırtıcı noktalarda pencereler / açıklıklar 

vardır. Grunenberg’in aktarımı ile Rosalind Krauss’un (2006) müze hakkında 

düşüncesi özellikle pencere ve açıklıklarının müzeye katıkları ile ilgilidir:  



49 

Bir galerinin duvarındaki beklenmedik açıklık, uzaktaki bir nesnenin göze ilişmesine imkan 

vererek, bu nesne, koleksiyonun  içine başka bir gönderme ekler. Delinmiş bölme, açık balkon, 

iç pencere. İnsan bu tür müzelerde yalnızca fiziksel olarak değil, görsel olarak da hareket 

halindedir ve bu görsel hareket, izleyenin dikkatini başka bir şeye, başka bir sergiye, başka bir 

ilişkiye, başka bir biçimsel düzene çekerek onu herhangi bir merkezden uzak tutar; izleyicinin 

dikkatini, tek bir hareketle aynı anda hem çekilir hem de dağıtabilir: Müzede bir bit pazarında 

dolaşırcasına, rastgele keşfe çıkılır (Krauss, 2006). 

 

Şekil 3.5 : Frankfurt Modern Sanat Müzesi galeri mekânı (Url-8). 

Krauss’un (2006) bu müze hakkında yaptığı eleştiri, Hollein’in tasarlarken ki 

düşüncesini izleyici üzerinde de elde ettiğini gösteriyor: Sergilenen ve izleyici 

arasındaki etkileşimi, sanat mekanı ideolojisi ile sınırlamamak, içeri de olduğu halde, 

dış dünyadan kişiyi koparmamak. 

Bu tezde, sanat mekanının beyaz küp olup olmamasının sanat eseri üzerindeki 

etkileri üzerinde durmaktan çok, eski bir eserin sanat mekanına dönüştürülürken 

‘sanat mekanı olma’ stratejilerilerinin binaya hakim mi olduğu, yoksa denge de mi 

kaldığı başka bir parantez olarak tartışma ortamı açabilir. Bunun asıl nedeni ise, yine 

dönüp dolaşıp aynı yere varılan ‘‘zaman-mekân’’ ilişkiselliği içinde konuya bakış 

açısıdır. Çünkü, 19.Yüzyıldan kalma bir kent dokusu içinde caddenin yüzüne 

yansıyan yapı(lar) oraya ait bir cadde hissi/teni ele vermektedir. Herhangi bir eski 

eser, ilk fonksiyonundan daha başka bir mekana dönüştüğünde orada titreşimler 

fazlasıyla hissedilmeye başlar. Özellikle, altında sanat mekanı olma ideolojileri 

taşıyan bir yapıya dönüşüyorsa o eserin, cadde yüzündeki algısını iç mekanında 

kalmasına ne kadar izin vererek tasarlandığı da önemli bir boyuta dönüşür. Hans 

Hollein’in mimari bir yapı olarak tasarladığı Frankfurt Sanat Müzesi’nde ki mantığı, 

oldukça düşündürücüdür. Sanat mekanında izleyici ve sanat arasında nötralize olmuş 

bir mekanın yoktur. Bu bakış açısından yola çıkılarak, İstanbul’da son on yıl 



50 

içerisinde restorasyon ile sanat mekanına dönüştürülen eski eser binalara 

odaklanıldığında çoğu için ellerindeki mekânsal sınırlarını köreltmiş denilebilir mi? 

Ya da geçmiş ve bugün ile mekânsal olarak melezleşirken, caddenin yüzünde binanın 

nasıl göründüğü başka bir boyut olup, içerisi bambaşka bir boyuta mı sürüklenmiştir? 

Örneğin, İstiklal Caddesi Mısır Apartmanı’nda sergi salonlarında caddenin yüzünde 

açık(mış) gibi görünen pencerelerin iç mekânda önünde üzerinde sergilenen 

nesnelerin bulunduğu beyaz bir duvar vardır. İzleyici dışarıda pencereleri olan eski 

bir binayı hafızalarına alarak iç mekândaki galerilerde bambaşka bir algı ile 

karşılaşırlar. Pencereler adeta beyaz duvarın ardına saklanmış, sanat mekanı olmak 

için kendilerini feda etmiş izlenimi verir. Modern sanat müzelerinin ve sanat 

galerilerinin ‘‘20.Yüzyıldan beri geçirdikleri dirençler/dönüşümler düşünüldüğünde, 

eski eserler üzerinde yapılan yeniden kullanımlar, bu stratejilerin neresinde olduğu 

önemlidir. Melezleşirken de var olan titreşimin doğru olup olmadığını tartışmak zor 

olsa da, mekanları birebir deneyimleyerek karşılaştırmalar yapmak bir takım sezgisel 

sonuçlar verebilir.Caddenin yüzü-bina ilişkisi-izleyici açısından sanat ortamı 

stratejilerini inceledikten sonra, kent ve sanat ortamları ilişkisine bakıldığında 

küreselleşme sürecinde olan kent dokusunda akıllara şu soru gelir : Bir sanat galerisi 

ya da müze kenttin işlek olan bölümlerinin bulunduğu yere göre mi konumlanıyordu? 

Ya da sanat ortamlarının bulunması ile kenti canlandıracağı düşünülerek dinamikler 

bakımından ölü kent dokuları mı seçiliyordu? Daha doğrusu, Sanat ortamlarının kent 

dönüşümde payı ne kadardı? Bu sorunun en iyi cevabı kuşkusuz aynı kurumun farklı 

caddelere dağılarak sanatı nasıl düşündüklerini öğrenebilmekte yatar. Sanat ve 

Kentsel Yenileme yazısında Emma Barker, Tate Galleri’sinin iki farklı yerde 

bulunmasının kentteki izdüşümleri araştırır.1848’de mimar Jesse Hartley tarafından 

tasarlanıp, Avrupa’daki endüstri binalarından en görkemli örneği olarak gösterilen 

bina, Liverpool’da yer almaktadır. 

 

Şekil 3.6 : Tate Liverpoll Sanat Galerisi (Url-9). 



51 

O sıralarda terkedilmiş durumdaki Albert Rıhtımı’nın yeniden geliştirildiği takdirde 

Liverpool yerel ekonomisinin canlanmasına katkıda bulunulacağı düşünülmektedir. 

Bu fikirlerle Tate’in de Londra dışı bir yer arayıp, uzakta yaşayan insanların 

koleksiyona ulaşabilmesini sağlamak istemesi fikri çakışınca, Tate Liverpool 

mimarlar James Stirling ve Michael Wilford tarafından dönüştürülerek 1988’de 

açılmıştır. Eskiden depo olan bir binanın bir sanat müzesine dönüştürülmesi hem iç 

mekânsal olarak hem de ‘‘küresel modernist sanat ticaret ağı’’nın bir göstergesi 

olarak eleştirilere maruz kalmıştır. Kimileri dönüşüme hayran kalsa da, iç mekânsal 

eleştirilerin nedeni, beyaz küp esintisindeki modern salonların eski halinden 

neredeyse iz taşımıyor oluşundan kaynaklanmaktadır.  

Bu konu üzerinde durmanın neden bu kadar önemli olduğu Tümertekin’den (2011) 

alınan bir ipucu ile beyaz küp ideolojisini anlamaya başladıkça açıklığa kavuşmaya 

başlamıştır. Bugün, kent içinde sanat mekanının konumlanmasının ve etrafındaki 

yeni dönem binalarla hem fonksiyonel hem de dönemine bağlı üslupsal ve kültürel 

melezleşmesinin yanında, iç mekânsal olarak melezleşerek üzerlerine giydikleri sanat 

mekanı ideolojileri dışarıdaki kentli ile içeriye giren izleyicinin algısında ideolojiden 

ideolojiye farklılaşarak titreşimini algılatmaktadır. Bu durumda, özellikle sanat 

mekânı, dönüştürülen yapı kendi dönemin izlerini taşıyan bir eski eserse, beyaz küp 

kavramanın yapı sökümü ile yine bambaşka bir paradigma ortaya çıkar : ‘‘İdeolojik’’ 

olmak ya da ‘‘öz’’ olmak. Her iki paradigma için de eski eser, geçmiş ve yeni, öteki 

ve diğeri gibi oluşan bir çok ara durum oluşturur ancak, sanat mekanının ideolojisine 

takılmış gizli ara durumlar gözle görülmese de atlanmamalıdır.  

         

Şekil 3.7 : Güncel sanat ortamında kurumların varolma biçimi. 



52 

Aşağıda devam eden yazılarda, Beyoğlu’ndaki Akbank Sanat, Mısır Apartmanı, Pera 

Müzesi, açıklanan düşünceler üzerinden incelenecektir. 

İstiklal Caddesi ve Zambak Sokak’ın kesiştiği noktada yer alan Akbank Sanat, sergi 

salonların haricinde içinde bulundurduğu resim atölyesi, dans atölyesi ve çok amaçlı 

salonda her ay geniş programı ile gündelik hayatta birçok adımı kendine 

çekmektedir.    

 

Şekil 3.8 : Akbank Sanat’ta galeriler ve diğer işlevlerle oluşan iç  çeper.                     

         

Şekil 3.9 : Akbank Sanat pencere arkasında oluşan iç çeperler. 

Binaya güvenlik cihazlarının hemen ardından giriş bankosunu da içine alan süreli 

sergi mekânları başlar ve 1. Katta da sergi mekânları devam eder. Giriş kapısı hariç 



53 

her iki katta da İstiklal Caddesi ve Zambak Sokak’a bakan pencereler 

kullanılmamakta,  ardında sergi duvarları bulunmaktadır. Zemin katta yer alan sergi 

bölümünün duvarları binanın Zambak Sokak’tan cephe alan yüzüne denk gelir ve 

Şekil 3.16’daki gibi öncesinde pencere olan boşlukların yerinde tanıtım afişlerinin 

yer aldığı bir görüntü ortaya çıkar. 

               

Şekil 3.10 : Akbank Sanat zemin kat iç mekan ve sokak ilişkisi (27.03.2012).                   

İstiklal Caddesi’nden yüzünü alan çok amaçlı salon ikinci katta bulunmakta, akustik 

gereksinimlerden dolayı cephenin arkasında duvarlarla bir iç çeper oluşturulmuştur.  

Üçüncü katta resim atölyesi, dördüncü katta cafe ve kütüphane bölümü, beşinci katta 

yönetim bölümü yer almakta ve pencereler ile sokak/cadde ilişkisi devam etmektedir. 

Binanın en üst katı olan 6. Katta diğerleriyle benzeş olan ama bir o kadar da farklı 

olan bir ara durum vardır. Cephe ile atölyenin tavandan kopuk duvarları arasındaki 

dolaplarla birlikte yaklaşık 150 cm’lik koridorda yer alan soyunma holü, binanın 

İstiklal Caddesi ve Zambak Sokak’tan yüz alan bölümleri etrafınca devam 

etmektedir. Bu noktada soyunmanın mahrem oluşu ve mimari projelerde genellikle 

kör bölümlere yerleştirilmesi durumu bu binada bizzat cephenin önüne geçmiştir. 

Dans atölyesindekiler herhangi bir atölyede gibi dans etmekte, soyunurken İstiklal 

Caddesi ile ilişki kurmaktadırlar (Şekil 3.15). Bu doğrultuda, dışarıdan görünen 

Akbank Sanat ile, içeride yaşanan Akbank Sanat biribirinden farklıdır. Şekil 3.14’te 

sarı kolajlarda belirtildiği gibi, İstiklal Caddesi üzerinde algılanan cephe ve cephenin 

arkasındaki algılanmayan çeperlerin arasında,  üçüncü bir mekânsala ara durum 

oluşmuştur.  



54 

İstiklal caddesi ve Acara Sokağı’nın kesiştiği noktada yer alan Mısır Apartmanı, 

zemin kat üzeri beş kat ve günümüzde eklemlenen çatı kattan oluşmaktadır. Mısır 

apartmanı tek kurum tarafından özelleşmiş bir sanat kurumu değildir ancak 2.3.4. ve 

5. katlarda binanın ön, yan ve arka bölümlerinde yer alan, her biri farklı kişilere ait 

sanat galerileri bulunur. 1.katta fotoğraf merkezi ve Marmara Üniversitesi’nin lokalı 

bulunur. 2. katta sanat galerisi ve ön cepheleri kapsayan Cafe Pi’nin işletme bölümü, 

arka tarafında ise zemin katındaki kafenin sahibinin arada bir kendisinin kullandığı 

ya da dizi çekimlerinin yapıldığı bu apartmandaki tek konut yer almaktadır. 3. katta, 

Avukat Hüsamettin Cindoruk’un ofisi, sendikalar ve Galeri Zilberman yer 

almaktadır. 4. katın tamamı galerilerdir. 5. katta, 4. kattaki galeri salonunun ofisi ve 

bir galeri salonu daha bulunmaktadır.    

                     

Şekil 3.11 : Mısır Apartmanı’nda sanat galerilerinin konumlanışı (27.03.2012).      

 

Şekil 3.12 : Mısır Apartmanı’nda galeriler ile oluşan iç çeper. 



55 

Yukarıdaki şekilde İstiklal Caddesi üzerinde algılanan cephe ve aslında iç mekânda 

pencere arkalarının arkasında oluşan galerilerin ara durumlar görülmektedir. 

Aşağıdaki şekilde ise (Şekil 3.19) bu ara durumların nasıl oluştuğuna dair fotoğraflar 

yer almaktadır. 

 

Şekil 3.13 : Mısır Apartmanı’nda pencere arkasında oluşan iç çeperler.                                    

 

Yukarıdaki Şekil 3.19’da görüldüğü gibi, binanın 2. Katında yer alan Cda Project’ in 

İstiklal Caddesi’ne bakan yüzünde, galeri salonu ve ofis bulunmaktadır. Galeri 

salonunun olduğu cephenin tamamı beyaz duvarlarla kapanmıştır (1). 3. katın Akarsu 

Sokak’a bakan arka yüzünde yer alan galeri Zilberman’ın, Acara Sokağı’na ve 

Akarsu Sokak’a bakan yüzü sergi duvarları ile kapatılmıştır (2). 4. katın İstiklal 

Caddesi’ne bakan yüzünde yer alan Pi Artwork ve Galeri NON’dan, Pi Artwork’da 

sadece insan geçecek kadar bir açıklıkta, duvarla pencere arasında kalan kör alanda 

yer alan serginin temizlik malzemelerine ulaşmak için geçiş imkanı sağlanmış ve 

eğer isterse izleyici dışarı ile ilişki buradan kurabilmektedir (3). Galeri NON’da ise, 

İstiklal Caddesi ve Araca Sokak’a bakan yüzünde sergi duvarları ile tamamen 

kapanmış, sadece arka bölümünden sergi duvarlarından sonra Acara Sokak’a bakan 

yüzünde bırakılan açıklıktan dışarısı algılanabilmektedir (4). Binanın 4. ve 5. katında 

bulunan Galeri Nev’in 5. katı ofis mekânı, 4. katı sergi alanı olarak kullanılmaktadır. 

Bir alt katındaki galeri Zilberman gibi, her tarafı sergi duvarlarıyla kaplanmıştır, 

dışarıdaki balkona sergi görevlilerinin çıkması için Pi Artwork’taki gibi bir açıklık 



56 

bırakılmıştır. Sergi duvarlarının arkası ile binanın cephesi arasında kalan kör alan 

depo olarak kullanılmaktadır (5). Binanın 5. katında bulunan Nesrin Esirtgen Sergisi, 

binanın İstiklal Caddesi ve Acara Sokak’a bakan yüzü ile en büyük sergi mekânıdır 

ve mekânın her tarafı sergi duvarları ile kaplanmış dışarıyı algılayabilecek 

açıklık/aralık yoktur. Sergi duvarında cephe ile sergi duvarı arasına geçiş yapabilecek 

ve gerekirse tadilat yapılabilmesi için bir geçişe ulaşan bir kapı bulunmaktadır (6). 

Mısır Apartmanı’na girildiğinde, yer kaplamasından merdivene ve korkuluğuna, 

merdiven holündeki pencere nişleri binanın orijinal dönemini yansıtmaktadır. Sergi 

salonlarına girildiğinde ise sanat mekanı ideolojileri ile, binada farklı bir uç belirerek 

yer kaplaması endüstriyel zemin kaplaması beton görünümlü epoksiye dönüşür 

(Şekil 3.19). 

Şekil 3.20’de görüldüğü gibi, 4. katta galeri Nev’in duvarlarının ardında dar bir 

geçişten galeri görevlisinin ve tesadüfen gezenlerin keşfedebileceği balkondan ve 7. 

katta mekânın ve yemeklerinin yanı sıra manzarası için tercih edilen 360istanbul 

restoran-bar’dan İstanbul manzarası görülmektedir. 

          

Şekil 3.14 : Mısır Apartmanı, 4.ve 7. kattan İstanbul manzarası (27.03.2012). 



57 

Bir tarafta, insanlar belli bir ücret ödeyerek sahip olduğu manzara ve bir yanda da hiç 

ücret ödemeden herkesin gezebileceği bir sergi mekânın duvarlarıyla gizlenerek 

kaçırılan, sadece görevlilerin kullandığı bir manzara ve kenti yaşama hissi vardır. 

Mısır Apartmanı’nın tarihi dokusu ve konumu ile sanat galerileri için çekim noktası 

olsa da, binanın kentle ilişkisi kesilmektedir. Galerilerin olduğu bölümlerde İstiklal 

Caddesi, Acara Sokak ve arka bölümün olduğu Akarsu Sokak’ın yanı sıra muhteşem 

İstanbul manzarasından mahrum bırakılmaktadır. Binanın cephesi aynıdır ama içinde 

sanat mekânı stratejisi ile gelen duvarlar ayrı bir çeperle ara durumları ile 

melezleşmektedir. Bu durumda asıl korunan binanın kentle, caddeyle, sokakla yani 

bulunduğu konumun artıları ile kullanılan bir bina değil, -mış gibi devam eden bir 

kabuk mu olmaktadır? 

Meşrutiyet Caddesi ve Odakule Geçidi’nin kesiştiği noktada yer alan Pera Müzesi, 

2005 yılında faaliyete geçmiştir. 1893 yılında mimar Achille Manoussos tarafından 

‘‘Bristol Oteli’’ olarak tasarlanmıştır. 2002 senesinde yan komşu binayı da 

birleştirerek mimar Sinan Genim tarafından tümüyle elden geçirilerek ‘’kendi 

deyimleri ile ‘‘kentin bu seçkin noktasında’’ Pera Müzesi olarak restore edilmiştir. 

Binanın dönüşüm hikâyesi ise aşağıdaki gibi Dr.Mimar Sinan Genim (2002) 

tarafından şöyle açıklanmaktadır: 

Tasarruf  Mevduat Sigorta Fonunun düzenlediği ihale sonucu satın alınan bina, daha önce 

Genel Müdürlük binası olarak tasarlandığı için müzeye uygun değildi. Bir müze çok daha net 

mekânlar, daha geniş alan ve yükseklik ister, oysa binada bürolar ve küçük odalar vardı. 

Birbiriyle ilişkilendirmiş rahat ve akıcı sergi alanları dışında, o müzenin deposu, konferans 

salonu bulunması, ayrıca engelli vatandaşları dikkate alan çözümler içermesi gerekiyordu. Biz 

bu binaya ek olarak bitişikteki binayı da projeye dâhil ederek toplamda yaklaşık 471 

metrekarelik bir alan elde ettik. İki binanın cephelerini koruyup güçlendirilerek, arka tarafı 

tamamen yıktık. Böylece, içeride iki binayı birleştiren, kat yüksekliği daha fazla olan yeni bir 

proje geliştirdik. Bugün Pera Müzesi dış cephesinde zemin artı altı kat gibi görülmesine karşın, 

gerçekte beş katlıdır. Zemin ve birinci katın yüksekliklerinin orijinal yapı ile aynı tutulmasına 

karşı, diğer üç kat sergi alanlarında yeterli yüksekliği elde etmek amacıyla yeni plânlamada iki 

kat olarak inşa edilmiştir. Bu sebeple bugünkü yapı yedi katlıdır (Genim, 2002). 

Genim’in (2002), yukarıdaki metindeki açıklamalarından anlaşılacağı gibi, bina 

büyük bir restorasyon sürecinden geçmiştir. Bina adına kırılmaları yaratacak en 

büyük değişim, müzeye çevrilmesi ve dolayısıyla sanat mekanı stratejilerinin 

dönüşüm mantığına enjekte edilmesi olmuştur. 2.3 ve 4. katlarının tavan 



58 

yüksekliklerinin bir müzeye uygun olmadığını düşünülmesi ve üç katı iki kata 

dönüştürerek müze ve galeriler için yüksek tavan elde etmeye çalışılmasıyla dış 

kabuktaki pencere ve iç mekân ilişkisi baştan kopmuştur.  

Şekil 3.21’de hazırlanan kolaj, binanın müze ve sergiye dönüşümden sonra 

‘‘korunan’’ cephenin ardına yapılan sergi ve müze iç duvarları ile oluşturulan 

algılanmayan çeperin ara durumu ifade edilmektedir. Bir zamanlar Bristol otelin 

kullanıcıları tarafından kullanılan balkonlar cephede balkon(muş) ve kullanılma açık 

gibi durmaktadır. Yine balkondurlar ancak, artık bu cephede dışarıyı gözlemlemek 

ve biraz açık hava almak için dışarıya çıkan insanlar yoktur.  

 

Şekil 3.15 : Pera Müzesi’nde sergiler ve müze ile oluşan iç çeper, fotoğraflar:  

                           (a) (Url-10); diğerleri EBD.                            

Yukarıdaki şekilde Meşrutiyet Caddesi üzerinde algılanan cephe ve aslında iç 

mekânda pencere arkalarının arkasında oluşan galerileri ve müze iç çeperlerinin ara 

durumlar görülmektedir. Ara durumların nasıl oluştuğuna dair fotoğrafların yer aldığı 

Şekil 3.22’de görüldüğü gibi, binanın caddeden yüz alan bölümünde 1. katta yer alan 

ofis bölümü hariç müze olan bölümde pencerelerin ardına müzenin sergi elemanları 

yerleştirilmiştir . Dönüşmeden once, 2.3 ve 4. katın bulunduğu ama artık sadece 2.ve 

3.katın olduğu binaya dönüşen Pera Müzesi’nde, 2. katta süresiz sergi, 3. katta ise 

süreli sergiler yer almaktadır ve caddeden yüz alan bölümleri ise tamamen sergi 

duvarları ile kaplanmıştır. Binalara sonradan eklemlenen cam bölmelerle oluşturulan 



59 

4. kat ve çatı katında da süreli sergiler vardır. 4. katta cam cephenin arkasında da iç 

çeperde oluşan sergi duvarı vardır. Çatı katında ise storlarla iç mekânın dışarı ile 

ilişkisi kesilmiştir. 

 

Şekil 3.16 : Pera Müzesi pencere arkasında oluşan iç çeperler.                          

A.Manoussos’un 1893’te tasarladığı binanın sadece ön cephesi Meşrutiyet 

Caddesi’nde var olmaya devam eder ancak; içeride yan bina ile birleşik ve üzerine 

eklemlenen katlar ve içindeki döşeme izlerinin kaydırılıp bir kat eksiltilerek. Binanın 

19.Yüzyıl’dan kalma Manoussos’un cephesini kaldırırsak Meşrutiyet Caddesi’nde 

ortaya sarı renkle belirtildiği gibi sadece birkaç bölümünde pencerelerin olduğu sağır 

cepheli bir bina mı var olmaktadır?   

Bölüm Sonucu 

Bu bölümde, öncelikle 19.Yüzyıldan Pera ve Galata’dan günümüze tarihsel kırılma 

noktaları ile gelen Beyoğlu’nun melez mekânsallaşması ve sanat ortamlarının tüm bu 

gelişim sürecinde nasıl mekânsallaştığı üzerinde durulmuştur. Günümüzde güncel 

sanatın geçirdiği 19.Yüzyıl yükseliş, 20.Yüzyıl azalma ve 21.yüzyıl yeniden yükseliş 



60 

dönemleri, Beyoğlu’nun tarihi ve bu semte yüklenen anlamlarla da paralel 

gitmektedir. 19.Yüzyılda gayrimüslimler, leventenler ve onların batılı mimari 

eğilimleri ile oluşan Pera ve Galata’da gayrimüslimler ile yükselişe geçen sanat 

ortamları, 1923 Cumhuriyetin ilanı ve 1950 yıllarında Anadolu’dan göçlerin 

artmasıyla gayrimüslimler ve levantenlerin göçleri ile sanat ortamlarını da 

etkileyerek, sayılarının büyük ölçüde azalmasına neden olmuştur. 1980 

kararnameleri ile özelleşme tüm Türkiye ile birlikte, İstanbul’u, İstanbul içinde de 

Beyoğlu’nu yeniden canlandırmak için ilk adımların atıldığı tarihlerdir. 

Küreselleşmenin başlangıç yılları olan 1980-2010’da, Beyoğlu’nun turizme yönelik 

güzelleştime anlamı yüklenmesi ile yıkılan binalar, yeniden yapılan eski dönem 

binalar arasında sanat ve kültür Beyoğlu’nun 19.Yüzyılda kaybettiği değerini 

yeniden kazandırmak amacıyla edindiği adeta bir marka olmuştur. Ayrıca sanatçılar 

içinde 19.Yüzyıl yapılarının ve semt dinamizminin cazip gelerek İstanbul’da başka 

semtlerden ya da Paris, Berlin’da sanat için göç eden yabancıların yerleştiği 

ayrıcalıklı bir konuma sahip olmuştur. İstanbul 2010 Avrupa Kültür Başkenti olması 

ile sanat ortamların çoğu 2010’la birlikte faaliyete geçmek için hedef belirlemiştir ve 

sanatın kalbinin attığı Beyoğlu’na doğru mekânsal yönlenim olmuştur. 21.Yüzyılda 

İstanbul’a ve özellikle Beyoğlu’na yüklenen misyon ile sanat ortamları hızla 

artmakta, dünya gazetelerinde de bu yükselişten bahsedilmektedir. 1980’lerde 

özelleşmelerle güncel sanat ortamı galericilikle birlikte yavaş yavaş özel vakıflar ve 

bankaların sahip olduğu 2001’lerde sayılarının daha fazla artacağı sanat kurumlarına 

dönüşmüştür. Küreselleşme,  Beyoğlu’nun çekim merkezi olması, turistlerin buraya 

gelmesi için güzelleştirme pojelerinin yapılması bir yana, genel konudan ölçeği 

fazlasıyla küçülterek yaklaşıldığında bu sanat mekanların nasıl mekansallaştığı, 

gündelik hayatın içine kendini nasıl dışavurduğu önem kazanmaya başlar. 

Beyoğlu’nun tarihiyle birlikte sanatsal geçmişinde sanat kurumları ile yeniden 

canlanması, yine kendi tarihinden gelen ve yeniden işlevlendirilen, şu anda içinde o 

dönemlerin insanlarının olmadığı 19.Yüzyıl binalarının içinde olmuştur ya da tercih 

eski eserler olmaktadır denilebilir. Dolayısıyla bu bölümde, ikincil olarak anlatılan 

konu sanatın melez mekânsallaşması olmuştur. Kültürel miras değerinde korunan bu 

yapılar, kendi dönemi olan 19.Yüzyıl işlevlerinden çıkıp 20.Yüzyılın sanat mekanı 

ideolojileri ile karşı karşıya kaldığı bir ‘‘Beyoğlu sanat kesitini’’ ortaya 

çıkarmaktadır. Bir 19.Yüzyıl yapısının kendi dönemini ifade eden bugün içinde 

varlığı ve dünyanın neresinde olursa olsun izleyiciyi aynı yerde, beyaz küpün içinde 



61 

zamansızlığa götüren sanat mekânı ideolojileri bu kesitin ana iki elemanıdır. Asıl 

araştırma alanı konusu, Garanti Bankası tarafından kurumsallaştırılan Salt Beyoğlu 

ve Salt Galata’ya gelmeden önce, bu kesit içinde iki yapının taşıdığı potansiyelleri 

daha iyi anlayabilmek ve genel durum analizi yapabilmek adına Beyoğlu’nda 

bulunan bazı sanat mekanlarında analizler yapılmıştır. Bu analizlerde kimi zaman, 

20.Yüzyıl sanat mekânlarının iç mekanda binaya hakim olarak, dışarıdan görünen 

19.Yüzyıl yapısı ile iki farklı uç arasında algısal karşılaşmalar yarattığı 

gözlemlenmiştir. Bu durumda, biz aslında neyi koruyoruz?  gibi sorular ortaya 

çıkmaktadır. 20.Yüzyılda eylemler düzenleyerek zamansız galeri mekanından 

kaçmak isteyen sanatçılar, 21.yüzyılda bir eski eserin içinde tekrar zamansızlığa 

karışmışlardır? Hatta bu sorular İstiklal Caddesi üzerinde bulunan yapılar için daha 

farklı bir boyuta dönüşür. Böylesine önemli ve çoğu insanın manzarasından 

faydalanmak isteyeceği cadde üzerinde, caddeyle pencereler aracılığı ile iletişim 

kurduğu sanılan, ama aslında dışarıyla bağlantıyı kesmiş içeride sanat eserlerini 

sergileyen sağır bir iç çeper mi ana cephe olmaktadır? Tüm bu sorular bir tarafa, 

ülkenin genel ekonomik durumu ve kendini İstanbul üzerinden verimli dönemlere 

geçirme isteğiyle dolu olduğu günümüzde, ortaya çıkan ‘‘Beyoğlu sanat kesiti’’ 

gelecekte daha iyi olacağı düşünülen bir geçiş dönemi olarak düşünülebilir. Bu 

olumlu sinyallerin alındığı ilk ve son durak Salt Beyoğlu ve Salt Galata’nın bir 

sonraki bölümde, ‘‘Beyoğlu sanat kesiti’’nde mekânsal olarak hangi konumda 

olduğu analiz edilerek sonuçlar elde edilmeye çalışılacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



62 

 

 

 
 

Şekil 3.17 : Beyoğlu’nun Tarihsel kırılma noktalarında, sanat ortamlarının mekânsallaşması.



63 

4.  MELEZ SANAT ORTAMI OLARAK SALT BEYOĞU VE SALT GALATA 

Bir önceki bölümde, 19. Yüzyıldan günümüze Beyoğlu’nun geçirdiği tarihsel kırılma 

noktaları içinde sanat mekanlarının nasıl mekânsallaştığı güncel sanat ortamlarının 

direnç noktaları ve sanat mekânı ideolojileri ile değerlendirerek incelenmiştir. Bu 

bölümdeki ana hedef, ‘‘iki bina, bir program’’ esasına göre Garanti Bankası 

tarafından 19. Yüzyıl yapılarının içinde kurumsallaştırılan, biri İstiklal Caddesi’nde 

diğeri Voyvoda Caddesi’nde bulunan ve 2011’de ‘‘Han Tümertekin ve Mimarlar’’ 

ve iç mekânda farklı tasarımcılar tarafından yeniden işlevlendirilen ‘‘Salt Beyoğlu ve 

Salt Galata’’nın mekânsal ara durumları ile melezlik kavramı kapmasında 

incelenmesidir. 

Beyoğlu’nda bulunan diğer sanat mekanlarına nazaran Salt’ı seçmenin önemli 

nedenlerinden birincisi, aynı kurumun farklı cadde kimliği üzerinde yer almasıdır. 

Bu sayede, Tanyeli’nin (2012) değimiyle farklı kullanıcıları ile cadde üzerinde 

başlıbaşına ‘‘üçüncü mekân olan sanat mekânın’’ birbirine zıt karakterde 

caddelerdeki karşılaşma noktaları hakkında analizler yapılabilecektir. İkinci neden 

ise Salt’ın farklı disiplinler arası programlama mantığı, yeniden işlevlendirme 

projelerinde çalışan mimar ve iç mekânları tasarlayan farklı tasarımcıların 

yaklaşımları ile ‘‘ne o ne de öteki olan’’ ama ortak bir dilde eski eser içinde üçüncü 

mekanda buluşan düşünce sistemi ve onun dışavurumudur. Mimari yaklaşımlar ve 

programlama mantığının dışavurumu, üçüncü bölümde açıklanan ve örneklemelerle 

analizi edilen sanat mekânı ideolojilerinden bazı noktalarda farklılıklar göstermekte 

olduğunun gözlemlere dayalı olarak tespit edilmesi ile konunun seçimi daha da 

netleşmiştir ve melezlik kavramına dayalı zengin açılımlar verebileceği 

düşünülmektedir.  

Tüm bu nedenlerle birlikte, iki bina bir program mantığında farklı caddelerde 

mekânsallaşan kurumun caddelerle kurduğu ilişkilerle birlikte karşılaşma anları ve 

taşıdığı potansiyeller incelenecektir. İstiklal Caddesi ve Voyvoda Caddesi’nde ve 

Salt Beyoğlu ve Salt Galata çalışanlarıyla yapılan söyleşilerle de araştırma 

desteklenecektir. 



64 

 

Şekil 4.1 : Salt Beyoğlu ve Salt Galata’nın haritadaki yeri. 

 

Şekil 4.2 : Salt Beyoğlu ve Salt Galata’nın hava fotoğrafı, (Url-11). 

Çizelgede 4.1’de görüldüğü gibi, Beyoğlu’nda yer alan iki bina, 19. Yüzyılda batılı 

üslupta mimari eğilimlerle yapılmıştır ve her ikisi de 2011 senesinde aynı mimar 

tarafından sanat mekânı olarak dönüşüme uğramıştır. 



65 

Çizelge 4.1 : Salt Beyoğlu ve Salt Galata’nın genel özellikleri. 

 

Salt Beyoğlu, İstiklal Caddesi’nin kültür ve sanat, eğlence, yeme-içme konaklama 

gibi gündelik hayattaki adımlarla caddenin dinamikliğinde, kurumsallaşan ya da 

özelleşen diğer sanat mekânları ile (Akbank Sanat, Mısır Apartmanı, Borusan, Arter, 

Türvak, vs.) aynı caddede yer almaktadır. Salt Galata ise, İstiklal Caddesi’nden farklı 

bir kimlikte elektrikçilerin, bankaların, hırdavatçıların ve yavaş yavaş turistleri 

çekmek adına otele dönüşüm yaşandığı, kimlik değiştirme sürecine giren Voyvoda 

Caddesi içinde yer almaktadır ve cadde ilk defa Salt Galata ile sanat ortamı ile 

karşılaşmıştır. ‘‘İki bina bir program mantığı’’, aynı kurumun sanat ortamlarını farklı 

caddelere taşımıştır ve caddelerin mevcut kimliği ile karşılaşma noktalarında her iki 

bina içinde farklı ara durumlar oluşturmaktadır. 

19.Yüzyıl binalarının içinde sanat mekânının nasıl mekânsallaştığı incelenecek, hem 

de bulundukları caddede bulundukları pozisyon ve yarattıkları titreşimlerle, çekim 

güçleri, kentle kurdukları ilişki ağları, zaman mekan, kültürlerarasılık ve gündelik 

hayattaki adımlarla melez mekânsallaşma üzerinden anlatılacaktır.  

Araştırmada, her iki bina için ana prensip ‘‘fenemolojik olarak mimari betimlemeler, 

mimari gurubun görüşü ve kurumun görüşünün’’ açıklanarak tablo haline getirilmesi 

ve sonrasında değerlendirilmesine dayanır. Salt Beyoğlu ve Salt Galata’yı mekânsal 

olarak incelemeden önce, genel olarak Garanti Bankası gözünden Salt’ın kurumsal 

kimliği açıklanacaktır.   



66 

 

Şekil 4.3 : NYT, İstanbul Sanat Sahnesi (İstanbul’s Art Scene) (Url-12). 

Şekil 4.3’te yer alan 12.02.2012 tarihli New York Times’ın ‘‘İstanbul’s Art Scene’’ 

başlıklı haritalamasında Salt Beyoğlu ve Salt Galata’nın bulunduğu önemli pozisyon 

görülmektedir. Yabancı izleyicilerin odaklanacağı Sanat Mekankarını görmek adına 

İstanbul Modern Arter sanat mekânları arasında Salt Beyoğlu ve Salt Galata da ön 

plana çıkmaktadır.                   

Salt                  

Salt’ın, İstiklal Caddesi ve Voyvoda Caddesi’ne varolma nedenleri Osmanlı 

Bankası’nın 19.Yüzyıl ve 20.Yüzyıldaki konumlanışı ile paralel gitmektedir. 

Osmanlı Bankası’nın kapanması ile Voyvoda Caddesi’ndeki Osmanlı Bankası ve 

İstikalal Caddesi’nde Siniossoglou Apartmanı’nın giriş katında yer alan Osmanlı 

Bankası Beyoğlu Şubesini’nin 2001’de ana hissedarı Garanti Bankası olmuştur. 

Osmanlı Bankası Beyoğlu Şubesi’nin olduğu Siniossoglou Apartmanı’nın giriş 

katına, 2001’de Plaftorm Garanti açılmıştır. Platform Garanti’de sergi, atölye 

çalışmaları, konferans, sempozyum ve açık kütüphane düzenlenerek güncel sanat 

ortamında yerini almıştır. Voyvoda Caddesi’nde bulunan Osmanlı Bankası Binası 

ise, girişte banka şubesi olmak üzere, 2002’de Osmanlı Bankası Arşiv ve Araştırma 

Merkezi olarak yeniden işlevlendirilmiştir. Türkiye’nin ilk özel banka müzesi olarak, 

Osmanlı Bankası’nın zengin geçmişine, Osmanlı İmparatorluğu ve egemenliğindeki 

bölgelerle ilgili arşive sahip çıkmışlardır. 2003’te İstiklal Caddesi’nde kent, tasarım 

ve mimarlık alanlarında araştırmalar yapmış olan kentliliği sorgulayan bir kültür 

kurumu olarak faaliyet gösteren Garanti Galeri’yi açmışlardır.   



67 

 

 

 

 

 

Şekil 4.4 : Garanti Bankası’nın kültürel kurum geçmişi ve Salt’ın oluşumu. 

 

                              



68 

Garanti Bankası’nın kültürel kurum geçmişi ve geçmişinden aldığı 

parçalar/deneyimlerle oluşan Salt’ın, geçmişi ile bağlantıları Şekil 4.4’te 

görülmektedir. Garanti Bankası tarafından kurumsallaştırılan Platform Garanti, 

Osmanlı Bankası Arşiv ve Araştırma Merkezi ve Garanti Galeri 2010 senesinde tüm 

faaliyetlerini sona erdirip, kurumsallığı ve sürdürülebilirliği esas alan yeni bir 

yapılanma hedefleyerek 2011’de Salt Beyoğlu ve Salt Galata açılmıştır. Konuyla 

ilgili olarak Garanti Bankası Nafiz Karadere (2010) şöyle demektedir: 

İstiklal ve Bankalar Caddeleri’nin (Voyvoda Caddesi) içinde bulunduğu Beyoğlu ve Galata 

bölgesi, geçmişte olduğu gibi bugün de kentin kültürel yaşamına önemli bir katkı sağlamaya 

devam ediyor. Yavaş yavaş Karaköy’e doğru yayılan bölgede kültür mekânları, sanat 

merkezleri açılıyor, yeni sivil kent merkezleri oluşuyor. Biz de bu dönüşüm sürecine katkıda 

bulunmak amacıyla, kültür kurumlarımızın hizmetindeki binalarımızı yenileyerek gündelik 

yaşama kazandırıyoruz. Çünkü iyi bir sivil mimari örneği ile halkı buluşturmanın toplumsal 

hafızaya önemli kazanımlar getireceğine inanıyoruz (Karadere, 2010).  

Salt’ın oluşum şemasında dikkat edilmesi geren nokta, Osmanlı Bankası’nın 

kapanmasıyla ve Garanti Bankası ile el değiştirmesidir. Osmanlı Bankası’nın 

geçmişte seçtiği cadde ve binalar bugün Garanti Bankası yönetimi tarafından sanat 

ortamına dönüştürülmüştür.  

İstiklal Caddesi’nde Siniossoglou Apartmanı’nın zemin katı 20. Yüzyılda Osmanlı 

Bankası Beyoğlu Şubesi iken Garanti Bankası’nın binayı tamamen alması ile Salt 

Beyoğlu ve Voyoda Caddesi’nde 19.Yüzyıl ve 20.Yüzyılda Osmanlı Bankası olarak 

işlev görürken binayı Garanti Bankası’nın tamamen alması ile Salt Galata bugünkü 

konumlarında yeralmaktadır. İstanbul genelinde yaşanılan ekonomik ve politik 

olayların günümüzdeki karşılaşma noktalarına zemin hazırlamıştır. Günümüzde, 

Salt’ın İstiklal Caddesi ve Voyvoda Caddesi’nde yarattığı kırılma noktalarının temeli 

bu noktada yatar. 

Salt programlama yöneticilerinden Vasıf Kortun, Sima Berenoya ve Meriç Öner’in 

Salt hakkında söylemlerinin bulunduğu Çizelge 4.2’de görüldüğü gibi, Salt’ın hem 

bir önceki deneyimlerini kullanmak hem de her denemeye açık, birden çok disiplinin 

bir arada olduğu, salt kendilerine benzedikleri bir program olduklarından 

bahsetmektedirler. Kortun’un (2011) değindiği gibi alışıldık mekân tanımlamalarının 

dışına çıkmaktan bahsetmekte ve ileride analizi yapılacak bu durumun farklı 

karşılaşma noktalarına zemin hazırlığını söylenebilir. 



69 

Çizelge 4.2 : Salt programlama yöneticilerinin söylemleri, kaynaklar: (a) Ek C3; 

                             (b) Beronaya, 2011; (c) Kortun ve Beronaya, 2011; (d) Ek A2. 

 

Mimar seçimleri 

Vasıf Kortun (Salt Araştırma ve Programlama Direktörü) 27.04.2011 tarihinde, Salt 

Beyoğlu Açık Sinema’da yaptığı açıklamalarına göre 2006 senesinin sonunda, 

Garanti Kültür A.Ş.çatısı altında, Pelin Derviş ile birlikte kültür kurumu olarak 

büyümeye karar verdiklerini belirtir. Kortun (2011), öncesinde sadece Osmanlı 



70 

Bankası Binası’nın dönüşümün söz konusu olduğunu ve bunun için uluslararası bir 

yarışma düzenlemeyi düşündüklerini belirtir. Ancak daha sonra yarışma iptal edilmiş 

ve Han Tümertekin’le çalışma kararı almışlardır (2011). Projelerin ilerleme sürecinde 

iç mekan tasarımlarında başka mimarların da olması kararına varılır. Bu bakımdan, 

19.Yüzyılda tasarlanan yapıların ara dönemlerde geçirdiği mekânsal dönüşümler 

haricinde, 21.Yüzyılda yeniden işlevlendirilirken 6-7 tasarımcının fikirleri ve 

görüşleri ile yeniden farklı bir pozisyona geçmiştir. Meriç Öner ile yapılan kişisel 

görüşmede (2012), farklı mimarların çalışmasının projeye nasıl yansıdığı konusunda 

bir soru yöneltildiğinde aşağıdaki gibi görüşlerini bildiririr: 

Tasarımla ilgileniyoruz derken ortaya böyle bir şey sunabilmek benim için önemli geliyor. 

Hatta en sonucundaki ürününden daha önemli. Han tümertekin ile çalışırken içeriye 7-8 

tasarımcıyı da katabilmek..bunun faydasını şöyle ifade edebilirim. Bir mimarın gözetiminde 

(sanırıyorum 20 çeşit sandalye var) Normal şartlarda tek bir mimar ile çaışıyor olsaydık, bir 

sandalyeyi her bir mekana aynı masayla koymaya çalışıyor olcaktık. Mesela bu ofisin böyle 

olması için Superpool ile 3 ay çalıştık. Kütüphane de aylarca çalışılan atölyelerde çok 

düşünüldü  (Öner, 2012).     

Bu doğrultuda Öner’in de belirttiği gibi, yeniden işlevlendirme yapan mimar 

haricinde iç mekânda farklı tasarımcıların projede yer alması her mekânın aylarca 

çalışılması ve ana prensiplere bağlı olarak üretilmesinin yanısıra, bir çok tasarımcıyı 

üçüncü mekânda buluşturmuştur.                              

Mimarın Proje Süreci İçin Görüşleri 

Yeniden işlevlendirme projesini hazırlayan Tümertekin’in, Salt Beyoğlu Açık 

Sinema’da yaptığı konuşmada (27.04.2011) Salt Beyoğlu ve Salt Galata’da yeniden 

işlevlendirme projesine başlama aşamasında birbiriyle bağlantılı üç farklı durumla 

karşı karşıya kaldıklarından bahseder: Binanın fiziksel sınırları, Anıtlar Kurulu, Salt 

programlamın ‘‘harika’’ bilinmezlikleri. Mimarın proje hakkında görüşlerini belirten 

Çizelge 4.3’te görüldüğü gibi, yeni bir projeye başlarken de kendini yere ait verilerle 

sınırladığını belirten Tümertekin (2011) binanın eski eser olmasından dolayı gelen 

fiziksel sınırlamaları yadırgamadağını ve hatta Anıtlar Kurulu’nun belirlediği kararı 

kabul etmekle, daha iyi çözümlere ulaştığını belirtmektedir. Ayrıca, mimar ve 

kurumun fikirlerinin birbirini zenginleştirdiğinin anlaşıldığı Salt Programlama 

hakkında görüşlerinde, bilinçli olarak ne yapılacağının tanımlanmamasının projeye 

katkısını ve sürece heyecan verdiğini belirtmektedir. 



71 

Çizelge 4.3 : Han Tümertekin’in proje hakkında görüşleri (Ek C3). 

 
 

Tümertekin (2012), XXI dergisi Şubat Sayısı’nda, restorasyon aşamalarında belli bir 

oranda geçmişe gidip yapının inşaa edildiği ilk ana dönerek, o andan bu zamana 

kadar geçirdiği evrimleri izleyip yapacakları müdahaleleri yeni bir aşama olarak 

konumladıklarını belirtir. O’na göre bu müdaheleler ‘‘belirli bir dönemin, belli 

ihtiyaçlarını karşılaması için yapılmıştır ve sonsuza kadar kalacak müdaheleler 

değildir’’. Mimarın görüşlerine göre, Salt Beyoğlu Açık Sinema’da yaptığı 

konuşmada, ‘‘binanın geçirdiği bütün deformasyonları ve katmanları temizleyip 

orijinal bölgeleri okunaklı kılmanın’’ mimari yaklaşım tercihleri dolduğunu belirtir.  

Kaçınılmaz olarak sonunda biçimle dile gelen bir etkinlik olduğu için, mimarlık etkinliğinde 

biçimlerle ve biçimi oluşturan elemanlarla fazlasıyla ilgilenmek gibi bir tuzak söz konusu. 

Oysa benim bütün konsantrasyonum hayatı kurmak. Dolayısıyla evet bir tasarım yaklaşımım 

var. Bunun temelinde de hayat var. Ben ne kadar hayatı kurmaya konsantre olursam o kadar 

başarılı biçimsel sonuçlara ulaşabileceğimi düşünüyorum (Tümertekin, 2011).  



72 

Çizelge 4.4 : Mimari ve Programlamanın melez mekânsallaşmaya olanak vermesi.        

 

Yukarıdaki Çizelge 4.4’te görüldüğü gibi, mimarın günümüzün gerçeklerini arka 

plana atmadan yeniden işlevlendirme prensipleri ve kurumun farklı 

disiplinlerarasılığı içinde barındırmak istemesi ileri açıklanacak melez mekânların alt 

yapısını oluşturan etmenlerden bir tanesidir.   

Salt Beyoğlu ve Salt Galata içinde bulunan işlevlerden restoran ve dükkanı tekil 

olarak isimlerini belirtmeden tanımlamak başka, bu mekanları Bistro restoran&cafe, 

Ca D’oro restoran&cafe, Robinson Crusoe Kitabevi olarak tanımlamak başka 

açılımlara neden olur. Bunun nedeni, her bir markanın Salt’ın öncesinde tekil olarak 

oluşturdukları bir geçmişlerinin ‘‘isimlerinin’’ oluşudur. O isimlere ve kullanıcı 

kitlelerine göre, Salt’ı sanat mekanı olarak gezmeye gelip kurumla birlikte 

keşfedenlerin dışında, Bistro restoran, Ca D’oro restoran, Robinson Crusoe 389 

Kitabevi öncesinde sahip olduğu müşteri potasiyelinin gündelik adımlarını 

bulundukları bina içine çekerler. Bu mekânların gündelik adımları ve sanat 

mekanının gündelik adımları birbirine karışır ve birini diğeri sayesinde keşfedebilme 

potansiyelleri taşır. Ayrıca bu mekanlar, tekil olarak varoldukları kent içinde Salt’ın 

programına katılıp diğer mekanlar ile hem kullancı kitlesi, hem de mekansal olarak 

diğer işlevlerle karşılaşma noktaları ve geçişleri ile kendi isimleri için taşıdığı anlam 

da dahil olmak üzere melezlik oluşturmuşlardır.  

Robinson Crusoe 389 Kitabevi, Salt Beyoğlu ve Salt Galata’da yer almaktadır. 

Öncesinde, İstiklal Caddesi üzerinde tek bir şubeye sahip iken, Salt’la birlikte İstiklal 

Caddesi’ne bir kere daha ve Voyvoda Caddesi’ne sıçrama yaparak iki şubeye daha 

sahip olmuştur (Şekil 4.5). İstiklal Caddesi’nde tünele yakın bir konumda cadde 

üzerinde cam cephesi ile konuşlanan Robinson Crusoe Kitabevi, bu caddeden geçen 



73 

bir çok kişinin görsel anlamda en azından varlığından haberdar olduğu ve bilenler 

için ise ciddi bir kullanıcı kitlesine sahip bir kitabevidir. 

                

Şekil 4.5 : İstiklal Caddesi’ndeki Robinson Crusoe’nin Salt’la birlikte yayılması. 

Robinson Cruose’nin bulunduğu pozisyon, iki farklı kuruluşu kendi dinamikleri ile 

etkileşime geçirdiği için önemlidir. Bir tanesi belirli bir kullanıcı kitlesine sahip 

Robinson Cruose, diğeri ise gelen kişilerin tesadüfen keşfederek adımlarını yönelttiği 

pozisyondur.  

              

Şekil 4.6 : İstanbul Doors Group’un Salt’la birlikte Voyvoda Caddesi’ne yayılması.         

Ca D’oro restoran&cafe, Salt Galata’da yer almaktadır ve Türkiye, İngiltere ve 

Azerbaycan’da şubeleri bulunan İstanbul Doors Group’un her biri farklı konseptte 

restoran zincirlerinden bir tanesidir. İstanbul Doors Group (İDG) 1993’ten beri 

yeme-içme ve eğlence sektöründe İstanbul içinde Kanlıca, Ortaköy, Maslak, Etiler, 

Levent, Sarıyer, Nişantaşı, Rumeli Hisarı, Bebek, Beşiktaş gibi gündelik hayatta 

dinamiklerin yoğun olduğu semtlerde faaliyetlerini sürdürmekte ve kendilerini 

‘‘sektörün lideri’’ olarak tanıtmaktadırlar. 6 tane iş ortağından birisi Garanti 

Bankası’dır, dolayısıyla Ca D’oro’nun öyküsü Salt Galata ile başlar (Şekil 4.6). 

Logoları bile Salt’ın yazı karakteri ile oluşmuştur. Ca D’oro’nun bulunduğu 



74 

pozisyon, iki farklı kuruluşu kendi dinamikleri ile etkileşime geçirdiği için önemlidir. 

Bir tanesi belirli bir kullanıcı kitlesine sahip İstanbul Doors Group, diğeri de herkese 

açık bir araştıma merkezi olan Salt Galata’dır.  

Bistro restoran&cafe, Salt Beyoğlu’nda bulunur. Aşçı Murat Bozok ve ortağı iş 

adamı Ali Selçuk ile birlikte Salt’la birlikte faaliyete geçmiştir. Öncesinde Mimolett 

Restoranı ve yaptığı işlerle ödül olan Bozok, kendi müşteri kitlesinin bir kısmını Salt 

Beyoğlu içine çekmektedir. Bistro’nun özel kullanıcıların gündelik adımları ile Salt 

Beyoğlu’na gelen ve burayı kurumla keşfedenlerin adımları birbirine karışır. 

4.1 Salt Beyoğlu ve İstiklal Caddesi 

İstiklal Caddesi, Taksim Meydanı ve Tünel arasındaki aksta yer alan, gün içerisinde 

her daim yaya trafiğin olduğu bir caddedir. Cadde’nin dönüşüm süreci Beyoğlu’nun 

geçirdiği kırılma noktaları ile paralel gitmektedir. 19.Yüzyılda leventanler, Rumlar 

ve gayrimüslimlerdan oluşan ve batılı eğilimlerle mimari üslubu şekillenen caddenin 

o dönemki adı Grande Rue de Pera’dır. Pera’yı Örs (2009), Avrupa tipi bir modernite 

ve medeniyet anlayışıyla özdeşleşen bir dokuya ve bu tarzda tüketim kültürüne’’ 

sahip olarak betimlemektedir. Giyim kuşam, ulaşım araçları, mobilyaları Avrupa’dan 

esinlenilmekte ve yapı sistemi volta döşemeli kargir konaklar yaptırma girişiminde 

bulunmuşlardır (Dökmeci ve Çıracı, 1990). Ayrıca Uslu (2010) aktarımıyla sanat 

galerileri Rue de Pera üzerinde bulunmaktadır. Cumhuriyetin ilanı ile birlikte İstiklal 

Caddesi olarak anılmakta olan caddeden, 1950’lerde Anadolu’dan göçlerle birlikte 

bölgeyi oluşturan nüfus dış göçlerle dağılmış ve konut olarak kullanılan kargir 

yapılar, ticaret, ofis işlevlerinde yeniden süreçlendirilmiştir. Beyoğlu’nu 1980’lerde 

özelleşmeyle gelen sanat mekânlarının dışavurumları İstiklal Caddesi üzerinde 

başlamıştır.  

21.Yüzyılın başlarıyla birlikte yeme-içme, alışveriş, eğlence mekânları ile 

küreselleşme sürecinde olan caddede, Şekil 4.7’de görüldüğü gibi önemli bir sanat 

aksı bulunmaktadır. Fransız Kültür Merkezi’nden başlayarak, içinde Akbank Sanat, 

Pasajist, Yapı Kredi Kazım Taşkent Sanat Galerisi, Mısır Apartmanı, Türvak, Arter, 

Borusan, Pera Müzesi, Alanist ve Ziraat Bankası’nın da bulunduğu özel ve 

kurumsallaşan sanat mekânları arasında Salt Beyoğlu, 2011 senesinde son olarak 

açılmıştır. İstiklal Caddesi’ndeki diğer sanat mekânlarından farklı olarak Salt 



75 

Beyoğlu, Voyvoda Caddesi’ndeki Salt Galata ile aynı programı paylaşmaktadır ve bu 

durum her iki caddenin dinamikleri arasında bağlantı kurulmasını sağlamaktadır. 

 

Şekil 4.7 : Salt Beyoğlu ile birlikte İstiklal Caddesi’nde var olan sanat mekânları. 

Salt Beyoğlu, İstiklal Caddesi ve Saka Salim Çıkmazı’nın kesiştiği noktada yer alır. 

1870-1880’larda Rumlar tarafından yapıldığı düşünülen eklektik üsluplu, yapım 

sistemi kargir binanın ilk adı Siniossoğlu Apartmanı’dır (Ünlü, 2010). İlk yapıldığı 

dönemde zemin katı ticaret ve üst katları konut olarak kullanılan bina, bugünkü 

haline gelene kadar farklı işlevlerde kullanılmıştır. Ara dönemde üzerine eklemlenen 

ofis katı ile zemin üzeri 4 kat+çatı arası ve üç tane bodrum kattan oluşmaktadır. 

Caddeden algılanan ön cephesi dar ve simetriktir. Ancak bina arka tarafa doğru lineer 

şekilde devam eden asimetrik iki blok (A ve B) birleşiminden oluşur. Binanın üç tane  

girişi vardır. İlki İstiklal Caddesi’nden olan ana giriş, ikincisi Saka Salim Çıkmazı’nı 

takip edilerek ulaşılan arka avludaki Bistro girişi, üçüncüsü ise avlu kotuyla kesişen 

forum merdivenin ikinci sahanlığından yapılan ama kullanılmayan giriştir.         



76 

                           

                           

Şekil 4.8 : Salt Beyoğlu’nun İstiklal Caddesi’ne göre konumu ve ulaşım ağları. 

Salt Beyoğlu binasının, Siniossoglou Apartmanı olarak 1870-1880 yılları arasında 

varoluşundan bugüne kadar geçirdiği dönüşümleri ifade eden Şekil 4.8’de görüldüğü 

gibi, 1950 ve 2011 seneleri binanın dönüşümlere uğrayarak ara durumlar 

yaratmasında önemli kırılma noktalarıdır. 19. Yüzyılda Levantenlerin ve 

gayrimüslimlerin yaşadığı Pera’da alt katı ticaret, üst katlarda konut işlevindeki bina, 

ilk yapımında zemin kat üzeri 3 katlıdır. 1925’te Cumhuriyetin ilanı ile birlikte 

Pera’nın yaşadığı sosyo-mekânsal değişiklikler Siniossoglou Apartmanı’nda da 

olmuştur. 1950’lere gelindiğinde binadan hem gayrimüslimler göç etmişlerdir, hem 

de konut işlevinden sıyrılıp, alt katında ticaret ve sanat galerisi, üst katlarında ise iş 

hanı, büro, parti il başkanlığı işlevlerine dönüşmüştür. 



77 

 

       

 

Şekil 4.9 : Siniossoglou Apartmanı’nın geçirdiği dönüşümler, kaynaklar (a) Eldem 

                  (2000), (b) AEÜ.  

                                     



78 

1950 senesi binanın melez mekânsallaşmaya başlaması adına önemli bir kırılma 

noktasıdır. 20.Yüzyılda en üst kata bir kat daha ilave edilerek, iki farklı üsluba ait 

yapılaşma üst üste iç içe duruma gelmiştir. Bugün Salt’ın, Garanti Bankası tarafından 

ancak farklı bir kimlikte temellerinin ilk atıldığı Platform Garanti Güncel Sanat 

merkezi, 2001 senesinde bu binanın zemin katında yer alarak, o dönemlerde 

İstanbul’da İstiklal Caddesi’nde kurumsallaşan ilklerin arasında yer almıştır. Üst 

katlarda ise büro, iş hanı, parti il başkanlığı gibi işlevler yer almış binaya bu 

kullanımlara birlikte her an’la birlikte yeni oluşumlar eklemlenmiş ya da 

kapatılmıştır (Bazı pencerelerin kapatılması, arka kanata balkon eklenmesi, iç 

mekanda farklı zemin kaplamaları, farklı boyalar, kaplamalar vs.). Açık kütüphanede 

2007 de Platform Garanti bünyesinde 20 Mart-16 Haziran aralığında açılmıştır. 

2001’de apartmanın zemin katına sahip olan Garanti Bankası, 2010 da binayı 

tamamen almış ve Salt Beyoğlu için inşaata başlamıştır. Dolayısıyla, bu bina için 

1950’lerde konuttan iş alanlarına dönüşü ile başlayan kırılma, 2011 de tamamen 

sanat ortamına dönüşerek bir kere daha farklı potansiyelleri içeren bir çekim gücüne 

dönüşmüştür.             

 

Şekil 4.10 : 19.Yüzyılda Siniossoglou Apartmanı, (Url-13)’ten uyarlanmıştır. 

Siniossoglou Apartmanı’nın zemin katının farklı işlevlerle kullanımının göstergesi 

olan Şekil 4.11 de görüldüğü gibi, 2001’de Garanti Bankası tarafından 

kurumsallaştırılan Platform Garanti açılmadan önce merkezi Voyvoda Caddesi’nde 

bulunan Osmanlı Bankası’nın Beyoğlu Şubesi bu binada bulunmaktadır. 

Fotoğraflarda zemin üstü birinci kata bakıldığında, iç mekânda konut ya da ofis 

olduğuna dair yorumlar yapılabilir. Ayrıca Platform Garanti açık olduğu sıralarda, 



79 

caddeden kullanılan bakamatik ve bankamatikle oluşan çekimler, bugün Salt 

Beyoğlu’nda forumun içindedir. Bu durum bir nevi kurumun Salt’la birlikte kendini 

geri çekişinin de göstergesidir.  

(a) (b) 

Şekil 4.11 : Zemin kat Osmanlı Bankası Şubesi (a) ve Platform Garanti (b) iken, 

                    kaynaklar (a) Url 14; (b) HT ve Mimarlar.   

                     

 

Şekil 4.12 : İstikal Caddesi’nden Salt Beyoğlu’nun görünüşü (23.02.2012).                  

 



80 

 

Şekil 4.13 : Salt Beyoğlu kat planları, HT ve Mimarlar(2011)’dan uyarlanmıştır.  

Salt Beyoğlu’nun planları Şekil 4.13’te görülmektedir. Mimari ofis tarafından 

1.bodrum kat olarak isimlendirilen İstiklal Caddesi’nden girişin sağlandığı katta, 

forum ve Açık sinema bulunmaktadır. Arka avludan girişin sağlandığı kot zemin kat 

olarak tanımlanmakta ve restorana hem avludan hem de forum merdiveninden girişi 

sağlamaktadır. 1. katta seri alanı, kitabevi ve depo, 2. katta sergi alanı, tuvaletler, 3. 

Katta sergi alanı ve depo, 4. katta ofis birimleri ve bahçe, çatı katında ise toplantı 

odası ve ofis bulunmaktadır. İstiklal caddesi girişinin alt katındaki 2. bodrum katta 

ise tuvaletler ve teknik hacimler yer almaktadır. Salt Beyoğlu, yan sokağı Saka Salim 

Çıkmazı’nda çay evi, cafe ve arka avluya bakan yüzünde depo olarak işlev gören 

Yakup bey Apartmanı’na komşudur. 



81 

 

Şekil 4.14 : Salt Beyoğlu, İstiklal ve Meşrutiyet Cadde’leri arasında bina kesiti, HT   

                    ve Mimarlar’dan (2011) uyarlanmıştır. 

 

Şekil 4.15 : Salt Beyoğlu, İstikal ve Meşrutiyet Cadde’leri arasında sokak kesit, HT  

                    ve Mimarlar’dan (2011) uyarlanmıştır.                                         

Mimar Görüşleri 

 

Şekil 4.16 : Tümertekin’in giriş hakkında görüşleri (Ek C3), fotoğraflar: 

                    (a) HT ve Mimarlar; (b) AEÜ. 

Tümertekin (2011), binadaki orijinal mekân kurgusuna ilişkin en dramatik 

değişikliğin giriş katında yaratıldığı belirterek binanın önceki kullanımlarında sadece 

caddeden girilip çıkılan tek yönlü çalışan bir mekân olduğunu, ilk önemli 

mudahalenin bu yönde olduğu belirtir. Arka avlu ile ilişkiyi kesen, asma kat 



82 

kaldırılarak ‘‘bir yandan İstiklal Caddesi’nin uzantısı, öte yandan meydanın uzantısı 

neredeyse üzerinde bir tavan olan sokak’’ belirtir. Mimarın mekân kurgusuna göre, 

caddeden kapısız bir geçişle ister devam edilip, arkadaki meydana çıkılacak ya da 

tam tersi şeklinde meydandan caddeye trafiğin işleyeceğini belirtir. Ayrıca, giriş 

katın zemindeki taşın kabalığı ile sokakta yürüyormuş gibi, üzerinde tavan olan bir 

sokak olarak belirler ve burada ‘‘hala binaya girilmiş olduğunu kabul etmediklerini’’ 

ekler (Şekil 4.16).  

 

Şekil 4.17 : Tümertekin’in  merdiven hakkında görüşleri (Ek C3), fotoğraflar: (a) HT 

                    ve Mimarlar, (b) AEÜ.                                         

Tümertekin (2011)  görüşlerine göre, binaya istenilen fonksiyonlar nedeniyle, alan 

kazanmak için merdiveni başka bir yere almayı düşündüklerini ancak Anıtlar Kurulu 

tarafından kabul görmeyince merdiveni koruyarak mekân kurgusunu örgütlemeye 

yeniden başladıklarını belirterek, merdivenin korunması ile daha kaliteli bir mekân 

kurgusu elde ettiklerini belirtir (Şekil 4.17). 

 

Şekil 4.18 : Tümertekin’in tavan hakkında görüşleri (Ek C3), fotoğraflar: (a) HT 

                    ve Mimarlar, (b) AEÜ.                                                                          



83 

Tümertekin’in (2011) binayı dönüştürürken ‘‘zaman içinde geçirdiği 

deformasyonları ve katmanları temizleyip olanaklı kılmak’’ genel tasarım krtiteri, ara 

dönemlerdeki asma tavan kaplamaların sökülmeye başlanması ile kalem işi 

tavanların ortaya çıktığını ve mekânda sergilendiğini belirtir (Şekil 4.18).  

      

Şekil 4.19 : Tümertekin’in sergi alanları hakkında görüşleri (Ek C3),kaynaklar: 

                    (a) HT ve Mimarlar; (b) EBD.                    

Sergi alanlarının, zemin kaplamasının endüstriyel parke ile kaplı olmasınının yapının 

orijinal kullanımına hitap ettiğini belirten Tümertekin (2011), sergi duvarları beyaz 

küpte sergilemek yerine, için de tipik sergi ezberini bozmak ve daha sıcak bir 

atmosferde sergi alanı oluşturmak istediklerini belirtmektedir. Ayrıca, alçıpan tavan 

kaplamasını değil, siyah metal delikli tavan seçimleri için, sergilenecekleri sakin ve 

görünür kılmak istediklerine ilaveten, meraklı olanın arkasında neler olduğunu 

keşfedebileceği bir elemanı tercih ettiklerini belirtmektedir. Bu sayede, bazı kalem 

işleri metal delikli tavanın ardında kalsa da, delikli tavan arkasından geçmişine dair 

referansları vermektedir (Şekil 4.19).      

Salt Beyoğlu’nun restitüsyon ve restorasyon projelerini hazırlayan ve uygulayan Y. 

Mimar Ali Emrah Ünlü ile 21.11.2011 tarihinde kişisel görüşme yapılmıştır. Ünlü 

(2011) yapının restore edilirken, sadece bugünkü fonksiyona yönelik değil, gelecek 

10-20 düşünerek pencere, merdiven gibi ana yapı elemanlarına müdahale 

etmediklerini belirtmektedir. İç mekânlarda, pencereler su kontrasının arkasında 

kalsa bile, her an kullanıma hazır bir şekilde restore edilmiştir. Merdiven Ünlü’ye 

göre yapıya değer veren bir elemandır. Cephe üzerinde titizlikle renk ayarlamaları 

yapılmış, özel bir sistemle senelerce bozulmaması için restore edilmiştir (Şekil 4.20) 



84 

 

Şekil 4.20 : Salt Beyoğlu, Restorasyondan önce ve sonra, kaynaklar: (a) HT ve  

                    Mimarlar; (b) AEÜ; (c) EBD. 



85 

 

                                    

 Analizler 

Salt Beyoğlu, Han Tümertekin’in mimari yeniden işlevlendirme prensipleri ve 

Salt’ın Programlama mantığı ile melez meksansallaşma olarak ortaya çıktığı 

düşünülen haller, bir çok mekânın bir tek binadan olmasından daha fazla ara 

durumlara sahiptir. Binada bulunan mekanların, kapalı kapılar ardında kalmadan, 

sınırların gevşediği, algılarının iç içe geçtiği, gündelik hayatta kendine çeken 

adımların ve farklı kültürlerin karşılaştığı, bu karşılaşmalar ve iç içeliklerle 

potansiyel muğlak melez meksânsallaşmaların ortaya çıktığı gözlemlenmektedir. 

 

Şekil 4.21 : Salt Beyoğlu mekanların diyaloğu. 

Yukarıdaki Şekil 4.21’de, Salt Beyoğlu içinde bulunan farklı işlevlere sahip 

mekanların sadece sirkülasyon alanları ile birbine bağlandığı değil (A), birbirine 

dokunarak diyalog haline geçerek (B) melez mekânsallaştığı fonksiyon şeması 

görülmektedir. Buraya gelen bir kişi bütün katları dolaşma halinde kapıların 

olmaması ya da bir diğer mekânı algılayacak şekilde duvardaki açıklıkların 

olmasıyla, işleviyle kendince sınırlı ancak adımlar ve algılarla sınırsızlaşan farklı 

mekanların varlığına ve onların gündelik hayatının farkına varır. Salt Beyoğlu’nda 

bir gezinti halinde, forumla birlikte Açık Sinema, sergi alanlarıyla birlikte serbest 

geçişli kitabevi ve duvardaki pencerelerden algılan restoran, üst kata ulaşınca da 

camekanlı ve serbest girişli bahçe algısal olarak kişiye bu binayı tanımlar. 

Tümertekin’in (2011) Forum’u üzerinde tavan olan bir sokak havasında düşünerek, 

İstiklal Caddesi ile kapıları açık olarak kurduğu serbest geçiş, binayı gezerken de 

hiçbir yere girip çıkılmasa dahi, yürüdükçe sürpriz mekanların ortaya çıktığı adeta 

bir ‘‘düşey sokak’’ gibi devam eder. İstiklal Caddesi ve Salt Beyoğlu serbest yürüyüş 

ve sınırları gevşemiş geçişlerle birbine bağlanmıştır. Bu bağlamda Salt Beyoğlu, 

alışıldık bir sanat mekanı deneyimelmekten farklıdır. Özellikle, sergi mekanları için 

kırılma noktası burada başlar. Bir sergi alanındayken izleyicinin bulunduğu zamanı 



86 

unutup sadece sanat nesnesine odaklanması, Salt Beyoğlu’nda ön koşul değildir. 

İzleyiciye kendi tercihlerine göre yönlenmesini sağlacak alternatifler mekan 

tarafından sunulur. Sergi alanları restoran kitabevi düşey sirkülasyon elemanları ile 

birleşerek, hem sergi alanı deneyimleyen kişiler için hem de diğer mekanlarda 

bulunan kişiler için biri diğerine öteki olur ama yanı zamanda da birleşir.  

 

 

Şekil 4.22 : Salt Beyoğlu 19.Yüzyıl ve 21.yüzyıl mimari dokularının karşılaşması. 

Mekânların birbiri ile diyaloğunun yanısıra, mimarın geçmişi perdelemeden, yapının 

ilk anına dönerek günümüzün ihtiyaçlarına göre binayı yeniden işlevlendirme 

prensibi’’ mekanlar arası geçişlerle birlikte binanın geçmişiyle bugünü arasında da 

karşılaşmalara neden olarak melez mekânsallaşmalar oluşmaktadır. Yukarıdaki Şekil 

4.22’de görüldüğü gibi Salt Beyoğlu’nda 21.Yüzyıl değerleri baskın gelerek 

19.Yüzyılı absorbe etmemiş (A), aksine birinin varlığı ötekini ortaya çıkaracak 

şekilde mimari dokular karşılaşmaktadır (B).  

Tüm bu değerlendirmeler doğrultusunda ölçek biraz daha küçültülerek melez 

mekansallaşmaların olduğu noktalar aşağıda analiz edilecektir.  

Zemin katta bulunan Forum hem kendi işlevini, gelen kişiyi karşılama, istediği yöne 

yönlendirme dışında, İstiklal Caddesi’nde yürüyen, bina ve işlevi ile ilgisi olmayan 

bir kişiyi de içeriye alabilmektedir. Forum bir karşılaşma mekanıdır (Şekil 4.24). 

 

Şekil 4.23 : Salt Beyoğlu kapısız geçişi. 



87 

 

Şekil 4.24 : Forum potansiyel karşılaşma noktaları. 

Forum merdiveni üç kolludur, parapetleri siyah renkli duvardan oluşan çelik 

strüktürdedir ve orijinal bina duvarına sadece kirişleri ile bağlanmakta, bütün strüktür 

olarak ise eski eserden kopuk bulunmaktadır. Forumun döşemesindeki doğal taş 

kaplama, geniş merdiven basamaklarda da, 1.kattaki ahşap döşeme kaplamasına 

kadar devam eder ve bu merdiveni foruma ait kılar ama bir yandan da algıya giren ve 

girecek olan diğer etmenlerle forumdan uzaklaştırır. Öncelikle, forum merdivenini 

kullanarak 1. kata erişmek için yürüyen kişilerin belleğine daha bu kata ulaşmadan, 

merdivende hareket halinde iken deneyimlediği mekânsal algılar girer (Şekil 4.25). 



88 

 

Şekil 4.25 : Forum merdiveni ile binanın iç ve dış sınırların farkına varılması. 

Yüksek tavanlı forumda, döküm kolonların arasında gezerken ‘‘arkada bir avlu’’ 

olduğunun farkına vardıran ve içeriye gün ışığını alan kare pencereler, merdiveni 

deneyimlemekle birlikte, kişinin arka avlu ile bağlantıyı daha yakından kurduğu bir 

yer haline gelir. İstiklal Caddesi’nin kalabalıklığından, bu mekâna giren kişiler Saka 

Salim Çıkmazı ve arka avlunun dinginliğine ve binanın iç-dış sınırlarına forum 

merdiveninin sağladığı potansiyel ara durumlar ile tanık olur. Arka taraflarda yer 

alan binaların varlığını ilk olarak bu noktalarda algılar. Diğer potansiyel ise, 

merdivenin ikinci kolundan, ikinci sahanlığa yürürken ve sahanlığa ulaşılma anında, 

karşıda beliren ara durum ‘‘Bistro’nun kapısız geçiti’’ ve ‘‘arka avluya giriş çıkışı 

sağlayacak, sahanlık genişliğinde yüksek camekândır’’. Forum merdiveni, daha 

birinci kata ulaşmadan hem içeri ve dışarısı arasındaki sınırları belirlemiş, hem de 

işlevsel olarak farklı bir mekânı, Bistro’yu kendine bağlamıştır. Bu durumda ikinci 

sahanlık binaya yeni gelerek her yöne dağılmaya müsait kişiler ile ana girişi arka 

avlu olan Bistro’dan çıkan kişilerin bir karşılaşma noktası olur.  

Sergi alanlarına girildiğinde ise, sanat mekânları stratejisi beyaz küp mantığındaki 

bembeyaz duvar ve tavanlar yerine bu elemanlar ile algısal olarak kişiyi öncelikle 



89 

deneyimlediği diğer galeri mekânları ile karşılaştırmalara sokabilir. Aşağıda genel 

bir fotoğrafı görülen sergi alanlarının karşılaşma noktaları ve birbirleri arasındaki 

ilişkilerle nasıl melez mekânsallaştıkları, sergi panelleri, kalem işi tavan-metal tavan 

ve pencerelerin caddeyle kurdukları bağ üzerinden anlatılacaktır.  

            

Şekil 4.26 : Sergi alanlarının genel görünümü (17.05.2012). 

 

Şekil 4.27 : Orijinal bina çeperi ile su kontrası panellerin karşılaşması. 

 



90 

Süpürgelikten tavana kadar olan su kontrası sergi panelleri üzerinde birleşme derzleri 

görünür ve geçicilik hissi verir. Ana bina çeperinden, arkasında tesisat koridoru 

bırakacak şekilde (90cm) önde bulunarak, yeni bir plan konturu oluşturur. Düşeyde 

ise, bu konturun sonlandığı ve ana binanın gerçek konturunun yan yana geldiği 

yüzeylerde, geçicilik hissi veren su kontrası ve ana binanın beyaz boyalı duvarı ile 

karşılıklı algısal geçişler yaşanır. Malzemelerin sınırları bellidir ancak biraradalığı 

ile, hem eski eserin içine sonradan eklemlenen su kontrası, ana binanın kendi 

varoluşsal duvarından ayrışır. Su kontrasının geçicilik hissi ile eski ve yeni arasında 

hem bir ayrım hem de bir iç içeliğin yarattığı titreşimlerle melez mekansallaşma 

yaşanır. 

 

Şekil 4.28 : Orijinal bina kelemişi tavan ile ile metal tavanın karşılaşması. 

2.kat ve 3. Katta, metal tavan ve su kontrası duvar panelinin durduğu ve sürpriz 

olarak ortaya çıkan bir nokta vardır: Tavandaki kalem işi süslemeler (Şekil 4.28). 

Tümertekin’in (2011), orijinal binayı okunaklı kılma prensipleri ile ortaya çıkartarak 

sergilenir hale getirdiği bu bölüm melez mekânsallaşmanın oluştuğu 

noktalardır.Kalem işi süslemelerin çıplak olarak tavanda algılandığı bölüm A blokta 

Fransız balkonları olan yerden başlayan pencerelerin olduğu akstan ortalama 5 metre 

içeride, biri diğerinden büyük iki farklı desenle tavanda yer kaplamaktadır. Sergi 

alanı içinde net olarak algılanan kalem işlerinden başka, ancak tavana bakan dikkatli 

bir gözün görebileceği genişletilmiş metal tavan boşluklarından, elektrik ve mekanik 

aksanların arasında görülen, diğer işlemelere göre daha küçük üç tane ve farklı  



91 

desene sahip kalem işi süslemeler vardır. Genişletilmiş asma tavan, sağladığı bu 

görsel keşifle, kendisi bir ara durum oluşturur. 

 

Şekil 4.29 : Sergi alanında farklı dokuların melez mekânsallaşması (17.05.2012). 

Ana renklerin hâkim ve binanın yapıldığı döneme ait olduğu anlaşılan kalem işi 

desenler başlı başına bir sanat eseri gibi, pencereler ve perdelerle birlikte ise, Salt 

Beyoğlu içinde başlı başına sergilenen bir mekân halindedir. Siyah renkli 

genişletilmiş metal mesh tavanın, kalem işlerin olduğu bu bölümde durduğu nokta iki 



92 

aykırı ucun bir karşılaşma noktasıdır: 19.Yüzyıl sonu-20.Yüzyıl başı varoluşsal doku 

ve 21.Yüzyıldaki eklemlenen doku.  

 

Şekil 4.30 : Sergi alanları içindeyken İstiklal Caddesi ile devam eden diyalog. 

Su kontrası panel ve tavan kaplamaları ile birlikte, mekânın İstiklal Caddesi ile 

sınırını oluşturan ön yüzünde yer alan ve iç mekânda sadece bu bölümde yer alan 

pencereler birbiri ile bağlantılı iki farklı öneme sahiptir. İlki, sadece sergilenen 

nesneye odaklamadan dışarının kimliğini hissettiren pencere ve ikincisi ise pencereye 

yaklaşıldığında buna bağlı olarak oluşan nerede olduğunun farkındalığının kişide 

yarattığı bilinçle caddedeki dinamiklerle iletişimin hala devam ediyor oluşudur. Bu 

durum, galeri mekânı için bir kırılma noktası olup, ‘‘galeride sergilenen nesneler 

arasına, pencerelerin arkasından görünen caddenin diğer tarafındaki binaların varlığı, 

görünüşü de girer’’(Dilek Pastanesi ve diğer binalar). 

Orijinal merdiveni deneyimlerken melez mekânsallaşmalar oluşur (Şekil 4.28). 

Merdiven tipolojisi ve oryantalist üslubu nedeniyle kişiyi modern ve oryantalist 

üsluplar içinde gel-gitlere sokar. Yarı sarmal ve yekpare şekilde, binanın katlarını 

kendine sahanlık yaparak devam eden merdiven, kenarları pahlı dikdörtgene 

oturmuştur. Katlardaki, ahşap döşeme kaplaması merdiven başlangıcında sonlanır ve 

basamaklardaki orijinal beyaz mermer kaplama merdiveni özelleştirerek, her kat ile 

arasında kendi sınırını oluşturur. Basamakları deneyimlerken, korkuluk ve sonradan 

eklemlenen gizli sarı led aydınlatmalı süpürgelikle zaman-mekân çakışmaları 

yaşanır: Bir tarafta kendi dönemine ait demir çubuklu ve ahşap küpeşteli korkuluk, 



93 

diğer tarafta son dönem aydınlatma teknikli mermer süpürgelik. Hareket halinde 

iken, merdivenin dayandığı geniş duvarda iki adet kare pencere algılanır.  

 

Şekil 4.31 : Sergi alanları ile iç içe olan yapının orijinal merdiveni. 

 

Şekil 4.32 : Bahçe’nin potansiyel ara durumları. 

Bahçe Salt Programa mantığının ana prensibi olan, alışılmışın dışında farklılıkları 

denemek düşüncesinin dışavurduğu önemli noktalardan biridir. Diğer işlevlere göre, 

yetiştirilen her biri birbirinden farklı yenilebilir bitkilerle, diğer mekânlara göre 

ötekidir ve Salt Beyoğlu içinde adeta canlı bir sergiye dönüşür. Forum merdiveni ve 

1.kattan sonra sergi alanları ile arka avlu ve arka komşu binalar ile kopan nerede 

olduğunun bilinciyle ‘‘binanın iç-dış sınırlarının farkındalığı’’ Bahçe ile yeniden 

başlar. Odakule dâhil olmak üzere, komşu binalarla algısal ilişkilerin kurulduğu bir 



94 

yer olması açısından mekânsal ara durumlar taşımaktadır (Şekil 4.33). Yapısal olarak 

da 19.Yüzyılda inşaa edilen Siniossoglou Apartmanı’na, 21. Yüzyılda çelik ve 

camlarla oluşturulan yeni bir strüktür eklemleştiğinden, strüktürel olarak da melezdir. 

İçinde kullanılan malzemeler açısından ise, Salt Beyoğlu ve Salt Galata’nın yeniden 

işlevlendirilmeden öncesinde, binalarda inşaat sırasındaki kalıntılardan arta kalan 

malzemeler kendi döneminden ayrışıp dönüşüme uğrayarak farklı bir uca yönelmiş, 

‘‘şimdi’’ Salt Beyoğlu’nda bahçe için gelen kullanıcılar için farklı kullanımlarla 

karşılaşarak yeniden süreçlendirilmiştir (Şekil 4.32).  

 

 

Şekil 4.33 : Bahçe içinde komşu binalarla kurulan ilişkiler. 



95 

              

Şekil 4.34 : Sergi alanları içinden geçen asansör. 

Yukarıdaki Şekil 4.34’te görüldüğü gibi, saydam camları olan asansörle ulaşan 

kişiler için, harekete başladığı yerden itibaren hızıyla geçtiği yerleri deneyimleyerek 

mekâna ulaştırır. Asansör kullanıcıları için, bir kata ulaşmadan diğer mekânları, hızlı 

da olsa, saydam cam ile görebilme durumu her katta gerçekleşir. Asansör deneyimi 



96 

tüm bina için düşünüldüğünde, forumda açık sinema, 1.katta kitabevi girişi, 2.3 katta 

galeriler, 1. ve 4.katta hol mekanlarının kesitleri olmak üzere geçilen kata dair 

algıların üst üste bindiren ara durumları yaşatırken bina içinde var olan bir 

‘‘enstalasyon’’ gibidir.  

 

Şekil 4.35 : 1.kat holünün çoklu kullanımı. 

1.katta, galeri mekânına zıt yönde merdiven ve asansörün karşısında mekânsallaşan 

Robinson Crusoe 389 Kitabevi’ni anlatmadan önce, birçok işlevi birbirine 

bağlayarak çoklu kullanıma olanak vermesiyle, 1.kat holü melez mekân 

oluşumundan bahsedilecektir.  Hole bağlanan birimler restoran, kitabevi, asansör, 

orijinal merdiven ve forum merdivendir. Dolayısıla bu holde, farklı kullanıcılar 

karşılaşacağı gibi her bir mekâna kapısız geçişler ile bir işlevin gündelik hayatı aynı 

zamanda ötekinin de içinde karıştığı melez mekân oluşturmaktadır.   

Asansör ve merdivenin karşısında, (forum merdiveninin algısı ile birlikte) açık 

mekân olarak devam eden kitabevi girişi ve duvarında bulunan saydam dikdörtgen 

açıklıktan restoran ve kitabevi görülerek, strüktürel varoluş sistemi anlaşılmaktadır. 

(Şekil 4.35). Bina içinden forum merdiveninin ikinci sahanlığı ile kişileri içeri alan 

Bistro’nun (+0.20 kotu), asma kat olarak üstünde, 1.kattan merdivenle bağlanan 

kitabevi (+2.93 kotu) algılanır. Eski eser bu binanın içinde, siyah çelik kirişleri ile 



97 

son dönemde inşa edildiği anlaşılmaktadır.  Dolayısı ile ‘‘forum merdiveni sahanlık 

holü’’ ve ‘‘1. kat holü’’ iki farklı işlevi birbirine hem tekil olarak ayrıştıran, hem de 

geçirgenlikleri ile birleştiren bir ara durum oluşturlar.  

 

Şekil 4.36 : Kitabevi ve restoranın gündelik hayatının birbiri içine geçmesi. 

 

Şekil 4.37 : Restorandan kitabevinin görünüşü. 



98 

İstiklal Caddesi’ne göre binanın arka kanatında, çoklu kullanımlı 1.kat holünden 

girişi olan Robinson Kitabevi’ne girildiğinde, Bistro restoran&cafe ile kurduğu ilişki 

daha net algılanır (Şekil 4.36). Bölüm başında anlatıldığı gibi, Robinson Cruose 

İstiklal Caddesi’nde tekil ve cadde üzerinde varolan ilk şubesinden bir sanat 

kurumunun içinde varolmaya başlamış, kurumun programına dâhil ancak 

işletmecisinin kendi olmadığı restoran ile iç içedir.  Sadece görsel ve adımların 

birbirini tetiklemesi olarak değil, restorandaki kullanıcıların sesleri ve 1.kat holü aynı 

zamanda sergi alanını da kendine bağladığı için, sesli sergi olduğunda serginin 

alanından gelen sesler de kitabevinin gündelik hayatına dâhil olmaktadır. 

Salt Beyoğlu içindeki, Robinson Cruose kitabevi çalışanı ve Bistro çalışanı ile 

(17.05.2012) kişisel görüşme yapılmıştır. Kendilerine mekânı nasıl buldukları 

sorulmuştur, alınan cevaplara göre uyarlanan cümleler aşağıdaki çizelgede 

görülmektedir. 

Çizelge 4.5 : Salt Beyoğlu, restoran ve kitabevi çalışanlarının görüşleri.  

 

Mekânsal olarak birçok disiplininin gündelik hayatlarının birbirine karışmasından 

bahsedilirmiştir ama yukarıdaki Çizelge 4.5’te görüldüğü gibi, bu durum çalışanlar 

için farklı direnç noktaları oluşturmaktadır. Kitabevi konumu itibariyle, 1.kat çoklu 

kullanımlı holü ile sergi alanlarına bağlandığı için, sergi alanında olan orada olan 

sesli sergiler çalışanı olumsuz yönde etkilemektedir. Ayrıca, bir sanat kurumunun 

içinde, diğer mekânlarla iç içe kapısız geçişli bulunduğu için İstikal Caddesi’ndeki 

ana şubedeki gibi istediğinde dükkânı bırakıp kişisel ihtiyaçlarını gideremediğini 

belirtmektedir. 

Gündelik hayatta adımlar 

Salt Programlama’nın, birçok işlevin bir arada olduğu disiplinlerarasılık ve bu 

işlevler arasında mekânsal geçişlerin olması, gündelik hayatta sadece biri için gelen 



99 

kullanıcıları öteki ile karşılaştırır. Farklı işlevlerin çalışma gün/saatlerini ifade eden 

Şekil 4.38’de görüldüğü gibi, ofisler ve restoranın akşam kapanışı hariç bütün 

işlevler yaklaşık olarak binada aynı eşzamanlılıkta bulunmaktadırlar. Salt 

Beyoğlu’na gelen kullanıcılar tesadüfen her mekânı görebileceği gibi, bilinçli olarak 

da kitabevi, restoran, bahçe ve düzenlenen konuşma programı için gelen kullanıcılar 

kendine göre öteki olan kullanıcı ve onunla birlikte gelen farklı bir kültür/kimlikler 

karşılaştırarak üçüncü mekân oluştururlar. Ancak üçüncü mekân sadece bina içinde 

değil, sanat ortamı olan Salt Beyoğlu ve etrafındaki komşu binaların kullanıcıları 

arasında oluşur. Dolayısıyla, gündelik hayatta kullacılarla oluşan melezliği anlamak 

için önce bina, daha sonra da bulunduğu sokak ölçeğinde değerlendirmeler 

yapılacaktır. 

 

Şekil 4.38 : Salt Beyoğlu’ndaki farklı işlevlerin günlere göre çalışma saatleri  

                    (Url-15)’den uyarlanmıştır. 



100 

Salt Beyoğlu içinde arka kanatta yer alan Robinson Cruose, bulunduğu konum itibari 

ve dışarıdan görülmediği için, burayı görerek gelmek imkânsızdır. Ancak Bistro 

içindeyken ya da Salt Beyoğlu içinde gezerken tesadüf edilebilir. Bu nedenle ya 

Robinson Cruose’yi daha önce bilanler ya da cadde üzerinen yönlendirilenler ya da 

bina içinde tesadüfen kitabevi ile karşılaşanlar gelebilir. Bu noktada, isimi olan bir 

kitabevinin kendi kullanıcılarını buraya çektiğini ve sanat mekânının kullanıcıları ile 

karşılaşarak gündelik adımlarla melezlik oluşturmaktadır. 

Çizelge 4.6 : Robinson Cruose işletmecisi görüşleri, (Ek B1). 

 

Gündelik adımların Salt Beyoğlu’na gelme potansiyelini bir arada bulundurması 

mekânların iç içeliğine ve gelen kullanıcılarla farklı kimlikler karşılaşarak üçüncü bir 

mekân yaratmaktadır. Ancak üçüncü mekanla gelen melez mekânsallaşmalar sadece 

binanın içinde değil, yan sokağı Saka Salim Çıkmazı ve arka avlu arasında da 

oluşmaktadır. Konunun en başında belirtilen sanat mekânının bulunduğu yer ile en 

başından üçüncü mekân oluşumu oluşturmasını takiben yaşanır. Bu nedenle sokak ve 

arka avluya bakan diğer binalar arasında en baştan sadece işlevsel değil, kimlik 

olarak da melezlik oluşmuştur. Bununla birlikte, sanat mekanı ideolojileri ile binanın 

çevresi ile kurduğu bağlantısının kopması, üçüncü bölümde analizi edilen sanat 

mekanlarının içinde bulunduğu durumla benzerdir. Şekil 4.39’da analizi yapıldığı 

gibi, yan sokak ve arka avludan algılan cephe ile cephenin arkasındaki algılanmayan 

çeperler arasında bir ara durum oluşmaktadır. Bu doğrultuda, bina ne dışarıdan 

görüldüğü gibi pencereli ve dışarıda bağlantıyı kuran değildir, ne de içeriden 

görüldüğü gibi tamamen sergi duvarları ile kaplı değildir; sergi duvarlalarının 

arkasında dışarıdan algılanan kapalı pencereler vardır; her ikisi gibi de olmayan 

üçüncü mekân vardır. Saka Salim Çıkmazı dinamikleri açısından bakıldığında ise 

kültürleraraslık varoluşu gözlemlenebilmektedir.  



101 

 

Şekil 4.39 : Salt Beyoğlu’nda, iç ve dış çeperlerin ara durumu (09.05.2011). 

Mimar ve kurumun görüşleri kısmında belirtildiği gibi, Salt Beyoğlu’nda sergi 

alanları beyaz küpe başat, hem farklı malzemeler hem de İstiklal Caddesi ile 

pencerelerle kurduğu bağdan söz edilmiştir. Ancak, binanın Saka Salim Çıkmazı ve 

arka avluya bakan yüzünde aynı bağlantının devam ettiği söylenemez. Şekil 4.39’da 

görüldüğü gibi, algılanan cephe ve iç mekanda oluşan sergi duvarları arasında 

algılanmayan üçüncü mekânda ara durum oluşturmaktadır. 



102 

 

Şekil 4.40 : 2007’de Saka Salim Çıkmazı’nda gündelik hayat, kaynak: HT ve  

                    Mimarlar.  

 

Şekil 4.41 : 2012’de Saka Salim Çıkmazı’nda gündelik hayat. 

Yukarıdaki Şekil 4.40 ve Şekil 4.41’de, 2007 ve 2012 senelerine ait Saka Salim 

Çıkmazı’nda gündelik hayat görülmektedir. 2011’de Beyoğlu’nda sokaklarda 

masaların kaldırılma operasyonu ile, gündelik hayatta bu çıkmazda Turkuaz Cafe’ye 

yürüyen adımlar, artık Saka Salim Çıkmazı’nı teğet geçerek İstiklal Caddesi’nde 

yollarına devam etmektedir. Saka Salim Çıkmazı’ndaki iki farklı çay evi sahipleri ile 

16.05.2012’de kişisel görüşme yapılmıştır. Arka Avluya bakan Yakup bey 

Apartmanı  depo olarak işlevlendirilmiştir. Yakup bey apartmanında çalışan üç kişi 

ile, Saka Salim Çıkmazı’ndaki çay ocağında söyleşi yaparken tesadüfen 

karşılaşılmıştır. Başka bir yerden aldıkları paketlenmiş ekmek arası öğlen 

yemeklerini, çay içerek yemek için buraya gelmişlerdir.  Komşu bina Salt restoran 

hakkında görüşleri ‘‘biz oraya giremeyiz, yemekler çok pahalı, Beyoğlu’nda bir çok 

yere gidip yemek yiyebiliyoruz ama oraya giremiyoruz, zaten boş, sahibi de buradan 

gitti’’ demişlerdir.  Bir sanat mekânı olarak ise hiç gezmediklerini, onlara hitap 

etmediğini, sabahtan geç saatlere kadar geçim derdine düştüklerini belirtmişlerdir. 

Bu doğrultuda kullanıcı kitlesi olarak Salt ve komşu binaların kültürleri arasında, ne 

o ne de öteki olan üçüncü mekânda bir kültürlerarasılıkla melezlik oluşmaktadır.      



103 

4.2 Salt Galata ve Voyvoda Caddesi 

Galata’nın hayatında merkezi bir yeri olan Voyvoda Caddesi’nin 14. Yüzyıldan 

Palozzo del Comune ve Piazza olmasıyla bir çekim noktası olup Osmanlı döneminde 

de önemini korumuştur. Adını yerel idarecilerden Galata asayişinden sorumlu 

Voyvoda Dairesi’nden aldığı düşünülmektedir. Voyvoda Caddesi’nin sadece Galata 

için değil, İstanbul için bir çekim noktası olmasına dair kırılma 19. Yüzyılın ikinci 

yarısında yaşanmıştır. 1860’tan başlayıp otuz kırk yıl içinde caddeye bir çok kurum 

ve kuruluşun yerleşmesi ile caddenin teni tamamen değişmiştir (Eldem, 2000). 

19. Yüzyılda 1860’lardan itibaren Voyvoda Caddesinin tarihini açıklayan Şekil 

4.42’de, caddenin günümüze gelene kadar geçirdiği dönüşümler ve bu dönüşümler 

içinde cadde kimliğini etkileyen önemli kırılma noktaları olan 1880, 1925, 1980 ve 

2011 seneleri görülmektedir. 1880 senesi, 1860’larda caddeye gayrimüslimler 

yerleşmelerinin artışı ve 1870’te tramvayın caddeden geçmesinin beraberinde, 

caddede şirket profilinin değiştiği bir dönemdir. Bankacılık, sigortacılık, hukuk, 

mimarlık, madencilik ve demiryolları ofisleri caddeye yerleşmişlerdir. 19. Yüzyılda 

Levantenlerin yaşadığı dönemlerde, caddenin mimari tarzı batılı eğilimlerle 

oluşmuştur. İçlerinde Osmanlı Bankası, Merkez Bankası, Sümerbank, İş Bankası, Eti 

Bank, Tutum Bankası, Deutsche Orient Bank gibi bankaların caddede yer alması ile 

caddenin adı gayriresmi olarak Bankalar Caddesi denilmiştir ve hala 

kullanılmaktadır. Öncesinde han isimleri ile anılan binalar, tekil olarak binayı ele 

geçiren şirket/banka isimleri ile anılmaya başlamıştır. Caddenin, 19. Yüzyılda 

1880’lerde gayrimüslimler ve bankalar ile başlayan ‘‘parlak dönemi’’, 20.Yüzyılda 

1925’te cumhuriyetin ilanı ile tekrar bir kırılma noktası geçirerek ‘‘duraksama 

dönemine’’ girmiştir. Bu dönemde hem bankalar, başkent Ankara’ya taşınmıştır, 

hem de bu caddenin sosyo-mekânsal kökenleri oluşturan gayrimüslimler 1950’li 

yıllara kadar caddeden göç etmişlerdir. Gayrimüslimlerin kültürel dokusu ve batılı 

mimari eğilimlerle şekillenen caddede 1940 (Burla Elektrik) ve yoğunlukla 

1950’lerden itibaren, daha öncesinde buraya geçiş yapamayan Eminönü elektrikçileri 

sızmaya başlamıştır. Bu sızmayla birlikte caddede sosyo-mekânsal anlamda ara 

durumlarla melez oluşumlar başlamıştır. Levent ve Maslak’ta iş merkezlerin 

çoğalması ile, caddeden idari binaların göçleri başlamıştır. Elektrikçilerin Voyvoda 

Caddesi ile başlayan gelişmeleri, Okçu Musa Caddesi ve oradan da Şişhane’ye 

yayılmış büyük bir elektrik ve aydınlatma üretim aksı haline gelmiştir (Eldem, 2000). 



104 

 

Şekil 4.42 : Voyvoda Caddesi Tarihi,  Eldem (2000)’den uyarlanmıştır. 

20.Yüzyılda cadde ölçeğindeki duraklama olsa da, elektrikçiler için parlama dönemi 

denilebilir. 19.Yüzyılda batılı üsluplarla şekillenen caddenin mimari dokusuna, 20. 

Yüzyıl üsluplu binalar eklemlenerek, 21.Yüzyılda hala her ikisinin birlikte ve 



105 

etkileşimde olduğu cadde yüzünde melez bir silüet algılanmaktadır. Günümüz 21. 

Yüzyılda ise caddenin kimliğini değiştirecek son kırılma noktası daha yaşamaya 

başlamıştır. Eski Osmanlı Bankası restore edilerek Salt Galata olmuş, Voyvoda 

Caddesi’ne ilk defa bir sanat ortamı girmiştir. Galata, Tarihi Yarımada ve Şişhane’de 

başlayan turizme yönelik, eski eserleri otele dönüştürme işlemleri bu caddeye de 

sızmıştır. Hala inşaatı devam eden Sümerbank, İnşaatı durmuş halde olan Bereket 

Han otel olarak dönüşüme başlamıştır. Sümerbank’ın karşısındaki eski adı Bahtiyar 

& Komondo han ve içinde elektrikçilerin yer edindiği yeni adı Yeni Bahtiyar Han 

önümüzdeki bir sene içinde otel inşaatına başlayacaktır. Voyvoda Caddesi, 21. 

Yüzyılla birlikte farklı bir kimlikte mekânsallaşmanın ilk adımlarını atmıştır. Ancak, 

bir taraftan canlanma yaşanırken diğer taraftan, 20. Yüzyılda caddeyi ayakta tutan 

elektrikçiler için gerilimli anlar yaşlanmaya başlamıştır. Çünkü bina sahiplerinin 

otele çevirmek için baskıları sonucu caddeyi terk etmek zorunda kalacaktır.  

Elektrikçilerin gözünden olaya bakmak adına, Yeni Bahtiyar Han içindeki elektrikçi 

Mustafa Fındıklı (71yaş) ile 13.04.2012 tarihinde kişisel görüşme yapılmıştır. 

Elektrik firmaların canlanmaya başladığı 1958’de bu caddeye 18 yaşında köyünden 

gelen ve 25 sene Bakalit Elektrik’te çalışıp, 1978’lerde ortak olarak kendi dükkânı 

açmıştır. Buranın daha önce Devlet Toprak Mahsülü’nün malı olduğunu ancak 

satılığa çıkınca çok pahalı olduğundan dolayı, Tarihi Yarımada ve Galata’da başka 

binaları da olan tek bir kişinin burayı alabildiğini belirterek, düşünceleri şöyle 

açıklar: 

Bankalar Caddesi turistik yerler olacakmış. Bankalar otel olunca buraya bizim için kimse 

gelmez, otele gelecek insanlar gelir. Stopajı ile toplam 3.500 kira veriyoruz. Yakında 4-5.000 

kira olacak. Yer bulamayız biz buralarda, buraya kadarmış deyip bırakacağız. İşlerimiz çok 

iyiydi eskiden, şimdi eskisi gibi değil. Perpa’ya gidenler oldu, oradan tekrar buraya gelenler 

oldu. Çünkü çok araba geçtiğinden hava alamadıkları ve arabaların egzoz gazı kokusundan 

duramadılar. Ama burada insan çıkıyor caddeye, kapsının önünde hava alıyor. Giden bin 

pişman gitmeyen bin pişman. Hırdavatçıları göndermek istediler bir kısmı gitti bir kısmı 

gitmedi. Han sahibi 20 seneliğine burayı otele kiraya vermiş. Bizim dükkânların yerine turistik 

eşya dükkanlar gelebilir belki. Sümerbank’ta otel oluyor, onu da Ulusoy aldı, karşıda bir otel 

daha açıldı, bir de Bereket handa durdurulan inşaat var o da otel. Şişhane’de de otel olacak 

yerler var (Fındıklı, 2012).  

Fındıklı (2012), senelerce mesleğini burada yapmış biri olarak bir yandan ‘‘buraya 

kadarmış, turistik olunca cadde canlanacak’’ dese de, bir yandan yanında 



106 

çocukluğundan beri çalışan iki tane genç çırağının, bir daha böyle bir ortamı 

bulamayacaklarını, nereye ve nasıl tutunacaklarını düşünmektedir.   

Bir yandan oteller ve sanat ortamı ile yeni bir kimlik kazanmaya başlayan ve bir 

yandan da ara dönemde yaşatan elektrikçilerin yokuşu sürse de gündelik hayat 

devam etmektedir.  

Voyvoda Caddesi’ nin dönüşümü içinde, Salt Galata’nın caddede konumu nasıldır? 

 

 

Şekil 4.43 : Voyvoda Caddesi Zemin kat işlev analizi (2012). 

Voyvoda Cadde’sinin zemin kat işlevlerini ifade etmek için hazırlanan Şekil 

4.43’teki haritada görüldüğü gibi, cadde üzerinde elektirikçiler ağırlıkta olmakla 

birlikte, 19. Yüzyıldaki gibi bankalarda bulunmaktadır. Ayrıca restorasyonu 

sürmekte olan inşaat halinde binalarda caddede mevcuttur. Caddede yürüme halinde 

iken, elektirk dükkânlarının tabelelaları ve vitrinlerindeki aydınlatma elemanları 

dikkat çeker. Okçu Musa Cadde’sinden gelen araçlar bu caddeyi takip ederek 

Meclis’i Mebusan Caddesi’ne bağlanırlar ancak caddenin dar oluşundan dolayı gün 

içinde trafik yoğunluğu olmaktadır. Ayrıca dar kaldırımda yürüyen insanlarla da 

insan trafiğinin gün içinde fazladır. Yeme-içme ve kıyafet satan seyyar satıcılar 

caddede her an görülmektedir. Dükkan sahipleri yemeklerini dükkanlarında ya da 

büfelerde yerler. Hafta içi insan ve araç trafiği olan cadde haftasonları dükkanlarında 

kapalı olması ile dinginleşmektedir (Şekil 4.44). 

 



107 

                   

Şekil 4.44 : Voyvoda ve Okçu Musa Caddesi gündelik hayat algısal haritalama, 

                    (19.03.2012). 

Salt Galata 

Güncel sanat ortamında, 1980’lerde özel galerilere geçilen ve 2003’ten itibaren 

bankalar ve vakıflar tarafından kurumsallaştırılan sanat ortamında Salt Galata, ‘‘iki 

bina, bir program’’ mantığında 2011’de Garanti Bankası ile kurumsallaşan Salt 

Beyoğlu’nun bir paradigma uzantısıdır.  

Salt Galata’nın sanat ortamının Voyvoda Caddesi’nde mekansallaşması caddenin 

hareketlenmesinde, gündelik hayattaki adımları da değiştiren bir pozisyonu vardır.  



108 

Kurumsal bir sanat ortamı olan Salt Galata, Voyvoda Caddesi’nin 21.Yüzyılda 

geçirdiği sosyo-mekânsal kırılma noktasını yaratan parçalardan biridir.  

 

Şekil 4.45 : Osmanlı Bankası’nın Tarihsel Gelişim Süreci, kaynaklar: (a) Glavani   

                    Han,; (b) Vallauy 4 Şubat 1880 tarihli vaziyet planı; Eldem (2000).  

                     



109 

Salt Galata binasının, Osmanlı Bankası olarak 1882 tarihinde varoluşundan bugüne 

kadar geçirdiği dönüşümleri ifade eden Şekil 4.45’te görüldüğü gibi, 1923, 1998 ve 

2011 seneleri binanın dönüşümlere uğrayarak ara durumlar yaratmasında önemli 

kırılma noktalarıdır.  19. Yüzyılda Alexandre Vallury’ın tasarladığı Osmanlı Bankası 

binası zemin kat üzeri 4 katlıdır.  1923’te Cumhuriyetin ilanı ile birlikte caddede 

bulunan bankaların çoğunu başkent Ankara’ya taşımasına rağmen Osmanlı Bankası 

1998’e kadar faaliyetini sürdürmüştür. Ancak, Beyoğlu’nun tamamında 1923’ten 

sonra azalan gayrimüslimlerden sonra, Voyvoda Caddesi’nin Bankalarla değil 

elektrik dükkânları ile anıldığı bir caddede bulunmuştur. 20. Yüzyılda,  Vallaury’nin 

tasarladığı binanın son katıda yeniden süreçlendirmeyle bir kat daha ilave edilmiş, 

Haliç’e bakan cephesine bitişik olarak ek bina yapılmıştır. 1998 senesinde Garanti 

Bankası binaya ana hissedar olarak, zemin katında banka şubesinin olduğu, Osmanlı 

Bankası Bankacılık ve Finans araştırma Merkezi olarak faaliyet göstermiştir. 

Dolayısı ile, 1998 ile binanın işlevsel olarak geçirdiği kırılma, 2011’de tamamen 

sanat ortamına dönüşerek farklı potansiyelleri binaya ve caddeye çeken bir çekim 

gücüne dönüşmüştür. 

 

Şekil 4.46 : Salt Galata’nın bulunduğu yer (14.04.2012). 



110 

Günümüzde Salt Galata ana bina ve ara dönemde eklemlenen ek binadan 

oluşmaktadır. Ana bina ve ek binadan oluşan Salt Galata, ana bina bölümünde zemin 

kat üzeri 4 kat ve 2 kat borum kat, ek bina bölümünde zemin kat üzeri 1 kat ve 3 adet 

bodrum kata sahiptir. Binanın zemin katında, giriş holü, Salt Araştırma, iç bahçe, 

restoran, kitabevi, tuvaletler ve vestiyer bulunur. Salt Araştırma’nın olduğu bölümde 

asma kat vardır (Şekil 4.47). 1.katta atölyeler ve merdiven holünde bulunan açık 

sergileme alanları, 2. katında  ofisler, 3.katında açık arşiv ve ofisler, 4.katta ise özel 

etkinliklerde kullanılan salonlar bulunmaktadır. Bodrum katlardan 1. Bodrum katta, 

sergi alanı ve Müze, 2. Bodrum katta oditoryum ve depolar, 3. Bodrum katta ise 

teknik alan yer almaktadır. 

 

Şekil 4.47 : Salt Galata’nın kat planları, HT ve Mimarlar (2011)’dan uyarlanmıştır. 

                    



111 

 

Şekil 4.48 : Salt Galata’nın kesiti, HT ve Mimarlar. 

Mimar Görüşleri 

Aşağıdaki yazıları takiben yapıyı yeniden işlevlendiren Tümertekin’in (2011)’in 

görüşleri yer almaktadır.  

   

Şekil 4.49 : Tümertekin’in giriş holü hakkında görüşleri (Ek C1),  fotoğraflar: 

                    (a) HT ve Mimarlar, (b) EBD.                                      

                     



112 

Tümertekin’in (2011) en dramatik müdahale dediği zemin kat holünde, ara 

dönemdeki kullanımında ana bina ve ona eklemlenen ek bina arasında mekânsal 

süreklilik olmadığını ve şimdiki halinin yarısı kadar olduğunu belirmektedir. Yapılan 

en temel müdahalenin merdiven ortasından geçen asansörün kaldırılması ve ana bina 

ve ek binanın tek bir giriş holüne bağlanmasının olduğunu belirtmektedir. Bu sayede, 

Voyvoda Caddesi’nden itibaren büyük pencerelerden gökyüzünün görülebileceği 

aydınlık bir giriş mekânı ortaya çıktığını belirtir. Ayrıca zemin kat holünde binanın 

arkeolojisinin görülebileceği bir cam cephe oluşturduklarını ve böylece vitrinde 

sergilenen bir arkeoloji oluşturduklarını belirtmektedir (Şekil 4.53).  

 

Şekil 4.50 : Tümertekin’in galeri holü hakkında görüşleri (Ek C1),  fotoğraflar:  

                    (a) HT ve Mimarlar; (b) EBD. 

Tümertekin’in (2011) binanın ilk yapıldığı dönemde tepeden aldığı gün ışığı ve 

bezeme açısından yoğun olduğu için, en güçlü karakter olarak binaya kimliğini veren 

mekân olarak tanımladığı galeri holünde, mekânsal olmayan ama eski güçlü mekânın 

zaman içinde kayba uğramış ayrıntılarının ortaya çıkarılması ile ilgili, iki önemli 

müdahale yapılmıştır. Bunlardan ilki, bezemelerin üzerindeki katmanların sökülerek, 

orijinal ahşap katmanlara ulaşılması ve orijinal katmanlar üzerine boyamanın 

yeniden yapılmasıdır. Diğer önemli müdahale ise, ara dönemde ışığın içeriye 

girmesini engelleyen eklentilerin binadan sökülerek, orijinal gün ışığının binaya 



113 

yeniden sokulması olmuştur. Bunu yaparken de, heliostat panellerle içeriye aynı gün 

ışığı girdiği, enerji tasarrufu yapan bir aydınlatma sistemi oluşturulmuştur (Şekil 

4.54). 

 

 

Şekil 4.51 : Tümertekin’in iç avlu hakkında görüşleri (Ek C1). 

Tümertekin (2011) daha önce binaya yaslanan ek binanın, iki bina ilişkisini sorunlu 

hale getirdiğini, binanın orijinal pencerelerinin ek binaya yapışık halde 

kaybolduğunu belirterek, iki bina arasında nefeslenme alanı olarak iç bahçeyi 

tümüyle yeniden elde ettikleri belirtmektedir. Bu sayede, daha önce kaybolmuş 

binanın Haliç’e bakan cephesinin zemin katı, bir tür arkeolojik kazı yapılmışçasına 

ortaya çıkarılmış yeniden iç mekâna ışık girmesini sağlamıştır (Şekil 4.51).  

 

Şekil 4.52 : Tümertekin’in kütüphane hakkında görüşleri (Ek C1), fotoğraflar (a)  

                    OBAAM; (b) HT ve Mimarlar. 

Tümertekin (2011) öncesinde banka şubesinin olduğu günümüzde Salt Araştırma’nın 

olduğu zemin kat ve asma katında, ağırlıklı olarak restorasyon işlemlerinin 



114 

yapıldığını belirtmektedir. Galeri holünde uygulanan teknik gibi, ara dönemdeki tüm 

katmanların kaldırılarak, orijinal dokusunun üzerine yeniden boya yapılmıştır. Ara 

dönemde eklemlenen zemin kat holündeki asansörün holden kaldırılmasıyla, yeni 

işlevleri de hesaba katarak iki yeni cam asansör Salt Araştırma’nın içine 

yerleştirilmiştir. Tümertekin (2011), asansörün konumu ile ilgili olarak, asansöre 

binenlerin binanın etkileyici bölümlerini kısmen katettiği bir mekânsal kurgu elde 

elde ettiklerini belirtmektedir (Şekil 4.52).  

 

Şekil 4.53 : Tümertekin’in ek bina hakkında görüşleri (Ek C1), fotoğraflar: HT ve   

                    Mimarlar.                    

Tümertekin (2011) , zaman içinde birçok müdahale görmüş ek binanın, strüktürel 

olarak zayıfladığını belirterek, bir yandan binayı strüktürel olarak güçlendirmek bir 

yandan da yeni işlevlerin ihtiyaç duyduğu alanları yaratmak için ek binanın iç 

yükseklikleriyle birlikte cephesi korunarak, yeniden inşa edilmiştir. Ek binanın en alt 

bodrum katı yoktan var edilerek hem de taşıyıcı sistemin ihtiyaç duyduğu temel 

derinliği sağlanmış, hem de böyle bir kültür yapısında bulunması gereken Oditoryum 

burada konumlanmıştır (Şekil 4.53). 

Analizler 

Salt Galata, ‘‘iki bina bir program’’ mantığında mekânsallaştığı Salt Beyoğlu ile 

mimarın yeniden işlevlendirme prensipleri ve Salt’ın Programlama mantığı ile melez 

mekânsallaşma olarak ortaya çıkarması açısından benzeş açılımlara sahiptir. Salt 

Galata’da farklı işlevleri içeren birçok mekânı bir tek binada içermesinin haricinde 

sınırların gevşediği, algılarının iç içe geçtiği, gündelik hayatta kendine çeken 

adımların ve farklı kültürlerin karşılaştığı, bu karşılaşmalar ve iç içeliklerle 

potansiyel muğlak melez mekânsallaşmaların ortaya çıktığı ara durumlara sahiptir.  



115 

 

 

 

Şekil 4.54 : Salt Galata mekânların diyaloğu 

Yukarıdaki Şekil 4.54’te, Salt Galata içinde bulunan farklı işlevlere sahip mekanların 

sadece sirkülasyon alanları ile birbirine bağlandığı değil (A), dokunarak diyalog 

halinde (B) melez mekânsallaştığı fonksiyon şeması görülmektedir. Buraya gelen bir 

kişi bütün katları dolaşma halinde kapıların olmaması ya da bir diğer mekânı 

algılayacak şekilde duvardaki açıklıkların olmasıyla, işleviyle kendince sınırlı ancak 

adımlar ve algılarla sınırsızlaşan farklı mekanların varlığına ve onların gündelik 

hayatının farkına varır. Voyvoda Caddesi’nin çoğunluğu elektrik dükkânlarından 

oluşan tarihi siluetini algılayan bir kişi binaya girdiğinde caddenin işlevlerinden daha 

farklı işlevlerle karşılaşır. Diğerine göre öteki olan adımların birbirini nasıl tetikliyor 

olabileceği devam eden analizlerde açıklanacaktır.  

 

 

Şekil 4.55 : Salt Beyoğlu 19.Yüzyıl ve 21.yüzyıl mimari dokularının karşılaşması. 

Yukarıdaki şekilde görüldüğü gibi, mimarın geçmişi perdelemeden, yapının ilk anına 

dönerek günümüzün ihtiyaçlarına göre binayı yeniden işlevlendirme prensibi 

21.Yüzyıl değerleri baskın gelerek 19.Yüzyılı absorbe etmemiş (A), aksine birinin 

varlığı ötekini ortaya çıkaracak şekilde mimari dokular karşılaşmaktadır. Mekânların 

birbiri ile diyaloğunun yanısıra, binanın geçmişiyle bugünü arasında da 

karşılaşmalara neden olarak melez mekânsallaşmalar oluşmaktadır.  

Tüm bu değerlendirmeler doğrultusunda ölçek biraz daha küçültülerek melez 

mekânsallaşmaların olduğu noktalar aşağıda analiz edilecektir.  



116 

Zemin katta bulunan Salt Araştırma bulunduğu konum bakımından melezliğin 

oluştuğu üç farklı ara durum içermektedir. Bunlardan birincisi, Salt Galata’ya 

girildiğinde kapıları açık olduğundan tesadüfle girenlerin ya da direkt araştırma 

yapanların karşılaşma mekânı olmasıdır. Tesadüfen girenlere göre, Salt Araştırma’da 

çalışanlar ve mekân sergilenen alana dönüşür. İkinci mekânsal ara durum ise,  üst 

katlarda galeri holü etrafında diğer mekânlara geçerken, Salt Araştırm a’nın içindeki 

gündelik hayatı diğer kullanıcılara sergileterek, her an algılanan diğerleri ve ötekiler 

arasında bir mekan olabilmesidir. Üçüncü mekânsal ara durum ise, bu binadaki bir 

tek özelliğe sahip oluşu olarak Voyvoda Caddesi, Bereketzade Medresesi Sokak ve 

Han Tümertekin’in binaya kazandırdığı iç avlunun varlığını kendine katabilmesidir. 

Bu sayede kullanıcıların, çalışma ve cadde, çalışma ve sokak, çalışma ve restoran 

arasında, öteki mekânlarında gündelik hayatını içine alarak algısal melez 

mekânsallaşmalar oluşur. 

 

Şekil 4.56 : Binanın kesitinde Salt Araştırma’nın görüş açıları (Url-17). 

İç bahçe, taşıdığı 3 farklı potansiyelin yarattığı ara durumlar ile melez 

mekânsallaşmanın ortaya çıktığı bir yerdir. Birinci melez mekânsallaşma,  binanın 

dönüşümü sırasında Han Tümertekin’in ana tasarım kriteri olan binanın ilk haline 

dönme mantığında ara dönemde kaybolan 3 tane pencerenin bulunduğu binanın 

orijinal cephesinin  ‘‘arkeolojik kazı yapmışçasına’’ ortaya çıkarması ile binanın dış 

duvarının geçirdiği zaman mekân içindeki fiziksel varoluşudur şeklidir. Zemin katta 

bu bölüm için, 19.Yüzyılda Haliç’in gözlemlenebildiği pencereler, 20.Yüzyılda ek 

binanın yapılması ile o dönemin ihtiyaçlarına dair mekânlarla birleşerek körelmiş, 

Haliç manzarasını ek binanın cephesindeki mekânlara vermiştir. Salt Galata ile ana 

binanın kaybolan cephesi yeniden oluşturulan avlu, restoran&cafe ‘yi kendine 

manzara vererek yeniden ortaya çıkmıştır. İkinci melez mekânsallaşma, Avlunun 



117 

zemin kat holünden görülmesinin yanı sıra, kişiler tarafından deneyimlenmesi ile 

ortaya çıkar. Kişi gökyüzünün arasında, pencerelerden görünen Salt Araştırma ve 

restoranın mekân olarak varlığına ve içindeki gündelik hayatına tanık olur.  

 

Şekil 4.57 : Salt Araştırma ve restoranın gündelik hayatının birbirine karışması. 

Üçüncü melez mekânsallaşma, Salt Araştırma ve restoranın gündelik hayat 

kurgularının birbirlerine görsel temas ettiği, bu iki mekan içindeki kullanıcıların, 

öteki mekanın varlığının farkına varması ile oluşan ara durumlarla ortaya çıkar. Salt 

Araştırma’da zemin kat ve asma katta, pencere kenarında yürürken ya da koltuklarda 

otururken, öteki mekân Restoranın zemin kat pencereleri ve asma kat camekanın 

arkasından kullanıcılarını ve bar bölümünü dinamikleri ile birlikte terasta oturanları, 

Salt Araştırma’daki kişinin belleğine başka kurguları da ekleyerek kendi içine alır. 

Aynı durum, Restoran içindeyken oradaki kullanıcılar için öteki mekân olan Salt 

Araştırma için geçerlidir. Buraya sadece restoran için gelen birileri bile olsa, Salt 

Araştırma mekânının varlığını belleğine alarak üst üste binen algılara sahip olur.  

Dolayısıyla, restoran&cafe ve Salt Araştırma plan düzleminde ayrı mekânlar olsa da, 

avlunun Han Tümertekin tarafından yaratılması ile sınırların ortadan kalktığı, iç içe 

geçtiği potansiyel deneyimleri ortaya çıkartan melez bir mekândır.  



118 

                      

Şekil 4.58 : Salt Araştırma ve Voyvoda Caddesi’nin gündelik hayatının birbirine 

                    karışması-1.   

                     

          

Şekil 4.59 : Salt Araştırma ve Voyvoda Caddesi’nin gündelik hayatının birbirine   

                    karışması-II. 

Salt Araştırma zemin kat ve asma katın Voyvoda Caddesi’ne bakan yüzünde, 

Voyvoda Caddesi’nin fiziksel görüntüsü ile gündelik hayat dinamiklerinin, Salt 

Araştırma içindeki kişilerle birleşerek iç-dış arasında bağlantının kurularak caddenin 

de deneyimlendiği,  algısal olarak melez mekânsallaşmaların oluştuğu bir ara durum 

taşır. Binada üst katlara çıkıldıkça, Voyvoda caddesinin darlığından ve binanın dış 

çeper kalınlığın fazla olmasından dolayı sadece fiziksel olarak algılanan binalar, Salt 

Araştırma içinde, direkt olarak kullanıcılar ile birlikte binaların deneyimlendiği 



119 

önemli potansiyeller sağlar. Salt Araştırma içinde, bu yüzeyde otururken ya da 

yürürken mekân içinde bulunan Şanal Mimarlık’ın tasarladığı poof puf, multi 

production algıların içine 19. Yüzyılda yapılmış binaların cepheleri ve Comando 

ailesi tarafından yaptırılan Comando merdiveni girer. Bu merdiven, kendi başına 

sergilenecek bir eser halinde Salt Araştırma’dan algılanır. Ayrıca, araştırma ya da 

okuma yapmak için gelen insanlar caddede var olan seyyar satıcılara, yürüyen 

insanlara, trafiğe kısacası Voyvoda Caddesi’nin gündelik hayatına burada tanık olur. 

Bu durumda Salt Araştırma’nın Voyvoda Caddesine bakan yüzünde, kullanıcıların 

içeri ve dışarı arasındaki algıları üst üste, iç içe binerek aralarında muğlak geçişler 

başlar, melez mekânsallaşma oluşur. 

Çizelge 4.7 : Salt Araştırma Yönetmeni’nin görüşleri (Ek A1). 

 
 

Salt Araştırma Yönetmeni Sezin Romi ile (09.05.2012) yapılan kişisel görüşmede, 

kasanın ve masanın Osmanlı Bankası’ndan kalan bir sembol olduğunu ve özellikle 

kasa için ‘‘paranın bilgiye dönüşümünü sembolize ettiğini’’ belirtmektedir.  

 

Şekil 4.60 : Salt Araştırma’da Osmanlı Bankası’ndan kalma kasa. 



120 

     

Şekil 4.61 : Salt Araştırma’da Osmanlı Bankası’ndan kalma kasa analizi. 

 

Şekil 4.62 : Zemin kat hol ara durumları 

Zemin kat holü, Voyvoda Caddesi ile Haliç’i ve bir çok mekanı birbirine bağlaması 

ile oluşturduğu ara durumlarla melez mekânsallaşmanın ortaya çıktığı bir yerdir. Han 

Tümertekin’in (2011), ara dönemde binaya eklemlenen merdiven kovasındaki 

asansörü, binanın ilk döneminde var oluğu gibi kaldırmasıyla ek bina ile yeniden 

oluşturulan hol, Tümertekin’in dediği gibi ana bile ile ek binanın sürekliğini sağlar 

ve giren kişilerin arka pencereden gökyüzünü algılamasını sağlar. Voyvoda 

Caddesi’nden algılanamayan Haliç manzarası, zemin kat holünün sonunda sürpriz bir 

şekilde ortaya çıkarak Cadde ve Haliç algılarını üst üste bindirir. Yürünen her adımla 



121 

birlikte farklı mekânsal deneyimler birbirleri üzerine binerek boydan boya cam olan 

cephenin ardından Haliç manzarasına ulaşır (Şekil 4.62). 

Zemin kat holü, binanın zemin üstündeki katlarda galeri etrafındaki dolaşım holü 

etrafındaki mekânlar ve bodrum kattaki mekânların yerleşimine göre, diğer mekân 

yerleşimlerinden farklılaşarak bir çok mekânın üzerine takılı olduğu bir omurgaya 

benzer: merdiven altı danışma bankosu, alt katlara sirkülasyonu sağlayan merdiven, 

asansör, vestiyer, kitabevi, restoran ve iç avludur. (Şekil 4.63). Plan düzleminde 

restoran&cafe ve kitabevi holün sonunda karşılıklı olarak farklı mekânlardır. Ancak 

cafenin girişin camekanı ve kitabevinin açık girişi sayesinde iki mekan arasında 

sınırlar kalkarak birbirleriyle görsel iletişime geçerler (Şekil 4.64). Restoran için 

gelen kullanıcılar, açık girişli kitabevinin farkına varıp, buraya da yönlenebilir ya da 

kitabevine gelen kullanıcılar, restorana geçiş yapabilir. Tüm bu geçişler, 

Hırdavatçılar çarşısının sokakları, çatı örtüsü ve Haliç Manzarasını deneyimleyerek 

gerçekleşir.  

    

Şekil 4.63 : Zemin kat holde iç avlu ve asansör görünüşü. 

  

Şekil 4.64 : Kitabevi ve restoran arası mekanların diyaloğu. 



122 

1.2.ve 3. Katlarda galeri etrafında yürürken, galeri holünün etrafındaki mekânların 

işlevleri haricinde, asansör holünün bulunduğu kapı boşluğunun ardından görünen 

pencerelerden içeriye, Haliç’in algısı da girer ve hole yaklaştıkça manzara netleşir 

(Şekil 4.65).  

 

Şekil 4.65 : Galeri holü ile Haliç arasındaki bağlantı. 



123 

           

Şekil 4.66 : Birçok mekanın içinden geçen asansör. 



124 

Mimarın görüşleri bölümünde değinildiği gibi, Tümertekin (2011),  ara dönemde 

eklemlenen asansörü zemin kat holünden kaldırarark, iki tane camekânlı asansörü 

Salt Araştırma’nın içinden geçecek şekilde yerleştirmesi, Salt Galata içinde birçok 

mekân algısının üstüste düşerek, ne birine ne de ötekine ait, üçüncü bir mekân 

oluşmasına neden olmaktadır (Şekil 4.66).  

Asansörün bulunduğu konumun sağladığı bir diğer potansiyel ise, 19. Yüzyılda 

yapıldığı dönemde oda olarak kullanılan ancak yeniden işlevlendirmeyle asansör 

holüne dönüşen mekânın, asansörü kullananları Haliç manzarası ile karşılaştırarak 

sanat mekanı ve Haliç arasında algısal melezlik oluşturmasıdır. Aşağıdaki 

fotoğraflarda asansörden çıkar çıkmaz Haliç manzarasına yönlenen kişileri 

göstermektedir (Şekil 4.67). Bu noktada bir sanat mekânı ideolojileri ile nerede 

olduğunu unutturma düşüncesi, bu binada olmuş olsaydı, gezen insanlar pencere 

arakasında böyle bir manzara olduğunu bilemeyebilirlerdi. 

      

Şekil 4.67 : Asansörden çıkan kişilerin Haliç manzarasına yönelimi. 

Salt Galata’nın Haliç’e bakan arka yüzü, Hırdavatçılar Çarşısı ile komşudur. 1959 

senesinde bir dükkanın duvarında asılı olan fotoğrafta, Vallaury’nın tasarladığı 

binaya 20.Yüzyılda eklemlenen zemin kat üzeri bir kat ve açığa çıkan iki bodrum 

katı ile arka bölüm görülmektedir (Şekil 4.69). Osmanlı Bankası’nın devamı 

niteliğinde olan ek binanın, iç mekanı aydınlatan pencereleri ile dışarısı ile de görsel, 

algısal iletişim içinde olduğu anlaşılmaktadır. 2011’le birlikte binanın Salt Galata’ya 

dönüşümü ile ek bina çelik konstrüksiyonlarla yeniden inşaa edilmiştir. Zemin katta 

kitapçı ve iç avluya dönük restoran, 1.bodrum katta süreli sergi, 2. bodrum katta 

konferans salonu olması ile binanın arka cephesinde pencereler kapanmış, ara 

dönemde eklemlenen binanın pencere izleri cepheye yansımıştır (Şekil 4.70). 



125 

          

 

Şekil 4.68 : Salt Galata ve Hırdavatçılar Çarşısı’nın ilişkisini gösteren kesit. 

 

Şekil 4.69 : Hırdavatlar Çarşısı’nın ilk açılışın günü-1959, kaynak: Öztaş A.Ş.nin 

                    dükkanında duvarda asılı duran fotoğraf. 

 

Şekil 4.70 : Hırdavatlar Çarşısının bugünkü girişi (14.04.2012). 



126 

               

 

Şekil 4.71 : Hırdavatçılar Çarşısı’ndan Salt Galata’nın arka cephesi. 

Her ne kadar Hırdavatçılar Çarşısı için gündelik hayatına sağır bir cephe yüzü girmiş 

olsa da, sanat mekanı stratejilerinin müzeye yansıması ile oluşan dışa kapalı binanın 

bu cephesi, Beyoğlu’nda koruma altında kurumsallaşan diğer sanat mekanlarına göre 

kendini iç mekanda varolduğu gibi dışavurması ile farklılaşır. Çünkü, bir önceki 

bölümlerde tespit edildiği gibi koruma altında olan binaların sanat mekanına 

dönüştürülürken (Pera Müzesi, Aksanat, Salt Beyoğlu, Türvak..) dışarıdan cephesinin 

pencereli ve kentle ilişkisi varmış gibi görünüp, aslında iç mekanda oluşturulan sanat 

duvarları ile kapalı olması ile gelen, algılanan ve yaşanan arasındaki farklılıkla 



127 

oluşan gerilim, Salt Galata’nın 20.Yüzyılda eklemlenen binası için ortadan 

kalkmaktadır.            

Gündelik hayatta adımlar  

Salt Programlama’nın, birçok işlevin bir arada olduğu disiplinlerarasılık ve bu 

işlevler arasında mekânsal geçişlerin olması, gündelik hayatta sadece biri için gelen 

kullanıcıları ötekilerle, ayrıca Voyvoda Caddesi’nin gündelik hayatı ile karşılaştırır. 

Farklı işlevlerin çalışma gün/saatlerini ifade eden grafiklerin bulunduğu Şekil 

4.72’de görüldüğü gibi, Robinson Crusoe kitabevi, sergi alanı, açık arşiv, müze ve 

atölyelerin çalışma saatleri birbiriyle aynı eş zamanlılıkta pazartesi günleri hariç her 

gün açıktırlar.  

 

Şekil 4.72 : Salt Galata’daki farklı displinlerin çalışma saatleri, (Url-15)’den   

                    uyarlanmıştır.   

                     



128 

Ofisler sadece pazar günü kapalı, Salt Araştırma ise Pazar ve Pazartesi kapalıdır. 

Grafikte diğer işlevlere göre aykırı duran pazartesi günü kapalı ancak haftanın diğer 

günleri sabah 10:00’dan gece 02:00’ye kadar açık olan restoran&cafe Ca D’oro’nun 

çalışma saatleridir. Gündelik hayatında saat 18:00’den sonra elektrik dükkanlarını 

kapatarak, insanların ve trafiğin azalmasıyla sakinleşen Voyvoda Caddesi’ne Salt 

Beyoğlu’nun da 20:00’da kapanmasıyla neredeyse sadece restoran kullanıcıları 

girmektedir. İlerleyen bölümlerde cadde ve restoran arasında olan karşılaşma 

noktaları açıklanacaktır.  

Salt Galata’ya gelen kullanıcılar, Salt Beyoğlu’ndaki gibi tesadüfen her mekânı 

görebileceği gibi, bilinçli olarak da kitabevi, restoran, Salt Araştırma, Müze, Sergi 

Alanları, Atölyeler, Salt Yorumlama Programı, Oditoryum’da düzenlenen 

konferanslara gelen kullanıcılar kendine göre ötekiler olan diğer mekân kullanıcıları 

karşılaşarak bina içinde üçüncü mekân oluştururlar. Ancak üçüncü mekân sadece 

bina içinde değil, sanat ortamı olan Salt Galata, Voyvoda Caddesi ve Hırdavatçılar 

Çarşısı arasında oluşur. Dolayısıyla, gündelik hayatta kullanıcılarla oluşan melezliği 

anlamak için önce bina, daha sonra da bulunduğu sokak ölçeğinde değerlendirmeler 

yapılacaktır. 

Çizelge 4.8 : Salt Araştırma kullanıcıları (Ek A1). 

 
 

Sezin Romi ile yapılan kişisel görüşmede, ilk başlarda restorana gelirken ya da 

sergiye gelirken Salt Araştırmayı da sergi gibi gezen insanların olduğunu ama son 

zamanlarda artık keşiflerden çıkarak, Salt araştırma için gelen kullanıcıları da 



129 

olduğunu belirtmektedir. Çevrede bulunan okullar (Avusturya Lisesi, ..) araştırma 

programı ağır gelmekte ancak düzenlenen yorumlama programları ile bugün sadece 

vakit geçirmeye gelenler ileride araştırmanın günlük kullanıcıları olabilir. 

 

 

Şekil 4.73 : Salt Galata’da kişilerin Salt Araştırmadaki yönelimleri. 

Salt Araştırma Yönetmeni Sezin Romi ile yapılan  kişisel görüşemede (09.05.2012) 

belirttiği gibi bu mekanda kişilerin en çok merak edip incelediği bölümlerden birisi, 

Romi’nin değimiyle paranın bilgiye dönüşümü sembolize eden ‘‘kasa’’dır.  

Osmanlı Bankası’na ait kasa bugün üst katlardan gezerken ya da binaya ilk girenler 

için bir çekim gücü yaratmakta ve belki de bazı insanlar için Salt Araştırma bu 

şekilde keşfedilmektedir. Binaya 21.Yüzyılda eklemlenen Salt Galata’nın işlevleri, 

19.yüzyıldan beri bulunduğu yerde durmakta olan kasayı kendi içine katmış, farklı 



130 

iki ucun karşılaşmasıyla gündelik hayattaki adımların bundan etkilenmesini 

sağlamıştır.                              

            

Şekil 4.74 : Salt Yorumlama programı kullancıları, fotoğaflar (Url-18). 

Yukarıdaki şekilde, Salt Galata’nın açılması ile ‘‘Yorumlama Programı’’ dahilinde 

binaya ve dolayısıyla Voyvoda Caddesi’ne gelen lise öğrencilerinin zaman çizelgesi 

ve bina içinde oluşturdukları mekânlar görülmektedir. Aralık ayından, içinde 

bulunduğumuz Mayıs ayına kadar gelen süreçte, gruplar halinde gelen lise 



131 

öğrencileri için Salt Galata bir çekim gücü olmuştur ve onları caddeye sergi turları, 

film gösterimleri ve sanatçılarla ortak yürütülen atölyelerle yürüten neden haline 

dönüşmüştür. Geldikleri her zaman diliminde Voyvoda Caddesi’nin gündelik hayatı 

içine karışmışlardır ve cadde kimliği de bu yönde gündelik hayat içinde kullanıcıları 

ile melezleşmiştir.  

Mekânların tanımlamaları değişir. Sergi alanları sadece sergiyi izleyen insanlarla 

değil, zeminde oturup tartışan yorumlama grubu öğrencileri ile farklı bir mekansal 

oluşuma dönüşür. Atölyelerde yapılan yorumlama programları, atölye mekanını 

aşarak, galeri holüne merdivenlere ya da başka noktalara sızabilir. Galeri holü sadece 

o anlık, atölyeye dönüşebilir. Merdiven sadece düşey sirkülasyonu sağlamaktan 

çıkarak yorumlama programı kullanıcıların atölyesi haline dönebilir.  

Çizelge 4.9 : Salt Galata, kitabevi kullanıcıları, (a) Ek B1, (b) Ek A3. 

 
 

Mekânların şeffaf geçişlerinin olması hem mekânların birbirinin gündelik hayatının 

içinde olması hem de kullanıcıların adımlarını birinden ötekine çeken güç olarak yer 



132 

alıp melez bir kullanıcı kitlesi yer alabililmektedir. Restoranın kullanıcı potansiyeli, 

Salt Galata’daki müşterileri potansiyelini de etkileyen bir durumdur. Ayrıca, restoran 

ve kitabevi için gelen ünlü isi Voyvoda Caddesi’nin gündelik hayat dinamikleri, 

restoran ve cafe ile karşılaşma yarattığı söylenebilir. Şevval Sam, Nil 

Karaibrahimgil, Mehmed Ali Brand, Can Dündar gibi ünlülerin kullanıcı olduğuna 

bakılırsa, Voyvoda Caddesi’nin gündelik hayat dinamikleri, restoran ve cafe ile 

karşılaşma yarattığı söylenebilir. 

 

Şekil 4.75 : Salt Galata Oditoryum kullanıcıları. 



133 

Yukarıdaki şekilde görüldüğü gibi, Kasım ayında Salt Galata’nın açılmasıyla, Aralık 

ayından beri oditoryum gündelik hayattaki kullanıcılarını kendine çekmeye 

başlamıştır. Oditoryumda gösterimler, uluslar arası sempozyum, konferanslar ya da 

Salt programlama içinde sergi ya da açık arşive dahil olan kişilerin sergi kapsamında 

filmleri konuşmaları olabilmektedir. Bu doğrultuda, oditoryum duyurularla birlikte 

özellikle Salt Galata’ya, Voyvoda Caddesine gelenleri içermekle birlikte, her zaman 

herkese açık ve ücretsiz olduğu için Salt Galata’ya gelen kişilerin tesadüfen ya da 

denk düşerek dahil odluğu bir mekana da dönüşebilir (Şekil 4.75).  

 

Şekil 4.76 : Voyvoda Caddesi’nde farklı yeme-içme kültürlerinin biradalığı. 

Yukarıdaki Şekil 4.76’da, Salt Galata’nın yan sokağı Bereketzade Medresesi Sokak 

ve iki alt sokağı Teğmen Hüseyin Sofu Sokak ile birlikte Salt Galata’daki Ca 

D’oro’nun yeme-içme kültürleri görülmektedir. Voyvoda Caddesi’nin gündelik 

hayatının içinde olan seyyar yeme içme kültürü, caddede kendi müşterilerine göre 



134 

adımlarını çeker. Caddenin başlangıcı ve Salt Galata arasında genellikle aynı yerde 

bulunan seyyar portakal suyu satıcısının her daim başında turistler de dâhil olmak 

üzere müşteri potansiyeli vardır. Portakal suyu satıcısının karşısında, Teğmen 

Hüseyin Sofu Sokağı’nın içine doğru kendi mekânını belirleyen bir seyyar satıcı da 

köftecidir. Seyyar köftecinin müşteri kitlesi, yoğunluklu olarak cadde ve sokaklarda 

yer alan elektrik dükkânlarıdır. Salt Galata’nın yan sokağı olan Bereketzade 

Medresesi Sokakta ise, Galata Hırdavatçılar Çarşısı’nın dış duvarında mekansallaşan 

hırdavatçılar, yemeklerini bulundukları sokakta dükkanların önünde yerler. Hanların 

içinde bulunan çay ocağı ise han dışına çıkarak marka karşılığı dükkânlara çay servis 

eder. Seyyar satıcılar, çay servisleri dükkânların yeme-içme kültürü, yıllar boyunca 

Voyvoda Caddesi’nin kendi dinamikleri ile oluşan bir parçadır. Onlarla ve onları 

yürüten adımlarla cadde gündelik dinamiklerini sergiler.  Salt Galata ile Voyvoda 

Caddesin’de mekânsallaşan Ca D’oro ile gelen adımlar biraz daha farklılaşmıştır 

(Şekil 4.77). 

 

Şekil 4.77 : IDG ve Salt Galata’nın dinamiklerinin karşılaşması. 

Kendine has kültür ve kullanıcıların adımlarını kendine çeken farklı yeme içme 

kültüründen insanlar aynı Cadde’de bulunurlar. Akşamları ise dinginleşen Voyvoda 

Caddesi’nde Ca D’oro müşterilerini caddede vale ile alarak caddeye çekmeye devam 

eder (Şekil 4.78). 

 

Şekil 4.78 : Akşam saatlerinde Ca’doro’ya gelenleri vale ile karşılama. 



135 

Bölüm sonucu 

 

Aynı kurumun farklı cadde kimliği üzerinde yer alması ile cadde üzerinde karşılaşma 

noktaları ve sanat ortamı olarak yeniden işlevlendirmenin dışavurumu hakkında 

analizler yapabilmek için, araştırma alanı olarak Salt Beyoğlu ve Salt Galata 

seçilmiştir. Bu bölümde, Salt Beyoğlu ve Salt Galata üzerinden melez 

mekânsallaşmanın dışavurumu olarak gözlemler, aktörlerin söylemleri ve yapılan 

söyleşilerle tespit edilen verilerle her iki sanat ortamı için, bina ölçeğinden kent 

ölçeğine doğru giden üç başlık altında ilişkiler ağı kurularak sonuçlar analiz 

edilmeye çalışılmıştır. Bunlardan birinci ilişki ağı, mimar ve Salt görüşlerinin 

tetiklediği, ikincisi binaların varoluş sürecinden günümüze gelene kadar geçirdiği, 

üçüncüsü ise Beyoğlu’nun tarihsel sürecinde geçirdiği dönüşüm süreçlerinin her iki 

bina üzerinde etkilerinin melez mekânsallaşma oluşumunda rolleri üzerinedir. Bu 

doğrultuda, öncelikle Salt Beyoğlu, daha sonra Salt Galata’nın belirlenen ilişki ağları 

üzerinden sonuçlarından bahsedilecektir.  

Salt Beyoğlu’nda melez mekânsallaşmanın mimar ve Salt görüşleri ile ilişki ağında, 

ne sadece mimarın/mimarların yeniden işlevlendirme prensipleri, ne de sadece 

kurumun programlama mantığı ile oluşan, her iki görüşün üçüncü mekânda 

buluştuğu sonuçlar elde edilmiştir (Şekil 4.79). Salt Beyoğlu, İstiklal Caddesi 

üzerinde Tümertekin’in (2011) de belirttiği gibi caddenin uzantısı niteliğinde devam 

etmekte ve içinde bulunan farklı işlevlerin birbirine katı sınırlar çizmeden adeta 

düşeyde katedilen bir sokak gibi bütün mekânların iç içe, yan yanalıklarının yarattığı 

melez mekânsallaşmalarla bina deneyimlenmektedir. Binaya girildiğinde ücret 

ödemeden Açık Sinema’da herhangi bir gösterime dahil olabilmek, Robinson Crouse 

kitabevini ve Bistro’yu aynı zamanda görebilmek, 2005 senesinde İstiklal 

Caddesi’nde ağaçların kaldırılmasına rağmen, en üst katında yenilebilir bahçeyi 

deneyimlemek sanat mekanı kullanıcıları için de bir kırılma noktasıdır. İçinde 

bulundurduğu işlevlerin farklılığı ve çekim güçleri ile Salt Beyoğlu kendine farklı 

kültürden kişileri çekebilmekte ve bu sayede farklı niyetlerle gelen insanlarla 

kültürlerarası üçüncü mekân oluşturmaktadır.  

Salt Beyoğlu melez mekânsallaşmanın varoluşundan günümüze gelene kadar 

oluşumunu içeren ilişki ağında, 19.Yüzyılda Pera’nın kültürel ortamında 

Siniossloglou Apartmanı’nın, geçirdiği dönüşümlerle sanat ortamı olarak 

dönüşümünün sonuçları yer almaktadır. Binanın ilk yapıldığı dönemdeki konut 



136 

işlevinden çıkarak günümüze gelene kadar barındırdığı farklı işlevler ile yeniden 

işlevlendirmeye dayalı, içinde yaşanılan sürelerde değişen ihtiyaçlara göre binaya 

eklemlenen/eksiltilen bölümlerle binanın yeniden süreçlendirilmesi 19.Yüzyıl ve 

21.Yüzyıl arasında karşılaşma noktaları oluşturarak melez mekânsallaşma 

oluşturmuştur. Dolayısıyla, bir önceki ilişki ağında belirtilen mimar ve kurumun 

ilişki ağı da, genel ağa katılmaktadır. Salt Beyoğlu’nun yan sokağı Saka Salim 

Çıkmazı ve Arka Avlu ile kurduğu ilişki ağı, sanat ortamlarının bulundukları yer ile 

başlı başına üçüncü mekânı yaratması ile ilgilidir (Şekil 4.80).   

Salt Beyoğlu her ne kadar kapısı sonuna kadar açık, İstiklal Caddesi’nden geçen 

herkesi içeriye rahatça alabilmek düşüncesi gözetse de en yakınındaki komşuları, 

binadaki işlevlerin kendilerine hitap etmediğini belirtmektedirler. Saka Salim 

Çıkmazı’nda yer alan çay evi kullanıcıları ve arka avlu komşusu Yakup Bey 

apartmanındaki depo çalışanları tarafından ‘‘öteki’’ durumundadır. Bu noktada aynı 

şimdiki zaman ve aynı sokak içinde varolan ama farklı kültürler arasında melezleşen 

bir oluşum vardır. Saka Salim Çıkmazı ve arka avlu açısından üçüncü bölümde 

bahsedilen ve üzerinde düşünülen sergileme alanlarında bina dış çeperinin, iç 

mekanda sergi panelleri ile bir iç çeper daha giymesiyle, binanın yan ve arka 

cephelerinin sokak ve arka avlu ile, bina içindekilerin dışarısı ile algısal ilişkisi 

kesilmektedir. Sokaklara masa çıkarılma yasağının olması nedeniyle sokaktaki 

işletmeler de Saka Salim Çıkmazı’nı eskisi gibi kullanıcıları çekemez olmuştur. Tüm 

bu oluşumlar, eski eserlerin sanat ortamı olarak yeniden işlevlendirilmesi ile 

21.Yüzyıl içinde arka sokakların gündelik yaşamlarını sorgulamak için bir parantez 

açabilir (Şekil 4.81).  

Voyvoda Caddesi’ndeki Salt Galata’nın değerlendirilmesi, Salt Beyoğlu’nun yer 

aldığı İstiklal Caddesi’ne zıt karakterde bir caddede bulunmasından dolayı 

farklılıklar göstermektedir. 19. Yüzyıldan günümüze bankalardan elektrikçilere, 

elektrikçilerden otellere ve Salt’la birlikte sanat mekânını da içine alan Voyvoda 

Caddesi için kırılma noktaların yaşandığı bir dönemde bulunmaktadır ve caddeye 

giren ilk sanat ortamı olarak ‘‘Salt’’ tarihe geçmektedir. Dolayısı ile kültür ve sanat 

ortamı yoğunluğunun fazla olduğu bir bölgede yer alan Salt Beyoğlu’nun üçüncü 

mekân olarak yarattığı karşılaşma noktalarının eşiği, Voyvoda Caddesi’nde daha 

fazla olmaktadır.  Salt Galata için gelen adımlarla Voyvoda Caddesi’nin gündelik 

hayatı birbiri içine geçerek melez mekânsallaşmıştır.  



137 

Salt Galata’da melez mekânsallaşmanın mimar ve Salt görüşleri ile ilişki ağında, Salt 

Beyoğlu’ndaki gibi ne sadece mimarın/mimarların yeniden işlevlendirme prensipleri, 

ne de sadece kurumun programlama mantığı ile oluşan, her iki görüşün üçüncü 

mekânda buluştuğu sonuçlar elde edilmiştir (Şekil 4.83).  Farklı disiplinlerin yer 

alması ile aynı gün içerisinde bir yandan müze gezerken, diğer yandan araştırma 

yapıp, sergiler gezilebilmektedir. Farklı tasarımcıların iç mekânda çalışmaları her biri 

farklı anlam ve öneme sahip mekânsal oluşumlarla baskın olmadan ama hissedilebilir 

bir biçimde, 19.Yüzyılda Vallaury’nin tasarladığı Osmanlı Bankası’na 

eklemlenmiştir. Özellikle, Salt Galata’nın yeniden işlevlendirilmesini yapan 

Tümertekin’in ara dönemde binanın orijinal dokusundan uzaklaştıran bazı ilaveleri 

kaldırması ile binanın Voyvoda Caddesi ve Haliç ile kurduğu bağ kuvvetlenmiş, iki 

farklı doku arasında iç mekânı gezerken algısal melezlikler yaratmaktadır (Şekil 

4.84).  Ayrıca, gündelik hayatta farklı niyetlerle gelen kullanıcıların karşılaşması ile 

üçüncü mekânda buluşan kültürlerarası melez mekânsallaşmalar oluşmaktadır. Ek 

binanın cephesinin pencerelerinin kapatılması ile, Hırdavatçılar Çarşısı kullanıcıları 

için bina ve çalışan ve müşteriler arasında algısal karşılaşma noktaları yaşanmıştır 

(Şekil 4.85).    

Salt Galata’nın caddenin dönüşümünde ne kadar etkili olduğu şu anda tesbit 

edilememekle beraber, gözlemlerle ve çevredeki kişilerle yapılan görüşmelerle 

birlikte fenomolojik olarak çıkarılabilecek sonuç,  caddeyi Salt Galata’nın tehdit 

etmesinden çok otele dönüşümlerle birlikte turizme yönelik yatırımlar 

kaygılandırmaktadır. İki bina tek program mantığında farklı caddelerde yer alan 

Salt’ın varlığı ile İstiklal Caddesi ve Voyvoda Caddesi arasında gündelik adımların 

birbirine karıştığı üçüncü mekânlar oluşmaktadır (Şekil 4.82, Şekil 4.86).    

Beyoğlu üzerinden Salt Beyoğlu ve Salt Galata’nın bulunduğu pozisyon 

değerlendirilirse, Beyoğlu’nun geçirdiği tarihsel kırılma noktalarının, 1980 

kararnameleri ile özelleşmenin başlamasıyla sanat mekânı stratejilerin yeniden 

işlevlendirme, yeniden süreçlendirme aşamalarında etkinliğinin olduğu görülür.  

Tüm bu değerlendirmeler doğrultusunda, u tez çalışması sadece Beyoğlu’ndaki yeni 

melez yapılaşmaların ötesinde, İstanbul ve metropol okumalarında holistik yaklaşıma 

dair ipuçları vermektedir.  

 



138 

 

                

Şekil 4.79 : Salt Beyoğlu’nda melez mekânsallaşmanın mimar ve kurum görüşleri ile ilişki ağı. 



139 

                   

Şekil 4.80 : Salt Beyoğlu melez mekânsalkaşma ilişki ağı. 



140 

 

 

 

                      

Şekil 4.81 : Salt Beyoğlu melez mekânsallaşma ilişki ağı. 

 



141 

 

 

 

 

 

                             

Şekil 4.82 : Salt Beyoğlu ve Beyoğlu arasında melez mekânsalaşma ilişki ağı. 

 



142 

 

              

                  

Şekil 4.83 : Salt Galata’da melez mekânsallaşmanın mimar ve kurum görüşleri ile ilişki ağı. 



143 

                

Şekil 4.84 : Salt Galata melez mekânsallaşma ilişki ağı. 



144 

 

 

 

 

Şekil 4.85 : Salt Galata melez mekânsallaşma ilişki ağı. 

 

     



145 

 

                    

 

 

 

Şekil 4.86 : Salt Galata ve Beyoğlu arasında melez mekânsalaşma ilişki ağı.



146 



147 

5.  SONUÇ VE ÖNERİLER 

Bu tez çalışmasında, tarihsel kırılma noktaları ile günümüze gelen Beyoğlu’nda, son 

on sene içerisinde sayıları artan ve eski eser içinde yeniden işlevlendirilen sanat 

ortamların fiziksel, kültürel ve gündelik hayattaki adımlarla oluşan karşılaşma 

noktalarının yarattığı melezliğin sorgulanmasıyla başlamıştır. Seçilen araştırma alanı, 

2011’de Garanti Bankası tarafından kurumsallaştırılan Salt Beyoğlu ve Salt Galata 

olmuştur. Beyoğlu’nda bulunan diğer sanat mekânlarına nazaran Salt’ı seçmenin 

önemli nedenlerinden birincisi, aynı kurumun farklı cadde kimliği üzerinde yer 

alması ve Tanyeli’nin (2012) farklı kullanıcıları ile cadde üzerinde başlıbaşına 

‘‘üçüncü mekân olan sanat mekânın’’ birbirine zıt karakterde caddelerdeki 

karşılaşma noktaları hakkında analizler yapılabilmesine olanak sağlıyor oluşudur. 

Diğer neden ise Salt’ın farklı disiplinler arası programlama mantığı, yeniden 

işlevlendirme projelerinde çalışan mimar ve iç mekânları tasarlayan farklı 

tasarımcıların yaklaşımları ile ‘‘ne o ne de öteki olan’’ ama ortak bir dilde üçüncü 

mekânda buluşan düşünce sistemi ve onun dışavurumunun yarattığı karşılaşma 

noktaları ile olumlu melezliklerin gözlemlenmesidir. Her iki binanın sanat ortamı 

olarak nasıl mekânsallaştığı, gündelik hayatta kendine çektiği adımları ve bulunduğu 

cadde/sokak dokusu ile kurduğu ilişkileri melezlik kavramı çerçevesinde 

sorgulanması hedeflenmiştir. Bir sanat mekânı sadece sanatın içeriği ve sergilenen 

mekana indirgemeden, bulunduğu sokak, kent, para ve iş dünyası ile değerlendirmesi 

gerektiğini belirten O’Doherty (1970) referansıyla, Salt Beyoğlu ve Salt Galata’nın 

bulunduğu konumu daha iyi anlayabilmek için, üçüncü bölümde ilk olarak 

bulunduğu kent dokusu Beyoğlu incelenmiştir.  

Bu araştırmanın, Beyoğlu’nun yeniden temsil edilerek melezleşirken, semtle birlikte 

melez mekânsallaşan sanat ortamları ile ilgili günümüze dair ‘‘Beyoğlu Sanat 

Kesiti’’ni ortaya koyduğu düşünülmektedir.  

Beyoğlu’nda 1980 kararnamelerinin temellerini hazırladığı ve 2000’li yılların 

başında kurumsallaşarak artan sanat mekânları, güncel sanat ortamında olumlu 

pozisyonda olduğu kadar sanatın sömürgeleşmesi, sadece bazı kesimlere hitap ettiği 



148 

düşünülerek olumsuz olarak bakılsa da, Beyoğlu’nda sanat ortamlarını canlandıran 

ve yankılarını İstanbul üzerinden farklı ülkelere de yayılan bir canlandırma 

potansiyeli taşımıştır. Beyoğlu’nun tıpkı 19.Yüzyılda olduğu gibi parlak dönemlerine 

geri dönüşü hedefleyen bu temsiliyet süreci, başka semtlerden semte göçlere neden 

olmakla birlikte, başka ülkelerden Beyoğlu’na dış göçleri de beraberinde getirmiştir. 

19.Yüzyılda, 1970’lerde batılı sanatçılarla birlikte Paris Salon Sergilerine özenilerek 

açılan İstanbul Salon Sergilerinin ardından, İstanbul 2010 Avrupa Kültür Başkenti 

olmasıyla, Beyoğlu’nun kültür ve sanat üzerinden yeniden temsiliyeti artık Paris’ten 

sanatçıların buraya göçlerine neden olmuştur. Özel galeriler ve kurumsallaşmalar ile 

gelen bu canlanmanın gerilimli ucu olarak, eski eserlerin içinde mekânsallaşan sanat 

ortamları, sanatın gelmesiyle birlikte sanat mekânı ideolojilerini de içine almaktadır. 

Üçüncü bölümde incelenen örnekler üzerinden, ‘‘dışarıdan görünen’’ ve ‘‘iç 

mekânda var olup dışarıdan görünmeyen’’ arasında bir ara durum oluştuğu 

anlaşılmaktadır. Bu doğrultuda cadde üzerinde bir dönemi temsil etmek ama iç 

mekânda sanat mekânı ideolojileri ile iç çeper oluşturmanın yan açılımları, hem bina 

ölçeğinde, hem de Beyoğlu ölçeğinde tartışmaya açılabilir.  

Beyoğlu üzerinden melez sanat ortamı olarak Salt Beyoğlu ve Salt Galata 

incelendiğinde, Beyoğlu’nun geçirdiği kırılma noktalarından etkilendikleri 

görülmektedir. 1980 kararnameleriyle gelen özelleşmelere bağlı olarak başlayan 

kurumsallaşma bugün Garanti Bankası’nın 2001’de kültür ve sanat üzerine bir 

uzantısı olarak, Salt’ı ortaya çıkarmıştır. Her iki yapı 2011’de açılsa da, İstanbul 

2010 Avrupa Kültür Başkenti olması ile açılış tarihi olarak 2010 hedeflenmiştir. Bu 

noktada, Beyoğlu’nun kültür ve sanat ortamı üzerinden yeniden temsilinde kurumun 

da etkilendiği görülmektedir.  

Salt Beyoğlu ve Salt Galata’nın araştırma konusu olarak seçilme nedenlerinden biri 

olan farklı caddelerde ‘‘iki bina bir program’’ mantığında sanat mekânının yarattığı 

karşılaşma noktalarının nasıl olduğunu araştırmalar doğrultusunda her iki cadde 

içinde sonuçları farklı olmaktadır. Sanat ortamların yoğunlukta olduğu ve günün her 

saatinde yaya trafiğinin kesilmediği İstiklal Caddesi üzerinde yer alan Salt Beyoğlu, 

izleyici olarak caddenin dinamiklerinden beslenmektedir. Bunun tersine gündelik 

hayatında elektrik dükkânlarının yoğunlukta olduğu Voyvoda Caddesi’ndeki Salt 

Galata ise, caddeden tesadüfen geçen insanlardan çok, hazırladığı programlamalar ve 

içinde bulunan işlevlerle kendi dinamiklerini binaya çekmektedir. Voyvoda Caddesi, 



149 

Salt Galata’nın içinde barındırdığı restoran tipi, kitabevi, uzmanlık kütüphane olan 

Salt Araştırma, sergi alanları ile ilk defa kurum sayesinde karşılaşmaktadır. Bu 

nedenle, Voyvoda Caddesi’nin farklı dinamiklerle karşılaşmasında Salt Galata’yı, 

Salt Galata için caddeye gelen adımları tetiklediği için Salt Beyoğlu’nun etkilerini 

belirterek, Salt Galata’nın caddeyi farklı karşılaşma noktalarına soktuğunu, caddenin 

yerleşik gündelik hayatı ve sanat ortamı arasında adımların kültürlerarasılığında 

üçüncü mekân içinde melezlik oluşturmaktadır. Ayrıca, iki binanın var olması ile 

Voyvoda Caddesi ve İstiklal Caddesi arasında adımların gidip geldiği bir sanat askı 

oluşmuş, Voyvoda Caddesi çoğu kullanıcı tarafından bu sayede keşfedilmiştir. Bir 

sanat mekanı bulunduğu konumu sosyo-mekânsal olarak değiştirir mi? sorusu Salt 

Galata’nın var olduğu Voyvoda Caddesi’de gelecek zamanlarda daha da 

belirginleşebilir. Ancak, Salt Beyoğlu içinde her ne kadar İstiklal Caddesi’nde olsa 

da, yan sokağındaki çay evi ve arka avluya bakan komşu binadaki depo çalışanlarına 

Salt Beyoğlu hitap etmemekte, Salt ve yakın çevresi kültürleri arasında Bhabha’nın 

(1998) bahsettiği üçüncü mekân oluşmaktadır. Ayrıca, Salt Beyoğlu ve Salt 

Galata’nın melez mekan oluşumu bina ölçeğinde mimari yeniden işlevlendirme 

prensipleri ve kurumun programlama mantığına dayalı olarak da incelenmiştir.  

Bu çalışma ile ilgili ileride yapılacak olan çalışmalarda, Salt Beyoğlu ve Salt Galata 

mekân kullanıcıları ve cadde sakinleri üzerine anketler yaparak, üçüncü mekanın 

onlar üzerindeki etkileri netleştirilebilir. Ayrıca bu tez çalışması devamında, üçüncü 

bölümde Beyoğlu sanat ortamları incelemesinde ortaya çıkan, sanat için iç göçler 

kadar dış ülkelerden İstanbul’a göçlerin olduğu tespit edilmesi ile sanat mekânlarının 

izleri göç eden yabancılar üzerinden incelenebilir. Gelen yabancıların mekân 

oluşumlarının nasıl olduğu, yerleştikleri bölgeyle kurduğu iletişim ağları, kendilerine 

göre ‘‘öteki’’ olan dokularda oluşturdukları üçüncü mekân üzerinden araştırılarak 

zengin açılımlar verebilir. 

  



150 

  



151 

KAYNAKLAR 

Altuğ, E. (2009). Galericilik+Koleksiyonerlik, Dersimiz Güncel Sanat Sf. 29-43, 

Outlet İhracat Fazlası Sanat, İstanbul. 

Ahunbay, Z. (2011). ‘‘Yenileme Yasaları Korumaya Büyük Bir Darbe İndirdi 

Diyebiliriz’’, İstanbul Kültür ve Sanat Sektörü;  İstanbul Kültür 

Mirası ve Kültür Ekonomisi Sf. 156-163, İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, İstanbul. 

Akın, G. (2010). 20.Yüzyıl Başında İstanbul: Toplumsal ve Mekaânsal Farklılaşma, 

Osmanlı Başkentinden Küreselleşen İstanbul’a : Mimarlık ve Kent, 

1910-2010 Sf. 20-30, Osmanlı Bankası Arşiv ve Araştırma Merkezi, 

İstanbul. 

Akın, N. (2011). 19. Yüzyılın İkinci Yarısında Galata ve Pera, Literatür Yayıncılık 

3.basım (1.Basım 1998), İstanbul. 

Akın, N. (2011). ‘‘Bilimsel Gözle Bakıldığında İstanbul, Özel Birikim ve 

Değerlerine Uygun Bir Ciddiyetle Korunmamaktadır’’ , İstanbul 

Kültür ve Sanat Sektörü;  İstanbul Kültür Mirası ve Kültür Ekonomisi 

Sf. 168-172, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul. 

Akpınar, İ. (2010). Osmanlı Başkentinden Küreselleşen İstanbul’a : Mimarlık ve 

Kent, 1910-2010, Osmanlı Bankası Arşiv ve Araştırma Merkezi, 

İstanbul. 

Arkan, Ö.K. (1989). Beyoğlu (Kısa Geçmişi, Argosu), İletişim Yayınları, İstanbul. 

Artun, A. (2006). Sanat Müzeleri 2; Müze ve Eleştirel Düşünce, İletişim Yayınları, 

İstanbul. 

Ateş, S. (2012). Robinson Cruose 389’un Salt’la Birleşmesi Hakkında Yazılı 

Görüşme, İstanbul. 

Aydınlı, S. (2005). ‘‘Mekân’’dan ‘‘Mekânsal’’a : Mekânın Zamansallığı / Zamanın 

Mekânsallığı, zaman-mekân Sf. 150-160, Yem Kitabevi, İstanbul. 

Baudrillard, J. (2008). Tüketim Toplumu, Çev. Hazan Deliceçaylı-Ferda Keskin, 

Ayrıntı Yayınları 3.basım (1.Basım      1997), İstanbul. 

Bachelard, G. (2010). Sürenin Diyalektiği, Çev.Emine Sarıkartal, İdil Matbaacılık, 

İstanbul. 

Bartu, A. (2009). Eski Mahallelerin Sahibi Kim? Küresel Bir Çağda Tarihi Yeniden 

Yazmak, İstanbul Küresel İle Yerel Arasında Sf. 43-58, Metis 

Yayıncılık 3.basım (1.basım 2000), İstanbul. 

Bayhan, N. (2011). ‘‘İstanbul’u Marka Yapan da Yapacak Olan da Kültür ve 

Sanattır’’, İstanbul Kültür ve Sanat Sektörü;  İstanbul Kültür Mirası 

ve Kültür Ekonomisi Sf. 32-35, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

İstanbul. 



152 

Berman, M. (2010). Katı Olan Her Şey Buharlaşıyor, Çev.Ümit Altuğ-Bülent Peker, 

İletişim Yayınları 13. Basım (1. Basım 1994), İstanbul. 

Bhabha, H.K. (2008). The Location of Culture, Routledge 3.press (1.press in 1994), 

New York. 

Bilgili, A.E. (2011). ‘‘İstanbul Tartışmasız Bir Kültür Başkentidir’’, İstanbul Kültür 

ve Sanat Sektörü;  İstanbul Kültür Mirası ve Kültür Ekonomisi Sf. 17-

21, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul. 

Buck-Morss,Susan. (2003) Görmenin Diyalektiği-Walter Benjamin ve Pasajlar 

Projesi 

Baudrillard, J. (1970). Tüketim Toplumu, Çev: Hazal Deliceçaylı-Ferda Keskin, 

Ayrıntı Yayınları (3.Basım 2007) , İstanbul. 

Bourse, M. (2009). Melezliğe Övgü, Çev. Işık Ergüden, Mart Matbaacılık, İstanbul. 

Boynudelik, Z.İ. (2011). Kişisel görüşme. 

Çelik, Z. (1993). The Remaking of İstanbul: Portrait of an Ottoman City in the 

Nineteenth Century, University of California Press, Los Angeles, 

London. 

Çimen, D. (2005). Hybrid : The Superimposition of Two Pure(s), Hybrid Spaces Sf. 

47-51, Middle East Technical University Faculty of Architecture, 

Ankara, Turkey. 

de Certau, M. (2008). Gündelik Hayatın Keşfi I; Eylem, Uygulama, Üretim 

Sanatları, Çev. Lale Arslan Özcan, Dost Kitabevi, Ankara. 

Deleuze, G. (1966). Bergsonculuk, Çev : Hakan Yücefer, Otonom Yayıncılık, (2005) 

İstanbul. 

Delier, B. (2009). Karşı-Güç Olarak Sanat, Dersimiz Güncel Sanat Sf. 81-86, Outlet 

İhracat Fazlası Sanat, İstanbul.     

Demircan, A.M. (2010). Sanatın Başkenti ve Diğer Söylemleri, Gazete Beyoğlu 

Nisan-Haziran 2010 Sayısı, İstanbul.             

Derviş, P., Tanyeli U., Tanju B. (2009). İstanbullaşmak, Garanti Galeri, İstanbul. 

Derviş, P. (2011). Made in Şişhane by Aslı Kıyak İngin; İstanbul Küçük Üretim ve 

Tasarım Üzerine, A4 Ofset, İstanbul. 

Dostoğlu, H. (2009). Galericilik+Koleksiyonerlik, Dersimiz Güncel Sanat Sf. 29-43, 

Outlet İhracat Fazlası Sanat, İstanbul. 

Dökmeci, V. ve Çıracı, H. (1990). Tarihsel Gelişim Süresince Beyoğlu, Türkiye 

Turing ve Otomobil Kurumu, İstanbul. 

Eldem, E. (2000). Bankalar Caddesi; Osmanlıdan Günümüze Voyvoda Caddesi, 

Ofset Yapımevi, İstanbul. 

İngin, A.K. (2011). Makaleler, Söyleşiler, Made in Şişhane by Aslı Kıyak İngin; 

İstanbul Küçük Üretim ve Tasarım Üzerine Sf. 44-241, A4 Ofset, 

İstanbul. 

Gültekin, A.O. (2010). Pera Ressamları-Pera Sergileri : 1845-1946, İstanbul Fransız 

Kültür Merkezi, İstanbul. 

Gündoğan, A.O. (2007). Bergson, Say Yayınları, İstanbul. 



153 

Hitzel, F. (2010). Önsöz, Pera Ressamları-Pera Sergileri : 1845-1946 Sf. 5-7, 

İstanbul Fransız Kültür Merkezi, İstanbul. 

HT ve Mimarlar . (2011). Salt Beyoğlu ve Salt Galata projeleri.  

Kahvecioğlu, N. P. (2012). Tez savunması (08.06.2012) jüri değerlendirmesi. 

Kurtuluş, H. (2005). İstanbul’da Kentsel Ayrışma; Mekânsal Dönüşümde Farklı 

Boyutlar, Bağlam Yayıncılık, İstanbul. 

Kortun, V. ve Öner, M. (2012). Bir Kurumun Mekânsallaşması, XXI Şubat 2012 

Sf. 58-60, Ofset Yapımevi, İstanbul. 

Lablantine, F. ve Nouss A. (1997). Metisaj; Melezlenme, Çev:Sevgi Türker 

Terlemez, Epos Yayınları (2010), Ankara. 

Lefebvre, H., (2007). Modern Dünyada Gündelik Hayat, Çev: Işın Gürbüz, Metis 

Yayıncılık 2.Basım (1.Basım 1998), İstanbul. 

Graf, M. ve Doğan S., (2009). Kurumlar+Kültür Politikaları, Dersimiz Güncel Sanat 

Sf. 89-99, Outlet İhracat Fazlası Sanat, İstanbul.         

Morton, P. (2000). Hybrid Modernities; Architecture and Representation At The 

1931 Colonial Exposition, Paris, Massachusetts Institute of 

Technology, United States of America. 

O’Doherty, B. (1970). Beyaz Küpün İçinde; Galeri Mekânının İdeolojisi, Çev.Ahu 

Antmen, Sel Yayıncılık 1.basım (2010), İstanbul. 

Öner, M. (2012). Kişisel Görüşme. 

Örs, R.İ. (2009). İstanbullu Rumlar, Eski İstanbullular, Eski İstanbullular Yeni 

İstanbullular Sf. 115-123, Osmanlı Bankası Arşiv ve Araştırma 

Merkezi, İstanbul.    

Özbek, D. (2009). İnisiyatifler; Pist, Dersimiz Güncel Sanat Sf. 54-61, Outlet İhracat 

Fazlası Sanat, İstanbul.         

Pallasmaa, J. (2011). Tenin Gözleri, Yapı Endüstri Merkezi, İstanbul.    

Ragon, M. (2010). Modern Mimarlık ve Şehircilik Tarihi, Kabalcı Yayınevi, 

İstanbul. 

Riff, S. (2012). Riff Art Projects; Paris’ten İstanbul’a, Ice Dergisi 5.sayı Sf.70, 

İstanbul. 

Romi, S. (2012). Kişisel Görüşme. 

Rutherford, J. (1998). The Third Space; Interview with Homi Bhabha, Identity; 

Community, Culture, Difference Sf. 207-221, Lawrence&Wishart, 

London. 

Salt Beyoğlu ve Salt Galata çalışanları. (2012). Kişisel Görüşme. 

Sargın, A.G. (2004). Hybrid Spaces, Middle East Technical University Faculty of 

Architecture, Ankara, Turkey.  

Scognamillo, G. (2009). Bir Levantenin Beyoğlu Anıları, Agora Kitaplığı 3.Basım 

(1.Basım 1991; Metis), İstanbul. 

Simmel, G. (2008). Modern Kültürde Çatışma, Çev. Tanıl Bora-Nazile Kalaycı-

Elçin Gen, İletişim Yayınları 5.Basım (1.Basım 2003), İstanbul. 



154 

Soja, E.W. (1996). Third Spaces; Journey to Los Angeles and Other Real and 

İmagined Places, Blackwell Publishing, Malden, USA. 

Şenel, E. (2012). Kişisel görüşme. 

Şentürer, A. (2005). Zaman ve Mekânın Genişleme Aralığı Olarak ‘‘Sınır Boyları’’,  

zaman-mekân Sf. 186-200, Yem Kitabevi, İstanbul. 

Şimşek, A. (2012). Kişisel görüşme. 

Tanju, B. (2005). Mekân-Zaman ve Mimarlıklar, zaman-mekân Sf. 168-181, Yem 

Kitabevi, İstanbul. 

Tanyeli, U. (2011). Rüya, İnşa, İtiraz; Mimari Eleştiri Metinleri, Boyut Yayıncılık, 

İstanbul. 

Tanyeli, U. (2012). Tez savunması (08.06.2012) jüri değerlendirmesi. 

Tümertekin, H. (2012). Salt Galata, Bir Kurumun Mekânsallaşması, XXI Şubat 

2012 Sf. 62-64, Ofset Yapımevi, İstanbul. 

Tümertekin, H. (2011). Kişisel görüşme (İpek Akpınar ile birlikte). 

Tümertekin, H. (2011). Han Tümertekin’in Salt Galata İçinde Proje Anlatımı Video 

Kaydı, Salt Araştırma, İstanbul. 

Tümertekin, H. (2011). Han Tümertekin’in İTÜ Mimarlık Fakültesi’nde Verdiği 

Konferans’ın Ses Kaydı, Taşkışla, İstanbul. 

Tümertekin, H. ve Kortun V. (2011). Han Tümertekin ve Vasıf Kortun’un Bi 

Dünya Tasarım Programı’nın 92.Bölümü’nde Salt Beyoğlu Konulu 

Video Kaydı, Su Yapım, İstanbul. 

Tümertekin, H. ve Kortun V. (2011). Han Tümertekin ile Söyleşi; Salt Beyoğlu ve 

Salt Galata’nın Yeniden Tasarımı Video Kaydı, Salt Araştırma, 

İstanbul. 

Tüzünoğlu, A. (2009). Dersimiz Güncel Sanat, 2008//Şubat-Mayıs Ayları Arasında 

Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Sosyoloji Bölümü’nde 

Yapılan ‘‘Güncel Sanat Konuşmaları’’ Dizisinin Belleğidir, Outlet 

İhraç Fazlası Sanat, İstanbul. 

Urry, J. (1999). Mekânları Tüketmek, Çev.Rahmi G. Öğdül, Ayrıntı Yayınları, 

İstanbul. 

Uslu, S.S. (2010). Pera Ressamları-Pera Sergileri: 1845-1916, Pera Ressamları-Pera 

Sergileri : 1845-1946 Sf. 9-47, İstanbul Fransız Kültür Merkezi, 

İstanbul. 

Uslu, S.S. (2010). Pera’da Yerleri Tespit Edilmiş Sergi Mekânları, Pera Ressamları-

Pera Sergileri Haritası : 1845-1946,Pera Ressamları-Pera Sergileri : 

1845-1946 Sf. 61,80-83, İstanbul Fransız Kültür Merkezi, İstanbul. 

Ünsal, D. (2011). İstanbul Kültür ve Sanat Sektörü; İstanbul Kültür Mirası ve Kültür 

Ekonomisi, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul. 

Ünlü, A.E. (2011). Kişisel görüşme. 

Ünlü, A.E. (2011). Salt Beyoğlu Restorasyonu sunum dosyası.  

Venturi, R. (2005). Mimarlıkta Karmaşıklık ve Çelişki, Şevki Vanlı Mimarlık Vakfı 

Yayın Komitesi 2.Basım, İstanbul. 



155 

Yazgan, K. ve Yazgan, B., (2005). The Hybridization Process in Architecture, 

Hybrid Spaces Sf. 21-26, Middle East Technical University Faculty of 

Architecture, Ankara, Turkey. 

Yoleri, T. (2012). Berlin Art Projects; Berlin’den İstanbul’a. Ice Dergisi, sayı 5, 

Sf.72, İstanbul. 

Beronaya, S. (2011). Salt İzleyicilerin de Katılımcı Olduğu Yeni Programlar 

Geliştiriyor (Arkitera, Pınar Koyuncu Söyleşisi). Alındığı tarih: 

12.02.2012, adres: http://www.arkitera.com/soylesi/index/detay/salt-

izleyicilerin-de-katilimci-oldugu-programlar-gelistiriyor/220 

Dostoğlu, H. (2008). Sanatın Yeni Adresi 5 Galerili Mısır Apartmanı. Alındığı tarih: 

15.03.2012, adres: 

http://hurarsiv.hurriyet.com.tr/goster/haber.aspx?id=8962685&tarih=2

008-05-21 

Genim, S. (2002). Tepebaşı Suna ve İnanç Vakfı, Pera Müzesi Restorasyonu. 

Alındığı tarih: 15.03.2012, adres: 

http://www.sinangenim.com/tr/projects.asp?ID=4&Y=2002&PID=18

6&do=detail 

Karadere, N. (2008). GG ve OBM’ne Yeni Yüz Yeni Program, Alındığı tarih: 

20.04.2012, adres: 

http://www.mimarizm.com/haberler/HaberDetay.aspx?id=48374. 

Kortun, V.  ve Beronaya S. (2011). Sanata 15 bin metrekare ayırıldı (Hürriyet, 

Deniz İnceoğlu Söyleşi) Alındığı tarih: 10.04.2012, adres: 

http://hurarsiv.hurriyet.com.tr/goster/haber.aspx?id=17334737&tarih=

2011-03-22 

Sargın, A.G. (2004). Kent Üzerine Notlar:1 (Arkitera Köşe Yazıları). Alındığı tarih: 

20.04.2012, adres:  

http://v3.arkitera.com/k49-kent-uzerine-notlar-1.html. 

Sargın, A.G. (2005). Kentsel Programı Tasarlamak (Planlama Dergisi, sayı 2005/3). 

Alındığı tarih: 20.04.2012, adres:  

http://www.spo.org.tr/resimler/ekler/246444d94f081e3_ek.pdf. 

Serttaş, T. (2012). Sanat için mekân (1) Boğazkesen Vadisi (Tuvale Karşı). Alındığı 

tarih: 30.03.2012, adres: http://www.taraf.com.tr/tayfun-

serttas/makale-sanat-icin-mekan-1-bogazkesen-vadisi.htm 

Tümertekin, H. (2011). Bi Dünya Tasarım Programı 102. Bölüm. Alındığı tarih: 

20.04.2012, adres:  

http://www.youtube.com/watch?v=PNQ2l9S5Tw4&feature=youtu.be. 

Url-1 <http://ne-demek.net/anlam%C4%B1/melezlik-ne-demek.html>, alındığı tarih: 

26.05.2011.  

Url-2  <http://www.akbanksanat.com/web/550-10827-1-1/akbank_sanat_haritasi 

/istanbul_cagdas_sanat_haritasi_-_sayi_14_- martnisanmayis_2012 

/anasayfa/akbank_sanat_haritasi>, alındığı tarih: 26.05.2011.  

Url-3 <http://www.arter.org.tr/W3/?sAction=ArterAbout>, alındığı tarih: 

26.05.2011.  

http://hurarsiv.hurriyet.com.tr/goster/haber.aspx?id=8962685&tarih=2008-05-21
http://hurarsiv.hurriyet.com.tr/goster/haber.aspx?id=8962685&tarih=2008-05-21
http://www.mimarizm.com/haberler/HaberDetay.aspx?id=48374
http://v3.arkitera.com/k49-kent-uzerine-notlar-1.html
http://www.spo.org.tr/resimler/ekler/246444d94f081e3_ek.pdf
http://www.youtube.com/watch?v=PNQ2l9S5Tw4&feature=youtu.be
http://ne-demek.net/anlam%C4%B1/melezlik-ne-demek.html


156 

Url-4 < http://www.borusansanat.com/__MuzikEvi/MuzikEvi.aspx >, alındığı tarih: 

26.05.2011.  

Url-5 < http://www.pasajist.com/>, alındığı tarih: 26.05.2011.  

Url-6 < http://alanistanbul.com/turkce/hakkinda-2>, alındığı tarih: 26.05.2011.  

Url-7 < http://www.bbc.co.uk/news/entertainment-arts-17754129 >, alındığı tarih: 

20.04.2012. 

Url-8 < http://www.flickr.com/photos/antonymayfield/306685827/>, alındığı tarih: 

05.07.2012. 

Url-9 < http://www.tate.org.uk/visit/tate-liverpool/getting-here>, alındığı tarih: 

20.04.2012. 

Url-10 < http://blog.peramuzesi.org.tr/about-us/attachment/bristol-hotel/ >, alındığı 

tarih: 20.04.2012. 

Url-11 < http://www.facebook.com/TimurKaraAerialPhotographer >, alındığı tarih: 

20.04.2012. 

Url-12 < ttp://www.nytimes.com/imagepages/2012/02/12/magazine/12istanbul 

                     _map.html?ref=magazine>, alındığı tarih: 12.02.2012. 

Url-13 < http://www.maggieblanck.com/Azarian/Photos.html >, alındığı tarih: 

07.07.2012. 

Url-14 < https://plus.google.com/photos/113634129343101498788/albums#photos 

                  /113634129343101498788/albums/5593940582005090049/56303553312 

              67184546 >, alındığı tarih : 10.04.2012                                           

Url-15 < http://www.saltonline.org/tr/anasayfa >, alındığı tarih : 15.04.2012                                           

Url-16 < http://www.facebook.com/media/set/?set=a.223645700979779.67709. 

  178564975487852&type=3 >, alındığı tarih : 15.04.2012                                           

Url-17 < http://www.archdaily.com/199709/salt-research-center-sanal-

architectureurbanism/drawing-section/ >, alındığı tarih : 15.04.2012 

Url-18< http://www.facebook.com/?ref=tn_tnmn#!/saltonline.tr/photos >, alındığı 

tarih : 15.04.2012 

Ünlü, A.E. (2009). Garanti Bankası Salt Beyoğlu 2009. Alındığı tarih: 30.03.2012, 

adres: 

http://www.emrmimarlik.com/Projeler/Tamamlanan_Projeler.html#16 

Zilberman, M. ve Büyükkuşoğlu, A.  (2008). Sanatın Yeni Adresi 5 Galerili Mısır 

Apartmanı. Alındığı tarih: 15.03.2012, adres: 

http://hurarsiv.hurriyet.com.tr/goster/haber.aspx?id=8962685&tarih=2

008-05-21 

 

http://www.maggieblanck.com/Azarian/Photos.html
https://plus.google.com/photos/113634129343101498788/albums
http://www.saltonline.org/tr/anasayfa
http://www.facebook.com/media/set/?set=a.223645700979779.67709
http://www.facebook.com/?ref=tn_tnmn#!/saltonline.tr/photos


157 

EKLER 

EK A: Söyleşiler 

 

EK A1: Salt Araştırma ve Kütüphane Yönetmeni Sezin Romi ile Söyleşi 

 

EK A2: Salt Araştırma ve Programlama Yönetmeni Meriç Öner ile Söyleşi 

 

EK A3: Salt Galata Kitabevi Çalışanı ile Söyleşi  

 

EK A4: Voyvoda Caddesi Elektrik dükkanı sahibi ve çırağı ile söyleşi  

 

EK B: Yazılı Görüşme 

 

EK B1: Robinson Cruose 389’un İşletmecisi Seda Ateş ile Yazılı Görüşme 

 

EK C: Video Kayıtlarından Deşifreler 

 

EK C1: Han Tümertekin Salt Galata içinde binayı anlatımı 

 

EK C2: Han Tümertekin Bi Dünya Tasarım 102.bölüm Salt Galata Anlatımı 

 

EK C3: Han Tümertekin ve Vasıf Kortun’un Açık Sinemada Salt Beyoğlu Süreci 

Anlatımı 

 

EK C4: Han Tümertekin ve Vasıf Kortun’un Bi Dünya Tasarım 92.Bölümde Salt 

Beyoğlu Süreci Anlatımı 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



158 

 

 

 

 

EK A: Söyleşiler 

 

EK A1: Salt Araştırma ve Kütüphane Yönetmeni Sezin Romi (SR) İle Söyleşi  

Tarih :11.05.2012 / 10:00 – 11:30, deşifre eden: EBD. 

 

SR: Burası Şanal Mimarlık tarafından tasarlandı. 2009 yılının sorunda onlarla bir 

araya gelmeye başladık. Workshoplarla sürece başladık. Hep hayalimizde yaşayan 

bir mekânı yaratmak vardı. Sürekli konuştuk: kütüphaneciler, direktörlerimiz, 

mimarlarla. Neye ihtiyacımız var, nasıl bir yer olsun, dünyanın çeşitli yerlerindeki 

kütüphaneleri takip ettik.  

Burası çok zevkli ama bir anda inşaat sürecinin en zorlu yeriydi. En büyük problemi, 

buranın aslında kütüphaneye elverişli bir mekan olmadığını öğrendik. Dolayısıyla 

ağırlık statikten dolayı bir problem vardı ve öyle olunca da kitap sayısının kapasitesi 

de düştü. 

EBD: Bu kitaplar daha önceden Garanti Bankası’nın arşivlediği kitaplar 

mıydı? 

SR: Bunlar faaliyetleri sona eren 3 kurumun Garanti kültür çatısı altında toplanan 

kitapları: Garanti Galeri, Platform Garanti ve Osmanlı Bankası Arşiv ve Araştırma 

merkezi. Onların kütüphane arşivleri Salt araştırmayı oluşturuyor.  

SR: Statikte ağırlıkta problem olunca, duvarlar taşıyıcı olacak şekilde raf düzenlmesi 

yapıldı ve ortadaki rafları daha az tutmak zorunda kaldık. Bir yandan mimarların 

düşünceleri var, bir yandan kütüphanecilerin ihtiyaçları var, bir yandan kullanıcı 

neye ihtiyaç duyar. Bunlar kesişmesi çok önemliydi. O yüzden başarılı olduğunu 

düşünüyorum.  

Bu işin bir görünen yüzü var bir de mutfak tarafı var. Bizim burada ofisimiz ortada 

(avluda). Kütüphane dağınık bir iştir. Sürekli yığınlar oluyor . ona göre mümkün 

olduğunca konservatif, ihtiyaçlarıma cevap verecek tasarımlar yapıldı. Mesela ‘‘ben 

kendi masamım fotoğrafını çekiyordum, ben böyle çalışıyorum, orta mekanda böyle 

çalışacağım’’ dedik. Masayı mümkün olduğunca kapalı bir masa olacak şekilde 

yaptılar.  

Nadir kitaplar asma kata devam etmesiydi. İlk şoklarımızdan biri de budur. Asma 

kattaki koridorun darlığı buna müsaade etmedi. İkinci bir merdivenimiz vardı. İlk 

başta kasanın ordaydı o merdiven, sonraki planlarda bunun paraleli diğer taraf 

yaptılar. Anıtlar kuruluna proje merdivensiz sunulmuştu, merdivenli sunamayız geri 

gelir diye merdiven iptal oldu. tek merdiven çok zorluyor. Buradan oraya 

gideceğimiz zaman dolaşmak zorunda kalıyorsunuz. Keşke bir merdiven daha 

olsaydı. 

Mekan tamamen insanları davet edecek şekilde tasarlandı . Burada yeni gelen 

yayınlarımız var, güncel süreli yayınlar var. Burası bana göre en can alıcı nokta, 

avlumuz. Burada kutsal sessizlik yok. Zaten binanın en orta yerinde olan bir mekan 

ve kutsal sessizliğin olması zaten mümkün değil. Burada orijinal banka kasası bugün 

artık paranın bilgiye dönüşümünü sembolize ediyor. Eskiden para dolu olan kasa 

bugün artık kitap, bilgi dolu. Bu çok önemli. Öte yandan burada yine bir kavramsal 

buluşu var, Alexis hep o şekilde anlatırdı : Güncel sanat objesi (sanatçı arşivinden 

bahsediyor) bu tamamen yer kazanmak için yapılmış olan bir şey. Yoksa bir 

enstalasyon yaratalım diye bir derdimiz yoktu. Raf kazanalım kitaplara yer kalsın 



159 

diye. Her şey dijitalleşince bu da kalkar yerinden, o zaman daha güzel olur. Bu 

sürprizdi. Hepsinin arkasında ciddi hikayeler var.  

Burası ‘paylaş köşesi.’ Buraya gelen avluda oturup buluşabilir. Burada bir görüşme 

yapılabilir, arka tarafta 6-7 kişi geçip toplanabilir. Mekan herkesin ihtiyacına cevap 

verecek şekilde tasarlandı. O açıdan da çok iyi işlediğine inanıyorum. Bazen sesten 

dolayı önyargılar oluyor. Mesela biraz susar mısınız? diyenler oluyor. Kutsal 

sessizlik olmamasına tam alışılamadı. Mesela şimdi sizinle konuşurken uyarı 

alabiliriz. Şunu anlayabiliyorum burası araştırma mekanı  ses tonunun belli bir 

oranda ayarlanması gerekiyor. Mesela yukarıdan biri sayfa çevirdiği zaman ben 

buradan duyabiliyorum.  

Size buraya gelme sürecinden bahsedeceğim, anlatacak çok şeyim var. Proje sürekli 

değişti. Biz bu süreçte ne yapıyorduk? Biz sürekli raf hesaplıyorduk. İki farklı 

lokasyondan buraya gelip buluştuk. Dolayısıyla nerede ne kadar raf, kaç metre rafa 

ihtiyacımız olacak sürekli bu rafları hesapladık. Mesela 7 kat olacaktı buraya 

geldiğimizde 6 kat olduğunu öğrendik. Bazı yerlerde raf kaybettik. Bu benim için bir 

kütüphaneci olarak en büyük problemlerden biri : raf kaybetmek.  

EBD: Açık kütüphanenin deneyimi  Salt Galata’nın konsepti için faydalı oldu 

değil mi? Salt Araştırma konseptinde bir kütüphane izleri açık kütüphane de 

vardı. 

SR: Açık kütüphane açıldığında part-time işe başlamıştım Salt Platform’da. Ve şu 

anda geriye dönüp baktığımda, aslında Açık Kütüphane’nin bugünün dönüm noktası 

olduğunu düşünüyorum. Açık kütüphane Platform Garanti’nin kitaplarını, ki o 

zamanlar sistemli bir kütüphanesi yoktu, kitapları el yordamı ile bulunan bir 

kütüphanesi vardı, küçük ve kapalıydı. Sokak seviyesine getirip sergilemesi. Gece 

rafları kapanıyordu, orası tartışma mekanına dönüşüyordu. Sürekli bir hareket vardı. 

X ray cihazı yoktu. Kapıda eli sopalı bir güvenlik yoktu. Herkes rahatça girip 

çıkabiliyordu. O bugünün dönüm noktasıdır.  

EBD: Kasa’da ne var? 

Kasada fazla kitaplarımızı biriktiriyoruz. Kasayı elimizin altında olan depo olarak 

kullanıyoruz.  

Deneme yanılma yoluyla çözümler üretiyoruz. Mesela avluyu değiştirdik. Sadi Öziş 

sandalyeleri vardı kenarlarda. Tasarım olarak güzel ama araştırma olarak böyle bir 

masa ve böyle bir sandalyede ( arkaya doğru genişleyen) araştırma yapamazsınız. 

Tüm Sadi Öziş’leri kaldırıp avluya aldık. Avludakileri de karşıya aldık (asansör 

tarafındaki iç bahçeye bakan taraf). Alexis şunu diyor: Buraya baktığın zaman 

aslında hiçbir şey komplike değil, burada basit çözümlerle, kolay değişebilen bir 

kütüphane yarattık. Burada hiçbir şeyi değiştirmek zor değil. Mesela ben şu ahşabı 

(sanatçı arşivi) bir şey oldu kaldırabilirim. Ortadaki rafların bir şekilde düzenini 

değiştirebilirim. Katı kurallar yok. Mobilyalara baktığınızda orada komplike hiçbir 

şey yok. Diğer tarafta tek bir banka mobilyası var (masa) o da bir sembol. Ahşap 

masa ve sandalyeler. Onlarda bankadan kalma sembol.  

Buradaki raflara baktığım zaman 3 yıl sonra raf kalmayacağını düşünüyorum. Şu an 

temel sorunlarımızı çözersek ek koleksiyon değişecek ve burada avluda elinde ıpad’i 

ile dolaşan ve bir şeyler okuyan araştırmacılarda hayal ediyorum. Salt araştırmada 

sohbetler olabilir ilerde. Ve çok enformal. Böyle minderleri toplayacaksınız, 10-15 

kişi gelecek bir anda sohbet edecek. Mekan bu açıdan bana huzur veriyor.  

EBD: Kullanıcı kitlesi kimler? Hafta sonu mu hafta içi mi yoğunluk? 

SR: Biz Pazar ve Salı kapalıyız. Şikayet geliyor niye bu kadar az saatlerde açık diye. 

Bunun tek sebebi az personel olması. Öte yandan araştırmacılara baktığım zaman; 

mesela burada bir kullanıcı var, çoğu gün geliyor. Sabah açılır açılmaz kapıdan 



160 

giriyor, akşam kapanana kadar buradan çıkmıyor. Burayı çok sevdiğini ve çok mutlu 

olduğunu söylüyor. Onları görmek çok güzel.  

Cumartesileri çok kalabalık oluyor. Başlarda daha çok restorana gelirken yanlışlıkla 

giren kişiler, sergiyi gezerken burayı da sergi gibi gezen insanlar vardı ama son 

haftalarda esas araştırmacıların burayı doldurduğunu fark ettim. Zamanla keşfedildi 

ve artıyor da git gide keşifler. Mesela akşam 17:30 gibiydi. 25 kişi baya 

araştırmacıydı. Bir o kadar da etrafta dolanan insan vardı. Keşif bitti araştırmacısı 

bulmaya başladı. Burada herkesin ciddi araştırmacı olması gerekmiyor. O güzel 

oturdu.  

Gün içinde de yoğun oluyor. Salı günleri çok kalabalık oluyor. Gündüz saati 

olmasına rağmen öğrenciler tercih ediyor.  

EBD: Çevredeki okullardan gelenler var mı?  

SR: Çok az. Yorumlama programı yapıyoruz burada. Salt araştırmaya giriş 

atölyeleri. Onlara hitap eden koleksiyonlar değil. Daha çok zaman geçirmek için 

burayı kullanabiliyorlar.  

EBD: Açık arşivden bahsedebilir misiniz? 

SR:Açık arşiv 3.katta bir sergi alanımız. Salt Araştırma’nın seçilmiş projeleri orada 

sergi formatında yer alıyor. Arşivin sergi formatında yer aldığı bir mekan. Niye açık? 

Açık arşiv ne kapalı arşiv ne? once ona bir ad vereyim. Arşiv dediğiniz zaman 

kimsenin giremeyeceği, bir belge almak için bürükratik süreçlerin sürdürülmesi 

gereken bir yer. Özellikle doktora öğrencisiyseniz girebiliyorsunuz. Biz burada tam 

tersine arşivin açık olduğunu savunuyoruz. Biz arşiv yapıyoruz ama bunu 

saklamıyoruz. Arşiv açıktır diyerek arşivleri sergi formatında sunuyoruz. Ama bu şu 

demek olmasın: mesela 2.bodrum katta tarihi arşivlerimiz var, onlar kapalı 

duruyorlar. Onlar tarihi olduğu için koruma amaçlı, amacımız o arşivi kapatmak yani 

göstermemek. Arşiv gelişebilir bir olgu, sona ermeyecek bir zaman dilimi diyerek 

orada sunuyoruz. Iki sergi oldu : İlki Tayfun serttaş’ın Foto Galatasaray, diğeri 

benim yaptığım o zamanlar konuşuyorduk projesiydi. Onun da arkasında iki yıllık bir 

araştırma süreci var. Arşiv dediğinizde hadi bir kutu geldi diyerek olmuyor. Çoğu 

şeyi bir arada bulamıyorsunuz. Farklı kişilerden bularak onu meydana 

getiriyorsunuz. O kişileri ikna etmek desteğini alabilmek çok önemli, bu zamanla 

oluyor. Açık arşiv salt araştırmanın bir üretimi diyebiliriz. 

EBD: Kütüphanedeki fonksiyonlar nelerdir? 

SR: Arka tarafta (girişe göre sağ arka) paylaş 6-7 kişilik, toplanma paylaşma yeri. 

Ekran var. burada seyret köşesi var. Burada 6-8 kişilik oturup bir şey seyredebilir 

gösterim yapabilir. Üst katta üret var. Orası gelişmekte olan multi media 

pruduction’a olanak sağlayan alan. Öbür tarafta da iki kişilik seyret var. O da mini 

sinema aslında bir bakıma.  

EBD: Mini sinemanın kullanıcıları var mı? 

SR: Burada bu mekanların tam istediğim gibi kullanıldığını söyleyemeyeceğim. 

Niye bilmiyorum.rezervasyonla işliyor ama, böyle hadi kullanalım diyen de çok yok. 

Biz burada şunu hayal ettik. 3-5 kişi gelsin bir filmi beraber izlesin. 

EBD: Belki insanlar alışık değiller, ya da kütüphane içinde böyle bir mekan 

olabileceğinin farkında değiller? 

SR: Olabilir, zamanla bunun da olacağına inanıyorum. 

Köşelerimiz böyle, bir de bireysel ve grup çalışmasına olanak veren masalar 

sandalyelerimiz var.  

EBD: Buraya gelenlerin dikkatini en çok ne çekiyor? 



161 

SR: Kasa. Ve daha sonra mermer desenli olan minderler. Bu sarı kutular (sanatçı 

arşivi) ne? diyen oluyor ama en çok kasa. Ben bu kasanın bu kadar dikkat çekeceğini 

ummamıştım.  

EBD: Belki buradan ilk giren insan için olmayabilir ama yukarıdan avluda neler 

olduğunu görüp, merak edip buraya gelmiş olabilirler.  

EBD: Siz daha önce de mi kütüphanede çalışıyordunuz? 

SR: Ben burada başladım. Ben 2007 Açık Kütüphane sırasında platformun 

kütüphanesi kurmaya geldim(stajyer). Sonra Osmanlı Bankası’na daha sonra da 

buraya geldim. Geride 5 yıl kalması inanılmaz bir şey, beklemiyodum bu kadarını. 

EBD: Platform Garanti ne zaman sonlandı?  

SR: Platform 2001 de başladı. 2010 da üç kurumun da faaliyetleri sona erdi. Ama 

platform 2007 Eylül’den beri geçici ofiste faaliyet gösterdi. 2007’de inşaat 

başlayacaktı ama direkt başlamadı. 2007 Bineali’nde taşındık, 2009 Bineali’nde yeni 

kurum açılacaktı ama 2011 deki Binealde bile burası açılmamıştı. Platform 

Galeri’nin yeri boş kaldı (2007-2010). Geç başladı inşaat. İzinler projeler çok 

problemli bir süreçti. Parti il başkanlığını da satın aldılar. İki bina var orada. 

Platforma birkaç kat aitti: Galeri, ofis ve stüdyoların olduğu katlar ki hiç çıkmadım 

daha. 2007 de bina komple alındı. Burası Osmanlı Bankası Arşiv ve Araştırma 

Merkezine geçilmesiyle 2001 de alındı. 

EBD: Bu bina Osmanlı Bankası Arşiv ve Araştırma merkezi iken nasıldı ?  

SR: Ben burada 2006 da staj yaptım, oradan biliyorum, banka şubesiydi. 1.kat 

sergiler için kullanılıyordu. 2. kat boştu. 3.katta Osmanlı Bankası Arşiv ve Arşatırma 

Merkezi’nin personelleri vardı. Bir yanda kütüphaneciler ve şimdiki açık arşivin 

olduğu alan arşivcilerin ofisiydi. Burası  kütüphaneydi. Burada Sima Hanım’ın odası 

vardı. Küçük bir odada yine kitaplar vardı. Şu kısımda boş oda vardı topalntılar için. 

(burası denen yerler 3 kattaki mekanlar). 4. katta mutfak vardı. Sürelilerin bulunduğu 

bir oda vardı. Yine davetler için büyük bir alan vardı. Ek binada yine müze vardı.  

EBD: 2006’da bu binaya gelirken caddeyi nasıl gözlemlemiştiniz? Sanat ortamı 

girdi caddeye, oteller açılmak üzere. 

SR: Şöyle bir fark var. Beyoğlu’nu biliyoruz. Herkes diyordu ki, Galata olur mu? Bir 

tanıdığım diyordu ki, orası sinek avlar, 3-5 kişi gelir sergiye. Ama burası o kadar 

başarılı oldu ki, insanlar Karaköy’dür sapa yerdir demeden buraya geliyor.  

EBD: Cadde için bir kırılma oldu burası, insanları çekiyor. Esasında Salt Galata 

olmadan önce bu caddeye hiç gelmemiştim.  

SR: Bir de restoran boyuta var işin. Çok garip şeyler oluyor. Şöyle, bir Pazar buraya 

geldim ve iyi ki dedim kütüphane bugün açık değil. Çünkü ben bir Pazar günü 

araştırma yapmak isteyen insanın buraya geleceğine inanmıyorum. O zaman kapalı 

olabilir. Restoranda inanılmaz bi kalabalık var. İnsanlar bruch’a kahvaltıya geliyor. 

O zaman burası çoluk çocuk bahçesine dönecek ben buna karşı değilim ama.  

EBD: Aslında burası açık bir kütüphane ama kullanıcıların gelişine göre siz burayı 

koruma altına alıyorsunuz da bir yandan. 

SR: Mecburuz buna. Birisi bana, kütüphane kapalı olunca bu bina bambaşka oluyor 

dedi. Salt Araştırma kapalı olunca bina bambaşka oluyor. Saat 20:00 den sonra, 

burada kalırsam ışıkları kapatıyorum lambayla çalışıyorum, burası Şamdan’dan 

Magazin dergilerinden fırlamış insanlarla dolu. Kapıda valeler, arabalar geliyor  

EBD: Resoran, kendi kullanıcılarını, binadaki diğer mekanları görebilmelerini de 

sağlamıyor mu bir yandan?  

SR: Restoranın bir farkındalık yaratacağına inanıyorum. Ama burası ve orası. Çok 

yakın ama çok farklı.  

 



162 

EK A2: Salt Araştırma ve Programlama Yönetmeni Meriç Öner İle Söyleşi  

Tarih :09.05.2012 / 10:00 – 11:30, deşifre eden: EBD. 

 

Salt’ın çalışmaları kimlik kelimeleri kullanılmadan yapıldı. Bir kaç davetli arasından 

seçili bu çalışmayı kiminle yapacağımız. Neticesinde Project Project New York’ta 

yer alan bir ofisle yapılmasına karar verildi. O aşamaların daha sonrasını ben 

biliyorum. Hiçbir zaman Salt diye bir yer var, bunun da bir logosu olması lazım, bu 

logonun da şöyle bir değerleri olabilir diye geçmedi. Salt’ın açılmasına çok yakın 

zaman kadar ismi de gerçekleşmemişti. Dolayısıyla bu işi yapan insanların elinde 

böyle bir materyal de yoktu. Sonuç itibariyle nasıl çalışıldığını anlatayım. Bu işin 

oluşturulması Project Project’ in kendi işidir. Salt’ın bir yazı karakteri var. Bu zaten 

projenin ilk önerisiydi. Bu şu demek, salt kendisi ile ilgili bir duyuru bir haber 

yayınladığında bu karakter sayesinde bunun Salt’ın işi olduğunu anlaşılabilecek. 

Elimizdeki ilk versiyonun adı Kraliçe Open’dı. Bu karakterler kullanıldığında siz 

zaten Salt’ın buna müdahale olduğunu görüyorsunuz. Dört ayda bir değişiyor olması. 

Kraliçe üzerine gelen dört harfin değişiyor olması.  

Hatta salt Ankara açılacak bu senin sonunda. Bu ölçekte değil oradaki bina, orada 

daha hızlı yürüyecek işletmeler olacak. Ankara’da yine Osmanlı Bankası lojmanında. 

Çok görkemli bir bina, Garanti Bankası’nın kullandığı bir bina, sıhhiyede.  

Salt’ın ister istemez daha önce deneyimleri var. Platform, Garanti Galeri’den. İstiklal 

Caddesi’nin potansiyelini belki oradan geçseniz anlamak mümkün. Salt’ın kendi 

adına birkaç tane önemli kararı olduğunu düşünüyorum. Birincisi araştırma temelli 

bir kurum olmak. Atölyelerle. Bu kurumlar zaten biriktiriyorlar, kütüphane 

anlamında da arşiv anlamında da. Burada içerik yaratan bir ekip var. Bir araştırmanın 

içeriği etkilemesi, diğeri içeriğin araştırmayı etkilemesi. Tasarımla ilgileniyoruz 

derken ortaya böyle bir şey sunabilmek benim için önemli geliyor. Hatta en 

sonucundaki ürününden daha önemli. Han Tümertekin ile çalışırken içeriye 7-8 

tasarımcıyı da katabilmek. Bunun faydasını şöyle ifade edebilirim. Bir mimarın 

gözetiminde (sanırıyorum 20 çeşit sandalye var) Normal şartlarda bir tek mimar ile 

çalışıyor olsaydık tek bir sandalyeyi her bir mekana, aynı masayla koymaya çalışıyor 

olacaktık. Mesela bu ofisin böyle olması için Superpool ofisi ile 3 ay çalıştık.  

 

EK A3: Salt Galata Kitabevi Çalışanı ile Söyleşi  

Tarih :09.05.2012 / 12:00 – 12:30, deşifre eden: EBD. 

 

Çalışan(Ç): Hafta sonu aileler geliyor, mimarlar ve banklarda orta ve üst düzey 

yöneticiler aileleri ile birlikte geliyor ve kahvaltılarını yaptıktan sonra burada 

alışverişe geliyorlar. Kahvaltıdan sonra gündelik gazetelere bakıyorlar. Geliyorlar ve 

kitap alışverişi yapıyorlar. Katalog kitaplar mimarlıkla ilgili kitaplar alıyorlar. Bazı 

dergiler var takip ettikleri onları alıyorlar. Time out alıyorlar. Akabinde çocuklarına 

yönelik kitaplar alıyorlar. Daha sonra da turist gurupları  grupları geliyor. Turist 

gurupları, Orhan Pamuk’un çevrilmiş kitapları, daha çok Türkiye ve Atatürk 

hakkında çıkan kitaplar, merak ediyorlar. Bulundukları ülkenin nasıl olduğunu nasıl 

oluştuğunu tarihsel liderliklerini, bunlarla ilgili bilgi istiyorlar.  

Sanatla ilgilenen insanlar geliyor. Sergiyle ilgilenen insanlar geliyor. Cumartesi 

pazarla hafta içi arasında biraz fark var. Pazar günleri daha çok mekanı görmeye ve 

ikincil olarak sergileri gezmekle birlikte, hafta içi daha çok sergileri dolaşmaya gelen 

insanlar var, gruplar var. Onlar var olan seçkilerden yararlanıyorlar, tercih ediyorlar. 

Kitaplarda mimarlık tarihi, grafik tasarım sanat tarihi ve sanat sosyolojisi ağırlıklı bu 

tercih içerinden kitaplar. Kendilerine uygun olanları seçiyorlar. 



163 

EBD: Robinson Cruose kimliğiyle mi buraya bir çekim var, yoksa bu mekanla 

mı burası keşfediliyor? 

(Ç):İkisi de geçerli. Zaten buraya gelenler Robinson’u bilen insanlar ve daha 

önceden burayı bilmiş, bir şekilde iletişim kurmuş alışveriş yapmış insanlar buraya 

geliyorlar. Burada yine Robinson Cruose ama farklı bir seçki ile karşılaşıyorlar. 

Dolayısıyla evet zaten ben burayı biliyordum bakışı var. Ben burayı biliyordum 

burası tanıdık geliyor, burası Robinson mu diyeneler de var. Bir de daha önce burayı 

bilmeyen -bu da önemli bir oran-Robinson’u görmemiş belki, ya da çok farkına 

varmamış  daha genç üniversite kesimi , acaba neresi buranın bir ismi var mı 

soruyorlar, Robinson’u anlattığım oluyor. Dolayısıyla bu karşılıklı. Tek bir ağırlığı 

yok. Daha çok içerdeki sergiye göre, yapılan etkinliğe göre bir sürü değişkeni var. O 

değişimlere göre, müşteri değişimi oluşuyor falan.  

Hafta içi gelenle hafta sonu gelen farklı. Hafta sonu orta sınıf ve üst sınıf geliyor, 

yemeklere geliyorlar. Hafta içi elit kesimden burjuvalardan gelenler yoğunlukta. 

Karşı mekan oldukça adını duyuran bir mekan.  

Buranın 3 tane avantajı var. 1.si duvarın cam olması. Açık 2.si karşısında bir 

kafeteryanın, üst katında restoran olması. İnsanların buraya gelince kitapları görmesi. 

Tam tersi evet ya kitap ihtiyacım da vardı. Sergiye geldim kitabımı da alıyım, aa 

karşıda da bir kafeterya varmış bir de çay içeyim, bir şeyler atıştırayım. Karşılıklı 

mekanlar birbirlerini besliyorlar. Camekan olması en büyük etken.  

EBD:Salt Beyoğlu için de öyle değil mi? 

(Ç): İç içelik var.  

EBD:Kaçta kapanıyorsunuz akşam? 

(Ç): Saat 8-8.30 arası kapanıyor. Sergiler ve ofislerle birlikte her yer kapanıyor ama 

restoran çalışmaya devam ediyor. Geç saatlere kadar çalışıyorlar. Bazen benimde geç 

kapattığım oluyor. Duruma göre değişiyor. Restorana akşamları burjuvalar geliyor, 

Mehmet Ali Brand, Can Dündar. Restoran vasıtasıyla bu mekanı da görmüş 

oluyorlar. Kitabevine, Medyadan gelenler var. CNN Türk’ten Cüneyt Özdemir 

geliyor. Şevval Sam, Nil Karaibrahimgil geliyor.  

Salt Galata’yı yaşatacak alan kütüphane.  

 

EK A4: Voyvoda Caddesi Elektrik dükkanı sahibi ve çırağı ile söyleşi  

Tarih : 08.05.2012, deşifre eden: EBD. 

 

Dükkan sahibi: Bankalar Cddesine 1959’de köyden geldim. Bakalit firmasına.  

Devletin, Toprak Mahsulü’nün malıydı burası. 1985’te Hacı Ali Akın devletten 

burayı satın aldı. En az yirmi yıl olmuştur. Devlet burayı satılık ilan etti. Bankadan 

gelip ölçüleri aldılar, banka olacak diye herkes düşündük. Tarihi bina olduğu için 

yıkmasına izin vermediler, alttan tünelde geçiyor. Yıkamadılar. Sonra Olmayınca 

devlet satılık ilan edince pahalı buldular kimse almadı ama Hacı Ali Akın satın aldı. 

Hacı bey 20 sene önce satın aldı otel olacakmış, kiraya vermiş. Sümerbank’ta otel 

oluyor, onu da Ulusoy aldı, karşıda bir otel daha açıldı bir de bereket handa 

durdurulan inşaat var o da otel. Şihane’de de otel olacak yerler var. Bankalar caddesi 

turistik yerler olacakmış  

1958’ten öncesi Benim çalıştığım yerin, Bakalit, sahibi ermeniydi. Rum Yorgo da 

vardı. Elektrikçiler ölüyor burada, daha doğrusu öldürülüyor. Bankalar otel olunca 

buraya kimse gelmez, otele gelecek insanlar gelir. Bu saatten sonra caddede dükkan 

olup da çalışma imkanı olmaz. Yer bulamayız çünkü yer kalmıyor. Burada 10 tane 

dükkan var. Her dükkan da iki üç hane çalışıyor. Buradan sonra bir yere gidemem, işi 

bırakacağım. Bu saatten sonra nerden dükkan bulacağım?  



164 

Stopajı ile 3.500 kira veriyoruz. Yakında 4-5.000 kira olacak. Yer bulamayız biz 

buralarda, mecbur bırakacağız, buraya kadarmış deyip bırakacağız. Alışmışız ben 

çalışmadan duramam. İşlerimiz çok iyiydi eskiden, şimdi eskisi gibi değil. Oteller 

olunca daha iyi olur, kalabalık olunca iyi olur 

Çırak : Sence buradan elektrikçilerin kaldırılması normal mi?  

Normal değil ama canlanır insan kalabalığı olur. Hep turistler gelecek  

Dükkan sahibi: Yukarıda 80 tane oda var. Devlet pirinç bulgur herşeyi satıyorlardı 

burada. Şimdi yok artık devlet gidince artık. Devlet Toprak Mahsülleri kendilerine 

bina yaptılar. Kısmetimiz buraya kadarmış diyeceğiz  

Çırak: Ben 30 yaşındayım 16, 17 seneden beri burdayım. Başka bir semt olabilir 

ama buradaki atmostefi bulamayız. Perpa’ya gidenler oldu oradan tekrar buraya 

gelenler oldu, giden bin pişman oldu. Çünkü çok arabalar geçtiği için arabaların 

egsoz gazı, gaz kokusundan duramadılar, hava alamadıkları için. Ama burada insan, 

çıkıyor caddeye kapsının önüne hava alıyor. Giden bin pişman gitmeyen bin pişman. 

Hırdavatçıları göndermek istediler bir kısmı gitti bir kısmı gitmedi. Hacı burayı 20 

seneliğine otele kiraya vermiş. Efes gurubuna. Bizim dükkanalrın yerine turistik eşya 

dükkanları gelebilir belki.  

Dükkan sahibi: Çay ocağını satın aldılar hava parası verdiler. Şimdi bunlar ne yaptı: 

Bize çay demlettirmedi, yasaklandı. Çayları da güzel değil ama hava parası verdiği 

için oradan almak zorundayız. Ayrıyeten dükkanlardan 236 bin lira odabaşı parası 

alıyor bizden.  

Binanın sağlamlığını ölçtüler.  

 

 

EK B: Yazılı Görüşme 

 

EK B1: Robinson Cruose 389’un İşletmecisi Seda Ateş (SA) ile Yazılı Görüşme 

Tarih :30.05.2012 

 

EBD: Robinson Crusoe’un SALT ile birleşmesi nasıl oldu?  

SA: Vasıf Kortun aracılığıyla Robinson Crusoe 389 olarak SALT Beyoğlu henüz 

inşaat halindeyken projeye dahil olduk. 

EBD: SALT’tan önce başka şubeler açmayı düşünüyor muydunuz, düşündüyseniz 

hangi semtler ihtimal içindeydi? 

SB: Düşünmüyorduk. 

EBD: İstiklal Caddesi’ndeki şubeniz ile SALT arasında, SALT’ta da Beyoğlu ve 

Galata arasındaki satış oranları nasıl? 

SA: İstiklal caddesindeki Robinson en yüksek satış oranına sahip. Beyoğlu ve Galata 

şubelerinin oranları arasında büyük bir fark olmamakla birlikte Galata zaman zaman 

öne geçiyor. 

EBD: Bir sanat kurumun içinde olmak ve İstiklal Caddesi’nde tek bir dükkanın 

içinde olmak arasında mekan olarak (çalışma düzeni, ışık alıp almama gibi) ve 

kullanıcı kitlesi arasında farklar var mı?  

SA: Elbette var. İstiklal Caddesi’ndeki Robinson’un yıllar içinde oluşmuş bir müşteri 

profili olsa da, özellikle son yıllarda caddenin giderek kalabalıklaşması sebebi ile 

alışageldiğimiz profilin dışında okurlar da kitabevine geliyor. SALT’lardaki 

mağazaların ziyaretçileri ise daha çok mekandaki sergiler ve etkinlikler için gelen 

insanlar.  

EBD: İstiklal caddesindeki  Robinson Crusoe ve SALT içinde Robinson Crusoe’un 

satış ürünlerinin konsepti  birbirinin aynı mı? Farklılıklar var mı?  



165 

SA: Farklılıklar var. Caddedeki kitabevinde mekanın büyüklüğünün de etkisiyle 

daha fazla çeşit bulundurabiliyoruz. SALT’larda ise daha seçilmiş bir koleksiyon 

sergiliyor, ve sergilere uygun yayınlarla mekanın bütünlüğünü desteklemeye 

çalışıyoruz. 

Salt Beyoğlu için; 

EBD: Salt Beyoğlu içinde kitabevinin konumlanışını (arka tarafta, sergi alanı ve 

Bistro ile iç içe) nasıl buluyorsunuz? Konumun satışlara yansıması nasıl? 

SA: Kitabevi konum olarak ilk bakışta göze çarpan bir yerde değil. Mekanda dolaşan 

bir insan kitabevine tesadüf edemiyor, özellikle kitabevine gitmesi gerekiyor. Tabii 

bu durum satışları olumsuz etkiliyor. 

EBD: Kullanıcılar Salt Beyoğlu içinde gezerken tesadüfen mekanla karşılaşan kişiler 

mi, yoksa bilinçli olarak Robinson Crusoe olduğunu bilerek gelen kişiler mi? Bir 

tahmin yürütebilmek mümkün müdür? 

SA: Robinson Crusoe olduğunu bilerek gelenler de var, tesadüfen gelenler de. Bir 

oranlama yapabilmem mümkün değil. 

Salt Galata için sorular; 

EBD: Salt Galata içinde kitabevinin konumlanışını (arka tarafta, Co D’oro ile 

karşılıklı) nasıl buluyorsunuz? Konumun satışlara yansıması nasıl? 

SA: Galata’da da kitabevi ilk bakışta göze çarpan bir yerde değil. Ancak burada 

binanın denize bakan cephesine yerleştirilmiş olması bir avantaj oluyor. Mekana 

girenlerin çoğu manzarayı görmek için kitabevinin olduğu bölüme kadar geliyorlar, 

bu da satışlara yansımasa bile mağazaya giren insana kıyasla sayısının Beyoğlu’na 

kıyasla daha fazla olmasına sebep oluyor. 

EBD: Kullanıcılar Salt Galata içinde gezerken tesadüfen mekanla karşılaşan kişiler 

mi, yoksa bilinçli olarak Robinson Crusoe olduğunu bilerek gelen kişiler mi? Bir 

tahmin yürütebilmek mümkün müdür? 

SA: Robinson Crusoe olduğunu bilerek gelenler de var tesadüfen gelenler de. Bir 

oranlama yapabilmem mümkün değil. 

EBD: Salt Galata olmasaydı Bankalar Caddesi’nde bir şubeyi daha açmayı düşünür 

müydünüz?  

SA: Olabilirdi. 

 

EK C: Video Kayıtlarından Deşifreler 

 

EK C1: Han Tümertekin Salt Galata içinde binayı anlatımı 

Tarih :24.11.2011, Kaynak:Salt Araştırma, deşifre eden:EBD 

 

Osmanlı Bankası Genel Merkezi’ndeyiz. 1892 tarihli bir yapı. Yapının mimarı 

Alexandre Vallaury. Yapının temel özelliklerinden bir tanesi bir cephesinin 

neoklasik ve batılı tarzda bir cephe olarak Bankalar Caddesi’nde yer alması, ama 

Haliç’e bakan cephesinin oldukça oryantalist bir tasarıma, özelliğe sahip olması. 

İstanbul’da buluna çok az sayıdaki yapıda bu tür zengin mekanlar var.  

Bu bölüm binada en dramatik müdahalenin yapıldığı bölüm. Daha önce giriş holü 

şimdiki uzunluğunun yarısı kadardı ve ana bina ile arkadaki ek bina arasında 

mekansal bir süreklilik yoktu. Yalnızca bir kapı açılıyordu ve öbür binaya 

geçiliyordu. Burada yapılan temel mimari müdahale, daha önce merdivenin tam 

ortasından inen asansörün oradan kaldırılması ve ek binayla ana binanın tek bir giriş 

holüne bağlanmasının sağlanmasıydı. Binayı daha önce gezmiş olanların çok ciddi 

olarak bir boyut ve ışıklılık farkı göreceklerini söyleyebilirim. Asansör merdivenin 



166 

ortasından kaldırılınca daha sokaktan itibaren arkadaki büyük pencerelerden 

gökyüzünün görülebildiği çok aydınlık bir giriş mekanı ortaya çıktı.  

Yapının bu cephesinde yeni bir cam cephe oluşturduk. O cam cephe- henüz monte 

edilmiş değil- ama o cam cephenin arkasında bir tür binanın arkeolojisinin 

görüleceği, yani üzeri sıvanmamış olan orijinal duvar dokusunun görülebileceği, yeni 

kapıların açılması nedeni ile bu duvarda yapılmış olan çelik güçlendirmelerin 

görüleceği bir yeni cephe yaratmış durumdayız. Bu cephe önündeki cam cephenin 

arkasında bir tür vitrinde sergilenen bir arkeolojiye dönüşüyor.  

Şu anda binanın en güçlü karakteri olan, binaya bütün kimliğini veren bölümündeyiz. 

Bu da çevresi galerilerle çevrili olan ana mekan, orta mekandayız. Bu mekanın temel 

özelliği bezeme açısından yoğun bir içeriğe sahip olması, aynı zamanda da binanın 

ilk yapıldığı dönemde tepeden aldığı gün ışığıyla çok etkileyici bir atmosfere sahip 

olması. Burada bizim yaptığımız temel müdahale zamanla kat kat boyalar nedeniyle 

ayrıntıları netliğini kaybetmiş olan bezemelerin üzerindeki bütün katmanların 

kimyasal ve mekanik yöntemlerle sökülmesi, orijinal ahşap katmanlarına kadar 

ulaşılması oradaki temizlik yapıldıktan sonra tekrar tek renk olarak üzerlerinin 

boyayla kaplanmasından ibaret.  

Binanın bu alanında hiçbir mekansal müdahale yok, eski güçlü mekanın zaman 

içinde kayba uğramış ayrıntılarını ortaya çıkartmak söz konusu ve binayı son yıllarda 

görmüş olanların çok farklı algılamalarına neden olacak orijinal gün ışığını binanın 

içine sokmamız olacak. Bu sistemin özelliği güneşin gün içindeki hareketini sürekli 

algılayan bir bilgisayar sisteminin daima mekanın içinde aynı yoğunlukta gün ışığı 

olacak şekilde bir aynalar sistemini yönetmesinden oluşuyor. Böylece bırakın eskisi 

gibi gün ışığı almayı, artık hep aynı yoğunlukta gün ışığı alarak; bir, bu bölgedeki 

enerji tasarrufunu sağlamış oluyoruz. Gün ışığından maximun faydalanan bir 

aydınlatma sistemi oluyor. İkincisi de mekanın asıl karakteristiğini oluşturan bütün 

bezemeli yüzeylerinin sürekli tasarlandığı gibi gün ışığı altında sergilenmesini 

sağlıyoruz.  

Daha önce banka şubesi olan bulunduğumuz kat ve asma kat artık bir uzmanlık 

kitaplığı olacak. Onun yanında bulunduğumuz kotta daha gündelik yayınların takip 

edilebileceği daha enformel bir mekan yaratılmakta. Bu da yapıyı kullananların 

yalnızca kitaplığı kullanmak isteyenlerin değil bu yapıya giren çıkan herkesin 

kullanabileceği bir okuma mekanı olacak. Bu mekanda ağırlıklı olarak restorasyon 

işlemleri yapıldı. Bütün boya katmanları kaldırıldıktan sonra tekrar ahşabı koruyacak 

şekilde gelişmiş yeni önlemlerle boya işlemleri yapıldı.  

Onun dışında mekansal olarak farklılık bu mekan yerleştirilen iki yeni cam 

asansörden oluşuyor. Daha önce binada tek bir asansör vardı ve bu asansör giriş 

holünün ucunda holü tıkayan konumdaydı. O asansörü kaldırıp giriş holünü 

büyüttükten sonra yeni işlevleri de hesaba katarak, binada oluşacak insan trafiğinin 

hesapları yapıldıktan sonra iki geniş asansör ihtiyacı belirdi. Bu asansörleri de çelik 

ve cam olarak ana mekanın içine aldık. Böylece binanın en etkileyici bölümünü 

kısmen kateden, asansöre binen herkesin belli oranda bu büyük etkileyici hacmi 

düşeyde katettiği bir mekansal kurdu yaratmış olduk.  

Bulunduğumuz bölüm tümüyle yeniden elde edilmiş bir bölüm. Çünkü daha önce 

ana binaya yasalanan ek bina iki binanın ilişkisini son derece sorunlu bir hale 

getirmişti. Bizim önerimiz binada bazı sondajlar yaptıktan sonra iki binanın arasında 

bir bahçe yaratmak, bir avlu yaratmak yönünde oldu. Çünkü, ana binanın orijinal 

cephesi ne yazık ki orada kaybolmuş durumdaydı. Ek binanın yapıştığı duvar, 

cephenin pencerelerinin körlenmesiyle sonuçlanmış ve iç mekanlar karanlık ve 

sorunlu yerlere dönüşmüştü. Yaptığımız müdahale, alan kaybına rağmen, alan 



167 

kaybını göze alarak iki bina arasında bir nefeslenme alanı yaratmak dolayısıyla bir 

küçük avlu yaratmak yönünde oldu. Böylece daha önce kaybolmuş olan Haliç’e 

bakan cephenin zemin katı bir tür arkeolojik zemin kazısı yapılmışçasına ortaya 

çıkarıldı ve oradaki pencereler yeniden iç mekana ışık verecek şekilde düzenlenmiş 

oldular. 

Ek binanın içinde bulunuyoruz. Ek bina zamanla çok sayıda müdahale görmüş, pek 

çok küçük odaya bölünmüş bir haldeydi biz projeye başladığımızda. Bir yandan da 

güçlendirilmesi gerekiyordu çünkü strüktürel olarak son derece zayıf durumdaydı. 

Bu kadar müdahale yapılınca kaçınılmaz olarak binanın strüktürü de zedelenmiş 

durumdaydı. Bir yandan binayı güçlendirmek açısından bir yandan da yeni işlevlerin 

ihtiyaç duyduğu geniş alanları yaratmak için ek binanın cephesi korundu, içindeki 

kat yükseklikleri korundu, fakat taşıyıcısı yenilenmek zorunda kaldı. Taşıyıcısı 

yenilenirken de olabildiğinde büyük açıklıklar yaratacak şekilde mühendisliği 

yapıldı. Ve ihtiyaç duyduğu sergi salonları ve oditoryum bu yapının içine 

yerleştirildi.  

Tümüyle yoktan varedilmiş bir alanda yer alıyoruz. Çünkü burası yerin altı. Bu 

hacmin elde edilmesinin iki gerekçesi var: Birincisi, ek binanın oldukça hasar 

görmüş taşıyıcı sistemini yenilerken ihtiyaç duyduğumuz temel derinlikleri, ikinci 

nedeni de böyle bir kültür yapısında bulunması gereken bir oditoryum ihtiyacının 

konumlandırılmasıdır. Ana binadaki değerli mekanları bu fonksiyona ayırmamak için 

zaten taşıyıcı sitem güçlendirmesi nedeni ile yapılacak olan ek temel kazılarını biraz 

daha aşağıya kadar yapmak ve yapının altına bu oditoryumu yerleştirmek yönünde 

oldu. İnşaat teknikleri açısından oldukça zor bir öneriydi bu. Yine mühendisliklerin 

oldukça meşakatli çabaları sonucunda inşaat şirketinin de çok dikkatli yürütmesi 

gereken bir operasyondu. Çünkü üstünde ek yapı duruyordu, onun altında bunun 

yapılması gerekiyordu. Sonunda elde edildi burası ve planlandığı gibi hiçbir 

mekansal kalitesinden ödün vermeden elde edilmiş durumda şu anda. 

 

EK C2: Han Tümertekin Bi Dünya Tasarım 102.bölüm Salt  Galata Anlatımı 

Tarih :Şubat 2012, Kaynak: 

http://www.youtube.com/watch?v=PNQ2l9S5Tw4&feature=youtu.be, deşifre eden: 

EBD. 

 

Osmanlı Bankası’nın eski genel merkezinde bulunuyoruz. Bu bina Alexander 

Vallaury isimli mimarın tasarladığı ve uzun süre Osmanlı Bankası yani Osmanlı 

İmparatorluğunun merkez binası diyebileceğimiz bankanın genel merkezini oluşturan 

yapı. Pek çok kişinin dikkatini çekmemiş olabilir bu yapının bankalar caddesi 

üzerindeki cephesi tümüyle bir batılı neoklasik mimari dile sahiptir ama Haliç’e 

bakan cephesi ise oldukça oryantal doğulu bir mimari dile sahiptir. Genel olarak şunu 

diyebilirim, bu tür yapılara yapılacak müdahalede mimarın en dikkatle yapması 

gereken çok tatlı bir ince ayardır. Bu konuda tabi ki benim büyük kolaylığım 

rahmetli meslektaşım Vallaury’nin bu kadar etkileyici bir yapı tasarlamış olmasıydı. 

Etrafı biraz temizleseniz, yıllar içinde yapılmış eklentileri mekan deformasyonlarını 

ayıklasanız ortaya zaten bir güzellik çıkıyor. Ama bunu yaparken sadece ve sadece 

binanın geçmişte ve ilk gündeki tasarımına ulaşma çabasındansa, günümüzün 

ihtiyaçlarını da içine katmayı ayarlamak. Yine bir mimar olarak gayet iyi biliyorum 

ki benim tasarladığım binalarda zaman içinde belli değişiklikler içerebilir zaten 

tasarımımda buna dayanır. Burada neleri korumaya çalıştık diye baktığımızda 

yapının bir kere yine gününün ihtiyacı olan bir asansör problemi vardı. Zamanında 

buraya şu anda yapının en güçlü yerini oluşturan bu anıtsal merdiveninin tam orta 

http://www.youtube.com/watch?v=PNQ2l9S5Tw4&feature=youtu.be


168 

yerine son derece sıradan bir asansör kulesi konulmuştu. Bu kule hem merdivenin ilk 

tasarlandığı andaki anıtsallığını yok etmiş durumdaydı hem de içerideki insan 

dolaşımı açsısından yeni fonksiyonla hiçbir şekilde örtüşemeyen bir hem boyutta 

hem de konumdaydı. Dolayısıyla ilk temel müdahale, bu asansörün oradan 

kaldırılması ve merdivenin bütün anıtsallığının tekrar ortaya çıkarılmasıydı. Bu bi 

yandan yapının mimari değerlerini yeniden ilk günkü haline dönüştürmek açısından 

önemliyken sözünü ettiğim yapının artık bir kamusal mekâna dönmesi eskisinden 

daha çok sayıda insan tarafından ziyaret edilecek olması zaten yapıda yeni bir insan 

trafiği tasarlamayı gerektiriyordu. Dolayısıyla asansör, zaten yetersiz olacak o 

asansör kaldırıldı ve onun yerine iki tane son derece saydam yani tümüyle bugüne ait 

olduğu ilk bakışta fark edilen iki yeni asansör yerleştirildi. Bu temel koruma ve 

eklentilerden bir tanesiydi. İkincisi yapının büyük orta boşluğunun üzerinde hem 

tarihi dokümanlardan orijinal projelerden hem de yerinde yaptığımız gözlemlerden 

bir büyük camekan olduğu ve binanın kalbine sürekli gün ışığı alındığını gördük. Bu 

zamanla yer kazanmak niyetiyle köreltilmiş, üstüne bir döşeme yapılarak üstteki 

katın kullanım alanının büyütülmüş olduğu bir operasyona kurban gitmişti. İkinci 

yaptığımız önemli müdahale, tekrar yapının orijinal ışığını yaratmak yani bu 

camekanı yeniden inşa etmek oldu. Yapının çatısına çok gelişmiş bir teknolojiye 

sahip bir bilgisayarlara yönlendirilen aynalar sistemi yerleştirildi. Heliostat denilen 

bu aynalar gün boyu güneşi izleyerek her zaman aynı gün ışığını mekanın ortasına 

göndermeye programlanmış bir sistem. Bu, işte günümüzün teknolojisinin binanın 

zaten varolan değerlerine katkısı. Bu ayna sistemi İsviçre’den getirtildi ve bunun iki 

boyutlu yararı söz konusu. Bir tanesi evet günışığı sürekli aynı yoğunlukta tutmak, 

dolaylı olarak da içerideki günışığı kullanımını arttırdığı için elektrik tüketimi 

aydınlatma için harcanacak olan elektrik tüketimini de minimize etmek. Bunlar 

dışında yapıda son derece titiz bir restorasyon çalışması yapıldı yani sözünü ettiğim 

üç temek müdahale dışında ki hepsi yapının orijinal değerlerini daha güçlendirici 

müdahalelerdir, onun dışında parkelerinden merdiven korkuluğunun mermerlerinin 

temizlenmesine kadar son derece incelikli bir restorasyon çalışması yapıldı. 

 

EK C3: Han Tümertekin (HT) ve Vasıf Kortun’un (VK) Açık Sinemada Salt 

Beyoğlu Süreci Anlatımı 

Tarih :27.04.2011, Kaynak: Salt Araştırma, deşifre eden: EBD 

 

VK: Bu bina İstiklal Caddesi’nin ruhuna göre tasarlandı. Bu süreç 2006 yılının 

sonuna doğru başladı. Enteresan bir süreçti, belki Türkiye çok alışıldık bir süreçti 

ama bizim en azından kullanıcı olarak alışık olduğumuz bir süreç değildi. Çünkü bir 

mimar var, koruma kurulu var. Beyoğlu’nda 19. Yüzyıl 3’ün çeyreğinden bir bina 

var, bir işveren var, işveren garanti bankası, işin idaresi var, işin idaresi garanti 

inşaat, garanti inşaatla birlikte başka gruplarda var tabiki Garanti’nin içinden. Bu 

sürecin içine katılan, bir de kullanıcılar var söz hakkı olmayanlar onlarda bizleriz 

ama fikirler tabi bizden geliyor. Bunun en kadar karmaşık ve komplike bir süreç 

olduğunu tahmin edebilirsiniz. Sonunda buraya kadar geldik. Bu bir maceraydı. 

Buraya kadar gelebilmiş olmakla başarılı bir nokta.  

2006 yılının sonunda büyümeye kadar verdikten sonra, 2007 yılının başında Pelin 

Derviş’le şöyle bir çalışma yapıldı. Bu çalışmanın motorunu pelin Derviş çekti. 

Birlikte oturduk uluslar arası bir yarışma için bir çok dosya hazırlandı. Baya bir 

araştırma yapıldı. Şöyle hayal ettik yeni bir bina yapacağız, o zaman diğer bina söz 

konuş değildi sadece Osmanlı Bankası binası söz konusuydu. Bir yarışma yapacağız, 

uluslararası bir şey olacak, bunun sergilemesini yapacağız herkesi buraya 



169 

çağıracağız, biz Türkiye’de bu konuda hakikaten kültür kurumu olarak ilk örnek 

olacağız. Bu çalışma hazırlandıktan sonra bankaya teslim edildi. Ondan bir iki hafta 

sonra bir telefon geldi : biz Han’la çalışıyoruz dediler. Bu baştan çalışmak baştan bir 

huzur, çünkü Han’a çalışıyoruz ikincisi de biz Han2ı seçmedik Han nerden geldi. Biz 

mecburi olarak Han’la çalışma durumda kaldığımızda husumetle karşılaştık, ama 

çaktırmadık. Şaka. Durum neyse odur.  

Bu çalışma biçimin çok iyi bir noktası var. Bunun altını çizmek lazım. Doktorlardan 

ve mimarlardan nefret ederiz, çünkü birisi içimizi diğeri dışımızı kontrole der. Pek 

bununla ilgili söz hakkımız olmaz, bireyler olarak. Fakat Han’la birlikte çalışılıyor, 

birlikte konuşuluyor, tartışılıyor, düşünülüyor, bu olur bu olmaz, birlikte üretilen bir 

süreç oldu. Önümüze bir şey getirip budur demedi. Gayet iyi işlettik süreci. Zamanla 

süreci biraz kompleksleştirdik de. Başka mimarlar ve tasarım grupları da işin içine 

girdi. O konuda da bir sıkıntı olmadı.  

 

HT: Bazen çok zor dönemler olabiliyor ama, Mimar ya da sanatçı egosu 

bastırılmışsa hiçbir sorun kalmıyor. Ben yaptım burası benim demek yerine iyi bir 

yer olsun diye yaklaşınca, o kadar bulunmaz bir yaklaşım ya da duygudan 

bahsettiğimi sanmıyorum. Biraz sakin olmak lazım. Örtüşme şu: Ben de zaten, en 

zorlandığım şeydir. Bitmiş bir mimari yapı üzerine konuşmak. Mümkünse ben 

susayım yapı konuşsun. Dolayısıyla bende görünmez bölümünü, şu anda 

görünmeyen kısımla ilgili bir sunuş hazırladım. Dolayısıyla hem sözel 

görünmezlikler hem de fiziksel görünmezlikler üzerine gelişecek bir gün. Bir iki çok 

temel genel şey söyledikten sonra gireyim.Klasik zorluklarını zaten Vasıf söyledi. 

Klasik zorlukları da ne? Mimar ya da mekan kurucu olarak bakınca. Elde bir kere 

son derece tanımlı fiziksel bir mekan var, bu bina duruyor. Dolayısıyla, bunun 

sınırlamaları içinde bir mekan düzeni kurulmalı. Benim kişisel olarak hiç 

zorlandığım ve rahatsız olduğum bir durum değil, çünkü ben her hangi bir arsaya da 

gidip mekan kurmaya başlasam sinir bozucu bir şekilde tasarım sürecinin ilk başını 

kendimi sınırlamaya ayırıyorum. Oradaki rüzgar, oraya hangi yoldan ulaşılır, olası 

yol seçenekleri nedir, arazinin eğimi nedir, rüzgarı nerden eser, güneş nerden doğar, 

nerden batar ..mümkün olduğunca sınırlı faktörleri dedekte etmekle meşgul 

oluyorum. ondan sonarda kendimi öyle bir kitliyorum ki, kıpırdayamaz duruma 

geliyorum. O kıpırdayamaz durumu bir yapıya dönüştürmekle geçiyor süreç. 

Dolayısı ile hazır bir yapı bulduğumda benim için hiçbir farkı yok, hatta laf aramızda 

biraz daha kolay. Sınırlarımı ben yaratacağıma hazır sınırlar var. Dolayısı ile ilk 

önemli faktör bu. Bir de bu yapı üstüne üstük tarihi bir yapı. Tarihi yapı olmasının 

birinci boyutu var. Bir mesleki olarak yaklaşma boyutu,   bir de sınırlamalar. Yine 

kolay taraf sınırlamalar. Kurallar var uyarsınız olur. Ondan sonrası asıl zor ve bir o 

kadar da heyecan verici bölümü öbürü. Sizin mesleki refleksleriniz, etik yaklaşımınız 

ve bina programının o harika bilinmezleri. Bu yapı, bu proje üzerinde bir heyecan 

verici katman büyük çapta ne yapılacağını bilinçli olarak tanımlanmamasına 

çalışmak oldu. Benim bu projede ve Salt Galata projesinde tabiki doğal oalark 

zorlandığım ama öğrendiğim diyebileceğim şey bu oldu. Çok tatlı bir şekilde, bir 

mimar doğal olarak olabildiğince statik bir şey düşünür. Biz burada hafta da bir 

değişecek bir şey yapamayız. Bina dediğiniz temeli var, çok statik zeminde biz 

düşünüyor ve çalışıyoruz. Bu kadar statik bir şeyi kullanıcılarının dahi çok açıkça 

bilmiyoruz. Ne zaman ne şekilde gelişir, bunları bilmiyoruz demesi karşısındaki 

zorluğu düşünebiliyorsunuz. Öğrendiğim şey de bu oldu, doktor ve mimar 

hikayesinde…kontrol etmeye yatkın olan yapımızın tatlı bir şekilde zorlandığı 

zorlandıkça da, ya hani tamam. Büroda oldu o tür konuşmalar. Hepsini birebir 



170 

yansıtmıyor olsak da bu taraftan gelen bir başka yolları ya da çözüm önerisini 

kategorik olarak reddetmemiz gerekirken, kabul edip anlamaya çalıştığımız süreçte, 

gördük ki evet böyle de olabilir. Hatta böyle daha iyi olacak. Bu yalnızca 

kullanıcılardan gelmedi. İlk bu anlamda öğrendiğim ve ezbere mahkum etmeye 

yatkın olduğumuz anıtlar kurulundan geldi.  

 

Binanın önceki kullanımı. Saçaklar eklenmiş. Önceki kullanımı buydu zaten şehrin 

böyle bi bölgesinden böyle bir kullanım vardı ama hacimsel olarak çok çok daha 

ufaktı. Bir tek şu anda forum dediğimiz yan taraftaki kanat ve orada takılmış bir 

asma kattı önce sonra sanırım bir üst kat kiralandı banka tarafından sonar da bütün 

bina satın alınınca bu operasyon başladı. Bu matris planları ve kesitleriyle bitmiş 

avan projelerdir. Biz burası için, aradaki versiyonlardan hiç söz etmiyorum, üç katı 

tekrar düzenlemek falan, binanın toplam projesini 13 kez biz burada ozalitci 

değimiyle komple proje yaptık. Bu sanırım bir fikir veriyor ne kadar üzerinde 

uğraşılmış bir proje olduğu konusunda. Ve bunun her aşaması dedekte edildi eminim 

ileride bir yayına dönüştürürüz bu binayı da. Dikkatli bakıldığında da çok ciddi 

farklılıklar oluşabiliyor… 

İlk eskizdir bu. Bina farkındaysanız iki kanattan oluşuyor, aşağısı İstiklal caddesi 

kolonları seçebiliyorsunuz sanırım ve de bir arka kanat var. Bu ilk eskiz. Temel 

mekan kurgusunun ne olacağı konusunda fikir veren bir eskizdir. Mavi olan zon 

eklemlenecek bölge olacak demiştik. Ki az önce başladığım cümleye geri döneyim. 

öncelikle  İstediği fonksiyonlar nedeniyle ne kadar boşaltabiliriz ve hatta merdiveni 

de başak bir yere alırsak  nasıl rahatlatırız mekanı diye yaklaştığımızı birkaç 

versiyondan sonra anıtlara projeyi sunduk .Anıtlar merdiveni korumamız gerektiğini 

söyleyerek projeyi reddetti. Döndük tamam yapacak başka bir şey yok. Merdiveni 

koruyarak mekan kurgusunu ötgütlemeye yeniden başladık. Temel düşünce 

değişmiyordu çünkü merdiven yine mavi zonun içinde kalıyordu. Sonra, itiraf 

etmeliyim ki çok daha kaliteli bir mekan kurgusuna vardık. Dolayısıyla yapamazsın 

olmazları, pakala bazen görebiliyor ki insan, evet bu kadar ileri gitmemeliydik, 

Pekala böyle daha iyi oldu. Öbür türlü biraz daha ruhsuzluk riski içeriyordu belki de 

çözümümüz. Benzeri çok şeyi kendi aramızda da yaşadık ama zaten yapının temel 

karakteri de iki kanattan oluşan bir kurguyu zaten sağlamıştı, biz de onu mümkün 

olduğu kadar koruduk.  

İlk üç boyutlulardan biridir, kaç yıl öncedir bilmiyorum. Bütün dalgalanmalarda hiç 

değişmeyen temel mekan kurgusu duruyor, onun asıl elemanı olan bugün forum diye 

adlandırdığımız, o döküm kolonların yer aldığı bölge farkındaysanız bu kesitte de 

boşluk olarak tasarlanmış durumda. Binadaki orijinal mekan kurgusuna ilişkin en 

dramatik değişiklik zaten bu mekanda yaratıldı. Çünkü bu mekan tek yönlü çalışan 

bir mekandı. Giriliyordu caddeden çıkılıyordu. Arka tarafında birazdan göreceğiz, bir 

asma kat vardı, ve bloke edilmişti. İlk günlerden itibaren öneri mekan kurgusu, 

burası bir yandan sokağın uzantısı birincisi İstiklal Caddesi’nin uzantısı, öte yandan 

meydanın da uzantısı olacak şekilde neredeyse üzerinde bir tavan olan sokak 

şeklinde gelişmesiydi. Yani binaya caddeden bir kapıyı açarak girilmeyecek, binaya 

olabildiğince zemininin taşının kabalığıyla falan sokakta yürümüş gibi gökyüzünden 

tavana dönüşür şekilde bir yere girilecek. O mekandan sonra, ister devam edilip 

arkadaki meydana çıkılacak, ya da tersi şeklinde işleyecek trafik. Ondan sonra binaya 

girmek isteyen, burada hala binaya girilmiş olduğunu kabul etmiyoruz, şu anda 

bulunduğumuz bu arkamızdaki bölüme yani sirkülasyon bölgesine geçip binayı 

merdiven ve asansörlerle kat etmeye başlayacak. Bu kurgu ilk günden beri kaldı. 

Aslında temel kurgunun tümü kaldı.  



171 

İlk mekânsal olarak aksonomektikler bunlar. detaylı girmenin alemi yok, hala 

ekimden beri aynı kalan şeylerden bahsediyoruz  bir iki şey değişti. Ofisler bu kadar 

yaygın olmadı da bir kat oldu. Oditoryum hala aynı yerde kafe aynı yerde ama hacmi 

değişti. Bunlar ilk mekan kurgusudur. İçerde yıkım başlayınca bir ikinci özelliği de 

binanın zaman içinde geçirdiği bütün deformasyonları ve katmanları temizleyip 

orijinal bölgelerini okunaklı kılmak. Bu yapılması gereken bir tür yine Kuralların 

zorladığı ve bir de mimari yaklaşım tercihlerine bağlı bölümlerden başlıcası. 

Söküldükçe bina bazı noktalarda gördüğünüz gibi kalem işi tavanlar çıktı 

ortaya.Restorasyon danışmanların saptadığı cephedeki sorunlu bölgeler ve oraya 

yapılacak müdahaleler ayrıca tanımlandı. Kapanmış pencereler doğramaların 

bazılarında müdahaleler vardı. Özellikle giriş kat cephesi defalarca değişiklik görmüş 

orijinalinden bir hayli uzaklaşmıştı  

Sonra nihai versiyon, şu anda kullanıldığı şekliyle planlar ve kesitlerden gidip 

sonrada inşaat aşamasına gireceğim. İnşaai anlamda şu tür operasyonlarla karşı 

karşıydık. Kesinkes binanın güçlendirilmesi gerekiyordu. Bunun dışında, 

güçlendirme yapılırken, güçlendirme ihtiyacı gösteren bölge, bulunduğum kanattaki 

volta döşemelerdeki çürümeler ciddi şekilde problemliydi. Öbür kanat caddeye cephe 

veren kanat, şan eseri bu kantata daha çok tadilat olmuş, ama diğer kanat öyle 

değildi. orada döşemeler daha iyi durumdaydı , gitgide teknik bir zorluk alanı 

giriyorum ama önemli bir nokta. Hem bu tür binalar için önemli hem de bir takım 

geri dönüşleri sağladığı için önemli. Bina sökülmeye başlayınca görüldü ki bu taraf 

sorunlu döşemeler ama o taraf kurtarılabilir durumda. Onun üzerine iki farklı inşaat 

yöntemi seçildi. Güçlendirme her iki bölgede de yapılıyor. Bu kanatta döşemelerde 

yeniden inşa edilecek mevcut döşemler sökülecek ve yeniden yapılacak, o tabi ki 

birazda şuan giriyor, o döşemelerin sökülmesi binanın bütünlüğünü zedelen bir şey 

olduğu için geçici tedbirler almak gerekiyor. Öbür kanatta ise döşemeler korunuyor 

ama döşemelerin altından çelik güçlendirme yapılıyor. Gitgide komplikasyonlar 

artmaya başlıyor. Kesmeler biçmeler sonradan görülecek bir de şehrin böyle bir 

bölgesinde inşa etmenin zorlukları var, malzeme girişi çıkışı bunların hepsi büro 

olarak tasarım sürecine seve seve kattığımız veriler. Buraya girecek malzemenin 

boyutu bile önemli. Boş bir arazide tırla getirip te adamların rahatça depolayacağı bir 

şey yok. Dolayısıyla inşaat sürecinde tasarıma bazen geri dönüşler oluyor diyorlar ki 

buraya böyle bir kiriş biz sokamayız. İki parça yapıcağız, iki parça olunca ekleri nasıl 

olacak, o eklerin mekanda görünür olması durumunda nasıl bir hakimiyet kurulacak 

mekanda. Üzerinde bir dolu civatalar göstereceğiz göstermeyeceğiz gibi şeyler.  

 

Toparlarsak, bütün bunlar oldu, niye bu tür tavanlar var ona geleceğim. Bu sistemi 

sonunda kısmen ayıklayan bir tavan düzlemi gündeme geldi. Bu ilk gün belki yoktu, 

bunlar gelip giden bilgiler ama öyle bir strüktürel yoğunluk çıktı ve buna ek olarak 

da mekanın konforunu sağlayacak havalandırma aydınlatma ve şimdiden 

öngörülemeyecek çeşitli noktalardaki çeşitli kullanımlara cevap verecek kablolamada 

işin içine girince oldukça yüklü bir mühendislik alt yapısı var buranın. Bunu da 

tümüyle örtmek değil, alçıpan tavanla arkada ne olduğunu tümüyle unutturmak değil 

, meraklı olanın biraz kafasını kaldıranın arkasında neler olduğunu göreceği şekilde 

bir tavan oluşturmak ama sonunda da sergilenecek şeyleri biraz sakin ve görünür 

bırakmak için,  delikli yarı geçirgen tavan sistemi oluşturuldu. Bir başka inşai 

operasyon da tabi ki böyle bir güçlendirmenin kaçınılmaz olarak temellerde deva 

etmesi gerektiği için binanın eski bodrumunun da altına doğru inmek gerekiyordu 

güçlendirme için fakat yine bu tür programların olacağı bir yapıda da çok ciddi en 



172 

azından yangın suyu depoları gerekiyordu. Dolayısıyla yanılmıyorsam 11 metre 

binalar yukarda dururken aşağıya inildi.  

 

EK C3: Han Tümertekin (HT) ve Vasıf Kortun’un (VK) Bi Dünya Tasarım 

92.Bölümde Salt Beyoğlu Süreci Anlatımı 

Tarih: 2011, Kaynak:Su Yapım, deşifre eden:EBD 

 

HT: Benim tasarım yaklaşımı var. Temelinde de hayatı gözlemlemek var. Benim pek 

çok mimarın düştüğü tuzağa düşmeme konusunda son derece tutarlı bir mücadelem 

var. O da şu: Kaçınılmaz olarak sonunda biçimle dile gelen bir etkinlik olduğu için 

mimarlık etkinliği biçimlerle ve biçimi oluşturan elemanlarla fazlasıyla ilgilenmek 

gibi bir tuzak söz konusu. Oysa benim bütün konsantrasyonum hayatı kurmak. 

Dolayısıyla evet bir tasarım yaklaşımım var. Bunun temelinde de hayat var. Ben ne 

kadar hayatı kurmaya konsantre olursam o kadar başarılı biçimsel sonuçlara 

ulaşabileceğimi düşünüyorum. 

Salt Beyoğlu binası 1800 lü yılların sonlarında inşa edilmiş bir konut, apartman 

binası. 19.yüzyıldan kalma bir binayı ve günümüze kadar pek çok müdahale ve 

değişiklik geçirmiş olan bir binayı nasıl bir kez daha dönüştürebiliriz? problemi ile 

karşı karşıyaydık. Çok dikkatli olunması gereken içine yeni bir işlev koyarken 

günümüzü hiçbir şekilde yadsımayan günümüzün gerçeklerini ve ihtiyaçlarını arka 

plana atmaya,  öte yandan da binanın tarihi özelliklerini perdelemeyecek şekilde 

davranan bir tasarım yaklaşımı gerekiyordu. Bu son derece sabırla soğukkanlılıkla 

adım adım, neredeyse santim santim geçirilmesi gereken bir süreçti.  

Örneğin bazı tavanlardaki kalem işleri üç yarı asma tavan katmanı ile ciddi şekilde 

hasar görmüş ve kaybolmuşlardı. Bir iki odada bunları bulabildik. Pek çoğu yok 

olmuştu. Onları hemen o tavanların altındaki mekan kurgularını da değiştirerek 

korunur hale getirdik, daha doğrusu görünür hale getirdik. giriş bölümünde var olan 

orijinal döküm sütunlar aslında büyük çapta taşıyıcılık özelliği bulunmayan sütunlar. 

Her ne kadar yapıldıkları zaman belli bir taşıyıcılık özelliğine sahipseler de günümüz 

yönetmeliklerine uygun güçlendirme yapıldığında binada taşıyıcılık fonksiyonları 

baya gerilemiş olan sütunlar. Fakat binanın orijinal elemanları ve o mekanın olmazsa 

olmazları. Hem onlara mühendislerimizi yaptığı çalışmalarla belirli bir taşıyıcılık 

fonksiyonu verilmiş durumda, hem de üzerlerinde yıllarla kaplanmış olan bütün boya 

katmanlarının restorasyon teknikleri ile kaldırılıp orijinal döküm yüzeylerinin 

görünür kılınması sağlanarak mekanda yerlerini korudular. Orijinal merdivenin 

basamaklarının duvara yaslandığı, temas ettiği yüzeyde bir masif mermer korkuluk 

sistemi oluşturduk. Yeni kullanım nedeniyle merdivende artacak olan yay trafiğinin, 

duvarlara zarar vermemesi için orayı bir şeyle kaplamamız gerekiyordu. O zaman o 

kaplamayı yaparken pekala binada zaten var olan mermer basamaklar ve başka 

mermer bileşenlerin aynı malzemesini seçip teknik detaylandırılması açısından 

çağdaş bir çizgi taşımasını sağladık. Dolayısıyla ne yeni ne eski, ama binaya ait bir 

elaman olarak var oldu.  

 

VK: Salt Beyoğlu’nun projelerini  programlarını bir ekip olarak tasarlıyoruz. Tabi ki 

Bir programı tasarlamak için her zaman o mekanı o konumu düşünmek gerekiyor. 

Çünkü o konumun ve mekanın o zamanın programını yapmak zorundasınız her 

seferinde. Dolayısıyla bir projeyi düşünürken aynı zamanda o projenin aynı zamanda 

binanın neresinde olacağını nerelerine sızabileceğini düşünmek gerekiyor. 

Dolayısıyla hiçbir projeyi başlı başına her şeyden soyutlanmış bir şekilde değil 

yerine göre konumuna göre oturduğu alana göre hesaplıyoruz ya da düşünüyoruz 



173 

diyelim. Biz programları tasarlarken aslında çok fazla etrafa bakmıyoruz. Etrafa 

bakmaktan kastım dünyada şu anda ne oluyor, ya da Türkiye’de ne oluyor neyi 

yakalamamız lazım gibi bazı öyle ihtiyaçlardan yola çıkmıyoruz. Kurumlarında zaten 

çok fazla böyle ihtiyaçları ya da merak etmiyor olmaları lazım kanımca. Bizim 

yapmaya çalıştığımız zaten sadece güncel sanat değil çok daha karmaşık bir alandan 

farklı disiplin içinden meseleye ya da dışından ya da kenarlarından meselelere 

bakmaya çalışıyoruz. Projeler genellikle var olanı piyasaya şu anda ortalıkta olana 

göre planlanmıyor genellikle. Başka şekilde planlanıyor. Bir de ekip içinde ortaya 

bazı fikirler geliyor, o fikirler düşünülüyor tartışılıyor. Kimi zaman kabul ediliyor 

devam ediyoruz ya da yarısında bıraktığımızı projeler de oluyor. Çünkü kimi zaman 

o proje  ne o mekana ne zamanımıza ya da    bizim bilgi yeterliliğimize göre 

olmuyor, bizi aşan bir şey de olabiliyor, o zaman da bırakabiliyoruz tabi projeyi. 

Yapmaya çalıştığımız belki bir parçada aykırı bir mesel denilebilir. Hepimiz bir yere 

gittiğimiz zaman neyi göreceğimize çok alışkın bir şekilde gidiyoruz. Müzeye gideriz 

resim görürüz, sinemaya gideriz 105 dk. ile 115 dk. arasında film görürüz. Başka bir 

yere gideriz başka bir şey görürüz. Bizim niyetimiz bunları biraz bu konuları biraz 

karıştırmak. Ya da daha taze daha farklı yerlerden yaklaşmak. Böyle bir lüks de var 

çünkü. Burası 200 yıl önce kurulmuş bir kurum değil, 200 yılın ağırlığını taşımıyor. 

Burası yepyeni bir kurum. 2011 yılında başladı birinci ayağı işlemeye. Yapmak 

istediklerimizdeki farklılık ya da yaptıklarımızdaki aslında hep detaylarda. Küçük 

küçük noktaların birleşmesinde. Total bir yenilikten söz etmiyoruz. Zaman içinde 

olacak bir şey.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



174 

 

  



175 

ÖZGEÇMİŞ  

Ad Soyad: Elife Bilgen DİNÇ   

E-Posta: bilgendinc@gmail.com  

Lisans: Trakya Üniversitesi Mimarlık Bölümü  

Mesleki Deneyim: 2006-2008 yılları arasında United Global Architects-UGA, 2008-

2010 yılları arasında Emre Arolat Architects-EAA, 2010-2012 yılları arasında 

Gökhan Avcıoğlu Architects-GAD’ta çeşitli mimari projelerde yer almıştır.   

 

 

 


