
   

 

 

 

 جامعة ماردين أرتقلو

 حيّةالدراسات المعهد 

 قسم اللغة العربية وثقافتها
 

 رسالة ماجستير

 

  ومراجعهديوان قانصوه الغوري بحث 

 

 حمُّود الاحمادي

 

كتور:   خالد العَدْوانيإشراف الدَّ

 

 2023 ماردين



   

 

 جامعة ماردين أرتقلو

 الحيّةالدراسات معهد 

 قسم اللغة العربية وثقافتها

 
 

 رسالة ماجستير

 

 

  ومراجعهديوان قانصوه الغوري بحث 
 
 

 حمُّود الاحمادي    
 

كتور:       خالد العَدْوانيإشراف الدَّ
 
 
 2023 ماردين
 



   

 

 لميةالأخلاقية العالتعهد بالالتزام بالقواعد 

أتعهد في هذه الأطروحة التي أعددتها أنها متوافقة مع قواعد كتابة الأطروحة لمعهد التعليم 

 العالي بجامعة ماردين أرتقلو بأنَّه

كلّ المعلومات الموجودة في الرسالة، حصلت عليها في إطار السلوك الأخلاقي والقواعد • 
 الأكاديمية،

لمية والقواعد الأخلاقية في جميع مراحل عمل الأطروحة، بما في ذلك عملت وفقًا للأخلاق الع• 
 الإعداد، والمعلومات والوثائق، وجمع البيانات وتحليل، وعرض المعلومات.

 عزوت إلى جميع المصادر المستخدمة في الأطروحة دون نقص وتضمنت قائمة•

 المصادر الببليوغرافيا جميع المصادر المستخدمة.

 ة أصلي.عمل الأطروح• 

تم مسح هذه الأطروحة من خلال برنامج الكشف عن الانتحال العلمي" التي تستخدمها جامعة • 
ماردين أرتقلو وأنها لا تحتوي على انتحال "سرقة أدبية" بأي شكل من الأشكال، وفي حالة 

 حدوث عكس ما بينته أقرّ بأنني أقبل جميع التبعات القانونية.

 
 التوقيع                                                             

 حمّود الاحمادي
16/11/2023 



  IV 

 

 
 الملخّص

  رسالة ماجستير
  ومراجعهبحث  :ديوان قانصوه الغوري 

 حمّود الاحمادي
 جامعة ماردين أرتقلو

 لحيّةالدراسات امعهد 
 قسم اللغة العربية وثقافتها

 فحةص2023100:
مة خلاصة ما و ثلاثة فصول تمهيد و  سة فيجاءت الدرا       خاتمة، وقد أوجزَ الباحث في المقدِّّ

 اعتمد عليه في الدراسة.

م تلخيصًا موجزًا عن الديوان تناول البحث اعر والعصر الذي نشأ فيه، وقدَّ  ،حياة الشَّ
عرية الموضوعات أبرز  تناولكما  ، فضلًا ، والخمريَّاتالهجاءو ، كالمديح التي طرقها الشاعرالشِّّ

ف  ، وغلب عليه النُّزوعُ نحو الجانب الروحي ا من الديوانا كبيرً الذي ساد قسمً عن التصوُّ
  الخالص، والتَّجرُّدُ من الذَّات، وإظهار الافتقار، والتَّذلُّلُ بين يديِّّ الله.

اعر وعصره من الناحية حياة الشَّ تتعلّق ب رئيسةقضايا  في التَّمهيديعرض الباحث 
عر والموضوعات الأدبيَّة، ويتحدّث عن نتاج الشاعر فكريًّا،  الفلسفية والأدبيَّة إلى جانب الشِّّ

هجومه على و العسكر و موقفه ممن حوله من الجنود و ومواقفه من الحياة الاجتماعية في عصره، 
ومن الأعداء. وتحدَّث عن  فئة بذاتها وهم الفقهاء، وكانت هناك وقفة مع موقفه من الطبيعة،

يوان، على مستوى  تابعنا و المعاني و البديع البيان و أهمِّ الظَّواهر البلاغيَّة التي وردت في الدِّّ
ذلك تناولنا بعد و الإيقاع و الموسيقا و منها دلفنا للحديث عن الاقتباس و  ،الحديث عن لغة الشاعر
كانت الوقفة قبل الأخيرة مع و لقوافي او الإيقاع و الموسيقا و ؛ السمات الموشحات عند الغوري 

 الأسلوب. 



  V 

 

التعبير عند الشاعر؛ عاطفة و شرع البحث هنا في الحديث عن جماليات التصوير و 
الرمز و ختمت الدراسة بالحديث عن جماليات الرؤية في التصور الصوفي للذات الإلهية و  خيالًا و 
 سلوب.الأو 

ف الذي تجلَّى في الحبِّّ الإلهيِّّ والمدائح النَّبويَّة،  لم يغفل البحث الحديث عن التصوُّ
حات، وسمات الألفاظ بين الفصحى والعامية. ثم ختم البحث بخاتمة بيَّنت ما دار  وسمات الموشَّ

 توصيات. و ما ذكرناه أعلاه وتضمنت نتائج و عليه العمل في الديوان 

 

 .قانصوه الغوري  ،التصوف ،الأغراض الشعريَّة، الشعر ،المملوكيصر الع :مفتاحيَّةكلمات 

 

 

 

 

 

 

 

 



  VI 

 

ÖZET 

Yüksek Lisans Tezi 

Gansuvah El-Garvi’nin Divanı; Araştırma ve İnceleme 

HAMOUD AL AHMADI   

Mardin Artuklu Üniversitesi 

Türkiye, de Yaşayan Diller Enstitüsü  

Arap Dili Ve Kültürü Anabilim Dalı   

 sayfa 1002023:      

    Çalışmamız bir giriş, üç bölüm ve bir sonuçtan oluşmuştur. 

Araştırmacı giriş bölümünde çalışmada neye güvendiğinin bir özetini 

özetlemiştir. 

    Araştırmada şairin hayatı ve yetiştiği dönem ele alınarak 

derlemenin kısa bir özeti sunulmuştur. Koleksiyonun büyük bir kısmında 

hakim olan ve saf manevi yöne doğru bir eğilimin hakim olduğu tasavvufun 

yanı sıra şairin övgü, hiciv, şarap gibi ele aldığı en öne çıkan şiir konularını 

da ele almıştır. benlikten yoksun. Ve Allah'ın elinde eksiklik ve zillet 

göstermek. 

    Giriş bölümünde araştırmacı şiir ve edebiyat konularının yanı sıra 

şairin hayatı ve yaşadığı döneme ilişkin önemli konuları felsefi ve edebi 

açıdan sunmaktadır. Şairin fikrî üretimini, döneminin sosyal hayatındaki 

konumunu, çevresindeki asker ve askerlere karşı tavrını, başlı başına bir 

gruba, yani hukukçulara yönelik saldırısını anlatır. Doğaya ve düşmanlara 

karşı tavrında bir duraklama yaşandı. Derlemede zikredilen en önemli 

belagat olaylarından söz, bedi ve mana düzeyinde bahsetmiştir. Şairin dili 

hakkında konuşmaya devam ettik ve oradan alıntılar, müzik ve ritim 

hakkında konuşmaya başladık ve ardından Al-Ghuri'nin kıtalarını tartıştık. 

Özellikler, müzik, ritim ve tekerlemeler stilin sondan bir önceki durağıydı. 

    Buradaki araştırmada şaire göre fotoğraf ve anlatım estetiğinden 

bahsedilmeye başlandı. Duygu ve Hayal Gücü Sufilerin ilahi varlık, sembol 

ve üslup algısında görme estetiğinden bahsedilerek çalışma 

sonlandırılmıştır. 



 VII 

 

     Modern araştırmalar, ilahî aşkta, peygamberlik övgülerinde, 

muvaşehatın özelliklerinde, klasik dil ile günlük dil arasındaki ifadelerin 

özelliklerinde tecelli eden tasavvufun özelliklerini de ihmal etmemiştir. 

Daha sonra araştırma, bürodaki çalışmaların neler yaptığını ve yukarıda 

bahsettiklerimizi açıklayan, sonuç ve önerileri içeren bir sonuçla 

sonuçlandırılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Memlük dönemi, Şiir, Şiirsel amaçlar, 

Tasavvuf, Gansuvah el-Garvi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 VIII 

 

ABSTRACT 

Master Thesis 

Diwan Qansuh Al-Ghuri; Research and Review  

Hammoud Al-AHMADI 

Mardin Ertuklu University 

Languages Living in Turkey  

Department of Arabic Language and Culture 

pages 100: 2023  

    The study consisted of an introduction, three chapters, and a 

conclusion. The researcher summarized in the introduction a summary of 

what he relied on in the study. 

    The research dealt with the life of the poet and the era in which he 

grew up and provided a brief summary of the collection. It also dealt with 

the most prominent poetic topics addressed by the poet, such as praise, 

satire, and wines, in addition to Sufism, which prevailed in a large part of 

the collection, and was dominated by a tendency toward the pure spiritual 

side and devoid of self. And showing lack and humiliation in the hands of 

Allah. 

    In the introduction, the researcher presents major issues related to 

the life of the poet and his era from a philosophical and literary perspective, 

in addition to poetry and literary topics. He talks about the poet’s intellectual 

output, his positions on the social life of his time, his position on those 

around him of the soldiers and the military, and his attack on a group in 

itself, namely the jurists. There was a pause with his attitude towards nature 

and enemies. He talked about the most important rhetorical phenomena that 

were mentioned in the collection, at the level of statement, badi’, and 

meanings. We continued talking about the poet’s language, and from there 

we went on to talk about quotation, music, and rhythm, and after that we 

discussed Al-Ghuri’s stanzas. Features, music, rhythm, and rhymes were the 

penultimate stop with style. 

    The research here began to talk about the aesthetics of 

photography and expression according to the poet. Emotion and Imagination 

The study concluded by talking about the aesthetics of vision in the Sufi 

perception of the divine entity, symbol and style. 



  IX 

 

     Modern research has not neglected Sufism, which was manifested 

in divine love, prophetic praises, the characteristics of Muwashahat, and the 

characteristics of expressions between classical and colloquial language. The 

research was then concluded with a conclusion that clarified what the work 

in the bureau had done and what we mentioned above and included results 

and recommendations. 

Keywords: The Mamluk era, Poetry, Poetic purposes, Sufism, Qansuh al-

Ghuri. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  X 

 

مةال  مقدِّ
وتفضّل  وأنعم،على مزيد توفيقه ومدده أنْ أتمّ عليّ  فضله، وأشكرهأحمد الله تعالى على عظيم 

 وأكرم بإتمام هذا البحث.

التي  -رحمة الله عليها -ومن ثَمّ أهدي ثواب هذا العمل لوالدتي أولًا،فالشكر لله تعالى        
فأسأل الله تعالى أن يكون في صحيفتها يوم  والرخاء،في سنوات الجدب  والعون كانت السند 

 عمره.أطال الله  ولوالديالقيامة، 

 ،الذين عبدوا لنا طريق العلم بالإخلاص والرعايةولا يفوتني أن أشكر أساتذتي جميعًا        
وكل من ساعدني في هذا  -رحمه الله تعالى -يوسف إسماعيل  الدكتور وأخصّ بالذكر أستاذي

 بتوجيهٍ.باستشارة أو و بتنسيقٍ أ البحث،

لما  خالد العَدوانيلمشرف على رسالتي الدكتور وشكرٌ خاصٌّ محمّلٌ بكلِّّ الحبِّّ والتقدير ل       
ألوان الربيع في فله منا طاقة ورد مزركشة ب، وصبر ومتابعة وعناية،قدمه للبحث من توجيه 

 ومعهدلو تقلكلّ الأساتذة العاملين في جامعة ماردين أر الشكر موصول و  .شتى بقاع الأرض
 ة.اللغات الحيّ 

 

 

 حمّود الاحمادي

 2023ماردين 

 

 



  XI 

 

 محتوياتال

 I ..................................................................... التعهد بالالتزام بالقواعد الأخلاقية العلمية

 IV............................................................................................... الملخّص

ÖZET.................................................................................................... VI 

ABSTRACT .......................................................................................... VIII 

مة...  X .................................................................................................. المقدِّ

 XI ................................................................................................. المحتويات

 XIV ...................................................................................... المختصرات والرموز

 1 .................................................................................................. .المدخل..

مات نظريَّة وتعريفات1  7 .................................................................................. مقدَّ

 8 ................................................................................ الغوري: حياته ونسبته:.1.1

يوان.2.1  10 ................................................................................... :التعريف بالدِّ

 11 ................................................................... .الحياة الأدبية في العصر المملوكي3.1

 16 ................................................................. إضاءة فلسفية في العصر المملوكي:.4.1

 17 ............................................................ الموضوعات الأدبيَّة في العصر المملوكي:.5.1

 19 ................................................................ .الجوانب الأدبيَّة في شعر قانصوه الغوري 2

 19 ........................................................................................... .تمهيد1.2
 20 .......................................................................................... .المديح2.2

 26 .......................................................................................... .الهجاء3.2
 28 ............................................................... الغَوري  قانصوه السلطان عند .الغزل4.2

 36 ............................................................ الغوري.... قانصوه شعر في الخمريات.5.2
 38 ............................................................. الغوري.... قانصوه شعر في التصوف.6.2



 XII 

 

 38 ............................................................. تمهيد.....................1.6.2
 38 ..................................................................... الحب الإلهي......2.6.2
 43 ................................................................... المدائح النبوية......3.6.2

 48 ............................................................... .الجوانب الفكريَّة في شعر قانصوه الغوري 3

 48 ........................................................................................... .تمهيد1.3
 50 ............................................................................الفقهاء.... من .موقفه2.3

 52 .............................................................................. الأعداء: من .موقفه3.3

عائر من .موقفه4.3 ينيَّة الشَّ  53 ....................................................................... .الدِّ
 55 ............................................................................ الطَّبيعة... من .موقفه5.3
 57 .................................................................. الدنيا: ملذات من الغوري  .موقف6.3
 58.......................................................................... الحبيب.. من .موقفه7.3

 59 ................................................................. .الجوانب الفنِّيَّة في شعر قانصوه الغوري 4

 59 ............................................................ الظواهر البلاغية في شعر قانصوه الغوري .1.4

 59 .................................................................... .على مستوى البيان1.1.4
 67 ............................................................... على مستوى البديع......2.1.4

 70 ............................................................. على مستوى المعاني......3.1.4

 72 .................................................................................. الظواهر الأسلوبيّة:.2.4

 72 ..................................................................... .....التعدد اللغوي .1.2.4
 74 ................................................................... .....اللغة الفصيحة.2.2.4

 75...........................................................................اللغة العامية.3.2.4
 77..................................................................بساطة التركيب اللغوي .4.2.4
 77..........................................................................سمات الألفاظ.5.2.4

 79 ......................................................... ..الحقول المعجمية في الديوان6.2.4

 81 ........................................................................ مظاهر الاقتباس في الديوان:.3.4

 81................................................................القرآن الكريم............1.3.4



 XIII 

 

 84...................................................................الحديث النَّبوي........2.3.4

 84 ...................................................................... .الظواهر الموسيقية والعروضيَّة.4.4

 84سمات الموشحات........................................................................1.4.4

 85................................................التحسينات اللفظية )الموسيقا الدّاخليَّة...2.4.4
 86............................................مراعاة الإيقاع الموسيقي والقوافي............3.4.4

اعر:5.4 عريَّة للشَّ  86 ............................................ .العاطفة والخيال وأثرهما في نقل التَّجربة الشِّّ

 94.............................................................................................. الخاتمة

 96 .................................................................................. فهرس المصادر والمراجع

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 XIV 

 

 والرموز ختصراتمال
 

 إيضاحه ختصرمال

 إلخ
 ج

 : إلى آخره
 ء: جز 

 تاريخ ن : دو تد. 
 الوفاة خ: تاري ت
 تح

 د. ط
 ق: تحقي
 طبعة ن : دو

 د: مجل م
 د: عد ع

 ة: سن س
 

 

 

 



  1 

 

 المدخل
ذاكرة الإنسانية، في تاريخ الكون، مسجّلًا بالأساليب اللغوية للأمم الماضية الأدبي التراث "

ح عمَّا والحاضرة، فهو ي وصلت إليه كلّ أمّة من مظاهر العيش والحضارة، في العلم والمعرفة فصِّ
والفن والفكر والأدب والعقيدة واللُّغة والعمل، ويقدّم للتاريخ ضروب المستويات البشرية وخصائصها 
في العقيدة والتفكير والتصوير وتنظيم المجتمعات والدول والسياسة والاقتصاد، وسائر جوانب 

  .1ة"الحيا

رة من عصور الانحدار، أو ما        من اللافت للانتباه قلة الدراسات التي تتعلّق بالمرحلة المتأخِّّ
شعر الذي يعدُّ ديوان العرب سمّي بذلك، وخاصة في عهد المماليك في جوانب كثيرة، ومنها ال

لطان قانصوه الغوري، ووقع الاختي ار ومجلى أفكارهم، وبعد البحث اهتديت إلى ديوان شعر للسُّ
يكونَ بوَّابةً بالنسبة إلى الباحث للولوج إلى العصر المملوكي وما فيه من آراءَ تستحق منّا أن عليه، ل

نقف عندها وقفة المتأمّل لتاريخ أمَّته المنقّب عن جوانب الإبداع في مجمل نتاج العصر المملوكي، 
مكنه منه ليصبح زادًا لمن أراد والبحث المتأنِّّي ليجلو الجوانب المشرقة في هذا العصر، ويخرج ما أ

أن يتوسّع، ودليلًا لمن أراد البرهان على غنى هذه المرحلة. ولعلِّي هنا أستذكر هذه المقولة: ومن 
التي نلقنها تلاميذنا أن على الباحث، عندما يتصدى إلى بحث ما، أن يطلع على كل ما  المبادئ

  .2" فيه كتب
قانصوه  ديوانلمجال استقرّ الرأي على تناول وبعد أخذ رأي أصحاب الخبرة في هذا ا

 م.1516الغوري الذي عرفناه قائدًا عسكريًّا أُردي في معركته مع العثمانيين عام 

 

 :أسباب اختيار البحث

                                       
)حلب: دار الملتقى،  1 ط بحث تأسيسي للتأصيل، :علم التحقيق للمخطوطات العربيةد. فخر الدين قباوة،  1

1426 ،2005) ،29 . 
 .4، (1970، 1389)بيروت: دار الكتاب الجديد،  4 ط، قواعد تحقيق المخطوطاتصلاح الدين المنجد،  2 



  2 

 

ولعلَّ الدافع إلى هذه الدراسة هو إلقاء الضوء على الشعر المملوكي من خلال علم من 
لطان الذي كان له اهتمام بالغٌ باللغة العربية عامة، والجوانب الأدبيَّة.  اعر السُّ  أعلامهم وهو الشَّ

-علينا رى؛ كان لزامًالمَّا كان للتراث العربي مكانة مرموقة، ومميّزة بين تراث الأمم الأخ
أن ندرس هذا التراث، ونظهره إلى النور، فمن خلاله نعرّف بتراثنا عن حضارتنا،  –طلبة العلم 

نستمدّ منه الفهم، والعون للانطلاق والسير في ركب به، و  لننهضَ وثقافة أمتنا، وتاريخها العريق، 
أن ننهض  –بية قافة العر نحن القومةَ على الث -الحضارات الأخرى. بل ما أجدرنا وما أجدرنا 

لاع على الحياة الأدبيَّ ، بعبء دراسة التراث وتجليته  ةواكتشاف كنوز المعرفة الكامنة فيه، والاطِّّ
، السائدة في عصرٍ من العصور، أو الموضوعات الأدبيَّة فيه، ليكون ذلك وفاء لعلمائنا وتاريخنا

  .3ووفاء لأنفسنا وأبنائنا
 :أهميَّة البحث

شاعر سلطان، وأنَّ هذا الديوان لم يبحث في الجوانب الأدبيَّة لفي أنَّه  تتجلَّى أهمية البحث
 الجوانب التعبيرية والبلاغيَّة، وغيرها. معرفةه من ، كما لم ينل حقَّ الدراسة الكافيةينل حظَّه من 

 :أهداف البحث 

سيَّما المدائح لشعر قانصوه الغوري، ولا الخصائص العامَّة بيِّّن ستحاول هذه الدراسة أن ت    
ف، والجانب اللُّغوي، والجانب البلاغي، فضلًا عن  النبويَّة، حات الذي وشعر التصوَّ شعر الموشَّ

يوان،  ويبيِّّن الخصائص العامَّة لها. شكَّل جزءًا غير يسير من الدِّّ
 

 :مشكلة البحث

ان قانصوه ديو إظهار القيمة الجماليَّة في شعر  تتمثَّل مشكلة البحث في مدى القدرة على
من خلال الوقوف على الجوانب الأدبيَّة، والموضوعات الشعرية، والظَّواهر الفكريَّة والفنيَّة الغوري 

ة ةوالبلاغيَّة، فضلًا عن الجوانب اللغويّ  حات فيه خاصَّ  .في الديوان عامَّة والموشَّ

ابقة وأهم النَّتائج راسات السَّ  :الدِّ
                                       

 .6، (1998، 1418)القاهرة: مكتبة الخانجي،  7 ط، ونشرهاتحقيق النصوص عبد السلام هارون،  3



  3 

 

قام به شعبان ما إلاَّ  بحثًا ذا صلة وثيقة ببحثه لاعهلم يجد الباحث في حدود بحثه واطِّّ 
ة بشعر قانصوه الغوري  ةمحمد مرسي قبل نحو أربع بعنوان: "شعر ديوان  عقود من دراسة خاصَّ

راسة  ،السلطان قانصوه الغوري: دراسة وتحقيق" وهي ليست دراسة مستقلة، بل ضمن  وهذه الدِّّ
م في ثمانين 1980سنة  المخطوطات العربيَّة مجموعة من الأبحاث، وصدرت عن مجلة معهد

حاته، تناول فيها المديح والغزل  م فيها دراسة موجزة في شعر قانصوه الغوري وموشَّ صفحة، قدَّ
ف، وذكَرَ البحور الشعريَّة التي نظم  والهجاء الاجتماعي، إضافة إلى الموضوعات الدينيَّة، والتصوُّ

 عليها شعره.

 :مصادر البحث

لطان الغوري( لعبد الوهاب ، أبرزها كتاب البحث على مصادرة متعددةاعتمد  )مجالس السُّ
)الملك قانصوه الغوري الأشرف والوزير لالا مصطفى باشا ذي السيف الحنف(، و)الأشرف عزَّام، و

ومما  لفخر الدين قباوة.( علم التحقيق للمخطوات العربية)قانصوه الغوري( لمحمود رزق سليم، و
كتاب )آفاق منها مثلا و  المملوكي،تناولت العصر  اكتبفي دراسته الديوان  الباحثه ب ناستعا

الشعر العربي في العصر المملوكي( لصاحبه ياسين الأيوبي وكتاب )الأدب في العصر المملوكي( 
لمحمد زغلول سلّام ومؤلفات لها علاقة بالتصوف )لوازم الحب الإلهي( محمد بن علي؛ ابن العربي 

 .كثير. وغيرها

 :حدود البحث

داخل والبلاغيَّة ، والقضايا الفنيَّة والفكريَّة دراسة شعر الديوانتنحصر حدود البحث في 
 الديوان.

 :منهج البحث

اعتمد الباحث على المنهج الوصفي التَّحليلي الذي يقوم على وصف الجوانب الفكريَّة 
موسيقا، وتحليل الأمثلة المتعلِّقة بالجوانب السابقة تحليلًا والفنيَّة والتَّعبيريَّة والتَّصويريَّة، فضلًا عن ال

 دقيقًا.



  4 

 

 :صعوبات البحث 

ضعف وقلَّة المصادر التي اعترضت طريق الباحث من أبرز الصعوبات  يمكن القول: إنّ  
 التي تناولت شخصية الغوري وديوانه على وجه الخصوص.

 :سير البحث 

 الآتي:على الشكل بحث الالعمل في سيكون 

مات نظريةالقسم الأول:   -1 الشاعر يتناول فيها الباحث التعريف ب؛ هو عبارة عن مقدِّّ
 ، وديوانه، ثمَّ يتناول في مقدّمة عامة سماتِّ العصر المملوكي. ومذهبه الشعري 

ل منهاالقسم الثاني:  -2 الجوانب الأدبيَّة في  يأتي في ثلاثة فصول يتناول في الفصل الأوَّ
عر فيه، ولا سيَّما المديح النَّبوي  اعر، فيتحدَّث عن أغراض الشِّّ . وفي الفصل والتصوُّف ديوان الشَّ

ومن ، ومن الفقهاء، ومن العسكر، الفكريَّة وموقف الشاعر من المجتمع بيتناول الجوان الثَّاني
ن تبيَّ حتى ياسة الأفكار داخل الموضوعات الطبيعة، ومن الأعداء، ومن الشعائر الإسلامية؛ أي: در 

 موقفه في الحياة. 

، اللغة، كالبلاغة، و الجوانب الفنية في شعر قانصوه الغوري يتناول  الفصل الثالثوفي 
الموسيقا فيتحدَّث عن  سمات الموشحات، ويدرس الظواهر الموسيقية والعروضية، و الاقتباسو 

جماليات الشعر عند ، ثم يتناول الأسلوب، إضافة إلى والقوافيمراعاة الإيقاع الموسيقي ، و الداخلية
، وعلى دورها في نقل التجربة الشعرية للشاعر يبيِّّنالخيال و ، والعاطفة و الصورة الغوري على مستوى 

جمالية الرمز في الشعر ، و جمالية الرؤية الصوفية للذات الإلهية، حيث يتحدَّث عن التعبيرمستوى 
 .توصياتونتائج و  خاتمة. وينتهي البحث بلأسلوب في الشعر الصوفيجمالية ا، و الصوفي

وثَّق الباحث الآيات القرآنية وأشار اليها في مواضعها في القرآن الكريم، وعند ورود بعض و 
 الأحاديث الشريفة.    وثقو الأمور المتعلّقة بالتفسير استعان بالتفاسير، 



  5 

 

راسة؛وكان للموشحات نصيب في ال حة إذ إنَّن دِّّ ا نجد عددًا غير قليل من النَّصوص الموشَّ
وص لم تكن في موضوع واحد، بل تعدَّدت موضوعاتها،  في الديوان، مع الإشارة إلى أن هذه النصُّ

 ويبدو أنها كانت متأثرة بشكل كبير بما قدمه الوشاحون العرب آنذاك. 



7 

 

مات نظريَّة 1  وتعريفات مقدَّ

الشعر ديوان العرب، ومرآة تعكس حياتهم ومواقفهم وأحاسيسهم. وهو بذلك جزء من         
منظومة وجودهم، فقد نظموه وفق إيقاعات خاصة تعكس حسا مرهفا وذائقة رفيعة، لكونه جزءا لا 
يتجزأ من الحياة العربية. فإذا أراد الشاعر بناء قصيدة مخَّض المعنى الذي يريد بناء الشعر عليه 

ه نثرا، وأعد له ما يلبسه إياه من الألفاظ التي تطابقه، والقوافي التي توافقه، والوزن الذي في فكر 
يسلس له القول عليه، فإذا اتفق له بيت يشاكل المعنى الذي يرومه أثبته، وأعمل فكره في شغل 

ب دورًا همًا من العناصر الجمالية، وتلعموتمثل الظواهر اللغوية في الشعر جزءًا  .4القوافي..."
مهمًا في إبراز الجمال الفني وإثارة المشاعر والأحاسيس لدى القارئ أو المستمع. تتضمن هذه 

، الاستعارة والاستدعاء والاستفهامالظواهر مجموعة من التقنيات والأساليب اللغوية، مثل التشبيه و 
ر تقليدية. تستخدم التي تستخدم للتعبير عن المعاني المجازية وإيصال الرسائل الشعرية بطرق غي

التشبيهات والاستعارات للتعبير عن التشابه أو الاختلاف أو تعزيز الصورة الشعرية، فيما يستخدم 
الاستدعاء لاستدراك انتباه القارئ أو للتواصل المباشر مع شخص أو شيء معين. كما يتم 

ة، في حين تشير استخدام الأسئلة البيانية في الشعر للتعبير عن الشك والتساؤلات الفلسفي
. إن استخدام هذه الظواهر معجميالاستعارة إلى استخدام الكلمات بمعاني تتجاوز المعنى ال

اللغوية بشكل مبتكر ومركب وموسيقي يعزز تأثير النص الشعري ويساعد على خلق تجربة فريدة 
بين الشعر رز الشعراء الذين جمعوا بللقارئ أو المستمع. ويعدُّ الشاعر قانصوه الغوري من أ

 وهنا نتساءل:والسياسة، 

كيف سينعكس ذلك في شعره وما مختلف الظواهر اللغوية التي يوظفها؟ وما سمات 
 فمن يكون الشاعر؟ ؟ألفاظه الشعرية

                                       
)بيروت: دار الكتب  1ط ،، شرح وتحقيق: عباس عبد السائرعيار الشعرمحمد أحمد بن طباطبا العلوي،  4

 .9، (1982، 1402 العلمية،



8 

 

 ونسبته: : حياتهالغوري  .1.1
الله الجركسي الظاهري الأشرف الغوري،  قانصوه الغوري هو أبو النصر قانصوه بن عبد"

الظاهر خشقدم، أما الأشرفي فنسبة إلى السلطان الأشرف قايتباي؛ إذ كان والظاهري نسبة إلى 
قانصوه قد وقع ملكه أولًا للسلطان الظاهر خشقدم ثم انتقل إلى ملك قايتباي فنسب إليهم. أما 

فنسبة إلى طبقة الغور، وهي إحدى الطبقات التي كانت بمصر معدة لتعليم  -بضمِّ الغين– الغوري 
نسبةَ إلى الغَور  -بفتح الغين–وثمَّة من يرى أنَّ لقبه الغوري  قراءة القرآن الكريم،مماليك السلطان 

ارسين لإيجاد أصول عربيَّة له. ام، وفي محاولة من بعض الدِّّ وهناك من يذكر أن اسمه  في بلاد الشَّ
أن وشأنه ش". 5"عتقه السلطان قايتبايقانصوه هو لقب أطلق عليه بعد أن أ الحقيقي هو جندب، و 

الكثير من سلاطين الدولة المملوكية تسكت المصادر عن تقديم شيء عن سيرته في حداثته 
م، وأنه مجلوب من 1446/ ھ850بالإشارة إلى أن ولادته كانت في حدود سنة  يوصباه، وإنما تكتف

أصل جركسي، ويذكر ابن إياس أن نجم السلطان قانصوه الغوري بدأ بالصعود منذ أن أعتقه 
 .6"ة للمملوك الفارس الشجاعأقايتباي، وذلك أن العتق آنذاك كان مكافالسلطان 

ما شابَه من أمور تولِّي السلطة بالقوَّة، وما خالَطها من  على أنَّ تولِّي قانصوه الغوري شابَهُ 
ماء وينأى بنفسه عنها؛ فنظرًا لما أبداه الغوري من إخلاص في  د عنهاأن يبتع، وإن حاول سفكِّ الدِّّ

ة، وشرَع يرقِّيه في العمل  وقيامه بمهامه على أكمل وجه، أولاه السلطان قايتباي عناية خاصَّ
ه في سنة القبلي، ثمَّ أنعم علي هم(، كاشفًا للوج1481هـ/886عيَّنه عام )المناصب ف

بها من بلاد  ليات في بلاد الشام وما يتصم( بلقب أمير عشرة، ثم ولي بعض الولا1484هـ/889)
لطان قانصوه خمسمائة هو " .7" ولاية طرسوسلًا سندت إليه أوَّ أ العواصم، حيث وثمَّة من يرى أن السُّ

                                       
)بيروت: دار  1ط، تحقيق: جبرائيل سليمان صور، ة العاشرةئالكواكب السائرة بأعيان الم، الغزي  نجم الدين محمد 5

 .1/295، (1997، 1418الكتب العلمية، 
جهود السلطان المملوكي قانصوه الغوري في التصدي للأطماع البرتغالية في "د. محمد عطا الله سالم الخليفات،  6

 .43 :(2021ديسمبر )، 14س.، 54م.، مجلة دورية كان التاريخية، "البحر الأحمر
وم. الحموي، ياقوت، شهاب الدين أبو عبد الله  7 طَرَسُوس مدينة بثغور الشام. تقع بين أنطاكية وحلب وبلاد الرُّ

 .4/28، (1995 ،1415دار صادر، )بيروت: 2، طمعجم البلدان، البغدادي



9 

 

غدر الملك العادل  وفي  كيفيَّة تولِّيه الحكم يذكر المؤرِّخون أن .8"من عيَّنه كاشف الوجه القبلي
ويـدبر الغـدر أن استقر في دار ملكه بحليفه قوصـروه فقتلـه، ثـم أخـذ يسيء للعسـكر والأمـراء بعيد 

فاتفقوا على قتل فـيهم قانصوه الغوري كان و  ،بهـم، واستشـط في سـفك الـدماء، فحقـد عليـه الأمـراء
ناجيًا بنفسـه مـن القلعـة، واختفـى عـن الأنظـار وكـان ذلـك في  فرَّ الملك العادل، غير أنه علم بذلك ف

اجتمعـوا وأخـذوا له مـن اختفائـه  المناهضـون أن تأكـد الأمـراء م(، وبعد 1500هـ/906)رمضـان سنة 
يتشـاورون في أمر السلطنة، وانتهى رأيهـم عـلى اختيـار قانصـوه الغـوري، غـير أن قانصـوه رفـض 

طن إلا هـذا يقول ابن إياس: "وقالوا ما نسـل .هـذا المنصـب في بادئ الأمـر وأخـذ يتهـرب مـنهم
 .9"وه وهو يمتنع من ذلك ويبكيفسحبوه وأجلس )قانصـوه الغـوري(،

قانصوه الغوري كان شركسي الأصل، وقد خدم السلاطين المصريين وتولى ولاية حلب قبل 
هـ. كان مشهورًا ببناء العديد من المعالم وكان مهتمًّا  905أن يتم تنصيبه سلطانًا في القاهرة سنة 
 ا وحاذقًا.بالموسيقى والأدب. وكان شجاعًا وذكيًّ 

وقد أمر  ،لعلم والأدب واسع المعرفة بثقافة عصرهلكان قانصوه الغوري أديبًا شاعرًا محبًا و 
بنقل الشاهنامه )القير دومي( من الفارسية إلى التركية. وقد كان يعقد المجالس" للمناظرات، 

أو  -ولقانصوه شعر بالعربية وبالتركية، وله شعر ملمع )بعض أبياته بالعربية وبعضها بالتركية 
 .10ا"بعض أقسام كل بيت من الأبيات بالعربية وبعضها الآخر بالتركية(. وشعره ضعيف عمومً 

ولقانصوه الغوري ديوان شعر، وعلى الرغم من أنه لم يكن شاعرًا بارعًا، إلا أن السيوطي 
قام بشرح بعض موشحاته في كتاب يحمل اسم "النفح الظريف على الموشح الشريف". وقد تعارض 

طان العثماني سليم بعسكر جرار، وقاتله قانصوه في معركة مرج دابق قرب حلب، لكنَّ مع السل
عَسكرَه انهزموا وفقد الأخير الوعي أثناء ركوبه فرسه وتوفي من الإغماء بسبب الصدمة. تم دفن 

                                       
العامَّة للكتاب، د.ت(،  ة: الهيئة المصريَّ ة)القاهر  د.ط ،بدائع الزهور في وقائع الدهورابن إياس، محمَّد بن أحمد  8
4/2. 
 .4/4، بدائع الزُّهوربن إياس، ا 9

هـ، 1009تاريخ الأدب العربي "من مطلع القرن الخامس الهجري إلى الفتح العثماني في المشرق عمر فروخ،  10
 .3/924، (1981، 1401)بيروت: دار العلم للملايين،  4ط م،1517



10 

 

ن الأمير علان، الذي كان من إجثته تحت أقدام الخيل، وفقًا لرواية ابن إياس. ويقول العبيدي 
قانصوه الأوفياء، عندما رأى قانصوه سقط على الأرض، قام بأمر أحد عبيده بقطع رأسه  رجال

ورميه في جب مخشفٍ تجنبًا لاحتمالية استخدام جثته من قبل العدو واحتفاظهم برأسه في بلاد 
 .11"الروم

وقيل إن الغوري "لما شعر بنزول الخطب مات فجأة فمرّ به بعض عسكر السلطان سليم 
ليس لك أن تدخل بين  وأحضره إلى السلطان فأمر بقطع رأس هذا العسكري وقال له: فحز رأسه

الملوك. وعلى كل حال فلم يعلم للغوري خبر ولم يوقف له على أثر. ولما شاع خبر موت الغوري 
زحف عسكر السلطان سليم على من كان حول الغوري وقتلوا عدة أمراء من الجراكسة وغيرهم، 

ماني ونهب عسكر الغوري وجلس السلطان سليم في مخيم الغوري وأخذ جميع وفقد المصحف العث
ما فيه، وكان شيئا يفوق العدّ والإحصاء من الذهب والفضة والملبوس وغير ذلك، وهو كالقطرة من 
بحر بالنسبة لما أبقاه الغوري وأمراؤه عند أهل حلب. ثم إن السلطان سليمان بقي ليلة في مرج دابق 

 .12ه"سكر الغوري قاصدين حلب فمنعهم أهلها لما قاسوه منهم عند مجيئوذهب أكثر ع

وهكذا كانت نهاية الغوري في ساحة المعركة بعد أن قضى في ملك مصر والشام والحجاز 
ة امتدت زهاء خمس عشرة سنة وتسعة أشهر وخمسة عشر يومًا. وقد  وسائر البلاد التابعة لها، مدَّ

وهو الناصري محمد  اواحدً  ان عاما، ولم يترك من الأولاد إلا ابنً يسبعن و يتجاوز عمره عند وفاته اثن
معه السلطان العثماني سليم الأول عند عودته من القاهرة إلى القسطنطينية. ومما عرف  هصحب

ا، مع جنوحه إلى عن السلطان الغوري ميله إلى السلم، وتفضيله حياة الموادعة والاستقرار داخليًّ 
بلاده ضد أي معتد، كما بنى القصور والمرافق واشتهرت مجالس بلاطه سياسة الدفاع عن 

 التي ضمت الأدباء والشعراء. الأدبيةبالمجالس 

يوان .2.1  :التعريف بالدِّ
ديوان الغوري شاهد على مرحلة تاريخية عاشتها الأمة الإسلامية، صبغته الدينية بتشعباتها 
ومدحه العسكر، فجاء الديوان سجلاًّ حافلًا فيه من الأدلة التي تثبت مرحلة مزدهرة في تاريخ الأمَّة، 

                                       
 .5/187 (،1986، 1406 )بيروت: دار العلم للملايين، 7ط ،الأعلامخير الدين الزركلي،  11
 . 1/197. (1998، 1419)حلب: دار القلم،  2ط، تاريخ حلب في نهر الذهبكامل بن حسين الغزي،  12



11 

 

، لكنّه دأيمن سيّ جمع قسمًا كبيرًا منه وقد وهو متوسط الحجم طرق فيه الشاعر موضوعات عدة، 
في سنة نشر شعبان محمد مرسي تحقيقًا ودراسة عامَّة لديوان قانصوه الغوري غير مطبوع، و 

م ضمن مجلة معهد المخطوطات العربية في عددها السادس والعشرين في الجزء الثاني منه 1980
راسة معًا؛ ف قد جاءت في حدود ثمانين صحيفة ما يشير بشكل واضح إلى أنَّ قصور التَّحقيق والدِّّ

يوان، وهذا يفتح المجال  ريع الذي لا يأتي على كلِّّ ما في الدِّّ ا، ولا تتعدَّى التوصيف السَّ مقتضبة جدًّ
ارسين للتَّوسُع فيه، والإحاطة بغالبية الموضوعات.  أمام الدَّ

الذي قال فيه: إنّه ليس  14، وخير الدين الزركلي13عمر رضا كحّالةوقد أشار إلى الديوان 
 .15بشاعر

باللغة العربيّة، والثالث باللُّغة التركية؛ فالقسم  اتبكُ  ان منهيتوزَّع الديوان في ثلاثة أقسام، اثني
حات، والثَّالث باللغة التركيَّة.الأول شعرٌ    موزون، والثَّاني موشَّ

 الحياة الأدبية في العصر المملوكي .3.1
ع  ، ولقيَ الأدبُ اهتمامًا كبيرًا شهد العصرُ المملوكيُّ تنوُّعًا أدبيًّا واسعًا، وتوسَّ النَّشاط الأدبيُّ

ب الثقافات. لاطين المماليك، لا سيَّما أنَّنا أمام عصرٍ متنوِّع الأعراق، ومتشعِّّ  من قبل السَّ

 الفترة التاريخية:  - أ

العصر المملوكي هو فترة تاريخية شهدتها المنطقة العربية والإسلامية في الفترة بين القرن 
الثالث عشر والسادس عشر الميلاديين، ويعدُّ هذا العصر جزءًا من الحقبة التاريخية التي تلت الفترة 

الحجاز واليمن، العباسية، وقد تميَّز بتولي الحكام المماليك الحكم في مصر وبلاد الشام والعراق و 

                                       
 .8/127، (1980، 1400)بيروت: دار إحياء التراث العربي،  1ط ،معجم المؤلفينعمر رضا كحالة، 13
 .5/187 ،الأعلامالزركلي،  14
المفهوم من كلام الزركلي أنّ الغوريّ لم يشتهر بشعره إنما عرف عنه القيادة العسكرية والسلطان وليس نفي  15

 الشعريّة عنه. 



12 

 

الذين امتدَّ حكمهم إلى جزء من شمال إفريقيا وجنوب الجزيرة العربية. "ومن أشهر سلاطين الدولة 
 .16قداري الذي ظلَّ حكمه اثنين وعشرين عامًا" الأولى وأقواهم الظاهر بيبرس البند

تميزت  وتعد فترة المماليك من أهم الفترات التاريخية في الحضارة الإسلامية؛ إذ إنَّه
بالازدهار الاقتصادي والثقافي والعلمي والأدبي، وشهدت هذه الحقبة تطورًا مهمًا في العلوم والفنون 
والأدب، ولعبت الحكومات المملوكية دورًا مهمًا في دعم العلوم والفنون والثقافة، وكانت توفِّر 

ر للعلماء المساحة اللازمة المكتبات الضخمة والمراكز الثقافية للشعراء والأدباء. كما كانت توفِّ 
للإبداع والابتكار. وعلاوة على ذلك، شهد العصر المملوكي أيضًا تطورًا في العمارة والفنون 
والحرف اليدوية والزراعة والصناعة والتجارة، وتميزت بالتعدد الثقافي واللغوي والعرقي، وقد عاشت 

والفرس والأرمن واليونانيين والقبط  العرب والأتراك والمغول في تلك الحقبة شعوب مختلفة من
، ولذلك كان سلاطين ذلك العصر "سادةً يُدبِّّرون الممالك، وقادةً يجاهدون في سبيل الله، 17م"وغيره

 .18"!وأهلَ سياسةِّ يبالغون في إظهار الجميل، ويردعون من جارَ أو تعدّ 

التتار للمشرق مة التي شهدها العصر المملوكي حرب الأندلس، وغزو مهومن الأحداث ال
وقد كان للسلطان قانصوه  الإسلامي، وتأسيس دولة المماليك، والصراعات الداخلية بين الأمراء.

واجهة جمات البرتغاليِّّين، ولم يكن أمام قانصوه الغوري من بدٍّ إلاَّ مالغوري دور كبيرٌ في صدِّّ ه
ا الخطر بأسلوبين؛ أن يقف مكتوف اليدين، فعمد إلى مواجهة هذ"لم يستطع ذلك الخطر، و 

في روما وبعض الدول الأوروبية ليمنعوا البرتغال  ادبلوماسي من خلال إرسال التهديدات إلى الباب
من إرسال الحملات إلى الهند والبحر الأحمر. وعسكري من خلال تقوية الأسطول المملوكي في 

ل البحر الأحمر لحرب البحر الأحمر، وتحصين جدة، وإرسال الأساطيل الحربية إلى الهند ومداخ
  .19"البرتغاليين والتصدي لهم

                                       
 .20، د.ت( )القاهرة: دار المعارف، د.ط ،الأدب في العصر المملوكيمحمد زغلول سلام،  16
 وبعد. 105، الأدب في العصر المملوكيسلام، : ينظر 17
 )بيروت: دار الكتب العلمية، 1ط ،المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثارتقي الدين أحمد بن علي المقريزي،  18

1418 ،1999) ،3/373. 
 .44، "جهود السلطان المملوكي"الخليفات،  19



13 

 

فاجتمع حسنِّ سياستِّه الأمور، وإدارة البلاد، هذا يدلُّ على قوَّة شخصيَّة قانصوه الغوري، و 
ولة المملوكيَّة الأخطار من كلِّّ مكان.  في شخصيَّته الحزمُ والرأي في وقتٍ كانت تعصفُ بالدَّ

 نهاية العصر المملوكي:  - ب

العصر المملوكي بعد فترة من الاضطرابات السياسية والاقتصادية والاجتماعية، وقد انتهى 
تزامن تدهور الأوضاع الداخلية مع تصاعد الضغوط الخارجية والتحديات التي واجهت الدولة 
المملوكية. واحتوت هذه التحديات على توسع الأسرة العثمانية في المنطقة وتهديدها للسيطرة 

 الشرق الأوسط، وكذلك التهديد الذي شكلته القوى الأوروبية في شرق المتوسط. المملوكية على

م، تمكن السلطان العثماني سليم الأول من السيطرة على مصر والحجاز 1517في عام 
وبلاد الشام، وهو ما أدى إلى نهاية العصر المملوكي وبدء العصر العثماني في المنطقة، وشهد 

تأثر ت بدأت قدو المجتمع و غييرات كبيرة في السياسة والاقتصاد والثقافة، هذا الانتقال في السلطة ت
 بالتغيرات الاجتماعية والثقافية الناجمة عن هذه الفترة التاريخية الحاسمة.

 الحياة الأدبية في العصر المملوكي: -ج

ازدهرت الحياة الأدبية خلال فترة العصر المملوكي، وأصبحت جزءًا هامًا من الحياة 
ثقافية والاجتماعية في تلك الفترة، كما امتازت بالتقدم والازدهار في العلوم العربية والشرعية. ال

ام المماليك؛ إذ  ويعزى السبب وراء ذلك إلى التشجيع الذي حظي به الأدب والعلوم من قبل الحكَّ
 .20ا"إنَّهم كانوا يشجعون على التفوق في هذه المجالات والتميز فيه

دت المؤلفات ة جهات، وشملت عدة  شهِّ الأدبية التي أنتجها العصر المملوكي تنوُّعًا من عدَّ
تصنيفات تضمَّن بعضها مؤلفات دينية كانت موجهة للعامة والعلماء على حد سواء، وكان لرجال 

                                       
حجاب، ، إشراف د. محمد نبيه "الصورة الأدبية في فنون الشعر في العصر المملوكي""فوزية عباس داود خان،  20

 .156، (1989، 1409 كلية اللغة العربية، .جامعة أم القرى لم تنشر.  )رسالة دكتوراه 



14 

 

الدين غير الرسميين تقدير واحترام كبيران في المجتمع المملوكي، سواء كانوا فقهاء مشتغلين بالعلم، 
اك والمتصوفةأم كانو   .21"ا ذوي نسب من آل البيت أو العُبَّاد والنُّسَّ

العصر الذي اشتهر  ذلكالمؤلفات التاريخية أيضًا جزءًا هامًّا من الحياة الأدبية في  تعدُّ و 
الأحداث التاريخية الهامَّة التي حظيَت بالاهتمام الكبير من قبل العلماء والمؤرخين، وقد أنتج ب

المؤلفات التاريخية التي تتناول موضوعات مثل الحروب والغزوات والسير  المؤرخون العديد من
 والسيرة النبوية والتاريخ الإسلامي.

إضافة إلى ذلك شهد العصر المملوكي تطورًا ملحوظًا في الأدب والثقافة؛ إذ إنَّ المدارس 
وتنوَّعت الموضوعات التي  الأدبية والفكرية ازدهرت وتأثَّرت بالتيارات الفكرية الهامة في ذلك الوقت،

تناولتها الأقلام الأدبية في هذا العصر، بما في ذلك الموضوعات الدينية والأخلاقية والسياسية 
الأعمال الأدبية التي نشأت في  التاريخية والأدبية الخيالية. وتعدوالاجتماعية والعلمية والفلسفية و 

اهتمام كبيرين من قبل الباحثين والمهتمين هذا العصر من الأعمال الرائعة التي حظيت بقراءة و 
 بالأدب العربي.

 الظريف والشابومن بين الشعراء البارزين في العصر المملوكي: ابن الفارض والبوصيري 
. ومن بين الأدباء البارزين في العصر: ابن خلدون وابن تيمية وابن الجوزي والمقريزي الشهرستانيو 

 بائي وابن الأمير الحافظ.وابن العميد وابن عبد الرحمن الج

عري في العصر المملوكي: -د ر الشِّّ  التطوَّ

شهد العصر المملوكي تطورًا هامًا في الشعر العربي، فقد تميزت الشعرية في هذا العصر 
بالاهتمام الكبير بالأغنية والموسيقى والإيقاع، واستخدام أساليب وتقنيات شعرية متطورة ومبتكرة، 

لتعبير عن الصوفية، يُعبَّر به عن مظاهر الروحانية والانسجام الداخلي التي وأصبح الشعر وسيلة ل

                                       
 .167، الأدب في العصر المملوكيسلام،  21



15 

 

يسعى الصوفيون لتحقيقها. تألقت في هذا العصر جماعة من كبار شعراء الصوفية، مثل ابن 
 .22ي"السروجالفارض وابن عربي وتقي الدين 

عراء العديد من شهد الشعر العربي في العصر المملوكي نشاطًا كبيرًا وتنوعًا. قدم الش
والدينية. ومن بين  ،والتاريخية ،والغزل ،والرثاءالأشعار التي اختلفت في مواضيعها بين الحب 

الشعراء البارزين في هذا العصر: الشيخ الشاذلي، وابن قنفذ، والأمير الصاعد شجاع الدين، وابن 
الأمير حسن الأميري، وغيرهم. يعدُّ أحمد بن علي السيوطي وأحمد بن عبد الحليم البوصيري وأحمد 

 .23ر"بن عبد الرحمن البيانوني من أبرز الشعراء في هذا العص

الشعر التعليمي أيضًا واستُخدم في العديد من الأغراض الشعرية، في هذا العصر  ظهر
خاصة الرثاء والزهد والمدح النبوي وبعض قصائد الحرب والفخر. وقد قدم هذا الشعر تجربة 
تعليمية فريدة، وقد بدأت تتضح معالمها داخل المجتمع المملوكي الذي اكتسب خصائص ثقافية 

 جديدة.

يدة الغنائية مكانة هامَّة في الشعرية العربية خلال العصر المملوكي، وقد احتلت القص
استخدمت في الأغراض الترفيهية والاجتماعية والسياسية، وكانت تُغنَّى في المناسبات الخاصة مثل 
الأعراس والاحتفالات الدينية والاجتماعية، وكذلك في المجال السياسي للتعبير عن الانتماء الوطني 

ماس الوطني، واشتهرت القصائد الغنائية بأسلوبها اللحني الجميل ومواضيعها التي تناولت والح
والوطن. ومن بين الشعراء البارزين في هذا النوع من الشعر: النابلسي  ،والحنين ،والغرام ،الحب

 .24ي"وابن الفارض والبديعي وابن الرماحي والشيخ الشريف الرضي وتقي الدين السروج

القصيدة الغنائية في العصر المملوكي من أهم التحولات في الشعر العربي، كما  عديُمكن و 
ها ساهمت في تطور الشعرية العربية تأثرت بالشعر الأندلسي والشعر الفارسي والتركي والهندي، لكنَّ 

 ع أشكالها وأساليبها.وتنو 

                                       
 .227 الأدب في العصر المملوكي،سلام،  22
وس برس،  1ط، آفاق الشعر العربي في العصر المملوكيياسين الأيوبي،  23 ، (1995، 1415)طرابلس: دار جرُّ

467. 
 .301، الأدب في العصر المملوكيسلام،  24



16 

 

 :شذَرات في النثر في العصر المملوكي -ه

متنوعًا وغنيًا، وشهد ظهور عدد كبير من الأساتذة كان النثر في العصر المملوكي 
والمؤرخين والفلاسفة والأدباء الذين كتبوا في مختلف الموضوعات، بدءًا من العلوم والفلسفة والتاريخ 

 .25"والتراجم إلى المجتمع والثقافة والأخلاق والسياس

السير والتراجم والتأريخ والأدب  تشملفكانت الأعمال النثرية في هذا العصر متنوعة، 
الجغرافي والتفسير والتصوف والفلسفة والنقد الأدبي والمذاهب الفقهية والفنون والعلوم والأدب 
الشعبي. ومن أشهر الأعمال النثرية في العصر المملوكي: "الكتاب" للمؤرخ ابن خلدون، و"الشفاء" 

لمتعالية" لابن عربي، و"السيرة النبوية" لابن هشام، للفيلسوف والعالم الإسلامي ابن سينا، و"الحكمة ا
 وغايةخزانة الأدب و"الروض العاطر في نزهة الخاطر" لابن قيم الجوزية، و"المقامات الحريرية" 

 .26ا"، وغيرهالأرب لابن حجّة الحموي 

يتميز النثر في العصر المملوكي بالتنوُّع والغنى في الموضوعات والأساليب، وكانت هذه 
عمال تُعد إرثًا ثمينًا للحضارة الإسلامية؛ فقد أسهمت في تطوير المعرفة والفكر والثقافة والأدب الأ

 في هذا العصر.

من أبرز أنواع الأدب النثري في العصر المملوكي السير والتراجم، وكانت تعدُّ من 
والأشخاص  المصادر الأساسية للتاريخ والتراث الإسلامي، وتحتوي معلومات وافية عن الأحداث

 والمؤسسات في تلك الفترة.

 :إضاءة فلسفية في العصر المملوكي .4.1
تعدُّ الفلسفة من المجالات الهامة في الحياة الأدبية والفكرية في العصر المملوكي الذي كان 
يتميز بانفتاحه على الحضارات الأخرى واستقباله للمعارف والثقافات المختلفة، مما ساهم في نشأة 

سفة والمفكرين العرب. ومع ذلك، واجه الفلاسفة في هذا العصر تحديات من قبل جيل من الفلا

                                       
ين والعصر الحديثمحمود رزق سليم،  ينظر: 25 ، )القاهرة: دار الأدب العربي وتاريخه في عصر المماليك والعثمانيِّّ

 .16، (1957، 1377الكتاب العربي، 
 .وما بعد 18 ،17،الأدب العربي وتاريخهسليم،  26



17 

 

السلاطين والفقهاء السنة، وقُمِّع بعضهم وتعرض آخرون للاضطهاد. رغم ذلك، استمرت الفلسفة 
 .27ر"في التأثير والانتشار في هذا العص

درسة تنوعت المدارس الفلسفية في العصر المملوكي، ومن أبرز هذه المدارس م
الإسماعيلية التي تأثرت بالفلسفة الإسلامية والإسكندرانية، ومدرسة ابن النفيس التي اهتمت بعلم 

 الطب والفلسفة الطبية، ومدرسة ابن رشد التي اهتمت بالفلسفة المعرفية والتصوف.

يمكن تفسير تنوع الشعر والنثر في العصر المملوكي من خلال عدة جوانب. تأتي بعض 
الجوانب من التأثيرات الفكرية والثقافية المتنوعة التي تمتصها المجتمعات في هذا العصر، هذه 

سواء كان ذلك من خلال التأثيرات الإسلامية أم من خلال التأثيرات الأدبية من الشرق والغرب، كما 
ع الأدباء يرتبط التنوع في الأدب بالاهتمام الكبير بالعلوم والفنون في العصر المملوكي، الذي دف

. إضافة إلى التعامل مع أن تشغل حيزا واسعا منهو  لإنتاج أعمال ذات طابع شعبي وترفيهي
الاختلافات الفكرية والدينية في المجتمع، فعبّروا عن الارتياح أو الاستياء من هذه الاختلافات، 

 وركزوا على القضايا الدينية والمعتقدات الفكرية المختلفة.

يز بالتنوع والتأثيرات المتعددة، فلسفة في العصر المملوكي مجالًا هامًا يتمال تعدُّ باختصار، و 
 التحدياتتلفة، وشهدت تطورًا رغم واستقبلت وتأثرت بالعديد من الثقافات والمدارس الفلسفية المخ

 .واجهتهاوالقيود التي 

 الموضوعات الأدبيَّة في العصر المملوكي: .5.1
ت الأدب، وباتت تغطي تلك الموضوعات شتَّى يمتاز العصر المملوكي بتنوع موضوعا

والأدبية. كان الأدباء يعالجون هذه  ،والتاريخية ،والاجتماعية ،والعلميةالمجالات الدينية 
برزت بعض الموضوعات الرئيسة التي اهتم بها الأدباء في و الموضوعات بأساليب وأشكال متعددة. 

 هذا العصر: 

                                       
 .160، الأدب في العصر المملوكي، سلام 27



18 

 

لعب الدين دورًا مهمًا في الأدب المملوكي، فكتب الشعراء والكتاب  الموضوعات الدينية: - أ
العديد من الأعمال التي تسلط الضوء على جوانب مختلفة من الإسلام. فعرضوا العبادات 

 وغيرها. ،والجهاد ،والحجاب ،والزكاةوالأخلاق والقيم الإسلامية، وتناولوا الحج والصوم 
شهد العصر المملوكي ازدهارًا علميًا كبيرًا، وتناول الأدباء في  الموضوعات العلمية: - ب

 ،والفلسفة ،والتاريخ ،والتفسيركتاباتهم موضوعات علمية متنوعة، مثل الطب والنحو والفقه 
 وغيرها.

اهتم الأدباء في هذا العصر بمجموعة متنوعة من الموضوعات  الموضوعات الاجتماعية: -ج
لغرام والزواج والطلاق والعلاقات الاجتماعية بين الناس. وقد كتب العديد الاجتماعية، مثل الحب وا

 .28"*من الشعراء والكتاب في هذا المجال

اهتم الأدباء في العصر المملوكي بالتاريخ وكتبوا عن أحداث تاريخية  الموضوعات التاريخية: -د
 مهمة، مثل الفتوحات الإسلامية والدولة المملوكية وغيرها.

لم يغفل الأدباء في هذا العصر الموضوعات الأدبية التقليدية، فقد كتبوا  ضوعات الأدبية:المو  -ه
 والمسرحيات. ،والروايات ،والقصص ،الفصيحالشعر الغزلي والشعر 

تعكس هذه المجموعة المتنوعة من الموضوعات تنوع الأدب في العصر المملوكي وغناه، 
م فيه الأدباء إسهامات  دة وإثراء  مهمةقدَّ وثرية من خلال تناولهم هذه الموضوعات بأساليب متعدِّّ

الأدب بها، وإغناء الفكر، وقد خاض بعض الشعراء في عدد من الموضوعات، بل لم تكد تغب عن 
 .29"مخيَّلة الشعراء فكرةٌ ما، بصورة جماعيَّة أو فرديَّة

 

                                       
ه الفنيَّة""عزيزة بشير أحمد المغربي،  28 ، إشراف د. "الشعر الاجتماعي في العصر المملوكي: اتِّّجاهاته وخواصُّ

 233، (1989، 1409جامعة أمِّ القرى. كلية اللغة العربيَّة،  رسالة ماجستير لم تنشر.محمود عبد ربِّه فيَّاض، )
 وبعد.

عر الاجتماعية في الأدب  دراسة": العصر المملوكيالشعر الاجتماعي في "يتناول كتاب *  شاملة لموضوعات الشِّّ
 المملوكي وتفاعلها مع الظروف الاجتماعية والثقافية في تلك الحقبة.

 .101، آفاق الشعر العربيالأيوبي،  29



19 

 

 

 الجوانب الأدبيَّة في شعر قانصوه الغوري .2

 تمهيد .1.2
عراء، واختلاف تنوَّعت  الموضوعات الشعريَّة في العصر المملوكي، واختلفت باختلاف الشُّ

عر الاجتماعي، مع ملاحظة غياب  ف، فضلًا عن الشِّّ المناسبات لكن الغالب فيها المديح، والتصوُّ
اعر قانصوه الغوري  . والشَّ الفخر في بعض جوانبه، وأعني ما يتعلق بالفخر القَبلي، وخفوت للهجاءِّ

دة، فلا نجد في شعره ظهورًا واضحًا للوصف، أو الفخر، لم  عر المتعدِّّ يكن مكثرًا من موضوعات الشِّّ
أو الهجاء، وغالب ما ارتكز عليه شعره المديح النبوي، ومديح الذَّات الإلهية، حتَّى ليخيَّل إلى 

اعر إلى  التصوُّف. القارئ أنَّه أمام ديوانِّ تصوُّف شعري، لا ديوان شعرٍ تطرَّق فيه الشَّ

اعر:  أغلب الموضوعات التي تحدَّث عنها الشَّ

 المديح. -1
 الهجاء -2
 الغزل. -3
 الخمريَّات -4
 التصوُّف -5

واهد  وسنعِّرض هذه الموضوعات، مع تقديم عام يتناسب معها، واستدلال وتحليل للشَّ
يوان، وتعليقات مناسبة لها أيضًا. عرية التي استخلصها الباحث من الدِّّ  الشِّّ

 



20 

 

 المديح .2.2
عراء، وأطلقوا لألسنتهم التي تطرَّ  كالفنون الأخرى  أحد الفنون القديمة، وهوالمديح  ق إليها الشُّ

عر افي الغزل يذكر الشَّ الغزل منذ القدم، وكان مُحتجبًا تحت ستاره؛ ف بفنّ ، وكان ذا صلة نالعنا
د تحت . الحبيب ه الحميدة، والخصال التي يحبُّها فيخصال محبوب وكذلك عُدَّ من الفخر ووجِّ

طيَّاته، ثمَّ تطوّر وظهر له العديد من شعرائه، أبرزهم الأعشى، وامرؤ القيس، وزهير بن أبي سُلمى، 
والنابغة الذبياني، وغيرهم الكثير، وفي المقابل ترفّع عدد من الشعراء عن شعر المدح، ومنهم: 

 .30"جميل بن معمر، وعمر بن أبي ربيعة، والعباس بن الأحنف

عري؛ أي:  اعر انطلاقًا من الهدف الشِّّ لا في ذات الشَّ عرف المديح العربيُّ نمطين تأصَّ
عري، فكان اعر من القول الشِّّ د الشَّ الذي يهدف إلى الحصول على  31"المديح التكسبيّ  بحسب مقصِّ

الممدوح، وهو شعر فنيٌّ يفتقر إلى العاطفة الصادقة، كقول أبي أو الجاه، أو الرضا من  المال،
 : ]من الكامل[32نواس في مدح الخليفة العباسيّ هارون الرشيد

 هالشرك حتى إنّ  وأخفت أهلَ 
 

 التي لم تخلق لتخافك النطفُ  
 

من  الممدوح يكون خالصًا من أجل إظهار أفضل ما فيالذي  المديح الصادق وظهر
 : ]من البسيط[ 33كعب بن زهير وهو يمدح المهاجرينكقول  ،صفات

مُهُم  مالِّ الزُّهرِّ يَعْصِّ  يمشونَ مشيَ الجِّ
 

ودُ التـنابيلُ    ضَرْبٌ إذا عَرَّد السُّ
 

                                       
 177، (1998 ،1418،مطبعة دار النهضة)القاهرة:  د.ط ،أسس النقد الأدبي عند العربأحمد بدوي،  د. 30

 .وبعد
 .138 ,64، (1986 ،1406،ليدار الج)بيروت:  1، طالجامع في تاريخ الأدب العربيفاخوري،  ينظر: حنا 31
ولير ديوان أبي نواس بأبو نواس،  32 ، تحقيق: بهجت عبد الغفور الحديثي، )أبو ظبي، هيئة أبو ظبي واية الصُّ

. وقد ذكر محقِّق الديوان تعليقًا على هذا البيت: "وهذا 324، (2010 ،1431 للثَّقافة والتُّراث، دار الكتب الوطنيَّة،
عر ما كان مثله".  إفراط في المدح، وليس بجيِّّد في الشِّّ

شرح ديوان عرَّد: هرب. التَّنابيل: ج: تِّنبال، وهو القصير. أبو سعيد الحسن بن الحسين بن عبيد الله السكري،  33
 .24، (1950، 1369ية، )القاهرة، دار الكتب المصر  1ط، كعب بن زهير



21 

 

عراء و  لخمرة، أو  وصفٌ عادة لا يباشرون مديحهم بشكل مباشر، بل يكون قبله غزل أو الشُّ
السلطان  بينهممديحهم بالحماسة، وقد اشتهر في العصر المملوكي عدد كبير من الشعراء  ن خلطو ي

 مهتمًّا بالعلم والفن والأدب. الذي كان  قانصوه بن عبد الله الغوري 

مدح في أشعاره على ثلاث قصائد، ولم يكن من المكثرين من المديح؛ فهو اقتصر ال
 ل شعره يدور حول ثلاثة أنواع:السلطان الذي تكتب له قصائد، هذا مما جع

 ح ابن فرفور.يمد 
 ح ذاته.يمد 
 الحينيمد حابة رضي الله عنهم والصَّ  . ح الصَّ

    ح ابن فرفوريمد - أ

لطان قانصوه الغوري بقصيدة ابن فرفور  مدح أحمد ى فيها بصفات الملك الفاتح، تغنَّ السُّ
لحين، صاأنه ولي من أولياء الله الوأنه بلغ من الحكمة ما عجز عنه أقرانه، حتى انتهى به الوصف 

 :34أبيات من البحر الطويل قال في مطالعهاوله 

 المؤيد بالفتح المبينِّ  لك الملكُ 
 

 المؤيد لأنك بالنصر العزيزِّ  
 حافظًا وكان لك الله المهيمنُ  

 
 الأمور ويُسعد عينك في كلّ يُ  

 
 

حضر، وكافأه عنها بقصيدة من فلما وقف عليها الغوري ابتهج بها، وقرأها بنفسه على مَن 
لطان تظهر لنا ما تنبَّا به ابن فرفور لطان  نظمه، وجهزها إليه، فجاءت قصيدة السُّ من نصر السُّ

 : 35على الأعداء، وتمكين في الأرض حكمًا
 أحمد فرفورَ  ابنُ  القاضيأجاد لنا 

 ـرنـا فـيـهـا بـتـمـكـيـن مـلكناوبـشَّ 
 

 عـليـه وأحـمـد يمــديــحـاً بـه أثـنـ 
 ـدوأنــا بــنــصــر الله فــيــه نـؤيَّ 

 

                                       
. 26ديوان السلطان الغوري، تحقيق: شعبان محمد مرسي، مجلة معهد المخطوطات العربيَّة، م الغوري،قانصوه  34
 .118(: 1980. )نوفمبر 2ع

 .122، الديوانالغوري،  35



22 

 

، وروحها ، وأفكارها أبكار، فألفاظها في نظره درٌّ منضودأثنى الغوري على هذه القصيدة ثمَّ 
  :36طيبة تنم عن إخلاص، فقال

 مـشـيد يـرى أنـه فـي الحـسـن قـصـرٌ 
 المنضد النـفـيـسُ  وألفـاظـهـا الدرُ 

 

 بـيـت بـه غـدا ا كـلَّ قـصـيـدً وجـدنـا  
 بـلاغـتـهـا كـالسـحـر وهـى فـصـيـحـة

 

ثمَّ رحَّب بابن فرفور في مصر دار ملكه، وأخبره أنه سيجد ما يؤمل وزيادة وأن السلطان 
 :37سعيد بوجود مثل ابن فرفور في دولته

 مـثـله ـنـا أنَّ نـا فـي مـلكِّ وقــد سـرَّ 
 ـاً لقـدومـه مـرحـب وســهـلًا فــأهــلًا 

 

 يوجد لمـا فـيـه مـن جمع الكمالاتِّ  
 وأحـمـد له عــنــدنــا أعــلى مـقـامٍ 

 

؛ فهو حبر جليل القدر ومدح ابن فرفور قاضي القضاة بما يليق بالعلماء من الأوصاف
عامل بعلمه، وهذا الذي جعل السلطان يكرمه، فالسلطان لا يرجو منه إلا دعوة خالصة له 

 : 38الله سبحانه؛ فيغفر ذنوبه، ويسعده في دار الآخرةيستجيبها 
 كـبـيـر فـي العـلوم وقد حـــوى  إمـامٌ 

 فـإنـا رغـبـنا منه في صالح الـدعا

 قـصـده غـايـةُ  ـهـا الغـورىّ ــنــاظـمُ ف

 بــعــفــو وغــفــران وحــســن عـواقـب
 

 مــحــاســن فــي أوصــافــه تــتــعــدد 
 دجَّ سـيـمـــــــــا فـي الليـل إذ يـتـهولا 
 له مـن مـخـلص القـلب يـصـعـد دعـاءٌ 

دخــاتــمــة بــالخــيــر وهــو يـو و  حِّّ
 

أنَّ القصيدة الثَّانية أقرب من الأولى إلى الحسن والرِّقة وبين القصيدتين فرق  كَّ ولا ش
ويعلي من شأنه على أنه صاحب الفضل ولعل الجامع بينهما أنه يكثر من محاسن الممدوح  ظاهر.

الكبير علما والمقدم في صحبة الغوري لأنه يرى فيه خيرا ودعوة مستجابة. ونراه في الثانية يركز 
 على مدحه بالصفات الدينية التي زادته وقارا ومكانة عند السلطان.

 

                                       
 .122الديوان، الغوري،  36
 .123الديوان، الغوري،  37
 .124، الديوانالغوري،  38



23 

 

 مديح الذَّات: - ب
مني ضمن التضرُّع إلى الله، والتبتُّ  ل إليه؛ فهو يذكر عن نفسه كلَّ يظهر مديح الذَّات الضَّ

ر القول مباشرة، بل  ما يمكن أن يسبِّّب المغفرة والرحمة من الخالق سبحانه وتعالى، ولذلك لا يباشِّ
مة التي تكون في مدح الله، وبيان صفاته، هم ليقدِّّ  ، وكأنّنا أمام نمط شعري صوفيٍّ يعتمد على المقدِّ

حابة تارة د من هم ثمَّ في مدح النَّبيِّّ والصَّ لف تارة أخرى، من غير أن يحدِّّ الحين من أهل السَّ ، والصَّ
وحانيَّة، وعلاقته مع خالقه ل إلى بيان حالته الرُّ الحون، حتَّى يصِّ  ]من مجزوء الرَّمل[ :39هؤلاء الصَّ

 وجاه ما لنا عزٌّ 
 فله نحن عبيدٌ 

 الغوري أضحى هُ عبدُ 
 فقد استرعاه ملكًا

 الملك صعبٌ  وبلاءُ 
 حقٌّ  الشكرُ وعليه 

 تعالى يسأل اللهَ 
 

 من نرجو رضاهُ  غيرُ  
 ما لنا مولى سواهُ 
 يرتجي منه رضاه 
 بيد الفضل حواهُ 
 مشكلٌ زاد عناهُ 
 أمَدَ العمرِّ مداهُ 

 فيما ابتلاه هُ عونَ 
 

بل كلَّها تضيق  يصوِّر نفسَه وكأنَّه مطرود يبحث عن مكان آمن يلتجئ إليه، وأنَّ السُّ
مل يثقل على كاهله، ولا بدِّّ من سنَدٍ أمامه، ولا سيَّما  أنَّه تقلَّد الملك كُرهًا كما يصوِّر ذلك، وأنَّ الحِّ

اعر،  يستند إليه، وحبلٍ متين يتعلَّق به. هذا الحوار مع الله تعالى يشكِّل سكينة نفسيَّة لذات الشَّ
ئ من روعه، ويعبِّّر عن خشيته ممَّا هو فيه، وما هو آيِّلٌ إليه.  ويهدِّّ

ر نفسه أنَّه لا شيءَ أمام حضرة والشَّ  عاء بالعفو من ربِّه الغفور؛ ويظهِّ ر طلب الدَّ اعر يكرِّ
 ]من نغم القاهريَّة[   :40الله فيستخدم صيغة النَّكرة في أغلب أشعاره "غوري"

 الخلــــــــــــــــــــــق جــــــــــــــــــــــل مبــــــــــــــــــــــدعُ 
 تهــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــواه  فــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالقلوبُ 

ــــــــــــــــــــي الوجــــــــــــــــــــود بــــــــــــــــــــالحق   ف
 رغبــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــةً وتخشــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــاهُ 

                                       
 .150، الديوانالغوري،  39
 .162، الديوانالغوري،  40



24 

 

 غــــــــــــــــــــوري يرتجــــــــــــــــــــي منــــــــــــــــــــه
ــــــــــــــــــــي بالهــــــــــــــــــــدى صــــــــــــــــــــنه  ربّ
ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــه مُهمّاتِّ  هْ واكف

 وامـــــــــــــــــــــــــحُ كـــــــــــــــــــــــــلَّ زلّاتـــــــــــــــــــــــــه
 

 حســـــــــــــــــــــــنَ عفـــــــــــــــــــــــوهِّ عنـــــــــــــــــــــــه
 وأعطنـــــــــــــــــــي المنـــــــــــــــــــى كلَّـــــــــــــــــــهْ 
ـــــــــــــــــــــهْ  ـــــــــــــــــــــع حالات ـــــــــــــــــــــي جمي  ف

ــــــــــــــــــــــــــا كــــــــــــــــــــــــــريمُ  ــــــــــــــــــــــــــا ألله ي  ي
 

اعر أمام خالقه، وإن كان يمدح  يوان، ويدلِّل على ضعف الشَّ ر كثيرًا في الدِّّ وهذا النَّمط يتكرَّ
إلى جلب الثِّّقة في الحاكم من قبل نفسه ضمنيًّا فلإظهار القيمة الذَّاتية أمام المجتمع، والتي تهدِّف 

ن نفسه على طلب مرضاة الله وعفوه، وأنَّه محتاجٌ إليه رغم أنَّه يحكم ملك  الرَّعيَّة، وأنَّ الحاكِّم يوطِّّ
مصرَ وسواها. وهذا يعني أنَّ الرعيَّة أولى بأن تدين له بالطَّاعة الخالصة طالما هو يدين للخالِّق 

 .بتبعيَّة العبوديَّة الخالصة

اعر في مديحه الآ ب خفيف على يفوق أقرانه في الملك، وأنَّ شعره محبَّ  تي يرى أنَّهوالشَّ
السمع، يحفظه كل من تلقاه، وهذا ما يميز السلطان الغوري عن جميع ملوك العرب والترك 

 ]من الطَّويل[   :41والفرس، فضمن الغوري قصيدة قال في مطلعها

 لقوم في حضرة الأنسل الكأسُ  حلا
 

 فلاحت وجنة في وجنة الشمس 
 

فهو ملك وسلطته قاهرة وهذا الدوران حول نفسه يوضح لنا بعضا من صفاته التي تظهر لنا 
ختم هذه القصيدة بأبيات أثنى شيئًا من نرجسية معهودة فيمن يتولُّون الملك ويَسُوسون الناس. وقد 

 :42قائلًا  على ذاته بها، داعيًا لنفسه بزيادة الملك والراحة والرخاء،

 ومن حظه في شعره أن شعره
 لفظه في الأسماع من درّ  عذبُ ويَ 

 يميزه على فهذا له حقٌّ 

  ونعمةزده منك فضلًا  فيا ربِّّ 
 

 تكرره يحلو فيحفظ كالدرس 
 رسالمدام على الطِّ  ويجرى به ريقُ 

 والترك والفرس جميع ملوك العربِّ 
 من الأمس غد يلقاه خيرٌ  وكلّ 

 

                                       
 .126، الديوانالغوري،  41
 .126الديوان، الغوري،  42



25 

 

الحفظ وهو أيضا فاق في ملكه وسبق غيره، ولا يفارقه التأكيد أنه  فشعره عذب المورد سهل
 يريد منزلة عالية عند الله.

الحين -ج حابة والصَّ  مديح الصَّ

هم  عنده_ رضي الله عنه_  وامتاز قسم من شعر الغوري بمدح أهل الله، فصحابة النبي
أصحاب الكمال الإنساني، لقد عاينوا الجلال الإلهي، وشاهدوا الجمال الرباني، فاستولى عليهم ذلك 
النور في الملكوت الإلهي، فتنافسوا في حبه، ولم يقنعوا بشيء منه سوى طيب الوصال، إنهم لم 

الكريم، الذي ليس يطلبوا قرب الله لا خوفًا من ناره ولا طمعًا في جنته، بل قصدوا من القرب وجهه 
 :43كمثله شيء، وهذا حال الصب المخلص، فنظم على الرمل

 الكمال الله أربابُ  حبّ  أهلُ 
 دهشوا مذ شهدوا ذاك الثنا

 فتغالوا ولهًا في حبه

 لما طلبوا لم يخافوا النارَ 

 في ملكه نْ مَ  بل أرادوا وجهَ 

 

 جلال وجمال عاينوا نورَ  
 بالمجد عال في فناء شامخٍ 

 شيئًا سوى طيب الوصالما رضوا 
 ببال ه كلا ولا يخطرُ قربَ 

 قد تعالى عن شبيه ومثال
 

ِنۡ سمحلقوله تعالى:  قٌ وكما ذكرنا سابقًا هذا مصدا رۡضِِۚ جَعَلَ لكَُم م 
َ
َٰتِ وَٱلأۡ مََٰوَ فاَطِرُ ٱلسَّ

زۡوََٰجٗا يذَۡرَؤكُُمۡ فيِهِِۚ ليَۡسَ 
َ
نعََٰۡمِ أ

َ
زۡوََٰجٗا وَمِنَ ٱلأۡ

َ
نفُسِكُمۡ أ

َ
مِيعُ ٱلبَۡصِيرُ أ ۖٞ وَهُوَ ٱلسَّ ورى:  سجىكَمِثۡلهِۦِ شَيۡء  )الشُّ

42/11). 

ا في ي أعبدك طمعً إن كنت تعلم أنِّّ  للهمَّ وهنا يشير الى قول ينسب إلى رابعة العدوية: "ا
أنـا أعبدك لأنك  .رسلني فيهاأا من نارك فمني منها، وإن كنت تعلم أني أعبدك خوفً ك فاحرِّ تِّ جنَّ 

 .44"أن تُعبد تستحقُّ 

                                       
 .139، الديوانالغوري،  43

 . 3/1327، (1997 ،1417)القاهرة، مطابع أخبار اليوم، د.ط تفسير الشعراوي،محمد متولي الشعراوي،  44



26 

 

ه، فقد أتاه ه ويتولاَّ ءلصحابة الوسيلة للتوسل لله تعالى ليستجيب له دعااكما جعل وصفه 
 ]من الكامل[   :45ك مصر، لكنه خاشع خاضع لله رب العالمين الذي ليس له رب سواه لْ مُ 

 إليكم سادتي أتشفع بكمُ 

 إن كان غيري بالوصال ممتعًا

 كم لميتمجودوا بطيب وصالِّ 
 

 فعساكم بعد الهوى أن ترجعوا 

 عفأنا الذي بحياتكم أتقنّ 

 عروّ في كل وقت بالوصال يُ 
  

ى بحياة أولئك الصفوة وهم الطريق برأيه للوصول للسالك في طريقه  فالغوري يكفيه أن يتأسَّ
م لنا  مكانة الصحابة في  خيرسوغايته ت، صلى الله عليه وسلمفي مدح صحابة رسول  شعارالألوحة من الى الله. ويقدِّّ

 كل مسلم. قلب
نت فيه والباحث في أشعار الغوري يجده رغم قلة عدد قصائد المدح، إلا أنها تلوَّ 

مواضيع تحمل في طياتها الكثير من الأحاديث الشيقة والكلمات المنمقة،  الموضوعات وتعددت
فية والأشعار المذهلة، فهي تميل إلى السهل الممتنع، لها معان سهلة تفهم للقارئ العادي، ومعانٍ خ

 للقارئ المتمعن أن يبحر بين سطورها.    حتسم
 الهجاء .3.2

الهجاء هو أحد أنواع الشعر، ويعدّ نقيض المديح، وعادةً ما يكتب عندما يريد الشاعر أن 
يعبّر عن كره وسخط لشخص آخر، على عكس المديح الذي يقوم على التقدير، وعاطفة الإعجاب، 

لذكر مساوئ المواقف، أو لانتقاد  اثالب، ويستخدم أيضً وذكر المناقب، فالهجاء يقوم على ذكر الم
 .46 "بعض الأمور الاجتماعيّة

أمَّا في العصر المملوكي فقد أصبح الهجاء في هذا العصر صورة صادقة للدفاع عن 
 اشعبيً  الا دخل للقبيلة فيه، وأخذ طابعً  ا، إذ أصبح شخصيً اوقبليً  االإسلام بعد أن كان هجاءً فرديً 

 .47"في معانيه وأوزانه وصوره

                                       
 .129، الديوانالغوري،  45

 .وبعد 30، د.ت(دار الراتب الجامعية، )بيروت:  د.ط ،الشعر العربيالهجاء في سراج الدين محمد،  46
 .48، (2012 ،1432الجامعة الإسلامية،)غزَّة:  د.ط، شعر الهجاء في العصر المملوكيتغريد عباس السقا،  47



27 

 

بالأنساب في هذا العصر إلى  فاخراختفاء الهجاء القبلي والتيلحظ على الشعر المملوكي 
من  االمماليك والحكام لا ينتمون إلى أصل واحد، أو بقعة معينة تجمعهم، بل كانوا لفيفً  حدٍّ ما؛ لأنّ 

 من حيث الأنساب. الأجناس والقوميات المتعددة؛ لذا قلَّ مدحهم أو هجاؤهم

الحقيقة التي هم  تهممفارقنقدهم على طائفة من الفقهاء المرائين، و هجا والأشرف الغوري 
ريع[   :48فهم يهتمون بالشكل الخارجي دون المضمون  عليها؛  ]من السَّ

 فقيهًا قوم ىدعإن شيت تُ 
 

 مثم عمّ  فطول الكمَّ  
 

الصفات التي يريد أن كيله على هذه الفئة من رجال الدين و  من الملاحظ هنا هجومه الحادُّ 
 .التلون في السلوكيشير من خلالها إلى 

وإنك ترى ثيابهم بيضاء، وأكمامهم طويلة، ومناكبهم معقودة، وأصواتهم عالية، يتجادلون في 
 جزيئات لا قيمة لها، وإن كان لها قيمة فهي لا تساوي عناء الجدل، إن قال أحدهم في حل

شعروا المسألة، كذا يقول الآخر: لا، بل كذا، ثم يتدخل الثالث قائلًا: لا نرى هذا. وهكذا حتى يُ 
 :49العامة أنهم علماء، وماهم من علماء، ولا من العاملين

 هم بيض من رياءثيابُ 
 مع القوم في صياح واجلسْ 

 مٍّ ونفض كُ  إلا زعيقٌ 
 

 هم بالسواد مظلموقلبُ  
 خاري ولا بمسلمالبلا ب

 ملِّ ولا، ولم لا؟ ولا نسَ 
 

عنده اهتمامهم ، وعلَّة ذلك خ مكانتهما يرسِّّ ا حقيقيًّ والفقهاء في نظر الغوري لا يملكون علمً 
 ه. يلإبالمظاهر دون تنقية السرائر والحرص على طلب العلم والسعي 

قلوبهم، وانطفأ نورها نتيجة مرائهم، وعدم عملهم  اسودتلقد هجروا العلم، وتركوا العلم، 
بعلمهم، لقد قست قلوبهم، فلم يتورعوا عن ارتكاب الموبقات، وأكل الحرام الذي رمز الشاعر له 

                                       
 .141، الديوانالغوري،  48
 .141، الديوان الغوري، 49



28 

 

بأكل الوقف، ثم حذر الشاعر الناس من مثل هؤلاء الفقهاء، وأمر الذي يرى أحدهم أن يستعيذ بالله 
 :50ا صورة بديعة على الرغم من بساطتهامن هذا الشيطان؛ شيطان الإنس، إنه

 يأكلوه وإن رأوا الوقفَ 
 فإن ترى في الورى فقيهًا

 

 والمعلم وا العلمَ وقد نسُ  
 وقل: يا سلام سلم حْ فصُ 

 

. كون من صفات علميةلالناس لمكانتهم الدينية وليس لما يم فقد شاع ذكرهم عند عوامِّ 
رًا بهجائه من  يني، والاكتفاء بالتَّظاهر به فقط؛ فمهجوُّه وإخالُ الغوري هنا يقفُ ساخِّ غياب الرَّادع الدِّّ

د خ هنا غير محدَّ يجنح إليه، أو يمارِّسه ا و يرتكب موقفًا سلبيًّ  لبيكلِّّ فقيه س، بل مرتبط بصالشَّ
 .ترك ما كان تعلَّمه أو علَّمه غيرَهثمَّ إذ بك تجده يويغدو جزءًا من شخصيَّته، 

هذه الهجاء لا يرتقي إلى مستوى الهجاء الذي عرفناه في الشعر وتجدر الإشارة إلى أنَّ 
تائم، أو إظهار عيوبه، أو يعيِّّره  اعر شخصًا بعينه، وينهال عليه بالشَّ العربي؛ حيث يتعرَّض الشَّ
لوكي في  بِّخلْقٍ أو خلُق، أو بآبائه، وسوى ذلك، فضلًا عن مستوى اللُّغة من حيث جهة الجانب السُّ

 الهجاء.اختيار ألفاظ 

اعر  ، وسعيًا من الشَّ ويمكن القول: إنَّ الهجاء هناء أقرب ما يكون إلى النَّقد الاجتماعيِّّ
 هذه الفئة دون غيرها.لإظهار موقفه من فئة ما بشكلٍ مباشر؛ أي: اعتمد المباشَرة في هجاء 

وسيظهر ذلك بشكل أكثر دقَّة في الفصل الثَّاني في الحديث عن الجوانب الاجتماعيَّة في شعره، 
 وبيان موقفه في مستويات مختلفة.

 الغزل عند السلطان قانصوه الغَوري  .4.2

عر التي مارسها ا ميُعتبر شعر الغزل فنًّ " ن الفنون الشعريّة وغرضًا من أغراض نظم الشِّّ
عراء منذ القِّدَ  م وحتّى الوقت الحاضر، ويكون بوصف الجمال والتغنّي به، والاشتياق للمحبوبة الشُّ

ها ويُركّز على مواطن التميّز والحزن والبكاء عليها في حالة الفراق، كما يصف المحبوبة وجمالَ 

                                       
 .141، الديوانالغوري،  50



29 

 

فيها، واحتواء مشاعر الشّاعر وانفعالاته وأحاسيسه، ويعكس تجربة الشّاعر الذاتيّة والوجدانيّة 
 .51"ةالخاصّ 

واضحًا، يغلب  سهلًا ه يكون أسلوبما والغزل من أكثر فنون الشّعر العربيّ نتاجًا، وغالبًا " 
 .52"عراالكثير من المشاعر والعواطف التي تعصف بحال الشّ عليه 

 احتلّ الغزل حيّزًا عظيمًا في الأدب العربيّ على مرّ العصور، وقد قسمه الأدباء قسمين: 

 الغزل العذريّ:  - أ

، فلا  اعر نفسه هنا مقيَّدًا بقيدٍ ذاتيٍّ أخلاقي، أو قيدٍ دينيٍّ أو قيد أخلاقيٍّ مجتمعيٍّ يجد الشَّ
يتحَّدث إلاَّ في حدود الآداب العامَّة، ويعبِّّر عن المشاعر التي يكتنزها قلبه، من غير إسفاف في 

اعر هنا يستقرُّ قلبه على محب وبة واحدة يوقِّف شعره كلَّه أو جلَّه اللَّفظ، أو تجاوز في التَّصوير. والشَّ
  53ومن خصائص هذ النّوع:عليها. 

 .وحدة الموضوع 
 .العفة والسمو 
 .اليأس والفقر 

 الغزل الصّريح أو الفاحش:  - ب

اعر قد جعل ملذَّاته وشهواته الدنيويَّة في المرتبة و   هذا النَّوع من الغزل لا يكون إلَا لأنَّ الشَّ
المحظورات، ولا حدود للتَّعبير عنده، فينطلق لسانه بما يهوى قائله من  ال عن عقله كلّ ز الأولى، وأ

                                       
، (2011 ،1432دار غيداء للنشر،)عمَّان:  1ط ،المرأة العربية الشعر والنثر والحوارأدب نعيم مجاهد عودة،  51

127. 
، (2005 ،1425دار المؤسسة العربية للدراسات،)بيروت:  د.ط ،قضايا النقد والحداثةساندي سالم أبو سيف،  52
34. 
)عمَّان:  د.ط ،الثاني الهجري شعر الغزل في حواضر الحجاز في الثلث الأول من القرن محمود محمد الكحيل،  53

 .45-28، (2018 ،1440مركز الكتاب الأكاديمي،



30 

 

ف المرأة بما يريد وكيف  ائدة في عصره، فيصِّ غير أن يراعي الآداب العامَّة والأخلاق المجتمعيَّة السَّ
 . يريد

اعر على محبوبة واحدة، بل ليس من المبالغة إذا قلنا: إنَّ الشاعر في  هذا وهنا لا يثبتُ الشَّ
النَّوع لا يعرف الحبّ؛ فما يهمُّه الوصف الجسدي والتنقُّل بين أكثر من امرأة يشبِّّب بها، ويتغنَّى 

 .55"عمر بن أبي ربيعة وأشهر من مارس هذا النَّوع". 54"بمفاتن جسدها

في الشّاعر التي تحيط ببالبيئة والزّمن والظّروف قد تأثَّر شعر الغزل تجدُر الإشارة إلى أنَّ 
 .56"يتعرّض للتطوّر والتّحديث مع مرور الزمّنلف العصور، وهو صنو أيِّّ فنٍّ مخت

 م يختلف الغزل عمّا كان في العصور السابقة لهذا العصر، لكنَّ في العصر المملوكي لو 
التجديد في بعض المعاني على غرار من سبقهم من الشعراء في العصور استطاعوا بعض الشعراء 

العصر اتجاهان واضحان للغزل هما: الغزل العذري أو العفيف، والغزل السابقة، وكان في هذا 
 الصريح، إضافة لظاهرة التغزل بالغلمان، غير أنّها لم تكن بقوتها في العصور السابقة.

الغرض، فقد  هذا في هقصائد الذي نسج جلَّ وقد ركب تلك الموجة شاعرنا قانصوه الغوري، 
اشتدت في عصر المماليك نتيجة للانحراف في طبيعة الحب، تغزل بالمذكر والمؤنث، وهي ظاهرة 

بسبب كثرة الغلمان الأتراك الذين كانوا على مستوى عالٍ من الجمال، وبسبب انهماك الناس في 
الملذات والشهوات، وتقاعسهم عن الجهاد، وإنما شاع الكسل وشرب الخمر والحشيش، مما انعكس 

ل الغوري يصف جمال و قيوفي هذا . ما يستمدان من البيئةوالنثر باعتبارهبشكل واضح على الشعر 
مخلوق على وجه الخليقة، وقد وصفهم بالشجاعة فإذا  أولئك الغلمان الذي ضاهى جمالهم حسن أيِّّ 

 ]من الكامل[: 57ما كانوا في معركة فهم كالأسود، أما إذا غوزلوا كانوا كالبدر، فقال

                                       
الجامعة مجلة  ،"معاني شعر الغزل بين التقليد والتجديد في العصرين المملوكي والعثماني"نبيل خالد أبو علي،  54

 .17-16، (2009يناير، ) 1، ع.17م.الإسلامية، 
 .72، (2000 ،1420دار الراتب الجامعية،)بيروت:  1ط ،العربيالغزل في الشعر سراج الدين محمد،  55
 .140-138، آفاق الشعر العربيالأيوبي،  :ينظر 56
 .134، الديوانالغوري،  57



31 

 

 ابعد جماله لم تترك الأتراكُ 
 عريكة كانوا أسودَ إن نوزلوا 

 

 خلقلوق سواها تُ خحسنًا لم 
 أو غوزلوا كانوا بدورًا أشرقوا

 

فهم في مرتبة عالية لما حباهم  ،إنسان التي يرجوها كلُّ  الغايةَ وصفه الغلمانَ فقد جعل من 
 . من حسنٍ وجمالٍ ندُرَ أن يكونَ في غيرهم، فضلًا عن شجاعتِّهم الله هذه الصفات

قد نسبه المؤرخون لأبي نواس و غلمان من ابتداع شعراء العصر المملوكي، لم يكن التغزل بال
، وعلى ما يبدو أن شاعرنا قد اقتبس لعصر العباسياومن جاراه من شعراء الخمر والمجون في 

 نها بعضًا منله ضمَّ  اذاك من أبي النواس، حيث ظهر تأثره به وبأدبه واضحًا جليًا فقد نسج أبياتً 
 ]من البسيط[   :58فقالواس، شعر أبي نُ 

 هماعينيه يرميهم بسهمِّ  عشاقُ 
 

 هم إلا بما شاؤوافما يصيبُ  
 

 ]من البسيط[    :59فالشطر الثاني بيت لأبي نواس، يقول فيه

ــيــبُــهُــمُ إِّلاَّ بِّــمَــا شَــاؤوا  فَـــمَـــا يُـــصِّ
 

مَـانُ لَـهُـم ذلَّ دَارَتْ عَــلَــى فِّــتْــيَـةٍ     الـزَّ
 

في فكلا الشاعرين قد نسبا القدرة الكبيرة للممدوح حتى كأنهم ينسجون مصائرهم بأيديهم، و 
 . وشَططٌ  وٌّ هذا بعد وغلُ 

ل بالغلام في الكثـير مـن الأحيـان "اتخذ التغزُّ  هذه الظاهرة قديمة في الشعر العربي إذ وتعدُّ 
بالمرأة، إذ لـم تختلـف نظــرتهم للغــلام  نفـس الخصـائص الجسدية والحسية الـتي تغـزل بهـا الشـعراء

       .60"عــن نظــرتهم للمــرأة، حيــث جســدت أشــعارهم الغزليـــة، التغـــزل بعيـــونهم وخـــدودهم وقـــوامهم

الشعر المملوكي، وأدبهم عامة، على أن في رت فقر المعاني وهكذا نرى أن هذه الظاهرة فسَّ 
العصر العباسي،  ذود شعر التغزل بالمذكر؛ وهو التقاليد الشعرية المتوارثة منهناك سببًا آخرًا لوج

                                       
 .115، الديوانالغوري،  58
 .54أبو نواس، الديوان،  59
وافع"،ظاهرة عشق الغلمان في الأندلس "قراءة في الأسباب "قاسم عبد سعدون الحسيني،  60 ة كان يدور  والدَّ

 .28، (2022 ،يناير، )56، ع.15س.التَّاريخيَّة، 



32 

 

الغزل بالمذكر  إذ حلّ  ؛فليس كل شاعر قال شعرًا في المذكر قد صنع الفحشاء، وإنما هي تقاليد"
إن وبات يصعب على القارئ أحيانًا أن يعرِّف أوصاف الأنثى،  سَ الغزل بالأنثى، حتى ألبِّ  محلَّ 

 .61"عر يتغزل بامرأة أو مذكركان الشا

له وصار ا بعض الشيء، أما الغزل بشكل عام، فقد اتخذ في أشعار الغوري نمطًا خاصًّ 
أولها " خطوط عريضة ذات جذور عميقة في التراث، فقصيدته الغزلية تتكون من شخوص:

 .62"المحبوبة، وثانيها المحبوب، وثالثها شخص عذول

، ويبيِّّن أنَّ هذا يدالجس هفيسرد في أبيات قصائده جمالويهيم الغوري بجمال محبوبه، 
جميل الخدين يغار منه الغصن الرطب، أما عيونه وأنَّه ه أهيف، قمر، وقدُّ  هخاذ؛ فوجهجمال الأال
 ]من البسيط[ :63ثغره بسام مشرق، ناصع بياض الأسنانو بة تخجل منها النرجس، خلاَّ ف

 ضنى إيماءإلى تلف المُ  ميلٌ 
 من جفنيه إغضاء ضِّّ للنرجس الغ

 وماء ولا نار ولا ماء نارٌ 
 ما كان لي بثبات السقم إجفاء

 الطرف ما للعين إغفاء يا ناعسَ 
 

 اللحاظ له ارِّ سحّ  من لي بأهيفَ  
 إليه كما للغصن في الروض تطراقٌ 

 إن قابلت طلعه اهُ وفي محيّ 
 مقلته لولا سحرُ  ساجي اللواحظِّ 

 يوسنان قلت أشكو له سهد
 

؛ الصفات في المحبوب هي من مخزونه الثقافي الذي درج عليه من سبقه من الشعراءهذه 
فات، وخاصة في وصف سحر العيون وأثرها في النَّفس، والوسَن، والتشبيه  فلا جديدَ في هذه الصِّّ

  بالغصن الرَّطيب، والأهيف، وسوى ذلك.

                                       
 .105، الغوري، الديوان 61

 "المقدمة النَّظرية". 106، الديوانالغوري،  62
 .115 ،114،الديوانالغوري،  63



33 

 

ممتنع نافر كالغزال،  بوبوهذا المحوأما الجانب النفسي لذاك المحبوب فيتمثل في طيشه،  
     :64يمسح دموعهم بوصاله لا يشفي مريض حبه، يفرح بشكوى الشاكين، ولاو ، لا يجيب دعوة داعٍ 

ريع[  ]من السَّ

 إلى بخيل وهو عندي كريم
 

 فأعجبواينفر كالريم ألا  
  

يقع في  نفالبخل منه سمة وسهامه لا تخطئ رميتها، على أن هذا المحبوب لا يكترث لم
 :65وفي قصيدة أخرى قال أيضًافرائسه في شباك لحظه. 

 شوقي من بخيل كريم يا طولَ 
 

 الفلا ل يشبه ريمَ مبجّ  
 

 ]من البسيط[    :66عن قسوة قلب المحبوب معبِّّرًاوفي أخرى قال 

 سمع للمظلوم إنهاءلو كان يُ 
 

 ةً عنَّ أنهى له قصة الشكوى مِّ  
 

ه ينقل قصته مع لفهو في غز  ،يقوم بعملية السرد هنا ولا يخفى على المتبصر أن الشاعر
   محبوبه الغائب الذي لا يستجيب.

كينة إلى  هومحبوب ق بما يشفي القلبَ، ويجلبُ السَّ قليل الكلام، لا يتحدَّث إلاَّ نَزرًا، ولا ينطِّ
وح. يقول  ]من الوافر[  :67الرُّ

 الظلام فقال: إنا إذا جنَّ 
 بما كابدت فيه فقال: إنا
 بأثقال الغرام فقال: إنا

 

 قلبي شكوت إلى الحبيب أنينَ  
 راض أظنك غيرّ  :فقلت له
 قلبي  أترضى أنّ  :فقلت له

 

                                       
 .142، الديوانالغوري،  64
 .143، الديوانالغوري،  65
 .115، الديوانالغوري،  66
 .146، الديوانالغوري،  67



34 

 

ة، أدرك ة ديناميكيَّ للحوار الشعري خاصيَّ  لحوار يعطي للنص حيوية "فإنَّ اوفي استخدامه 
ا منهم استخدامً ها مع عناصر النص الشعري، فاستخدمها كل عتقاط ا عمقثً ا وحديالشعراء قديمً 

 .68"سق مع معطيات عصره المعرفية والفنيةيتَّ 

فهو يدرك جمال المحبوب، فيسقط في بحر حبه، ولكنه لا ينال شيئًا،  هعند أما المحبُّ  
]من  :69ى ، يتوجع قلبه، ويخرج زفراته حرًّ ليله سهرانَ  كلَّ س ويبكي، ويظل ئيهجره الحبيب، فيبت

 الكامل[

 على عرش الغرام قد استوى  صبٌّ 
 مهما جرى ذكر العقيق مع اللوى 

 

 

 ذكر الحمى وجدا وكان قد ارعوى  
 هويخفق قلبُ  هُ تجرى مدامعُ 

 

وينهل من منابع ما درج  ،إنه يدور في بحر صوفيته :وهنا لا نبتعد عن الصواب إن قلنا
 ولكن في لبوس جميل.  ،عليه شعراء العربية

فهو شخص بغيض، قاسي القلب، جلف الطبع، لا يدري ما الحب، ولا  أما ذاك العذول
يعرف جمال المحبوب، لاهمَّ له إلا إلقاء اللوم على المحب، ووصف المحبوب بصفات رديئة، 

 ]من البسيط[   :70ويحاول أن ينقص من قدره، لكنه يبتلى دائما بفشل ذريع

 ما جاءواعن الحبيب، فراحوا مثلَ 
 عشق أعداءوالعاذلون لأهل ال

 

 همجاءوا يلومنني سرًا بجهلِّ  
 عذلًا  فكيف يقبل منهم عاشقٌ 

 

ابقة  ات بسبب هذا الولع.لمّ فكل من حوله هو جاهل بحاله وما يعانيه من مُ  وفي أبياته السَّ
  تصويرٌ فيه مبالغة؛ إذ جعل من العاذلين أعداء المحبِّّين، والأصلُ أن العاشقَ لا يسمعُ إلا قلبه.

                                       
حولية كلية ، "اتجاهات الحوار عند شعراء الغزل العذري في العصر الأموي  "ثريه عبد الرحيم السيد على عبده، 68

 .353، (2016يوليو ، )32، ع.5م. الدراسات الإسلامية والعربية للبنات،
 .151، الديوانالغوري،  69
 .114، الديوان الغوري،70



35 

 

بهذه الشخوص الثلاثة، ويضاف إليها حادث اللقاء الذي يقع فيه الحب بين المحب 
والمحبوب، تتكون نماذج الغزل عند الغوري في قصائده، لكنه يحذف من النماذج شيئًا، أو يعكس 

ا وكان في ذلك كله مترسمً  الترتيب أو يزيد عليه، كل ذلك يجده القارئ لشعر السلطان الغوري.
 ه من الشعراء العرب في هذا الميدان.خطى من سبقو 

ونجده تارةً يسرح في وصف الحبيب، ويغرق في التعبير عن حاله التي أضناها صدُّ 
 ]من السريع[ :71تناس وصف بعض جزئيَّات المحبوبمالحبيب، غير 

 الضحى خلي الذي أطلع شمسَ 
 على خده ر الخالَ وقدّ 
 ه جَنَّةظننَّا وجهَ  بدرٌ 

 فأعجبواينفر كالريم ألا 
 وانثنى هُ لمّا انحنى حاجبُ 

 عجبت من فرط دلالي وهو 
 الهوى  حبيبي طبيبَ  ى داو 

 هفخصره واهٍ وأردافُ 
 

 جنح ليل بهيم في مشرقةً  
 72(العزيز العليم ذلك تقديرُ )

 أليم  فمسّنا منه عذابٌ 
 إلى بخيلٍ وهو عندي كريم

ا ق  73يمديهزّ للعشاق قدًّ
 والمستقيم بدا لي المعوجَ 

 إنّي بحالي عليم وخلِّني
 منه سقيم    تثقِّلُه واللحظُ 

 

والذي يجعل النصَّ مغايرًا النُّصوص العذرية الأخرى هو دعوته النَّاس وإشراكهم في معرفة 
بًا إليه، وكلَّما اشتدَّ بخله غدا في ناظره كريمًا،  اعر تقرًّ ه ازدادَ الشَّ حاله وحال محبِّّه، فكلَّما زاد صدُّ

قيق للخصر والأرداف، وهذا على أساس أنَّ المحِّبَّ لا يرى عيوبَ محبوبه. فضلًا عن الوصف الدَّ 
عريَّة،  ي قليلًا، ما ينقِّص من قيمته الشِّّ اعر يخرُج عن النَّمط العذري على الحسِّّ يدعو إلى القول: الشَّ

اعر  عراء من قبله من جنوح بين الفينة والأخرى إلى شيء أو أنَّ الشَّ لا يريد أن يخرج عن أنماط الشُّ

                                       
 .142، الديوانالغوري،  71
 . 38اقتباس من سورة يس، الآية:  72
عر.  73 فة. وهو من عيوب الشِّّ ا قويمًا" النَّصبُ على الصِّ  في النص مخالفة نحوية؛ فالأصل "قدًّ



36 

 

عريِّّ في الوصف الحسِّّ  .من الإسفاف الشِّّ بل ربَّما يكون بسبب الانحرافِّ الحاصل في العصر  يِّّ
اعر الغوري نفسه لم  عراء نحو التغزُّل بالغلمان، والشَّ المملوكي في قصائد الحبِّّ والغزل وانحراف الشُّ

 .74" يسلم من هذا "وغاية الأمرِّ أنَّها اشتدَّت في عصر المماليك

 لخمريات في شعر قانصوه الغوري ا .5.2
الخمر جديدًا في الشعر العربي، فقد عرفنا بأنّ الشعراء منذ القدم قد لم يكن موضوع 

 اختاروها موضوعًا لقصائد، وقد يكون وصفهم لأغراض أخرى ومنها الفخر.

وكان امتلاكها مصدرًا من من التراث العربي، ا أو تُجسّد جزءً  كانت الخمرة تعبّر عن ترفٍ 
، فضلًا  اعر العربيِّّ عن أنَّ احتساءها "رمزٌ لعلوِّ المكانة والشأن زمنَ مصادر الفخر لدى الشَّ

وفية لا  رب ... غير أنَّ الخمرةَ العرفانيّة الصُّ الجاهليَّة، التي انتشرت فيها الخمَّارات ومجالس الشُّ
يَّة، التي شغلت قصائد الشعراء العرب في الجاهليَّة وبعدها . هذه الخمرة تشير 75"تعني الخمرة الحسِّّ

اعر المتصوِّف الذي يسكَر بحبِّّه الذَّات الإلهيَّة، ويغيب عن الواقع الذي إلى رمزيَّة  خفيَّة يدرِّكها الشَّ
وح لا العقل، هي الخمرة التي  دع عنها الرُّ يعيشه الآخرون، وبمعنى آخر هي الخمرة التي تصَّ

دًا فكرة الفناء في العشق الإ وحاني مجسِّّ . من هنا فإن ينتشي بها القلب، ويغادر إلى العالم الرُّ لهيِّّ
عر الصوفي إشارة إلى الحبِّّ الإلهيِّّ "لأنَّ الحبَّ هو الباعثُ على أحوال الوجدِّ  الخمرةَ في الشِّّ

كر المعنويِّّ والغيبة بالواردات القويَّة والعصر المملوكي كسابقيه تأثر شعراؤه بالخمريات، . 76"والسُّ
 وراحوا يصورونها في أشعارهم.

على نعقد ليلًا، ويدور الساقي حيث تلنا مجالس الخمر؛ وها هو الغوري يصف  
 :77كما يعتقدون  ها بالشاربين، فتبدل أحوالهم من التعاسة إلى الهناءتتفعل فعلالحاضرين، فيما هي 

 ]من الطويل[

                                       
 .105 الديوان، الغوري، 74
وفي"فرقنيس رياض وفريدة مولى،  75 عر الصُّ مجلة الخطَّاب، ابن الفارض أنموذجًا"، : دلالة رمز الخمرة في الشِّّ
 .488، (2022 ،حزيران)، 2 ع.، 17م.
وفيَّة،جودة نصر عاطف،  76  .363، (1978)بيروت: دار الأندلس،  1ط الرَّمز الشعري عند الصُّ
 .132 ،الغوري، الديوان 77



37 

 

 جلا كاسها والليل داج فأشرقا
 وأبدت لنا شمسًا وبدرًا وأنجما
 فتشرح صدرًا قد غدا متجرحًا

 

 للصبح مشرقا وشقَّ سناها فيه 
 هلال دون شك تحققا ونورَ 

 وتفرح قلبًا حسنه متحرقا
 

فة، فهي تحمل معها صفات الضياء والصفاء فالخمرة هنا من نوع خاص عند المتصوّ 
كأس الخمرة رقيقة والإشراقات فينشرح لها عن طيب خاطر صدرُ الإنسان ويبتعد عنه الحرج. و 

 :78البهيم، من لم يغب بها سكرًاكالنور، رائحتها ذكية، تلمع بالليل 

 وراحنا ت وراقت فهي روحُ ورقّ 
 ومن لم يغب سكرًا بها عن وجوده

 

  ولا نار وإن كان أحرقا ونورٌ  
 79بقاالويفنى فلا يحظى بحظ من 

 

فالخمرة التي يتحدَّث عنها من نوع خاص يغيب بها الحسُّ عن الواقع، ويغادر إلى معانٍ 
الإنسان إلى مشاهدة الأنوار المعنويَّة المتعلِّقة بأسرار الذات الإلهيَّة فيفنى روحية تبتعد عن طينيَّة 

 بها الإنسان جسدًا وترتقي بها روحًا.

وإنها في نظر الغوري أفضل من مُلك مصر كله، الملك يتعبه، وهي تريحه، فشتان ما بين 
 80:احلوً  االحياة، بل يجعل مرَّه صالأثرين، فهو اكتفى بحبها، وحب من لا ينغ

 في تخت ملكه وقد شهد الغوريّ 
 صادق حبها ويكفيه منها حظُ 

 

 رتقىها أعلى من الملك مُ لها أنّ  
 نداماها وهم حبه النقا وحبّ 

 

والغوري هنا يتتبع معاني سابقيه في الخمرة الإلهية فهي أعلى مرتبة من أي وجود مادي في 
 الحياة فهو يكتفي منها بهذه الروحانية التي تعطي لحياته طبيعة خاصة. 

                                       
 .132 الديوان، الغوري، 78
 مقصور البقاء. 79
 .133 ،الغوري، الديوان 80



38 

 

يَّة، بل هي وسيلة للتَّعبير  اعر الغوري ليست تلك الخمر الحسِّّ فالخمر التي يتحدَّث عنها الشَّ
و  كر لتكون "بديلًا أرضيًّا عن العالم الرَّ اعر صفة السُّ وفي، وقد استعار الشَّ حي الذي يعيشه الصُّ

د أسبابه بحسب أنواع الواردات، ولقد بدت الخمرة بديلًا  وفي الذي قد تتعدَّ كر الصُّ موازيًا لموضوع السُّ
وفي، التي يمكن أن كر الصُّ نتبيَّنَها في غياب  رمزيًّا مناسبًا، بسبب تشابه كلٍّ من آثارها وآثار السُّ

طح . وهذه الحالة التي يكون عليها 81"التَّوازن وخسارة رقابة العقل، وحضور الرُّعونة والتَّهتُّك والشَّ
وفي، لكنَّها لذّة ودهشة  اعر الغوري وهو يعبِّّر عن انتشائه "هي الحالة نفسها التي يعيشها الصُّ الشَّ

 .82وفناء في الله"

 ري التصوف في شعر قانصوه الغو  .6.2

 تمهيد  .1.6.2

يرتبط الشعر بالتصوف من خلال علاقة وثيقة بينهما، إذ يحتاج الصوفي إلى الشعر ليعبّر 
عن أحواله وتجربته الداخلية الخاصة من خلال ما يحتاجه من رموز واستعمالات لغوية يتيحها له 

قالب  الشعر، وعلى ذلك فإن الشاعر الصوفي يستخدم الشعر ليرقى برؤيته، ويسمو بتجربته، في
لغوي مميَّز، فيصبح الشعر نقطة تلاقٍ بين ذات الشاعر والقول الصوفي، ويشكل الشعر والتصوف 
التعبير الحيَّ عن نزوع النفس الإنسانية إلى كشف الغيب والمشاركة في سر الإبداع والخلق بلغة 

فإن غاية الشعر الرمز، وإذا كانت غاية التصوف هي السمُوَّ بالروح عن العالم المادي ومعطياته، 
 هي البحث عن الكمال، وصياغة علاقة الإنسان بالوجود.

 الحب الإلهي: .2.6.2

يعدُّ الحبُّ الإلهيُّ أحدَ أبرز الموضوعات في شعر التصوف، وقد عرّفه ابن عربي بقوله: 
، ولا إرادةَ لمحبوبه،  ، وصفاؤه من كدر العوارض، فلا غرض لمحبٍّ "هو خلوص الهوى إلى المحبِّّ

                                       
عر الصوفي "قراءة في أمين يوسف عودة،  81 سة العرب 1ط الأحوال والمقامات"،تجليَّات الشِّّ يَّة )بيروت: المؤسَّ

 .337، (2001 ،1421للدِّراسات والنَّشر،
82 Hamza Hammad, Tasavvuf vizyonu ile sanatsal yaratıcılık arasındaki sembol, 
(Dokuz Eylül Üniversitesi: İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2014/2, Sayı 40(, s 286. 



39 

 

رَكاء في فإن خلص  بُل، وتخلص له وصفًا من كدورات الشُّ الهوى في تعلقه بسبيل الله دون سائر السُّ
  .83السبيل، سما حبًّا لصفائه، وخلوصه"

ويمتاز الشاعر قانصوه الغوري بفكر صوفي خصب برز من خلال إسقاطات واضحة 
 ]من الكامل[ :84قول الغوري للحبّ الإلهي بوصفه ممثِّّلًا لكل القيم الجمالية في الحياة، ومن ذلك 

 نا الرحمنبالملك أنعم ربُّ 
 واجب فله علينا الشكر حقٌّ 

 هفالحمد لله الذي إحسانُ 
 

 المنَّان وهو الكريم المنعمُ  
 صادق ولسان يقضيه قلبٌ 

 أبدًا يليه بفضله إحسان
 

أبدًا في تطفح الأبيات بالحبّ الإلهي الذي تجلى بصيغة الحمد المتكررة، فالحمد لله دائمًا و 
 السراء والضراء، وهذا يدل على عمق إيمانيّ تتجلَّى مظاهره عبر التكرار بصيغة صوفية صافية.

ونرى أن صيغة الحمد والشكر تكثر في شعر الغوري الصوفي، فهو يؤكّد من خلال ذلك 
 :85على تجلّي الصفات الصوفية في ذاته، ليطبع شعره بطابع صوفي واضح، يقول

 شكرنا له وجبا
 فهو خصنا حبًّا
 مالنا سوى كرمه

 

 إذا قضى لنا أربا 
 نعمة بفضل الله

 في حرمه والدخولُ 
 

يتلمَّس القارئ المتفحِّّص في قصائد الغوري الصفاء والتجلي والنقاء الروحاني باللغة 
الروحية التي تدخل المتلقي بحالة الصفاء الروحي، وهذا الصفاء يدفع الشاعر إلى التسامي بروحه 

                                       
)سورية: دار معد ودار  1ط، تحقيق وتعليق: موفق فوزي الجبر، لوازم الحب الإلهيمحمد بن علي ابن عربي،  83

 .41، (1998 ،1418النمير،
 .147الديوان،  84
 .159 ،الغوري، الديوان 85



40 

 

بيل الوصول إلى الغاية القصوى ألا وهي السعي إلى الحضرة الإلهية مما يحتم عليه الخضوع في س
 :86التام والمطلق للمعشوق. يقول الغوري في ذلك

 الله في خلق الله  عونُ 
 ك بالبابيا ربي عبدُ 

 يا ربي أنت الوهاب
 يا ربي واشرح صدري 

 

 الله  يرتجي غفرانَ  
 يا ربي عند الأعتاب

 يا للهفانظر إلي 
 بالهادي حبيب الله

 

ومن صفات هذا العشق الروحي أنه يتَّصف بالإخلاص والارتقاء عن الدنيا محلِّقًا في 
فضاء الوجود حاملًا معه وهجًا روحيًا خالصًا، والشاعر يصور معاناته في الواقع المؤلم ويحاول 

 :87الهرب منه بالانقياد المطلق لله عز وجل. يقول الغوري 

 مولانا تعالىجلّ 
 هداه  أشرقت شمسُ 

 كم محت من ظلمات
 وجلت عنه غمومًا

 

 الغيوب جلّ علّامَ  
 فأنارت في القلوب

 الذنوب هي آثارُ 
 غمرتنا بالكروب

 

والحب الإلهي لدى الشاعر تسوده أجواء روحانية ونورانية ذات أبعاد عرفانية واضحة، 
، وتضيع الروح في عوالم الحياة فبدون هذا الحب يحل الانطفاء، وتفقد الحياة  معناها الحقيقيَّ

 ]من نغم النيريز[   :88المادية. يقول الشاعر

                                       
 .152 ،الغوري، الديوان 86
 .116 ،الغوري، الديوان 87
 .169 ،الغوري، الديوان 88



41 

 

 القلب يا مسيرَ 
 أنت رافع الحجب
 في الجلال قد قاموا

 

 في منازل القرب 
 الله عن قلوب أهلِّ 

 اليلهم ما نامو 
 

إليها عن طريق وتكون الرؤية في شعر الحب الإلهي بوصفها معرفة روحية عميقة يتوصل 
القلب، أداة معرفة الباطن وسبر أغواره، مما جعل الشاعر يتأمل الوجود بوصفه سرًّا ينتظر لحظة 

 :89الكشف الذي يعيد صياغة الواقع، وتفعيله وفق رؤية خاصة. يقول الغوري 

 بنبي قرشيٍّ 
 عربي هاشميٍّ 

 فعليه الله صلَّى
 

 شافع يوم الأمان 
 شرَّف الكون وزان

 انبسلام وحن
 

تتآرز معاني الحبّ الإلهي مع معاني التفكّر بخلق الله وقدرته العظيمة والعجيبة التي تدفع 
العبد إلى التفكّر بخلق الله سبحانه وتعالى الأمر الذي يوصل العبد إلى غايته الأسمى والأرفع وهو 

 :90الحب الإلهي. يقول الغوري 

 الخلق جلَّ مبدعُ 
 الرَّتق فهو فاتقُ 

 جوده جاري  فيضُ 
 فهو خالق باري 

 

 في الوجود بالحق 
 الله من حجب غيبِّ 

 سرُّ نوره ساري 
لَّه دٌ بلا عِّ  موجِّ

 

                                       
 .149 الغوري، الديوان، 89
 .162 الغوري، الديوان، 90



42 

 

وهكذا أراد الشاعر أن تكون نصوصه الشعرية تراتيل عشق أو تسبيحات في محراب 
بالإيحاءات الحب، والوجد الصادق، وفق مرجعيات ثقافية وأيدلوجية كامنة، جعلته يبدع شعرًا مشبعًا 

 والإشارات الروحية الخصبة.

التي هي أهم سمة من سمات شعر  بالرَّمزيةوقد امتاز شعر التصوٌّف في هذا الديوان 
فة يغرِّقون في الرَّمزية، ما  عراء المتصوِّ وفي، وكان محلَّ نقدٍ؛ فالشُّ ف، وعليه يقوم الأدب الصُّ التصوًّ
يجعل المعنى معمًّى، ويكون النَّصُّ الشعريُّ مغرِّقًا في الغموض والإبهام. لكنَّ شاعرنا لم يكن مغرِّقًا 

من قصائده إلى المباشر في التَّعبير عن حالته العشقيَّة، وهيامه ذلك الإغراق، وجنح في كثير 
ا عمَّ بعيدة عن التَّكلًّف والمبالغة؛ أي: إنَّ شعره يعبِّّر " بالذَّات الإلهيَّة، فجاءت عاطفته صادقة

 .91"يخالج النفس من مشاعر وأحاسيس، وقد قلَّ بين الشعراء من يهتم بالجانب الروحي في شعره

فة من استخدام قد نهج الشَّ و  الرمز الدنيوي تعبيرًا اعر الغوري نهجَ غيره من شعراء المتصوِّ
الروحية، فهو يرمز لنشوة الوصل مع الذات  ذةِّ للَّ تعبيرًا عن االخمر ؛ فكانت عما يشعرون به من لذة

 ]من الطويل[ :92الإلهية بنشوة شاربي الخمرة، فيقول

 حلا الكأس للقوم في حضرة الأنس
 تهوى وفاز بوصلها وهامت بمن

 هم بسروهاولما سرت في سرّ 
 

 في وجنة الشمس فلاحت وجنةٌ  
 أو حاسد النفس بغير رقيب العقلِّ 
 من دنس الرجس تطهرت الأرواحُ 

 

، وأن أهل الله اوقد رمز لنور الحب الإلهي بالبدر حينًا، وحينًا أخر رمز له بالشمس وأشعته
 ]من الطَّويل[    :93بنورها، يقول الغوري هم كواكب تدور حول تلك الشمس لينعموا 
 شربنا وساقينا من البدر أجملُ 

 جلى والحباب كواكبهي الشمس تُ 
 

 ترحل ا المكارهُ مداما بها عنّ  
 مكمل بها بدر منيرٌ  بدورٌ 

 

                                       
 .179، )القاهرة: دار الغريب، د.ت( 1ط ،الأدب في التراث الصوفيمحمد عبد المنعم خفاجي، : ينظر 91
 .126 الغوري، الديوان، 92
 .136 الغوري، الديوان، 93



43 

 

 :94وجاشت مشاعرهم في حب الذات الإلهية بالعاشق، فيقول

 موردا بريقه كم ناصب الراحُ 
 

 لمضنى يتعلَّ  فكم عاشقٍ  
 

وفي في الديوان ينبئ عن تجرِّبة دينيَّة عميقة، وحالة من الوجد لم تأتِّ من    عر الصُّ الشِّّ
فراغ، بل هي تجربة مرَّت بأطوار مختلفة حتَّى وصلت إلى حالة نسيان الذَّات، والذَّوبان في محبَّة 

 .95"التعبير عن لذة الحال التي وصل إليها، من خلالها "نيتمكَّ لالله الخالصة، 

 المدائح النبوية: .3.6.2

"من فنون الشّعر التي أذاعها المدائح النبوية من فنون الشعر التي أوجدها التصوف، وهو فنٌّ 
التصوّف، فهي لون من التعبير عن العواطف الدينية، وباب من الأدب الرفيع؛ لأنّها لا تصدر إلّا 

خلال مدح النبي الكريم  ، وتتجلَّى في الشعر الصوفي من96عن قلوب مفعمة بالصدق والإخلاص"
، وقد شاع في شعر المدائح النبوية الكثير من الأفكار ذات المنبع الصوفي، كافتتاح قصائد صلى الله عليه وسلم

 ]من الكامل[  :98. يقول الغوري 97المديح النبوي بالدعاء إلى الله، وكشف الكرب

 نرجو به      يالرسل الذ دُ هو سيّ 
 ناا وملاذنا وشفيعُ هو ذخرنُ 

 

 نخاف ونسلمأن نحتمي مما  
 صلوا عليه أجمعون وسلموا

 

عاء عند  صلى الله عليه وسلمفالنَّبي  ل إلى رضا الله تعالى، وهو سبيل من سبل قبول الدَّ هو الطّريق الموصِّ
 رب العالمين، وحسن إدارة الأمور في الحياة.

                                       
 .137 الغوري، الديوان، 94
 .177، الأدب في التراث الصوفيخفاجي،  95
 .14، (2022 ،1444)القاهرة: مؤسسة هنداوي، د.ط ،المدائح النبويةزكي مبارك،  96
)لبنان: مكتبة لبنان ناشرون، القاهرة: الشركة المصرية العامة  1ط، المدائح النبويةينظر: محمود علي مكي،  97

 .132، (1991 ،1411للنشر لونجمان،
 .140 الغوري، الديوان، 98



44 

 

والواقع أن هذه المدائح كانت في ابتداء أمرها تجري على الطرائق الجاهلية، ثمّ انتهى بها 
أدبي رفيع باسم فن البديعيات، الذي نشر بين النّاس أنواعا من الثقافة الأدبية. وتجدر إلى فن 

الإشارة إلى أن هذا الفنّ لم يقتصر على البيئات الصوفية وحدها وإنّما اهتمّ به عدد لا بأس به من 
 .99"الشعراء من غير المتصوفة

لتي تذهب إلى الحديث عن يكثر في شعر المديح النبوي الحديث عن الحقيقة المحمدية ا
الوهج المحمدي في الكون، إذ يؤمن الصوفية بأن النور المحمدي موجود قبل هذا الوجود، وأنه 

، ويذهب الصوفيون إلى أن هذا النور لايزال ينتقل من قطب إلى صلى الله عليه وسلمتجسد في شخص النبي الكريم 
  :101. يقول الغوري 100ب"قط

 من له همّه كلّ 
 عرش الله فهو نورُ 

 

 به   للهيهتدي  
 الله وهو خير خلقِّ 

 

ومن الأفكار المهمة في المديح النبوي والتي اتكأ عليها الشعراء الصوفيون هي فكرة 
الشفاعة ترسيخًا لرسالة الإسلام الخالدة وإظهارًا لحالة نزوع إلى عالم روحاني تسوده العدالة فضلًا 

 :103يقول الغوري  .102ر"عما يعكسه هذا الشع

 الهادي أحمدَ  سرُّ 
 ه زاديفأمداحُ 

 الأمة فهو شافعُ 
 الله مصطفى رسولُ 

 

 السنا بادي ظاهرُ  
 في توجهي لله
 وهو كاشف الغمة
 مصطفى حبيب الله

 

                                       
 .ِّ 14، المدائح النبويةمبارك،  99

، 1406)بيروت: دار ومكتبة الهلال،  1ط ،النبوية بين الصرصري والبوصيري المدائح صالح، مخيمر  100
1986) ،115. 

 .173 الغوري، الديوان، 101
 .157، (2011، 1432 )عمَّان: منشورات أمانة عمان الكبرى، 1ط ،عمان تبدأ بالعينحيدر محمود،  102
 .173 الغوري، الديوان، 103



45 

 

رًا ونذيرًا وقد اختصه الله تعالى بصفات ميَّزه بها عن سواه من  صلى الله عليه وسلمالنبي ف في بعثته كان مبشِّّ
لام،  رۡحسجى سجحوَرَفَعۡنَا لكََ ذكِۡرَكَ سمح ذلك في القرآن الكريم. قال تعالى:  وجاءالرسل عليهم السَّ ، 4 :الشَّ

 وقرنه الله باسمه. ، 4 :القَلمَسجحسجى وَإِنَّكَ لعََلىََٰ خُلقٍُ عَظِيم  سمحوقال أيضًا: 

في قصيدة  صلى الله عليه وسلموشاعرنا الغوري اتخذ من المديح النبوي مادة دسمة لأشعاره، فمدح النبي 
 :    ]من الطَّويل[104، قال في مطلعهاركبها تركيبة بديعيَّة

 بواو بخديك الشريفين أحلفُ 
 

 طرًّا وأشرفُ  بأنك أعلى الخلقِّ  

 
ه أهيف، وشعره  ثم أخذ يصف جسده الشريف؛ فقوامه أثر، وطرفه كحيل، وخده وردي، وقدُّ

 :105أسود
 ك أدعجك فتان وطرفُ قوامُ 

 ك عنبر، وخالُ زنجيك وشعرُ 

 وصدرك مملوء من العلم والحيا
 

 وقدك أهيف يٌ وخدك ورد 
 جنى ويقطفوخدك منه الورد يُ 

 وأنت رحيم محسن متعطف
 

وشاعرنا يضفي على ممدوحه صفات العطف والرحمة، وهذه لم تكن من الصفات التي 
 يمدح بها من قبل فقد كانت مدحتهم تدور حول جلد الممدوح وكرمه وقوة بأسه يوم اللقاء.

والملحوظ أن هذه الصورة هي الصورة المثلى في عصر الغوري للمحبوب، ما خلا بعض 
 .صلى الله عليه وسلمالصفات الأخرى التي لا تليق بجلال النبي 

هو رحيم محسن متعطف، وهو أعلى الخلق وأشرفه، وهو أول الخلق،  صلى الله عليه وسلموقد صوَّر النبي 
 :106وهو نور أضاء العرش بنوره، حتى أن الشمس تخجل من نوره فتنكسف

 وأنك بعد الحق في النعت توصف  وأنك قبل الخلق والرسل أول

                                       
 .130 الغوري، الديوان، 104
 .130 الديوان،الغوري،  105
 .131–130 الغوري، الديوان، 106



46 

 

 هديتنا وأنك للدين القويمِّ 
 بنورك ضاء العرش والأرض والسما

 

 نعرف وعرَّفتنا ما لم نكن قطُّ 
 وشمس الضحى من نور وجهك تكسف

 

ونوره خُلق قبل الخلق،  صلى الله عليه وسلموهنا إشارة إلى فكرة سائدة لدى المتصوفة وغيرهم أن النبي 
ل ما خلق الله نورَ نبيِّّك يا جابروبنوره الشريف أضاء عرش الرحمن  .107"، وهو حديث: "أوَّ

وأيضًا صوَّر وظيفته؛ وهي الهداية إلى الصراط، والأمر بما يرضي الله، والنهي عما 
عو الله لهم أن يسخطه، وإنصاف المظلوم والشفاعة يوم القيامة، وأنه يجير المستجيرين به، ويد

 : 108يغفر لهم فيستجيب الله له؛ لأنه يحبه، وهو الذي يشفِّعه في النَّاس
نَّة  هدانا إلى الإسلام فخرًا ومِّ

 ك باسمهوأقرن في التوحيد اسمَ 
 وأنت محمد ك محمودٌ مقامُ 

 

 وألزمنا فرضًا علينا مكلف 
 مشرف فأنت مع الإسلام الشريفِّ 

 ك مرفوع وذاتك ألطفوقدرُ 
 

وهنا إشارة واضحة الى ذكر سورة الإسراء إذ وصل عليه الصلاة والسلام إلى سدرة 
خۡرَىَٰ سمحالمنتهى، قال تعالى: 

ُ
ِ ٱلمُۡنتَهَىَٰ  ١٣ وَلقََدۡ رَءَاهُ نزَۡلةًَ أ وَى   ١٤ عِندَ سِدۡرَة

ۡ
سجى ١٥ عِندَهَا جَنَّةُ ٱلمَۡأ

 مع اسمه في الشهادتين.  صلى الله عليه وسلمنبي وكان من إنعام الله عليه أن قرن اسم ال(، 15-53/13)النَّجم: 

ويختم الغوري مدحه للرسول عليه الصلاة والسلام بأنَّه مجيره من عذاب النار، ويصلي 
 :109عليه ويسلم تسليمًا كثيرًا

 معادهم ويا شافعًا في الخلق وقتَ 
الورى        أجرنا من النيران يا أشرفَ 

 خلقه الله يا خيرَ  عليك صلاةُ 
 

والنار تزحف    إذا زلت الأقدامُ    
 والجوارح ترجف فذنبى عظيمٌ 

 ثم تضاعف صلاة تفوق الخلقَ 
 

                                       
حيحة وشيء من فقهها،هذا الحديث باطل. محمد ناصر الألباني،  107 )الرياض: مكتبة  د.ط سلسلة الأحاديث الصَّ

 .1/820المعارف، د.ت(، 
 .130 الغوري، الديوان، 108
 .131 الغوري، الديوان، 109



47 

 

فيه كلام، لكن المتصوفة جعلوا منه وسيلة من وسائل السالك في  صلى الله عليه وسلمالتوسل بالرسول 
 طريقهم الى الله. وشاعرنا هنا يحاول أن يظهر عظيم ذنبه راجيًا ومتوسلًا بالهادي النجاة. 

إنما يجد استفاضة في وصفه ومهابة لصفاته  صلى الله عليه وسلمفالقارئ لشعر الغوري في مدح النبي 
 .  صلى الله عليه وسلموتبجيلَا لمقامه صلّى الله عليه وسلَّم، فألفاظه رقيقة صادرة عن مشاعر صادقة محبة للنبي 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



48 

 

 الجوانب الفكريَّة في شعر قانصوه الغوري .3
الذي يستقي منهما الشاعر مادته للإبداع لا بد أن  والمجتمعالحياة بكل ما فيها من تقلبات       

 لنا بريشته ملامح الحياة الاجتماعية التي عاشها. ويرسميظهر صداهما في نتاجه 

 تمهيد .1.3
، وغايرت ما كانت عليه في القديم؛ حيث  عر في العصرِّ المملوكيِّّ تعدَّدت موضوعات الشِّّ

رِّ الحياةِّ واندماجِّ العربِّ بالأعاجمِّ، وتنوُّعِّ أصنافِّ ظهر  عر الاجتماعي كنتيجة طبيعيَّة لتطوُّ الشِّّ
عر حيِّّزًا كبيرًا في تلكَ الحقبةِّ، تناول خلاله  . وقد أخذ هذا النّوع من الشِّّ المعارفِّ والحضاراتِّ

اعر مختلف أصناف الحياة الاجتماعيَة وظواهرها وشخوصها وطبيعتِّها  بة.الشَّ  الخلاَّ
إلاَّ إذا تناولَتْ موضوعًا يهمُّ حياةَ النَّاسِّ اليوميَّة،  والقصيدةُ الشعريَّة لا تكون اجتماعيَّة

اء حتَّى يشعر النَّاس أنَّهم أمام خطر داهم فيسعون إلى  مُ الدَّ واء، ويضخِّّ اء ويصفُ الدَّ فيبرزُ الدَّ
اعر القص ف الشَّ عايةِّ له، والحثِّّ يدة في استئصاله والتخلُّص منه، كما يوظِّّ نشرِّ مكارمِّ الأخلاقِّ والدِّّ

عراءُ في هذا النَّمط من القصائد إلى أسلوبِّ عليه، ورفعِّ شأنِّ قبيلةٍ أو شخصٍ معيَّنٍ.  ويلجأُ الشُّ
. مُ في الرُّقيِّّ والازدهارِّ بونَ فيما يُسهِّ ؛ فهم يرغِّّ لطانِّ الغوريِّّ انق التَّرغيبِّ والتَّنفيرِّ سم وفي زمنِّ السُّ

 : 110"المجتمع إلى طبقتينِّ متميِّّزتينِّ 
، وأُمراءِّ دولتِّهِّ. وكان لها اليد الطُّولى في أمور  -1 لطانِّ نُ منَ السُّ الطَّبقةُ الحاكمةُ، وتتكوَّ

ولة وفي تقلّ   د الوظائف والمناصب. الدَّ
، و و الطَّبقةُ المحكومةُ،  -2 عبِّ شريحة واسعة من المجتمع، نتمي إليها تهي من عامَّة الشَّ

كانت تعيش على شيءٍ من الحريَّةِّ والاستقلالِّ في ظواهرِّ الأقاليمِّ  كثيرةٍ  قبائلَ إضافة إلى 
ومِّ  كثيرٍ مع وأطرافِّها،  من الُأسَرِّ القبطيَّةِّ المصريَّةِّ، وجالياتٍ من اليهودِّ والنَّصارى والأرمنِّ والرُّ
 .111"والمغاربة

                                       
 وبعد. 8، الأشرف قانصوه الغوري سليم،  :ينظر 110
 .10، الأشرف قانصوه الغوريّ سليم،  111



49 

 

لطانُ الغوريُّ كان ك ، ملءَ " ما وصفَه ابن إياسوالسُّ لًا في المواكبِّ ملكًا مهابًا جليلًا مبجَّ
 . 112"العيونِّ في المنظرِّ 

هِّ  ،  توحي بأنَّه شخصٌ رقيقصفات الهذِّ ،  دقيقالطَّبعِّ ، ولا تجتمع بالجمالِّ ع ولمالإحساسِّ
فات مع شخصٍ يوصَف بأنَّه كان  ، قاسيًا هذه الصِّّ ماءِّ .ظالمًا جبَّارًا سفَّاكًا للدِّّ عفاءِّ  على الضُّ

ونجدُ في موضع آخر حزنه على أحدِّ رجال دولته، وهو الأشرف قرقماس، يقولُ ابن إياس 
فلمَّا وضعُوا نعشَه بين يديه قبَّله وهو في النَّعش وبكى عليه ": ٩١٦في وصفِّ جنازته رمضان سنة 

 .113"الأمراء بكاءً كثيرًا، فلمَّا صلُّوا عليه حمل عشه ومشى به خطوات حتَّى أخذوه منه

وفورَ تنصيبِّه عملَ الغوريُّ على إعادةَ النِّّظامِّ والاستقراِّر إلى العاصمةِّ، حيثُ ملَأ "
 ، ولةِّ بمن يثقُ فيهم من كبارِّ الأمراءِّ كانَ في حاجةٍ إلى مالٍ كثيرٍ ينفقُ منه على ولأنَّه مناصبَ الدَّ

؛ ليسكّ  دَ الجيوشَ الَّ الجندِّ رة، وليزوِّ ، كما نَ ثوراتِّهم المتكرِّ تي يرسلُها إلى أطرافِّ المملكةِّ وإلى الهندِّ
 .114"ينفقُ في بناءِّ الأساطيلِّ 

هم بالمسؤوليَّةِّ أمامَ اللهِّ والمسلمينَ في تلكَ الفتاوى " ومن أجلِّ العلماءِّ والقضاةِّ وإحساسِّ
ه  لاطين؛ لرفضِّ ياسيةِّ هناكَ من عزلَ نفسه منهم، وهناك من عُزِّلَ بيدِّ السَّ كبارِّ رجالِّ  مجاراةِّ السِّّ

ولةِّ   .115"الدَّ

ة من فئات متنوِّعة في المجتمع بينهم فئة من الفقهاء اوك اعر الغوري مواقف مضادَّ ن للشَّ
الذين لم يتمثَّلوا العلوم التي تعلَّموها، فكانوا ذوي وجهين، إن لم يكونوا ذوي وجوه، وقد مرَّ في 

 .أعدائه الهجاء شيء من هذا. وكذلك كان له موقف واضح من

                                       
 .5/88، بدائع الزُّهور ،بن إياسا 112

 .182، الأشرف قانصوه الغوريّ سليم، 113 
لطان الغوريِّّ عبد الوهَّاب عزَّام، 114  سة هنداوي للتَّعليم والثَّقافة)القاهرة:  د.ط ،مجالس السُّ ، (2012 ،1433،مؤسَّ
30. 

 .1/289، بدائع الزُّهورابن إياس، 115 



50 

 

 موقفه من الفقهاء: .2.3

عب تجاه الحاكم، وفي العصر المملوكي ظهر هذا          كان للفقهاء دور بارز في تهدئة الشَّ
ور بعد أن شعر السلاطين أنَّهم بحاجة إلى فتاوى الفقهاء المقرَّبين منهم، ولا سيَّما في مسألة  الدَّ

رائب.  فرض الضَّ
م، عندما أرادَ سلطانُ 1258هـ/ 657لعصرِّ المملوكيِّّ عامَ وكانَتْ أُولى تلكَ الحالاتِّ في ا

ينِّ والقضاةِّ، ومنهم: عزُّ  ، فجمعَ علماءَ الدِّّ مصرَ المظفَّر قطز تجهيزَ الجيشِّ لملاقاةِّ جيشِّ التَّتارِّ
، فكانَ خلاصةَ القولِّ هو جوازُ أخذِّ الما لامِّ من أجلِّ جمعِّ المالِّ منَ النَّاسِّ ينِّ بنُ عبدِّ السَّ لِّ منَ الدِّّ

الرَّعيَّةِّ شريطةَ ألاَّ يبقى في بيتِّ المالِّ شيءٌ، وأن يتساوى الجُندُ مع العامَّةِّ في الملابسِّ عدا آلاتِّ 
ولةِّ ما لهم ، وأنْ يبيعَ رجالُ الدَّ ه   الحربِّ من جواهرَ وأملاكٍ، ووقتُ القتالِّ يقتصرُ الجنديُّ على فرسِّ

ه وسيفِّه ويساوي في ذلكَ العامَّةِّ، ولا  .116" يجوزُ أخذُ أموالٍ من الرَّعيَّةِّ دونَ وجهِّ حقٍّ ورمحِّ

، وربَّما هذا ما  عبِّ المصريِّّ لطانُ النَّاصرُ محمَّد يعلمُ مدى حظوةِّ العلماءِّ عندَ الشَّ كانَ السُّ
جعلَه يصفحُ عنهم، ممَّا يجعلُهم يحفظونَ له الجميلَ ويؤيِّدونَ قراراتِّه، ومن جهةٍ أُخرى لا يثيرُ 

رائبَ.غضبَ  ؛ إذ ما فرضَ عليهم الضَّ عبِّ ينيُّ يدورُ حولَ جزئيَّاتٍ لا قيمةَ لها، و " الشَّ كانَ الجدلُ الدِّّ
ةٍ،  وإن كانَ لها قيمةً فهي لا تساوي عناءَ النِّّقاشِّ حولها، وهذا ما يتَّضحُ من مجالسِّ الغوريِّّ بخاصَّ

، فلم يكنْ فيهم  ، ولم يكنْ عندَهم حلول وكانَ العلماءُ الكبارُ مقلِّدينَ للمذاهبِّ عنصرُ الاجتهادِّ
نيا والآخرةِّ، بل جلَّ  ينِّ الَّذي يُحيي النُّفوسَ حياةً طيبةً في الدُّ عبِّ العامَّةِّ مستمدة من الدِّّ لمشاكلَ الشَّ

، واختصارُ تلكَ المجاميعِّ   .117"ما كانَ هنالك هو التَّجميعُ في موسوعاتٍ، وشرحُ تلكَ المجاميعِّ

ورةِّ، فهم نقدَ الغوريُّ طا" ئفةً من الفقهاءِّ المرائين، وكان نقده يقومُ على مفارقةٍ في الصُّ
، ترى ثيابَهم بيضاءَ، وأكمامَهم طويلة، ومناكبَهم معقودة،  كلِّ الخارجيِّّ دونَ المضمونِّ يهتمُّونَ بالشَّ

اوي عناءَ وأصواتَهم عالية، يتجادلُون في جزئيَّاتٍ لا قيمةَ لها، وإن كانَ لها قيمة، فهي لا تُس
لُ الثَّالثُ قائلًا: لا  ، إن قالَ أحدُهم في حلِّّ المسألةِّ: كذا، يقولُ آخر: لا، بل كذا، ثمَّ يتدخَّ الجدلِّ

                                       
    .302-1/301 ،بدائع الزُّهورابن إياس،  116

 .102 الغوري، الديوان،117  



51 

 

، نرى هذا، والرَّابع يقول: لا نسلّ  رُوا العامَّةَ أنَّهم علماءُ، وما هم من العلماءِّ مُ بهذا، وهكذا حتَّى يُشعِّ
، وتركُوا العلمَ والمعلمَ، واسودَّت قلوبُهم، وانطفأَ نورُها نتيجةَ مرائِّهم، ولا من العاملين، لقد هجرُوا العلمَ 

، وأكلِّ الحرامِّ الَّذي رمزَ له  وعدم عملِّهم بعلمِّهم، لقد قستْ قلوبُهم، فلم يتورَّعوا عن ارتكابِّ الموبقاتِّ
اعرُ النَّاسَ من مثلِّ هؤلاءِّ الفقها ، ثمَّ حذَّرَ الشَّ اعرُ بأكلِّ الوقفِّ ، وأمرَ الَّذي يرى أحدَهم أن الشَّ ءِّ

، شيطانِّ الإنسِّ  يطانِّ  .118"يستعيذَ باللهِّ من الشَّ

ر النَّاس من أمثالهم  ريع[]  :   119ومن ذلك قوله يحذِّّ  من السَّ

 إن شيتَ تُدعَى فقيهًا قوم
 

م  لِّ الكمَّ ثمَّ عمِّّ  120فطوِّ
 وأجعلْ على الرَّأسِّ طيلسانًا 

 
 وأعقدْ على المنكبينِّ واختم 

 واجلس مع القومِّ في صياحٍ  
 

 لا بالبخاريِّّ ولا بمسلم 
 إلاَّ زعيق ونفض كمٍّ  

 
 ولا، ولم لا؟ ولا نسلم 

 وإن رأوا الوقف يأكلوه 
 

 وقد نسوا العلم والمعلم 
 ثيابهم بيض من رياء 

 
واد مظلم   وقلبهم بالسَّ

 فإن ترى في الورى فقيهًا 
 

 فصحْ، وقل: يا سلام سلم 
 

 

اعر طائفة الفقهاء، وحذَّر منهم، وأكَّد أنَّهم لا  هذه هي القصيدة الوحيدة التي نقَد فيها الشَّ
 يرقبون في الله إلاًّ ولا ذمَّة. لكن هذا الأمر يدفع إلى التساؤل: 

لطان منه الفقهاء؟ أليست لديه القدرة على محاربتهم وإيقافهم عن هذه  ألَم يقرِّب السُّ
  ترضيه؟التصرُّفات التي لا

نيع، ولم يألفوا أن يكون متَّزن  ايبدو أنَّ الفقهاء الذين نقدهم كانوا قد اعتادوا على هذا الصَّ
في تصرُّفاته، وأن يتأسّوا بعلمهم، وأنَّ السلاطين من قبلُ كانوا يدنونهم ويجزلون لهم العطايا، 

                                       
 .111 الغوري، الديوان، 118
 .141 الغوري، الديوان، 119
ئت.  120  شيت: مخفَّف: شِّ



52 

 

اعر م اعر، وأقذع في كلامه عليهم. بل ربَّما قال الشَّ ا قال قبل أن يكون سلطانًا على فنقدهم الشَّ
 مصرَ وما حولها.

 موقفه من الأعداء: .3.3
ولَ المجاورةَ " لمِّ، فقد سَالَمَ الدُّ لطانُ الغوريُّ ميلِّه إلى السَّ من الخصائصِّ الَّتي امتازَ بها السُّ

اه إسماعيل، وظلَّت مصرَ في سلمٍ حوالي ستَ عشرةَ سنة،  له، وهي دولة آل عثمان، ودولة الشَّ
لطانُ على الأمنِّ العامِّ،  وكلُّ  اخليِّّ حافظَ السُّ ما حدثَ في أثناءِّ ذلكَ كانَ مناوشاتٍ، وفي الميدانِّ الدَّ

بَ العربانَ الَّذين كانُوا يسطُون على الفلاحينَ   .121"وأدَّ

اعر لم يكثِّر حديثه عن الأعداء في ديوانه، وهذا لا يعدم وجود بعض الأبيات  ولعلّ الشَّ
ته وصلابته في وجه أعدائه، وأنَّه لا يستكين لهم. يقولالتي تظهر   ]من الطويل[  :122قوَّ

نا  وأنَّا بعون اللهِّ نقهرُ ضدَّ
 

 ومن قد بغى جهلًا ومن كان يحسُد 
 

اخل والخارِّج، ما يشير إلى عزيمتِّه، وثباته  ففي هذا البيت جمع بين كلّ أعدائه من الدَّ
 على مقارعتِّهم.

اعر يرى أن الله قد كفاه شرَّ الأعداء، ودفع عنه وعن  صائلهم من دون قتال،  ملكهوالشَّ
 ]من الكامل[   :123وغدوا هيِّّنين سهلين

 ولقد كفانا الله في أعدائنا  
 

 فضلًا فبعد صعوبة قد هانوا 
 

 رَ عليهم بقوَّة الله وبفضله.هذا الموقف جعله في حالة من الاطمئنان إلى أنَّه قدِّ 

                                       
 .101 الغوري، الديوان، 121

 .123 الغوري، الديوان، 122
 .  147 الغوري، الديوان، 123



53 

 

ينيَّة: .4.3 عائر الدِّ  موقفه من الشَّ
على أسسٍ دينيَّة، رغبةً في تكوينِّ دولةِّ فرسانٍ  -بداية-نشأت دولةُ المماليكِّ في مصرَ "

، وهو ما ظهرَ جليًّا في انتصاراتِّهم في عددٍ من  ين الإسلاميِّّ ولةِّ الإسلاميَّةِّ، والدِّّ يكونُون حماةً للدَّ
؛ الأمر الَّذي ترتَّبَ عليه تثبيتَ المعاركِّ الحربيَّةِّ الحاسمةِّ  والفاصلةِّ في تاريخِّ العالمِّ الإسلاميِّّ

ولةِّ النَّاشئ  124.ة"وتوطيدَ دعائمِّ وأركانِّ الدَّ

لاطينِّ والأمراءِّ المماليكِّ على رعايةِّ العلمِّ رغبةً في الوصولِّ إلى " ولمَّا كانَ حرصُ السَّ
عبِّ باست دِّ للشَّ مالةِّ فقهائِّه وعلمائِّه، لذلكَ قامُوا بإنفاقِّ المالِّ الكثيرِّ كرسيِّّ الحكمِّ من خلالِّ التَّودُّ

ينيَّة ةً الدِّّ  .125"لتشييدِّ العمائرِّ المختلفةِّ خاصَّ

، شديدًا على من يفرِّط فيها، وكان يُعدُّ من " ينِّ كانَ الغوريُّ ديِّّنًا محافظًا على فروضِّ الدِّّ
ينِّ في مصرَ، كما يتبيِّّن فيما يأتي. وكانَ  كلَّما حزبه أمر أو حلَّت بالبلادِّ قارعة أو خُشي  علماءِّ الدِّّ

، وكانَ  عاءِّ ، وإلى قراءةِّ القرآنِّ والحديثِّ والدِّّ عليها نازلة فزع إلى الأمر بالمعروف والنَّهي عن المنكرِّ
 .126"قرأُ في رمضانَ ويحتفلُ بختمِّه في القلعةِّ، وهي سنَّةٌ قديمةٌ البخاريُّ يُ 

وإظهار نفسه أنَّه كان مهتمًّا بشؤون العامَّة وكلّ ما يتَّصل ورغمَ اهتمامه ببناء المساجد، 
ين إلاَّ أنَّه أرهق النَّاس بالظُّلم، وكان هذا الظَّلم هو أساسُ كلّ العيوبِّ أو المساوئِّ الَّتي آخَذَهُ  بالدِّّ

، والَّتي علَّلَ بها سقوطَ   .دولة الغوري  عليها المؤرِّخُ ابنُ إياس الحنفيُّ

بالفقراء كثير الصدقات؛ أنشأ رباطًا ومارستانًا في مكة ورباطًا في مصر، وأجرى وكان برًّا 
قَ على الفقراءِّ بيده؛ نجد في ابنِّ إياس مثل هذه الحوادث: فيها الصدقات.  وكانَ يحبُّ أن يتصدَّ

                                       
ام قيام دولة المماليك الأولىأحمد مختار العبادي، 124  )الإسكندريَّة: دار المعرفة د.ط ، في مصر والشَّ

 .145، (2006 ،1426الجامعيَّة،
لام عبَّاس، 125  )الإسكندرية: دار المعرفة  د.ط ،في تاريخ الحضارة والثَّقافة العربيَّة الإسلاميَّةمحمَّد عبد السَّ

 .84، (2010 ،1431الجامعيَّة،
لطان الغوريِّّ عزَّام،  126  .2، مجالس السُّ



54 

 

اعرُ والنِّّعمُ  لطانِّ على نماذجِّ عليا هي اُلله والنَّبيُّ والنَّاسُ والشَّ فقد كان ، يقومُ شعرُ السُّ
دَ له الجُندَ منحه اَلله لا سيَّما أنَّ ويراها كثيرة، و عليه، نعم الله يستشعر  ملكَ مصرَ دونَ قتالٍ، ووحَّ
 .مقصرًا في شكرِّ اللهِّ، لكنَّ ذنوبَه كثيرة فوجد نفسهوالرَّعيَّةَ، 

تَه، ويخشى هذا الإحساس بالذَّنب جعله يقرُّ دائمًا بعبوديته لله، وأنَّه مؤمنٌ به يرتجي رحم
عذابَه، ويدعوه كثيرًا أن يسامحَه ويرى المُلكَ ثقيلًا عليه فيدعو الله أن يعينه عليه، وأن يجمعَ له 
قلبَ الرَّعيَّة، إذ هي بيدِّ الله، لذا يفوِّض أمرَه إلى اللهِّ أن يحفظَ عسكرَه وأمراءَ دولتِّه، ويدعو على 

لُ في سبيلِّ ذلكَ العداوةَ والمعصيله المنافقينَ الَّذين يبطنون  ةَ، ويظهرون حبَّه وطاعته، ويتوسَّ
، وأن يشفعَ فيه المصطفى ليدخلَ  بالنَّبيِّّ الكريمِّ ويدعو ربَّه أن يسعدَه في الآخرةِّ بالنَّجاةِّ من النَّارِّ

لاةِّ على النَّبيِّّ   ]من الكامل[: : 128من ذلك قوله .127وآلِّه وأصحابِّه صلى الله عليه وسلم الجنَّةَ ويختمُ دائمًا بالصَّ

 عبد من عبيدِّك مسلم يا ربّ 
 

 ما زلتَ توليه الجميلَ وتنعمُ  
دته باللُّطفِّ منكَ ولم تزل   عوَّ

 
 أبدًا عليه دائمًا تتكرَّمُ  

 وغمرتَه بالفضلِّ حتَّى نالَ ما 
 

 يرجوه منكَ وفوقَ ما يتوَّهمُ  
 وفتحتَ بابَ الجودِّ منكَ عليه من 

 
 إحسانِّك الوافي وفضلُك أعظمُ  

 أعطيته كلَّ المنىأنتَ الَّذي  
 

مُ   عادة ثغرها متبسِّّ  حتَّى السَّ
 فأحسنْ له تدبيرَ ما أوليته 

 
 إذ أنتَ أعلى يا كريمُ وأعلمُ  

 وأجمعْ له بينَ المصالحِّ كلِّها 
 

نيا بعقدٍ ينظمُ   ينِّ والدُّ  في الدِّّ
 ألِّف له بينَ القلوبِّ جميعها 

 
 حتَّى به ركنُ الهدى لا يهدم 

 ملكُكَ والرَّعيَّة كلُّهمفالمُلكُ  
 

 أيضًا عبادُكَ أنتَ فيهم تحكمُ  
ضَ أمرَه   وفقيرُكَ الغوريُّ فوَّ

 
 فيهم إليكَ فأنتَ حقًّا أرحمُ  

 

                                       
 .بعد وما 102 ، الديوان،ينظر: الغوري  127
 .140 الغوري، الديوان، 128



55 

 

اعر قصيدة طويلة في ليلة النَّصف من شعبان يتحدَّث فيها عن فضلها، ويشير إلى  وللشَّ
م لها باقتباسٍ  . يقولالأحاديث التي تبيِّّن ذلك، ويقدِّّ  :129نبويٍّ

 لله في أيّامنا نفحات
 فبها ألا فتعرضوا وتضرعوا        

 هذي مواسمها لنا قد أقبلت
 فبفضل شعبانٍ وليلة نصفه
رت  وبفضل ليلة نصفه قد فُسِّّ

 

 من دهرنا تزكوا بها الأوقات 
 130فيها تجاب لكم بها الدعوات

 ودنا بموعدها لنا ميقات
 الأحاديثَ الصحاح ثقات ي يرو 

 الذكر من تنزيله آياتفي 
 

ها النَّبيُّ  ببعض أحاديثه، وبيَّن  صلى الله عليه وسلمفهذه الليلة ليست كسائر اللَّيالي، بل قد اختصَّ
اعر، ودعوته أن يمكِّن 131فضلها ، وما هذا الحديث إلاَّ لطلب العفو من الله تعالى عن شخصِّ الشَّ

 الله دولته، وينصرَه على أعدائه، ويثبِّّت حكمه.

 الطَّبيعة:موقفه من  .5.3
عراء، وتغنوا برياضها  وهبَ الله الطَّبيعة من الجمال ما يأخذ بالألباب، ولا سيَّما الشُّ
عر العربيُّ حافلٌ بالكثير  وبساتينها، وطيورها، وجنَّاتها، وكلِّّ العناصر التي تزيد من جمالها. والشِّّ

عريَّة التي فيها وصفٌ للطَّبيعة.   من النُّصوص الشِّّ

عر العربيِّّ يعني وصف جميع جوانبها، ولكنْ لكلِّّ شاعرٍ طريقةٌ الطَّ  ووصفُ  بيعة في الشَّ
ةٌ في وصفِّ الطَّبيعةِّ، وكانت مصدرَ إلهام له.  خاصَّ

، واتِّّخاذِّ  ، وإجراء المياه في الحدائقِّ لطان الغوريُّ مولعًا بالحدائقِّ والأزهارِّ كان السُّ
، فيدلُّ عليه ما فعلَ ف اعتنى بإنشاء الحدائق العامة، وقد  ي ميدانِّ القلعةِّ.الأحواضِّ والنَّافوراتِّ

                                       
 .112 الغوري، الديوان، 129
نفحات فتعرضوا  دهركم  لربكم في أيام « إن: »صلى الله عليه وسلمحديث: عن محمد بن مسلمة الأنصاري، قال: قال رسول الله   130

، تحقيق: حمدي المعجم الكبيرسليمان بن أحمد أبو القاسم، له، لعله أن يصيبكم نفحة منها فلا تشقون بعدها أبدًا". 
 .19/233)القاهرة: مكتبة ابن تيمية، د.ت(،  2ط بن عبد المجيد السلفي،

 ر.الأحاديث الوارد في فضل هذه الليلة فيها نظ 131



56 

 

، وذكرَه ابن إياس كثيرًا: واقتناءِّ الطُّيورِّ المغرِّدة ريفيُّ اعرُ الشَّ وفيها كانَ »، وهذا الميدانُ وصفَه الشَّ
واليب وجرى الماء م، فدارت هناك الدَّ لطانُ كما تقدَّ في  انتهاءُ العملِّ من المجراةِّ الَّتي أنشأها السُّ

ة سنة ...  المجراةِّ حتَّى وصلَ إلى الميدانِّ الَّذي تحت القلعةِّ  : وفي هذه ٩١٥وفي حوادث ذي الحجَّ
، وأخرجَتْ ما شتله بها من الأزهارِّ ما بين ورد  لطانُ بالميدانِّ نة أينعتِّ الأشجارُ الَّتي غرسَها السُّ السَّ

. ولقد عاينت به وردًا أبيضَ ذكيَّ وياسمين وبان وزنبق وسوسان وغير ذلك من الأزهارِّ الغريبةِّ 
يف والنَّيل  ام، وكان يَطرح في أوان الصَّ الرَّائحة وهو غير أنواع الورد الَّتي بمصرَ، وقد نقلها من الشَّ

 .132«في قوَّة الزِّيادة، وهو نوع غريب لم يوجد بمصرَ 

لطانُ قانصوه الغوريُّ بتحصينِّ مصرَ فبنى القلاعَ ومنها قلعة العقبة، وقامَ  وقد اهتمَّ السُّ
بل قامَ بتجديده من  ،الخليليِّّ بإصلاحِّ قلعةِّ الجبلِّ وأبراجِّ الإسكندرية، كما عملَ على تجديدِّ خانِّ 

 .جديد

وفي شاعر يفتقر إلى شعر الطبيعة؛ فانشغاله بالحكم وطغياالغير أنَ ديوان  ن الشعر الصُّ
ر قلَّة شعر الطَّبيعة عنده، وما جاء منه جاء في جزء من قصائده، وهي  من أهمِّ الأسباب التي تفسِّّ

ا، منها وصفه مصرَ وطبيعتها الغنَّاءة وضة[   :133قليلة جدًّ  ]من نغم الرَّ

 قد حوت منه مصرُ 
 حيث تكتسي عنه
 قد صفا لنا الوردُ 

 

 روضةً به تزهو 
 حُلَّهْ من زهورها 

 سيدي لك الحمد
 

ن يكون في أجمل حلَّة، وهذه أفمصرُ هي البلدُ الذي يحكمه، وهو الذي عمل جاهدًا على 
وضة تزدان بالزُّهور، وتصفو بها الورود، ما يضعنا أمام لوحة بديعة تقوم على جمال العنصر  الرَّ

الطَّبيعة لوحة فنيَّة جماليَّة الواحد في الطَّبيعة لا على تداخل العناصر؛ فكلُّ عنصر من عناصر 

                                       
لطان الغوريِّّ ، عزَّام 132  .27 -26، مجالس السُّ

 .164 الغوري، الديوان، 133



57 

 

ته  وداويَّة، وهي رمز إلى المحبوبة التي صدَّ ل إلى حالة من السَّ وضة تتحوَّ قائمة بذاتها. لكنَّ هذه الرَّ
ريع[   :134ت حياته جحيمًالوحوَّ   ]من السَّ

 تجني بألحاظها يا روضةً 
 كن كيف شئت وعن مهجتي

 

 الشفا من النعيم تي حرّ فجنّ  
 حال هذا الجحيمفلا تسأل عن 

 

ف عناصر الطَّبيعة في الحديث عمَّن يحبُّ فيجعل من الرَّشا عنصرًا مؤثِّّرًا  ثم نجده يوظِّّ
مسَ تتوارى خجلًا، وغصن النَّقا يلتوي، وشجر الأراك  في عناصر الطَّبيعة الأخرى؛ فهي تجعل الشَّ

 ]من الكامل[   :135يزدان بثغرها

 وبمهجتي رشأ أطالت عذلي
 هأفيه سوى رشاقة قدِّّ قالوا: 

 إلاَّ واكتست ما أبصرته الشمسُ 
 يروي الأراك محاسنًا عن ثغره

 

 وقد حوى ما قد حوى  لامُ فيه المُ  
 وفتور عينيه وهل موتي سوى 

 النقا إلا التوى  خجلًا ولا غصنُ 
 ما نقل الأراك وما روى  يا طيبَ 

 

اعر وظَّف الطبيعة توظيفًا شعريًّا  يتماشى مع حالته النَّفسيَّة التي تميل يمكن القول: إنَّ الشَّ
عري قيمة زائدة. ووصف الطبيعة يغلب  ب النَّصَّ الشِّّ إلى حبِّّ كلِّّ ما هو جميل، وهذا التَّوظيف يكسِّ
عليه البساطة في الألفاظ، والوضوح في المعاني، إلاَّ أنَّ الرَّمزيَّة هنا تضيف قيمة جديدة على 

.  النَّصِّّ

 الدنيا:موقف الغوري من ملذات  .6.3
ارتبط ذكر ملذات الحياة عند الغوري بالصورة الإلهية، وكانت كلها ملذات روحية أي كانت        

صورة للجمال والجلال الإلهي وهذا نوع من التصوّف إلى الله، فربَط الخمرة  مثلًا،الخمرة وغيرها 

                                       
 .144 الغوري، الديوان، 134
 .151 الغوري، الديوان، 135



58 

 

 ياج بالذات الإلهية وساقبالذّات الإلهية وكانت خمرته روحية وهي الوصول إلى قمة التديّن والاندم
 136:يقول السلطان ذلك،أدلة الوصول إلى القمة من  من الخمر هو

 زلـــــــــاللطائف تن القلب أسرارعلى       اـــــــــــات ذكرهـــــــــــــتوحيد بكاس مدامةُ 

 القول مجمل في بوصف خبيرٍ وهو      م ــــا فأجبتهــــــــــــــــوقد سألوني وصفه

 ذا ليس يقبل ولُ ــــه قـــــــــــــــــوغيري من      الملك أشهى وهو أحلى حقيقةً  من

 موقفه من الحبيب: .7.3
 تعددت مواقف الغوري من الحبيب فتارة يتغزل وتارة يشكو نلاحظ ذلك في ديوانه     

 137:يقول متغزلاً 

 لا باء  و لام  من لا له  يا       ياء للهوى  ذال  خدك لامفي       

 ميل إلى تلف المضنى إيماء    من لي بأهيف سحار اللحاظ له    

 ما كان لي بثبات السقم إجفاء     ساجى اللواحظ لولا سحر مقلته    

وكثرت غزليات الشاعر في الديوان وتعددت موضوعاتها فهو الحبيب العاشق وأيضاً        
المشتاق واللائم، وفي بعض قصائده تحدث عن العذال وموقفهم في حياته العاطفية وشكاهم، كما 

 حاله.له  شكاو بكى المحبوب 

 

 

                                       
 .137- 136الغوري، الديوان، 136

 .115_114الغوري، الديوان، 137



59 

 

 الجوانب الفنِّيَّة في شعر قانصوه الغوري .4
ة اللمسات الشعرية بعناصرها الكاملة ذلك لما تعطيه من حيويَّة عادة يتفنن الشعراء بإضاف    

 للنص وتعمل على جذب مسامع المتلقي.

 الظواهر البلاغية في شعر قانصوه الغوري  .1.4
دة، على مستوى البيان والبديع والمعاني،  حفِّل ديوان قانصوه الغوري بجوانب بلاغيَّة متعدِّ

 البلاغيَّة، مع الاستشهاد عليها بأمثلة من الديوان. وسيقف البحث على جوانب من هذه المستويات

 :على مستوى البيان .1.1.4

أدرك ابن منظور المفهوم الفني للصورة في اللغة، وقد أشار إلى أن الصورة تأتي في 
فمثلًا يقال "صفة ، العربية على شكل كلمة مفردة تعبر عن جوهر المعنى وطبيعته وخصائصه

كذا وكذا"، وهذا يعني أن الصور الجمالية في اللغة العربية تصف الأمر كذا وكذا" و"صورة الأمر 
 الشيء أو الفعل بطريقة تميز فيها الجوهر والخاصية.

باعتبارها مصطلحًا، فيمكننا أن نصفها بأنها مولودة الخيال،  138أما تعريف الصورة الفنية
ل للمتلقي بشكل مح ن الجانب الظاهري للمشاعر والانفعالات، وتصِّ أداة الشاعر  هي، و سوسوتكوِّ

 التي تحقق له أسلوبه الخاص وابتكاره في الوصف.

ر النصوص  إذا اطلعنا على القرآن، نجد أنه يعطينا معنى اللفظ والصورة الفنية، وتُظهِّ
القرآنية اللفظ في صيغٍ مشتقة، سواء كان في صيغة المفرد أو المثنَّى أو الجمع وبأبعاد دلالية 

 ورًا رئيسًا في تحديد ماهيَّتها.مختلفة يلعب السياق د

يتميز العنصر الفني للصورة بتنوعه وتدرجه بين البساطة والتعقيد، ففي بعض الحالات نجد 
الصورة تكون بسيطة للغاية؛ أي: قد تكون مجرد فكرة مشابهة أو إشارة. وفي حالات أخرى نجدها 

                                       
)رسالة  "،الصورة الفنية في شعر ابن القيسراني: عناصر التشكيل والإبداع"، ياسين حسام تحسين، ينظر: سلمان 138

اب ممن تناول جمع غفير من الكتّ وما بعد. لدينا  3، (2011، 1432ماجستير لم تُنشر. جامعة النجاح. فلسطين
 الصورة الفية، وهذا ما فهمناه من كتاباتهم.



60 

 

لإظهار العلاقات المتباعدة معقدة للغاية، وتحمل العديد من الرموز والاستعارات، وتسعى 
والتناقضات. تأتي الصورة بدرجات متفاوتة وأشكال جمالية متنوعة، مما يضفي على نص القصيدة 

ورة الشعريَّة "علي الخرابشة ويرى  ،الرؤية الفنية والمتعة ليست إضافة يلجأ إليها الشاعر أنَّ الصُّ
تسم بالرقّة، والصدق، والجمال، وتُعد بل هي لبّ العمل الشعريّ الذي يجب أن ي شعره،لتجميل 

من الموقف الذي يمر به الشاعر خلال تجاربه، وقد  وجزءًامن عناصر الإبداع في الشعر،  اعنصرً 
استطاع الشاعر من خلال استخدامه للصور الشعرية أن يخرج عن المألوف ولا شك في أن للصورة 

 .139الشعرية وظيفتها وأهميتها في العملية الشعرية"

تجاوز محاولات شرحه "أثير والتجاوز، كما تمنحه ميزة على الت ةالشعر قدر  الصورة منحت"
  .140"عن إعادة تركيبه بعبارات نثرية وإن حاولت الحفاظ على المعنى وتحليله، فضلًا 

ومن الملاحظ على المستوى التصويري أن المعنى قد ارتبط بمدلول لغوي تركيبي نحوي، 
ام بين الصور الشعرية المتلاحقة، وتوظيفها لخدمة المضمون في وهو ما أسهم في خلق انسج

النص، حيث كشفت هذه الصور عما يريد الشاعر إيصاله من معان ومشاهد تحرك مشاعر 
 .141المتلقي

قليلًا قبل أم نتحدَّث بشكل خاص في الديوان؛ أي: كما ضمَّنه التصوّر نقف هنا عند و 
رة، قانصوه الغوري في ديوانه؛ فال الشاعر ر لدى أيِّّ شاعر يتأتَّى من مشاهداته الطبيعيَّة المتكرِّ تصوُّ

مرور الفكر بالصورة الطبيعية التي سبق أن يرى بعض الباحثين أن التصوُّر هو "والدائمة؛ حيث 
. وهذا يعني أن التصوُّر يكون 142"شاهدها وانفعل بها ثم اختزنها في مخيلته، مروره بها يتصفحها

                                       
 .101، 110ع.، مجلة الآداب، "وظيفة الصورة الشعرية ودورها في العمل الأدبي" الخرابشة، ييُنظر: أ.د عل 139

 د.ط الثقافة الجديدة،، ترجمة فريق من دار مشكلات علم الجمال الحديث قضايا وآفاقمخائيل أوفيسيانيكوف،  140
 .164، (1979، 1399،)القاهرة: دار الثقافة الجديدة

: قصيدة عبد الله بن رواحة قراءة التراث الشعري في عصر صدر الإسلام""ينظر: علوة عابد عبد الله الحساني،  141
 .5/4419، (2017، 1438) ،21في رثاء حمزة: دراسة أسلوبية"، حولية كلية اللغة العربية بنين بجرجا، ع. 

)الجزائر: المؤسسة الوطنية للفنون  د.ط ،نظرية التصوير الفنّي عند سيد قطبصلاح عبد الفتاح الخالدي،  142
 .74، (1988، 1408،المطبعية



61 

 

والتصوُّر على  ز الصورة إلى الخارج بشكل فني،بر التَّصوير الذي يهتمُّ بالشكل يفي العقل بخلاف 
وير فأداته الفكر العلاقة بين الصورة والتصوير، وأداته الفكر فقط، وأمّا التصهذي الحال يمثِّّل "

 .143"واللسان واللغة

موليَّة، شكليَّ وإذا ذهبنا إلى القرآن الكريم نجد أنَّ التصوير القرآني يتعدَّى ال ة إلى الحركة والشُّ
ما  االلون في التمثيل، وكثيرً فهو يشمل اللون والحركة والتَّخييل والنَّغمة التي تحلَّ محلَّ اللَّون "

يشترك الوصف والحوار، وجرس الكلمات، ونغم العبارات، وموسيقى السياق في إبراز صورة من 
 .144"الصور

ورة الفنيّة له جذور في التراث العربيِّّ النَّقدي  مصطلح جابر عصفور إلى أنَّ  ويذهب الصُّ
ياغة، بل من حيث "والبلاغي لا من حيث  يثيرها المصطلح الحديث  المشاكل والقضايا التيالصِّّ

ت في التراث، وإن اختلفت طريقة العرض والتناول، أو تميز له حضورٌ " -إذًا–، فهو 145"ويطرحها
  .146م"جوانب التركيز ودرجات الاهتما

من خلال دراسة أشعار "الشاعر قانصوه الغوري" نستطيع استكشاف أنماطًا مختلفة للصور 
والصور المشهدية الصور الوصفية التي تصف الحالة النفسية، على الفنية؛ إذ إنَّ الديوانَ يحتوي 

 التي تصوّر لحظات معينة، والصور الاستعارية التي تستخدم الاستعارات لإيصال المعاني.

ومن خلال قراءة الديوان سنتعرف على أنماط الصور الفنية التي يستخدمها الشاعر في 
المتحركة، ديوانه، فعلى سبيل المثال، يعتمد في الديوان على الصور الوصفية، سواء الثابتة أو 

ليثبت أن الوصف الشعري ليس مقتصرًا على وصف الأشياء والجمادات فقط، بل يتجاوز ذلك إلى 
من الذاتية ويجعل ذاته منعزلة خاضعة لإرادة الله تعالى،  الشاعر الأحاسيس والمشاعر ويتجرد فيه

                                       
 .33، (1934)، 64ع.، 2س. ،2م.، ، مجلّة الرسالة"الصورة والتصور والتصوير"محمد علي الحوماني، 143
 .33 ،نظرية التصوير الفني عند سيد قطبصلاح عبد الفتاح الخالدي.  144
)بيروت: المركز الثقافي  3ط ،الصورة الفنيةّ في التراث النقدي والبلاغي عند العرب ،جابر عصفور 145

 .7، (1992، 1412،العربي
 .7عصفور، الصورة الفنيَّة،  146

https://7eloarabiamagazine-com.cdn.ampproject.org/v/s/7eloarabiamagazine.com/%D8%A7%D9%84%D8%B5%D9%88%D8%B1%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D8%B4%D8%B9%D8%B1%D9%8A%D8%A9-%D8%A8%D9%8A%D9%86-%D8%A5%D8%A8%D8%AF%D8%A7%D8%B9-%D8%A7%D9%84%D9%82%D8%AF%D8%A7%D9%85%D9%89-%D9%88%D8%A7%D8%A8%D8%AA/amp/?amp_gsa=1&amp_js_v=a9&usqp=mq331AQIUAKwASCAAgM%3D#_ftnref9
https://7eloarabiamagazine-com.cdn.ampproject.org/v/s/7eloarabiamagazine.com/%D8%A7%D9%84%D8%B5%D9%88%D8%B1%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D8%B4%D8%B9%D8%B1%D9%8A%D8%A9-%D8%A8%D9%8A%D9%86-%D8%A5%D8%A8%D8%AF%D8%A7%D8%B9-%D8%A7%D9%84%D9%82%D8%AF%D8%A7%D9%85%D9%89-%D9%88%D8%A7%D8%A8%D8%AA/amp/?amp_gsa=1&amp_js_v=a9&usqp=mq331AQIUAKwASCAAgM%3D#_ftnref9


62 

 

هذه الصورة  يستعين الشاعر لرسمو درامي يبعث على الإيمان والصوفية.  ذلك شكلٌ  ظهر كلَّ يُ و 
 ]من الوافر[   :147الوصفية بالاستعارة فيقول
 عن ما تمشت وتشهد أرجلٌ 

  
 أتى وقت السؤال إذْ  وأيدٍ  

 

شخَّص الشاعر في هذا المثال أعضاء بشرية وجعل لها قدرة كبيرة على الفعل والاختيار 
الدينية في إشارة إلى شهادة الجسم على بني آدم، فنرى الأرجل تشهد  المقولاتبتأثره وهو ما يبيِّّن 

وتتكلم كما الانسان، والأيدي تكشف عن حقائق بطش صاحبها يوم الحساب، وهي استعارة مكنية 
يوَمَۡ تشَۡهَدُ سمحالمشبه به وذكر شيئًا من لوازمه. وفيها إشارة إلى قوله تعالى:  الشاعر حذف فيها
لسِۡ 
َ
ْ يَعۡمَلوُنَ عَليَۡهِمۡ أ رجُۡلهُُم بمَِا كَانوُا

َ
يدِۡيهِمۡ وَأ

َ
وتستمر الاستعارة في  ،(24/24)النور:  سجىنتَُهُمۡ وَأ

 :148الكشف عن الصورة بقصيدة: من الطويل يقول فيها

 شربنا وساقينا من البدر أجملُ 
 

 ترحل ا المكارهُ نّ مدامًا بها ع 
 

تجربته وإيصالها إلى الناس، إنما يعمد إلى إن الشاعر في استخدامه للاستعارة للتعبير عن 
تجسيد عنصر من عناصر الطبيعة، وإعطائه شكلًا حسيًا. إنه في عمله هذا يضعنا أمام الحقيقة 
رها العينُ، فيضع تحت أنظارنا ما يظنُّ أنه  ور والأفكار والمثل بطريقة تبصِّ المُشاهَدة ويوضح الصُّ

يد وبصورة جديدة قد تفوق الواقع نفسه جمالًا وتأثيرًا، لهذا يراه. وهو بذلك يعيد خلق الواقع من جد
عدّ بعضهم قوة تمثيل هذه الصور وعرضها مقياس العبقرية. فالشاعر يستعين بالصور سعيًا منه 
إلى التجديد فيها والاستعاضة عن الصور والمعاني القديمة المستهلَكة، بصور أخرى جديدة تصبح 

ة، غير أن استخدام الصور المجازية لا يُقصد به مجرّد النظم، بل تجربتنا بمقتضاها أكثر حيوي
نعة. يقول في  يجسد جانبًا من البراعة الشعرية عند الشاعر قانصوه الغوري بعيدًا عن التكلف والصَّ
ذلك ابن رشيق "ومن الشعر مطبوع ومصنوع فالمطبوع هو الأصل الذي وضع أولًا، وعليه المدار. 

                                       
 .138 الغوري، الديوان، 147
 .136، الديوانالغوري،  148



63 

 

ليه هذا الاسم فليس متكلِّفًا تكلُّفَ أشعار المولِّدين، لكن وقع فيه هذا النوع والمصنوع وإن وقع ع
 .149الذي سموه صنعة من غير قصد ولا تعمُّل"

 :150ويظهر التشبيه أيضا معلنا عن نفسه كأداة في رسم الصورة الفنية، يقول الشاعر

 كواكبٌ  هي الشمس تجلى والحباب
 

 لمكمَّ  يدور بها بدر منيرٌ  
 

يشبِّّه الشاعر في هذا البيت المرأة بالشمس التي تتجلى في السماء فتبهر الأنفس لعلوِّها 
 وشموخها ونورها وبهائها. ويشبه الحُباب بالكواكب ليعلن أنها الطبيعة الواصفة في أطهر صورها.

 ولعلَّ هذا الوصف أليق ما يكون في ساقي الخمرة.

وهذا ما يجسد شعرية قانصوه الغوري إنه شاعر يجمع بين العقل والخيال، بين الروح 
الغزل العفيف ب موشّاةوالجسد، بين الطبيعة والذات. إنه يرسم لوحة عن الطهارة والنقاء والسمو، 

 وبلغة شعرية توحي ببراعة الرجل وتكشف عن تمرسه الشعري الفتَّان.

نفس ؛ فهي تظهر القيمة الجماليَّة الكامنة في رمزيًّا تلعب هذه الصورة الصغرى دورًا
الشاعر، كما تكشف عن بعده الفني الجمالي، الذي يمزج فيه بين عنصري الغزل والجمال، إنه 
يقف بين الحدود الفاصلة بين العاطفة ومظاهر الطبيعة الأرضية والسماوية، في محاولة منه خلق 

وهي معادلة مجرَّدة تحمل معاني المبالغة والإيحاء؛ ممَّا معادلة بين لغة العاطفة ولغة الوصف 
 يعني أن الصورة الشعرية تقوم بدور مزدوج: من خلال تقريب الصورة وإبعادها في آن واحد.

من هنا فإن الشاعر استفاد من الصورة الفنيَّة ووجد فيها نفسه "ووعى ذاته، واعتز بكرامة 
في سوق النفعية والنفاق، فبلغ الذاتية الاجتماعية حين نطق عقله وفكره ولسانه، فلم يساوم عليها 

 بلسان الجماعة، وتمرّد نيابة عنها على الطغيان والنفاق والرّق المادي والمعنوي، وضرب لنا مثلًا 

                                       
 5ط ، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد،العمدة في نقد الشعر ومحاسنهأبو الحسن ابن رشيق القيرواني،   149

 .129، (1901، 1401)بيروت: دار الجيل، 
 .136 الغوري، الديوان، 150



64 

 

للالتزام في الأدب، ورسالة الأديب الذي لا يفقد وعيه في دوامة الأبصار، ولا يخطئ  افذًّا رائعً 
 .151مات، ولا تغفل عينه والناس نيام"طريقه في دجى الظل

لقد عمد الباحث إلى مقاربة هذا المتن الشعري في ضوء هذا الترابط الإبداعي الخلاق؛  
عليها.  النقد الأدبي الحديث تأثَّر بانسلال السرد إلى كل الفنون الكتابية منها وغير الكتابية وهيمنته ف

لُ من انتبه إلى الطاقة الفلسفية الكامنة في طبيعة كما أن أرسطو ”. رولان بارت“على حد تعبير  أوَّ
الشعر أكثر تفلسفًا من التاريخ وأهم لأن الشاعر يتعامل مع الكلِّيات  إنالشعر نفسها حين قال: "

كما يقول غوته تستمر الصورة في الانكشاف وتستدعي  –فالشعر، بطبيعته، "ينطوي على الكشف" 
 تجربة الغوري  وهذا ما نجده في ،ل إلينانقَ بيه والسرد الذي يُ المجاز والكناية عن طريق التش

 :152الشعرية

 فأشرقا كأسها والليل داجٍ  لاج
 وأبدت لنا شمسًا وبدرًا وأنجمًا

 

 سناها فيه للصبح مشرقا وشقّ  
 هلال دون شك تحققا ونورَ  

 

بدونه، له ما إن هذا التداخل بين البوحين الشعري الجمالي والسردي الخيالي، عن وعي أو 
يسوغه، فالكتابة هي استجابة لرغبة ذاتية قد تنفلت في هذا الشكل الإبداعي أو ذاك، فنصبح أمام 
نصوص متناصة بطريقة تفاعلية، ونكون بذلك أمام سرد تحضر فيه الشعرية والعكس صحيح. ولنا 

ر حين أراد في ديوان "أشعار قانصوه الغوري" دليل على حضور مكونات سردية ساحرة، فالشاع
البوح خلق مساحة زمنية يبثُّ فيها رؤيته، وبحث عن الشكل الأنسب لها، فاستحضر نار الحب 

 153:وحرَّ الشوق والحزن والغرام والود ومزجها في إناء فلسفي بريشة إبداعه، يقول في هذا الصدد

 نارٌ  وى جوبقلبي من ال
 ويثير الغرامَ تذكارٌ 

 ها ما خمدجمرُ  
 فيزيد فيَّ الكمد

                                       
)مصر: دار المعارف،  2ط ،والمعاصرقيم جديدة في للأدب العربي القديم بنت الشاطئ،  عائشة عبد الرحمن 151

،1389 ،1970 ،)146. 
 .132 الغوري، الديوان، 152
 .167 الغوري، الديوان، 153



65 

 

 نقش وأنا فيك تابعٌ 
 النصح بالغشولي في ذوع

 

 عنك لم أحبس
 دائمًا لي يسي

 

ولكن الصورة الشعرية القوية عند قانصوه الغوري لا تتبدَّى هنا فقط، بل تنكشف من خلال 
ف حالة الاستسلام والخضوع والخنوع لأمر الله تعالى، ويتمنى  علاقته بخالقه؛ إذ إنَّ الشاعر يصِّ

فًا صورة فنية تعبّر عن الشكر والعرفان وتبيِّّن صلته بربه وقربَه منه، مستدعيًا  عطفه ورحمته موظِّّ
في ذلك زمَني الماضي والحاضر، ومعتمدًا صيغة التصغير التي توحي في هذا الموقف الوصفي 

 ]من الكامل[  : 154بالتواضع. يقول في ذلك الشاعر قانصوه الغوري 

 يا ربُّ عبدٌ من عبيدك مسلم
 منك ولم اللطفَ  عودته

 

مُ    ما زِّلتَ تُوليه الجميلَ وتُنعِّ
 تزل أبدًا عليه تتكرم

 

ويستمرُّ الشاعر في رسم صورة الورع والتقوى والزهد والتقرب من الله، ويبين أنه فوَّض أمره 
إلى ربه، فتحققت السعادة بفضل ذلك، ويتجاوز ذلك في أحايين كثيرة إلى تمني الدار الآخرة، وهنا 

مقتطفًا من ديوانه شخَّص فيه ذاته وكأنه يسعى إلى مزيد من الرحمة والعطف والتقرب. نعرض 
 ]من الكامل[     :155يقول في ذلك

 ض أمرهفوَّ  وفقيرك الغوريُّ 
 الدنيا بجودك نالها فسعادةُ 

 

 أرحمحقًّا أنت ففيهم إليك  
 رمحْ فعسى من الأخرى غدًا لا يُ 

 

السياق خلال الديوان، وتعكس مجموعة من القصائد بيد أن الشاعر لا يستمر في نفس 
هًا آخر يتجلى في شعر الخمرة على عادة القدماء. يقول في ذلك  :156الخمرية التي تنسب له توجُّ

 ]من الطَّويل[

                                       
 .140 الغوري، الديوان، 154
 .140 الغوري، الديوان، 155

 الأنس: في نسخة أخرى القدس. .140 الغوري، الديوان، 156



66 

 

 سنفي حضرة الأُ  الكأس للقوم حلا
 وهامت بمن تهوى وفاز بوصلها

 

 في وجنة الشمس وَجنةٌ فلاحت  
 النفسبغير رقيب العقل أو حاسد 

 

يحمل الوصف هنا صورة فنية رمزية تستدعي رمزًا مهما وهو القدس. تتفاعل فيها الاستعارة 
مع المجاز والكناية، كما تستحضر أبعاد رمزية مهمة بطريقة جمالية تخرج عن الصورة المألوفة 
وترتدي لباس الرمزية؛ إذ إنَّ الخمر تظهر في حضرة مكان مقدس وهو فضاء القدس، ويرمز هذا 

ير إلى الحضارة والوجود الإنساني والعربي، وإلى التاريخ والثقافة. وهنا لم يكن التأثير على الأخ
الجسد، بل انعكس على الأرواح التي حملتنا مع الشاعر إلى عالم مختلف وهو عالم حسي يتوقف 

 ضمنفيه العقل ويترك مساحة للغيبيات، لذلك يتحقق الوصال في الأخير معلنًا عن صورة وصفية 
 من الكامل[]     :157. يقولمشهد تفاعليٍّ 

 الجود عليه منك من بابَ  وفتحتَ 
 المُنى أنْتَ الذي أعْطَيْتَهُ كلَّ 

 

 ك ينظـمإحسانك الوافي وفضلُ  
  مُتَبَسّم ثغرُها حتّى السعادةُ 

 

والسعادة وهنا تعزز الاستعارة عالمًا حسيًّا مختلفًا وهو عالَمٌ تتوافق فيه ملامح الجود والكرم 
الإلهية التي أسند إليها فعل الابتسامة للدلالة على الرضا وشكر النعم، ويتبيَّن أن المثال يتضمَّن 
انزياحًا على مستوى الدلالة، وقد ربط الشاعر بين الابتسامة )فعل بشري ...( والسعادة )معطى 

ثًا بذلك منافرة بين المسند والمسند إليه. مما استدعى تد خل المتلقي لإحداث الانسجام حسي(. مُحدِّ
بينهما. هنا يتضح لنا أن الشاعر يخلق انزياحًا عن اللغة المألوفة ليستعيض عنها بلغة إيحائية 

 غير مباشرة، وأن المتلقي يعيد الانسجام ويحقِّق الملاءمة الدلالية.

يتداخل إن محاولة كشف الصورة الفنية في هذا الديوان، بيَّنت مجموعة من العوالم التي  
فيها الخطاب الشعري والصوفي بالجمالي السردي، والغيبي بالحسي، فتدفعنا الصورة إلى كشف هذا 
التداخل الذي يعد ملمحًا جماليًّا يؤكد أدبيَّة هذا النص الشعري. وقد عمدنا إلى مقاربة هذا المتن 

نسلال السرد إلى كل الفنون الشعري في ضوء هذا الترابط الإبداعي؛ فقد أقرُّ النقد الأدبي الحديث با

                                       
 .140 الغوري، الديوان، 157



67 

 

كما أن أرسطو أول من "”. رولان بارت“الكتابية منها وغير الكتابية وهيمنته عليها، على حد تعبير 
انتبه إلى الطاقة الفلسفية الكامنة في طبيعة الشعر نفسها حين قال: "إن الشعر أكثر تفلسفًا من 

كما يقول  –ر، بطبيعته، "ينطوي على الكشف" التاريخ وأهم لأن الشاعر يتعامل مع الكلِّيات فالشع
وقد تتجاوز الصورة الفنية في أحيان كثيرة مستوى الصور التشبيهية التقريبية والجزئية  158ه"غوت

الصغرى إلى الرمز والانزياح والإشارة والصورة الكلية البعيدة المنتجة للمعنى الإيحائي، والصادرة 
رًا في الزمن النفسي، وتتحول الوحدات المكونة له إلى ، فيصبح النص سفي«الإدراك»عن مستوى 

 صورة العالم النفسي الداخلي الذي يفسر إلى حد ما حلم اليقظة الذي تصبو إليه الذات.

إنَّ أهم ما يميز هذه الصورة الشعرية عند الشاعر قانصوه الغوري أنها صورة دينية صوفية 
والورع، قوامها الدعاء والتمني ونيل رضى الخالق طمعا في بامتياز، صورة عرفانية تقوم على الزهد 

الاقتراب منه. فقانصوه الغوري اعتمد في قصيدته على التصوير الحسي في تشكيل صورته، ففي 
ثنايا القصيدة تستوقفنا جملة من الصور البلاغية من قبيل الاستعارة والتشبيه والمجاز والرمز 

لصور لتبرز جانبًا مشرقًا من حياة الشاعر الدينية ومن مجتمعه والكناية، وقد تفاعلت جميع هذه ا
 السياسي والاجتماعي.

 :على مستوى البديع .2.1.4

تشتمل قصائد الشاعر قانصوه الغوري على مجموعة من المحسنات البديعية التي حملت 
ر جانبًا من الذَّائقة الأدبيَّة، والحسِّّ  الشعريِّّ لديه. دلالات معيَّنة تتَّضح من خلال السياق، وتظهِّ

 ومنها:
 ل من قصيدته من البحر الكاملالتصريع  :159: لقد وقع التصريع في البيت الأوَّ

 من عبيدك مسلم يا ربُّ عبدٌ 
 

 وتنعم ما زلت توليه الجميلَ  
 

                                       
)القاهرة: الهيئة المصرية د.ط  كامل،، ترجمة فؤاد نصوص مختارة من التراث الوجوديمجموعة من المؤلفين،  158

 .6، (1987، 1408،العامة للكتاب
 .140 الغوري، الديوان، 159



68 

 

 ،( اللَّتين تنتهيان بحرف الميم المضمومةتنعم /مسلمنلاحظ أن التصريع وقع في كلمتي )
وهو ما يسمى بظاهرة التصريع. وكذلك الأمر في مجموعة من القصائد الأخرى التي يفتتحها 

 :160بالتصريع ومنها
 أهلُ حبّ اللهِّ أربابُ الكمال

  
 عاينوا نورَ جلالٍ وجمال 

 

اعر ينبئ المتلقِّي أنه يجري على وزن شعريٍّ صحيح لا  ومن جمالية التَّصريع هنا أن الشَّ
ل وهلةٍ أنَّه أخذ في كلام يخرج عنه، وهو  اعر القافية؛ ليُعلَم في أوَّ ما ذكره ابن رشيق: "مبادرة الشَّ

ه القارئ إلى أنَّ ما يقرؤه شعرًا لا نثرًا، كما أنَّ النَّصَّ لن يكون . فهو ينبّ 161"موزونٍ غير منثور
ن يصرِّع حتَّى في مقطعًا قصيرًا، بل هو نصٌّ طويلٌ، وهو أمرٌ لم يلتزم به الغوري دائمًا، بل كا

 القطعة التي تكون من بيتين.

 من الجناس الوارد في القصيدة ما يأتي:الجناس : 
 غروب / غيوب  -
  الشمس / الطمس -
 دخر / فخر  -
 القلب / القرب -
 الحلم / العلم  -
 

وتظهر قيمة الجناس الجماليَّة في حسن تأديته المعنى، والتَّعبير عن الفكرة، ولا يكتسب هذه        
يه من معنى، وإلى هذا أشار  وإلاَّ فإنَّ الإكثار منه غيرُ مُستحسَنٍ. القيمة إلّا بمقدار ما يؤدِّّ

من الفضيلة، أمر لم يتمّ إلا بنصرة « التجنيس»قد تبين لك أن ما يعطي الجرجاني إلى أنَّ "
ولذلك ذمّ  فظ وحده لما كان فيه مستحسن، ولما وجد فيه معيب مستهجن.المعنى، إذ لو كان باللَّ 

وذلك أن المعاني لا تدين في كل موضع لما يجذبها التجنيس إليه، إذ  الاستكثار منه والولوع به.

                                       
 .139 الغوري، الديوان، 160
 .1/174العمدة، القيرواني،  161



69 

 

خدم المعاني والمصرّفة في حكمها، وكانت المعاني هي المالكة سياستها، المستحقّة  الألفاظ
 .162"طاعتها
 من الطباق الوارد في القصيدة ما يأتي:الطباق : 

 سوداءهو فيما يقال 
 موصولهْ  فليالي الكروبِّ 

 

 بّـِيضُها ترهَب 
 بصباح الفرجْ 

 
 

البديعي في أنَّه يجمع الأضداد في الألفاظ، ويلمُّ ما تنافر من  نوتتجلَّى جمالية هذا المحسِّّ 
يء ومقابله"معانٍ  ه، والشَّ دِّّ دِّّ وضِّ ريع بين الضِّّ هن ضربًا من الانتقال السَّ  .163"فيحدِّث في الذِّّ
 السجع الوارد في القصيدة ما يأتي:: من السجع 

 العلم أنت كاملُ 
 فاهدنا إلى العدل
 يا مدبر الخلق

 

لْم   أنت شامل الحِّ
 الفضل أنت واسعُ 
 الرزق  يا مدبرَ 

 

ولو عدنا إلى الشعر فالسجع في البيت الواحد يسمى تشطيرًا. وقد ورد كثيرًا في الشعر 
ي  العربي. جع أمرٌ يخضع للقوافي التي تأتي عليها القصيدة، والاختلال فيها يؤدِّّ كما أنَّ مراعاة السَّ

ن "عيوب القافية"، كالإقواء يو إلى اختلال في القصيدة، والوصول إلى ما اصطلح عليه العروض
 وغير ذلك.

نات تتميز قصائد الشاعر قانصو الغوري بتنوع الأغراض وهو ما يسهم في تنويع المحس
م لنا تجربة ذاتية تمتزج بملامح جماعية تقوم على التكامل والانسجام.  البديعية بحكم أنَّ الشاعر يقدِّّ
ولتصوير لحظة الزهد والورع والخمر أحيانًا وظف الشاعر الجناس والسجع والتصريع والطباق، وهو 

بديعية في تعزيز التأثير ما أضفى على القصائد طابَعًا جماليًّا وفنيًّا. كما ساهمت المحسنات ال

                                       
 .8، )جدة: دار المدني، د.ت( د.ط ، تحقيق: محمود محمَّد شاكر،أسرار البلاغةعبد القاهر الجرجاني،  162
ل في علوم البلاغة العربيةّ،عيسى علي العاكوب،  163 ، 1437)حلب: مطبوعات جامعة حلب د.ط المفصِّّ

2015) ،595. 



70 

 

اللغوي والجمالي وإبراز المهارة الشعرية للشاعر قانصوه الغوري. وذلك بحقيق التوازن والتناسق 
 الصوتي والمعنوي في مختلف قصائده.

 :على مستوى المعاني .3.1.4

بالمزاوجة بين الأسلوبين الخبري  على مستوى الأساليب تتميز قصائد الشاعر الغوري 
 :164مثلة الأسلوب الخبري مثلًا نورد ما يأتي. يقولوالإنشائي ومن أ

 الخلق جل مبدعُ 
 فهو فاتق الرتق

 ه جاري فيض جودِّ 
 

 في الوجود بالحق 
 الله من حجاب غيبِّ 

 نوره ساري  سرُّ 
 

يلعب الأسلوب الخبري هنا دورا في نقل تجربة الشاعر والإخبار بها، كما يتميز بمسحة 
والكشف عن الدهشة والاعجاب بقدرة الله عز وجل. كما نلاحظ توافرا دينية سماتها الورع والتقوى 

للجمل الخبرية وهذا أمر طبيعي لأن الشاعر بصدد الإفصاح عن مغامراته ورؤيته وتجربته الشعرية 
التي تتمحور حول الزهد والتصوف رغم وجود بعض القصائد الخمرية التي تتميز بدورها بغلبة 

 الإخبار.

 سلوب الإنشائي بأساليب مختلفة متفرقة في القصائد ومنها: بينما يظهر الأ

 ربي فاحفظ الُأمَرا    لي مع الوزرا( ) / (باللهأنت آخذٌ بيدي   فاستعانتي ) الأمر -
  ويتكرر هذا الأسلوب بشكل كبير في الموشح ربي(، )ياالنداء: )يا غزالًا بلحظه ينثني(   -
 لا تؤاخذ ثم فاغفرالنهي:  -

 كيف يبلغ الفهمالاستفهام:  -

                                       
 .40 الغوري، الديوان، 164



71 

 

في رصد  هامٌّ  دورٌ لهذا التنويع نشائي عند الشاعر، و ا في الأسلوب الإا مهمًّ نلاحظ تنويعً  
وهو ما يتلاءم مع موضوع القصائد القائم على إحساس الورع  ،انفعالات الشاعر وأحاسيسه

 والتصوف وفي أحايين أخرى الدهشة والجمال.

عت بين الضمائر المختلفة في قصائده، توزَّ  مجموعة من قانصوه الغوري يوظف الشاعر 
(، وضمير فاز أناس(، وضمير الغائب )الجود باب فتحت / اللطف دتهعوَّ ضمير المتكلم )

يا إلهنا اجمعنا ) ، من مثلعلى مجموعة من الأبياتنا الشاعرة" الأ (، وسيطرة"يا ربالمخاطب )
على الاسمية، لأن الجمل الفعلية تتلاءم مع  ا هيمنة الجمل الفعلية(، ونلاحظ أيضً بالقلوب واسمعنا

"التحول"  حياة الشاعر المملوكي قائمة أساسًا على، ثمَّ إنَّ طبيعة الشاعر الدينية ومكانته السياسية
 الحركة".و"

إن ما يبعث على الانتباه في أشعار قانصوه الغوري التي تخلِّد فترة زمنية هامَّة من حياته 
ط الذي يجمع بين الألفاظ المناسبة هو مواصفات النصِّّ المُ  حكَمِّ التأليفَ في تركيبه اللغويِّّ المُبسَّ

والمعاني الدقيقة، فيتحول النص الشعري إلى كائن حي ينقل إلينا تجربة حبلى بالماضي والحاضر، 
فقد خصص إحدى قصائده مثلًا للدعاء للحاشية والجنود والوزراء، ودعا لهم بحسن التقدير معتمدًا 

قًا ودقيقًا، فتناسلت معاني القصيدة وتمازجت مع التراكيب اللغوية التي في  ذلك تركيبًا لغويًّا متناسِّ
كان يختارها بشكل خاص. وهو الأمر الذي حقَّق توازنًا بين أجزاء النص الذي يبدو جسدًا واحدًا 

 في هذا المثال:

 هملكنا وعسكرُ 
ره  بالذي تقدِّّ

 

 أنت لي تدبِّّره 
 لي فأكتفي بالله

 

إن محاولة كشف التركيب اللغوي في هذا الديوان بيَّنت مجموعة من العوالم التي يتداخل 
فيها الخطاب الشعري والسردي والفلسفي بجمل خبرية وأخرى إنشائية، وهو ما يدفعنا إلى كشف 

 هذا التداخل الذي يُعدُّ ملمحًا جماليًّا يؤكد أدبية هذا الشاعر.
إذًا في هذه القصائد دورًا حاسمًا في إيصال رسالة القصيدة يلعب التركيب اللغوي 

ز الشعور بالجمال والتأثيوممارسة تأثيرها في القارئ؛ إذ إنَّ التقنيات اللغو  ، وتساهم فيه رية تعزِّ



72 

 

العناصر المختلفة المبطَّنة داخل التركيب اللغوي في إبراز الأفكار والمشاعر وإيجاد توازن وتناسق 
 .داخل القصائد

 : الظواهر الأسلوبيّة .2.4
يجدر بنا الحديث هنا عن مجموعة من الخصائص اللُّغوية التي اتَّسم بها ديوان قانصوه 

 الغوري، وقد جاءت في ستِّ نِّقاط كما يأتي:

 التعدد اللغوي: .1.2.4

يتميز شعر الشاعر قانصوه الغوري بتعدد لغوي واضح، فإضافة إلى العربية والتركية،   
لطان كان يتقن الفارسية، وهي لغة هامَّة في الشعر والأدب ذكر الشريفي في الشاهنامة أن السُّ 

الفارسي التقليدي. وقد أورد مؤلف النفائس أن السلطان ذكر في إحدى المجالس أنه يعرف العديد 
من اللغات وعد سبع لغات. تعد معرفة اللغات المتعددة التي كان يتقنها السلطان مؤشرًا قويًا على 

 بالاستكشاف والتعلم. تعدد ثقافاته ومدى شغفه 

إن امتلاكه مفاتيح العربية والتركية والفارسية، إلى جانب لغات أخرى، يعكس حجم المعرفة 
اللغوية والثقافية التي كانت لديه، وهذا يبرز تفرده كشخصية مثقفة ومتعددة اللغات، ويدل على 

 اهتمامه العميق بالأدب والثقافات المختلفة.

ر بعض كما ذكَ  ،صية مميزة في التاريخ الأدبي والثقافي للمنطقةكان السّلطان الغوري شخ
كان محبًّا للعلم والأدب، واسع المعرفة بثقافة عصره. كان يتقن العربية والتركية وكان  أنَّه المؤرخين

لديه القدرة على الكتابة والتعبير بطلاقة في اللغتين. بفضل هذه الملكة، كان قادرًا على كتابة 
 وب ملمّع يجمع بين العربية والتركية في قصائده.الشعر بأسل

وأما بصره بالشعر والغناء والموسيقى، وقدرته على المشاركة فيها، فقد أخبرنا بهما ابن 
 إياس والشريفي مترجم الشاهنامة، ودلَّ عليهما ما أثر من نظم السلطان وموشحاته.

ي، وهذا ما أشار إليه ابن إياس، وهو ويعدُّ الشعر مكانًا لاستلهام وإبراز هذه التعدد اللغو 
ومنها أنه كان يفهم الشعر ويحب سماع الآلات والغناء، وله نظم على "يعدد محاسن الغوري بقوله: 



73 

 

. وأما الشريفي؛ فقد قدمنا قوله في معرفة السلطان الشعر والإنشاء، ونزيد هنا قوله 165"اللغة التركية
 في مقدمة الشاهنامة:

 ندر خبير أولنه فن أو لرسه أند 
 بلر شعر ومعمي فننی خوب
 نبيك مدحني توحيد باري 

 

 166هرای شده تکری کسترمش آکاپول 
 167عزل إنشا إدر دركيبي مرغوب

 دمش کم کی در إيشيدن قراري 
 

 ومن أعمال قانصوه الغوري موشح عربي من نغم الحسيني، وهو عشرة أبيات، وأوله:

 لنا نعمًا نا أدمْ ربَّ 
 ها حكى ديمًافيضُ 

 

 دت لي بها كرماجُ  
 بالغمام مَنْهَلُه

 

والثاني كتب فوقه: "من نغمة المصرية محير يهبط على عشاق العجم"، وهو اثنا عشر بيتًا 
 أولها:

 جل من لنا وهبا
 ابالسب حيث سببَ 

 

 مصر واكتسبا ملكَ  
 الله في قديم علمِّ 

 

الغوري بالتواصل والتفاعل هذا الاهتمام الكبير بتعلم ومعرفة اللغات يعكس شغف السلطان 
مع ثقافات مختلفة، ويمكن أن يسهم تعلم اللغات المتنوعة في تعزيز التواصل الثقافي والتفاهم بين 
الشعوب، ويتيح للسلطان الغوري فهم واستيعاب مختلف الأفكار والتعابير الثقافية من مصادر 

ه في الاستزادة من المعرفة متعددة، كما يبرز هذا الجانب من شخصية السلطان الغوري رغبت
 وتوسيع آفاقه الثقافية.

                                       
 .32عزام، مجالس السلطان، 165

 يشير البيت إلى هذا المعنى باللغة العربيَّة: ما كان من فن فهو خبير به، قد هداه الله في كل أمر طريقًا. 166
 المعنى باللغة العربيَّة: يجيد فنَّ الشعر والمعمّى، وله غزل مرغوب كالدر.يشير البيت إلى هذا  167



74 

 

يمكن القول: إنَّ السلطان الغوري كان شخصية مثيرة في الحياة الأدبية والثقافية للمنطقة، 
فهو كان محبًا للعلم والأدب، ومتعدد اللغات والثقافات، وموهوبًا في الشعر والغناء والموسيقى. إن 

 امه الكبير بالفنون والثقافة، ويعدُّ مصدر إلهام ذاتيًّا خلال عصره.إرثه الأدبي واللغوي يعكس اهتم

 اللغة الفصيحة: .2.2.4

 عنبسهولة المأخذ وطراوة اللفظ وحلاوة الأجراس والبعد  قانصوه الغوري يتميز شعر 
التكلف، فكان شعره يجري على لسانه سهلًا منقادًا في عبارات متداولة ولبوس شعبي، يمتاح 

 168 :المعاني المختلفة من الثقافة المحلية فسهل شعره على حامليه، جاء في الديوان ما يأتي

 يا كافي يا لطيفُ 
 يا كريم يا وافي

 

 يا حفيظ يا شافي 
 يا الله يا رحيمُ 

 

ولكنها بسيطة تصب في معاني الزهد والشكر والدعاء،  ،فصيحةنلاحظ أنه اعتمد لغة    
وذلك بفضل الأسلوب الفريد والمميز الذي يتجلى في استخدامه لمفردات وتراكيب لغوية قريبة من 
العامية وتنهل منها. ما ينعكس على قوة تعبيره وأسلوبه الشعري الذي يجذب المستمعين ويجعلهم 

قصائده، ولكنه مع ذلك يوظف في بعض الأحيان لغة يشعرون بالانتماء والقرب من مضمون 
 169: فصيحة دالة تتميز بالقوة والانسيابية والرقة والتعبير ومن ذلك قوله

 ت فيه رونقٌ وللحسّ منها إن سرَ 
 من الأسقام برء من الضنا شفاءٌ 
 ح ما قد كان في الحال فاسدًاوتُصلِّ 

 

 الحياة ترقرقا كأن به ماءَ  
 عن الرقامن الآلام تغني  خلاصٌ 

 وتفتح ما قد كان من قبل ضيِّّقا
 

يبدو واضحًا من خلال هذه الأمثلة أن اللغة الفصيحة تنساب انسيابًا من قِّبل الشاعر   
قانصوه الغوري، إذ إنَّ الألفاظ تبدو متناسقة مع المعنى والدلالة وهو موضوع الغزل الذي اختار له 

                                       
 .154 الغوري، الديوان، 168
 .132 الغوري، الديوان، 169



75 

 

ير توظيف اللغة الفصحى من خلال هذه الأمثلة إلى يشو  حرف القاف الرقيق رويًّا مختومًا بألف.
 عدة دلالات منها:

تعمقه في المعرفة والتعلم، إذ إنَّه يتطلب استخدام اللغة الفصحى خصائص لغوية  -1
وثقافية عالية. قد يعكس ذلك اهتمامه الكبير بالأدب والثقافة، وسعيه للاستفادة من مصادر المعرفة 

 المختلفة. 
ثة دليل على توظيفه اللُّغة الفصحى  -2 رغبته في التواصل والتفاعل مع الجماهير المتحدَّ

بها. قد يكون لديه الرغبة في التأثير على الجمهور أو نقل رسائله وأفكاره بوضوح ودقَّة، وقد يكون 
 يسعى للتواصل مع الشرائح الثقافية المختلفة في المجتمع. 

رغبته في إبراز مكانته وسلطته كزعيم. فقد كانت ى يشير إلتوظيف اللغة الفصحى  -3
اللغة الفصحى لغة النخبة والحكمة، وبالتالي قد يكون استخدامها من قبل قانصوه الغوري يهدف 

 إلى إظهار تفوقه الثقافي والفكري وقوته الحاكمة.

بشكل عام، يُمكِّنُ اعتبار توظيف اللغة الفصحى من قبل قانصوه الغوري علامة على 
شخصيته المثقفة وثقافته العميقة، وقدرته على التواصل بلغة رفيعة المستوى في سياقات معينة، كما 

 يعكس اهتمامه بالتواصل مع الجماهير وتأثيره عليها، ورغبته في تعزيز مكانته كزعيم متحكم. 

 ة العامية:اللغ .3.2.4

شعر قانصوه الغوري مشهور بأسلوبه الفريد والمميز، إذ إنَّه يستخدم العامية بشكل متقن في 
قصائده. وقد قدم العديد من الأمثلة على توظيف العامية في شعره مع تنوع دلالاتها، ومنها 

 170:قوله

 غوري عبدك الخايف من ذنوبه السالف
 الزلة أنت له لاه أنت غافرُ 

 

يعدُّ هذان البيتان مثالًا واضحًا على توظيف العامية في شعر قانصوه الغوري، إذ إنَّه 
 يصوِّر الشاعر نفسه شخصًا خائفًا من ذنوبه السابقة ويعبّر عن التوبة والاستغفار. 

                                       
 لم يتعرض المحقق في تحقيقه للشعر العامي في الديوان أو الملمع أو ما هو بلغة غير عربية. 170



76 

 

سعة بشكل عام، تعكس هذه القصيدة رغبة الشاعر في التوبة والاستغفار، وتظهر الثقة في 
كما يتم تعزيز هذه الأفكار والمشاعر من خلال استخدام العامية،  ،الذنوبومغفرته  فوهعرحمة الله و 

التي تعزز القرب من الناس وتعبّر عن المشاعر بشكل مباشر وعفوي. ويمكن تفسير توظيف 
 العامية من قبل الشاعر كما يأتي:

استخدام العامية في الشعر يعكس التغيرات الاجتماعية والثقافية التي عرفها المجتمع؛ إذ  ●
يمكن اعتبار هيمنة العامية في التواصل اليومي خلال فترة كتابة قصائد قانصوه الغوري مظهرًا من 

 مظاهر نشاط اللغة وتطورها في المجتمع. 
ت الاجتماعية والثقافية التي شهدها تعكس العامية استجابة الشعراء للتغيرات والتحولا ●

المجتمع في ذلك الوقت؛ فعندما يستخدم الشاعر العامية في شعره، فإنه يتأقلم مع اللغة الحية التي 
يستخدمها الناس في حياتهم اليومية، وينتقل بعيدًا عن اللغة الأدبية الرسمية ويستخدم لغة الشارع 

 تصال أوثق بالمجتمع.ولغة الناس العاديين، وبذلك يكون على ا
عندما يستخدم الشاعر العامية في شعره، فإنه يعكس التعايش والتواصل بين الشاعر  ●

يصبح الشعر قريبًا من حياة الناس اليومية وتجاربهم، ويمكن للمتقي أن يتعاطف مع ، و والمتلقي
لشاعر أن ينقل الشعر ويستوعبه بسهولة أكبر. هذا التواصل الوثيق يعزز التأثير الشعري ويمكن ل

 رسالته بشكل أفضل.
إضافة إلى ذلك، استخدام العامية في الشعر يعكس التنوع اللغوي والثقافي في المجتمع،  ●

ويظهر أن الشاعر يقدر التعبير بأشكال مختلفة ومتنوعة، بما في ذلك اللهجات والتعابير الشعبية 
جتمع ويبرز التنوع الثقافي الغني الذي المحلية، كما يعكس هذا التنوع اللغوي والثقافي تعددية الم

 يتمتع به.

بشكل عام، استخدام العامية في شعر قانصوه الغوري يعكس تفاعل الشاعر مع المجتمع 
وتطور اللغة والتغيرات الاجتماعية والثقافية في ذلك الوقت. إنه يعكس رغبة الشاعر في التواصل 

 لحيوية اللغوية في المجتمع.مع الناس بأسلوب مفهوم وقريب، ويبرز التنوع وا



77 

 

 بساطة التركيب اللغوي:  .4.2.4

 :171كان المستوى التركيبي للموشحات سهلًا بسيطًا ليناسب الإنشاد، ومن ذلك يقول الغوري 

 نشىيا غزالًا بلحظه يُ 
 في الهوا يفشى طفح السكرُ 

 دمع عيني فيك مدرار
 وبقلبي من الجوى نار

 

 الأكؤس نشوةَ  
 الأنفس مضمرَ 

 سائل ما جمد
 ها ما خمدجمرُ 
 

اعر يبتعد هنا عن الإغراب اللَّفظي لتكون رسالته جليَّة واضحة، وفكرته مفهومة من  فالشَّ
ة، فالألفاظ )غزال  نار( حسيِّّة تعبِّّر عن التنوُّع في الحالة  –سائل  –دمع  –قبل العامَّة قبل الخاصَّ

اعر، فضلًا عن الإشارة إلى الجمع بين  ار" التي تشير إلى الاستمراريَّة في البكاء، "مدر النَّفسيَّة للشَّ
اعر وباطنه  والغزارة، وبين "جمرها ما خمد" التي تشير إلى الاستمراريَّة في الحرقة والألم. فظاهر الشَّ

 يحترقان عشقًا لله، ويذوبان محبَّة.

 سمات الألفاظ: .5.2.4

 تتميز الألفاظ في شعر قانصوه الغوري بعدة سمات فريدة. منها:     

توظيف العامية بشكل متقن ومحكم، إذ إنَّه يستخدم لغة الشارع والعبارات الشعبية في  -1
قصائده، ويعكس هذا استخدامُ العامية قربه من الجمهور ويسهم في توصيل رسالته 

 بشكل فعال. 
اعر يتعامل بعبارات مباشرة وبسيطة، مما  -2 البساطة والوضوح في الألفاظ؛ إذ إنَّ الشَّ

بًا ومفهومًا للمتلقي. هذه البساطة تعكس أيضًا ثقافة الشعب وتجعله يجعل شعره قري
 يتألق في قصائده. بالإضافة إلى ذلك، 

                                       
 .167 الغوري، الديوان، 171



78 

 

يتميز شعر قانصوه الغوري بالعاطفة والشغف، إذ ينبع الشعر من القلب ويعبر عن  -3
المشاعر العميقة والعواطف المتنوعة )الحب، الشوق، الزهد...( كلها تتجلى في 

 قوي ومؤثر. قصائده بشكل

الفصاحة: يتميز شعر قانصوه الغوري بسهولة اللفظ، ووضوحُ المعنى والغرض،   -4
 والجري على قواعد اللغة، وجودة النظم.

 العامية: يوظف الشعر ألفاظ عامية في بعض أشعاره تحقيقًا لذاته وتقربًا من مجتمعه. -5

فصيحة، والمعاني البلاغة: يظهر ذلك في مطابقة الكلام لمقتضى الحال؛ فالألفاظ  -6
 واضحة، والنظمُ جيد مع ملاءمة الكلام للموطن الذي يقال فيه، من أجل حسن التبليغ.

الأسلوب: هو الطريقة التي يعتمدها الشاعر في تأليف كلامه للتعبير عن المعاني،  -7
وهو مرتبط أشد الارتباط بالبلاغة وهنا يبرز الأسلوب الأدبي للشاعر قانصوه الغوري 

يتميز بالتعبير الجميل القائم على دقة التركيب والمجاز والإيحاء والتصوير  وهو أسلوب
 الدقيق.

البساطة، العاطفة والشغف، والرمزية بباختصار، تتميز الألفاظ في شعر قانصوه الغوري 
اء التعاطف معه والاستمتاع بقراءته والصورة الشاعرية. هذه السمات تجعل شعره مميزًا ويستطيع القرّ 

 ه بسهولة، ومن هنا يمكننا استخلاص السمات الشعرية في الديوان كما يلي:وفهم

: يتميز قانصوه الغوري بقدرته على استخدام العربية والتركية بشكل متقن. التنوع اللغوي  .1
يجمع في شعره بين الألفاظ والتعابير من اللغتين، ما يجعل قصائده متعددة الأبعاد وغنية بالمفردات 

 المتنوعة.

 الألفاظو ارات : يظهر في أبيات قانصوه الغوري استخدامًا متقنًا للعبالجمال اللغوي  .2
والتراكيب الشعرية. يتميز بالاهتمام بالتناسق الصوتي والإيقاعي للأبيات، مما يضفي على شعره 

 رونقًا وجمالًا لغويًا.



79 

 

يظهر قانصوه الغوري في قصائده القدرة على التعبير بشكل معبّر وغني  الغنى الشعري: .3
بالصور الشعرية، فهو يستخدم التشبيه والاستعارة والرموز لتجسيد أفكاره ومشاعره بطريقة جذابة 

 وفنية.

: تبرز في ألفاظ قانصوه الغوري تأثره بالثقافتين العربية والتركية. يستخدم التأثر الثقافي .4
والعبارات التي تعكس تراث الشعر والأدب في هاتين الثقافتين، ما يعطي قصائده طابعًا المفردات 

 ثقافيًا مشتركًا بين العربية والتركية.

عند قانصوه الغوري هي التنوع اللغوي، الغنى  الشعرية أن نعد سماتباختصار، يمكن 
مات تصبغ الشعر بصبغة خاصَة، وتجعله أقرب إلى التأثير،  الشعري، والتأثر الثقافي، وهذه السِّّ

 وتزيد من قبوله لدى القارئ.

 :الحقول المعجمية في الديوان .6.2.4

حملَ ديوان الغوري مجموعة لا بأس بها من المعاني والموضوعات المتواضعة، ما 
يستدعي الوقوف على الحقول المعجمية التي ظهرت واضحة سهلة، فالحقل المعجمي لكلمة الحب: 

، إغواء، تهوى، الوصال، متيم(، والكثير من المفردات التي صبَّت في هذا )الهوى، الحبيب، عاشق
الحقل. وأيضا الغزل والوصف: أهيف، سحار، اللواحظ(. والحقل المعجمي للحزن: )تتوجع، يموت، 

 الكرى، الدموع، البكاء، الأسى(.

، مالك الملك، ومن أكثر المفردات التي حملت حقلًا معجميًّا واسعًا هي الذات الإلهيَّة: )الله
 جلَّ جلاله، مولى، الرحمن، مولانا، رب، الخالق(.

وأيضا في مديح النَّبي نرى مجموعة الكلمات التي تنتمي إلى حقل النُّبوة أو النَّبي محمد: 
 )المصطفى، رسول، مرسل، أحمد، نبي، شافع(، وغيرها، وهكذا أغلب ديوانه.

حول يدور في المعجم العربي فالتَّكرار  ،التَّكرار وأهمُّ ما يمكن أن نقف عليه هنا هو ظاهرة
، و"التكرار تشاكل لغوي يلفت الانتباه، ومظهر من مظاهر دمعاني الرجوع والإعادة والعطف والبع

التماسك المعجمي، حيث يقوم ببناء شبكة من العلاقات داخل المنجز النصي، مما يحقق ترابط 
ي الجانب الدلالي والتداولي وتغذِّّ  ،تحافظ على بنية النصِّّ النص وتماسكه إذ إن العناصر المكررة 



80 

 

فيه وذلك من خلال تكاثر المفردات وكثافتها مما يحقق سبك النص وتماسكه وإعادة تأكيد كينونته 
 .172واستمراريته واطّراده"

على بناء الإيقاع الداخلي والانسجام الموسيقي في نصوص الديوان إضافة إلى  فقد ساعدَ 
 معنى وترسيخه لدى المتلقي وتوضيحه.تأكيد ال

 :173يقول. ع في ثنايا ديوانهموزّ  فنلاحظ تكرار للكلمات

 وعدًا يحمل التوبةَ 
 أنت يا مولى الموالي

 الكروب أنت كشافُ 
 

 كذوب           الوعد     فيوهو  
 م الغيوب علّا أنت  

 ار العيوبأنت ستّ 
 

ح  ا،موسيقيًّ  افتكرار كلمة الوعد في البيت الأول يحمل بنية إيقاعيَّة وانسجامً         ويوضِّّ
اعر ليبدو جليًّ   من التأكيد. هللمتلقي وفيه ما في امقصد الشَّ

فهو  ؛بالصفات المذكورةعر االشَّ ه خصَّ قد و  ،وتكرار كلمة أنت تأكيد على وحدانية الله
في مثال آخر يقول و  حده لا شريك له.، وهو وساتر العيب ،وكاشف الكرب ،وعالم الغيب ،المولى

 :174االسلطان الغوري مؤكِّدً 

 فيها على أهل الهدى  هي ليلةٌ 
 هي ليلة مازال محتفلًا بها 

 هي ليلة يتوقع الداعي بها و
 

 وبقلوبهم قد حفت الطاعات 
 المصطفى السادات مذ قام دينُ 
 له الحاجات ىقضلله أن تُ 

 

اعر ذلك.فهي            ر لفظة هي ليلة ليؤكٍّد الشَّ لم و  ليلة واحدة لا غيرها تحمل كل ما سبق فكرَّ
ر الجُمليكتفِّ السلطان الغوري بتكرار   :175، حتى شطر كامل كقولهالمفردات فكرَّ

                                       
، (1998، 1418،)القاهرة: عالم الكتب 1ط ، ترجمة: د. تمام حسان،والإجراء النص والخطابدي بوجراد،  172

303. 

 .116 ،النص والخطاب والإجراءبوجراد،  173

 .117، النص والخطاب والإجراءبوجراد،  174



81 

 

 لا إله إلا الله لا إله إلا الله       لا إله إلا الله لا إله إلا الله

ر كذلك الشطر في بيتين متتال  :176يين في قولهوكرَّ

 عليم لا إله إلا الله     أنت فتاحٌ 

 لا إله إلا الله     وأنت رزاق كريم

روقد   في ديوانه غلب عليها الميم واللام. الكثير من الحروف كرَّ

حمل التكرار ترسيخًا للمعنى عند المتلقي وتوضيحًا له، كما ساعد على بناء إيقاع موسيقي 
اعر إلى المتلقي وتعميقه كما في النص، وهذا له قيمة فنية  عالية تتجلّى في نقل إحساس الشَّ
اعر  ورفدهيفوتنا أن " التكرار له دور في إخصاب شعرية النص،  ولا. يوضح المعنى ومقصد الشَّ

النفسية و الموضوعية و الفنية ...و يسهم في الكشف عن بعض الدلالات والجماليبالبث الإيحائي 
 .177للنص و صاحبه"

 قتباس في الديوان:مظاهر الا .3.4
اعر يقتبس من  الاقتباس أحد وجوه البلاغة التي لم يخلُ منها ديوان قانصوه الغوري، والشَّ
نَّة النَّبويَّة، مع الإشارة إلى التنوُّع في مظاهر الاقتباس من القرآن الكريم. وفيما  القرآن الكريم والسُّ

 يأتي بيانُ ذلك.

 القرآن الكريم: .1.3.4

لحديث عن )الاقتباس( بالحديث عن أثر القرآن الكريم في اللغة العربية لا بدَّ أن يبدأ ا"
وآدابها؛ ذلك لأنه المنبع والمشرع لكل ما عرفته من علوم، وما كسبه العرب من معارف بفضل ما 

                                                                                                                
 .149، النص والخطاب والإجراءبوجراد،  175

 .149 الغوري، الديوان، 176

المعنى في الخطاب الشعري نماذج من شعر محمد  وديناميةجماليات التكرار " القادر علي زروقي، ينظر: عبد 177
 .و ما بعد 133، (2016جوان) 25الأثر، العددمجلة  ،"بلقاسم خمار



82 

 

غرسه الإسلام ودستوره العظيم، والحديث النبوي الشريف في نفوسهم من حب العلم وحثهم على 
هضتهم العلمية فيما بعد ولا ريب أن القرآن الكريم كان له الفضل الأكبر في طلبه، ممَّا هيَّأ لن

 .178ة"ضمان بقاء العربية، في حين درست أخواتها اللغات القديم

المصدر الأول الذي يستقي منه الشعراء هو القرآن الكريم، وذلك لما يتصف به من بلاغة 
وسحر وجمال لغوي، إلى جانب التنسيق البديع، وتأليف العبارات، والغاية الرئيسة وراء ذلك للشعراء 
هي تحسين الصور اللغوية والتراكيب الفنية ورفع سوية النص الأدبيّة، ويضاف إلى ذلك رغبة 
الشاعر في تحريك عنصر الإشارة والتشويق للمتلقي، فلا غرابة في أن يمتلك الشعرُ الجماليةَ حين 

أن الاقتباس من القرآن الكريم ظاهرة "اقتباسه من القرآن الكريم لفظًا كان أم أسلوبًا، ورأى الثعالبي 
آن الكريم والحديث ، وكان الغوري من الشعراء الذين  اقتبسوا من القر 179ي"عامة في الأدب العرب

النبوي الشريف، وقد لجأ إليهما الغوري لتقوية معانيه وإضفاء القدسية الدينية لشعره، ونرى ثلاثة 
 أنواع للاقتباس في شعر الغوري.

، وقلَّما نجد ذلك النوع 180ة"وفيه يلتزم الشاعر بلفظ النص القرآني وتركيب" الاقتباس النصي: ●
 :181هعند الغوري، يقول في إحدى قصائد

 أمر محكم كل   إذ قيل يفرق  
 

 قط الورقاتسفيها وفيها ت 
 

 :182ويقول

 على خده ال  ر الخ  وقد  
 

 ذلك تقدير العزيز العليم 
 

                                       
، 1417 ،ر)دمشق: دار النمي 1ط ،الاقتباس من القرآن الكريم في الشعر العربيعبد الهادي الفكيكي،  178

1996) ،7. 
)المنصورة: دار الوفاء للطباعة  1ط ، تحقيق: ابتسام الصفار،الاقتباس من القرآن الكريمأبو منصور الثعالبي،  179

 .1/27، (1992 والنشر،
 .13الاقتباس من القرآن الكريم، الفكيكي،  180
 .117 الغوري، الديوان، 181
 .142 الغوري، الديوان، 182



83 

 

. وهذا اقتباس حرفي؛ ففي البيت جزءًا منهلا  يقتبس النَّصَّ كلَّه،هذين البيتين في الشَاعر 
ل يقتبس الآية الكريمة:  مۡرٍ حَكِيمٍ فيِهَا يُفۡرَقُ  سمحالأوَّ

َ
، وفي البيت الثَّاني (41/4)الدخان:  سجىكُلُّ أ

طر ال َٰلكَِ تَقْدِيرُ العَْزيِزِ العَْليِمِ  سمحالآية الكريمة:  ثانييقتبس في الشَّ ، وهذا (6/96)الأنعام:  سجىذَ
لاعه على آيات القرآن الحكيم، بل ربَّما كان حافظًا كتاب الله تعالى.  الاقتباس يشير إلى سعة اطِّّ

 :183ومنه قول الغوري متحدثًا عن نعيم الجنة قتباس التحويري:الا ●

 لا ويومًا أرادوا جنة
 

 وحريرًا في نعيم ودلال 
 

رَِتۡ سمحويستخدم الاقتباس التحويري من الآية الكريمة  مۡسُ كُو  ، (81/1)التكوير:  سجىإذَِا ٱلشَّ
 :184وذلك في الحديث عن إعجاز خلق الله سبحانه وتعالى، يقول

 الشمس يا مكورَ 
 

 ضلَّ الإنسفيا مُ  
 

الشاعر من القرآن ما يشير به إلى آية أو مجموعة آيات.  : أن يأخذالاقتباس الإشاري  ●
 يقول الغوري وهو يناجي ربه جلّ وعلا:

 ض أمرهفوّ  وفقيرك الغوريُّ 
 

 فيهم إليك فأنت حقًا أرحم 
 

ِۚۡ إنَِّ فسََتَذۡكُرُونَ مَآ سمحفقول الغوري مقتبسًا من الآية الكريمة  مۡريِٓ إلِىَ ٱللَّّ
َ
فوَ ضُِ أ

ُ
قوُلُ لكَُمۡۚۡ وَأ

َ
أ

ُۢ بٱِلعۡبَِادِ  َ بصَِيرُ موظفًا  جميل نعم الله عليناوفي قصيدة أخرى يؤكّد على   .(40/44)غافر:  سجىٱللَّّ
نتَ خَيرُْ الوَْارثِيِنَ  سمح تعالى:قوله 

َ
 :185، يقول الغوري (3/8)آل عمران:  سجى وَأ

 أنت خير الراحمين
 

 خير الوارثينأنت  
 

                                       
 .139 الغوري، الديوان، 183
 .174 الغوري، الديوان، 184
 .175 الديوان،الغوري،  185



84 

 

 الحديث النَّبوي: .2.3.4

اعر؛ فقد كان نادرًا  لا يشكِّل الاقتباس من الحديث النبوي الشريف نسبة كبيرة في ديوان الشَّ
 :186جدًا، والشاهد الوحيد الذي نرى فيه تضمينًا للحديث النبوي الشريف قول الغوري 

 لله في أيامنا نفحات
 فبها ألا فتعرضوا وتضرعوا

 

 بها الأوقات من دهرنا تزكو 
 فيها تجاب لكم بها الدعوات

 
 

فالأبيات السابقة مقتبسة من قول الرسول الكريم عليه أفضل الصلاة والتسليم، عن أبي 
، وفي الأبيات السابقة يدعو الغوري إلى 187"هريرة رضي الله عنها: "إن لربكم في أيام دهركم نفحات

إن صلح وانصلح يصبح جاهزًا لنزول العطاءات  التعرض لعطاءات الله التي تنزل على القلب الذي
 من الله جلّ في علاه.

 العروضيَّةو الظواهر الموسيقية  .4.4

 سمات الموشحات: .1.4.4

من المعلوم أن فنَّ الموشح مرتبط بالأدب الأندلسي نظرًا لازدهار الحياة الأدبية وتعدد 
 -الأندلسية، وأصبح هذا الفنأشكالها وتنوعها آنذاك، وقد هيأت له العوامل الاجتماعية في البيئة 

شائعًا في أدبنا العربيّ عندما اتخذ الفنُّ الشعري طريقه نحو الغناء فصار الموشح ينبع  -بعد ذلك
من التقليد الشعبي الاجتماعي الشائع وأصبح قابلًا للإنشاد، وقد حضر الموشح في شعر قانصوه 

، والتضرُّع إلى ن يعبّر عن الزهد والخشوعالغوري لكونه يحمل غايات إنشادية دينية في ذاته إذ كا
 :188الله تعالى، ومدح ذاته القدسيَّة. من ذلك قوله

 في الوجود بالحق  جل مبدع الخلق

                                       
 .117 الغوري، الديوان،  186
 1ط ،المغني عن حمل الأسفار في تخريج ما في الأحياء من الأخبار، الرحيم بن الحسين العراقي عبد 187

 .1/251، (2000، 1420،)بيروت: دار صادر
 .162 الغوري، الديوان، 188



85 

 

 فهو فاتق الرتق
 غوري يرتجي منه
 ربّي بالهدى صنه
 واكفه مُهمّاتهْ 
 وامحُ كلَّ زلّاته

 

 من حجاب غيب الله
 حسنَ عفوهِّ عنه
 وأعطني المنى كلَّهْ 

 يع حالاتهْ في جم
 يا كريم يا ألله

 

اعر بعظيم خلق الله، وعظيم إبداعه في هؤلاء  ، يتغَّنى فيه الشَّ ح صوفيٍّ نحن امام موشَّ
الخلق، وأنَّ قدرته تتجاوز كلَّ المعقولات البشريَّة، ولا شيء يحجبه عن خلقه ومخلوقاته من غير 

ليعبِّّر عن افتقاره الكلِّي إليه، وتذلُّلُّ بين يديه، عبيده. وهذا استهلال درَج عليه الغوري في قصائده 
ح يبيِّّن درجة الانكسار النَّفسي  . وهو فيللوصول إلى غاية الرِّضا، وغاية العفو والقبول هذا الموشِّ

ها نحو حسن إدارة الرّعيَّة، كما يعبِّّر في هذا الموشّح أنَّ  الخاضعة المحتاجة إلى قوَّة خفيَّة تشدُّ
ارين.الغوريَّ يج  مع بين سعيه إلى قبول رضا الله في الدَّ

 :)الموسيقا الدّاخليَّة( التحسينات اللفظية .2.4.4

الزخرف اللفظي والمحسنات اللفظية من أساسيات الموشح عند الغوري، ومثالنا على ذلك 
 :189قوله من الموشح التالي

 يا حنان يا منان
 يا إله العالمين
 أنت خير الوارثين
 يا وهاب يا عليم

 

 أنت ربي يا رحمان 
 أنت خير الراحمين
 أنت حسبي يا الله

 اب رحيمأنت توَّ 
 

اعر هنا  يعبِّّر عن حالة من الاستسلام المطلق لُّلَّ تعالى، وذلك في إسباغ صفات فالشَّ
عريّ )منَّان ، فيستخدم التَّصريع الشِّّ  –حمين( )عليم االرَّ  –جنَّان( )العالمين  -الكمالية، وصفات الحقِّّ

. وهذا التَّناسق اللَّفظي يتبعه تناسق في المعاني البسيطة والألفاظ الواضحة. وهنا يبتعد عن رحيم(

                                       
 .175 الغوري، الديوان، 189



86 

 

فات معلومة لدى العامَّة وغيرهم من المتلقِّين، ما يضعنا أمام موسيقا داخليَّة هادئة  الرَّمزيَّة لأنَّ الصَّ
 تتناغم فيها الألفاظ والمعاني لتشكلِّّ وحدة معنويَّة متكاملة.

 اعاة الإيقاع الموسيقي والقوافي: مر  .3.4.4

من المعلوم أن الموشح يؤسس على جرس موسيقي من خلال تنوع القوافي حتى يكون قابلًا 
 :190للإنشاد، يقول الغوري 

 يا لطيف يا كافي
 يا كريم يا وافي
 أنت من منتهى قصدي
 يا رؤف بالعبد

 

 يا حفيظ يا شافي 
 يا رحيم يا الله
 أنت مجزل الرفد

 يا اللهيا رحيم 
 

وهكذا يمكننا القول: إن الشاعر الغوري قد اتخذ في موشحاته جميع سمات الموشحات، ولم 
 .يخرج عن التقاليد المعهودة في صياغتها

اعر: أثرهماالعاطفة والخيال و  .5.4 عريَّة للشَّ  في نقل التَّجربة الشِّّ
اعر في أثناء عور العاطفي الَّذي يشعر به الشَّ عر، وينقله إلى  إنَّ العاطفة هي الشُّ نظمه للشِّّ

ورة )تشبيه، استعارة(. ة أدوات كـ: اللَّفظ، أو التَّركيب، أو الصُّ  الـمُتَلَقِّي عن طريق عدَّ

ة الشاعر الشعرية، وآلة ذلك الصور البيانية التي تثير في ذهن بقل تجر نتسهم العاطفة في 
تنوع العاطفة من بغتها مألوفة ومتنوعة المتلقي الدَّهشة، وهذه الصور لا تكون كذلك إلا إذا كانت ل

بالمعنى اللغوي للألفاظ والموسيقى، كما تكون مرتبطة  ومرتبطةجهة وتنوُّع الأدباء من جهة أخرى، 
ة والفكرة. وتتماهى جودة الصورة حتَّى يخيَّل إلى القارئ  اعر بالمادَّ أنَّه يخوض في أعماق الشَّ

ورة الأدبيَّة.ويتعرَّف على مصادرها في نفسه، وهذا ه ايب: "فمن  و المقياس الأصيل للصُّ يقول الشَّ
ورة هي  قَّة والصُّ ورة الأدبيَّة هو قدرتها على نَقْل الفكرة والعاطفة بأمانة ودِّ البديهيّ أنَّ مقياس الصُّ

فُها به من جمال إنَّما  اخليَّة، وهذا ومقياسها الأصيل وكلّ ما نَصِّ مرجعه العبارة الخارجيَّة للحالة الدَّ

                                       
 .154 الغوري، الديوان، 190



87 

 

إلى التَّناسب بينها وبين ما تُصوِّر من عقل الكاتب ومزاجه تصويرًا دقيقًا خاليًا من الجفوة والتَّعقيد، 
ثه ونسمعه كأنَّا نُعامله"  . 191فيه روح الأديب وقلبه كأنَّا نُحادِّ

 ، اعر بقدرته على تحويل الأفكار إلى نصِّّ شعريٍّ عرية عند الشَّ ونقل إذًا ترتبط التَّجربة الشِّّ
اخلي إلى الخارج، وتحويلها هذه المشاعر إلى صورة شعرية من خلال استعماله عددًا من  الحسِّّ الدَّ

ورة، وتنتظم في نَسَقٍ شعريٍّ ثابت.  التَّقنيات البلاغيَّة، والأسلوبيَّة، تتضافر فيما بينها لتكتمل الصَّ

عر الغوري كان أكثر رونقًا وجودةو  من الكتابة، وأنَّه كان بالنِّّسبة لشعر  قد بيَّنَّا سابقًا أنَّ شِّ
يَّةوأكثر أوائل العصر المملوكي وأواسطه أضيق مُعجمًا، وأقلّ جزالة،   .باللَّحن، والعامِّّ

وشوق  ،وغزل ،نبويّ تنوَّعت موضوعات الغوري ما بين مدح وهجاء ونقد اجتماعيّ ومدح 
 وعتاب.

عاديًّا، فنلحظ أنَّه استطاع في شعره أن وغلب على تصويره التَّجريد في الأسلوب، وقد كان 
ح صورته الأدبيَّة  عوريَّة من خلال نقل أحاسيسه الكامنة كتابةً، واستطاع أن يوضِّّ يبيِّّن تجربته الشُّ

 والفنِّّيَّة.

ففي قصيدته الـهَمزيَّة كانت عاطفته وجدانيَّة ذاتيَّة ناتجة عن شعوره بالحب، فاستعمل صورة 
 :192عارة المكنيَّة الَّتي عبَّر عنها من خلال تركيب )النَّفس خضراء( في قولهبيانيَّة وهي: الاست

 قالوا: سَل عنه أما شاهدت عارضه
 

 في الخدِّّ أخضر قلت: النَّفس خضراء 
 

حه من خلال لفظ )يلومونني( في قوله  :193وقادته عاطفته وشعوره باللَّوم والعتاب الَّذي وضَّ

 جاؤوا يلومونني سرًّا بجهلهم
 

 عن الحبيب، فراحوا مثلما جاؤوا 
 

                                       
ورة الأدبيَّة تاريخ ونقدصبح، علي  علي 191  . 115-114، )بيروت: دار إحياء الكتب العربية، د.ت( د.ط ،الصُّ
 .114 الغوري، الديوان، 192
 .114 الغوري، الديوان، 193



88 

 

اق  ورة الَّتي استعملها في الاستعارة المكنيَّة الَّتي استعملها )عشَّ وأعمل الخيال من خلال الصُّ
 :194عينَيه يرميهم بسهمهما( في قوله

اق عينَيه يرميهم بسهمهما  عشَّ
 

 فما يصيبهم إلاَّ بما شاؤوا 
 

رح والتَّوضيح وإثارة ذهن   الـمُتَلَقِّي.فأفادت الشَّ

اخليَّة الكامنة  وأيضًا في قصيدته البائيَّة كانت عاطفته دينيَّة تجلَّت من خلال مشاعره الدَّ
الَّتي استشعر بها بوجود الذَّات الإلهيَّة، ونقلها لنا من خلال المدح الإلهيّ ومن مشاعر الإعجاب 

الة على ذلك، فقال في وَصْفِّ الله عزَّ والزُّهد في الحب الإلهيّ وبواسطة الألفاظ والتَّراكيب الدَّ 
 :195وجلّ 

 جلَّ مولانا تعالى
 أشرقت شمس هُداه 

 

م الغيوب   جلَّ علاَّ
 فأنارت في القلوب

 

ورة للتَّعبير عن عاطفته وصرَّح بها من خلال خياله في  استخدم في هذا البيت الصُّ
 القارئ. الاستعارة الواردة في قوله: )أنارت في القلوب( ممَّا أثار ذهن

وقصيدته التَّائيَّة أيضًا كانت في المدح الإلهيّ، وكانت عاطفة الغوري دينيَّة ناتجة عن   
حبٍّ إلهيٍّ خالص، فكان كلّه أمل ورجاء بالله عزَّ وجلّ أن يقبل دعوته في ليلة النِّّصف من شعبان، 

 :196وعبَّر عن ذلك من خلال تركيب: )يا ربنا فيها تقبل دعوة( في قوله

اعي بها هي  ليلة يتوقع الدَّ
 يا ربّنا فيها تُقبَل دعوة

 

لله أن تُقضى له الحاجات                   
 لي منك فيها تشمل الخيرات

 

                                       
 . 115 الغوري، الديوان، 194
 . 116 الغوري، الديوان، 195
 .117 الغوري، الديوان، 196



89 

 

ورة وهي الاستعارة )يضيء بقلبه  وقال راجيًا ومُعَبِّّرًا عمَّا في قلبه من خلال خياله في الصُّ
 :197مشكاة(

 ولعبدك الغوري فانظر نظرة
 

 بقلبه مشكاة منها يضيء 
 

ين بن فرفور الَّتي مدحه بها فابتهج بها، كانت عاطفته ذاتيَّة  ه على قصيدة وليّ الدِّّ وفي ردِّّ
وجدانيَّة نابعة عن مشاعر مدح لقاضي قُضاة مصر، وعبَّر عنها من خلال لفظ: )مديحًا( في 

 :198قوله

 أجاد لنا القاضي ابن فرفور أحمد
 

 مديحًا به أُثني عليه وأحمد 
 

ور بيَّن مشاعر إعجابه في قوله  :199ومن خلال التَّراكيب والصُّ

 ولـمَّا تأمَّلنا بديع بيانه
 

د   وحُسن معاني نظمه حين يُنشِّ
 

 : )حُسن معاني نظمه(200في هذا البيت بيَّنها من خلال التَّركيب

 وجدنا قصيدًا كلّ بيت به غدًا
 

 يرى أنَّه في الحُسن قصر مُشيَّد 
 

ورة وهي الاستعارة المكنيَّة في قوله: )كل بيت  وفي هذا البيت بيَّنها من خلال خياله في الصُّ
اعر في بيت واحد عن حُسنِّ القصيدة، وعلوِّ معناها، وأهميَّتها في نفسه من يرى( . وقد عبَّر الشَّ

 :201خلال عنصري التشبيه والاستعارة

حر وهي فصيحة  بلاغتها كالسِّّ
 

ر النَّفيس   دوألفاظها الدُّ  المنضَّ
 

                                       
 .117 الغوري، الديوان، 197
 .122 الغوري، الديوان، 198
 .122 الغوري، الديوان، 199
 .122 الغوري، الديوان، 200
 .122 الغوري، الديوان، 201



90 

 

ورةففي  حر(، و  وهي، هذا البيت أيضًا استخدم الصُّ الاستعارة التَّشبيه في قوله )بلاغتها كالسِّّ
 .في قوله: )ألفاظها الدّر النَّفيس المنضد(

ومن خلال الخيال في الاستعارة المكنيَّة الَّتي استخدمها في قوله: )ناح على الأفنان طير 
  :202حين قالمُغرِّد( في القصيدة ذاتها 

 وآل وصحب كلَّما هبَّت الصّبا
 

 وناح على الأفنان طير مغرِّد 
 

ينيَّة كانت عاطفته أيضًا وجدانيَّة ذاتيَّة اختلطت فيها مشاعر الحب    وفي قصيدته السِّّ
ور والتَّراكيب فأعمل خياله في الاستعارة في قوله: )فلاحت وجنة  والإعجاب، وبيَّنها من خلال الصُّ

مس(، وفي تركيب )هامت بمن تهوى( في قوله في وجنة  :203الشَّ

لقوم في حضرة الكأسُ لحلا 
 الأنس

 وهامت بمن تهوى وفاز بوصلها
 

مس               فلاحت وجنَّة في وجنة الشَّ
 بغير رقيب العقل أو حاسد النَّفس

 

خلال التَّشبيه كما بيَّن شوقه من خلال استخدامه للفظ )فتشتاقه الأرواح(، وأعمل خياله من 
 :204)أهل الفصاحة كالخرس( في قوله

 والنُّور ساطع فتشتاقه الأرواحُ 
 

 الفصاحة كالخُرس وفي وَصْفِّها أهلُ  
 

وقال في قافية العين من قصيدته الَّتي نظمها متأثِّّرًا بعاطفته الذَّاتيَّة الوجدانيَّة الَّتي أثارتها 
وق  ور الَّتي مشاعره المختلطة ما بين نار الحب والشَّ والألم، فنقلها من خلال الألفاظ والتَّراكيب والصُّ
 :205نقلت حالته النفسيَّة إلى الـمُتلقِّي كما في قوله

                                       
 .124 الغوري، الديوان، 202
 .126 الغوري، الديوان، 203
  .126 الغوري، الديوان، 204
 .128 الغوري، الديوان، 205



91 

 

عأجفانُ   ه من سهره تتوجَّ
 

 صبٌّ يموت وعينه تتطلع 
 

ح لنا شعوره بالألم. ع(، وتركيب )صب يموت(، و)عينه تطلع( وضَّ  ففي لفظ )تتوجَّ

ورة في الاستعارة الَّتي استخدمها )ومدامعي تمشي وتوقف تارة( وأعمل خياله من خلال  الصُّ
ة حزنه وتأثُّره من قول الوشاة في قوله  :206نقل لنا شدَّ

 بت عيني بالدُّموع وبالبكاخضّ 
 ومدامعي تمشي وتوقف تارة

 

 ليس له هناك موضع والنَّومُ  
 خوفًا لِّما قال الوشاة وشنَّعوا

 

فه  ة حسرته وتأسُّ بابة والبُكا ومن شدَّ على رحيل المحبوبة بيَّن لنا ذلك من خلال الألفاظ )الصَّ
 :207والأدمع( في قوله

 يا راحلًا لم يبقَ لي من بعده
ر في أمان الله بين جوانحي  سِّ

 

بابةُ    والبُكا والأدمع إلاَّ الصَّ
 فإنَّني لا أرجع ولك البقاءُ 

 

ن مشاعره في المدح النَّبويّ والإعجاب وفي قصيدته الفائيَّة كانت عاطفته دينيَّة ناتجة ع
ة حبِّّه له وبيَّن ذلك من خلال الألفاظ كلفظ )أشرف( في قوله  :208بالرَّسول صلَّى الله عليه وسلَّم وشدَّ

ريفَين أحلف يك الشَّ  بواو بخدَّ
 

 على الخلق طرًّا وأشرفأ بأنَّك  
 

إلى الإسلام فخرًا ومنَّة( في وبيَّن فخره واعتزازه في دين الإسلام عن طريق تركيب )هدانا 
 :209قوله

 هدانا إلى الإسلام فخرًا ومنَّة
 

 وألزمنا فرضًا علينا مكلَّف 
 

                                       
 .128 الغوري، الديوان، 206
 .128 الغوري، الديوان، 207
 .130 الغوري، الديوان، 208
 .130 الديوان،الغوري،  209



92 

 

لاة وأتمّ التَّسليم من خلال التَّراكيب: )قوامك فتَّان(،  وبيَّن إعجابه بالنَّبيّ عليه أفضل الصَّ
 :210)طرفك أدعج(، )خدّك ورديّ(، )قدّك أهيف( في قوله

 وطرفك أدعجك فتَّان قوامُ 
 

 وخدّك ورديّ وقدّك أهيف 
 

حة في  ورة الموضَّ ومن خلال التَّركيب )شعرك زنجيّ(، وإعمال خياله من خلال الصُّ
 :211الاستعارة )خدّك منه يُجنى الورد ويُقطَف( في قوله

 ك زنجيّ، وخالك عنبروشعرُ 
 

 يُجنى ويُقطَف وخدّك منه الوردُ  
 

قافية القاف مُتغزِّلًا بمحبوبته بعاطفته الذَّاتيَّة الوجدانيَّة الثَّائرة وفي قصيدته الَّتي نظمها على 
ور كما  وق والإعجاب والَّتي بيَّنها من خلال إعمال خياله بالصُّ من خلال مشاعره ما بين الحب والشَّ

 :212في الاستعارة )وصبح وجهك مشرق( في قوله

لالُ   وجهك مشرق  وصبحُ  كيف الضَّ
 

 يعبق مسكٌ  وشذاك في الأكوان 
 

 :213وبيَّن مشاعر الإعجاب من خلال استخدامه للفظ )عجبًا( في قوله

 رأى جمالك قال لي: وإذا العزولُ 
 

 عجبًا لقلبك كيف لا يتحرّق  
 

دها من خلال التَّشبيه )ضممته فكأنَّه من  ورة الَّتي جسَّ ة حبّه وشوقه في الصُّ وبيَّن شدَّ
 :214ساعدي مطوّق( في قوله

 ه فكأنَّهوضممتُ ه عانقتُ 
 

 وممنطق من ساعدي مطوّقٌ  
 

                                       
 .130 الغوري، الديوان، 210
 .130 الغوري، الديوان، 211
 .134 الغوري، الديوان، 212
 .134 الغوري، الديوان، 213
 .134 الغوري، الديوان، 214



93 

 

وفي النَّقد الاجتماعيّ نظم قصيدة بناء على العاطفة الاجتماعيَّة القائمة على مشاعر الكره 
 :215والاستياء الـمُتمثِّّل في الألفاظ )صياح، زعيق، ونفض( في قوله

 واجلس مع القوم في صياح
 كم وإلاَّ زعيق ونفضُ 

 

 بمسلملا بالبخاري ولا  
 ولا، ولم لا؟ ولا نسلم

 

واد مظلم( في قوله فيكما بيَّن لنا مشاعر كرهه   :216)قلبهم بالسَّ

 هم بيض من رياءثيابُ 
 

واد مظلموقلبُ    هم بالسَّ
 

عورية من خلال إعماله للعاطفة ممَّا ساعد على شرح  وبذلك نرى أنَّه برع في نقل تجربته الشُّ
في إعمال الخيال في شعره بما يناسب حالته النَّفسيَّة ممَّا أفاد الأفكار وتوضيح المعنى، كما برع 

ور الأدبيَّة والفنِّّيَّة.  إثارة ذهن الـمُتلَقِّي، فاستطاع أن يُشعرنا بها من خلال الصُّ

 

 

 

 

 

                                       
 .141 الغوري، الديوان، 215
  .141 الغوري، الديوان، 216



94 

 

 الخاتمة
وحاول أن يجيب على  ،آثر البحث في تناوله ديوان قانصوه الغوري أن يثير تساؤلات

بع ملامح الإبداع في مسيرته الشعرية عبر تتَّ يو  ،فكريةالفنية و دبيَّة والالناحية الأمن مثيرات الدراسة 
 والمباحث في الديوان.  العملي للفصولبوابة التقديم النظري والتأصيل في التطبيق 

ع في الموضوعات التي التنوُّ  تقد أظهر  ي الديوانالدراسة الأدبيّة للظواهر ف أنَّ نجد وعليه 
 ر وقد طغى على الديوان الصبغة الدينية كسمة من سمات الأدب في ذلك العصر.طرقها الشاع

شهد تنوعًا كبيرًا و فالعصر المملوكي يعدُّ إحدى المحطات الهامة في مسيرة الأدب العربي 
 الحياة الاجتماعية.و في موضوعات الأدب، فشملت قضايا الدين والعلم 

الملاحظات والنتائج التي توصلنا إليها وهي أنّ ويجدر بنا أن نختم عملنا بجملة من 
 الشاعر قانصوه الغوري:

يعتمد على استعمال الظواهر اللغوية وتحويلها إلى أداة فريدة تعكس ثقافته  -1
 الشعرية. وهويته

يعتمد اللغة الفصيحة والعامية لإيصال رسائله وأفكاره بأسلوب مباشر وقريب  -2
 من الحياة اليومية للناس.

لكلمات المألوفة والشائعة في المجتمع الذي ينتمي إليه. ومع ذلك، يستخدم ا -3
يظهر في قصائده أيضًا استخدام الفصحى لتعزيز قوة التعبير وتوسيع نطاق الفكرة التي 

 يرغب في نقلها.
يتلاعب بالألفاظ والتعابير ببراعة و يتعاطى مع اللغة بحرفية ورقة فنية عاليتين،  -4

 القارئ. لتحقيق تأثيرات معينة على
يستخدم الشاعر الاستعارة والتشبيه والرموز لإضفاء جمالية على قصائده  -5

 وجعلها تترك أثرًا عميقًا في قلوب المستمعين.
طغى عليه استعمال الجمل الاسمية، والتركيز على صيغة الغائب في طلب  -6

 العفو والمغفرة له من ربِّّ العالمين.



95 

 

ة مستويات )الم -7 الطبيعة( للتعبير عن  –الخمرة  –رأة استخدام الرَّمز في عدَّ
.  الحبِّّ الإلهيِّّ

 .غياب الهجاء الفرديِّّ  -8

 الاقتراحات والتوصيات: 

 التراث العربيّ الإسلامي وفي العصر المملوكي خاصة.  دراسةالعمل على  -1

 تكثيف الدراسات الجادة عن مرحلة الحكم المملوكي.  -2

 معطيات الواقع، والثورة المعرفية الحالية.إعادة قراءة التراث وتقريبه للقارئ العربي وفق  -3

تجاوز عقبات و ا لإظهار الجوانب الفنية ا كبيرً لقد كان العمل على هذا الديوان يمثل تحديًّ 
تزيين أو  ن دو  ،وإليه أراد البحث أن ينطلق من النص، وقد ا لما يكتنفه من صعوباتنظرً  ،كؤود

راسة، إضافة إلى قلَّة السير أنّها لا تؤثر في ة رأى البحث عدم الخوض في أمور عقديَّ و  ،تجميل دِّّ
ة بالديِّّوان راسات الخاصَّ  .الدِّّ

 ،أن يحيط بها الديوان من أبعاد أو كادقد أحاط بما تضمنه  البحثيكون ا أرجو أن أخيرً 
 ا لمن يكمل نقائصه ويسد ثغراته. وأن يكون ما توصل إليه من ملاحظات ونتائج حافزً 

 والله من وراء القصد                                                                            

 

 

 

 

 



96 

 

 فهرس المصادر والمراجع

 .القرآن الكريم
هور؛ ابن إياس، محمَّد بن أحمد  )الهيئة  د.ط محمَّد مصطفى، :، تحقيقبدائع الزُّهور في وقائع الدُّ

 (.1989، 0914 ،للكتاب، القاهرة المصريَّة العامَّة      
 دار ) 1بعة طال، تحقيق وتعليق: موفق فوزي الجبر، لوازم الحب الإلهيابن عربي، محمد بن علي، 

 (.1998 ,1418معد ودار النمير، سورية،      
  2 الطبعةحمدي بن عبد المجيد السلفي، : تحقيق، المعجم الكبيرأبو القاسم، سليمان بن أحمد، 

 د.ت(. ،)مكتبة ابن تيمية، القاهرة     
  بيروت، )دار المؤسسة العربية للدراسات، د.ط، قضايا النقد والحداثةأبو سيف، ساندي سالم، 

    2005،1425.) 
وليأبو نواس،   )هيئة أبو  د.ط ، تحقيق: بهجت عبد الغفور الحديثي،ديوان أبي نواس برواية الصُّ

 (.2010 ،1431بو ظبي،أ دار الكتب الوطنيَّة،ظبي للثَّقافة والتُّراث،      
حيحة وشيء من فقهها،الألباني، محمد ناصر،   )مكتبة المعارف،  د.ط سلسلة الأحاديث الصَّ

 د.ت(. ،الرياض    
 ، ترجمة فريق من دار الثقافة مشكلات علم الجمال الحديث قضايا وآفاقأوفيسيانيكوف، ميخائيل، 

 (.1979 ،1399،)دار الثقافة الجديدة، القاهرة د.طالجديدة،      
وس برس، طرابلس 1الطبعة  ،آفاق الشعر العربي في العصر المملوكيالأيوبي، ياسين،   ، )دار جرُّ

   1415 ،1995.) 
  ،1418، القاهرة ،)مطبعة دار النهضة د.ط ،أسس النقد الأدبي عند العرببدوي، د. أحمد، 

    1998.)  
 )عالم الكتب،  1الطبعة ، ترجمة: د. تمام حسان، النص والخطاب والإجراء ،بوجراد، دي

 (.1998 ،1418القاهرة،     
 .(جدة)دار المدني، د.ت، ، تحقيق: محمود محمَّد شاكر، أسرار البلاغةعبد القاهر، الجرجاني، 

 (.1995 ،1415)دار صادر، بيروت، 2الطبعة ، معجم البلدانالحموي، ياقوت،      
 ، )المؤسسة الوطنية للفنون نظرية التصوير الفنّي عند سيد قطبالخالدي، صلاح عبد الفتاح، 



97 

 

 (.1988 ،1408،رالمطبعية، الجزائ    
 )دار الغريب، القاهرة، د.ت(. 1الطبعة ،الأدب في التراث الصوفيخفاجي، محمد عبد المنعم، 

 (.1986، 1406للملايين، بيروت، )دار العلم  7ط، الأعلامالزركلي، خير الدين،      
  1433، )الجامعة الإسلامية، غزَّة د.ط ،شعر الهجاء في العصر المملوكيالسقا، تغريد عباس، 

    ،2012.) 
 )دار  1الطبعة  ،شرح ديوان كعب بن زهيرالسكري، أبو سعيد الحسن بن الحسين بن عبيد الله، 

 (.1950، 1369الكتب المصرية، القاهرة،     
 د.ت(. ،)دار المعارف، القاهرة د.ط ،في العصر المملوكيالأدب سلام، محمد زغلول، 

ورة الفنيَّة في شعر المتنبِّّيسلطان، منير،   (.2002 ،)منشأة المعارف، الإسكندريَّة د.ط ،الصُّ
  د.ط ،الأدب العربي وتاريخه في عصر المماليك والعثمانيِّّين والعصر الحديثسليم، محمود رزق، 

 (.1957، 1377 ،)دار الكتاب العربي، القاهرة    
 (.1997 ،1417 )مطابع أخبار اليوم، القاهرة، د.ط تفسير الشعراوي،الشعراوي، محمد متولي، 

)دار ومكتبة الهلال،  1الطبعة ، المدائح النبوية بين الصرصري والبوصيري صالح، مخيمر، 
  ،بيروت

   1406 ،1986.) 
ورة صبح، علي علي،   .د.ت( ،)دار إحياء الكتب العربية، بيروت د.ط ،الأدبيَّة تاريخ ونقدالصُّ

ل في علوم البلاغة العربيةّ،العاكوب، عيسى علي،   ،حلب )مطبوعات جامعة حلب، د.ط المفصِّّ
    2015،1437.) 

امالعبادي، أحمد مختار،   )دار المعرفة الجامعيَّة،  د.ط ،قيام دولة المماليك الأولى في مصر والشَّ
 (.2006 ،1426،الإسكندريَّة    

لام،   )دار المعرفة  د.ط ،في تاريخ الحضارة والثَّقافة العربيَّة الإسلاميَّةعبَّاس، محمَّد عبد السَّ
  (.2010 ،1431،الإسكندرية الجامعيَّة،    

 )دار  2الطبعة  ،والمعاصرالقديم  لأدب العربيل قيم جديدة في بنت الشاطئ، عائشة عبد الرحمن،
 (.1970، 1389،المعارف، مصر   

  ،المغني عن حمل الأسفار في تخريج ما في الأحياء من الأخبارالعراقي، عبد الرحيم بن الحسين، 



98 

 

 (.2000، 1420،)دار صادر، بيروت 1الطبعة      
لطان الغوريِّّ عزَّام، عبد الوهَّاب،  سة هنداوي للتَّعليم والثَّقافة، القاهرة د.ط، ،مجالس السُّ  ،)مؤسَّ

     2012،1433.) 
)بيروت: المركز  د.ط، الصورة الفنيةّ في التراث النقدي والبلاغي عند العربعصفور، جابر، 

 الثقافي 
 (.1992 ،1412،بيروت العربي،     

 )دار  3الطبعة  ئر،، شرح وتحقيق: عباس عبد الساعيار الشعرالعلوي، محمد أحمد بن طباطبا، 
 (.1982، 1402الكتب العلمية، الأولى،      

عر الصوفيأمين يوسف،  عودة سة  1الطبعة  "،توالمقاماقراءة في الأحوال : تجليَّات الشِّّ      )المؤسَّ
راسات العربيَّة       (.2001 ،1421والنَّشر، بيروت، للدِّّ

 )دار غيداء للنشر،  1 الطبعة، والنثر والحوارأدب المرأة العربية الشعر عودة، نعيم مجاهد، 
 (.2011 ،1432عمَّان،     

، 1419 ،)دار القلم، حلب 2الطبعة  ،تاريخ حلب في نهر الذهبالغزي، كامل بن حسين، 
1998.)  

 ، تحقيق: جبرائيل سليمان صور، ة العاشرةئالكواكب السائرة بأعيان المالغزي، نجم الدين محمد، 
 (.1997، 1418)دار الكتب العلمية، بيروت،  1الطبعة      

 (.1986، 1406،)دار الجيل، بيروت 1الطبعة ، الجامع في تاريخ الأدب العربيفاخوري، حنا، 
 )الهيئة المصرية  د.ط ، ترجمة فؤاد كامل،نصوص مختارة من التراث الوجودي، فال، جان وآخرون 

 (.1987 ،1407،العامة للكتاب، القاهرة     
 إلى الفتح العثماني في المشرق  من مطلع القرن الخامس الهجري  :تاريخ الأدب العربيفروخ، عمر، 

 (.1981، 1401)دار العلم للملايين، بيروت،  4الطبعة  م،1517، 1009    
 )دار  1الطبعة ، بحث تأسيسي للتأصيل :علم التحقيق للمخطوطات العربيةقباوة، فخر الدين، 

  (.2005، 1426حلب، الملتقى،      
، تحقيق: محمد محيي الدين عبد العمدة في نقد الشعر ومحاسنهالقيرواني، الحسن ابن رشيق، 

 الحميد، 



99 

 

 (.1901، 1401 ،)دار الجيل، بيروت 5 الطبعة     
  ،الثاني شعر الغزل في حواضر الحجاز في الثلث الأول من القرن الهجري الكحيل، محمود محمد، 

 (.2018 ،1440، )مركز الكتاب الأكاديمي، عمَّان د.ط     
 ،1420)دار الراتب الجامعية، بيروت، 1 الطبعة ،الغزل في الشعر العربيمحمد، سراج الدين، 

    2000.) 
 د.ت(. ،)دار الراتب الجامعية، بيروت د.ط ،الهجاء في الشعر العربيمحمد، سراج الدين، 

 (.2011، 1432)منشورات أمانة عمان الكبرى، عمَّان،  1ط، عمان تبدأ بالعينمحمود، حيدر، 
)دار  1الطبعة ، المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثارالمقريزي، تقي الدين أحمد بن علي، 

 الكتب 
 (.1999، 1418 ،العلمية، بيروت     

 الشركة المصرية ، و )مكتبة لبنان ناشرون، لبنان 1الطبعة ، المدائح النبويةمكي، محمود علي، 
 (.1991 ،1411العامة للنشر لونجمان، القاهرة،     

 ، 1389)دار الكتاب الجديد، بيروت،  4الطبعة  ،قواعد تحقيق المخطوطاتالمنجد، صلاح الدين، 
    1970.) 

 ،1418)مكتبة الخانجي، القاهرة،  7الطبعة  ،تحقيق النصوص ونشرهاهارون، عبد السلام، 
    1998 .) 

 الرسائل العلميَّة
، إشراف حجاب، "الصورة الأدبية في فنون الشعر في العصر المملوكي"داود خان، فوزية عباس، 

 د. 
 (.1989، 1409 .جامعة أم القرى، كلية اللغة العربيةغير منشورة.  محمد نبيه، رسالة دكتوراه      

 ، القيسراني: عناصر التشكيل والإبداع"الصورة الفنية في شعر ابن ، "حسام تحسين سليمانسلمان، 
 .2011، 1430كلية الدراسات العليا جامعة النجاح. غير منشورة.رسالة ماجستير       

ه الفنيَّة"،  ،المغربي، عزيزة بشير أحمد، "الشعر الاجتماعي في العصر المملوكي  اتِّّجاهاته وخواصُّ
 كلية اللغة  ،جامعة أمِّ القرى  غير منشورة. جستيرإشراف د. محمود عبد ربِّه فيَّاض، رسالة ما      

 .1989، 1409،العربيَّة 



100 

 

 المجلات والدوريات المحكَّمة
 ، "معاني شعر الغزل بين التقليد والتجديد في العصرين المملوكي والعثماني"أبو علي، نبيل خالد، 

 (.2009يناير، . )1. ع17م، مجلة الجامعة الإسلامية     
وافع"، الحسيني، قاسم عبد سعدون،   مجلة "ظاهرة عشق الغلمان في الأندلس: قراءة في الأسباب والدَّ

  .(2022يناير ) 56. ع15س، دورية كان التَّاريخيَّة      
 .(1934. )64. ع2. س2م، مجلّة الرسالة، "الصورة والتصور والتصوير"الحوماني، محمد علي، 

 .110 ع، مجلة الآداب، "الصورة الشعرية ودورها في العمل الأدبيوظيفة "الخرابشة، علي، 
     (2014.) 

 جهود السلطان المملوكي قانصوه الغوري في التصدي للأطماع "الخليفات، د. محمد عطا الله سالم، 
 (.2021ديسمبر . )14. س54ع، مجلة دورية كان التاريخية، "البرتغالية في البحر الأحمر     

وفي: ابن الفارض أنموذجًا"رياض، فرقنيس ومولى، فريدة،  عر الصُّ "، دلالة رمز الخمرة في الشِّّ
 مجلة 

طاب        (.2022حزيران . )2. ع17م، الخِّ
 المعنى في الخطاب الشعري نماذج من شعر  وديناميةجماليات التكرار " علي،زروقي، عبد القادر 

 .(2016جوان) 25العدد ،الأثرمجلة  ،"محمد بلقاسم خمار      
"، حولية "اتجاهات الحوار عند شعراء الغزل العذري في العصر الأموي السيد، ثريه عبد الرحيم، 

 كلية 
 .(2016يوليو . )32. ع5م الدراسات الإسلامية والعربية للبنات،      

 مجلة معهد المخطوطات ، تحقيق: شعبان محمد مرسي، "ديوان السلطان الغوري " قانصوه، الغوري،

 .(1980. )نوفمبر 2. ع26، مالعربيَّة    

 المراجع الأجنبيَّة
Hamza Hammad, Tasavvuf vizyonu ile sanatsal yaratıcılık arasındaki sembol, 
(Dokuz Eylül  

   Üniversitesi: İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2014/2, Sayı 40(. 
 



 

 
 
 
 
 
 

T.C. 

MARDİN ARTUKLU ÜNİVERSİTESİ 

TÜRKİYE'DE YAŞAYAN DİLLER ENSTİTÜSÜ 

ARAP DİLİ VE KÜLTÜRÜ ANABİLİM DALI 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

GANSUVAH EL-GARVI’NIN DIVANI; 

ARAŞTIRMA VE İNCELEME 

 

Hamoud ALAHMADI 

 

Tez Danışmanı  

Dr. Öğretim Üyesi Khaled ALADWANI 

 

 

2023 Mardin     


