
 

FELSEFE ANABİLİM DALI 
 

 

 

 

Fahreddin er-Râzî Düşüncesinde İmkan: Fâil-i 

Muhtâr Nazariyesinin Modalite ve Doğa 

Felsefesindeki Tazammunları 

 

 

 

Doktora Tezi 

Kübra Sümeyye Bahçi 

 

 

 

 

 

 

 

Ocak 2025 



 

FELSEFE ANABİLİM DALI 
 

 

 

Fahreddin er-Râzî Düşüncesinde İmkan: Fâil-i 

Muhtâr Nazariyesinin Modalite ve Doğa 

Felsefesindeki Tazammunları  

 

 

Doktora Tezi 

Kübra Sümeyye Bahçi 

 

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Eşref Altaş 

 

 

 

Ocak 2025 



TEZ JÜRİSİ ONAYI 

 

Kübra Sümeyye Bahçi tarafından hazırlanan "Fahreddin er-Râzî 

Düşüncesinde İmkan: Fâil-i Muhtâr Nazariyesinin Modalite ve Doğa 

Felsefesindeki Tazammunları" başlıklı bu Doktora Tezi, Felsefe Anabilim 

Dalı’nda hazırlanmış ve jürimiz tarafından kabul edilmiştir. 

 

JÜRİ ÜYELERİ                                                                                             İMZA 

Tez Danışmanı: 

Prof. Dr. Eşref Altaş 

İstanbul Medeniyet Üniversitesi 

 

Üyeler: 

Prof. Dr. Ömer Türker 

Marmara Üniversitesi 

 

Doç. Dr. Burak Şaman 

İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi 

 

Doç. Dr. İbrahim Halil Üçer 

İstanbul Medeniyet Üniversitesi 

 

Doç. Dr. Mehmet Zahit Tiryaki 

İstanbul Medeniyet Üniversitesi 

 

 

 

Tez Savunma Tarihi: 17/01/ 2025 



BEYANLAR 

 

Yazım ve Kaynak Gösterme Kılavuzu Beyanı 

 

Danışmanlığımda yazılan bu tezin ISNAD yazım ve kaynak gösterme 

kılavuzunda belirtilen kurallara uygun olarak yapılandırıldığı ve bu 

kılavuzun ISNAD kaynak gösterme standartlarının bu tezde tutarlı olarak 

uygulandığı tarafımdan incelenerek teyit edilmiştir. 

 

 

  

Prof. Dr. Eşref Altaş 

 

 

 

 

Etik İlkelere Sadakat Beyanı 

 

Hazırladığım bu tezin tamamen kendi çalışmam olduğunu, akademik ve 

etik kuralları gözeterek çalıştığımı ve her alıntıya kaynak gösterdiğimi 

beyan ederim. 

 

 

 

Kübra Sümeyye Bahçi 

 

  



 

ÖZET 

 

Fahreddin er-Râzî Düşüncesinde İmkan: Fâil-i Muhtâr Nazariyesinin 

Modalite ve Doğa Felsefesindeki Tazammunları 

Bahçi, Kübra Sümeyye 

Doktora Tezi, Felsefe Anabilim Dalı 

Danışman: Prof. Dr. Eşref Altaş 

Ocak 2025 

 

Bu çalışma, Fahreddin er-Râzî‘nin düşüncesinde imkan kavramını, Fâil-i 

muhtâr nazariyesi bağlamında ele almaktadır. Tez, temel olarak şu soruya 

odaklanmaktadır: Bir şeyin Fâil-i muhtâr tarafından yaratılabilir (makdûr) 

olmasının illeti “imkan” ise, bu imkanın sınırlarını belirleyen unsurlar 

nelerdir? Birinci bölümde, doğanın imkanın sınırlarını belirleyici bir role 

sahip olup olmadığı sorgulanmaktadır. Râzî‘ye göre, cisimlerin birbirine 

mütemâsil olmaları, cisimler ve nitelikleri arasında hiyerarşik olmayan 

(heterarşik) bir ilişkiyi gerektirmektedir. Bu bağlamda, doğa imkanın 

sınırlarını belirleyici bir faktör değildir. İkinci bölümde, doğadaki imkan 

alanının genişliği, çeşitli örnekler üzerinden analiz edilmektedir. Üçüncü 

bölümde ise doğadaki bu olumsallık, iki yönlü olarak Fâil-i muhtâr 

nazariyesiyle ilişkilendirilmektedir. Bu nazariye, bir yandan imkan alanının 

geniş tutulmasına zemin hazırlarken, diğer yandan doğadaki olumsallığın 

Fâil-i muhtâr için bir delil teşkil etmektedir. İmkan kavramı doğa felsefesi 

perspektifinde incelendikten sonra, dördüncü bölümde bu kavram bir 

umûr-u âmme kavramı olarak tahlil edilmektedir. Bu bağlamda, Râzî’nin 



"sübûtî imkan" kavramına karşılık "ademî imkan" kavramını nasıl 

geliştirdiği irdelenmektedir. Burada, imkan kavramının kendinde doğru 

olmakla birlikte, madde gibi haricî veya zihnî bir mutabakata sahip 

olmadığı tartışılmaktadır. Bu bağlamda, Râzî’nin bir izafet olarak imkanın 

doğru olabilmesi için, zorunlu şartların neler olduğuna odaklanılmaktadır. 

Ayrıca, imkan kavramı mahiyetin mec’ûliyeti problemiyle 

ilişkilendirilmektedir. Son olarak âlemin yaratılmadan önceki imkanının 

ezelî olup olmadığına dair tartışmalar ele alınarak, Râzî felsefesinin 

sunduğu imkanları kullanarak bu probleme bir cevap sunmaya 

çalışmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: doğa, imkan, zorunluluk, Fâil-i muhtâr, Fahreddin er-

Râzî   



 

ABSTRACT 

 

Possibility in Fakhr al-Dīn al-Rāzī’s Philosophy: The Implications of the 

Theory of God as Free-Choosing Agent on Modalities and Philosophy 

of Nature 

Bahçi, Kübra Sümeyye  

Ph. D. Thesis, Department of Philosophy 

Supervisor: Prof. Dr. Eşref Altaş 

January 2025 

 

This study examines the concept of possibility (imkān) within the 

philosophy of Fakhr al-Dīn al-Rāzī in the context of the theory of free-

choosing God (al-Fāʿil al-Mukhtār). The thesis primarily focuses on the 

following question: If possibility serves as the cause for something to be 

creatable (maqdūr) by free-choosing God, what are the factors that 

determine the boundaries of possibles? The first chapter investigates 

whether nature plays a decisive role in delineating the boundaries of 

possibility. According to al-Rāzī, the homogeneity (tamāthul) of bodies 

necessitates a non-hierarchical (heterarchical) relationship between bodies 

and their attributes. In this context, nature does not act as a determining 

factor for the limits of possibility. The second chapter analyzes the breadth 

of the domain of possibility in nature through various examples. The third 

chapter explores this contingency in nature in a twofold relationship with 

the theory of  al-Fāʿil al-Mukhtār. On the one hand, this theory provides the 

basis for the expansive scope of possibility (contingentism) while on the 

other, the observed contingency in nature serves as evidence for the 



existence of the al-Fāʿil al-Mukhtār. Following an examination of the concept 

of possibility from the perspective of natural philosophy, the fourth chapter 

addresses this concept from the perspective of ontology. Within this 

framework, the study investigates how al-Rāzī develops the concept of 

possibility as a non-existential (ʿadamī) concept, in contrast to the 

Avicennian existential (thubūtī) concept of possibility. This approach 

facilitates the conceptualisation of a notion of mind-independent truth for 

possibility, uncoupled from the necessity for a truth-maker, such as existent 

matter as a barrier of possibility or a mental existence. In this context, the 

study centres on the necessary conditions for relational concepts, such as 

possibility, to be true. Additionally, the concept of possibility is linked to 

the problem of the createdness of quiddities (māhiyyāt). Finally, the thesis 

engages with debates concerning whether the possibility of the universe 

before creation is eternal, utilizing al-Rāzī’s philosophical framework to 

propose a resolution to this issue. 

 

 

Keywords: nature, possibility, necessity, Free-choosing God, Fakhr al-Dīn 

al-Rāzī 

 

 

 

  



I 
 

ÖNSÖZ 
 

Fahreddin er-Râzî felsefesinde imkan kavramını, doğa felsefesi ve modalite 

metafiziği bağlamında ele alan bu tezin başlangıç noktasını şahsi varoluşsal 

sorular teşkil etmektedir. Allah’ın Fâil-i muhtâr olduğuna dair kanaat getirdikten 

sonra, bu hakikatin tikelde uzanımlarının ne olduğu sorusu cevaplanmayı 

beklemekteydi. Fâil-i muhtâr nazariyesi Allah’ın kudret ve iradesini ilkesel bir 

konuma yerleştirmekle zihnimdeki birçok meseleye cevap teşkil ederken aynı 

zamanda farklı soruları da meydana getirdi. Bu sorulardan biri, Allah her şeye 

kâdir ama kudreti ancak mümkün olana taalluk eder, ilkesinin neye tekabül 

ettiğidir. Mümkün kavramına odaklanarak “neler var olabilir?” sorusunu 

cevaplandırma ihtiyacı duydum. Bu çalışmayı yaparken maksat Râzî’nin iddiaları 

ve gerekçeleri üzerinden düşünerek sorularımı cevap aramak oldu. Bu niyet, beni 

bazen Râzî’nin sarih bir şekilde ifade etmediği yönlere işaret etme bazen de onun 

atmadığı bir adımı atma teşebbüsünde bulunmaya itti. Bu tezi, Râzî’yi İslam 

düşünce tarihi müzesinde bir nesne olarak araştırmaktan ziyade, onun “yakîni 

talep etmede yoldaşlarım” diye hitap ettiği kişilerden biri olma ümidiyle 

yürütmeye çalıştım. 

Bu niyetle, Râzî’ye yoldaş olma ümidiyle ilerlerken bana yoldaş olan ve bu yolda 

beni destekleyen birçok insan oldu. Bunların başında, Fahreddin er-Râzî’nin 

eserleriyle ilk defa bu denli haşir neşir olmamı sağlayan, değerli danışman hocam 

ve Almanca tabiriyle Doktorvater (doktora babam) Prof. Dr. Eşref Altaş’a ne kadar 

teşekkür etsem azdır. 2015 yılında ilim tahsil etmek için İstanbul’a geldiğimizde, 

“Siz rihle fî talebi’l-ilm yapıyorsunuz” diyerek desteğini hiçbir zaman 



II 
 

esirgemeyen ve tez komitemde yer alan Doç. Dr. İbrahim Halil Üçer ve Doç. Dr. 

Zahit Tiryaki hocalarıma içtenlikle teşekkür ederim. 

Bu yıllar içinde kendisinden ders alma nimetine eriştiğim, temel düşünce yapım 

üzerinde büyük etkisi olan ve tez komitemde bulunan Prof. Dr. Ömer Türker 

hocama teşekkürü bir borç bilirim. Tezimi okuyup değerli katkılarda bulunan ve 

önemli noktalarda tezimi tashih etmemi sağlayan Doç. Dr. Burak Şaman hocama 

şükranlarımı sunarım. 

Mezkur hocalarımın tez komitesinde yer alarak sundukları kıymetli eleştiriler, 

katkılar ve yönlendirmeler benim için son derece değerli oldu. Tez süreci boyunca 

kendisiyle istişare edebildiğim, kaynaklar paylaşan ve müzakereleriyle zihnimi 

sürekli açan değerli meslektaşlarım Selman Sucu ve Necmeddin Beşikçi’ye de 

gönülden teşekkür ederim. 

Hâdis olan her nesnede olduğu gibi, bu tezin meydana gelmesi de belirli engellerin 

ortadan kalkmasını ve farklı faktörlerin ya şart ya da tam illetin bir parçası olarak 

bulunmasını gerektiriyordu. İlim dünyasında ilk gözümü açtığım EDEP (Eğitime 

Destek Programları Merkezi) kurumunda, başta Doç. Dr. Hamza el-Bekri, Doç. Dr. 

Ahmad Snober ve Muhammed Emin Kılıç hocalarım olmak üzere, kendilerinden 

ders alma bahtiyarlığına eriştiğim tüm hocalarıma teşekkür ediyorum. Bu imkanı 

sağlayan şahıs, kurum ve kuruluşlara, ayrıca ilim yolunda yoldaşlık eden tüm sınıf 

arkadaşlarıma can-ı gönülden teşekkür ederim. 

İlim tahsil sürecinde çeşitli imkanlar sunan ve maddi destek sağlayan İslam 

Araştırmaları Merkezi (İSAM) bünyesinde yürütülen Araştırmacı Yetiştirme 

Projesi (AYP) yöneticilerine teşekkürlerimi arz ederim. Bu proje kapsamında, 

2023-2024 yıllarında misafir doktora araştırmacısı olarak bulunduğum University 



III 
 

of Edinburgh’da bana danışmanlık yapan ve tecrübelerinden istifade ettiğim Dr. 

Fedor Benevich’e şükranlarımı sunarım. 

Ayrıca, Almanya’daki lise eğitimim sırasında benim için meçhûl-ü mutlak olan 

ilim yolunu bir cihetten ma‘lûm kılan IGMG Students bünyesinde düzenlenen 

“Özel Eğitim” süreci olmasaydı, ilim tahsili niyetiyle Türkiye’ye rihle düşüncesine 

erişemezdim. Buna ek olarak, doktora sürecimde maddi destek sağlamalarının 

yanı sıra bünyelerinde ders verme imkanı sunan IGMG yöneticilerine teşekkür 

ederim. 

Bu eğitim sürecinde desteklerini esirgemeyen ve bana daima yanımda olduklarını 

hissettiren değerli aileme çok teşekkür ederim. Son olarak meydana gelen bu 

tezin ilk basamağında, yani imkan şartını sağlayan, beni ilmin lezzetiyle 

tanıştıran, hiçbir zorlukta desteğini esirgemeyen, daima güç veren ve bu 

çalışmaya benden daha fazla değer atfeden kıymetli eşim ve muallim-i evvelim 

İbrahim Bahçi’ye ne kadar teşekkür etsem azdır. Allah’tan kendisi için ilim 

yolunda uzun ve ihlaslı bir ömür diliyorum. Doktora tezimde nazarî olarak iştigâl 

ettiğim konuyu hayatımda bilfiil müşahede etmemi sağlayan, varlığıyla bana Fâil-

i muhtâr’ı hatırlatan gözümün nuru kızım Zahide’ye ise daima hayır dua 

ediyorum. 

 

 

انِاكَ انَْتَ الْعَل۪يمُ الْحَك۪يمُ   عِلْمَ لنَََٓا الِاا مَا عَلامْتنََالا  

 
Kübra Bahçi 

15.12.2024  
Edinburgh 

 



IV 
 

 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZET ...................................................................................................................................................  

ABSTRACT ..........................................................................................................................................  

ÖNSÖZ .............................................................................................................................................. I 

TABLOLAR LİSTESİ ...................................................................................................................... VI 

KISALTMALAR ............................................................................................................................. VII 

GİRİŞ .................................................................................................................................................1 

BİRİNCİ BÖLÜM: DOĞA MÜMKÜN OLANI SINIRLAR MI? CİSİM VE TÜRSEL ÇEŞİTLİLİK . 11 

1.1. Heyûlânın Mütemasil Olması ......................................................................................... 14 

1.1.1. Râzî Felsefesinde “Heyûlâ” Kavramı ..................................................................... 14 

1.1.2. Cisim Olmak Bakımından Cismin Ayrıştırıcı Bir Ön Belirlenimi Var mı? ........ 33 

1.2. Cisimde Türsel Çeşitliliğin İlkesi ................................................................................... 42 

1.2.1. Mütemâsil Cisimlerden Türlerin Çeşitliliğine ..................................................... 42 

1.2.2. Türsel Suret Mukabilinde Çeşitliliğin Arazlara İndirgenmesinin Gerekçeleri 52 

1.2.3. Türsel Sureti Reddetme Gerekçeleri...................................................................... 55 

1.2.4. Türsel Suret ve Arazlar Arasındaki Fark ............................................................... 57 

1.3. Sonuç: Cisimde Suretsel Hiyerarşi yerine Arazların Heterarşisi .............................. 63 

İKİNCİ BÖLÜM: DOĞAL NESNELERİN ÖZELLİKLERİNİN OLUMSALLIĞI .............................. 73 

2.1. Terkibin Olumsallığı: Râzîci Rekombinasyon Prensibi ............................................... 74 

2.1.1. Bir Bütün Olarak Âleme Dair Olumsallıklar ve Metafiziksel Zorunlu Bağların 
Reddi ..................................................................................................................................... 76 

2.1.2. Semâvî Doğal Nesnelere Dair Olumsallıklar ......................................................... 80 

2.1.3. Unsurî Doğal Nesnelere Dair Olumsallıklar ve Metafiziksel Zorunlu Bağların 
Reddi ..................................................................................................................................... 85 

2.1.4. İnsanî Nefse Dair Olumsallıklar ve Metafiziksel Zorunlu Bağların Reddi ........ 94 

2.2. Tahsis Delili ve Fâlil-i Muhtâr ........................................................................................ 96 

2.3. Sonuç: İmkan Alanının Genişliğinin Zemini Olarak Fâil-i Muhtâr ......................... 100 



V 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM: FÂİL-İ MUHTÂR NAZARİYESİ VE RÂZÎ FELSEFESİ ................................ 105 

3.1. Fâil-i Muhtâr ve Mûcib bi’z-zât: Fark Nerede? ........................................................... 106 

3.1.1. Tercih bila müreccihin imkanı .............................................................................. 107 

3.1.2. Zâtın îcâbı, Sıfatın îcâbı .......................................................................................... 115 

3.1.3. Terk veya başka türlüsü makdûr mu? .................................................................. 116 

3.2. Fâil-i Muhtâr Nazariyesinin Farklı Kullanımları ....................................................... 123 

3.2.1. Oyun Bozan Olarak Fâil-i Muhtâr ......................................................................... 123 

3.2.2. Argümanın Eksikliğini Gösteren Fâil-i Muhtâr: Sened-i Cevâzî İle Men’ ....... 126 

3.2.3. Problem Çözücü Olarak Fâil-i Muhtâr Nazariyesi .............................................. 130 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM: İMKAN - MAKDÛRİYET - MAHİYET BAĞLAMINDA: ADEMÎ İMKAN 
KAVRAMI ..................................................................................................................................... 134 

4.1. İmkanın Tanımı .......................................................................................................... 135 

4.2. İsti’dâdî  / Subutî İmkan Kavramının Eleştirisi ..................................................... 159 

4.3. Ademî İmkan Kavramı ............................................................................................... 179 

4.4. İmkanın Radikalleştirilmesi: Mutlak Yokluk ve Mahiyetlerin Mec’ûliyeti ........ 204 

4.5. Ezelî İmkan: Âlemin Yaratılmadan Önceki İmkanının Başlangıcı Var Mı? ........ 218 

SONUÇ .......................................................................................................................................... 230 

KAYNAKÇA .................................................................................................................................. 239 
 

  



VI 
 

TABLOLAR LİSTESİ 

 

Şekil 1: Cismin Mütemasil Olduğuna Dair Delil……………………………………………………40 

Şekil 2: Araz – Suret Farkı ……………………………………………………………………………………60 

Şekil 3: İbn Sînâcı Doğal Nesnede Modal Hiyerarşik Yapı……...……………………………67 

Şekil 4: Hiyerarşik Yapıda İmkanın Sınırlandırılması…………………..……………………..68 

Şekil 5: Râzîci Doğal Nesnede Modal Heterarşik Yapı………………………………………….69 

Tablo 1: Râzî’nin imkan-ı âmm tanımı……………………………………..............................184 

Tablo 2: Râzî’nin imkan-ı hâss tanımı……………………………………...............................184 

 

  



VII 
 

KISALTMALAR 

 

 

 

 

Bk. Bakınız 

Çev. Çeviren 

Ed. Editör 

Nşr. Neşreden 

Ör. Örneğin 

Thk. Tahkik eden 

 

 

 

 





1 
 

İmkan olmasaydı,  
insan hiçbir şey hakkında tefekkür edemezdi. 

 لولا الإمكان لما كان الإنسان يفكر في شيء1 

Fahreddin er-Râzî 

 

 

 

GİRİŞ 

 

İmkan düşüncesi, insanın fikir dünyasından ayrılması mümkün olmayan bir 

şekilde kök salmıştır. Kurgusal romanların kahramanları, sahneleri ve hikayeleri, 

gerçek olana alternatif, bir imkanın düşüncesidir. İnsanın terbiyesi ve eğitimi için 

harcanan çaba, onun davranışlarının ve ahlaki özelliklerinin değiştirilebilir 

olmasına dayanır. Siyasette etkin olma motivasyonlarından biri ise, toplumun ve 

toplumsal yapıların mevcut durumlarından farklı olabileceği düşüncesidir. İmkan 

fikri ideallerin ve umutların azığıdır. Şair Ossip Mandelstam’ın şu sözleri bu 

durumu ifade eder: “Zorunluluk ya da Akıl / Yeryüzüne hükmeder / Ama insan, 

elmasla / camı, sanki yumuşakmış gibi yontar.”  

İmkan kavramı, insanın düşünsel dünyasında derin bir yer edinmiş 

olmasına rağmen, kimi zaman “delilik”, “saçmalık” veya “safsata” gibi 

nitelemelere yol açan kurguların ortaya çıkmasına da sebep olabilir. Örneğin, hiç 

 
 

1 Fahreddin er-Râzî, es-Sirru’l-mektûm fi muhatabati’n-nucûm, (Kâhire: el-Matba’u’l-haceriyye, 1482), 
28.  



2 
 

bebeklik veya çocukluk dönemi yaşamamış bir yaşlının karşımızda bulunduğunu 

varsaymak, bu türden bir eleştiriye maruz kalabilir. Bu ithamın sebebi, mümkün 

olarak görülen şeyin gerçeklikte neredeyse hiç ya da çok nadir karşılaştığımız 

şeylerden olması olabilir. Veya bu ithamla karşılaşmamız, mümkün olarak 

düşünülmeye çalışılan şeyin zatı dikkate alınarak çelişik bir durum teşkil etmesi 

sebebiyle olabilir. Hakikatte neyin mümkün olduğu, imkan dairesinin sınırlarının 

ne kadar geniş olduğu ve imkansızların nerede başladığı soruları yanıtlanırken 

bazı unsurlar göz önünde bulundurulur. Bu bağlamda, doğanın sınırlayıcı bir 

unsur olarak görülebileceği söylenebilir. Bir erik dalında üzüm yiyebileceğini 

düşünen birisinin imkansızı talep ettiğine dair bir değerlendirmede 

bulunulabilinir.  

İmkan sorusuna verilebilecek cevap, belirli bir faktörün dikkate 

alınmasıyla tamamen farklı bir boyut kazanabilir. Çünkü bütün mümkünleri 

kuşatan bir Fâil-i muhtâr’ın varlığı dikkate alındığında, bu soruşturmadan farklı 

bir sonuç çıkarılabilir. Nitekim İslam düşünce tarihinde kelamcılar, bütün 

mümkünlerin Allah tarafından yaratıldığını ve doğal güçlerin varlığını kabul 

etseler bile, bu güçlerin bağımsız bir etkinliği olmayıp Allah’ın tahsis ve takdiriyle 

işlediğini savundular. Mümkünlerin tamamını irade ve kudretiyle yaratan Fâil-i 

muhtâr, dilediği şeyi dilediği şekilde yaratabilir. Bu yaklaşım, her şeyin mümkün 

olduğu bir saçmalıklar dünyasının kapısını aralar mı?  

Bununla birlikte kelamcılar, başka bir ilkeyi benimseyip muhafaza ettiler: 

Fâil-i muhtâr’ın kudreti ancak mümkün olana taalluk edebilir. Ancak mümkün 

olan yaratılabilir olandır (makdûr). Bir şey imkansız ise, Fâil-i muhtâr onu âciz 

olduğu için yaratamaz değildir; bunun nedeni, o “nesnemsi” şeyin zatı itibarıyla 

varlığının imkansız olmasıdır. Bu temel ilke dikkate alınsa da, tikelde imkanın 



3 
 

sınırlarının nasıl belirleneceği ve neyin imkansız olduğu konusu ayrıntılı şekilde 

ele alınmalıdır. 

 

I. Tezin Çerçevesi ve Soruları 

Fahreddin er-Râzî düşüncesinde imkan kavramını ele alan bu tezin temel 

sorusu, Fâil-i muhtâr’ın kudret ve iradesinin tüm mümkünleri kapsadığı ilkesi ile 

kudret ve iradenin yalnızca mümküne taalluk edebileceği ilkesi arasındaki 

ilişkinin nasıl açıklanması gerektiğidir. 

Bu soruların yanıtı, muteahhir dönemde kelam ve Meşşâî düşünce 

geleneklerinin tartışma zeminini belirleyen, muteahhir dönem İslam 

düşüncesinin temel meselelerini şekillendiren ve sistematize eden Fahreddin er-

Râzî’nin felsefesinde aranacaktır. 

Kelamcılar ve Meşşâî felsefe bağlamında belirli düşünürlerin fikirlerini ya 

da meselelerini yorumlarken, genel bir arka plan varsayımı mevcuttur: 

Kelamcılar, imkan merkezli bir metafizik inşa ederken, Meşşâî felsefe ise 

zorunluluk temelli bir metafizik geliştirmiştir. Bununla birlikte, bu okumanın tam 

olarak neye karşılık geldiği, diğer meselelerde tazammunlarının ne olduğu sorusu 

henüz yanıtlanmamıştır. Bu çalışma Fahreddin er-Râzî üzerinden bu boşluğu 

kısmen de olsa doldurma teşebbüsünde bulunmaktadır.    

Bu çalışmanın merkeze aldığı soruları şu şekilde özetleyebiliriz: 

1. Fahreddin er-Râzî’nin felsefesinde doğa, mümkün olanı sınırlayan ve 

belirleyen bir unsur mudur? Doğal varlıkların yapısı ve özellikleri, imkan 



4 
 

alanlarını nasıl şekillendirir? Bir şeyin var olmadan önce var olma imkanı, 

doğal faktörler tarafından belirlenir mi? 

2.  İmkan alanı doğa tarafından belirlenmiyorsa ve doğa, nesnenin 

varlığından önce imkanı sınırlayıcı bir role sahip değilse, bu durum tikelde 

nasıl bir doğa anlayışı olarak tezahür eder? Râzî’ye göre, doğada tikel 

olarak neler olumsaldır? 

3. Doğadaki imkan alanının genişliği ortaya konulduktan sonra, bu durum 

tahsis deliliyle Fâil-i muhtâr’ın varlığına bir kanıt teşkil eder. Bu durum 

ise, tersine bir şekilde, imkan kavramını sorgulamaya devam etmemize 

neden olur. Çünkü artık, Fâil-i muhtâr faktörünü göz önünde 

bulundurarak imkan kavramı araştırılmalıdır. Bu sebeple, Râzî’ye göre, 

“imkan nasıl tanımlanır, ontolojik statüsü nedir?” soruları merkezde yer 

alır. 

4. Ma’dumun şey’iyyetini, zihnî varlığı ve imkanın subutî olduğunu 

reddederken Râzî’nin ademî imkan kavramı nasıl anlaşılmalıdır? İmkanın 

hiçbir subutiyeti yoksa, bir şeyin mümkün olduğu hükmü nasıl doğru 

olabilir? Mümkünün mutabakat zemini nedir? 

5. Fâil-i muhtâr nazariyesi bağlamında imkan kavramını mahiyet ve 

mahiyetin mec’uliyeti tartışmasıyla ilişkilendirdiğimizde, imkanın 

mahiyetin lâzımı olmasıyla aynı zamanda makdûriyetin illeti olması 

arasındaki ilişki nasıl açıklanır? 

6. İmkan ademî ise, alemin yaratılmadan önceki imkanının ezeliyeti nasıl 

düşünülmelidir? Yaratmadan önce bir imkandan bahsetmek anlamlı 

mıdır? 



5 
 

Bu tez, bu sorular ışığında Fahreddin er-Râzî’nin Fâil-i muhtâr nazariyesini 

merkeze alarak, imkan kavramını hem doğa felsefesi hem de metafizik 

bağlamında ele almaktadır. Böylece kelamcıların imkan-doğa ilişkisi ve Fâil-i 

muhtâr’ın yaratmasındaki modaliteye dair pozisyonu, Fahreddin er-Râzî 

örneğinde ortaya serilecektir.  

 

II. Tezin Yöntemi ve Önemi  

 

Bu tez, bütün mümkünlerin Fâil-i muhtâr’a dayandığı ve Fâil-i muhtâr’ın 

kudretinin yalnızca mümkünlere taalluk edebileceği ilkeleri bağlamında, imkan 

kavramını ele alırken, Râzî felsefesine iç tutarlılık kazandıracak bir okuma 

önermektedir. Bu nedenle bu çalışma belirli bir sorunun izini sürerek bu soruya 

yanıt sunabilecek meseleleri ele almakla sınırlıdır. Nitekim çalışma ne doğa 

felsefesi, ontoloji ya da uluhiyet gibi belirli bir alana hasredilebilir ne de tek bir 

kavramın tarihsel gelişimini izlemekle sınırlıdır. Ayrıca bu tez Râzî’nin eserlerini 

filolojik bir yaklaşımla yorumlayan ya da İslam düşünce tarihi bağlamında onun 

katkılarını, etkisini ve dönüştürücü yönlerini inceleyen bir araştırma olmaktan 

ziyade, Râzî felsefesini analitik, felsefî ve sistematik bir yaklaşımla ele almaktadır. 

Tezin bazı kısımlarında, Râzî’nin eserlerinde göremediğimiz ama Râzî felsefesinin 

temel ilkeleri ve gerekçeleri göz önünde bulundurularak, Râzî adına 

geliştirebileceğimiz çözüm önerilerinde bulunulmaktadır. Bu yaklaşım, Râzî’yi 

tarihselleştirmeksizin, günümüz felsefi tartışmaları da ilgilendiren imkan, doğa 

ve Fâil-i muhtâr arasındaki ilişki meselesini özünde ele alarak Yeni-Râzîci bir 

çerçeve sunma girişimi olarak değerlendirilebilir. Bu cihetten çalışmada analitik 



6 
 

yöntem uygulanmıştır; böylece mesele, felsefi tutarlılık açısından ele alınarak 

iddiaların sonuçları takip edilmeye çalışılmıştır. 

Tezin ilk iki bölümü, doğal nesnelerin imkan sınırlarının belirlenmesi ve 

doğal olguların olumsallıklarının incelenmesine odaklanmaktadır. İlk bölüm, 

Râzî’nin “heyûlâ” kavramını İbn Sînâ felsefesindeki kullanımından ayrıştırarak, 

ona yeni bir anlam yüklediğini ortaya koymaktadır. Bu bağlamda, Râzî’nin ileri 

sürdüğü heyûlâ kavramının, cisim olmak bakımından mütemasil cisme karşılık 

geldiği sonucuna ulaşılmaktadır. Bu yaklaşım, “doğal cismin, cisim olmak 

bakımından cisim düzeyinde bir belirlenimi var mı?” sorusuna odaklanarak, cisim 

düzeyindeki imkan alanını araştırmaktadır. Birinci bölümün ikinci ana kısmı, 

Râzî’nin İbn Sînâcı türsel suret kavramına karşı çıkarak, doğadaki çeşitliliği 

nesnelerdeki arazlar üzerinden açıkladığını incelemektedir. Birinci bölümün 

sonucunda, Râzî’nin doğal cisimlerde cisim-araz ilişkisinde bir heterarşiyi2 

savunduğu iddia edilmektedir. Zira Râzî’ye göre, cisimlerin türsel farklılıkları, 

doğal nesne içerisinde hiyerarşik bir yapıda bulunan suretlerle değil, heterarşik 

bir yapıda olan arazlarla açıklanabilir. Ayrıca Râzî’nin teklif ettiği “heyûlâ” 

kavramı, belirli bir türün imkanını taşıyan bir madde yerine, modal olarak eşit 

olan, yani bir madde için mümkün olanın diğerleri için de aynı seviyede mümkün 

olduğu, mutlak cisim anlamını vazeder. Bu, doğal cismin var olmadan önceki 

imkanının doğal şartlar tarafından sınırlanmadığını gösterir. 

 
 

2 Heterarşi kavramı bir ilişki ağı içerisinde bulunan unsurlar arasında hiyerarşik sıralamanın 
bulunmadığı ve çeşitli şekillerde sıralanma potansiyeline sahip olmayı ifade eder. Bkz. Carole L. 
Crumley, Heterarchy and the Analysis of Complex Societies, Archeological Papers of the American 
Anthropological Association 6, (1995): 1-5, 3.  



7 
 

İkinci bölüm, Râzî felsefesinde “rekombinasyon prensibi”3 olarak 

adlandırdığımız anlayış çerçevesinde, âlemin bütününe, felekî nesnelere, unsurî 

nesnelere ve insandaki olumsal durumlara dair olumsallığı ele almaktadır. 

Böylece birinci bölümde ulaşılan teorik sonuç, tikel örnekler üzerinden 

gösterilecektir. Burada ulaşılan sonuç, doğal dünyanın yapısının olumsallığa 

işaret ettiği ve doğaya bakarak imkana ilişkin çıkarımlarda bulunabileceğimizdir. 

Bununla birlikte, tersine, Fâil-i muhtâr nazariyesinin kendisinin de doğadaki bu 

olumsallığı ve imkan alanının genişliğini tesis ettiğini ifade etmemiz gerekir. Bu 

nedenle, üçüncü bölümde Fâil-i muhtâr nazariyesine odaklanmış ve böylece 

imkan ile Fâil-i muhtâr ilişkisi tahlil edilmiştir. 

Üçüncü bölüm doğal olguların olumsallıklarını ve bu olguların Fâil-i 

muhtâr’a dayanan bir metafiziksel modelle nasıl gerekçelendirilebileceğini 

inceler. Ayrıca Râzî felsefesinde Fâil-i muhtâr nazariyesinin uygulama alanları ve 

biçimleri analiz edilmektedir.  

Dördüncü bölüm Râzî’nin imkan kavramına ontolojinin meseleleri 

açısından odaklanmaktadır. Bu bölümde, imkanı tamamen reddedenlerin ileri 

sürdüğü gerekçelere cevap olarak Râzî’nin tadil ettiği imkan tanımı ele 

alınacaktır. Bu imkan tanımı, Râzî’nin İbn Sînâcı subutî imkan kavramından nasıl 

ayrıldığını ortaya koyacaktır. Râzî’nin subutî imkan anlayışına karşı ileri sürdüğü 

deliller sistematik bir şekilde ele alınarak, imkanın ademî olması gerektiği ortaya 

konulacaktır. Bununla birlikte, bunun gerçek anlamda bir çözüm olup olmadığı 

 
 

3 David Lewis’den ödünç aldığımız bu kavram nesne ve özellikler arasında bir olumsallık ilişkisini 
ifade eder. Buna göre her şey her şeyle birlikte var olabilir, öyle ki, cisimler, özellikler ve bireyler 
arasında zorunlu ilişkiler bulunmamaktadır. 



8 
 

tartışmaya açılacaktır. Burada, imkan kavramının kendinde doğru olmakla 

birlikte, madde gibi haricî veya zihnî bir mutabakata sahip olmadığı 

tartışılmaktadır. Peki imkan subutî değil ama zihnin farz etmesinden bağımsız 

doğru ise, onu doğru kılan nedir? Burada madde, gelecek, zihin gibi farklı 

alternatifler elendikten sonra, Râzî’nin imkan bağlamında fer’iyyet kaidesini 

sınırladığını görebiliriz. Nihayetinde, bir şeyin bir şey hakkında sabit olması için 

o şeyin bir düzeyde var olması gerektiği ilkesi, imkan için geçerli değildir. Burada 

imkanın izafî bir kavram olması ve Râzî’nin izafetin gerçekleşebilmesi için 

zorunlu gördüğü şartların ne olduğu belirleyici bir rolü haizdir. Râzî’ye göre, nasıl 

ki imkansızın imkansız olması ya da madumun madum olması için bunların “bir 

şekilde” sâbit olması gerektiğini varsaymıyorsak, imkan için de aynı durum 

geçerli olabilir. Bu sonuç, bizi imkan – mahiyet ilişkisini ele almaya 

yönlendirmektedir; çünkü imkan mahiyetin lâzımı olarak düşünüldüğünde, 

mahiyetin yaratılmış olup olmadığı tartışması, imkan kavramı çerçevesinde ele 

alınmalıdır. Bu araştırmanın sonucunda, bütün mahiyetlerin, Fâil-i muhtâr 

tarafından nesnenin zât ve sıfatlarıyla birlikte def ’aten yaratılmasıyla, mec’ûl 

oldukları düşüncesine varılmaktadır. Bu ise, yaratma ve imkan kavramları 

arasındaki ilişkiyi soruşturmamızı gerektirir. Çünkü, meseleyi bu şekilde ele 

aldığımızda, tezin ana sorusu olan “Fâil-i muhtâr’ın kudreti ancak mümkünlere 

taalluk edebiliyorsa, yaratmadan önce imkandan nasıl bahsedilebilir?” sorusu 

odak noktasına yerleşir. Eğer âlem yaratılmadan önce mümkünse, onun 

imkanının bir başlangıcı var mıdır? İşte burada, Râzî’nin açıkça ifade etmediği 

ancak Râzîci felsefenin imkanları çerçevesinde geliştirilebilecek bir çözüm önerisi 

sunulmaktadır. Ezelî bir imkan kavramı mutlak yoklukta sâbit ve başlangıcı 

olmayan imkan söz konusuymuş vehmine sebep olabilir. Halbuki imkan, var olan 



9 
 

nesnenin özellikleriyle ilişkilendirilerek düşünülebilir. Bu bağlamda, âlemin var 

olmadan önceki imkanının bir başlangıcı olup olmadığı sorusu tadil edilmekte ve 

bunun yerine, âlemin gerçekte sahip olduğu yaştan daha yaşlı veya daha genç 

olma imkanının sorgulanmasının daha doğru bir yönlendirme olacağı teklif 

edilmektedir. 

Son dönem İslam düşünce tarihi çalışmalarında Fahreddin er-Râzî 

hakkında yapılan çalışmaların artış gösterdiği tespit edilebilir. Damian Janos ve 

Muhammad Fariduddin Attar’ın 2023 yılında yayımladığı Râzî bibliyografisi bu 

durumu açıkça ortaya koymaktadır.4 Yukarıda belirtildiği üzere, bu tez belirli bir 

alana hasredilemez. Bu sebeple, Râzî’nin doğa felsefesi, modalite ve Fâil-i muhtâr 

hakkındaki görüşlerini ele alan çeşitli çalışmalar burada müstakil olarak belirli bir 

literatür oluşturmaktadır. Lakin bu üç kavramı irtibat ve ilişki içerisinde ele alan 

bir çalışma mevcut değildir. Râzî’nin doğa felsefesinin zaman,5 mekan,6 madde7, 

boşluk8 gibi kavramları ele alan bazı çalışmalar bulunmaktadır. Bu alandaki 

kapsamlı çalışmalardan birinin Adi Setia’nın doktora tezi olduğunu 

söyleyebiliriz.9 Bununla beraber, Râzî bağlamında imkan kavramını müstakil 

 
 

4 Damien Janos, Muhammad Fariduddin Attar, A Comprehensive, Annotated, and Indexed Bibliography 
of the Modern Scholarship on Fakhr al-Din al-Razi (544/1150 – 606/1210), (Leiden/Boston: Brill, 2023). 
5 Peter Adamson, “The Existence of Time in Fakhr al-Din al-Razi’s al-Matalib al-aliya”, The Arabic, 
Hebrew, and Latin Reception of Avicenna’s Physics and Comsology, ed. Dag Nikolaus Hasse, Amos 
Bertolacci, (Berlin/Boston: De Gruyter, 2018).  
6 Salih Günaydın, Fahreddin er-Râzî’nin Düşünce Sisteminde Mekân Kavramı, Yayınlanmamış yüksek 
lisans tezi, Marmara Üniversitesi, 2013.  
7 Ayman Shihadeh, “Avicenna’s Corporeal Form and Proof of Prime Matter in Twelfth-Century 
Critical Philosophy: Abu l-Barakat, al-Masudi and al-Razi”, Oriens 42/3 (2014): 364-96.  
8 Peter Adamson, “Fakhr al-Din al-Razi on Void”, ed. Abdelkader Al Ghouz, Islamic Philosophy from 
the 12th to the 14th Century, (Göttingen: V&R unipress, 2018). 
9 Adi Setia, The Physical Theory of Fakhr Al-Din al-Razi, Yayınlanmamış doktora tezi, International 
Islamic University Malaysia, 2005. Ayrıca Setia bu konular hakkında muhtelif makaleler 
yayınlamıştır. Bk. Adi Setia, “Time, Motion, Distance, and Change in the Kalam of Fakhr al-Din al-



10 
 

olarak ele alan bir çalışma bulunmamaktadır. Bu tezde iki önemli çalışmanın 

örnek ve kaynaklık teşkil ettiğini belirtmemiz gerekir. Birincisi, Cüneyt Kaya’nın 

“Varlık ve İmkân”10 başlıklı çalışması, ikincisi de Yusuf Daşdemir’in “İbn Sînâ 

Mantığında Modalite”11 başlıklı çalışmasıdır. Bu çalışma, Râzî’nin İbn Sînâ felsefesi 

bağlamındaki eleştirilerini ele aldığından dolayı, Eşref Altaş’ın “Fahreddin er-

Râzî’nin İbn Sînâ Yorumu ve Eleştirisi”12 adlı eseri temel fikri ve yaklaşım biçimini 

belirlemiştir. Bu tez, doğa felsefesi, Fâil-i muhtâr ve imkan kavramlarını birbiriyle 

ilişkili bir şekilde ele almayı amaçlamakta ve Râzî çalışmalarına özgün bir katkı 

sunmayı hedeflemektedir. 

 

 
 

Razi: A Preliminary Sırvey with Special Refernce to the Matalib Âliyyah” Islam & Science 6/1, (2008); 
a.mlf. “Fakhr al-Din al-Razi on Physics and the Nature of the Physical World: A Preliminary Survey” 
Islam & Science 2/2 (2004). 
10 Cüneyt Kaya, Varlık ve İmkân: Aristoteles’ten İbn Sînâ’ya İmkânın Tarihi, (İstanbul: Klasik Yayınları, 
2011).  
11 Yusuf Daşdemir, İbn Sînâ Mantığında Modalite, (İstanbul: Endülüs, 2021). 
12 Eşref Altaş, Fahreddin er-Râzî’nin İbn Sînâ Yorumu ve Eleştirisi, (İstanbul: İz Yayıncılık, 2016). 



 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM: DOĞA MÜMKÜN OLANI SINIRLAR MI? CİSİM VE 

TÜRSEL ÇEŞİTLİLİK 

  



12 
 

Sadece mümkün olan varlığa gelebilir. Bu sebeple İbn Sînâ her hâdis olan 

nesnenin öncesinde onun imkanını taşıyan bir maddenin bulunması gerektiğini 

düşünmüştür.13 Bu, her doğal nesne için geçerli olduğundan, geriye doğru sonsuza 

kadar her bir nesnenin öncesinde bir maddenin bulunması gerekir ki, bu durum 

maddenin ezeli olmasını gerektirir. Söz konusu madde var olmalıdır, çünkü imkan 

vucudî bir özelliktir ve vucudî özellik ancak mevcut bir konu tarafından 

taşınabilir. İbn Sînâ’ya göre, imkanın taşıyıcısı maddedir. Ancak mantıken madde, 

varlığa gelecek olan doğal nesnenin vücudî imkanını taşıyabilmek için mevcut 

olmalıdır ve mevcut nesne madde ve suretten müteşekkil olmalıdır. Zamanda 

geriye döndüğümüzde varlık sahnesinde bu anlamda hiçbir noktada bütün 

imkanları barındıran “ilk madde”ye rastlayamayız. Madde, imkanın taşıyıcısı 

olarak her zaman bir suretle özelleşmiş olarak mevcuttur. Zira, İbn Sînâ’ya göre 

ilk heyûlâ onu bilfiil hale getiren bir suret olmaksızın var olamaz. O halde, her 

hâdis nesnenin öncesinde onun varlığının imkanını taşıyan ve bir suretle terkip 

halinde olan maddenin bulunması gerekir. Madde, imkan ve doğal nesnenin 

oluşumuna bu yönden bakıldığında taşıyıcı madde belirli bir düzeyde imkan 

açıklığının, olumsallığın ve potansiyellerin yuvası olarak belirir.  

İşte bu bölüm, madde-doğal nesne ilişkisine şu taraftan bakmayı teklif 

eder: İmkanı sınırlayan yön olarak madde. Çünkü kavram olarak ilk heyûlâyı 

kenara bıraktığımızda, imkanın zemini olarak vazedilen madde, imkanın taşıyıcısı 

olduğu oranda, aynı zamanda “belirli” bir imkana doğru özelleştikçe imkanı 

sınırlayan bir zemindir. Bu bölümde doğal nesnenin oluşumunda farklı 

 
 

13 İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-tenbîhât: İşaretler ve Tembihler, çev. Ali Durusoy, Muhittin Macit, Ekrem 
Demirli, (İstanbul: Litera, 2013), 137. 



13 
 

süreçlerden geçerek, her bir mertebede bir madde ve suretin bir sonraki 

mertebedeki madde ve suretin imkan şartını oluşturduğunu ve böylece içsel bir 

hiyerarşinin kabul edildiğini göreceğiz. Her bir mertebede belirli bir türsel suretle 

özelleşmiş madde bir sonraki mertebedeki mümkün nesnelerin imkanını 

sağladığı gibi aynı zamanda imkanın sınırlarını da çizer. Türlerin oluşumunda, 

imkanın zemini olan birincil isti’dâd düşünüldüğünde, sözgelimi bir ahşap, 

masalık ya da sandalyelik gibi farklı suretler alma imkanını taşırken, artık bir 

insan olma imkanını taşımamaktadır. İkincil isti’dâd anlamında belirli bir doğal 

türün taşıyabildiği özellikler de bu imkan tarafından sınırlanır. Örneğin, altın, bir 

demir gibi mıknatıs tarafından çekilme imkanına sahip değildir. Tezin dördüncü 

bölümünde imkanın vucudî olmadığı tezi gerekçelerle beraber ele alınacağından 

burada bölümün maksadı için gerekli olanla iktifa edildi. Bu bölümde, İbn Sînâcı 

hiyerarşik doğal nesne anlayışı karşısında Fahreddin er-Râzî’nin heterarşik bir 

yaklaşımı savunduğu gösterilecektir. Bölümün birinci kısmında Râzî’nin heyûlâ 

terimini yeniden kavramsallaştırması ele alınacaktır. Daha sonra ona göre 

cisimlerin cisim olmak bakımından herhangi bir türsel ayrışma veya özsel bir 

belirlenime sahip olmadıkları tespit edilecektir. Devamında Râzî’nin doğadaki 

türsel çeşitliliği türsel surete başvurmadan arazlarla açıkladığını ve türsel sureti 

reddetme gerekçeleri tahlil edilecektir. Nihayetinde, varılan sonuç şu şekilde 

olacaktır: Râzî’ye göre, cisimler cisim olmaları itibariyle mütemâsildir. Bu, cismin 

farklı nitelikleri kabul etme modalitesinin de eşit olmasını gerektirmektedir. 

Cisim olmak bakımından bir cisim için mümkün olan şey, diğer cisimler için de 

aynı şekilde mümkündür. Bir diğer ifadeyle doğadaki imkan alanları doğal hiçbir 

etken tarafından sınırlandırılmamaktadır. Böylece “Kudret sadece mümkünlere 

taalluk eder” ilkesini Râzî felsefesi bağlamında anlamlandırmayı amaçlayan bu 



14 
 

tezin ilk sonucu, mümkünün sınırlarının doğal unsurlar tarafından 

belirlenmediğidir. Bir diğer ifadeyle, makdûriyetin illeti olan imkan doğal yönden 

sınırlandırılmamaktadır.  

 

1.1. Heyûlânın Mütemasil Olması 

1.1.1. Râzî Felsefesinde “Heyûlâ” Kavramı 

 

Heyûlâ kavramı tarihi kökeni ve kullanımı itibariyle Meşşâî doğa 

felsefesinde kullanıldığından yüklü bir terimdir.14 Bunun karşısında aşağıda, 

Râzî’nin bu kavrama İbn Sînâ ve bir kısım Aristoteles şârihlerinden farklı bir 

anlam yüklediği görülebilir. Râzî’ye göre, İbn Sînâ’nın teorik olarak boyunduruğa 

aldığı heyûlâ kavramı Antik filozofların yanlış anlaşılmasına dayanır. İbn Sînâ’ya 

göre, cisimde, cisimsel suretin altında, aynı zamanda bitişikliğin ve ayrışıklığın 

ârız olabildiği, cisimsel surete mukârin olan, cisimsel suretle birleşmeyi kabul 

eden ve ancak cisimsel suretle var olabilen bir cevherin, yani heyûlânın 

bulunması gerekir.15 Halbuki Râzî’ye göre, Antik filozoflar heyûlâ kavramından 

asıl itibariyle “cisim olmak bakımından cismin” niteliklerden arındırılmış bir 

şekilde itibara alınmasını kastetmekteydiler. Râzî kendisinin de “heyûlâ” terimini 

bu anlamda kullandığını söyler.  

 
 

14 Hilomorfizm tarihi ve bu bağlamda heyûlâ kavramıyla ilgili ayrıntılı bir çalışma için bk. David 
Charles (ed.), The History of Hylomorphism: From Aristotle to Descartes, (Oxford: Oxford University 
Press, 2023); Hüseyin Yücel, Grek Felsefesinden İbn Sînâ’ya Heyûlâ, (Ankara: Elis, 2022).  
15 İbn Sîna, en-Necât, nşr. Muhyiddin Sabrî el-Kürdî, (Kahire: 1357/1938), 202.  



15 
 

Heyûlâ-suret teorisi Râzî’nin on yaşından itibaren ömrünün son demlerine 

kadar zihnini meşgul eden ve ilgilendiği bir konu olmuştur.16 Râzî’nin zihin 

dünyasına Meşşâî felsefe tarafından sokulan heyûlâ ve suret kavramları, doğa 

felsefesinde doğal cismin temel ilkeleri olarak ele alınır. İbn Sînâ, Şifâ: Fizik’de doğa 

felsefesinde heyûlânın konu edinmesini bu şekilde gerekçelendirir:  

 

“Cisim olmak bakımından cisim için heyûlâ olan bir ilke ve suret olan bir ilke bulunur: 
İster bu suret mutlak cisimsel suret olsun, ister cisimlerin suretlerinden türsel bir suret 
olsun, isterse de cisim beyaz, güçlü ve sağlıklı şeklinde alındığı zamanki arazî suret olsun. 
Yine (doğa bilgininin) şunu da vaz’ etmesi gerekir: Heyûlâ olan bu ilke, kendisiyle kâim 
olacak şekilde kesinlikle suretten soyutlaşamaz. Ve de bilfiil olarak ancak suretin 
meydana gelmesiyle var olabilir ve böylece bu suretle bilfiil varlık kazanır.”17 

 

İbn Sînâ’ya göre, heyûlâ, cismin bilkuvve sonsuz bölünebilirliğinin imkan 

zemini olup, kendinde cisimsel olmayan, mutlak imkanın mahallidir. Buna uygun 

bir şekilde İbn Sînâ heyûlâyı bir kabiliyet, diğer ifadeyle, imkan durumuyla 

açıklar. Cisim “bütün boyutlarda bölünebilendir” denilerek, cismin bölünme 

varsayımına uygun olduğu vurgulanır.18 Cisimde bölünme ve bitişikliğin imkanı 

ancak bu bölünme ve bitişikliğin taşıyıcısı olan heyûlâ ile açıklanır. Kelâmî doğa 

felsefesinde, cisim eni, boyu ve uzunluğu olan hâriçte mevcut bir cevher olarak 

tanımlanırken, İbn Sînâ, doğal cismi tarifinde bilfiil üç boyutluluğun 

bulunmasının gerekmediğini ileri sürer. Ona göre, cismin bilfiil cisim olması için 

üç boyuttan anlaşılan anlamlarıyla cisimde bilfiil üç boyutun bulunmasının farz 

 
 

16 Eşref Altaş, “Fahreddin er-Râzî’nin el-Heyûlâ ve’s-sûre Adlı Risalesi: Tahlil, Tahkik ve Tercüme”, 
Nazariyat 1/1 (2014), 104. 
17 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâ: Fizik, çev. Muhittin Macit vd. (İstanbul: Litera, 2004), 14.  
18 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâ: Metafizik, çev. Ekrem Demirli vd. (İstanbul: Litera, 2004), 1/59.  



16 
 

edilmesi yeterlidir.19 Özellikle, imkan kavramıyla ilişkilendirilen heyûlânın 

varlığını ispatlamak için çeşitli deliller sunulmaktadır. İbn Sînâ felsefesinde 

heyûlânın kabul edilmesi için farklı gerekçeler bulunur. Bunlar, heyûlânın sonsuz 

bölünmenin dayanağı olarak ele alınması olduğu gibi, cisimdeki bilkuvve ve bilfiil 

unsurların farklı cevherlere (madde ve suret) dayanması gerektiği fikridir. Ayrıca, 

cismin değişim sürecinde sabit kalan bir alt zemin olarak heyûlânın varlığı 

savunulmaktadır. Bu deliller arasında, konumuz açısından özellikle sonuncusuna 

odaklanalım.20 Heyûlânın ispatı için eş-Şifâ’da getirilen delil değişimin imkanına 

dayanır. Cisim bilkuvve sonsuzca bölünebilirse bitişme ve bölünmenin olabilmesi 

için bu ikisinin gerçekleştiği bir zeminin olması gerekir. İşte bu zemin heyûlâdır: 

“Öyleyse cisimlerde, bitişmeye (ittisal), bölünmeye (infisal) ve de bitişmeye ilişen 

sınırlı ölçülere konu olan bir şey vardır.”21  

Râzî delil ile delille ispatlanması beklenilen iddia arasında bir kopukluğun 

olduğunu düşünür. Çünkü bir cisimde ittisal ve infisalin bulunması, heyûlânın 

varlığını gerektirmez. Nitekim cisimde infisal durumunda birliğin ortadan kalkıp 

ikiliğin bulunduğunu söyleyebiliriz. Bu açıdan ittisal ve infisali birlik ve ikiliğin 

var olan cisme ârız olmasından ibaret sayarak, Râzî bir mahall olarak heyûlânın 

gereksiz olduğunu cismin kendisinin birliğe ve ikiliğe mahall olabileceğini 

söylemektedir. Ayrıca, cisim infisal veya ittisale maruz kaldığında cisimlikten 

 
 

19 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâ: Metafizik, 1/59. Abraham D. Stone, “Simplicius and Avicenna on the 
Essential Corporeity of Material Substance”, ed. Robert Wisnovsky, Aspects of Avicenna, (Princeton: 
Markus Wiener, 2001), 101-102. 
20 İbn Sînâ’nın heyûlâ için öne sürdüğü muhtelif deliller, Ebû’l-Berekât ve Râzî tarafından 
alımlanışı hakkında ayrıntılı bilgi için bk. Ayman Shihadeh, “Avicenna’s Corporeal Form and Proof 
for Prime Matter in Twelth-Century Critical Philosophy: Abū’l-Barakāt, al-Mad’ūdī, Al-Rāzī”.  
21 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâ: Metafizik, 1/63.  



17 
 

çıkmadığı için, onun altında yatan ve cisim olmayan bir mahalle ihtiyaç 

duyulmasını gerektiren bir durum yoktur.22 Bu ihtimal bulundukça, ittisal ve 

infisalden yola çıkarak heyûlânın varlığına istidlalde bulunmak yeterli bir çıkarım 

değildir. Râzî, bu teklifiyle İbn Sînâcı heyûlâ kavramının fonksiyonel yönüne 

yoğunlaşarak İbn Sînâcı terminolojiden uzaklaşır; heyûlâ–suret ilişkisinde 

kullanılan mahall-hâl kavramını cisim-araz ilişkisine aktarır ve cismi, birliğin-

çokluğun ârız olabileceği bir mahall olarak ortaya koyar. Böylece heyûlânın 

açıklayıcı gücünü cisime aktararak heyûlâyı işlevsizleştirir. 

Râzî, heyûlânın ispatına dair getirilen delilin yetersizliğini eleştirdiği gibi, 

İbn Sînâ’nın başka bir yönden de hataya düştüğünü söyler. O, heyûlâ kavramı 

etrafında örülen hilomorfik doğa anlayışının bir yanlış anlaşılmaya dayandığını 

düşünür.23 Antik filozoflar, doğal cismin niteliklerle var olduğu gerçeğinden 

hareketle, “cismin, cisim olmak bakımından ne renkli, ne nitelikli, ne uzun, ne 

kısa, ne mekânda ne zamanda” olduğunu, yani cismin mahiyetinin bu 

durumlardan farklı olduğunu ifade etmişlerdir. Râzî, kastedilen bu asıl mananın, 

sonraki şarihler -onun ifadesiyle “gaflette olanlar”- tarafından yanlış 

yorumlandığını ve duyulur cismin arkasında, duyulur olmayan bir şeyin 

varlığının kabul edildiğini söyler.24 El-Mülahhas’tan özetlenen bu 

değerlendirmede, ismen ifade etmese de Râzî’nin İbn Sînâ’yı kastettiği açıktır. Ona 

 
 

22 Fahreddin er-Râzî, Şerhu’l-İşârât ve’t-tenbîhât, thk. Ali Rıza Necefzâde, (Tahran: Encümen-i Asar 
ve Mefahir-i Ferhengî, 1384), 2/25.  
23 Râzî’den önce Ebû’l-Berekât el-Bağdâdî İbn Sînâ’yı bu yönden eleştirmiştir. Ona göre, heyûlâ 
maddenin ta kendisidir ve bundan dolayı bir uzanıma sahiptir. Bk. Ebû’l-Berekât el-Bağdâdî, el-
Kitâbu’l-mu’teber fi’l-hikme, thk. Abdullah el-Alavi al-Hadrami, (Haydarabad: Dâirât el-Meârif el-
Osmaniyye, 1357), 2/12-13, 3/200. 
24 Râzî, el-Mülahhas fî’l-mantık ve’l-hikme, thk. İsmail Hanoğlu, (Amman: el-Asleyn, 2021), 2/741.  



18 
 

göre, İbn Sînâ iki yönlü bir hataya düşmüştür. Birinci hatası Antik filozofları yanlış 

yorumlamış olmasıdır. İkinci hatası ise, yanlış bir yoruma “hayal” ürünü 

argümanlar geliştirmesidir. Râzî ne Aristoteles’in ne de Platon’un heyûlânın 

varlığına dair bir delil sunmadığını ve İbn Sînâ’nın bu delili ileri sürmesinin hata 

olduğunu savunur. Dahası onlar heyûlânın ispatının mümkün olmadığını 

düşündüklerinden Aristoteles “analojik kıyas yoluyla”25 heyûlânın varlığına işaret 

ederken, Platon bir “sahte gerekçe” (bastard reasoning)26 sunmaktadır. Sonuçta, 

Râzî’ye göre, İbn Sînâ Antik filozofları yanlış anladığı gibi, ispat getirilemeyecek 

bir şeye ispat getirmeye çalışmış, ancak başarılı olamamıştır. Çünkü İbn Sînâ’nın 

getirdiği değişim delili, aslında arazî bir değişimi ispat eder. Halbuki arazî 

değişimin gerçekleşmesi için heyûlâya gerek yoktur, cismin kendisi zemin olarak 

yeterlidir.27 

İslam düşüncesinde Meşşâî felsefenin zirvesi olarak görülen İbn Sînâ’ya 

karşı onun ekolün kurucu isimlerini yanlış yorumladığı iddiasının cesur bir 

suçlama olduğu söylenebilir. Râzî’den önce Ebû’l-Berekât el-Bağdâdî benzer bir 

yorumda bulunmaktadır. O da Antik filozofların heyûlânın niteliklerinin 

olmadığını söylerken asıl kastettiklerinin, heyûlânın kendinde muayyen bir 

 
 

25   Aristo’da ispatın ancak analoji yoluyla olabileceğine dair ifade için bk. Phys. I 7, 191a. Ayrıntılı 
bilgi için bk. Kathleen C. Cook, “The Underlying Thing, the Underlying Nature and Matter: 
Aristotle’s Analogy in Physics I 7, Apeiron 22/4, (1989). 
26 Platon’un “sahte gerekçe” ifadesi için bk. Timaios 52a8–b1. Ayrıntılı bilgi için: Barbara Sattler, 
“A Likely Account of Necessity: Plato’s Receptacle as a Physical and Metaphysical Foundation for 
Space”, Journal of the History of Philosophy 50/2 (2012); Naomi Reshotko, “A Bastard Kind of 
Reasoning: The Argument from the Sciences and the Introduction of the Receptacle in Plato’s 
‘Timaeus.’” History of Philosophy Quarterly 14/1 (1997). 
27 Mes’ûdî de heyûlânın varlığına dair bu delili eleştirmektedir. Râzî, Cevâbât’ta bu delili tadil 
ederek Mesûdî’nin eleştirilerine karşı delili güçlendirse de bunu tahkik usulünün bir gereği olarak 
yapmaktadır. Delilin tadil edilmesi, Râzî’nin delilin sonucunu kabul ettiği anlamına gelmez. Bunun 
için bk. Ayman Shihadeh, “Avicenna’s Corporeal Form and Proof for Prime Matter”, 383.  



19 
 

özelliği olmadığı, aksi takdirde tüm cisimlerde bu özelliğin bulunması gerektiği 

manasını olduğunu düşünür. Bu sebeple, Ebû’l-Berekât’a göre, “cisim olan bu 

heyûlânın arkasında, başka bir heyûlânın olması, söz konusu değildir.”28 Ebû’l-

Berekât ve Râzî ilişkisi bazı meseleler üzerinden ele alınmış olsa da29 tikel olarak 

Antik filozofları yorumlamada Ebû’l-Berekât’ın Râzî’nin düşüncesindeki etkisi 

hakkında özel bir çalışma yapılmamıştır. Bununla beraber Altaş’ın tespitine göre, 

Râzî’nin döneminde Ebû’l-Berekât’ın takipçileri ve hayranları vardır ve Râzî onun 

fikirlerini iyi bilen kişilerle müzakerelerde bulunmuştur.30 Râzî’nin Ebû’l-

Berekât’ın düşüncesine aşinalığı dikkate alındığında, bir ihtimal Ebû’l-Berekât, 

Râzî’ye İbn Sînâ üzerinden aktarılan Aristo okumasına alternatif bir yorum için 

kaynaklık etmiş olabileceği sonucuna varılabilir. Bir diğer ihtimal ise, Râzî’nin 

doğrudan Antik filozofların eserlerini okumuş olmasıdır. Râzî’nin Antik 

filozoflarla olan irtibatı, kaynakları ve metinlerin asıllarına vukufiyeti hakkında 

henüz bir çalışma yapılmadığı için, bu konunun belirgin bir şekilde çalışmanın 

sınırlarını aştığını söylemek ve buna dair bir yorumda bulunmamak daha doğru 

olacaktır. Yine de en azından Râzî’nin İbn Sînâ’ya alternatif bir Aristoteles ve 

Platon yorumuna kaynaklık edecek derece filozofların temel metinlerine dair bir 

 
 

28 Ebû’l-Berekât el-Bağdâdî, el-Mu’teber, 2/12-13. 
29 Örneğin: Fedor Benevich, “God’s Knowledge of Particulars: Avicenna, Kalām, and the Post-
Avicennian Synthesis.” Recherches de Théologie et Philosophie Médiévales 86/1 (2019). Ayman 
Shihadeh, “Avicenna’s Corporeal Form and Proof of Prime Matter in Twelfth-Century Critical 
Philosophy: Abū l-Barakāt, al-Masʿūdī and al-Rāzī.” Jon McGinnis, “Mind the Gap: The Reception 
of Avicenna’s New Argument against Actually Infinite Space” ed. Ali Gheissari, John Walbridge, 
Ahmed Alwishah, Illuminationist Texts and Textual Studies Essays in Memory of Hossein Ziai, 
(Leiden/Boston: Brill, 2018). 
30 Eşref Altaş, “Fahreddin er-Râzî’nin Hayatı, Hâmileri, İlmî ve Siyasî İlişkileri”, ed. Ömer Türker, 
Osman Demir, İslam Düşüncesinin Dönüşüm Çağında Fahreddin er-Râzî, (İstanbul: İSAM Yayınları, 
2013), 56-7. 



20 
 

vukufiyetinin olduğunu söylemek mümkündür.31 Her iki senaryo da ileri 

çalışmalar için ilgi çekici ihtimaller barındırmaktadır. Özellikle Yeni-Platoncu ve 

Aristotelesçi şarihler arasında yukarıda Râzî-Ebû’l-Berekât yorumuna yakın bir 

değerlendirme aktarılmadığından dolayı, ya bu dönemde Antik Yunan felsefe 

metinlerini asıllarından okumaya yönelindiğini ya da İbn Sînâ ve Helenistik 

dönemdeki şârihlere alternatif bir yorum kaynağının varlığından bahsedilebilir.  

Aristoteles felsefesinde heyûlâ kavramıyla ilgili Antik filozofların sunduğu 

farklı yorumlar olduğu gibi, günümüz araştırmacılar tarafından da farklı 

şekillerde yorumlanmaktadır. Aristoteles şârihleri, Aristoteles’in heyûlâ 

hakkındaki görüşüne dair farklı yorumlar getirmiştir. Plotinos heyûlâyı tamamen 

bir bilinmezliğe denk gelen bir gölge olarak okurken, Simplicius belirli bir miktarı 

gerektirmeyen üç boyutlu bir uzamlılık olarak şerh eder.32 Şu noktaya dikkat 

edilmelidir: Şârihler döneminde, heyûlâ kavramını niteliksiz cisim olarak üç 

boyutlu (cisimsel) uzanımın kendisiyle özdeşleştiren33 Philoponos (Yahya en-

Nahvî) bile bunu bir Aristoteles yorumu olarak sunmamaktadır. Aksine 

Philoponus Aristoteles’e rağmen böyle bir heyûlâ kavramını tercih etmektedir.34 

 
 

31 Özellikle el-Metâlib’in “el-Medhal” olarak yayınlanan, bilgi, idrak ve tanımın imkanı meselelerini 
ele alan cildindeki Aristoteles ve PLaton atıflarına ve açıklamalarına baktığımızda bu kanı 
güçlenmektedir. Fahreddin er-Râzî, el-Cüz el-evvel mine’l-Metâlib el-âliyye, MS Istanbul, Süleymaniye 
Kütüphanesi, Fatih 3145. Bu cilt hakkında ayrıntılı bilgi için bk. Eşref Altaş, “el-Metâlibü’l-âliye’nin 
Kayıp Ciltlerinin Peşinde”, Nazariyat 6/2 (2020). 
32 Richard Sorabji, The Philosophy of the Commentators, 200-600 AD, (London: Bristol Classical, 2012), 
2/253-258. Simplicius’un heyûlâ kavramı hakkında bk. Richard Sorabji, “Simplicius: Prime Matter 
as Extension”, ed. Ilsetraut Hadot Simplicius, sa vie, son oeuvre, sa survie: Actes du colloque international 
de Paris, (Berlin, Boston: De Gruyter, 1987).  
33Devin Henry, “John Philoponus”, ed. Henrik Lagerlund, Encyclopedia of Medieval Philosophy, 
(Heidelberg/London/New York: Springer Dordrecht, 2011).  
34 Frans A.J. de Hass, John Philoponus’ New Definition of Prime Matter, (Leiden: Brill, 2016). 



21 
 

Günümüz Aristoteles yorumcuları arasında ise tartışmanın farklı bir yön 

aldığını görebiliyoruz. Hugh R. King’in makalesiyle alevlenen “Aristoteles 

felsefesinde heyûlâ kavramı var mı?” sorusu, yeni bir tartışma zemini ortaya 

çıkarmıştır. King’e göre, Aristoteles felsefesinde Aristoteles’e isnat edilen heyûlâ 

kavramının bir dayanağı yoktur. Ona göre, dört unsur doğal cisimlerin son temel 

ilkeleridir ve dört unsurun altında yatan belirsiz bir maddenin kabulüne gerek 

yoktur. Unsurlar nitelikleri kabul ettiklerinden doğal cisimdeki değişimleri 

bunlarla açıklamak yeterlidir. Ona göre, yukarıda ifade edilen yaygın anlamdaki 

heyûlâ kavramının Aristoteles felsefesine dahil edilmesi, aslında Aristoteles ve 

Platon’un felsefelerinin aynı düşüncenin farklı bir kavramsal dille ifade edilmesi 

olduğu görüşünü benimseyen Simplicius gibi şârihlerin döneminde 

gerçekleşmiştir.35 King’in bu yazısı farklı Aristoteles felsefesi yorumcuları 

tarafından eleştirilmiştir. Örneğin Friedrich Solmsen, Aristoteles’in dört 

unsurların altında yer alan temel bir maddeyi tartıştığı pasajlara dikkat çekerek, 

Aristoteles felsefesinde heyûlâ kavramının bulunduğunu göstermeye çalışmıştır.36 

İki cenahın da kısmen haklı kısmen hatalı olduğunu düşünen Cohen ise, 

Aristoteles’in dört unsurun altında yatan ortak bir maddeyi kabul ettiğini ama 

bunun Aristoteles’in kendinde belirsiz bir ilk maddeyi kabul etmesini 

 
 

35 Hugh R. King, “Aristotle without Prima Materia”, Journal of the History of Ideas 17/3, (1956), 388. 
Bu pozisyonu savunan başka isimler için bk: William Charlton, Aristotle’s Physics: Books I and II 
(Oxford: Oxford University Press, 1970); Barrington Jones, “Aristotle’s Introduction of Matter”, The 
Philosophical Review 83 (1974). 
36 Friedrich Solmsen, “Aristotle and Prime Matter: A Reply to Hugh R. King”, Journal of the History of 
Ideas 19/2 (1958). Özellikle bu tartışma bağlamında işaret edilmesi gereken çalışmalar: H. M. 
Robinson, “Prime Matter in Aristotle”, Phronesis 19 (1974). Russell Dancy, “On Some of Aristotle’s 
Second Thoughts about Substances: Matter”, The Philosophical Review 87 (1978). 



22 
 

gerektirmediğini iddia etmektedir.37 Bazı araştırmacılar Aristoteles’teki heyûlâ 

kavramının soyuttan somuta doğru bir gelişimden geçtiğini söylerken,38 Happ 

Aristoteles’in erken metinlerinde de heyûlânın somut bir şeye işaret ettiğini 

söylemektedir.39 

Aristoteles felsefesi tarihçileri arasında bu tartışma sürdürülürken, 

izlerinin, Yeni-Aristotelesçi ekolün önemli isimlerinden biri olan Kit Fine’ın 

ifadelerinde yaptığı değişikliklere yansıdığı görülebilir. Fine, yorumsal 

tartışmalara girmemek için, Yeni-Aristotelesçi hilomorfizm savunusunda “prime 

matter” kavramı yerine “ultimate matter” kavramını kullanmayı tercih eder.40  

Bu tartışmalarda referans verilen pasajlar,41 Râzî’nin böyle bir yorumda 

bulunmasının mutlak anlamda Aristoteles felsefesinden bihaber olduğunu değil, 

aksine Aristoteles’in metinlerinden yola çıkarak bazı dayanaklar bulmanın 

mümkün olduğunu gösterir. Lakin Râzî bu bağlamda belirli bir kaynak 

sunmadığından kesin bir hükümde bulunmak mümkün değildir. Burada farklı 

ihtimaller olabilir. Râzî’nin heyûlânın cisim olmak bakımından cisim anlamında 

kullanıldığı yorumunun Aristoteles’in Metafizik 7.3., 1029a1-2’deki ifadelerine42 

 
 

37 Sheldon Cohen, “Aristotle’s Doctrine of the Material Substrate”, The Philosophical Review 93/2 
(1984), 172. 
38 Georg von Hertling, Materie und Form und die Definition der Seele bei Aristoteles. Ein kritischer Beitrag 
zur Geschichte der Philosophie, (Bonn: Eduard Weber’s Buchhandlung, 1871). 
39 Heinz Happ, Hyle: Studien zum Aristotelischen Materie-Begriff, (Berlin/New York: Walter De Gruyter, 
1971), 5 (10. Dipnot).  
40 Kit Fine, “Aristotle on Matter”, Mind 101/401, (1992), 42. 
41 Burada özellikle Aristoteles’in Metafizik 7.3.’de maddeye ilk cevher rolünü atfettiği pasaj bir 
dayanak olabilir. Nitekim Aristoteles’te heyûlâ kavramının nasıl anlaşılması gerektiği, cisimsel 
olmayan bütün imkanları taşıyan bir cevher olarak algılanması karşısında heyûlâyı daha somut 
bir düzeye taşımak isteyen tarihçiler, yorumcular ve yazarların dikkat çektiği pasajlardan birisidir.  
42 Aristoteles burada ousia ve madde kavramlarını ilişkilendirerek şöyle söyler: “Ancak uzunluk, 
genişlik ve derinliği ayıklarsak geriye bunlar tarafından belirlenmemiş hiçbir şey kalmayacağı, bu 



23 
 

dayanması muhtemeldir. Çünkü orada Aristoteles ilk maddenin uzunluk, genişlik 

ve derinlik dahil tüm özelliklerden soyutlandığını ifade etmektedir. Bir diğer 

ihtimal, Râzî’nin, cisim olmak bakımından cismin tüm niteliklerin yüklemi olması 

açısından heyûlâyı bu şekilde yorumlamış olmasıdır, çünkü Aristoteles, heyûlâ 

ifadesini bütün yüklemlemelerin zeminini kastederek kullanmıştır.43  

Sonuç olarak, Aristoteles’in veya Aristoteles felsefesinin bir heyûlâyı 

içerip içermediği veya gerektirip gerektirmediği konusu tartışmalı olsa da bizim 

burada göstermek istediğimiz nokta, Râzî’nin böyle bir yorumda bulunmasına 

Aristoteles’in muhtelif pasajlarının zemin sunduğudur. Meşşâî gelenekte 

kullanılan heyûlâ kavramının Râzî tarafından farklı yorumlanması, onun 

Aristoteles veya Platon’a atomculuğu isnat ettiği anlamına gelmez. Aşağıda 

görüleceği üzere, Râzî atomculuk-hilomorfizm ikilemine girmeden, aksine ikisini 

içerecek bir üst kavram olarak, cisim olmak bakımından cisme “heyûlâ” terimini 

atamaktadır. Bu durum, yukarıdaki anlamda heyûlâyı suretsiz var olmayan 

mutlak imkanın yatağı olmaktan çıkarır; ancak doğrudan atomculuğa da 

götürmez. Bu sebeple, Râzî için bir cismi niteliklerinden soyutladığımızda, cisim 

olmak bakımından cisimle özdeşleştirilen heyûlânın atomla özdeş olup olmadığı 

 
 

bakış açısından maddenin yegane ousia olarak görünmesi zorunlu. Maddeden, kendi gereği nesne, 
nicelik, ya da varolanı belirlediği söylenen diğer <kategorilerden> biri olmayanı kastediyorum. 
Zira bunların her birini kendisinde taşıyan ve var olmak bakımından da kategorilerin her birinden 
farklı olan bir şey var.” Bk. Aristoteles, Metafizik, çev. Gurur Sev, (İstanbul: Pinhan, 2015), 160. Bu 
pasaj lafzen Râzî’nin açıklamasına denk düşmektedir. Lakin Râzî’nin tam olarak bu pasaja atıf 
yapıp yapmadığını tespit etmek güçtür.  
43 Heinz Happ, Hyle: Studien zum Aristotelischen Materie-Begriff, 666. Bk. Aristoteles, Metafizik, 31. A6 
988a11-14.“maddeden bir yandan duyumsanabilir olanlar söz konusu olduğunda biçimlerin 
kendisine yüklendiği taşıyıcıyı (...) kasteder.” 



24 
 

ayrı bir sorudur. Şimdi Râzî’nin teklif ettiği yeni heyûlâ kavramına ayrıntılı olarak 

bakabiliriz. 

Bıçak, kılıç ve testere demir malzemesinde ortaktırlar. Bu nesneleri 

birbirinden ayırt eden onların şekli ve formudur. Karyola, sandalye ve kayık da 

ahşap malzemesinden üretildiklerinden dolayı şekil ve formlarındaki farklılıklar 

ancak onları birbirinden ayrıştırmaktadır. Verilen örnekler gündelik nesnelerden 

olsa da nesnelerin daha temel yapılarına doğru da bu tür bir ayrım yapılabilir. 

Cisimler bazı yönlerden ortak özelliklere sahipken, diğer yönlerden 

birbirlerinden ayrışmaktadır. Bu açıdan, cisimlerin ortak oldukları yön, en genel 

anlamıyla heyûlâ teriminin ifade ettiği kavramdır. Cisimleri temel yapılarına 

doğru ayrıştırdığımızda dört mertebede heyûlâ karşımıza çıkmaktadır:  

1) Zanaatın heyûlâsı: İşlemden geçen cisimdir. Marangozun masa ve 

sandalye yaparken işlediği ahşap, demircinin kılıç ve tencere üretirken işlediği 

demir, fırıncının işlediği hamur, tarımcının işlediği toprak ve su, bu mertebenin 

örnekleridir. Zanaatkârın üzerinde sanatını gerçekleştirdiği şey heyûlâ, işlediği 

şey ise surettir.  

2) Doğanın heyûlâsı: Ateş, hava, su, toprak doğanın heyûlâsıdır, çünkü ay 

altı âlemdeki her şey, yani madenler, bitkiler ve canlılar bu dört unsurdan 

oluşmaktadır. Cisimler bozulmaya uğradığında bu dört unsura geri 

dönmektedirler.  

3) Bütünün heyûlâsı: Ay üstü ve ay altı âlemin, yani felekler, yıldızlar, dört 

unsur ve bunlardan doğan üç cisimden (madenler, bitkiler, canlılar) müteşekkil 

bütün cismani varlıkların heyûlâsı anlamındadır.  



25 
 

4) İlk heyûlâ: Bazılarına göre ilk heyûlâ bölünemeyen parça, diğerlerine 

göre ise kendisiyle kâim ve cisimselliğin kendisinde hulul etmesini kabul eden 

zâttır. Bu zât ve kabulden müteşekkil olan, cismin zâtıdır.44 

Râzî cisimleri mertebeler halinde ele alarak her bir mertebede bir 

heyûlânın bir de suretin bulunduğunu düşünür. Bir diğer ifadeyle, her bir 

mertebede cisimlerin bir ortak yönü bir de ayrıştırıcı bir yönü bulunmaktadır. 

Burada dikkat çekici nokta ise, Râzî’nin “ilk heyûlâ” olarak ifade ettiği ve tüm 

mertebelerin en temelinde yatan bütün cisimleri kuşatan mertebeyi iki 

nazariyeye açık bir şekilde düşünmesidir. Ona göre, ilk heyûlâ bazılarına göre 

atomik bir yapıdayken, bazılarına göre cisimsel surete kâbil olan cevherdir. Bu 

taksimle Râzî, atomculuğu ve hilomorfizmi içeren bir heyûlâ kavramını vaz etmiş 

olmaktadır. Bu bölümde heyûlâ kavramını bu anlamda kullanmayı teklif edeceğiz. 

Çünkü Râzî yukarıda zikredilen taksimi serdettikten sonra, el-Metâlib’in altıncı 

cildinin bu anlama yoğunlaştığını söyler: “Cisim olmak bakımından cisimlerin 

hallerini ve cismin kendisinden tevellüt eden ilk heyûlâyı şerh etmeyi 

amaçlamaktadır.”45 Bu minvalde Râzî, doğa felsefesinin temel prensiplerinden biri 

olan heyûlâyı bu anlamda kurgulamaktadır.   

Heyûlâ kavramının benzer bir taksimi Râzî öncesinde İhvan-ı Safâ 

risalelerinde görülebilir. Ancak bu kaynakta, taksimin hilomorfik doğa anlayışı 

çerçevesinde yapıldığını tespit edebiliriz. Zira atomculuğun “parçalanamayan 

parça” ihtimalini dışarda bırakarak, ilk heyûlâyı “duyunun idrak edemediği 

 
 

44 Fahreddin er-Râzî, el-Metâlibü’l-ʿâliye mine’l-ʿilmi’l-ilâhî, nşr. Ahmed Hicâzî es-Sekkâ (Beyrut: 
Darü’l-Kütübi’l-’Arabî, 1987), 6/5-6. 
45 Râzî, el-Metâlib, 6/6. 



26 
 

akledilir bir cevher”46 açıklamasıyla hilomorfik doğa anlayışındaki terime 

hasretmektedirler. Bu anlamda, İhvan-ı Safâ’nın ilk heyûlâ kavramı cisme değil, 

cismin bir unsuruna işaret etse de47 Râzî’nin ifadesi cisim olmak bakımından cisme 

denk düşmektedir.  

Heyûlâ kavramını, İbn Sînâcı anlamsal baskınlığından kurtararak “cisim 

olmak bakımından cisim” anlamında yeniden formüle etmek, Râzî tarafından bir 

çok eserinde belirli bağlamlarda bilinçli bir şekilde uygulanmaktadır. Şerhu 

Uyûni’l-hikme’de Râzî, İbn Sînâcı heyûlâ kavramının doğa felsefesinin pek az 

meselesinde bir ilke işlevi gördüğünü söylemektedir. Halbuki İbn Sînâ, es-Simâü’t-

tabiî’de madde ve suretin doğal nesnelerin nasıl ortak ilkeleri48 olduğunu uzunca 

açıklayarak, doğa bilimler ile metafizik arasındaki çizgiyi çekmeyi ummuştu. 

Çünkü ilkeler, birtakım nesnelerle ilgili açıklayıcı bir güce sahipse, bu nesnelerin 

bu ilkelerde ortak olması gerekir.49  

Râzî’ye göre ise heyûlâ kavramının doğa felsefesi ve metafizikte iki yönden 

işlevi bulunur. İlk olarak heyûlâ cismin seyrekleşmesi ve yoğunlaşmasında ilke 

teşkil eder. Heyûlâ ikinci olarak unsurî cisimlerin heyûlâlarından mahiyetçe farklı 

olan feleklerin heyûlâlarının bölünme ve parçalanmalarının imkansızlığını 

açıklamak için ilke olarak kullanılır. Râzî’ye göre doğa felsefesinin tüm 

meselelerinde ya da çoğunda bir ilke olmadığından İbn Sînâcı heyûlâ doğa 

 
 

46 İhvan-ı Safâ, Resâilü İhvani’s-Safâ ve hullâni’l-vefâ, nşr. Butrus el-Bustânî, (Beyrut: Dâru Sâdır, t.y.), 
2/6.  
47 Mehmet Sami Baga, İslam Felsefesinde Cisim Teorisi, (İstanbul: İSAM, 2020), 46. 
48 İbn Sînâcı felsefede maddî ve sûrî illetin nesnenin içsel nedenleri olduğuna dair ayrıntılı bilgi 
için bk. Robert Wisnovsky, “Towards A History of Avicenna’s Distinction between Immanent and 
Transcendent Causes”, ed. David Colum Reisman, Before and After Avicenna, (Leiden: Brill, 2003).  
49 Andreas Lammer, The Elements of Avicenna’s Physics: Greek Sources and Arabic Innovations, (Boston: 
De Gruyter, 2018), 155.  



27 
 

felsefesinin ilkelerinden biri olmamalıdır.50 Râzî bu bağlamda dikkat çekici bir 

işlemde bulunarak, her duyulur (mahsus) cismin heyûlâ ve suretten mürekkep 

olduğunu söyleyebileceğimize dikkatleri yönlendirir. Burada sınırlandırma 

amacıyla kullanılan “mahsus” kelimesi, heyûlâyı İbn Sînâcı kavramsal çerçeveden 

çıkararak Râzî’nin kavramsal çerçevesine dâhil eder. Çünkü Râzî, yukarıda el-

Metâlib’den alıntılanan taksime benzer bir açıklamada bulunur: Herhangi bir 

nesnede, cisimsellik (cisim olmak bakımından) ve buna ek olarak cisimleri 

birbirinden ayıran farklı bir yön bulunur.51 Şerhu Uyûni’l-hikme’nin doğa felsefesi 

hakkındaki ikinci cildinin girişinde heyûlâ kavramında böyle bir anlam kaymasına 

giderek Râzî, İbn Sînâ’nın heyûlâ kavramına alternatif olarak, doğa 

araştırmalarında gerçek anlamda ilke teşkil edebilecek bir heyûlâ kavramını vaz 

ettiğini düşünür. Çünkü doğa bilimlerinin konusu olan duyulur doğal nesnelerinin 

tamamında, cisim olmak bakımından cisimsellikte ortak oldukları bir “heyûlâ” ve 

birbirinden ayrıştıkları bir yön bulunmaktadır.  

Bu mana doğa bilimleriyle ilgilenenin araştırması gereken bir manadır. Çünkü bu ilmin 
konusu hareketli ve durağan olması bakımından cisim ise, cismin ne olduğuna dair bilgisi 
olması gerekir. Bu da maddedir. Onun, her bir cismin kendinde başkasından neyle 
ayrıştığını bilmesi gerekir.  Bu da surettir. Bu sebeple bu ilimle iştigal eden heyûlâ ve 
suretle ilgilenmelidir.52 

 

Alıntılanan bu pasajda dikkatimizi yönlendirmemiz gereken nokta bu 

pasajda ne heyûlânın ne de suretin İbn Sînâcı anlamda kullanılmadığıdır. Çünkü 

artık söz konusu heyûlâ duyunun algılamadığı, salt bilkuvvelikle özdeş bir heyûlâ 

 
 

50 Fahreddin er-Râzî, Şerhu Uyûni’l-hikme, (Tahran: Müessesetü’s-Sâdık, 1373), 2/24-6. 
51 Râzî, Şerhu Uyûni’l-hikme, 2/27.  
52 Râzî, Şerhu Uyûni’l-hikme, 2/27.  



28 
 

değildir. Râzî’nin kavramsal dönüştürmesi sonrasında heyûlâ duyularla algılanan 

cismin, cisimsellik yönüne tekabül ederken, suret, ileri metafiziksel iddialar 

karşısında nötr, farklı cisimleri birbirinden zâtlarında ayrıştıran yöne tekabül 

eder. 

Bunun ötesinde, Râzî’nin heyûlâ kavramını farklı grupların görüşlerini 

tasvir ederken kullandığını da tespit edebiliyoruz. Nitekim Râzî, el-Metâlib’de 

heyûlâ kavramını hem miktar ve hacmi olmayan cevheri ifade etmek için 

kullanırken karşısına yine heyûlâ terimini parçalanmayan parça anlamında 

takdim etmektedir. Burada Antik filozoflara da atıfta bulunarak “heyûlâ” terimini 

atomcu bir pozisyonu ifade edecek şekilde, yani parçalanmayan parça olarak 

anlaşıldığında büyük cismin küçük cisimlerin birbirine eklenerek oluştuğu iddia 

edilebileceğini ifade eder. Pasaj, Antik filozoflara atıfta bulunması ve gündelik 

tecrübeyle idrak edilen mezoskopik cisimlerin temelinde yatan, tüm cisimlerin 

ortak olduğu bir zemine işaret etmesi bakımından alıntılanmaya değerdir. 

Cisimlerin heyûlâsının parçalanmayan parça olduğunu -ki mutekaddimûn toz parçaları 
(habâât) ifadesini kullandı- söyleyen kişi için soru ortadan kalkar. Çünkü herkesin 
zihninde bu sarayın her biri kendinde küçük olan cisimlerden bileşik olduğunu ve küçük 
cisimlerin birbirine eklenmesiyle büyük cismin gerçekleştiği yer edinmiştir.53 

 

Râzî’nin heyûlâ kavramını bu geniş anlamda kullanması, tezin odaklandığı 

noktaya yoğunlaşarak atomculuk ve hilomorfizm tartışmasına girmeden meseleyi 

ele almasını sağlar. Bu tezin bilinçli bir şekilde kaçınmak istediği soru Râzî’nin 

atomculuğu benimseyip benimsemediğidir. Râzî’nin hilomorfik doğa anlayışını 

 
 

53 Râzî, el-Metâlib, 4/181.  



29 
 

hiçbir eserinde benimsemediği açıkken54 atomculuğu gerçekten benimseyip 

benimsemediği konusunda farklı görüşler sunulmuştur.55 Konu hakkında yapılan 

çalışmalar eklenilen yeni bilgiler ve kaynaklar göz önüne alınınca Râzî’nin 

nihayetinde atomculuğu savunduğunu da söyleyebiliriz. Dhanani’ye göre, Râzî, el- 

Metâlib’in 6. cildinin ilk kısmında yakînî ve burhâni delillerle atomculuğu ispat 

ettikten sonra atomculuğun reddine dair argümanları getiriyor. Atomculuğa karşı 

getirdiği argümanların muğalata türünden olduğu yorumunu da yapıyor.56 

Zerkân, Setia ve Dhanani el-Metalib’e dayanarak Râzî’nin nihai görüşünün 

atomculuk olduğu kanaatini benimsiyorlar.57 Ayrıca Baffioni ve Dhanani bu görüşü 

el-Metâlib ile sınırlamayıp, el-Erba’în’de atomculuk konusunda geometrik delillerle 

ilgili bazı tatminsizliğin olduğunu söylemekle beraber, bunun Râzî’nin 

 
 

54 Râzî’nin atomculuk görüşü hakkında yapılan Adi Setia, Zerkan, Baffioni gibi erken dönem 
araştırmalarının Râzî’nin el-Cevherü’l-ferd risalesinin günümüze ulaşmadığını belirttiklerini ve onu 
dikkate alamadan bir sonuca vardıklarına dikkat çekmemiz gerekir. Altaş 2015 yılında bu risaleyi 
yayınladıktan sonra konunun değerlendirilmesi de güncellenmiştir. Burada Râzî’nin farklı 
eserlerinde farklı pozisyonlar takındığı ifade edilmiştir. Râzî’nin atomculuk ve hudûs hakkındaki 
görüşleri için bk. Eşref Altaş, “Fahreddin er-Râzî’nin el-Cevherü’l-ferd Adlı Risalesinin Tahkiki ve 
Tahlili”, Nazariyat  2/3 (2015). Laura Hassan, “In Pursuit of the World’s Creator: Fakhr al-Din al-
Râzî on the Origins of the Universe in al-Matalib al-‘Aliya”, Res Philosophica 98/2, (2021).  
55 Râzî’nin atomculuk görüşü karşısındaki tutumu hakkında farklı değerlendirmeler için bk. Alnoor 
Dhanani, “The Impact of Ibn Sīnā’s Critique of Atomism on Subsequent Kalām Discussions of 
Atomism”, Arabic Sciences and Philosophy 25 (2015). Camela Baffioni, Atomismo et antiatomismo nel 
pensiero islamico (Naples, 1982). Adi Setia, “Atomism versus hylomorphism in the kalam of al-Fakhr 
al-Dīn al-Rāzī: a preliminary survey of the Matalib al-‘Aliyyah”, Islam and Science 4 (2006). Eşref 
Altaş, “Fahreddin er-Râzî’nin el-Cevherü’l-ferd Adlı Risalesinin Tahkiki ve Tahlili”, Nazariyat 2/3 
(2015). Muhammed Sâlih Zerkân, Fahreddin er-Râzî ve ârâuhu el-kelâmiyye ve’l-felsefiyye, (Kahire: 
Dâru’l-fikr, 1963). Osman Demir, “Fahreddin er-Râzî’de Cevher-i Ferd ve Heyûlâ-Suret Teorileri”, 
ed. Ömer Türker, Osman Demir, İslam Düşüncesinin Dönüşüm Çağında Fahreddin er-Râzî, (İstanbul: 
İSAM, 2013). 
56 Dhanani, “The Impact of Ibn Sīnā’s Critique of Atomism on Subsequent Kalām Discussions of 
Atomism”, 98-103. 
57 Dhanani, “The Impact of Ibn Sīnā’s Critique of Atomism on Subsequent Kalām Discussions of 
Atomism”, 97; Baffioni, Atomismo et antiatomismo nel pensiero islamico, 275; Zerkân, Fahreddin er-Râzî 
ve ârâuhu el-kelâmiyye ve’l-felsefiyye, 426-7.  



30 
 

atomculuğu reddettiği anlamına gelmediğini, en fazla argümanları güçlü 

bulmadığını söyleyebileceğimiz sonucuna varıyor. Zerkân, Setia, Baffioni ve 

Dhanani’nin zikredilen çalışmaları yayınlandığında Râzî’nin el-Cevherü’l- ferd ve el-

Heyûlâ ve’s-sûre risalelerinin kayıp olduğunu düşündüklerini dikkate almamız 

gerekir. Bu iki risaleyi tahkik ve neşreden Altaş’ın değerlendirmesi Râzî’nin ömrü 

boyunca heyûlâ-suret teorisini benimsemediği yönündedir. Bununla beraber 

Altaş atomculuğun kabulü konusunda kronolojik bir okuma teklif eder. Râzî’nin 

ilk eserlerinde atomculuğu benimsediği, el-Mebâhis’te kendine özgü telif ajandası 

nedeniyle atomculuğun aleyhine deliller sunduğu,58 el-Mülahhas, Şerhu’l-İşârât, 

Nihâyetu’l-ukûl gibi eserlerinde bu konuda tevakkuf ettiği, ancak son eserlerinde 

atomculuğu benimsediği ifade edilmektedir.59  

Bu veriler ışığında Râzî’nin İbn Sînâcı hilomorfizmi savunmadığını, 

maksatlar doğrultusuna bazen atomcu teoriyi kullandığını söyleyebiliriz. 

Nihayetinde argümentatif olarak atomculuğu bir ön kabul olarak vazetmeden de 

cisimsel seviyede varlığa gelebilecek olan nesnenin doğal bir sınırlamaya maruz 

kalıp kalmadığı meselesi ele alınabilir. Çünkü tartışmayı hilomorfizm-atomculuk 

dikotomisine sıkıştırmadan, alternatif pozisyonların mümkün olduğunu 

 
 

58 El-Mebâhis’de atomculuğa karşı getirilen delillerin tamamı İbn Sînâ’nın Şifâ:Fizik’deki 
argümanlarından üretilmiştir. Atomculuk lehine argümanlar içerisinde, hareket ve zaman 
üzerinden argümanlar geliştirmek açısından Râzî bu tartışmaya katkıda bulunmuştur. Bk. Alnoor 
Dhanani, “The Impact of Ibn Sina’s Critique of Atomism on Subsequent Kalam Discussions of 
Atomism”, Arabic Sciences and Philosophy 25 (2015), 97. 
59 Nitekim Altaş, Râzî’nin cisim-özellikler ayırımıyla yetinen bir tasavvur savunduğu sonucuna 
varmaktadır: “İbn Sînâ’nın düşündüğü şekliyle cismin birliğini kurmak için ontolojik düzeyde 
heyûlâ ve sûret gibi müstakil cevherlere müracaatı gereksiz kılmıştır. Râzî, cismin kendinde tek 
bir hakikati ve zatı olduğunu kabul etmiş, mekânlı, hacimli, uzamlı ve işaret edilebilir olmak gibi 
arazların bu zat ve hakikate iliştiğini belirtmiştir.” Bk. Eşref Altaş, “Fahreddin er-Râzî’nin el-
Heyûlâ ve’s-sûre Adlı Risalesi: Tahlil, Tahkik ve Tercüme”, Nazariyat 1/1 (2014), 74.  



31 
 

düşünebiliriz. Bir diğer ifadeyle, Râzî’nin hilomorfizmi reddettiği kesin olmakla 

birlikte, atomculuk lehine getirilen bazı argümanların zayıflığını dikkate alarak 

bu konuda tevakkuf ettiği ve bunun yerine insanda bedihî olarak bulunan cisim 

tasavvuruna dayanarak akıl yürütmeyi önerdiği söylenebilir. Böyle bir noktadan 

hareketle, Râzî’nin atomculuk konusunda tevakkuf ile ispat arasında farklı 

pozisyonları benimsemiş olabileceğini kabul etsek bile, cisim olmak bakımından 

cismin belirlenimi meselesindeki görüşünün değişmediğini söyleyebiliriz.  

Bu sebeple, bu tezin içsel tutarlılığı Râzî’nin atomculuğu kabul etmesi veya 

reddetmesi değişkeninden bağımsızdır. Sonuç olarak, Râzî’nin hilomorfik doğa 

anlayışını benimsemediği açıkken, atomculuğu benimseyip benimsememesinin 

burada çerçevesini çizmeye çalıştığımız meseleler karşısında eşdeğer olduğunu 

söyleyebiliriz. Nihayetinde, cisim olmak bakımından cismin kendinde var olan bir 

taşıyıcı olduğunu ve cisimlerin bu bakımdan mütemasil olduğunu savunmak, 

atomculuğu içerebilirse de atomculuğu zorunlu olarak gerektirmemektedir. 

Çünkü Râzî, olgusal olarak cisme dair elde ettiğimiz bilgilere yoğunlaştığımızda 

taşıyıcı-özellikler ayırımına ulaşabileceğimizi düşünmektedir. Böylece Râzî, 

nazarî atomculuğun zorluklarını üstlenmeye zorlanmadan, olgusal seviyede 

kalarak ama bununla birlikte atomculuğun getirilerini koruyan bir pozisyonu 

savunmaktadır.  

Özellikle cisim olmak bakımından cismin belirli bir ön-belirlenime sahip 

olup olmadığı sorusuna odaklandığımızda, cismin mahiyetine dair kesin bir 

yargıda bulunmadan, Râzî, cisim olmak bakımından cismin mütemasil olduğunu 



32 
 

söylememizin zeminini sunmaktadır. Râzî’nin el-Metâlib60 gibi bazı pasajlarda 

cismin tanımına dair tercih ettiği görüşü açıklamasına rağmen, yine el-Mebâhis’de 

cismin basit bir cevher olarak tarifinin ancak lâzımlarıyla yapılabileceğini ifade 

eder.61  

Biz şöyle diyoruz: Biz cevherin kendinden altındakine bir cins olarak yüklem olmadığını 
ispat ettik. Öyleyse cismin cins ve fasıldan oluşması zorunlu değildir ve hiçbir delil onun 
madde ve suretten oluştuğunu göstermemiştir. O halde cisim basit bir cevherdir ve bu 
nedenle, levâzım ve etkileri (âsâr) yoluyla olmadıkça onun tarifi mümkün değildir. Bu 
bölüm hakkında [cismin tanımı üzerine] söylediğimiz şey budur.62 

 

Özellikle dikkat çekilmesi gereken nokta şudur ki, Râzî cisim olmak 

bakımından cisim hakkında konuşmayı cismin mahiyetine dair bilgimizden 

bağımsızlaştırarak cevap sunmaya çalışmaktadır. Çünkü aslında bir mahiyetin 

lâzımlarından yola çıkarak o mahiyet hakkında hüküm vermek mümkün değildir. 

Çünkü aynı lazımlara sahip olan farklı mahiyetler olabilir. Ateş ısıttığı gibi, 

hareket de ısıtır lakin bundan ateş ve hareketin aynı mahiyetler olduğu sonucu 

çıkmaz. Peki, Râzî cismin mahiyetine dair bilginin imkanı hakkında çekinceli 

davranırken, cisim olmak bakımından cismin mütemasil olduğunu nasıl 

gösterebilir? Bunun gerekçesi bir sonraki bölümde ele alınacaktır.  

 
 

60 Râzî, el-Metâlib, 6/9.  
61 Râzî, el-Mebâhisu’l-meşrîkiyye fî ilmi’l-ilâhiyyat ve’t-tabi’îyyât, thk. Muhammed el-Bağdâdî, (Kum: 
İntişârâtu zevi’l-kurbâ, 1428/2007), 2/15. Râzî’ye göre cismin tanımına dair ayrıntılı bilgi için bk. 
Eşref Altaş, “Fahreddin er-Râzî’nin el Heyûlâ ve’s-sûre Adlı Risalesi: Tahlil, Tahkik ve Tercüme”.  
Râzî’den önce Kindî de heyûlânın tanımlanamayacağını söylemiştir. Lakin Kindî’nin bu 
ifadelerinin arka planında farklı bir gerekçe yatar. Ona göre heyûlâ farklı ve birbirine zıt nitelikleri 
kabul eder ve cinslerin cinsidir. Kendisinin üstünde bir cins olmadığından heyûlânın 
tanımlanması mümkün değildir. Bunun haricinde Kindî genel hatlarıyla Meşşâî heyûlâ kavramının 
içeriklerini korur. Müfit Selim Saruhan, “Kindî ve Beş Cevher”, Felsefe Dünyası 2/42 (2005), 170.  
62 Râzî, el-Mebâhis, 2/15.  



33 
 

 

1.1.2. Cisim Olmak Bakımından Cismin Ayrıştırıcı Bir Ön Belirlenimi Var mı? 

 

Râzî, müşahede ve tecrübemizle idrak ettiğimiz cisimlerin iki yönünün 

bulunduğunu düşünmektedir. Biri bütün cisimlerde ortak olan, cisim olmak 

bakımından cisimlik mahiyetidir. Diğeri de her birini birbirinden ayırt eden 

özelliklerdir. Cisimlerin cisim olmak bakımından mütemasil olduklarını Râzî, 

cisimlerde bulunan ek bir sıfatla değil, cisimlik mahiyetine dayandırmaktadır.63 

Lakin yukarıda açıkladığımız gibi, Râzî, el-Mebâhis’de cisimlerin mahiyetinin tam 

olarak bilinemeyeceğini, yalnızca levâzımlarının bilinebileceğini ifade 

etmektedir.64 Bu minvalde, Râzî, cisimlerin mütemasil olduklarını ispat etmenin 

güç olduğunu düşünür. Çünkü bilgimiz cismin üç boyutu kabul edebilen bir şey 

olduğuyla sınırlıdır. Lakin bunun özel mahiyeti sebebiyle olup olmadığını 

bilmiyoruz. Bu durumda cisimlerin mütemasil olduklarını nasıl söyleyebiliriz?65 

Zaten Râzî, bu ilkeyi ispat etmek için öne sürülen iki zayıf delili takrir ederken, 

delilin zayıflığını bu yöne bağlamaktadır: Levâzımda ortaklık, mahiyette ortaklığı 

gerektirmediği için, cisimlerin levâzımlarından yola çıkarak mahiyetlerinde de 

ortak olduklarını ispat etmek mümkün değildir. Öncelikle Râzî’nin zayıf olarak 

değerlendirdiği iki delil ele alınacaktır. Daha sonra, mahiyet bilgisi olmadan 

cisimlerin temâsülüne nasıl bir gerekçe sunulabileceğine değinebiliriz.  

 
 

63 Râzî, el-Metâlib, 1/314-315. Müteahhir dönemde cisimlerin mütecanis olmalarıyla ilgili ayrıntılı 
bir çalışma için bk. Ziya Erdinç, Müteahhirîn Kelâmında Cismin Hakikati: Süreklilik ve Değişim, (Ankara: 
Fecr, 2023). 
64 Râzî, el-Mebâhis, 2/ 15. 
65 Râzî, el-Metâlib, 1/177-8.  



34 
 

1) Öncelikle cisimler bir hayyizi işgal etme ve arazları kabul etme 

açısından mütemâsildir. Bu anlamda eşitlik bulunduğundan cisimlerin 

mahiyetlerinin tamamında eşitliğin bulunduğu söylenebilir. Bu gerekçenin 

cisimle alakalı ifade edilen hükümlerin (hayyizi işgal etme, arazları kabul etme) 

cisimlerin zatlarının gerekleri (levâzım) olduğu dikkate alındığında zayıflığı 

ortaya çıkmaktadır. Çünkü nesneler belirli gereklerde ortak olmakla birlikte 

mahiyetlerinde farklı olabilirler. Bu sebeple tüm cisimlerin hayyizi işgal etme 

lâzımında ortak ama mahiyetlerinde farklı oldukları ihtimali elenmemiş olur.  

2) İkinci bir gerekçe ise cismin felekî/unsurî ve latîf/kesîf ve sıcak/soğuk 

kısımlarına bölünmesine dayanmaktadır. Taksimde kısımlandırılan şey (maksim) 

ortak olduğundan, cisim anlamının bütün bu kısımlarda (kasîm) eşit olması 

gerekir. Bu gerekçe de karşıt örnekler getirilerek eleştirilebilir. Çünkü sıfatlar da 

ruhani/cismani ya da renk/koku/tat olarak sınıflandırılabilir. Bu, sıfatların sıfat 

olmaları bakımından ortak olduğunu ama başka sıfatlarla birbirlerinden 

ayrıştıkları anlamına gelir ki, bu teselsülü gerektirir. Çünkü yine ikinci düzeyde 

sıfatların ortaklık ve ayrışma noktalarının saptanması gerekir ve yeni bir düzeyde 

mesele tekrarlanır.66   

Cisimlerin cisimsellikte ortak olup olmadıklarına dair araştırmamızdaki 

problem noktası, cismin cisim olmak bakımından mahiyetini bilip bilmediğimizde 

yatar. Bu noktayı bir örnek vererek açmak gerekirse şöyle söylenebilir: Sıfatlar 

sıfat olmak bakımından eşit ama siyah, beyaz, acı olmak gibi özel mahiyetleri ile 

ayrışmaktadırlar. Cisimler için de böyle bir durum söz konusu olabilir. Hacim ve 

 
 

66 Râzî, el-Metâlib, 6/116. 



35 
 

yer kaplamada cisimler eşit ama özel mahiyetlerde farklı olabilirler. Bu durumda 

ateşin cisimselliği toprağın cisimselliğinden farklı olur. Bu ikisinin cisimselliği de 

feleğin cisimselliğinden farklı olur. Bu durum, cins ve fasıllardaki yapıya benzer; 

bir cinsin altına giren fasıllarda tek bir ortak tabiat bulunur. Bir fasıl, bir cinsi 

belirli bir tür haline getirir. Ancak, at ve insan canlılık cinsinde ortak olsalar da 

aynı faslı paylaşmazlar. Çünkü insan “düşünen” faslına ihtiyaç duyarken, at 

“düşünen” faslına ihtiyaç duymaz.67  Cisimlerin mütemasil olduklarını göstermek, 

cisim mefhumunun bir cins mefhumu (mefhum cinsî) olmadığını göstermeye 

bağlıdır. Bu sebeple, cisim olmak bakımından cismin bir cins gibi fasıllarla 

türleşen bir cins olduğunu düşündüğümüzde, cisim olmak bakımından cismin 

mütemasil olduğunu, mahiyetin birliği ile açıklayamaz oluruz.68 Bu durum, 

cisimlerin cisim olmak bakımından bir belirlenime sahip olmadığını ve sıfatların 

imkanına dayanan ispat-ı vacip ile tahsis delili bağlamında kullanılan önermede, 

cisimlerin mütecanisliğinin değil, mütemasilliğinin ispat edilmesi gerektiğini 

ifade eder. Bir diğer ifadeyle, cisimlerin mahiyetleri itibariyle mütemasil ve 

sıfatlarıyla birbirinden ayrışmaları söz konusu olmalıdır. Eğer cismi bir cins 

mefhumu olarak kabul eder ve fasıllarla türleştiğini düşünürsek, cisim ancak bir 

fasıl eklendiğinde bir mahiyet kazanır ki bu durum, örneğin “at-cisim” ve “insan-

cisim” gibi farklı mahiyetlerin ortaya çıkmasını gerektirir. Bu da “cisimler cisim 

olmak bakımından mütemasil olduklarından, biri için mümkün olan, diğerleri için 

de mümkündür” önermesini zayıflatır. 69  

 
 

67 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 2/185-191. 
68 Râzî, el-Metâlib, 4/82. 
69 Râzî, el-Metâlib, 1/177. 



36 
 

Bu meseleyi ele alırken Râzî, cisim hakkındaki tasavvurumuzdan elde 

ettiğimiz bilgiye başvurur. Cisimle ilgili üç yönün bulunduğunu söyleyebiliriz: 1) 

üç boyut, 2) üç boyutu kabul edebilme 3) üç boyutu kabul etmenin ârız olduğu 

şey.70  Filozoflar, Râzî ve kelamcılardan farklı olarak,71 cismin üç boyutlulukla 

eşitlenemeyeceğini savunmaktadırlar. Nitekim ilk heyûlâ onlara göre üç 

boyutluluğa kâbilliktir. Oysa, üç boyutu kabul edebilme özelliği, subutî bir sıfat 

değildir. Subutî bir sıfat olduğu kabul edilse dahi, cismin mahiyetinin dışında bir 

sıfattır. Bu durumda filozoflara göre, cisim üç boyuta kâbil olmaklığın ârız olduğu 

şeydir veya kendisiyle kâbiliyetin hâsıl olduğu şeydir. Lakin onun hakikati Râzî’ye 

göre malum değildir. Çünkü cisim hakkında bilinen tek şey, onun üç boyutluluğu 

kabul etmeyi gerektiren olmasıdır. Bir şeyin lâzımını bilmek onun özel mahiyetini 

bilmek anlamına gelmez.72 Cisimlerin mahiyeti hakkında bilgiye sahip 

olmadığımız için, onların cisim olmak bakımından eşit olduğunu söylemek 

zorlaşır. 

Bununla birlikte bir çözüm noktası bulunmaktadır: Cisimlerin hacim ve 

miktar sahibi olmak bakımından eşit olduklarını bedihi olarak biliriz. Yukarıdaki 

açıklamalar bu bilgimizi zedelememektedir. Bu bilgiye ek olarak, her bir cismin 

kendine özgü ve diğerlerinden farklı bir taayyüne ve taşahhusa sahip olduğunu 

 
 

70 Râzî’nin cisimle ilgili sunduğu üç yön, İbn Sînâ’nın ism-i müşterek olduğunu söyleyerek “cisim” 
kavramının kendisi için kullanılan üç anlamla aynıdır. Bu, Râzî’nin üç ihtimali de göz önünde 
bulundurarak tüm bu anlamlarda fertlerinde ortak olan bir anlamdan bahsettiğimizi 
göstermektedir. Bk. İbn Sînâ, Kitâbu’l-hudûd, nşr. ve terc. Amelie-Marie Goichon, 1963, 22. 
71 Râzî filozofların cisim tanımının ne hadd ne de resm olduğunu iddia eder ve ona göre cisim 
kavramı evvelî bir tasavvurdur. Bk. Râzî, el-Mülahhas, 280 Bundan dolayı ancak gerekler ve 
etkileriyle açıklanabilir. Bk. Râzî, el-Mebâhis, 2/8. el-Metâlib’de Râzî’nin levazım ve âsâra dayalı bir 
açıklama olarak şöyle bir tasviri kabul ettiğini söyleyebiliriz: “Cisim, uzunluk, genişlik ve 
derinliktir.” Râzî, el-Metâlib, 4/9. 
72 Râzî, el-Metâlib, 1/178-8. a.mlf. Şerhu’l-İşârât, 2/185-191. 



37 
 

da biliyoruz. Yukarıdaki şüphenin hedef aldığı şekilde boyutluluk ve hacimlilikte 

ortak olan bu nesnelerin taşahhus ve taayyünde farklılıklarının mahiyetsel olup 

olmadığı soruşturulabilir. Eğer farklılık mahiyetsel bir fark değilse, cisimlerin 

cisimsellikte eşit olduğu görüşü zaten doğru olmuş olur. Ancak, farkın mahiyetsel 

olduğunu varsaysak bile, cisimsellikte eşitliğin geçerli olduğunu iddia etmek için 

elverişli bir yol bulunur: Çünkü bu varsayım üzere cisimler boyutlu ve hacimli 

olma yönünden eşit, kendi özel hakikatlerinde farklı olurlar. Ortaklık yönü, yani 

cisim olmak bakımından cisimlik, farklılık yönünden, yani kendilerine özgü 

hakikatleri, başka olmuş olur. Bu durumda farklılık ve ortaklık yönlerinin zât mı, 

sıfat mı olduğuna dair dair karşımızda üç şık belirir: 

 1) Farklılık yönü zâtlar, ortaklık yönü olan hacimli olma ise sıfatlar olur.  

2) Ortaklığın olduğu yön olan hacimli olmaklık zât, farklılığı gerektiren 

yön ise sıfat olur.  

3) Bu iki itibar da birbirinden ayrıdır. Ortaklık yönü farklılık yönünün ne 

sıfatı ne de mevsufudur.  

Argümanın anlaşılması için taksimin başlangıç noktası ve çözmek istediği 

sorunu belirginleştirmekte fayda var. Sebr ve taksîm usulüne uygun olarak 

yapılan bu taksim, çelişiğin iki ucunu (nefy ve ispat) içerdiği için aklî ve kapalı bir 

taksimdir; yani başka bir kısmın eklenmesine izin vermez. Taksimde Râzî şıkların 

farklılık ve ortaklık yönünün zâtta mı sıfatta mı olduğu sorusunu merkeze alarak 

çözümler. Zira böylece, yukarıda kendisinin sorunsallaştırdığı, lâzımlarda (burada 

sıfatlar) ortaklığın melzûmda (burada zâtlar) ortaklığı gerektirmediği ilkesini 

zedelemeden cisimlerin zatlarda (mahiyetlerde) mütemasil olduklarını ispat 



38 
 

etmeyi amaçlar. Bunun devamında Râzî yanlış şıkları eleyerek, doğru sonucun 

intacını göstermektedir. 

Birinci şık doğru olamaz, çünkü hacimli olmak ve boyutlu olmak bir hayyiz 

ve cihette gerçekleşir. Zira miktarın anlamı yön ve hayyizde uzamı olandır. Eğer 

hacimli olmaklığı bir sıfat olarak düşünürsek, sıfatın bulunduğu mahall ya bir 

mekân ve cihette bulunur veya bulunmaz. İki durum da yanlıştır, çünkü hacmin 

bulunduğu mahallin bir mekânda ve cihette bulunduğunu söylersek, farklılığın 

bulunduğu yönün kendisi hayyiz ve hacme sahip olmaması gerekir. Yoksa yine 

ortaklığın olduğu bir şey olur, ama biz onu farklılık yönü olarak düşünmüştük. 

Eğer farklılık yönün, yani hacmin sıfat olarak bulunduğu mahallin bir mekân ve 

yönde bulunmadığını ve bu durumda hissi işaret ile kendisine gösterilemeyecek 

bir şey olduğunu söylersek bu da yanlıştır, çünkü böyle bir şeyde hacmin 

bulunması imkansızdır. Çünkü hacmin zorunlu olarak mekân ve cihette 

bulunması gerekir. Lakin zorunlu olarak mekân ve cihette bulunması gereken bir 

şeyin, mekân ve cihette bulunması imkansız olan bir şeyde gerçekleşmesi 

imkansızdır. Bundan dolayı hacimli olmak böyle bir mahallde sıfat olarak 

bulunamaz.73   

Bu durumda ya ikinci ya da üçüncü şık doğru olur. Bu iki şık da bize 

cisimlerin cisimsellikte ortak olduklarını temellendirmemize imkan sunar. 

Öncelikle üçüncü şıkkın neden cisimsellikte cisimlerin eşit olduğu sonucunu 

verdiğini açıklayalım:  

 
 

73 Râzî, el-Metâlib, 1/102-3. 



39 
 

Üçüncü şık ortaklık ve farklılık yönlerinin tamamen birbirinden ayrı 

olduklarını varsayıyor, yani ne farklılık yönü ortaklık yönünün sıfatı ne de 

mevsufudur. Böyle bir mübayenetin yanlış olduğunu söyleyebiliriz, zira zorunlu 

olarak ateş cisminin toprak cisminden özellikleri ve durumları açısından farklı 

olduğunu biliyoruz. Ortaklığın bulunduğu cisimsellik ile farklılığın bulunduğu 

sıfatların birbirinden tamamen ayrı varlıklar olduğunu söylemek, bu ikisi 

arasında herhangi bir ilişkinin olmadığını söylemek anlamına gelir. Ne mevsufiyet 

ne de sıfatlılık ilişkisi. Bu bedihi olan bir şeyin reddedilmesidir. Bunun ötesinde, 

böyle bir mübayeneti doğru varsaydığımızda da ispat edilmek istenilen (yani 

cisimselliğin cisimlerde ortak olduğu) yine de elde edilmiş olur. Çünkü bu 

durumda hacimli olanların kendileri kâim zatlar olur ve mahiyetlerinin 

tamamında eşit olur.74   

İkinci şıkka geldiğimizde de ispat edilmek istenilen elde edilmiş olur. 

Çünkü cisimler arasındaki ortak yön olan hacmiyetin zâtlar ve farklılık yönünün 

sıfatlar olduğunu söylediğimizde, hacimler kendinde kâim bir zât olur. Hacim ve 

miktar bu mahiyette ortak olurlar. Böylece zâtlar mahiyetlerinin tamamında eşit 

olurlar. Râzî’ye göre, bu burhân güçlü ve kesin bir şekilde cisimlerin mahiyetlerin 

tamamında mütemasil olduklarını ortaya koyar. Bu durumda ise farklı sıfatları ve 

birbirine zıt olan özellikleri gerektirmeleri imkansız olur, çünkü mahiyetçe eşit 

olan şeylerin farklı gereklerinin olması imkansızdır.  

Bu minvalde, cisimlerin cisim olmak bakımından bir belirlenimi yoktur; 

dolayısıyla türleşmenin ilkesi olarak herhangi bir özelleşmeye sahip olmadıkları 

 
 

74 Râzî, el-Metâlib, 1/180. 



40 
 

gibi modalite anlamında bir cisim için mümkün, zorunlu ve imkansız olan şey, ilke 

olarak bütün cisimler için de mümkün, zorunlu ve imkansızdır. Bu delilin şematik 

bir tasviri şu şekilde yapılabilir: Şekil 175 

 

Şekil 1 

Sonuç olarak, Râzî, cisimlere dair zorunlu bilgimiz olan hacim kavramını 

merkeze alarak, tüm cisimlerin mahiyet bakımından hacimlilikte eşit olduğunu 

ortaya koymuştur. Bu şekilde, cisimlerin eşit olduklarına dair önerme, diğer 

meselelerde temel bir ilke olarak kullanılabilir. 

 
 

75 İfadeyi kısaltmak için şekil 1’de eşbiçimlilik için temâsül, farklılık için tehâlüf kelimesi kullanıldı.  

Temâsül ve Tehâlüf Yönleri

Tehâlüf zâtta, temâsül hacimli 
olma sıfatında

Hacimli olmak sıfat olamaz, 
çünkü sıfatın bulunduğu 

mahall...

mekân ve yönde bulunur

Hacmiyetin bulunduğu mahallin 
mekânda ve cihette bulunması, 
tehâlüfün bulunduğu yönün de 

hacmiyete sahip olmasını 
gerektirir. Bu durumda tehâlüf 
yönü, temâsül yönü haline gelir 

ki bu yanlıştır.

mekân ve yönde bulunmaz

Hacmiyetin böyle bir şeyde 
bulunması imkansızdır. Çünkü 

hacmiyet zorunlu olarak 
mekânda ve yönde bulunmalıdır. 

Mekânda bulunması zorunlu 
olan bir şey, mekânda 

bulunamayan bir şeyde var 
olamaz.

Temâsül hacimlilik olan zâtta, 
tehâlüf sıfatta. 

Matlup hâsıl olur. Hacimlik zât 
olup, temâsül zâtlarda 

gerçekleşir.

Temâsül ve tehâlüf yönleri ne 
sıfatı ne de mevsufudur.

Mübayenet yanlıştır ama 
mübayenet farz edilse dahi, 

hacimli kendinde kâim zât ve 
mahiyetin tamamında eşit olur. 



41 
 

Râzî, bu ilkenin sadece doğa felsefesinde değil, uluhiyet, nübüvvet ve meâd 

meselelerinde de önemli bir yere sahip olduğunu vurgulamaktadır.76 Zira, cisimler 

mahiyetlerin tamamında eşit olduklarında onların belirli bir sıfat ile özelleşmesi 

mümkün bir durumu teşkil etmektedir. Bu durum, farklı imkanlardan birini seçen 

bir irade sahibinin varlığını gerektirir. Böylece cisimlerin eşit olmaları cismin 

dışında olan metafizik bir ilkenin belirleyici ve irade edici rolünü ispat etmektedir. 

Bir diğer ifade ile bu, Zorunlu Varlık’ın Fâil-i muhtâr olduğuna dair bir delildir. 

Ayrıca, cisimler mahiyet bakımından eşit olduğunda, bir cisim için mümkün olan 

durumların diğer cisimler için de mümkün olması gerekir. Bu durum, mucizelerin 

gerçekleşmesi ve doğal düzenin değişebilirliğine imkan tanır. Benzer şekilde, 

cisimlerin mahiyet bakımından eşit olması, kıyametin mümkün olduğunu da 

gösterir. Çünkü, ay altı âlem ile ay üstü âlem cisimlik bakımından eşittir; bu da ay 

altı âlemde olduğu gibi ay üstü âlemde de oluş ve bozuluşun mümkün olduğunu 

gösterir. 

Bu noktada Râzî bu tezin araştırma sorusu cihetinden esaslı bir yöne işaret 

etmektedir. Cisimlerin mahiyetlerinde eşit olmaları, cisimlerin alabilecekleri 

sıfatlar karşısında da eşit uzaklıkta olmalarını gerektirir. Öyle ki, bazı cisimler için 

mümkün olan sıfatlar diğer cisimler için de mümkün olmalıdır. Râzî, bunu birkaç 

örnekle açıklar:  

Herhangi bir cisimde bulunması mümkün olan her sıfatın diğer cisimlerde de bulunması 
mümkündür. Herhangi bir cisimde eksik olan bir sıfatın diğer cisimlerde de bulunmaması 
mümkündür. Durum böyle olunca, feleği felek yapan sıfatların feleğin cisminde 
bulunmaması ve onda yerküresel sıfatların bulunması mümkündür. Yerküreyi yerküre 

 
 

76 Râzî, el-Metâlib, 1/186.  



42 
 

yapan sıfatların yerkürede bulunmaması ve onda felekî sıfatların bulunması mümkün 
olur. Bu ise ispatlamak istediğimizdir.77   

 

Râzî’nin bu pasajdaki ifadelerine benzer ilave örnekler ve açıklamalar 

tezin üçüncü bölümünde dakikleştirilecektir. Bundan dolayı bu kısımdaki odak 

noktamızdan uzaklaşmamak için bu pasajın ayrıntılı yorumunu daha sonraki 

kısımlara bırakıyoruz. Bununla birlikte şu noktalara dikkat çekmek önemli 

olacaktır: Râzî, cisimlerin, cisim olmak bakımından mütemasil olduklarını, cismin 

mahiyetini tam olarak tanımlamaya çalışmadan, yalnızca cisimlerin hacimli 

olması gerektiği yönündeki zorunlu tasavvura dayanarak bir ispat sunmaktadır. 

Sonuç olarak, Râzî bu deliliyle, tezin ikinci bölümünün temel iddiası olan doğal 

nesnelere dair heterarşi görüşünün temelini aklî bir şekilde gerekçelendirilmiştir. 

Bu minvalde, yukarıda kavramsal olarak içeriği değiştirilen “heyûlâ” teriminin 

anlamı netlik kazanmış olur.  

 

1.2. Cisimde Türsel Çeşitliliğin İlkesi  

1.2.1. Mütemâsil Cisimlerden Türlerin Çeşitliliğine 

 

Bir önceki kısımda -İbn Sînâcı heyûlâ kavramını veya kelamcıların atom 

kavramını yüklenmeye gerek olmaksızın- cisimlerin cisimsellikte mütemâsil 

oldukları ortaya konuldu. Ancak, gerçeklik dünyasına baktığımızda, cisimlerin 

özelliklerinin tek düze olmadıklarını açıkça gözlemleyebiliriz. Bu özellikler, 

 
 

77 Râzî, el-Metâlib, 1/104. 



43 
 

cismin türüne dayanan toprak ve suyun merkeze, hava ve ateşin çevreye doğru 

hareket etmesi gibi birincil nitelikler olabileceği gibi, sağduyu düzeyinde belirli 

nesnelerin sahip olduğu tat, koku ve görünüş gibi arazî özellikler de olabilir. 

Râzî’ye göre, insanın tezahürler üzerinden doğal nesneler hakkında idrak ettiği 

bu çeşitlilik hem türsel hem de arazî özelliklerin açıklanmasını gerektirir. Bu 

durumda şu soru ortaya çıkar: Cisimler cisimsellikte ortak iseler, bu kadar çeşitli 

görünümler ve özellikler nasıl açıklanabilir? Bu çeşitli özellikleri açıklamak için 

ortak cisimsellikten farklı bir yönün bulunması gerekir. Burada tartışılan, 

cisimlerin hâriçte birbirinden ayrı fertler olarak nasıl bireyleştikleri değil; daha 

çok, cisimlerde gözlemlenen özellikler bağlamında türsel seviyede nasıl 

farklılaştıklarıdır. Cürcânî’nin isabetli bir ifadesiyle, burada araştırılan, 

“hakikatleri ayrıştırıp farklılaştıran” (mutehâlifetu’l-hakâik) unsurun ne 

olduğudur.78  

Bu bölümde, İbn Sînâ’nın türsel surete irca ederek açıklamaya çalıştığı 

türsel farklılıkların Râzî’ye göre arazlara irca edilebileceği ele alınacaktır. Bunun 

mukabilinde, İbn Sînâ’nın türsel çeşitliliği açıklamak için kabul ettiği türsel suret 

görüşü iki yönden eleştirilecektir. Râzî, bir yandan türsel suretin teorik bir araç 

olarak işlevselliğini sorgulamakta, teorik olarak vazgeçilebilirliğini ve açıklama 

gücünün zayıflığını öne sürmektedir. Diğer yandan, türsel suretin reddedilmesini 

gerektirecek argümanlar sunmaktadır. Bu çerçevede, İbn Sînâ’nın türsel sureti 

ispat etmek için sunduğu delil ele alınacaktır. 

 
 

78 Cürcânî, Hâşiye alâ Şerhi Hikmeti’l-ayn, 131. 



44 
 

İbn Sînâ, çeşitliliğin sebebinin türsel suret olduğunu şu şekilde açıklar: Cisimlerin 

belirli bir mekâna, şekle, bölünmeye ve konuma özgü olmalarının dört sebebi 

vardır: 

1) Cisimlerdeki genel ortak cisimsellik. 

2) Cisimlerin lazımı (Cisimlerdeki lazım özellikler cisimlerin lazımlarının 

sonucudur). 

3) Cisim dışında bir fâil. 

4) Heyula 

İbn Sînâ’ya göre, birinci ihtimal geçersizdir; çünkü genel ortak olan cisimsellik 

çeşitliliği açıklayamaz, ortak cisimselliğin ortak bir lazımı doğurması gerekir oysa 

biz lazımların çeşitliliğinin kaynağını araştırıyoruz. İkinci ihtimal de geçerli 

değildir; zira türsel özellikler başka lazımlara dayanırsa teselsül gerekir. Üçüncü 

ihtimal ise, cisimden farklı olan bir failin, hangi gerektirici sebeple (müreccih) 

belirli bir özelliği seçtiği sorgulanabilir. Cisimler türdeş oldukları için o özelliği 

almasını gerektiren bir sebep olamaz ve bu nedenle fâilin o özelliği o cisim için 

belirlemesi sebepsiz bir tercih olur. Eğer cisim o özelliği seçmeyi gerektiren bir 

sebebe sahipse bu gerektirme yine cisimsellikten dolayı olamaz, çünkü cisimsellik 

genel, özelleşme ise özeldir. Yine unsurların heyûlâsı ortaktır, dolayısıyla o, farklı 

durumların ilkesi olamaz.  Bu durumda tek bir ihtimal geriye kalmaktadır: İbn 



45 
 

Sînâ’ya göre, cisimlerin belirli bir mekâna, şekle, bölünmeye ve konuma özgü 

olmalarının sebebi cisimlerin türsel suretleridir.79  

İbn Sînâ’nın doğa anlayışında türsel suret, cisimsel suret ile daima bir 

arada bulunsa da ondan başkadır.80 Nitekim sırf bilkuvelliği ifade eden ilk heyûlâ 

cisimsel suret ile terkip halinde olduğunda birinci taayyün gerçekleşir. Lakin bu, 

hâriçte var olmak için yeterli değildir, türsel suretin heyûlâ ve cisimsel surete 

nispeti onları taayyün ettirme ve özelleştirme bakımındandır. Türsel suretin 

türlere nispeti ise türlerde gerçekleşen eserlere ve lâzımlara ilke olmasıdır.81 

Böylece İbn Sînâ nesnelerin cisimsellikte eşit olmalarıyla birlikte hangi yönden 

türleştiklerini ve türsel suretin nesnelerde müşahede ettiğimiz eser ve lâzımların 

ilkesi olduğunu bu delille ele almış oldu.  

İbn Sînâ cisimsellikte eşit olan cisimlerin türsel suretle ayrıştığını, Râzî ise 

cisimleri birbirinden ayırt edenin arazlar kabilinden olduğunu iddia etmektedir. 

Bu arazların ve özelliklerin neden belirli bir cisimde gerçekleştiğini ise tahsis 

delili bağlamında Fâil-i muhtâr’a dayandırmaktadır. Nitekim, nesnelerde 

gerçekleşen özellikler dağılımının olumsal tabiatı tezin üçüncü bölümünde 

örneklerle ortaya konulacaktır. Cürcânî, Râzî’nin bu görüşünü, nesnelerde 

bulunan araz kabilinden kuvveler olarak tasvir etse de Râzî’nin böyle bir görüşü 

 
 

79 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 75-80. Ayrıca bk. Davlat Dadikhuda, “Not so ridiculous. Avicenna on the 
Existence of Nature (tabia) contra Aristotle and the Asharites”, Oxford Studies in Medieval Philosophy 
7/1, (2019).  
80 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 2/76.  
81 Cürcânî, Hâşiye alâ Şerhi Hikmeti’l-ayn, 131.  



46 
 

savunup savunmadığı irdelenmelidir. Bu isnadın Îcî değil, Cürcânî tarafından 

yapıldığını göstermek için, Cürcânî’nin ifadeleri parantez içinde verilmiştir: 

İmam Râzî demiştir ki, [delille ulaştığımız şey şudur: Nitelikler, mekânda bulunuşlar vb. 
sözü edilen gerekler, cisimlerde var olan güçlere dayanmaktadır. Fakat bu güçlerin, 
cisimselliğin varlığının sebepleri olup da kâim kılan suretler oldukları delille sabit 
değildir. Aksine bize göre en mkulü ve] açığı, onların arazlar [kabilinden] olduğudur.82 

 

Râzî, Cürcânî’nin değerlendirmesine hak vermemize sebep olabilecek bazı 

ifadeler kullanmaktadır. Örneğin,  insanın görme gücünü (الباصرة  dış idrak 83,(القوة 

güçlerini, hafıza gücü ve müfekkire gücü ( القوة الحافظة القوة المفكرة)84  gibi iç idrak güçlerini, 

aklî güç anlamında (العقلية البدنية) veya bedensel güçlerini  85(القوة   ifade ederken 86(القوى 

kuvve kavramını kullanır. Yine tabii olgular bağlamında direnme gücü (قوة المعاوقة)87 

ve çekim gücünü (الجاذبة  kuvve kavramlarıyla açıklamaktadır.  Râzî’nin tam 88(القوة 

olarak kuvve kavramıyla neyi kastettiği ve kuvve ile gerçekleşmesi mümkün olan 

bir fiilin imkan durumu mu veya kuvvelerin insan bağlamında işlevlerden89 tam 

olarak nasıl farklılaştığı sorusu ayrıntılı sunulmayacaktır. Lakin burada şu noktaya 

dikkat çekmek gerekir: Râzî’ye göre, Fâil-i muhtâr nazariyesini savunduktan sonra 

kuvvelerin ispatı kesin bir şekilde yapılamaz:  

Cevap şudur: Fâil-i muhtâr [görüşünü] benimsemezsek, bu problemleri kabul etmek 
zorunda kalırız. Lakin [bu görüşü] benimsersek, ki o açık hakikattir, bu problemlerden 

 
 

82 Seyyif Şerif el-Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, çev. Ömer Türker, (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 
Kurumu, 2015), 2/846.  
83 Râzî, el-Metâlib, 1/47. 
84 Râzî, el-Metâlib, 5/386.  
85 Râzî, el-Metâlib, 1/49.  
86 Râzî, el-Metâlib, 1/221.  
87 Râzî, el-Metâlib, 5/175.  
88 Râzî, el-Metâlib, 5/182.  
89 Mehmet Zahit Tiryaki, “Güçlerden İşlevlere: Fahreddin Râzî’nin İç Duyular Eleştirisi”, Nazariyat 
4/2,  (2018). 



47 
 

hiçbiri öne sürülemez. Bununla birlikte bu durumda, zikredilen kuvvelerin tamamının 
ispatına dair kesinlik mümkün olamaz.90 

 

Cürcânî’nin Râzî’nin hangi eserine ve hangi ifadelere atıfta bulunduğu 

belirsizdir. Lakin en yakın ihtimal Râzî’nin el-Mülahhas’taki ifadelerine dayanarak 

bu yorumda bulunmasıdır. Ki orada Râzî şöyle bir değerlendirmede bulunur: 

 

Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf Râzî, el-Mülahhas 

“İmam Râzî demiştir ki, delille 

ulaştığımız şey şudur: Nitelikler, 

mekânda bulunuşlar vb. sözü edilen 

gerekler, cisimlerde var olan güçlere 

dayanmaktadır. Fakat bu güçlerin, 

cisimselliğin varlığının sebepleri olup 

da kâim kılan suretler oldukları delille 

sabit değildir. Aksine bize göre en 

mâkulü ve açığı, onların arazlar 

kabilinden olduğudur.”91 

“Diyelim ki, üç sıfatın vucudî illetlere 

dayanması gerektiğini kabul ettik. 

Ama bu illetlerin neden suretler 

olması gerektiğini savunuyorsunuz? 

Açıklaması: Suret, mahallini takavvum 

eden hâl anlamına gelir. Yani 

mahallinin varlığının sebebi olan 

hâldir. Bunu bildikten sonra, 

getirdiğiniz delilin arazların 

cisimlerde mevcut olan bir şey 

nedeniyle olduğuna delalet edebilir.  

 Ama (ثم إن  سلمنا أنه لا بد من أمر زائد في الجسم)

bunun dışında bu (illetlerin) 

cisimlerin varlığının sebepleri 

 
 

90 Râzî, el-Mülahhas, 2/893. 
91 Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 2/846.  



48 
 

olduklarına da (ilave bir) delil gerekir. 

Ancak bu (delil ile) şeylerin suret 

olduğu sabit olur. Aksi takdirde (bu 

illetler) suret değil, araz olurlar. Ve 

ben şimdiye kadar, filozoflardan bu 

matlubu ispat edeni görmedim.”92 

 

Râzî ve Cürcânî’nin ifadelerini kıyasladığımızda, Râzî “cisme zâid bir şey” 

ifadesini kullanarak, “kuvveler” kavramından kaçındığı gibi, bu ihtimali 

münazara içerisinde hasma bir adım yaklaşarak tenezzül kabilinden ifade 

etmektedir. Bu sebeple, Cürcânî’nin ifadelerinin el-Mülahhas’tan alıntılanan bu 

pasajla en yakın ilişkiyi kurduğu düşünüldüğünde bile, Râzî’nin doğal cisimlerde 

güçlerin varlığını kabul ettiği sonucuna ulaşmak için yeterli bir gerekçe 

sunulmamaktadır. Bunun aksi neticesine varmamızı gerektirecek birçok delil 

bulunmaktadır: Râzî’nin araz kabilinden dahi olsa cisimlere içkin, nedensel etki 

sahibi kuvveleri kabul ettiğini söylemek sorunlu gözükmektedir. Bunun için 

muhtelif pasajlara başvurulabilir. Bu kaynaklar dikkate alındığında, Râzî’nin farklı 

bağlamlarda kullandığı “kuvve” kavramının doğada adetsel ilişkilere dair tasvirî 

bir işlevi olduğunu söylemek daha anlamlı olacaktır. Örneğin, Râzî’nin Fâil-i 

muhtâr nazariyesini savunduğunu ve doğada Allah dışında bir illet kabul 

etmediğini, felekî cisimlerin doğal süreçler ve olgular üzerindeki etkileri 

hakkındaki değerlendirmeleri ele alarak göstermek mümkündür. İlmu ahkâmi’n-

nücûm literatüründen sayabileceğimiz Farsça yazılan el-İhtiyârat adlı eserin 

 
 

92 Râzî, el-Mülahhas, 2/752. 



49 
 

Arapça tercümesi olan el-Ahkâmü’l-‘alâiyye’de Râzî bu ilim ile iştigal etmenin farklı 

yönler ve motivasyonlar dikkate alınarak gerçekleştirilebileceğini ifade eder. 

[1] Bazıları yıldızları araştırırken onlarla Allah’ın varlığına, O’nun kudretinin ve ilminin 
kemaline delil sunar. [2] Bazıları ise yıldızların hareketini araştırarak namaz, oruç, zekât 
ve hac gibi ibadetlerin vakitlerini tespit eder. [3] Yıldızların cirmi, boyutları, miktarı vs. 
hakkında yapılan araştırma da önerilir (mendup) çünkü bu bilgi (ilmü’l-heye. ç.n.) Allah’ın 
yaratmasındaki mükemmelliğini ortaya koyar. [4] Yıldızların bu âlemde tabiatları 
itibariyle tesirde bulunmadıklarına dair araştırmadır. Lakin nasıl ki Allah Teala güneş 
doğduğunda aydınlığın bulunmasında ve güneşin batışında karanlığın bulunmasında 
adetini icra ediyorsa, Ay’ın Zenit’e yakın bulunmasının sıcaklığın, uzak bulunmasının da 
soğukluğun sebebi olmasında da tabiat değil O’nun adeti belirleyicidir. Bunun gibi 
enzâru’l-kevakib ve yıldızların imtizacını da adet yoluyla belirledi. Yıldızların mutluluğa 
veya mutsuzluğa sebep olmaları, tabiata dayalı bir şekilde tesir etme yoluyla 
belirlenmedi. Muhakkak ki, kelamcılar ve muhakkikler yıldızlara bu açıdan inanmanın ne 
küfür ne de dalalet olduğunda icmâ ettiler. [5] Bu âlemde yıldızların tabiatlarıyla müessir 
olduğuna inanmak. Bu itikat yanlış olsa da küfür derecesine ulaşmaz ve böyle inanan kişi 
de şer‘an tekfir edilmez. Bir Mu’tezilî’nin ateşin tabiatı itibariyle yaktığı ve suyun tabiatı 
itibariyle soğutucu olduğu vb. inancı sebebiyle tekfir edilmediği gibi. [6] Yıldızların 
müstakil bir şekilde bu âlemin müdebbiri olduğuna inanmak. Öyle ki, mutluluk ve 
mutsuzluğun ancak yıldızların belirlenmesiyle olduğuna inanmak. Hatta insanların 
yıldızlara tapması gerektiğine inanmak. Şüphe yok ki, bu düşünce apaçık küfürdür. Bu 
yönlerden ahkamu’n-nucûm bağlamında neyin küfür neyin küfür olmadığı öğrenilmiş 
olur.93    

  

Râzî’ye göre [1] Allah’ın varlığına ve sıfatlarına delil getirmek için 

yıldızların konumlarını ve hareketlerini araştırmak önerilir. [2] Belirli ibadetlerin 

yerine getirilmesini mümkün kılmak niyetiyle astronomik araştırmada bulunmak 

Râzî’ye göre bir sorumluluktur ve vaciptir. Çünkü insan namaz ile mükellef 

kılındığı gibi namazın şartlarını yerine getirmek için ne gerekiyorsa onları tahsil 

etmekle de mükellef kılınmıştır. Astronomi bilimi de örneğin namazın vaktini 

belirlemede kaçınılmazdır. [3] Ayrıca bu bilimde yıldızların ve göksel cisimlerin 

 
 

93 Râzî, el-Ahkâmü’l-‘Alâiyye, Bibliothèque nationale de France, Département des manuscrits, Arabe 
2592, 7b, 8a. 



50 
 

özellikleri araştırılmak suretiyle Allah’ın yaratmasındaki mükemmelliği idrak 

edilmektedir. Böyle bir niyetle bu bilimle iştigal etmek Râzî’ye göre menduptur. 

Râzî’nin saydığı bu ilk üç motivasyon aslında İlmu ahkâmi’n-nücûm ile birlikte 

ilm-i heyet’in meşruiyet zeminini de sağlar. Son üç yön ise daha çok ahkâmü’n-

nücûmla iştigal ederken Allah’ın dışında tesir sahibi bir illetin kabul edilip 

edilmediğine göre ayrıştırılmaktadır. [4] Râzî’ye göre bu âlemde aydınlık ve 

güneşin doğması nasıl varlık ve yoklukta deverân ediyorsa aynı şekilde İlmu 

ahkâmi’n-nücûm’un tespit ettiği deverân da bu şekilde yorumlanmalıdır. Bu 

deverânın herhangi bir illiyete işaret ettiğini söylemek doğru olmaz. [5] Dördüncü 

yöne dair bu yorum özellikle beşinci noktayla daha da güçlenmektedir. Çünkü Râzî 

beşinci yönde felekî cisimlerin müessir olduğu kanısının yanlış olduğunu ama 

yine de küfrü gerektirmediğini ifade eder. [6] Son olarak Râzî hem yanlışlığını hem 

de dinen sakıncalı olduğunu düşündüğü görüşe yer verir. O da göksel cisimlerin 

bu âlemi Allah’ın tesiriyeti ve iradesinden bağımsız ve müstakil bir şekilde tedbir 

ettiklerini ve dua ya da ibadetlerin bu göksel cisimlere yapılması gerektiği 

inancıdır. 

Râzî, türsel çeşitliliğin yalnızca Fâil-i muhtâr’ın tahsisine dayandığını ve 

cisimlerin kendinde bir nedensel güce sahip olmadığını, Nihâyetu’l-ukûl’da 

ayrıntılı bir şekilde ele almaktadır. Orada Zorunlu Varlık’ın tek yaratıcı ve fail 

olduğunu açıklarken, felâsifenin kuvveler teorisini eleştirmektedir. Râzî’ye göre, 

felâsife doğal cisimlerden sâdır olan etki ve eserlerin doğal cisimlere içkin belirli 

kuvvelere dayanması gerektiğini düşünmüştür. Doğal cisimlerden sâdır olan etki 

ve eserlerin Allah’ın âdetiyle gerçekleştiğini düşünmek, sebepsiz tercihi 



51 
 

gerektireceğinden, muhaldir.94 Râzî, yaratıcının kuvveler vasıtasıyla yarattığı 

düşüncesini eleştirmektedir. Burada serdedilen argümanlar aşağıda türsel suretin 

eleştirisindeki argümanlarla benzer olduğundan dolayı, bu bağlamda 

ayrıntılandırılmayacaktır. Lakin Cürcânî’nin ifadesine daha yakından 

baktığımızda, Râzî’nin görüşünü tam olarak yansıttığını söylemek zorlaşacaktır. 

Çünkü Râzî, cisimde sadece arazların kabul edilmesiyle, arazların güçlere 

dayandırılması arasındaki farka dikkat çekmektedir. Halbuki, Cürcânî, Râzî’nin 

doğal cisimde bulunan “niteliklerin cisimlerde bulunan güçlere dayandığı” 

görüşünü benimsediğini ifade etmişti. Râzî, Nihâye’de cismin sadece bir araz ile 

değil, arazların kendisine dayandığı güçlerle özelleşmesi gerektiğine dair 

gerekçenin geçersiz olduğunu saptar. Burada, cismin dışarıdan bir etki veya 

engele maruz kaldığında farklı bir eser meydana getirmesi ve engel ya da etkinin 

ortadan kalkmasıyla tabiî durumuna geri dönmesi, cisimden sadır olan etki ve 

eserlerin arazlara değil, tabiî duruma geri dönmeyi sağlayan güçlere dayandığı 

şeklinde gerekçelendirilerek savunulmaktadır. Örneğin, suyun soğukluğu, ısıtıcı 

etki sebebiyle ortadan kalkabilir. Lakin ısıtıcı etki ortadan kalkınca, soğukluk geri 

döner. Soğukluğa geri götüren sebep suyun cisimselliği olmadığına göre, cisimde 

soğukluğa geri götüren bir güç olmalıdır. O cismin başka bir kuvveyle 

özelleşmediği anlaşılır, çünkü bir engel bulunduğunda ortaya çıkan kuvve, o 

engelin ortadan kalkmasıyla geri dönmüyorsa, onun başka bir kuvveye 

dayanmadığı sonucuna ulaşılır. Lakin Râzî bu gerekçeyi, ispat edilmek istenilenin 

aksi görüşe hizmet ettiğini söyleyerek eleştirir. Çünkü bu gerekçeyle belirli bir 

cismin belirli bir eser ile özelleşmesi onda bulunan bir araz ile olur. Bu sebeple, o 

 
 

94 Fahreddin er-Râzî, Nihâyetü’l-‘ukûl fî dirâyeti’l-usûl, thk. Saîd Abdüllatîf Fûde, (Beyrut: Dârü’z-
Zehâir, 2015), 2/95-6.  



52 
 

arazın bir güce dayandırılması gerekmez. Râzî bu gerekçede başka bir meselenin 

ithal edildiğini düşünür, ki o türsel suretin ispatıdır. Buna karşı da cismin belirli 

bir araz ile özelleşmesinin Fâil-i muhtâr’ın tahsisiyle olabileceği argümanını 

sunar.95 Nihayetinde Râzî cisimlerden sâdır olan eser ve etkilerin onlarda bulunan 

kuvvelere değil, Allah’ın onlarda yarattığı arazlara dayandırılabileceğini düşünür. 

Bir sonraki kısımda Râzî’nin türsel suret yerine ayrışmanın temelini araz olarak 

vazetmesinin hakikatte bir fark oluşturup oluşturmadığı ve eğer oluşturuyorsa bu 

farkın ne tür tazammunlara sahip olduğu irdelenecektir. 

  

 

1.2.2. Türsel Suret Mukabilinde Çeşitliliğin Arazlara İndirgenmesinin Gerekçeleri 

 

Râzî türsel sureti reddederken iki farklı strateji gözetir. Birincisi türsel 

suretin gereksiz bir ontolojik yük olduğunu göstermektedir. İkincisi ise, türsel 

sureti kabul etmenin beraberinde getirdiği problemli sonuçları öne sürmektir. 

Öncelikle türsel suretin açıklayıcı gücünün zayıflatıldığı ve ontolojik bir yük 

olarak vazgeçilebilir olduğuna dair öne sürdüğü gerekçelere odaklanabiliriz:  

Teselsül argümanı: Râzî İbn Sînâ’nın türsel suretine karşı şu soruyu sorar: 

Türsel farklılıkları açıklamak için türsel surete dayandığımızda türsel suretlerin 

farklılığını neye dayandıracağız? Çünkü cisimler sıfatlarda farklı oldukları gibi, 

sıfatların ilkesi olarak kurgulanan suretlerde de farklıdırlar. Eğer cisimlerin 

özelleşmesi bu sıfatlar ve bu sıfatların özelleşmesi türsel suret ile oluyorsa, soru 

 
 

95 Râzî, Nihâye, 2/97.  



53 
 

bir öteye taşınarak türsel suretlerin özelleşmesinin sebebi aranmalıdır. Cisimlerin 

türsel suretleri de bir özelleşmeye ihtiyaç duyar. Eğer cisimlerin türsel suretleri, 

yukarıda İbn Sînâ’nın saydığı aynı sebeplerden dolayı değilse yani ne ortak 

cisimselliğin ne heyûlânın ne başka lazımların ne de ayrık aklın eseri değildir. Bu 

durumda türsel suretlerin farklılığının başka özel suretlere dayanması gerekir ki bu 

teselsül ile sonuçlanır. Bu argüman, nesnelerdeki özelliklerin ve bu özelliklerin 

dayanaklarının doğaya içkin unsurlarla açıklanmasının soruya cevap teşkil 

etmediğini, sadece teselsül zincirinde cevabı başka bir mertebeye taşıdığını 

göstermektedir. 

Teselsül argümanına şu şekilde cevap getirilebilir: Cisimler unsurî ve felekî 

olmak üzere iki kısma ayrılır. Unsurî cisimlerin belirli bir türsel suretle 

özelleşmesinin sebebi asıl itibariyle o türsel sureti kabul eden maddenin, maddeyi 

kabule hazırlayan başka bir sureti taşımasıdır. Felekî cisimlerde özelleşme, onların 

mahiyetlerine has heyûlâlarındandır. Her bir feleğin kendine has bir heyûlâsı 

vardır ve diğer feleğin maddesinden farklıdır. Feleklerin maddeleri ancak 

kendilerinde hasıl olan sureti kabul ederler. Böylece teselsül argümanı unsurî 

cisimler açısından türsel sureti kabule hazır olan madde ve felekî cisimler 

açısından da maddelerine has suretleri kabul etmeleriyle savuşturulmuş olur.  

Böyle bir açıklamaya karşı şu cevap verilebilir: Hem felekler hem unsurlar 

için tek ve daha basit bir ilke ikame edilebilir. Felekler hakkında söylenen unsurlar 

hakkında da söylenebilir: Şöyle ki her unsurî cismin maddesinin, tıpkı feleklerin 

maddesinde olduğu gibi, o unsura özgü olduğu, ardından bu özgü madde 

sayesinde yeni bir surete hazırlanarak yeni sureti giydiğini söyleyebiliriz. 

Tersinden İbn Sînâ’nın unsurlar hakkındaki açıklaması felekler hakkında da 

işletilebilir: Her feleğin kendine özgü maddesi, tıpkı unsurlarda olduğu gibi, başka 



54 
 

niteliklerin yerleşmesine zemin hazırlar. Sonuç olarak basitlik ilkesi gereği, belirli 

bir mekan, konum, kolay ve zor bölünme gibi özellikler için türsel surete ihtiyaç 

yoktur. Mesele biraz daha şöyle ayrıntılandırılabilir: Eğer teselsül argümanına İbn 

Sînâ’nın cevabı dikkate alınırsa unsurî cisimlerin belirli niteliklerle 

vasıflanmasının, sadece maddede bulunan isti’dâda dayanması da mümkün 

görülebilir. Neden bir türsel suret gerek duyulmaktadır? Ya açıklanması 

beklenilen özelleşme madde ile açıklanır, basitlik ilkesi gereği türsel suret gibi 

ilave bir şeye gerek yoktur, ya da kendinde bir açıklamaya ihtiyaç yoktur. Meseleyi 

anlaşılır kılmak için örneklerle açıklamak gerekirse şöyle diyebiliriz: Bıçakta 

keskinlik özelliği bulunmaktadır, çünkü demir ısıtıldığında bir yandan keskin bir 

şekle sokulabilecek öte yandan soğutulduğunda sertleşebilecek özelliğe sahip. Bu 

özellikler ise demirin bileşenlerinin belirli bir niteliğe sahip olmasıyla ilişkilidir. 

Böylece herhangi bir türsel suret kabul etmeksizin, doğal cismin bir özelliği, 

maddesinin özellikleriyle açıklanmış olur.96  

Felekî cisimler için ise şu açıklama yapılabilir: Feleklerin maddeleri belirli 

bir türsel sureti kabul etmeyi gerektiriyorsa, neden unsuri madde de doğrudan bir 

niteliği gerektirmesin?97 Bu durumda teselsül argümanı, türsel suretin nihai bir 

açıklama sunmadığını ve ona atfedilen görece açıklayıcı rolün nitelikler 

tarafından yerine getirebileceğini ortaya koymaktadır.  

Aşırı genelleştirme argümanı: Tenezzül kabilinden cisimlerde bulunan 

niteliklerin cisimlere ek bir şeye dayandığını kabul ettiğimizde dahi bunun bütün 

cisimlere teşmil edilmesinin gerekçelendirilmesi gerekir. Örneğin, felekî 

 
 

96 Râzî, el-Mülahhas, 2/751; a.mlf. Şerh Uyûni’l-hikme, 3/28. 
97 Râzî, el-Mülahhas, 2/751; a.mlf. Şerh Uyûni’l-hikme, 3/28; a.mlf. Şerhu’l-İşarat, 2/17. 



55 
 

cisimlerin şekil ve konumlarını, feleğin maddesinin zorunlu sonucu olarak 

düşünebiliriz. Örneğin, unsurî cisimler iki kısma ayrılır. Bir kısmı şekilleri kolayca 

kabul eder bir kısmı da zor kabul eder. Şekilleri kolay kabul etmenin vucudî bir 

illeti olduğunu söyleyebiliriz ama şekilleri zor kabul etmenin vucudî değil, ademî 

bir illetin sonucu olduğunu söyleyebiliriz. Veya tersini de düşünebiliriz. Böylece 

cisimlerde türsel suretin bulunmamasının imkansız olduğu gösterilmemiş olur.98 

Ayrıca bu durum, cisimlerde türsel suretin bulunmasının mümkün olduğuna 

işaret etse de imkandan zorunluya ve gerçekleşmeye geçemediği için ileri sürülen 

iddiayı aşmış olur. 

Bu tahliller, cisimlerdeki özelliklerin türsel surete başvurmaksızın da 

açıklanabileceğini göstermektedir. Cisimlerdeki niteliklerin türsel surete 

alternatif olarak araz ya da kuvvelerle açıklanıp açıklanamayacağı ise başka bir 

mesele olarak karşımıza çıkmaktadır. Buradaki gerekçelendirme biçimi öncelikle 

türsel suretin gereksiz ontolojik bir yük olduğunu göstermeyi hedeflemiştir. 

 

1.2.3. Türsel Sureti Reddetme Gerekçeleri 

Türsel sureti kabul etmenin sonsuz hâdisler silsilesini zorunlu kıldığı 

yönündeki eleştirileri şimdilik ele almayacağız.99 Çünkü sonsuz hâdisler 

silsilesinin imkansızlığının bağımsız bir şekilde kanıtlanması gerekir; ayrıca 

felâsifenin bu tür bir teselsülü kabul ettiği bilinmektedir.100 Lakin burada türsel 

 
 

98 Râzî, el-Mülahhas, 2/751; a.mlf. Şerhu’l-İşârât, 2/17. 
99 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 2/82.  
100 Muhammed Fatih Kılıç, “Nasîrüddîn et-Tûsî’nin Ezelî İlkelerle Hâdis Varlıkların İrtibatı 
Hakkındaki Bir Risâlesi (Risale fi’l-illeti’-tâmme)”, Mukaddime 8/1, (2017), 143-4. 



56 
 

sureti “gereksizleştiren” argümanların yanında, türsel sureti kabul etmenin 

sistem içi sorunlar barındırdığını gösteren gerekçeler de bulunmaktadır.  

Türsel suretin mahalli ile ilişkisi: Türsel suretlerin cisimlerde mevcut 

olduğunu varsayalım. Bu suretlerin bulunduğu mahallin ne olduğuna dair iki 

ihtimal vardır. Türsel suret ya cisimde bulunur ya da cisimselliğin heyûlâda 

bulunmasını gerektirerek heyûlâda bulunur. Her iki durumda da türsel suret, 

varlığını cisimselliğe bağımlı kılar. Birinci durumda bu açıktır; zira hâll, mahalline 

bağımlıdır. İkinci durumda ise türsel suret, heyûlâ aracılığıyla cisimselliğe bağımlı 

hale gelir. Bu durumda bir kısır döngüyle karşı karşıya kalırız. Suret cisimselliğe, 

cisimsellik surete muhtaç olur.  

Birden bir çıkar sorunu: Felsefe açısından “Birden bir çıkar” ilkesi 

metafiziksel önemi haiz bir ilkedir.101 Kendinde bu ilkenin gerekçeleri veya 

doğruluğu tartışılabilir. Ama bu sistemin içerisinde kalarak türsel sureti 

düşünmemiz gerekirse söz konusu ilke muvacehesinde bir sorun oluşmaktadır. 

Çünkü ya cisimde bulunan nitelik, miktar ve şeklin ilkeleri olan tek bir suret kabul 

edilir, bu durumda tek bir suretten birçok niteliğin sadır olduğuna hükmedilmesi 

gerekir. Bu ise “Birden bir çıkar.” ilkesiyle uyuşmaz. Eğer cisimde her bir nitelik 

için özel bir suret kabul edilirse, tek bir madde birçok sureti kabul etmiş olur. Bu 

da imkansız görülür. 

Bir önceki kısımda teselsül argümanına karşı getirilen açıklama 

denemesinde cisimde suretlerin mertebeler içerisinde ve birbirine dayanacak 

 
 

101 Davlat Dadikhuda, “Birden Bir Çıkar Ne Demek? İbn Sînâ, Behmenyâr ve Fahreddin er-Râzî’ye 
Göre Mübâhasât’taki Bir Kuralı”, Nazariyat 6/2, (2020). Wahid Amin, “From the One, Only One 
Proceeds”, Oriens 48, (2020).  



57 
 

şekilde birbirini takip ettiğine işaret edilmişti. Yani heyûlâ cisimlik suretinden 

sonra türsel sureti almakla ikinci sureti farklı bir mertebede kabul eder. Bundan 

dolayı heyûlâ aynı mertebede iki suretle kaim olmaz. Böyle bir açıklamayla bu 

eleştiri yöneltilebilir mi? Buna binaen cisimde bulunan nitelik, miktar ve şeklin 

dayandığı suretler mertebeler içerisinde, birbirini takip ettiklerinden dolayı söz 

konusu ilkeye aykırı olmadığı gibi, tek bir maddenin birçok sureti kabul etmesini 

de gerektirmez. 

Lakin böyle bir açıklamanın da anlamlı olmadığını görebiliriz. Çünkü 

nitelikler, eserler ve gerekler birbirini takip eder ve sıralı olarak bize tezahür 

etmemektedirler. Cismin belirli bir mekânda bulunması, o cismin belirli bir 

miktar ile vasıflanmasından dolayı daha evlâdır gibi bir düşünce anlamlı değildir. 

Aynısı şekil, sıcaklık veya soğukluk gibi nitelikler için de geçerlidir. Cisimlerde her 

bir arazı diğerinden bağımsız olarak görmekteyiz. Eserler arasında bir sıralılık ve 

tertip bulunmadığına göre, eserlerin illetleri arasında da bir tertip bulunmaması 

gerekir. Bu durumda suretler tertip halinde olmazlar ve problem bâki kalır. 102 

 

1.2.4. Türsel Suret ve Arazlar Arasındaki Fark 

 

Önceki bölümde, gerçeklikte cisimlerde gözlemlenen türsel çeşitliliğin türsel 

surete dayandırılamayacağı iki farklı açıdan ele alındı. Öncelikle, türsel sureti 

kabul etmemizi zorunlu kılacak gerekçelerin mevcut olmadığı tartışıldı. Bu 

şekilde, türsel suretin varlığına ilişkin bir ispatın bulunmadığı ileri sürüldü. 

 
 

102 Râzî, el-Mülahhas, 2/753. 



58 
 

Bununla birlikte, yalnızca delil yokluğu yeterli görülmedi; zira bir delilin eksikliği, 

o şeyin yokluğunu ispatlamak için tek başına yeterli değildir. Bu nedenle Râzî, 

türsel suretin kabul edilmesinin birtakım problemlere yol açacağını, dolayısıyla 

onu reddetmek için geçerli delillerin de bulunduğunu ileri sürdü. Yine de 

vazedilen soru cevabını bulmadı. Peki, cisimlerde gözlemlenen türsel çeşitliliğin 

temel kaynağı nedir? Diğer bir ifade ile, Râzî’nin İbn Sînâcı türsel suret anlayışını 

reddetmesi ve bunun yerine cisimlerin şekil, miktar ve niteliklerde farklılaşmasını 

arazî olarak kategorize etmesi, kayda değer bir hamle midir? Bu hamlenin artı 

değeri tam olarak nedir?  

Râzî’nin mezkûr tutumunu bir alıntı ile hatırlamak faydalı olacaktır:  

Diyelim ki, üç sıfatın vucudî illetlere dayanması gerektiğini kabul ettik. Ama bu illetlerin 
neden suretler olması gerektiğini savunuyorsunuz? Açıklaması: Suret, mahallini 
takavvum eden hâl anlamına gelir. Yani mahallinin varlığının sebebi olan hâldir. Bunu 
bildikten sonra, getirdiğiniz delilin arazların cisimlerde mevcut olan bir şey nedeniyle 
olduğuna delalet edebilir. Ama bunun dışında bu (illetlerin) cisimlerin varlığının 
sebepleri olduklarına da (ilave bir) delil gerekir. Ancak bu (delil ile) şeylerin suret olduğu 
sabit olur. Aksi takdirde (bu illetler) suret değil, araz olurlar. Ve ben şimdiye kadar, 
filozoflardan bu matlubu ispat edeni görmedim.103 

Bu pasajdan anlaşılacağı üzere, Râzî cisimlerde müşahede ettiğimiz türsel 

çeşitliliğin nesnelerin varlığının mukavvim unsuru olan bir surete dayandırılması 

için herhangi bir gerekçenin bulunmadığını vurgular. Bu noktada, daha önce 

açıkladığımız gibi, Râzî’nin, bu niteliklerin nesnede bir araz olarak bulunan 

kuvvelere mi dayandırılması gerektiği yoksa herhangi bir kuvveye 

başvurulmadan doğrudan nesnede bir araz olarak mı kabul edilmesi gerektiğini 

açık bıraktığı görülmektedir. Çünkü niteliklerin, cisimde doğrudan bir araz olarak 

ya da bir kuvveye dayanan arazlar olarak kabul edilmesinden bağımsız olarak, 

 
 

103 Râzî, el-Mülahhas, 2/752. 



59 
 

Râzî’nin açıkça karşı çıktığı nokta, niteliklerin nesnenin temel unsuru olan türsel 

surete dayandırılmasıdır. Bu bölümde tezin odaklandığı konu, tanrısal faaliyet 

(divine action) tartışması değildir. Başka bir ifadeyle, buradaki tartışma, 

yaratıcının kuvveler aracılığıyla mı yarattığı yoksa bir tür vesilecilik şeklinde her 

an müdahalede mi bulunduğu değildir. Burada esas mesele, doğa bağlamında 

modalite açısından herhangi bir sınırlandırmanın bulunup bulunmadığıdır. Bu 

nedenle, Râzî’nin türsel suret yerine arazları benimsemesi, imkan alanlarının 

doğal bir sınırlamaya tabi olmadığı yönünde bir adım olarak değerlendirilebilir. 

Bu noktayı daha iyi bir şekilde açıklığa kavuşturmak için suret ile araz arasındaki 

farkın analiz edilmesi faydalı olacaktır. 

Suret ile arazın nasıl ayrıştırılabileceği ve suretin cevher statüsünün nasıl 

korunabileceği konusunda, Aristoteles’in Metafizik Zeta ve Kategoriler eserlerinde 

yer alan araz tanımına ilişkin şarihler dönemindeki yorumlar ve ardından İbn 

Sînâ’nın yaptığı düzenlemeler önemli bir başlangıç noktası sunmaktadır.104 Bu 

tartışmaların, suret ile arazın birbirinden dakik ve net bir şekilde ayrıştırılmasına 

zemin sağladığını vurgulamak gerekir. Tarihsel süreçteki bu tartışmaların sonucu 

olarak ortaya çıkan ince ve net ayrım, Râzî’nin türsel suret yerine araz kavramını 

öne sürmesini birçok açıdan daha anlamlı hale getirmektedir. 

 
 

104 İbrahim Halil Üçer, İbn Sînâ Felsefesinde Suret Cevher ve Varlık, (İstanbul: Klasik, 2017), 124-142.  



60 
 

Bir şey “bir şeydedir” denildiğinde başka bir şey tarafından özelleştirildiği 

ve onda yayılmış bir şekilde bulunduğu kastedilir.  

 

 

Birine işaret edildiğinde diğerine de ya takdiren ya da tahkiken işaret 

edilmiş olur. Bir şeyde bulunan ise ya niteleyen olur veya olmaz. Eğer niteleyen 

olursa ona “hâl” denir. Yani bir şeyde bulunan olur. Nitelenen ise “mahall”dir. Hâl 

ve mahall arasında bir ihtiyaç ilişkisi vardır. Eğer mahall hâlin varlığının sebebi 

olursa, mahalle konu (موضوع) denir. Hâl ise araz olur. Muhtaçlık ilişkisi (Şekil 2’de 

ok işareti ile temsil edilen) ters olduğunda ise, yani hâl mahallin varlığının sebebi 

olunca, mahall heyûlâ, hâl ise suret olur. Bir konuda bulunmamak bir mahallde 

bulunmamaktan daha genel bir kavramdır. Mahallde olmayan her şey bir konuda 

da değildir, ama konuda olmayan her şeyin bir mahallde olmadığı doğru değildir. 

Çünkü suret konuda bulunmaz ama bir mahallde (heyûlâ) bulunur. Cevherin şartı 

bir konuda olmamak olduğundan dolayı, suret bir konuda değildir ama bir 

mahalldedir.  Bir mahallde bulunmayan ama kendisi de bir mahall olmayan ise 

heyûlâ ve suretten mürekkep olan cisimdir. Araz ise bir konuda var olandır.105  

 
 

105 Râzî, Şerhu Uyûni’l-hikme, 3/14 vd. 

Hâl

•Araz

•Suret

Mahall

•Konu

•Heyûla

Şekil 2 



61 
 

Burada özellikle dikkat çeken nokta, suretin, âyanda “bu” olarak işaret 

edebileceğimiz bir nesnede bulunan arazdan farklı olmasıdır.106 Suret heyûlâya 

ilişmeden önce “bu” olarak işaret edilebilecek bir cisim mevcut değildir; zira 

suret, mürekkep cismin varlığını mümkün kılan temel unsurdur. Üçer’in tahliline 

dayanarak özetlemek gerekirse, bir şeyin araz olarak kabul edilmesinin şartları 

şunlardır: (1) Arazın bulunduğu konu, hâriçte var olan ve “bu” olarak işaret 

edilebilecek belirli bir nesne olmalıdır. (2) Araz konuyu kâim kılmaz. Onun zatının 

mukavvim unsuru değildir. Nitekim zaten araz ilişmeden önce “bu” olarak işaret 

edebileceğimiz bir nesne karşımızda bulunur. (3) Araz konuya dışardan ilişir, yani 

konunun zâtının bir parçası değildir. Bunun aksine, heyûlâ ile suret ilişkisinde, 

suret “bu” olarak işaret edilemeyen bir mahalle yerleşir. Suretin ilişmesiyle 

birlikte mahal bilfiil varlık kazanır ve bu nedenle suret, mahalli belirgin hale 

getirir.107 

Araz ve suret arasındaki ayırımı bu şekilde ortaya koyduktan sonra 

Râzî’nin suret yerine arazı tercih etmesinin farklı uzanımları takip edilebilir. 

Râzî’nin cisim olmak bakımından cisme tekabül edecek şekilde kullandığı heyûlâ, 

kendisine işaret edilebilen kendinde kâim arazları kabul edebilen bir konudur. Bu 

minvalde Râzî’nin heyûlâ kavramı bir mahall değildir ve bir konu olarak 

takavvumu, yani hâriçte var olabilmesi için bir surete ihtiyaç duymaz. Hâriçte 

varlığının mukavvim unsuru olan bir surete ihtiyaç duymamasının sonucu, 

heyûlânın mutlak imkanın taşıyıcısı olarak kendinde kâim bir zâtı teşkil etmesidir. 

Bu bölümün ilk kısmında açıkladığımız gibi, İbn Sînâcı ilk heyûlâ kavramsal bir 

 
 

106 Fârâbî, Harfler Kitabı, çev. Ömer Türker, (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2008), 35. 
107 İbrahim Halil Üçer, Suret, Cevher ve Varlık, 166-70. 



62 
 

araç olarak işlev görmektedir ve hâriçte her zaman onu bir suretle özelleşmiş, 

yani mutlak imkan sınırlandırılmış bir şekilde bulunmaktadır. Bunun mukabilinde 

Râzî, İbn Sînâcı ilk heyûlâyı ontolojik bir üst düzeye çıkararak, kendinde kâim bir 

zât ve cisim olmak bakımından cismin bilkuvve her şey olabilen olarak vazeder. 

Râzî’nin, cisimleri birbirinden ayırt eden unsurun türsel suret değil, araz 

olduğunu düşünmesi, cisimlerin mütemasil oldukları ilkesine uygun düşmektedir. 

Çünkü böylece cisim olmak bakımından cisim kendinde ilkece her şey olabilen bir 

zâttır ve modal olarak her niteliğe eşit uzaklıktadır. Sadece doğal cisimlerin yapısı 

zât-sıfat veya mevzu-araz ilişkisi olarak düşünüldüğünde, doğal alanda hakiki 

anlamda böyle bir mutlak imkan alanı tesis edilebilir. Aksi takdirde, her bir 

seviyede belirli bir türsel suretle özelleşmiş ve bu suretin gereği olarak imkan 

alanı sınırlandırılmış bir madde söz konusu olur. İmkanın ilkesi olan madde 

kendinde bir zât olmadığından, mutlak imkanın her daim bir suretle 

sınırlandırdığını söylememiz gerekir. Râzî ise, türsel suret yerine arazlara 

dayanarak türleşmeyi açıklamakla böyle geniş bir imkan alanının korunmasının 

zeminini tesis etmiş olur. Doğal nesnenin, cisimlerin ve cisimlerin birbirinden 

ayrışmasını sağlayan unsur olarak arazların bu şekilde ele alınmasını, Râzî’nin 

düşüncesinde cisim ile arazlar arasında bir heterarşi ilişkisi olarak 

değerlendirmeyi öneriyoruz. Bunu, İbn Sînâcı hiyerarşik doğal nesne anlayışına 

karşı ortaya konulan bir yaklaşım olarak şimdi ayrıntılı olarak ele alabiliriz. 

 

 

 



63 
 

1.3. Sonuç: Cisimde Suretsel Hiyerarşi yerine Arazların Heterarşisi 

 

İbn Sînâ’nın doğa felsefesine göre, cismin varlık kazandırıcı unsurları 

madde ve surettir. Ancak, herhangi bir madde herhangi bir suretle terkip 

ilişkisinde bulunamaz. Madde ve suret arasında belirli bir münasebetin bulunması 

gerekir. İbn Sînâ, madde-suret ilişkisinde maddeyi değersizleştiren ve 

işlevsizleştiren yaklaşımlara karşı çıkarak, hilomorfik doğa anlayışında 

araştırmamızın temel sorusuyla bağlantılı önemli bir ilke ortaya koyar: “Çünkü 

her suret, her maddeye müsait (uygun) değildir. Ve de her madde her suret için 

hazırlanmış değildir.”108 İbn Sînâ bir maddede belirli bir türsel suretin hulul 

edebilmesi için, o surete uygun “türsel maddenin” bulunması gerektiğini 

düşünür. Maddenin belirli bir türsel sureti kabul etmeye yönelik hazırlığı birincil 

isti’dâd olarak terimselleştirilir. İkincil isti’dâd, doğal nesnenin hâriçte var 

olduktan sonra kazandığı nitelikler ve eserlerdir.109 Birincil isti’dâd türün bilfiilliği 

için zorunludur ve kendi içerisinde hiyerarşik bir yapı sergilemektedir. Çünkü 

birincil isti’dâdın tam hazırlık aşamasına gelmesi önceki hareket ettirici 

kuvvelerin gerçekleşmesine bağlıdır. Bu bağlamda İbn Sînâ, tam, eksik, yakın ve 

uzak infiali kuvvelerden bahseder. Örneğin, çocuk yetişkin bir insan için tam 

isti’dâd halini teşkil ederken, hiyerarşik olarak sperm, zigot, embriyo, bebek gibi 

uzak kuvvelerin gerçekleşmesi zorunludur. Bu süreçleri birer mertebe olarak 

değerlendirdiğimizde, her bir mertebe hâriçte tahakkuk eden bir doğal cisimdir, 

 
 

108 İbn Sînâ, Şifâ: Fizik, 1/56-8. 
109 İbn Sînâ felsefesinde isti’dâd, türleşme ve bireyleşme hakkında ayrıntılı bir çalışma için bk. 
Kübra Tiryaki, İbn Sînâ’nın Doğa Felsefesinde İsti’dâd: Türleşme ve Bireyleşme Bağlamında Bir İnceleme, 
Yayınlanmamış doktora tezi, İstanbul Üniversitesi (2023), 42-44. 



64 
 

kendinde bir madde ve bir suretten oluşur ve aynı zamanda bir üst mertebenin 

hazırlayıcı ilkesidir. Bir diğer ifadeyle, her bir mertebe bir üst mertebenin 

imkanını taşır ve imkan doğal cismin gerçekleşmesine doğru daralarak ilerler.110 

Burada dikkat çekilmesi amaçlanan mesele şudur: Herhangi bir doğal nesnenin 

hâriçte tahakkuk etmesi için bu süreçlerin tamamı zorunlu olarak görülmektedir. 

Çünkü yukarıda ifade ettiğimiz gibi, isti’dâd belirli bir maddenin bir “türün 

maddesine” dönüşmesini ve böylece o türün suretini kabul etmesinin imkan 

zeminidir. Her bir mertebede bir sonraki mertebeye geçişte bir önceki mertebe bu 

anlamda zorunlu bir isti’dâda haiz olmalıdır. Hiyerarşik olarak tasvir ettiğimiz 

doğal cisme dair bu nazariye, her bir mertebede maddeyi imkanın zemini olarak 

vazederken, aynı zamanda sınırlayıcı karaktere de haizdir. Bu sebeple, tekraren, 

her maddede her araz veya tür gerçekleşemez. Maddenin imkanı o surete doğru 

sınırlanmış olması gerekir. Bu süreci İbn Sînâ bir örnekle “yakın kuvvet” ve “uzak 

kuvvet” kavramlarıyla açıklar:  

Bazı şeyler ise, diğerlerini engellemez, fakat isti’dâdın tamamlanması için başka bir 
karineye gerek duyar. İşte bu kuvvet, uzak kuvvettir. Yakın kuvvet ise, fiilinden etkilendiği 
fâil kuvetten önce bir fâil kuvvetin kendisine bitişmesine muhtaç olmayan kuvvettir.111 

 

 
 

110 Tiryaki, İbn Sînâ’nın yetkinleşme sürecinde meydana gelen mertebeleri ve suret değişimini, 
türsel değişim ile tür içindeki bir evrim süreci olarak ikiye ayırdığını vurgular. Bu ayırımın Râzî 
düşüncesi bağlamında nasıl gözetileceği belirsizdir. Özellikle türleşme arazlara indirgendikten 
sonra, zatî sıfatlar ile zata eklenen sıfatlar arasındaki ayrımın ayrıca ele alınması gerekir. Bu 
araştırma, doğa felsefesi bağlamındaki imkan kavramının çizdiği çerçeveyi aşacağından dolayı 
burada ayrıntısına girilmeyecektir. Zira, madde-suret ilişkisi bağlamında, maddenin bir sonraki 
mertebede suretin imkanını taşıması, suretin türsel olup olmaması açısından bir farklılık 
yaratmaz. Bk. Kübra Tiryaki, İbn Sînâ’nın Doğa Felsefesinde İsti’dâd: Türleşme ve Bireyleşme Bağlamında 
Bir İnceleme, 122-3. 
111 İbn Sînâ, Şifâ: Metafizik, 1/157. 



65 
 

Doğal cisimlerde maddenin taşıdığı imkan açısından bir hiyerarşinin 

bulunduğunu “uzak kuvvet” kavramı üzerinden anlaşılır kılabiliriz. İbn Sînâ’nın 

verdiği bir örnek üzerinden açıklayacak olursak: Ağaç, madde ve suretten oluşan 

bir doğal cisimdir. Bununla beraber, bir başka doğal cismin maddesi de olabilir. 

Ancak her doğal cismin maddesi haline gelemez. Örneğin, ağaç, bir insanın 

imkanlarını taşıyan bir madde olma kapasitesine sahip değildir. Çünkü insanın 

imkanını taşıyan madde, özel isti’dâd doğru ilerleyen süreçte bazı imkanları 

geride bırakarak hususileşmektedir. Bir diğer ifadeyle, ağaç, uzak kuvve olarak 

ahşap bir anahtar olma imkanını taşır ve sökücü, doğrayıcı ve yontucu gibi yakın 

kuvvetler devreye girdiğinde tam isti’dâd gerçekleşir.112 Doğal nesnelerin 

oluşumuna bu şekilde baktığımızda, dikkatimizi imkanın gerçekleşmeye yönelik 

yönüne vermiş oluruz. Lakin gerçekleşme sürecinde dışlanan imkanların da 

dikkate alınması gerektiğini belirtmeliyiz. Ağaç, yakın kuvvelerin etkisiyle ahşap 

bir anahtar olma imkanına yönelirken, bir kapı ya da masa olma potansiyelini 

yitirir. Aynı şekilde, unsurlar seviyesinde madde-suret terkibinde maddenin 

taşıdığı imkan geniştir, imtizaç seviyesinde ve insani oluşumundaki sonraki 

seviyelerin her birinde imkan alanını barındıran bir madde söz konusudur. Ancak, 

bu seviyelerin her birinde önceki seviye, bir sonraki seviyenin imkanını hem 

içerir hem de sınırlandırır. Öyle ki, ancak bedensel bir konuda bir nefsin 

gerçekleşebileceğini söylememiz gerekir.113 Hiyerarşideki daha alt seviyelerin 

tamamı, bedensel bir yapının varlığı için gerekli koşulları oluşturur. Ve artık 

bedensel bir konunun insani nefsi kabul etmeye dair imkanı barındırmakla 

beraber, artık onda bıçak olma imkanının bulunmadığını söyleyebiliriz. Lakin 

 
 

112 İbn Sînâ, Şifâ: Metafizik, 1/157.  
113 İbn Sînâ, Şifâ: Metafizik, 1/160.  



66 
 

doğal cismin tahakkuk edebilmesi için mümkün olması şarttır. Madde, doğal 

cismin bilfiilliğinin illeti değildir ve fakat, imkanının taşıyıcısı olma cihetinden 

bilfiilliğin şartıdır. Madde ve maddenin taşıdığı isti’dâd gerçekleşmedikçe illetin 

tesiriyetinin şartı gerçekleşmemiş olur. İmkan, maddeyle ilişkilendirildiğinden 

dolayı, doğal nesnenin dış dünyada varlık kazanması için zorunlu olan doğal 

şartlar, aynı zamanda metafiziksel şartlar haline getirilmiş olur. Böylece doğal 

imkan alanı, metafiziksel imkan alanıyla örtüşmektedir.114  

Doğal nesnelerin barındırdıkları maddeler, imkanın bir hiyerarşisini teşkil 

ettiği gibi suretlerin hiyerarşisini de gerektirmektedir. Ağaç, madde ve suretten 

oluşan bir doğal cisim olmakla birlikte diğer yandan bir üst hiyerarşik seviyede 

masanın maddesi olabilir. Bununla beraber ağacın neyin maddesi olarak hizmet 

edebileceği kendisiyle özelleşmiş olduğu suret tarafından belirlenir: ağaçlık 

sureti. Bir mertebedeki suret, bir sonraki mertebedeki maddenin yönünü 

sınırlandırmaktadır.  

 
 

114 İbn Sînâcı doğa felsefesi içerisinde bir nesnenin oluşumunda madde ve isti’dâda dikkat 
çekmenin İbn Sînâ’yı Aristotelesçi hareket ilkelerine dayalı oluşum nazariyesine indirgediğimiz 
anlamına gelmez. İbn Sinâ’da doğal nesnenin oluşum sürecinde maddenin, faal aklın ve 
metafiziksel fâil illetin rolleri, Aristoteles’ten farklı olarak hareket verici değil, varlık verici fâilin 
rolüyle ilgili İbrahim Halil Üçer ve Kübra Tiryaki ayrıntılı olarak analizlerde bulunmuştur. Burada 
isti’dâd kavramına yoğunlaşmanın temel amacı, bu araştırmanın imkan kavramına 
odaklanmasıyla ilgilidir, yoksa İbn Sînâ’yı Aristotelesçi bir yaklaşıma indirgemek değildir. Bk. 
İbrahim Halil Üçer, “İbn Sînâ’nın Mizaç Tanımı Üzerine: eş-Şifâ/el-Kevn ve’l-Fesâd, VI’nın 
Karşılaştırmalı bir Analizi”, ed. Zahit Tiryaki, Kübra Tiryaki, İslam Düşüncesinde Mizaç Teorileri, 
(İstanbul: Nobel, 2016); a.mlf. “Aristotelesçi Dunamis’in Dönüşümü: İbn Sînâcı Doğal İsti’dâd ve 
Teheyyu’ Anlayışı Üzerine”, Nazariyat 2/3, (2015). Kübra Tiryaki, İbn Sînâ’nın Doğa Felsefesinde 
İsti’dâd: Türleşme ve Bireyleşme Bağlamında Bir İnceleme, 30-2. 



67 
 

Bu aynı zamanda birincil ve ikincil isti’dâdın hiyerarşik yapıyı 

barındırdığını da göstermektedir. Son olarak İbn Sînâcı hiyerarşik yapıyı bu 

şekilde örneklendirebiliriz: Ağırlık bir nitelik olarak bir tür olan taşın suretine 

dayanmaktadır. Yine bir türsel suretin (taşlık sureti) varlığa gelmesinin imkanı 

belirli bir mizaca dayanmaktadır, ki imtizaç eden unsurlarda kendinde bir madde 

ve suretten müteşekkillerdir. (Şekil 3) 

Şekil 3 

İbn Sînâ’ya göre, havanda bulunan ağırlık niteliği, cismin mukavvim 

unsuru olan bir türsel surete dayandığından dolayı, şartların tahakkuku ve 

engellerin kalktığı “tabiî durumda” mahiyetin lazımı olarak o nesneden 

ayrılamaz. Yine havan bir suret ve belirli bir madde -taştan aldığı maddeden- 

müteşekkildir. Ki taş, havan olmaklığın suretinin isti’dâdını taşır. Hiyerarşiyi takip 

ettiğimizde taş da bir suret ve mizaçtaki belirli bir karışımdan müteşekkildir. Şekil 

3’te önce gelen basamak sonra gelen basamağın imkanını taşır. Bir de diğer 

taraftan dışarda bırakılan imkanlara odaklandığımızda şöyle bir şekil 4 çizebiliriz:  

Unsurlar

Belirli bir 
mizaç

Taşlık sureti 
(Türsel 
suret+mizacın 
maddesi)

Havanlık 
sureti (Türsel 
suret+taşlık 
maddesi)

Ağırlık 
niteliği



68 
 

 

Şekil 4 

 

Unsurlar, belirli bir imtizacın imkanının taşırken, felekî cismin imkanı 

dışarda tutulmuş olur. Râzî, felekî cismin özelliklerinin yerküresel cisimde 

gerçekleşmesini veya tersini mümkün görürken, İbn Sînâ’nın doğa felsefesinde bu 

imkansızdır. Benzer şekilde, bir mizaç kuruluk ve sıcaklığın baskın olduğu bir 

formda mevcutsa, bu mizacın maddesi, yaşlık ve soğukluğun baskın olduğu doğal 

nesnelerin oluşum imkanını yitirmiştir. Bir üst seviyede, kuruluk ve sıcaklığın 

baskın olduğu mizaç, taşlık suretini kabul etmeye uygun bir isti’dâd oluşturabilir. 

Bununla birlikte, taş, bir madde olarak, insani bedenin oluşumu için gerekli olan 

imkanı barındırmaz.  

Bunun mukabilinde, Râzî doğal nesnelerde bir hiyerarşi değil bir 

heterarşiyi kabul eder. Bütün zıtların imkanını taşıyan tek düze bir cisim üzerinde 

herhangi nitelik gerçekleşebilir. Şekil 4’ün ilk basamağında bile dışarıda tutulan 

bir imkanın olmadığını Râzî açık bir şekilde ifade eder:  

Taşlık sûreti + Madde
• Ör. İnsani 

bedenin imkanı 
dışarda tutulur

Kuruluk ve sıcaklığın 
baskın olduğu mizaç

• Yaşlık ve 
soğukluğun baskın 

olduğu doğal 
nesneler dışarda 

tutulur

Unsurlar • Felekî cismin 
imkanı dışarda 
tutulur



69 
 

Herhangi bir cisimde bulunması mümkün olan her sıfatın diğer cisimlerde de bulunması 
mümkündür. Herhangi bir cisimde eksik olan bir sıfatın diğer cisimlerde de bulunmaması 
mümkündür. Durum böyle olunca, feleği felek yapan sıfatların feleğin cisminde 
bulunmaması ve onda yerküresel sıfatların bulunması mümkündür. Yerküreyi yerküre 
yapan sıfatların yerkürede bulunmaması ve onda felekî sıfatların bulunması mümkün 
olur. Bu ise ispatlamak istediğimizdir.115 

 

Râzî’ye göre, cisim olmak bakımından cisim kendinde çeşitliliğin ilkesini 

barındırmadığı, belirli bir türe doğru bir “türsel madde” teşkil etmediği ve madde 

imkan kavramından bağımsız olduğu için, her cisimde her araz gerçekleşebilir. 

Maddenin farklı arazlara nispeti eşit derecededir, herhangi bir evleviyet 

barındırmaz ve imkan madde tarafından taşınılan vucudî bir özellik değil, madde 

ve nitelikler arasında bir nispettir. (Şekil 5) 

 

 

Taş, bir cisimdir ve ağırlık niteliğini taşır. Ancak bu ağırlık niteliği, cismin 

mukavvim unsuru olan bir surete bağlı değildir. Ayrıca, taşın imkanını belirleyen 

bir madde+suret öncelememektedir. Bu nedenle, taşın yüksekten atıldığında yere 

düşmesi, taşta araz olarak bulunan bir nitelikle açıklanır. Heterarşik ilişki 

içerisinde olabilen özellikler türün özellikleri olabildiği gibi, türün ferdinin 

hâriçte var olmasıyla ilişen arazî özellikler olabilir. Örneğin, yukarıda İbn Sînâ’nın 

 
 

115 Râzî, el-Metâlib, 1/104. 

Heyûla (Cisim olmak bakımından cisim)

Taşlık İnsanlık Atlık Ağırlık Cihette 
var olmak ...

Şekil 5 



70 
 

açıklamasıyla, insanın oluşumunda zorunlu olan yakın ve uzak kuvvetlerden 

bahsedilmişti. Bu bağlamda sperm, zigot, embriyo, bebek gibi uzak kuvvelerin bir 

çocuğun oluşumunda, çocuğun ise yetişkin ve yaşlı bir insanın gerçekleşmesinde 

zorunlu olduğu belirtilmişti. Bu süreçler, bir tür içerisindeki bir ferdin oluşumu 

için gerekli görülen aşamalardır. Ancak Râzî, bu aşamaların atlanabileceğini ve 

hiyerarşinin kırılarak, zigot, embriyo, bebek, çocuk veya genç olmaksızın, 

doğrudan hâriçte bir yaşlının yaratılabileceğini ifade etmektedir. 

Aynı zamanda, Râzî türe dayalı özelliklerin heterarşik bir ilişki içinde 

olduğunu düşünür. Buna örnek olarak, âsânın cisminin yılanın özelliklerine kâbil 

olmasını verebiliriz. Âsâ, ahşaptan yapılmış, sert, hareketsiz ve hayvansal iradeye 

sahip olmayan cansız bir cisimdir. Ancak Râzî’ye göre, “âsânın cismi, kendisiyle 

yılan olunan sıfatlara kâbildir.” Bu ifadede dikkat çeken nokta, bir türleşmeye 

işaret eden “kendisiyle ... olunan sıfat” ifadesidir. 

Râzî, bu bağlamda, doğal cisimlerin zât sıfatlarının, cisim olmak 

bakımından cisme nispetinin eşit uzaklıkta olduğunu, yani heterarşik bir ilişki 

içinde bulunduğunu savunur. Her zât sıfat her Râzî’ci heyûlâda gerçekleşebilir. 

Âsânın yılana dönüşmesinin mümkün olması, bu düşünceye dayanmaktadır. Ona 

göre, cisim olmak bakımından tüm cisimler özdeştir. Dolayısıyla, bir cismin sahip 

olabileceği herhangi bir özellik—bu türün özelliği olsun ya da olmasın—diğer bir 

cisim için de mümkündür. Nihayetinde, yılanı yılan yapan, yani türselliğini 

sağlayan özellikler âsânın cisminde gerçekleşebilir. 



71 
 

İbn Sînâ’ya göre, madde imkanın zeminidir ve teorik olarak “heyûlânın 

faslı her şeye isti’dâdlı olmasıdır.”116 Bununla beraber, “neler var olabilir?” sorusu 

bu şekilde geniş bir imkanla cevaplanamaz. Bunun nedeni, daha önce de 

belirtildiği üzere, salt maddenin hiçbir zaman bağımsız bir şekilde var 

olmamasıdır. Heyûlâ hâriçte bir cismin parçası olarak bulunduğunda her zaman 

bir suretle özelleştiği için, bilfiillik ilkesi olan suret, isti’dâdın yönünü belirleyen 

ve sınırlayan bir unsurdur. Yalnızca, kendinde bir suretle özelleşmiş doğal bir 

cismin, başka bir doğal cisme göre madde işlevi görebileceğinden bahsedebiliriz. 

Cisimlerin birbirinden ayrıştırıcı özelliğinin araz değil suret olduğunu savunmak, 

böyle bir hiyerarşik yapıyı beraberinde getirmektedir. Bunun mukabilinde, 

Râzî’nin teklif ettiği gibi, heyûlâ-suret yerine cisim-araz ilişkisi temel alındığında, 

“her şeye isti’dâdlı” olma özelliği sınırlayıcı bir surete ihtiyaç duymayan bir cisim 

anlayışını mümkün kılar. Sonuç olarak, Râzî, doğal cismin yapısına ilişkin 

heterarşik bir anlayış benimseyerek, “her şeye isti’dâdlı” olma özelliğini dış 

dünyada var olan bir cisme atfetmekte ve böylelikle doğal alanda imkanı 

sınırlandırıcı herhangi bir unsur kabul etmemektedir. 

Bunun devamında, doğal nesneler arasında müşahedemize konu olan 

çeşitli ilişkiler metafiziksel zorunluluğu haiz değildir; bu sebeple metafiziksel 

imkan ve zorunluluk doğadaki adetsel imkan ve zorunlulukla örtüşmemektedir. 

Râzî’nin ifade ettiği gibi, doğal cisimler arasında Zorunlu Varlık’ın birbirine sebep 

olarak vazetmesi nedeniyle bir ilişkinin bulunduğunu söyleyebiliriz. Felekî 

cisimlerin hareket ve konumları ile dünyadaki olaylar arasındaki ilişkiyi ele alan 

Ahkâmün-Nücum disiplininde yazılmış el-Ahkâmü’l-Âlâiyye’nin ilk bölümünde, bu 

 
 

116 İbn Sînâ, Şifâ:Metafizik, 1/63.  



72 
 

ilmin uygulanması âlemdeki sebepler ilişkisine dayanan bir teori ile 

gerekçelendirilir.  

Lakin Allah Teâla bazı şeyleri diğer bazı şeylere sebep kılmıştır. Nasıl ki, ekmeğin yenmesi 
doygunluğun, suyun içilmesi susuzluğun giderilmesinin, ilacın içilmesi karışımların dışa 
vurulmasının, ibadetin kurtuluşun ve masiyetin cezalandırılmanın sebebi ise (…)117 

 

Âlemde belirli doğal cisimler ve belirli etkiler birbiriyle ilişkilendirilmiştir. 

Bu ilişkiler, Allah’ın belirlediği vazî ilişkilerdir. Râzî’nin cisim ve çeşitliliğin ilkesi 

olarak arazları belirlemesi, müşahedemize konu olan bu âlemi doğası itibariyle 

olumsal bir yapıda görmeyi mümkün kılmaktadır. Çünkü ne cisim olmak 

bakımından cisim anlamında, heyûlâ ile arazlar arasında ne de doğal cisimler ve 

etkileri arasında İbn Sînâ’nın öngördüğü üzere bir münasebet beklenir. Cisim tüm 

arazlara açık bir imkan alanı sunmaktadır. Ne cisimlerin özellikleri ne taşıdıkları 

arazlar, ne de cisimler arasındaki ilişkiler herhangi bir içsel zorunluluğa 

dayanmaktadır. 

 
 

117 Râzî, el-Ahkâmü’l-‘Alâiyye, 7a. 



 

 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM: DOĞAL NESNELERİN ÖZELLİKLERİNİN OLUMSALLIĞI 

  



74 
 

Cisimlerin cisim olmak bakımından mütemasil oldukları ve doğal cisimleri 

birbirinden ayıran özelliklerin bir heterarşik düzen içinde bu ortak mahiyete eşit 

uzaklıkta bulunduğu düşüncesi, doğal cisimlerde gözlemlenen özelliklerin 

dağılımının olumsal118 olduğunu göstermektedir. Doğal bir cismin cisimselliğini 

ifade eden heyûlâ/madde, kendi başına bir belirlenim içermediğinden, cisimsellik 

seviyesi herhangi bir araz ya da özelliğe yönelik bir öncelik taşımamaktadır. Bu 

değerlendirme, modalite bağlamında “doğada neler var olabilir?” sorusunun 

doğanın içsel yapılarıyla yanıtlanamayacağını ve cisimlerdeki özelliklerin 

modalite açısından eşit düzeyde mümkün olduğunu ortaya koyar.  

Bu bölümde, Râzî felsefesinde terkibin olumsallığı prensibi bir bütün 

olarak âlem, semâvî cisimler, unsurî cisimler ve insana dair olgular üzerinden 

incelenecektir. Ardından, bu örneklerden elde edilen veriler ışığında tahsis delili 

sunulacak ve terkibin olumsallığından ortaya çıkan gerçekleşmiş terkibin bir 

tercih edeni olarak Fâil-i muhtâr’ın ispatı tahlil edilecektir. Son olarak, terkibin 

olumsallığının ispat yoluyla Fâil-i muhtâr hakkında bilgi sunduğu, aynı zamanda 

Fâil-i muhtâr teorisinin doğadaki imkan sınırlarını bu ölçüde genişletmenin 

dayanağı olduğu sonucuna ulaşılacaktır.  

 

2.1. Terkibin Olumsallığı: Râzîci Rekombinasyon Prensibi  

 

 
 

118 Bu bölümde “olumsal” kavramının kullanılmasının sebebi, vâki olan bir durumun başka 
olabilmesini vurgulamaktır. Burada âlemde vâkî olan durumların farklı olabilme senaryoları tahlil 
edileceğinden, bu kavram daha uygun düşmektedir. 



75 
 

Terkibin olumsallığı kavramı, ezelî cisimlerin yalnızca terkibinin bir 

müessire dayandığı şeklinde bir yanlış anlamaya yol açmamalıdır. Râzî’nin el-

Metâlib’deki119 ifadelerinden hareketle, bu âlemin sonsuz mümkün şekillerden 

birinin tahakkuk etmesine dayanarak, âlemin bir bütün olarak varlığı ve 

özellikleri itibariyle mümkün olduğu kastedilmektedir. Terkibin olumsallığı 

prensibi terimi (the principle of recombination) çağdaş metafizik tartışmalarından 

ödünç alınmıştır. David Lewis’in ortaya koyduğu terkibin olumsallığı prensibi 

basitçe şu şekilde ifade edilebilir: Her şey her şeyle birlikte var olabilir. Bu 

nedenle, cisimler, özellikler ve bireyler arasında zorunlu ilişkiler yoktur. Doğal 

cisimler, özellikler ve nedensel ilişkiler her türlü mümkündür. Bu prensip, 

Lewis’in modal realizm anlayışıyla ilişkili olmakla birlikte, birbirini zorunlu olarak 

gerektirmez.120 Bu karineler ve açıklamalar dikkate alınarak, bu bağlamda, 

Râzî’nin doğal cisimler ve özellikler konusundaki olumsallık anlayışı bu prensip 

ile özetlenebilir. Bu prensip, kendinde herhangi bir özelleşmeyi barındırmayan 

bir taşıyıcı zât ile ona iliştirilebilecek özellikler ve nedensel bağlar üzerinden bir 

ontoloji inşa eder. Bu bölümde, Râzî’nin terkibin olumsallığı prensibini uyguladığı 

alanlar örneklerle birlikte ele alınacaktır. 

 

 
 

119 Râzî, el-Metâlib, 3/112. “Âlemin terkibi ve telifi sonsuz farklı şekillerde (ala vücuh kesira muhtalifa 
ğayr mutenahiye) olabilir.” 
120 Bk. David Efird, Tom Stoneham, “What is the Principle of Recombination?”, dialectica 62/4, 
(2008). 



76 
 

2.1.1. Bir Bütün Olarak Âleme Dair Olumsallıklar ve Metafiziksel Zorunlu Bağların 

Reddi 

 

Râzî’ye göre, âlem gibi zaman da hâdis olduğundan, “Allah âlemi daha önce 

de yaratabilirdi” ifadesinin daha doğru şekli, “Âlem daha eski ya da daha yeni de 

olabilirdi” şeklinde olmalıdır. Başka bir ifadeyle, yukarıdaki cümlede yer alan 

“daha önce” ibaresi, ezelî bir zaman çizgisinde âlemin varlığını geçmişte bir 

zaman noktasına taşımayı ima etmemektedir. Râzî’nin ifadelerine başvurarak 

söylemek gerekirse, sabit felek yüz bin defa dönmüşse, onun 150 defa dönmesi de 

aklen mümkün görülür. Âlemin bir bütün olarak başka bir vakitte değil de belirli 

bir vakitte yaratılması mümkün senaryolardan biridir ve metafiziksel herhangi 

bir neden, âlemin yalnızca belirli bir vakitte yaratılmasının zorunlu olduğunu ima 

etmemektedir.121   

Âleme dair olumsal olan bir diğer özellik ise, onun yaratıldığı mekândır. 

Râzî’ye göre, âlemin meydana geldiği mekân, diğer mümkün mekânlardan 

yalnızca biridir ve âlemin başka mekânlarda meydana gelmesi de aklen mümkün 

görülmektedir. Râzî, bu çıkarımı şu şekilde ifade eder: “Böylece, aklen bunların 

zıtlarının ve benzerlerinin de meydana gelmesi mümkündür.”122  

Râzî’nin “Aristoteles’in ashabı” olarak adlandırdığı filozoflara göre, birden 

fazla âlemin varlığı imkansızdır. Bu görüşün lehine üç delil sunulabilir: 1) Âlemin 

şekli küreseldir ve eğer iki âlem olsaydı, bu iki küre arasında belirli bir boşluğun 

 
 

121 Fahreddin er-Râzî, Kitâbü’l-Erba’în fî usûli’d-dîn, nşr. Hicâzî es-Sekkâ, (Beyrut: Dârü’l-Cîl, 2004), 
1/210; a.mlf. el-Metâlib, 3/179.  
122 Fahreddin er-Râzî, et-Tefsîru’l-kebîr, (Beyrut: Dâr ihyâ et-turâs el-arabiy, 1460), 12/150.  



77 
 

bulunması gerekirdi. Ancak boşluğun varlığı imkansız olduğundan, iki âlemin 

varlığı da imkansızdır. 2) İki âlemin var olduğunu varsayarsak, bu âlemde de dört 

unsurun, yani toprak, hava, su ve ateşin bulunması gerekir. Çünkü cisimlerin 

terkibi ve mizacı, zorunlu olarak yalnızca bu dört unsur ile mümkün olur. Ayrıca 

tek bir cismin tabiî mekânı ancak tek bir mekân olabilir. Durum böyle olunca, 

unsurlardan bir tanesinin bu iki mekândan birinde bulunması daimi bir şekilde 

kasrî bir hareket olur. Daimî bir kasrî hareket ise imkansızdır. Sonuç itibariyle iki 

âlemin var olması imkansızdır. 3) Son olarak, âlemin yaratıcısının Mûcib bi’z-zât 

olduğu kabul edilirse ve “birden ancak bir çıkar.” ilkesi eklendiğinde, Mûcib bi’z-

zât’tan zorunlu olarak yalnızca bir tek aklın sudûr etmesi gerekir. Eğer birden çok 

âlem var sayılırsa, sudur teorisinde serdedilen akıllar sisteminin dışında başka 

akılların da Mûcib bi’z-zât’tan sâdır olduğu varsayılmış olur ve bu yanlıştır.  

Râzî, bu üç delili sunduktan sonra, Meşşâî felsefenin zorunluluk iddiasını 

sorular sorarak zayıflatır. Çünkü o, zorunluluk iddiasına karşı muhtemel 

senaryolar öne sürerek meseleyi olumsal bir zemine taşır.  

İlk argümana yönelik, olumsallığı vurgulayan sorular şu şekilde 

sıralanabilir: 1) Âlemin şeklinin küre olduğunu nereden biliyoruz? Cevher-i fert 

ile ilgili meselelerde, âlemin küre olduğuna dair delillerin zayıf olduğu 

gösterilmiştir. 2) Batlamyus’un Macestî adlı eserine atıf yaparak Râzî, Mars’ın 

kendi feleği içinde döndüğü alanın, Güneş’in feleğinin tamamından daha büyük 

olduğunu söyler. Benzer şekilde, büyük feleğin, sekiz felek ve unsurlarla birlikte 

çok büyük olan başka bir feleğin alanın içerisinde döndüğü düşünülemez mi? Bu 

senaryolarla Râzî, âlemleri feleklere kıyaslayarak, bir boşluk varsaymadan 

birbirlerinin alanında var olabilecek âlemlerin mümkün olabileceğine işaret eder. 

Bu ihtimali çürütmek için öne sürülen gerekçeleri ise iknâî gerekçeler olarak 



78 
 

değerlendirir. 3) Tartışmayı hasmın bakış açısına yaklaştırarak sürdüren Râzî, 

birçok âlemin varlığını kabul ettiğimizde boşluğun varlığının gerekliliği kabul 

edilse bile, bu durumun kendi görüşünü reddetmek için yeterli bir gerekçe olup 

olmadığını sorgular. 

İki âlem varsayıldığında, unsurların tek bir tabiî mekâna sahip olması 

gerektiğinden, ayrışmanın mümkün olmadığını ileri süren argümana karşılık, 

Râzî, sıfatlar ve lâzımlarda ortaklığın, mahiyetin tamamında bir ortaklığı zorunlu 

kılmadığını savunur. Râzî’ye göre, şu şekilde bir senaryo düşünülebilir: Bu âlemin 

ateşi, diğer âlemin ateşiyle sıcaklık, kuruluk, parlaklık ve yükselme gibi lâzımları 

bakımından eşit olsa bile, asıl mahiyetlerinde farklılaşabilir. Ayrıca, İbn Sînâ’nın 

ateşin suretinin sıcaklık, kuruluk, parlaklık ve yükselmeden farklı bir suret 

olduğunu ifade ettiğini göz önünde bulundurduğumuzda, etki ve eserlerinde eşit 

olsalar bile, bir suretin diğerinden mahiyet itibarıyla farklı olması neden mümkün 

olmasın?  

Râzî, aynı argüman üzerindeki tartışmasını sürdürür ve mahiyetin 

tamamında eşit oldukları varsayılsa bile, cismin belirli bir mekâna değil, mutlak 

anlamda herhangi bir mekâna ihtiyaç duyabileceğinin söylenebileceğini ifade 

eder. Nitekim, yerkürenin bir parçası şu mekanda, diğer parçası ise başka bir 

mekandadır. Yerkürenin parçalarındaki, suyun farklılıklarından ve mekanlardaki 

farklılıktan bir imkansızlık sonucu çıkmaz.  

Son olarak, Râzî, daimî kasrî hareketin imkansız olduğu iddiasını sorgular 

ve zayıflatmaya çalışır. Bu önermenin apaçık (bedihi) olmadığını belirterek, bu 

konuda burhânın ve delilin gerekliliğini ifade eder.  



79 
 

Sudur teorisi ve “birden bir çıkar” ilkesine dayanarak tek bir âlemin var 

olması gerektiği iddiasına karşı, Râzî bu görüşün daha önce eleştirildiğini 

hatırlatır. Sonuç olarak, Râzî, Meşşâî filozofların âlemin tek olması gerektiği 

yönündeki argümanlarını bir örümceğin ağına benzetir.123  

Râzî, el-Mülahhas’ta benzer şekilde birden çok âlemin var olmasının 

mümkün olabileceğini öne sürmektedir. Ayrıca, unsurların tabiî mekânlarının 

aynı olması gerektiğinden âlemler arasında ayrışmanın mümkün olmadığına 

dayanan argümana karşılık, heyûlâlarının farklı olabileceğini belirtir. Nasıl ki 

felekler döngüsel hareket, yuvarlaklık ve şeffaflık gibi özelliklerinde ortak 

olmakla birlikte, mekânlarının özelleşmesini sağlayan heyûlâları birbirinden 

farklıysa, farklı âlemlerin unsurları için de bu durum düşünülebilir. Böylece kasrî 

hareket düşüncesine gidilmesi gerekmez.124 

Dikkat çekici bir nokta şudur: Râzî, birden çok âlemin varlığı lehine 

doğrudan argümanlar sunmaz. Hatta, meseleyi bir ayete125 atıfla ele alarak, 

insanların bu konuda çok az bilgiye sahip olduğunu ifade eder. Burada asıl amaç, 

Meşşâî felsefenin âlemin bütünü hakkındaki zorunluluk anlatısını, farklı 

ihtimalleri göstererek olumsallık zeminine taşımaktır. 

 

 
 

123 Râzî, el-Metâlib, 6/193-195. Râzî’de birden çok âlemin imkanı hakkında kaleme alınan bir çalışma 
için bk. Bilal Öztürk, İslam Düşüncesinde Birden Fazla Âlemin İmkânına Dair Tartışmalar: İbn Sînâ ve 
Fahreddin er-Râzî Özelinde Bir İnceleme, Yayınlanmamış yüksek lisans tezi, İstanbul Medeniyet 
Üniversitesi (2024).  
124 Râzî, el-Mülahhas, 2/835-837.  
125 Kur’an-ı Kerîm, İsrâ suresi, 85. Ayet.  



80 
 

2.1.2. Semâvî Doğal Nesnelere Dair Olumsallıklar  

 

Âlemin bir bütün olarak yaşı, kapladığı mekân ve birden çok olabilmesiyle 

ilgili olumsallıklar ele alındıktan sonra, âlemin diğer yönlerine dair olumsallıklar 

da savunulabilir. Var olanlara ilişkin tüm olumsal senaryoların eksiksiz bir 

listesini sunmak elbette mümkün değildir. Öncelikle semâvî doğal nesnelerin 

miktarı, parçalarının tahsisi, hareket ve sükun halinde olma, daha hızlı veya daha 

yavaş hareket etme, hareketin yönü, hareketin başlangıcı gibi durumların olumsal 

olduğu iddia edilebilir. Meşşâî doğa felsefesine göre bu özellikler zorunlu olarak 

gerçekleşirken, Râzî’ye göre bunlar mümkün ihtimallerden yalnızca birinin 

gerçekleşmiş hâlidir. Dolayısıyla doğal bir nesnenin, yalnızca kendi içerisinde 

kalarak özellikleri, halleri ve nedensel rolleri açıklanamaz.  

Semâvî doğal nesnelerinin özelliklerinin mümkün olduğuna dair Râzî on 

üç örnek sayar: 

1) Feleklerin sayısı ve kalınlığının daha fazla ya da daha az olması 

mümkünken, belirli bir sayı ve kalınlıkla özelleşmiştir. Örneğin, Mars 

gezegeninin kalınlığı, güneşin tümel feleğinin çağından daha büyüktür. En 

büyük feleğin kalınlığı ise bilinmemektedir.126  

2) Her felek parçalardan mürekkeptir. Bir feleğin iç bükeyinde yer alan 

parçanın dışbükeyinde bulunması ya da bunun tersi mümkündür. Her 

birinin belirli bir mekânda bulunması, olumsal bir durumdur.127 

 
 

126 Râzî, el-Metâlib, 1/192. 
127 Râzî, el-Metâlib, 1/192. 



81 
 

3) Hareket ve durağanlık, birbirlerinin yerine geçebilecek şekilde, her bir 

cisim için mümkündür. Hareketin felekî cisme, durağanlığın ise toprak 

küreye has kılınması olumsal bir durumdur.128 

4) Gerçekleşen her hareketin daha hızlı ya da daha yavaş olması mümkündür. 

Hızın ve yavaşlığın belirli bir düzeyde gerçekleşmesi, olumsal bir 

durumdur. Ayrıca sabit yıldızlar küresinin tam bir dönüşüne karşılık Güneş 

küresi otuz altı bin defa döner. Râzî’ye göre, bundan daha ilginç olanı ise 

şudur: Atlas feleği, sabit yıldız feleğinden çok daha büyük olmasına 

rağmen tam dönüşünü bir günde tamamlar. Halbuki sabit yıldızlar feleği 

ancak 36 bin Güneş yılında bir dönümünü tamamlar.129 

5) Her hareketin, diğer yönler yerine belirli bir yöne doğru gerçekleşmesi 

olumsal bir durumdur.130 

6) Her bir feleğin konumu itibarıyla üstünde ya da altında başka bir feleğin 

bulunması olumsal bir durumdur.131 

7) Felekî maddelerin, felekî suretle vasıflanması ve unsurî maddelerin unsurî 

suretle vasıflanması olumsal bir durumdur.132  

8) Feleklerin maddelerinin, yıldızların maddelerinden özellikleri 

bakımından farklı olması olumsal bir durumdur.133 

9) Yıldızların her birinin, feleklerin belirli bir noktasında yer alması 

olumsaldır.134 

 
 

128 Râzî, el-Metâlib, 1/193. 
129 Râzî, el-Metâlib, 1/193; a.mlf. Nihâye, 1/324. 
130 Râzî, el-Metâlib, 1/193; a.mlf. Nihâye, 1/325. 
131 Râzî, el-Metâlib, 1/193. 
132 Râzî, el-Metâlib, 1/193. 
133 Râzî, el-Metâlib, 1/193. 
134 Râzî, el-Metâlib, 1/193. 



82 
 

10) Her bir yıldızın belirli bir oluş ve belirli bir tabiatla özelleşmesi 

olumsaldır.135 

11) Her bir burcun belirli bir tabiat ve özellikle özelleşmesi olumsaldır.136 

12) Âlemin dışında sonsuz boşluğun bulunduğu delille ispat edilmiştir. Âlem 

küresinin bu boşluğun belirli bir parçasında gerçekleşmesi olumsaldır.137 

13) Filozofların iddiasına göre bütün felek küreleri basittir. Bu da kürelerin 

birçok bakımdan imkanla nitelenmesini zorunlu kılar. 138 Birincisi: Kürenin 

bütün parçaları tabiat ve mahiyet bakımından eşit olduğu için yıldızın 

içerisinde bulunduğu oyuğun feleğin sadece belirli bir yönünde bulunması 

mümkün şeylerdendir. İkincisi: Kürelerin tabiatları basit olunca 

ortamerkezli (mümessel) feleğinden dışmerkezli feleğin ayrışmasını 

sağlayan iki tamamlayıcıdan (mütemmim) her birinin tabiatı basit bir 

tabiattır. Bununla birlikte birinci tamamlayıcı kısmı incelikle, ikinci 

tamamlayıcı kısmı ise kalınlıkla özelleşmiştir. O halde bunlar mümkün 

şeylerdendir. Üçüncüsü: Bütün feleklerin üst yüzeyinin tabiatı alt 

yüzeyinin tabiatına eşittir. Bir şey için mümkün olan her şey dengi için de 

mümkündür. O halde: Ay küresinin Utarit (Merkür) küresine iç bükeyiyle 

temas etmesi mümkün olduğu gibi, dış bükeyiyle temas etmesinin de 

mümkün olması gerekir. Bu mümkünlük sabit olduğu zaman feleğin 

yırtılma, parçalanma ve dağılmasının mümkün olması gerekir. 

Dördüncüsü: Filozoflar yüzük kaşının yüzükte çakılı olması gibi tedvîr 

 
 

135 Râzî, el-Metâlib, 1/193. 
136 Râzî, el-Metâlib, 1/194. 
137 Râzî, el-Metâlib, 1/194. 
138 Bu örnek Nihâye’de müstakil bir delil olarak serdedilir: Râzî, Nihâye, 1/326. 



83 
 

(episikl) feleğinin dışmerkezli feleğin kalınlığında çakılı olduğunu iddia 

ettiler. Bu durumda asıl soru şu haliyle tekrar gündeme gelir: Felek 

küresinde bulunduğu farz edilen bütün parçalar tabiat bakımından eşit 

olmalarına rağmen tedvir feleği niçin başka yerde değil de bu yerde 

bulunmaktadır?” 139 

El-Metâlib’de serdedilen bu örneklere ek olarak Râzî, Tefsir-i Kebîr’de 

feleklerin hareketinin bir başlangıcı olması gerektiğini öne sürerek başlangıcın 

olumsallığına dikkat çeker. Sudur teorisine göre, feleklerin hareketi ezelî olmasına 

rağmen, Râzî’ye göre hareket ezeliyet kavramıyla çelişkili olduğundan her 

hareketin mutlaka bir başlangıcı olmalıdır. Feleklerin hareketinin bir başlangıcı 

olduğunu varsaydığımızda, bu hareketin diğer muhtemel vakitlerde değil de 

belirli bir vakitte başlamış olması olumsaldır.140  

Şimdiye kadar verilen örnekler, feleklerin konumu, miktarı, hareketi ve 

hareketin özellikleri, yani yönü ve hızı hakkında verilen örneklerdi. Bunun 

ötesinde Râzî, feleği felekî yapan özelliklerin de olumsal olduğunu ifade 

etmektedir: “Cisimler bütün mahiyetlerinde eşittir. Onların bir kısmı semâvî diğer 

kısmı da unsûrîdir. Onların (semâvî ve unsurî) olarak tavsif edilmesi 

olumsaldır.”141 El-Metâlib ve Tefsir’den özetlediğimiz bu örneklere ek olarak, 

semâvî cisimlere dair iki örnek de el-Mebâhis’de serdedilmektedir. Bu örnekler, 

felekte bulunan kutuplar ve yıldızların konumları ile ilgili olumsallıklara işaret 

eder. 1) Feleklerin parçaları birbirine mütemasildir. Sonra onda iki nokta belirir 

 
 

139 Râzî, el-Metâlib, 1/194. 
140 Râzî, et-Tefsîru’l-Kebîr, 12/147-150. 
141 Râzî, et-Tefsîru’l-Kebîr, 12/147-150.  



84 
 

ve bu noktalar kutup olur. Lakin iki kutbun farklı olması da mümkündür. Aynı 

şekilde, felekte diğerleri değil de belirli bir daire meydana gelir ve bir hat oluşur; 

bu hat da diğer hatların mihveri olur. 2) Feleğin cirminin parçaları benzerdir. Her 

yıldız felekteki belirli bir konuma has kılınmıştır. Akıl bu yıldızın diğer yıldızın 

mekânında meydana gelmesini mümkün görür. Çünkü diğer yıldızın mekânı onun 

için eşittir. Aksi takdirde parçaları benzer olmazdı.142 

Semâvî cisimlere dair olumsallıkların listesine bir de güneşin özelliklerini 

ekleyebiliriz. Râzî, güneşin azametini gösteren özelliklerin bulunduğunu 

söylemektedir. Güneş ise sonlu bir cisim olduğundan dolayı bir miktara sahiptir. 

Akıl ise güneşin sahip olduğu miktarın olduğundan daha az veya daha çok 

olmasını mümkün görür. Nasıl ki bir binayı inşa eden usta kendi iradesine göre 

binanın büyüklüğünü ve ölçülerini belirlerse, Bâri Teâlâ da güneşi belirli bir 

miktarda kendi iradesine göre belirlemiştir.143  

Yukarıda sıralanan örnekler semavî cisimlerin edindikleri sıfatların, 

hallerin ve nedensel rollerin olumsal olduğunu göstermektedir. Bir sonraki 

kısımda unsurî doğal nesnelere dair olumsallıklara işaret edilecektir. Bununla 

birlikte Râzî’nin unsurî doğal nesnelere dair şaşırtıcı durumları tasvir ederek, 

doğada bir tek düzeliğe göre işleyen tabiatın değil, olumsal olan durumlardan 

birinin tahsis edilmesiyle kendilerine has özelliklerin gözlemlenebildiğini 

göstermektedir. Aşağıda örnekleri daha ayrıntılı ele aldığımızda, Râzî’nin unsurî 

cisimlerle ilgili durumların neden tabiata değil de muhassis olan bir Fâil-i 

muhtâr’a dayandırılması gerektiği daha fazla belirginleşecektir.  

 
 

142 Râzî, el-Mebâhis, 1/604-7. 
143 Râzî, et-Tefsîru’l-Kebîr, 31/192.  



85 
 

 

2.1.3. Unsurî Doğal Nesnelere Dair Olumsallıklar ve Metafiziksel Zorunlu Bağların 

Reddi 

 

Doğal nesnenin bileşenleri hakkında bir görüşe sahip olmak, o bileşenlerin 

metafiziksel bir rol üstlendiklerini kabul etmeyi gerektirmez. Râzî, doğal 

nesnelerin temel bileşenlerinin dört unsur olduğunu düşünür. Lakin unsurlar, 

mizaç teorisi ve buna bina edilen tıp, astroloji ve firâse gibi tabiî bilimleri 

metafiziksel yüklerinden arındırır. Çünkü istikrâ ve tecrübeyi aşan ileri 

metafiziksel iddiaları kabul etmenin herhangi bir gerekçesi bulunmamaktadır. Bu 

minvalde Râzî, istikrâya dayanarak doğal cisimlerin unsurlardan oluştuğunu 

söyleyebileceğimizi ifade eder.  

Râzî, el-Mülahhas’ta kişinin dört unsurun bilgisine ulaşma sürecini adım 

adım ilerleyerek titizlikle tasvir eder. Başlangıçta, duyusal deneyimlerimiz 

aracılığıyla tümevarımsal bilgi ediniriz; bu, bizi dört temel niteliği kabul etmeye 

götürür. Çeşitli nitelikler arasında bu dördü, doğal nesnelerin birincil 

bileşenlerini oluşturdukları için araştırmamız açısından önemlidir. Bu duyusal 

bilgiden dört unsurun varlığını çıkarırız: sıcak ve kuru, ateşe; nemli ve sıcak, 

havaya; soğuk ve nemli, suya; soğuk ve kuru, toprağa karşılık gelir. Bu dört 

unsurun doğal nesnelerin temel ilkeleri ve bileşenleri olup olmadığına dair 

şüphelere cevaben Râzî, istikrâya dayanmamız gerektiğini vurgular (el-i’timâd fîhi 

alâ’l-istikrâ).144 

 
 

144 Râzî, el-Mülahhas, 2/834. 



86 
 

Benzer şekilde, tıp üzerine yazdığı tamamlanmamış erken dönem eseri el-

Kitâb fi’t-tıbb’da,145 İbn Sînâ’nın tanımını eleştirdikten sonra unsurları aşağıdaki 

gibi yeniden tanımlar: “Unsurlar, var olanların evvelî cismani parçalarıdır.”146 

Ayrıca, “var olanları, madenleri, bitkileri ve canlıları kapsayacak şekilde açıklar; 

bunlar, Râzî’nin heyûlâ kavramı hakkındaki tahlillerinde de geleneksel 

adlandırmaya uygun bir şekilde “mevâlîd”147  olarak adlandırılmıştır. 

Unsurların doğal cisimlerin temel bileşenleri olduğuna dair bilgi belirli bir 

yöntemle elde edilir: Râzî, toprak ve suyun varlığını tespit etmek için iki istikrâi 

delil ve ateş ve havanın varlığı için iki istikrâi delil sunar. Burada serdettiği 

delillerde tabiplerin tecrübesine başvurur. Râzî, bu bilgilere ulaşmak için 

uygulanan yöntemin “tahlil” ve “terkip” yöntemleri olduğunu ifade eder. Râzî’nin 

altını çizdiği gibi bu yöntemlerin duyusal ve tecrübî bilgiye dayandığını 

göstermek için aşağıdaki örnekler serdedilebilir. Bu örnekler Râzî’nin tıp ilminde 

yazdığı eserlerde geçtiğinden dolayı insan bedeninde dört unsurun ispatını ele 

almaktadır. Terkip yöntemiyle insan bedeninde su ve toprak unsurlarının ispatı 

şöyle yapılır: İnsan bedeni birbirine benzeyen parçalardan mürekkeptir. Birbirine 

benzeyen parçaların oluşumu öncelikli olarak meni ve ikincil olarak kandan olur. 

Meni ise kandan oluştuğundan, sonuç itibariyle insan da kandan oluşur. Kan 

gıdadan gelir. Gıda ise ya hayvansal ya da bitkiseldir ama hayvanın bedeni insanın 

bedeni gibi gıdadan beslendiğinden, hepsi bitkilerden mütevellittir. Bitkilerin su 

 
 

145 Bu eser hakkında ayrıntılı bilgi için bk. Eşref Altaş, “Fahreddin er-Râzî’nin Eserlerinin 
Kronolojisi”, ed. Ömer Türker, Osman Demir, İslam Düşüncesinin Dönüşüm Çağında Fahreddin er-Râzî, 
(İstanbul: İSAM Yay. 2013), 101-2. 
146 Fahreddin er- Râzî, el-Kitâb fi’t-tibb, İstanbul Üniversitesi Kütüphanesi, Arapça Yazmalar, n. 4743, 
vr. 9a 
147 Râzî, el-Metâlib, 6/5-6. 



87 
 

ve topraktan oluştukları açıktır. Böylece terkip yöntemiyle, su ve toprak unsurları 

ispat edilmiş olur.148 Tahlil yöntemiyle hayvanın bir organını alıp parçalayınca bir 

tarafta sulu cevhere, diğer tarafta topraksal cevhere ulaşıldığı görülür; bu, onda 

su ve toprak unsurlarının var olduğuna delildir.149   

Bedenin havasal ve ateşsel cevherlerden oluştuğuna da deliller sunulur. 

Bunlardan biri şöyledir: Bedende sıcaklık ve soğukluk aşırı olduğunda acı çeker. 

Acı, münâfînin duyumsanmasıdır. Münâfînin duyumsanması ise tabiî durumun 

değişimidir. Bu durumda, bedenin tamamının soğuk cevherden oluştuğunu farz 

ettiğimizde ve dışardan soğukluğa maruz kaldığını düşündüğümüzde, ya dışardan 

gelen soğukluk bedenin soğukluğunu azaltır ya çoğaltır ya da ne azaltır ne de 

çoğaltır. Dışardan gelen soğukluğun bedendeki soğukluğu azalttığı ve çoğalttığı 

yanlıştır. Bu durumda, bedenin tamamı soğuk cevherlerden oluşsaydı, dışardan 

maruz kaldığı soğukta tabiî durumu değişmezdi. Sonuç itibariyle, soğukluk 

sebebiyle acı çekmemesi gerekirdi. Ancak, mizaçtaki karışımın dengesizliği acıya 

sebep olduğundan, bedenin tamamının soğuk cevherlerden oluştuğunu 

söyleyemeyiz; aksine, onda sıcak cevherler de bulunur. Bu sebeple, dışardan 

soğukluğa maruz kaldığında tabiî dengesi bozulur ve acı hissedilir.150  

Râzî, tahlil ve terkip yoluyla dört unsuru tespit eden ve doğal nesnelerin 

bunlar dışında herhangi bir bileşenden oluşmadığını gözlemleyenlerin, doğal 

nesnelerin yalnızca bu dört unsurdan oluştuğu sonucuna vardıklarını ifade eder. 

Râzî, bu tecrübe ve duyulara dayalı gerekçelerin ötesinde, unsurların aklî taksime 

 
 

148 Râzî, el-Kitâb fî’t-tıb, 9b. 
149 Râzî, el-Kitâb fî’t-tıb, 9b. 
150 Râzî, Şerhu müşkilâti Kitâb el-Kânûn, nşr. Necefkulî Habîbî, (Tahran: Meclis şivârî islâmî,  2018), 
66-7. a.mlf. el-Kitâb fi’t-tıb, 9b-10.  



88 
 

(bi’t-taksîm el-aklî) dayalı olarak bu dört unsurla sınırlandırılması gibi metafizik 

iddiaları “başarılması mümkün olmayan bir çaba” (fe-kad hâvele mâ lâ yumkinuhû 

l-vefâ bihî) olarak nitelendirir.151 

Yukarıda bahsedilen kaynaklar ışığında, Râzî’nin unsurları kabul 

etmesinin öncelikle duyusal bilgiye dayandığı, ancak daha güçlü bir şekilde, bir 

bilim cemaatinin istikrâ yoluyla doğal nesnelerin toprak, su, hava ve ateş olmak 

üzere dört unsurdan oluştuğunu gösteren bilgilere dayandığı anlaşılmaktadır. 

Râzî’nin, iddialarını bu bilginin ötesine genişletmeye çalışmadığını vurgulamak 

çok önemlidir. Râzî’nin el-Mülahhas’ta belirttiği gibi, belirli bir bilim cemaatinin 

(el-istiḳraʾ el-ʿurfi) istikrâ yoluyla elde ettiği bilgi, tam mütevellit cisimlerin (el-

mütevellidâtü't-tâmme) yalnızca bu dört unsurdan oluştuğunu gösterir. Bununla 

birlikte, şimdiye kadar bilinmeyen başka unsurlar veya bileşenlerin var olup 

olamayacağı sorusu temelde açık kalmaktadır. Aslında, oluşan cisimlerin başka 

unsurlardan mütevellit olmamalarının aklen mümkün olup olmadığı sorusu 

herhangi bir delille cevaplanamaz: 

Bu konudaki hakikat şudur ki, bilim adamlarının özel istikrâsı, tam mütevellit cisimlerin 
yalnızca bu dört unsurdan oluştuğunu gösterir. Ancak bu unsurların bileşik cisimlerin 
tüm bileşenlerini mi yoksa sadece bir kısmını mı oluşturduğu ve bu bileşik cisimlerin 
farklı unsurlardan meydana gelmesinin aklen mümkün olup olmadığı sorusuna gelince, 
bunlar akıl veya delille kesin olarak belirlenemeyecek sorulardır.152 

 

Ayrıca doğal cisimlerin müteşekkil oldukları unsurların sayısı konusunda 

da aklî bir hükümde bulunmanın mümkün olmadığını söyler. Bu konudaki 

şüphesini et-Tibbu’l-kebîr’de ilginç bir örnekle dile getirir. Daha önce özetlediğimiz 

 
 

151 Râzî, el-Mebâhis, 2/73.  
152 Râzî, el-Mülahhas, 2/835. 



89 
 

üzere, temel unsurların tahlil ve terkip yoluyla müşahede edildiğini ifade ettikten 

sonra, altın gibi tahlil ve terkip yoluyla analiz edilmeyen bir cevherin dört 

unsurdan mı oluştuğu yoksa aslında kendisinin basit bir madde mi (el-cirmu’l-

basît) olduğu sorusunun cevapsız kaldığını ifade eder. Bunun tespit edilmesi için 

tecrübe ve duyulara dayalı bir delil gerektiğini savunur; altının toprağa 

dönüşümünü veya tam tersini gözlemleyene kadar bu belirsizliğin 

çözülemeyeceğini öne sürer: 

Bilin ki bu iki argüman, insanlar, hayvanlar ve bitkiler gibi tahlili ve terkibi gözlemlenen 
şeylerle ilgili olarak burada aranan şeye sadece işaret edebilir, ancak altın gibi hiç 
gözlemlenmeyen şeylerin su ve topraktan oluşup oluşmadığını bilmiyoruz, çünkü o basit 
bir cirim olabilir; altının toprağa dönüştüğünü veya toprağın altına dönüştüğünü hiç 
gözlemlemedikçe ... şüphe devam eder.153 

 

Râzî, doğal cisimlerin temel yapı taşlarına dair araştırmalarında yalnızca 

duyusal gözlem ve tecrübeye dayanır ve bu alanda herhangi bir aklî veya 

metafiziksel zorunluluk için bir temel bulunmadığını vurgular. Bu yaklaşım, doğal 

cisimlerin temel yapısıyla ilgili olumsallık fikrini desteklediği gibi, unsurların 

karışımı ya da bir nesnede bir arada bulunmalarının da olumsal olduğunu 

örneklerle ortaya koyar. 

Râzî, unsurî doğal nesnelerin olumsal durumlarına işaret ederken, bu 

nesnelerde birbirine zıt özelliklerin bir arada bulunduğunu örneklerle açıklar. Tek 

bir nesnede soğuk ve sıcak tabiatın bir arada bulunması ya da doğal nesnenin 

dönüşüm ve gelişim süreçlerinde özelliklerinin bazen zıddına dönüştüğünü ifade 

ederek, tek bir tabiatın sabit bir şekilde etkili olduğu fikrini reddeder. Benzer 

 
 

153Râzî, el-Kitâb fi’t-tibb, vr. 9a-b. 



90 
 

şekilde, unsurî nesnelerde belirli özellikler veya nedensel roller arasında herhangi 

bir metafiziksel zorunlu bağ bulunmadığını savunur. Bu özelliklerin hem olumsal 

olduğunu hem de Fâil-i muhtâr tarafından tahsis edildiğini düşünmektedir. 

Aşağıda ele alınacak örnekler, bitkilerden meteorolojik olgulara kadar uzanan 

doğal nesnelerin olumsallığını gözler önüne sermektedir. 

Bitkiler ve meyvelerde gözlemlediğimiz bazı değişimlerin, tek bir özelliğin 

derecesindeki farklılıklarla açıklanabileceğini söyleyebiliriz; örneğin, sarı rengin 

koyulaşması veya açılması gibi. Ancak çoğu zaman, bitkilerin özelliklerinde 

birbirine zıt niteliklere dönüşümlerin meydana geldiğini de gözlemliyoruz. 

Örneğin, yeşil bir rengin siyah ya da kırmızı renge dönüştüğünü gözlemlediğimiz 

gibi, ekşi bir tadın tatlıya dönüşmesi ya da başlangıçta soğuk bir tabiata sahip bir 

şeyin sıcak tabiata geçişi de gözlemlenebilir. Bu durum, soğuk tabiatın yalnızca 

farklı yoğunluklarda değişim göstermesiyle sınırlı değildir; tabiatın defalarca 

birbirine zıt özelliklere dönüştüğünü de gözlemlemek mümkündür. Örneğin, 

soğuk bir tabiatın sıcak bir tabiata dönüştüğüne tanık olabiliriz. Benzer şekilde, 

meyveler olgunlaştıkça ilk halleriyle kalmaz ve hatta tamamen zıt bir duruma 

dönüşebilir.  

Râzî’ye göre burada değişimin sebebi tabiatlar, yıldızlar ya da felekler 

olamaz; çünkü bu illetlerin bütün cisimlere nispeti aynıdır. Cisim olmak 

bakımından her bir cisim, farklı oluşum, gelişim ve dönüşüm süreçleri itibariyle 

mütemâsildir.  Belirli bir cismin belirli bir doğal süreçten geçmesi metafiziksel bir 

zorunluluk taşımaz.154 Doğal süreçler içinde bir nesnenin bir özellikten zıt bir 

 
 

154 Râzî, et-Tefsîru’l-kebîr, 13/111.  



91 
 

özelliğe dönüşebildiğini gözlemleyebildiğimiz gibi, aynı meyvenin farklı 

parçalarının aynı anda zıt özelliklere sahip olabileceğini de görürüz. Râzî, bu 

duruma narın özelliklerini örnek gösterir. Narın üç kısmı vardır: kabuğu, taneleri 

ve çekirdekleri. Bu kısımların tümü, soğuk, kuru, tutucu ve buruşturucu özellikler 

bakımından güçlüdür. Ancak narın suyu, adeta bu özelliklerden tamamen farklı 

bir nitelik sergileyerek, oldukça lezzetli, itidale yakın ve mutedil mizaçlara en 

uygun bir yapıdadır. Sonuç olarak, Râzî, Bârî Teâlâ’nın nar içinde birbirine zıt 

sıfatları bir araya getirdiğini ve mümkün olan bu özelliklerden bazılarını narın 

katı parçalarına, bazılarını ise suyuna tahsis ederek tek bir doğal nesnede zıt 

nitelikler yarattığını ifade eder.155  

Râzî, unsurî doğal nesnelerin özelliklerinin olumsallığını açıklarken, bu 

nesnelerde zıt durumların bir araya geldiğini gözlemlediğimizi ve bunun, tekdüze 

bir etki yaratan bir tabiatın eseri olamayacağını vurgular. Verdiği örnekler de 

dikkatlice incelendiğinde, zıtlıkları barındırdığını açıkça ortaya koyar. Örneğin, 

bulutların bir takım sıvı ve nemli parçalardan ve bir takım kuru ve yakıcı 

parçalardan meydana geldiğini söyler. Bulutlar, birbirine zıt olan su (soğuk ve 

nemli) ile ateş (kuru ve yakıcı) gibi maddelerden oluşur. Bu zıtların bir araya 

getirilmesi, ancak müreccih olan bir Fâil-i muhtâr’ın eseri olabilir. Râzî, bulutlarda 

zıtlık durumu olduğuna karşı öne sürülmesi mümkün olan bir açıklamayı aktarır: 

Rüzgar bulutun cismine girmiş ve soğukluk dış yüzeyini kaplamış olabilir. Sonra 

rüzgar bulutu zorlayarak parçalar haline getirir ve böylece parçalanmadan dolayı 

ısınmayı doğuran güçlü bir hareket meydana gelir, ki bu ısınma şimşeğin 

çakmasıdır. Râzî, böyle bir açıklamanın duyusal verilerimizle uyumlu olmadığını 

 
 

155 Râzî, et-Tefsîru’l-kebîr, 13/110. 



92 
 

düşünür ve gözlemlerimize dayanarak bu izahı çeşitli açılardan eleştirir. Râzî’ye 

göre, eğer durum açıklamada belirtildiği gibi olsaydı, şimşek ve gök gürültüsünün 

her zaman birlikte gerçekleşmesi gerekirdi. Çünkü gök gürültüsü, bulutun 

parçalanmasından kaynaklanan bir ses olarak anlaşılmalıydı; dolayısıyla, her 

nerede ve ne zaman bir şimşek meydana gelse mutlaka bir gök gürültüsünün de 

oluşması gerekirdi. Ancak durumun böyle olmadığını biliyoruz; çoğu kez bir 

şimşek çakması, hemen arkasından bir gök gürültüsü olmadan 

gerçekleşebilmektedir. Bir diğer eleştiri, soğuk ve sıcak tabiatlarının birbirini 

ortadan kaldırmadan nasıl bir arada var olabildiği sorusuna dayanır. Sıcaklığın 

sebebi olan hareket çok kuvvetli iken meydana gelen ısınma, bulutun 

soğukluğunu gerektiren sıvının zıddıdır. Büyük ateşler üzerine su döküldüğünde 

sönerken, tamamı su olan bir bulutun, bu sıvının yoğunluğu karşısında nasıl kuru 

ve yakıcı bir özellik barındırabildiği sorusu gündeme gelir. Soğuk tabiat bu kadar 

güçlü iken onda nasıl oluyor da onun tamı tamına zıddı olan bir ateş meydana 

gelebiliyor? Son olarak, yukarıda aktarılan açıklamanın yetersiz kaldığı bir 

noktaya işaret edilmektedir: Ateşin, bulutun parçalarının patlamasıyla meydana 

gelen güçlü hareketten kaynaklandığı kabul edilse dahi, bu, ateşin kırmızı 

renginin nereden geldiğine dair bir açıklama sunmamaktadır. Sonuç olarak, 

Râzî’ye göre, buluttan şimşeğin çakması, zıtları bir araya getirmeye muktedir olan 

Fâil-i muhtâr’ın eseridir.156  

Unsurî doğal nesnelerin özelliklerine metafiziksel zorunluluğu 

atfedemeyeceğimizi gösteren bir diğer örnek de bitkilerin hareketinin tek bir 

yöne olacak şekilde tabiî bir hareketle olmadığını gözlemlememizdir. Râzî burada 

 
 

156 Râzî, et-Tefsîru’l-kebîr, 19/23. 



93 
 

bir çekirdekten bir bitkinin oluşumunu açıklarken çekirdeğin yarıldıktan sonra 

yukarıya doğru hareket eden bir fidanın bulunduğu gibi çekirdeğin altında 

meydana gelen yarıktan da köklerin oluştuğuna işaret etmektedir. Bu sebeple 

çekirdek hem yukarıya doğru hareket eden hem de yerin derinliklerine doğru 

uzanan kökleri gerektirecek özelliklere sahiptir. Eğer çekirdeğin özelliği köklerin 

çıkmasını gerektiriyorsa, nasıl oluyor da ondan yukarıya doğru bir fide 

oluşabiliyor? Eğer çekirdeğin özelliğinden yukarıya doğru bir hareket 

gerekiyorsa, aynı çekirdekten nasıl aşağıya doğru bir hareket gerçekleşebiliyor? 

Tek bir doğal nesneden birbirine zıt hareketin meydana geldiğini saptadıktan 

sonra, bu tesirin tek düze bir tabiattan kaynaklanmadığı ortaya çıkar. Ayrıca Râzî, 

parmaklarla ezilmesi mümkün olan kök dallarının, toprağın sertliğine rağmen 

nasıl onu deldiğini sorgular ve burada yumuşak ve zayıf bir cisimde kuvvetli bir 

gücün bulunmasının, nesnenin tabiatıyla açıklanamayacağını ifade eder.157  

Râzî, doğal nesnelerde birbirine zıt özelliklerin oluşmasına dikkatini 

yoğunlaştırır. Çünkü onun açıklamasına göre, zihin, mislin misilden çıkışının 

tabiat veya hâssiyyenin tesiriyle gerçekleştiğini vehmedebilir. Lakin, zıddın 

zıddan çıkışının müessirinin tabiat veya hâssiyye olması imkansızdır. Bu, durum 

aynı zamanda cisimlerin özellikleri ve nedensel rolleri arasında herhangi bir 

zorunluluğu gerektirecek metafiziksel bağın bulunmadığını göstermektedir. 

Nitekim, misilden yalnızca mislin çıkması metafiziksel olarak zorunlu olsaydı, 

tavuktan önce ölü bir yumurta, ölü bir yumurtadan ise canlı bir tavuğun çıkışı 

metafiziksel olarak imkansız olurdu.158 Yukarıda verilen örnekler, hem birbirine 

 
 

157 Râzî, et-Tefsîru’l-kebîr, 13/88-89.  
158 Râzî, et-Tefsîru’l-kebîr, 13/91.  



94 
 

zıt olan özelliklerin var olduğunu hem de cisimdeki bu özelliklerin olumsal ve 

takdir eden Fâil-i muhtâr’ın tahsisiyle meydana geldiğini göstermektedir. 

Unsurî cisimler başlığı altında bitkiler ve meyvelerden örnekler verildikten sonra, 

daha spesifik olarak insanda bulunan özellikler ile beden-insan arasındaki ilişkiye 

dair olumsallık ele alınabilir.  

 

2.1.4. İnsanî Nefse Dair Olumsallıklar ve Metafiziksel Zorunlu Bağların Reddi 

 

İnsanî nefsin içinde bulunduğu cismin zorunlu olarak bir bünye olması 

gerekmediği gibi, insanın organlarının düzeni de olumsaldır. İhkâm delili 

bağlamında hasmın pozisyonundan bir argüman geliştirirken Râzî’nin 

başvurduğu olumsallık, insanın bedenindeki organların düzeninin olumsal 

olmasıdır. Cisimler, sıfatları kabul etme açısından birbirine eşit olduklarından 

dolayı, bir cismin kalplik diğer cismin beyinlik özellikleri kabul etmesi eşittir. 

Belirli bir cismin, belirli bir organın özelliği ile tahsis edilmesi, Fâil-i muhtâr’ın 

iradesine dayanmaktadır.159  

İnsanın aslî unsurlarının ne olduğu ve neyden yaratıldığı sorusu da 

Râzî’nin bu bağlamda ele aldığı meselelerden biridir. Kur’ân-ı Kerîm’deki farklı 

ayetlerde insanın aslı olarak toprak ve su ifade edilmektedir. Burada bir çelişki 

bulunmadığı, aksine ayetlerde hem toprak hem suyun insanın aslı olarak 

sayılmasının, onların olumsallığına işaret ettiği sonucuna varılmaktadır: “[Toprak 

 
 

159 Râzî, Nihâye, 2/168.  



95 
 

ve suyun] asıl olmaları zâtları itibariyle değildir. Aksine yaratan (câ’il) suyu ve 

toprağı asıl kılmıştır (ca’ala). Eğer irade etseydi bunu asıl kılardı ve başka bir şey 

irade etseydi diğerini asıl kılardı. Eğer irade etseydi ikisini de asıl kılardı.”160  

İnsanın aslî unsurlarıyla ilgili bir diğer ilgi çekici nokta, kemâl-noksan 

ilişkisinin bir hiyerarşiyi gerektirmemesidir. Asıl itibariyle beklenen, kâmil olanın 

eritilmesi veya yok edilmesiyle su ve toprak gibi nakıs bir şeyin var edilmesidir. 

Lakin Allah’ın hikmeti nâkıs olanın daha kâmil olana vesile kılınması şeklinde 

gerçekleşmiştir. Bu da hem insanın unsurî asıllarının olumsal olduğunu hem de 

metafiziksel zorunlu bir hiyerarşinin bu asılları açıklanmasının mümkün 

olmadığını göstermektedir.  

İnsanın yaratılışındaki bir diğer şaşırtıcı yön, onun hayat sıfatına en uzak 

olan bir unsur olan topraktan yaratıldığıdır. Toprak, kuru ve soğuk olmasına 

karşın hayat, sıcak ve rutubetlidir. Renk bakımından toprak bulanıktır, hayat (ruh) 

ise nurlu ve parlaktır. Toprak hareketi (fiili) yönünden ağır, hayat ise hafiftir. 

Hareketsizlik bakımından toprak hareketten uzak ilen, canlı sağa-sola, geriye-

ileriye ve yukarı-aşağıya hareket edebilir. Tüm bu noktalar, toprağın unsurlar 

arasında hayattan en uzak unsur olduğunu gösterir. Doğal nesnelerde görülen 

unsurlar, madenler, bitkiler, hayvanlar ve nihayet bunların en şereflisi olan, 

meleklere benzeyen insanın—kendisine en uzak olan topraktan yaratılmış olması 

ilgi çekici bir noktadır.161 Buradan da yola çıkarak, Râzî, doğal nesnelerin 

asıllarının kendi zatları itibariyle belirli bir nesnenin aslı olmadığını, aksine Bârî 

Teâlâ’nın iradesi ve tercihiyle asıl “kılındıkları” sonucuna varılır. Bu sebeple, 

 
 

160 Râzî, et-Tefsîru’l-kebîr, 25/109.  
161 Râzî, et-Tefsîru’l-kebîr, 25/108.  



96 
 

doğal nesnelerin asılları metafiziksel olarak bir zorunluluk barındırmadığı gibi 

kendi zatları itibariyle olumsaldır.  

Benzer şekilde, hayat sıfatının meydana gelebileceği fiziksel şartlar da 

Râzî’ye göre minimaldir. Ne bir bünye ne de belirli bir mizaç, hayat sıfatının bir 

varlıkta yaratılması için bir şarttır. Cisimler, cisim olmaları bakımından hayat 

sıfatını kabul etme konusunda eşittirler.162 Bu nedenle, Allah hem doğal 

nesnelerde, örneğin bir dağda ya da bulutların parçalarında, hayat sıfatını 

yaratabileceği gibi, aslî parçalar dışında bedeni tamamen yok olmuş bir kabirdeki 

insanda da acı ve lezzeti idrak etmesi için hayat sıfatını yaratabilir.163  

 

2.2. Tahsis Delili ve Fâlil-i Muhtâr  

 

İlk bölümde teorik alt yapısını sunduğumuz doğal nesnelerin heterarşik yapısını 

ikinci bölümün ilk kısmında örneklendirmiş olduk. Burada, temelde iki yönden 

bir olumsallığın bulunduğunu vurgulamak mümkündür. Birincisi, akıl, mevcut 

özellik dağılımlarından farklı olarak cisimlerin çeşitli özelliklere sahip olmasını 

tecviz eder. İkincisi ise mevcut özellik dağılımının, tek düze etkiler üretmeyi 

gerektiren bir tabiatın işleyişine indirgenemeyecek biçimde, zıt özelliklerin aynı 

cisimde bulunmasını mümkün kılmasıdır. Bu iki veriden yola çıkarak şöyle bir 

soru sorulabilir: Özelliklerin dağılımı olumsal ise, olumsal olan durumlardan vâkî 

 
 

162 Râzî, et-Tefsîru’l-kebîr, 20/224.  
163 Râzî, el-Metâlib, 7/ 261-2. 



97 
 

olan bu dağılımının sebebi/illeti nedir? Tahsis delili olarak ifade edeceğimiz bu 

delili Râzî şu şekilde düzenlemektedir:  

(1) Bir şeyin hükmü denginin hükmü gibidir. 

(2) Cisimler mahiyetleri bakımından türdeştir.  

(3) Cisimler mümkün farklı özelliklere sahiptir. 

(4) Mümkünler bir müreccihe dayanmalıdır. 

Muhtemel müreccihin sebr ve taksim usulüne uygun bir şekilde aklî 

taksimi şu şekildedir:  

a) Cismin zatı  

b) Cisimden başka  

b1. Cismin mahalli  

b2. Cisimde hâl  

b3. Ne cisimde hâl ne de cismin mahalli 

Aklî taksimden sonra her bir şıkla ilgili değerlendirme şu şekildedir: 

a) Cismin zatı, cisimlerde bulunan özelliklerin belirleyicisi olamaz; çünkü 

cisimlerin zatı mütemasil türdeştir, sıfatlar ise çeşit çeşittir. Ortak olan, 

farklılığın illeti olamaz.  

b) b1. Cisim, kendiyle kâim nesne olduğundan, onun kendisine yerleştiği bir 

mahallden söz edemeyiz.  

b2. Cisimler, duyulur sıfatları bakımından farklılaştığı gibi, bu duyulur 

sıfatları gerektiren sıfatları bakımından da farklılaşır. Bu durumda, onların 

da sıfatlara dayanması gerekir ve bu durum teselsülle sonuçlanır. Buradaki 

teselsül iki şekilde olabilir. Eğer defaten bir teselsül ise, bunun yanlış 



98 
 

olduğu açıktır. Eğer her bir hâdisin öncesinde başka bir hâdisin bulunduğu 

bir teselsül söz konusuysa, bunun da yanlış olduğu hudûs ispat edilerek ve 

âlemin kıdemi reddedilerek açıklanmıştır. 

b3. Farklılığı gerektiren illet cisim ya da cismânî ise, ilk şıklardaki sonuç 

tekrarlanır. Çünkü bu durumda, bu cismin diğer cisimlerdeki durumları 

gerektirecek bir sıfatla özelleştiği sorulur. Farklılığın kaynağı cisim veya 

cismânî değilse o zaman ya muhtâr ya da mûcib bir illettir. İlletin mûcib 

olması mümkün değildir; çünkü mucib ilke cisim veya cismânî olmadığı 

için cisimleri ona yakın veya uzak olmak gibi sebeplerle özelleşemez. Bir 

başka ifadeyle mûcib illetin bütün cisimlere nispeti eşit olduğundan, 

cisimler bu sıfatları kabul etme konusunda eşit kalır. Sonuç olarak, belirli 

bir sıfatın belirli bir cisim tarafından kabul edilmesi, diğer sıfatlardan daha 

öncelikli değildir. Çünkü kâbil illetler tesiri kabul etmede eşittir. Bu 

sebeple, müessirin hepsine nispeti eşit olur. Böylece mûcib illet görüşünün 

yanlış olduğunu biliriz. Tüm şıklar iptal edildikten sonra, cisimlerdeki 

özelliklerin muhassisinin Fâil-i muhtâr olduğunu biliriz.164  

Râzî, muhtelif eserlerinde tahsis deliline farklı bağlamlarda yer verir. Râzî, 

hem Allah’ın varlığını ispat etmek amacıyla kurduğu dörtlü yollardan biri olarak 

sıfatların imkanından Allah’ın varlığına istidlalde bulunur hem de Allah’ın kudret 

ve irade sıfatını ispat etmek için tahsis delilini kullanır. Delilin ana yapısı eşitlik 

→ olumsal çeşitlik → müreccih şeklinde olmakla birlikte farklı eser ve 

 
 

164 Râzî, el-Metâlib, 3/89.  



99 
 

bağlamlarda formülasyonları değişebilmektedir. Örneğin el-Mülahhas’ta165 Râzî, 

sebr ve taksim kısmını şu şekilde kısımlandırıyor:  

Müreccih ya  

a. Cisim → Cismiyette eşit olan mahiyet, çeşitliliğin illeti olamaz. 

b. Cisimden başka  

(b1) Cisimde hâl 

(b1)a: Cismin lâzımı 

i) Gerektirme cismiyet sebebiyle olursa cisimler arası 

eşitlik yine belirir.  

ii) Gerektirme cismiyete zâid bir şeyle olursa, aynı 

sorun tekrarlanır. →Ya kısır döngü ya da teselsül 

gerekir.  

(b1)b: Cismin lâzımı değilse → lâzım olan hüküm/sıfat onun lâzımı 

olmaz 

(b2) Cismin mahalli. → Cisim bir mahalde bulunamayacağından dolayı 

imkansız. 

(b3) Ne cisimde hâl ne de cismin mahalli.  

(b3)a Eğer söz konusu şey, cisimsel, cismânî, hâliyet veya 

mahalliyet ile özelleşmişse, taksim başa döner ve sorgulama 

yeniden başlar. 

b3b Bunlardan biri değilse,  

 
 

165 Râzî, el-Mülahhas, 2/1058-1059.  



100 
 

i) Bazı cisimlerin, mufârıktan belirli sıfatları kabul 

etmede diğer cisimlerden daha öncelikli olması 

durumu, evleviyetle ilgili bir mesele olup, bu 

durumda taksim başa döner. 

ii) Mufârık mûcib değildir; çünkü aksi takdirde, bazı 

cisimlerin belirli sıfatları kabul etmede diğer 

cisimlerden daha öncelikli olmalarıyla tahsis 

edilmesi gerekirdi. 

iii) Sıfatların mufârık illeti, Fâil-i muhtâr’dır.  

 

2.3. Sonuç: İmkan Alanının Genişliğinin Zemini Olarak Fâil-i Muhtâr 

 

Duyularımızla idrak ettiğimiz özelliklerin değişimi, bir özelliğin zıddına 

dönüşmesi veya tamamen yok olması, doğal nesnelerdeki düzenin metafiziksel 

zorunluluk içerecek şekilde kendi içinde açıklanamayacağını göstermektedir. 

Aynı şekilde, akıl, doğal nesnelerin sahip oldukları özelliklerin farklı şekillerde 

olabileceğini de mümkün görür. Râzî, fizik alanındaki olumsallığı, nesnenin 

neliğini belirleyen yöne kadar genişletmektedir. Öyle ki, sıfatları kabul etmede 

cisimler birbirinin yerine geçebilir. Bunu Tefsîr-i Kebîr’de “bedeliyet”166 olarak 

ifade eden Râzî, bu bedeliyeti felekî ve arzî özellikler için de geçerli olduğunu 

savunur. Felekî cismi felekî yapan özelliklerin arzî cisimde bulunması ve arzî cismi 

arzî cisim yapan özelliklerin felekî cisimde gerçekleşebileceğini iddia eder: 

 
 

166 Râzî, et-Tefsîru’l-kebîr, 10/57.  



101 
 

“Durum böyle olunca feleğin cisminden feleğin kendisiyle felek olduğu sıfatların 

izale olması ve onda arzî sıfatların hâsıl olması; arzın cisminden kendisiyle arz 

olduğu sıfatların izale olması ve onda felekî sıfatların hâsıl olması mümkündür.”167 

Bu bağlamda, İbn Sînâ’nın var olanlarda gördüğümüz varlık-mahiyet ayrımına 

dayanarak oluşturduğu imkan delili, mahiyet tarafında değil, varlık tarafında 

duyulan şüpheye dayanarak bir illet arayışına yönelir. Böylece, her mümkün 

varlık, varlığı kendisinden olamayacağı için bir zorunlu varlığa dayanmak 

zorundadır. Râzî’nin imkan delili, bu anlamı kapsamakla birlikte onu daha da 

genişletmektedir. Çünkü nesnelere dair olumsallık, sadece varlık yönünden değil, 

mahiyet yönünden de hem duyusal hem de aklî olarak bilinebilmektedir. İmkan 

kavramının mahiyetle olan ilişkisi bir sonraki bölümde ele alınacağından, burada 

ayrıntılara girilmeyecektir. Bu bölümün sonucunda vurgulanmak istenen şudur: 

Râzî’ye göre, nesnenin varlığında bir imkan kavrandığı için bir illete ihtiyaç 

duyulduğu gibi, nesnenin “ne ise, o olduğu” yönünden, yani mahiyeti açısından 

da bir olumsallık ve imkan kavranmaktadır. Burada da nesneyi diğer nesnelerden 

ayrıştıran özelliklerin, hükümlerin ve sebepsel rollerin olumsal olması nedeniyle 

bir müreccih ve muhassise ihtiyaç bulunmaktadır. Râzî bu sebeple, ispat-ı vâcip 

yollarından birini “sıfatların imkanı” olarak başlıklandırmaktadır. Olumsallık 

olgusu, iki yönlü bir yapı sergiler. Olumsallık, bir yandan ispat yönünden bir 

müreccih ve muhassise dair bilgi sunarken, diğer yandan sübut yönünden Fâil-i 

muhtâr nazariyesinin olumsallık alanını genişletmesini sağlar. İspat yönünden, 

yukarıda sunduğumuz tahsis delili, nesnelerdeki sıfatların dağılımının 

olumsallığından bir müreccihe, yani Fâil-i muhtâr’a istidlal sağlar. Diğer yandan, 

 
 

167 Râzî, el-Metâlib, 1/180.  



102 
 

Fâil-i muhtâr nazariyesi, bir sonraki bölümde ayrıntılı sunacağımız üzere, yeter 

sebep ilkesini kendisiyle sınırlandırdığımız ve mümkün senaryolar arasında 

neden bu senaryoyu tercih ettiğine dair bir neden talep etmemize gerek 

bırakmayan bir irade sahibi fâili gerektirdiği için, gerçek anlamda imkanın bu 

denli genişliğini sağlamaktadır. 

Buna dair imkan kavramının umumiliği bir başlangıç noktası teşkil eder: 

a. Eğer bazı şeylerin makdûr olmasının imkanının illeti tüm 

mümkünlerde bulunuyorsa (p), bütün mümkünlerin Allah’ın makdûru 

olması gerekir (q). 

b. Bazı şeylerin makdûr olmasının imkanının illeti tüm mümkünlerde 

bulunmaktadır. (p) 

➔ O halde bütün mümkünler Allah’ın makduru olur. (q) 

p ve  q arasındaki mülazemet şu şekilde gerekçelendirilir: İllet malülden 

ayrılmaz. O halde, imkanın illeti bütün mümkünlerde mevcutsa, bu mevcudiyet 

zorunlu olarak bütün mümkünlerin Allah’ın makdûru olmasıyla sonuçlanır. 

Râzî, olumsallık ve Fâil-i muhtâr nazariyesini ilişkilendirerek şöyle ifade eder:  

Kâdir-i muhtâr, iki eşit durumdan birini, baskın bir yön olmadan tercih edebilir. Bunu 
bildikten sonra şöyle deriz: Âlemin terkibi ve telifi sonsuz farklı şekillerde (ala vücuh kesira 
muhtalife ğayr mutenahiye) olabilir. Vâki olan bu şekil, sonsuz yönlerden bir tanesidir. 
Kâdir olan fâil, bu şekli ve diğer tüm şekilleri [yaratmaya] kâdirdir. Ancak, Kâdir, eşit olan 
iki durumdan birini baskın bir yön olmadan tercih edebilir. O sebeple, kâdirden diğer 
şekiller değil de bu muayyen şekil sâdır olmuştur.168 

 

 
 

168 Râzî, el-Metâlib, 3/112.  



103 
 

Devamında, Râzî, insanlardan her bir şahsın daha büyük veya daha küçük 

olması mümkünken belirli bir büyüklükte, diğer tüm şekiller mümkünken belirli 

bir tabiat ve belirli bir mizaçta yaratıldığını ifade eder. Bu olumsallık karşısında, 

neden bu vâki olan şekil gerçekleşti de diğerleri değil, sorusuna, kâdir olan fâilin 

sadece Fâil-i muhtâr olmasıyla cevap verilebileceğini söyler: “Buna dair bir 

cevabımız yoktur. Ancak kâdir sadece kâdir olması bakımından diğer sıfatlar 

mümkünken bir şeyi özel sıfatla yaratır. Çünkü Kâdir-i muhtâr’ın özelliği 

(hâssiyye), iki eşit arasında bir baskın yön olmadan tercih yapabilmesidir.”169  

Üçüncü bölümde yeter sebep ilkesinin Fâil-i muhtâr söz konusu olduğunda 

sınırlandırıldığı ayrıntılı gösterilecektir. Doğada imkan alanının Fâil-i muhtâr’ın 

tercihiyle açıklamanın gücü, onun tercihinin nihai bir neden açıklaması 

sunmasıdır. Zira, Fâil-i muhtâr’ın tercihi hakkında ileri bir illet arayışına gidilme 

ihtiyacı duyulmaz. Râzî’nin de ifade ettiği gibi, Kâdir-i muhtâr’ın özelliği, bir illet 

olmaksızın mümkünler arasında tercih etmesidir.  

Sonuç olarak, Râzî’nin felsefesinde doğal nesneler, özellikler ve ilişkilere 

dair olumsallık iki yönlü bir öneme sahiptir. Bir yandan, doğadaki olumsallık, 

onun yaratıcısının Fâil-i muhtâr olduğunu gösterir. Diğer yandan, Fâil-i muhtâr 

nazariyesi, makdûr olanın, yani diğer ifadeyle var olabilecek olanın, imkanı, 

zorunluluğu ve imkansızlığı hakkındaki hükümlerinin duyusal bilgi ve tecrübeyle 

 
 

169 Râzî, el-Metâlib, 3/112. Râzî, yeter sebep ilkesinin Fâil-i muhtâr’da niheyete ermesi gerektiğini 
Muhassal’da şu şekilde açıklar: “Bunlar, niçin kanıtlamasının (limmiyyet) talebi üzerine inşa 
edilmiştir. Oysa o, geçersizdir. Çünkü her şeyin illetli kılınması gerekmez. Aksi takdirde o illetin 
illeti de başka bir illet ile illetli kılınırdı ve teselsül gerekirdi. Bilakis kesinlikle illetli kılınmayacak 
bir şeyde sonlanması gerekir. Buna en uygun olan şey ise Allah Teâlâ’nın fiilleri ve hükümleridir. 
O her ne ki yaparsa yapmasının bir illeti yoktur.” Bk. Fahreddin er-Râzî, Ana Meseleleriyle Kelam ve 
Felsefe: El-Muhassal, çev. Eşref Altaş, (İstanbul: Klasik, 2019).  
 



104 
 

cevaplandırılamayacağını gösterir. Bunun temelinde, doğada var olan her 

nesnenin hem cisim hem de nitelik yönünün Fâil-i muhtâr’ın tercihine dayandığı, 

ancak bu tercihin kendisinin nihai bir neden olarak başka bir nedene dayanmadığı 

anlayışı yatmaktadır. Bu yaklaşım, doğaya ilişkin geniş bir imkan kavramına 

zemin hazırlar.  



105 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM: FÂİL-İ MUHTÂR NAZARİYESİ VE RÂZÎ FELSEFESİ 

 

  



106 
 

Fâil-i muhtâr nazariyesi, Râzî felsefesinde özel ilahiyatın bir meselesi olmasının 

yanı sıra epistemolojiden ontolojiye ve hatta doğa felsefesine kadar iz düşümlerini 

takip edebileceğimiz bir ilkedir. Bu minvalde Râzî, Fâil-i muhtâr nazariyesini farklı 

mesele, bağlam ve rollerde işletmektedir. Bu bölüm, Râzî’nin tüm temel eserlerini 

dikkate alarak Fâil-i muhtâr nazariyesinin hangi şekillerde uygulandığını ele 

almaktadır. Lakin, bir nazariye olarak atıfta bulunulan Fâil-i muhtâr kavramını 

anlaşılır kılmak için öncelikle muhtâr ile mûcib arasındaki farkın tam olarak hangi 

yönlerde bulunduğu tartışılmalıdır. Devamında, Fâil-i muhtâr nazariyesinin 

“oyun bozan”, argümanın eksikliğini ortaya koyan bir delil ve çözüm üretici 

olarak kullanımı, örnekleriyle birlikte sunulacaktır. Bu bölümde, Râzî felsefesinde 

Fâil-i muhtâr nazariyesinin imkan ve zorunluluk kavramı etrafındaki analizine 

geçmeden önce, bu ilkenin Râzî düşüncesindeki konumu ve oynadığı rolün tespit 

edilmesi amaçlanmaktadır. 

3.1. Fâil-i Muhtâr ve Mûcib bi’z-zât: Fark Nerede?  

 

Râzî düşüncesinde, Fâil-i muhtâr nazariyesinin imkan ve zorunluluk 

kavramlarıyla irtibatını ele almadan önce, bu nazariyenin açık bir şekilde temyiz 

edilmesi gerekir. Nitekim ontoloji, bilgi teorisi ve doğa felsefesi gibi alanlardaki 

tartışmalarda Fâil-i muhtâr nazariyesi uygulandığında, muhtârın mûcibden farklı 

olduğu zorunlu bir bilgi olarak kabul edilmektedir.  Lakin, bu farkın tam olarak 

nerede yattığını açıklamak, imkan ve zorunluluk kavramlarını anlamak için elzem 

gözükmektedir.  

Muhtâr ve mûcib arasındaki fark, üç meseleyi merkeze alarak açıklığa 

kavuşturulabilir. Bunun için (a) tercih bila müreccihin imkanı, (b) zât veya sıfatın 



107 
 

îcâb etmesi ve c) terk veya başka bir şekilde yaratmanın imkanı sorgulanacaktır.   

Bu üç mesele, muhtâr ile mûcib arasındaki farkı ortaya çıkaracaktır. Ancak, 

Râzî’nin farklı eserlerinde sunduğu anlatı ve görüşleri doğru bir şekilde 

konumlandırmak için bir noktayı daha dikkate almamız gerekir. Zira, farklı 

bağlamlarda kâdiriyet, irade sonrası ve fiilin gerçekleşmesi aşamalarından 

bahsedilmekte; tartışılan aşamaya göre yukarıdaki üç meseleye dair verilen 

cevaplar da değişiklik göstermektedir. Aşağıda meseleleri ele alırken bu yönün 

belirleyici bir rol oynadığını göreceğiz.   

3.1.1. Tercih bila müreccihin imkanı 
 

Mûcib bi’z-zât nazariyesinin savunucuları, Fâil-i muhtâr nazariyesini 

kabul etmenin, mümkünün herhangi bir sebebe ihtiyaç duymadan 

gerçekleşebileceğini ve bunun bir sonucu olarak âlemin yaratıcısının ispat 

edilmesinin mümkün olmayacağını gerektirdiğini iddia etmektedir. Bu eleştirinin 

açıklaması şöyledir: Eğer Bâri Teâlâ belirli bir şeyi yaratmayı tercih ediyorsa, bu 

tercih ya belirli bir sebebe dayalıdır ya da belirli bir sebebe dayanmaksızın 

gerçekleşmektedir. Eğer tercih belirli bir sebebe dayanıyorsa, yarattığı şey 

evleviyetle gerçekleşmeyi gerektirir. Öyle ki, evleviyet olmasaydı, o tercih 

gerçekleşmezdi. Bu nedenle tercihe dayalı fiil gerçekleştiren her fâil kemâli talep 

edendir. Diğer taraftan, fiili tercih etme belirli bir sebebe dayanmıyorsa, yokluğu 

ve varlığı eşit olan bir şey, herhangi bir sebep olmaksızın gerçekleşmiş olur. Bu 

durum, yeter sebep ilkesini zedeler. Bu eleştiri karşısında, Fâil-i muhtâr 

nazariyesini savunanlar şu ikilemle karşılaşırlar: Ya Fâil-i muhtâr bir sebebe 

dayalı olarak tercih ettiği iddia edilecek ve böylece kemâli talep eden eksik bir 



108 
 

varlık durumuna düşecektir ya da yeter sebep ilkesi, Fâil-i muhtâr’ın tercihi 

bağlamında iptal edilecektir.170  

Râzî, burada ikinci seçeneği tercih etmektedir. Ona göre, irade etme 

aşamasında muhtâr, imkan-ı hâss şeklinde, yani ne varlıkta ne de yoklukta 

zorunluluğu içermeyen ( على سبيل الصحة) bir tarzda yaratmaktadır.  Diğer yandan, 

tercihin kendisi de bir nedene dayanıyorsa, bu neden tercihi zorunlu kıldığından, 

fâil bu durumda mûcib hâline gelir.171 Bu durumda iradeli bir fiilin de sonuç 

itibariyle bir sebebe dayandığını söylersek aslında iradeli düşündüğümüz fiil 

zorunlulukla gerçekleşmiş olur. Bu nedenle, Râzî’ye göre muhtâr ile mûcib 

arasındaki farkı sürdürebilmek için, irade etme aşamasında muhtâr fâil 

bağlamında yeter sebep ilkesini sınırlandırmamız gerekir.172 Bu, yukarıda ispat-ı 

vacibi imkansız kılacak bir sonuca da götürmez çünkü iradenin zatî sıfatı 

tahsis/tercihi gerektirmek olduğundan dolayı, başka bir sebeplilik zincirine 

aktarmaya gerek kalmaksızın tek sebebin fâilin muhtâr olmasıyla açıklanması 

yeterli durmaktadır.173  

Aynı soruyu kâdiriyet aşamasında sorduğumuzda ise, Râzî’nin yeter sebep 

ilkesini sürdürdüğünü söylememiz gerekir. El-Metâlib’in cebir ve kader konuları 

hakkındaki cildinde mûcib ve muhtâr farkını açıklarken, Râzî’nin böyle bir ayrımı 

gözettiğini tespit edebiliriz. Çünkü kâdiriyetin kendisi bir tercihi içermediği için, 

 
 

170 Râzî, el-Mebâhis, 2/510-1; a.mlf. el--Metâlib, 9/16. 
171 Râzî, el-Metâlib, 4/62-63; a.mlf. el-Metâlib, 3/48,  
172 Râzî, el-Erba’în, 1/181; a.mlf. el-Metâlib, 3/49; Franscesco Omar Zamboni, At the Roots of Causality: 
Ontology and Aetiology From Avicenna to Fakhr al-Din al-Râzî, (Brill: Leiden, 2024), 252-256. İbn Sînâ 
felsefesinde yeter sebep ilkesinin geçerliliği ile ilgili bk. Kara Richardson, “Avicenna and the 
principle of sufficient reason” The Review of Metaphysics 64/4, (2014). 
173 Râzî, el-Erba’în, 1/181-2; a.mlf. Muhassal, 351-352; a.mlf. el-Metâlib, 3/77-100; a.mlf. el-Metâlib, 
4/323-360; a.mlf. Nihâye, 2/ 281-282; a.mlf. el-Müllahhas, 2/1077.  



109 
 

müreccih olan iradenin kâdire eklenmesi zorunludur. Burada Râzî, Mûcib bi’z-zât 

pozisyonundan yöneltilen eleştiriye, yani bu durumda ispat-ı vâcibin imkansız 

olacağı ilzamına, hak verir.174 İnsanın özgürlüğüyle ilgili tartışmada, Râzî şu 

muhtemel eleştiriyle karşı karşıya kalır: Ya şahidde ve ğaibde cebr görüşü 

savunulacak ve her muhtârın aslında iradesinin îcâb edilmesiyle mecbur olduğu 

sonucuna varılacaktır. Bu durumda, Râzî’nin pozisyonu, felâsifenin Mûcib bi’z-zât 

nazariyesini destekler. Ya da şahidde ve ğaibde kaderiyye görüşü savunulacak ve 

Râzî’nin görüşü, Mu’tezile’nin özgür insan anlayışına ulaşacaktır. Râzî ise, “yakinî 

bir fark”175 ile şahidde ve ğaibde muhtâr ile mûcibin farkını göstereceğini vaad 

eder ve bunu aşağıda özetleyeceğimiz şekilde açıklar. Buradan hareketle, Râzî’nin 

muhtâr kavramının şahidde ve ğaibde farklı olduğunu söyleyebiliriz. Şimdi, 

Râzî’nin seçili ve nadir meseleler hakkında kabul ettiği yakinilik 

değerlendirmesinde bulunduğu bu farkı tahlil edebiliriz. 

Râzî’ye göre, muhtâr ile mûcib arasında mutlak iki fark gözetilebilir: a) 

Doğal müessirin (mûcib) tesiri değişime kapalıdır ve her zaman aynı kalır. 

Muhtâr’ın tesiri ise dâîye bağlı olarak değişebilir. Bir insanda sağa gitme yönünde 

bir dâî oluşursa sağa gider, sola gitme yönünde bir dâî oluşursa sola gider. b) Doğal 

müessir, kendisinden sudur eden fiilin farkında değilken, muhtâr fâil şuur ve idrak 

sahibidir. Bir fiilin fayda sağlayacağını bildiğinde, o fiile yönelik bir dâî oluşur ve 

bu fiil lüzum yoluyla gerçekleşir. Muhtâr ile mûcib arasında şâhid ve ğâib farkı 

gözetmeksizin böyle bir açıklama getirdikten sonra Râzî, Allah ve diğer fâiller 

arasında nasıl bir ayrım yapılması gerektiğine dikkat çeker: Ona göre, şahiddeki 

 
 

174 Râzî, el-Metâlib, 9/9, 15.  
175 Râzî, el-Metâlib, 9/16.  



110 
 

fâillerin iradeleri hâdistir ve başka bir müreccihe ihtiyaç duyar. Bu durum sonsuza 

kadar geri gidemez; dolayısıyla sonuç olarak Allah’ın o fâildeki dâî veya müreccihi 

yarattığını söylememiz gerekir. Diğer yandan Allah’ın iradesi kâdim ezelîdir ve 

başka bir iradeye bağlı değildir.176 Bu pasajlarda Allah’ın yaratmasının bir iradeye 

dayandığına dikkat çekerken, Râzî’nin, diğer eserleriyle çelişecek şekilde, yeter 

sebep ilkesini mutlak geçerli gördüğünü söylemek yanıltıcı olur. Zira burada 

Râzî’nin meselenin farklı bir aşamasını ele aldığına dikkat etmemiz gerekir. 

Nitekim Râzî burada yeter sebep ilkesini problematize ederken “rüchan”177 

kelimesini kullanırken, yukarıda atıfta bulunduğumuz ve Fâil-i muhtâr hakkında 

mümkün gördüğü müreccihsiz tercihi ifade ederken “tercih”178 kelimesini 

seçmektedir. 

Yukarıda ulaştığımız sonucu şüphe altında bırakabilecek bir eser el-

Mebâhisu’l-meşrikiyyedir. Genel tabloyu çizmek gerekirse, irade faslının başından 

508-514. sayfalara kadar Râzî, kâmil bir varlığın bir şeyi kastederek fiil 

yapmasının, onda noksanlığı gerektireceğinden imkansız olduğunu öne süren 

gerekçeyi aktarmaktadır. Râzî, bu pasajların İbn Sînâ’dan açıklanarak 

alıntılandığını kendisi ifade etmekte ve delillerin zayıflığı konusunda şaşkınlığını 

dile getirmektedir.179 Devamında “tahkik edildiğinde”180 ifadeleriyle, Râzî’nin 

 
 

176 Râzî, el-Metâlib, 9/15vd. 
177 Râzî, el-Metâlib, 9/16-17 (.يكون رجحان الفاعلية على التاركية ، لا بد وأن يكون معللا بعلة موجبة) 
178 Râzî, el-Erba’în, 2/38 (  والجواب عن الثالث : ان حاصل الكلام فيه يرجع إلى أن القادر المختار ، هل يمكنه  ترجيح  أحد

فزال    -على ما قررناه في مسألة القادر    -المثلين على الآخر لمحض كونه قادرا مختارا ، أم لا ؟ وعندنا : أن ذلك غير ممتنع  

) Muhassal, 351-352 ;(السؤال  .el-Mülahhas, 2/177 ;(  أحد الجائزين على الآخر لا لمرجح   ترجيحوإن المختاريصح منه  
( أحد مقدوريه على الآخر لا لمرجح ترجيحوالجواب عن أصل الكلام ما بينا أن القادر يمكنه  .) 
179 Râzî, el-Mebâhis, 2/512.  
180 Râzî, el-Mebâhis, 2/514. 



111 
 

burada müreccihsiz tercihin imkanı konusunda Bâri Teâlâ ve insan için aynı 

durumun söz konusu olduğunu söylediği izlenimi oluşmaktadır:  

Tahkik ettiğimizde şöyle bir sonuca hükmederiz: biz insanlar veya Allahu Teâlâ hakkında 
fark etmeksizin, irade eden ile irade etmeyen arasındaki fark daha önce ifade ettiğimizdir. 
İrademiz irade edilenin varlığı ve yokluğuna nispeti eşit olduğu sürece, bu iki taraftan 
birini tercihe elverişli değildir. İradenin varlığa nispeti yokluğa olan nispetine ağır 
bastığında ise, tercih ancak zorunluluk seviyesine ulaştığında gerçekleşir. Bu sebeple 
kesin irade bunda (عند) gerçekleşir. İşte orada fiili îcab eder.181  

 

Alıntılanan bu pasajla ilgili iki yorum mümkündür:  

1) El-Mebâhis’in Râzî’nin kendi görüşlerini ortaya koyduğu bir eser 

olduğunu varsayarak, diğer eserlerden farklı bir pozisyonu savunduğu 

düşünülebilir. İnsanlar ve Allahu Teâlâ arasında bir fark gözetilmemesi ve insan 

için müreccihsiz tercih nasıl imkansız ise Allah için de imkansız olduğunun 

belirtilmesi dikkate alındığında, bu pasaj, yeter sebep ilkesinin sınırsız bir şekilde 

geçerli görüldüğü sonucunu verir. Zira Râzî, diğer eserlerin aksine, burada 

iradenin nispeti eşit olduğu sürece tercihe elverişli olmadığını ifade eder (  فان ارادتنا

 182.(ما دامت متساوية النسبة إلى وجود المراد وعدمه لم تكن صالحة لترجيح احد ذينك الطرفين على الآخر

Aynı içeriği İbn Sînâ’ya isnat ederek şu şekilde ifade eder: ( إرادة الوجود على   ترجحكان 

هذا محال سبب  عن  واقعا لا  الممكن  فيكون  سبب  عن  العدم لا   Halbuki, yukarıda işaret 183(إرادة 

ettiğimiz gibi, diğer eserlerinde tercihin, iradenin zatî bir sıfatı olduğunu ve bir 

illete dayanması gerekmediğini ifade eder.  Bu pasajdan çıkan sonuç, Allah’ın 

yaratmasının ve tesiriyetinin bir illete dayanması gerektiğidir. Râzî’nin diğer 

 
 

181 Râzî, el-Mebâhis, 2/514. 
182 Râzî, el-Mebâhis, 2/514.  
183 Râzî, el-Mebâhis, 2/510.  



112 
 

eserlerinde184 mûcib ile muhtâr arasındaki farkın müreccihsiz tercihin imkanı 

olduğunu ifade eden sözleri hatırlandığında, el-Mebâhis özelinde iradeli ile 

iradesiz fâil arasındaki tek farkın fiili bilmek olduğu yaklaşımı savunulmuş olur.  

Bu yorumu daha az muhtemel kılan bazı noktalar şunlardır: 1) el-

Mebâhis’in genel karakteristiği: Râzî, eserin başında “mutekaddimîn ve evvelîn” 

olarak adlandırdığı düşünürlerin eserlerini incelediğini, gereksiz uzatmalardan 

veya aşırı kısaltmalardan kaçındığını, meselelere, gerekçelere ve karşıt 

argümanlara düzenli bir şekilde yer verdiğini ifade eder. Bu, eserin özgünlüğünü 

kaybedecek şekilde bir özet niteliğinde yazılmadığını gösterdiği gibi, 

“mutekaddimîn ve evvelîn”185 olarak adlandırdığı felâsifenin görüşlerini en 

azından ele aldığı bir eser olduğunu kanıtlar. Nitekim eserin başında açıkladığı 

üzere, İbn Sînâ felsefesinin takririni sunmuş; bu felsefeyi mutlak yücelticilerden 

ve mutlak eleştirmenlerden farklı tutumla, alışılmışın dışında olsa da olduğu gibi 

yansıtarak şerh etmiştir. “Tahkik” kavramını bu çerçevede ele almak da anlamlı 

olabilir. Buna göre, tahkik, Râzî’nin kendi görüşünü değil, filozofların görüşlerini, 

argümanlarını ve sonuçlarını ortaya koyma amacını ifade etmektedir. Bir diğer 

ifadeyle, İbn Sînâ felsefesi içerisinde savunulan görüşün doğru bir şekilde ortaya 

konulmasıdır.186 Ayrıca İtikâdat firak al-muslimîn ve’l-muşrikîn187 adlı eserinde el-

Mebâhis’i felâsifeye karşı yazılmış bir eser olarak sayar. Bu durum, eserin tamamen 

 
 

184 Râzî, el-Erba’în, 1/181; a.mlf. el-Metâlib, 3/49. 
185 Râzî, el-Mebâhis, 1/88. 
186 İslam Düşünce Atlası, “Ömer Türker, Sonrakilerin Eleştirel Geleneği: Tahkik, (Erişim 14.10.2024) 
https://islamdusunceatlasi.org/sonrakilerin-elestirel-gelenegi-tahkik.  
187 Fahreddin er-Râzî, İtikadat firak el-muslimin ve’l-muşrikîn, nşr. Ali Sami en-Neşşâr, (Kahire: 
Mektebe en-nahda al-mısrıyye, 1938), 91. 

https://islamdusunceatlasi.org/sonrakilerin-elestirel-gelenegi-tahkik


113 
 

sistematik bir şekilde Râzî’nin kendi görüşlerini ortaya koyma amacı taşımadığını 

gösterir. 

Bununla birlikte, el-Mebâhis’i yalnızca felâsifenin görüşlerini özetleyen bir 

eser olarak değerlendirmek de doğru olmayacaktır. Zira Râzî, eser içerisinde 

birçok noktada İbn Sînâ’ya açıkça muhalefet etmektedir,188 “ve’l-hakk indî”189 gibi, 

kendi görüşünü ortaya koyduğunu ifade eden sözler kullanmaktadır. 

İfade edilen bu noktaları dikkate alarak, ikinci bir yorumun, daha 

muhtemel olduğunu söyleyebiliriz: 2) Râzî, el-Mebâhis’de yer yer kendi görüşüne 

yer vermektedir ama genel hatları itibariyle bu eserin eleştirel bir ekol şerhi 

olarak okumanın anlamlı olacağını düşünüyoruz. Bu çalışmada el-Mebâhis 

özelinde bir soruşturma yürütülmemiş olduğundan, en azından Fâil-i muhtâr ile 

mûcib bi’z-zât farkını tespit etme konusunda el-Mebâhis’teki pasajların, Râzî’nin 

diğer eserlerini merkeze alarak tespit ettiğimiz felsefi ana iddialarını 

zedelemediği sonucuna varabiliriz. 

Bunun ötesinde, ikinci yorumu güçlendiren bir diğer argüman, Râzî’nin 

diğer eserlerinde filozoflara atfederek sunduğu görüşlerin, argümanların ve 

eleştirilerin, el-Mebâhis’teki açıklamalarla —daha özet bir formda da olsa— aynı 

olduğudur.190 El-Erba’în ve el-Metâlib’in kıdem cildindeki felasifeye atfedilen 

 
 

188 Râzî’nin el-Mebâhis’de İbn Sînâ’ya muhalefet ettiği meselelerin bir kısmı: a) İmkan subutî değil. 
b) Bilgi bi’l-kuvve veya bi’l-fiil tafsil yoluyla olur. c) Tesir subutî bir vasıf değil d) Birden çok sudur 
edebilir; böyle mümkünler Allah’a dayandırılır, e) Varlık kavramı teşkiki değildir, tahakkuk eden 
tamamıyla var olur/olmaz,  
189 Râzî, el-Mebâhis, 1/212. 
190 Râzî’nin el-Mebâhis’de atomculuk aleyhine getirdiği delillerin de İbn Sînâ’nın delillerinin bir 
özeti olduğunu dikkate alabiliriz. Bu, el-Mebâhis’in özel bir karakteristiğe sahip olduğu yorumunu 
destekler. El-Mebâhis’de atomculuğa karşı getirilen delillerin tamamı İbn Sînâ’nın Şifâ:Fizik’deki 



114 
 

görüşleri dikkate alarak el-Mebâhis’deki pasajlardaki paralelliğe baktığımızda 

şöyle bir tablo ortaya çıkmaktadır.  

Râzî, felâsifenin görüşünü özetlerken beş delil sunmaktadır. 1) Tercih bila 

müreccih ilkesi özelinde istisna kabul etmek kuralın kendisini zayıflatır ve 

böylece ispat-ı vâcib imkansızlaşır.191 2) Müreccihin olmadığı doğru değildir, 

vicdanî olarak her zaman bir müreccihin olduğunu biliriz.192 3) Mükemmel bilgi, 

fiili îcâb eder.193 Burada zikredilmeyen diğer deliller ise 3) Tam illet delili194 4) Terk, 

aslî yoklukta bekâ195 6) Sıhhat/Mümkün olan ne kalıyor?196 

Son olarak, pasajda muhtâr ile mûcib arasındaki farkın bilgiye 

indirgenmesi hem el-Metâlib’in ilgili pasajlarıyla uyuşmaz197 hem de Râzî’nin diğer 

eserlerinde felâsifeye atfederek kurduğu argümanlarla198 paralellik taşır. Sonuç 

itibariyle, el-Mebâhis’deki muhtâr ve mûcib ile ilgili ifadeleri, Râzî’nin filozofların 

görüşlerini şerh ederek aktardığı şekilde okumak daha muhtemel görünmektedir. 

 

 

 
 

argümanlarından üretildiğine dair bk. Alnoor Dhanani, “The Impact of Ibn Sina’s Critique of 
Atomism on Subsequent Kalam Discussions of Atomism”, 97. 
191 Râzî, el-Metâlib, 3/84; a.mlf. el-Metâlib, 6/112; a.mlf. el-Mebâhis, 2/510.  
192 Râzî, el-Metâlib, 4/108; a.mlf. el-Mebâhis, 2/511. 
193 Râzî, el-Metâlib, 3/80.  
194 Râzî, el-Metâlib, 3/77; a.mlf. el-Metâlib, 4/108; a.mlf. el-Mebâhis, 1/603 
195 Râzî, el-Metâlib, 3/84 vd. 
196 Râzî, el-Metâlib, 3/83; a.mlf. el-Metâlib, 4/102.  
197 Râzî, el-Metâlib, 9/16 vd.  
198 Râzî, el-Erba’în, 2/176.  



115 
 

3.1.2. Zâtın îcâbı, Sıfatın îcâbı  

 

Yukarıda ifade ettiğimiz gibi, mûcib ve muhtâr arasındaki farkı tespit 

edebilmek için tartışılan konunun hangi aşamasının ele alındığını dikkate almak 

gerekir. Zira hem Mûcib bi’z-zât hem de Fâil-i muhtâr nazariyelerine göre, 

müessirin tesiri için gerekli olan tüm faktörler bir araya geldiğinde eser zorunlu 

hale gelir. Öte yandan, tüm faktörler bir araya gelmedikçe, eserin zorunlu hale 

gelmesi mümkün değildir. El-Mebâhis’teki pasaja tekrar baktığımızda, iradenin 

tereccühünden bahsedilmesi bağlamında, irade eklendikten sonra dahi bir 

müreccihin sorgulandığını görebiliriz. Ancak, irade eklendikten sonra fiilin 

gerçekleşmesinin zorunluluğu açısından, Mûcib bi’z-zât ve Fâil-i muhtâr 

nazariyeleri arasında bir fark bulunmadığını söyleyebiliriz. Çünkü Fâil-i 

muhtâr’ın bir şeyi irade ettiğinde mûradın gerçekleşmemesi düşünülemez. Bir 

diğer ifadeyle: Muhtâr olan, fiili ihtiyâr ettiğinde (irade sonrası aşamasında) 

terkin ihtiyârının da düşünülebildiği değil, fiilin ihtiyârının yerine (kâdiriyet 

aşamasında) terkin ihtiyârının tasavvur edilebileceğidir. 199 Râzî, bu sebeple el-

Mebâhis’de felâsife görüşlerini şerh ederek açıklarken, irade ve kasıt kavramının 

reddedildiğini gösteren ifadelere yer verir;200 buna karşın el-Metâlib’de kâdiriyet 

aşamasında müreccih/iradenin gerekliliğini vurgular.201 Sonuç olarak, Mûcib bi’z-

zât görüşü temelde kasıt ve iradeyi reddederek îcâbı zâta yükler; Fâil-i muhtâr 

görüşü ise irade ve kasıt kavramlarını kabul ederek îcâbı bu sıfatlara bağlar. Bu 

 
 

199 Râzî, el-Erba’în, 1/181:   فهو أنه ليس القادر عبارة عن الّذي عند اختيار الفعل يتصور منه اختيار الترك ، فان ذلك يجرى

مجرى  الجمع بين الضدين . وهو محال . بل القادر هو الّذي يتصور منه اختيار الترك ، بدلا عن اختيار الفعل . وبالعكس . وهذا  

 المعنى معقول في حق اّللّ تعالى 
200 Râzî, el-Mebâhis, 2/508-513.  
201 Râzî, el-Metâlib, 9/27.  



116 
 

minvalde, iki nazariye eseri gerektirme anlamında îcâb cihetinden 

farklılaşmamakla birlikte, îcâbın kaynağı konusunda farklılaşırlar.   

 

3.1.3. Terk veya başka türlüsü makdûr mu?  
 

Yukarıda açıkladığımız gibi, muhtâr ile mûcib arasında tam illetten eserin îcâb 

etmesi açısından bir fark yoktur. Peki, muhtârın terk etme imkanını veya 

yarattığından başka türlü yaratma imkanını barındırdığını, mûcibin ise bu 

imkanları barındırmadığını söyleyerek bir farklılık tespit edebilir miyiz? 

Öncelikle, burada tesir öncesi ve sonrasını ayırmak yerinde olacaktır. Bu 

bağlamda, kâdirin “isterse yapar, istemezse yapmaz” şeklindeki tanımının İbn 

Sînâ tarafından da kabul edildiğini söyleyebiliriz.202 Şartlı kıyasın doğruluğu 

mukaddemin doğruluğuna bağlı olmadığından, “istemezse” durumunun hiç 

tahakkuk etmemesi halinde bile cümle doğru kabul edilir. Sonuç olarak, kâdirin 

“yapmasının mümkün olması” şeklinde anlaşılması hem muhtâr hem de mûcib 

için geçerli kabul edilebilir. Bu durumda, Râzî’nin el-Mebâhis’deki bu pasajının ne 

İbn Sînâcı felsefe açısından ne de Fâil-i muhtâr nazariyesi açısından bir problemi 

ele aldığı söylenebilir. Daha çok Mu’tezile kelâmından tevarüs edilen ilim ve irade 

sıfatı arasındaki ilişkiye dair tartışmaya atıfta bulunur gözükmektedir:  

Zâtın murîd veya kâdir olmasının şartı, “yapmamasının mümkün olması” değildir. Çünkü 
Allahu Teâlâ, belirli bir şeyi belirli bir vakitte yapacağını bilirse ve bu fiil 
gerçekleşmeseydi, Allah’ın ilmi maluma mutabık olmaz, ilmi cehl olurdu. Bu ise 
imkansızdır. İmkansıza yol açan da imkansızdır. O halde, bu fiilin gerçekleşmemesi 
imkansızdır. Bu durumda, fiilin gerçekleşmesi şüphesiz zorunlu hale gelir, çünkü çelişiğin 
iki tarafının da yanlış olması mümkün değildir. Bununla birlikte, Allah murîd ve kâdirdir. 

 
 

202 İbn Sînâ, Şifâ:Metafizik, 2/155-6. 



117 
 

O halde, fiilin makdûr veya murâd olması, onun gerçekleşmemesinin imkanını 
içermediğini biliriz.203  

 

Alıntılanan bu pasaja dikkatle baktığımızda, söz konusu problemin ilim ve 

irade sıfatları arasındaki ilişkiye dair olduğunu görebiliriz. Allah’ın 

gerçekleşeceğini bildiği şeyi takdir etmemesi imkansızdır, çünkü bilgisi vakıaya 

mutabık olmalıdır; aksi takdirde bilgisizlik söz konusu olur. Bu durumda, ilim 

kâdirin terk etme veya başka bir şekilde yaratmasını imkansızlaştırmaktadır. 

Öncelikle, bu eleştirinin Abbad b. Süleyman’a geri götürülebileceğine işaret 

edilmelidir.204 Zira bu eleştirinin İbn Sînâ tarafından kullanılmış olmasına rağmen, 

İbn Sînâcı felsefeden kaynaklanan bir eleştiri olmadığını belirtmemiz gerekir. 

Bunu dikkate aldığımızda problemin kaynağının ilim sıfatına dair anlayışta 

yattığını görürüz. Eğer ilim maluma, malum ise vakıaya tâbi ise, ilim sıfatı terk 

etme veya başka türlü olabilme imkanını ortadan kaldırmaz. Öte yandan, İbn 

Sînâcı felsefede olduğu gibi, ilim sıfatı aynı zamanda yaratıcı veya varlık verici bir 

nitelik taşıyorsa, bu durumda Zorunlu Varlıktan sudûr eden her şey, ilim sıfatının 

bir gereği olarak gerçekleşir. Tûsi, ilim sıfatı ile ilgili bu farkı şu şekilde ifade 

etmektedir:  

’Allah’ın gerçekleşeceğini bildiği şeyin gerçekleşmesi zorunludur.’ iltizamıyla ilgili bir 
mesele bulunmaktadır. Eğer ‘gerçekleşmesi zorunludur’ ifadesiyle, Allah’ın ilmi onu var 
kılar (mûciden lehu) anlamında, yani ilimden sudur etmesinin zorunlu olduğu 
kastediliyorsa, buna Zorunlu Varlık’ın kendi zâtına dair bilgisi ve madumlar hakkındaki 
bilgisiyle nakz getirilir. Eğer ama bu ifadeyle, gerçekleşen şeyin Allah’ın ilmine mutabık 
olmasının zorunlu olduğu kastediliyorsa, bu doğrudur. Bundan ise cebr sonucu çıkmaz; 

 
 

203 Râzî, el-Mebâhis, 2/514.  
204 Ebû’l-Hasan el-Eş’ârî, Makâlatu’l-islamiyyîn ve ihtilâfu’l-musallîn, thk. Muhammed Muhyiddîn 
Abdu’l-hamîd, (Kahire: Mektebetu’n-nahda el-mısriyye, 1950), 254.  



118 
 

çünkü Allah, var olacak olanı bilir ve bununla beraber mecbûr değildir. Çünkü bu 
zorunluluk sonradandır, önceden değil.205   

 

Tûsî’nin vurguladığı gibi, ilim sıfatı mûcid olarak kabul edildiğinde mucbir 

olur; ama eğer mutabakatın zorunluluğundan bahsedilirse, bu sonradan ortaya 

çıkan bir durum olduğundan dolayı mucbir değildir. Bu durumda ilim, kâdirin 

yarattıklarına mutabık olmak zorundadır. Bu anlamda Zorunlu Varlık’ın 

gerçekleşeceğini bildiği bir şeyin yaratmaması imkansızdır; ancak bu, ilminin onu 

zorladığı anlamına gelmez. İbn Sînâcı felsefeye göre, Zorunlu Varlık’ın kendisini 

akletmesi sonucunda âlemin sudûr ettiği düşünüldüğünde, ilim mûcid 

konumundadır. Bu nedenle, Mûcib bi’z-zât aynı zamanda Mûcib bi’l-‘ilmdir; çünkü 

zaten bu nazariyeye göre, Zorunlu Varlık’ın zatı ve ilmi arasında herhangi bir 

ayrım bulunamaz. Vardığımız noktayı özetlemek gerekirse, muhtâr ile mûcib 

arasındaki bir diğer fark ilim sıfatının fonksiyonu ile ilgilidir. Muhtâr’ın 

yaratmasında ilim, maluma ve dolayısıyla vaki olana tabidir; buna karşın Mûcib’ın 

bilmesi yaratmasıdır, bu sebeple vaki olan, ilme tâbidir. O halde, terk konusunda 

ilim sıfatının dahli mûcib için açık iken, muhtâr için net değildir.  

Peki, problemi biraz daha yakından incelediğimizde, ilim sıfatının ezelî 

taallukunun irade sıfatının ezelî taallukunu sınırlandırdığını söylemek mümkün 

müdür? Eğer ezelde Allah, x nesnesini t1 anında yaratmayı irade etmiş ve ilim 

sıfatı da x nesnesinin tahakkuk edeceğini biliyorsa, o halde t1 anında x nesnesinin 

tahakkuku zorunlu hale gelir. Bu durumda, t1 anında Allah’ın x nesnesi yerine y 

nesnesini yaratmasının imkansız olduğu ve dolayısıyla kâdir olmadığı söylenebilir 

 
 

205 Nasireddin et-Tûsî, Telhisu’l-Muhassal, nşr. A. Nûrânî, (Beyrut: Dâru’l-edvâ, 1985), 296. 



119 
 

mi? Bu soru, asıl muhassisin hangi sıfat olduğu ile ilgilidir. İmkan bütün 

mümkünlerde eşit olduğu için her mümkün, makdurdur. Bu sebeple, kudret sıfatı 

belirleyici bir muhassis olamaz. Çünkü kudretin bütün mümkünlere taalluku eşit 

uzaklıktadır.206 İlim sıfatı da muhassis olamaz, çünkü vaki olana dair ilim vukua 

tâbidir. Vuku ise gerçekleştirmeye/yaratmaya tabidir. Eğer yaratma ve vaki kılma, 

vukua dair ilme tabi olsaydı kısırdöngü olurdu.207 İrade sıfatını dikkate aldığımızda 

irade sıfatının başka herhangi bir kaynağa başvurmadan kendisinde tercihin ve 

tahsisin kaynağı olduğunu söyleyebiliriz. Hülâsâ, hâriçte muayyen bir nesnenin 

yaratılışında sıfatların taallukları birbirinden ayırt edilerek, sıfatlar arasında 

zamansal olmayan bir öncelik-sonralık ilişkisi kurulabilir.  

Bununla birlikte bu noktada bir sorun belirmektedir. Muayyen nesnenin 

meydana getirilmesinde ilim sıfatı, kudret ve iradeye tâbî bir şekilde vakıaya dair 

kâşif-taallukuna sahipken, irade ve kastın önşartı olarak maksudun tasavvur 

edilmesi söz konusudur. Râzî, ilim sıfatını ispat ederken buna binaen bir gerekçe 

sunmaktadır: 

(1) Kâdir kasıt ve iradeye göre fiil yapandır. 

(2) Bir şeye dair kasıt ancak o şeyin tasavvurundan sonra gerçekleşir. 

Sonuç: Bir şeyin yaratılması ancak o hakikatlerin tasavvurundan sonra 

mümkün olur.208 

 
 

206 Râzî, Nihâye, 2/278-9. 
207 Râzî, Nihâye, 2/280. 
208 Râzî, Nihâye, 2/181. Ayrıca bk. Râzî, el-Metâlib, 3/117. 



120 
 

Râzî, Fâil-i muhtâr’ın bir şeyi karatmaya kastettiğinde “mevcut olmak 

bakımından mevcudun zorunlu ve mümkün kısımlarına ayrıştığını”209 bilmesi 

gerektiğini düşünür. Bunu bilmek ise ancak zorunlunun ve mümkünün ne 

olduğuna dair bilgiyle olabilir. Bu durumda, ilim kasıt ve iradenin şartıysa, şart 

meşrutu öncelemesi gerektiğinden, ilim sıfatı irade sıfatını ve böylece kudret 

sıfatının taallukunu da öncelemesi gerekir. Lakin bu, önceden vazettiğimiz 

kudret-irade-ilim sıralamasını bozmaktadır. Çünkü bu çerçevede imkan ve 

imkansız gibi kavramların Fâil-i muhtâr’ın irade sıfatına değil, ilim sıfatına 

dayandırmamız gerektiği sonucu çıkabilir. Bu, şu anlama gelir: Fâil-i muhtâr önce 

mümkünü tasavvur ediyor, sonra irade ederek kudretiyle yaratıyor. Daha sonra 

ise, vakıaya mutabık olan bir bilgi bulunuyor. Lakin burada şu noktaya dikkat 

çekmek önemlidir. Râzî’ye göre, mümkünler Allah’ın ilminde çoklu ve sabit 

değiller, çünkü o, Allah’ın ilim sıfatı bağlamında, izafet görüşünü savunarak, 

sadece zât ve taallukların var olduğunu söylemektedir.210 İlim sıfatı, bir suretin 

bilende husulü olarak değil, bilen ile bilinen arasında bir izafet şeklinde 

düşünüldüğünde, mümkünlerin bilinebilir olması için sâbit olması gerekmediği 

savunulabilir hale gelir. Bu minvalde, irade sıfatının tahsisine konu olabilen tüm 

mümkünler, kastın şartı olması hasebiyle hangi anlamda Allah’ın ilminde 

tasavvur edildiği sorusuna, temeyyüz kavramına dikkat çekerek bir cevap 

aranabilir. Tezin dördüncü bölümünde ayrıntılı bir şekilde tahlil edeceğimiz 

üzere, Râzî, temeyyüzün iki anlamda kullanıldığını ifade etmektedir. Gayriyet 

temeyyüzü, olarak isimlendirebileceğimiz temeyyüz, “bir şeyin kendisi dışında 

 
 

209 Râzî, el-Metâlib, 3/118.  
210 Râzî, el-Metâlib, 3/65. 



121 
 

(ğayr) olmadığının doğru olmasıdır”.211 Hüviyet temeyyüzü, olarak 

isimlendirebileceğimiz ikinci anlamda temeyyüz ise, “bir şeyin kendinde özel bir 

hususiyeti ve hüviyeti olmasıdır.”212 Kastın şartı olan tasavvurun mümkün 

olabilmesi için, “gayr olandan temeyyüz” anlamında bir temeyyüzün yeterli 

olduğu düşünülebilir.  

Sonuç itibariyle, Râzî düşüncesinde mümkünlerin Allah’ın ilminde sâbit şeylerin 

olmadığını iddia edebiliriz. Bu, hem Râzî’nin ilim sıfatıyla ilgili mülahazalarına 

uygundur hem de izafetin şartlarına dair açıklamaları çerçevesinde, kendinde 

vucudiyeti ve subutiyeti olmayan mümküne dair bilginin hasıl olduğu 

düşüncesiyle uyumludur. Bununla birlikte, şu soruya Râzî tarafından tatmin edici 

bir cevap verilmediğini söylememiz gerekir: Fâil-i muhtâr nazariyesinde 

mümkün-zorunlu irade sıfatına mı, ilim sıfatına mı dayandırılmalıdır? İlim 

sıfatına dayandırmak mümkün değildir, çünkü ilim muhassis değil, kâşiftir. İrade 

sıfatına da dayandırmak mümkün değildir, çünkü irade maksudun (mümkünün) 

tasavvuruyla şartlanmıştır. Şart meşrutu öncelemelidir.213 Bir muhtemel çıkış 

yolu, imkanın mahiyetin lazımı olduğu için yaratılmadığı olabilir. Buna binaen 

belirli bir sıfata dayandırma arayışı anlamsız olarak değerlendirilebilir. Lakin 

mahiyetin mec’ul olduğu savunulduğunda -ki tezin dördüncü bölümünde Râzî’nin 

bu görüşü kabul ettiği açıklanacaktır- mahiyet yaratılmış olduğundan lazımları da 

yaratılmış olacaktır. Böylece imkanın hangi sıfatla ilişki halinde olduğu anlamlı 

bir soru olarak durmaktadır. 

 
 

211 Râzî, el-Halk ve’l-ba’s, 233. Ar.  كونه بحيث يصدق عليه أنه ليس غيره 
212 Râzî, el-Halk ve’l-ba’s, 234. Ar.  أن تكون له نفسه هوية و خصوصية 

 



122 
 

Bir diğer mesele, irade ve kudret sıfatının muayyen bir nesneye taalluk 

ettiğinde onun gerçekleşmesinin zorunlu olmasının, Allah’ın Fâil-i muhtâr 

olmasıyla çelişmemesidir. Râzî el-Erba‘în’de  problemi şu şekilde vazeder: Ezelde 

irade ve kudret belirli bir şeyin yaratılmasına taalluk ettiyse, Allah’ın o şeyi 

yaratmaması, imkansızdır. Çünkü, o şey yaratılmasaydı, ezelden bu zamana o 

nesneye dair taallukun gerçekleşmiş olduğundan emin olunamazdı. Râzî bu 

eleştiriyi yersiz bulur; çünkü “aslî salahiyet”, yani Allah’ın x yerine y nesnesini 

yaratma konusundaki temel yetkisi bâki olduğundan, mûcib ile muhtâr arasındaki 

fark geçerliliğini korumaktadır.214 Sonuç olarak, irade ve kudret sıfatlarının ezelî 

taalluklarının gereğinin gerçekleşmesi zorunludur; aksi takdirde, Allah’ın irade ve 

kudret sıfatlarıyla birlikte tam illet olmaması gibi bir sonuç ortaya çıkardı. Bu 

açıdan, irade sıfatının taalluku ezelî tahsîs açısından zorunludur; ancak Allah’ın 

tahsis öncesinde herhangi bir mümkün nesneyi tahsis ve irade edebilme imkanına 

sahip olması, O’nun muhtâr olması için yeterlidir. Râzî, irade sıfatının ezelî 

taallukunun değişebileceğini kastederek, “yapmamasının mümkün olması” 

şeklindeki tanımı kabul etmeyebilir. Bununla birlikte, nesneleri 

gözlemlediğimizde, nesnelerin zaman içindeki dağılımı ve türlerdeki ya da 

nesnelerdeki özelliklerin dağılımı kendinde mümkün bir durum olduğundan, bu 

dağılımın tek muhassisi olan irade sıfatı nedeniyle Allah başka türlü de irade 

edebilirdi. Bu anlam, muhtârı tam anlamıyla yansıtan bir sonucu ifade eder.  

Bir başka deyişle, ifadelerin sınırlılığı nedeniyle öyle bir izlenim oluşabilse 

de sıfatlar arasında zamansal ya da nedensellik açısından bir öncelik-sonralık 

ilişkisi değil, tebeiyet anlamında bir ilişki olduğu düşünülebilir. Kudret sıfatı, 

 
 

214 Râzî, el-Erba’în, 1/181, 210-1 



123 
 

tesirin özelleşmesini (tahsisini) sağlayan sıfat değildir. Râzî, kâdiri “İhtiyarına 

bağlı olarak tesir etmesi ve etmemesi imkansız olmayan müessir”, şeklinde 

tanımlamaktadır. Bu açıdan, kudret sıfatının var kılma (îcâd) açısından tüm 

mümkünlere nispeti eşittir. Var kılma tesirini belirleyen ve özelleştiren ise irade 

sıfatının taallukudur, yani tercihtir. Ayrıca, irade sıfatının tahsis kaydı dikkate 

alınmadan, tüm mümkünlere yönelik ilişkisinin eşit olduğunu söyleyebiliriz. Bir 

başka ifadeyle, irade sıfatının tahsis edici taallukundan önce, tüm mümkünler 

tahsise konu olabilirler. Bu anlamda, tercih ve tahsisi belirleyen bir unsur 

bulunmamaktadır. Ancak iradenin tahsisinden sonra hem iradenin taalluku hem 

de kudretin taalluku gerçekleşir ve bu sayede dış dünyada belirli bir nesne var 

olur. Böylece sıfatlar arasında irade-kudret-ilim şeklinde bir tebeiyet ilişkisinin 

bulunduğu sonucuna varabiliriz. Bu açıklama, muayyen bir mümkün nesnenin 

yaratılışıyla irtibatlı anlamlı bir zemin sunmaktadır.  

 

3.2. Fâil-i Muhtâr Nazariyesinin Farklı Kullanımları 

3.2.1. Oyun Bozan Olarak Fâil-i Muhtâr  

 

İbn Sînâ metafiziğinde zorunlu olarak kabul edilen bazı ilkeler, Râzî’nin 

Fâil-i muhtâr nazariyesine atıfta bulunarak eleştirilmektedir. Bu eleştirilerde Râzî, 

iddia edilen zorunluluğu bozucu bir faktör olarak Fâil-i muhtâr nazariyesini 

devreye sokmaktadır. Bu yaklaşım, bu tezde “oyun bozan” olarak isimlendirildi; 

çünkü Râzî, aşağıdaki örneklerde görüleceği üzere, Fâil-i muhtâr’ı bir muaraza 

şeklinde vazetmektedir ve ilkenin zorunluluğuna karşı, onun zorunlu olmadığını 

savunmaktadır.  



124 
 

Bu ilkelerden biri, malulün illetiyle eşzamanlı olması gerektiği yönündeki 

ilkenin mutlak anlamda geçerliliğinin zorunluluğudur. Tesir etmede muteber olan 

tüm faktörler bir araya geldiğinde, tam illet olarak ifade edeceğimiz bu illetin 

malulü ile zorunlu olarak eşzamanlı gerçekleşmesi beklenir. Bu minvalde, Allah’ın 

bu âlemi yaratması için muteber olan tüm faktörler ya ezelde bir araya gelmiştir 

ya da gelmemiştir. Bir diğer ifadeyle, Allah bu âlemi yaratmak için ya ezelde tâm 

illettir ya da değildir. İkinci şık, yani Allah’ın bu âlemi yaratması için gerekli tüm 

faktörlerin ezelde bir araya gelmediği görüşü yanlıştır; çünkü bu durumda, 

sonradan ortaya çıkan bir faktörün gerçekleşmesi için bir sebep aranır ve bu sebep 

üzerine yapılan sorgulama yine baştan alınır. Eğer bu faktör ezelî ise, onun 

eserinin de ezelî olması gerekir. Eğer bu faktör hâdis ise, yine onun 

gerçekleşmesinin sebebi sorgulanır. Böylece bir sonsuz zincirle karşılaşılır. Bu 

durumda, Allah’ın bu âlemi yaratması için muteber olan faktörlerin ezelde 

toplandığı ve dolayısıyla Allah’ın ezelde tam illet olduğu görüşü doğrudur. İllet – 

malûl birlikteliğinin zorunluluğu ilkesi gereğinde, ezelde tam olan illetin 

malulünün de  ezelde gerçekleşmiş olması gerekir; bu da âlemin kadîm olmasını 

gerektirir. Râzî ise bu çıkarımın büyük öncülünü reddetmektedir: Fâil-i muhtâr 

nazariyesi kabul edildiğinde illet ile malûl eşzamanlı gerçekleşmek zorunda 

değildir. Çünkü Allah’ın ezelde bu âlemi belirli bir zamanda ihdâs etmeyi irade 

etmiş olma ihtimali vardır. Böylece ezelde tam olan kadîm bir illetten malûlün 

hâdis olarak gecikmeli meydana gelmesi mümkündür.215 Bu örnek, Râzî’nin Fâil-i 

muhtâr nazariyesini bir muaraza olarak kullandığını ve zorunluluk iddiasına karşı 

bir alternatif sunduğunu göstermektedir. 

 
 

215 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 2/415-416. 



125 
 

Fâil-i muhtâr nazariyesinin “oyun bozan” olarak öne sürüldüğü bir diğer 

ilke, “Birden bir çıkar” ilkesidir. Râzî’ye göre bu ilke, İbn Sînâcı felsefenin âlemdeki 

düzeni açıklayan temel ilkelerinden biri olarak paradigmatik bir tezdir.216 İbn 

Sînâ’nın hiyerarşik sudur teorisinin dayandığı temel ilke, “Birden bir çıkar” 

ilkesidir.217 Bu ilke, yalnızca tek bir âlemin var olabileceğini öngörür. Râzî, birden 

çok âlemin imkansız olup olmadığını tartışarak, Fâil-i muhtâr nazariyesinin 

kabulü durumunda Zorunlu Varlığın, zorunlulukla etkide bulunan bir illet değil, 

iradesiyle tercih eden bir illet olması sebebiyle birden fazla malûlün sudur 

edebileceğini öne sürer:  

Şöyle denilebilir: “Birden fazla malulün tek bir illetten sudur etmesinin imkansız 
olduğunu kabul etmiyoruz. (…) Bu durum, zorunlulukla gerektiren (mûcib) bir illet 
hakkında imkansızdır. Ancak Fâil-i muhtâr söz konusu olduğunda bu geçerli değildir. 
Nitekim Allahu Teâlâ Fâil-i muhtârdır.218  

Birden çok âlemin imkanı daha önce açıklandığından dolayı kısaca 

özetlemekle yetinebiliriz. Sonuç olarak, yukarıdaki örneklerde Fâil-i muhtâr 

nazariyesinin yalnızca uluhiyet konularıyla sınırlı kalmayıp başka konularda da 

uygulandığı ve İbn Sînâcı felsefenin zorunluluk iddialarını kıran “oyun bozan” bir 

argüman olarak kullanıldığı görülmektedir.  

 

 
 

216 Muhammad Fariduddin Attar, Avicenna and Fakhr al-Din al-Râzî on the Cosmic System: The Rule of 
One, Efficient Causality, and Celestial Mediation, Yayınlanmamış doktora tezi, (McGill University, 2023).   
217 Râzî, el-Mebâhis, 2/535.  
218 Râzî, el-Mülahhas, 2/836. 



126 
 

3.2.2. Argümanın Eksikliğini Gösteren Fâil-i Muhtâr: Sened-i Cevâzî İle Men’ 

 

Râzî, İbn Sînâ’nın Şerhu’l-İşârât ve Şerh Uyûni’l-hikme gibi eserlerine yazdığı 

şerhlerde, İbn Sînâcı argümanları aktarırken dikkate alınmayan bir ihtimal olarak 

Fâil-i muhtâr nazariyesine vurgu yapar ve buna dayanarak sebr ve taksîm 

yöntemine dayalı argümanların tamamlanmadığını öne sürer. Bir metin 

şerhinden ziyade bir ekol şerhi olarak değerlendirebileceğimiz el-Mebâhisu’l-

meşrîkiyye ve el-Mülahhas fi’l-hikme ve’l-mantık eserlerinde de Râzî, Fâil-i muhtâr 

nazariyesini argümanlardaki eksiklikleri gösteren bir unsur olarak kullanır. Râzî, 

pek çok yerde “Lime la yecûz…” ifadesini kullanarak eksiklik argümanını “limmî 

/cevazî sened” formunda ve bir men’219 kalıbıyla sunar.  

Fâil-i muhtâr nazariyesinin, argümanlardaki eksikliklere işaret eden bir 

unsur olarak doğa felsefesi meselelerinde sıkça kullanıldığını görebiliriz. Bunun 

teorik çerçevesine öncelikle değinip daha sonra somut örneklerine geçilecektir. 

Râzî’ye göre müreccih ilkesi gereğince, mümkün olan bir nesnenin gerçekleştiğini 

idrak ettiğimizde, bir sebep bilgisine ulaşabiliriz. Mümkün, varlık ve yokluk 

bakımından eşit derecede olduğu için, onda varlık yönünün ağır basmasını 

sağlayan bir sebep bulunmalıdır. Ancak bu bilgi, belirli bir sebebe (lime) dair 

olmaktan çok, sebebin varlığına (inne) ilişkindir. Tecrübelerimizde belirli 

olguların birbirini takip ettiğini idrak ederiz; ancak bu, ikisi arasında bir 

tesiriyetin de bulunduğu bilgisini vermez. Tecrübemize dayanarak, 

gerçekleştiğini bildiğimiz mümkün nesnelerin herhangi bir sebebi olduğuna dair 

 
 

219 Muhyiddin Abdu’l-Hamid, Risaletu’l-âdâb fî ilm âdâbi’l-bahs ve’l-munazara, ed. Orhan Gazi Yüksel, 
(İstanbul: Yasin Yayınevi, 2009), 293 



127 
 

bilgimiz, belirli bir olgunun sebebinin tam da onu önceleyen diğer olgu olduğunu 

kabul etmemiz için hiçbir gerekçe bulunmamaktadır.220  Bu bağlamda Râzî, doğada 

var ve yok olmada beraberlikten (devâran) tesiriyete çıkarımın geçersiz olduğunu 

ve sebr ve taksim yönteminin şartları göz önüne alındığında yetersiz bir 

argümantasyon sunduğunu ileri sürer. Çünkü mümkün bir nesnenin 

gerçekleşmesinde etkili olabilecek muhtemel sebepler arasında, Fâil-i muhtâr’ın 

âdeti üzerine yaratması da yer alır. Bu şık dikkate alınmadıkça, böyle bir çıkarım 

tüm ihtimalleri kuşatmamış olacaktır.221  Bununla birlikte, bu eleştiri tecrübemize 

konu olan olguların reddedilmesi anlamına gelmemektedir. Bu minvalde Râzî’nin 

bu yaklaşımı İbn Sînâcı doğa felsefesinin bazı unsurlarını metafizik yüklerinden 

arındırarak, salt tecrübenin konusu olarak ele alınmasını mümkün kılar. Hatta 

“Sorun çözücü olarak Fâil-i muhtâr Nazariyesi” kısmında, Fâil-i muhtâr 

nazariyesinin bu açıdan daha elverişli olduğuna işaret edilecektir. Şimdi, Fâil-i 

muhtâr nazariyesinin bu tarz kullanımına dair bazı örnekler inceleyelim. 

İbn Sînâ’nın doğa felsefesine göre cisimlerde sıcaklık, soğukluk, tatlar ve 

kokular gibi fiile; yumuşaklık, sertlik ve yapışkanlık gibi infiale neden olan güçler 

bulunmaktadır. Güçler belirli bir zâtta bulunduklarında, belirli bir fiile veya infiale 

neden olur; bu durumda yanan veya yakan güçlerin kendileri değil, bu gücü 

taşıyan cisimdir. Ancak bu güçler, yanma veya yakmaya bir hazırlık oluştururlar. 

Bu nedenle güçler, fâiliyet veya infiâliyetin hazırlığının illeti olurlar. İbn Sînâ bu 

güçleri Kitâbu’l-hudûd adlı eserinde etkilerine nispetle tanımlar: “Sıcaklık, 

kendinde bulunan (zâtı) yukarıya doğru hareket ettiren, cinsdeş olanları 

 
 

220 Râzî, el-Mülahhas, 1/270.  
221 Râzî, el-Mülahhas, 1/497.  



128 
 

birleştirip, farklı olanları ayıran fiîli bir niteliktir. (…) Soğukluk, cinsdeş olan ve 

olmayanları birleştiren fiîlî bir niteliktir. (…)”222 Râzî geçerli tanım şartlarını 

dikkate alarak İbn Sînâ’nın bu tanımlarına birtakım eleştiriler getirir. Burada 

odaklanmamız gereken bir eleştiri, Fâil-i muhtâr nazariyesi dikkate aldığında, 

güçlerin etkileri üzerinden yapılan tanımların geçersiz sayılabileceği vurgusudur. 

Örneğin, sıcaklığın tanımlandığı etkilerin gerçekten sıcaklığı takip ederek 

gerçekleştiğini ancak uzun ve yorucu bir istikra ile bilebiliriz. Râzî istikrânın 

yakînî bilgi sağlamadığını vurgulayarak, her sıcaklığın gerçekleştiği durumda bu 

etkilerin de gerçekleşeceğine dair kesin bir bilgiye ulaşılamayacağını ifade eder. 

Dahası, bu etkilerin ateş cisminde mevcut bir niteliğin sonucu olduğunu ancak 

Fâil-i muhtâr nazariyesi dışlandığında iddia edilebilir. Râzî bu tanımın 

geçerliliğini Fâil-i muhtâr’ın ateşle temasın ardından etkileri âdeti üzerine 

yaratması ihtimalinin olumsuzlanmasına bağlar. Bu durumda, sıcaklığın etkileri 

üzerinden tanımlanması geçersiz sayılacaktır; çünkü etkilerin gerçek kaynağının, 

cisimde kâim bir niteliğin değil, Fâil-i muhtâr olduğu ihtimalini dışlamadan tanım 

eksik kalır.223  

Bir başka örnek, meteorların yanan cisimler olmasından hareketle 

yükseklikte ateşin bulunduğu sonucuna varmanın, Râzî’ye göre eksik bir çıkarım 

olmasıdır. Çünkü meteorların yanmasının nedeni, yükseklikteki havanın ateşi 

değil, Fâil-i muhtâr olabilir. Râzî, yanan meteor olgusunu değil, bu tecrübe 

bilgisinden yola çıkarak gökyüzünde ateş bulunduğu yönünde ispatlanmamış bir 

iddiaya sıçramayı eleştirir. En azından, Fâil-i muhtâr ihtimali geçerliliğini 

 
 

222 İbn Sînâ, Kitâbu’l-hudûd, 256. 
223 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 2/159-160.  



129 
 

koruduğu sürece, sebr ve taksîm yöntemindeki tüm olasılıklar dışlanmamış 

sayılır. Bu nedenle, söz konusu çıkarım geçersiz kabul edilir.224 

Fâil-i muhtâr nazariyesinin bir argümanın eksikliğini ortaya koymak için 

kullanılmasına örnek olarak, çocuğun anne-babasına benzemesinde kadının 

menisinin etkisinin bulunup bulunmadığı meselesi gösterilebilir. Bu konu, 

meninin özellikleri ve kadından gelen sıvının “meni” olarak adlandırılıp 

adlandırılmayacağı sorusu ile ilişkilidir. Burada belirleyici unsurlardan biri, 

birleştirici bir kuvvetin bulunup bulunmamasıdır. Galen, bu tartışmada çocuğun 

hem anneye hem de babaya benzemesini bir gerekçe olarak öne sürer. Bu nedenle, 

çocuğun ebeveynlerine benzemesinin sebebinin meni olduğu sonucuna ulaşmak 

için kadının menisinde de birleştirici bir kuvvet bulunması gerektiği ileri 

sürülmüştür. Râzî’ye göre bu gerekçe ikna edici değildir; çünkü benzemenin 

sebeplerini incelerken “doğru bir ihtimal” göz ardı edilmiştir ki bu ihtimal, Fâil-i 

muhtâr’ın sebep olmasıdır.225  

Bir diğer örnek ise, heyûlânın suretten, özellikle de cisimsellik suretinden 

bağımsız bir şekilde var olamayacağı meselesidir. Suretten ayrı olan heyûlâ, 

“kendisine işaret edilen bir şey olup olmayacağı” ikilemine sokularak, bu ikilem 

üzerinden heyûlânın suretten bağımsız var olamayacağına çıkarımda 

bulunulmaktadır. Râzî, Fâil-i muhtâr nazariyesi dikkate alındığında bu çıkarımın 

eksik kaldığını belirtir. Çünkü heyûlâ kendisine işaret edilmeyen olsa bile, Fâil-i 

muhtâr nazariyesi dikkate alınarak, Allah’ın onda cisimsellik yaratarak onu bir 

hayyiz ile özelleştirdiği düşünülebilir. Râzî, el-Mülahhas’ta olduğu gibi, burada da 

 
 

224 Râzî, el-Mülahhas, 2/805.  
225 Râzî, el-Mülahhas, 2/402.  



130 
 

Fâil-i muhtâr nazariyesini olumlayarak şu şekilde bir sonuca varır: “Bu ihtimalin 

Fâil-i muhtâr’a dayandığı ve yanlış olmadığı söylenemez. Çünkü ne kadar isabetli 

söylediniz; bu, Fâil-i muhtâr’a dayanmaktadır. Ne kadar hatalı söylediniz ki, onun 

bâtıl olduğunu ifade ettiniz. Muhakkak biz, daha önce onun açık gerçek olduğunu 

açıkladık.”226 Bu örnekte görüldüğü üzere, Râzî cismin belirli bir hayyizle 

özelleşmesinin onun isti’dâdını taşıyan daha önceki bir maddenin tahsisi ile 

açıklanmasının yeterli olmadığını göstermektedir. Fâil-i muhtâr nazariyesine 

dayanarak Râzî, bu argümanın tüm olasılıkları dikkate almadığını ortaya 

koymaktadır.227  

 

3.2.3. Problem Çözücü Olarak Fâil-i Muhtâr Nazariyesi  

 

Râzî, özellikle metin ve ekol şerhi niteliğindeki eserlerinde, Fâil-i muhtâr 

nazariyesinin daha elverişli ve sorun çözme ya da önleme açısından daha etkili bir 

teori olduğunu savunmaktadır. Bu kullanım biçimi, özellikle İbn Sînâ’nın doğa 

felsefesi ve nefs teorisindeki alt meselelerde uygulanmakta olup, aşağıda 

örneklerle açıklanacaktır. Teknik olarak dikkat edilmesi gereken bir nokta ise 

şudur: Bir teorinin daha elverişli olması, sadece in’ikası edille yöntemiyle 

çelişkiden arındığını iddia etmekle sınırlı değildir. İki teori arasında evleviyet 

sınaması yapmak durumunda kaldığımızda, yalnızca çelişkiden arındıklarının 

gösterilmesi yeterli bir tercih sebebi oluşturmaz. Ayrıca, bir teorinin mevcut 

veriler ışığında daha az sorun oluşturduğu ya da karşıt teorinin sebep olduğu bazı 

 
 

226 Râzî, el-Mülahhas, 2/743.  
227 Râzî, el-Mebâhis, 2/52.  



131 
 

sorunları çözdüğü veya hiç ortaya çıkarmadığı tespit edilirse, o teorinin daha 

elverişli olduğu söylenebilir. Râzî bu minvalde Fâil-i muhtâr nazariyesinin daha 

elverişli bir teori olduğunu örneklerle göstermektedir. 

Her bakımdan zorunlu ve ezelî olan bir Tanrı’dan, yalnızca ezelî ve başka 

bir şeye bağlı olarak zorunlu olan bir âlem sudûr edebilir. Ancak, günlük hayatta 

sürekli bir değişimin meydana geldiğini ve bir zamanlar yokken şimdi var olan 

birçok olgu ve nesnenin ortaya çıktığını inkâr edemeyiz. O halde, gündelik hâdis 

olgu ve nesnelerin varlığı ve yaratması zorunlu olan bir illete nasıl dayandırılacağı 

sorunu ortaya çıkmaktadır. Râzî, bu meseleyi ele alarak, müessirin mûcib bi’z-zât 

olduğunu savunduğumuzda hâdislerin kadîme dayandırılması sorunundan 

kurtulmanın zor olduğunu, ancak Fâil-i muhtâr nazariyesini benimsediğimizde bu 

sorunun ortadan kalktığını ifade etmektedir. Bu sorunu şöyle açıklayabiliriz: 

Mûcib bi’z-zât nazariyesine göre, Zorunlu Varlık hem kendi varlığında hem de 

yaratmasında kadîmdir. Tam bir illet olduğu için, âlemi yaratması için sonradan 

eklenen bir şart ya da tamamlayıcı bir faktör düşünülemez. Bu durumda, Zorunlu 

Varlık’ın hem zâtı hem de yaratması kadîm olduğuna göre, onun malûlü olan 

âlemin de kadîm olması gerekir. Oysa  ay-altı âlem, hâdis nesnelerden oluşur ve 

sürekli kevn ve fesat durumundadır. Ay-altı âlemin Zorunlu Varlık’ın malulü 

olmadığını söylemek mümkün olmadığına göre, tüm yönlerden zorunlu olan 

Mûcib bi’z-zât’ın malulünün hâdis olması gerekir. Bu durum bir çelişki doğurur; 

çünkü ezeliyet ile teceddüd bir arada bulunamaz. 

İbn Sînâ felsefesinde bu durum, feleklerin sermedî hareketlerinin ay-altı 

âlemdeki nesnelerin hazırlayıcı illetleri olduğu şeklinde açıklanır. Kevn ve fesat 

âleminde bir nesnenin meydana gelmesi için gerekli olan tüm faktörler 

gerçekleştiğinde, o nesne hâdis olur. Burada tüm gerekli faktörlere önceki hâdis 



132 
 

nesnenin yokluğu da şart olarak eklendiğinde, İbn Sînâcı felsefede sonsuz hâdisler 

zincirinin kadîm bir illete nasıl dayandırılabileceği sorusu gündeme gelir. Râzî, bu 

sorunun ancak mûcib bi’z-zât görüşünden vazgeçilmesi durumunda 

çözülebileceğini savunur. Ona göre, kadîm sebebin zâtı hâdis olan malulün 

meydana gelmesi için yeterli bir illetse, bu durumda hâdis olan şeyin kadîm 

olması gerekir ki bu bir çelişkidir. Eğer yeterli değilse, kadîm illetin tesiriyetine 

bir kayıt eklenmesi gerekir. Eğer bu kayıt ademî ise, yokluk mevcudun hakîkî 

illetinin parçası olur ki, bu bir çelişkidir. Eğer bu kayıt vucudî ise, başka 

imkansızlıklar ortaya çıkmaktadır. Bu nedenle Râzî’ye göre, “filozofların iddia 

ettiği gibi müessirin mûcib bi’z-zât olduğu savunuldukça, bu sorundan kurtulmak 

mümkün değildir. Ancak onun Kâdir-i muhtâr olduğuna inanıldığında –ki bu açık 

bir hakikattir– bu sorun ortadan kalkar. Çünkü kâdirin bir müreccih olmaksızın 

iki makdûrdan birini seçmesi mümkündür.”228 Bu şekilde, ezelî olan tam bir illet, 

belirli bir nesnenin belirli bir zamanda hâdis olmasını ezelî iradesiyle tercih 

edebilir; bu tercih için ne belirli bir sebep olması ne de illette bir değişim 

gereklidir. 

Son olarak aşağıda ele alacağımız örnekler, İbn Sînâcı doğa felsefesi, 

kuvvetler teorisi, nübüvvet ve yeniden dirilme bağlamında değerlendirilmektedir. 

Bu örnekler, Râzî’nin tikel örnekte hangi görüşü savunduğunu bir kenara 

bırakarak, Fâil-i muhtâr nazariyesinin İbn Sînâcı doğa felsefesiyle uyumlu olan 

yönlerine dikkat çekmektedir. Hatta bunun da ötesinde, Fâil-i muhtâr 

 
 

228 Râzî, el-Mülahhas, 2/580 vd. 



133 
 

nazariyesinin kabul edilmesi durumunda açıklamanın daha da kolaylaşacağı ileri 

sürülmektedir. 

Râzî, gâziye gücünün işleyişine dair problemlerin yalnızca Fâil-i muhtâr 

nazariyesinin savunulmasıyla çözülebileceğini veya bu problemlerin hiç ortaya 

çıkmayacağını belirtir. Fâil-i muhtâr nazariyesi, bir yandan kuvvelerin kabulünü 

gereksiz kılabilir, diğer yandan ortaya çıkabilecek sorunları engeller.229  Fâil-i 

muhtâr nazariyesinin elverişli olduğunu gösteren bir diğer örnek, birçok tartışma 

ve probleme yol açan mucizelerin mizaç ya da özel bir beşeri mahiyetle 

açıklanmasına gerek kalmadan, doğrudan Fâil-i muhtâra isnat edilebilmesidir.230 

İnsanın yeniden dirilişiyle ilgili meseleler bağlamında Râzî, insanın "ben" diye 

işaret ettiği özün aslî cüzlerden oluştuğunu savunmanın, Fâil-i muhtâr nazariyesi 

dikkate alındığında mümkün olduğunu belirtmektedir.231 Bu kısmı, ulaşılan 

sonucu özetleyici bir biçimde son olarak Râzî’nin cümleleriyle bitirebiliriz: “Fâil-i 

muhtâr bütün ihtiyaçları gidermek için yeterlidir.” (الفاعل المختار كاف في قطع كل الحاجات)232 

 

 
 

229 Râzî, el-Mülahhas, 2/997.  
230 Râzî, el-Mülahhas, 2/1005-6. 
231 Râzî, el-Mülahhas, 2/1003.  
232 Râzî, el-Mülahhas, 2/1042.  



 

 

 

 

 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM: İMKAN - MAKDÛRİYET - MAHİYET 

BAĞLAMINDA: ADEMÎ İMKAN KAVRAMI 

  



135 
 

4.1. İmkanın Tanımı  

 

İmkan, zorunlu ve imkansız kavramları insan için apaçık olduğundan, 

sonradan kazanılmış müktesep kavramlardan değildir.233 Bu kavramların hakiki 

tanımlarının yapılması mümkün değildir; ancak birbirine referansta bulunarak 

döngüsel bir açıklama sunulabilir.234 Bununla birlikte, “mümkün” terimiyle neyin 

kastedildiği, imkan kavramının diğer kavramlarla ilişkisi ve mümkünün 

hükümleri üzerine anlamlı bir analiz yapılabilir.  

Bu bölümde, Râzî’nin muhtelif eserlerinde imkan kavramına dair yaptığı 

açıklamalar ve bu kavrama yöneltilen eleştiriler karşılaştırmalı bir şekilde ele 

alınacaktır. Burada, Râzî’nin imkanı bir modalite olarak reddetmek için ortaya 

koyduğu eleştiriler dikkate alınarak, imkana dair subutiyet ya da bir yönden 

vucudî olmayı gerektiren açıklamalara alternatif olarak, el-Erba’în ve el-Metâlib 

gibi geç dönem eserlerinde yeni ve tamamlayıcı bir imkan kavramı ortaya 

koyduğu görülecektir. Bölümün sonunda Râzî’nin alternatif olarak sunduğu 

imkan açıklamasının problemleri çözüp çözmediği tahlil edilecektir.  

Râzî’nin eserlerinde imkan kavramının açıklamasında ön plana çıkan üç 

itibar bulunmaktadır. Bunlar genel olarak şu başlıklar altında toplanabilir: a) 

varlık ve yokluk karşısında eşitlik b) illete ihtiyaç c) farz etme  

Birinci itibar, imkan kavramının varlık veya yokluk taraflarından hiçbirini 

gerektirmediğini vurgular. Râzî, imkan böyle düşünüldüğünde, aklın bu noktada 

 
 

233 Râzî, el-Mülahhas, 1/337.  
234 Râzî, el-Mebâhis, 1/206. 



136 
 

kanaat ettiğini ve ileri bir unsura gerek duymadığını belirtir. Zira ikinci itibarda, 

akıl mümkünün varlığı ya da yokluğu için bir illet ararken, birinci itibarda, yani 

varlık ve yokluk karşısında eşit durumda olan mümkün anlayışında böyle bir 

arayış söz konusu değildir.235 Bu itibar, el-Mülahhas’ta şu şekilde ifade edilmiştir: 

“Kendi zâtında varlığı ve yokluğu gerektirmeyen.”236 El-Erba’în’de, “İmkan bir şeyin 

kendine ne varlığı ne de yokluğu zatî olarak zorunlu ve imkansız olmayandır,” 

şeklinde tanımlanır.237 İbn Sînâ’nın İşârât metnine dayalı olarak yazılmış Şerhu’l-

İşârât’ta da şu benzer ifade yer alır: “Varlığı ve yokluğu zorunlu olmayan şey 

mümkündür.”238 Bu ifadeyi açıklarken Râzî, imkanın varlık ve yokluk tarafında 

zorunluluğu selb ettiğini vurgular. Râzî’ye göre, imkanın bu itibarında selb yani 

olumsuzlama merkezde durmaktadır. Sonraki bölümde imkanın subutî mi, itibarî 

mi olduğu konusu işleneceğinden burada sadece şu noktaya işaret edelim: Râzî, 

imkan-ı âmmın imkansızlığın selb edilmesinden ibaret mi olduğu, yoksa bu selbi 

gerektiren subutî bir şey mi olduğu sorusunu gündeme getirir. İbn Sînâ’nın 

İşârât’taki ifadeleri, selb etmeyi gerektiren subutî bir şey olduğuna delalet 

ederken, Râzî bu yaklaşımın doğru olmadığını savunur. Çünkü bu anlamda imkan, 

var olmaları doğru olabilen madumlara da yüklenebilir. Örneğin, baykuş kafalı bir 

ayının—ona “Kuşayı” diyelim—var olması mümkündür; ancak böyle bir “Kuşayı” 

mevcut değildir. Yok olana yüklemlemesi doğru olabilen hiçbir şey subutî olamaz; 

aksi takdirde sâbit olmayan bir şeyin (örneğin Kuşayı’nın) sâbit bir niteliği, imkan, 

olurdu. Bu ise çelişkidir. 239  

 
 

235 Râzî, el-Mebâhis, 1/207. 
236 Râzî, el-Mülahhas, 1/337. 
237 Râzî, el-Erba’în, 1/101. 
238 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 1/190. 
239 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 1/190-1. 



137 
 

İkinci itibar, “illete ihtiyaç” olarak özetlenebilir. El-Mülahhas’ta Râzî, 

mümkünü, varlığında ve yokluğunda başkasına muhtaçlık olarak açıklar.240 Birinci 

itibarla kıyaslandığında, bu anlam, mümkün kavramını ihtiyaç aracılığıyla bir 

illete bağlamaktadır. Bu bağlamda, Râzî’nin ispat-ı vâcip meselesinde illete olan 

ihtiyacın temelinde imkanın bulunduğunu vurgulaması da bu yaklaşımı destekler. 

Burada dikkat edilmesi gereken husus, bu itibarda mümkünün var olma ya da yok 

olma durumu üzerinden değerlendirildiğidir. İmkan kavramına dair getirilen 

eleştirilerde bu nokta önem arz etmektedir.  

Üçüncü itibar, imkanın akıl tarafından farklı durumların farz edilmesiyle 

açıklanmasıdır. Muhassal’da, Râzî imkanı şu şekilde tanımlar: “Zâtı itibara 

alındığında, varlığı ya da yokluğu farz edildiğinde bir imkansızlığı gerektirmeyen 

şey.”241 Bu açıklamalardan sonra, Râzî, imkanı bir kategori olarak reddedenlerin 

öne sürdüğü gerekçeleri tartışır. Sonunda Râzî, önceki itibarlardan farklı olarak, 

onların yerine geçmeyi değil, mevcut şüpheleri gidermeyi amaçlayan dördüncü 

bir imkan kavramı sunar. 

Şimdi imkan mefhumunu reddedenlerin öne sürebileceği gerekçelere 

bakalım: 

a) Varlık-mahiyet ayırımıyla ilgili gerekçe: Bu gerekçenin temel yapısı 

şöyledir: Varlık-mahiyet ayrımı kabul edilse de reddedilse de her iki durumda da 

imkandan söz etmek bir çelişkiye yol açar. Üçüncü bir durumun mümkün 

 
 

240 Râzî, el-Mülahhas, 1/337. 
241 Râzî, Muhassal, 71.  



138 
 

olmaması sebebiyle, imkan kavramı çelişkiyle sonuçlanmaktadır. Bu durumda, 

imkan kavramının geçersiz olduğu sonucuna varılır.  

Öncelikle, varlık-mahiyet ayrımının reddedildiği durumda imkandan söz 

edilemeyeceği iddiasını ele alalım. Eğer nesnelerde varlık-mahiyet ayrımı 

bulunmuyorsa, “Siyah var ve yok olabilir” ifadesi, aslında “Mevcut, var ve yok 

olabilir” anlamına gelir. “Mevcut var olabilir” ifadesi yanlıştır; zira konu ile 

yüklem aynı olduğunda, bir şeyin kendisine atfedilmesi imkan yoluyla 

gerçekleşmiş olur ki bu, özdeşlik ilkesini ihlal eder ve dolayısıyla imkansızdır. Eğer 

konu ve yüklem farklı ise, bir şey iki defa var olmuş olur. Bu da imkansızdır. 

“Mevcut, yok olabilir” ifadesi de yanlıştır; zira bir şeyin başka bir şeyle 

vasıflanabileceği söylendiğinde, vasıflananın vasıfla takarruru mümkün olması 

gerekir. Ama varlık, yoklukla takarrur edemeyeceğinden, bu durum da 

imkansızdır. Örneğin, “Siyah var olabilir” ifadesi, “Madum mevcut ile 

vasıflanabilir” cümlesine irca edilir. Bu da imkansızdır. Sonuç itibariyle her 

halükarda, varlık-mahiyet ayırımı reddedildiğinde imkan kategorisine yer 

açılamaz.242 Aynı gerekçenin bir diğer versiyonunda, Râzî, varlık-mahiyet ayrımı 

reddedildiğinde mümkünün varlığı ve yokluğu caiz olan bir durum olarak 

açıklandığını, dolayısıyla varlık ve yoklukla ilgili bu hükmün mahiyete ait 

olduğunu belirtir. Bu durum, mahiyetin varlık ve yoklukla birlikte bulunmasını 

zorunlu kılar. Bu da varlık-mahiyet ayırımını gerektireceğinden, böyle bir ayrım 

yapılmaksızın imkan kavramı çelişkiye yol açar.243 

 
 

242 Râzî, Muhassal, 71-2. 
243 Râzî, el-Erba’în, 1/126.  



139 
 

Peki, varlık-mahiyet ayırımı kabul edildiğinde ne gibi sonuçlar ortaya 

çıkar? Bu durumda imkanın neyin vasfı olduğu sorusu gündeme gelir. Bu 

bağlamda üç ihtimal söz konusudur: İmkan ya a) varlığın ya b) mahiyetin ya da c) 

mahiyetin varlık ile mevsufiyetinin vasfıdır. Bu üç ihtimalden hangisinin imkanla 

vasıflandığı kabul edilirse edilsin, vasıflanan ya müfrettir ya da mürekkeptir. Eğer 

vasıflanan müfret ise, imkan ile vasıflanan o müfret mahiyet ya o müfret mahiyet 

olabilir ya da olamaz, anlamına gelir. Bu durumda varlık-mahiyet ayrımını 

reddettiğimiz birinci taksime geri döner. Çünkü bu, bir şeyin kendi özdeşliğinin 

mümkün olduğu sonucunu doğurur ve bu bir çelişkidir. Eğer mahiyet mürekkep 

ise, imkanın bu mürekkebin her bir parçasının mı yoksa yalnızca bazı parçalarının 

mı vasfı olduğu sorusu gündeme gelir. Sonuç itibariyle, varlık-mahiyet ayrımı 

kabul edildiğinde bile, imkanın anlamlı bir şekilde bir şeyin vasfı olamayacağı 

görülür ve bu nedenle reddedilir.244  

Bu gerekçenin bir diğer formülasyonu şu şekildedir: İmkan ile vasıflanan 

mahiyet olamaz çünkü sübutu mümkün olan hiçbir şey, yok iken takarruru 

imkansız değildir. Bu durumda, “Siyahın siyah olması mümkündür” ifadesi, siyaha 

siyahlığın yüklenmesinin mümkün olduğunu ifade eder. Ancak bunun imkansız 

olduğu açıktır. Çünkü bu ifade, siyahın siyah olmadığı bir durumu mümkün kılar. 

Varlığın imkan ile vasıflanamayacağına dair gerekçe, varlığın varlık olamayacağı 

sonucuna yol açmasıdır ve bu ise imkansızdır. Son olarak, mahiyetin varlık ile 

vasıflanması da mümkünün konusu olamaz; çünkü mahiyet ve varlıkla ilgili dile 

getirilen hususlar, mahiyetin varlık ile vasıflanması durumunda da geçerlidir. 

 
 

244 Râzî, Muhassal, 72; a.mlf. el-Metâlib, 1/202-3.  



140 
 

Dolayısıyla, varlık-mahiyet ayrımı kabul edilse de edilmese de, imkan kavramı 

yanlıştır.245  

b) İmkan ile yüklemlenen şey ya mevcut ya da madumdur. Var olmak ve 

yok olmak birbirine çelişik kavramlar olduğundan, bir kavramın anlamlı olup 

olmadığı bu cendereye sokularak Râzî tarafından test edilir. Eğer bir kavram 

anlamlı ise mutlaka ya var olana yüklemlenir ya da yok olana yüklemlenir. İmkan 

kavramı da bu açıdan bir tahlile tabi tutulmaktadır. İmkan ile yüklemlenenin 

mevcut olduğu düşünüldüğünde, onun yokluğa kâbil olduğunu söyleyemeyiz. Zira 

varlık ve yokluk aynı anda bir arada bulunamaz. Yokluğun husulu imkansız ise, 

var olmanın ve yok olmanın imkanının husulu de imkansız olur. Yok iken de 

varlığı kabul edemeyeceğinden ama varlık ve yokluğun ikisinden birini mutlaka 

alması gerektiğinden imkan kategorisi tamamen ortadan kalkar. Sonuç itibariyle 

imkan saçma bir kavram olur.  

Bu gerekçenin başka bir versiyonu, imkanın yanında bir sebep 

düşünülmesine dayanır. Bu durumda bir şeyin varlığının sebebi ya bulunur ya da 

bulunmaz. Var olma ve yok olma durumunun ikisinde de imkanla hükmetmek 

doğru olmayacağından, imkan kavramı yanlıştır. Peki var olmak veya yok olmak 

şartını dikkate almadan, imkanın mahiyete iliştiği söylenemez mi? Nitekim, bir 

toplamın (mahiyet+varlık/yokluk) alamadığı bir vasfın, o toplamın bir parçası 

tarafından da kabul edilemeyeceği anlamına gelmez.  

Râzî bu cevabı geçerli görmez; çünkü bir şeyin bir özelliğe kâbil olması, 

onun o kabul edeceği özelliğe zıt olandan arınmış olmasıyla şartlanmıştır. 

 
 

245 Râzî, el-Erba’în, 125-6; a.mlf. el-Metâlib, 1/109.  



141 
 

Örneğin, ölüm ile hayat birbirine münafi kavramlar olduğunda, “ölü insan” 

“hayat” sıfatına kabil olamaz. Zira, hayat sıfatına kabil olabilmesi için, ona münafi 

olan ölü sıfatından arınmış olması gerekir. Sonuç olarak, bu gerekçeye göre de bir 

şeyin imkan ile vasıflanması anlamlı değildir.246  

İmkanın varlık – yokluk tarafının hangisine yerleştirileceği sorusu 

madumun şeyiyyeti meselesi üzerinden de ele alınabilir. Çünkü bir şeyin var 

olmasının ve olmamasının mümkün olduğunu söyleyebilmek için, o şeyin ma’dum 

iken bir nitelikle vasıflanabilir olması gerekir. Bu ise madumun şeyiyyetini 

gerektirir. Râzî, bu gerekçeyi el-Metâlib’de yine madumun şey’iyyeti meselesiyle 

ilişkilendirir ama farklı bir şekilde ifade eder: “Var ve yok olması mümkün olan” 

hükmünün yüklemlendiği şeyin, yokluk ona iliştiğinde bâkî olan bir mahiyet 

olması gerekir. Fer’iyyet ilkesine göre, bir şey bir şeyle vasıflandığında, o vasfın 

mevsufta hasıl olduğu durumda, mevsufun kendisi de takarrur etmiş olması 

gerekir. Bir şeyin yok olması mümkündür, dediğimizde yokluk ona iliştiğinde, 

mahiyetinin hâsıl olması imkansız olmamalıdır. Bu da madumun şeyiyyetini 

gerektirir.247  Bu durumda, madumun şeyiyyetini reddetmek, imkan kategorisini 

de reddetmeyi zorunlu kılar.  

Bu gerekçelendirme, birinci delilde varlık-mahiyet ayrımının kabul 

edilmesi hâlinde ortaya çıkan sorunlara benzer sonuçlara yol açmaktadır. 

Madumun şeyiyyeti kabul edildiğinde, imkanın neyin vasfı olacağı sorusu belirsiz 

kalmaktadır. Çünkü imkan bu durumda ya mahiyetin ya da varlığın vasfı olur. 

Mahiyetin vasfı olamaz; çünkü mahiyet değişmez ve dönüşüme uğramaz. 

 
 

246 Râzî, Muhassal, 71; a.mlf. el-Erba’în, 127; a.mlf. el-Metâlib, 1/203.  
247 Râzî, el-Metâlib, 1/203.  



142 
 

Yukarıdaki bağlamda belirtildiği gibi, “Siyahın siyah olması mümkündür” gibi bir 

ifade anlamlı değildir. İmkan varlığın da vasfı olamaz, çünkü meydana gelmeden 

önce varlık yoktu. Oysa imkan, hudûs öncesine ait bir sıfattır. O halde imkan 

varken, varlık yoktur ve bu varlığın imkan ile vasıflanamayacağını gösterir.  

c) İmkan ya ademî ya da vucudî bir vasıftır. İkinci gerekçede, mümkün 

varlık-yokluk cenderesine sokularak saçma bir kavram olduğu iddia edilirken, 

üçüncü gerekçe imkanın bir şeyin vasfı olarak vücudî veya ademî olup olmadığı 

sorgulanmaktadır.  

Râzî, imkanın ademî bir vasıf olamayacağını şu şekilde açıklar: İmkan, 

maduma yüklenmesi doğru olabilen imkan-olmayanın (lâ-imkan) çelişiğidir. 

Maduma yüklemlenen de madumdur. O halde imkan-olmayan ademidir. İmkan-

olmayan ademi ise, imkanın vucudî olması gerekir; çünkü çelişik kavramlardan 

biri mutlaka vucudî olmalıdır. Dolayısıyla, imkan ademî olamaz. Çatalın diğer 

tarafına geçtiğimizde ise imkanın vucudî bir vasıf da olamayacağı ortaya çıkar. 

Zira, imkan subutî bir nitelik olsaydı, asıl itibariyle diğer var olanlarla eşit olur ve 

yalnızca “imkan” olarak isimlendirilen özel mahiyetinde farklılık gösterirdi. Bu 

durumda imkanın sübutu mahiyetine zâid olurdu. Eğer imkanın mahiyeti varlık 

ile vasıflanmak zorunda ise, imkanın da zorunlu olarak sabit olması gerekir. Çünkü 

bir şeyin niteliği zorunlu ise, mevsufu hayli hayli zorunlu olur. Eğer imkanın 

mahiyetinin varlık ile vasıflanması mümkün ise, bu durumda teselsül ortaya çıkar. 

İmkanın subutî olamayacağına dair bir diğer gerekçe, muhdesin varlığından önce 



143 
 

zâtında mümkün olmasıyla ilişkilidir. Nitekim, imkan vucudî bir nitelik olsaydı, 

şey madum iken vucudî bir nitelikle vasıflanmış olurdu. Bu ise, muhaldir.248  

İmkan kavramının anlamsız olduğuna dair getirilen bu gerekçelerin, 

tarihte bir savunucusunun olduğuna işaret edilebilir. Aristoteles, 

Metafizik/Theta’da “Megarikler” olarak bilinen bir gruptan söz eder. Megariklere 

göre, bir şeyin mümkün olduğuna hükmetmek anlamsızdır. Bu bağlamda, Râzî’nin 

yukarıda sunduğu argümanlara benzer bir pozisyonun Megarikler tarafından 

savunulduğunu söyleyebiliriz. Bir şey ya vardır ya da yoktur. Varlık ve yokluk 

arasında bir açıklık sunduğu iddia edilen imkan kavramı ise, Megariklere göre 

anlamsızdır. Bu nedenle, Megariklere göre, bir şey ya bilfiil gerçekleşmiştir ya da 

bilfiil değildir. Bu yüzden, “Sokrates ayakta durduğu sürece ayakta durabilir.” 

cümlesi doğru kabul edilirken, fiilen ayakta durmayan bir Sokrates’in ayakta 

durma imkanına sahip olduğunu söylemek anlamsızdır.249 Megarikler’in 

savunduğu bu pozisyonun, kuvve kavramıyla mı ya da imkan kavramıyla mı ilişkili 

olduğu araştırmacılar arasında tartışılmıştır.250 Ayrıca, Aristoteles’in imkan-kuvve 

ilişkisine dair görüşlerinin de bu yorumda etkili olduğu belirtilmelidir. Her 

durumda, bu pozisyon imkan kavramını varlık ve yokluk arasında üçüncü bir 

durum olarak kabul etmeyi reddetmektedir. Râzî’nin, imkan kavramını tadil 

ederek bu sorunu dikkate aldığını söyleyebiliriz. 

 
 

248 Râzî, Muhassal, 72; a.mlf. el-Erba’în, 127. 
249 Cüneyt Kaya, Varlık ve İmkân, 46.  
250 Phillip Steinkrüger, Matthew Duncombe, “The Megaric Possibility Paradox”, Apeiron 57/1, 
(2024), 114. D.T.J. Bailey, “Megaric Metaphysics”, Ancient Philosophy 32/12, (2012): 303-321. 
Megariklerin imkan kavramının savunusu için bk. Nicolai Hartmann, Der Megarische und der 
Aristotelische Möglichkeitsbegriff: ein Beitrag zur Geschichte des ontologischen Modalitätsproblems, 
Akademie der Wissenschaften in Kommission bei W. de Gruyter, 1937. 



144 
 

Râzî, imkan kavramını reddetmek için getirilen bu gerekçeleri Muhassal, 

el-Erba‘în, Nihâye ve el-Metâlib’de detaylı bir şekilde işlerken Me‘âlim’de251 bu 

eleştirileri dillendirmemektedir. Bu tercihin gerekçesine dair elimizde kesin bir 

açıklama bulunmamaktadır; ancak Me‘âlim’in bir ders kitabı olarak tasarlanmış 

olması bunda etkili olmuş olabilir. Eserler arasında yalnızca konunun ele alınışı 

bakımından bir fark bulunmamaktadır. Bu gerekçelere yönelik eleştiriler ve 

verilen cevaplar da nüanslar açısından farklılık göstermektedir. Muhassal’da 

imkan kavramını reddedenlerin gerekçelerini ayrıntılı bir şekilde açıkladıktan 

sonra Râzî’nin cevabı zarurî bilgiye tembihte bulunmak olmuştur. Râzî, farklı 

mahiyetlerin mümkün olduğunu zarurî bir bilgi olarak değerlendirir ve buna 

yönelik şüpheleri sofistlerin şüphelerine benzer görerek cevap vermeye gerek 

duymaz.252 El-Erba’în ve el-Metâlib’de ise bu gerekçelere, imkan kavramına dair 

açıklamaları daha da netleştirerek cevap vermektedir. Öncelikle, yukarıda ele 

alınan gerekçeler bağlamında Râzî’nin imkan kavramı etrafında tartıştığı bazı 

meseleleri tahlil edelim. Bu inceleme, imkana dair doğru bir açıklamanın 

çerçevesini sunacağı gibi, Râzî’nin tadil ederek geliştirdiği açıklamanın katkılarını 

değerlendirmemize de olanak sağlayacaktır. 

Yukarıda, imkan kavramının anlamsız olduğunu öne süren gerekçelerin 

ortak bir yönü olduğu görülmektedir. Varlık-mahiyet ayrımı, varlık-yokluk 

ikilemi, vucudî-ademî sorgulaması, imkanı bir “şey” olarak ele alıp, bir nesneymiş 

gibi sorular yöneltmektedir. Râzî, buna karşılık iki olası çözüm sunar ve bu 

 
 

251 Râzî, Me’âlimü Usûli’d-dîn, çev. Muhammet Altaytaş, (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu, 
2019), 59-60. 
252 Râzî, Muhassal, 74-5. 



145 
 

çözümlerin de yeterli olmadığını ortaya koyar. Bu çözümlerden biri, imkanın 

zihne taşınması, diğeri ise imkanın geleceğe taşınması olarak özetlenebilir.  

Sahte-Alternatif (1): İmkanı geleceğe taşımak: Şu anda var olan bir şeyin 

varlığı veya yokluğu mümkün değildir; ancak imkan gelecek zaman açısından 

hâsıl olabilir. Örneğin, bir insan şimdi canlıdır ve ikinci zamanda da canlı kalmaya 

devam etmesi veya etmemesi mümkündür. Bu, istikbâlî imkan olarak ifade 

edilmektedir. Râzî, büyük filozoflardan bir grubun, imkanın yalnızca bu şekilde 

düşünülebileceğini ve ancak bu bağlamda takarrur edebileceğini iddia ettiklerini 

belirtir.253  

İmkanı istikbale taşımanın çözüm üretmediğine dair gerekçeler 

incelendiğinde, öncelikle zaman kavramıyla ilişkili bir açıklama getirilebilir. 

Gelecek henüz gerçekleşmeden, imkandan bahsetmek mümkün değildir; gelecek 

gerçekleştiğinde ise artık “şimdi”ye dönüşmüş olacağından, bu durum bir çıkmaz 

oluşturur. Bu açıklama Râzî’nin “akıl sahipleri” olarak ifade ettiği bir guruba aittir. 

Bir şeyin gelecek zamanda değişebileceği ifadesi, ya şu anda gelecekte 

değişebilmesinin mümkün olduğu anlamına gelir ya da bu değişimin ancak 

geleceğin gerçekleşmesiyle mümkün olacağını ima eder. Eğer birincisi 

kastediliyorsa, gelecekte gerçekleşecek olan değişimin, geleceğin 

gerçekleşmesiyle şartlanması sebebiyle yanlış olur. Bu nedenle, gelecek henüz 

gerçekleşmeden imkandan söz etmek anlamsızdır. Eğer imkan, gelecekteki 

zamanın gerçekleşmesiyle tahakkuk ediyorsa, bu da yanlıştır; çünkü gelecek 

gerçekleştiğinde artık “şimdi”ye dönüşür. “Şimdi”ye nispetle imkanın 

 
 

253 Râzî, Muhassal, 73-4. 



146 
 

gerçekleşmesi imkansız olduğundan, “şimdi”ye dönüşmüş bir gelecekte de 

imkanın gerçekleşmesi mümkün değildir.254 Sonuç itibariyle, imkanı geleceğe 

taşıyarak bu kategoriyi savunmak anlamlı görünmemektedir.  

Bir diğer gerekçe ise, imkanın gelecekte mümkün olan durumlara ilişkin 

önermelerin doğruluk değeriyle bağlantılı olmasıdır. “Zeyd yarın çarşıya çıkacak” 

ile “Zeyd yarın çarşıya çıkmayacak” cümleleri ya ikisi birlikte doğrudur ya da ikisi 

birlikte yanlıştır. Çelişkinin imkansızlığından dolayı bu iki cümle birlikte doğru 

olamaz. Lakin üçüncü halin imkansızlığı sebebiyle ikisi birlikte yanlış da olamaz. 

Bu iki kısım da yanlış olduğuna göre, cümlelerden biri kendinde doğru, diğeri 

yanlış ya da tayin edilmeksizin biri doğru, diğeri yanlıştır. Bu da yanlıştır, çünkü 

bir önermenin doğru veya yanlış olması hakiki bir sıfattır. Gerçekte var olan hakiki 

sıfatların gerçekte (a’yanda) var olan bir taşıyıcısı (mahalli) olması gerekir. 

A’yanda var olan ise kendinde muteayyin olması gerekir. Sonuç itibariyle 

kendinde var olan her şey, zatı itibariyle müteayyin olmadığından, kendinde 

müteayyin olmayan her şey a’yanda var olamaz. A’yanda var olamayanın, a’yanda 

var olan bir sıfatın taşıyıcısı (mahalli) olması imkansızdır. Bununla beraber bir 

önermenin hakkında olduğu olguya mutabakatı kendinde sabit olan bir şeydir. 

Sonuç itibariyle, Zeydin çarşıya gitmesi veya gitmemesi önermelerinden biri -

dahalık tayin edilmemiş olsa da- doğrudur, denmesi yanlıştır. O halde, bu iki 

önermeden birisi nefsü’l-emr’de doğru diğeri yanlış olmak zorundadır.  Böyle 

olduğunda ise, kendinde doğru olan önermenin içeriğinin gerçekleşmesi zorunlu 

diğer önermenin içeriğinin gerçekleşmesi de imkansız olur. Bu durumda, bir şey 

 
 

254 Râzî, Şerh Uyûn el-hikme, 1/134; a.mlf. Muhassal, 74. 



147 
 

kendinde mümkün olamaz ya gerçekleşmesi zorunlu ya da gerçekleşmesi 

imkansız olur.255  

Eğer önermelerin doğruluğu yalnızca zihnin bu önermelere dair bilgisine 

indirgenmez ve onların a’yanda bir gerçekliğe tekabül ettiği kabul edilirse, 

yukarıda sıralanan üç gerekçeye benzer bir sonuca ulaşılır. Çünkü bu durumda da, 

bir şeyin mümkün olması gerçek bir hakiki sıfat olur ve bu sıfatın mahallinin ne 

olduğu sorusu cevapsız kalır. Sonuç olarak, gelecekte gerçekleşecek durumların 

belirsizliğine dayanarak imkan kategorisine bir yer açmak mümkün değildir; 

çünkü gelecek, doğruluk değeri açısından belirsiz değil, aslında belirlidir. Belirli 

olduğu için, doğru olan önermenin gerçekleşmesi zorunlu, gerçekleşmemesi ise 

imkansızdır. Bu durumda, mümkün için bir alan kalmamaktadır.  

Aristoteles ve Fârâbî, Râzî’nin takrir ederek eleştirdiği biçimde, imkanı 

geleceğin belirsizliğiyle ilişkilendirmişlerdir.256 Bu belirsizlik, çelişmezlik 

yasasıyla uyumlu bir şekilde çözümlenmektedir. Zeyd’in yarın çarşıya gitmesi ve 

gitmemesi bir belirsizlik barındırabilir. Bu anlamda, Zeyd’in yarın çarşıya gitmesi 

ne zorunlu olarak doğrudur ne de yanlıştır. Ancak bu iki önermeden birinin, bir 

taayyün olmaksızın, mutlaka doğru olması gerekir. Böylece, çelişmezlik ilkesi 

korunmuş ve imkanın gelecekle ilişkilendirilmesi için bir zemin oluşturulmuş 

olur. Râzî, yukarıda açıkladığımız gibi, bu pozisyonu imkan kavramı bağlamında 

 
 

255 Râzî, el-Metâlib, 1/205.  
256 Jaakko Hintikka, “The Once and Future Sea Fight: Aristotle’s Discussion of Future Contingents 
in De Interpretatione IX”, The Philosophical Review 73 (1964). Peter Adamson, “The Arabic Sea 
Battle: al-Farabi on the Problem of Future Contingents”, Archiv für Geschichte der Philosophie 88/2 
(2006). 



148 
 

eleştirdiği gibi, insanın özgürlüğüyle bağlantılı olarak da birtakım eleştiriler 

getirmektedir.257  

İmkanı zamanla ilişkilendirerek geleceğin belirsizliğiyle açıklamaya karşı 

çıkan Diodoros, Aristoteles’in önemli muhataplarından biri olmuştur. 

Diodoros’un “Master Argümanı” olarak bilinen ve üç önermenin uyumsuzluğuna 

dayanan açıklamalarında, mümkün yalnızca bilfiil olan ya da olması zorunlu olan 

olarak tanımlanmaktadır. Diodoros, şu önermeler arasındaki uyumsuzluğa dikkat 

çekerek ve ilk iki önermenin doğruluğunu savunarak pozisyonunu 

belirginleştirmektedir: 1) Geçmişte doğru olan her şey zorunludur. 2) Mümkün 

olandan imkansız çıkmaz. 3) Mümkün ne doğru olan ne de doğru olacak olandır.258  

Birinci ve ikinci önermenin sonucu üçüncü önermenin çelişiğidir. Eğer geçmişte 

doğru olan her şey zorunluysa ve mümkünden imkansız bir şey çıkmazsa, o zaman 

doğru olmayan bir mümkün düşünülemez. Bu, üçüncü önermeyi dışlar. İkinci ve 

üçüncü önerme ise birinci önermeyle çelişmektedir. Çünkü eğer imkandan 

imkansız bir şey çıkamazsa ama doğru olmayan ve doğru olmayacak olan bir 

mümkün varsa, geçmişteki bütün doğrular zorunlu olamaz. Ayrıca üçüncü ve 

birinci önermenin sonucu da ikinci önermenin çelişiğidir. Çünkü eğer geçmişte 

bütün doğrular zorunlu ise ve doğru olmayan ve doğru olmayacak olan bir 

mümkün varsa, mümkünden imkansız bir şey çıkmış olur. Sonuç olarak, Diodoros 

Kronos, üçüncü önermeyi reddedip birinci ve ikinci önermeyi benimseyerek 

 
 

257 Eşref Altaş, “Gelecekle İlgili Mümkün Önermeler ve Özgür İrade: Fahreddin Er-Râzî’nin 
Aristoteles’in Mantıksal Kadercilik Çözümüne Yönelik Eleştirileri” Diyanet İlmî Dergi 58 (2022). 
258 Cüneyt Kaya, Varlık ve İmkân, 54-5.  



149 
 

imkanı doğru olan ve olmuş olanla sınırlamakta ve geleceği kapalı bir fatalizmle 

yorumlamaktadır.259  

Râzî’ye göre, imkan kategorisine gelecekteki belirsizlik üzerinden yer 

açmak anlamlı değildir; zira geleceğe dair kurulan mümkün önermelerin, 

doğruluk veya yanlışlık vasfını kendilerinde bizzat taşımaları gerekir. Bir diğer 

gerekçe, imkanın zaman şartına bağlı olarak ele alınmasında yatmaktadır. 

İmkanın gelecek zamana bağlı olarak hâsıl olduğunu söylediğimizde, geleceğin 

tahakkuk etmesiyle birlikte gerekli olan şart ortadan kalkmış olur çünkü o vakit 

gelecek olmaktan çıkar ve “şimdi”ye dönüşür. Bu nedenle, imkanın 

gerçekleşmesinin kendisiyle şartlandığı “gelecek” hakiki bir şey olmadığından, 

imkana uygun bir mahall de teşkil edemez. 

Sahte-Alternatif (2): İmkanı zihne taşımak: İmkanı varlık-yokluk 

cenderesine sokmamak adına zihne aktararak bir alan açmanın mümkün olup 

olmadığı sorgulanabilir. Nitekim, Râzî, yukarıda açıklanan üç gerekçeye karşı 

getirilebilecek muhtemel cevaplardan birinin imkana zihnî varlığı atfetmek 

olduğunu ifade eder. Peki, bu anlamlı bir çözüm müdür? Öncelikle imkanı zihne 

taşımanın neye tekabül ettiğine yoğunlaşalım: Zorunluluk ve imkan, ya bir şeyin 

kendi zatına nispetle ya da o şeyin zihindeki haline nispetle kastedilebilir. Eğer 

modaliteler bir şeyin zatına nispetle anlaşılırsa, insanların o imkan hakkındaki 

düşünce ve bilgileri dikkate alınmaz. İkinci anlamda ise, aklın mümkünle alakalı 

hükmü itibara alınır. Kesin bir hüküm olunca zaruri, tevakkuf eden ve kesin 

olmayan bir bilgi ise mümkündür.  

 
 

259 Frederick Seymour Michael, “What is the Master Argument of Diodorus Cronus?”, American 
Philosophical Quarterly 13/3 (1976). 



150 
 

Bu iki durum arasındaki farkı açıklamak için bir örneğe başvurabiliriz: 

Alemin kadîm olması, kendinde ya zorunlu ya da imkansızdır. Bir şeyin yokluktan 

varlığa, varlıktan yokluğa dönüşmesinin kendinde imkansız olduğunu söylersek, 

âlemin kadîm olmasının imkanı ortadan kalkar. Dolayısıyla, âlemin yoklukla 

vasıflandırılması kendinde imkan yoluyla gerçekleşmez. Ancak, zihinde imkan 

yine de var olabilir. Çünkü doğru ya da yanlış taraflardan herhangi biri için bir 

delil ortaya konulmadıkça her iki taraf da mümkün kabul edilir. Bu tecviz ve imkan 

zihinde kâimdir. Böylece imkan nefsü’l-emr’de değil, zihin ve akıl hasebiyle 

bulunur. Bu ikisi arasındaki fark açıktır.260  

Râzî’ye göre, imkanı zihne aktarmak, modaliteleri epistemik bir kavrama 

dönüştürmeyi gerektirir. Bu da aslında bir şeyin mümkün olup olmadığıyla ilgili 

değil, o durumu bilen kişinin kesin bilgiye sahip olup olmadığı ile aynılaştırılmış 

olur. Çünkü zihnin imkan ile hükmetmesi ya hükmedilen şeye mutabık olur ya da 

olmaz. Eğer mutabık değilse, bu bilgisizliktir. Zihin kendinde mümkün olan bir 

şeyi bilmemiş olur. Eğer zihnin bilgisi kendinde şeye mutabık ise o şey mümkün 

olur ve subuti veya ademî olup olmadığı konusu tekrar sorulması gerekir. Zira 

zihin ile hâriç arasında mutabakatın olabilmesi için, zihnin kendisiyle mutâbık 

olabileceği ve hâriçte bulunan bir “imkan” olması gerekir. Sonuçta, imkanı zihne 

aktarmak suretiyle, vucudî – ademî sorgulamasından kaçınmak isterken, tekrar 

bu soruyla karşı karşıya kalınmaktadır. Çünkü bir şeyin imkanı, o şeyin vasfıdır. O 

şeyin zihnî olması da başka bir şeydir. Bir şeyin vasfı ancak o vasfedilen şeyle kaim 

olabilir. “Bir şeyin imkanı zihinde hâsıl olan bir şeydir” derken imkana dair 

 
 

260 Râzî, Şerh Uyun el-Hikme, 1/135.  



151 
 

bilginin zihinde bulunduğunu söyleyebiliriz ama bu asıl soruyu çözmez çünkü 

mesele imkanın kendisiyle ilgilidir, imkana dair bilgiyle değil.261  

Yukarıda imkan kategorisinin reddedilme gerekçelerine dikkatlice 

baktığımızda, bu gerekçelerde ortak bir noktayı fark edebiliriz. İmkan hakkında 

varlık-mahiyet ayırımı, imkanın mevcut-madum olması, imkanın vucudî-ademî 

olması sorgulandığında asıl itibariyle imkan bir şey olarak kurgulanmaktadır. 

Çünkü varlık-mahiyet ayırımı ancak hâriçte bulunan bir şey hakkında 

sorgulanabilir. Bunun ötesinde mevcut-madum ayırımı bir yönden bir subutiyeti 

olan bir şey hakkında sorgulanır. Bir şey ya mevcuttur ve bir subutiyeti vardır, ya 

madumdur ve madumken subutiyeti vardır ya da madumun subutiyeti reddedilir 

ki bu durumda imkana kapı kapanır.  Ayrıca imkanın vucudî veya ademî olduğu 

sorgusunda görüldüğü üzere, vucudî imkan kavramı, imkanı diğer varlıklarla var 

olmak yönünden eşitleyerek bir soruna yol açar. İmkanı geleceğe aktardığımızda, 

imkanın taşıyıcısı ile ilgili soru bizi “şimdi”ye geri getirir ve yine şimdide bir şeye 

mutabık olan bir imkan arayışına koyuluruz. İmkanı zihnin bilgisine 

aktardığımızda ise, imkan hakkındaki soruşturmamız mutabık olabileceği bir şey 

aradığından yine hâriçte imkanın mutabık olması gerektiği bir noktaya varırız. 

Sonuç itibariyle Râzî, imkan kategorisinin problemler yaratan zeminini, imkanın 

subutî bir şey olarak vazedilmesinde bulur ve sunduğu gerekçelerin zemininde 

böyle bir imkan kavramı bulunur. Aşağıda görüleceği üzere, Râzî, imkanın 

subutiyetten arındırılmasını ve fer’iyyet kuralının sınırlandırılmasını bir çözüm 

önerisi olarak sunmaktadır.  

 
 

261 Râzî, Muhassal, 74.  



152 
 

İmkan kategorisini reddedenlerin gerekçelerini ele aldıktan sonra Râzî’nin 

bu tür problemleri üretmediğini düşündüğü imkan açıklamalarını tahlil edeceğiz. 

Lakin öncesinde Râzî’ye göre imkanın ne olmadığı ile ilgili birkaç meseleye 

değinilmelidir. Sahte-alternatiflerin anlamlı bir çözüm sunmadığını ifade 

ederken, Râzî’nin imkanın geleceğe ve zihne aktarılamayacağını düşündüğü 

anlaşılmaktadır. Bunun ötesinde Râzî’nin eleştirdiği başka imkan anlayışları da 

bulunmaktadır. Bunlardan biri dereceli imkan anlayışıdır. Râzî’ye göre, imkanın 

bir tür evleviyet içerdiği, yani varlık ve yokluk tarafına eşit uzaklıkta olmayıp, 

örneğin varlık tarafına daha ağır bastığı düşüncesi yanlıştır. Bu mesele, yeter 

sebep ilkesinin geçerliliği bağlamında ele alındığı gibi, salt imkan kavramına dair 

bakış açısını da açığa çıkarmaktadır.262 Öncelikle Râzî’nin dereceli imkan 

kavramına dair getirdiği açıklamaları ele alalım:  

Varlıkta, zaman, hareket ve ses gibi yokluğa yatkın olan şeyler bulunduğu 

gibi, varlığa yatkın olan ve bu sebeple mümkün olmakla birlikte, var olması için 

bir sebebe muhtaç olmayan varlıklar da düşünülebilir. Râzî, bu pozisyonu 

açıklamak için, sesi örnek verir. Şimdi gerçekleşmiş zamanda ses mevcutsa, onun 

varlığa kabil olduğu ve mümkün olduğu açıktır. Çünkü mümkün olmasaydı, var 

olamazdı. Bununla birlikte, yokluğun evleviyeti olduğu da açıktır; çünkü eğer 

sesin yok olması daha öncelikli olmasaydı, sesin alçalarak son bulmasının zorunlu 

olmaması gerekirdi. Sonuç olarak ses gibi şeyler hem varlığa hem yokluğa kabiller 

 
 

262 Şemseddin es-Semerkandî düşüncesinde yeter sebep ilkesi ve ontolojik evleviyet hakkındaki 
tartışmaları ele alan ve gerekçeleri tahlil eden bir çalışma için bk. Eşref Altaş, “Şemseddin es-
Semerkandî’ye Göre Ontolojik Baskınlık (et-Teraccuh) ve Ontolojik Evleviyet”, Nazariyat 8/2 
(2022): 1-31. 



153 
 

ama mahiyetleri itibariyle yokluk daha evleviyetle olabilir. Yokluk tarafında bu 

düşünülebiliyorsa, varlık tarafında neden düşünülemesin?263 

Zorunluluk noktasına erişmeden, mümkün bir şeyin varlığa veya yokluğa 

daha yakın olmasına dair verilen bir diğer örnek, tesirin oluşması için belirli 

şartların aranmasıdır. Örneğin, ağırlık bir engel bulunmadığında, yere düşmeye 

sebep olur. Bu durumda, ağırlığın evleviyetle aşağıya düşmeyi gerektirdiğini 

söyleyebilirsek de şart gerçekleşmediğinde eser gecikebilir.264  

Râzî, felâsifenin imkan anlayışının da bir tür dereceli imkan kavramına yol 

açtığını düşünmektedir. Çünkü felâsifeye göre, bazı şeyler çoğunlukla, bazı şeyler 

nadiren bazı şeyler de eşit ihtimalle meydana gelir. Çoğunlukla meydana 

gelmenin anlamı, varlığın evleviyetle olması dışında bir şey değildir. Nadiren 

meydana gelmenin anlamı da yok olmasının evleviyetle olmasıdır. Râzî bunu 

felâsifenin tabiî mekan teorisiyle açıklar. Toprağın tabiatı çoğunlukla merkezde 

gerçekleşmeyi gerektirir. Bu durum, bir engel bulunduğunda gerçekleşmeyeceği 

için daima meydana gelen bir durum değildir; ancak yine de tabiatının gereği 

olarak evleviyetle böyle gerçekleştiği söylenebilir.265 

Râzî, bir mahiyetin hem varlığa hem de yokluğa kabil olduğu durumda, bu 

iki tarafa nispetinin eşit olmasının zorunlu olduğunu ispat ettiğinde, dereceli bir 

imkan kavramının savunulamayacağını düşünür. Bunun için iki gerekçe sunar:  

1) Mahiyeti, evleviyetin gerçekleşmesi için gerekli olan bütün faktörleri dikkate 

alarak düşündüğümüzde, evleviyetin gerçekleştiği durumda yokluk ya o mahiyet 

 
 

263 Râzî, el-Metâlib, 1/123. 
264 Râzî, el-Metâlib, 1/123.  
265 Râzî, el-Metâlib, 1/123.  



154 
 

hakkında doğru olabilir ya da doğru olamaz. Zati evleviyetin gerçekleşmesi 

durumunda yokluk doğru olamazsa, mahiyet zatı itibariyle zorunlu olur, mümkün 

olmaktan çıkar. Eğer yokluk doğru olabiliyorsa, bu ya yokluğu gerektiren bir 

sebebe bağlıdır ya da bağlı değildir. Eğer yokluk bir sebebe bağlı ise, sebep var 

oldukça varlığa doğru evleviyet gerçekleşmez. Bu durumda, evleviyetin 

gerçekleşmesi için gerekli şartlar yerine gelmemiş olur; oysa bu şartların 

sağlandığını varsaymıştık. Bu nedenle, bir çelişkiyle sonuçlanır. Eğer yokluğu 

gerektiren bir sebebe bağlı değilse, evleviyet bazen yoklukla, bazen de varlıkla 

gerçekleşmiş olur. Evleviyetin varlık ve yokluk durumlarında eşit şekilde 

gerçekleşmesi, bir durumun özelleşmesini müreccih olmaksızın imkanın 

gerçekleşmesini gerektirir; bu ise imkansızdır.266   

2) Yeter sebep ilkesi gereğince, bir sebep olmaksızın mümkün bir şeyin 

varlık veya yokluk kazanması mümkün değildir. Evleviyeti kabul ettiğimizde, 

varlık veya yokluk taraflarından birinin öncelikli, diğerinin ise daha az öncelikli 

olduğunu varsaymış oluruz. Birbirine çelişik durumlar oldukları için, eşitlik 

durumunda önceliklilik durumunun gerçekleşmesi mümkün olmaz; dolayısıyla 

mercuh olan tarafın gerçekleşmesinin imkansız olması gerekir. Mercuh olan 

tarafın mercuhiyet durumunda gerçekleşmesi imkansızsa, üçüncü halin 

imkansızlığından dolayı, racih (öncelikli) olan tarafın gerçekleşmesi zorunlu olur. 

Nihayetinde, varlık ve yokluk dereceli kavramlar olmadığından, bunlara dair 

modaliteler de dereceli olamaz.267  

 
 

266 Râzî, el-Metâlib, 1/126. 
267 Râzî, el-Metâlib, 1/127.  



155 
 

Râzî, imkanı bir kategori olarak reddedenlerin gerekçeleri ile imkanın 

zaman, zihin ve evleviyet kavramlarıyla ilişkilendirilmesi sonucu ortaya çıkan 

problemleri göz önünde bulundurduğumuzda, bu problemlerin imkanın yeni bir 

formülasyonu ile giderilebileceğini düşünmektedir. Muhassal’da imkan 

kategorisine dair getirilen eleştirilerin ardından, imkana dair bilgimizin zaruri 

olduğunu ve onu reddetmenin sofistlerin şüphelerine benzediğini, dolayısıyla 

ciddiye alıp tartışmanın anlamlı olmadığı ifade edilir. El-Erba’în ve Metalib’de bu 

temel duruşu değişmemiştir. İmkana dair tasavvur zorunludur. Bununla birlikte, 

imkan lafzından tam olarak ne kastedildiği açıklanabilir. Râzî, burada detaylı bir 

şekilde yeni bir imkan kavramı veya açıklaması sunmadığından, aşağıda 

alıntılanacak üç pasaj üzerine yoğunlaşarak, Râzî’nin iddia ettiği şekilde imkan 

kavramına dair şüphelerin gerçekten ortadan kalkıp kalkmadığını tahlil etmeye 

çalışacağız.  

[M1] İmkandan kastımız, bir şeyin olduğu gibi kalmaya devam etmesi ve 

devam etmemesinin caiz olacak bir haysiyette bulunmasıdır. İmkanı bu şekilde 

anladığımızda, mezkur şüpheler ortadan kalkar.268  

[M2] “İmkandan kastedilen, bir şeyin kendinde hüviyetinin bâki olması 

veya olmamasının mümkün olacak bir haysiyette bulunmasıdır. Bu anlamda 

imkanın yüklemlendiği şeyin müfret olduğu açıktır.”269  

 
 

268 Râzî, el-Erba’în, 1/128.   ،والجواب: مرادنا من الإمكان هو كون الشيء بحيث يجوز أن يستمر على ما كان عليه قبل ذلك

 ويجوز أن لا يبقى على ما كان عليه قبل ذلك. واذا ظهر مرادنا من لفظ الإمكان، زالت الشبهات المذكورة. 
 
269 Râzî, el-Metâlib, 1/117. 

قلنا : هذا تمسك بمحض اللفظ ، والمراد من الإمكان كون الشيء في نفسه ، بحيث يصح أن تبقى هويته وأن لا تبقى ، ولا شك أن  

 .Aynı ifade için bkz. Fahreddin er-Râzî, el-Halk ve’l-Ba’s, thk .المحكوم عليه بهذا المفهوم بالإمكان مفرد لا مركب
Hüsnü Turgut, Erkan Baysal, (Amman: Mektebet el-Ğânim, 2024), 252. 



156 
 

[M3] “İmkan lafzından kastımız, bir şeyin olduğu hal üzere devam 

etmesinin ve devam etmemesinin caiz olacak bir haysiyette bulunmasıdır. Bu 

kasıt ortaya çıkınca, zikredilen şüpheler de ortadan kalkar. Çünkü biliriz ki, oturan 

adamın oturmaya devam etmesi veya etmemesi imkansız değildir. Buna dair 

bilgimiz zaruridir. Bunu bildikten sonra deriz ki: ezeli yokluktan sonra meydana 

gelen şey (hâdis olan) asli yokluktur, bu yokluğun varlığa dönüşmesi mümkündür. 

İki durum eşit olduğunda, bir müreccih olmaksızın rüchan imkansız olur.”270   

Râzî’nin imkan kavramına dair açıklamalarına baktığımızda M1 imkanı 

değişim kavramıyla ilişkilendirir.271 İnsan duyularıyla belirli bir nesneyi algılar ve 

onun sahip olduğu özelliklerden farklı özelliklere sahip olabileceği, var olmak 

yerine yok olabileceğini zorunlu bir şekilde idrak eder. Lafız ilk bakışta imkanı 

gelecekle ilişkilendirmeye müsait olsa da burada zaman kaydı koyulmamıştır. 

Çünkü insanın idrak ettiği bir nesnenin imkanı hakkındaki idraki şu anda var olan 

nesneye dairdir. Peki burada nesnenin varlığı mı mahiyeti mi “başka olabilme” 

tecvizine konu olur, diye sorarsak M2 bu konuda açıklık getirir. Nesnenin sadece 

varlığı değil aynı zamanda mahiyeti de bu “başka olabilme” durumuna konu 

olabilir. Bu durumda sadece var olan bir baykuşun var olmaması, renginin, 

formunun ve mekanının farklı olabilmesi değil, baykuş olmaklığı yerine, “Kuşayı” 

 
 

270 Râzî, el-Metâlib, 1/205. 
الإمكان ، هو كون الشيء بحيث يجوز أن يستمر على ما كان عليه قبل ذلك ويجوز أن لا يبقى على    والجواب : إن مرادنا من لفظ

ما كان عليه قبل ذلك. وإذا ظهر مرادنا من لفظ الإمكان ، زالت الشبهات المذكورة. لأنا نعلم أن الإنسان الجالس لا يمتنع بقاؤه على  

فإن العلم الضروري   الجلوس ، ولا يمتنع زوال ذلك الجلوس. والعلم به ضروري. إذا عرفت هذا فنقول : الذي حدث بعد العدم الأزلي

حاصل بأنه كان يجوز بقاؤه على ذلك العدم الأصلي ، وكان يجوز تبدل ذلك العدم بالوجود ، ولما تساوى الأمران ، امتنع رجحان 

 أحدهما على الآخر ، لا لمرجح.
271 İmkan kavramının zamanla ilişkili olan değişim kavramıyla irtibatlandırılması imkanı zamana 
indirgemekle eş tutulmamalıdır. İmkan zamana atıfta bulunarak açıklansa da imkanın zamanın bir 
parçasıyla gerçekleştiğini gerektirmemektedir. İbn Sînâ bağlamında benzer değerlendirme için bk. 
Yusuf Daşdemir, İbn Sînâ Mantığında Modalite, 107. 



157 
 

olması da mümkündür. Bu noktanın açıklaması daha sonraki bölümde 

mahiyetlerin mec’ûliyeti bağlamında ele alınacağından burada 

detaylandırılmayacaktır. Burada M2 çerçevesinde kalarak, bir nesnenin 

hüviyetini kaybetmesi veya mutlak anlamda o hüviyetin hiç var olmaması ve 

hiçbir şekilde hâdis olmaması tecviz edilmektedir. M3 bir nevi çerçevesi çizilmeye 

çalışılan imkan mefhumunun toparlayıcı bir açıklamasıdır. “Bir şeyin olduğu hal 

üzere devam etmesi ve etmemesi” Râzî için o şeyin mümkün olduğunu gösterir. 

Râzî, “devam etmesi” olarak ifade ettiğimiz bekâ durumunda da illete ihtiyacın 

sürdüğünü düşünmektedir. Râzî’nin verdiği örnek, duyular yoluyla idrak ettiğimiz 

oturan bir insana dairdir. Bu insanın oturmaya devam etmesi, oturmaktan 

vazgeçmesi ya da aslen hiç var olmamış olması düşünülebilir. Böylece, var olan bir 

nesneye ilişkin farklı durumların mümkün olduğunu tecviz edebiliriz.  

Bununla birlikte imkan kavramı daha ileri bir genişliğe sahiptir. Çünkü 

Râzîci imkan kavramı, sadece bir mahiyetin varlığının mümkün olduğunu değil, 

aynı şekilde asli yokluktan belirli bir şeyin meydana gelmemesinin de mümkün 

olduğunu içerir. M3’de “ezelî yoklukta (...) aslî yokluğuyla bâkî olan” belirli bir 

şeyin yokluğu, anlamında “madumun şeyiyyetini” çağrıştıracak bir ifade 

kullanılmamaktadır. Burada “aslî yokluktan” kasıt, herhangi bir şeyiyyeti 

olmayan mutlak yokluktur. Râzî imkan kavramına dair açıklamasını mahiyetin 

mec’ûliyetini de içerecek bir şekilde kurgular. Baykuşun mutlak anlamda hiçbir 

şekilde yaratılmamış olduğu (hüviyetinin yok olması) bir senaryonun mümkün 

olduğu gibi baykuş yerine “kuşayının” yaratılmış olması da mümkündür.  

Peki bu açıklama yukarıda imkan kategorisini tamamen reddetmek için 

serdedilen gerekçeler karşısında sağlam durabilir mi? Aşağıdaki alt bölümlerde 

Râzî’nin imkan kavramına dair pozisyonu detaylandırılacaktır. Nihayetinde bu 



158 
 

soruyu tam anlamında gerekçelendirerek cevaplandırmak alt bölümler 

tamamlandıktan sonra mümkün olacaktır. Burada genel hatlarıyla şu noktalara 

işaret edebiliriz: 

Râzî, imkan kavramını, belirli bir mahall ve mutabakata ihtiyaç 

duymayacak bir şekilde düşünmektedir. Örneğin, varlık-mahiyet ayrımı kabul 

edildiğinde, imkan; varlık, mahiyet ve mahiyetin varlıkla mevsufiyeti üzerinden 

kurgulanan çelişkiye dayalı argümanları Râzî’nin imkan kavramıyla çözülebilir 

hâle gelir. Çünkü Râzî, mahiyetin de mec’ûl olduğunu düşündüğünden, imkan 

hem varlığa hem mahiyete hem de mahiyetin varlıkla mevsufiyetine ilişmektedir. 

Yani Râzî için bir nesnenin hem varlığı hem mahiyeti hem de mahiyetin varlıkla 

vasıflanması mümkündür. Bu sonucu mümkün kılan yaklaşım, Râzî’nin imkanı 

basitlere de ilişebilecek bir hüküm olarak düşünmesidir. Bu minvalde, imkanın 

izâfî bir kavram olduğu için basitlere erişemeyeceği düşüncesi, Râzî açısından 

doğru değildir. Çünkü Râzî, imkan kavramını varlık-yokluk terazisinin ortasında 

bulunan belirli bir mahiyete atfetmekle sınırlandırmaz. Evet, bu imkanın bir 

durumudur ve varlık veya yokluk tarafındaki tereccühün bir müreccihe 

dayanması gerektiğini gösterir. Bununla birlikte Râzî’ye göre, imkan bir hüviyetin 

mutlak yokluktan meydana gelmesini de içerir. Bu nokta basit mahiyetlerin de 

yaratılmış olduğunu açıklayacağımız sonraki alt bölümde ele alınacaktır. 

Devamında, imkanın mevcut-madum cenderesinde veya vücudî-ademî ikileminde 

bırakılarak sorunsallaştırıldığı durumlar karşısında, Râzî’nin açıklamalarında 

imkanın ne vücudî ne de subutî bir şey olduğunu görmekteyiz. Ona göre imkan 

doğru olması için sâbit bir mahalle ihtiyaç duymayan ademî bir kavramdır. Bir 

sonraki kısımda imkanın subutî olmadığına dair gerekçeler tahlil edilecektir. 



159 
 

Subutî imkan kavramı olumsuzlandıktan sonra imkanın ademî bir kavram olarak 

nasıl makul bir şekilde düşünülebileceği irdelenecektir.  

 

4.2. İsti’dâdî  / Subutî İmkan Kavramının Eleştirisi 

 

İmkan kategorisini reddetmek için öne sürülen argümanların ortak 

özelliği imkanın vucudî olduğunu vehmettirmesidir. Bunun karşısında ise vücudî 

ya da subutî olmayan bir imkan anlayışı ileri sürülmüştür. Râzî, ademî imkan 

kavramını temel eserlerinin tamamında savunmaktadır. Fâil-i muhtâr nazariyesi 

ile ilgili üçüncü bölümde el-Mebâhis’i yorumlayarak ve Râzî’nin eserlerinin bütünü 

içerisinde bir mevziye konumlandırarak değerlendirdiğimizde, imkanın ademî 

olduğu meselesinin el-Mebâhis’ten el-Mülahhas’a, Nihâye’den Şerhu’l-İşârât’a kadar 

daima savunulmuş bir pozisyon olduğunu görürüz. Lakin bu eserlerde öne sürülen 

deliller farklılaşmakta, delillerin yoğunlaştığı noktalar değişmekte ve bazı deliller 

diğer bazı eserlerde terk edilmektedir. Bu bölümde, Râzî’nin imkanın ademî 

olduğuna dair delilleri kategorize edilerek analiz edilecektir. Daha sonra, subutî 

imkan anlayışı lehine öne sürülen delillerin tahkiki ele alınacak ve sonunda iki ek 

probleme değinilecektir. Metnin takibini kolaylaştırmak amacıyla delillere 

başlıklar verilmiştir. Böylece, farklı eserlerde tekrar edilen delillerin nuans farkı 

içerip içermediği, eklemelere veya değişikliklere uğrayıp uğramadığı daha kolay 

tahlil edilebilecektir. 

 

 



160 
 

Râzî’nin eserlerinde temelde imkanın ademî olduğuna dair yedi delil 

bulunmaktadır:  

i. Subutî İmkanın Modalitesi Sorunu  

ii. Sabit Mahall Sorunu 

iii. İzafetin İki Tarafının Sabit Olması Sorunu  

iv. Maduma Yüklemlenenin Subuti Olamaması Sorunu 

v. İmkanın Hamli Sorunu  

vi. Sonsuz İmkanlar Sorunu 

vii. İmkanın Müessiri Sorunu 

Bu delillerin ilk ikisi el-Mebâhis, el-Mülahhas, Şerhu’l-İşârât ve Nihâyetu’l-ukûl 

gibi eserlerin tamamında yer almaktadır. İzafetin iki tarafının sabit olmamasıyla 

ilişkili üçüncü delil, Nihâyetu’l-ukûl’da yer almaz; çünkü müellif, bu eserinde 

izafetin subutu için iki tarafının sabit olmasını gerekli görmemektedir. Son iki 

delil ise felâsifenin “Birden bir çıkar” ve “Hâricî bir şey, bir şeye sıfatını ancak o 

şey ona kâbil ise verir” ilkelerine dayanmaktadır. Bu iki delil yalnızca el-Mebâhis’te 

geçmektedir. Bu da el-Mebâhis’in eser karakterini yansıtan örneklerden biridir. 

Nitekim Râzî, el-Mebâhis’i Meşşâi felsefenin iç dinamiklerini kullanarak yazmış ve 

pozisyonları takrir etmiştir. Şimdi sırasıyla delilleri detaylıca ele alabiliriz.  

i. Subutî İmkanın Modalitesi Sorunu  

a. İmkan subutî olsaydı ya mümkün ya da zorunlu olurdu.  

b. İmkan ne mümkün ne de zorunlu olabilir. 

➔ İmkan subuti olamaz.  



161 
 

Bu delilin takriri farklı eserlerde farklı şekillerde yapılmaktadır. El-

Mülahhas’ta varlık-mahiyet ayırımına dayanarak açıklanan delil, Nihâye’de ihtiyaç 

kavramı üzerinden işlenir. Öncelikle el-Mülahhas’taki versiyonunu ele alalım: 

İmkan subutî olsaydı, sâbit olma açısından diğer sâbit olan şeylerle eş, 

mahiyetinde ise farklı olurdu. Ortaklık yönü, farklılık yönünden başkadır. Bu 

durumda imkanın varlığı (subutu) mahiyetinden farklı olmalıdır. İmkanın 

mahiyetinin varlıkla ittisafı kendi zatı sebebiyle ise, varlığı zorunlu olur. Lakin bu 

durumda kendinde mümküne muhtaç olan sıfat kendinde zorunlu olur, bu 

çelişkidir. Çünkü, subutî bir sıfatın mevsufta sabit olmasının şartı, mevsufun 

kendisinin de sabit olmasıdır. İmkan subuti bir vasıf olsaydı, kendinde zorunlu 

olması gerekir ve mümkün için gerçekleşmiş olması gerekirdi. Varlığı zorunlu 

olanın varlığının şartı, mümkünün sübutu olursa, zorunlu olur. Sonuçta kendinde 

mümkün olan, kendinde zorunlu olur ve bu çelişkidir. Sonuç itibariyle varlığın 

imkanın mahiyeti için sabit olması zorunlu olamaz. Peki ya mümkün olabilir mi? 

Bu durumda teselsüle düşülür. Çünkü imkanın mevcut olmasının imkanı ona zaid 

olur ve imkanın imkanı olacağından teselsül gerekir.272  

Nihâye’de Râzî, subutî olan imkanın varlığının zorunlu olamayacağını, yani 

delilin “imkan zorunlu olamaz” kısmını, imkanın mevsufa muhtaçlığı ile açıklar. 

Çünkü imkan bir sıfat olarak mevsufun subutuna bağlıdır. Kendinde zorunlu olan 

ise başkasına muhtaç değildir. Delilin “imkan mümkün olamaz” kısmını ise el-

Mülahhas’taki gibi imkanın imkanını gerektirip teselsül ile sonuçlanması sebebiyle 

reddeder.273 El-Mebâhis’te ise Râzî, imkanın mümkün olmasını mümkünlere 

 
 

272 Râzî, el-Mülahhas, 1/340.  
273 Râzî, Nihâye, 1/306. 



162 
 

ilişmesiyle açıklar. İmkan mümkünlere ilişir ve muhtaç olana ilişen ve ona tâbî 

olan evleviyetle muhtaçtır. Bu sebeple zorunlu olamaz. İmkan mümkün 

olduğunda ama teselsül gerekir.274 Şerhu’l-İşârat’ta bu delili aynı şekilde takrir 

ederek, imkanın mümkün olmasının teselsülü gerektirdiği sonucuna dair bir 

muhtemel cevaba yer verir: İmkanın mümkün olması kendi zatıdır ve teselsül 

gerekmez. Lakin bu cevabı geçerli görmez, çünkü bir şeyin imkanı o şeyin 

mahiyetine, var olmaya nispetle arız olan bir şeydir. Arız olan sonra gelir. Sonra 

gelen ise önceden bulunandan başkadır. Bu durumda imkanın mümkün olması 

kendi zatından başka bir şey olur.275 Sonuç itibariyle, Râzî bu delilde imkanın sâbit 

olduğunu düşündüğümüzde, imkanın modalitesini sorgular ve zorunlu-mümkün 

cenderesine sokarak ikisinin de hatalı sonuçlar vermesi sebebiyle imkanın subutî 

olamayacağını göstermiş olur.  

ii. Sâbit Mahall Sorunu  

Vucudî imkan kavramı İbn Sînâcı felsefede savunulan “her hâdisin öncesinde 

onun imkanını taşıyan bir madde bulunmalıdır” ilkesiyle yakından ilişkilidir. Bu 

ilke aynı zamanda heyûlânın gerekliliğini de beraberinde getirir. Her hâdisin 

öncesinde onun imkanını taşıyan bir maddenin bulunmasının açıklaması şu 

şekilde özetlenebilir: Âlem var olmadan önce ya mümkündür ya da imkansızdır. 

İmkansız olamaz; çünkü var olduğunda imkansız, mümküne inkılap etmiş olur ki 

bu imkansızdır. Peki, alemin var olmadan önceki imkanı hakkında 

düşündüğümüzde, bu imkandan kasıt ne olabilir? Alemin imkanı ya alemin zatına 

geri dönen bir sıfattır ya da imkandan kasıt, sadece kâdirin ona güç yetirmesinden 

 
 

274 Râzî, el-Mebâhis, 1/212. 
275 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 2/406. 



163 
 

ibarettir. Kâdirin âlemi yaratmaya güç yetirmesiyle açıklanması mümkün 

değildir; çünkü kâdir, sadece mümkünleri var kılabilir, imkansızı değil. Eğer 

mümkün ile imkansız arasında kendilerine geri dönen bir ayrışma bulunmasaydı, 

kâdirin mümkünlere güç yetirmesi, imkansızlara güç yetirmesinden daha 

evleviyetli olmazdı. Bu durumda, mümkünün mümkün olması, mümküne ait bir 

sıfat olarak düşünülmelidir. İmkanın, mümküne ait ve kâdirin var etmeye 

muktedir olmasından farklı bir subutî sıfat olduğunu düşündüğümüzde, 

muhdesten önce bulunması gerektiği sonucuna varılır. Bu sıfatın ise mevcut bir 

mahalli olması gerekir ve o da muhdesin heyûlâsı ve maddesidir.276   

Râzî’nin subutî imkan kavramına karşı çıkışı ve yukarıda ifade edildiği gibi 

el-Mebâhis gibi bir eserde subutî imkana karşı sunduğu delillerin, heyûlâ kavramı, 

âlemin kıdemi ve nesnenin ontik yapısıyla ilişkili olduğu gözden kaçmamalıdır. Bu 

arka plana işaret ettikten sonra delilin yapısına geçebiliriz.  

a. İmkan subutî olsaydı sâbit bir mahall gerekirdi. 

a1 Mahall ya kendisidir. 

a2 Mahall ya da başkasıdır.   

b. İmkanın sâbit mahalli olamaz.  

b1 Mahall kendisi olamaz. Mümkünün var olmadan önce var olması 

gerekirdi. 

b2 Mahall başkası olamaz. Mahiyetlerin lazımı başkasında 

bulunamaz.277 

→İmkan subuti olamaz.  

 
 

276 Râzî, el-Metâlib, 4/169-70; a.mlf. Şerhu’l-İşârât, 2/404 
277 Râzî, el-Mebâhis, 1/213-4. a.mlf. el-Mülahhas, 1/340. 



164 
 

Sabit mahall delilinin odak noktası, imkanın bir sıfat olarak subutu 

düşünüldüğünde, onun mevsufunun da varlığını gerektirmesidir. Çünkü bir sıfat 

ancak mevsufuyla var olabilir. Lakin imkan nesnenin var olmadan önce var 

olabilmesini sağlayan ve illete muhtaç kılan illet olması hasebiyle nesnenin 

hudûsunu öncelemesi gerekir. Râzî’nin ifadesiyle, “mümkünün subutu, imkanın 

subutundan önce olması gerekir”.278 Lakin bu durumda kendinde mümkün 

olandan imkan zâil olamayacağından, mümkünün varlığının zevali imkansız 

olurdu, çünkü mümkünün varlığı imkanın varlığının şartıdır. Sonuç itibariyle 

mümkünün varlığı zorunlu olurdu ve bu açık bir çelişkiyle sonuçlanmaktadır. Bu 

durumda asıl itibariyle mümkünün kendisi hiçbir surette subutî bir sıfat olan 

imkanın taşıyıcısı olamaz.279  

İkinci ihtimal ise, imkanın mümkünde değil, başka bir sabit mahallde 

bulunmasıdır. Nitekim İbn Sînâcı ilke, bu görüşü içermekte ve muhdesin imkanını 

onu önceleyen maddeye yerleştirmektedir. Râzî ise, imkanın mümkün dışında bir 

mahallde sâbit olamayacağını savunur. Burada iki gerekçe sunulmaktadır. 

İmkanın ortadan kalkmasının imkansız olması, sabit bir mahallin varlığını da 

zorunlu kılacağından, bu görüş reddedilir. Bu durum şu şekilde açıklanabilir: 

Mümkünlerin imkanlarının kendinde zail olması imkansızdır. Eğer imkanlar 

başkasında bulunsalardı, bu mahallerin varlığı, âyanda ortadan kalkmaları 

imkansız olan imkanların varlığının şartı olurdu. Kendinde bi-aynihi var olması 

zorunlu olanın varlığının şartı, evleviyetle zorunlu olur. Böylece heyûlânın varlığı 

li zatihi zorunlu olur ki bu, ittifakla reddedilmektedir. İkinci gerekçe imkanın 

 
 

278 Râzî, Nihâye, 1/307.  
279 Râzî, Nihâye, 1/307.  



165 
 

mahiyetin bir lâzımı olmasına dayanır. Mahiyetin lâzımı başkasında düşünülemez; 

aksi takdirde bu, o mahiyetin değil, başka bir mahiyetin lazımı olurdu.280 

Şerhu’l-İşârât’ta Râzî, imkanı başka bir araz ile kıyaslayarak, vasfın başka 

bir mahallde değil, vasıflanan şeyin kendinde hâsıl olması gerektiğini 

berraklaştırır: “Başkasında bulunması da imkansızdır, çünkü bir şeyin vasfı onun 

na’tıdır. Ve bir şeye işlenmiş olan başkasında hâsıl olamaz. Eğer bu 

düşünülebilseydi, bir hareketin bir mahallde bulunması ama o hareketle 

vasıflanan şeyin başka bir mahall olması düşünülebilirdi. Bu ise imkansızdır.”281 

Râzî’nin bu delilini bir örnekle açıklamak gerekirse, bir bisiklete hareket sıfatının 

atfedildiği ama hareketin bisiklette değil de arabada gerçekleştiği nasıl 

düşünülemiyorsa, masanın imkanı, başka bir nesne olan odunda gerçekleşemez. 

Nihayetinde imkan ne kendinde ne de başka bir mahallde sâbit olarak 

bulunamayacağından imkan subutî bir kavram olamaz. 

iii. İzafetin İki Tarafının Sâbit Olması Sorunu 

Bu delilin temel yapısını ve açıklamasını ele almadan önce, bu delille ilgili dikkat 

çekici bir noktaya değinmek gerekir. Râzî, bu delili el-Mebâhis, el-Mülahhas ve 

Şerhu’l-İşârât’ta imkanın ademîliğini ispat etmek için sunduğu deliller arasında 

sayarken, Nihâyetu’l-ukûl’da bu delile yer vermemektedir. Bunun muhtemel 

sebeplerinden biri, Râzî’nin Nihâyetu’l-ukul’da izafet ile ilgili kanaatinin farklı 

olmasıdır. Râzî, izafetin gerçekleşmesi için iki tarafın da gerçekleşmesi gerektiği 

ilkesini Nihâyetu’l-ukûl’da reddeder ve bunu imkan kavramını örnek göstererek 

açıklar. İmkan, mahiyetin varlıkla vasıflanabilmesini ifade eder. Bu açıdan 

 
 

280 Râzî, Nihâye, 1/307.  
281 Râzî, Şerhu’l-İşârât 2/406. 



166 
 

mahiyet ve varlık arasında bir izafet olan imkanın tahakkuk etmesi için mahiyetin 

ve varlığın tahakkuku şart koşulmamaktadır.282 Bir diğer örnek, insanın 

imkansızlıklara dair bilgisidir. Bilgi, Râzî’ye göre izafet olduğundan, ilkenin gereği 

olarak bilinen bir şekilde sâbit olması gerekir. Ancak Râzî, nispetin varlığına 

rağmen nispetin iki tarafının da var olması gerektiğini düşünmez: “İmkansızları 

biliriz ve onların kendinde hiçbir şekilde varlıkları yoktur. Bununla birlikte ilim 

olarak isimlendirilen nispet hâsıl ve mevcuttur. Bu durumda biliriz ki, nispetin 

varlığı nispet edilenin her birinin de varlığını gerektirmez.”283 Bu ifadeler dikkate 

alındığında izafet kuralına dayalı bu delilin Nihâye’de ifade edilmemesi 

açıklanabilir. Böylece aşağıda delilin ana yapısında göstereceğimiz üzere, delilin 

ikinci önermesi reddedilmiş olmaktadır. Bu delili zayıflatan bir diğer mesele 

imkan kavramına izafî olmayan bir yönün eklenmesi olacaktır. Râzî’nin imkan 

kavramına dair tartışmaları mahiyetin mec’ûliyeti meselesiyle ilişkilendirerek 

izafi olmayan bir imkan kavramını savunduğunu düşünürsek bu delil işlevsiz 

olacaktır. Çünkü aşağıda göreceğimiz üzere birinci önerme geçersiz sayılacaktır. 

Şimdi delilin ana yapısına ve açıklamasına geçebiliriz. 

a. İmkan izafet kategorisindendir. 

b. İzafetin subutu iki tarafın subutunu gerektirir. 

→ İmkanın subutu iki tarafın subutunu gerektirir. 

c. İki tarafın subutu mümkünü imkandan önce var kılar. 

d. Mümkünün imkandan önce var olması imkansızdır. 

→ İmkanın subutu imkansızdır. 

 
 

282 Râzî, Nihâye, 2/213.  
283 Râzî, Nihâye, 1/303. 



167 
 

İmkan varlığa nispetle bir mahiyete arız olan izafi bir sıfattır. İzafetin sabit 

olabilmesi için izafetin iki tarafı da sabit olması gerekir. Nasıl ki, annelik izafetinin 

varlığı bir kadının ve bir çocuğun varlığına bağlı ise, imkanın da varlığı mahiyetin 

ve varlığın subutuna dayanmaktadır. Bu durumda mümkünün varlığı, onun 

imkanından sonra olmaktadır.284 Çünkü önce mümkün ve onun varlığı bulunur 

sonra bu ikisi arasındaki nispet oluşarak imkandan bahsedilir. Lakin o zaman 

başkası sebebiyle olan (izafete bağlı olarak) bizzat olandan (mümkünün imkanı) 

önce gelir ve bu bir çelişki teşkil eder.285 Bu delil de sonuç itibariyle, imkanın 

subutî olmasının onun izafi bir kavram olmasıyla beraber düşünüldüğünde 

çelişkilerle sonuçlanacağından imkanın subutî olamayacağı noktasına 

varmaktadır.  

iv. Maduma Yüklemlenen Subutî Olamaz 

Bu delil, ikinci delille bağlantılı olarak, imkanın mahalli bağlamında 

geliştirilmiştir. El-Mülahhas ve Nihâye’de bu delile yer verilmezken, Râzî, el-Mebâhis 

ve Şerhu’l-İşârat’ta bu delili müstakil bir delil olarak ele alabileceğimiz şekilde 

açıklar. Diğer eserlerde ise benzer bir delil, imkanın subûtiliğini savunmak için 

getirilen delillere karşı öne sürülen nakz olarak karşımıza çıkar. Şimdi delilin ana 

yapısına geçebiliriz: 

a. İmkan var olması mümkün olan madumlara yüklenebilir.  

b. Maduma yüklenebilen subutî olamaz. 

b1Sabit olmayan bir şeyin sabit vasfı olamaz. 

 
 

284 Râzî, el-Mebâhis, 1/214. 
285 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 2/406. 



168 
 

→ İmkan subuti olamaz.286  

Râzî, bu delili Şerhu’l-İşârât’ta, imkan-ı âmmın subûtî olmadığını 

göstermek için bir gerekçe olarak sunmaktadır. İmkan-ı âmm, zorunluluğun 

yokluk tarafını olumsuzlar. Bu minvalde “bir şey ya imkansızdır ya da değildir” 

ifadesi ile “bir şey ya imkansızdır ya da mümkündür” arasında bir fark yoktur. 

Çünkü, imkan-ı âmm imkansızın olumsuzlaması anlamına gelir. Râzî burada, İbn 

Sînâ’nın görüşünün imkan-ı âmmın bir olumsuzlama mı olduğu ya da 

olumsuzlamayı gerektiren subutî bir şey bir olduğu yönünde olduğunu 

tartışmaktadır. Râzî’ye göre İşârât’taki ifade, imkanın, imkansızın 

olumsuzlanmasını gerektiren subûtî bir anlam olduğu yönündedir.287 Bu bağlamda 

Râzî, maduma yüklemlenenin subutî olamayacağını savunan delilini ortaya koyar. 

Aşağıda imkanın subutîliği lehine getirilen delillerden biri olarak sayılacak olan 

imkanın imkansızın karşıtı olarak vazedildiğinde subutîliğini gerektireceği 

düşüncesi burada zihne gelebilir. Nitekim, eğer imkan, imkansızın 

olumsuzlamasının kendisi ise- ki Râzî bunu savunur- imkansız zorunlu olarak 

ademî olduğundan, onun çelişiği imkan-ı âmmın vucudî olması gerekir. Bu itiraza 

değindikten sonra Râzî, cevabını şu şekilde açıklar: İmkan-ı âmm, hem varlığa 

hem de yokluğa yüklemlenebilir. Çünkü o, “varlığın imkanı” ile “yokluğun 

imkanı” olmak üzere ikiye ayrılır. Hatta imkan-ı hâsstan farklı olarak imkan-ı 

âmm söz konusu olduğunda varlığın ve yokluğun imkanı ne bir lüzum ne de bir 

aks (döndürme) ilişkisindedir. O halde, imkan-ı âmm madum hakkında da 

söylenebildiğine göre ve yokluğun imkanı imkansız hakkında da söylenebildiğine 

 
 

286 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 1/191. Râzî, el-Mebâhis, 1/211. 
287 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 1/192. 



169 
 

göre, bu imkan imkansız hakkında da söylenir. Bu nedenle subutî olamaz.288 

Örneğin “Şerik-i Bâri’nin yokluğu mümkündür.” cümlesi imkansız olan bir şeyin 

imkanla yüklemlenmesini göstermektedir. Bu anlamda cümle Şerik-i Bâri’nin 

yokluğunun imkan-ı âmm anlamında mümkün olduğunu içerir.  

v. İmkanın hamli zatînin hamli gibi olamaz. 

Râzî bu delili imkanı subutî olduğunu kabul ettiğimizde onun yüklemlenmesine 

odaklanarak kurgulamaktadır. Bu delil el-Mebâhis ve Şerhu’l-İşârât’ta müstakil 

olarak sayılmaktadır. Delilin ana iddiası şu şekilde özetlenebilir:  

a. İmkan-ı âmm subutî olursa hamli zatînin hamli gibi olamaz, yoksa 

zorunlu varlık mürekkep olurdu. 

b. Zorunlu varlık mürekkep değildir. 

→İmkan-ı âmmın hamli zatînin hamli gibi olamaz.  

İmkan-ı âmm, bir cins ve fasıl ayırımı gerektirecek şekilde, cinsin türlerine 

yüklenen bir nitelik gibi yüklenemez. Aksi takdirde, zorunlunun mümkünden 

ayrıştırılması bir fasıl ile gerçekleşmesi gerekirdi. Bu durumda, zorunlunun cins 

ve fasıldan mürekkep olması gerekirdi ki bu imkansızdır. İmkanın bir mukavvim 

olarak yüklenemeyeceğine dair bir diğer gerekçe, mahiyetin zorunlu veya 

mümkün oluşunun göz ardı edilerek de düşünülebileceği gerçeğine dayanır. Bu da 

imkan ve zorunlunun mahiyetin zatîlerinden olmadığını gösterir.289 Aksine, imkan 

mahiyete bir lazımın hamli gibi yüklenir.290  

 
 

288 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 1/192.  
289 Râzî, el-Mebâhis, 1/213.  
290 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 1/192 



170 
 

Son olarak, Râzî’nin sadece el-Mebâhis’te yer verdiği ve argümanda 

kullanılan önermeler açısından Meşşâî ilkelere dayanan iki delil aktarılacaktır. Bu 

delillerin ilki, “Birden bir çıkar” ilkesiyle bağlantılıdır; ancak Râzî, bu ilkeye 

yönelik eleştirileriyle uyumlu bir şekilde bu delili formüle etmiştir. İkinci delil, bir 

nesnenin sıfatının ancak o nesnede bu sıfata dair bir kabiliyet bulunduğu takdirde 

ona yüklenebileceğini, böyle bir kabiliyet yoksa hârici bir illetin o nesneye sıfat 

yükleyemeyeceğini savunur. Bu yaklaşım, her sıfatın her nesnede 

bulunabileceğini öne süren terkibin olumsallığı ilkesine karşı çıkar. 

vi. Sonsuz İmkanlar Sorunu  

a. İmkanlar birbirinden farklı manalardır.  

b. Madde sonsuz şeylere kabilse, onda sonsuz subutî imkanların 

bulunması gerekir. 

c. Bu imkansızdır.  

→İmkan subutî olamaz. 

Râzî, bu delilin birinci önermesini açıklarken, imkanı genel olarak bir 

mahiyetin varlığa ve yokluğa eşit uzaklığı bağlamında değil, belirli bir özelliğin 

veya durumun imkanı bağlamında ele almaktadır. Bir nesne için siyahlığı kabul 

etmenin imkanı ile beyazlığı kabul etmenin imkanı birbirinden farklıdır. Çünkü 

birinin varlığı diğerinin yokluğuyla düşünülebilir. Bir nesne hem siyah hem de 

beyaz olmaya elverişli olabilir; ancak bu ikisinden yalnızca birinin mevcut 

olduğunu düşünebiliriz. Bu durumda, eğer madde bedel yoluyla sonsuz özelliklere 

ve durumlara kabil ise, onda sonsuz imkanların bulunması gerekir. Eğer imkanın 

subutî bir anlam olduğunu varsayarsak, maddede sonsuz subutî anlamların 

bulunması gerekir. Bu ise çelişkidir. Bu delilin Meşşâi usulüne göre kurgulandığı 

iki yönden söylenebilir. Bir yandan, nesnede farklı şeylerin bulunmasının, o 



171 
 

şeyleri gerektiren farklı anlamlar veya illetlerin bulunmasını zorunlu kıldığı 

düşüncesi, “birden bir çıkar” ilkesine dayanmaktadır. Râzî, “birden bir çıkar” 

ilkesini açıklarken, bir şeyden bir başka şeyin sudûr etmesinin, başka bir şeyin 

sudûr etmesinden farklı olduğunu savunan bu yaklaşımı, zayıf bir yol olarak 

değerlendirmektedir. Râzî bu itirazı reddederek delili “birden bir çıkar” ilkesi 

bağlamından kopararak bir farkın bulunduğunu iddia eder. “Birden bir çıkar” 

ilkesi bağlamında, çok eserin çok illete işaret ettiğini reddetme gerekçesini, çok 

eserin çok illete değil, tek bir illetin farklı eserlere nispetindeki çokluğa 

dayandığını belirtmektedir. Bu durum, müessirin zatında çokluk gerektirmez: “İki 

ma’lûlun aynı müessirden sudûr ettiği durumda, anlamların farklılığı illetlerin 

çokluğuna değil, müessirin iki esere nispetindeki farklılığa dayanır.”291 Ancak, 

subutî imkanın bir sonucu olarak maddede sonsuz imkanların bulunması, bu 

anlamların muşahhas imkanlarda gerçekleşmesi sebebiyledir. Bu da imkanda 

çokluğun olmasını gerektirmektedir. Bir maddede sonsuz anlamların bulunması 

imkansız olduğuna göre, her bir müşahhas imkanın sabit olduğunu düşünmek de 

mümkün değildir.292  

 

vii. İmkanın Müessiri Sorunu 

 

a. İmkan subutî ise müessirden müstağni olamaz, çünkü varlığı 

zorunlu değil. 

b. İmkanın müessiri hârici olamaz. 

 
 

291 Râzî, el-Mebâhis, 1/212. 
292 Râzî, el-Mebâhis, 1/212. 



172 
 

c. İmkanın müessiri mahiyeti olamaz. 

→ İmkan subutî olamaz. 

Bu delilin odak noktası subutî bir imkanın herhangi bir nesne gibi bir illete 

muhtaç olup olmadığı sorgulamasıdır. Buna göre imkanlar subutî ise ya 

müessirden müstağni olurlar ya da bir illete muhtaç olurlar. Bir müessirden 

müstağni olmaları yanlış olur çünkü imkan, mümkün olması hasebiyle zorunlu 

olmayan her mevcut bir sebebe muhtaçtır. Müessire muhtaç olunca müessir ya 

mümkün mahiyettir ya da başka bir şeydir. Râzî imkanın hârici bir müessire 

dayanamayacağını şu şekilde açıklar: Hârici bir müessir bir şeye sıfatını ve 

özelliğini ancak o şeyde o özelliğe kabiliyet bulunursa verebilir. Bu durumda 

imkanlar, mahiyetleri imkana kâbil olduktan sonra onların vâhibinden feyz 

olunurlar. Lakin mahiyetlerde bulunan bu kâbiliyetin kendisi imkandır. Sonuç 

itibariyle imkandan önce bir imkan olur ve bu teselsül ile sonuçlanır. Veya 

nesnede bulunan mevcut imkan hârici bir fâilden gelmeyen bir imkanda durur.293 

Bu da bizi ikinci şıkka, yani imkanın müessirinin mahiyeti olduğuna götürür. 

Râzî’ye göre, bu şık da doğru değildir ve bunun için üç gerekçe sunar. Birincisi: 

Mahiyetin, o imkanın varlığına etkisi ya tek bir yönden olur ki bu durumda bir 

şeyin hem fâil hem de kâbil olması gerekir; bu ise imkansızdır. Ya da etkisi iki 

yönden olur; bu durumda da yukarıda iptal edilen hârici bir müessire geri 

dönülmüş olur. İkincisi: Felâsifeye göre, illet varlığa malulden önceliklidir. Eğer 

mahiyet, imkanın varlığının illeti olsaydı, mahiyetin imkanı varlığından önce 

bulunurdu; bu ise bir çelişki doğurur. Üçüncüsü: Subutî vasıfla vasıflanmak, 

mevsufun varlığından sonra olur. Eğer mahiyet, imkanın varlığının illeti kabul 

 
 

293 Râzî, el-Mebâhis, 1/213.  



173 
 

edilirse, imkan mahiyetten önce bulunduğu için, vasfın varlığı mevsufun 

varlığından önce meydana gelmiş olur. Bu da imkansızdır. Sonuç itibariyle, 

müessirin mahiyetin kendisi olması da mümkün değildir. Bu durumda, imkan 

subutî olarak düşünüldüğünde çelişkiler ortaya çıktığı için, imkanın subutî olması 

mümkün değildir. 

Râzî’nin farklı eserlerinden derlediğimiz ve sistematize etmeye 

çalıştığımız bu deliller imkanın subutî olmadığını göstermektedir. Bu kanaatin 

Râzî tarafından tüm eserlerinde savunulduğunu ve delillerin karakteristiklerinin 

eserler arasında kısmen farklılık gösterdiğini tespit edebiliriz. Dikkat çekici bir 

husus ise, İbn Sînâ’nın vucudî imkan anlayışına karşı ademî imkan anlayışı için 

getirilen delillerin, el-Mebâhis’te diğer eserlerden daha fazla sayıda bulunmasıdır. 

Ayrıca bu delillerin Meşşâî çerçeve içerisinden geliştirildiğini de ifade etmemiz 

gerekir. Buna karşın, Kelâmî eser olarak kategorize edilen Nihâye’de yalnızca iki 

delilin sunulduğunu görmekteyiz. Bu delillerin sayıca az olmasına rağmen, Râzî 

tarafından tüm eserlerde tekrar tekrar öne sürülmesi ve bu delillere karşı 

herhangi bir argümanın sunulmaması, Râzî’nin bu delilleri güçlü bulduğuna 

işaret eder. Şimdi, imkanın ademîliğini savunan delillerin ardından, imkanın 

subutî olduğuna dair deliller ve Râzî’nin bu delillere getirdiği eleştirilere yer 

verilecektir.  

İmkanın vucudî olduğuna dair deliller Râzî’nin eserleri takip edildiğinde 

üç ana delilde özetlenebilir.  

i. “İmkanı yok” ile “İmkanı ademî” farkı  

 



174 
 

a. “İmkanı yok” (laysa li’ş-şey imkan) ile “Onun imkanı ademî” (imkan 

‘ademî) cümleleri arasında fark var. 

b. İmkan ademî ise bu fark ortadan kalkar. 

→İmkan ademî olamaz. 

İbn Sînâ’ya isnat edilen bu delilin temel vurgusu, imkanın ademî bir 

mefhum olarak ele alınması halinde, imkan ile imkanın yokluğu arasında bir 

ayrım yapılamayacağıdır.294 Oysa bir şeyin mümkün olması ile imkanın yokluğu, 

açıkça birbirinden farklı durumlardır. Bir şey hakkında “bunun imkanı yok” 

ifademiz ile “onun imkanı ademîdir” ifadesi farklı anlamlar taşır.295 Ancak imkan 

ademî bir mefhum olarak kabul edildiğinde, yoklar arasında farkın olmaması 

gerekirdi. Yokluğun kendisi hiçbir temeyyüz içermediğinden, yoklar arasında bir 

fark bulunması da imkansızdır. Zira fark ve imtiyaz, ancak her birinin belirli bir 

özelliğiyle birbirinden ayrıldığı durumlarda mümkündür. “Mevcut” olarak 

anlamlandırılan zaten budur. Eğer yokluklar arasında fark ve imtiyazın zemini 

olarak her birinin bir özellikle birbirinden ayrıldığını düşünürsek, bu durumda 

yokluk mevcut hâle gelmiş olur. Bu ise imkansızdır.296  

Bu delile karşı Râzî, “imkansız” kavramını bir nakz olarak öne sürer. Çünkü 

“imkansızlığı yok” ve “onun imkansızlığı ademî” cümleleri de birbirinden farklı 

anlamları içerir. Bir yandan bir nesne hakkında onda bir imkansızlığın 

yokluğundan söz edilirken, diğer yandan onun hakkında ademî bir imkansızlığın 

bulunduğu ifade edilmektedir. Bu durumda, imkansızlar arasında bir temeyyüz 

 
 

294 Râzî, Nihâye, 1/307. 
295 Râzî, el-Mebâhis, 1/211; a.mlf., el-Mülahhas, 1/341. 
296 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 2/404.  



175 
 

olması gerekir ki bu da imkansızın subutî kabul edilmesiyle sonuçlanır. Bu ise 

açıkça yanlıştır.297 Bu durumda eğer bir şey subutî olmadığı halde kendinde 

imkansız olabiliyorsa, aynı şey imkan için de geçerli olabilir. Râzî bu delili el-

Mülahhas’da ilerleterek yokluk kavramını da örnek olarak vermektedir. Çünkü bu 

akıl yürütmeye göre, yokluğun kendinde de vucudî olması gerekir. Eğer yokluk 

subutî bir vasıf değilse, “yokluğun yokluğu” (lâ adem) ile “yok olan yokluk” (el-

adem lâ) arasında bir fark olmaması gerekir. Yukarıdaki akıl yürütmeyi takip 

edersek, bu durumda yokluk subutî olması gerekir ki, bu iki cümle arasındaki fark 

gözetilebilsin. Sonuç olarak, bu delil bir şeyin kendi çelişiğiyle özdeş olmasını 

gerektirmektedir.298 Ayrıca Râzî hüküm verirken bir şekilde zorunlu olarak yoklar 

arasında fark gözettiğimize işaret eder. Bir şeye hüküm vermek, onun var olma 

anlamında temeyyüz taşımasını gerektirmez. Burada örnek olarak sebebin ve 

şartın yokluğunun, müsebbeb ve meşrutun yokluğunu gerektireceği ama bunun 

mukabilinde müsebbeb ve meşrutun yokluğu, sebep ve şartın yokluğunu 

gerektirmediği ilkesini öne sürer. Burada sebep ve şartın yokluğu, müsebbeb ve 

meşrutun yokluğundan temeyyüz edilip, mülazemet ilişkisinde tek yönlülük ifade 

edilmektedir. Bu, yokluklar arasında belli bir anlamda temeyyüzün bulunduğunu; 

aksi takdirde bu cümlenin düşünülemez olduğunu göstermektedir.299 

 

 

 

 
 

297 Râzî, Nihâye, 1/307.  
298 Râzî, el-Mülahhas, 1/341; a.mlf. el-Mebâhis, 1/211. 
299 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 2/407.  



176 
 

ii. Hüküm sübutu gerektirir  

a. İmkan sâbit değilse, bir şey kendinde mümkün olamaz. 

b. Bir şey kendinde mümkün. 

→İmkan sabit olmalıdır. 

Bu delil bir şeyin mümkün olabilmesi için imkanın subutî olmasını 

gerektirdiğini savunmaktadır. Zira bir hüküm ancak nesnede sabit bir şey 

bulunduğu takdirde temellendirilebilir. Râzî, bu delile karşı iki nakz getirir. 

Birincisi imkansız kavramıdır. Bir şey hakkında “imkansız” hükmü vermekle 

birlikte imkansızlığın kendisinin subutî olduğunu iddia etmeyiz. İkinci nakz ise 

yokluk kavramına dayanır. Bir şey hakkında yokluk hükmü vermek yokluğun 

kendinde sâbit olmasını zorunlu kılmaz.  

Bir çözüm önerisi hükmün zihnî varlık seviyesinde işlenmesine dayanır. 

Bir şey, yok olan imkanla nitelendirildiğinde o şey akılda hâsıl olur ve zihnî varlık 

kategorisine girer. Bu sebeple, ona imkan veya imkansızlık vasfı yüklemek 

mümkün hale gelir. Akıl, zihne bir şeyi getirdiğinde, o şey madum iken, onda 

â’yanda mevcut bir imkanın bulunduğu hükmüne varabilir. Burada nesnenin zihnî 

varlık seviyesine taşınarak hükmün bu düzeyde tartışılması, Râzî tarafından 

reddedilir. Çünkü böyle bir durumda akıl, hâriçteki bir imkana dair hükümde 

bulunmaz; aksine hâriçte varlığının imkanına hükmeder. Hâriçte varlığın 

imkanına hükmetmek için hârici bir mevsufu gerekli değildir. Bir şeye ne zihinde 

ne de ayanda mevcut değilken de, hâriçte var olabilme imkanı hükmü 

verilebilir.300  

 
 

300 Râzî, el-Mebâhis, 1/211-2. 



177 
 

Râzî’nin bu delilde sorunsallaştırdığı husus, imkanın ademî bir kavram 

olarak düşünülmesinin, ona dair bir hükmün verilemeyeceği sonucunu 

gerektirmediğidir. Bu açıdan imkan ademî de olsa, bir mahiyetin lâzımı olarak 

hakkında “imkan olma” hükmü verilebilir. Bu yok olanların temeyyüzünü 

gerektirmemektedir. Çünkü salt bir şey hakkında hüküm verme bir temeyyüzü 

gerektirseydi, imkansız hükmü hakkında da aynısı geçerli olurdu.301 Bu sebeple bir 

şey hakkında imkanın doğru olabilmesi için imkanın kendinde subutî olması 

zorunlu değildir.  

 

iii. İmkansızın nakîzi sâbit olmalı 

a. İmkansız ademîdir. 

b. İmkan imkansızın olumsuzlamasıdır. 

c. Olumsuzun olumsuzu, olumludur/subutîdir. 

→İmkan subutîdir. 

Birinci önerme, imkansızın ademî olmasını, imkansız olan şeyin yok 

olmasının zorunlu oluşuyla temellendirmektedir. Eğer imkansız subutî olsaydı, 

imkansız olanın da sabit olması gerekirdi. Çünkü subuti bir vasıfla vasıflananın 

sâbit olması gerekir. Sonuç itibariyle, imkansız da sâbit olurdu ki, bu bir çelişki 

doğurur. İkinci önerme imkansız kavramının imkanın çelişiği olduğunu 

içermektedir. İmkansız ademî olduğu için ve imkan, imkansızın nefyi olduğu için, 

imkan subutî olması gerekir. Çünkü olumsuzluğun olumsuzlaması ispattır.302 Bu 

delile karşı Râzî, imkanı imkansızlığın değil, vücudî bir kavram olan zorunluluğun 

 
 

301 Râzî, el-Mülahhas, 1/341. 
302 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 1/192.  



178 
 

karşısına yerleştirir. Zorunluluk vucudî olduğuna göre, zorunluluğun yokluğu 

olan imkanın ademî olması gerekir. Bu durumda imkan ademî olur. Eğer 

zorunluluk ademî olursa, bu bir çelişki yaratır; çünkü bu durumda imkansızlığın 

yokluğu da ademî olmuş olur. Râzî, bu bağlamda, zorunluluk ve imkansızlığı 

birbirine çelişik kavramlar olarak değerlendirir ve imkanı, varlık ve yokluğun 

zorunluluğunun selbi olması açısından zorunluluğun karşısına yerleştirir. 

Zorunluluk vucudî bir kavram olduğundan da imkan onun olumsuzlanması olarak 

ademî olması gerekir.303  

Şimdiye kadar, imkan kavramının ne olmadığını tespit etmeye yönelik 

birçok noktayı belirlemiş bulunuyoruz. Bu pozisyonda Râzî, birçok düşünürün 

karşısında konumlandırılabilir. İmkan vucudî olmadığı gibi, geleceğe 

aktarabileceğimiz bir kavram da değildir. İmkan dereceliği kabul etmez. İbn Sînâ 

felsefesinde ifade edildiği şekliyle zihnî varlığı Râzî reddettiği için, imkanın zihnî 

varlık alanında konumlandırılması da söz konusu değil. Râzî’nin de eleştirileriyle, 

Râzî sonrası düşünürler zihnî varlığı farklı formülasyonlar sunarak daha sofistike 

hale getirmiştir. Bununla birlikte Râzî’nin eserlerinde karşı çıktığı zihnî varlığın 

imkan için bir alan açtığını söyleyemiyoruz. Nitekim, yukarıda belirttiğimiz gibi, 

Râzî, Muhassal’da imkanın zihinde konumlandırılamayacağını açık bir şekilde 

ifade etmektedir. Bunun ötesinde, Râzî imkanı zihnin ürettiği bir kavram olarak 

da görmez. Çünkü Râzî’ye göre, imkan bir zihnin itibara almasından bağımsız bir 

şekilde doğru olmaktadır. Şimdiye kadar olumsuzlamayla çerçevesini çizmeye 

 
 

303 Râzî, el-Mebâhis, 1/212. 



179 
 

çalıştığımız imkan kavramı hakkında Râzî’nin olumlu tezlerine geçerek, ademî 

kavram olarak imkanın neye tekabül ettiğine yoğunlaşalım.  

 

4.3. Ademî İmkan Kavramı 

 

Tutarlı bir Râzî okuması, Râzî’nin ontolojisinde imkanın nerede 

konumlandırılacağı sorusunu zihnî varlık, izafet ontolojisi ve mutlak yokluğa dair 

bilginin imkanı hakkındaki tartışmaları göz önünde tutarak bir cevap sunması 

gerekir. Nitekim, imkanın konumu olabilecek pek çok seçeneği Râzî elemiş 

görünmektedir. Kısaca özetlemek gerekirse, madde imkanı taşıyamaz; çünkü bir 

şeyin özelliği ancak mevsuf olduğu konuda bulunmalıdır. Aynı şekilde, imkan 

kâdirin yaratma yetisiyle de özdeşleştirilemez; çünkü yaratılabilir olmanın illeti 

imkandır. Bu, bir kısırdöngüye sebep olur. İmkan, gelecek tarafından da 

taşınamaz; çünkü imkanın doğruluğunun şartı olan gelecek gerçekleştiğinde 

şimdiye dönüşmektedir. Mutabakat sorunu nedeniyle, Râzî imkanın zihinde de 

bulunamayacağını düşünür. Râzî zihnî varlığın çözmeyi vadettiği sorunları 

çözemediği kanaatindedir. Ona göre, zihinde konumlandırdığımız imkanın 

mutabakatı zihinde ise, bu durumda imkanın mutabık olduğu şey, hakikatte 

mümkün olan nesnenin kendisi değil, zihindeki ona dair bilgimiz olacaktır.304 

 
 

304 Râzî’nin zihnî varlığın misal ve şebeh teorisine evrilmesini de bir çözüm olarak görmediğini 
söyleyebiliriz. Yine bu bağlamda, zihinde hâsıl olan mahiyetin bir misali ise, Râzî için asıl itibariyle 
bilginin nesnesi değil, bilginin nesnesinin benzeri bilinmiş olur. Bu da, bilinmeyi talep edilen şeye 
dair bilginin elde edilmemesini gerektirir. Aynı akıl yürütmeyi imkana uygulamak mümkündür. 
Bir şeyin imkanı hakkındaki bilgimiz sebebiyle imkanın zihnî varlık türünden zihinde 
bulunduğunu söylememiz iki yönlü sorun doğurur. Birincisi, imkanın kendisinin değil bir 
misalinin bilgisi elde edilmiş olur, ki matlup olan bu değildir. İkincisi de, bir bilgi olarak imkanın 



180 
 

İmkana dair bilgimizin yine bilgiye mutabık olması, mutabakat sorununu 

çözmeyeceği için, zihin de doğru bir varlıksal alan olarak kabul edilemez. Bu 

durumda, mutabakat sorununu aşmak için imkanı salt olumsuzlama olarak 

değerlendirmek mümkün olabilir. Bu, Râzî’nin imkan kavramını tutarlı bir şekilde 

anlamak adına teklif ettiğimiz birinci yorumdur.  

İbn Sînâ ilk defa sistematik bir şekilde imkan anlamlarını imkan-ı âmm, 

imkan-ı hâss, imkan-ı ehass ve imkan-ı istikbâlî şeklinde tasnif ederken imkan-ı 

âmmı imkansızın olumsuzlaması olarak ifade etmektedir. “yokluğun 

zorunluluğunu -ki bu imtinadır- olumsuzlamaya lazım gelen bir anlam kastedilir. 

Bu durumda mümkün olmayan şey, mümtenidir.”305 Bu şekilde anlaşıldığında 

imkan kavramı, imkansızlığı olumsuzlarken zorunluyu kapsar. Bu açıdan Zorunlu 

Varlık imkan-ı âmm anlamında mümkündür, çünkü imkansız değildir. Râzî, İbn 

Sînâ’nın yukarıda alıntılanan “olumsuzlamaya lazım gelen” ifadeleri nedeniyle, 

imkan-ı âmmın olumsuzlamanın kendisi olmadığını, aksine olumsuzlamayı 

zorunlu kılan subutî bir anlam olduğunu belirterek eleştirir.306  

Râzî’ye göre doğru olan, imkanı subutî değil selbî bir kavram olarak ele 

alınmasıdır; çünkü imkan-ı âmm, madum olan mümkünlere yüklemlenebilir. 

Maduma yüklemlenmesi doğru kabul edilen hiçbir şey sübutî olamaz; aksi 

takdirde sâbit olmayan bir şeyin (madum), sâbit bir vasfı (imkan) bulunmuş olur. 

 
 

mutabakatı hâriçte gerçekleşmiş bir imkan değil, bilgide gerçekleşmiş bir imkan olduğundan, 
zihni varlık olarak imkan imkana değil, imkana dair bilgiye mutabık olur, ki matlup olan bu da 
değildir. Bk. Fahreddin er-Râzî, el-Metâlibu’l-âliye min el-ilm’l-ilahi, thk. Abdullah Muhammed İsmail, 
Muhammed Derğam, (Kuveyt: Dâru’d-diyâ, 2023), 221. El-Metâlib adlı eserin bu baskısı “medhal” 
olarak başlıklandırılan ve idrak, bilgi, tasavvur ve tasdik gibi konuları işleyen bir cildi de 
içermektedir. Aşağıda “el-Metâlib: el-Medhal” olarak kısaltılarak bu tahkike atıfta bulunulacaktır. 
305 İbn Sînâ, el-İşârât ve’t-Tenbîhât: İşaretler ve Tembihler, 32.  
306 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 1/192.  



181 
 

Bu nedenle maduma yüklemlenen hiçbir şey, asıl itibariyle subutî olarak 

değerlendirilemez.  

Râzî tartışmayı bir adım ileri taşıyarak önemli bir probleme işaret eder: 

Yukarıda açıklandığı gibi, imkan-ı âmmın tanımı imkansızlığın 

olumsuzlanmasıdır. Ancak sübutî olmayan bir imkansızın çelişiği olarak imkan 

belirlendiğinde, çelişiklerden biri ademî ise diğerinin sübutî olması gerektiği 

sonucuna varılır. Bu durumda, imkansızın çelişiği olan imkanın da sübutî olması 

zorunlu görünür. Bu eleştiri özellikle dikkate değerdir; çünkü imkan kavramını 

olumsuzlama ile özdeşleştirdiğimizde, başlangıçta sübutî olmayan bir kavramın 

mutabakat sorununu çözmek için sunduğumuz çözüm önerisi, beklenenin tam 

tersine bir sonuç doğurabilir. Böylelikle, imkan ademî olan imkansızın 

olumsuzlanması olarak tanımlandığında, sübutî bir kavram hâline gelmek 

zorunda kalır. 

Râzî, bu probleme karşı imkan-ı âmmın imkansızın selbi olarak 

vazedilmesini temelden değiştirir. Çünkü ona göre, imkan-ı âmm yalnızca varlığı 

zorunlu olanı değil, aynı zamanda yokluğu zorunlu olanı da kapsamaktadır. Bu 

açıdan bakıldığında, imkan-ı âmm imkansızı da kapsadığı için, subutî olamaz. Bu 

noktayı detaylandırmak gerekirse: Bu anlamda imkan hem varlığa hem yokluğa 

yüklemlenebilir. Çünkü “varlığı mümkün” “yokluğu mümkün” yüklemleri söz 

konusudur. Hatta buradaki imkanlar birbirlerini gerektirmezler. Bu imkan 

yokluğun imkanı hakkında da söyleniyorsa ve yokluğun imkanı imkansız 



182 
 

hakkında da doğru ise, imkan-ı âmm imkansız hakkında da söylenebilir. Bu 

durumda subutî olamaz.307  

İmkan-ı âmm kavramını bu şekilde tanımlamakla beraber Râzî, esasen İbn 

Sînâ’nın formülasyonundan uzaklaşır. Çünkü İbn Sînâ, imkan-ı âmm kavramına 

nispetle bir şeyi ya mümkün ya da imkansız olarak ayırmış ve bu ikisini çelişiğin 

uçlarına yerleştirmiştir.308 Oysa Râzî, imkan-ı âmm kavramına yokluğun 

zorunluluğunun selbini dahil ederek, imkanı imkansızın çelişiği olarak değil, 

zorunlunun çelişiği olarak yerleştirir. Ancak bu şekilde kabul edildiğinde, İbn 

Sînâ’nın bazı eserlerinde sunduğu imkanın “imkansız olmayan” ve “zorunlu 

olmayan” şeklinde ikili tasnifi sürdürülemez.309 Çünkü Râzî, imkan-ı âmm 

kavramına yokluğun zorunluluğunu da dahil ederek, “imkansız olmayan” 

anlamıyla zıtlık oluşturmaktadır.310  

Râzî, Şerhu’l-İşârât’ta İbn Sînâ’nın sözlerinde bazı sorunlar bulunduğunu 

ifade ederek düşüncelerini ayrıntılı bir şekilde açıklamaktadır. İbn Sînâ, imkanı 

“yokluğun zorunluluğunu olumsuzlamaya lazım gelen” şeklinde açıklamış ve bu 

şekilde imkanı, yokluğun zorunluluğunun olumsuzlanmasıyla özelleştirmiştir. 

Lakin durum böyle değildir; çünkü bu imkan varlığın zorunluluğunun 

olumsuzlanmasında da bulunur. Yokluğun imkanı, imkansıza ve imkan-ı hâss’a 

yüklemlenebilir. Çünkü “olmaması mümkündür” yüklemi hem imkansıza hem de 

mümkün hâss’a yüklemlenebilir. Sonuç olarak, mutlak imkan, varlıkta ve yoklukta 

 
 

307 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 1/192.  
308 İbn Sînâ, en-Necât fi’l-hikmeti’l-mantıkiyye ve’t-tabî’iyye ve’l-ilâhiyye, nşr. Macid Fahri, (Beyrut, 
1985), 30-34.  
309 İbn Sînâ, Kitâbu’l-hidâye, nşr. Muhammed Abduh, (Kahire 1974), 80.  
310 İbn Sînâ felsefesinde imkan-ı âmm ve imkan-ı hâss kavramları hakkında ayrıntılı açıklama için 
bk. Cüneyt Kaya, Varlık ve İmkân, 171-180. 



183 
 

imkandan daha kapsamlıdır. Bu durumda, yokluğun zorunluluğunu 

olumsuzlamayı gerektiren şey, mutlak imkan değil, varlığın imkanıdır. Râzî’ye 

göre, İbn Sînâ, imkan-ı âmm’ı açıklarken özel olanı genel olan üzerinden 

açıklamaya çalışmıştır.  

Râzî ise buna karşılık şu tasnifi sunar: İmkan, varlık ve yokluk 

taraflarından birinde zorunluluğun olumsuzlanmasını gerektirendir. Varlık 

tarafında olduğunda, yokluğun zorunluluğunun olumsuzlanması söz konusuyken, 

yokluk tarafında, varlığın zorunluluğunun olumsuzlanmasıdır.311 Râzî’nin bu 

tasnifinde, imkan-ı âmm ile imkan-ı hâss kavramlarının nasıl ayırt edileceği 

konusunda bir belirsizlik ortaya çıkabilir. Çünkü İbn Sînâ imkan-ı hâss’ı sadece 

imkansızı değil, zorunluyu da olumsuzlamayı içerecek şekilde imkan-ı âmm’dan 

ayırt etmişti. Râzî’nin tasnifi ise, imkan-ı âmm kavramını, yokluk ve varlık 

taraflarında zorunluluğun olumsuzlanması olarak vazettiğinden hem bu anlamda 

imkansızı hem de zorunluyu içermektedir. Bu durumda Râzî, imkan-ı hâssı nasıl 

imkan-ı âmm’dan ayırt eder diye soruşturduğumuzda, imkan-ı hâssın varlık ve 

yokluk taraflarında zorunluluğun beraber olumsuzlanması olarak 

kavramsallaştırıldığını söyleyerebiliriz: “Mümkün-ü hâss zorunluluğun 

yokluğunun iki tarafta birlikte (me’an) doğru olabilmesidir.”312  

 

 

 

 
 

311 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 1/193.  
312 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 1/193.  



184 
 

Sonuçta Râzî’nin kavramsallaştırmasını şu şekilde tablolaştırabiliriz: 

İmkan-ı âmm: 

Zorunluluğun varlık veya 

yokluk tarafında 

olumsuzlanması 

Varlığı Zorunlu Olmayan Yokluğu Zorunlu 

Olmayan 

Mümkün  ✅ ✅ 

Zorunlu  ❌ ✅ 

İmkansız ✅ ❌ 

Tablo 1 

Bu tabloyu örneklerle daha anlaşılır kılmak gerekirse. Mümkün bir varlık olan 

“kuşayı”nın hem varlığı hem de yokluğu zorunlu değildir. Vâcibu’l-vücud’un 

varlığı zorunlu olduğundan, “varlığı zorunlu olmayan” kısmında geçersizlik 

işareti koyulmuştur. Bununla birlikte Vâcibu’l-vücud’un yokluğu zorunlu değildir. 

Şerik-i Bârî’yi düşündüğümüzde ise, onun varlığı zorunlu değildir ama yokluğu 

zorunludur.  

İmkan-ı hâss: 

Zorunluluğun varlık ve 

yokluk tarafında beraber 

olumsuzlanması 

Hem Varlığı Hem 

Yokluğu Beraber Zorunlu 

Olmayan 

Mümkün Varlık ✅ 

Zorunlu Varlık ❌ 

İmkansız ❌ 

Tablo 2  

 



185 
 

Tabloda dikkat çekildiği üzere imkan-ı hâss varlık ve yokluk taraflarının 

beraber olumsuzlanması üzerinden işlenmektedir. Buna göre, kuşayı hem varlığı 

hem de yokluğu zorunlu değildir. Zorunlu varlığın ise hem varlığının hem de 

yokluğunun zorunlu olmadığı doğru değildir, çünkü zorunlu varlığın varlığı 

zorunludur. İmkansız ise varlığı zorunlu değildir ama yokluğu zorunludur.  

Böylece imkan-ı âmm ve imkan-ı hâss arasındaki farkın söz konusu 

olumsuzlamanın beraber gerçekleşip gerçekleşmediğinde yatmaktadır.   

Burada özellikle dikkat çekilmesi gereken yön ise, Râzî’nin yaklaşımında 

imkan-ı âmm ve imkan-ı hâssın olumsuzlama ile özdeşleştirildiğidir. Özellikle 

Râzî’nin, yukarıda İbn Sînâ’nın ifadelerinden olumsuzlamayı gerektiren bir subutî 

anlam olduğu düşüncesini eleştirmesi, onun imkanın yalnızca olumsuzlama ile 

açıklanabileceğini düşündüğünü gösterir. Böylece Râzî, imkanı imkansızın 

karşısına yerleştirerek vucudî bir kavram olduğu iddiasına karşın, imkanı 

zorunlunun karşısına yerleştirerek ademî bir kavram olmasının zeminini sağlamış 

olur. Ancak yukarıda alıntıladığımız ve düşünürün de şüpheleri ortadan 

kaldırdığını ileri sürdüğü imkan açıklamalarının da olumsuzlamaya indirgenip 

indirgenemeyeceğini veya bu şekilde başka sözlerle ifade edilebileceğini 

(paraphrase) test etmemiz gerekir. Şimdi tekrar bu tanımlara geri dönelim.  

[M1]“İmkandan kastımız, bir şeyin olduğu gibi kalmaya devam etmesi ve 

devam etmemesinin caiz olacak bir haysiyette olmasıdır. İmkanı böyle 

anladığımızda mezkur şüpheler ortadan kalkar.313  

 
 

313 Râzî, el-Erba’în, 1/128.   ،والجواب: مرادنا من الإمكان هو كون الشيء بحيث يجوز أن يستمر على ما كان عليه قبل ذلك

 ويجوز أن لا يبقى على ما كان عليه قبل ذلك. واذا ظهر مرادنا من لفظ الإمكان، زالت الشبهات المذكورة. 
 



186 
 

Râzî’nin el-Erba’în’de sunduğu bu açıklama olumlu bir cümle olsa da bu ifade şu 

olumsuz cümleye denktir:  

M1 → M1* “İmkandan kastımız, bir şeyin olduğu gibi kalmaya devam 

etmesi ve devam etmemesinin zorunlu olmayacak bir haysiyette olmasıdır.” 

Cümleyi olumsuz önermeye dönüştürürken İbn Sînâcı tasnife uygun bir 

şekilde imkansızlığın olumsuzlaması değil, varlık ve yokluk tarafında 

zorunluluğun olumsuzlanması tercih edilmiştir. Böylece Râzî’nin tasnifiyle 

korumak istediği yön, yani imkanın vucudî olan zorunluluğun mukabiline 

yerleştirerek imkanın ademîliğini iddia etmek, sağlanmış olur. Bu açıklamanın 

olumsuz bir cümle haline dönüştürülerek anlamının muhafaza edildiğini 

görebiliyoruz. Formel olarak yukarıdaki cümleyi ifade ettiğimizde, yeniden ifade 

etme işlemi sonrasında imkanın olumsuz bir cümleye dönüştüğünü görebiliriz.  

M1  ◊P(x)∧◊¬P(x) 

Bu ifade, “P(x)’in mümkün olduğu ve aynı zamanda P(x)’in 

olumsuzlanmasının da mümkün olduğu” anlamına gelir. Daha açık bir ifadeyle, “x 

için P özelliği hem gerçekleşebilir (mümkün), hem de gerçekleşmeyebilir 

(mümkün)” denilmektedir. Bu, P(x)’in zorunlu olmadığı ve hem P(x)’in hem de 

¬P(x)”in mantıksal olarak mümkün olduğu bir durumu ifade eder. 

M1*  ¬□P(x)∧¬□¬P(x) 

Bu ifade, “P(x)’in zorunlu olmadığı ve aynı zamanda P(x)’in 

olumsuzlanmasının da zorunlu olmadığı” anlamına gelir. Daha açık şekilde, “x için 

P özelliği ne zorunludur ne de P’nin olumsuzlanması zorunludur” denilmektedir. 



187 
 

Bu, P(x)’in mümkün olduğu ama zorunlu olmadığı, ¬P(x)’in de mümkün olduğu 

ama zorunlu olmadığı bir durumu tarif eder. 

İkinci açıklamayı da aynı şekilde olumlu cümleden olumsuz bir cümleye 

dönüştürerek yeniden ifade edebiliriz. [M2] “İmkandan kastedilen, bir şeyin 

kendinde hüviyeti bâki olması veya olmamasının mümkün olmasıdır. Bu anlamda 

imkan ile yüklemlenenin müfret olduğu açıktır.”314 Râzî’nin bu ifadesini olumsuz 

forma soktuğumuzda şu cümleye ulaşırız: 

M2 →M2* “İmkandan kastedilen, bir şeyin kendinde hüviyeti bâki olması 

veya olmamasının zorunlu olmamasıdır.”  

Yine aynı şekilde formel mantığa dönüştürdüğümüzde yukarıdaki gibi 

olumlu bir önermeyi olumsuz hale dönüştürmüş oluruz: 

M2  ◊P(x)∧◊¬P(x) 

Bu ifade, “P(x) önermesinin mümkün olduğu ve aynı zamanda P(x)’in 

olumsuzunun (¬P(x)) da mümkün olduğu” anlamına gelir. Başka bir deyişle, bir x 

için P(x) hem doğru olabilir hem de yanlış olabilir; bu, bakış açısına bağlı olarak 

mümkündür. 

M2*   ¬□P(x)∧¬□¬P(x) 

Bu ifade ise, “P(x) önermesi zorunlu değildir ve aynı zamanda P(x)’in 

olumsuzu (¬P(x)) da zorunlu değildir” anlamına gelir. Yani, P(x) ne kesin doğru 

olmak zorunda ne de kesin yanlış olmak zorundadır; ikisi de zorunluluk içermez. 

 
 

314 Râzî, el-Metâlib, 1/117  قلنا : هذا تمسك بمحض اللفظ ، والمراد من الإمكان كون الشيء في نفسه ، بحيث يصح أن تبقى

 .هويته وأن لا تبقى ، ولا شك أن المحكوم عليه بهذا المفهوم بالإمكان مفرد لا مركب



188 
 

Son olarak el-Metâlib’de daha uzun bir şekilde ifade ettiği imkan 

açıklamasını da olumsuz bir önermeye dönüştürebiliriz:  

[M3] “İmkan lafzından muradımız, bir şeyin olduğu hal üzere devam 

etmesinin ve devam etmemesinin caiz olmasıdır. Bu kasıt ortaya çıkınca, 

zikredilen şüpheler de ortadan kalkar. Çünkü biliriz ki, oturan adamın oturmaya 

devam etmesi veya etmemesi imkansız değildir. Buna dair bilgimiz zaruridir. Bunu 

bildikten sonra deriz ki: ezeli yokluktan sonra meydana gelen bir şeyin (hâdis 

olan) asli yoklukta baki olmasının caiz olduğu gibi, yokluktan varlığa dönüşmesi 

de mümkündür. İki durum müsavi olunca, bir müreccih olmaksızın rüchan 

imkansız olur.”315   

M3 → M3 “İmkan lafzından muradımız, bir şeyin olduğu hal üzere devam 

etmesinin ve devam etmemesinin zorunlu olmamasıdır. (...) oturan adamın 

oturmaya devam etmesi veya etmemesi imkansız değildir. (...) ezeli yokluktan 

sonra meydana gelen bir şeyin asli yoklukta baki olması ve yokluktan varlığa 

dönüşmemesi zorunlu değildir.”  Kısaca ulaştığımız sonucu formel mantıkta ifade 

etmek gerekirse ¬□P(x)∧¬□¬P(x) önermesi olumsuz bir şekilde kabul edilebilir.  

“P(x) ifadesi, her durumda zorunlu olarak doğru değildir ve aynı zamanda 

her durumda zorunlu olarak yanlış da değildir.” Bu ifade, P(x)’in ne zorunlu doğru 

(□P(x)) ne de zorunlu yanlış (□¬P(x)) olduğunu ifade eder. Başka bir deyişle, P(x) 

 
 

315 Râzî, el-Metâlib, 1/205.   والجواب : إن مرادنا من لفظ  الإمكان ، هو كون الشيء بحيث يجوز أن يستمر على ما كان عليه

قبل ذلك ويجوز أن لا يبقى على ما كان عليه قبل ذلك. وإذا ظهر مرادنا من لفظ الإمكان ، زالت الشبهات المذكورة. لأنا نعلم أن  

الإنسان الجالس لا يمتنع بقاؤه على الجلوس ، ولا يمتنع زوال ذلك الجلوس. والعلم به ضروري. إذا عرفت هذا فنقول : الذي حدث  

فإن العلم الضروري حاصل بأنه كان يجوز بقاؤه على ذلك العدم الأصلي ، وكان يجوز تبدل ذلك العدم بالوجود  بعد العدم الأزلي

 ، ولما تساوى الأمران ، امتنع رجحان أحدهما على الآخر ، لا لمرجح.



189 
 

hem zorunluluk bağlamında doğru hem de yanlış olma durumlarından uzak 

tutulmuştur, yani mümkünlük alanında kalmaktadır. 

İmkanı, varlık ve yokluk cenderesi içerisinde sadece olumsuzlama olarak 

anlayarak yokluk tarafına yerleştirmenin birçok avantajının olduğunu 

söyleyebiliriz. Zira zihnî varlığın reddini de dikkate aldığımızda, mümkün 

hükmünün mutabakatı sorunu ortadan kalkmış olur. Çünkü imkan mümküne 

yüklemlendiğinde, konunun bir şekilde var olması gerekmez; zira selbî 

hükümlerde konunun varlığı şart değildir. İlaveten, imkanın illeti de sorgulanmaz; 

çünkü ademînin illeti olmaz. Zaten Râzî, ahirette Allah’ın görülmesi (Rü’yetullah) 

meselesinde, Eş’ârî mezhebinde imkanını ispat etmek için var olmayı, görülmenin 

imkanının illeti olarak kabul edilmesine karşı çıkmıştır. Bu istidlale göre, hem 

arazlar hem de cevherler görülebildiği için ve bu ikisini kuşatan ancak varlık 

kavramı olduğundan, varlık, görülebilir olmanın imkanının illeti olarak 

düşünülmüştür. Allah var olduğundan görülebilirdir. Râzî, bu argümantasyonu 

farklı yönlerden eleştirir. Sonuçta ise Rü’yetullah’ın imkanının naklî delillere 

dayandırılması gerektiğini ve bu bağlamda imkanın illetinin aranmasının anlamlı 

olmayacağını düşünür. Çünkü imkan ademîdir ve ademînin illeti aranmaz.316 

Bununla birlikte imkanın ademî olduğunu söylemek, zorunlu olarak imkan 

hakkında sadece olumsuz önermelerin kurulabileceği bir kavrama indirgememizi 

gerektirmez. Nitekim mümkün hakkında birçok olumlu cümle kurmaktayız. 

“Mümkün mahiyetin lâzımıdır.” “Mümkün bir illete ihtiyacı gerektirir.” “Altı 

 
 

316 Râzî, imkanın subutî olmadığı görüşünün somut bir örnek üzerinden işlendiğini görmek için 
rü’yetullah tartışmalarına bakılabilir. Burada görülebilir olmanın illeti olup olmadığı ayrıntılı bir 
şekilde ele alınmaktadır. Râzî, Nihâye, 3/ 9-17.   



190 
 

kafalı ejderha mümkündür.” gibi cümlelerde görüldüğü üzere, mümkün olumlu 

bir şekilde yüklemlenmektedir. Sonuçta en azından imkanın tamamen 

olumsuzlamaya indirgenemeyeceğini ve hakkında olumlu yüklemlemelerde 

bulunduğumuzu söylememiz gerekecektir. Bu durumda olumlu yüklemlemenin 

doğru yapıcısının ne olduğunu, mutabakatının nerede aranması gerektiğini 

sorgulamamız gerekir.  

Meseleyi biraz daha derinleştirdiğimizde şöyle bir soru belirir: İmkan 

ademî bir kavram ise, onu itibara alan ve düşünen bir akıl olmadığında doğruluğu 

söz konusu olmaz mı? Bir diğer ifadeyle, “x mümkündür” hükmü “x kuşayıdır” 

hükmüyle ontolojik olarak aynı düzeyde midir? “Kuşayı” gibi, hâriçte 

bulunmayan ama baykuş ve ayı gibi hâriçte bulunan varlıkların zihnimde terkip 

edilmesiyle oluşturulan hayalî bir kavram, benim onu düşünmemiş olmam 

durumunda, hakkında herhangi bir şey söylenemezdi. Peki imkanın, onu imkan 

olarak düşünen bir zihin bulunmasaydı, mümkün hakkındaki doğruluğu ortadan 

kalkar mıydı? İşte Râzî, bu görüşü reddederek imkan kavramına dair daha ileri bir 

açıklama sunmaktadır.  

Râzî’ye göre mümkünün imkanı, hâriçte herhangi bir varlığı olmayan 

i’tibârî bir kavramdır: “Zorunluların zorunlulukları, mümkünlerin imkanı ve 

imkansızların imkansızlığı aklî i’tibârlardır. Hâriçte varlıkları yoktur. Aksi 

takdirde teselsül gerekirdi.”317 Bununla beraber imkanın doğruluğu, itibara alan 

zihne bağlı değildir. Hiç kimse mümkünün imkanını düşünmese bile, imkan 

kendinde doğru bir hüküm olarak kalır. Râzî hasmın dilinden meseleyi 

 
 

317 Râzî, el-Cevherü’l-ferd, nşr. Eşref Altaş, “Fahreddin er-Râzî’nin el-Cevherü’l-ferd Adlı Risalesinin 
Tahkiki ve Tahlili”, Nazariyat 2/3 (2015), 145.  



191 
 

sorunsallaştırır: “Bu hükümler hâriçte var olmasaydı, farz etmenin yokluğunda 

bir şey kendinde mümkün olmazdı.”318 Bu eleştiriyi bir yönden daha önce işaret 

ettiğimiz mutabakat sorununa yaklaştırarak anlaşılır kılabiliriz. Bir şey başka bir 

şey hakkında doğruysa mutlaka o doğruluğu sağlayan herhangi bir varlık türünde 

bir zemini veya karşılığı olması gerekir. Yine daha önce açıkladığımız gibi zihin 

imkanın doğru kılıcısı olamaz, çünkü Râzî’ye göre zihindeki mutabık olan şey 

imkana dair bilgidir, imkanın kendisi değildir. Bir diğer gerekçe ise, zihnin yok 

olduğu varsayıldığında, imkan-imkansız-zorunlu gibi modalitelerin de doğru 

olamayacağı düşüncesine dayanmaktadır. Eğer bu kavramlar insanın zihninde 

konumlandırılacaksa, zihnin yok olduğu durumda, bu kavramların da yok olması 

gerekecektir. Râzî bu problemi şu şekilde ifade eder: “Bir şeyin başka bir şeyde 

bulunmasının, ancak zihinde hâsıl olan bir şey olduğunu, hiçbir akıl sahibi kabul 

etmez. Çünkü o şey benim yaratılmadan ve varlığımdan önce bir mahallde 

bulunmalıdır. Peki o zaman, “bir şeyde bulunmak (hulûl)” nasıl sadece zihinde 

hâsıl olabilir?”319 

İmkan Doğru kılıcı belirleyemediğimiz hükümlerin kendinde doğru 

olduğunu nasıl iddia edebiliriz? Râzî, bu problemi, imkan kavramını varlığı 

i’tibârî, fakat doğruluğu i’tibârdan bağımsız bir haysiyet olarak tanımlayarak 

çözer. Râzî, fer’iyyet kaidesini bazı durumlarda sınırlandırarak, yüklemlemenin 

belirli bir seviyede varlığı gerektirmediğini savunur; aksi takdirde maduma ve 

imkansıza yüklem yapmak mümkün olamazdı. Bir şeyin başka bir şey hakkında 

doğru olabilmesi için mutlaka “sâbit” bir varlığa sahip olması gerekmez. Bu 

 
 

318 Râzî, Nihâye, 1/417.   قوله: لو لم تكن هذه الأحكام أمورا موجودة في الخارج لم يكن الشيء في نفسه عند عدم الفرض

 .والاعتبار ممكنا
319 Râzî, el-Halk ve’l-ba’s, 124.  



192 
 

bağlamda Râzî, imkan kavramını imkansızlık ve yokluk kavramlarıyla 

kıyaslayarak meseleyi açıklar. “Bir şeyin bir şey hakkında, ancak o şey bir şekilde 

sabit olduğunda doğru olabileceği” sözü, madumun bir şekilde sâbit olmadığı 

sürece, farz etme ve itibara alınmadığında, kendinde madum olmamasını 

gerektirir. Bir diğer ifadeyle, imkansızın imkansız olduğunu veya madumun 

madum olduğunu ifade eden bir hükümde bulunulamazdı. Madumun 

bilinebilmesi de ancak bu şekilde anlaşılır kılınabilir.320  

Öncelikle, Râzî’nin, tasdiklerimizde madumu, tasdikin bir unsuru olarak 

tasavvur etmemizi mümkün kılan görüşünü inceleyelim. Daha sonra madum 

hakkında söylenilenlerin imkana uygulanmasını dakikleştirebiliriz. Râzî’ye göre, 

madumun tasavvuru zihinde bir suretin oluşması şeklinde gerçekleşemez. Lakin 

bununla birlikte, madum hakkında hüküm verebilmek de mümkün olmalıdır. Bu 

durumu, evvelî bilgilerimizin ilki olan “Bir şey ya vardır ya da yoktur” 

önermesiyle bağlantılandırır. Tasdikin bilgisi, onun parçaları olan tasavvurlarla 

şartlanmıştır. Tasavvurlar gerçekleşmeden tasdik de gerçekleşemez. Bu nedenle, 

salt olumsuzlama ve mutlak yokluğun nasıl tasavvur edilebileceği ele alınmalıdır. 

Râzî, burhan teorisi içerisinde felâsifenin çözümünü farklı yönlerden eleştirerek, 

felâsifenin yok hakkındaki hükümlerin mevcuda nispetle ve var olana kıyasla 

anlaşılabileceğini savunduğunu belirtir. Tasavvur edilen ve hakkında hüküm 

verilen madum ya müfret ya da mürekkeptir. Eğer müfret ise, varlığa nispetle 

tasavvur edilmesi gerekir. Örneğin, soğuğun sıcağa nispeti gibi, “Allah’ın zıddı” 

Allah’a nispeti üzerinden anlaşılabilir. Böylece felâsifeye göre, madum onun 

 
 

320 Bu görüş Kâtibî tarafından İsferâyinî’ye isnat edilmektedir. Bk. Kâtibî, el-Mufassal fî şerhi’l-
Muhassal, 506.  



193 
 

mevcuttaki zıddı üzerinden tasavvur edilebilir.  Eğer madum mürekkep ise, onun 

tasavvuru her bir parçasının tasavvuru ile mümkün olur. Örneğin, “bin tane kafası 

olan insan” tasavvur edildiğinde, insan, kafa ve bin tane olmak tasavvur edilir.  Bu 

parçaların tamamı mevcuttur, daha sonra bu parçaların birbirine mukârin 

olduğunu düşünerek, madum ve hatta imkansız olanlar tasavvur edilir.321  

Râzî, madumun mevcuda nispetle tasavvur edilebileceğini düşünür. 

Muayyen bir yok olanın tasavvuru, mevcut olanlara nispetle anlam kazanabilir. 

Ancak Râzî, asıl problemin bu olmadığına dikkat çeker. Madumun imkansız 

olduğu hükmü verildiğinde, mutlak yokluk ve sırf olumsuzlamanın tasavvuru mu 

gerçekleşir? Zira, yokluk hakkında bazen zorunluluk veya imkansızlık hüküm 

verildiğinde, tasavvur olmadan tasdik gerçekleşmiş olur mu?   

Râzî, mutlak yokluğu düşünülemeyeceğini üç gerekçeyle açıklar: (1) 

Tasavvur edilen her şey, özel hakikatiyle ve muayyen mahiyetiyle mütemeyyiz 

olmalıdır. Mahsus hakikati ve muayyen mahiyeti olan her şey kendinde sabittir. 

Bu durumda, yoklukla müsemma olan tasavvur edilebilir olsaydı, kendinde 

mütemeyyiz olması gerekirdi. Eğer mütemeyyiz olsaydı, sabit olurdu. Sonuç 

olarak, mutlak yokluk tasavvur edilebilir olsaydı, yokluk var olurdu. Bu ise 

imkansızdır. Sonuçta yokluğun tasavvur edilemeyeceğini söylememiz gerekir.  

Râzî, yokluğun kendinde yokluk olmakla beraber zihinde sabit ve tasavvur 

edilebilir olduğunu düşünmez. Çünkü Râzî’ye göre, zihinde subutiyet mutlak 

 
 

321 Râzî, el-Metâlibu’l-âliye min el-ilm’l-ilahi, thk. Abdullah Muhammed İsmail, Muhammed Derğam, 
(Kuveyt: Dâru’d-diyâ, 2023), el-Medhal/296-7. El-Metâlib’in bu tahkikine sadece “el-Medhal” 
cildinden alıntılandığında atıfta bulunulacaktır. Bu sebeple metnin devamında bu kaynak “El-
Metâlib: el-Medhal” olarak kısaltılacaktır. 



194 
 

anlamda subutiyetin bir kısmıdır. Genelin zıddı sabit kabul edilirse, özelin sabit 

olduğu iddia edilemez. Bu nedenle, subutiyet mümkün değilse, zihindeki 

subutiyet hayli hayli mümkün değildir. İkinci bir gerekçe, idrakin zihindeki bir 

suretin husulü olduğunu düşünenlere göre, zihinde makule eşit bir suretin 

varlığını gerektirir. Yokluğa ilişkin makul suret mevcut olsaydı ve bu suret ile 

madum arasında bir müsavat kurulabilseydi, iki çeliğin müsavi olması gerekirdi. 

Bu da imkansızdır. Son gerekçe, madumun bilinebilmesi için temeyyüzün 

gerektiği düşüncesine dayanır. Temeyyüzü olan mevcut olduğundan, bu, 

madumun mevcut olmasını gerektirir. Bu da imkansızdır. Sonuç olarak, maduma 

dair tasavvurun zihin üzerinden açıklanması mümkün değildir. 

Râzî, madumun tasavvurunun muhal olduğuna ikinci bir delil getirir. Eğer 

madumdan kasıt, kendinde özdeşliği, zâtı ve taayyünü olmayandır, denirse ama 

bilinen her şeyin kendinde bir taayyünü ve temeyyüzü olması gerekiyorsa, 

madum tasavvur edilemez. Râzî, yokluğun varlığın mukabili olarak tasavvur 

edilmesini, problemleri çözen bir teklif olarak düşünmez. Çünkü yokluk, varlığın 

muanidi olarak düşünüldüğünde, yokluğun bir hüviyeti olup olmadığı 

sorgulanmalıdır. Bu reddedilse bile, yine de yokluğun bir yönden bir hüviyet, 

tahsis ve taayyünü olduğu sonucu çıkar. Halbuki yokluktan kasıt, hüviyet, tahsis 

ve taayyünü olmayandır.322  

Burada mutlak yokluğun, hüviyetin mukabili olduğunun altı çizilmesi 

gerekir. Belirli bir şeyin yokluğundan ziyade, mutlak anlamda bir olumsuzlama 

söz konusu. Sonrasında, basit mahiyetlerin mec’ûliyeti meselesinde, yokluğun bu 

 
 

322 Râzî, el-Metâlib: el-Medhal, 297-8.  



195 
 

anlamda nasıl anlaşılabileceği incelenecektir. Son olarak, Râzî’nin yokluğun bir 

şebih yoluyla zihinde bulunan bir şey olarak tasavvur edilemeyeceğini 

savunduğuna değinilebilir. Asıl itibariyle Râzî zihnî varlık teorisinin şebeh 

versiyonunun zihnî varlık teorisinin oluşturduğu problemleri ortadan 

kaldırdığını düşünmez. Râzî, zihnî varlığı reddederken, ateşin ateş olarak, karın 

da kar olarak zihinde aynı mahiyetle oluşması gerektiğini düşünmektedir. 

Gökyüzünü ve yeri düşündüğümüzde, zihnimizde bunlara eşit aynı mahiyetin 

mevcut olduğunu düşünmek, Râzî’nin ifadesiyle, “saçmalıktır”.323 Bununla 

birlikte, gökyüzü veya yerin gölgesinin zihinde hasıl olduğunu söylemek de 

anlamlı değildir. Çünkü, suretin gölgesi veya benzeri denilen şey ya bilinenin 

aynısıdır yani ona eşittir, ya da mahiyetin tamamında surete muhaliftir. Râzî, 

yukarıdaki gerekçe sebebiyle, şebeh teorisinde bilinenin mahiyetin aynısı veya 

eşit olduğunu kabul etmenin doğru olmadığı sonucuna varır. Mahiyetin muhalifi 

olduğunu söylemek ise, bilinen şeyin farklı olmasını gerektirir.324  

Madumun kendisinin bilinmesi konusuna dönecek olursak, Râzî, 

madumun bilgisinin herhangi bir zihnî varlık teorisiyle açıklanamayacağını 

savunur. Çünkü madum, madum olmak itibarıyla mahza olumsuzlama ve sadece 

yokluktur. Zihinde mevcut olan suret ise, temeyyüz etmiş özel bir mahiyete 

sahiptir. Böyle olunca, zihnî suretin mahza yokluk ve sadece olumsuzlama olan 

madum ile eşit olduğu söylenemez. Bu sebeple, madumu zihinde hasıl olan bir 

suret olarak bilmek mümkün değildir.325  

 
 

323 Râzî, el-Metâlib: el-Medhal, 297. 
324 Râzî, el-Metâlib: el-Medhal, 298.  
325 Râzî, el-Metâlib: el-Medhal, 299.  



196 
 

Peki, madumun bilgisinden bu şekilde tamamen vazgeçmemiz mümkün 

mü? Madumun bilinemeyeceği sonucuna mı varmalıyız? Râzî, evvelî 

bilgilerimizin ilki olan “bir şey ya vardır ya yoktur” önermesinin mümkün olması 

için tasdikin parçalarından biri olan madumun (yok olmanın) bir şekilde bilinmesi 

gerektiğini düşünür. Bunun yukarıda ifade ettiğimiz gibi, madumu bir suretin 

zihinde hasıl olması şeklinde olması zorunlu değildir. Zaten Râzî, bilgiyi zihinde 

hasıl olan suret olarak tanımlamamaktadır. Madum özelinde ise, bilgiyi zihinde 

hasıl olan suret olarak düşünülmesi ayrıca problem teşkil etmektedir. Çünkü 

madum mutlak olumsuzlama, sırf yokluktur, temeyyüz, hüviyet ve taayyünü 

yoktur. Râzî’nin bilgiyi izafet olarak düşünmesi, izafetin tahakkuku için zorunlu 

şartların neler olduğu ve maduma izafetin mümkün olup olmadığı meseleleri 

açıklayıcı olabilir.  

Şimdi Râzî’nin bu sorunu nasıl çözdüğüne odaklanabiliriz. Râzî özellikle 

madumun şeyiyyeti bağlamında yaptığı bu tartışmada, madumun bilinebilir 

olmasının onun sâbit olmasını gerektirmediğini göstermek için üç gerekçe sunar. 

Bu tartışma, mümkünün bilgisinin nasıl kavranması gerektiği konusunda da bize 

ipuçları verebilir. Buradaki tartışma mümküne dair bilgimizin nasıl ortaya çıktığı 

değildir. Çünkü Râzî’ye göre imkan, zorunluluk ve imkansızlık hakkındaki bilgimiz 

zorunlu bilgilerdir. Buradaki mesele daha çok, bilginin doğruluğunun bir 

mutabakat gerektiğini düşündüğümüzde, bilinenlerin (bu bağlamda imkan, 

zorunluluk ve imkansızlık) kendinde sâbit ya da bir şekilde sâbit olmalarının 

gerekip gerekmediğidir. Râzî, yukarıda ifade ettiğimiz gibi, bu bağlantıyı 

koparmaktadır. Konunun özeline indiğimizde, imkanın doğruluğunun ve zihinden 

bağımsızlığının, onun bir varlık düzleminde sabit olmasını zorunlu kılmadığını 

söyleyebiliriz. İmkan, madumla kıyaslanarak anlaşılır kılınabilir. Maduma dair 



197 
 

bilginin imkanı sebebiyle, madumun sâbit olması gerektiğine dair çıkarımın 

doğru olmadığını göstermek üzere üç gerekçe sunulabilir:  

1. İmkansızlıklar bilinmektedir.326 Bu durumda, bilginin gerçekleşmesi için 

imkansızlıkların sâbit olduğunu kabul etmemiz gerekirdi. İmkansızın sâbit 

olduğunu söylemek ise bir çelişkidir. İmkansız hakkında bilginin gerçekleştiği 

ifadesiyle kastedilen, imkansız hakkında onun imkansız olduğu yönünde bir 

hüküm verilmesidir. Bir şey hakkında hüküm vermek, hüküm verilen şeyin 

tasavvur edilmesini gerektirir.  İmkansızların subutiyetini kabul etmemek adına, 

imkansız hakkındaki bilgimizin malumu olmayan bir bilgi olduğunu öne sürmek 

anlamlı değildir. Çünkü bilgisiz bir bilgiden bahsetmek çelişkilidir. Bu argümanı 

anlaşılır kılabilmek için kısaca Râzî’ye göre bilginin hangi anlamda izafet 

olduğuna işaret edebiliriz. Râzî’ye göre ontolojik olarak bilgi izafet veya izafeti 

olan bir şeydir.327 Ayrıca bilginin izafet içerdiğini veya izafet olduğunu kesin olarak 

bilmekle beraber daha fazlasının olup olmadığı konusunda şüpheler 

bulunmaktadır.328  

Tekrar gerekçelendirmeye geri döndüğümüzde, malumsuz bilgiden329 

bahsetmek Râzî için anlamlı değildir, çünkü bu, muzâfı olmayan bir izafetten 

bahsetmekle eşdeğerdir. Nasıl ki, bir babanın varlığı kabul edildiğinde bir oğulun 

 
 

326 Madumun malum olmadığını Râzî öncesi savunanlar olduğu gibi, sonrasında da savunulmıştur. 
Bk. Necmeddin el-Kazvînî el-Kâtibî, el-Mufassal fi şerhi’l-Muhassal, (Amman: el-Asleyn, 2018), 506.  
327 Râzî, el-Metâlib, 3/103; a.mlf. Nihâye, 2/132. 
328 Murat Kaş, “Zihnî Varlık Tartışmalarının Klasik Sonrası Dönemde Alımlanışı: Bilginin Mahiyeti 
ve Kategorisi Bağlamında Bir İnceleme”, Nazariyat 4/3 (2018), 62. 
329 Burada Râzî, Ebû Hâşim’in “malumsuz bilgi” görüşüne atıfta bulunmaktadır. Îcî, Râzî ve 
Âmidî’nin bu görüşe dair yorumlarını aktardıktan sonra Ebû Hâşim’e karşı insafa çağırarak, İbn 
Sînâ’nın da açıkladığı gibi, imkansıza dair bilginin suretsiz bir bilgi olması sebebiyle, malumsuz 
bilgi olarak ifade edildiğini söylemektedir. Bk. Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 2/450-2. 



198 
 

varlığının da kabul edilmesi gerekiyorsa, izafetten bahsedebilmek için bilgi ile 

bilinen arasında bir ilişki olması zorunludur. Bu, izafetin iki tarafının varlık 

düzeyinde mevcut olmasını gerektirdiği anlamına gelmez. Sadece izafetten 

bahsedebilmek için birbiriyle izafet ilişkisinde olan iki tarafın söz konusu olması 

gerekir. Diğer bir ifadeyle, idrak ve ifade seviyesinde izafetin iki tarafının olması, 

varlık düzleminde de var olmasını gerektirmemektedir. Nitekim, kelâmcılara göre 

ilim ve kelâm sıfatları mevcut, madum, vacip, mümkün ve mümteni’ tüm 

müteallaklara taalluk ederken; varlıkları tercih eden irade ve ona bağlı olarak 

etkileyen kudret ise yalnızca mümkünlere taalluk eder. Bu bağlamda, Râzî’ye göre 

madumun şeyiyyetini savunanların hatası, ilim ve ifade seviyesinde sübutu ve 

temeyyüzü, varlık seviyesine taşımaktır. Bu açıdan bakıldığında, bilgiden 

bahsedebilmek için, izafetin iki tarafı olan bilen ve bilinenden bahsetmek gerekir. 

O halde imkansızı bilinen olmaktan çıkarmak suretiyle sorunu çözmek mümkün 

gözükmemektedir.  

Râzî, imkansızlar hakkındaki bilgimizin şüphe götürmez olduğunu ve buna 

rağmen imkansızın herhangi bir anlamda sabit olmadığını kesin olarak 

bildiğimize göre, subutiyeti olmayan bir şeyin de bilinebilir olduğunu ifade 

etmektedir. İmkansız hakkında düşünülen bu çözüm, mümkün madum hakkında 

da düşünülebilir. Bu açıdan, imkansız ne kadar “malum” ise, Râzî’ye göre, 

mümkün madum da aynı ölçüde malumdur: “Onlar karşısında kabul ettiğimiz şey 

şudur: İmkansızlıklar hakkında kendimizi ne kadar bilir buluyorsak, ancak o 

kadarını mümkün madumlar hakkında da bildiğimizi kabul ediyoruz.” 330 Şerik-i 

Bârî veya çelişkilerin birleşmesi gibi imkansızlıklar birbirinden temeyyüz eder. 

 
 

330 Râzî, Nihâye, 2/132-133.  



199 
 

Eğer bu ayrışma (temeyyüz) bulunmasaydı, onlar hakkında imkansız olduğuna 

dair hüküm vermek güç olurdu. Râzî bunun ötesinde bir bilgi iddiasında 

bulunmanın gerekmediğini düşünür.  

Bu noktada Râzî’nin temeyyüz kavramını dikkatli bir şekilde kullandığını 

belirtmemiz gerekir. Öncelikle bilgi-temeyyüz-subutiyet ilişkisini kuran istidlali 

ifade etmek gerekirse: 

(1) Tüm tasavvur edilenler, ayrışmıştır (mütemeyyiz). 

(2) Tüm ayrışmış olanlar (mütemeyyiz), sabittir. 

→Sonuç olarak: Sabit olmayan tasavvur edilemez. O halde, yok 

olan (madum) tasavvur edilemez.  

Râzî istidlalde kullanılan luzumiyeti, ayrışmış olmaklık ile subutiyet arasında 

keser. Çünkü ona göre, ayrışmak (temeyyüz) iki manada kullanılabilir. Birinci 

mana şu şekildedir, temeyyüz “bir şeyin kendisi dışında (ğayr) olmadığının doğru 

olmasıdır”.331 “Yok olanın”, kendi dışında (ğayr) olan, “var olan” olmadığı 

doğrudur. Râzî temeyyüzün ikinci anlamını açıklayarak, temeyyüzün birinci 

anlamını belirginleştirmektedir. Temeyyüzün ikinci anlamı, bir şeyin kendinde 

özel bir hususiyeti ve hüviyeti olmasıdır.332 Râzî, her tasavvur edilenin bu ikinci 

anlamda mütemeyyiz olduğunu kabul etmemektedir. Aksi takdirde bir şeyin yok 

olduğuna hükmetmek mümkün olmazdı. Temeyyüzün bu iki anlamına dikkat 

çekilmesi oldukça elverişlidir. Zira Râzî, bu ayrımı yaparak, eleştirdiği ve Ebû 

Hâşim’e isnat edilen “bilineni olmayan bilgi” görüşüne düşmeksizin; aynı 

zamanda imkansız, madum ve bunlara kıyasen mümkün olan hakkında zorunlu 

 
 

331 Râzî, el-Halk ve’l-ba’s, 233. Ar.  كونه بحيث يصدق عليه أنه ليس غيره 
332 Râzî, el-Halk ve’l-ba’s, 234. Ar.  أن تكون له نفسه هوية و خصوصية 



200 
 

bir subûtiyeti öngörmeksizin belirli yüklemlerde bulunulabileceğini 

savunmaktadır. Çünkü Râzî, ilim veya imkan gibi nisbî bir kavramda iki tarafın 

subutiyeti değil ama birinci anlamda temeyyüzü bulunduğunu söylemektedir. 

Böylece, Ebû Hâşim’e isnat edilen “bilineni olmayan bilgi” görüşünde Râzî’nin 

yorumu iki tarafı olmayan bir nispetin söz konusu olduğuydu. Râzî’nin 

imkansızlara dair bilginin imkanını sağlayan adımı ise, tarafların yokluğunu iddia 

etmek değildir. İmkan veya bilgi gibi nisbî kavramlarda iki tarafın temeyyüzü 

yeterlidir, iki tarafın sabit olması zorunlu değildir.  

Bununla birlikte, Râzî’nin çerçevesini inşa etmeye çalıştığımız bu pozisyon 

belirli açılardan eleştiriye açık görünmektedir. Yukarıda aktarıldığı üzere, 

temeyyüz kavramının birinci anlamı, bir şeyin başka bir şeyden ayrışmasına 

dayanır. Ancak, bir şey hakkında yapılan olumsuzlamaların onu ne ölçüde 

“malum” kıldığı ya da onu imkan izafetinin tarafı olacak düzeyde bir ayrışma 

sağladığı tartışmaya açıktır. Örneğin, madum mümkünün temeyyüzü “varlık ve 

yokluk açısından zorunlu olmayan” şeklinde anlaşıldığında ve ileri bir “insan 

mahiyeti” gibi hüviyet-temeyyüzü söz konusu değilse, çalışmanın üçüncü 

bölümünde ele alınmış olan ilim sıfatının irade ve tahsis için şart mesabesinde 

olduğu görüşü nasıl anlaşılabilir? Bir başka ifadeyle, Allah’ın mümkünleri bilmesi, 

yaratmaya kastetmesi ve iradesine bağlı olarak kudretiyle yaratması bağlamında 

düşünüldüğünde, burada söz konusu olan ilmin, Râzî’nin temeyyüz kavramının 

birinci anlamı çerçevesinde ele alınması açısından yeterli olup olmadığı 

sorgulanmalıdır. Bununla birlikte, mümkünün temeyyüzünün bu şekilde 

anlaşılması, Râzî’nin ilim sıfatına dair görüşüne de uygun düşmektedir. Çünkü 

Râzî, Allah’ın âlim olmasını, zât ve taallukların subutiyetiyle açıklar. Ayrıca bir 

manayı kabul etmediği gibi, bilgiyi bilende suretin husulü olarak da 



201 
 

değerlendirmemektedir. Sonuç olarak, Râzî’nin fer’iyyet kaidesini sınırlandırarak, 

iki tarafın birinci anlamda temeyyüzü sağladığında, o nispetin doğru olması için 

yeterli olduğu görüşü, hem genel olarak ilim sıfatı hakkındaki görüşlerine hem de 

bilginin suretin husulu değil, izafet olarak anlaşılmasına da uygun düşmektedir.333   

2. İkinci gerekçe, var olan bir nesnenin değişim sonrasındaki önceki haline 

dair bilgimize dayanmaktadır. Örneğin, Zeyd’in parçalara ayrıldığını 

düşündüğümüzde, onun hayatta olduğu zamandaki özel şeklini ve hususi halini 

hayal edebiliriz. Halbuki Zeyd yokluk durumunda hayatta olduğu şekliyle sabit 

değildir.  

3. Üçüncü gerekçe ise varlığın kendisi hakkında akıl yürütmeye ilişkindir. 

Bir şey yok iken onun varlığını düşünebiliriz. Bununla beraber varlık yoklukta 

sabit değildir.334 

Bu gerekçelerle Râzî, madum hakkında bilginin söz konusu olabilmesi için 

malum olanın bir şekilde sâbit olması gerekmediğini göstermiş olur. Râzî, madum 

ve imkansız hakkındaki bu durumu mümküne kıyaslayarak hem vucudî olmayan 

hem itibara alan zihinden bağımsız doğruluğa haiz bir kavram elde etmiş 

olmaktadır.335 Nasıl ki, bilginin gerçekleşmesi için, birinci anlamda temeyyüzün 

 
 

333 Râzî, el-Metâlib, 3/65.  
334 Râzî, Nihâye, 2/133.  
335 Bunun kendinde anlamlı bir sonuç olup olmadığı konusu tartışılabilir. Nitekim muteahhir 
dönemde zihnî varlık, mümkün madum, mutlak madum hakkındaki bilgimizin zemini farklı 
sonuçlarla tartışılmıştır. Râzî’nin pozisyonunun sonradan genel anlamda benimsenip 
benimsenmediği araştırmaya açıktır. Bununla birlikte Gelenbevî, Râzî’ye ismen atıfta 
bulunmasada, ferî kaideyi sınırlandırmanın bedihiyi reddetmek anlamına geleceğini söyler. 
Burada bedihi olarak kabul edilen ilke şudur: Bir şeyin bir şey hakkında sâbit olması, sabit olunan 
şeyin kendisinin o gerçeklikte bulunmasını gerektirir (fer’î kaide). Lakin Gelenbevî “faziletli bir 
kişinin” bu bedihi kaideyi reddetme durumunda kaldığını ifade eder. Bu bilgiyi benimle paylaşan 
ve Gelenbevî’de zihnî varlık hakkında yazmakta olduğu doktora tezinden tamamladığında daha 



202 
 

yeterli olup, madumun subutî bir şey olması gerekmiyorsa, imkanın doğru 

olabilmesi için subutiyeti gerekmez; birinci anlamda temeyyüz yeterlidir. Aynı 

şekilde, madum hakkında sadece itibara alan bir zihin olduğunda “yok olandır” 

denemeyeceği gibi, imkan için de doğruluğunun zihne bağımlı olduğu 

söylenemez.336 

Râzî’nin bu çözümü hem bilgi teorisiyle hem de ontolojisiyle tutarlı bir 

şekilde anlaşılabilir. Nitekim Râzî’ye göre hâriçte cevherler ve arazlar 

bulunmaktadır. Varlık ve yokluk arasında bir vasıtayı vehmettirecek herhangi bir 

sonuç Râzî tarafından reddedilmektedir.337 Bunun dışında zihnî varlık düzeyi 

kabul edilmemekte ve hatta Râzî, zihnî varlığın çözmeyi vadettiği sorunları 

çözmediğini düşünmektedir.338 Aksine, Râzî’ye göre zihnî varlığı kabul etmek, 

ancak İbn Sînâcı bilgi anlayışına, yani “akleden ile akledilen suretin birliği” fikrine 

bağlı olarak anlamlıdır. Bu sebeple, bilginin zihinde bir suretin intibası olduğunu 

düşünen ittihat görüşü de savunulmalıdır.339 Râzî ve sonrasındaki zihnî varlık 

tartışmalarının detayları burada ele alınmadığından, yalnızca imkan bağlamında 

şu noktaya işaret edilmesiyle yetinilebilir. Râzî yukarıda sunulan farklı gerekçeler 

sebebiyle imkan kavramını zihinde konumlandırmaz. Bunun ötesinde, imkan, 

 
 

fazla istifade edeceğimiz Necmeddin Beşikçi’ye teşekkür ederim. İlginç bir şekilde Cürcânî, zihnî 
varlığı kabul etmede en önemli etkenlerden birinin imkansıza dair bilgimiz olduğunu 
düşünmektedir. Bk. Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 2/176. 
336 Râzî, Nihâye, 2/133. 
337 Râzî, el-Halk ve’l-ba’s, 238. Râzî, burada imkanı varlık-yokluk arasında hâl gibi bir vasıta 
olamayacağına dair getirilen gerekçelerin çok güçlü olduğunu ve ikinci ihtimal olan imkanın zihni 
varlık olarak kabul edilmesinin de sıkıntıların açık olduğunu söyleyerek bu konuda zihninin bazı 
zorluklar yaşadığına işaret etmektedir.  
338 Francesco Omar Zamboni, “Weak Discourses on People’s Lips Fakhr al-Din al-Râzî against 
Representationalism and Conceptualism”, Nazariyat 9/2 (2023): 69-112.  
339 Murat Kaş, “Zihnî Varlık Tartışmalarının Klasik Sonrası Dönemde Alımlanışı: Bilginin Mahiyeti 
ve Kategorisi Bağlamında Bir İnceleme”, Nazariyat 4/3 (2018): 49-81 



203 
 

imkansızlık ve madum hakkında bilginin söz konusu olabilmesi için zihnî varlığın 

bir çözüm önerdiğini de düşünmez. Râzî, bu problemi izafet konusundaki 

düşünceleriyle çözmeye çalışır. 

 Râzî’ye göre izafetin söz konusu olabilmesi için izafetin iki tarafının da var 

olması gerekmez. İmkan, mahiyet ile varlık arasında özel bir izafettir. Lakin bu 

izafetin olabilmesi için mahiyet ve varlığın tahakkuk etmesi şart 

koşulmamaktadır.340 İzafete dair bu yaklaşımın imkansız, madum ve mümkün 

hakkında da geçerli olduğunu görebiliyoruz. Örneğin Nihâye’de Râzî izafete dair 

bu düşüncesini imkansıza dair bilgiye uygulayarak şu şekilde ifade ediyor: 

“İmkansızları biliriz ve onların kendinde hiçbir şekilde varlıkları yoktur. Bununla 

birlikte ilim olarak isimlendirilen nispet hâsıl ve mevcuttur. Bu durumda biliriz 

ki, nispetin varlığı nispet edilenin her birinin de varlığını gerektirmez.”341 Ona 

göre, nispet madum olduğunda, nispetin tahakkuk etmesi için iki tarafın 

subutiyeti gerekmez. İki tarafın yukarıda işaret edilen birinci anlamdaki 

temeyyüzü, nispetin doğruluğu için yeterlidir. Bu sebeple, izafetin kendisi ademî 

olduğundan, iki tarafın subutiyetini gerektirmemesi evleviyetle doğrudur.  

 

 

 

 

 
 

340 Râzî, Nihâye, 2/213.  
341 İmkanın subutî olmadığına dair izafete dayalı argüman ele alınırken gerekçeler açıklandı.  



204 
 

 

4.4. İmkanın Radikalleştirilmesi: Mutlak Yokluk ve Mahiyetlerin Mec’ûliyeti 

 

Şerh Uyûnü’l-hikme’yle beraber Râzî’nin ömrünün son senesinde telif ettiği 

el-Metâlib’in son cildi342 olan el-Cebr ve’l-kader’in beraat-i istihlâlinde, Allah 

Teala’nın basît ve mürekkep zât ve sıfatları örneksiz yaratan olduğu ifade 

edilmektedir:  

“Yüceliği sebebiyle yaratılmışlara ait niteliklerden, hiçbir şeye muhtaç olmayışı sebebiyle 
yaratılmış ve mümkün varlıklarla ilişkiden uzak olan, yalın ve bileşik varlıkları örneksiz 
yaratan, zâtları ve nitelikleri icat eden, hayvanları ve bitkileri var eden, hareketleri ve 
durağanlıkları belirleyen, süreklileri ve değişenleri meydana getiren (...)”343   

 

Peki ama zâtların ve sıfatların, yani nesnelerin var olmalarına ek olarak 

oldukları gibi olmalarının da Fâil-i muhtâr‘a dayandırılması nasıl anlaşılmalıdır? 

İmkan kavramını merkeze alarak ele aldığımızda, bu soru şu şekilde formüle 

edilebilir: Baykuşun var olması mümkündür, çünkü varlık ve mahiyet ayrımı, bizi 

varlık konusunda şüpheye düşürür. Mahiyet zorunlu olarak varlığı gerektirmediği 

için, mahiyetini tasavvur ettiğimizde onun gerçekten var olup olmadığını 

bilemeyiz. Râzî, varlık-mahiyet ayırımı zemininde varlık tarafında yüklenen 

imkan kavramını daha da genişleterek, mahiyet tarafına da uzatır. Nasıl ki 

baykuşun var olup olmaması mümkün bir durum ise, baykuş diye bir hüviyetin 

mutlak anlamda olup olmadığı da mümkündür ve bir sebebe muhtaçtır. Nitekim 

 
 

342 Eşref Altaş, “Fahreddin er-Râzî’nin Eserlerinin Kronolojisi”, ed. Ömer Türker, Osman Demir, 
İslam Düşüncesinin Dönüşüm Çağında Fahreddin er-Râzî, (İstanbul: İSAM Yay. 2013), 137.  
343 Fahreddin er-Râzî, Metafizik (el-Metâlibü’l-âliye), ed. Ekrem Demirli, (İstanbul: Fikriyat, 2022), 
3/463.  



205 
 

Fâil-i muhtâr baykuş yerine bir kuşayı yaratabilirdi veya bu ikisinden hiçbirini 

yaratmayabilirdir.  

Bu bölümde, İbn Sînâ ile varlık-mahiyet ayrımıyla açılan imkan alanının 

aslında sınırlayıcı bir yönü olduğunu da görebiliyoruz. İbn Sînâ, Aristoteles ve 

kendinden önceki geleneğe nispetle varlık-mahiyet ayrımıyla imkan anlamını 

kuvve, gelecek, var olmayana sınırlandırma anlamlarından kurtarmıştır.344 Buna 

rağmen, varlık-mahiyet ayrımı merkeze alındığında varlık olumsal olurken, 

mahiyet olumsal değildir. Râzî ise bu imkan alanını genişletmek suretiyle hem 

varlığı hem de mahiyeti olumsal hale getirerek ikisini de bir fâilin eseri olduğunu 

düşünmüştür. Bu düşünceyi Râzî’nin felsefi-kelâmî ve erken-geç dönem 

eserlerinin tamamında savunduğunu tespit edebiliriz. Örneğin, Nihâye’de Râzî, 

Allah’ın önce zâtları yaratıp sonra onları belirli niteliklerle özelleştirmediğini ama 

Allah’ın nesneleri def ’aten zat-sıfat birlikte yarattığını ifade etmektedir.345 

Mahiyetin mümkün olduğu ve bu sebeple bir yaratıcıya bağlı bulunduğu 

nasıl anlaşılmalıdır? Baykuşun, baykuş olmama ihtimalini mümkün görmek, 

özdeşlik ilkesini askıya almak anlamına gelir mi? Bir diğer ifadeyle, A = baykuş 

iken onun özdeşliğini kaybetmesi mümkün görülerek, ~A= baykuş olmayan, 

olabileceğini kabul etmek herhangi anlamlı bir cümleyi kurmanın imkansızlığını 

gerektirir. Böyle bir radikal sonucu göze almak, rasyonel çıkarım ve önermelerin 

temellerini sarsmakla kalmaz, aynı zamanda Kelâm ilminin ve Zorunlu Varlık 

ispatının dayandığı pek çok istidlalî düşüncenin imkan zeminini de ortadan 

 
 

344 İbn Sînâ’nın imkan kavramını genişlettiğiyle ilgili bk. Yusuf Daşdemir, İbn Sînâ Mantığında 
Modalite, 111,  (Dipnot:318).  
345 Râzî, Nihâye, 2/118.  



206 
 

kaldırır. Bu bölüm Râzî’nin nasıl mantıksal özdeşlik ilkesini zedelemeden 

mahiyetlerin mümkün olduğunu ve bunun genel imkan kavramıyla uyumunu 

gösterecektir.  

Öncelikle burada mahiyetin mec’ûliyeti meselesinin tarihçesi, serencamı 

ve farklı görüşlerin ele alınmayacağı belirtilmelidir.346 Bu bölüm Râzî’nin 

mahiyetin mec’ûliyeti görüşünü incelemekle beraber, özelde bu meselenin bir 

mahiyet bahsi olarak değil, hudûs ve yaratma bahsi olarak görülebileceğini teklif 

etmektedir. Râzî, müteahhir dönem İslam düşünce tarihinin temel eserlerin 

yapısının teşekkülünde belirleyici olmuş, varlık-mahiyet ayırımını dikkate alarak 

mahiyet bahislerini sisteme dahil etmiştir. Ayrıca imkan-mahiyet ilişkisi de 

sorunsallaştırılarak, asıl itibariyle mahiyetin mec’ûliyeti diye bir mesele ortaya 

çıkmıştır. Bu bağlamda Bilal Ibrahim’in ifade ettiği gibi, mahiyet bahisleri 

ayrıştırılmış bir başlık şeklinde Râzî’nin el-Mebâhis ve el-Mülahhas gibi “felsefî” 

olarak ifadelendirilen eserlerinde bulunduğunu söyleyebiliriz. Lakin bu mesele 

felsefî eserlerle sınırlı kalmamıştır, Kelamî eserlerde de işlenmiştir.347 Râzî’nin 

mahiyetin mec’ûliyeti meselesini el-Erba‘în, Nihâyetu’l-ukûl, el-Metâlib gibi 

eserlerinde madumun şeyiyyeti konusunda olduğu kadar, cisimlerin hudûsu ve 

ispat-ı vâcip meseleleri bağlamında da ele aldığına dikkat çekmemiz gerekir. Bu 

 
 

346 Nitekim mahiyetin mec‘ûliyeti ile ilgili değerli çalışmalara bakılabilir bk. Muhammet Ali Koca, 
Müteahhirûn Dönemi Eş’ariyye Kelâmında Ma’dûmun Şeyiyyeti ve Mâhiyetlerin Yaratılmışlığı Problemi, 
Yayınlanmamış yüksek lisans tezi, Marmara Üniversitesi, (2013);  Kübra Şenel, İbn Sînâ ve Fahreddin 
Râzî’nin Mahiyet Teorileri: Özcülük Açısından Karşılaştırmalı Bir Tahlil,  Yayınlanmamış doktora tezi, 
Marmara Üniversitesi, (2023); Bilal İbrahim, “Causing an Essence: Notes on the Concept of Ja’l al-
Mahiyya, from Fakhr al-Din al-Râzî to Mulla Sadra”, ed. Ayman Shihadeh, Jan Thiele, Philosophical 
Theology in Islam: Later Ash’arism and West, (Leiden: Brill, 2020): 156-194; Rıdvan Ciru, Cürcânî’de 
Mâhiyet Sorunu: Şerhu’l-Mevâkıf ve Hâşiyeleri Bağlamında, Yayınlanmamış doktora tezi, İstanbul 
Üniversitesi, (2024).   
347 Bilal Ibrahim, “Causing an Essence”, 158.  



207 
 

minvalde, mesele sadece “felsefî” geleneğin bir meselesi değil, ortak bir mesele 

olarak ele alınmaya müsaittir.348  

Râzî, el-Erba‘în’de Allah’ın varlığını ispat etmeden önce üç önerme 

hakkında bir tartışmaya girer: Birincisi, imkan ve hudûs arasındaki fark; ikincisi, 

illete ihtiyacın neden kaynaklandığı; üçüncüsü ise, mahiyetin illete muhtaç olup 

olmadığı. Bu, mahiyetin mec’ûliyeti meselesinin Kelâm bağlamındaki arka planını 

göstermesi açısından önemlidir. Râzî, burada Felâsife ve Mu’tezile’nin 

çoğunluğunun, müessirin tesirinin eserin mahiyetinde değil, varlığında olduğunu 

düşündüğünü söyler. İlaveten, bu görüşün yanlış olduğunu, varlığı asıl itibariyle 

bir mahiyet olarak vazederek gerekçelendirir. Eğer kâdirin mahiyette müessir 

olması imkansızsa, varlıkta müessir olması da imkansızdır. Bu durum, tesiriyetin 

tamamen ortadan kalkmasına yol açar. Bir başka seçenek olarak mahiyetin 

varlıkla mevsufiyetinin müessire dayandığı söylenebilir. Lakin Râzî bunu 

mevsufiyetin sâbit bir şey olmasının imkansızlığını açıklayarak reddeder.349 

Nihayetinde Râzî hem varlığın hem mahiyetin yaratıcıya dayandığını ifade eder: 

“Doğru görüş ise şudur: Müessir nasıl ki mahiyeti var kılıyorsa (ca’l), aynı şekilde 

mahiyeti mahiyet kılıyor (ca’l).”350   

İmkan kavramından uzaklaşmamak için, mahiyetin mec’ûliyeti konusunu 

iki ana mesele üzerinden ele almak istiyoruz. Birincisi, genel olarak mahiyetlerin 

yaratılmış olduğunu söylediğimizde, bir şeyin kendi özdeşliğini kaybetmesinin 

mümkün olduğunu, yani özdeşlik ilkesini geçersiz kıldığımızı mı söylüyoruz? 

 
 

348 Râzî, Nihâye, 1/412. 
349 Râzî, el-Erba’în, 1/101-102.  
350 Râzî, el-Erba’în, 1/103.  



208 
 

İkincisi, imkan kavramının izâfî olması sebebiyle, kendi içerisinde izafet 

ilişkisinde olmayan basit mahiyetlerin nasıl mümkün ve nasıl yaratılmış olduğunu 

inceleyeceğiz.   

Mahiyetin Mec’ûliyeti Özdeşlik İlkesini Zedeler Mi? 

Bir şeyin bir müessire bağlı olması, müessirin yokluğunda o şeyin de söz konusu 

olamayacağını gerektirir. Çünkü müessire bağlılık söz konusu olduğunda, o şeyin 

olması mümkün olduğu gibi olmaması da mümkündür. Burada özellikle “var 

olması” kavramından kaçınılmalıdır, çünkü sadece varlık değil, o şeyin o şey 

olması da burada sorgulanmaktadır. Mavi bir elmayı düşünürken o şeyin mümkün 

olduğunu ve hâriçte var olabilmesi için bir illete muhtaç olduğunu kavrayabiliriz. 

Ama mavi bir elmanın mavi elma olmadığını düşünmek daha zorlayıcı bir 

senaryodur. Burada mavi elmanın mavi olmaklığı da mümkün olarak görülerek 

mutlak anlamda mavi elmanın söz konusu olmadığı bir durumla 

kıyaslanmaktadır. Râzî, mahiyetin yaratılmış olduğunu düşünmenin, özdeşlik 

ilkesini zedeleyeceğini düşünmez. Çünkü burada sorgulanan husus, hâriçte bir A 

nesnesinin, A iken A olmamasının tecviz edilmesi değildir. Bu, tek bir mevzu 

hakkında çelişkili bir yüklemde bulunarak özdeşlik ilkesinin ilgası anlamına gelir. 

Ancak, mahiyetin mec’ûliyeti, mutlak anlamda müessirin tesirinin yokluğunu 

ifade eder. Bu açıdan, hâriçte bir mevzu hakkında çelişik bir hükümde 

bulunulmaz, çünkü hâriçte yüklemlemeye konu olan bir mevzu yoktur. Aksine 

burada bir hüviyetin karşısına sırf olumsuzlama, mutlak yokluk durumunun 

dikkate alınması söz konusudur.351 Bir diğer ifadeyle şimdiye kadar imkan kavramı 

 
 

351 Bu argümanın Râzî sonrası eleştiriler ve serencamı hakkında bk. Rıdvan Ciru, “Cürcânî’de 
Mâhiyet Sorunu: Şerhu’l-Mevâkıf ve Hâşiyeleri Bağlamında”, 274-275.  



209 
 

düşünüldüğünde varlık ve yokluk taraflarına açık olan bir mahiyet zemin olarak 

kabul edilmekteydi. Üçgen mahiyetini zemin olarak kabul ederek, bu mahiyetin 

varlık ve yokluk arasında eşit uzaklıkta olduğu söylendi. Mahiyetin mec’ûliyeti 

durumunda ise daha önce zemin olarak kabul edilen mahiyetin kendisinin mutlak 

yokluğun karşısına konulması söz konusudur. Râzî, el-Mebâhis’te mahiyetin 

müessire bağlı olduğunu açıklarken özdeşlik ilkesinin zedelenmediğini şu şekilde 

ifade eder: 

Siyahlığın siyahlık olmasının başkasına bağlı olduğunu düşündüğümüzde, o başkanın 
yokluğunda siyahlığın siyahlık olmayacağı düşüncesi muğalatadır. Çünkü bunu söylerken 
siyahlığın mutehakkık olduğunu söylemekle aynı anda siyah olmadığını söylemiş 
olmuyoruz. Asıl itibariyle siyahlığın mutehakkık olmadığını söylemiş oluyoruz.352  

 

Bu pasajdan da anlaşıldığı üzere, Râzî mahiyetin mec’ûliyetini savunmak 

ile özdeşlik ilkesini geçersiz kılmak arasında bir ilişki kurmayı anlamlı 

bulmamaktadır. Çünkü özdeşlik ilkesi, mutehakkık bir mevzu hakkında onun 

özdeşliğini ortadan kaldıran bir yüklemi imkansız kılarken; mahiyetin mec’ûl 

olması, yükleme yapılan konunun mutehakkık olmadığı ve yaratılmamış bir 

duruma işaret ettiğini işaret eder. Bu eleştiriyi aynı şekilde Şerhu’l-İşârât’ta da 

reddeder: 

İlletin malulün mahiyetinde bir tesiri olmadığını kabul etmiyoruz. “Tesiri olsaydı, siyah, 
illetin yokluğu farz edildiğinde, siyah olmaktan çıkardı” sözüne şu şekilde karşı çıkıyoruz: 
Bu ifade yanlıştır. Çünkü siyahın mahiyeti için illetin yokluğunu farz ettiğimizde, “siyah, 
siyah olmakla beraber siyah olmaktan çıkar” demiyoruz; aksine, “siyah asıl itibariyle 
ortadan kalkar” diyoruz. Bu ifadede herhangi bir çelişki bulunmamaktadır.353  

 
 

352 Râzî, el-Mebâhis, 1/144.  
353 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 2/511.  



210 
 

Bu argümana daha dikkatli baktığımızda, müessirin tesirinin yokluğunu 

hudûs öncesi duruma benzetebiliriz. Çünkü hudûs, varlığın yoklukla öncelenmesi 

olarak açıklanmaktadır.354 Bu bağlamda, hudûs nasıl varlığın yoklukla 

öncelenmesi ise, mahiyetin tahakkuku da mutlak yokluk ve yalnızca olumsuzlama 

ile öncelenmiştir diyebiliriz. Bu nedenle, Râzî’ye göre hudûs kavramı var olan 

nesnenin varlığı ile ilgili olduğu kadar nesnenin neliği ve mahiyeti ile de ilgilidir. 

Râzî’nin meseleye bu perspektiften yaklaştığını gösteren bir diğer pasaj ise 

Şerhu’l-İşârât’ta geçmektedir. Bu gerekçeye, mahiyetin mec’ûliyeti konusunun 

işlendiği diğer eserlerde rastlanılmamaktadır. Lakin meseleyi yaratma ve hudûs 

kavramları çerçevesine yerleştirmenin anlamlı olduğuna dikkatli bir şekilde 

işaret eder:  

Varlık veren illetin tesiri sadece varlıkta değil mahiyettedir de, çünkü varlıklar (vücudât) 
mütesavidir. Ve bir şeyin hükmü benzerine de aktarılır. Ateşlilik, ısınmanın kendisinin 
değil, sadece (ısınmanın) varlığının illeti ise ve su soğukluğun kendisi değil, soğukluğun 
varlığının illeti ise, soğutanın ısıtanın yerine ve tam tersi geçebilmesi gerekir. Çünkü 
ikisinde de mukteza ve eser tektir. Farklılık esere dahil değildir. Bu yanlış olduğuna göre, 
bu kaidenin yanlış olduğunu da biliriz.355 

Burada Râzî, mahiyetin bir müessire dayanmadığını düşündüğümüzde, 

doğal alandaki illet-malul ilişkisinin de anlamsızlaştığını gösterir. Çünkü doğal 

alanda sebep daima ısıtmak, soğutmak gibi belirli bir etkiye sahiptir. Lakin bu tarz 

etkide bulunma anca sebebin sadece varlık yönünden değil mahiyet yönünden de 

etkide bulunmasıyla düşünülebilir. Aksi takdirde her sebep her eseri meydana 

getirebilir durumda olurdu, çünkü varlık tüm tesiriyet durumlarında aynıdır. 

Soğutma-tesirini ısıtma-tesirinden ayıran şey sadece varlık vermek değil, mahiyet 

vermektir.  Böylece illet-malul ilişkisinde sadece varlık vermenin değil, mahiyetin 

 
 

354 Râzî, el-Erba’în, 1/101.  
355 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 2/511.  



211 
 

de müessire dayandığını söylememiz gerekir. Nitekim, tesir olgusunda yalnızca 

varlık verilmiş olsaydı, ateşin ısıtmaya sebep olduğu gibi, su da soğutmaya sebep 

olabilirdi. Ancak Râzî illet-malul ilişkisinin böyle düşünülmediğini, dolayısıyla da 

mahiyetin bir müessire dayanmadığı kaidesinin yanlış olduğunu belirtmektedir.  

Bu gerekçe, Meşşâî doğal illiyet çerçevesinde takrir edilmiş olsa da tezin 

birinci bölümünde ele aldığımız cisimlerin mütemasil olduklarını 

düşündüğümüzde, daha da güçlenmektedir. Çünkü Râzî’nin sunduğu bu benzetme 

daha önce ele aldığımız tahsis delilini mahiyetin mec’ûliyeti bağlamına 

yerleştirmektir. Zira tesirin tek düze (varlık verme) olduğunu düşündüğümüzde, 

nesnelerin farklı hükümler ve özelliklere sahip olduğunu açıklayamayız. Ancak 

müessir hem varlığın hem de mahiyetin sebebi olduğunda, nesnenin hem 

varlığını hem de diğer nesnelerden farklı kılan, o nesne olmaklığını açıklama 

zemini sunmuş olur. 

Bu açıklamalar sonucunda, mahiyetin mec’ûliyeti tahsis deliliyle ilişkili 

okunabilir ve bu mahiyeti de yaratılış yönünden hudûs teorisi bağlamına 

yerleştirmemizi sağlar. Nitekim Râzî, el-Erba‘în’de mahiyet – hudûs bağlantısını şu 

şekilde çizer:  

Mahiyetler kendileri olma bakımından zâtları mümkündür. Her mümkün muhdestir. Bu 
sebeple mahiyetler mahiyet olmaları bakımından muhdestir. Bu sebeple bu mahiyetlerin 
mahza olumsuzlama ve sırf yoklukla öncelenmeleri gerekir. Matlup budur.356  

 

Râzî, mahiyetlerin mümkün olduğunu farklı bir yaklaşımla temellendirir. 

Eğer mahiyetler mümkün olmasaydı, zorunlu olmaları gerekirdi. Bu ise, birden 

 
 

356 Râzî, el-Erba’în, 1/90-91.  



212 
 

çok zorunlunun kabul edilmesi sonucunu doğurur. Bu imkansız olduğundan 

mahiyetler, zâtları açısından mümkün olmalı ve bu nedenle de hâdis kabul 

edilmelidir. “A’yânda mutekarrir olmalarının mümkün olduğu sabit olduktan 

sonra, her mümkünün muhdes olduğu ve mahiyetlerin mahiyet olmaları 

bakımından muhdes olduğu sabit olur. Bu madumun şeyiyyetini iptal eder.”357  

Mahiyetlerin hâdis olduğunu söylemek, bir şekilde mahiyetin hâriçte tikel 

mevcut öncesinde veya ondan ayrı bir şekilde yaratıldığı anlamına gelmez. Daha 

doğru ifade, mahiyetin hâriçte hudûsa gelen muayyen nesnenin hudûsuyla hâdis 

olmasıdır. Ona göre, mahiyet ve varlık ayrı ayrı yaratılmamaktadır. Râzî, bu 

konuya Nihâye’de açıklık getirmektedir: “Deriz ki: Biz, Allahu Teâlâ’nın önce 

zâtları yaratıp sonra onları birbirinden ayıran sıfatlarla tahsis ettiğini 

söylemiyoruz. Bilakis, Allahu Teâlâ bu muayyen zâtları bir defada 

yaratmaktadır.”358  

Mahiyetin mec’ûliyetinin özdeşlik ilkesini zedelemediğini ve mutlak 

yokluktan yaratma bağlamında hudûs ile ilişkili olduğunu açıkladıktan sonra, 

ikinci meseleye odaklanabiliriz. Mahiyetin, nesnenin hudûsuyla birlikte mutlak 

yokluktan varlığa geldiğini düşündüğümüzde, mahiyetin kendinde mümkün 

olduğunu incelememiz gerekir. Mürekkep mahiyetler için bu söz konusu olabilir, 

çünkü terkip ikiliği, ikilik izafeti, izafet de imkanı gerektirir. Ancak basit 

mahiyetler söz konusu olduğunda, bunların da mec’ûl olduğunu iddia edebilmek 

için onların mümkün olduklarını kanıtlamamız gerekir. Bu, basit mahiyetlerin 

 
 

357 Râzî, el-Erba’în, 1/91.  
358 Râzî, Nihâye, 2/118.  



213 
 

kendinde bir ikiliği gerektirmeden, bir izafetin tarafı olmasının imkanına bağlıdır. 

Öncelikle problemin çerçevesini çizmemiz gerekirse:  

Bir eserin tesirinin hem varlık hem de mahiyette bulunduğunu 

savunabilmek için, nesnenin hem varlığının hem de mahiyetinin müessirin 

tesirine muhtaç olduğunu kanıtlamamız gerekir. Nesnenin varlığının ve 

mahiyetinin illete muhtaç olduğunu iddia edebilmemiz için ise hem varlığın hem 

de mahiyetin mümkün olduğunu söylememiz gerekir. Varlığın mümkün olduğu 

konusunda tartışmaya girmek anlamlı olmayacaktır, çünkü zaten konu varlığı 

mümkün olan nesneler hakkındadır. Mahiyetin ise mümkün olması için onda 

izafetin söz konusu olabilmesi gerekir. Basit mahiyetlerde izafet 

bulunmadığından, illete ihtiyacın illeti olan imkan da bulunamaz ve böylece basit 

mahiyetler yaratılmış olamaz. Râzî özetlediğimiz bu problemi el-Mebâhis ve el-

Mülahhas’ta şu şekilde ifade ediyor: “Sebebe muhtaç kılan imkandır. İmkan ise 

izafidir. İzafi şeyler basitlere ilişmezler, yani başkasına nispeti olmayan teklere 

(ilişmezler). O halde sebebe muhtaç kılan (imkan) basitlere ilişmediğinden 

basitler sebebe muhtaç değiller, sonuç olarak da mec’ûl olamazlar.”359 

Buradaki akıl yürütmenin ayrıntılarına odaklandığımızda şunları 

söyleyebiliriz. Bir şey hakkında mümkün olduğunu söylediğimizde, orada 

hakkında hüküm verilen bir mahkum aleyh bir de kendisiyle hüküm verilen bir 

mahkum bih bulunur. Kendisiyle hüküm verilen ve hakkında hüküm verilen şeyin 

aynı olması imkansızdır. Çünkü orada iki şey yoktur ki, bir şeyin kendine nispeti 

mümkün olsun. Râzî bu problemi çözmek için burada yorumlayabileceğimiz farklı 

 
 

359 Râzî, el-Mebâhis, 1/144; a.mlf. el-Mülahhas, 1/307; a.mlf. el-Metâlib, 1/117.  



214 
 

yollara başvurur. Birinci yol, bu eleştiriyi varlık ve mahiyetin varlıkla 

mevsufiyetine de taşıyarak, tesirin mutlak anlamda reddedilmesi gerektiğini, 

bunun ise saçma olduğunu söyleyerek, basit mahiyetlerin de mümkün 

olabileceğini iddia etmektir.360 Bu çözüme yakın bir şekilde, Râzî’nin mahiyetin 

mec’ûliyeti konusunda basit ve mürekkep mahiyet arasında farkın gözetilmesinin 

anlamsızlaştırdığına da işaret edilmelidir. Çünkü mürekkep müfret parçalardan 

oluşur. Müfret parçalar illete muhtaç değilse, o zaman müfretlerin toplamı olmak 

dışında bir şey olmayan mürekkep de illete muhtaç olmamış olur.361 

Bununla birlikte bir çözüm yolu bulunmaktadır: İmkan izafi bir kavramdır 

lakin ademî olduğundan dolayı, izafetin iki tarafının sadece birinci anlamda 

temeyyüzü yeterlidir. Yukarıda detaylı açıkladığımız gibi, Râzî el-Halk ve’l-ba’s’da 

temeyyüzün bir anlamını “bir şeyin kendisi dışında (gayr) olmadığının doğru 

olmasıdır”362 şeklinde tanımlamıştı. Böylece basit mahiyetlerde imkanın söz 

konusu olabilmesi için, mutlak yokluk (gayr: varlık) ve basit mahiyetin birinci 

anlamda temeyyüz etmesi aralarında bir nispetin doğruluğu için yeterlidir. 

Nitekim, Râzî burada ademî bir durumun olduğunu ifade eder, çünkü basit 

mahiyetlerin mümkün olmalarının anlamı bir şeyin kendinde varlığı veya yokluğu 

farz edildiğinde imkansızlık gerekmemesidir. Bir diğer ifadeyle temelde imkan 

imkansızlığın olumsuzlanmasıdır ve nispet vucudî olmadığından iki tarafın 

subutiyeti gerekmez. 

Onların “İmkan nisbî bir şeydir ve bu sebeple müfretlere ârız olmaz.” sözlerine karşı şöyle 
cevap veririz: “Nispet hâriçte vucudî olmadığından, ifade ettiğiniz sonuç gerekmez. 

 
 

360 Râzî, el-Mebâhis, 1/144.  
361 Râzî, Nihâye, 2/135.  
362 Râzî, el-Halk ve’l-ba’s, 233. Ar.  كونه بحيث يصدق عليه أنه ليس غيره 



215 
 

Aksine imkan hakkındaki özetleyici söz, imkanın kendinde varlığı veya yokluğu farz 
edildiğinde imkansızı gerektirmeyendir.363  

 

Râzî’nin Nihâye’de serdettiği bu açıklamayı izafet hakkındaki düşüncesine 

dayanarak açıklamak mümkündür. Râzî nispetin söz konusu olabilmesi için iki 

tarafın tahakkuk etmesi gerekmediğini söylemektedir. Bu bir tür nispetin 

varlığını ama iki tarafın tahakkuk etmediğini içerir. Sonuç itibariyle, nispet ademî 

olduğundan subutiyeti olan bir ikiliğin şart olduğunu söylememize gerekmez.  

Râzî’nin şüpheleri ortadan kaldırdığını düşündüğü imkan açıklamalarını 

bu soru çerçevesinde ele aldığımızda, tartışmayı yönlendirmemiz gereken bir 

mesele, varlık-mahiyet arasındaki izafet olarak düşündüğümüz imkanı, mutlak 

yokluk-hüviyet arasında düşünüp düşünemediğimizdir. Çünkü imkan bir 

mahiyetin varlık veya yokluğa eşit derece uzaklığını ifade ederken, mahiyetin 

mec’ûliyeti meselesinde bir hüviyet mutlak anlamda yokluk mukabilinde 

düşünülmektedir. Nitekim Râzî, imkanı bir hüviyetin devam etmesi ve 

etmemesinin doğru olabileceği şekilde anladığımızda basitlere de ilişebileceğini 

söyleyerek imkana bir yön dahil etmiş olmaktadır.  Çünkü siyahlık mahiyetinin 

siyah olmamasının mümkün olması, özdeşliğin ortadan kalkması anlamında değil, 

mutlak anlamda siyahlığın mutlak yokluk ve olumsuzlukta kaybolması anlamına 

gelir. Yukarıda Râzî’nin şüpheleri ortadan kaldırdığını düşündüğü imkan 

kavramlarından biri olan M2 bu anlamda basitlere de ilişebilen bir imkan 

kavramını teklif eder. Ona göre, siyah fâil sebebiyle siyah, cevher de fâil sebebiyle 

cevher olmuştur. Böylece imkanı, bekası ve zevalî imkansız olmayan, olarak 

 
 

363 Râzî, Nihâye, 1/418. 



216 
 

tanımladığımızda basitlere de iliştiğini söyleyebiliriz. “Deriz ki, bu mahza lafza 

tutunmaktır. İmkandan kastedilen, bir şeyin kendinde hüviyeti bâki olması veya 

olmamasının mümkün olması haysiyetinde olmasıdır. Bu anlamda hakkında 

imkan ile hükmedilenin müfret olduğu açıktır.”364 Râzî, bu şekilde 

tanımlandığında basitin mec’ûl olabilmesi için mefhumuna bir gayriyetin 

eklenmesi gerekmediğini düşünür.365 Yukarıda ilk meseleyle ilişkili yaptığımız 

açıklama burada da yardımcı olmaktadır. Basit bir mahiyette herhangi bir 

gayriyet ve ikilik ve bununla bir nispet tasavvur edilemese de onun mutlak 

yokluğa dönüşebileceğini veya mutlak yokluktan bir mahiyetin mec’ûl 

olabileceğini düşünebiliriz. Bu, Râzî’nin, İslam düşünce tarihinde ele alınan 

tartışma ve meseleleri belirlerken, mahiyet bahislerine yalnızca mahiyetin 

mec’ûliyeti gibi bir meseleyi eklemekle kalmadığını gösterir. Daha çok imkan 

kavramını mahiyeti kapsayacak şekilde hem genişletmiş hem zatî olumsallık 

gerektiren bir yönle imkan kavramını zenginleştirmiştir.  

Sonuç olarak özetlemek gerekirse, Râzî’ye göre Fâil-i muhtâr hâriçteki 

muayyen nesneyi defaten yaratır. Hâriçteki nesne varlık ve mahiyetten 

mürekkeptir ve nesnenin hem varlığı hem de mahiyeti fâilin tesirine dayanır. 

 
 

قلنا : هذا تمسك بمحض اللفظ ، والمراد من الإمكان كون الشيء في نفسه ، بحيث يصح أن تبقى هويته وأن لا تبقى ، ولا شك  364

 .أن المحكوم عليه بهذا المفهوم بالإمكان مفرد لا مركب
Râzî, el-Metâlib, 1/117 
365 Seyyid Şerif el-Cürcani mec’ûliyetin söz konusu olabilmesi için bir gayriyetin zorunlu olduğunu 
düşünür. “Burada mec’ûliyet tasavvur edilemez, çünkü mahiyet ve kendisi arasında bir muğayeret 
yoktur.” Râzî, siyahlığın mutlak anlamda yaratılmamış olabileceğini düşünerek, mutlak yokluk ile 
bir hüviyet karşıtlığını tesis ederek, imkanın zeminini ortaya koymuş olur. “Kuşkusuz sen karalığın 
mahiyetini düşünüp de onunla birlikte başka bir mefhum düşünmediğinde orada bir ca’l 
düşünülemez. Çünkü mahiyet ile kendisi arasında bir başkalık yoktur ki ikisi arasında bir yapanın 
ca’linin aracılığı tasavvur edilsin de ikisinden biri ötekinin yapımı olsun.” Bk. Cürcânî, Şerhu’l-
Mevâkıf, 1/612.  



217 
 

Yaratma mahiyete varlık kılıfı giydirilmeye hasredilmemektedir. Fâil-i muhtâr 

hem nesnenin varlığını hem de neliğini tercih etmiş ve yaratmıştır. Nihayetinde 

imkan çerçevesinden ne varlık ne de mahiyet dışarda kalmaktadır. İmkan 

çerçevesinden çıkmadıklarından dolayı Fâil-i muhtâr’ın iradesinin ve kudretinin 

de hem varlığa hem de mahiyete taalluk ettiğini söyleyebiliriz. 

Lakin bir soru şimdiye kadar cevapsız kaldı: İmkanın mahiyetin lâzımı 

olduğunu düşündüğümüzde, mahiyetin ise Fâil-i muhtâr’ın irade ve kudretine 

dayandığı sonucuna vardığımızda, imkanı imkan kılan Fâil-i muhtâr’ın irade ve 

kudreti midir? Böyle bir sonuç Râzî için anlamlı gözükmüyor, çünkü yukarıda 

işaret ettiğimiz gibi imkan makduriyetin sıhhatinin illetidir. Yani bir şeyin Fâil-i 

muhtâr için makdûr ve yaratılabilir olabilmesi için kendinde mümkün olması 

gerekir. Bu nedenle mümkünün imkanı, kâdirin onu yaratmaya kâdir olmasıyla 

özdeşleştirilemez. Aksi takdirde bir kısır döngü söz konusu olur.  Kâdir için bir şey, 

makdur ancak mümkün ise makdûr olabilir, makdûr ise kâdir ona güç 

yetirebiliyorsa mümkün olur. Bu bir kısır döngü olduğundan yanlıştır.366  

İlaveten imkanın mahiyetin lâzımı olmak bakımından zâil olamayacağı 

düşünüldüğünde, imkan mümkün için zorunludur.367 Bu sorunun cevabına 

yaklaşmak için âlemin var olmadan önceki modal durumuna yoğunlaşmak 

anlamlı olacaktır. Böylece, imkan ve makduriyet kavramları arasındaki ilişki 

belirginleşecektir. İmkanın makduriyetin mümkün kılıcısı olması, imkanın hudûs 

“öncesi” bir durumun olması, yani mümkün ve makdur arasındaki öncelik-

sonralığın nasıl anlaşılması gerektiğine dair bir açıklama elde edebiliriz.  

 
 

366 Râzî, Nihâye, 1/307. 
367 Râzî, Nihâye, 1/457.  



218 
 

 

4.5. Ezelî İmkan: Âlemin Yaratılmadan Önceki İmkanının Başlangıcı Var Mı? 

 

Bir şeyin meydana gelebilmesi, onun mümkün olmasına bağlıdır. Lakin o 

hâdisin imkanı öncesinde var olan bir madde tarafından taşınmaz. Bununla 

beraber, bir şeyin hâdis olabilmesi için makdûr, makdûr olabilmesi için ise 

mümkün olması gerekir. Bu durumda bir şey hâdis olabilmesi için mümkün olması 

gerekiyorsa, hudûstan önce bir imkanın bulunması gerekir mi? Bu imkan ezelî 

midir? Ya da mümkünün imkanı bir noktada başlamış mıdır? Râzî bu meseleyi 

kıdem-hudûs tartışmaları çerçevesinde, hasmın öne sürebileceği bir eleştiri 

olarak ele alır. Bununla beraber bu eleştiriyi güçlü bir muaraza olarak 

değerlendirmektedir. Bu bölümde öncelikle âlemin imkanının başlangıcı 

hakkındaki tartışma argümanlarla beraber ele alınacaktır. Daha sonra, Râzî’nin 

güçlü gördüğü bu muarazanın asıl itibariyle Râzî tarafından açık bir şekilde ifade 

edilmese de onun argümentatif aletlerini kullanarak çözümlenebilecek bir yol 

teklif edilecektir.  

Âlemin yaratılmadan önceki imkanının bir başlangıcı olup olmadığı 

meselesi el-Metâlib’de kıdem-hudûs cildinde müstakil bir başlık ve mesele olarak 

ele alınırken, diğer eserlerde hasmın bir muarazası olarak sunulur. Bu muarazanın 

getirildiği bir mesele, kıdemin imkansızlığını savunan pozisyona karşı, imkanın 

ezelî olduğu gerekçesiyle ezeliyetin imkansızlığının iddia edilemeyeceğini öne 

sürer. İmkanın ezeliyetinin kullanıldığı bir diğer mesele her muhdesin mümkün 

olduğu iddiasıdır. Çünkü âlemin imkanının ezelî olması teceddüd eden ve aynı 

zamanda zorunlu olan bir örnek teşkil etmektedir.  



219 
 

Öncelikle âlemin kıdeminin imkansızlığı iddiasına karşı muaraza olarak 

getirilen gerekçeyi ele alalım:  

a. Âlemin ezeliyeti imkansız ise, âlem ezelde mümkün olamaz.  

b. Âlem ezelde mümkün. 

→ Âlemin ezeliyeti imkansız olamaz.368  

Âlemin kadîm olabileceğini savunan görüşe göre, âlemin ezelde mümkün 

olması gerekir; zira imkanının bir başlangıcı olduğunu varsaymak çelişkiler 

doğurur. Burada öne sürülen argümanlar beş başlıkta incelenebilir. 

1) “Modalitenin dönüşümü” argümanına göre, eğer âlemin imkanının bir 

başlangıcı olsaydı, başlangıçtan önce âlemin zatî imkanı bulunamazdı. Zatî imkan 

bulunmadığı takdirde, başlangıçtan önce ya zatî zorunluluk ya da zatî imkansızlık 

bulunuyordu. Eğer imkanın başlangıcından önce âlem zatî zorunluysa, bu durum 

âlemin kıdemini gerektirir. Eğer zatî olarak imkansız ise, âlem zatî imkansızlıktan 

zatî mümküne dönüşmüş olur. Bu ise iki yönden imkansızdır: Zatî olan şeyler asla 

değişmez. Eğer değişebileceği düşünülürse, aklî hükümlere güven ortadan kalkar 

ve mümkünlerin imkanı, zorunluların zorunluluğu ve imkansızların imkansızlığı 

hakkında aklın hükümleri güvenilemez hale gelir.369 Bu durumda, zatî imkansızın 

zatî zorunluya dönüşmesi ya da tam tersinin gerçekleşmesi mümkün hale gelir. 

Oysa zatî imkansız olan bir şeyin ebediyen imkansız kalması; zatî mümkün olanın 

 
 

368 Modus tolens:  p→¬q (Âlemin ezeliyeti imkansızsa, âlem ezelde mümkün olamaz.) 
     q (Âlem ezelde mümkün.) 

∴¬p 
    Sonuç: Âlemin ezeliyeti imkansız olamaz. 
369 Râzî, el-Erba’în, 1/28. 



220 
 

ise ebediyen mümkün olması gerekir. Eğer bu modalitelerde değişim mümkün 

kabul edilirse, bir noktada imkansız olduğu halde iki çelişiğin birleşmesi, Şerik-i 

Bari’nin mümküne dönüşmesi370 ya da dört sayısının çift sayı olma 

zorunluluğunun zatî imkansıza dönüşmesi mümkün hale gelebilir. Sonuç 

itibariyle, aklın imkansız olarak terkip ettiği önermelerin ebediyen aynı kalması 

gerekir.371  

2) “Mahiyetin gereği ebedi olmalıdır” argümanı, birinci argümanın temel 

aldığı modalite hükümlerinin değişmezliğini daha derinden ele almaktadır. Bu 

argümana göre modaliteler mahiyetin gerekleri oldukları için değişimleri 

imkansızdır. Bu açıdan zatî imkansız olan her şey, asla varlığı kabul edemez. Çünkü 

mahiyetin gereği değişmez. Eğer mahiyetin gereği varlığın kabulünün yokluğu 

ise, bu durumun ebediyen böyle olması gerekir. Diğer taraftan mahiyetin gereği 

varlığın kabulü ise, ebedi olarak böyle olması gerekir. Âlem için de aynı durum 

geçerlidir: Eğer âlemin bazı zamanlarda zatî olarak imkansız olduğu doğruysa ve 

bu durum mahiyetinin bir gereği ise, bu imkansızlığın her zaman geçerli olması 

gerekir. Râzî burada olası bir eleştiriyi dile getirir: Mahiyetin gereğinin ebedi 

olması, yalnızca mahiyetlerin varlık ve yoklukta mukarrer olduğu durumda doğru 

kabul edilebilir. Lakin bu durum, madumun şeyiyyetini gerektirir. Râzî buna şu 

şekilde yanıt verir: Akıl sahibi herkes, iki zıddın birleşmesinin imkansızlığının 

ebediyen geçerli olduğunu kabul eder. Benzer şekilde, birin iki sayısının iki katı 

olması imkansızdır ve bu durum her zaman böyle kalmalıdır. Bunu akıl sahibi 

herkes kabul der; ancak imkansızlıkların yoklukta bir subutiyete sahip olduklarını 

 
 

370 Râzî, Muhassal, 289. 
371 Râzî, el-Metâlib, 4/35-6. 



221 
 

söylemezler. İmkansızlıklar, mutlak yokluk ve sırf olumsuzlamadır. Aynı şekilde 

mahiyetin gereği olan modal hükümler de böyledir. 

Âlemin imkanının başlangıcı meselesine dönecek olursak, eğer âlemin 

herhangi bir zamanda zatî olarak imkansız olduğu doğruysa, bu imkansızlığın 

madumun şeyiyyetini kabul etmeksizin ebediyen sürmesi gerekir. Bu durumda, 

âlemin hiçbir zaman var olmaması gerekir. Mahiyetlerin gereklerinin ebedi 

olmasının ikinci gerekçesi, yokluğun imkansızlık ve imkan ile nitelendirilmesinin 

madumun şeyiyyetini gerektirmediği ilkesine dayanır. Eğer imkan ve imkansızlık 

iki ademî vasıf ise, bunlar mahiyetlere varlık öncesinde isnat edildiğinde, o 

mahiyetlerin zât ve ayn olmaları gerekmez. “Anka kuşunun gözü kördür.” 

örneğindeki gibi hem konu hem yüklem ademîdir ve ademî olan bir konuya 

ademîlerin yüklenmesi imkansız değildir.372  

3)”Yaratıcıdan bağımsızlaşma” argümanı, birinci argümanla ilişkili 

olmakla birlikte sonucu itibariyle farklı bir boyut içermektedir. Bir nesnenin 

modalitesinin değişebileceğini kabul etmek, o nesneyi bir yaratıcıdan müstağni 

kılabilir. Zira nasıl ki âlemin imkanı, önce imkansız iken sonra imkana dönüştüyse, 

önce imkansız iken zorunluya da dönüşebilir. İmkansızın imkana dönüşmesi nasıl 

mümkün görülürse, imkansızın zorunluya dönüşmesi de mümkün görülmesi 

gerekir. Bu durumda, âlem tamamen yaratıcıdan bağımsızlaşabilir ve varlığa 

gelişi, âlemin modalitesindeki bir değişim, yani imkansızdan zorunluya dönüşüm 

şeklinde gerçekleşebilir.373  

 
 

372 Râzî, el-Metâlib, 4/35.  
373 Râzî, Nihâye, 1/237; a.mlf. el-Metâlib, 4/ 35.  



222 
 

4) Âlemin imkanının başlangıcı olduğu kabul edilirse, “imkanın 

hudûsunun sebebi” araştırılması gerekir. Çünkü eğer âlemin zatî imkansızdan, 

zatî mümküne dönüştüğü düşünülürse, bu imkanın hudûsu ya bir sebep ile 

meydana gelir ya da sebepsiz bir şekilde meydana gelir. Eğer sebeple olursa, bu 

imkanın hudûsu zatî mümkün olur ve bu imkan hakkındaki akıl yürütme birinci 

imkan hakkındaki akıl yürütme gibi olur ki, teselsülle sonuçlanır. Eğer bir sebebe 

dayanmıyorsa, zatî imkansızın zatî mümküne dönüşmesi tecviz edilmiş olur, ki 

öncesinde açıklandığı gibi bu doğru değildir. Zira imkan mümkün için zorunludur. 

Ancak bu imkanın gerçekleşmesinden önce imkansız olduğunu ve sonrasında 

zorunluya dönüştüğünü kabul edersek, aynı durumun hâdis nesneler için de 

geçerli olabileceğini kabul etmiş oluruz. Bu durumda, hâdis bir şey, zatî imkansız 

iken zatî zorunluya dönüşebilir ve böylece yaratıcıdan bağımsız olarak varlık 

kazanabilir.374  

5) “İmkanın hudûsunun şartı” argümanı, ezelde imkanın 

gerçekleşmemesinin, bir şartın eksikliği ya da bir engelin varlığı ile 

açıklanabileceğini öne sürmektedir. Buna göre, imkanın hudûsu ya bir şeyin 

hudûsuna bağlıdır ya da bağlı değildir. Eğer imkan bir başka şeye bağlı ise, o şeyin 

hudûsuyla vaktin belirlenmesine ilişkin soruşturma, ilk imkanın hudûsunun 

başlangıcına dair soruşturmayla aynı olur ve bu durum teselsüle yol açar. Çünkü 

burada, imkanın hudûsunu mümkün kılan şeyin hudûsu sorgulanır ve bu, imkanın 

bağlı olduğu faktörlerin sorgulanması yoluyla teselsüle götüren bir kapı aralar. 

Eğer imkan bir başka hâdise bağlı değilse, o hudûsun belirli bir vakitte değil de 

tam olarak o vakitte gerçekleşmesi ancak o vaktin diğerlerinden daha evla 

 
 

374 Râzî, el-Erba’în, 1/28-9; a.mlf. el-Metâlib, 4/35-6.  



223 
 

olmasıyla açıklanabilir. Ancak vakitler arasında böyle bir evleviyet bulunmadığına 

göre, bu durum imkansızdır.375 Bu argümanın şart-mani bağlamında formüle 

edilmesi mümkündür. Âlemin varlığının ezelde imkansız olması, ezelde bir şartın 

yokluğu ya da bir engelin varlığı ile açıklanamaz. Çünkü, şartın varlığının 

imkansızlığı zatî bir imkansızlık ise, bu imkansızlığın ortadan kalkmasının da 

imkansız olması zorunludur. Bu sebeple, âlemin imkansızlığının ezelde devam 

etmesi gerekir. Eğer bu imkansızlık zatî değilse, başka bir şeyin imkansızlığı 

sebebiyle olur ve bu teselsülle sonuçlanır. Aynı durum engel için de geçerlidir. 

Çünkü, engelin varlığının zorunluluğu zatî ise, bu engel ortadan kalkamaz ve 

dolayısıyla âlemin imkansızlığının da sona ermesi mümkün olmaz. Eğer zatî 

değilse, o zaman engelin varlığının zorunluluğu başka bir şeyin zorunluluğundan 

olur, ki teselsülle sonuçlanır.376  

Bu gerekçeler, âlemin imkanının bir başlangıcından söz etmenin çelişkiye 

yol açacağını gösterir ve bu bağlamda, ezelde mümkün olan âlemin ezelde var 

olmasının imkansız olduğu iddiasıyla çeliştiği sonucuna ulaştırır. Çünkü, bir 

yandan âlemin imkanının ezelde hâsıl olduğunu söylerken, diğer yandan “ezelî 

olması imkansızdır” demek, varlığının imkanının ezelde hâsıl olmadığını iddia 

etmek anlamına gelir ki bu bir çelişki oluşturur.  

Râzî, bu muarazaya karşı farklı eserlerinde sıkça başvurduğu bir argüman 

sunar. Bu argüman, âlemin imkanı hakkındaki bu soruşturmayı, hasmın da hâdis 

olduğunu kabul ettiği muayyen bir hâdis olguya kıyas etmektir. Bu cevap şu 

şekilde açıklanabilir: “Hâdislerin hudûsunun imkanının başlangıcı yoktur” 

 
 

375 Râzî, el-Erba’în, 1/28-9.  
376 Râzî, Nihâye, 1/239.  



224 
 

ifadesinden, âlemin ezelî olmasının mümkün olduğuna dair bir çıkarım yapılması 

doğru değildir. Nasıl ki, yokluk ya da başkasıyla öncelenmiş olma şartıyla belirli 

bir hâdisi ele aldığımızda, bu hâdisin hudûsunun imkanının bir başlangıcı 

olduğunu kabul ederken, aynı zamanda bu hâdisin ezelî olmadığını kesin bir 

şekilde ifade edebiliyorsak; aynı durum, âlemin bütünü için de geçerli kabul 

edilebilir. Muayyen hâdisin imkanı ezeli olabilir; ancak kendisi ezelî değildir. 

Çünkü ezeliyet, başkası tarafından öncelenmenin yokluğu anlamına gelir. Lakin 

muayyen hâdis başkasıyla öncelenme şartıyla düşünülmüştür. 

Yoklukla/başkasıyla öncelenme, öncelenmemeyle çeliştiğinden, muayyen hâdisin 

ezelî olabileceği söylenemez. Bu sebeple “hâdislerin hudûsunun imkanının 

başlangıcının olmadığına dair söz, bir şeyin ezelî olmasının imkanını 

gerektirmez.”377 

Râzî bu argümanı meselenin geçtiği her eserde cevap olarak sunsa da el-

Metâlib’de yaptığı bir yorum, bu argümandan kendisinin pek ikna olmadığını 

düşündürmektedir:  

Bil ki, bu muaraza gerçekten güçlüdür; çünkü mesele kendinde müşküldür. Varlığının 
imkanının başlangıcı olmadığını ifade ettiğimizde, bu, varlığının imkanının ezelde hâsıl 
olduğu anlamına gelir. Diğer taraftan, “ezelî olması imkansızdır”, sözümüzün manası, 
varlığının imkanının ezelde hâsıl olmadığıdır. Bu da iki zıddın birleşmesini gerektirir.378  

 

Bu cümleleriyle Râzî, imkanın ezeliyetinden kurulan argümanı 

tekrarlamaktadır. Daha sonra yukarıda ifade edilen cevabın asıl itibariyle, âlemin 

tamamının imkanına dair talep edilen açıklamanın, muayyen hâdisin imkanı ile 

 
 

377 Râzî, el-Erba’în, 1/29; a.mlf, Nihâye, 1/299; a.mlf, el-Metâlib, 4/35-6. 
378 Râzî, el-Metâlib, 4/35-6. 



225 
 

kıyaslayarak hakikatte bir açıklama sunulmadığını söyler: “Yukarıda açıklandığı 

şekliyle bu meselenin iki taraf için de zor olduğunu kabul edelim. Lakin iki sözün 

doğruluğu, birbirine çelişik olmasına rağmen nasıl birleşir? Bu çok zordur.”379 Yani 

muayyen hâdisi dikkate aldığımızda aynı problemle âlemin kadîm olduğunu 

savunanların da yüzleşmesi gerektiğini kabul etsek dahi, bu asıl itibariyle bulunan 

çelişkiyi ortadan kaldırmamaktadır. En fazla hasmı cedeli bir şekilde susturmaya 

yarar. Bu açıdan sunulan cevap iki durumu kıyaslayarak bir çözümün 

sunulmasından çok, kendisinin açıklayamadığını hasmın açıklamasına sığınarak 

çözümlemeye çalışmaktadır.  

Kanaatimce Râzî felsefesi bu soruya tutarlı bir şekilde cevap geliştirmek 

için çeşitli imkanlar sunmaktadır. Bir yandan sorunun yanlış bir şekilde formüle 

edildiği eleştirilebilir: Çünkü “âlemin imkanının ezeliyeti” sorgulandığında 

“loaded question fallacy” hatasına düşülmektedir. Çünkü sorunun kendisi, 

imkanın vucudî bir şey olup ezeliliğini sorgulamaktadır. Oysa, soru “Âlemin 

imkanının başlangıcı var mıdır?” şeklinde değil, Zorunlu Varlığın, yarattığı 

vakitten önce âlemi yaratmasının mümkün olmadığı bir anın bulunmadığı 

gerçeğine dayanmaktadır. Bu çözüm önerisi, Râzî’nin soruyu farklı bağlamlarda 

farklı şekillerde formüle etmesine de dayanmaktadır. Bu bağlamda bu 

açıklamanın Râzî’nin metinlerinde yer aldığını, ancak tam olarak açık bir şekilde 

çözüm olarak formüle edilmediğini söyleyebiliriz. Örneğin, âlemin imkanının 

başlangıcının bulunması gerektiğine dair Râzî’nin sunduğu bir delili şu şekildedir: 

Allah’ın bu âlemi yarattığı zamandan bin yıl önce bu âlemi yaratmaya kâdir olduğu 
konusunda muvafakat sağladık. Çünkü yaratıldığı zamandan bin yıl önce yaratıldığı 
takdiri âlemi ezelî kılmıyor. Bu sabit olunca, imkanın husulunun vaktini önceleyen bir 

 
 

379 Râzî, el-Metâlib, 4/35.  



226 
 

vakit yoktur ki, imkan sınırlı bir miktar öncesinde hâsıl olmasın. Her bir vaktin öncesinde 
imkanın hasıl olmadığı bir vakit olmadığına göre, bu imkanın bir başlangıcı olmadığını 
kesinlememiz gerekir. Böylece bu imkanın başlangıcı olmadığı kesin olur. Bu da 
matluptur.380 

 

Âlemin hudûsunu savunanlar da Allah’ın, bu âlemi yarattığı zamandan 

daha önce bir zamanda yaratabileceğini kabul eder. Çünkü âlemin belirli bir 

vakitte yaratılmış olması, tamamen Allah’ın Fâil-i muhtâr oluşuyla ve onun 

tercihine bağlıdır. Belirli bir vakitte âlemin yaratılmış olması diğer vakitlerde 

yaratılmış olmasından daha evla değildir, zira vakitler mütemasil ve 

müteşabihlerdir. Bu durumda ancak Fâil-i muhtâr’ın tercihi âlemin yaratıldığı 

vakti belirler.  

Bununla beraber bu ifadenin tam anlamıyla dakik olmadığını 

belirtmeliyiz. Çünkü “belirli bir vakitte” yaratıldığını ifade ederken, ezelî bir 

zaman çizgisi içinden bir vaktin tercih edildiği anlamı çıkabilir. Bu ise doğru 

değildir.381 Zira zaman da hâdis olduğundan, âlemin yaratılmasıyla yaratılan bir 

şeydir.382 Bu nedenle, daha doğru bir ifadeyle “âlemin yaşı” kavramından söz 

edilebilir. Şimdi tartışılan soruyu, bu tür şüphelerin öne sürülemeyeceği bir 

biçimde şu şekilde formüle edebiliriz. Örneğin, âlemin yaşı yaklaşık 14 milyar yıl 

ise, Allah âlemi şu anda 15 milyar yıl yaşında olacak şekilde, yani “daha yaşlı” 

 
 

380 Râzî, el-Metâlib, 4/40. 
381 Kelâmcılara göre öncelik-sonralık kavramlarının altıncı bir anlamı, zamanın parçalarının 
birbirine öncelik-sonralık ilişkisinde olurken alt bir zamanın gerektirememsi gibi, âlemin 
başlangıcının da belirli bir zaman meta-zaman skalasında başlamadığının zeminini 
oluşturmaktadır. Bk. Râzî, Nihâye, 1/298-299.  
382 Bk. Peter Adamson, “The Existence of Time in Fahr al-Din al-Râzî’s al-Matalib al-âliya”, ed. Dag 
Nikolaus Hasse, Amos Bertolacci, The Arabic, Hebrew, and Latin reception of Avicenna’s physics and 
cosmology, (Boston: DeGruyter, 2018): 65-100.  



227 
 

yaratabilirdi. Yani, şimdiden geriye dönük zamanı saydığımızda, daha fazla yıla 

tekabül edecek şekilde “daha geride” yaratabilirdi. Bu şekilde, yukarıda 

alıntılanan gerekçede ifade edilen muvafakat noktasına uygun olarak, Allah bu 

âlemi yarattığı zamandan bin yıl önce yaratmaya da kâdirdir. “Daha önce mümkün 

müydü?” sorusunu, birbirini izleyen ve ardı ardına eklenen zaman parçaları 

anlamında bilkuvve sonsuz olarak değerlendirebiliriz. Ancak bu, yalnızca hâdis bir 

nesnenin başlangıcını geriye atmaya karşılık gelir; nesnenin başlangıcının 

olmadığını gerektirmez.  

Bu muarazayı çözmek için geliştirilmesi mümkün olan bir diğer argüman 

mahiyetin mec’ûliyeti meselesiyle irtibatlandırmak olabilir. Âlemden önceki 

imkanının ezelî olup olmadığı meselesi, vucudî bir imkan kavramını ön kabul 

olarak varsaymaktadır. Ancak o zaman ezelî bir imkandan bahsedilebilir. Lakin 

Râzî, Şerhu’l-İşârât’ta mutlak yokluk hakkında imkan-zorunluluk-imkansız 

hükmünün verilmesinin anlamlı olmadığını ifade etmektedir. Şimdi bu pasaja 

ayrıntılı bir şekilde bakarak, bu sorunun kendisinin “loaded question fallacy”e 

düştüğünü söyleyebiliriz.  

Bir şey var olmadan muayyen bir şey değil ki, mümkün, zorunlu veya imkansız olduğuna 
hükmedelim. Aksine o mahza olumsuzlama ve sadece yokluktur. Onda bir taayyün veya 
temeyyüz yoktur. “Onda bir taayyünün olmadığı sözümüzde, ona dair bir hüküm olması 
açısından bir tür çelişki varmış gibi gözükse de bu sadece dilin ve lafzın bir 
zorunluluğudur ve kelimelerin darlığındandır.  

Tahkik ettiğimizde zorunlu olarak biliriz ki, bir şeyin hudûsundan önce muteayyin ve 
mütemeyyiz bir şey yoktur, aksine orada sadece olumsuzlama vardır. Böyle olunca, “ya 
zorunludur, ya imkansızdır ya da mümkündür” sözü fasit olur. Çünkü hüküm, mahkum 
aleyhi gerektirir. Orada asıl itibariyle bir mahkum aleyh bulunmadığından, hüküm 
imkansız olur. Ve bu söz güçlüdür. Ancak şöyle bir muaraza bulunur: Bir şeyi hudûsundan 
önce kâdirin makdûru olarak vasıflandırmaktayız. Ayrıca kendisinde imkansız olan 
yokluktan ayrışmıştır. Eğer temeyyüz etmeseydi, (makdur olduğu) doğru olmazdı. Bu 
muarazaya ise, imkansız ile muaraza getirebiliriz. İmkansız mümkünden temeyyüz eder 



228 
 

ama bu temeyyüz onun kendinde bir sıfatla mevsuf sabit bir şey olmasını gerektirmez. Bu 
da öyledir.383  

 

Bu bağlamda, âlemin var olmadan önceki imkanını sorgulayan bir 

muarazaya, âlem yokken mutlak yokluk ve salt olumsuzlama durumu 

bulunduğundan, bir modaliteden bahsetmenin anlamsız olduğunu belirterek, bu 

sorunun yanlış bir soru olduğu ifade edilebilir. Daha önce belirttiğim üzere, Râzî 

âlemin imkanı hakkındaki bu sorgulamaya doğrudan böyle bir cevap 

sunmamaktadır; ancak Râzî’nin felsefesi bu tür bir çözüm sunmaya imkan tanır. 

Dolayısıyla, âlemin varlığını önceleyen sabit bir mahiyetin, âlemin imkanını 

taşıdığını söylememize gerek yoktur. Peki, mutlak anlamda âlemin varlığından 

önce “âlemin mümkün olduğu hükmü” doğru olmaz mı? Bu problemi daha da 

ileriye taşımak mümkündür. Bir şey var olmadan önce, makdûr olarak 

vasıflandırılır. Bu zorunlu bir şeydir, çünkü makdûriyetin doğruluğunun şartı 

imkandır. Ancak mümkün olan makdûr olabilir. Eğer yoklukta mümkünlerin 

temeyyüz ettiğini söylemezsek, makdûr olduklarını da söyleyemez oluruz.  

Buna dair Râzî’nin çözümünü şu şekilde ifade edebiliriz: Nasıl ki, imkansız 

ile mümkün birbirinden ayrışıyorlarsa ama bu imkansızın bir vasıfla vasıflanan 

sâbit bir şey olmasını gerektirmiyorsa, imkan da imkansızdan yukarıda açıklanan 

temeyyüzün birinci anlamına göre, ayrışabilir ama bu, imkanın subutunu 

gerektirmez. 

Sonuç itibariyle, âlemin imkanının başlangıcı olup olmadığı sorusu, ezelî 

bir imkanı gerektiriyormuş gözükse de ve Râzî’nin kendisinin de sunduğu 

 
 

383 Râzî, Şerhu’l-İşârât, 2/405  



229 
 

cevaptan pek de memnun kalmadığını tespit etsek de, Râzî felsefesinin imkanları 

içerisinde bu mesele farklı yönlerden çözümlenebilir. Bir yandan sorunun 

kendisinin yüklü-soru yangılısına maruz kaldığını ve soruyu farklı bir şekilde 

vazettiğimizde şüphenin ortadan kalktığını söyleyebiliriz. Diğer yandan, 

mahiyetin mec’ûliyeti bağlamında, modalitenin ancak zât-sıfatın hâriçte 

yaratılmasıyla gerçekleştiğini, ondan önceki mutlak yokluk durumunda 

modalitenin bulunmadığı şeklinde cevap verilebilir. Sonuçta bu çözüm de âlemin 

imkanının sorgusunun, mutlak yoklukta bir modalite arayışı olduğundan 

anlamsız bir soruşturma olduğu noktasına varmaktadır.  

 



SONUÇ 

 

Bu tez, Fahreddin er-Râzî felsefesinde imkan kavramını belirli bir yönü dikkate 

alarak tahlil etmektedir: Zorunlu Varlık, irade ve kudret sıfatlarını haiz, 

yaratmaması imkansız olmayan, Fâil-i muhtârdır.  Bu minvalde, bu çalışma Fâil-i 

muhtâr nazariyesi temel alındığında, doğa felsefesi ve modal metafizik 

bağlamında imkanın sınırlarını irdelemektedir. Bu kapsamda, kavramsal 

tartışmalar incelenmiş, Râzî’nin düşüncesi sistematik ve tutarlı bir şekilde 

anlaşılmaya çalışılmış ve Râzî adına bazı meselelere çözüm önerileri sunulmuştur.  

Tezin bölümlerinde elde edilen temel sonuçlar şu şekilde özetlenebilir: 

Râzî, heyûlâ kavramını İbn Sînâ’dan farklı bir şekilde kullanarak, 

cisimlerin zat ve arazlarını merkeze koyan bir anlayış geliştirmiştir. Bu anlayış, 

cisim–nitelikler ayrımına odaklanmakla birlikte, atomculuk ile hilomorfizm 

arasındaki klasik ikileme girmeden, hatta atomculuğa alternatif doğa 

anlayışlarına açık bir bakış sunmuştur. Râzî’nin yaklaşımı, cismin atomcu bir 

yapıda olup olmadığı tartışmasını merkeze almaktan ziyade, cismin zatı ve 

niteliklerinin imkan kavramı bağlamında ele alınmasına zemin sağlamıştır. Çünkü 

Râzî, olgusal olarak cisme dair elde ettiğimiz bilgilere yoğunlaştığımızda cisim-

nitelikler ayırımına ulaşabileceğimizi düşünmektedir. Böylece Râzî nazarî 

atomculuğun zorluklarını üstlenmeye zorlanmadan, olgusal seviyede kalarak ama 

atomculuğun getirilerini koruyan bir pozisyonu savunmaktadır. Doğal cisimlerin 

temel yapısına dair bu mülahazalarda Râzî, “heyûlâ” terimini hilomorfizmden 

farklı bir kavramsal içerikte kullanmaktadır. Öyle ki, ona göre, heyûla, cisim olmak 

bakımından cisme tekabül etmektedir ve terimin tarihsel kaynağı olan Antik 



231 
 

filozofların da, terimi bu anlamda kullandıklarını düşünmektedir. Bu sebeple, İbn 

Sînâ’ya iki yönlü bir hata isnat edilmektedir: Râzî’ye göre, İbn Sînâ Antik 

filozofların doğal cisimlerin temel yapısına dair görüşlerini yanlış anlamış ve 

buna ilaveten “hayali” olarak kurguladığı heyûlâ kavramına ispatlar getirmeye 

çalışmıştır. Nihayetinde, Râzî felsefesinde “heyûlâ”, terimsel bir süreklilik 

sergilerken kavramsal dönüşüme uğramıştır. Yunanca kelime olan “heyûlâ” 

teriminde ısrar edilmesi, Râzî’nin Antik filozofların asıl düşüncesinin bu olduğu 

görüşüyle açıklanabilir. Cismin temel yapısının, heyûlâ (cisim olmak bakımından 

mütemasil cisim) ve arazlar olarak saptayan Râzî, doğada imkanın sınırlarını 

sorgulamamızda önemli bir zemin sunmaktadır. Doğal nesnelerin temel yapısına 

dair bu temel görüş, doğal alanda imkanın sınırlarını çizen bir unsurun olmadığını 

iddia etmeyi mümkün kılmaktadır.  

Cisim olmak bakımından tüm cisimlerin mütemasil olduğu fikri, cisimleri 

imkan açısından tüm niteliklere eşit uzaklıkta bir noktaya yerleştirmektedir. Râzî 

felsefesinde kullanıldığı anlamında heyûla, mahiyette eşitliği vazettiği için, 

cisimlerin cisim olmak bakımından modal anlamda da eşit oldukları 

saptanmaktadır.  Bu sebeple, eğer bir cisimde bir niteliğin bulunması mümkünse, 

bu, tüm cisimler için mümkün olmalıdır. Çünkü bir şeyin hükmü, misli (aynı 

mahiyeti taşıyan nesne) için de geçerlidir. Bu yaklaşımın farklı boyutlarda 

sonuçları takip edilebilir. Doğada imkanın sınırına dair arayışın doğaya içkin 

olmadığı ve heyûlânın imkanı sınırlamadığını söylememiz gerekir. Heyûlâ ve 

nitelikler arasındaki ilişki heterarşik bir yapı arz etmektedir. Heterarşi kavramı bu 

bağlamda hiyerarşinin mukabiline yerleştirilmektedir. İbn Sînâ’nın doğa 

felsefesinde “ilk heyûlâ” asıl itibariyle kavramsal bir araç olarak işlev 

görmektedir, çünkü hâriçte heyûlâ her zaman bir suretle özelleşmiştir. Bir diğer 



232 
 

ifadeyle, her şeye kâbil olmayla özdeşleştirilen ilk heyûlâ, yani doğada mutlak 

imkan, daima bir suret tarafından sınırlandırılmış bir şekilde var olabilir. Bunun 

mukabilinde Râzî, İbn Sînâcı ilk heyûlâyı ontolojik bir üst düzeye çıkarmaktadır. 

Böylece heyûlâ, kendinde kâim bir zattır ve cisim olmak bakımından cisim, 

bilkuvve her şey olabilir. Mutlak imkanın zemini olarak heyûlâ, sadece kavramsal 

bir araç değildir. Râzî’ye göre, cisim olmak bakımından cisim doğada olgusal 

olarak tezahür eden çeşitliliğin ilkesini barındırmaz. Cisim, belirli bir türe doğru 

bir “türsel madde” teşkil etmediği ve madde, imkan kavramından bağımsız olduğu 

için, her cisimde her nitelik gerçekleşebilir. Maddenin farklı niteliklere nispeti 

eşit derecededir, herhangi bir evleviyet barındırmaz ve imkan, madde tarafından 

taşınılan vucudî bir özellik değil, cisim ve nitelikler arasında bir nispettir. Bu 

anlayış, doğada çeşitliliğin kaynağını açıklama konusunda önemli bir zemin 

oluşturmaktadır. Bu sonuç, cisimlerin var olmadan önceki imkanlarının doğal 

unsurlar tarafından sınırlandırıldığını reddeden bir bakış açısını sunmaktadır. 

Tezin ikinci bölümünde, doğal unsurlarla sınırlanmayan imkan 

kavramının, doğadaki nesneler ve özelliklerin dağılımındaki tezahürleri 

incelenmiştir. Bu bağlamda, Râzî’nin “rekombinasyon prensibini” benimseyen bir 

yaklaşıma sahip olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Birinci bölümde teorik olarak 

temellendirilen geniş imkan anlayışı, ikinci bölümde âlemin tamamını kapsayan 

bir bakış açısıyla örneklendirilmektedir. Felekî doğal nesneler, unsurî doğal 

nesneler ve insana özgü özelliklerin dağılımının olumsallığı, bu geniş imkan 

kavramının somut yansımalarıyla birlikte ele alınmıştır. 

Burada iki yönlü bir durumdan söz edilebilir: Bir yandan Fâil-i muhtâr 

nazariyesi, kudret ve iradesiyle tüm imkan alanını kuran ve bu alan içindeki 

mümkünlerden gerçekleşenleri salt iradesi ve kudretiyle belirleyerek yaratan bir 



233 
 

varlık tasavvurunu merkeze alır. Diğer yandan, bu nazariye, imkan alanının 

genişliğini ve makuliyetini açıklayarak, bu alanın varlığını da temellendirir. 

Tezin üçüncü bölümünde, Râzî’nin doğal nesnelerin temel yapısına dair 

düşünceleri ve niteliklerin dağılımının olumsallığından yola çıkarak güçlenen 

Fâil-i muhtâr nazariyesine yönelinmektedir. Çünkü ikinci bölümde doğal 

olguların olumsallığı karşısında vaki olan özellikler dağılımı, Fâil-i muhtâr’ın 

iradesi ve tahsisiyle açıklanmıştır. Lakin Fâil-i muhtâr nazariyesinin bu 

olumsallığı hangi ölçüde açıkladığının ayrıntılı bir şekilde ortaya konulması 

gerekir. Eğer Fâil-i muhtâr zorunlu olarak, baskın olan bir sebebe (müreccih) bağlı 

olarak yaratıyorsa, imkanın Fâil-i muhtâr dışında bulunan bir sebep tarafından 

sınırlandırıldığı sonucu çıkarsanabilir. Lakin Râzî bunu reddederek, müreccihsiz 

tercihin sadece Zorunlu Varlık olan Fâil-i muhtâr için mümkün olduğunu 

savunur. İkinci mesele, Fâil-i muhtâr hakkında da bir seviyede zorunlulukla 

yaratma (îcâb) söz konusu olup olmadığıdır. Çünkü Fâil-i muhtâr’ın bir şeyi irade 

ettiğinde muradın gerçekleşmemesi düşünülemez. Bu açıdan muhtâr ile mûcib 

fail arasındaki fark şu şekilde özetlenebilir: Muhtâr fail, fiili tercih ettikten sonra 

terkin de gerçekleşmesi düşünülebilen değil, fiilin tercihi yerine terkin tercih 

edilmesinin de düşünülebildiği faildir. Nihai kertede, Mûcib bi’z-zât nazariyesi 

irade ve tercihi reddederek, fiilin îcâbını zâta irca ederken, Fâil-i muhtâr 

nazariyesi irade ve tercihi kabul ederek, fiilin îcâbını bu sıfatlara irca eder. Son 

olarak, Fâil-i muhtâr için terkin veya başka bir şekilde yaratmanın mümkün olup 

olmadığı soruşturulmuştur. Burada hususi olarak, irade ve ilim sıfatları arasındaki 

ilişkiye odaklanılmıştır. Bu kısımda varılan sonuca göre, muhtârın yaratmasında 

ilim, maluma ve dolayısıyla vaki olana tabidir; buna karşın mûcibin bilmesi 

yaratmasıdır, bu sebeple vaki olan, ilme tâbidir. Bununla birlikte Râzî’nin ilim ve 



234 
 

irade sıfatları arasında ayrıntılı bir şekilde çözüme kavuşturmadığı bir nokta 

belirmektedir: Râzî’ye göre, muhtâr fail kasıt ve iradeyle yarattığı için ve kastın 

şartı maksudun tasavvuru olduğu için, fail yaratmadan önce maksudu bilmesi 

gerekir. Râzî bu bağlamda, kasteden failde, mümkünün ne olduğuna dair 

tasavvurun hâsıl olması gerektiğini ifade eder. Bu durumda, Fâil-i muhtâr 

nazariyesi bağlamında kurduğumuz sıfatlar arası tebeiyet, yani kudret-irade-ilim 

sıralaması bozulmaktadır. Burada hangi sıfatın temel olduğu vuzuha 

kavuşturulması gerekir. Bir diğer ifadeyle, Fâil-i muhtâr nazariyesinde mümkün-

zorunlu, irade sıfatına mı, ilim sıfatına mı dayandırılmalıdır? İlim sıfatına 

dayandırmak mümkün değildir, çünkü ilim tahsis edici değil, kâşiftir. İrade 

sıfatına da dayandırmak mümkün değildir, çünkü irade maksudun (mümkünün) 

tasavvuruyla şartlanmıştır. Şart meşrutu öncelemelidir. Bu probleme, tezin 

dördüncü bölümünde ayrıntılı bir şekilde ortaya konan ademî imkan kavramıyla 

çözüm aranmaya çalışılmıştır. 

Üçüncü bölümün ikinci kısmında, Râzî felsefesinde, Fâil-i muhtâr 

nazariyesinin farklı işlevleri tespit edilip, kategorileştirilmiştir. Râzî, bazı 

örneklerde Fâil-i muhtâr nazariyesini, İbn Sînâ felsefesindeki zorunluluk 

iddialarını kıran bir araç olarak kullanır. Diğer durumlarda ise, sebr ve taksim 

yönteminde dikkate alınmayan bir ihtimal olması dolayısıyla, argümanların 

eksikliğini gösteren bir “sened-i cevâzî ile men” yöntemiyle öne çıkarır. Ayrıca, 

bu nazariye problem çözücü bir role de haizdir. Râzî’ye göre, Fâil-i muhtâr 

nazariyesi savunulduğunda, teorik düzeyde ortaya çıkan işkaller ve sorunlar 

çözüme kavuşturulabilir. 

Fâil-i muhtâr nazariyesinin Râzî felsefesindeki bu önemli konumu göz 

önünde bulundurularak, imkan kavramının ontoloji ve modalite felsefesi 



235 
 

bağlamında incelenmesi gerekmektedir. Bu doğrultuda, tezin dördüncü 

bölümünde imkan kavramı bir umûr-u âmme kavramı olarak ele alınmıştır. Râzî, 

imkan kategorisini reddedenlerin ileri sürdüğü gerekçeleri dikkate alarak, kendi 

geliştirdiği tadil edilmiş bir imkan kavramıyla bu tür sorunlardan 

kaçınılabileceğini öne sürmektedir. 

Bu bağlamda, Râzî’nin “subutî imkan” kavramına yönelik eleştirileri ve bu 

eleştirilerin gerekçeleri detaylı bir şekilde incelenmiştir. Çalışma sonucunda, 

Râzî’nin subutî imkan kavramını reddettiği ve bu yaklaşımını eserlerinin 

tamamında tutarlı bir şekilde sürdürdüğü görülmektedir. Râzî’nin, imkanın 

subutî bir kavram olmadığını ve bu sebeple nerede konumlandırılamayacağına 

dair dakik bir düşüncesi olduğu saptanabilir: madde imkanı taşıyamaz; çünkü bir 

şeyin özelliği ancak mevsuf olduğu konuda bulunabilir. Aynı şekilde, imkan 

kâdirin yaratma yetisiyle de özdeşleştirilemez; çünkü yaratılabilir olmanın illeti 

imkandır. Bu, bir kısırdöngüye sebep olur. İmkan, gelecek tarafından da 

taşınamaz; çünkü imkanın doğruluğunun şartı olan “gelecek” gerçekleştiğinde 

“şimdiye” dönüşmektedir. Mutabakat sorunu nedeniyle, Râzî imkanın zihinde de 

bulunamayacağını düşünür. Râzî zihnî varlığın çözmeyi vadettiği sorunları 

çözemediği kanaatindedir. Ona göre, zihinde konumlandırdığımız imkanın 

mutabakatı zihinde ise, bu durumda imkanın mutabık olduğu şey, hakikatte 

mümkün olan nesnenin kendisi değil, zihindeki ona dair bilgimiz olacaktır. 

İmkana dair bilgimizin yine bilgiye mutabık olması, mutabakat sorununu 

çözmeyeceği için, zihin de doğru bir mutabakat alanı olarak kabul edilemez. Bu 

çalışmanın önemli sonuçlarından biri de Râzî’nin imkanı düşünebilir olana 

indirgemediğidir. Çünkü Râzî’ye göre, bir şeyin mümkün olması onu bilen ve 

itibara alan bir zihne bağlı değildir. Aksi takdirde, mutabakat arayışımız zihindeki 



236 
 

bilgiyle sonuçlanır ki, bu imkanın mutabakatı değil, imkanın bilgisinin 

mutabakatı olur. Lakin aranan, bu değildir. 

Râzî’nin ademî imkan düşüncesi iki yorum serdedilerek 

anlamlandırılmaya çalışılmıştır. Birincisi, imkan ve mümküne dair kurulan 

cümlelerin olumsuz önermeler olduğunu söyleyerek, mutabakat sorunundan 

kaçınmaktır. Râzî’nin tadil ettiği imkan anlamları, olumsuz cümlelerle yeniden 

ifade edilerek, böyle bir yorumun izleri sürülmüştür. Böylelikle, imkan 

kategorisini anlamak için zihnî varlığın kabul edilmesine, imkanın gelecekle 

ilişkilendirilmesine veya nesnenin varlığından önce bir madde tarafından 

taşındığına dair varsayımlara başvurulması gerekmez. Çünkü olumsuz 

önermelerin doğruluğu onların belirli bir varlık alanında bir mutabakatı 

olmalarına bağlı değildir. Bu yorum birçok avantaj sergilese de mümkün hakkında 

kurduğumuz olumlu önermeler için kapsayıcı bir açıklama sunmamaktadır. Bu 

nedenle ikinci bir yoruma başvurulmuştur. O da imkan kavramını, imkansız ve 

maduma dair bilgiye kıyaslayarak, bu kavramlar bağlamında, fer’iyyet kaidesini 

sınırlandırmaktır. Buradaki temel nokta, Râzî’nin imkan kavramını, imkansız ve 

madum kavramlarıyla ilişkilendirerek bir çözüm geliştirmesidir. Nasıl ki 

imkansızlığın veya yok olmaklığın, imkansız ve yok olan hakkında doğru olmaları 

için herhangi bir düzeyde subutiyet aranmıyorsa, Râzî’ye göre, bir şeyin mümkün 

olduğunun doğru olabilmesi için, imkanın sabit bir varlığa sahip olması gerekmez. 

Böylece Râzî, imkan kavramını, belirli bir mahall ve mutabakata ihtiyaç 

duymayacak bir şekilde düşünmektedir.  

Bu çözümü desteklemek için Râzî, izafet kavramını yeniden 

düşünmektedir. Ona göre, izafet ademî olduğunda, izafeti oluşturan iki tarafın 

subutî olması zorunlu değildir. Bununla birlikte, Râzî’nin izafete dair bu görüşü 



237 
 

Ebû Hâşim’e isnat edilen, bilineni olmayan bilgi görüşüyle fark arz etmektedir. 

Çünkü Râzî’ye göre, izafetin iki tarafı subutî olmasa da temeyyüz etmiştir. Lakin 

mümkünün temeyyüzü, onun bir hüviyete sahip olduğu anlamında hüviyet-

temeyyüzünü haiz değildir; gayriyet-temeyyüzünü haizdir. Gayriyet-temeyyüzü, 

kendisi dışındakinden temeyyüz etmeyi ifade eder. Dolayısıyla, imkan izafî bir 

kavram olmakla beraber, izafetin iki tarafı sabit değildir ama temeyyüz etmiştir. 

Bu yaklaşım, ademî imkan kavramını olumsuz önermelere indirgemeden, olumlu 

önermelerde kullanıldığında, subutî bir zemin gerektirmemesi açısından yeni bir 

model sunmaktadır. 

Dördüncü bölümde ele alınan temel bir konu da Râzî sonrası dönemde 

birçok düşünür tarafından risalelerde ele alınan imkan ve mahiyet kavramları 

arasındaki ilişkidir. Bu tez, mahiyetin mec’ûliyeti meselesini bir mahiyet problemi 

olarak değil, özellikle bir yaratma ve hudûs meselesi olarak ele almaktadır. Bu 

araştırma, Râzî’nin, İslam düşünce tarihinde konu edinilen tartışma ve meseleleri 

belirlerken, mahiyet bahislerine yalnızca mahiyetin mec’ûliyeti gibi bir meseleyi 

eklemekle kalmadığını göstermektedir. Daha çok imkan kavramını hem mahiyeti 

kapsayacak şekilde genişlettiğini hem de mahiyet meselesini yaratma ve hudus 

meselelerine dahil ettiğini saptamaktadır. Râzî’ye kadar imkan kavramı 

düşünüldüğünde varlık ve yokluk taraflarına açık olan bir mahiyet zemin olarak 

kabul edilmekteydi. Mahiyetin mec’ûliyeti meselesi ise daha önce zemin olarak 

kabul edilen mahiyetin kendisini olumsal bir zemine yerleştirmektedir. Bu, 

Râzî’nin imkanın izafî bir kavram olmakla birlikte, basitlere ilişebileceğini iddia 

etmesiyle açıklanabilir. Çünkü bu minvalde, mahiyetin mec’ûliyeti, bir şeyin kendi 

özdeşliğinin ortadan kalkmasını tecviz etmek anlamına gelmez; bunun yerine 

mahiyetin mutlak anlamda yok olabileceği senaryosu dikkate alınır. Bu minvalde, 



238 
 

mahiyet mutlak yokluğun karşısına koyulur. Ona göre, mahiyetlerin tamamı, Fâil-

i muhtâr’ın nesneleri zât ve sıfatlarıyla birlikte def ’aten yaratması yoluyla var 

olmuştur. Bu nedenle, imkan çerçevesi içinde ne varlık ne de mahiyet dışarıda 

bırakılabilir. Böylelikle, Fâil-i muhtâr’ın irade ve kudretinin hem varlığa hem de 

mahiyete taalluk ettiğini söylemek mümkündür. 

Ayrıca, imkan ve makduriyet kavramları arasındaki ilişki, âlemin 

yaratılmadan önceki imkanı bağlamında değerlendirilmiştir. Bu noktada, Râzî’nin 

doğrudan ele almadığı, ancak felsefi yaklaşımı doğrultusunda geliştirilebilecek bir 

çözüm önerisi sunulmuştur. Âlemin yaratılmadan önceki imkanı ve mahiyetin 

mec’ûliyeti konusu, hudûs ve yaratma kavramları çerçevesinde ele alındığında, 

imkanın irade ve kudret sıfatlarının taalluklarından önce, varlık ve yokluk 

taraflarında zorunlu olandan, ayrıştığı görülür. Bu durumda, imkanın gayriyet-

temeyyüzünü haiz olduğu, lakin hüviyet-temeyyüzüne sahip bir mümkünün 

ancak yaratma sonrası bir kavram teşkil ettiği söylenebilir. 

Mutlak yoklukta bir temeyyüz olmadığından, imkan, zorunluluk ve 

imkansızlık gibi modaliteler bulunmaz ve bu sebeple âlemin yaratılmasından önce 

subutî bir imkanın varlığından söz edilemez. Sonuç olarak, bu çözüm, âlemin 

imkanının bir başlangıcı olup olmadığına dair sorgulamaların, mutlak yoklukta 

bir hüviyet-temeyyüzü ve sabit bir mümkün arayışına dayandığını 

göstermektedir. Ancak bu tür bir sorgulama, madûmun şey’iyyeti gibi Râzî’nin 

reddettiği sonuçlara götürmektedir. Âlemin var olmadan önceki imkanının 

başlangıcına dair sorgulama, âlemin yaşının farklı olabileceği yönündeki bir 

sorgulamaya dönüştürülerek, sorunun daha doğru bir zeminde, ademî imkan 

kavramına uygun bir şekilde, tahlil edilmesi gerektiği saptanabilir. 



239 
 

 

KAYNAKÇA 

 

− Abdu’l-Hamid, Muhyiddin. Risaletu’l-âdâb fî ilm âdâbi’l-bahs ve’l-munazara. ed. 

Orhan Gazi Yüksel. İstanbul: Yasin Yayınevi, 2009. 

− Adamson, Peter. “Fakhr al-Din al-Razi on Void”. ed. Abdelkader Al Ghouz. 

Islamic Philosophy from the 12th to the 14th Century. Göttingen: V&R unipress, 2018: 

307-24. 

− Adamson, Peter. “The Arabic Sea Battle: al-Farabi on the Problem of Future 

Contingents”. Archiv für Geschichte der Philosophie 88/2 (2006): 163-188. 

− Adamson, Peter. “The Existence of Time in Fakhr al-Din al-Razi’s al-Matalib al-

aliya”. ed. Dag Nikolaus Hasse, Amos Bertolacci. The Arabic, Hebrew, and Latin 

Reception of Avicenna’s Physics and Comsology. Berlin/Boston: De Gruyter, 2018: 

65-99. 

− Altaş, Eşref. “el-Metâlibü’l-âliye’nin Kayıp Ciltlerinin Peşinde”, Nazariyat 6/2 

(2020): 163-176. 

− Altaş, Eşref. “Fahreddin er-Râzî’nin el-Cevherü’l-ferd Adlı Risalesinin Tahkiki 

ve Tahlili”. Nazariyat 2/3 (2015): 75-170. 

− Altaş, Eşref. “Fahreddin er-Râzî’nin el-Heyûlâ ve’s-sûre Adlı Risalesi: Tahlil, 

Tahkik ve Tercüme”. Nazariyat 1/1 (2014): 51-116. 

− Altaş, Eşref. “Fahreddin er-Râzî’nin Eserlerinin Kronolojisi”, ed. Ömer Türker, 

Osman Demir İslam Düşüncesinin Dönüşüm Çağında Fahreddin er-Râzî, İstanbul: 

İSAM Yay. 2013: 91-164. 



240 
 

− Altaş, Eşref. “Fahreddin er-Râzî’nin Hayatı, Hâmileri, İlmî ve Siyasî İlişkileri”. 

ed. Ömer Türker, Osman Demir. İslam Düşüncesinin Dönüşüm Çağında Fahreddin 

er-Râzî. İstanbul: İSAM Yayınları, 2013: 41-90. 

− Altaş, Eşref. “Şemseddin es-Semerkandî’ye Göre Ontolojik Baskınlık (et-

Teraccuh) ve Ontolojik Evleviyet”. Nazariyat 8/2 (2022): 1-31. 

− Altaş, Eşref. Fahreddin er-Râzî’nin İbn Sînâ Yorumu ve Eleştirisi. İstanbul: İz 

Yayıncılık, 2016. 

− Amin, Wahid. “From the One, Only One Proceeds”. Oriens 48. (2020). 

− Aristoteles. Metafizik, çev. Gurur Sev. İstanbul: Pinhan, 2015. 

− Attar, Muhammad Fariduddin. Avicenna and Fakhr al-Din al-Razi on the Cosmic 

System: The Rule of One, Efficient Causality, and Celestial Mediation. Yayınlanmamış 

doktora tezi, McGill University, 2023. 

− Baffioni, Carmela. Atomismo et antiatomismo nel pensiero islamico. Naples, 1982. 

− Baga, Mehmet Sami. İslam Felsefesinde Cisim Teorisi. İstanbul: İSAM, 2020. 

− Bailey, D.T.J. “Megaric Metaphysics”, Ancient Philosophy 32/12, (2012): 303-321. 

− Benevich, Fedor. “God’s Knowledge of Particulars: Avicenna, Kalām, and the 

Post-Avicennian Synthesis.” Recherches de Théologie et Philosophie Médiévales 

86/1 (2019): 1–47.   

− C. Cook, Kathleen. “The Underlying Thing, the Underlying Nature and Matter: 

Aristotle’s Analogy in Physics I 7”. Apeiron 22/4 (1989): 105-119.  

− Charles, David (ed). The History of Hylomorphism: From Aristotle to Descartes. 

Oxford: Oxford University Press, 2023. 

− Charlton,William. Aristotle’s Physics: Books I and II. Oxford: Oxford University 

Press, 1970 



241 
 

− Cohen, Sheldon. “Aristotle’s Doctrine of the Material Substrate”. The 

Philosophical Review 93/2 (1984): 171-194. 

− Crumley, Carole L. Heterarchy and the Analysis of Complex Societies. 

Archeological Papers of the American Anthropological Association 6. (1995): 1-5. 

− Cürcânî, Seyyid Şerif el-. Şerhu’l-Mevâkıf. çev. Ömer Türker. İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu, 2015. 

− Dadikhuda, Davlat. “Birden Bir Çıkar Ne Demek? İbn Sînâ, Behmenyâr ve 

Fahreddin er-Râzî’ye Göre Mübâhasât’taki Bir Kuralı”. Nazariyat 6/2 (2020): 69-

97. 

− Dadikhuda, Davlat. “Not so ridiculous. Avicenna on the Existence of Nature 

(tabia) contra Aristotle and the Asharites”, Oxford Studies in Medieval Philosophy 

7/1 (2019). 

− Dancy, Russell. “On Some of Aristotle’s Second Thoughts about Substances: 

Matter”. The Philosophical Review 87 (1978): 372-413. 

− Daşdemir, Yusuf. İbn Sînâ Mantığında Modalite. İstanbul: Endülüs, 2021. 

− Demir, Osman. “Fahreddin er-Râzî’de Cevher-i Ferd ve Heyûlâ-Sûret 

Teorileri”. ed. Ömer Türker, Osman Demir. İslam Düşüncesinin Dönüşüm Çağında 

Fahreddin er-Râzî. İstanbul: İSAM, 2013. 

− Dhanani, Alnoor. “The Impact of Ibn Sina’s Critique of Atomism on Subsequent 

Kalam Discussions of Atomism”. Arabic Sciences and Philosophy 25 (2015): 79-

104. 

− Dhanani, Alnoor. “The Impact of Ibn Sīnā’s Critique of Atomism on Subsequent 

Kalām Discussions of Atomism”. Arabic Sciences and Philosophy 25 (2015). 

− Efird, David, Stoneham, Tom. “What is the Principle of Recombination?”. 

dialectica 62/4. (2008): 483-494. 



242 
 

− el-Bağdâdî, Ebû’l-Berekât. el-Kitâbu’l mu’teber fi’l-hikme. thk. Abdullah el-Alavi 

al-Hadrami. Haydarabad: Dâirât el-Meârif el-Osmaniyye, 1357. 

− el-Eş’ârî. Eb’ul-Hasan. Makâlatu’l-islamiyyîn ve ihtilâfu’l-musallîn. thk. 

Muhammed Muhyiddîn Abdu’l-hamîd. Kahire: Mektebetu’n-nahda el-

mısriyye, 1950. 

− Erdinç, Ziya. Müteahhirîn Kelâmında Cismin Hakikati: Süreklilik ve Değişim. Ankara: 

Fecr, 2023. 

− Eşref Altaş, “Gelecekle İlgili Mümkün Önermeler ve Özgür İrade: Fahreddin Er-

Râzî’nin Aristoteles’in Mantıksal Kadercilik Çözümüne Yönelik Eleştirileri” 

Diyanet İlmî Dergi 58 (2022): 1183-1206. 

− Fârâbî. Harfler Kitabı. çev. Ömer Türker. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2008. 

− Fine, Kit. “Aristotle on Matter”. Mind 101/401. (1992): 35-57.  

− Frederick Seymour Michael, “What is the Master Argument of Diodorus 

Cronus?”. American Philosophical Quarterly 13/3 (1976): 229-235. 

− Günaydın, Salih. Fahreddin er-Râzî’nin Düşünce Sisteminde Mekân Kavramı. 

Yayınlanmamış yüksek lisans tezi. Marmara Üniversitesi, 2013. 

− Happ, Heinz. Hyle: Studien zum Aristotelischen Materie-Begriff. Berlin/New York: 

Walter De Gruyter, 1971. 

− Hartmann, Nicolai. “Der Megarische und der Aristotelische 

Möglichkeitsbegriff: ein Beitrag zur Geschichte des ontologischen 

Modalitätsproblems”. Akademie der Wissenschaften in Kommission bei W. de 

Gruyter, 1937. 

− Hassan, Laura. “In Pursuit of the World’s Creator: Fakhr al-Din al-Razi on the 

Origins of the Universe in al-Matalib al-‘Aliya”. Res Philosophica, 2021. 



243 
 

− Henry, Devin. “John Philoponus”. ed. Henrik Lagerlund. Encyclopedia of 

Medieval Philosophy. Heidelberg/London/New York: Springer Dordrecht, 2011. 

https://doi.org/10.1007/978-1-4020-9729-4_278 

− İbn Sînâ, en-Necât fi’l-hikmeti’l-mantıkiyye ve’t-tabî’iyye ve’l-ilâhiyye, nşr. Macid 

Fahri, (Beyrut, 1985), 30-34.  

− İbn Sînâ, Kitâbu’l-hidaye, nşr. Muhammed Abduh, (Kahire 1974). 

− İbn Sînâ. el-İşârât ve’t-tenbîhât: İşaretler ve Tembihler. çev. Ali Durusoy, Muhittin 

Macit, Ekrem Demirli.İstanbul: Litera, 2013. 

− İbn Sîna. en-Necât, nşr. Muhyiddin Sabrî el-Kürdî. Kahire 1357/1938. 

− İbn Sînâ. Kitâbu’l-hudûd. nşr. ve terc. Amelie-Marie Goichon, 1963. 

− İbn Sînâ. Kitâbu’ş-Şifâ: Fizik. çev. Muhittin Macit, Ferruh Özpilavcı. İstanbul: 

Litera, 2004. 

− İbn Sînâ. Kitâbu’ş-Şifâ: Metafizik. çev. Ekrem Demirli, Ömer Türker. İstanbul: 

Litera, 2004. 

− İbrahim, Bilal. “Causing an Essence: Notes on the Concept of Ja’l al-Mahiyya, 

from Fakhr al-Din al-Razi to Mulla Sadra”, ed. Ayman Shihadeh, Jan Thiele. 

Philosophical Theology in Islam: Later Ash’arism and West. Leiden: Brill, 2020: 156-

194. 

− İhvan-ı Safâ. Resâilü İhvani’s-Safâ ve hullâni’l-vefâ. nşr. Butrus el-Bustânî. Beyrut: 

Dâru Sâdır. 

− Jaakko Hintikka, “The Once and Guture Sea Fight: Aristotle’s Discussion of 

Future Contingents in De Interpretatione IX”, The Philosophical Review 73 

(1964).  



244 
 

− Janos, Damien, Attar, Muhammad Fariduddin. A Comprehensive, Annotated, and 

Indexed Bibliography of the Modern Scholarship on Fakhr al-Din al-Razi (544/1150 – 

606/1210). Leiden/Boston: Brill, 2023. 

− Jones, Barrington. “Aristotle’s Introduction of Matter”. The Philosophical Review 

83 (1974): 474-500. 

− Kaş, Murat. “Zihnî Varlık Tartışmalarının Klasik Sonrası Dönemde Alımlanışı: 

Bilginin Mahiyeti ve Kategorisi Bağlamında Bir İnceleme”. Nazariyat 4/3 

(2018): 49-81 

− Kaya, Cüneyt. Varlık ve İmkân: Aristoteles’ten İbn Sînâ’ya İmkânın Tarihi. İstanbul: 

Klasik Yayınları, 2011. 

− Kılıç, Muhammed Fatih. “Nasîrüddîn et-Tûsî’nin Ezelî İlkelerle Hâdis 

Varlıkların İrtibatı Hakkındaki Bir Risâlesi (Risale fi’l-illeti’-tâmme)”. 

Mukaddime 8/1, (2017): 137-153. 

− King, Hugh R. “Aristotle without Prima Materia”. Journal of the History of Ideas 

17/3, (1956).    

− Koca, Muhammet Ali. Müteahhirûn Dönemi Eş’ariyye Kelâmında Ma’dûmun 

Şeyiyyeti ve Mâhiyetlerin Yaratılmışlığı Problemi. Yayınlanmamış yüksek lisans 

tezi, Marmara Üniversitesi (2013). 

− Lammer, Andreas. The Elements of Avicenna’s Physics: Greek Sources and Arabic 

Innovations. Boston: De Gruyter, 2018. 

− McGinnis, Jon. “Mind the Gap: The Reception of Avicenna’s New Argument 

against Actually Infinite Space” ed. Ali Gheissari, John Walbridge, Ahmed 

Alwishah. Illuminationist Texts and Textual Studies Essays in Memory of Hossein Ziai. 

Leiden/Boston: Brill, 2018: 272–305. 



245 
 

− Öztürk, Bilal. İslam Düşüncesinde Birden Fazla Âlemin İmkânına Dair Tartışmalar: 

İbn Sînâ ve Fahreddin er-Râzî Özelinde Bir İnceleme. Yayınlanmamış yüksek lisans 

tezi. İstanbul Medeniyet Üniversitesi (2024). 

− Râzî, Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-. “el-Cevherü’l-ferd”, nşr. Eşref Altaş, 

“Fahreddin er-Râzî’nin el-Cevherü’l-ferd Adlı Risalesinin Tahkiki ve Tahlili”, 

Nazariyat 2/3 (2015): 75-170. 

− Râzî, Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-. Ana Meseleleriyle Kelam ve Felsefe: El-

Muhassal. çev. Eşref Altaş. İstanbul: Klasik, 2019.  

− Râzî, Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-. el-Cüz el-evvel mine’l-El-Metâlib el-

âliyye, MS Istanbul, Süleymaniye Kütüphanesi, Fatih 3145. 

− Râzî, Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-. el-Halk ve’l-Ba’s. thk. Hüsnü Turgut, 

Erkan Baysal. Amman: Mektebet el-Ğânim, 2024. 

− Râzî, Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-. el-Kitâb fi’t-tibb. İstanbul Üniversitesi 

Kütüphanesi. Arapça Yazmalar. n. 4743 

− Râzî, Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-. el-Mebâhisu’l-Meşrîkiyye fî ilmi’l-

ilâhiyyat ve’t-tabi’îyyât, thk. Muhammed el-Bağdâdî. Kum: İntişârâtu’l-zevi’l-

kurbâ, 1428/2007. 

− Râzî, Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-. el-Metâlibu’l-âliye min el-ilm’l-ilâhî. thk. 

Abdullah Muhammed İsmail, Muhammed Derğam. Kuveyt: Dâru’d-diyâ, 2023. 

− Râzî, Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-. el-Metâlibü’l-ʿâliye mine’l-ʿilmi’l-ilâhî. 

nşr. Ahmed Hicâzî es-Sekkâ. Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-’Arabî, 1987. 

− Râzî, Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-. el-Mülahhas fî’l-mantık ve’l-hikme. thk. 

İsmail Hanoğlu. Amman: el-Asleyn, 2021. 

− Râzî, Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-. es-Sirru’l-mektûm fi muhatabati’n-

nucûm. Kâhire: el-Matba’u’l-haceriyye, 1482. 



246 
 

− Râzî, Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-. et-Tefsîru’l-kebîr. Beyrut: Dâr ihyâ et-

turâs el-arabiy, 1460.  

− Râzî, Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-. İtikadat firak el-muslimin ve’l-muşrikîn. 

nşr. Ali Sami en-Neşşâr. Kahire: Mektebe en-nahda al-mısrıyye, 1938. 

− Râzî, Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-. İtikadat firak el-muslimin ve’l-muşrikîn. 

nşr. Ali Sami en-Neşşâr. Kahire: Mektebe en-nahda al-mısrıyye, 1938. 

− Râzî, Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-. Kitâbü’l-Erbaîn fî usûli’d-dîn, nşr. 

Hicâzî es-Sekkâ. Beyrut: Dârü’l-Cîl, 2004. 

− Râzî, Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-. Me’âlimü Usûli’d-dîn, çev. Muhammet 

Altaytaş. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu, 2019. 

− Râzî, Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-. Mefâtîhu’l-gayb = et-Tefsîrü’l-kebîr. 

Beyrut: Dâru İhyâi’t-turâs, 1420. 

− Râzî, Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-. Metafizik (el-El-Metâlibü’l-âliye). ed. 

Ekrem Demirli. İstanbul: Fikriyat, 2022. 

− Râzî, Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-. Nihâyetü’l-‘ukūl fî dirâyeti’l-usûl. thk. 

Saîd Abdüllatîf Fûde. Beyrut: Dârü’z-Zehâir, 2015. 

− Râzî, Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-. Şerhu müşkilâti Kitâb el-Kânûn. nşr. 

Necefkulî Habîbî. Tahran: Meclis şivârî islâmî, 2018. 

− Râzî, Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-. Şerhu Uyûni’l-hikme. Tahran: 

Müessesetü’s-Sâdık, 1373. 

− Râzî, Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-. Şerhu’l-İşârât ve’t-tenbîhât. thk. Ali 

Rıza Necefzâde. Tahran: Encümen-i Asar ve Mefahir-i Ferhengî, 1384. 

− Reshotko, Naomi. “A Bastard Kind of Reasoning: The Argument from the 

Sciences and the Introduction of the Receptacle in Plato’s ‘Timaeus.’” History 

of Philosophy Quarterly 14/1 (1997): 121–37. 



247 
 

− Rıdvan Ciru, Cürcânî’de Mâhiyet Sorunu: Şerhu’l-Mevâkıf ve Hâşiyeleri Bağlamında, 

Yayınlanmamış doktora tezi, İstanbul Üniversitesi (2024).   

− Richardson, Kara. “Avicenna and the principle of sufficient reason.” The Review 

of Metaphysics 64/4. (2014): 743-768. 

− Robinson, H. M. “Prime Matter in Aristotle”. Phronesis 19 (1974): 168-188. 

− Saruhan, Müfit Selim. “Kindî ve Beş Cevher”. Felsefe Dünyası 2/42 (2005), 166-

174.   

− Sattler, Barbara. „A Likely Account of Necessity: Plato’s Receptacle as a 

Physical and Metaphysical Foundation for Space” Journal of the History of 

Philosophy 50/2 (2012): 159-195. 

− Setia, Adi.  “Fakhr al-Din al-Razi on Physics and the Nature of the Physical 

World: A Preliminary Survey” Islam & Science 2/2, 2004: 161-80. 

− Setia, Adi. “Atomism versus hylomorphism in the kalam of al-Fakhr al-Din al-

Razi: a preliminary survey of the Matalib al-‘Aliyyah”. Islam and Science 4 

(2006): 113-140. 

− Setia, Adi. “Time, Motion, Distance, and Change in the Kalam of Fakhr al-Din 

al-Razi: A Preliminary Sırvey with Special Refernce to the Matalib Âliyyah” 

Islam & Science 6/1, 2008: 13-29. 

− Setia, Adi. The Physical Theory of Fakhr Al-Din al-Razi. Yayınlanmamış doktora 

tezi. International Islamic University Malaysia, (2005).  

− Shihadeh, Ayman. “Avicenna’s Corporeal Form and Proof for Prime Matter in 

Twelth-Century Critical Philosophy: Abū’l-Barakāt, al-Mad’ūdī, Al-Rāzī”. 

Oriens 42 (2014): 364-396. 

− Solmsen, Friedrich. “Aristotle and Prime Matter: A Reply to Hugh R. King”. 

Journal of the History of Ideas 19/2 (1958): 243-252. 



248 
 

− Sorabji, Richard. “Simplicius: Prime Matteras Extension”. ed. Ilsetraut Hadot. 

Simplicius, sa vie, son oeuvre, sa survie: Actes du colloque international de. Berlin, 

Boston: De Gruyter, 1987: 148-165. 

− Sorabji, Richard. The Philosophy of the Commentators, 200-600 AD. London: Bristol 

Classical, 2012. 

− Steinkrüger, Phillip, Duncombe, Matthew. “The Megaric Possibility Paradoc” 

apeiron 57/1, (2024): 111-137. 

− Stone, Abraham D. “Simplicius and Avicenna on the Essential Corporeity of 

Material Substance”. ed. Robert Wisnovsky. Aspects of Avicenna. Princeton: 

Markus Wiener, 2001. 

− Şenel, Kübra. İbn Sînâ ve Fahreddin Râzî’nin Mahiyet Teorileri: Özcülük Açısından 

Karşılaştırmalı Bir Tahlil. Yayınlanmamış doktora tezi, Marmara Üniversitesi 

(2023). 

− Tiryaki, Kübra. İbn Sînâ’nın Doğa Felsefesinde İsti’dâd: Türleşme ve Bireyleşme 

Bağlamında Bir İnceleme. Yayınlanmamış doktora tezi. İstanbul Üniversitesi, 

(2023).  

− Tiryaki, Mehmet Zahit. “Güçlerden İşlevlere: Fahreddin Râzî’nin İç Duyular 

Eleştirisi”, Nazariyat 4/2 (2018): 73-115. 

− Tûsî, Nasireddin. Telhisu’l-Muhassal. nşr. A. Nûrânî. Beyrut: Dâru’l-edvâ, 1985. 

− Üçer, İbrahim Halil. “Aristotelesçi Dunamis’in Dönüşümü: İbn Sînâcı Doğal 

İsti’dâd ve Teheyyu’ Anlayışı Üzerine”. Nazariyat 2/3 (2015): 35-74. 

− Üçer, İbrahim Halil. “İbn Sînâ’nın Mizaç Tanımı Üzerine: eş-Şifâ/el-Kevn ve’l-

Fesâd, VI’nın Karşılaştırmalı bir Analizi”. ed. Zahit Tiryaki, Kübra Tiryaki. İslam 

Düşüncesinde Mizaç Teorileri. İstanbul: Nobel, 2016. 



249 
 

− Üçer, İbrahim Halil. İbn Sînâ Felsefesinde Suret Cevher ve Varlık. İstanbul: Klasik, 

2017. 

− Von Hertling, Georg. Materie und Form und die Definition der Seele bei Aristoteles. 

Ein kritischer Beitrag zur Geschichte der Philosophie. Bonn: Eduard Weber’s 

Buchhandlung, 1871.  

− Wisnovsky, Robert. “Towards A History of Avicenna’s Distinction between 

Immanent and Transcendent Causes”. ed. David Colum Reisman. Before and 

After Avicenna. Leiden: Brill, 2003. 

− Yücel, Hüseyin. Grek Felsefesinden İbn Sînâ’ya Heyûlâ. Ankara: Elis, 2022. 

− Zamboni, Francesco Omar. “Weak Discourses on People’s Lips Fakhr al-Din al-

Razi against Representationalism and Conceptualism”. Nazariyat 9/2 (2023): 

69-112. 

− Zamboni, Francesco Omar. At the Roots of Causality: Ontology and Aetiology From 

Avicenna to Fakhr al-Din al-Râzî. Brill: Leiden, 2024. 

− Zerkân, Muhammed Sâlih. Fahreddin er-Râzîve ârâuhu el-kelâmiyye ve’l-felsefiyye. 

Kahire: Dâru’l-fikr, 1963. 


