
 
 

T.C. 
KAHRAMANMARAŞ SÜTÇÜ İMAM ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 
 

 
 
 
 
 
 

Ayşe SEYİTHANOĞLU 
 
 
 
 
 
 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

KAHRAMANMARAŞ 
HAZİRAN-2018  

 

MAKSATLARI VE MESAJLARI 
BAKIMINDAN KUR'ÂN MESELLERİ 



 
 

T.C. 
KAHRAMANMARAŞ SÜTÇÜ İMAM ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 
 

 
 
 

DANIŞMAN : Doç. Dr. Ahmet ABAY 
 JÜRİ  : Prof. Dr. Abdurrahman ATEŞ 
 JÜRİ  : Doç. Dr. Ahmet ÖZ 

 
 
 

Ayşe SEYİTHANOĞLU 
 
 
 
 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 
 
 
 
 
 
 
 

KAHRAMANMARAŞ 
HAZİRAN-2018 

 

MAKSATLARI VE MESAJLARI 
BAKIMINDAN KUR'ÂN MESELLERİ 



KAHRAMANMARAŞ SÜTÇÜ İMAM ÜNİVERSİTESİ 
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ayşe SEYİTHANOĞLU 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 

Kod No : 
 
 

Bu Tezi.../…/2018 Tarihinde Aşağıdaki Jüri Üyeleri Tarafından 
Oy Birliği / Oy Çokluğu ile Kabul Edilmiştir. 

 
 
 

Doç. Dr. Ahmet ABAY Prof. Dr. Abdurrahman ATEŞ Doç. Dr. Ahmet ÖZ 

BAŞKAN ÜYE ÜYE 

 
 
 
 
 

Yukarıdaki imzaların adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 
 
 
 
 

 Prof. Dr. Abdullah SOYSAL 

 Enstitü Müdürü 

 
 
 
 

 
Not: Bu tez ve projede kullanılan özgün ve başka kaynaktan yapılan bildirişlerin, 

çizelge, şekil ve fotoğrafların kaynak gösterilmeden kullanımı, 5846 sayılı Fikir ve 
Sanat Eserleri Kanunundaki hükümlere tabidir. 

 
MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN 

KUR’ÂN MESELLERİ 



 

I 

KAHRAMANMARAŞ SÜTÇÜ İMAM ÜNİVERSİTESİ 
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 
 

ÖZET 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 

 
MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN KUR’ÂN 

MESELLERİ 

 
 
 

Ayşe SEYİTHANOĞLU 
 
 

Danışman : Doç. Dr. Ahmet ABAY 
 

Yıl : 2018, Sayfa: 97+VII 
 

Jüri : Doç. Dr. Ahmet ABAY (Başkan) 
: Prof. Dr. Abdurrahman ATEŞ (Üye) 
: Doç. Dr. Ahmet ÖZ (Üye) 

 
Evrensel ilkelere imza atan ilâhî vahiy, muhteva zenginliğinin yanı sıra lafız ve 

mana güzellikleri ile de kendine hayran bırakmaktadır. Muhatabın dili ile konuşan Yüce 
Allah  son derece tesirli bir Belâgatle tüm çağlara seslenirken tefekkür ve tedebbür 
maksatlı meseller irad etmiştir. Zihnî melekeleri çalıştırmaya yönelik bu davette günlük 
hayattan seçilen  motiflerin yanı sıra tabiat unsurları kullanılarak teşbihler yapıldığı 
görülmektedir. 

Bu alanda genel olarak, ayetin lafzında ne için misal getirildiğinin zikredilip 
zikredilmediğine bakılarak çalışmalar yapılmış, meseller; açık ve kapalı olarak 
sınıflandırılmıştır. Bu çalışmada ise anlamayı kolaylaştırması ve hızlandırması 
açısından,  Kur'ân meselleri, maksatları ve mesajları açısından tasnif edilmiştir. Maksat 
ve mesajların tasnifinde ise mesel irad edilen  ayetler, muhtevası açısından itikadla, 
amelle ve ahlâkla ilgili olmak üzere üç başlık altında değerlendirilmiştir. 

Çalışma bir giriş ve iki ana bölümden oluşmaktadır. Girişte araştırmanın konusu, 
önemi, amacı ve yöntemi açıklanmıştır. İlk bölümde mesel, temsil ve teşbih kavramları 
üzerinde durulmuş, kelimenin Kur'ânî kullanımları ifade edilerek kavramsal çerçeve 
çizilmiştir. Meselin kıssa ve hikmetle ilişkisine değinilerek mesel çeşitleri ve  
mesellerde kullanılan üslup izah edilmiştir. İkinci ana bölümde ise meseller, maksatları 
ve mesajları bakımından üç bölümde incelenmiştir. İtikâdi,  amelî ve ahlâkî bağlamda 
maksat ve mesajlar tesbit edilmiştir. 

 
Anahtar Kelimeler: Mesel, teşbih, temsil, itikâd, amel, ahlâk 
  



 

II 

KAHRAMANMARAŞ SÜTÇÜ IMAM UNIVERSITY 
INSTITUTE OF SOCIAL SCIENCES 

DEPARTMENT OF BASIC ISLÂMIC SCIENCES 
 

ABSTRACT 
 

MASTER PROJECT 
 

MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN 
KUR’ÂN MESELLERİ 

 
 

Ayşe SEYİTHANOĞLU 
 

Supervisor  :Assoc. Prof. Dr. Ahmet ABAY 
  

Year  :2018, Page:97+VII 
 
Jury : Assoc. Prof. Dr. Ahmet ABAY (Chairperson) 

: Prof. Dr. Abdurrahman ATEŞ (Member) 
: Assoc. Prof. Dr. Ahmet ÖZ (Member) 

 
The divine revelation, which is the signature of universal principles, impresses  

with its rich content  as well as its utterance  and meaning beauties.  Almighty Allah, 
who spoke with the tongue of the addressee , while speaking  to all ages with a highly 
influential elocution, he told  the parables with the intention of contemplation and 
providence. It is seen that in this call intended to operate mental abilities, comparisons 
are made using the natural components as well as the motifs chosen from daily life. 

In this area, generally, studies have been done by regarding whether it 
mentioned or not for what it is given example in the utterance of the verse, parables are 
classified as direct  and indirect. In this study, the Qur'an parables have  been classified 
in terms of its purposes  and messages in terms of facilitating and accelerating the 
meaning. As to in the classification of purpose and messages, the verses which are 
evaluated under three headings: endurance , practical and moral in terms of their 
content. 

The study consists of an introduction and two main sections. The research 
subject, purpose, importance and method is explained in the introduction part. In the 
first part, the concepts of parables, representation and comparison are emphasized; a 
conceptual framework has been drawn by expressing the  Qur'anic uses of the word. 
Types of parables and the style used in parables by mentioning the relation between the 
story and divine wisdom. In the second main chapter, the parables  are examined in 
three parts in terms of their purposes and messages. Purpose and messages have been 
determined in the context of the endurance, the practical and the moral. 

 
Keywords:  Parable, Comparison Representation, , Deeds, Morals 

  



 

III 

ÖN SÖZ 
 

Kur'ân-ı Kerîm insanlara hidayet maksadı ile gönderilen son ilâhî kitaptır. 
Muhatap aldığı insanı, akletmeye ve düşünmeye davet eden Yüce Allah, ilâhî davetin 
her safhasında  muhataba doğru itikadı göstermek için meseller sunmuştur. İlahi 
beyanın önemli bir kısmını oluşturan bu meseller genel itibari ile Yüce Allah’ın 
ulûhiyette ve rububiyette tek olduğunu ispat etmeye yöneliktir. Yaratıcının 
mevcudiyetini de son derece çarpıcı delillerle kanıtlayan Kur'ân meselleri, maksatları ve 
mesajları açısından önem arz etmektedir. 

Kur'ân-ı Kerîm’de soyut kavramların zihinlerde daha kolay anlaşılabilmesi için 
bir beyan türü olarak  kullanılan meseller, bir maksada binaen irad edilmiştir. Her 
mesel, içerisinde ilâhî mesajlar barındırmaktadır. Genel olarak tevhidî mesajın zihnî ve 
amelî olarak yerleşmesi üzerine kurulan Kur’an  mesellerinde, muhataba Kur’an’ın ana 
konuları yönünde mesajlar verilmektedir. Muhatabın anlamasını kolaylaştıran bir 
yöntemin izlendiği bu mesajlar, tevhid temeline oturtulmuş; amelî ve ahlâkî olarak da 
şekillendirilmiştir. Etkileyici bir dil kullanılarak gönüllere de hitap eden Kur'ân  
meselleri, işaret ettiği konunun öneminin yanı sıra lafzî güzellikleri ile de kendisine 
hayran bırakmaktadır. 

Kur'ân meselleri hakkında Hz. Peygamber “Kur'ân şu beş esas üzerine nazil 
olmuştur: Helal, haram, muhkem, müteşabih ve emsâl. Helalleri işleyin, haramlardan 
sakının, muhkeme tabi olun, müteşabihe iman edin, emsâlden ise ibret alın.” 
buyurmaktadır. Gereği gibi ibret almanın yolu, doğru olarak anlamaktan geçmektedir. 
İlahî mesajları Kur'ân bütünlüğü bağlamında doğru olarak anlayıp aktarmak adına 
hazırladığımız bu çalışmada bilgi ve tecrübeleri ile yol gösteren  değerli hocam  Doç. 
Dr. Ahmet Abay’a, desteklerini esirgemeyen  kıymetli fakülte hocalarıma, desteklerini 
ve dualarını her an üzerimde hissettiğim değerli aileme, son okumaları yapan Melek 
Demirdöğen’ e, çalışma boyunca motivasyonlarını esirgemeyen yol arkadaşlarıma çok 
teşekkür ederim. 

 
 
 

Ayşe SEYİTHANOĞLU 
Kahramanmaraş-2018 

 
  



 

IV 

İÇİNDEKİLER 
 

ÖZET ............................................................................................................................ I 
ABSTRACT ................................................................................................................. II 
ÖN SÖZ ..................................................................................................................... III 
İÇİNDEKİLER .......................................................................................................... IV 
TABLOLAR LİSTESİ ............................................................................................... VI 
KISALTMALAR LİSTESİ ........................................................................................ VI 
1. GİRİŞ ....................................................................................................................... 1 

1.1. Araştırmanın Konusu ve Önemi ......................................................................... 1 
1.2. Araştırmanın Amacı ........................................................................................... 1 
1.3. Araştırmanın Yöntemi ........................................................................................ 1 

2. MESEL, TEŞBİH VE TEMSİL ................................................................................ 3 
2.1. Mesel ve Kavramsal Çerçevesi ........................................................................... 3 

2.1.1. Meselin Lügat Anlamı ............................................................................. 3 
2.1.2. Meselin Istılahi Anlamı ............................................................................ 3 
2.1.3. Darb-ı Mesel ............................................................................................ 5 
2.1.4. Mesel ve Türevlerinin Kur'ân’daki Kullanımları ...................................... 6 

2.2. Meselin Önemi................................................................................................... 8 
2.2.1. Emsâlü’l- Kur'ân ve Kur'ân İlimleri Arasında Yeri ................................... 9 
2.2.2. Mesellerin Kıssa ve Hikmetle İlişkisi ..................................................... 11 

2.3. Mesel Çeşitleri ................................................................................................. 12 
2.3.1. Kur'ân-ı Kerîm’de  Kullanılan Mesel Çeşitleri ....................................... 13 

2.3.1.1. Açık Meseller (Emsâl-i Musarraha) .................................................. 14 
2.3.1.2. Kapalı Meseller (Emsâl-i Kâmine) ................................................... 14 
2.3.1.3. Mürsel Meseller ............................................................................... 15 

2.4. Teşbih ve Temsil .............................................................................................. 16 
2.4.1. Teşbih .................................................................................................... 16 

2.4.1.1. Teşbih-i Mücmel .............................................................................. 16 
2.4.1.2. Teşbih-i Mürsel ................................................................................ 17 
2.4.1.3. Teşbih-i Müekked ............................................................................ 17 
2.4.1.4. Teşbih-i Mufassal ............................................................................. 17 
2.4.1.5. Teşbih-i Beliğ .................................................................................. 17 

2.4.2. Temsil ................................................................................................... 18 
2.5. Kur'ân Mesellerinde Üslup ............................................................................... 19 

3. MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN KUR’ÂN MESELLERİ ......... 21 
3.1. İtikâd ile İlgili Mesaj İçeren Meseller ............................................................... 22 

3.1.1. Şirkin Tahkîri Tevhidin Tâzîmi .............................................................. 23 
3.1.1.1. Şirkin Reddi ..................................................................................... 24 

3.1.1.1.(a). Bâtıl İlahların Acizliği .............................................................. 24 
3.1.1.1.(b). Allah’tan Başka İlah Edinenlerin Durumu ................................ 26 
3.1.1.1.(c). Allah’tan  Başka İlahlardan Yardım İsteyenlerin Hâli ............... 28 
3.1.1.1.(d). Allah’a Eş Koşanların Durumu ................................................ 31 
3.1.1.1.(e). Kâfirlerin Kalplerinin Durumu ................................................. 32 
3.1.1.1.(f). İlâhi Davetten Yüz Çevirenlerin Hâli ........................................ 33 
3.1.1.1.(g). Kâfirlerin Akıbeti ..................................................................... 36 

3.1.1.2. Tevhidin İspâtı ................................................................................. 37 
3.1.1.2.(a).Kölenin Acizliği- Efendinin Cömertliği ..................................... 37 
3.1.1.2.(b).Tevhid- Şirk Mukayeseleri ........................................................ 40 



 

V 

3.1.1.3. Hakkın Ebediliği, Bâtılın Geçiciliği .................................................. 43 
3.1.1.4. Nebevî Davet ................................................................................... 48 
3.1.1.5. Yeniden Yaratılış ............................................................................. 52 

3.1.2. İtikâd ile İlgili  Mesaj İçeren Mesellerde Örnek Şahsiyetler ................... 54 
3.1.2.1. Hz. Nuh ve Hz. Lut’un Eşleri ........................................................... 54 
3.1.2.2. Firavun’un Eşi .................................................................................. 55 
3.1.2.3. İmran Kızı Meryem .......................................................................... 56 

3.1.3. Nûr Meseli ............................................................................................. 57 
3.2. Amel ile İlgili  Mesaj İçeren Meseller .............................................................. 59 

3.2.1. Mü’minin Medhi ve Kâfirin Zemmi ....................................................... 60 
3.2.1.1. Aydınlık ve Karanlık,  Ölü ve Diri ................................................... 61 
3.2.1.2. Güzel Toprak- Çorak Toprak ............................................................ 62 
3.2.1.3. Gören ve Kör- İşiten ve Sağır ........................................................... 63 
3.2.1.4. Yürüyen-Yüzüstü Sürünen ............................................................... 64 
3.2.1.5. İyi Söz-Kötü Söz .............................................................................. 64 

3.2.2. Salih Amellere Tergîp (Sevdirme) Kötü Fiillere Terhîp (Sakındırma) .... 65 
3.2.2.1. Ekinleri Mahveden Rüzgar ............................................................... 65 
3.2.2.2. Savrulan Kül .................................................................................... 66 
3.2.2.3. Çöldeki Serap ve Engin Denizlerdeki Karanlık ................................. 68 

3.2.3. Münafığın Tenzîri (Uyarılma) ................................................................ 70 
3.2.3.1. Karanlıkta Kalmaları ........................................................................ 70 
3.2.3.2.  Karanlık, Gök Gürültüsü ve Şimşek Bulunan Yağmura Tutulmaları 72 
3.2.3.3. Şeytana Benzemeleri ........................................................................ 73 
3.3.3.4. Münafıkların Yeminlerini Kalkan Edinmeleri ................................... 75 

3.2.4. İlim-Amel Bütünlüğü ............................................................................. 77 
3.2.4.1. Dilini Çıkaran Köpek Meseli ............................................................ 77 
3.2.4.2. Kitap Yüklü Merkep Meseli ............................................................. 78 

3.3. Ahlâk ile İlgili  Mesaj İçerikli Meseller ............................................................ 79 
3.3.1. Kur'ân Ayetlerinin Tefekkürünün Ahlâkî Boyutu ................................... 80 
3.3.2. Hz.Peygamber ve Ashâbının  Örnekliğinin Temsîli ................................ 81 
3.3.3. Allah’ı Unutup Maddi İmkanlara Güvenmenin Temsîli .......................... 82 
3.3.4. İnfak Ahlâkının Temsîli ......................................................................... 84 
3.3.5. Malını Allah Yolunda İnfak Edenlerin Durumu ..................................... 85 
3.3.6. Dünya Hayatının Geçiciliğinin Temsîli .................................................. 86 
3.3.7. Su’i Zannın Temsîli ............................................................................... 89 

4. SONUÇ .................................................................................................................. 91 
KAYNAKLAR .......................................................................................................... 94 
ÖZ GEÇMİŞ 

 
  



 

VI 

TABLOLAR LİSTESİ 
 

Tablo 4.1. İtikat İle İlgili Mesaj İçeren Meseleler ........................................................93 
Tablo 4.2. Amel İle İlgili Mesaj İçeren Meseleler ........................................................93 
Tablo 4.3. Ahlak İle İlgili Mesaj İçeren Meseller .........................................................93 

 
 

  



 

VII 

KISALTMALAR LİSTESİ 
   
a.s    : Aleyhisselam 
b.      : bin 
bkz.     :  bakınız 
çev.     : Çeviren 
Hz.     : Hazreti 
mad.   : Madde 
s.a.v    : Sallallahu aleyhi vessellem 
trc.       : Tercüme 
trs.      : Tarihsiz 
TDV  : Türkiye Diyanet Vakfı 
vb.      : Ve benzeri 
vd.       : Ve diğerleri 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



GİRİŞ                                                                                          Ayşe SEYİTHANOĞLU 

1 

1. GİRİŞ 
 
1.1. Araştırmanın Konusu ve Önemi 

 
Araştırmamızın temel konusu Kur'ân mesellerinin maksatları ve mesajları 

bakımından ele alınmasıdır. Yüce Allah,  Kur'ân-ı Kerîm’de yer alan mesellerde tesirli 
bir dil kullanarak  dünya ve âhirete dair mesajlar vermektedir. Bu ilâhî mesajlarla 
vahyin muhatabı olan insanoğlu, tefekküre ve tedebbüre davet edilmektedir. İman ve 
teslimiyete çağrı ile başlayan bu ilâhî davet, ameli ve ahlâki konularda verilen 
mesellerle desteklenmektedir. Kur’âni bir ifade unsuru olan bu meseller itikadi, ameli 
ve ahlâki konularda muhatabı aydınlatmaktadır. Soyut fikirlerin zihinlerde 
somutlaşmasını sağlayan ve muhatabın ibret almasını öngören Kur'ân mesellerinin 
maksatları ve mesajları bakımından ele alınması, bu çalışmanın temel çatısını 
oluşturmaktadır. 

Kur'ân-ı Kerîm’de gerek Mekki gerek Medeni sûrelerde, inkâr edenlere hakikati 
göstermek ve onları hidayete davet etmek  için  günlük hayattan seçilen mesellerin 
sunulduğu görülmektedir. Anlaşılmayı kolaylaştırması ve mesajın zihinde daha çabuk 
kavranmasını hedefleyen bu mesellerin ekserisinde  tevhid inancına davet vardır. Doğru 
itikada dair mesajların yanı sıra amelî ve ahlâkî mesajların verildiği Kur'ân mesellerinde 
yapılan teşbih ve temsillerde hangi mesajların verildiği önem arz etmektedir. 

 Kur’ân-ı Kerîm’in ana konusu olan tevhid, Kur'ân mesellerinin  de temel  
muhtevasını oluşturmaktadır. Her türlü şirkin reddi ve müşriklerin inzârı da meseller 
verilerek somutlaştırılmıştır. Doğru itikadın kodları zihinlere yerleştirildikten sonra  
ameli ve ahlâki meseller de irad edilmiş, irad edilen her mesel müminler için tefekkür 
ve tedebbür vesilesi olmuştur. Mü’minler her yeni mesel ile güven tazelemişlerdir. 
İnkarcılar ise hakikati reddetmek için, zaman zaman bu meselleri kullanıp, verilen 
meselleri  vahyi itibarsızlaştırma kampanyalarına alet etmişlerdir. Ancak, Yüce Allah, 
bu meselleri vermekten asla vazgeçmemiştir. Meseller  gerek Mekki sûrelerde gerekse 
Medeni sûrelerde ilâhî üslubun bir parçası olarak kullanılmaya devam edilmiştir. 
Kur’an meselleri ile ilgili bu çalışma irad edilen Kur'ân mesellerinin doğru anlaşılması 
bakımından önem arzetmektedir. 

 
1.2. Araştırmanın Amacı  

 
Yüce Allah, Kur'ân-ı Kerîm’de insanlara “öğüt alsınlar” diye meseller irad 

ettiğini beyan etmektedir. Verilen meseli zihinde tasavvur etmek sûretiyle anlamaya 
çalışmak, günlük hayata ve  âhirete dair mesajlar çıkartmak gerekmektedir. Doğru 
mesajlara ulaşmak ise meselleri doğru anlamakla mümkündür. Bu çalışmada, her biri 
diğerine tamamlayıcı mesabesinde olan ve birbirinden kesin çizgilerle ayrılması 
mümkün olmayan ancak genel olarak itikadi, ahlâki ve ameli diye sınıflandırdığımız ve 
her bir başlık altında alandaki tefsir çalışmalarını referans göstererek detaylandırmaya 
çalıştığımız Kur'ân meselleri incelenecektir. Araştırmanın neticesinde, muhteva 
yönünden tasnif edilen Kur’an mesellerinden  maksat ve mesajlara ulaşılacaktır. 
 
1.3. Araştırmanın Yöntemi 
 

Çalışmamızdaki ana prensip mesel irad edilen ayetlerin titizlikle tesbiti ve 
çalışmamızın amacına yönelik tasnifidir. 



GİRİŞ                                                                                          Ayşe SEYİTHANOĞLU 

2 

Bu çalışma giriş ve iki bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde mesel kelimesinin 
kavramsal çerçevesi çizilerek, temsil ve teşbih kavramları üzerinde durulmuştur. Ayrıca 
Kur'ân ilimleri içinde Emsâlü’l-Kur’ân’ ın önemine değinilmiş, Kur'ân-ı Kerîm’de 
kullanılan mesel çeşitleri ifade edilmiştir. 

İkinci Bölümde ise Kur'ân-ı Kerîm’de zikredilen meseller itikadi, ahlâki ve 
ameli başlıkları altında ele alınarak incelenmiş, elde edilen mesajlar zikredilmiştir. 

Ayrıca bu çalışmada verilen mesellerin Kur'ân merkezli okunup, doğru 
anlaşılmasına önem verildiğinden  meseller, bağlamdan koparılmadan siyak ve sibak 
ilişkileri de  göz önünde bulundurularak  tasnif edilmeye çalışılmıştır. Zira  Kur'ân 
mesellerinin insan hayatına dair dini, ahlâki ve ameli  mesajlarını doğru okuyabilmek 
için Kur'ân’a yaklaşımın bütüncül bir çerçevede olması  gereklilik arzetmektedir.  

Bu alanda yapılan benzer çalışmalarda  mesellerin, kapalı ve açık meseller 
şeklinde detaylandırıldığı görülmektedir. Bu çalışmada ise farklı bir tasnif yapılmış olup 
ayetlerin tesbitinde muhteva açısından yapılan tasnif belirleyici rol üstlenmiştir.  
Tümdengelim metodu ve literatür taraması ile Kur’an meselleri incelenmiştir. Netice 
itibari ile  bu çalışmada zikredilen maksat ve mesajlara ulaşılmıştır. 

 
      



MESEL, TEŞBİH VE TEMSİL                                                  Ayşe SEYİTHANOĞLU 

3 

2. MESEL, TEŞBİH VE TEMSİL 
 
2.1. Mesel ve Kavramsal Çerçevesi  

 
Kur’an meselleri Kur’an üslubunun bir parçasını  oluşturmaktadır. Meseller  irad 

edilerek muhataba iletilen mesajlara geçmeden önce konunun daha iyi anlaşılması 
bakımından “mesel” kelimesinin kavramsal çerçevesi çizilecektir. Daha sonra da teşbih 
ve temsil kavramları izah edilecektir. 

 
2.1.1. Meselin Lügat Anlamı 

 
 ,kelimesi, sözlükte “ayakta dikilmek, bulunduğu yerden ayrılmak "م ث ل  "

faziletli olmak, benzetme veya benzemek” olarak açıklanmaktadır. Ayrıca bir şeyin 
benzeri, sıfat, huccet, delil, hikaye, kıssa, ibret alınacak şey olarak izah edilmektedir. 
Kelimenin çoğulu “امٔثال" formunda gelmektedir. 1  Kur'ân-ı Kerîm de "  م ث ل"  ve 
türevleri  169 yerde geçmektedir.2                                                                                                  

Aynı kökten  farklı kelimeler türemiştir. Bunlardan; “müsul” sözü;   “ayak üzere 
dikilip durmak” diye izah edilmektedir. “Mümessel” ise; bir başkasının misali üzerine 
musavver, biçimlendirilmiş, tasvir edilmiş3, “temsil”; tasvir, “timsal” ise belirli bir şekil 
verilmiş tasvir edilmiş, şekillendirilmiş, belirli bir şekil verilmiş şeyin adı 4  olarak 
karşımıza çıkmaktadır. Aynı kökten gelen “misl” ile “mesel” arasında belli bir farkın 
olduğunu söyleyenler olmuştur. Ebu Hilâl el- Askerî (ö.400/1009)’ye göre misl tıpkı 
misleyn lafzında olduğu gibi, iki şeyin birbirine denk olması demektir. Mesel ise Ra’d 
13/35, Cum’a 62/5 ve daha bir çok ayette olduğu gibi nitelik anlamına gelir.5 Zerkeşî 
(ö.794/1392) de  mislin, bir şeyin diğer bir şeye bütün mahiyetiyle eşit, meselin ise bir 
şeyin başka bir şeye mahiyetinin dışında bir kısım sıfatlarda denk olması olduğunu 
söylemektedir.6 İbn Manzûr (ö.711/1311) ise bu iki kelimenin aynı manaya geldiğini 
ifade etmektedir.7 

 
2.1.2. Meselin Istılahi Anlamı 

              
Mesel, misl ve mesil; lafız ve mana bakımından; şebeh, şibh ve şebih gibidir. 

Edebiyatta mesel ise; insanlar arasında nakledilip dolaşan ve kendisiyle, hakkında nakil 
yapılanın hali, kendisi için söylenenin haline benzetmek kastedilen yaygın sözdür.8 

                                                
1Ebu Nasr İsmail b. Hammad el- Cevherî, es-Sıhâh, Dâru’l-Fikr, Beyrut 1998, II/1351; Carullah Ebi’l 
Kasım Mahmud b. Ömer ez-Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, Dâru’l-Beyrut, Beyrut, 1992, s.581 ; 
Muhammed bin Yakub el-Fîrûzâbâdî, Kamusü’l-Muhit, Dâru’l-Fikr, 2003 s.951. 
2  Muhammed Fuad Abdülbâki, el-Mu’cemül’l-Müfehres li Elfazüi’l-Kur’âni’l-Kerîm, İstanbul 1986 , 
s.659. 
3 Muhammed Ragıp el-İsfehânî, el-Müfredât Kur'ân Kavramları Sözlüğü, (Çev.Yusuf Türker), Pınar 
Yayınları İstanbul 2010 s.1360-1361. 
4 Halil bin Ahmed el Ferâhidî, Kitabu’l-Ayn, Müessesetü’l-Alemli-l Matbuat, Beyrut 1988, VIII/228-229. 
5 Ebu Hilâl el-Hasen b. Abdillah el-Askerî, el-Farûku’l- Lugaviyye, nşr.Muhammed Basil Uyûn  es-Suud, 
Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Birinci Baskı, Beyrut 2000, s. 54. 
6  Bedreddin  Muhammed bin Abdullah ez- Zerkeşî,el-Burhan fi Ulumi’l-Kur’ân,Tahkik Muhammed 
Ebu’l Fadl Dimyati, Dâru’l-Hadis, 2006, s.328-329. 
7Ebu’l Fadl Cemaluddin Muhammed b. Mukrim İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, Dâru’l-Sadr, Beyrut 1994 , 
XI/611. 
8Mennâ Halil el-Kattân, Mebâhis fi Ulumi’l-Kur'ân, Mektebetü-Vehbe, Kahire 1995, s.275. 



MESEL, TEŞBİH VE TEMSİL                                                  Ayşe SEYİTHANOĞLU 

4 

Mesel, Arapların kelamında misl/eş ve nazîr/benzer manasındadır. Buradan 
hareketle halk arasında yayılan ve mevridi denilen ilk hadiseler madrıbı denilen son 
duruma benzetilen sözlere mesel denilmiştir. 9 

Terim olarak ise: “Bir şeye benzetilip onun gibi olan, kendisiyle misal getirilen 
şey” 10  anlamlarına gelen mesel; Arap edebiyatında kullanımına çokça rastlanan bir 
edebi üsluptur. Anlatılmak istenen ifadelerin, verilmek istenen mesajların, muhatabın 
zihninde  daha kalıcı bir yer bırakması için tercih edilen bu yöntem, Kur'ân-ı Kerîm’de 
gerek açık olarak gerekse de kapalı olarak sıkça kullanılmıştır. 

Matüridi (ö.333/944)’ye göre ise genel olarak mesel; “beyan” anlamına 
gelmekte; dolayısıyla: bildirme, söyleme, anlatma, açıklama vb. anlamlar ihtiva 
etmektedir. Nitekim, taşıdığı bu anlamlara uygun olarak mesel; gizli, yani gaip olan 
şeylerin bilinen, açık ve tesbit edilmiş olan şeylerle açık hale gelmesini sağladığı gibi, 
karışık ve karmaşık olan şeylerinde açıklığa kavuşmasını ve belirgin hale gelmesini 
sağlamaktadır.11 

Istılâhî olarak ise mesel şöyle izah edilmektedir. Mesel,  atalardan gelen ve 
onların yüzyıllar içindeki gözlem ve tecrübelerine dayalı düşüncelerini kalıp ifadeler ve 
klişeleşmiş özlü sözlerle öğüt ve hüküm verecek şekilde yansıtan lafzı ve anlamı 
belirtilerek nesilden nesile aktarılan, çoğunlukla asli durumuna benzeyen halleri 
açıklamak ve örneklemek amacıyla kullanılan anonim mahiyetteki özdeyiştir.12 

Meseller, anlamları gözle görülür hale getirirler. Mesellerin sözleri az, anlamları 
çok, konuşanın onları söylemesi kolay olduğu için, sözlerin en yükseği, en asili ve en 
şereflisidir. 13  Arap edebiyatında çokça başvurulan bu veciz ifadeler, Türkçe’de 
kullanılan atasözleri formunda gelmektedir. Aynı atasözlerimiz gibi orjinal formu 
korunmak sûretiyle kuşaktan kuşağa aktarılan mesellerle az lafla verilmek istenilen 
mesaja ulaşılmaktadır. 

Mesel, tezkir(hatırlatma), va’z(nasihat), his, zecr(men etme), ibret gibi 
yönlerden gidilerek ahlâki bir netice çıkartmak için insanları tenbih ve teşvik etmektir. 
Kur'ândaki bu meseller, medih ve zem üzerine olduğu gibi sevap ve ikab, işin 
ehemmiyetini yüceltmek veya tahkir etmek, işin tahkiki veya ibtali üzerine olabilir.14 

Üzerinde önemle durulması gereken bir konu vardır ki o da sözlüklerde 
karşımıza çıkan meselin manası ile Kur'ân-ı Kerîm’de kullanılan mesel ifadesinin bire 
bir aynı olmadığıdır. Kur'ân’ın kullandığı  meselleri, eş ve benzer şeklindeki lügavi 
manalarına hamletmek doğru olmaz. Yine lügat kitaplarında zikredilen bilgilere 
hamletmek de uygun olmaz. Çünkü Kur'ân’ın meselleri, madribini/ benzeyen ve daha 
sonra ortaya çıkan ikinci halin, mevridine/ilkin hakkında söylendiği aslî haline 
benzetilmesi şeklinde kullanılmış sözler değildir. Aynı şekilde irad edilen bu meselleri 
beyan âlimlerinin kullandığı misallere hamletmemiz de doğu olmaz. Çünkü Kur'ân’ın 
meselleri, istiare ve kullanımı yaygın olan şeyler değildir.15  

Kur'ân meselleri ile Arap edebiyatında yaygın bir kullanımı olan  meselleri bu 
şekilde ayırt eden Mennâ el-Kattan(ö.1999), ilâhî vahiyde yer verilen temsilî 

                                                
9 Carullah Ebi’l Kasım Mahmud b.Ömer ez-Zemahşerî, el-Keşşâf an Hakîki’t-Tenzil ve Uyunu’l Ekavil fi 
Vücuhi’t-Te’vil, Dâru’l-Kütubü’l-İlmiyye,Beyrut 2003 I/72. 
10 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, XI/612. 
11  Hanifi Özcan, “Maturidi’ye Göre Kur'ân’daki Kıssa ve Mesellerin Epistemolojik Amaç Ve 
Önemi,D.E.Ü İlahiyat Fakültesi Dergisi sayı IX, İzmir 1995, s.111. 
12 İsmail Durmuş, TDV  İslam Ansiklopedisi “mesel” maddesi, Ankara 2004, XXIX /293-297, s.293.  
13 Murat Kayacan, Kur'ân’ın Hz.Peygamber’i Eğitmesi, Pınar Yayınları, İstanbul 2013, s.135. 
14 İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Usulü , Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 2015, s.174. 
15el-Kattân, Mebâhis fi Ulumi’l-Kur'ân, s.276. 



MESEL, TEŞBİH VE TEMSİL                                                  Ayşe SEYİTHANOĞLU 

5 

anlatımlara işaret ederken “Mesel, manayı, nefsi etkileyen özlü, güzel ve parlak bir sûret 
içinde ortaya koymaktır. Bu sûret, gerek teşbih gerekse mürsel bir kavl olsun 
farketmez16 demektedir. 

Meseller Arap edebiyatında beyan ve belâgatın vazgeçilmez bir parçası iken, 
Kur'ân-ı Kerîm’deki kullanımları ile de yeni bir form kazanmıştır. Kur'ân-ı Kerîm’in 
sahip olduğu ifade tarzı, Arap edebiyatında dahi hayranlık uyandırmaktadır. İcaz 
bakımından son derece güçlü fikirler yeri gelmiş bir kaç kelimeyle ifade edilerek 
muhatabın zihnine yerleştirilmiştir. 

Fonetik açısından da, şehirlilerin ifadesindeki yumuşaklıktan olduğu kadar, 
bedevilerin anlatış tarzındaki sertlikten de uzak olan ilâhî kelam birinin yumuşaklığını 
diğerinin sertliğiyle hikmetli bir ölçüde birleştirerek meydana getirdiği ahenkli bir ses 
sayesinde, ancak zihinlerde tasavvur olunabilen bir ses armonisini 
gerçekleştirebilmektedir. 17 Gerek fonetik açıdan gerekse de belâgattaki kemaliyet 
açısından üzerinde çokça çalışılan ve Kur'ân-ı Kerîm’in üslubunun bir parçası olan 
meseller, Kur 'ân ilimleri açısından da  önem arz etmektedir.   
 
2.1.3. Darb-ı Mesel 

 
Mesellerle birlikte zikredilmesi gereken diğer bir ifade şekli de darb-ı 

mesellerdir. “Darb” lügat itibariyle vurmak, dövmek, çarpmak, koymak, yapıştırmak 
demektir. 18 Darb- Mesel kök olarak; “kerpiç, tuğla bastı” ve “mühür, yüzük bastı” 
ifadelerinden alınmıştır.19 Darabe kökünden kelimeler Kur'ân’da 58 yerde geçmektedir.  
Kur’ân’daki  kullanımları; örnek vermek20, yolculuğa çıkmak21, çarpmak22, vurmak23, 
yüz çevirmek24, salmak25, isnat etmek26, perde koymak27, (duvar) örmek28 olarak tasnif 
edilmiştir. Darabe kelimesi genellikle mesel/emsâl kelimesiyle birlikte kullanıldığında 
“örnek vermek”anlamına gelmektedir. Ancak Ra’d 13/17 ve Zuhruf 43/58 de geçen 
yadribu ve darabu  fiilleri “örnek vermek “ manasına gelse de mesel, misal ve emsâl 
kelimeleriyle birlikte kullanılmamaktadır.29 

ez-Zemahşerî(ö.538/1143), darb-ı mesele; “ders alınacak örnek üretmek ve 
göstermek” anlamını vermektedir.30 Genel olarak darb-ı mesel, kelamın, bir durumu en 
münasip tarzda ifade edip, onun bütün güzellik veya çirkinliğini ortaya koyacak bir 

                                                
16el-Kattân, Mebâhis fi Ulumi’l-Kur'ân, s.276. 
17 Abdullah Draz, Kur’ân’a Giriş, (Çev. Salih Akdemir )Otto Yayınları, Ankara 2012,s 98. 
18 el-İsfehânî, el-Müfredât,s.896. 
19  İbn Kayyim el-Cevziyye, el-Emsâl’ü fi Kur’âni’l-Kerîm,(Tahkik,Said Muhammed Nemr El-Hatip), 
Dâru’l-Marife, Beyrut 1981, s.21. 
20 İbrahim 14/24; Bakara 2/26; Rad 13/17; İbrahim 15/25, 45; Nahl 16/74, 75, 76,112; İsra 17/48; Kehf 
18/32, 45; Hacc 22/73; Nûr24/35; Furkan 25/9, 39; Ankebut 29/43; Rum 30/28, 30, 58; Yasin 36/13, 78; 
Zümer 39/27, 29; Zuhruf 43/57; Muhammed 47/3; Haşr 59/21; Tahrim 66/ 10,11. 
21 Nisa 4/101; Maide 5/106; Müzzemmil 73/20 
22  Nur 24/31 
23  Enfal 8/ 12, 50;  Saffat 37/93 
24   Zuhruf 43/5 
25  Nur 24/31 
26  Zuhruf 43/17 
27  Kehf 18/11 
28  Hadid 57/13 
29Mehmet  Okuyan, Kur'ân Sözlüğü, Düşün Yayıncılık, İstanbul 2015, s. 510-511 (Ayrıca darabe fiilinin 
diğer kullanımları ilgili detaylı bilgi için bkz Okuyan, Kur'ân Sözlüğü 510-515). 
30ez-Zemahşerî, el-Keşşâf I/117. 



MESEL, TEŞBİH VE TEMSİL                                                  Ayşe SEYİTHANOĞLU 

6 

şekilde ifade edilmesi demektir. Bu mana, dirhemlerin üzerine özel bir işaret vurma 
anlamına gelen “darb-ı derâhim” sözünden alınmıştır. Sanki mesel darbeden kişi, 
dinleyicinin kulak kapısını çalmakta ve sözünün tesirini onun kalbine ulaştırmaktadır. 
Bir şeyi mücerret olarak tahkir etmek veya kötülemekle nefislerde tesir meydana 
gelmesi zordur. Ancak onu, tahkirliği örf haline gelmiş ve kendisinden son derece nefret 
edilen bir şeye benzetmekle, istenilen tesir meydana getirilebilir.31 

"Darb-ı mesel" (ata sözü) deyimi, "mesel-i madrûb" yani "söylenegelmiş" 
meşhur mesel mânâsına kullanılırsa da aslında "mesel darb etmek" yani meseli yerinde 
kullanmak ve tatbik etmek, yerine göre "iyice yapıştırmak" demektir ki, yeniden bir 
mesel koymak ve inşâ etmek değildir. Temsil ise geneldir. Fakat Kur'ân'daki meseller, 
genel olarak bağımsız bir şekilde kurulmuş temsiller olduğu halde, aynı şekilde tatbik 
de edilmiş olması itibariyle "darb"  olarak tabir olunmuştur.32  

Bir meseli varit olduğu asli hale benzeyen yeni durum için söylemeye ve 
kullanmaya “darb-ı mesel” dendiği gibi açıklama ve pekiştirme amacıyla söz arasında 
mesel ve vecize  zikretmeye de "irsal-i mesel" adı verilir.33  

Darb-ı mesellerin iradından gözetilen maksatlar ise genel olarak şöyle izah 
edilmektedir: 

Darb-mesellerle hakkında mesel verilen konu muhatabın zihnine yaklaştırılır. 
Çünkü muhatap ya ondan tamamen cahildir veya onun hakkında bilmediği bir şey  
vardır yahut da özet bir takım malumatın dışında meselenin esas künhünden habersizdir. 
Kur’ân’ın irad ettiği mesel, bu cehalet ve kapalılığı tamamen gidermekte, insanı şüphe 
ve aşırı hayalden kurtararak iman ve teslimiyete sevk etmektedir. 34 Darb-ı meseller 
bizzat kendisi için değil, fakat bir ibretin ortaya konması ve mesel ile kanıtlanmak 
istenen iddianın doğruluğunun delillendirilmesi için verilmektedir. 35 
    Görüldüğü üzere gerek mesel, gerek darb-ı mesel veya irsal-ı mesel olarak 
adlandırılan bu beyanlar insanları hidayete sevkeden ilâhî kelamın kullandığı örnek 
vererek anlatma yollarından biridir. 

 
2.1.4. Mesel ve Türevlerinin Kur'ân’daki Kullanımları 

             
Kur'ân-ı Kerîm’de mesel kelimesinin kullanımı ile ilgili olarak Kamusü’l -

Kur’ân’da kelimenin genel olarak  dört manada kullanıldığı bildirilmektedir. Ayetlerin 
geçtiği yerlere göre  sünen36, ibret37, sıfat38, azap39 manalarına gelmektedir.40  

Vücuhu’l-Kur’âni’l-Kerîm adlı eserde  ise beş mana zikredilmekte; bunlar 
sıfat41, benzerlik42, azap43, ibret44, benzetme45 olarak açıklanmaktadır.46 

                                                
31 Ömer Çelik, Teşbih, Temsil ve Tasvirler Işığında Kur'ân’da İnsan, Akademi Yayınları, İstanbul 2010, 
s.26 
32 Elmalılı M.Hamdi Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, Azim Yayınları, İstanbul trs, I/243. 
33 Durmuş, TDV  İslam Ansiklopedisi “mesel” maddesi, XXIX /293. 
34 Çelik, Kur'ân’da İnsan , s.30. 
35 Muhammed Abid Cabirî, Kur'ân’a Giriş, Çev. Muhammed Coşkun, Mana Yayınları,İstanbul 2013, 
s.294. 
36 Bakara 2/214; Nûr24/34; Zuhruf 43/8. 
37 Zuhruf 43/56, 59. 
38 Fetih 48/29; Ankebut 29/43; Haşr 59/21; Muhammed 47/15. 
39 ibrahim14/45; Furkan 25/39. 
40 el-Hüseyin b.Muhammed ed-Demegânî, Kamusu’l-Kur’ân, Daru’l-ilmli’l-Melayin, Beyrut 1983, s.428-
429. 
41 Bakara 2/17; Ra’d 13/35. 
42 Bakara 2/214; Nûr24/34;Zuhruf 43/8. 



MESEL, TEŞBİH VE TEMSİL                                                  Ayşe SEYİTHANOĞLU 

7 

Mehmet Okuyan Kur'ân Sözlüğü adlı eserinde daha farklı bir sınıflandırma 
yapmaktadır. Okuyan’a göre mesel ve türevleri  dört farklı manaya gelmektedir.Bunlar: 

 
a)  ََّل  Görünmek :تَمَث
 

َّخَذَتْ  َات ھِِمْ  مِنْ  ف ً  دُون ا حِجَابا رَْسَلْـنَٓ ا َ َا ف َیْھ لِ َّلَ  رُوحَنَا ا َتَمَث َا ف َھ ً  ل َشَرا ً  ب ّ   سَوِیا
“Meryem, onlarla kendi arasına bir perde çekmişti. Derken, biz ona ruhumuzu 

gönderdik de o, kendisine tastamam bir insan şeklinde göründü.”47  Kur'ân da sadece 
burada geçen temessele fiili “görünmek,”anlamında. Cebrail’e nisbet edilmektedir.48 

 
b) َمثْلَهُُمْ  Akıllı,olgun :أ
 

َمُ  نحَْنُ  عَْل مَا ا ِ ُونَ  ب ُول َق ذِْ  ی ُولُ  ا َق ُھمُْ  ی َل َمْث َةً  ا َر۪یق مُْ  انِْ  ط ثْت ِ َب لاَِّ  ل ً۟  ا َوْما   ی
“Aralarında konuştukları konuyu biz daha iyi biliriz. Onların en olgun ve akıllı 

olanı o zaman: "Bir günden fazla kalmadınız" der”.49Burada geçen “emsel” kelimesi 
“en akıllı ,en olgun”demektir.50 

     
c)  ُالت₋مَاثيِل:Heykeller 
 

ذِْ  َالَ  ا َوْمِھ۪  لاَِب۪یھِ  ق َّمَاث۪یلُ  ھٰذِهِ  مَا وَق ت۪ٓي الت َّ مُْ  ال َنْت َا ا َھ ُونَ  ل   عَاكِف
“O, babasına ve kavmine: Şu karşısına geçip tapmakta olduğunuz heykeller de 

ne oluyor? demişti. 
 

ُونَ  َعْمَل َھُ  ی اءُ  مَا ل َشَٓ َانٍ  وَتَمَاث۪یلَ  مَحَار۪یبَ  مِنْ  ی ٍ  كَالْجَوَابِ  وَجِف ُدُور َاتٍۜ  وَق وا رَاسِی ُٓ عِْمَل لَ  ا دَ  اٰ ًۜ  دَاوُ۫ َل۪یلٌ  شُكْرا  مِنْ  وَق
َادِ  كُورُ  يَ عِب   الشَّ

“Onlar Süleyman\a kalelerden, heykellerden, havuzlar kadar (geniş) 
leğenlerden, sabit kazanlardan ne dilerse yaparlardı. Ey Davud ailesi! Şükredin. 
Kullarımdan şükreden azdır!51 

  Bu iki ayetteki “temasil” kelimeleri  “heykeller”manasına gelmektedir.52 
   
d)َمثَل: Örnek 
 

َل َل كَ  ھمُْ  ُمَث َّذِي  ِ مَث َدَ  ال ًۚ  اسْتَوْق ا ناَرا َمَّٓ َل اءَتْ  ف ضََٓ َھُ  مَا ا ُ  ذَھبََ  حَوْل وُرِھِمْ  اللهّٰ ن ِ ُمَاتٍ  ف۪ي وَترََكَھمُْ  ب ل ُ   یبُْصِرُونَ  لاَ  ظ
“Onların (münafıkların) durumu, (karanlık gecede) bir ateş yakan kimse 

misalidir. O ateş yanıp da etrafını aydınlattığı anda Allah, hemen onların aydınlığını 
giderir ve onları karanlıklar içinde bırakır; (artık hiçbir şeyi) görmezler.”53 

                                                                                                                                          
43 Furkan 25/39. 
44 Zuhruf 43/56,59. 
45 Yasin 36/13; Ankebut 29/43; Fetih 48/29. 
46 Ebi Abdurrahman İsmail b.Ahmed Darir hayri el Nisaburi, Vucuhu’l-Kur’âni’l-Kerîm, Daru’l-siga, 
Dimeşk 1995, s.301. 
47 Meryem 19 /17. 
48 Mehmet  Okuyan, Kur'ân Sözlüğü, Düşün Yayıncılık, İstanbul 2015, s. 757. 
49Taha 20/104. 
50 Okuyan, Kur'ân Sözlüğü,s.757. 
51 Sebe 34/13. 
52 Okuyan, Kur'ân Sözlüğü, s.757. 
53 Bakara 2/17. 



MESEL, TEŞBİH VE TEMSİL                                                  Ayşe SEYİTHANOĞLU 

8 

Yukarıda kullanımından sadece bir örnek verdiğimiz “mesel” kelimesi  Kur'ân-ı 
Kerîm’de 69 kez kullanılmaktadır. Örnek, misal anlamında kullanılan “Misl” kelimesi 
ise 73 kez geçmektedir.  

Müsla54 kelimesi bir kez kullanılmıştır. Misley55kelimeleri “iki örnek”manasında 
kullanılmaktadır. 19 kez geçen Emsâl /el-Emsâl ve bir kez geçen el-mesulat 56 
kelimeleri “örnekler” anlamındadır.57 

 
2.2. Meselin Önemi 

 
Meseller, muhataba, okuduğunu doğru olarak anlayıp, verilen mesajlardan ibret 

almayı öğütlemektedir. 
Ebu Hureyre(ö.57/678), Rasûlullâh’ın şöyle dediğini rivayet eder: “Kur'ân şu 

beş esas üzerine nazil olmuştur: Helal, haram, muhkem, müteşabih ve emsâl. Helalleri 
işleyin, haramlardan sakının, muhkeme tabi olun, müteşabihe iman edin, emsâlden ise 
ibret alın.”58 

Meseller, fiillerin ölçüleri olarak izah edilmiş; temsil getiren, sanatını ölçülü 
yapan sanatkara benzetilmiştir. Terzinin elbise dikeceği kimsenin ölçülerini aldıktan 
sonra kumaşı kesmesi, elbiseyi bu ölçülere göre dikmesi bunun gibidir. Her şeyin bir 
kalıbı vardır. Sözün kalıbı ve ölçüsü mesellerdir.59 

İbrâhîm en-Naẓẓâm( ö.231/845)’a göre: "Meselde başka sözlerde olmayan dört 
özellik bir arada bulunur. Bunlar icazı lafz, isabeti mana, hüsnü teşbîh ve kinâyedir. İşte 
bunlar belâğatın son noktasıdır.”60 

Meseller, manaları müşahhaslaştırırlar. Bu ise manaların beş duyu yardımı ile 
zihne yerleşmesini sağlar. Mesellerin gayesi, görünmeyeni görünene, bilinmeyeni 
bilinene benzetmektir. Kur'ân’daki darbı mesellerin, medh, zem, sevab, azab, bir şeyin 
tazim ve tahkiri, bir şeyin ortaya konması veya iptali gibi birbirinden farklı gayeler için 
verilir. Yüce Allah “Size benzetmeler yapıp anlatmıştık”61 ayetiyle, bize bir çok fayda 
sağlayan mesellerle lütufta bulunmuş olduğunu anlatmaktadır.62 

Emsâl, gizli anlamı keşfetmek, tasavvur olunan anlamı müşahhas hale getirmek 
için yapılır.63 Emsâlü’l- Kur'ân, insanların Kur'ân’daki anlamları açığa çıkarabilmeleri 
için gereklidir. Mesellere eğilmekle değişik anlamları keşfetme şansı elde edilmiş olur. 
64 

                                                
54 Taha 20/63. 
55 Âl'i İmran 3/13; 165. 
56 Ra’d 13/ 6. 
57 Okuyan, Kur'ân Sözlüğü, s.757. 
58 (Hadisin tamamı için bkz. Ebu Bekr el-Beyhaki, Şuabül-İman,Tahkik,Muhtar Ahmet en.Nedvi, 
Mektebetü’r-Rüşd, Riyad 2003,I-14, II/467 2095.Hadis) (Ancak bu hadisin başında “Kur'ân’ı İğrab 
edin.Garip kelimelerini araştırın.Çünkü garip kelimelerde miras taksimi ve cezalar gibi detaylar 
vardır”şeklinde bir ilave vardır. Suyutî’de verilen kısmı hadisin ortasından sonuna kadar olan kısımdır. 
Celaleddin Abdurrahman ibn Ebu bekr Suyutî, el İtkan fi Ulumi’l- Kur'ân, Takdim ve Ta’lik, Mustafa Dib 
el-Buğa), Daru’l -İbn Kesir, Beyrut 2002, Beşinci Baskı, II/1041  
59 Bilal Deliser, Kur'ân İlimleri ve Tefsir Usulü, Rağbet Yayınları, İstanbul 2014, s.146; bkz.ez- Zerkeşî, 
el-Burhan,s.327. 
60 İbn Kayyim el Cevziyye, el-Emsâl’ü fi Kur’âni’l-Kerîm, s.22. 
61 İbrahim 14/45. 
62 Suyutî, el İtkan fi Ulumi’l-Kur’ân, II/1041. 
63 Deliser, Kur'ân İlimleri ve Tefsir Usulü, s.147; bkz.ez-Zemahşerî, el-El-Keşşâf I/79. 
64 ez-Zerkeşî, el-Burhan, s.326-327. 



MESEL, TEŞBİH VE TEMSİL                                                  Ayşe SEYİTHANOĞLU 

9 

İmam’ı Şafi(ö.204/820) Emsâlü'l-Kur'ân’ı müctehidin bilmesi gereken 
ilimlerden saymıştır.65Abduh(ö.1905) Kur'ân-ı Kerîm’deki meselin önemini şu sözlerle 
izah etmektedir. “Kur'ân-ı Kerîm misal verme fiili olarak  ‘darb’ sözcüğünü seçmiştir. 
Çünkü misal karşıdaki kişide bir etki bırakmak ve nefsinde bir infial ve duygusal 
canlanma heyecanı uyandırılmak istendiğinde getirilir. Misal darb eden kimse; bununla 
sözünü dinleyen kimsenin kulağına adeta vurmakta ve buradan sözünün etkisini onun 
kalbine geçirmekte ve nefsinin derinliklerine iletmektedir. 66  Lafız, mana, ahenk 
itibariyle kusursuz ve Belâgat yönüyle de mucize olan Kur’ân’ ın bu özelliği temsillerde 
de açıkça görülmektedir.67 

Muhatabın zihin dünyasında “mesellerle” oluşan etkiyi tarif eden Er-
Râzi(ö.606/1210), Mefatihül -Gayb adlı tefsirinde şu ifadelere yer vermektedir:  

 “Hiçbir benzetme yapmaksızın küfürden nefret ettirmenin akıllarda 
uyandıracağı çirkinlik, küfrü zulmete, yani karanlığa benzeterek akıllarda uyandırılacak 
olan çirkinlik kadar kuvvetli olamaz. Herhangi bir zayıflığını haber verip ,onun bu 
zayıflığını örümcek ağına benzeterek bildirmek; onun zayıflığını herhangi bir şeye 
benzetmeksizin  bildirmekten daha beliğ ve müessirdir. İşte bu sebepten dolayı  Cenab-ı 
Hak, her şeyi apaçık anlatan kitabında ve diğer kitaplarında çokça mesel irad etmiştir. 68 
Nitekim O;  “işte biz bu meselleri insanlara getiriyoruz” buyurmuştur.”69   

 
2.2.1. Emsâlü’l- Kur'ân ve Kur'ân İlimleri Arasında Yeri  

 
Emsâlü’l- Kur'ân'dan kasıt; ”irsal-i mesel” olarak da anılan Kur'ân meselleri, 

Kur'ân’ın darb-ı meselleri, temsilleridir. Bunlardan çeşitli şekillerde istifade 
edilmektedir: “Tezkir (Hatırlatma), va’z(nasihat), zecr(men etme), his, ibret gibi 
yönlerden ahlâki neticeler çıkarılmaktadır. Ayrıca Kur'ân’daki meseller medih(övgü) ve 
zem(yergi) üzerine olduğu gibi sevap ve ikab (ceza) , işin önemini vurgulama, 
tebcil(yüceltme) ya da tahkir etme (aşağılama) şeklinde olabilir”.70 

Kur'ân-ı Kerîm’de getirilen meseller, gizli olanı açık olana, görünürde olmayanı 
görünürde bulunana benzetmektir. Böylece  muhatap o şeyin mahiyetine daha sağlam  
bir şekilde vakıf olur ve hisler akıla mutabık olur. İman etmeye teşvik veya küfürden 
nefret ettirme,  darb-ı mesel getirmek sûretiyle yapıldığında kalblerde meydana 
getireceği tesir bakımından daha etkili  olacaktır.71 

İbn Kayyım el-Cevziyye (ö.751/1350), Emsâlü’l- Kur'ân hakkında şöyle 
demektedir: ”Bir şeyi bir şeye, hükmünde benzetmek, makulü mahsusa veya iki 
mahsustan birini diğerine yaklaştırmak ve ikisinden birini diğer ile muteber 
saymaktır”.72 

Kur'ân’ın doğru bir şekilde anlaşılması ve yorumlanması için pek çok  
çalışmalar yapılmıştır. Kur'ân ilimlerinin bizzat kaynağı olan Kur'ân-ı Kerîm, 
kuşatıcılığı ve kapsayıcılığı ile pek çok ilim dalının  oluşmasına zemin hazırlamıştır. 
Kur'ân ilimleri, Kur'ân’ı anlama süreci ve süreç içerisinde oluşan ilkelerden 

                                                
65Suyutî, el İtkan fi Ulumi’l-Kur’ân, II/1041. 
66Abduh, Tefsîru’l-Menâr, (Tahkik,İbrahim Şemseddin), Dâru’l-Kütüb’ül- İlmiyye,Beyrut 2005, I/141. 
67  Hatice Görmez, Kur'ân-ı Kerîm’in İkili Anlatım Üslubu Bağlamında Tergib ve Terhib, Kuramer 
Yayınları, İstanbul 2017, s.45. 
68Fahruddin er-Râzi, Mefâtîhü’l- Gayb, Huzur Yayınları, İstanbul 2013, II/63 
69 Ankebut 29/ 43. 
70 Muhsin Demirci, Tefsir Terimleri Sözlüğü, İfav yayınları, İstanbul 2014 s.57. 
71  er-Râzi, Mefâtîhü’l- Gayb, II/53. 
72 İbn  Kayyim el-Cevziyye, el-Emsâlü fi Kur’âni'l -Kerîm, s.19. 



MESEL, TEŞBİH VE TEMSİL                                                  Ayşe SEYİTHANOĞLU 

10 

oluşmaktadır.73  Ulûmu’l-Kur’ân’ın terim olarak karşılığı ise; ”nazil oluşu, bir araya 
getirilmesi, yazılması, okunması, tefsiri, i’cazı, nasihi, mensuhu ve kendisine yönelik 
itirazların çürütülmesi, vb. açılardan Kur'ân’la ilgili olan ilmi disiplinler” şeklinde ifade 
edilmektedir. 74 Kur'ân ilimleri alanında yapılan çalışmalardan Emsâlü'l-Kur'ân’a dair  
yapılan çalışmalar altıncı asırdan sonraya yerleştirilmektedir.75  

Bu alanda yapılan çalışmalardan özellikle Zerkeşî’nin(ö.794/1391) “el-Burhan fi 
Ulumi’l-Kur’ân”adlı eseri ile Suyutî’nin(ö.911/1505) “el-itkan fi Ulumi’l-Kur’ân” adlı 
eserleri Kur'ân ilimleri alanında daha sonra yapılan çalışmalara temel teşkil etmiştir.  

Zerkeşî bu eserinde Kur'ân mesellerine müstakil bir yer ayırmıştır. Burada 
”beyan”ı islâm dininin özelliklerinden görürken, “mesel”i de “beyana en yardımcı 
unsur” olarak ifade etmiştir.76 Zerkeşî, burada Emsâlü’l- Kur'ân ile ilgili çalışma yapan 
isim olarak Hüseyin b.Fazl (ö.282/895)77’dan bahsetmektedir. 

 Suyutî ise  el itkan fi Ulumi’l-Kur’ân adlı eserinde,  el-Burhan’dan ve Maverdi’nin 
(ö.450/1058) “Emsâlü’l- Kur'ân” adlı eserinin mukaddimesine atıfta bulunarak konuyu 
izah etmektedir. Burada Maverdî’ den naklettiği “temsilsiz mesel, gemsiz ata ve 
yularsız deveye benzemektedir” örneği ile konuya dikkat çeken Suyutî, insanların 
mesellere gereken önemi vermediği için gaflette olduğunu ifade etmektedir.78 

Eserlerinde özel bir bölüm ayıran bu isimlerin yanı sıra Emsâlü'l-Kur'ân 
konusunda müstakil eserler yazanlar da olmuştur. 

 
-Ḥuseyn b. Fażl el-Becelî, el-Emsâlu’l-Kâmine fi’l- Ḳur’âni’l-Kerîm,  
(Tahkik    Ali Huseyn el-Bevvab) Riyad, 1412/1992 
-Hakîm et-Tirmîzî, el-Emsâl mine’l Kitâb ve’s Sünne,(Tahkik, Mustafâ 
Abdülkadir Ata) Beyrut, 1409/ 1989 
-Mâverdî, Emsâlu’l -Kur'ân Yazma nüshası Bursa Eski Yazma ve Eserler 

Kütüphanesinde bulunmaktadır. 
-İbn Kayyim el-Cevziyye, el-Emsâl fi’l Kur’âni’l-Kerîm, (Tahkik,Said 

Muhammed Nemr el-Hatib)Beyrut, 1403/1983 
-Muhammed Rafet Said, Delâlâtu’l Emsâl fi’l Kur’âni’l-Kerîm, Kahire 1988 
-Abdurrahman Hasan Habbenneka el-Meydâni, Emsâlu’l Kur'ân ve Suverun min 

edebihi’r Refi,Dımeşk,1992 
-Muhammed Bekir İsmaîl, el-Emsâlu’l Kurâniyye, Kahire 1986 
-Muhammed Abdurrahim, el-Emsâl fi’l Kur'âni’l- Kerîm, Beyrut, 2003 
-Muhammed Cabir el Feyyaz, el-Emsâl fi’l Kur'âni’l- Kerîm,Bağdad 1988 
 
Bu alanda yapılan lisansüstü çalışmalar ise ulaşabildiğimiz kadarı ile;  
-Ahmet Bulut, Arap Dili ve Edebiyatında Emsâl, İstanbul Ünv.Doktora 

Tezi1984 
-Hasan Keskin, Emsâlu’l Kur'ân, Marmara Ünv.Sosyal Bilimler Enst. Yüksek 

Lisans Tezi,1986 

                                                
73 Deliser, Kur'ân İlimleri ve Tefsir Usulü, s.211. 
74  Muhammed Abdülazim ez-Zürkani, Menahilü’l-İrfan fi Ulumi’l-Kur’ân,(çev.Halil Aldemir), Beka 
Yayıncılık, İstanbul 2015, I/57. 
75 Suphi es-Salih, Kur'ân İlimleri, (Çev.Said Şimşek) Hikmetevi Yayınları, İstanbul 2015, s.127. 
76 ez- Zerkeşî, el-Burhan fi Ulumi’l-Kur’ân, s.326. 
77 İşaret edilen kişinin çalıştığı eser: Hüseyin bin Fadl, el-Emsâl’ü Kâmine fi Kur'ân’i Kerîm,(Tahkik Ali 
Hüseyin Bevvab)  Mektebet’ül Tevbe,Riyad 1992. 
78 Suyutî, el İtkan fi Ulumi’l-Kur’ân, II/1041. 



MESEL, TEŞBİH VE TEMSİL                                                  Ayşe SEYİTHANOĞLU 

11 

-Yusuf  Yurt, Kur'ân Meselleri, Selçuk Ünv. Sosyal Bilimler Enst. Yüksek 
Lisans Tezi, 1991Veli Ulutürk,  Kur'ânda Temsîlî Anlatım, Emsâlu’l-Kur'ân, İstanbul, 
1995  

İdris Pullu, Arap Dili ve Edebiyatında Meseller, Dil ve Belâgat Yönünden 
Özellikleri ,Selçuk Ünv. Sosyal Bil. Enst. Yüksek Lisans Tezi, 2007 

- Hakan Sevim, Kur'ân’da Kâfirlerle ilgili Teşbih ve Temsiller, Necmettin  
Erbakan Ünv.Sosyal bilimler Enst.Yüksek Lisans Tezi, 2015 

 
2.2.2. Mesellerin Kıssa ve Hikmetle İlişkisi 

 
İnsanların ibret almaları ve hidayete ulaşmalarını sağlamak amacıyla, 

çoğunlukla zaman ve mekandan soyutlanmış, geçmiş peygamberler ve kavimleri ile 
veye geçmiş toplumlarla ilgili Kur'ân-ı Kerîm’de anlatılan olaylara kıssa denir. 79 
Sözlükte “anlatmak, haber vermek, nakletmek, kesip kırpmak, takip etmek, iz sürmek 
“manalarına gelen80 kıssa; ıstılahî manada Kur'ân’ın geçmiş Peygamberler, toplumlar ve 
mazide gerçekleşen olaylarla ilgili bildirimlerini ifade etmektedir.81 

Mesel de “kıssa, hikaye, destan” anlamında olmakla birlikte darbı mesellerde 
geçen kıssalar, bir hususu örneklendirerek çarpıcı ve etkili bir biçimde dile getirmek 
amacıyla genelde temsili ve farazî nitelikte bulunur; tarihi gerçeklik ifade eden birer 
hadise ve hikaye olmaları şart değildir. Kur'ân’daki kıssalarla emsâli birbirinden ayıran 
en önemli nokta budur.82Kıssa, olmuş veya olması mümkün (gelecekte mesela âhirette 
olacak olan) olayları dile getirir. Buna karşılık 'mesel'de böyle bir şart yoktur. Mesel 
olmamış veya olması da adeten mümkün olmayanı dile getirebilir. Kur'ân ile bağlantılı 
olarak, her kıssanın bir mesel olduğu, ancak her meselin bir kıssa olmadığı söylenebilir. 
Buna misal olarak Bakara sûresi 17-20 ayetlerini verebiliriz.83  

Kur'ân kıssalarının hedefi ibret sunmak ve darb-ı mesel olduğuna göre84 kıssalar, 
mesellerle; mesaj ve maksat yönünden ortak bir paydada birleşmektedir. Kıssada 
münasip düştükçe muhatabı intibaha getiren, onu yönlendiren bir ibare ile Kur'ân’ın 
temel prensiplerinden biri sunulur. Böylece okuyucu kıssadaki olay ve sahnelere 
kendini kaptırıp, bütün dikkatini tamamen olayın akışına vermez; kıssa ile verilen 
mesajdan da nasibini alır. Mesela, Yusuf sûresinin hemen girişinde Kur'ân’ın 
hakkaniyetine işaret edilmekte sonra kıssaya geçilmekte, yeri geldikçe de asıl mesajlar 
sunulmaktadır. 85 Anlatımın öncelikli hedefi kıssada geçen olaylar değil, olaylardan 
çıkarılacak derslerdir.86Her bir kıssa ile ne demek istenildiği, vurgulanan temel unsurun, 
odak konunun ne olduğu üzerinde bir bütünlük içerisinde durulması, kıssaların amaca 
uygun bir şekilde anlaşılmasına vesile olacaktır.87Kıssalar ve meseller Kur'ân’ın nüzûl 
maksatlarına hizmet eden88 birer yol göstericilerdir. 

                                                
79 Şehmus Demir, Mitoloji Kur'ân Kıssaları ve Tarihi Gerçeklik, Beyan Yayınları, istanbul 2o15.s.73. 
80 el Ferâhidi, Kitabu’l- Ayn,V/11; el-İsfehânî, el-Müfredât, s.1210. 
81 el-Kattân, Mebâhis fi Ulumi’l-Kur'ân, s.311. 
82 İdris Şengül,” Kıssa” maddesi,TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara 2002,  XXV/499. 
83 Tahsin Görgün, Kur'ân Kıssaları'nın Neliği (Mahiyeti) Üzerine, Kur'ân Kıssalarının Anlam ve Değeri 
(IV. Kur'ân Haftası Kur'ân Sempozyumu), 17-18 Ocak 1998, 1998, s.30. 
84 Cabirî, Kur'ân’a Giriş , s.296. 
85 Muhammed Çelik, Kur'ân’ın İkna Hususiyeti, Akademi Yayınları, İzmir 2006, s.330-331. 
86 Cabirî, Kur'ân’a Giriş, s.399. 
87 Demir, Mitoloji Kur'ân Kıssaları ve Tarihi Gerçeklik, s.143. 
88 Çelik, Kur'ân’ın İkna Hususiyeti, s.333. 



MESEL, TEŞBİH VE TEMSİL                                                  Ayşe SEYİTHANOĞLU 

12 

Arap dilinde hikmet ise “hüküm vermek, yargıda bulunmak“ manalarına 
gelir.Kelime “hükm” mastarından türemiştir. Çoğulu ise “hikem” formunda 
gelmektedir. Kur'ân’da kitab, mülk, mev’iza, hayr ve ayet gibi kelimelerle yirmi yerde 
geçen hikmet; ilgili ayetlerde öğüt/mevize, nübüvvet, anlayış/kavrayış, Kur'ân tefsiri ve 
Kur'ân olmak üzere beş farklı manada kullanılmaktadır.89 

Hikmetle mesel arasında veciz olması açısından benzerlik olduğu gibi; içinde 
teşbih unsuru taşımaması gibi farklılıklar da mevcuttur. Hikmetin esası mana 
doğruluğu; meselin esası teşbihtir.90 

Genelde meselde; kısa ve özlü olma, ibret içerme, iğneleyici ya da alaylı olma, 
yaygın veya folklorik olma gibi özellikler görülür. Bu özelliklerin bir kısmı hikmette 
aranır, bazıları ise aranmaz. Mesela iğneleyici olma mesel için gereklidir; ama hikmet 
için gereksizdir. Bu özellik meselin hayatı eleştiren veya hayatın herhangi bir yanını 
alaya alan nüktedan tarafıdır. Bu, aynı zamanda meselin kolayca akılda kalmasını ve 
etkileyici olmasını sağlayan; yaygınlaşmasına, yayılmasına zemin hazırlayan şeydir. 
Halka mal olma şartı mesel için zorunludur; ama hikmette böyle bir şey gerekli değildir. 
Bir sözün mesel olabilmesi için toplumun damgasını taşıması gerekir.91 

Hikmeti  meselden ayıran diğer bir özellik de onun soyut karakteridir. Hikmet, 
mesel gibi hissi idrake dayalı bir  özel hayat tecrübesini yansıtmaz. Hikmet daha ziyade 
fikri soyutlamanın ürünü olarak akli bir ilkeye yönelir. Ancak kaynağı ve tarzı farklı da 
olsa hikmet ve meselin temel unsurları aynı olup benzer gayelere yöneliktir. Mesel 
soyutlanmaya tabi tutulunca bir tür hikmete, hikmet yaygınlaşınca anonim mesele 
dönüşmüş olur. Bu yüzden eski müellifler hikmeti, emsâl kitapları arasına 
koymuşlardır.92 

Nasıl ki yukarda her kıssanın bir mesel olduğu ama her meselin bir kıssa 
olmadığı ifade ediliyorsa, aynı şekilde her meselin bir hikmet olduğu ama her hikmetin 
bir mesel olmadığı da zikredilebilir. Buna göre hikmet; daha kapsamlı bir edebi tür iken 
mesel, teşbihe dayalı hikmetin bir türüdür. 

 
2.3. Mesel Çeşitleri 

 
Arap edebiyatında  yapıları göz önünde bulundurularak meseller; sair, kıyasi ve 

hurafi mesel olarak üçe ayrılmıştır. Sair meseller yaygın ve veciz olan, Türkçe’de 
atasözü karşılığında kullanılanlardır. Kıyasi meseller Kur'ân’a ve hadisler’e özgü emsâl 
üsluplarından olup; soyut kavramları tasvir, teşbih ve temsil yoluyla açıklayan, fikir 
derinliğine sahip bulunan uzun tasvir ifadeleridir. “Meselü, ke-meselü, keenne, kema” 
gibi teşbih edatları içerir. Hurafi meseller ise çoğunlukla hayvanlar olmak üzere 
insanların dışındaki varlıkların dilinden anlatım yapan küçük sembolik hikayelerdir.93 

Görüldüğü üzere Kur'ân meselleri Arap edebiyatındaki kıyasi meseller grubunda 
zikredilmektedir. 

 
          

                                                
89 ed-Demegânî , Kamusu’l-Kur’ân, s.141-142. 
90 Mustafa Öztürk, Kur'ân Kıssalarının Mahiyeti, Kuramer Yayınları, İstanbul 2016, s.52. 
91 Ahmed Emin,Zehra Özli, Arap Edebiyatında Meseller, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 
2012, sayı: 26, s. 219-223, s.219. 
92 Öztürk, Kur'ân Kıssalarının Mahiyeti, s.52. 
93 Durmuş, “mesel”maddesi, TDV İslam Ansiklopedisi XXIX/296;  Durmuş’un bu izahı el- Cevziyye, el-
Emsâl’ü fi Kur’âni'l-Kerîm, s.20’den naklettiği görülmektedir. 



MESEL, TEŞBİH VE TEMSİL                                                  Ayşe SEYİTHANOĞLU 

13 

2.3.1. Kur'ân-ı Kerîm’de  Kullanılan Mesel Çeşitleri 
 
Kur'ân-ı Kerîm’de yer alan mesellerle ilgili olarak farklı gruplandırmalar 

yapılmıştır. İbn Kayyim el-Cevziyye  meselleri yapıları bakımından sair, kıyasi ve 
hurafi olarak üçe ayırmıştır.94 

 Zerkeşî, meselleri, açık ve gizli meseller olarak iki grupta değerlendirmiştir. 
Zerkeşî, açık mesele “Tevrat'la yükümlü tutulup da onunla amel etmeyenlerin durumu, 
ciltlerce kitap taşıyan merkebin durumu gibidir. Allah'ın âyetlerini yalanlamış olan 
kavmin durumu ne kötüdür! Allah, zalimler topluluğunu doğru yola iletmez”95 ayetini 
örnek olarak vermektedir. Gizli mesele örnek olarak ise “Rabbinin izniyle güzel 
memleketin bitkisi (güzel) çıkar; kötü olandan ise faydasız bitkiden başka birşey çıkmaz. 
İşte biz, şükreden bir kavim için âyetleri böyle açıklıyoruz.96 ayetini vermektedir.97 

Suyutî, meselleri zahir ve kamin olmak üzere ikiye ayırmıştır. Zahir yani açık 
olan mesellere örnek olarak “Onların (münafıkların) durumu, (karanlık gecede) bir ateş 
yakan kimse misalidir. O ateş yanıp da etrafını aydınlattığı anda Allah, hemen onların 
aydınlığını giderir ve onları karanlıklar içinde bırakır; (artık hiçbir şeyi) 
görmezler”98ayetini verdikten sonra kamin meselleri Maverdi’ den nakletmek sûretiyle 
izah etmektedir.99   

Mennâ el-Kattân meselleri; Emsâli musarraha, Emsâl-i Kâmine ve mürsel 
meseller olarak üçe ayırmaktadır100. 

Ülkemizde yapılan çalışmalarda ise; M. Tayyip Okiç, tefsir usulü ile ilgili  
çalışmasında, Kur'ân-ı Kerîm’deki mesellerin iki türlü olduğunu bunların; Sarih ve zahir 
olan ve kamin yani imalı olanlar olduğunu söylemektedir.101 Sarih mesele örnek olarak 
“O, gökten su indirdi de vâdiler kendi hacimlerince sel olup aktı. Bu sel, üste çıkan bir 
köpüğü yüklenip götürdü. Süs veya (diğer) eşya yapmak isteyerek ateşte erittikleri 
şeylerden de buna benzer köpük olur. İşte Allah hak ile bâtıla böyle misal verir. Köpük 
atılıp gider. İnsanlara fayda veren şeye gelince, o yeryüzünde kalır. İşte Allah böyle 
misaller getirir.”102  

Kamin mesele örnek olarak da Zerkeşî’ nin de örnek olarak gösterdiği “Rabbinin 
izniyle güzel memleketin bitkisi (güzel) çıkar; kötü olandan ise faydasız bitkiden başka 
birşey çıkmaz. İşte biz, şükreden bir kavim için âyetleri böyle açıklıyoruz.” 103 ayetini 
zikretmektedir. 

Kur'ân’dan irad edilen meselleri; yani kıyasi meselleri kendi içinde vasfi104 ve 
kısasi105 olmak üzere ikiye ayıranlar da  olmuştur. Bu sınıflandırmada hal bildiren hali 
meseller, vasfi 106 grubunda mütalaa edilmiştir.107  

                                                
94 İbn Kayyim el-Cevziyye, el-Emsâl’ü fi Kur’âni’l-Kerîm, s.20. 
95 Cuma 62/5. 
96 A'râf 7/58. 
97 ez- Zerkeşî,el Burhan fi Ulumi’l-Kur’ân, s.328. 
98 Bakara 2/17. 
99 Suyutî, el İtkan fi Ulumi’l-Kur’ân, II/1045. 
100 el-Kattân, Mebâhis fi Ulumi’l-Kur'ân, s.277. 
101 M.Tayyip Okiç, Tefsir ve Hadis Usulünün Bazı Meseleleri,Nun Yayıncılık,İstanbul 1995, s.124. 
102 Ra’d 13/17. 
103 A'râf 7/58. 
104 Nûr 24/35. 
105 Yasin 36/13-17; 32 ye kadar devam eder. 
106 Bakara 2/17-20. 
107 Ahmet Bulut, Emsâlü'l-Kur'ân, Uludağ Ünv.İlahiyat Fakültesi,Sayı, 3,Cilt: 3,Yıl 3, 1991 41-49 s.41-
42  



MESEL, TEŞBİH VE TEMSİL                                                  Ayşe SEYİTHANOĞLU 

14 

Kur'ân’daki meselleri zahir ve kamin meseller olarak ikiye ayıranlardan zahir 
meselleri, mucez ve kıyasi meseller olarak gruplandıranlar olmuştur. Bu 
sınıflandırmalarda kamin mesellerin Hüseyin b.Fazl’dan nakledildiği görülmektedir.108 
 
2.3.1.1. Açık Meseller (Emsâl-i Musarraha) 

 
Kendisinde mesel lafzı açıkça zikredilen veya teşbihe delalet eden mesellerdir.  

Bunlara Kur'ân’da çokça rastlanmaktadır.109 Münafıkların durumunun ateş yakan veya 
yağmura tutulan kimseye kimseye benzetilmesi,110 Hakkın ve batılın misali111gibi… 

İbn Kayyim el-Cevziyye, el-Emsâl’ü fi Kur'âni’l Kerîm adlı eserinde kıyasi 
mesellerden olarak zikrettiği darb-ı meselleri,  kırküç açık meselle anlatmaktadır.112 

 
2.3.1.2. Kapalı Meseller (Emsâl-i Kâmine) 

 
Temsil lafzı açıkça belirtilmemiş, kapalı olan mesellerdir. Fakat bunlar icaz 

bakımından güzel manalara delalet ederler.113 Aşağıda verdiğimiz örnekler, Suyutî’nin  
el-İtkan’ adlı eserinde yer verdiği örneklerdir.114 Daha sonra yapılan çalışmalarda da 
referans olarak aynı eser gösterilmektedir.115Verilen misallerden bazıları şunlardır: 

 
1- “İşlerin hayırlısı,  orta olandır” sözleri anlamındaki ayetler;  
a) Boğazlanması istenen inek ile ilgili ayet; ”O ne yaşlı ne de körpe; ikisi 

arasında bir inek”116 
b) Nafaka ile ilgili ayet; “Harcadıklarında ne israf ne de cimrilik ederler; ikisi 

arasında orta bir yol tutarlar”117 
c) Namaz ile ilgili ayet; “Namazında yüksek sesle okuma, onda sesini fazla da 

kısma ; ikisi arası bir yol tut”118 
d) İnfak ile ilgili ayet; ” Eli sıkı olma; büsbütün eli açık da olma”119 
 
2-Arabların; “duyulan görülen gibi değildir”sözleri manasına gelen ayet; “ 

İnanmadın mı dedi. İbrahim:Hayır!İnandım, fakat kalbimin mutmain olması için 
dedi.”120 

3-“Ne ekersen onu biçersin” sözü anlamına gelen ayet; “ Kötülük yapan cezasını 
çeker”121 

                                                
108  Veysel Güllüce, Kamin Mesellerin Değerlendirilmesi-İbn Fazl Örneğinde,Atatürk Üniversitesi 
İlâhiyat Fakültesi Dergisi, sayı: 25, Erzurum 2006 s.95-128. 
109 el-Kattân, Mebâhis fi Ulumi’l-Kur'ân, s. 277. 
110 Bakara 2/17-19. 
111 Ra’d 13/17. 
112 İbn Kayyim el- Cevziyye, el’Emsâl’ü fi Kur’âni’l-Kerîm,s.57-59. 
113 Bakara 2/68; Furkan 25/67; İsra 17/29;Nuh  71/27. 
114 Suyutî, el İtkan fi Ulumi’l Kur'ân, II/1045. 
115 el-Kattân, Mebâhis fi Ulumi’l-Kur’ân, s.279. 
116 Bakara 2/68. 
117 Furkan 25/ 67. 
118 İsra 17/ 110. 
119 İsra 17/ 29. 
120 Bakara 2/ 260. 
121 Nisa 4/123. 



MESEL, TEŞBİH VE TEMSİL                                                  Ayşe SEYİTHANOĞLU 

15 

4-“Mü’min bir delikten iki kez sokulmaz” manasındaki ayet; “Yakup dedi ki: 
Daha önce kardeşi hakkında size ne kadar güvendiysem bunun hakkında da size ancak 
o kadar güvenirim” 

5-“Canın yanarsa anlarsın” manasındaki ayet; “Azabı gördükleri zaman asıl 
kimin yolunun sapık olduğunu bileceklerdir”122 

6-“Zalime yardım eden zulme uğrar” anlamındaki ayet; “Onun hakkında şöyle 
yazılmıştır.O kendini dost edinen kimseyi saptırır ve alevli azaba götürür”123 

7-“Yılandan ancak yılan doğar” anlamındaki ayet; “ Yalnızca ahlâksız, nankör 
doğururlar”124 

8-“Yerin kulağı var” anlamındaki ayet; “…İçinizde onlara kulak verenler 
vardır..”125 

9-“Harekette bereket vardır”anlamındaki ayet; “Allah yolunda göç eden kimse, 
yeryüzünde gidecek çok yer ve bolluk bulur”126 

10-“Kişi bilmediğinin düşmanıdır”anlamındaki ayet; “Hayır, bilgisini 
kavrayamadıkları bir şeyi yalanladılar”127 

11-“İyilik yaptığın kimsenin şerrinden sakın” anlamındaki ayet; “Sırf Allah ve 
Rasulü, Allah’ın lütfuyla kendilerini zengin etti diye öç almaya kalkıştılar”128 

12-“Helal azı, haram çoğu getirir” “çünkü cumartesi yaptıkları gün balıklar 
onlara akın akın gelirdi. Cumartesi yapmadıkları gün balıklar gelmezdi”129  

 
2.3.1.3. Mürsel Meseller 

 
Mürsel meseller teşbih lafzı açıkça belirtilmeden söylenmiş 

cümlelerdir. 130 Meseller tarzında gelen ayetler şeklinde de ifade edilmektedir. Bedi 
ilminin bir nevi olan bu çeşit darb-ı mesele “irsal’i mesel” denir.131Bu konuda şu ayetler 
misal olarak verilmektedir. 

1-“İşte şimdi hak yerini buldu”132 
2-“O’nu Allah’tan başka giderecek kimse yoktur” 
3-“Sorduğunuz iş kesinleşmişti” 133 …gibi yapısında teşbih lafzı olmamakla 

beraber; muhataba mesaj veren ayetler bu konuda örnek olarak verilmiştir.134Alimler 
“mürsel mesel” olarak adlandırılan bu nevi ayetlerin, mesellerin kullanıldığı gibi 
kullanılmasının hükmünün ne olduğunda ihtilaf etmişlerdir. Bazı alimler caiz 
olmadığını Kur'ân’ı darbı mesel söylemek için değil, bilakis hakkında düşünülmesi ve 
gereği ile amel edilmesi gerektiğini söylerken, bazıları da ciddi olarak söylenmesinde 
bir beisin olmadığını ifade etmişlerdir.135 

                                                
122 Furkan 25/ 42. 
123 Hac 22/4. 
124 Nuh 71/27. 
125 Tevbe 9/47. 
126 Nisa 4/100. 
127 Yunus 10/39. 
128 Tevbe 9/74. 
129 A'râf 7/163. 
130 Yusuf 12/41 ; 51; Necm 53/58; Bakara 2/216;Rahman 55/60 . 
131 Suyutî, el-İtkan fi Ulumi’l- Kur’ân, II/1045-1046. 
132 Yusuf  12/51. 
133 Yusuf 12 /41. 
134 Suyutî, el-İtkan fi Ulumi’l-Kur’ân, II/1045-1046 (Suyutî’nin bu babda otuz ayeti örnek olarak verdiği 
görülmektedir.) 
135 el-Kattân, Mebâhis fi Ulumi’l-Kur’ân,s.281. 



MESEL, TEŞBİH VE TEMSİL                                                  Ayşe SEYİTHANOĞLU 

16 

2.4. Teşbih ve Temsil 
 
Arap edebiyatında kullanılan meselleri doğru anlayabilmek için  teşbih ve temsil 

kavramlarını lügavî ve ıstılâhî anlamlarının tesbiti gerekmektedir. 
 
2.4.1. Teşbih 

 
Teşbih, sözlükte (şebbehe ) fiilinin masdarı olup “bir şeyi, başka bir şeye 

benzetmek” manasındadır.136 Bir beyan terimi olarak “teşbih”, belirli bir maksat için, 
bir edat ile aralarındaki ortak nitelikten dolayı bir şeyi başka bir şeye benzetmektir.137 
Başka bir ifade ile , bir veya bir kaç şeyin bir veya daha fazla vasıfta ortak olduklarını 
“kaf, “gibi”veya benzeri bir edatı zikrederek veya bunları varsayarak açıklamaktır.138 

Teşbih bir gaye için, bir şeyi (müşebbehi) herhangi bir vasıfta ( vech-i şebeh), 
diğer bir şeye (müşebbeh bihe) bir edatla birleştirmek (benzetmek)tir. Mesela “ilim, 
doğru yolu göstermede ışık gibidir”. Bu misalde; ilim müşebbeh, nûr, müşebbeh bih; 
hidayet,vech-i şebeh; kef, teşbih edatıdır.139  Arap edebiyatında kullanılan  belâgatın 
anlatıldığı eserlerde  teşbihin unsurları, teşbihin kısımları, teşbihin gayeleri detaylı bir 
şekilde incelenmiştir.140 

Teşbihte taraflar, vech-i şebeh, edat ve amaç dikkate alınarak bölümlemeler 
yapılmış ve bir çok teşbih türü ortaya çıkmıştır. Tarafların yalın veya birleşik olmasına 
göre müfredle mürekkebin kendilerine veya birbirine teşbihi söz konusudur. Müfredin 
müfrede teşbihinde ikisi de yalın, ikiside kayıtlı veya biri kayıtlı olabilir.Teşbihin vech-i 
şebehe göre mücmel- mufassal, temsilî- gayrı temsilî, karîb/mübtezel baid/garib, 
vicdanî, hayalî, vehmî teşbihler; amacına göre makbul-merdud teşbihler; edat 
bakımından müekked-mürsel teşbihler; taraflara göre somut-soyut; maklub, zımnî, beliğ 
teşbihler; tarafların sıralanışına göre melfuf- mefruk, cem-tesviye, izmâr,meşrût ve 
tafdil teşbihleri gibi çeşitleri vardır.141 

Çalışma konumuz  Kur’an meselleri olduğundan Kur'ân-ı Kerîm’de zikredilen 
mesellerin hangi teşbih grubuna dahil olduklarına da  kısaca yer vermek istiyoruz. 

 
2.4.1.1. Teşbih-i Mücmel 

 
Teşbih edatı zikredilip vech-i şebehi yani teşbih yönü hazf edilen teşbih. Mesela 

“Allah yolunda mallarını harcayanların durumu, yedi başak bitiren bir dane gibidir ki; 
her başakta yüz dane vardır…”142Bu teşbihte, teşbih edatı zikredilip vech-i şebeh yani 
benzetme yönü hazf edildiği için teşbih-i mücmel söz konusudur143 

 
 
 

                                                
136 İbni Manzûr, Lisânü’l-Arab,XIII/503;  Firûzâbâdî, Kamusü’l-Muhid, s.1610; ez- Zerkeşî, el- Burhan, 
s.887. 
137 Nusret Bolelli, Belâgat Arap Edebiyatı, İfav Yayınları, İstanbul 2015, s. 35. 
138 ez-Zerkeşî, el-Burhan fi Ulumi’l Kur'ân s.888; Firûzâbâdî, Kamusü’l- Muhit,s.1610. 
139 Bolelli, Belâgat Arap Edebiyatı, s.35. 
140 Bolelli Belâgat Arap Edebiyatı, s.41-52. 
141 İsmail Durmuş, TDV İslam Ansiklopedisi, “Teşbih”maddesi,, İstanbul 2011, XXXX/555 
142 Bakara 2/261. 
143 Demirci, Tefsir Terimleri Sözlüğü, s.306. 



MESEL, TEŞBİH VE TEMSİL                                                  Ayşe SEYİTHANOĞLU 

17 

2.4.1.2. Teşbih-i Mürsel 
 
Teşbih edatı zikredilen teşbihtir. “Görmedin mi Allah nasıl misal getirdi? Güzel 

bir sözü, kökü yerde sabit, dalları gökte olan güzel bir ağaca benzetti. O ağaç Rabbinin 
izniyle her zaman yemişini verir. Öğüt alsınlar diye, Allah insanlara misaller getirir.144 

Bu ayetlerde teşbih-i mürsel vardır. Yine Nûr Sûresinde “…Onun nurunun 
durumu bir kandile benzer…”145 ayetinde Teşbih-i mürsel söz konusudur.146 

Bazı mesellerde ise aynı anda iki teşbihi bulmak mümkündür.Teşbih-i mücmel 
ve teşbih-i mürseli aynı anda gördüğümüz “… onlar taşlar gibidir” 147 ayetinde teşbih 
edatı zikredilmiş, vech-i şebeh hazf edilmiştir. Bu cümledeki teşbihe “mürsel ve 
mücmel” denilir.148 

Yine “O kâfirlerin durumu ,sadece bir çağırma veya bağırmadan başkasını 
işitmeyerek haykıranın durumuna benzer…”149 mücmel ve mürsel teşbih vardır. Teşbih 
edatı zikredildiği için “mürsel”, benzetme yönü hazf edildiği için de “mücmel”dir. 
Kâfirler, çağıranın sözünü işitip sözünün manasını ve maksadını anlamayan hayvanlara 
benzetilmiştir.150 

Görüldüğü üzere  Kur'ân-ı Kerîm’de verilen mesellerde teşbihler çoğunluk 
itibari ile151 mürsel-mücmel teşbihlerdir. 

 
2.4.1.3. Teşbih-i Müekked 

 
Teşbih edatı hazf edilen teşbihtir”….O’nun (Hz.Peygamber’in) eşleri onların 

anneleri gibidir…”152 Çünkü söz konusu ayette yer alan lafzın baş tarafında teşbih edatı 
mevcuttur. Ancak o hazf edilmiştir. Hazif sebebi ile ortaya çıkan sanata teşbih-i 
müekked adı verilmiştir.153 

 
2.4.1.4. Teşbih-i Mufassal 

 
Teşbih yönü zikredilen teşbihtir.”…Sanki onlar birbirine kenetlenmiş bir bina 

gibidir154 ayetinde, mürsel ve mufassal teşbih vardır. Onlar sağlamlık ve kenetlenme 
hususunda bir binaya benzetilmişler.155 
 
2.4.1.5. Teşbih-i Beliğ 

 
Teşbih edatı ve teşbih yönü hazf edilen teşbihtir,”…Onlar bulutların yürümesi 

gibi yürürler…”156Bu ayette hem teşbih edatı hem de teşbih yönü hazf edilmiştir. 
                                                

144 İbrahim 14/24-26. 
145 Nûr 24/35. 
146 Demirci, Tefsir Terimleri Sözlüğü, s. 307. 
147 Bakara 2/74. 
148 Bolelli, Belâgat Arap Edebiyatı, s.47. 
149 Bakara 2/171. 
150 Bolelli, Belâgat Arap Edebiyatı, s.48. 
151 Bakara 2/165; Bakara 2/261; Nisa 4/77; A'râf 7/187; Saffat 37/65; Fussilet 41/34; Şûrâ 42/32; Duhan 
44/45-46, Vakıa 56/22-23; Münafikun 63/4; Mearic 70/8-9; Karia 101/4; Fil 105/5. 
152 Ahzab 33/6. 
153 Demirci, Tefsir Terimleri Sözlüğü, 307. 
154 Saff 61/4. 
155 Bolelli, Belâgat Arap Edebiyatı, s.52. 
156 Neml 27/88. 



MESEL, TEŞBİH VE TEMSİL                                                  Ayşe SEYİTHANOĞLU 

18 

 “…Sağırdırlar, dilsizdirler, kördürler. Onlar akıl erdirmiyorlar.” 157  Burada 
teşbih edatı ve benzetme yönü hazf edildiği için “teşbih-i beliğ” vardır. Yani onlar, 
Hakkı işitmede sağırlar gibi, Kur'ân ‘dan faydalanmada körler ve dilsizler gibidirler 
.Kur’ân-ı Kerîm’de teşbih-i beliğle ilgili başka örneklere de mevcuttur.158  

Vech-i şebeh (benzetme yönü) itibariyle temsiller temsîli ve gayrı temsîlî olarak 
da  ikiye ayrılmıştır. Temsîli teşbih, benzetme yönü değişik bir kaç unsurdan meydana 
gelen itibârî ( hayâlî) bir şekil ise buna “temsîlî teşbih” denir.159 Kur’an-ı Kerim’de  
mesellerde sıkça rastlanmaktadır.160Gayr-ı temsîlî teşbihler de benzetme yönü böyle 
değil, iki şey, bir veya bir kaç vasıfta birbirine benzemiyorsa buna “gayr-ı temsîlî 
teşbih” denir.161 

 
2.4.2. Temsil 

 
Sözlükte “benzemek, benzetmek” anlamındaki “müsul” kökünden türeyen 

temsil, “benzetmek, benzeri ve dengi olduğunu söylemek” demektir. Belâgat alimlerinin 
çoğu temsili, teşbihi  temsil gibi görürse de temsil, teşbihin dışında temsilî istiare, 
kinaye ve işaret gibi beyan ilmine ait sanatlarla ilgili kabul edilerek eskiden beri farklı 
anlayış ve yaklaşımlara konu olmuş, belâgat literatüründe bağımsız şekilde ele 
alınmıştır.162 

Görüldüğü üzere “temsil” bir ilim dalı olarak karşımızda durmaktadır. Benzetme 
esasına dayalı bu  sanatta, teşbihle ortak noktalar olduğu gibi ayrıldığı hususlar da 
mevcuttur. Teşbih genel, temsil ona nisbetle özeldir. Her temsil teşbihtir. Fakat her 
teşbih temsil değildir. Temsil ile anlatmak, düz anlatımdan daha kalıcı olduğu için 
Kur'ân-ı Kerîm’de sıkça yer verilmiştir. Mesellerin genellikle temsil teşbihi formunda 
geldiği görülmektedir. 

Kur'ân-ı Kerîm’de bilhassa iman-mümin ve ameli, küfür-kâfir ve ameli,şirk-
müşrik ve ameli,nifak-münafık ve ameli,cennet ve nimetleri,cehennem ve azabı ile 
dünya hayatının faniliği gibi soyut gerçekler doğadan ve çevreden alınmış somut olgu 
ve gerçeklerle temsil edilerek canlı birer tablo halinde gözler önüne serilir.163 

Kur'ân’ın edebi bir yönünü oluşturan temsiller; okuyucunun zihnini her an canlı 
tutmuş; temsiller her ne kadar edebi unsurun bir parçası olsa da itikadi ve amelli 
mesajlar bu temsillerin içine yerleştirilmiştir. 

Zemahşerî, Ebussuud(ö.1574) ve Alusi(ö.1854) gibi müfessirler Kur'ân-ı 
Kerîm’de yer alan bazı hitap ve muhaverelerin edebi ve belagi maksatlarının 
bulunduğunu, bunların gerçekliğinin kastedilmiş olmasından ziyade soyut gerçekleri 
diyalog üslubuyla ve çarpıcı tablolar halinde idraklere sunma amacı taşıdığını 
belirtmiştir.164 

Hadisi şeriflerde de temsili anlatımlara rastlanmaktadır. Hz.Peygamber, insan 
tiplerinden bahsederken bir darbı mesel zikretmiş ve şöyle demiştir: 

“Allah’ın benimle gönderdiği ilim ve hidayeti toprağa düşen bol yağmura 
benzer. Bu yağmur bazen öyle bir toprağa düşer ki; onun bir kısmı suyu kabul eder de, 

                                                
157 Bakara 2/171. 
158 En'âm 6/32; Tevbe 9/28; Hucurat 49/10; Nebe 78/6-7;10 ; Mutafifin 83/26, 
159Bolelli, Belâgat Arap Edebiyatı, s.55 
160 Bakara 2/19, 264-265; A’raf 7/176, İbrahim 14/18; Nur 24/35. 
161Bolelli, Belâgat Arap Edebiyatı, s.57 
162 İsmail Durmuş, TDV İslam Ansiklopedisi “temsil”maddesi, Ankara 2004, XL/435. 
163 Durmuş, “temsil” mad. XL/435. 
164 Durmuş, TDV İslam Ansiklopedisi “temsil” maddesi , XL/435. 



MESEL, TEŞBİH VE TEMSİL                                                  Ayşe SEYİTHANOĞLU 

19 

çayır ile bol ot yetişir.Bir kısmı da kurak olur, suyu üzerine tutar da Allah halkı ondan 
faydalandırır. Ondan hem içerler, hem hayvanlarını sularlar ve ekin ekerler.Bir diğer 
tür toprağa daha isabet eder ki; o toprak düzce ve kaypaktır. Suyu ne üstünde tutar ne 
de çayır bitirir. İşte Allah’ın dinini anlayıpta, Allah’ın beni kendisiyle 
gönderdiğinden(hidayet ve ilimden) faydalanan, öğrenen ve öğreten kimse ile (bunları 
duyduğu vakit kibrinden) başını bile kaldırmayan ve kendisiyle gönderildiğim Allah’ın 
hidayetini kabul etmeyen kimsenin misali işte böyledir.165 Genellikle “meselü” kalıbıyla 
başlayan bu ifadeler Kur'ân’ın maksat ve hedeflerine uygun olarak gelir. Kütüb-ü sittede 
dağınık halde bulunsa da Tirmizi bunların on dördünü “ebvab’ül emsâl” başlığı altında 
bir araya getirmiştir.166 

Temsillerle yapılan anlatımların diğer ilim dallarında da kullanıldığını, düz 
anlatımdan daha tesirli olduğunu Socrat’ın ve Eflatun’un örneklerinde de görmekteyiz. 
Ünlü düşünür Socrat’ın insan zihnini balmumundan bir levhaya benzeterek öğrenme ve 
unutma olayına bir açıklık getirmesi, Eflatun’un mağara misaliyle ide’ler alemini 
anlatması unutulmaz temsillerdir.167 

 
2.5. Kur'ân Mesellerinde Üslup 

 
Kur'ân-ı Kerîm’de itikadi, ahlâkî ve amelî alanlarda mesajlar vermek için 

kullanılan mesellerde başvurulan yöntem genel olarak “tasvir”dir. Bir Belâgat unsuru 
olan tasvirin hangi maksatlarla kullanıldığını Seyyid Kutup şöyle ifade etmektedir: 

 “Tasvir, Kur'ân üslubunun en güçlü anlatım aracıdır. Kur'ân, gözle görülen 
hadiselerin, manzaraların, zihinde oluşan soyut mefhumların ve ruhi hallerin yanı sıra 
insan tipleriyle beşer tabiatını da hisse ve hayale hitap edecek şekilde -tasvir-metodunu 
kullanarak-tablolaştırır; onlara öyle bir canlılık ve hareketlilik verirki zihinde oluşan o 
soyut mefhumların  hareketli bir şekle büründüğünü; insan tiplerinin canlanıp hayat 
kazandığı ve beşer tabiatının da  mücessem bir hal aldığı görülür.”168 

Görüldüğü üzere, Kutup, yaptığı betimleme ile tasviri Kur'ân’i anlatım için 
vazgeçilmez kılmaktadır. Kur'ân-ı Kerîm’de gaybla ilgili bilgiler verilirken; söz gelimi, 
âhiret hayatı, cennet, cehennem gibi konular anlatılırken; insanların bu dünyada görüp 
tanıdıkları, algılama yetilerinin dahilinde olan varlıklara tekabül eden kavram ve 
ifadeler kullanılmaktadır. Vahy dilinin dünyeviliğinin göstergesi olan bu durum 169 
mesellerde de görülmektedir.  

Terim olarak tasvir ”roman, hikaye ve diğer edebi türlerde olayların geçtiği 
yerleri, kişileri ve eşyayı öteki nesnelerden ayırıp bütün özellikleriyle ifade etme olarak 
açıklanmaktadır. Kur'ân’da tasvir konusuna ilk temas eden müelleflerden biri olan 
Bakıllani(ö.403/1013), Kur'ân’ın tasvir ettiği şeyi ve özellikle soyut kavramları gözle 
görülürcesine somutlaştırmada diğer sözlerin önüne geçtiğini belirtmiş ve tasviri, 
Kur'ân’ın icaz sırlarından biri olarak görmüştür.170 

Zerkeşî’ye göre ise anlamlar, şekiller gibi somutlaştırılır. Çünkü şekiller/sûretler 
zihinde daha kalıcıdır. Kavramlar ve anlamlar insanın duyu algılarından uzaktırlar. 

                                                
165Muhammed b. İsmail Buharî, Sahihu Buharî (Tahkik Doktor Mustafa Dib Buğa), Dâru'l-İbn Kesir, 
Dördüncü Baskı, Beyrut 1990,  I/42  Hadis no:79 
166 Ebu İsa Muhammed b. İsa et-Tirmizi, Süneni Tirmizi, (Tahkik Sıdkı Cemil el-Attar), Dâru'l-Fikr, 
Beyrut 1994, IV/391-399 
167 Eren, Kur'ân’da Temsiller,  s.15. 
168 Seyyid  Kutup, Kur'ân’da Edebi Tasvir, (Çev.Kamil Çetiner) Beka Yayınları,İstanbul, s.54. 
169 Demir, Kur'ân’ın Yeniden Yorumlanması, s.53. 
170  Hüseyin Elmalılı, TDV  İslam Ansiklopedisi “tasvir”maddesi, İstanbul 2011, XL/136. 



MESEL, TEŞBİH VE TEMSİL                                                  Ayşe SEYİTHANOĞLU 

20 

Bunların insan zihninde daha iyi yer etmesi için somutlaştırılarak anlatılmış ve gözle 
görülür hale getirilmiştir. Böylece histen/algıdan uzak bir bilgilendirme ve anlatım yolu 
değil, işitenin gözünün önüne getirip canlandırabileceği tasviri bir anlatım yolu 
benimsenmiştir.171 

Mesellerin daha ziyade soyut konuları örneklendirmede kullanıldığı göz önünde 
bulundurulduğunda, tasvir ve teşbihin meseller için  vazgeçilmez unsurlar olduğu 
görülmektedir. Mesellerin vazgeçilmezi olan gerek teşbih gerekse de tasvir muhatabın 
zihninde mesajın daha etkili ve kalıcı olması içindir.Yüce Allah, Kur'ân’ı  Kerîm de 
muhataplarına “Ey insanlar size bir temsil verildi, onu dinleyin” 172  demekte;  
muhataplarından verilen bu mesellerden öğüt almasını istemektedir. 

Arapça, Kur'ân’ın inişinden bugüne kadar inişli- çıkışlı, geniş ve dar, hareketli 
ve donuk, medeni ve bedevi çeşitli devirler geçirmiş olsa da Kur'ân-ı Kerîm, bu 
devirlerde yüce makamından, ilk tazelik ve canlılığından hiç bir şey 
kaybetmemiştir.173İ’câzın kudreti ve hakimiyeti ile tüm dünyaya ve insanlığa meydan 
okuyan Kur'ân-ı Kerîm 174  hidayet rehberliği yaparken; mesellerle de muhataplarını 
tezekkür175,tefekkür176ve akletmeye177davet etmektedir. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                
171ez- Zerkeşî,el-Burhan fi Ulumi’l-Kur’ân, s.326. 
172 Hac 22/73. 
173Muhammed Abdülazim ez-Zürkâni, Kur'ân İlimleri, Menahilu’l-İrfan Tercümesi,(Çev.Halil Aldemir, 
Ramazan Şahan) Beka Yayınları, İstanbul 2015, II/485. 
174 İsrâ 17/88;Tûr  52/33-34; Hûd 11/13-14; Bakara 2/23-24… 
175 İbrahim 14/25. 
176 Haşr 59/21. 
177 Ankebut 29/43. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

21 

3. MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN KUR’ÂN MESELLERİ 
 
Vahyin bir lafzı ve dilsel anlamı, bir de mantûk içinde saklı olan mefhumu ve 

“makasıd”ı (amaçları) vardır.Anlamın sabit olmasına karşılık hayat dinamik olduğu için 
o anlamlarda örtülü bulunan amaç da her zaman dinamiktir. İnsanoğlu akıp giden 
zaman, yaşayan tarih içinde Kur'ân’ın külli ve evrensel amaçlarını keşfedecektir.178 
Kur’ân’ı her dönemde doğru anlamanın imkanı, metindeki “maksad”ı ortaya çıkarmaya 
bağlıdır. Anlam (mana) ve içinde örtülü bulunan amaç (maksad)179 doğru anlaşıldığında  
ulaşılan mesajlarda aynı nisbette doğru olacaktır. Böylece Kur'ân’ın dinamizmi ve 
evrenselliği yakalanmış olacaktır. 

Kur'ân-ı Kerîm, parlak üslubu, lafızlarının inceliği, manalarının çekici güzelliği, 
prensiplerinin büyüklüğü, mesellerinin latif oluşu  ile hem avama hem de havasa tesir 
ederek, bütün insanlığı hayret içinde bırakmaktadır.180Muhataba itikadi, ahlâki, ameli  
konularda mesajlar veren bu ilâhî kitap, gönüllere hoş gelen, müşahede ve düşünmeye 
davet eden, insanın duygu ve ruhuna hitap eden181 bir yöntem izlemektedir. Bu yöntem 
izlenirken nesnel ve evrensel hakikatler soyut kelime ve kavramlar üzerinden anlatılmak 
yerine teşbih ve temsil metodu tercih edilerek somut bir dil seçilmiştir. Bunun 
nedenlerinden biri de tarihselci dil anlayışının çıkmazına girmeden realist, evrensel ve 
herkes tarafından anlaşılır bir dil kullanmaktır.182  

Mesellerde sıkça kullanılan teşbihler verilen mesajlarla paralellik arz etmektedir. 
Yüce Allah sahte tanrıların acziyetini,  “…Allah’ı bırakıp taptıklarınız bunun için bir 
araya gelseler bile bir sineği dahi yaratamazlar ..”183  buyurarak beyan etmektedir. 
Yahut kendinden başkasından yardım isteyenlerin halini avucunu suya  uzattığı halde, 
suya erişemeyenlere benzetmektedir. 184  Kur'ân mesellerinde izlenen bu yöntemle 
verilen mesajın  muhatap üzerindeki etkisini artırdığı, anlaşılmasının kolaylaştırdığı 
görülmektedir. Günlük hayattan seçilen bu tablolar aynı zamanda verilen mesajları da 
canlı tutmaktadır. 

Kur'ân mesellerinde günlük hayattan seçilen unsurların yanı sıra genel olarak 
tabiat ağırlıklı motifler kullanılmıştır. Bu motifler muhatabı gördüklerini anlamaya ve 
anlamlandırmaya davet etmektedir. Kur'ân makro planda kainatın, mikro planda ise 
oradaki tüm olgu ve olayların okunmasını ve her birinin arka planındaki ilâhî mesajın 
anlaşılmasını  vurgulamaktadır.185 

                                                
178 Mustafa Çağrıcı, Kur'ân,Gelenek ve Modern Çağ, Kur'ân’ı Anlama Yolunda Kuramer Konferansları -
II, Kuramer Yayınları, İstanbul 2017, s.15. 
179 Çağrıcı, Kur'ân,Gelenek ve Modern Çağ, Kur'ân’ı Anlama Yolunda Kuramer Konferansları s.16. 
180 Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, s.165. 
181 Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, s.167. 
182 Gıyasettin Arslan, Teşbih Retoriği Açısından Kur'ân’ın Evrenselliği, Dini Araştırmalar, Eylül-Aralık 
2007, Cilt.10, s.30, s.21. 
183 Hac 22/73. 
184 Ra’d 13/14. 
185 Zekeriya Pak, Allah- İnsan İletişimi, İlahiyat Yayınları, Ankara 2005, s.252. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

22 

Belâgatın tabiatı, Kur'ân teşbihlerinin tüm insanların akıl, vicdan, fikir ve 
fıtratlarına uygun olmasını gerektirmektedir.186Kur'ân-ı Kerîm’de teşbih ile bağlantılı 
olarak “ahsene tefsiren”187 tabiri yer almaktadır. “En güzel açıklama ve en güzel beyan” 
olarak izah edilen bu ifadeden yola çıkılarak Kur'ân-ı Kerîm’deki teşbih ile açıklık, 
açıklama, netleşme ve anlam berraklığı arasında bir ilişki kurulmaktadır. Ayrıca ayette 
bu teşbihlerin vahiy sahibi tarafından yapıldığının özellikle vurgulandığı, ilâhî teşbih ve 
anlatımların gerçek ve hak oldukları belirtilerek teşbihlerle doğru ve gerçeklik arasında 
bir ilinti kurulmuştur. Kur'ân zaten bu teşbih ve temsilleri kendinin hak bir kitap ve 
evrensel bir mesaj olduğunu kanıtlamak için kullanmıştır.188 

Kur'ân teşbihleri söze fiziki güzellik katmakla beraber bu teşbihlerin asıl 
işlevleri anlam, anlama ve anlamlandırmaya katkıda bulunmaktır. 189 Cerrahoğlu’nun 
ifadesi ile “mücerredi müşahhas, zihinde gaip olanı önünde hazır yapan meselleri ile 
müstesna ikna sistemi ve nefisleri meftun eden cazibesiyle Kur'ân-ı Kerîm”190 bir eğitim 
modeli olarak da karşımızda durmaktadır. 

Mesellerle soyut kavramlar zihinlerde daha kalıcı bir hale gelmektedir. İrad 
edilen mesellerin genellikle günlük hayattan seçilmiş olması, verilen mesajların   doğru 
anlaşılmasındaki etkiyi artırmaktadır. Kur’ân’ da sıkça kullanılan bu meselleri maksat 
ve mesajları bakımından  kesin çizgilerle  birbirinden ayırmak mümkün  değildir. 
Tevhid eksenli olan  bir meselde aynı zamanda ameli ve ahlâki bir yön de 
bulunmaktadır.Yahut amelle ilgili bir meselde tevhide işaret edilmektedir. Birbirinin 
tamamlayıcısı mesabesinde olan itikad, amel ve ahlâk başlıkları Kur'ân’ın ana 
konularından olması hasebiyle  bu çalışmada yol gösterici olmuştur. İlahi beyanın bir 
unsuru olan Kur'ân mesellerinin iradı ile itikâdi ve ahlâki sapmalara işaret edilmiştir. 
Tevhid ispat edilerek yüceltilirken şirk red edilmiştir. Mü’min doğru itikada sahip 
olması yönü ile övülürken kâfir zem edilmiş; muhatabın zihninde iman-amel eksenli bir 
din algısı oluşturulmuştur. Salih ameller medh edilmiş, kötü niyetle yapılan fiiller 
yerilmiştir. Çarpıcı örneklerle ilim-amel bütünlüğüne dikkat çekilmiştir. İlahi vahiy, 
tefekkür ve tedebbürü Kur'ân merkezli bir hayatın yapı taşı olarak vurgulamaktadır. 
Aklî melekelerin kullanılması neticesinde sahip olunacak erdemlerle kul İslam ahlâkına 
sahip olmaya davet edilmektedir. Böylece Kur'ân mesellerindeki temel maksat olan 
doğru itikad-amel-ahlâk bütünlüğü hasıl olacaktır. 

 
3.1. İtikâd ile İlgili Mesaj İçeren Meseller 
 

Kur'ân-ı Kerîm’de yer alan meseller, maksatlar ve mesajlar bakımından  
Kur'ân’ın ana  konularında olduğu gibi birbirini desteklemektedir. Genel itibari ile 
verilen mesajlar tevhidin tazimi, şirkin tahkiri üzerine kurulmuştur. Birçok meselde 
Allah’a iman ve  tevhid vurgusu yapılmaktadır. Tevhidin  ispatının yanı sıra şirkin reddi 
de itikadi mesaj içeren mesellerin genel konusunu oluşturmaktadır. Mesel irad edilen bu 
ayetlerde tevhid esaslı inanç sistemi ile şirk esaslı inanç sistemleri karşılaştırılmakta, 
Hakk’ın üstünlüğü vurgulanmaktadır.  

                                                
186Arslan, Teşbih Retoriği Açısından Kur'ân’ın Evrenselliği, s.21. 
187 Furkan 25/25. 
188Arslan, Teşbih Retoriği Açısından Kur'ân’ın Evrenselliği, s.21. 
189Arslan, Teşbih Retoriği Açısından Kur'ân’ın Evrenselliği, s.39. 
190Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, s.167. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

23 

Batılın gerçeklikten yoksun olduğunu ortaya çıkarmak, onun bir yalan ve sahte 
bir varlığa sahip olduğunu ispatlamak, iç yüzünü göstermek ve delillerini geçersiz hale 
getirmek; iddialarını etkisiz kılıp ortadan kaldırmak, kaçınılmaz sonunu açıklayıp beyan 
etmek191 maksadı ile verilen bu mesellerde muhatap  doğru itikada davet edilmektedir. 

İnsan bütün benliğiyle kendini Rabbi’ne teslim ettiği ve yaptığı işleri Allah’ın 
rızasını gözeterek ifa ettiği zaman tüm hayatı kulluğa dönüşmektedir.192 “De ki şüphesiz 
benim namazım, kurbanım , hayatım ve ölümüm alemlerin Rabbi Allah içindir”193 ayeti 
ile işaret edilen bu kulluk şuuruna ulaşmak, ancak tek ilah olarak Allah’ı kabul etmekle 
ve ibadetleri ancak O’na has kılmakla mümkün olacaktır. Sahte tanrıların tamamını red 
etmekle başlayan bu süreçte batıl  ilahların ne kadar aciz olduğu, zihinlerde meseller 
aracılığı ile netleştirilmiştir.194 

Tüm bu ilâhî ikazlara rağmen Allah’ı bırakıp başka ilah edinenler olmuştur. 
Hak’dan gafil olan bu kimselerin içine düşeceği karanlıklar 195  çarpıcı temsillerle 
anlatılmaktadır. Kur'ân’ın hak olduğu 196  ve hakkın batıla karşı her zaman üstün 
olacağı197 mesajları  tevhid inancına sahip olanlara güven vermektedir. Yüce Allah 
tevhid çatısı altına giren  kullarına “nurunu tamamlayacağını” müjdelemektedir. 198 
İnkarda ısrar edenler için de günlük hayattan seçilen mesellerin iradı ile  ilâhî davet  
sürdürülmüştür. Köle-efendi, tek efendili-çok efendili köle gibi hayatın içinden seçilen 
misallerle şirkin batıllığı ve çelişik yapısı işaret edilerek muhataplar ibret almaya davet 
edilmektedir. Tüm bu ilâhî ikazlara rağmen Allah’dan başka dost edinenler “örümcek 
yuvası” meselinde olduğu gibi kınanmakta199; şirki red etmeyenleri bekleyen akıbet de 
itikadi mesellerde zikredilmektedir.200 

 
3.1.1. Şirkin Tahkîri Tevhidin Tâzîmi 

 
Şirkin red edilip tevhidin tebliğ edilmesi, Kur'ân-ı Kerîm’in temel maksadını 

teşkil eder. Bu konuda irad edilen mesellere geçmeden önce şirk ve tevhid kelimelerinin 
izahı gerekmektedir. Şirk kelimesi sözlükte “ortak olmak” ve “ortaklık” manalarına 
gelmektedir. Şirk koşana “müşrik”, şirk koşulana “şerik” denilir.201Terim olarak ise “ 
Allah’ın zâtında, sıfatlarında, fiillerinde veya O’na ibadet edilmesinde ortağı, dengi, 
yahut benzerinin bulunduğuna inanma” demektir.202Allah’a ortak koşulmaması, sadece 
O’na kul olunması ve sığınılması, aracılar edinilmemesi emredilmiştir. Bu süreç 
mesellerin iradı ile desteklenmiş, şirk gibi soyut bir inanç verilen temsillerle zihinlerde  
somut hale getirilmiştir.  

Bir ve tek anlamında kullanılan “vhd” kelimesinden türeyen tevhid “bir şeyin bir 
ve tek olduğunu” kabul etmek demektir. 203 Genel olarak tevhid, uluhiyette ve 

                                                
191 Sadık Kılıç, Kur'ân ve Hadislerde Temsili Anlatım Özellikleri, İslami İlimler Dergisi Tefsir Sayısı, 
Çorum Çağrı Eğitim Vakfı, Yıl 5, Sayı 1, Bahar 2010 s.19. 
192  Ahmet Abay, Kur'ân’da Kişilik Eğitiminin İlkeleri, Düşün Yayıncılık, İstanbul 2012, s.72. 
193 En’am, 6/162. 
194 Ra’d 13/14. 
195 Ra’d 13/16. 
196 Ra’d 13/19. 
197 Enbiya 21/18. 
198 Saf 61/8. 
199 Ankebut 29/41. 
200 Hac 22/31. 
201 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, X/449. 
202 Mustafa Sinanoğlu, TDV İslam Ansiklopedisi “şirk” maddesi,İstanbul 2010,  XXXIX/193. 
203 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, III/446. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

24 

rububiyette olmak üzere iki başlık altında değerlendirilmektedir. Uluhiyette tevhid, 
Allah’ın zâtında, sıfatlarında ve fiillerinde yegane ve benzersiz olduğunu 
benimsemektir. Rububiyette tevhid ise Allah’tan başkasına tapmamak ve sığınmamak 
demektir. Uluhiyette tevhid zihnî bir fonksiyondur ve imanın teorik yanını oluşturur. 
Rububiyette tevhid ise kalbin ameli olup imanın gönül hoşnutluğu ile kabulünü teşkil 
eder.204Tazim ve hürmet  sadece Allah’a mahsustur.  

İnsanlığı şirkin karanlığından kurtarıp tevhidin aydınlığına ulaştırmak isteyen 
ilâhî vahy, bu tasavvuru inşâ ederken meseller kullanmıştır. Şirkin çirkin yüzünü 
örneklerle anlatan Yüce Allah bu batıl itikâdın her türlüsünü  red etmiştir. Tevhidi 
yücelterek, bir ve tek olan Allah inancına davette itikâdi prensipler belirleyen Kur'ân-ı 
Kerîm, muhatapları mesellerle tefekkür ve tedebbüre davet etmiştir. 

 
3.1.1.1. Şirkin Reddi 

 
Tevhid inancı şirkin her türlüsünü red ederek başlamaktadır. Uluhiyette ve 

rububiyette tek olan Yüce Allah, Kur'ân-ı Kerîm’de sahte tanrıların acizliğini sinek ve 
örümcek meselleri irad ederek anlatmaktadır. Batıl tanrılara yapılan duaların 
geçersizliği Ra’d 13/14. ayetteki temsille somutlaştırılmaktadır. Allah’ı bırakıp başka 
ilah edinenlerin durumu ise  Ra’d 13/16. ayetle bildirilmekte, ama-gören, karanlık-
aydınlık teşbihleri ile şirk ve tevhidin farkları beyan edilmektedir. 

 
3.1.1.1.(a). Bâtıl İlahların Acizliği 

 
Kur'ân-ı Kerîm’de  Allah’tan başkasının ilahlığı red edilmekte, tek olan Allah’ın 

uluhiyetini  ve rububiyetini ispat için delil ve hüccetler getirilmektedir. İrad edilen bu 
ayetlerde205  baştan sona şu temel düşünce verilmektedir: “Göklerde ve yerde bütün 
egemenlik, otorite ve yetkilere sahip olan sadece Allah’tır. Yakarma O’na mahsustur. 
Bütün nimetler O’nun kudret  elindedir. O’ndan başka otorite yoktur. Gökte ve yerde 
O’ndan başkasının hükmü geçmez.”206  

Allah’ın gücünün ve kudretinin sonsuzluğuna rağmen batılda ısrar edenlere, 
şirkte inat edenlere ilahi vahiy bir mesel sunmaktadır. 

“Ey insanlar! (Size) bir misal verildi; şimdi onu dinleyin: Allah'ı bırakıp da 
yalvardıklarınız (taptıklarınız) bunun için bir araya gelseler bile bir sineği dahi 
yaratamazlar. Sinek onlardan bir şey kapsa, bunu ondan geri de alamazlar. İsteyen de 
âciz, kendinden istenen de!”(Hac 22/73) 

Bu ayette insanların tek bir tanrısı bulunduğunu, ikna edici biçimde ortaya koyan 
ve Allah’tan başkasına ibadet etmenin boş bir davranış olduğunu hatırlatan delillerden, 
öğüt ve uyarılardan sonra sahte tanrıların ve onlara tapanların durumunu özlü biçimde 
anlatan bir misal verilmiştir. Bu temsilî anlatımda, öncelikle muhataplar bir an için, aklî 
muhâkemelerini kısıtlayan önyargılardan ve esiri oldukları alışkanlıklardan sıyrılıp, 
akıllarını kullanmaya, verilen örneği can kulağıyla dinlemeye davet edilmektedir. 207 

                                                
204 Mevlüt Özler, TDV İslam Ansiklopedisi “tevhid” maddesi, İstanbul 2012, XXXXI/19.  
205 Zuhruf 43/84; Nahl 16/17,20-22; Fatır 35/3; En'âm 6/46; Kasas 28/70-72; Sebe 34/22-23; Zümer 39/5-
6; Neml 27/60-64; Furkan 25/2-3; En'âm 6/101-102;Bakara 2/165;Ahkaf 46/4-5;Enbiya 21/22-
23;Mü'minûn 23/91;İsra 17/42-43… 
206 Ebu’l A’la Mevdûdî, Kur'ân’a Göre Dört Terim,(ilk çev.İsmail Kaya-Osman Cilacı; yeni düzenleme, 
İsmail Çolak), Beyan Yayınları, İstanbul 2014, s.25. 
207 Heyet, Kur'ân Yolu, III/753. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

25 

Yüce Allah’ın “bir misal verildi” diye buyurması misaller vermek sûretiyle 
getirmiş olduğu delillerin muhataplar tarafından daha iyi kavranılabilir oluşundan 
dolayıdır.208 

Bu ayetteki meselde, maksadın, “tefekkür”e davet olduğu da ifade edilmiştir. 
Çünkü, düşünmeksizin yalnız işitmek hiç bir zamanda insana menfaat vermez, ancak 
insan duyduğu sözün manasında ve o sözün maksadında teemmül ve tefekkür ederse 
menfaat görür. Binaenaleyh ayette darb-ı meseli istima’la emir, tefekkür etmekle 
emirdir.209 

Maddi örnekleri zikrederek, manevi konuları açıklamak, anlatmak maddi 
alandan manevi alana geçişi sağlamaktadır. Ayet, verilen örneğin dikkatlice dinlenmesi 
emrini vermektedir. Öğretene örnek verme düşerken, öğrenene de dinlemek düşer. 
Allah bu emri ile insanların anlatılan örneğe alaka duyup dikkatlice dinlemelerini 
istemektedir. 210 Anlatılandan gerekli dersi almak için önce gereği gibi dinlemek 
öğütlenmektedir. 

Yüce Allah müşriklere verdiği örnekle, yaratma olgusuna dikkat çekmektedir. 
Tapınılan Tanrı, yaratmayı gerçekleştirmeli, yaratmaya gücü yetmeli ve yarattığı bir şey 
olmalıdır. Burada örnek olarak da yarattıklarının en küçüklerinden biri olan sineği 
zikretmektedir.211Ayetin son cümlesinin, yani  “İsteyen de âciz, kendinden istenen de!” 
kısmının el-meselü’s sair (atasözü) haline geldiği söylenmektedir.212 

 Mesel verilen ayetin sebebi nüzûlu hakkındaki meşhur rivayet şu şekildedir: 
İbni Abbas “Onlar putlarını zaferan ile sıvarlardı, daha sonra zaferan kurur, sinek gelir 
ve onlardan bir şey gelip götürürdü” 213  demektedir. Allah’ın dört sebepten dolayı 
özellikle sineği misal verdiği şöyle izah edilmektedir: “Allah, sineği; hakirliği, zayıflığı, 
pisliği  ve çokluğu sebebiyle örnek olarak vermiştir. Şu halde sinek hayvanların en 
zayıfı ve en basiti iken ve müşriklerin Allah’ı bırakıpta taptıkları putlar, böyle bir varlığı 
yaratmaya ve onun verdiği eziyeti savmaya güç yetiremezken, bunların kendilerine 
ibadet edilen ilahlar ve itaat edilen  rabler olması nasıl caiz olur? işte bu en kuvvetli ve 
en açık delildir.”214Bu delil, Allah’ın sonsuz gücü ve kudretine, sahte ilahların ise 
acizliğine işaret etmektedir. 

Aslında sineğin yaratılışı ile filin ya da devenin yaratılışının imkansızlığı eşittir. 
Kur’ ân’ ın  olağanüstü ifade tarzının bir örneği olarak sinek seçilmiştir. Çünkü bir 
sineği bile yaratamamanın verdiği eziklik, bir deveyi ya da fili yaratamamanın verdiği 
eziklikten daha derin ve insan üzerinde daha büyük etki bırakır. Ama bu durum ayette 
direkt olarak söylenmemektedir. İşte bu da Kur’ân’ ın olağanüstü ifade tarzının göz 
kamaştırıcı örneklerindendir.215     

                                                
208   Muhammed b. Ahmed b.Ebi Behr Kurtubî, el-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, Buruç 
Yayınları,(Çev.M.Beşir Eryarsoy) İstanbul 2011, XII/152-154. 
209 Mehmed Vehbi Konyalı, Hulasatu’l-Beyan Fi Tefsiri’l-Kur’ân, Üçdal Neşriyat, İstanbul 1965 IX-
X/3587. 
210  Bayraktar Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'ân Tefsiri, Bayraklı Yayınları,İstanbul 2013, 
XIII/157. 
211 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'ân Tefsiri, XIII/157. 
212 Ulutürk,  Kur'ân’da Temsili Anlatım, s.70. 
213 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, III/167 ; Kurtubî , el-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, XII/153 ; Konyalı Mehmed 
Vehbi, Hulasatu’l- Beyan Fi Tefsiri’l- Kur'ân, IX-X /3586. 
214 es-Sabûnî, Safvetü’t-Tefasir, (Çev.Sadreddin Gümüş,Nedim Yılmaz), Ensar Yayınları, İstanbul  2012, 
IV/145; el-Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân,  XII/153. 
215 Seyyid Kutup, Fi zilâli'l-Kur'ân, Dünya Yayıncılık, (Çev.Salih Uçan,Vahdettin İnce,Mehmet Yolcu) 
İstanbul 1980, VII/381. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

26 

Ayette geçen “isteyen de âciz istenen de” ifadesi ile ilgili iki görüş vardır: İbni 
Abbas (ö.68/687), “Ayette geçen talib “put”; matlup “sinektir” demiştir.216 Talib “puta 
tapan”, matlup “putun kendisidir” diyenler de olmuştur. İkinci görüş tercih edilen 
görüştür.217  

Beyzavi (ö.685/1286) bu ayetteki isteyenin de istenenin de aciz ve güçsüz 
olduğunu  şöyle izah etmektedir: “İsteyenin putlardan dileklerde bulunan, onlara tapan 
müşrikler, istenenin de müşriklerin taptığı putlar olabileceği gibi, isteyen kendisinden 
sineğin kopardığı put, istenen de onu vermeyen sinek olabilir.”218 Yani put sinekten bir 
şey almak ister; sinek puttan bir şey almak ister. Böylece putun acizliği ortaya 
konmaktadır. 

Ayette her ne kadar cansız putlar öne çıkarılmış gibi görünüyorsa da, canlı, 
cansız, akıllı, akılsız Allah’dan başka ve Allah ile beraber mabud kabul edilen sahte 
tanrılar bu ayetin şümulüne girer. Çünkü ayetin baş tarafı yaratmayı esas almaktadır. 
Yaratıcı tek olduğu için, hak mabud da tektir.219Ayet, bağlam açısından incelendiğinde 
ise Allah’ın Kavi ve Aziz olduğu vurgusu görülecektir. Allah, önce putların ve sahte 
ilahların  ne kadar hakir olduğunu, bir sineğe dahi güç yetiremeyeceğini, yani ilahlık 
vasfı taşımadığını  anlattıktan sonra sözü zâtına getirmiş,  kuvvet vasfı  ile gücünü ilan 
etmiştir. 

Kur'ân-ı Kerîm’de mesellerin temel gayesi inanç ilkelerinin belirlenmesidir. 
Zihinlerde olan muhtemel kuşkuların da  somut örneklerle giderildiği bu ilâhî 
beyanlarda soyut ifadelerin somutlaştırılmış olması muhatabın anlamasını 
kolaylaştırmaktadır. Yüce Allah  sahte tanrıların batıllığını ve onları ilah edinenlerin 
acizliğini bir mesel irad etmek sûretiyle beyan etmiştir. Kur'ân-ı Kerîm’de Allah’a eş 
koşulan bütün unsurlar red edilerek itikadî prensipler bildirilmiştir. 

 
3.1.1.1.(b). Allah’tan Başka İlah Edinenlerin Durumu 

 
Kur’an’ı Kerim’de tevhide yönelik mesajlar verilirken şirkin faydasızlığı da 

somut örneklerle  göz önüne koyulmaktadır. Yüce Allah Ankebut sûresi 41. ayette  
genel olarak putperestlerin dinlerinin anlamsızlığını, çürüklüğünü, onların tanrı diye 
inanıp bağlandıkları, sığınıp güvendikleri nesnelerin yararsızlığını220 örümceğin evine 
benzeterek zikretmektedir. 42. ayette meselin izahını yapmakta, 43.ayette ise genel 
olarak mesellerin niçin verildiğini açıklamaktadır. Örümceğin misal olarak seçilmesinin 
sebebi ise Allah’ı bırakıp sahte ilahlar edinenlere, edindikleri ilahların, onlara tıpkı 
örümceğin yuvası gibi hiç bir fayda sağlamamasıdır. Zira yuvaların en zayıfı ve 
güçsüzü örümcek yuvasıdır.221 

“Allah'tan başka dostlar edinenlerin durumu, örümceğin durumu gibidir. 
Örümcek bir yuva edinir; halbuki yuvaların en çürüğü şüphesiz örümcek yuvasıdır. 
Keşke bilselerdi!” ( Ankebut 29/41) 

                                                
216 Muhammed b.Cerîr et-Taberî, Câmiu’l-Beyân an Te’vîli ‘Ayi’l-Kur’an, Dâru’l İbn Hazm, Ürdün 2002, 
X/256. 
217 Sabûnî, Safvetü’t-Tefasir, IV/147.  
218  el-Kazi Nasuriddin el- Beydâvî, Envar’t-Tenzil ve Esraru’t-Te’vil, Dâru’l-Kütübü’l-ilmiye, Beyrut  
2003, II /9. 
219 Şihabuddin Mahmud El-Alusi, Ruhül Meani fi Tefsiri Kur’âni’l-Azim ve’s seb’il Mesani, Dâru’l-İhyai 
Turasil Arabi, Beyrut 1999, XV/259. 
220 Heyet, Kur'ân Yolu, IV/270. 
221 Kurtubi, Camiu li Ahkami’l-Kur’ân, XIII/403. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

27 

Sûre bütünlüğü içinde mesele baktığımızda, bu ayetlerden önce Peygamberleri 
yalanlayıp şirke düşenlerin nasıl yok olduğu örnekleriyle açıklanmaktadır.222 Helaka 
uğrayan kavimlerinden sonra onların halinin bu örümcek misali ile izah edilmesi 
peygamber ve mü’minler için bir vaat ve müjde olarak da ifade 
edilebilmektedir. 223 Ayrıca bu ayette putperestlerin dinlerinin anlamsızlığına, 
çürüklüğüne; onların tanrı diye inanıp bağlandıkları, sığınıp güvendikleri nesnelerin 
yararsızlığına dikkat çekilmektedir. Allah'ı bırakıp O'ndan başkasını tanrı edinen veya 
açıkça böyle olmasa bile, tutum ve davranışlarıyla bir fâniye -olağan ve makul saygı 
sınırlarının ötesine geçerek- tanrı gibi bağlanan ve sadece Allah'tan bekleyebileceği 
yardım ve desteği ondan bekleyen insanın, içine düştüğü büyük yanılgı etkileyici bir 
benzetmeyle anlatılmaktadır.224  

Ankebut sûresinde, bu ayetten önce, Karun, Firavun ve Haman’a işaret 
edildikten sonra örümcek misalinin verilmiş olması da son derece dikkat çekicidir. Önce 
tuğyan ve zulmün öncüleri olan bu kimseler ve uğradıkları akıbetler bildirilmektedir. 
Daha sonra da Allah’tan başkalarını mabud edinenlerin hali bir meselle 
somutlaştırılmaktadır. Kendini bile koruyamayan bu sahte ilahların ve onlara 
dayananların hali örümcek misali ile göz önüne serilmektedir. Haktan gayrısının 
hiçliğini ifade eden bu meselle “Allah’tan başkasına dayanan her ümidin dipsizliği” 
vurgulanmakta225; meselenin ehemmiyeti çarpıcı bir örnekle ifade edilmektedir. 

Meselde örümceğin seçilmesinin sebebi, onun “evinin çürüklüğü” ile meşhur 
olmasından dolayıdır.226Bir evde muhakkak olması gereken vasıflar bellidir. Tavan ve 
duvarı olmayan ev ev değildir. İbadet edilecek varlığın da yaratıcı, rızık verici, fayda 
verici ve zarar defe edici olması gerekir. Eğer bunların hepsini kendinde toplayamazsa, 
en azından zararı defeden ve faydalı olan bir varlık olması gerekir. Çünkü böyle 
olmayan varlık ile yok olanın yokluğu eşittir. O halde, örümceğin o evi yapması ile, bir 
evde bulunması gereken şeylerden hiçbirinin meydana gelmemesi gibi, kâfirin de 
putları dost ve tanrı edinmesinde, kendisi için bir dosttan beklenen hiçbir fayda 
meydana gelmez.227 

Şu bir gerçektir ki bütün doğrular tevhide ulaşıldığı, bütün sapmalar da ondan 
uzaklaşıldığı içindir. Bundan dolayı Allah’ın insanlığa son mesajı Kur'ân baştan başa 
tevhide dair mesajlarla doludur ve O, tevhidin en şaşmaz ve yegane ölçüsüdür.228Bu 
meselde de tevhid vurgusu yapılmakta sığınılacak tek ilahın, tutunulacak tek velinin 
Allah olması gerektiği muhataba mesaj olarak verilmektedir. Şirkin her türlüsüne yüz 
çevirmemizi isteyen Yüce Allah bunun yolunun sağlam bir tevhid inancından geçtiğini 
her fırsatta vurgulamaktadır. Burada “âlihe" yani ilahlar denilmeyip ,”evliya” denilmesi, 
yalnız açık şirki değil, gizli şirki dahi yok edip kaldırmaya yöneliktir.229 Zira Allah’tan 
başkasını dost edinen, ondan bir yardım ve menfaat bekleyenin hali sadece sinek 
yakalamaya yarayan örümceğin evinin haline benzemektedir. 

Allah’tan başkasını dost edinenler, iktidar sahiplerinin ellerindeki caydırıcı güce 
aldanmakta ve onu kadir-i mutlak bir pozisyona getirmektedirler. Bu yüzden korku ve 

                                                
222Ankebut 29/14-40. 
223Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, VI/221. 
224Heyet, Kur'ân Yolu, IV/271. 
225Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili,6/221. 
226el-Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi’l-Kur'ân,XIII/403; Zuhaylî,Tefsirü’l-Münir, X/524; Yazır, Hak Dini 
Kur'ân Dili, VI/221. 
227er-Râzi, Mefâtîhu’l-Gayb, XVIII/24-25. 
228 Mevlüt Özler, İslam Düşüncesinde Tevhid, Rağbet Yayınları, İstanbul 2005, s.13. 
229 er-Râzi, Mefâtîhu’l-Gayb, XVIII/26. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

28 

ümitle bu güce yönelmekte, ondan korkmakta ve endişelenmektedirler.230Bu temsil, 
hakikat fırtınası önünde uzun süre dayanamayıp paramparça olmaya mahkum bulunan 
bâtıl inanç ve değerleri sembolize etmektedir.231 

Kâfirler gökleri ve yerleri yaratan Allah’ın örümcek, sinek gibi misaller 
getirdiğini sorgulamışlardır. Yüce Allah da  onlara Bakara sûresinde  “Şüphesiz Allah, 
sivrisinek ve ondan daha büyüğü ile misal vermekten çekinmez” 232  diye cevap 
vermektedir. Sivrisineğin misal olarak verildiği  bu ayet,  rivayetler ışığında her ne 
kadar Bakara sûresinde ard arda irad edilen ve münafıklarla ilgili olan ayetler zincirinin 
bir halkası olarak düşünülmeye müsait olsa da benzer formda gelen; Hac sûresi ile 
Ankebut sûrelerinde verilen mesellerle de benzerlik göstermektedir. Bu durumda, diğer 
rivayetlerin de göz ardı edilmemesi gerekmektedir. Tıpkı münafıklar gibi, Yahudilerin 
veya müşriklerin de verilen mesellerden gereken dersi çıkartmadığı, aksine 
küçümsemek ve dalga geçmek sûretiyle benzer kampanyalara dâhil olduğu da 
zikredilmesi gereken başka bir gerçektir. Bakara sûresinde olduğu gibi, Hac sûresinde 
ve Ankebut sûresinde de sinek ve örümcek meselleriyle batıl itikadların tamamı red 
edilmiş, sadece münafıklara değil Hak’tan sapan tüm inkârcılara meselenin ehemmiyeti 
bir kez daha gösterilmiştir.233 

Yüce Allah 43. ayette “Biz insanlara bu misalleri veriyoruz. Bunları ancak ilim 
sahipleri anlayabilirler” demektedir. Rivayet edildiğine göre Hz. Peygamber bu ayeti 
okudu ve şöyle buyurdu: “Gerçek alim Allah Teala hakkında aklını kullanan , O’na 
itaat edip amel işleyen ve O’nun gazabından sakınan kimsedir.”234Allah’dan gayrısının 
fani ve aciz olduğuna ve bu sebepten O’ndan gayrısına ibadetin bâtıl olduğuna, ilim 
sahibi olanlar inanırlar ve idrak ederler.235O halde kula düşen hakkıyla ilim öğrenip, 
tefekkür ve tedebbür ederek Allah’ın kendisine verdiği akıl nimetini yerinde kullanmak, 
Allah’ın verdiği mesellerden hakikatlere ulaşmaktır. 

 
3.1.1.1.(c). Allah’tan  Başka İlahlardan Yardım İsteyenlerin Hâli 

 
Dua, insanın tekebbür ve istiğnadan vazgeçip, Allah’ın mutlak kudretini, 

adaletini ve merhametini kavramasından doğan bir boyun eğmedir.236Kur'ân-ı Kerîm’de 
Yüce Allah kendisine nasıl dua edeceğimizi bize öğretir.237 

Bakara 2/186. ayette mealen “Kullarım sana Beni sorarlarsa ben çok  yakınım. 
Dua edenin yakarışına her zaman karşılık veririm. Öyleyse onlar da bana karşılık 
versinler ve bana inansınlar ki doğru yolu bulabilsinler”238 buyrulmaktadır. Bu âyet, 
keyfıyetsiz ve akıl almaz büyüklüğün sahibi olan Rabbin kullarına yakın olduğunu, her 
an ve her yerde hazır ve nazır bulunduğunu, fizik ve matematik ötesi büyüklüğün 

                                                
230Murat Kayacan, Kur'ân’ın Hz.Peygamber’i Eğitmesi,Pınar Yayınları, İstanbul 2013, s.138. 
231 Esed, Kur'ân Mesajı, II/803. 
232 Bakara 2/26. 
233  Ayşe Seyithanoğlu, Bakara Sûresi 26. Ayette Geçen Temsili Anlatımın Sebebi Nüzûl ve Bağlam 
Açısından Değerlendirilmesi,Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017, 
cilt: XV, sayı: 30, s.628. 
234  el-Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, XIII/405; Zuheylî, Tefsiru’l-Münir, X/525. (Tefsir 
kaynaklarında zikredilen bu hadise temel hadis kaynaklarında  ulaşılamamıştır. İbn Cevzî (ö. 597/1201) 
el-Mevzuat adlı eserde bu hadisin ravilerinden birinin münker olduğunu bildirmektedir. Ayrıntılı bilgi için 
bkz.İbn Cevzî, el-Mevzuat, Dâru’l-Fikr, Beyrut 1983, I/219-245) 
235 Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili,  VI/222. 
236 İlhami Güler, Ömer Özsoy, Konularına Göre Kur'ân, Fecr Yayınevi, Ankara 2001, s.410. 
237 Fatiha, 1/4; Felak, 113/1-5; Nas,114/1-6 ; Enbiya 21/112 ; Mü’minûn 23/ 118 gibi… 
238 Esed, Kur'ân Mesajı, I/51. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

29 

mesafe olarak uzaklığı gerektirmediğini ifade ederek kullara, şuurlu ve canlı bir ibadetin 
yollarını açmaktadır.239 

Ra’d sûresi 14. ayette O’ndan başka ilahlara yönelenlerin hali bir meselle 
anlatılmış, zihinlerde somut hale getirilmiştir. Putlardan yardım isteyenlerin halini su 
içmek isteyip de avucunu açtığı halde su içemeyenin haline benzeten Yüce Allah, 
onların dualarının da nasıl geçersiz olduğunu şu şekilde ifade etmiştir: 

“Hak olan çağrı (dua, ibadet) yalnızca O'na (olan) dır. Onların Allah'tan başka 
çağırdıkları ise, onlara hiç bir şeyle cevap vermezler. (Onların durumu) yalnızca, 
ağzına gelsin diye, iki avucunu suya uzatan(ın boşuna beklemesi) gibidir. Oysa ona 
gelmez. Kâfirlerin duası, hep boşa gider”( Ra’d 13/14) 

Buradaki sahne, dile gelen, hareket eden, didinen, yanıp tutuşan bir susuzun 
canlandırdığı sahnedir. Tek gerçek dua, gerçekleşen, karşılık gören tek dua, Allah’a 
yönelik olan duadır. O’nun dışındakiler boşu boşuna olan çağrılardır. Bunca emeğe, 
yorgunluğa, zorluğa rağmen “suya” ulaşılamayacaktır.240 

Kâfirlerin Allah'dan başka davet ettikleri veya dua edip durdukları, yani 
namlarına propaganda yaptıkları kimseler, adak yapıp ihtiyaç arzettikleri putlar, uğur 
saydıkları, adak adadıkları, yardım diledikleri ve imdada çağırdıkları kişiler onlara 
hiçbir şekilde icabet edemez, hiçbir dilediklerini yerine getiremezler. Ancak ağzına 
erişsin diye iki elini birden suya doğru uzatan susuz gibi, boşuna avuç açmış olurlar. 
Uzaktan avuç açmakla su gelip de insanın ağzına girmez. Bunun gibi kâfirlerin duası 
dalaletten başka birşey değildir. Tamamiyle sapıklıktan ve batılla oyalanıp durmaktan 
ibarettir.241Boş bir çabanın ötesine geçmeyecektir. 

Allah, bu ayette gerçek dua ile sahte, yani şirke götüren duanın farkını ortaya 
koymaktadır. Gerçek dua, yalnız Allah’a yapılan, şirkin karışmadığı duadır. Batıl, sahte, 
şirke götüren dualar da Allah’tan başkasının karıştırıldığı dualardır.242Genellikle taştan, 
ağaçtan yapılmış olan putların hiçbirinin duaya cevap veremiyecekleri zaten aşikardır. 
Fakat âyette kullanılan   َذِین َّ  edatının daha çok akıllı varlıklar için kullanıldığıال
düşünülecek olursa bu âyetteki mânâyı yalnızca putlara ait kılmak ve öyle tefsir etmek 
ifadenin dış görünüşüne aykırı düştüğü gibi, siyaka da uygun düşmemektedir. Şu halde 
burada yalnızca şuursuz putların değil, Allah'ın dışında tanrılaştırılan birtakım liderler 
veya şahısların da o cansız putlar gibi, hiçbir duaya icabet edemeyecekleri, Allah'ın 
iradesi olmadan hiçbir isteği yerine getiremeyecekleri söz konusu ediliyor demektir.243O 
halde put derken yalnızca Arap müşriklerinin taptıkları sembolleri kastetmemek 
yaratılmışların tamamını bu kapsamda değerlendirmek gerekir.244 

Hak davet O’nadır. Duaya icabet eder. Allah dışında dua edilenler ne duayı 
hisseder ne de icabet etmeye kudretleri vardır.245Yani Allah’ın davetinin hak olduğu 
gibi kullarının Yüce Allah’a dualarının hak, Allah’ın dışındakilere dua edenlerin 
dualarının bâtıl ve zayi olduğu anlaşılmaktadır. 246  Buna göre kâfirler, yakarışlarını 
duymayan ve anlamayana nida etmektedirler.Yalvarıp yakarmaları, bağırıp çağırmaları, 
Allah’tan başka ilahlar için ilahlar için yalnızca belirsiz bir dua ve anlaşılmaz bir nida 
olarak kalmaktadır. İlahlara dua edilmekte, ama dua edilenler bunu anlamamaktadır. 

                                                
239 Heyet, Kur'ân Yolu, I/283. 
240 Kutup, Fi Zilâli’l-Kur’ân, VI/ 351. 
241Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, V/134. 
242 Bayraktar Bayraklı, İnsanlığın Vebası Şirk, Düşün Yayıncılık, İstanbul 2015, s.31. 
243Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, V/134. 
244 Sait Şimşek, Hayat Kaynağı Kur'ân Tefsiri, Beyan Yayınları, İstanbul 2012, III/66. 
245 el-Beydâvî, Envar’t- Tenzil ve Esraru’t -Te’vil, I/514. 
246 Mehmed Vehbi Konyalı, Hulasatu’l-Beyan Fi Tefsiru’l- Kur'ân, VII-VIII/2624. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

30 

Böylece dua edenin gafilliği, yaptıkları duaların abesliği ve ilahların bu konudaki 
acizliği tablolaştırılmaktadır. 247 Ayette verilen meselden maksadın azabın nüzûlüyle 
Rasûlullâh’ın duasının kabul olması ve putlara dualarının bâtıl ve emeklerinin zayi 
olmasıyla kâfirleri tehdit ettiğini söyleyenler de olmuştur.248 

Ayet, meselin hemen ardına zikredilen kâfirlerin duasının sonuca ulaşmayacağı  
hatırlatılarak tamamlanmaktadır. Yüce Allah “Kâfirlerin duası hep boşa gider” 
buyurmaktadır. Çünkü onlar Allah’a dua ederlerse, Allah onlara icabet etmez. İlahlarına 
dua ederlerse de putları icabet etmeye kadir olamaz. Yani boşa gitmiştir, hiçbir faydası 
yoktur.249 

Bağlam açısından bakıldığında önceki ayetlerde yağmur yüklü bulutlardan 
bahsedilirken, daha sonra yardımı Allah’tan başkasından bekleyenlerin bir damla suya 
hasret kaldıkları zikredilmektedir. Sibakıyla birlikte değerlendirildiğinde her türlü 
rahmetin kaynağının bizzat Allah olduğu, ondan ilişkiyi kesenlerin ise çaresizliğe 
mahkum olduğu anlaşılmaktadır.  Yazır bu durumu  “Allah'ın izni olmayınca insan hava 
içinde nefes bile alamaz” diye ifade etmektedir.250 

Yaratana dua edip yalvarmak aklın ve fıtratın gereğidir; oysa yaratılana 
yalvarmak akla ve fıtrata ters hareket etmektir. Yaratılana dua etmenin tek adı vardır. O 
da şirktir.251Kur'ân-ı Kerîm tevhid akidesini insanların inanç dünyalarına  yerleştirirken 
var olan yanlışları düzeltmeyi de hedeflemektedir. Allah’tan başkasına yalvaran 
kâfirlerin yaptıklarının yanlışlığını göz önüne seren bu meselde itikadi bir yanlış ifade 
edilmekte, Kur'ân-ı Kerîm’in en  temel esası olan tevhid ön plana çıkartılmaktadır. Ra’d 
sûresinde birbiri ardına gelen mesellerle252 ilâhî davetin hak olduğu, müşriklerin ve 
kâfirlerin ise hakikati bırakarak  yöneldikleri sahte ilahların bâtıl olduğu 
zikredilmektedir. 

Allah’ı bırakıp başka ilah edinenlerin içine düşeceği karanlıklar Ra’d Sûresi 16. 
ayette şu temsille bildirilmeye devam etmektedir. 

“Göklerin ve yerin rabbi kimdir?" diye sor; "Allah'tır" diye de cevap ver; sonra 
de ki: "Öyle ise O'nu bırakıp da kendilerine bile fayda sağlayacak veya zararı savacak 
güce sahip olmayanları velîler yerine mi koyuyorsunuz?", "Hiç âma ile gören bir olur 
mu? Yahut karanlıklarla aydınlık eşit olur mu?" diye de sor. Yoksa Allah'ın yarattığı 
gibi yaratan ortaklar koştular da bu iki yaratma arasındaki benzerlikten dolayı mı 
şaşırdılar?" De ki: "Her şeyi yaratan Allah'tır, O birdir, karşı konulamaz güce 
sahiptir.”(Ra’d 13/16) 

Ra’d sûresinde tevhid ilkeleri, müşriklerin kınanması ve yerilmesi  gibi konuları 
destekleyen, hak ve batılı örneklendiren meseller sıralanmaktadır. Yüce Allah misaller 
getirerek, gerçeği gösteren bunca delili görmeyen müşrikleri âmaya, görüp ibret alan 
müminleri gören kimseye, küfür ve cehaleti karanlıklara, ilim ve imanı da aydınlığa 
benzeterek hem İnkârın psikolojik sebeplerine ışık tutmakta hem de müşrikleri 
uyarmaktadır.253 

Ayette geçen “şurekâ” terimi meselle alakalı olarak belirleyici rol 
üstlenmektedir.  Şurekâ terimi Kur'ân’da inançlar ile bağlantılı kullanıldığı yerlerde, her 

                                                
247 Kutup, Kur'ân’da Edebi Tasvir, s.62. 
248 el-Beydâvî, Envar’t- Tenzil ve Esraru’t -Te’vil, I/514. 
249  er-Râzi, Mefâtîhu’l-Gayb, XIII/421. 
250Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili , V/135. 
251Bayraklı, İnsanlığın Vebası Şirk, s.32 
252 Ra’d 13/14,16,17 
253 Heyet, Kur'ân Yolu, III/282. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

31 

zaman, uluhiyete ortak oldukları varsayılan gerçek veya hayali varlıkları veya güçleri 
gösterir. Sonuç olarak bu kavram ve onun İslam’da kesin bir dille kınanması yalnızca 
sahte ilahlara tapınmayı değil, aynı zamanda hem azizlere (kelimenin ayinsel 
anlamında) yarı ilâhî vasıfların veya güçlerin izafesini, hem de servet, sosyal statü, 
iktidar, milliyet, vb.gibi, insanların çoğunlukla insanlığın kaderi üzerinde objektif bir 
belirleyicilik izafe ettiği soyut kavramları kapsar.254 

 Yazır’a göre “âma, Hak'dan gafil olan; basir de Hakk'ı bilen hakikatı kabul 
edendir. Yahut âma, gafil mabud, yani put; basir de her şeyi gören ve bilen gerçek 
mabud, yani Allah'dır. Küfür ve şirk kat kat karanlıklardır: Delili yoktur, önü karanlık, 
sonu karanlık, katmerli bilgisizliktir. Marifetullah, yani Allah bilgisi ve Allah'ın birliği 
inancı olan tevhid ise bir nurdur. Önü, sonu belli, her bakımdan açık ve parlaktır. Aklı 
olan nasıl olur da tevhid nurunu bırakır, şirk karanlığına saplanır!”255 

 Mezkur ayet  sûrenin genel atmosferiyle bütünlük arz etmektedir. Rasûlullâh ile 
müşrikler arasında bir tartışma sahnesi sunulmaktadır. İfade tarzını son derece 
güçlendiren bir meselle muhatap susturulmaktadır. 256 Allah’ın birliğini tasdik etmek 
hakikati kabul etmektir. Hakikatin reddi ise ebedi karanlıkta kalmaya mahkumiyettir. 
Yüce Allah’ın uluhiyette ve ubudiyette eşi ve benzerinin bulunmadığı, gücünün ve 
kudretinin sonsuzluğu, temsili anlatımın etkisi ile çarpıcı bir şekilde ifade edilirken bu 
gerçekler vurgulanmaktadır. 

 
3.1.1.1.(d). Allah’a Eş Koşanların Durumu  

 
Tüm ilâhî ikazlara rağmen Allah’a eş koşmakta ısrar edenlerin hâli Hac 

sûresinde  şöyle bildirilmektedir. 
“Kendisine ortak koşmaksızın Allah'ın hanifleri (O'nun birliğini tanıyan 

müminler olun). Kim Allah'a ortak koşarsa sanki o, gökten düşüp parçalanmış da 
kendisini kuşlar kapmış, yahut rüzgâr onu uzak bir yere sürüklemiş (bir nesne) 
gibidir.”(Hac 22/31) 

Yüce Allah, şirki bir örnekle izah etmektedir. Bu ayet sapıklığa düşme ve yok 
olma durumundaki müşrik kimseyi temsili olarak açıklamaktadır.257 Zemahşerî teşbihin 
mürekkep mi, müferrak mı olduğu noktasında şöyle bir izah yapmaktadır: “Eğer 
ayetteki teşbihin teşbih’i mürekkeb olduğunu kabul edersek buna göre şöyle denmek 
istenir. Kim Allah’a şirk koşarsa, o kendisini, ondan öte daha şiddetli bir helak olmayan 
yok oluşla yok etmiştir. Onun hali gökten düşüp de kendisini kuşların kaptığı ve 
kuşların midesinde parçalanıp dağılan,yahut da rüzgarın onu bir takım uzak helak 
yerlerine sürükleyip savurduğu kimsenin haline benzer. Teşbih, müferrak olarak alınırsa 
iman, yüksekliği bakımından göğe; imanı terk edip Allah’a şirk koşan müşrik kimseyi 
de gökten düşene; fikirleri dağıtan nefsani arzuları da gökten düşeni kapan kuşlara; 
insanı sapıklık vadisine süren şeytanı, estiği zaman helak edici uçurumlara sürükleyen 
ve düşüren rüzgara benzetmiş oluruz.258 

                                                
254 Muhammed Esed, Kur'ân Mesajı Meal Tefsir,(Çev.Cahid Koytak-Ahmet Ertürk) İşaret Yayınları, 
İstanbul 1999, I/228. 
255 Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, V/137. 
256 Muhammed İzzet Derveze, Et-Tefsîru'l-Hadîs Tertibül Süver Haseben Nüzul, Dâru’l-Garbi-İslamiyye, 
Beyrut 2000, II.Baskı, V/529. 
257 es-Sabûnî, Safvetu’t-Tefasir, IV/124. 
258 ez-Zemahşerî, Keşşâf, III/152. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

32 

Bu meselde “gök” insanın asli fıtratı anlamı da taşımaktadır. İnsan başkasının 
değil Allah’ın kuludur ve yaratılıştan tevhid ilkesini kabule hazırdır. Bu nedenle 
Peygamberlerin davetini kabul edenler fıtratlarında sabit kalırlar ve yükselirler. Bunun 
aksine Allah’ı inkâr eden veya ona ortak koşan kimse bu asli fıtrat olan “gök” ten düşer. 
İşte O zaman bu misaldeki düşen adamı kapışan kuşlara benzer. Lider ve şeytanların 
kurbanı olur, ya da misaldeki rüzgara benzeyen arzu, istek ve ya nefsinin kölesi olur. 
Bunlar onu alçaltırlar ve sonunda onu sapıklığın en derin çukuruna götürürler.259 

Peki müşrikin bu haline düşmemek için insandan beklenen nedir? Yüce Allah, 
insanların her türlü şirkten uzaklaşmalarını, tüm yalan sözlerden kaçmalarını, dosdoğru 
ve katışıksız tevhid çizgisini izlemelerini istemektedir.260 

Bu ayeti “tevhid” temeline oturtan Kutup, iman etmeyenleri  “yüce ufuklardan 
yokluğa doğru yuvarlananlar” olarak tasvir etmektedir. Yani tevhidden ayağı kayanın 
şirkin batağına saplanacağını ifade etmektedir. İnsanın kendisine güven duymasını 
sağlayan temel etken, tevhiddir. Sığınabilecekleri güvenlik yurdunu yitirenler sınırsız 
arzulara, bitmez tükenmez ihtiraslara kapılacak, rüzgarın sürüklemesi gibi savrulup 
gideceklerdir.261 

Tevhid inancı, manevi ağırlıktır, iradedir, sağlamlıktır, şeytana karşı koymaktır, 
öteye-beriye savrulmamaktır.262 Tevhid inancını kaybedenlerin inançlarıyla birlikte tüm 
değerlerini de kaybedeceği apaçık ortadadır. Şirkte ısrarcı davrananlar ise  kaçınılmaz 
bir felakete doğru sürüklenmektedir. 
 
3.1.1.1.(e). Kâfirlerin Kalplerinin Durumu 
      

Yüce Allah Kur’an’ı Kerim’de ilahi davetten yüz çevirenlerin  kalplerinin nasıl 
katılaştığını bir temsille şöyle beyan etmektedir:  
      “(Ne var ki) bunlardan sonra yine kalpleriniz katılaştı. Artık kalpleriniz taş gibi 
yahut daha da katıdır. Çünkü taşlardan öylesi var ki, içinden ırmaklar kaynar. Öylesi de 
var ki, çatlar da ondan su fışkırır. Taşlardan bir kısmı da Allah korkusuyla yukardan 
aşağı yuvarlanır. Allah yapmakta olduklarınızdan gafil değildir.”(Bakara 2/74) 

Meseldeki mesajın daha net anlaşılması için, ilk olarak kasvet kelimesi üzerinde 
durmak gerekmektedir. Yüce Allah kalplerin katılaşmasını “kasvet” kelimesini 
kullanarak ifade etmiştir. Kasvet, “kalbin sert ve katı olması ya da sertleşmesi ve 
katılaşması”demektir.263Beyzavi kasvetin özelliğinin salâbe264 olması, yani  salâbetle 
birlikte kalın ve katı manasına geldiğini, kalbin kasavetinin ise ”tesirden uzak, ibret 
almayan” manalarına geldiğini ifade etmektedir. Kasveti de “demir gibi sert” diye ifade 
eden Beyzavi, “onların kalbine Hakkın emirleri tesir etmiyordu” diyerek kalplerindeki 
sertliği ifade etmektedir.265 

İsrailoğullarının, kalplerinin katılaşmasının taşa benzetilerek kınanmasında, 
genel olarak onların mucizeler gösterilse dahi ondan etkilenmemeleri 266  etkendir. 
Sebebi nüzûlünde bildirildiğine göre,  İbni Abbas’tan gelen rivayete göre birinin 

                                                
259 el-Mevdûdî, Tefhîmu'l-Kur'ân, III/330. 
260 Kutup, Fi Zilâli’l-Kur'ân, VII / 344. 
261 Kutup, Fi Zilâli’l-Kur'ân, VII/344. 
262 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'ân Tefsiri, XIII/78. 
263 el-İsfehânî,el-Müfredat s.1208. 
264  el-İsfehânî,”salebe”yi ise “sulb” maddesinde izah etmiş; sert, katı, pek, çetin, güçlü manalarını 
vermiştir. Bkz. “sulb” maddesi,s.867. 
265el-Beydâvî, Envar’t- Tenzil ve Esraru’t -Te’vil, I/70. 
266 Zuhaylî, Tefsîru'l-Münir, I/171. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

33 

öldürülüp katilinin bulunamamasından sonra267  olay şöyle gerçekleşmiştir: “Allah’ın 
emriyle, ölüye kesilen hayvanın bir parçasıyla vurulunca dirildi, oturdu ve kendisine, 
seni kim öldürdü denildiğinde, kardeşimin oğulları öldürdüler deyip tekrar ruhu kabz 
olundu. Adamın öldüğünü görünce kardeşlerinin oğulları Allah’a and içerek biz 
öldürmedik dediler ve böylece gördükten sonra hakkı yalanladılar. İşte bunun için Allah 
onlara “kalpleriniz katılaştı” demiştir.268 

Görüldüğü üzere öldürülen kişinin dirilişine ve kendisini öldüren kişinin kim 
olduğunu söylemesine şahit oldukları halde, içlerinde dine yönelme duygusu 
bulunmuyorsa bu tür olağanüstülükler bile fayda vermemektedir.269 

 Yeryüzünde bulunan dağlar, taşlar dahi Allah korkusundan haşyet 
duymaktadır270 Bu durum Kur'ân’da şöyle ifade edilmektedir: “Yedi kat gök ve yer ve 
bunlarda bulunan kimseler O’nu tesbih eder. O’nu hamd ile tesbih etmeyen yoktur. 
Fakat siz onların tesbihlerini anlamazsınız. Doğrusu O, Halim,Gafur olandır”271 

Sabûnî (ö.2015) bu meseli izah ederken sûre-mesel ilişkisine dikkat çekmekte ve 
Yüce Allah’ın  bu sûrenin beş yerinde ölüleri diriltmeyi zikrettiğinden 
bahsetmektedir.272Bunlar; 

a) “Sonra ölümünüzün ardından sizi dirilttik”.273 
b) “Böylece Allah ölüleri diriltir”.274 
c) “Allah onlara ölün dedi. Sonra onları diriltti”.275 
d) “Allah onu öldürüp yüz sene bıraktı, sonra tekrar diriltti.”276 
e) “İbrahim Rabbine, Ey Rabbim, ölüleri nasıl dirilttiğini bana göster 

demişti”277  
Bu durumda, “tüm bu mucizelere rağmen hala kalpleriniz yumuşamadı mı!” 

uyarısı yapılmakta, muhataplar ibret almaya davet edilmektedir. İnsanların ilâhî davet 
karşısında hissizleşmiş ve duyarsızlaşmış  olduğuna  dikkat çekilen bu meselde söz 
konusu ayetin “Allah yaptıklarınızdan habersiz değildir”  diye bitmiş olması ise apaçık 
bir tehdittir. Kalpler yumuşamakta ısrar ederse Allah gerekeni yapacaktır. 

Meseldeki mesajın  muhatabının yeni müslüman olan Medineli müslümanlar ve 
hâlâ inat eden Medineli yahudiler olduğu da  söylenmiştir. Onların ilâhî davet 
karşısında taş kalpli olmamaları gereğinin altını çizilmiştir. 278 

 
3.1.1.1.(f). İlâhi Davetten Yüz Çevirenlerin Hâli 

 
Kur'ân-ı Kerîm’de gaflete dalmayıp Yüce Allah’tan gereği gibi haşyet duymanın 

gerekliliği sıkça vurgulanmaktadır.279İlahi davete kulak verip ondan yüz çevirmemeye 

                                                
267 Bakara 72/73. 
268 et-Taberî, Câmi'u'l-Beyân I/476. 
269 Şimşek, Hayat Kaynağı Kur'ân Tefsiri, I/106. 
270et-Taberî, Câmi'u'l-Beyân I/479. 
271İsra 17/44. 
272 es-Sabûnî, Safvetü't-Tefâsir I/116. 
273 Bakara 2/56. 
274 Bakara 2/73. 
275 Bakara 2/259. 
276 Bakara 2/243. 
277 Bakara 2/260. 
278 el-Mevdûdî,Tefhîmu’l-Kur'ân, I/77. 
279 Hadid 57/16; Haşr 59/21. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

34 

işaret edilen Kur’an mesellerinde de  şirk aşağılanmakta  ibret almayanlar ve ilâhî 
davetten yüz çevirenler akl etmemeleri sebebiyle hayvanlara benzetilmektedir. 

“(Hidayet çağrısına kulak vermeyen) kâfirlerin durumu, sadece çobanın bağırıp 
çağırmasını işiten hayvanların durumuna benzer. Çünkü onlar sağırlar, dilsizler ve 
körlerdir. Bu sebeple düşünmezler.” (Bakara 2/171) 

Yüce Allah hidayetten yüz çevirenleri izah ederken en genel manada akl 
etmemeleri sebebiyle onları  hayvanlara benzetmektedir. Mesellerde sıkça kullanılan bu 
çarpıcı benzetme inanmayanların halini ortaya koymaktadır.  

Meselle ilgili olarak iki farklı görüş ileri sürülmektedir. Bu görüşlerden 
birincisine göre,  hayvanın kendisine seslenen çobanın sesini duyduğu halde ne 
söylendiğini anlamadığı gibi, kâfir de kendisine açıklanan ayetleri, tebliğ ve davetleri 
duyar da bunların içerdiği hakikatleri bir türlü anlamaz, bu sebeple de inkârından 
vazgeçmez. İkincisine göre ise; kâfirlerin söylenenden hiç bir şey anlamayan putlarına 
yakarışları, çobanın ne söylediğini anlamayan koyunlarına seslenip durmasına 
benzer.280 Taberî ayetin yahudilerle ilgili olduğunu ileri sürdüğünden birinci yorumu 
tercih etmektedir. Bu görüşünü de ibni Abbas’ın ayetin Yahudilerle ilgili olduğuna dair 
görüşüyle delillendiren Taberî’ye göre meselde, onların islâmî tebliğ ve davet 
karşısındaki anlayış kıtlığı ve duyarsızlıkları zikredilmektedir. 281 

Daha farklı izahatlar da yapılmıştır. Kâfirleri hakka davet eden kimsenin misali, 
bağıran kimsenin misali gibidir. Böylece çoban olan o bağıran kimse, hakka davet eden 
kimsenin yerine geçmiş olur ki bu kimse de Hz.Peygamber ile, hakka çağıran diğer 
kimselerdir. Bu durumda ayetteki vech-i şebeh (benzetme yönü) şu olur: Hayvanlar sesi 
duyarlar ama ne dediğini anlamazlar. Kâfirler de duyuyor ama yararlanmıyorlar. Diğer 
görüş ise kâfirlerin putlara tapıyor olması sebebiyledir. Putlar anlamama hususunda 
hayvanlara benzetilmiştir. 

Ayeti zahirine göre hamledenler ile yine iki görüş mevcuttur. İlki; şu putlara 
ibadet ettikleri için akıllarının kıtlığı hususunda kâfirlerin misali, hayvanlarla konuştuğu 
zaman çobanın haline benzer. Bu çobanın aklının kıtlığını gösterdiği gibi, kâfirlerin 
durumu da böyledir. Diğer görüş ise Onların atalarına tabi olup onları taklid 
etmelerindeki durumları, hayvanlarla konuşan çobanın durumu gibidir. Hayvanlarla 
konuşmak nasıl anlamsız ve faydasızsa, taklid de abes ve faydasızdır. 282Bu görüşü 
savunanlar ayeti 170. ayetle irtibatlandırmakta ona göre mana yüklemektedirler. 

Abduh ise “Yüce Allah bu ayette taklitçilerin düşünmeden ve delilini 
araştırmadan atalarının üzerinde bulunduğu yola uymaları şeklinde takındıkları tavrın 
yanlış olduğunu açıkladıktan sonra, onların durumunu daha fazla kötülemek ve onları 
azarlamak için hayvanlar üzerinden bir misal vermektedir”demektedir.O’na göre bu 
ayet anlayışsız ve doğru yolu bulmadan yapılan taklidin kâfirlerin işi olduğunu 
bildirmektedir. Ayette onların durumu, sürünün çoban ile olan durumuna benzetilmiştir. 
Çoban sürüyü çağırınca sürü ona yönelir. Sürüyü menettiğinde o bu yasağa boyun eğer. 
Halbuki sürü çobanın söylediği şeyi idrak etmediği gibi, onun manasını da anlamaz. 283 

Bayraklı da Bakara 170 ve 171. ayeti birlikte değerlendirmektedir. O’na göre 
Yüce Allah bu temsille hayvan ile insanı birbirinden ayıran temel özelliği 
zikretmektedir. Kendisine verilen bilgiyi aklın kalıplarına vurarak anlayan, gönül 
gözünü kullanarak gören kimse, hayvandan ayrılmakta ve insan seviyesine çıkmaktadır. 

                                                
280 et-Taberî, Câmi'u'l-Beyân II/106. 
281et-Taberî, Câmi’u'l-Beyân,II/109. 
282 er-Râzi, Mefâtîhu’l-Gayb, IV/209. 
283Abduh, Menar Tefsiri, II/75-76. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

35 

Bayraklı, verilen mesajın “psikolojik kabiliyetleri kullanmamanın insanı ne kötü hallere 
düşürdüğü; bütün meselenin duyu organlarının taşıdığı ham duyumları işleyip düşünce 
denen ürünü meydana getirecek olan aklın çalıştırılması” olduğunu söylemektedir.284 

Esed ise meseldeki mesajın “hakikati inkâra şartlanmış olanlarla” ilgili olduğunu 
bildirmektedir.285 

Kur'ân-ı Kerîm’in verdiği tüm ilâhî mesajlar göz önüne alındığında, hakikate 
gözünü kapayıp, kulağını tıkayanlar kadar; hakikate iman ettiğini söyleyip, gereğini 
yapmayanlar için de  “sağır, dilsiz, kör” tanımlamaları yapılabilir. Zira imanını amelle 
ispat etmeyenler, ilâhî emre ve Peygamber’in çağrısına uymuyor demektir. Bu durumda 
sağır, kör ve dilsiz hükmündelerdir. 

Furkan sûresi 41-44.ayetlerde  müşriklerin Rasûlullâh ile alay edip O’nu inkâr 
ettikleri bildirmektedir. Onların bu tutumu üzerine Yüce Allah onların hayvandan da 
aşağı olduklarını buyurmaktadır. 

“Yoksa sen, onların çoğunun gerçekten (söz) dinleyeceğini yahut düşüneceğini 
mi sanıyorsun? Hayır, onlar hayvanlar gibidir, hatta onlar yolca daha da sapıktırlar.”( 
Furkan 25/44) 

Onların Hz.Peygamberle apaçık alay edebilme cesaretlerini, kendilerinin içinde 
bulundukları izzet, liderlik ve zenginlikle; Peygamberin içinde bulunduğu fakirlik, 
yetimlik ve kimsesizliğini karşılaştırarak bulduğunu söyleyen Zuheylî, onların asıl 
kendi nefislerine itaat eden, kendisini taklitçiliğe kaptıran, heva ve hevesine boyun eğen 
nefsi arzularını ilah edinenler olduğunu söylemektedir. İşte bunların durumunun da bu 
ayetteki “Onlar ancak hayvanlar gibidir.Hatta hayvandan da aşağıdırlar” demek 
sûretiyle Yüce Allah’ın onların durumunu bize bildirdiğini ifade etmektedir.286 

Kur'ân-ı Kerîm, pek çok ayette kâfirleri hayvanlara benzetmiş, hatta hayvandan 
da aşağı bir durumda olduklarını bildirmiştir. 287 Müddesir sûresinde inkarcıların 
bilinçsizce takındıkları bu tutum şöyle ifade edilmektedir. : 

“Böyle iken onlara ne oluyor ki adeta adeta arslandan ürküp kaçan yaban 
eşekleri gibi öğütten yüz çevirip kaçıyorlar!” (74/49-51) 

 Onların bu tutumunun temel sebebi  hemen akabinde zikredilen ayette ahirete 
inanmamak olarak bildirilmektedir. Ahiret inancı sorumluluk bilincinde bir hayat 
sürmeyi gerektirmektedir. İnkarcılar günah kaygısı taşımadan sorgu sual düşünmeden 
nefislerinin istediği gibi yaşıyorlardı.288Bu sorumsuz halleri ile ahiret bilinci olmadan 
sürdürdükleri bu hayattaki durumları da  onların bu meselle vasıflandırılmalarına sebep 
olmuştur. 

Akıllarının azlığı sebebi ile bu benzetmeye tabi tutulduklarını söyleyen 
Zemahşerî, müşriklerin Hz.Peygambere gelip adlarına yazılmış birer belge istemelerini  
zikrederek289 bu  davranışlarındaki mantıksızlığa da işaret etmektedir.290  

Genel olarak ayetlerde karşımıza çıkan hakikat, onların tedebbürden ve akl 
etmekten uzak olmaları sebebiyle, zevke ve dünyaya daldıkları için  akıllarını 
kullanmayan hayvanlara benzetildiği yönündedir. Muhammed sûresinde kâfirleri 
”hayvanlar gibi yiyip içmekle” zevk ve dünya hayatına düşmekle nitelendiren Allah 

                                                
284 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'ân Tefsiri, II/380. 
285 Esed, Kur'ân Mesajı, I/47. 
286 Zuhaylî, Tefsîru'l-Münir, X/66-67. 
287 Bakara, 2/171; Furkan, 25/44; Enfal, 8/22; Muhammed, 47/12. 
288 Heyet, Kur'ân Yolu,V/501. 
289 Müddesir 74/52. 
290ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, IV/643. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

36 

burda ise daha ağır bir ifade kullanmakta kâfirlerin; “hayvandan da aşağı 
olduklarını”bildirmektedir. Zemahşerî ye göre hayvanlara benzeyiş “gaflet ve 
sapkınlık” yönündendir. Çünkü onlar akıl etmezler.291 

Hayvandan da aşağı olma meselesinde ise Râzi’nin yapmış olduğu tesbitler son 
derece önemlidir. Hayvanlar bile kendisini doyuran sahibine itaat ederken, Rablerine 
iman ve itaat etmeyenlerin durumu onlardan daha aşağı görünmektedir.Yine 
hayvanlarda ilmin olmayışı kimseye zarar vermezken ,müşriklerin cehaleti büyük bir  
zarar kaynağı olmaktadır. Ayrıca müşrikler ilim talep etmekten acizken, hakikati inkâr 
eden kâfirler kendilerine verilen aklı kullanmadıkları için daha aşağı bir vasıfla 
vasıflandırılmışlardır.292 

Diğer bir konu ise hayvanların da Allah’ı tesbih ettiği, yani hamd ile yücelttiği 
meselesidir. 293 Durum böyle olunca Hakk’ı inkâr,  insanı hayvandan da aşağı 
mesabesine düşürmektedir. 

Mevdûdî ise müşriklerin hayvanlara benzetilmesi ile ilgili olarak, müşriklerin   
“körü körüne tutkularının ardından gitme” özelliğini vurgulamaktadır. Felakete mi 
kurtuluşa mı gittiklerini bilmeyen hayvanların akl etmemeleri sebebiyle bundan 
sorumlu olmadığını söyleyen Mevdûdî, müşriklerin ise kendilerine verilen akıl nimetini 
kullanmamaları sebebiyle durumlarının hayvandan da aşağı olduğunu 
bildirmektedir.294İnsanı bu durumdan kurtaracak ilâhî formül ise aklını kullanarak iman 
etmesi; inkardan yüz çevirmesidir. 
 
3.1.1.1.(g). Kâfirlerin Akıbeti 

 
Kur'ân-ı Kerîm’de ilâhî davete kulak vermeyip  inkârda ısrar eden kâfirlere bu 

tutumları neticesinde âhirette kendilerini acıklı bir azabın beklediği pek çok ayette 
zikredilmektedir.295 

Kur'ân-ı Kerîm’de ayetler, muhatap olanlara müjdeci, korkutucu, kınayıcı, 
kapsayıcı ve ispatlayıcı bir hitapla gelmektedir. Ayetlerin akla ve kalbe hitap eden etkili 
ve güçlü bir üslubu vardır. İman edenleri, takva sahiplerini sebat ettirmeyi; 
yalanlayanların, büyüklenenlerin de kalplerinde korku uyandırmayı hedeflemektedir. 
Pişmanlığın fayda vermeyeceğini belirterek vakit geçirmeden onları iyiliğe teşvik 
etmektedir. 296 İnkar edenlere kendilerini bekleyen akıbet mesellerle anlatılarak  
muhataplarda oluşturulmak istenen etki daha kuvvetli hale getirilmektedir. 

“Bizim âyetlerimizi yalanlayıp da onlara karşı kibirlenmek isteyenler var ya, 
işte onlara gök kapıları açılmayacak ve onlar, deve iğne deliğine girinceye kadar 
cennete giremeyeceklerdir! Suçluları işte böyle cezalandırırız!”(A'râf 7/40) 

Allah’ın âyetlerini yalan ve asılsız saymak Sûretiyle ulûhiyyet, tevhid, nübüvvet, 
âhiret gibi temel dini öğretileri inkâr edenler için göğün kapıları açılmayacaktır.297 
Göğün kapısının açılmaması demek;  

1-Onların amelleri, duaları ve itaat cinsinden diğer faaliyetleri kabul edilmez. 
2-Gökler, mü’minlerin ruhlarına açılırken onların ruhuna açılmaz 
                                                

291 ez-Zemahşerî,el-Keşşâf. III/274. 
292 er-Râzî,  Mefâtîhu’l- Gayb, XVII/241. 
293 İsra 17/44; Hac 22/18; Nûr 24/41. 
294 el-Mevdûdî, Tefhîmu'l-Kur'ân, III/531. 
295 Bakara 2/7,81,114,161,212,257; Âl'i İmran 3/ 10,116,176,197; Nisa 4/150-151,167,Maide 5/86; En’am 
6/49; Enfal 8/36; İbrahim 14/28;  Nahl 16/88; İnşikak 84/20… 
296Derveze, Et-Tefsîru'l-Hadîs, II//393. 
297 Heyet, Kur'ân Yolu,II/525 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

37 

3-Onların göğe yükselmelerine ve cennete girmelerine izin verilmez. 
4- Onlara bereket ve hayr inmez298gibi manaları işaret etmektedir. 
Ayetin “…deve iğne deliğine girinceye kadar cennete giremeyeceklerdir!”kısmı 

ile farklı izahatlar yapılmıştır. Bu söz bir imkansızlığı dile getirmektedir. cemel cummel 
kelimesine kalın urgan ya da halat manası da verilmektedir.Bu manayı göz önünde 
bulunduranlardan Esed manayı “deve” olarak değil “halat” olarak vermektedir.299 

Yüce Allah burada teşbihli, kuvvetli ve hicivli bir üslup kullanmakta, devenin 
iğnenin deliğinden geçmesi örneğini zikrederek onların anlayacağı dilden cennete 
giremeyeceklerini belirtmektedir.300 

Amaç, Allah’ın rahmet ve rızık kapılarının onlar için açılmayacağı ve bu işin 
imkansızlığını ifade etmek amacıyla “deve iğne deliğinden geçmedikçe” cennete 
giremeyecekleri gerçeğinin inkarcılara hatırlatılmasıdır.301 

Duhan sûresinde de  kâfirlerin akıbetine dair mecazi bir vurgu yapılmaktadır.  
“Gök ve yer onların ardından ağlamadı; onlara mühlet de verilmedi” (Duhan 

44/29) 
Göklerin ve yerin ağlamasına dair yapılan bu mecazi anlatımda da kâfirlerin 

akıbetine kimsenin acımadığına dair  bir işaret söz konusudur.302Göklerin ve yerin 
ağlaması; “göklerde ve yerde var olanların ağlaması” olarak anlaşıldığı takdirde mesaj 
daha kolay anlaşılacaktır. Firavunlar ve zorbalar, kendilerini yerin göğün vazgeçilmezi 
olarak görürler. Halbuki beşerî ölçüyü aşıp kendini ilahlaştıranlar, Allah’ın kullarını 
yönetirken haksızlık ve adaletsizlik yapanlar, kendilerini başkalarından üstün görüp  
insanlara tepeden bakanlar göklerin ve yerin kendisine ağlamayacağı kimseler arasında 
yer alacaklardır.303Bu akıbet onların küfürleri, günahları ve haddi aşmaları sebebiyledir. 

 
3.1.1.2. Tevhidin İspâtı 

 
Yüce Allah,  Kur'ân-ı Kerîm’ de şirkin korkunç yüzünü farklı mesellerle izah 

etmektedir. Bu izahatlarda temel gaye itikadî sapmaların önüne geçmektir. Doğru 
itikâdın kodları ise tevhid inancında toplanmıştır. Tevhidi ispat eden bu  mesellerde 
tevhid ile şirkin mukayesesi yapılmakta, uluhiyette ve ubudiyette tek ilahın Allah 
olduğu delilleriyle ortaya konmaktadır. 

 
3.1.1.2.(a).Kölenin Acizliği- Efendinin Cömertliği 

 
Allah’ın her türlü ortaktan uzak olduğunu bildiren ilahî vahiy, köleler ve onların 

sahibi olan hürler üzerinden yapılmış  bir temsil sunmaktadır: 
“Allah, hiçbir şeye gücü yetmeyen, başkasının malı olmuş bir köle ile katımızdan 

kendisine verdiğimiz güzel rızıktan gizli ve açık olarak harcayan (hür) bir kimseyi misal 

                                                
298 er-Râzî, Mefâtîhu'l-Gayb X/367 
299 Esed, Kur'ân Mesajı, I/278 
300Derveze, Et-Tefsîru'l-Hadîs, II//393 
301  Ahmet Abay, A'râf Sûresi 40. ve Duhan Sûresi 29. Ayetlerin Mecaz’ul Kur'ân Açısından 
Değerlendirilmesi,Turkish Studıes, Karşılaştırmalı Dini Araştırmalar,12/27, s.36 
302 ez-Zemahşerî, El-Keşşâf, IV/269. 
303  Abay, A'râf Sûresi 40. ve Duhan Sûresi 29. Ayetlerin Mecaz’ul Kur'ân Açısından 
Değerlendirilmesi,s.36. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

38 

verir. Bunlar hiç eşit olurlar mı? Doğrusu hamd Allah'a mahsustur. Fakat onların çoğu 
(bunu) bilmezler.”( Nahl 16/75)304 

Mesel irad edilen bu âyette insanların içinde yaşadıkları tecrübelerden yola 
çıkılarak, onların sağ duyusuna hitap edilmek sûretiyle şirk inancının anlamsızlığına ve 
mantıksızlığına dikkat çekilmektedir. Burada örnekleri verildiği gibi gerek ekonomik ve 
sosyal yönden gerekse psikolojik ve ahlâkî bakımdan farklı seviyelerde bulunan iki 
insan arasında bile bir denklik kurulması apaçık bir haksızlık ve manasızlık olarak 
görüldüğüne göre Allah ile diğer varlıklar arasında nasıl bir benzerlik 
kurulabilir?305Sûre bütünlüğü içinde meselin mesaj ve maksadına bakıldığında, Yüce 
Allah’ın tek ilah olduğunu ve sadece kendisinin ibadete layık olduğunu bu üslupla ispat 
ettiği görülmektedir.  

Mesel verilen bu ayette asıl amacın, müminle kâfir arasında bir karşılaştırma 
yapılarak bunların birbirlerine denk tutulamayacağını anlatmak olduğu ileri 
sürülmüştür. 306 İbni Abbas ve Katade(ö.117/735)’nin bu görüşte olduğu 
bildirilmektedir. 307 Ancak müfessirlerin çoğunluğuna göre her iki âyetin asıl amacı, 
Allah'ı her türlü ortaklık iddialarından tenzih edip tevhid ilkesini vurgulamaktır.308  

Yüce Allah, başkasının mülkiyetinde bulunan hem mal bakımından, hem de 
kendisinin işini görme açısından hiç bir şeye güç yetiremeyen putlarla kendisinin bir 
olmayacağını,309 o günün şartlarında günlük hayatın bir parçası olan köleler ve onların 
sahibi olan efendiler meseli ile beyan etmektedir. Kul ile efendi bir cinsten, ikisi de 
yaratılmış olduğu halde, birbirine eşit ve denk olmazlarsa, yaratılanların en acizi 
putlarla, gani, yaratıcı ve mutlak kudret sahibi olan Allah nasıl bir olabilir?310 

Mesel verilen ayette “kölenin acizliği ve efendinin cömertliği” canlı bir tasvirle 
sunulmaktadır. Onlar hiç bir şeye gücü yetmeyen zavallı köle ile dilediğini yapabilen 
mülk sahibi efendiyi bir tutmazken; nasıl olur da kulların efendisi ve sahibi olan Allah 
ile hepsi de O’nun kulu olan birini veya bir nesneyi bir tutabilirler!” 311 Demek ki 
başkasının malı olan, iradesi ve özgürlüğü olmayan ve hiç bir işi yapmaya gücü 
yetmeyen bir varlığa tapınmak, ona tanrılık özelliğini vermek bâtıl, yani sapık bir inanç 
olmaktadır312  

Ayette geçen iki köle iki sınıf olarak da değerlendirilmektedir. Allah’tan 
başkasına tapanlar, başkasının malı olan köle gibi hürriyetini verip bir yaratığa kul 
olanlar, Allah’ın birliğine inanan müslümanların ise hürler olduğu izah 
edilmektedir.313Ayeti, Fatiha Sûresinde geçen "Ancak sana kulluk eder ve ancak senden 
yardım dileriz" (Fatiha, 1/5)  ile tefsir eden  Yazır; "Gerçekten "ancak sana kulluk eder 
ve ancak senden yardım dileriz" (Fatiha, 1/5) diyebilmekten daha büyük hürriyet 
düşünülemez. Bundan dolayı Allah'ı inkâr, ortak koşma, bâtıl dinler hep birer esirlik 

                                                
304 Bazı kaynaklarda bu meselde mü’min-kâfir karşılaştırılması yapıldığı da bildirilmektedir. Bkz.Ömer 
Özsoy, İlhami Güler, Konularına Göre Kur'ân, s.786. 
305 Heyet, Kur'ân Yolu, III/422. 
306 Taberî, Câmi'u'l-Beyân XI/ 148-149; Er-Râzi, Mefâtîhu'l-Gayb XIV/295. 
307ibni Kesir, Tefsiru’l Kur'ân’il Azim, IV/588. 
308el-Beydâvî, Envar’t- Tenzil ve Esraru’t -Te’vil I/552; el-Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân,  
X/226 -227 Zuhaylî,Tefsirü’l Münir, VII/391; Kutup, Fi zilâli'l-Kur'ân, VI/552, Esed, Kur'ân Mesajı, 
II/545. 
309el-Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, X/226 -227. 
310 el-Beydâvî, Envar’t- Tenzil ve Esraru’t -Te’vil,  I/552. 
311 Kutup, Fi Zilâli’l-Kur’ân, VI/552 . 
312Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'ân Tefsiri, XI/34. 
313Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili. V/248. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

39 

bağıdır. Hak din ve Allah'ın birliğine inanmak insan için bir hürriyet, bir servettir.”314 
demektedir. Meseldeki hürriyet, inançtaki yalnız Allah’a olan kulluktur. 

 Ayette  “… Doğrusu hamd Allah'a mahsustur…” şeklinde mesel zikredildikten 
sonra hamd edilmesi meseldeki hüccetin kuvvetli, delilin açık olması yani maksadın en 
güzel biçimde ortaya konmasından dolayıdır.315Meselde maksat, Allah’ın bir benzeri 
olmadığı gerçeğinin kavratılması, ibadet edilmede Allah ile yaratıklarının bir 
tutulmasının doğru olmadığının öğretilmesidir.316  

Nahl sûresinde zikredilen ikinci meselde Yüce Allah, kendi zatı ile bâtıl ilahları; 
açık, fasih konuşan, kendisine ve başkasına  faydalı ve becerikli kimse ile, dilsiz, 
beceriksiz ve efendisine yük olan birine benzetmiştir.317 

“Allah, şu iki kişiyi de misal verir: Onlardan biri dilsizdir, hiçbir şey beceremez 
ve efendisinin üstüne bir yüktür. Onu nereye gönderse bir hayır getiremez. Şimdi, bu 
adamla, doğru yolda yürüyerek adaleti emreden kimse eşit olur mu?” (Nahl 16/76) 

Bu ayette Yüce Allah müşriklerin durumunu izah ederken, onların taptıkları 
putları hiçbir şeye gücü yetmeyen bir adama benzetmektedir. İşitmeyen ve görmeyen318 
tanrıların kendilerine dahi hayırları yokken kendinden medet umanlara nasıl faydası 
olacağı müşriklere tekrar hatırlatılmaktadır.   

er-Râzi  “her ikisi de insan olma açısından eşit olmalarına rağmen, dilsiz ve aciz 
olan kimsenin, fazilet ve şeref bakımından, kadir, kamil, konuşan bir kimseye denk 
olamayacağı, ilk anda akıl tarafından kabul edilirken, cansız varlıkların, ilah olmada 
alemlerin Rabbine denk olamayacağını söylemek daha evladır”319demektedir. 

Daha sonra Allah “Şimdi, bu adamla, doğru yolda yürüyerek adaleti emreden 
kimse eşit olur mu?”buyurmuştur. Adaleti emredenin; “konuşma kabiliyeti olmalı ki 
emredebilsin “ denmekte, yani âmir olmanın şartı kâdir olmaya bağlanmaktadır. Yine 
âmir olanın “adalet ile zulmü birbirinden ayırması için de âlim olması” gerektiğini 
söylemektedir.320     

Mezkur ayetlerde verilen mesajlarda şirkin çelişik yapısı göz önüne 
serilmektedir. Putlar hiçbirşeye gücü yetmeyen varlıklar iken, Allah her şeye Kadir 
olandır. Yüce Allah güçsüzle-güçlüyü, acizle-kudretliyi bir darb-ı mesel vererek 
anlatmakta ve kullarını hakka davet etmektedir. Kula düşense basiret gözüyle gerçekleri 
görüp bâtılın tuzaklarına düşmemektir. Zira hak ile bâtıl arasındaki farkı fark edememe 
de şirkin sebep, şirk ise sonuç olmaktadır.321 

Konuya farklı bir bakış açısı getiren Esed ise ard arda gelen iki mesel ayetinde  
mukayese edilen konu ve kişileri şu şekilde izah etmektedir. Ona göre birinci 
benzetmede konu özgürlük ve kölelik, yahut daha genel bir tanımla bağımsızlık ve 
bağımlılık arasındaki karşıtlık iken, ikinci meselin konusu, dilsizlik ve yetersizlik , 
ehliyetsizlik ile dürüstlük, adalet ve yeterlilik arasındaki karşıtlıktır.322  

                                                
314Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, V/249. 
315er-Râzi, Mefâtîhu'l-Gayb XIV/298. 
316 Kutup.Fi Zilâli'l-Kur'ân, VI/552. 
317 el-Beydâvî, Envar’t- Tenzil ve Esraru’t -Te’vil, I/552. 
318 “Ebkem”, konuşamayan kimse demektir.Aklı ermeyen, işitmeyen ve görmeyen kimse olarak da izah 
edilmektedir. bkz. Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, X/231. 
319 er-Râzi,Mefâtîhu'l-Gayb XIV/298. 
320 er-Râzi, Mefâtîhu'l-Gayb XIV/298;  Zuhaylî, Tefsirü’l Münir, VII/395; Bayraklı,Yeni bir Anlayışın 
Işığında Kur'ân Tefsiri, X1/37. 
321 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'ân Tefsiri, X1/35. 
322 Esed, Kur'ân Mesajı. II/545. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

40 

Yüce Allah 76. ayette farkın fark edilmesini öngörmektedir. İnsanlar Allah ile 
sahte tanrıların arasındaki farkı anlayacak, şirkten kurtulup tevhid inancına 
varacaklardır. Böylece müşahhastan mücerrede,yani somuttan soyuta giden  bir metod 
ile aklı çalıştırmış olacaklardır. Sonuç olarak burada tevhid inancına varacak olan aklın 
işleyiş tarzının örneği verilmektedir. 323 

 
3.1.1.2.(b).Tevhid- Şirk Mukayeseleri 

 
Günlük hayattan seçilen mesellerle tevhide dair mesajlar veren Yüce Allah  şirki 

red ederken bu çelişik yapıya dair temsiller sunmaktadır. Tevhidin ispatı niteliğinde 
olan bu mesellerin her birinde  uyarı ve kınama söz konusudur.  

“Allah, size kendinizden bir misâl verdi: Hiç size rızık olarak verdiğimiz 
şeylerde elleriniz altındaki kölelerinizden ortaklarınız bulunur da onlarla siz eşit olur, 
aranızda birbirinizi saydığınız gibi, onları da sayar mısınız? İşte biz, düşünecek bir 
kavim için âyetleri böyle açıklıyoruz.”(Rum 30/28) 

Rum sûresinde âhiret inancını ispat için kainattan deliller sunulmakta, bu deliller 
aynı zamanda tevhid inancını da desteklemektedir. 28. ayetten itibaren tevhidin tasdiki 
ve şirkin reddi konu alınmakta ve insan için en fıtrî hayat tarzının sadece bir tek Allah'a 
ibadet olduğu vurgulanmaktadır.324Ayette, Allah’a şirk koşma, yani O'nu tanrı kabul 
etmekle beraber başka bazı varlıkları da tanrılıkta O'na ortak olarak görme 
yaklaşımının, özündeki sakatlığın yanı sıra aynı zamanda çelişkiler içeren bir tutum 
olduğu somut bir anlatımla ortaya konmaktadır. Bu örnek özetle "köleyi efendisine eşit 
saymıyorsunuz da, yaratılmış olanı yaratıcısına nasıl eşit görürsünüz!" anlamında bir 
eleştiri ve uyarı anlamı taşımaktadır.325  

Yüce Allah, mesajın daha kolay ve net anlaşılması için  müşriklerin günlük 
hayatından bir örnek getirmektedir. Nasıl ki; efendi ile köle insani değerler açısından 
eşit olsalar bile, bir efendi kölelerini kendi isteğiyle tam yetki sahibi ortaklar olarak 
görmezse insan, herhangi bir varlığı veya nesneyi, mutlak efendisi ve yaratıcısı olan ve 
mevcut veya muhtemel hiç bir şeyle mukayese edilemeyecek bir konumda bulunan 
Allah’a nasıl denk görebilir?326 

Burada verilen örnekten maksat müşrikleri susturup köşeye sıkıştırmaktır. Zira 
onlar elleri altında bulunan kölelerinin, kendilerine ortak ve nazire olmalarına razı 
değillerdir. Halbuki kendileri de tabiat ve yaratılışta onlar gibidir. Bu durumda nasıl 
oluyor da akıllarınca Allah'a, yaratıklarından ortaklar ve benzerler kılıyorlar ve Allah'ın 
bundan razı olacağını zannediyorlar.327 Daha açık ifadeyle; “siz bir insan olduğunuz 
halde, mallarınıza kölelerinizi ortak edip onları kendi ayarınızda sayar mısınız? O halde 
siz kölelerinizle eşit olmayı kabul etmiyor da, çoğu zaman cansız yaratıkları, onların 
Yaratıcısına eşler tutuyorsunuz” 328 buyrulmaktadır. 

Görüldüğü üzere müşebbeh ( benzeyen), Allah Teala ve putlar; müşebbehün bih 
(kendisine benzetilen) ise hürler ve kölelerdir. Vech-i şebeh ( benzetme yönü), bunların 
aralarındaki eşitsizlik halidir.329 

                                                
323Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'ân Tefsiri, X1/35. 
324 el-Mevdûdî, Tefhîmu'l-Kur'ân, IV/267. 
325 Heyet, Kur'ân Yolu, 310. 
326 ez-Zemahşerî, Keşşâf, III/453;  Esed, Kur'ân Mesajı, II/826. 
327 Derveze, Et-Tefsîru'l-Hadîs, V/446. 
328 ez-Zemahşerî, Keşşâf, III/423;  Beydâvî, Envar’t- Tenzil ve Esraru’t -Te’vil, II/221. 
329 Ulutürk, Kur'ân’da Temsili Anlatım. s.63. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

41 

Bu mesel, doğru düşünmeye dayanan, gayet yalın, kesin yargılı, tartışma 
götürmez bir örnektir.330Kurtubî, az düşünmenin sonucu ve kalp körlüğü olarak ifade 
ettiği inanç tutarsızlığının önemine değinmekte “bu meseleyi bellemek bir ilim talep 
eden kimse için fıkha dair mükemmel bir kitabı ezberlemiş olmaktan daha önemlidir“ 
demektedir. Çünkü bütün bedeni ibadetlerin sahih olması ancak kalpte bu meselenin 
sahih olması ile mümkündür” 331 Zira şirk insanın fıtratına olduğu kadar,  kainatın 
doğasına da aykırıdır. Bu nedenle insan ne zaman bu sapıklığı seçtiyse, fesat ve fitne 
çıkmıştır. Yine burada iki büyük güç arasındaki savaşın neden olduğu karışıklığa dikkat 
çekilmekte ve bu karışıklığın da, şirkin bir sonucu olduğu söylenmektedir. Şirk, batıl, 
caiz olmayan bir çelişki, büyük bir haksızlık, ilim fıtratına uygun olmayan bir cehalet ve 
sonu azap olan bir eğriliktir.332 

Mesel irad edilerek müşriklerin kınandığı ve uyarıldığı bu ayetin sebebi nüzulü 
ile ilgili kaynaklarda şu rivayet zikredilmektedir: “Müşrikler, Buyur ey Allah'ımız, 
buyur. Senin ortağın yok. Bir tek ortak var, o da senindir. Sen ona mâlik olursun fakat 
o, sana mâlik olamaz, diye telbiye getirirlerdi. (Lebbeyk Allahümme lebbeyk. Lebbeyke 
lâ şerîke leke. İllâ şerîkâ hüve lek. Temlîkehu ve ma mülk) Bunun üzerine Allah Teâlâ: 
“Size verdiğimiz rızıklarda, emriniz altında bulunan kölelerinizin de eşit olarak hak 
sahibi olmalarına razı olur ve birbirinizi saydığınız gibi bunları da sayar mısınız?” 
333âyetini indirdi. Allah Teâlâ bu misâl ile  zâtının bundan uzak ve berî olduğuna 
tenbîhten sonra şöyle buyurmaktadır. “İşte Biz âyetleri aklını kullanacak bir kavim için 
böyle açıklarız.”334 Görüldüğü üzere ayet, aklı kullanmaya davetle tamamlanmaktadır. 
Misaller/temsillerle akıl ile idrak edilen manalar, hissedilen şeyler sûretinde tasvir 
edilmektedir335 

İlahi nizamın değişmez kanunu “la ilahe illallah” kelimesinde saklıdır. Tüm 
peygamberlerin gönderilmesindeki temel kaide, uluhiyette ve rububiyette Allah’ın 
varlığı, birliği ve kural koyuculuğunu ilan etmektir. 

Kur’ân’ ın bu hususta belirttiği gerçek şudur: Göklerde ve yerde bütün 
egemenlik otorite ve yetkilere sahip güç sadece Allah’a ait olduğu için tüm güç 
sahipleri, ister istemez O’na itaat etmeye, emrine boyun eğmeye mecburdur. Yaratılışın 
sırlarını, nizamını, idaresini O’ndan başkası bilemez. 336  Kur'ân-ı Kerîm’de Yüce 
Allah’ın uluhiyeti pek çok kez vurgulanmaktadır. 337  Bu durum, aynı zamanda 
egemenliğin ve hükümranlığın da anlamını kapsadığından O’na hiç bir şekilde ortak 
koşmamayı gerektirmektedir.338Rububiyette339 de bunun sağlanması gerektiğinden bu 
mesel ile yüce Allah müşrikleri uyarmakta; uluhiyette ve rububiyette ortak tanımadığını 
ilan etmektedir. 

                                                
330 Kutup, Fi zilâli'l-Kur'ân, VIII/199. 
331 el-Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, XIII/471. 
332 Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, VI/254-255. 
333 Rum 30/28 
334 ibni Kesir, Tefsiru’l Kur'ân’il Azim VI//312-313. 
335 İsmail Hakkı Bursevi, Rûhu’l Beyan, Erkam Yayınları,İstanbul 2011, XV/74. 
336 el-Mevdûdî, Kur'ân’a Göre Dört Terim, s.23. 
337  Zuhruf / 84,Nahl/17; Nahl/20-22; Fatır/3;  En'âm /46; Kasas/ 70-72; Sebe /22-23;  Zümer/5-6;  
Neml/60-64; Furkan /2-3;  Enam/101-102; Bakara/165;  Ahkaf/4-5; Enbiya/ 22-23; Mü'minûn/91; İsra 
/42-43. 
338 el-Mevdûdî, Kur'ân’a Göre Dört Terim,s.30. 
339 Mü'minûn 23/84-90;  Zümer 39/3; Yunus10/18; Mâide 5/76; Şûrâ 42/21. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

42 

“Allah, çekişip duran birçok ortakların sahip olduğu bir adam (köle) ile yalnız 
bir kişiye bağlı olan bir adamı misal olarak verir. Bu ikisi eşit midir? Hamd Allah'a 
mahsustur. Fakat onların çoğu bilmezler.”( Zümer 39/29) 

Tevhid-şirk üzerine kurulu olan bu meselde itikâdî tutarsızlığa dikkat çekilerek 
köle-efendi temsili üzerinden doğru inanç yapısı vurgulanmaktadır. Bu mesel ile 
mü’minin medhinin kâfirin zemminin yapıldığını öngörenler de olmuştur.340 

Tevhidin tasdiki ve şirkin reddini konu alan Rum 30/28 deki benzer bir yöntemle 
verilen  bu darb-ı meselde müşriklere itiraz alanı bırakılmamaktadır. İslam’ın temel 
akidesini oluşturan ve tek ilahlık esasına dayalı tevhid inancı, inançlarda şirke dair ne 
varsa kaldırmayı amaçlamaktadır. Mesel yoluyla verilen bu  örnekte şirk inancı red 
edilmekte, şirkin doğuracağı neticeler insanlara bildirilmektedir. 

Bu meselde aynı zamanda insanın iki çatışan davranışının getirdiği duruma; yani 
bir taraftan Allah’ın aşkın birliğine ve benzersizliğine inanmak, diğer taraftan da 
yaratılmış varlıklara yahut Allah’ın “sûretler”i olduğu varsayılan varlıklara ilâhî güçler 
ve sıfatlar yakıştırmanın341 tutarsızlığı gözler önüne serilmektedir. Meselde birden fazla 
efendisi olan bir kölenin onlardan hangisinin emrine itaat edeceği hususunda şaşıracağı, 
birçok meşakkat ve zahmete maruz kalmasının yanı sıra ruhen de şaşkın olacağı 
müşrikin durumuna benzetilmiştir.342Birçok efendisi olan ve her efendinin kendisine 
hizmet etmesini istediği bir kölenin, hiçbirini memnun edemeyeceği ve devamlı sûrette, 
her efendisinden ayrı ayrı ceza ve cefa çekeceği kaçınılmazdır. Fakat bu kölenin aksine, 
tek bir efendisi olan köle, bu şekilde bir ızdırap çekmeyeceği gibi, o tek efendisine 
huzur içinde hizmet eder. Bu o kadar net bir gerçektir ki, idrak edebilmek için fazla 
düşünmeye bile gerek yoktur. Bir tek ilâha kulluk etmek, birçok ilâha kulluk etmekten 
daha iyidir ve insanoğlu ancak o zaman huzur bulur.343 

İster beşer türünden olsun, isterse beşer dışındaki ruhlar, şeytanlar, melekler, 
Allah'ın hakimi bulunduğu evrensel güçler türünden olsun, söz konusu sahte rabblerin 
tamamı, rabblık noktasında bir hiçtir, bu gerçeğin en ufak bir niteliğine bile haiz 
değildir. Rabblık sadece ve sadece, her şeyden üstün ve tek olan, kulların yaratıcısı ve 
onların tümünden üstün bir konumda bulunan Allah'a aittir.344Tüm peygamberlerin asıl 
hedefi; insanları küfür ve ilhaddan kurtararak bir toplum halinde dini Allah’a has 
kılmalarını, sadece O’na kulluk etmelerini sağlamak ve böylece müslüman bir toplum 
meydana getirmektir.345            

Yusuf suresinde geçen diyalokta Hz.Yusuf’un, arkadaşlarına, söz konusu 
meseldeki benzer ifadelerle tevhid çağrısı yaptığı görülmektedir. Görüldüğü üzere tüm 
peygamberlerin davası tek olan “Allah’a” davettir. 

“Ey zindan arkadaşlarım! Çeşitli tanrılar mı daha iyi, yoksa gücüne karşı 
durulamaz olan bir tek Allah mı?”(Yusuf 12/39) 

Hz.Yusuf’un zindan arkadaşlarına davette bulunduğu tevhid anlayışı; yani bir 
olan Allah inancı Zümer 39/29’ da zikredilen darb’ı meseldeki temel mesajı 
içermektedir. Kur'ân’ın Yusuf kıssası bağlamında verdiği örnekle,346 Peygamberimize, 
inkârcıların tutarsızlığı gösterilmektedir. Bu sorunlarla karşılaşan ilk rasulün o olmadığı 

                                                
340 Görmez, Kur'ân-ı Kerîm’in İkili Anlatım Üslubu Bağlamında Tergib ve Terhib,s.45. 
341 Esed, Kur'ân Mesajı, III/942 . 
342 ez-Zemahşerî, Keşşâf, IV/121-122. 
343 el-Mevdûdî, Tefhîmu'l-Kur'ân, V/104. 
344 Kutup, Fi Zilâli'l-Kur'ân, VI/262. 
345 Mevdûdî, Tefhimu’ l Kur'ân, V/109. 
346 Yusuf 12/39. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

43 

hatırlatılmaktadır. Tevhid ile şirkin mücadelesi insanın yaratılışından bu yana devam 
etmektedir. 347 Allah söz konusu meselde de Hz. Yusuf örneğinde olduğu gibi bu 
değişmez kuralı bize bildirmektedir. Allah ilahlığında ortak tanımamaktadır. 

Vicdanlarda Allah korkusunu diriltmesi için darbı meseller verilmektedir.348 Bu 
âyet, şirkin çirkinliğini ve Allah'ı birlemenin güzelliğini ifadede son derece güzel bir 
darb-ı meseldir 349Allah’ın bir olduğunu kabul eden mümin; pek çok ilah olduğunu 
kabul eden müşrikten çok daha huzurlu bir yaşam sürecektir. Tevhid merkezli bir inancı 
öngören bu meselde  Allah, batıl ilahları ve birçok ilaha kulluğu red etmektedir. 

 
3.1.1.3. Hakkın Ebediliği, Bâtılın Geçiciliği 
 

Konu ile ilgili mesellerin maksat ve mesajlarından önce hak ve bâtıl 
kavramlarının izahı gerekmektedir. Kur'ân-ı Kerîm de Hak kavramı 176 ayette 227 kez 
“el- hak” şeklinde; 17 ayette de “hakken” şeklinde geçmektedir.350 

Ragıp el-İsfehânî Hak kelimesini dört şekilde izah etmektedir. 
1.Bir nesneyi hikmetin gerektirdiği şekilde var edene  “hak” denir.351 
2.Hikmetin gerektirdiği şekilde var edilmiş olana “hak” denir. Bu manada 

Allah’ın bütün fiillleri haktır.352 
3.İtikadın olması gerektirdiği şekilde olmasına “hak” denir. Bu manada cennet, 

Cehennem, ölüm, tekrar diriliş haktır. 
4.Gerektiği şekilde ve gerektiği zamanda gerektiği kadar, yapılan işe ve 

söylenen söze “hak” denir.353 Hakkın hak kılınması, hakkı gerçekleştirmek, hakikat gibi 
manalara işaret eden ayetler de bulunmaktadır.354 

Kur'ân-ı Kerîm’de sık sık tekrarlanan hak kavramı Allah’tan başka Hz. 
Peygamber’e,355 Kur'ân’a,356 dine357 nisbet edilmektedir. Hz.Peygamber vasıtası ile hak 
dini  gönderen Allah358 kendisini de Hak Mevla olarak tanıtmaktadır.359Hakikat bu 
kadar aşikarken hakka karşı olan inkârcılar yüz çevirmekte ısrar etmişlerdir. Hakka 
karşı bir takım algılar oluşturmuş; Hakkın gücünü kırmaya yönelik girişimlerde 
bulunmaya başlamışlardır. 360  Yüce Allah Yunus sûresi 35.ayette, “kendisine ortak 
koşulan varlıkların onları hakka iletemeyeceğini” belirtirken; Ankebut sûresi 52. ayette 
ise “Allah’ı inkâr edip bâtıla iman edenlerin ziyanda olduğunu” ifade etmiştir. 

Vahye ve akl-ı selime mutabık olan fiillerin, sözlerin, ve inançların hak olmasına 
karşılık, başta şirk ve inkâr 361 olmak üzere heva (bencillik, öfke, şehvet gibi insan 
ruhundaki kötü duygular) ve zandan362 kaynaklanan, aklın ve vahyin reddettiği her türlü 

                                                
347 Kayacan, Kur'ân’ın Hz.Peygamber’i Eğitmesi, s.152. 
348 Derveze, Et-Tefsîru'l-Hadîs, IV/317. 
349 er-Râzi, Mefâtîhu'l-GaybXIX/186. 
350 Abdülbaki,el-Mu’cemu’l  Müfehres, s.208-212. 
351 Yunus 10/32. 
352 Yunus 10/5; Yunus 10/53; Bakara  2/146,147,149. 
353 Yunus 10/33; Secde 32/13; Enfal 8/8; Tevbe 9/33 . 
354 İsfehânî, Müfredat,“hak” mad. s. 417-419. 
355 Bakara 2/119; Tevbe 9/62; Neml 27/79. 
356 Bakara 2/176; Yunus 10/94. 
357 Tevbe 9/29, 33; İsra 17/81. 
358 Tevbe 9/33. 
359 En'âm 6/62. 
360 Ahmet Abay, Kur'ân’a Karşı Algı Yönetimi, Düşün Yayıncılık, İstanbul 2016 s.255. 
361 Lokman 31/13. 
362 Nisâ 4/157; En’âm 6/116, 148; Necm 53/23, 28. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

44 

inanç, söz ve fiil, “batıl” kavramı içinde yer almaktadır. Dolayısıyla batıl, hakkın 
zıddıdır.363Yüce Allah şöyle buyurmuştur :” İşte böyle. Çünkü Allah Hak’tır. O’ndan 
başka yalvardıkları ise bâtıldır. 364 

Hakk’ı iyice açıklayıp onu pekiştirmek, onun konum ve stratejilerini beyan 
etmek, akli ve nakli tüm delillerini güçlendirmek; onun geleceğini ve varoluşsal 
yazgısını anlatıp vurgulamak365 mesellerin genel hedefleri arasındadır.  

Ra’d Sûresinde irad edilen meselde hakkın ebediliği batılın geçiciliği şöyle 
bildirilmektedir: 

“O, gökten su indirdi de vâdiler kendi hacimlerince sel olup aktı. Bu sel, üste 
çıkan bir köpüğü yüklenip götürdü. Süs veya (diğer) eşya yapmak isteyerek ateşte 
erittikleri şeylerden de buna benzer köpük olur. İşte Allah hak ile bâtıla böyle misal 
verir. Köpük atılıp gider. İnsanlara fayda veren şeye gelince, o yeryüzünde kalır. İşte 
Allah böyle misaller getirir.” ( Ra’d 13/17) 

Yüce Allah hak ile bâtılı anlatırken, tabiattan örnekler vererek  bir metod ortaya 
koymaktadır. Bu meselle manevi bir konu maddi alemden örnek verilerek işlenmiştir.366  
Suyutî, “açık mesel” olarak ele aldığı bu ayet hakkında İbni Abbas’ın da şöyle dediğini 
rivayet eder: “Bu ayette Allah kalplerde bulunan imanın, yakin veya şek miktarına darb-
ı mesel getirmiştir. ”Köpük atılır gider” ayeti şekki, “İnsanlara fayda veren şeye 
gelince, o yeryüzünde kalır” ayeti de yakini ifade eder. Altın ateşte eritildiğinde nasıl 
işe yarayan kısmı alınıp, geri kalan kısmı ateşte bırakılıyorsa, aynı şekilde Allah, yakini 
kabul eder şekki terk eder.”367 

Gökten yağmurun inip vadilerin kendi miktarlarınca alması” meselinde, inen 
suyun “Kur'ân” olduğu; indirilen yerin “kulların kalpleri” olduğu müfessirlerin genel 
kanaatidir.368 Zerkeşî bu durumu şöyle ifade etmektedir: “…Allah’ın inzal buyurduğu 
ilim ve iman hakikatleri de böyledir. Kalpler bunları alır, benimser, ancak her kalp, ilim 
ve imanı kendi kapasitesi nispetinde alır.”369  

Tıpkı gökten inen suların vadilerde karar kılması gibi, kulların kalbine de Kur'ân 
ilimlerinin nurları yerleşir. Bu nurun yerleşmesi ancak o kalbin temizliği veya kirliliği, 
anlayışın kuvveti veya zayıf olmasına göredir. Köpük ise şek ve şüpheler dir.Ama 
sonunda şek ve şüpheler zail olur; geriye ilim, din, hikmet ve mükaşefe kalır.370  

Bu ayet, sebat ve kalıcı olmasında hak için, mahvolmasında ve sona ermesinde 
bâtıl için iki misal içerir.“O, gökten su indirdi de vâdiler kendi hacimlerince sel olup 
aktı.”ayetinden hareketle, her vadi kendince o yağmur suyunu alır. İşte bu kalblere ve 
onların birbirinden farklı olduğuna işarettir; kimisinin anlayışı daha geniştir, daha çok 
ilim alır kimi ise daha dar bakışlıdır. İkinci meselle birlikte düşünüldüğünde “ateşte 
eritilenlerin üzerindeki köpüğünde üste çıkması”; yani madenlerin eritilince 

                                                
363  Kadir Polater, Kur’ân’a Göre Hakka ve Bâtıla Dâvetteki Metodların Ahlâkî Özellikleri, Atatürk 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2005, sayı: 24, s.122. 
364 Hac 22/62. 
365 Kılıç, Kur'ân ve Hadislerde Temsili Anlatım Özellikleri, s.19. 
366 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'ân Tefsiri, X/65. 
367 es-Suyutî, İtkan, II/1043. 
368 ez-Zemahşerî, Keşşâf,  II/513; Er-Râzi, Mefâtîhu'l-Gayb X/428;  Zuheylî,Tefsîru'l-Münir,  VII/125;  
Şimşek, Hayat Kaynağı Kur'ân Tefsiri, III/69; Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, V/138. 
369 ez-Zerkeşî, Burhan, s.327. 
370 er-Râzi,Mefâtîhu'l-Gayb  XIII/ 428-429. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

45 

köpüklerinin üste çıktığı gibi; hak ve bâtıl da bir araya geldiği zaman bâtıl için sebat ve 
devam yoktur.371 

Her iki misalde de sözü edilen köpük için; “atılır gider” ifadesi kullanılmıştır. 
Hak ve hakikat kaynayıp coşarken, bâtıl her ne kadar bazen üste çıkmış görünse de 
nihayet köpük ve kef gibi atılır, kaybolur ve gider.372 

Ra’d sûresinde geçen bu meselle birlikte  İsra Sûresinde geçen “De ki : Hak 
geldi bâtıl yok oldu. Zaten bâtıl yok olmaya mahkumdur”373 ayeti birlikte okunduğunda 
bu iki ayetin birbirini tefsir ettiği görülecektir. İlk bakışta bir sağlamlığı ve gücü olduğu 
tahmin edilse de, aslında bâtıl asılsızdır, cansız ve zayıftır, kupkuru bir ot alevi gibidir; 
alevi yükselse de sönmeye mahkumdur. Halbuki kor haline gelen ısıtır, fayda verir ve 
kalıcıdır. Bâtıl suyun üzerindeki köpük gibidir. Kaybolur gider.374 

Ayet tarihe de bir yorum getirmektedir. Tevhidin ve hakkın savunucuları olduğu 
müddetçe kalıcı olan tevhiddir. Bâtıl yollar yok olmaya mahkumdur. Ne var ki köpük 
ve cüruf, sudan ve asıl madenden çok çok fazla ise bunlar üstte kalmaya devam 
ederler”375 

Sûrenin akışını göz önünde bulundurduğumuz zaman, ayet-i kerimede, hak ve 
batılın mahiyetini somutlaştırmaya yönelik bu örnek, tevhid esaslı inanç sistemi ve şirk 
esaslı inanç sistemi ile ilintili olarak ön plana çıkmaktadır. Hakkın kalıcılığını, 
yararlılığını ve sürekliliğini, buna karşılık batılın asılsızlığını ve bir kuruntudan ibaret 
olduğunu vurgulamaktadır.376 

Aynı zamanda bu mesele göre, olaylara geniş bir bakış açısıyla yaklaşmamız 
gerektiğini ifade etmek de mümkündür. Yüzeysel bir bakış açısı olaylardan yanlış 
sonuçlar çıkartmamıza sebep olacaktır. Hakikat, yağmur suyu gibi bazen yüzeyde değil 
derinliklerde gizlenmiş olabilir; bâtıl da köpük gibi coşmuş bir şekilde ön plana 
geçebilir. Mü’min, basiret ve feraset gibi özelliklere sahip olup hak ile bâtılı; doğru ile 
yanlışı ayırt edebilmelidir. 

Hakkın batıl karşısındaki üstünlüğü Enbiya Sûresinde Yüce Allah tarafından 
şöyle bildirilmektedir. 

“Bilakis biz, hakkı bâtılın tepesine bindiririz de o, bâtılın işini bitirir. Bir de 
bakarsınız ki, bâtıl yok olup gitmiştir. (Allah'a) yakıştırdığınız sıfatlardan dolayı 
yazıklar olsun size!”(Enbiya 21/18) 

Yüce Allah hakkın bulunduğu yerde batılın bulunmayacağını yok edip 
gideceğini mecazi bir anlatımla dile getirmiş,377Hakkın batıla olan ebedi üstünlüğünü 
vurgulamıştır. Kur'ân’ı göndermekle onu batılın üstüne atmış; geriye tevhid inancına 
giden yolda batıl engelleri kaldırmak kalmıştır.378 

Ayette “kazf” ve “demiğ” (atmak) ve (parçalamak) ifadeleri istiare olarak 
kullanılmış, bu durum Hakkın kuvvetli oluşuna, bâtılın güçsüz oluşuna hatta bâtılın yok 
oluşuna işaret edecek ve zihinlerde yer edecek tesirli bir şekilde tasvir 
edilmiştir.379Parçalamak anlamına gelen “demiğ” eylemini yapacak olan hakdır. O halde 

                                                
371 Ebu’l Fidâ İsmail b.Ömer b.Kesir, Tefsirul Kur'ân’il Azim, Daru Taybe, Riyad 1999, II.Baskı, Tahkik  
Sami b. Muhammed es-Seleme, IV/ 447;  Zuhaylî, Tefsiru’l Münir, VII/125 . 
372 Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, V/138. 
373 İsra 17/81. 
374 Kutup, Fi Zilâli'l-Kur'ân, VII/69. 
375 Şimşek, Hayat Kaynağı Kur'ân Tefsiri. III/69. 
376 Derveze, Et-Tefsîru'l-Hadîs, V/531. 
377 Heyet, Kur'ân Yolu, III/670. 
378 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'ân Tefsiri, XII/422. 
379 Zuhaylî,Tefsirü’l Münir,  IX/26. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

46 

hak, hareket eden, mücadele veren bir canlı gibidir.380Haktan kasıt Kur'ân-ı Kerîm, 
bâtıldan kasıt ise şeytandır381 denmiştir. Ayette geçen hak ve bâtıl kelimelerine daha 
farklı anlamlar yükleyenler de olmuştur. Ayetin siyak ve sibakı göz önünde 
bulundurularak bâtıl, ”Allah’a inanmayanların yalanları ve iftiraları; Yüce Allah’a karşı 
yapılan  O’nun sahip olmadığı nitelendirmeler 382 olarak da değerlendirilmiştir. Hak ile 
kesin delil, batıl ile onların şüphelerinin kastedildiği söylendiği gibi; hakkı ilâhî öğütler, 
batılı da masiyetler383  olarak yorumlayanlar olmuştur. 

Ayette geçen bâtılın yok olması meseli; bâtılın Hakkın karşısında duramayacak 
olmasını da  ifade etmektedir. Durmaya yeltenenler ise geçici bir süre kazanmış gibi 
gözükseler de  yok olmaya mahkumdurlar. Bâtıl yolda olmak ister O’na şirk koşmak, 
ilahlık taslamak sûretiyle olsun; isterse de Allah’ın dışında gerek ubudiyyette gerekse 
de rububiyyette başka ilahlar edinmek sûretiyle olsun “tevhid” karşısında boş bir çaba 
olmaktan öteye geçemeyecektir. Bazen Ra’d 17’deki köpük misali gibi kabarıp 
hakikatin önüne geçmiş gibi gözükse de sonunda sönüp parçalanmaya mahkumdur. 
Bazen bâtılın bir üstünlüğü varmış gibi gözükse de iman edenlerin bu durumun 
geçiciliğinin farkında olması gerekir. Bu konuyu  Seyyid Kutup şöyle izah etmektedir: 

“Allah’a iman edenler, onun sözünün gerçekliğinden, varlık binası ve düzeni 
içinde gerçeğin vazgeçilmezliğinden, yüce Allah’ın bâtılın üzerine atıp onunla bâtılın 
beynini parçaladığı gerçeğin zaferinden kuşku duymazlar. Yüce Allah, kimi zaman 
bâtılı getirmek sûretiyle onları sınıyorsa, bunun bir fitne olduğunu bilirler, bunun bir 
imtihan olduğunu kavrarlar, içlerinde bulunan bir zaaf ve eksiklikten dolayı 
Rabb’lerinin onları eğittiğini fark ederler Rabb’leri onları, hakkın zafer kazandığı bir 
geleceğe hazırlamaktadır.”384 

Bu dünya hayatı bir oyun ve eğlence olarak kabul eden bâtıl ile hak 
mücadelesinin verildiği bir arenadır. Ne var ki hak daima galip gelir. Yeter ki onu 
savunanlar görevini yapsınlar. Her halukarda bâtıl yenilmeye mahkumdur.385Kur'ân-ı 
Kerîm’de bildirildiği üzere hak ve bâtılın amansız mücadelesinde zafer Hakk’a  
inananların olacaktır.386 

Muhataplarına tevhid çatısı altında bir istikamet çizen Kur'ân-ı Kerîm, hak ve 
bâtılı anlatırken, hakkın karşısında olan kâfirlere, hakkı asla yok edemeyeceklerini 
bildirmiştir. Kâfirler isteseler de istemeseler de; hoşlarına gitse de gitmese de Allah 
dinini bütün dinlerden üstün kılmıştır.387 

“Onlar ağızlarıyla Allah’ın nurunu söndürmek istiyorlar. Halbuki kâfirler 
istemeseler de Allah nurunu tamamlayacaktır”( Saf 61/8) 

Gerek Mekki, gerek Medeni birçok ayette Allah'ın kendi dinini yerleştirip Rasu-
lü'ne yardım edeceği vaadi tekrarlanmakla birlikte, Allah'ın kendi dinini bütün dinlere 
üstün kılacağı vaadi ilk defa bu ayette ifade edilmektedir388 

Bunun defalarca vaad edilmesi, bu üstünlüğün de bir kere değil birçok kere 
gerçekleşeceğini gösterir. Böyle olması için de bu dinin yükselme ve gerileme zamanlan 
olacak; beşeriyetin geçireceği inkılaplar ve değişmeler arasında bütün düşüşlerin seyri 

                                                
380 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'ân Tefsiri, XII/423. 
381 Taberî, Câmi'u'l-Beyân X/17. 
382 ibni Kesir, Tefsiru’l Kur'ân’il Azim,V/336. 
383 el-Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, XI/471. 
384 Kutup, Fi zilâli'l-Kur'ân. VII/267. 
385 Şimşek, Hayat Kaynağı Kur'ân Tefsiri, III/ 368-369. 
386 Araf 7/118 ; Enbiya 21/18; Sebe 34/49 . 
387 Saff 61/8 ;Tevbe 9/33; Fetih 48/28. 
388 Derveze, Et-Tefsîru'l-Hadîs, VIII/564. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

47 

fısk, zulüm, küfür, şirk yüzünden gazap ve helake doğru gideceği gibi bütün 
gelişmelerin seyri de tevhid inancı ile hak dinin tecellileri olan ebedî hayatın esenliği ve 
mutluluğu amacına doğru yükselme biçiminde olacaktır. Gelip geçici heves ve arzuların 
ardında koşanların, günahkârların, haksızların, dinsizlerin başına kıyamet koparken, hak 
ehli olanlar Cenâb-ı Hakk'ın himayesinde Arş'ın gölgesi altında büyük murada 
erecektir.389 

Yüce Allah “ İsterler ki  Allah’ın nurunu ağızlarıyla söndürüversinler, ama 
inkarcılar hoşlanmasa da Allah nurunu muhakkak tamamlamayı istiyor.”390 buyurarak  
inkarcıların bu ilahi ışığı söndürme arzusu içinde olduklarını, ama buna müsaade 
etmeyeceğini bildirmektedir.391 

“Onlar ağızlarıyla Allah’ın nurunu söndürmek istiyorlar.” ayetinde verilen bu  
misal tahakküm olarak da  değerlendirilmiştir. Çünkü onlar, Kur'ân için “bu sihirdir” 
diyerek islâmın iptalini istiyorlardı. Onların bu sözleri ile İslam dinini boşa çıkarma 
girişimleri ve istekleri hususunda  alay edilmektedir.392 

Ayette geçen Allah’ın nuru terkibini farklı izah edenler olmuştur. Beydâvî, 
Allah’ın nurundan kastın onun dini, kitabı ya da delili olduğunu bildirmektedir.393 Bu üç 
şeyden herbiri ebediyyen ışıldayacak ve sönmeyecektir.394 

Kurtubi, Allah’ın nur’u ifadesi ile ilgili şu beş görüşü aktarmaktadır. 
1-İbni Abbas ve İbni Zeyd’e göre bu Kur’ân’dır. Onlar Kur'ân’ı çürütmek ve 

sözleriyle yalanlamak isterler. 
2-Es-Süddi’ye göre “islâm”dır. Onlar sözleriyle onu bertaraf etmeye çalışırlar 
3-El-Dehhak’a göre “Hz.Muhammed”(s.a.v) dir. 
4-Allah’ın hüccetleri ve delilleridir. Onlar inkâr ile ve yalanlamakla onları 

çürütmek isterler. 
5-Bu bir örnektir. Yani kim ağzıyla güneşin ışığını söndürmek isterse bunun 

imkansız olduğunu göreceği gibi, hakkı çürütmeye kalkışanın durumu da böyledir.395 
Ayette müşrikler değil de “kâfirler” geçmesi, bu kelimenin müşriklerden daha 

genel ve daha kapsamlı olmasına bağlanmaktadır. Cenab’ı Hak’ın din ve peygamber 
gibi ifadelerden daha genel bir ifade olduğu için “nur” kelimesini; islâmın ve 
nübüvvetin muhalifi olanlar için de “kâfir” kelimesini kullanmış olabileceğine işaret 
edilmiştir.396Nûr Sûresi 35. ayette geçen Nûr kelimesi ile burda geçen Nûr ifadesinin 
aynı olmadığı, orda ifade edilen nurdan kastın  Allah  olabileceği, buradaki nurdan ise; 
din, kitap ya da peygamber olabileceği ifade edilmektedir.397 

Sözü günümüze taşıyacak olursak islâm coğrafyasında; yani tevhid bayrağı 
dalgalanan her yerde; müslümanlara karşı bir cepheleşme ve  acımasız bir ittifak 
karşımıza çıkmaktadır. Bu durumu Kutup şu sözlerle ifade etmektedir: “Din gerçeği 
hem gönüllerde hem yeryüzünde egemen olmuştur. Bu gerçek bugün hala yer yer 
dirilmektedir. İslama ve müslümanlara karşı sergilenen onca savaşlara, hilelere, 
cezalandırmalara, soyutlamalara ve ağır işkencelere ve zulümlere rağmen! Allah’ın 
nurunu ağızlarıyla söndürmek; kulların elindeki ateş ve demirle onu bastırmak mümkün 

                                                
389 Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, VIII/18-19. 
390 Tevbe 9 /32 
391 Heyet, Kur’an Yolu, II/761 
392 ez-Zemahşerî, Keşşâf, IV/513; ibni Kesir, Tefsiru’l Kur'ân’il Azim. VIII/112. 
393 el-Beydâvî , Envar’t- Tenzil ve Esraru’t -Te’vil,II/491. 
394  Geniş bilgi için bkz. er-Râzi, Mefâtîhu'l-Gayb  XXI/463. 
395 el-Kurtubî , El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân,  XVII/307. 
396 er-Râzi,Mefâtîhu'l-Gayb XXI/465. 
397er-Râzi, Mefâtîhu'l-Gayb XXI/466. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

48 

değildir. Azgın zalim diktatörler, siyonistlerin ve haçlı zihniyetinin türettiği sahte 
kahramanlar bu uzak hedefe ulaştıklarını hayal etseler de Allah’ın bu nurunu 
söndüremeyeceklerdir.398 

“…ağızlarıyla Allah’ın nurunu söndürmek istiyorlar.” derken sadece biyolojik 
ağzı değil; kitle haberleşme vasıtalarını da düşünmemiz gerekmektedir. Kalemin ağzı, 
bilgisayarın ağzı, medyanın ağzı, elektronik posta gibi vasıtalarla Allah nurunun 
düşmanları, Allah’ın nurunu söndürmeye çalışmaktadırlar. Demek ki kâfirlerin bu 
girişimleri geçmişte olduğu gibi günümüzde de olmaktadır, gelecekte de olacaktır.399 

Akabinde gelen “nurunu tamamlayacaktır” ifadesinden “hakkı tamamlayan ve 
onu hedefine ulaştıran ”manası anlaşılmaktadır. 400  “Nurun tamamlaması” nurun 
yayılarak gayenin tebliğ edilmesi manasına da gelmektedir.” 401 Burada zikredilen 
tamamlama kavramından; o nurun insanların gönlüne ve hayatlarına girmesinin yavaş  
yavaş olacağından, tamamlama eyleminin bitmediğinden ve her çağın kâfirlerine karşı 
var olacak olan bir eylem olduğu neticesine de ulaşılmaktadır.402 

Kur'ân-ı Kerîm’de müteaddid ayetlerde Yüce Allah kitabını Nûr olarak ifade 
etmektedir. Bu ayetlerde de görüldüğü gibi “nur”, Kur'ân olarak açıklanmaktadır.403 
Kur'ân, Kurtubî’ nin ifadesi ile ” sapıklığın karanlığından kurtulup kendisi ile doğru yol 
bulunan bir hidayet nurudur”.404 Bu nuru, bu nurun tebliğcisi Hz. Peygamberi, tebliğ 
edilen islâm nurunu ve bu nura inanan insanlardaki iman nurunu söndürmek isteyenler 
kendileri sönüp gitmişlerdir.405 

Görüldüğü üzere bu meselde Yüce Allah, Hakkı, dini, kitabı ya da Hz. 
Peygamberi’i işaret edip “nurun sönmeyeceğini” vurgulamaktadır. Bunların tamamı 
“tevhid” eksenli olduğu için verilen mesel mü’minlere müjde ve güven vermektedir. 

 
3.1.1.4. Nebevî Davet   

 
İslam’ın muhatabına kazandırmak istediği din anlayışı, Allah ve Rasulü’ nün 

davetine iman ve teslimiyettir. Tevhid vurgusu yapılan bütün kıssalarda/mesellerde  
nebevî davet farklı boyutlarıyla anlatılmaktadır. Şirke karşı mücadele veren bütün 
Peygamberler toplumların sağlam bir inanç akidesi kazanmaları için rehberlik 
yapmışlardır. Peygamberler toplumlarının tevhid ekseninden kaymamaları için 
yaşadıkları toplumu her çeşit şirk  unsurundan arındırarak sadece Allah’a kulluğa davet 
etmişlerdir. Onların yaptığı bu mücadeleleri  bize anlatan Yüce Allah, nebevi davetten 
yüz çeviren toplumların uğradığı akıbetleri de  bize bildirmektedir. Bu mesellerde 
verilen mesajların temel gayesi ibret alınmasıdır. 

“Allah, bir ülkeyi örnek verdi: Bu ülke güvenli, huzurlu idi; ona rızkı her yerden 
bol bol gelirdi. Sonra onlar Allah'ın nimetlerine karşı nankörlük ettiler. Allah da 
onlara, yaptıklarından ötürü açlık ve korku sıkıntısını tattırdı. Andolsun ki, onlara 
kendilerinden peygamber geldi de onu yalanladılar. Onlar zulmederlerken azap onları 
yakalayıverdi.(Nahl 16/112-113) 

                                                
398 Kutup, Fi Zilâli'l-Kur'ân, IX/645. 
399 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'ân Tefsiri, XIX/252. 
400 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, IV/513. 
401el-Beydâvî, Envar’t- Tenzil ve Esraru’t -Te’vil, II/491. 
402 Bayraklı , Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'ân Tefsiri, XIX/252-253. 
403 Tegabün  64/ 8; Nisa 4/174 . 
404 el-Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân,  XVII/392. 
405 Eren, Kur'ân da Temsiller, s. 93. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

49 

Allah’ın bir kavme nimet verdiği, ancak onların nankörlük ederek yüz çevirdiği 
nin anlatıldığı meselde bu kavmin  uğradığı akıbet bildirilmektedir. Genel kabule göre 
bu mesel Mekke halkına, inkar ve inatları, yaptıkları kötü işler, haksızlıklar yüzünden 
kendi şehirlerinin nereden nereye geldiği hatırlatılarak bundan ders çıkarılması için 
verilmiştir. 406  Nankörlük eden bu kavmin başına gelenlerin anlatıldığı 112. ayetten 
hemen sonra 113. ayette de onların kendilerine gelen Peygamberi yalanladıkları ve 
azaba yakalandıkları haber verilmektedir. 

Ayetin metninde “Allah da onlara, yaptıklarından ötürü açlık ve korku 
sıkıntısını tattırdı” derken “elbise” manasında libas geçmektedir. Burada tattırmak ve 
elbise tabirlerinde istiare vardır. Araplarda başa gelen bela ve sıkıntılar için “tatmak” 
ifadesinin kullanılması yaygındır. Elbise ise kişinin giyindiği şey kendini örttüğü için, 
başına gelen felaketler onu bürüyen elbiseye benzetilmiştir. Şöyle bir mana verilebilir: 
”Onları bürüyüp saran açlık ve korkuyu onlara tattırdı. Adeta onlara açlık ve korku 
elbisesi giydirdi”407Yüce Allah’ın burada açlık ve korkuya “elbise” adını vermesinin 
sebebi; zayıflık, renklerinin değişmesi, hallerinin kötülüğünün üzerlerinde tıpkı bir 
elbise gibi açıkça görülmesinden dolayıdır.408 

Mesel, Allah’ın insana bahşettiği hesapsız rızık ve nimetlere karşı bilinçli ya da 
kısıtlı nankörlüğün; Allah’ın doğru yolu gösteren mesajına bilerek karşı çıkmanın, uzun 
vadede ve bir bütün olarak toplumsal hayatın karmaşık dokusu içinde dönüp dolaşıp 
eninde sonunda insanların başına sadece ahirette değil,  bu dünyada da vahim sonuçlar 
açacağını göstermektedir. 409 Bir şehrin başına gelenler anlatılarak aynı ahval üzere 
yaşamaları durumunda  başkalarının başına da aynı kötü akıbetin geleceği mesajı  
verilen bu misalde  nimete karşı nankörlük şiddetle yerilmektedir. 

Allah’ın verdiği nimetlere şükür etmek ve O’nun Peygamberleri aracılığı ile 
bildirdiği yasalara uygun davranmak, bir kulluk borcu olduğu kadar, insanların 
toplumsal ve ekonomik huzuru güvenliği bakımından da bir zarurettir. Çünkü Allah’ın 
nimetlerine karşı yapılan her türlü nankörlük insanların başına ekonomik, sosyal ve 
psikolojik problemler olarak gelecektir. 410 

Yüce Allah Kur'ân-ı Kerîm’de “…şükredenin kendisi için şükretmiş 
olacağını…” 411  belirtmektedir. Allah’a karşı minnettarlığını bildiren kul Rablerinin 
ayetleri hatırlatıldığı zaman ona karşı sağır ve kör davranmamalıdır. 412  Kur'ân 
bütünlüğü bağlamında zikredilen meseli “onlar ne gök ağlar ne de yer”413 teşbihi ile de 
izah edebilir. İnkarcılar  kendilerini ne kadar değerli sayarsa saysın hakikatte onların 
hiçbir değeri yoktur. Çünkü ilâhî davete karşı büyüklenmek, Peygamberlerin ilâhî 
davetinden yüz çevirmek ve kendini yeterli görmek,  azaba davettir. 

Allah’ın elçilerini yalanlayanların başına gelen akıbetin anlatıldığı diğer 
kıssa/mesel ise ashabu’l Karye’dir.414Yasin Sûresinde zikredilen415 bu meselin amacı, 

                                                
406 Heyet, Kur'ân  Yolu, III/446. 
407 Zemahşerî, El-Keşşâf, II/614. 
408 el-Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, X/298. 
409 Esed, Kur'ân Mesajı, s.554. 
410 Heyet, Kur'ân Yolu, III/447. 
411 Lokman 31/12. 
412 Furkan 25 / 73. 
413 Duhan 44/29. 
414 Yasin Suresinde anlatılan bu hadisenin kıssa mı mesel mi olduğuna dair farklı görüşler vardır. ez-
Zemahşerî, el-Keşşâf, IV/7; er-Râzi, Mefâtîhu’l-Gayb XVIII/456; Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili VI/406; 
Esed, Kur'ân Mesajı, II/898. mesel olduğunu ifade etmektedir. Mustafa Öztürk ise ashab-ı Karye’yi  

 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

50 

ilâhî mesajı inkarda  ısrar eden ve Allah’ın elçilerine kulak vermeyenler hakkında bir 
örnek vermektir. Bu kıssa/mesel  Zemahşerî’nin ifadesi ile “enteresan oluşuyla, darb-ı 
mesel ve hayret verici söze benzemektedir.”416 Verilen darbı mesel de olayın geçtiği yer 
zikredilmemektedir. Ancak müfessirlerin çoğuna göre bu yerin Şam’a bağlı Antakya 
kasabası olduğu ve Bizanslılardan Antioch, (Antihas, Antabis, Antikos veya Antiyokos) 
isimli bir kral tarafından yönetildiği veya Bizanslıların yönetimi altında bulunduğu ve 
şehir halkının da Romalılar gibi puta taptığı rivâyet edilmektedir.417  

İbni Kesir ve Mevdûdî’ye göre ise bu belde Antakya olamaz. İbni kesir şunları 
sebep olarak sıralamaktadır: 

a) Yâsîn Sûresinde yer alan âyetin zahirinde elçilerin Mesih tarafından değil, 
Allah tarafından gönderildiği belirtilmektedir. Çünkü âyette “Hani onlara iki elçi 
göndermiştik de bunları yalanlamışlardı”418 buyrulmaktadır. Elçiler de şehir halkının 
kendilerini yalanlamasına karşılık “Rabbimiz bilir ki biz, muhakkak size gönderilmiş 
elçileriz, dediler. Bize düşen, sadece apaçık tebliğdir”419 dediler. 

Gerçekten bu elçiler Mesih tarafından gönderilen elçiler olsalardı, bunu uygun 
bir dille ifade ederlerdi.  

 b) “Şehir halkının elçileri yalanlamasına rağmen Antakyalıların Hz.  
Îsâ’nın (a.s) gönderdiği havârilere uyarak Hristiyanlığı ilk kabul eden insanlar olması, 
bu havârilerden ikisinin ve “patriklik” makamının burada bulunması nedeniyle Antakya, 
Hristiyan âleminin kutsal şehirlerinden biri kabul edilmektedir. 

 c)  Şehir Halkı olayı Hz. Mûsâ döneminden yani Tevrat'ın nüzulünden önce 
gerçekleşmiştir. Ebu Saîd el-Hudrî ’den rivâyetle, Allah (c.c), Tevrat'ı indirdikten sonra, 
hiçbir milleti toplu azapla helâk etmemiştir. Nitekim Kur’ân-ı Kerîm’de “Ant olsun biz, 
ilk nesilleri yok ettikten sonra Mûsâ'ya, -düşünüp öğüt alsınlar diye- insanlar için 
apaçık deliller, hidâyet rehberi ve rahmet olarak o kitabı (Tevrat'ı) 
vermişizdir” 420 âyetinin tefsirinde helâk olayının Hz. Mûsâ’dan önceki dönemlerde 
gerçekleştiği, ondan sonra böyle toplu helâkin olmadığı belirtilmektedir.421  

Mevdûdî’ye göre de ne Hıristiyanlık tarihinde, ne de ondan önce meşhur 
Antakya kasabasının helâk edildiğine dair hiçbir bilgi yoktur. Bu anlatılanlardan çıkan 
sonuca göre, Kur’ân'da zikredilen bu karye Antakya değildir veya bilinen Antakya'dan 
başka bir yer olmalıdır.422 

Müfessirlerin bir kısmı, şehir halkına gönderildiği belirtilen elçilerin Hz. Îsâ’nın 
havarileri423, bazıları ise onların Allah tarafından gönderilen Peygamberler olduğunu 
söylemektedir424.Fahreddin er- Râzî üç elçinin; Hz. Mûsâ, Hz. Îsâ ve Hz. Muhammed 
(a.s) olduğunu belirtmektedir.425 

                                                                                                                                          
“müstakil” kıssa olarak değerlendirmektedir. bkz.Mustafa Öztürk, Kur’an Kıssalarının Mahiyeti,İstanbul 
2016, s.238 
415 Yasin 36/13-32. 
416 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, IV/7. 
417 Taberî; Câmi'u'l-Beyân XII/188; ez-Zemahşerî, el-Keşşâf ,IV/7-8; Er-Râzi,Mefâtîhu’l-Gayb 
XVIII/457;el-Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, XIV/389; Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili VI/407. 
418 Yasin 36/14. 
419 Yasin 36/17. 
420 Kasas 28/43. 
421 İbni Kesir, Tefsiru’l Kur'ânil Azim, VI/573. 
422 Mevdûdî,Tefhîmu'l-Kur'ân, IV/514. 
423 ez-Zemahşerî,El-Keşşâf,.IV/8; el-Kurtubî,El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, XIV/389;Sabûnî,Safvetu’t 
Tefasir,V/187; Zuhaylî,Tefsirü’l Münir,.XI/588-589. 
424 Er-Râzi,Mefâtîhu’l-Gayb, XVIII/457. 
425 Er-Râzi,Mefâtîhu’l-Gayb, XVIII/457-458. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

51 

Yazır, burada iki kişinin örnek verilmesinden asıl hedefin temsil olduğunu, bu 
ifadenin Hz. Muhammed’in peygamberliğinin şan ve şerefinin  yüceliğine işaret ettiğini 
söylemektedir. O’na göre ikinin, yani Hz. Mûsâ ve Hz. Îsâ’nın, üçüncüsü yani Hz. 
Muhammed ile takviyesi, peygamberliğinin şerefi ve diğer peygamberlerle takviye 
edildiğine delildir. Buna göre Allah, (c.c) önce Hz. Mûsâ ve Hz. Îsâ’yı peygamber 
olarak göndermişti, onları yalanladılar, sonra da Hz. Muhammed’i (a.s) göndererek 
bunlara izzet ve kuvvet vermiştir. 426 

Görüldüğü üzere kıssanın geçtiği yer ve kıssa da geçen şahıslar üzerinde 
üzerinde müfessirler arasında fikir ayrılıkları mevcuttur. Ancak kıssanın bir temsil 
olduğu düşünülürse, tarihi bir tasvirden çok “tebliğ edilen üç temel dinin bir temsili” 
olarak da zikredilebilir. Kıssa da zikredilen şehir ise bu üç dinin içinden çıktığı ortak 
kültürel çevreyi simgeliyor olabilir. O halde ilk iki elçininin birlikte zikredilmesi, Hz. 
Musa ve Hz. İsa’nın öğretilerinin birlikte Kitabı Mukaddes te eski ahid içinde 
toplandığına işaret ederken;nihai mesajın da son elçi Hz. Muhammed’le “desteklendiği” 
düşünülebilir.427 

Değinilmesi gereken bir diğer konu da ayetlerin üslubunun, dinleyenlerden hiç 
değilse bir kısmının bu kıssayı bildiğini gösterir mahiyette olmasıdır. Çünkü onlara  
“Onlara şu kent sahiplerini bir misal olarak anlat” buyrularak; olay kendilerine 
hatırlatıp onların sonucundan ibret almaları öğütlenmektedir.428 

Meselin verilmesinden gaye “müşriklerin, Hz.Muhammed’e karşı tutumları” 
olduğu düşünülürse; onların yanlış tutumları tarihte geçmiş bir örnekle kendilerine 
hatırlatılmaktadır. O elçiler nasıl kavimlerinden muhalefet görmüşlerse Hz.Muhammed 
de muhalefet görmekteydi. O kavimler içinden nasıl yiğit, salih, akıllı kimseler çıktıysa 
Hz.Muhammed’in kavminden de Hz.Ebubekir gibi akıllı ve onu savunan insanlar 
çıkmışlardır. O kavim nasıl ki inananları şehit etti ise Hz.Muhammed’in kavmi de 
Yasir, Sümeyye gibi inanları şehit etmiştir. 429 Meselden verilmek istenen mesajı 
Mevdûdî’nin şu satırlarında da görmek mümkündür: “Kur'ân kıssayı, sadece bir vakıa 
olarak incelediği  için belde ve Rasullerin isimlerinin bilinmesi pek gerekli değildir. 
Kıssanın amacı  “Kureyşlilere sizler nasıl inat ve zıtlıkla Rasûlullâh’ı inkâr ediyorsanız, 
o beldedekilerde aynı yanılgı içindeydiler. Aynı yolu takip ettiğiniz ve inadınızda ısrarlı 
olduğunuz takdirde sizlerin sonu da o beldedeki insanlar gibi olacaktır.”430 

Yüce Allah Kur'ân-ı Kerîm’de, insanları kendi yoluna davet etmek için ister delil 
ve burhanlarla isterse düşünce ve aklı kullanmakla isterse de örnek ve kıssalarla olsun, 
hiçbir metodu terk etmeyerek bütün metotları kullanmaktadır. 431Eserlerin yazılmasına 
ve asil bir örnekte bir çok şeyin sayılmasına bir misal gibi olan bu mesel, gerek üzerine 
azap sözü hak olanları korkutmak ve gerekse Kur'ân’a uyanları müjdelemek konusunda 
peygambere vaat edilmiş olan inkılapların  önemli bir örneğini vermektedir ki buna bu 
itibarla “Yasin’in kalbi” denilse yeridir.432 

Görüldüğü gibi verilen mesel aslında Hz. Peygamber’e inanmayanlar için bir 
uyarı olduğu kadar O’na inananlar için de bir müjde mahiyetindedir. Daha önceki 

                                                
426 Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, VI/407. 
427 Esed, Kur'ân Mesajı, II/898. 
428 Ateş, Yüce Kur'ân’ın Çağdaş Tefsiri,VII/343. 
429Ateş, Yüce Kur'ân’ın Çağdaş Tefsiri, VII/343-344. 
430 el-Mevdûdî, Tefhîmu'l-Kur'ân, IV/514. 
431 Zuhaylî, Tefsiru’l Münir, XI/593. 
432 Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, VI/406. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

52 

kavimlerde de inanmayanlar Allah’ın gazabı ile yok olup silinip giderken, inananlar 
Allah’ın izzet ve ikramına mazhar olmuşlardır. 
 
3.1.1.5. Yeniden Yaratılış 
       

Kur'ân-ı Kerîm ölümden sonra diriliş inancını delilleriyle anlatmaktadır. Bakara 
Sûresinde 2/258- 260. ayetler ahiret inancına işaret etmektedir. Mezkur ayetlerde 
yeniden yaratılış anlatılmakta, 259. ayette de bir mesel ile muhataplara ahiret bilinci 
kazandırılmaktadır.  

“Yahut görmedin mi o kimseyi ki, evlerinin duvarları çatıları üzerine çökmüş 
(alt üst olmuş) bir kasabaya uğradı; «Ölümünden sonra Allah bunları nasıl diriltir 
acaba!» dedi. Bunun üzerine Allah onu öldürüp yüz sene bıraktı; sonra tekrar diriltti. 
Ne kadar kaldın? dedi. «Bir gün yahut daha az» dedi. Allah ona: Hayır, yüz sene 
kaldın. Yiyeceğine ve içeceğine bak, henüz bozulmamıştır. Eşeğine de bak. Seni 
insanlara bir ibret kılalım diye (yüz sene ölü tuttuk, sonra tekrar dirilttik). Şimdi sen 
kemiklere bak, onları nasıl düzenliyor, sonra ona nasıl et giydiriyoruz, dedi. Durum 
kendisince anlaşılınca: Şimdi iyice biliyorum ki, Allah her şeye kadirdir, dedi.”(Bakara 
2/259) 

Öldükten sonra dirilme konusunda şüpheleri yok etmek maksadı ile beyan edilen 
bu meselde ikna ve ispat yöntemi kullanılmıştır. Ayette verilen mesaj “Seni insanlara 
bir ibret kılalım diye…” kısmında zikredilmiştir. Var olan şüpheleri gidermek için 
“Ölümünden sonra Allah bunları nasıl diriltir acaba” sorusuna bir mucize ile cevap 
verilmiş, ahirette yeniden dirilişi inkar edenlere bir delil gösterilmiştir. 

Ayette geçen kasabanın Beyt-tül Makdis olduğu, zikredilen şahsın ise Şerhiya 
oğlu Üzeyr olduğu 433  meşhur görüş olmakla birlikte, İbni Aşur  bu kimsenin 
İsrailoğullarına gelen peygamberlerden Hezekiel olduğunu söylemiştir.434Kur'ân Yolu 
tefsirinde de bu kıssaya Hezekiel kıssası adı verildiği görülmektedir.435Kıssa, üslupsal 
olarak mesel formunda geldiği için  tarihsel arka planından ziyade maksat ve 
mesajlarının tesbiti, bu çalışma açısından önem arz etmektedir. 

Bu olay, o çağda yaşayanlar ve daha sonra yaşayacak olanlar için yeniden 
yaratılışa dair çok çarpıcı bir delildir.Yazır bu ayetlerin tefsirinde konuyu  “kâfirce bir 
ümitsizlik değil; mümince bir üzüntünün ve kederin sonuçlarının olağanüstü bir ortaya 
çıkış tarzı”436olarak vasıflandırmaktadır.  

Kur'ân-ı Kerîm’de yeniden yaratılış müteaddid ayetlerde zikredilmiştir.“ Sizi ilk 
baştan nasıl yarattıysa öyle döneceksiniz”437 ve “ ilk yaratmayı başlattığımız gibi ona 
tekrar iade ederiz”438ayetlerinde tekvin kudretine işaret edilmektedir.  Nitekim Yüce 
Allah, solmuş ekinlerin yeniden yeşerdiği gibi kıyamet günü ölüleri diriltecektir.439 

Yasin Sûresinde geçen “Kendi yaratılışını unutarak bize karşı misal getirmeye 
kalkışıyor ve: “Şu çürümüş kemikleri kim diriltecek?” diyor440 ayeti yeniden yaratılışa 
dair mesel irad edilen bir diğer ayettir. 

                                                
433et-Taberî, Câmi'u'l-Beyân  III/42; Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, II/180; Zuhaylî, Tefsirü’l Münir, II/35. 
434 Detaylı bilgi için bkz. İbni Aşur, et-Tahrir ve’t Tenvir, Müessesetü’l -Tarihü’l -Arabiyyü, Beyrut 2000  
II/518. 
435 Heyet, Kur'ân Yolu, I/259. 
436Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, II/180. 
437 A'râf 7/29. 
438 Enbiya 21/104. 
439 A’râf 7/57. 
440 Yasin 36/78. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

53 

Yüce Allah onların bu dayanaksız misallerini boşa çıkartıp onlara hayatın 
içinden bir örnek vermektedir. Rivayetlerde meşhur olan görüşe göre  Übeyy bin Halef 
Rasûlullâh’ a gelmiş, eline bir çürük kemik parçası alarak, paralayıp havaya saçmış ve 
ey Muhammed, Allah’ın bunu mu dirilteceğini iddia ediyorsun?” demiştir. 
Hz.Peygamber : “Evet, Allah Teala seni öldürür, sonra diriltir, sonra da cehenneme 
sürükler, buyurmuştur. Bunun üzerine Yasin Sûresinin son ayetleri nazil 
olmuştur.441Diğer bir görüş ise ayetin As bin Vail hakında inmiş olmasıdır.442 

İnsanın kendi yaratılışını düşünmeyip, hadsiz bir tavırla Allah’ın ve 
peygamberinin bildirdiklerini yalnızca aklıyla yargılamaya çalışması ne kadar çelişkili 
bir durumdur. Bu örnekte iki nesne(nutfe ve çürümüş kemik)kıyaslanmaktadır. Mekke 
Müşrikleri ister Übeyy bin Halef, ister As bin Vail olsun; kendilerince bu örneği vererek 
Hz.Peygamberi zor durumda bırakmaya çalışmışlar, alaycı ifadelerle çevredekileri 
etkilemek istemişlerdir. 443 “Size o yeşil ağaçtan bir ateş yapan O’dur. Şimdi siz ondan 
tutuşturmaktasınız”444 buyuran Yüce Allah bu ayetle “ol” emrini anlatmaya  yönelik bir 
misal vermektedir. İnsan hissedilen bir madde ile, o maddede akıp giden hayatı ihtiva 
etmektedir. Ondaki sıcaklık ile hayatın bulunuşunu akıldan uzak görenlere daha 
enteresan ve daha ilginç olan kendisinden suyun damladığı yeşil ağaçta ateşin yanışı 
misal olarak verilmektedir.445 

Allah ise münkirlerin teşbihlerinin ve temsillerinin yanlış olduğunu 
açıklamaktadır. Allah’a karşı darb-ı mesel getirip, gaybı görünen dünyaya kıyas ederek 
“Allah’ın kudretini sorgulayanlara” Allah cevap vermiştir.446 ”Ol” demekle her şeyin 
olacağını, en üstün mesel onda iken, siz nasıl böyle düşük darb-ı meseller 
yapıyorsunuz? diyerek müşriklerin haddini bildirmiştir.447 

Bu hakikati inkâr edenlerin, insanın duygu ve düşünceleri ile kavrayabileceği 
her şeyden köklü biçimde ayrılan ve yaratılmış varlıkların sahip olabilecekleri vasıflar 
ile karşılaştırılamayacak nitelikte güçlere sahip olan aşkın bir varlığı kabul etmekteki 
isteksizliklerine işaret eden bir imadır. Bu tür insanlar meteryalist bir dünya görüşünü 
benimsediklerinden her türlü yeniden dirilme ihtimalini red ederler ki bu da Allah’ın 
yaratıcı güçlerinin ve sonuç itibariyle Allah’ın varlığının inkârına varır.448Yani kendi 
yaratılışını unutmak sebep, öldükten sonra dirilmeyi inkâr etmek sonuç olmaktadır.449 

Şu ilâhî bir gerçektir ki Yüce Allah, yaratılanların hepsini bütün ayrıntılarıyla; 
her birini toplanan ve dağılan parçalarıyla, usulü ve füru ile içinde bulunduğu 
durumları, nitelik ve nicelikleri, her türlü özellikleriyle bilir.Yaratmanın da her 
türlüsünü, maddeli -maddesiz, aletli-aletsiz, örnekli-örneksiz, ilkin ve sonra her çeşidini 
bilir. Bütün mesele bundan ibarettir.450Allah yüce kitabında pek çok kere hiç bir şeyin 
O’na benzemeyeceğini451 ifade etmiştir. 

                                                
441 et-Taberî, Câmi'u'l-BeyânXII/40;  ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, III/293; Yazır, Hak Dini Kur'ân 
Dili,VI/425; Ateş, Yüce Kur'ân’ın Çağdaş Tefsiri,VII/364. 
442Heyet, Kur'ân Yolu, IV/513. 
443 Heyet, Kur'ân Yolu, IV/513. 
444 Yasin 36/80. 
445Er-Râzi, Mefâtîhu'l-Gayb XVIII/557. 
446 Yasin 36/82. 
447er-Râzi, Mefâtîhu’l-Gayb,XVIII/557. 
448 Esed, Kur'ân Mesajı, II/907. 
449 Bayraklı,Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'ân Tefsiri, XVI/94. 
450 Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, VI/425. 
451 Şûrâ 42/11; En'âm 6/100; İhlas 112/4. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

54 

Allah bu meselde de bir kez daha müşriklere had bildirmekte, inananları ise 
tefekküre davet etmektedir. 

 
3.1.2. İtikâd ile İlgili  Mesaj İçeren Mesellerde Örnek Şahsiyetler 

 
Kur'ân’ın temel amacı olan tevhid ilkesi Peygamberler vasıtası ile insanlara 

duyurulmuştur. Peygamberler kavimlerini bir ve tek olan Allah’a imana davet etmiştir. 
Bu davet neticesinde  akılları ile vahyi idrak edenler inanmışlar; idrak etmemekte ısrar 
edenler ise inkarcı olmuşlardır. 

Kur'ân-ı Kerîm genelde tüm insanlara, özelde peygamber ve eşlerine rehberlik 
yapmıştır. Onların aile içi yaşantılarına dair ikazlarda bulunularak   tüm insanlığa itikâdî 
- ahlâkî dersler vermiştir. Mümin bir kadının sahip olması gereken erdemler olumsuz ve 
olumlu örnekler üzerinden anlatılarak islâmî kadın kişiliği inşâ edilmiştir. 

İlahi davet karşısında akıl melekesiyle donatılmış olan her insan Allah’ın 
varlığını idrak etme yeteneğine sahiptir. Bu hidayetin ilk mertebesidir. Ancak bu yeterli 
değildir. Vahye muhatap olan akıl sahibinin aklını kullanmak sûretiyle ilâhî hakikatle 
buluşması gerekir. 452Tahrim Sûresinde yüce Allah, akılları ile vahyi buluşturmayan 
Hz.Nuh’un ve Hz.Lut’un eşlerini örnek göstermiştir. İlahi davetten yüz çeviren bu 
kadınlara “ateşe girenlerle beraber siz de girin” denileceğini hatırlatmış, nesep, 
akrabalık, karı- koca yakınlığının cezaya mani olmayacağı bildirilmiştir. 

 
3.1.2.1. Hz. Nuh ve Hz. Lut’un Eşleri 
     

Yüce Allah, Peygamber eşi oldukları halde bunun bilincinde olmayan, 
üstelik inançlarına, davalarına hıyanet ettikleri için ahiret mutluluğunu yitiren iki 
kadını 453 anlatarak,  Peygamber eşi olmanın azaba mani olmayacağını 
vurgulamaktadır. 

“Allah inkar edenlere Nuh’un karısı ve Lut’un karısını misal vermektedir.Onlar 
kullarımızdan iki erdemli kişinin nikahı altındaydılar; ama kocalarının davasına ihanet 
ettiler. Dolayısıyla kocalarının da Allah’tan gelen cezaya karşı onlara bir faydası 
dokunmadı ve onlara, ‘Haydi diğer girenlerle birlikte girin bakim ateşe’dendi”( Tahrim 
66/10) 

Allah, inkarcılara Nuh’un karısıyla Lut’un karısını misal vermektedir. 
Kalplerinde iman olmadığı sürece iyi geçinmelerinin faydasız olduğunu bildirmekte; 
gece gündüz peygamberle bulunan bu iki kadının eşlerinin risaletini doğrulamadıkları, 
iman konusunda ihanet ettikleri için  ateşe gireceklerini haber vermektedir.454 

İnanmayanlara örnek olarak gösterilen bu kadınlardan Hz.Nuh’un karısının adı 
Vaile veya Vagile’dir. Kur'ân-ı Kerîm’de Hz. Nuh’un karısına “haklarında hüküm 
verilmiş olanlar”455  hitabıyla işaret edilmektedir. Hz.Lut’un eşinin adının da Valihe 
veya Vahile olduğu rivayet edilmiştir. 456 Farklı ayetlerde 457  bu kadının inkarcılarla 
birlikte hareket ettiği; günahkar halkla birlik olup kocasının davetine sırt çevirdiği ve 
böylece bilerek ve isteyerek geride kaldığı bildirilmektedir. İnkarcı olan günahkar 

                                                
452 Heyet, Hadislerle İslam, I/482. 
453 Heyet, Kur'ân Yolu, V/412. 
454İbni Kesir, Tefsiru’l Kur'ân’il Azim VIII/171. 
455 Hud 11/40 . 
456 Zuhaylî,Tefsîru'l-Münir, XIV/561. 
457A'râf 7/83; Hud 11/81. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

55 

kavimle aynı kaderi paylaşarak azaba yakalanmıştır.Eşleri Peygamber olan bu kadınlar 
ın inkardaki ısrarları onları iki dünyada da ortak akıbete sürüklemiştir. 

“İhanet ettiler” diye tavsif edilen bu iki kadının ihaneti ile ilgili olarak; Taberî, 
İbni Abbas’ın “Onlar zina etmemişlerdir. Nuh’un karısı deli olduğunu söylüyordu. 
Lut’un karısının ihaneti ise Kavmine Lut’un misafirlerini göstermesi idi.” dediğini 
referans göstererek; ihanetin zina olmadığını bildirmiştir. 458 Esed ise “ruhî ihanet” 
sözleri ile bu kadınların durumuna açıklık getirmektedir.459İhanetin namusta değil, din 
hususunda olduğu müfessirlerin genel kabulüdür.460 

Bu iki kadına inkarlarının ve kötülüklerinin cezasını bildirilen bu mesel ile 
Rasûlullâh’ın eşleri Hz.Hafsa ve Hz. Aişe’ye Rasûlullâh’a karşı işledikleri hatadan 
dolayı bir tariz, onları ve başkalarını bir ikaz ve korkutma yapıldığı da 
söylenmiştir. 461 Rivayetlerde Hz.Aişe ile Hz. Hafsa’nın bir kıskançlık sebebi ile 
ortaklaşa hareket ettikleri ve  Rasûlullâh’a muhalefet ettikleri bildirilmektedir.462Bu ikaz 
özelde Peygamberimizin nikahı altında olan annelerimize gelse de genelde tüm 
kadınlara, salih eşe karşı takınılması gereken tutumu göstermektedir.  

 
3.1.2.2. Firavun’un Eşi 
 

Peygamber evinde iman etmeyen Nuh ve Lut peygamberlerin eşlerinin aksine, 
Firavun gibi zalim bir eşe rağmen inancını koruyan bir kadın örnek olarak 
verilmektedir. Firavun’un karısının Allah’a, öldükten sonra dirilmeye, cennete, 
cehenneme, salih amelin cennete götüren yol, kötü amelin de cehennem ateşine 
girmenin sebebi olduğuna sıdk ile iman ettiğine bir delildir.463 

“Allah iman edenlere de Firavun’un karısını misal vermektedir. O,’Rabbim!’ 
demişti. ‘Yüce katında, cennette benim için bir ev yap; beni Firavun’dan ve 
yaptıklarından kurtar ve beni bu zalimler topluluğundan selamete çıkar”(Tahrim 66/11) 

İmanî ve ahlâkî erdemleri ile meşhur olan bu kadının adının Müzahim kızı 
Asiye464olduğu bildirilmiştir. Asiye’ nin  Hz. Musa’nın halası olduğu, Musa (a.s)’ın 
sihirbazlarla olan müsabakası sırasında iman ettiği  de rivayet edilmiştir.465 

Firavun’un karısına  ağır işkenceler  yaptığına dair farklı rivayetler mevcuttur.466 
Bu rivayetler, onun, karısına güneş altında işkence yaptığı şeklindedir. Firavun onun 
yanından uzaklaşınca melekler kanatlarıyla onu gölgelerlerdi. O da cennetteki evini 
görürdü.467 Bu rivayetler imanı ile Allah’a yaklaşan bu kadının çektiği tüm işkenceye 
rağmen istikametten ayrılmadığına ve ağır bedeller ödeyerek kendisine verilecek 
makamı hak ettiğine delil olarak gösterilebilir.Firavun’un karısının kalben taşıdığı imanı 
,dili ile de ikrar ettiğine referans olarak gösterilebilir. Zira zalim  bir kocaya rağmen 
azmi ve cesareti ile imanını ifade etmiştir. 

                                                
458et-Taberî; Câmi'u'l-Beyân XIV/209. 
459 Esed,  Kur'ân Mesajı, III/1165. 
460İbni Kesir, Tefsiru’l Kur'ân’il Azim VIII/171; Cabirî ,Kur'ân’a Giriş,s.364;  Esed, Kur'ân Mesajı, 
III/1165. 
461Zuhaylî,Tefsîru'l-Münir, XIV/562. 
462İbni Kesir, Tefsiru’l Kur'ân’il Azim, VIII/161. 
463Zuhaylî,Tefsirü’l Münir, XIV/563. 
464ez-Zemahşerî, el-Keşşâf,  IV/559 İbni Kesir, Tefsiru’l Kur'ân’il Azim VIII/173. 
465ez-Zemahşerî, el-Keşşâf,  IV/559; er- Râzî, Mefâtîhu'l-Gayb XXI/565. 
466et-Taberî, Câmi'u'l-Beyân XIV/211. 
467et-Taberî, Câmi'u'l-Beyân XIV/210; İbni Kesir, Tefsiru’l Kur'ân’il Azim VIII/172. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

56 

Allah inancı kuru bir sözden ibaret değildir. Allah’a iman; kalp ile tasdik, dil ile 
ikrar ve gereğince amel etmektir. Kişinin tüm hayatını etkileyen bu sorumluluk bilinci; 
eşi, ailesi ve toplumla olan ilişkilerini de belirleyecektir. İnkarcı bir eşe rağmen 
imanının gereğini hakkıyla temsil eden Hz.Asiye, inancından asla taviz vermemiştir. 
Meselde duası zikredilen Hz.Asiye, önce ahireti için sonra da eşinin dünyada yaptığı 
zulümden kurtulmak için Allah’a yönelmiştir. Firavun’un amellerinden; onun 
küfründen, zulmünden ve azabından  Allah’a sığınmıştır.468 

 
3.1.2.3. İmran Kızı Meryem 
    

 Kur’ân-ı Kerîm’de mesel olarak zikredilen diğer kadın şahsiyet ise  
Hz.Meryem’dir.Yüce Allah  örnek olarak gösterdiği Hz.Meryem’den şöyle 
bahseder: 

“İffetini korumuş olan, İmran kızı Meryem'i de (Allah örnek gösterdi). Biz, ona 
ruhumuzdan üfledik ve Rabbinin sözlerini ve kitaplarını tasdik etti. O gönülden itaat 
edenlerdendi.”  (Tahrim 66/12) 

İslam aleminde  iffet, ismet, ve takva gibi dînî-ahlâkî faziletleri kendisinde 
toplayan Hz.Meryem Kur'ân-ı Kerîm’de ismiyle çağırılan yegane kadındır. 114 Sûreden 
biri Meryem sûresi adını taşırken, 23 yerde İsa b.Meryem olmak üzere toplamda 34 
defa onun isminden bahsedilmektedir.469 

Yüce Allah tarafından övülen ve dosdoğru 470  olduğuna vurgu yapılan Hz. 
Meryem, seçkinliğin, temizliğin ve iffetin 471  temsili olmuştur.  Taberî, Katade’den 
gelen rivayeti işaret ederek onun itaatini zikretmektedir.472 

Peygamber Efendimiz’in bir gün dört çizgi çekmiş ve “bunlar nedir” diye 
sormuştur. “Allah ve Rasulü bilir” denilince; “Cennet ehlinden olan kadınların en 
değerlisi Huveyle kızı Hatice, Muhammed kızı Fatıma, İmran kızı Meryem ve 
Firavun’un karısı Müzahim kızı Asiye’dir” buyurmuştur.473 

 Âl'i İmran sûresinde bildirildiğine göre; Hz. Meryem henüz doğmadan annesi 
tarafından  Allah’a adanmıştır. Annesinin duası kabul olmuştur. Doğduktan sonra da  
Hz.Zekeriya’nın himayesinde büyümüştür. Allah tarafından çeşitli rızıklarla 
rızıklandırılmıştır. 474 Hz.Meryem’e şerefli bir oğul müjdelenmiş ve O’na bebeğin 
vasıfları söylenmiştir.475O’da  Rabbinin sözlerini tasdik etmiştir.476 Hz.İsa’nın doğumu 
ile ilgili olarak tefsirlerde  tafsilatlı bilgilere yer verilmektedir.477 

Hz.Meryem’in bu itaat ve teslimiyetine karşı Hz. İsa’nın durumuna da Yüce 
Allah şöyle açıklık getirmiştir: 

                                                
468 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf,  IV/559. 
469  Ali İhsan Yitik, Kur'ân’a Göre Hz. Meryem, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları,Ankara 2001, s.7-8. 
470 Maide 5/75. 
471  Âl'i İmran, 3/37- 43; Enbiya, 21/91; Tahrim 66/12. 
472 et-Taberî, Câmi’u'l-Beyân XIV/212. 
473  Ahmed bin Hanbel, Müsned, Beytü’l-Efkâri’d-Devliyye, Lübnan 2005, I/293; İbni Kesir, Tefsiru’l 
Kur'ân’il Azim VIII/173. 
474Âl'i İmran, 3/37-43. 
475 Âl'i İmran 3/45. 
476 Maide 5/75. 
477 Kurtubi, Camiu li Ahkami’l Kur'ân, IV/213; Kutup, Fi Zilal’il Kur'ân, VII/157. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

57 

“Allah nezdinde İsa'nın durumu, Âdem'in durumu gibidir. Allah onu topraktan 
yarattı. Sonra ona ‘Ol!’ dedi ve oluverdi.”(Âl'i İmran  3/59)478 

İlahî iradenin bir neticesi olarak Hz.Adem gibi babasız dünyaya gelen Hz.İsa’nın 
yaratılışı da Yüce Allah’ın kudretine işaret etmektedir. Hz. Adem’in yaratılışındaki 
mucizevî durum tekrar etmiştir. Hz. Adem gibi Hz. İsa’nın da yaratılışına iman; 
Allah’ın kudretine teslimiyet gerektirmektedir. Farklı izahatlar ilmî derinliklere işaret 
etse de mezkur meselde ön planda olan mesaj; Hz.Adem’i anasız- babasız yaratmayı 
uygun gören ilâhî irade Hz.İsa’yı da babasız yaratmayı münasip görmüştür. 

Necran’ dan gelen hristiyan bir heyetin Peygamberimizle Hz.İsa hakkında olan 
konuşmaları üzere nazil olan bu ayet Hristiyanlara cevap niteliğindedir. Taberî’nin 
zikrettiği rivayette Hz.Peygamber kendisine peygamberlik verilip de risaletini yaymaya 
başlayınca Necranlılar da duydular. ve onların hayırlılarından dört kişi  Efendimiz 
(s.a.v)’e geldi. Seyyid, Akıb, Masergis, ve Marihar. Bunlar İsa hakkında ne dediğini 
sordular. Allah Rasulü ‘O, Allah’ın kulu, ruhu ve kelimesidir’ dedi. Onlar ‘Hayır 
‘dediler. O Allah’tır. Krallığından indi.Meryem’in içine girdi. Sonra oradan çıktı.Bize 
kudretini ve emrini gösterdi. Sen hiç babasız olarak yaratılmış bir insan gördün mü?” 
Bunun üzerine bu ayet nazil oldu.479 

İncil gereğince Hz.Adem’in beşerden bir babası olmadığı açıktır. Hz. Adem ne 
Allah’tır ne de Allah’ın oğludur. İşte İsa’da tıpkı onun gibidir. Allah İsa’nın babası 
değil, yaratıcısı ve Rabbi’dir. Hak din budur. Bunu kabul etmemek Tevrat’ı, İncil’i ve 
İsa’yı yalanlamaktır. 480 Bu itikadî sapmayı düzeltmek adına bu ayetle bir izahat 
yapılmaktadır. 

Hz.İsa’nın  babasız yaratılışını bilimsel açıdan izahata giden müfessirler de 
olmuştur.481Ancak Hz.İsa’nın yaratılışı “ol” emrinin tecellisi olarak meydana gelmiştir. 

Hz.Meryem ve Hz.İsa üzerinden verilen meseller ile insanlığa mesaj veren Yüce 
Allah, bir beşerin oğlu olan  Hz.İsa’yı babasız yaratarak Hz. Adem örneğinde olduğu 
gibi kudretinin sonsuzluğuna dikkat çekmiştir. İtikadî sapmaların önüne geçmenin yolu 
iman ve itaattir. Zorlu bir imtihanın ortasında kalan Hz.Meryem imtihanının başarıyla 
vermiş  iffetiyle ve itaatiyle tüm insanlığa ibret olmuştur. 

 
3.1.3. Nûr Meseli 

 
Allah’ın zatının eşsiz bir temsil ile anlatıldığı bu ayette Kur'ân’ın nuru ile 

hidayete erenlerin övgüsü birlikte vurgulanmaktadır.  
“Allah, göklerin ve yerin nûrudur. O'nun nûrunun temsili, içinde lamba bulunan 

bir kandillik gibidir. O lamba kristal bir fanus içindedir; o fanus da sanki inciye benzer 
bir yıldız gibidir ki, doğuya da, batıya da nisbet edilemeyen mübarek bir ağaçtan, yani 
zeytinden (çıkan yağdan) tutuşturulur. Onun yağı, neredeyse, kendisine ateş değmese 
dahi ışık verir. (Bu,) nûr üstüne nûrdur. Allah dilediği kimseyi nûruna eriştirir. Allah 
insanlara (işte böyle) temsiller getirir. Allah her şeyi bilir.”( Nûr 24/35) 

“Nûr ayeti” olarak bilinen bu ayet hakkında Taberî şunları söylemektedir: 
Abdullah b.Abbas ve Enes b.Mâlik(ö.93/712)’ten nakledilen bir görüşe göre,  âyetin bu 

                                                
478  “İsa'nın durumu, Âdem'in durumu gibidir.” buyruğundaki anlam  Ra’d 35.ayette zikredilen 
“Müttakilere vad olunan cennetin sıfatı.”buyruğunun benzeri gibidir. Ayrıntılı bilgi için. bkz.er-Râzi, 
Mefâtîhu’l-Gayb VI/361. 
479et-Taberî, Câmi’u’l-Beyân, III/378. 
480Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili,  II/378. 
481Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili,  II/383. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

58 

bölümünün mânâsı şöyledir: “Allah, göklerde ve yerde bulunan doğru yola iletendir. 
Oralarda bulunanlar, Allah'ın nuruyla doğru yolu bulmuş olurlar.”  Taberî bu görüşü 
tercih etmiştir. 482 Sonra buyurdu ki “Kandil berrak cam içindedir”. Bu mü’minin 
kalbindeki Kur'ân’a misaldir. Allah, onunla mü’minin kalbini aydınlatmış, inkâr ve 
şüpheden kurtarmıştır. Bu cam berraklık ve güzellik hususunda yıldıza benzer. Yıldız 
da parlaklık ve güzellikte inciye benzer. Mübarek bir yağdan tutuşturulması ve ışık 
vermesi de Allah’ın yarattıklarına karşı getirdiği deliller, açık ve parlak oldukları için 
bu Kur'ân’ı indirmek sûretiyle, o delillerin açık ve parlaklığını artırmamış olsaydı dahi 
neredeyse düşünenleri aydınlatacak derecedeydi. Durum böyleyken Allah kullarını 
Kur'ân ile uyarmış, ayetlerini hatırlatmış ve onunla delillerini artırmıştır.483 

Atâ (ö.114/732), nurdan kastın “Peygamber” olduğunu söylemiş, bunun delili 
olarak da Kur'ân-ı Kerîm’de Hz.Peygamberden “Sirac’ı Münir” 484  olarak 
bahsedilmesini zikretmiştir. Hasan el-Basri (ö.110/728), Süfyan b. Uyeyne (ö.198/814) 
ve Zeyd bin Eslem (68/688)’e göre Allah’ın nurundan kasıt Kur’ân dır. ’“Şüphesiz size, 
Allah’tan bir nur, apaçık bir kitap geldi”485 ayetini  buna delil göstermişlerdir.486 Aynı 
görüşü destekleyen Bayraklı’ya göre de “Ey insanlar! Şüphesiz size Rabbinizden  kesin 
bir delil geldi ve size apaçık bir Nûr indirdik”487 ve “”Fakat biz Kur'ân’ı kullarımızdan 
dilediğimizi kendisi ile doğru yola eriştirdiğimiz bir Nûr kıldık”488 ayetlerinde ”O’nun 
nûru” derken, “O’nun vahyi, kitabı ve Kur'ân’ı” kastedilmektedir. Bayraklı ayetin 
devamındaki kandilin kendisini, “Allah’ın indirdiği vahy”; kristal fanusu ise 
“Hz.Peygamberin kalbi ve mü’minlerin gönlü” olarak izah etmektedir. Bu öngörüsünü 
“Cebrail, o (Kur'ân’ı )Allah’ın izniyle senin kalbine indirdi” 489 ayeti ile 
delillendirmektedir. İşte ayette geçen misbah yani kandil “ilahî vahy,” mişkatte 
“Hz.Peygamber’in gönlü” olmaktadır. Fanusun dışındaki cam da inciye benzetilen 
insanın aklıdır. O zaman ilâhî vahy ile birleşen insanın aklı yıldız gibi parlamaktadır.490 

Ayette yer alan ”O’nun nurunun misali” ifadesi müfessirler tarafından  farklı 
şekillerde izah edilmiştir. Gazâlî (ö.505/1111) bu ayetle ilgili müstakil bir eser olan 
“Mişkat’ül Envar” adlı eseri yazmıştır. Gazzâlî’nin bu görüşlerini er-Râzî 
özetlemektedir.  O’na göre Allah’ın nurundan maksat ”his, hayal, akıl, fikir güçleri ve 
kutsal güç”ten oluşan beş idrak gücüdür.Varlıkların tamamı bu beş güç sayesinde idrak 
edildiği, açıklandığı ve açığa çıktığı için bunlara nûr demek ve ayette geçen beş nesneye 
benzetmek uygundur.491 

Mişkâtteki lamba, fitilin ucundaki alev, kafese geçirilmiş ve inci cinsinden bir 
yıldız gibi parlayan zücace ve haznedeki etrafı aydınlatacak derecede saf ve parlak 
zeytinyağı ile bir mişkâtın aydınlatıldığı gibi, Allah da her insanın fıtratında sahip 
olarak doğduğu fıtrî din, yalnızca insana özgü olarak lütfettiği akıl, her kavme 
gönderdiği peygamber ve peygamberlere indirdiği vahiy/kitap ile Ademoğluna 
birbirinden üstün dört aydınlanma imkânı, emsalsiz dört hidayet bahşetmiştir.492 

                                                
482 et-Taberî, Câmi'u'l-Beyân X/171. 
483 et-Taberî, Câmi'u'l-Beyân X/178. 
484 Ahzap 33/46. 
485 Mâide 5/15. 
486 er-Râzi, Mefâtîhu’l-Gayb, XVII/89. 
487 Nisa 4/174. 
488 Şûrâ 42/52. 
489Bakara 2/97. 
490 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'ân Tefsiri, XIII/ 389. 
491 er- Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, XVII/90-93;  Heyet, Kur'ân Yolu, IV/82. 
492Zeki Duman, NurSûresi’nin 35. Ayetinin Tefsir ve Tevi’li Bağlamında Allah’ın İnsana Dört Hidayeti: 

 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

59 

Ayetin “kandilin yakıtına” atıfta bulunulan “doğuya da, batıya da nisbet 
edilemeyen mübarek bir ağaçtan, yani zeytinden (çıkan yağdan) tutuşturulur. Onun 
yağı, neredeyse, kendisine ateş değmese dahi ışık verir.” kısmı ile ilgili farklı yorumlar 
yapılmıştır. Esed “Öyle görünüyor ki “vahy” bir tek kökten ya da Allah’ın varlığının 
eşsiz ve benzersiz olduğu gerçeğinden hareketle insanoğlunun manevi gelişimi boyunca 
dallanıp çiçeklenerek  insanın gerçeği algı ve anlayışı çerçevesinde sonu gelmeyen bir 
genişleme sağlamaktadır. Bu fikrin zeytin ağcıyla birleştirilmesi ise bu ağaç cinsinin 
peygamberlerin çoğunun yaşadığı topraklara özgü olmasından ileri gelmektedir; fakat 
Kur'ânî vahiy Mutlak ve sınırsız Varlık’tan kaynaklandığına göre bunu simgeleyen ağaç 
da “ne doğuya ne batıya aittir” ve amacı itibariyle evrenseldir.” 493  diyerek vahyin 
evrenselliğini vurgulamaktadır.” “…ne doğuya ne batıya aittir…”ifadesi ile Bakara  
177 de ki ”…  َِّر َكِنَّ  الْب وَالْمَغْرِبِ  وَل الْمَشْرِقِ   َلَ   ِب ْ  وُجُوھَكُمْ  ق وا ُّ ُوَل َن ت الْبِرَّ  أ یْسَ   َّ  İyilik, yüzlerinizi doğu ve“ ل
batı tarafına çevirmeniz değildir. Asıl iyilik…” arasında bir bağlantı kuran Bayraklı ise  
“iyinin doğuda ve batıda bulunamayacağını, ama insanların gönül ve eylemlerinde 
bulunacağına“ bu ayetin işaret ettiğini  söylemektedir. 494  “Onun yağı, neredeyse, 
kendisine ateş değmese dahi ışık verir. (Bu,) nûr üstüne nûrdur.” teşbihinde kastın, 
sınırsız olarak her nurun kat kat üzerinde, sınırlanması ve bilinmesi bilinmesi mümkün 
olmayan bir nûr şeklinde  olduğu495 izah edilmektedir.  

Bu mesel bir kez daha göstermiştir ki doğrudan doğruya anlatılıp idrak 
edilemeyecek hakikatler, duygularla algılanılabilen misallerle tasvir ve temsil metedu 
kullanılarak anlatılmaktadır. Kişiye düşen misallere hakikat diye bağlanıp kalmamak 
onlardan gerisindeki gerçeği sezmektir.496 

 
3.2. Amel ile İlgili  Mesaj İçeren Meseller  

 
Yüce Allah Kur'ân-ı Kerîm’de tevhid, nübüvvet ve ahirete dair mesajlarla 

muhatabın itikadını  inşa etmektedir. Muhatabın inanç dünyası doğru bir şekilde 
oluşturulduktan sonra amellerinin de nasıl olması gerektiği meseller aracılığı ile 
bildirilmektedir. Salih amellerin teşvik edildiği bu mesellerde münafıkların, müşriklerin 
ve kâfirlerin amellerinin geçersizliği vurgulanmaktadır.  

Kur'ân-ı Kerîm’in temelini tevhid inancı oluşturmaktadır. Tevhîdî inancın ise 
itikâdî ve amelî  olmak üzere iki boyutu vardır. İtikâdî boyutu497 “red”  ve “tasdik” 
üzere kuruludur. Red, uluhiyeti ve uluhiyete ait özellikleri Allah tan başka varlıklardan 
soyutlamak, tasdik ise söz konusu hususları yalnızca Allah’a isnad etmektir. Ameli 
kısmı ise kulluğun ve O’na dair eylemlerin Allah’a yöneltilmesi ve yalnızca onun için 
yapılması demektir.498 

Amelî tevhid,  kulluk görevlerinin ifasında, kişinin   bütün batıl Tanrı 
tasavvurlarını    zihninden, zikrinden, gönlünden ve amelinden temizlemesi ve ibadetini 
yalnızca Allah rızasını kazanmak maksadıyla yapması demektir.499Hakiki manada iman 

                                                                                                                                          
Fıtri Din,Akıl,Peygamber ve Kitap,Usül, İslam Araştırmaları, 2005, Sayı: 3, s.32 . 
493 Esed, Kur'ân Mesajı, II/716. 
494 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'ân Tefsiri, XIII/390. 
495 Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, VI/28. 
496 Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili,VI/29. 
497 Bu çalışmanın  “itikadi mesaj içerikli meseller” bölümünde verilen  örnekler  tevhidin itikadi boyutuna 
işaret etmektedir. 
498 Muhsin Demirci, Kur'ân’ın Ana Konuları,s.47. 
499Muhsin Demirci, Kur'ân’ın Ana Konuları,s.47. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

60 

edilmediği takdirde  yapılan amellerin boşa gideceği Kur'ân’da net olarak 
bildirilmektedir. 
 
3.2.1. Mü’minin Medhi ve Kâfirin Zemmi 

 
Yüce Allah Kur’ân’ ın hak olduğuna inanmayan kimseyi köre benzetmekte, 

inanan kimsenin bu körle eşit olmayacağını, bunu ancak akıl ve sağ duyu sahiplerinin 
kavrayabileceklerini 500 şöyle bildirmektedir: 

“Rabbinden sana indirilenin hak olduğunu bilen kimse, (inkâr eden) kör kimse 
gibi olur mu? (Fakat bunu) ancak akıl sahipleri anlar.”( Ra’d 13/19) 

Eleştirel bir soru yöneltilmektedir: “Hakkın ışığını gören, kalbi bu ışıkla 
aydınlanan, dolayısıyla gideceği yolu bilen ve peygambere inen mesajın Allah'tan 
geldiğine kesinlikle iman eden kimse ile kalbi ve basireti körelmiş kimse bir olur mu?” 
Sonra şu husus vurgulanmaktadır: Bunu ancak sağduyu sahipleri düşünebilir, ancak 
onlar gerekli mesajları çıkarabilir.501 

Burada körden maksat kâfir, görenden maksat mü’mindir. Karanlıklardan 
maksat sapıklık, aydınlıktan maksat hidayettir. Yani körle-gören ve karanlıkla-aydınlık 
eşit olmadığı gibi, hakkın nurunu gören mü’min ile, bu aydınlığı göremeyen müşrik eşit 
olmaz. Hak ile bâtıl, kör ile gören kadar; iman ile sapıklık da aydınlık ve karanlık kadar 
birbirinden açıktır.502Görmeyenin, onların Allah’tan başka tapındıkları şeylere örnek, 
görenin ise Yüce Allah’a örnek olabileceği de söylenmiştir.503 ”Gören” hakikati gören, 
tevhid inancına sahip olan, kendisine fayda ve zarar verecek olanı bilen kimsedir. 
Buradaki körlük ve görmek gönülle ilgilidir; kafa gözü ile ilgili değildir. Şirk, gönül 
gözünü kör etmekte, tevhid de gönül gözünü açmaktadır.504 

Ayet siyakıyla ilişkilendirildiğinde ise, Yüce Allah, kuvveti ve kudreti ile ilgili 
delilleri ortaya koyup bu delilleri bilmeyenin adeta “kör” gibi, onları anlayanın ise 
“gören” gibi olduğuna; bu gibi hüccetleri bilmeyenin karanlıklar, bilenlerin ise nurlar 
gibi olduğuna işaret etmektedir.505   

İnsanları, görenler ve görmeyenler olarak iki gruba ayıran Seyyid Kutup; 
”Rabbinden sana indirilenin hak olduğunu bilen kimse, (inkâr eden) kör kimse gibi olur 
mu? (Fakat bunu) ancak akıl sahipleri anlar.”506 buyruğunun kalpleri uyarmak ve iki 
karşıt arasındaki farkı somutlaştırmak için uygulanan bir ifade tarzı olduğunu 
söylemektedir. Abartma ya da saptırmanın olmadığını söyleyen Kutup’a göre gerçek 
karşısında körlük; basiretin kapanması, algılama yeteneğinin körelmesi, kalplerin 
kilitlenmesi, ruhlardaki bilgi meşalesinin sönmesi ve aydınlığın kaynağından kopması 
demektir.507Meseldeki “ancak akıl sahipleri anlar” vurgusundan o misallerden ancak, 
her şeyin manasını araştıran, her kabuğun içindeki özü alan ve her sözün zahirinden, 
onun özüne ve asıl manasına intikal edebilen akıl sahiplerinin istifade edeceği 508 
anlaşılmaktadır. 

                                                
500 Heyet, Kur'ân Yolu, III/284. 
501Derveze, Et-Tefsîru'l-Hadîs, V/532. 
502Sabûnî, Safvetu’t Tefasir, III/209. 
503 Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, IX/459; Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili,  V/137. 
504 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'ân Tefsiri, X/58. 
505 Er-Râzi, Mefatihu’l Gayb. XIII/424 . 
506 Ra’d 13/19. 
507 Kutup, Fi zilâli'l-Kur'ân, VI/355. 
508 Er-Râzi, Mefâtîhu'l-Gayb XIII/433. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

61 

Karanlıklar ve nur, iman ve küfrün misali olarak da değerlendirilmiştir.509 Yüce 
Allah bu ayette “körle görenin bir olup olmadığı” sorusunu muhataba yöneltip hakikate  
bir meselle dikkat çekmektedir. Fatır Sûresi 19. ayette de “körle gören bir olmaz” 
diyerek cevabı kendisi vermektedir. Bayraklı, eğitim açısından “kör”ün durumunu 
değerlendirirken “kör” ifadesinin zıddını “iman eden” olarak takdim etmekte; delil 
olarak da ”Sen körleri sapıklıklarından çevirip doğru yola getiremezsin”510ayetini işaret 
etmektedir.511O halde Kur'ân’a göre körlükten kurtulmak ancak iman etmek sûretiyle 
mümkün görünmektedir. 

Bu meselde Yüce Allah “kör” derken gerek aciz birer put olan sözde ilahları 
kastetmiş olsun; gerekse de hakikati kavrayamayan, iman etmeyen, imanın gereklerini 
yerine getirmeyen, tevhid akidesinin içini dolduramayan  kulları kastetmiş  olsun; kula 
düşen gönül gözünü açıp öncekilerin düştüğü şirk tuzağına düşmeden  manen iman nuru 
ile beslenip basiret sahibi olmayı başarmaktır. 

 Kur'ân-ı Kerîm’de birbirinden çarpıcı temsillerle mü’min medh edilirken kâfir 
zem edilmektedir. Bu temsillerde mü’minlerin ve kâfirlerin  inançlarının yanı sıra, bu 
inançların onların ve çevresindekilerin hayatını nasıl etkilediği de vurgulanmaktadır. 

 
3.2.1.1. Aydınlık ve Karanlık,  Ölü ve Diri  
      

Müminlerle kâfirlerin durumunun karşılaştırıldığı bu mesellerde maksat çarpıcı 
bir üslupla aradaki belirgin farkları göz önüne sermektir. İman veya şirkin insanı ne hale 
getirdiği, kişinin hayatını ve amellerini nasıl etkilediği bu örneklerde somut bir şekilde 
izah edilmektedir. 

“Ölü iken dirilttiğimiz ve kendisine insanlar arasında yürüyebileceği bir ışık 
verdiğimiz kimse, karanlıklar içinde kalıp ondan hiç çıkamayacak durumdaki kimse gibi 
olur mu?İşte Kâfirlere yaptıkları böyle süslü gösterilmiştir”(En’am 6/122)  

Bu ayette hidayete ermiş mü’minin durumu ile sapıtmış kâfirin durumu bir darb-
ı mesel  ile anlatılmaktadır. Hidayete eren mü’minin  ölü iken Allah’ın dirilttiği ve 
faydalarını görüp gözetsin diye kendisine  bir Nûr verdiği kimse gibi; kâfirin ise 
kurtulamayacağı bir karanlığa düşmüş ve gittikçe ona batan böylece şaşkınlıklar içinde 
bocalayan kimse gibi olduğu bildirilmektedir.512 

Hidayet ve imanın tabiatının tasvir edildiği bu ayette inancın ölmüş kalplere 
nasıl canlılık verdiği513 imanın ve inancın insan üzerindeki etkisi çarpıcı bir şekilde  
sunulmaktadır..İman eden gerçeği gerçek olmayandan, doğru ve yararlı olanı yanlış ve 
zararlı olandan  ayırt etme imkanına kavuşmuştur. İnkara saplanmış olan ise küfrü 
devam ettiği sürece karanlıktan kurtuluş ümidi kalmamıştır.514Küfür insanı karanlıklara 
iterken iman, nura kavuşturmaktadır. Aydınlıkta olan ile karanlıkta olan bir 
olmayacağına göre müslüman ile kâfir de aynı olmayacaktır.  

Bir misal üzerinden mü’min kâfir ayrımı yapılan bu ayetin sebebi nüzulü ile 
ilgili olarak; Hz.Hamza ile Ebu Cehil hakkında, yahut Ammâr ile Ebu Cehil hakkında 
indiği rivayet edilmiştir. 515  Ayette geçen “…ölüyken…”ifadesi küfür olarak izah 

                                                
509 el-Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, IX/ 459. 
510 Neml 27/ 81. 
511 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'ân Tefsiri, X/60. 
512 er-Râzi,Mefâtîhu'l-GaybX/153. 
513 Kutup,Fi Zilali’l -Kur’ân, IV/163. 
514 Heyet, Kur'ân Yolu, II/464. 
515 et-Taberî, Câmi'u'l-Beyân V/31; el-Beydâvî, Envar’t- Tenzil ve Esraru’t -Te’vil, I/319. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

62 

edilmekle beraber bu durum “cehalet ve anlayış yokluğu” olarak da açıklanmaktadır. 
“..hayat verdiğimiz” ifadesi ise imanın yanı sıra “ bilgi ve anlayış verip, gerçeği 
tanıyabilecek zihin düzeyine çıkarttığımız” manasına gelmektedir. 516 Er- Râzî bu 
durumu “Küfür bir nevi ölümdür. Çünkü o cehalettir. Cehalette şaşkınlığa götürür. 
Cahil de bir çeşit ölü gibidir. Hidayet ise bir ilim ve basirettir. İlim ve basiret, kurtuluşa 
erme ve rüşd sebebidir”517  diyerek izah etmektedir. 

İlk emri “oku“ olan bir dinin muhataplarını ilim ile var olacak bir aydınlığa 
davet ettiği aşikardır. Cehalete başkaldırarak  iman edenlerin yolu aydınlık olacaktır. 
Darb-ı mesel iman ile başlayacak olan bu  aydınlığın, inkarın içinde gömülü olan 
karanlıktan ne kadar üstün olduğunu ifade etmektedir. 
 
3.2.1.2. Güzel Toprak- Çorak Toprak  
      

Mü’min, vahiyle aklını buluşturarak hayatını ona göre inşa etmekte, güzel 
ameller yapmaktadır. Yapılan bu ameller, güzel topraktan çıkan güzel ürün gibidir. 
Kâfirler ise ilâhi vahye yüz çevirdiklerinden, onların yaptığı ameller faydasız ürün 
gibidir.          
     “Güzel memleketin bitkisi rabbinin izniyle güzel çıkar, kötü olandan ise faydasız 
üründen başka bir şey çıkmaz. İşte biz, şükreden bir kavim için ayetleri böyle 
açıklıyoruz”(A’râf 7/58) 

A’râf Sûresi 58. ayette bir mesel zikredilerek muhataplara bazı mesajlar 
verilmektedir. Zikredilen “güzel memleket”, “kötü memleket” tabirleri ile neye işaret 
edildiği; “güzel ürün”, “faydasız ürün”den kastın ne olabileceği farklı şekillerde izah 
edilmiştir. Genel görüş mü’minin kalbinin faydalı ürünler veren bereketli araziye, 
kâfirin yahut münafığın kalbinin ise zararlı bitkiler çıkaran değersiz araziye benzetildiği 
yönündedir.518 

Güzel memleketten güzel bitkilerin çıkmasını,  peygamberlerin kılavuzluğundan 
yararlanarak kabiliyetlerini tam geliştiren ve iyiliğin meyvelerini devşiren yetenekli ve 
saf insanlara, kötü olandan faydasız üründen başka bir şey çıkmayacağını ise 
peygamberlerden yüz çeviren kötü insanlara benzetenler de olmuştur. 519 Bir önceki 
ayette de “Rüzgarları rahmetinin önünde müjde olarak gönderen O’dur. Nihayet o 
rüzgarlar ağır bir bulut yüklenince onu ölü bir memlekete sevkederiz.. Orada suyu 
indirir ve onunla türlü türlü meyveler çıkarırız…”520  buyrulmaktadır. İki ayet birlikte 
değerlendirildiğinde şöyle bir izah da yapılmaktadır. İlahi rahmetin müjdecisi 
Peygamberler, üstlenmiş oldukları şeriat hayatın kendisiyle kaim olduğu su; din ve 
marifet ilâhî rahmet; sorumlu ve muhatap olan insanlar da yağmurun indiği yerlerdir. 
İnsanların  da tıpkı topraklar gibi iyisi kötüsü vardır. Yaratılışının gereğini yapanlar 
iman ederek iyi ve güzel bir hayat sürerler. Güzel meyve veren bitki gibi güzel 
semereler verirler. Faydasız ürün verenler ise çorak toprak gibi imandan yüz 
çevirenlerdir. 521 

Hz.Peygamber( s.a.v) de insanların üç kısma ayrıldığını, bazılarının yağmur 
suyunu emen ve bol nebat bitiren iyi cins toprağa, bazılarının suyu içine çekmeyip 

                                                
516 el-Mevdûdî, Tefhîmu'l-Kur'ân, I/515. 
517 er-Râzi, Mefâtîhu'l-Gayb X/154. 
518 er-Râzi, Mefâtîhu'l-Gayb X/460;  Heyet, Kur'ân Yolu, II/539.  
519 el-Mevdûdî, Tefhîmu'l-Kur'ân, II/43; Yazır, IV/70. 
520A’râf 7/57 
521 Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, IV/70. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

63 

başkalarının istifadesi için  tutan killi toprağa, bazılarının da yağmur suyundan kendisi 
faydalanmadığı gibi başkalarının da istifadesine imkan vermeyen kaygan toprağa 
benzediğini  bildirmiştir.522 İlim ve hidayet karşısında insanların durumu böyledir. 

Yüce Allah’ın mü’min ve kâfiri bir örnekle açıkladığı bu ayette tefekküre davet 
vardır. Yüce Allah  insanlar öğüt alsınlar, ibret alsınlar diye meseller vermektedir. 
Meseldeki mesaj Allah’ın kullara rahmet verdiğidir. Kuldan beklenen ise o rahmetin 
desteğiyle şirkten ve cehaletten kurtulup iman etmesi, salih ameller işlemesidir. Güzel 
davranış sergileyen insanlar,  bu tutumlarıyla  güzel meyve veren bitki gibi 
çevresindekilere de faydalı olacaktır. İlahi davete cevap vermeyenler ise şirk batağından 
kurtulamayacaklardır.   

 
3.2.1.3. Gören ve Kör- İşiten ve Sağır  

 
Kâfirlerin durumu görme ve işitme duyularından mahrum kimselerin, 

müminlerin durumu da gören ve işiten kimselerin durumuna benzetilmektedir. 
“İman edip dünya ve âhiret için yararlı işler yapan ve rablerine gönül huzuruyla 

teslim olanlara gelince, işte onlar cennetliklerdir. Onlar orada ebedî kalacaklardır.Bu 
iki grubun durumu, kör ve sağır olan kimse ile gören ve işiten kimsenin durumuna 
benzer. Bunlar eşit olur mu? Hâlâ ibret almıyor musunuz?”(Hûd 11/23-24) 

 “İbret” mesajı üzerine kurulu bu meselde tasvir yöntemi kullanılarak mü’min ve 
kâfir karşılaştırması yapılmaktadır. İki grubun vasıfları zikredildikten sonra “ hiç iki 
grubun durumu bir olur mu” denilerek mesaj netleştirilmektedir. 

İki topluluğun birbiriyle karşılaştırıldığı bu meselde birinciler körü körüne taklid 
batağında yuvarlanmakta, Hak sözü dinlememekte; ikinciler ise delillere dayanarak 
gerçeği görüp işitmektedirler.523Birinci gruptakiler duyu ve algılama organlarını işlemez 
hale getirdiklerinden dolayı kalbe ve akla mesaj gitmesi engellenmiştir. İkinci 
gruptakiler ise gözlerinin ve kulaklarının kılavuzluğundan yol göstericiliğinden 
yararlananlardır.524 Delilleri yok saymamak, hakikatlerden ibret almak gözün ve kulağın 
temel görevi olmalıdır. 

Gerçeği görüp işitmemekte ısrar edenler körler ve sağırlar olarak 
vasıflandırılmıştır. Bu vasıflar bir hastalık olarak  düşünüldüğünde tedavisi ancak 
düşünmek ve ibret almakla mümkündür.525Kur'ân ayetlerine işaret eden kainat ayetleri 
insanı ibret almaya sevk ederek hakikati bulmasına yardımcı olacaktır. 

Kur'ân’da müteaddid ayetlerde kâfirler kör ve sağır kimseye, müminler ise gören 
ve işiten kimseye benzetilmektedir. 526 Tüm bu ayetlerde verilen mesaj, ilâhî daveti 
kabul eden mümin ile red eden kâfirin kör ve gören kadar, sağır ve işiten kadar 
birbirinden farklı olduğudur. Hud Sûresi özelinde söz konusu mesel bağlam açısından 
değerlendirildiğinde ise imandan yüz çeviren kavimlerin kıssalarının ard arda 
zikredilerek verilen mesajın desteklendiği görülmektedir. Geçmiş kavimlerin başına 
geleni görüp hâlâ inkarda ısrar etmek en büyük körlük ve sağırlıktır. 

Meselde zikredilen “dinlememek” ve “görmemek”bu duyulara sahip olmamak 
değil; yerinde ve doğru kullanmamak sebebi ile zikredilmektedir.Aşırı inatları, 
isyanları, hak ve hidayetten uzaklaşmaları sebebiyle Kur'ân ayetlerini işitmemeye ve 

                                                
522Buharî, Sahihu Buharî  I/42,  Hadis no:79 
523 Ateş, Yüce Kur'ân’ın Çağdaş Tefsiri, IV/303. 
524 Kutup, Fi Zilal’il Kur'ân, VI/62. 
525 er-Râzi, Mefâtîhu'l-Gayb XII/541. 
526 Rad 13/19; İsra 17/72; Taha 20/124/125; Mümin 40/58;Yunus 10/43; Zuhruf 43/40;Fatır 35/19-23. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

64 

Allah‘ın kainattaki kudretinin ayetlerini görmeye tahammül edememektedirler. 527 
Özetle, duyularımız inanç vasıtalarımız olmalı,  bizi taklidden tahkike, batıldan Hakk’a, 
inkardan imana taşımalıdır. 

 
3.2.1.4. Yürüyen-Yüzüstü Sürünen 

 
Bu ayette şeytanlara uyarak bâtıl yollarda giden inkarcı nankör ile hak yolda 

yürüyen mümin temsili olarak karşılaştırılmakta, bunlardan hangisinin hedefine daha 
güvenli olarak ve şaşmadan ulaşacağı soru-cevap yöntemiyle bildirilmektedir. 

“Şimdi, yüzüstü sürünen mi daha doğru gider yoksa dosdoğru bir yol üzerinde 
düpedüz yürüyen mi?”(Mülk 67/22) 

İnkarcı kimsenin manevi tersliklerinin somut olarak anlatıldığı528 bu meselde 
müşrik ile  müminin farklılıklarına dikkat çekilmektedir.“Dosdoğru bir yol üzerinde” 
olan kimse dinine bağlı istikamet üzere olan mümindir.529Kâfir ise yolunu yitirmeye 
mahkumdur. Mümin ve kâfirin için getirilen bu misal hakkında İbni Kesir  ise şöyle 
demektedir: “Sapıklık içinde bulunan kâfirin misali, yüz üstü yani dik olmadan 
yürüyenin hali gibidir. Hangi yola gideceğini bilemez. Şaşkın bir halde yolunu 
yitirmiştir. Mü’min ise apaçık bir yolda dimdik yürür. Şimdi bunların hangisi doğru 
yoldadır?”530 

Esed burada “yüzüstü sürünen” ifadesi ile “yalnızca önünü gören, yoldan 
habersiz olan; gündelik dünyevi endişelerinin ötesinde hiç bir şeyi umursamayan ve 
böylece onu ‘yüzüstü hareket eden’ bir sürüngene benzeten ruhi duyarsızlığa işaret 
edildiğini söylemektedir.  

Bu mesellerde sorulan sorularda  batıl yolda olanların kınanması söz konusudur. 
Maksat muhatabın aradaki farklılıkları mukayese ederek hakikati tercih etmesini 
sağlamaktır. Vurgu soru cümleleriyle yapılarak mümin kâfir tabloları çizilmekte, 
insanlar dosdoğru olan yola davet edilmektedir. 

 
3.2.1.5. İyi Söz-Kötü Söz  

 
Yüce Allah hoş bir sözü  yemiş veren güzel bir ağaca, kötü sözü ise gövdesi 

yerden koparılmış ayakta duramayan bir ağaca benzetmektedir. İbni Abbas meselde 
zikredilen güzel sözü  “La ilahe illallah” olarak,  güzel ağacı da  “mümin” olarak 
açıklamaktadır.531 

“Görmedin mi Allah nasıl bir misal getirdi: Güzel bir sözü, kökü (yerde) sabit, 
dalları gökte olan güzel bir ağaca (benzetti).(O ağaç), Rabbinin izniyle her zaman 
yemişini verir. Öğüt alsınlar diye Allah insanlara misaller getirir.Kötü bir sözün misali, 
gövdesi yerden koparılmış, o yüzden ayakta durma imkânı olmayan (kötü) bir ağaca 
benzer.Allah Teâlâ sağlam sözle iman edenleri hem dünya hayatında hem de ahirette 
sapasağlam tutar. Zalimleri ise Allah saptırır. Allah dilediğini yapar.”( İbrahim 14/27) 

Müfessirlerden güzel ağacı “hurma, incir, üzüm ve nar ağaçları gibi meyvesi hoş 
olan ağaçlara” benzetenler olmuştur. 532  Hz.Peygamber(s.a.v)’de güzel ağacı hurma 

                                                
527 Zuhaylî, Tefsirü’l Münir, IX/299. 
528 Kayacan, Kur'ân’ın Hz.Peygamber’i Eğitmesi, s.160. 
529 Zuhaylî,Tefsirü’l Münir, XV/32. 
530 İbni Kesir, Tefsiru’l Kur'ân’il Azim, VIII/181. 
531 et-Taberî, Câmi'u'l-Beyân VIII/254. 
532 ez-Zemahşerî, El-Keşşâf, II/531-532. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

65 

ağacına benzetmiştir. 533  “Güzel söz”; tevhid, İslam ve Kur'ân daveti olarak 
değerlendirilmiş;  meyvesinin lezzetli, istifadesinin fazlalığı, kökünün sağlamlığı, 
heybetli görünüşü ve her vakitte meyve vermesi  gibi özellikleri sebebiyle hurma 
ağacına benzetilmiştir.534 

Kötü Ağaç ise Hz.Peygamber tarafından Ebu Cehil karpuzuna 
benzetilmiştir. 535 Ayette zikredilen “Kötü ağacın” özellikleri ile Ebu Cehil karpuzu 
arasında bağlantı kuran müfessirler tadının kötü olması ve içindeki zararlı maddeler 
hususundaki benzerliğe536 işaret etmişlerdir. Kötü sözden kastın Allah’ a şirk koşmak, 
küfre çağırmak ve Hakk’ı yalanlamak olduğu  söylenmiştir.537Bu durumda kötü ağaç 
teşbihi müşrik olarak değerlendirilebilir. Tevhid inancının olmadığı insanların ameli de 
kötü olacaktır. İmanın kök saldığı kimselerden her alanda güzel ameller sudur edecektir.  

Güzel söz Mevdûdî’nin ifadesi ile; “düşüncede berraklık, ahlâkta temizlik, 
ilişkilerde sebat, konuşmada doğruluk, sosyal davranışlarda ölçülü tutum, ekonomide 
adalet ve eşitlik, politikada onurluluk, savaşta soyluluk, barışta samimiyet ve verilen 
sözlerde yapılan antlaşmalarda güven yaratır”.538  

İslam alimleri, yüzlerce ahlâki vazifeyi iki temel vazife içinde toplamışlardır. 
“et-Ta’zim li emrillah, ve şefkatü ala halkıllah” olarak formüle edilen bu özlü ifade 
Allah’ın emrine tazim, itaat, hürmet; Allah’ın yarattıklarına şefkat ve merhameti 
vurgulamaktadır.539La ilahe illallah demek sûretiyle başlayacak bu itikadi bilinç, iman, 
itaat, ibadet gibi emirlerle kök salacak,  islâmî ahlâkla da yükselecektir. 

 
3.2.2. Salih Amellere Tergîp (Sevdirme) Kötü Fiillere Terhîp (Sakındırma) 
       

  Kur'ân-ı Kerîm’de kâfirlerin amellerinin geçersiz olmasından sıkça 
bahsedilmektedir.540 Hakikati inkâr ederek küfre sapan kâfirlerin, dünyevi menfaatler 
sağlamak uğruna yaptıkları işlerin kendilerine âhirette hiç bir getirisinin olmayacağı 
çeşitli meseller verilmek sûretiyle beyan edilmektedir. Korkunç bir hüsrana ve azaba 
uğrayacakları 541 amellerinin bir fayda vermeyeceği, 542 adeta savrulan küller gibi 
amellerinin boşa gideceği543mesellerdeki  somut örnekler üzerinden anlatılmaktadır. 
İrad edilen her mesel mü’minlerin yaptığı salih ameller için bir müjde niteliğindeyken; 
kâfirlerin amelinin nasıl boşa gideceğine dair bir terhiptir. 
 
3.2.2.1. Ekinleri Mahveden Rüzgar 

 
 Hakkın ve hakikatın  inkârı, bunu yapanların güzel amellerini de yok etmiştir. 

Bu harcamalarının karşılığı olarak âhirette hiçbir şey alamayacakları gibi dünyada da 
ziyana uğramışlardır. 

                                                
533 et-Taberî, Câmi'u'l-Beyân VIII/258. 
534 Zuhaylî,Tefsiru’l Münir, VII/203. 
535 et-Taberî, Camiu’l Beyan VIII/264. 
536 el- Beydâvî, Envar’t- Tenzil ve Esraru’t- Te’vil,,I/ 518 ; Zuhaylî,Tefsiru’l Münir, VII/204. 
537 ez-Zemahşerî, El-Keşşâf, II/531-532 ; el- Beydâvî, Envar’t- Tenzil ve Esraru’t- Te’vil, I/ 518. 
538 Mevdûdî, Tefhîmu'l-Kur'ân, II/518. 
539 Mustafa Çağrıcı, İslâm Ahlâkı ve Temel Değerleri (Adâlet, Doğruluk, Emanet, Kanaat ve Hayâ), 
Kutlu Doğum: 2006: İslâm Ahlâkı ve Sevgi, 2007, s.51. 
540 Bakara 2/48; Âl'i İmran 3/91; Sebe 34/37. 
541er-Râzi, Mefâtîhu’l-Gayb, XIII/530. 
542 Âl'i İmran 3/117. 
543 İbrahim 14/18. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

66 

“Onların, bu dünya hayatında yapmakta oldukları harcamaların durumu, 
kendilerine zulmetmiş olan bir kavmin ekinlerini vurup da mahveden kavurucu bir 
rüzgârın durumu gibidir. Onlara Allah zulmetmedi; fakat onlar kendilerine 
zulmediyorlar.”(Âl'i İmran 3/117) 

Müfessirler ayette geçen meseldeki teşbihle ilgili farklı izahatlar yapmışlardır. 
Zemahşerî, ayette geçen infakın mahvedilen ekine değil, ekini mahveden soğuk rüzgara 
benzetildiğini ifade etmektedir. Bu meselin  tıpkı Bakara 2/17. ayette geçen “Onların 
(münafıkların) durumu, (karanlık gecede) bir ateş yakan kimse misalidir.” de zikredilen 
meseldeki gibi  mürekkep bir teşbih 544  olduğunu söylemektedir. 545 Kâfirlerin 
harcamalarının geçersizliğinin, boşa gitmesinin ve fayda sağlamamasının örneğinin  
rüzgarın mahvettiği ekin gibi olduğunu söyleyenler ise 546  kâfirlerin amelinin ziyan 
olduğuna işaret etmektedirler. 

Bu meselde müşebbeh, kâfirlerin bu dünya hayatında salih amel diye yapıkları 
harcamalardır. Bunlar küfür üzerine de bina edildiği için bunların ona faydası bu 
dünyada kalır. Âhirette bu inkâr onları yakıp boşa çıkaracaktır. Bu meselde müşebbehin 
bih ise şiddetli ve kavurucu soğun kavurup mahvettiği ekinlerin acıklı halidir. Vech-i 
şebeh ise bu felaket gelmeden önce alınacak olan koruyucu tedbir; yani “iman” dır.547 

Abduh daha farklı bir açıdan meseli değerlendirmiştir. Dondurucu rüzgarın, 
nankör insanların kendi şehvetlerini doyurmak, mevkilerini sağlamlaştırmak ve 
davalarını yaymak sûretiyle Allah’ın dinine engel olmak için harcadıkların malın misali 
olduğunu belirtmektedir. Bütün yararların başı olan aklı ve güzel ahlâkı ise ekinin 
örneği olarak zikretmektedir. Kâfirlerin, anılan amaçlar için yaptıkları harcamaların, 
onların ahlâkını bozduğunu, akıllarını doğru düşünceden, işlerin sonucunu düşünüp 
doğru sonuca varmaktan menetmek sûretiyle mahvettiğini 548 ifade etmektedir. 

Meseldeki teşbih her ne kadar yoruma açık olsa da verilen mesaj olabildiğince 
nettir. İman etmeyi  reddeden, hakikati inkâr edenlerin yaptıkları iyilikler boşa 
gidecektir. Meselde salih amellerin Allah katında kabul edilmesi için doğru itikadın  
zorunluğuna  vurgu yapılmaktadır. 

 
3.2.2.2. Savrulan Kül 

 
Allah katında önemli olan  dünyadaki batıl olan kazanımlar değil, Hak ve  

hakikat olan değerlerdir. Amelden önce, doğru itikada yapılan yatırım kişiyi kurtuluşa 
erdirecektir. Meselden anlaşıldığı üzere  “hakikati inkâr edenler” savrulan küller gibi 
olacaklardır. Onların amelleri kaybolup gidecek kendilerine bir fayda sağlamayacaktır. 

“Rablerini inkâr edenlerin durumu (şudur): Onların amelleri fırtınalı bir günde 
rüzgârın şiddetle savurduğu küle benzer. Kazandıklarından hiçbir şeyi elde edemezler. 
İyiden iyiye sapıtma işte budur.”(İbrahim 14/18) 

Yüce Allah ayetin sibakında kâfirlerin âhirette  uğrayacağı  çeşitli azaplardan 
bahsetmektedir.549 Burada da onların amellerinin tamamının boşa çıkacağından, onlara 
hiç bir fayda sağlamayacağından söz etmektedir. Kâfirler, dünyada yaptıkları her şeyin 

                                                
544 Teşbihi mürekkep; iki cümlenin cüzleri arasında bir benzerlik bulunmasa dahi; iki cümlenin maksatları 
arasında bir benzerliğin bulunması halidir. 
545 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf. I/397. 
546 el-Kurtubî ,El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, IV/339; Bayraklı, Yeni bir Anlayışın Işığında Kur'ân Tefsiri, 
IV/334 ; Ulutürk, Kur'ân’da Temsili Anlatım.s.46. 
547 Ulutürk, Kur'ân’da Temsili Anlatım, s.46. 
548Abduh, Tefsîru’l-Menâr, (Tahkik,İbrahim Şemseddin), Dâru'l Kütüb’ül İlmiyye,Beyrut 2005, IV/64. 
549 İbrahim 14/16-17. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

67 

zayi ve bâtıl olduğunu görüp; bunun neticesinde de korkunç bir hüsrana ve hayal 
kırıklığına uğrayacaklardır.550 

Onların yaptıkları her amelin boşa gideceği, yani Allah’tan başkasına edilen 
kulluğun amelleri boşa çıkaracağı Kur'ân’ Kerîm de sık sık vurgulanmaktadır.551Peki 
onların yaptığı ameller nelerdir? Onların yaptığı ameller sıla-ı rahim, misafir ağırlama, 
düşkünlere yardım, köle azadı gibi işlerdir. 552 Kâfirlerin (müşrik, münafık, mürted) 
inançları, dünyada yaptıkları iyi işlerin dini sonuçlarını iptal etmekte, onlardan sevap, 
ecir, âhiret azığı ve sermayesi olarak fayda görmelerini engellemektedir.553  

İlahi davete karşı sadakatsiz, inançsız ve isyankar olanlar ve peygamberlerin 
davet ettikleri yola uymayı kabul etmeyenler, sonunda hayatları boyunca 
kazandıklarının ve yaptıkları işlerin bir yığın kül kadar değersiz olduğunu göreceklerdir. 
Uzun yıllar boyunca biriken bir kül tepeceği nasıl ki fırtınalı bir günde rüzgar tarafından 
darmadağın ediliyorsa, onların bütün büyük işlerinin o fırtınalı kıyamet gününde bir 
yığın külden başka bir şey olmadığı görülecektir. Mevdûdî bu durumu şöyle izah 
etmektedir: 

“Onların göz kamaştırıcı medeniyetleri, muhteşem krallık ve devletleri, büyük 
üniversiteleri, bilimleri, edebiyatları, ikiyüzlüce yaptıkları ibadetleri, fazilet dedikleri 
davranışları, dünya hayatındaki övündükleri yararlı ve ıslah edici hareketleri, o gün bir 
yığın kül kadar değersiz olacak ve kıyamet gününün fırtınası tarafından etrafa 
saçılacaktır. O denli ki kıyamet günü ilâhî teraziye koymaya değecek en ufak yararlı bir 
amel bulamayacaklardır”.554 

Kıyamet  günü  Allah Teala insanları hesaba çekecek hayr ve şer amellerini 
değerlendirecektir. Yüce Allah burada müşriklerin kendilerini kurtaracakları sandıkları 
amellerden hiç fayda görmeyeceklerini bildirmektedir. Çünkü ihlaslı ve Allah’ın hoşnut 
olduğu şeriat üzere olmayan her amel bâtıldır.555Bu akıbet Furkan Sûresinde ise şöyle 
bildirilmektedir: 

 “Onların yaptıkları her bir (iyi) işi ele alırız, onu saçılmış zerreler haline 
getiririz (değersiz kılarız).”( Furkan 25/23) 

Ayette geçen “Hebaen Mensur” deyimi tıpkı “Biz onları geçersiz kıldık ve onları 
adeta avuca alınması mümkün olmayan toz zerrecikleri gibi faydalanılması mümkün 
olmayan bir biçime soktuk” demektir. İbrahim 18’de geçen “fırtınalı bir günde rüzgarın 
şiddetle savurduğu bir kül” ve Nûr39’da geçen “ıssız çöldeki serap” teşbihlerinde 
olduğu  gibi geçersizliği ifade etmektedir.556 

Zemahşerî, benzetmeyi “keasfin me’kul” benzetmesiyle izah etmiş ve rüzgarın 
en küçük hareketiyle her biri bir tarafa dağılacak, “adeta yenmiş/biçilmiş ekin 
yaprakları” gibi olduğunu söylemiştir.557 Yazır da “Hebaen mensura” deyimi ile ilgili 
olarak, bu temsili anlatımla  günahkarların, misafir konaklamak, akrabaları gözetmek, 
çaresizlere yardımcı olmak insanlığa yararlı bir iş yapmak gibi bazı işleri varsa bile, o 
inkârcılıkları ve azgınlıkları yüzünden amellerinin hepsinin yok olacağının belirtildiğini 

                                                
550 er-Râzi, Mefâtîhu’l-Gayb XIII/530. 
551  Kâfirlerin amellerinin boşa gitmesi,Bakara 2/217;Al’imran 3/22; Hak dinden dönmenin amelleri boşa 
gidermesi ise; Mâide 5/5; En'âm 6/88; Zümer 39/65; Âl'i İmran 3/117. 
552 ez-Zemahşerî,el-Keşşâf, II/567. 
553  Heyet, Kur'ân Yolu, I/342. 
554 el-Mevdûdî, Tefhîmu'l-Kur'ân,  II/512. 
555 İbni Kesir, Tefsiru’l Kur'ân’il Azim, 6/103. 
556 er-Râzi, Mefâtîhu’l-Gayb,XVII/216. 
557 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, III/267. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

68 

söylemektedir. Hedeflenen gayeden uzak kalmaları sebebiyle saçılmış zerrelere 
benzetilmişlerdir. Hiçbirinin karşılığında bir fayda ve iyilik görmezler.558 

Mü’minle inkârcının amelleri arasındaki farkın temel sebebi mü’min, Allah’ın 
rızasını bekleyerek ve âhirette kurtuluşa vesile olması için iyi işler yapmaktadır. 
Halbuki müşriklerin yaptıkları iyiliklerin temelinde onların benlik iddaları, gurur 
tatmini, başkalarının takdirini ve saygısını kazanma, insanları minnet altına sokma, 
iyilikleriyle övülme gibi egoist duyguları  ve  beklentilerinin olmasıdır.559 

İnkarcıların yaptıkları amellerin karşılığının ne olacağını konu edinen tüm 
mesellerde, onların yaptıkları iyi işlerin âhirette bir getirisinin olmayacağı 
bildirilmektedir.Yapılan amelin Allah katında değer taşıması için ameli işleyen kişinin 
iman sahibi olması gerektiği mesajı verilmektedir. 

 
3.2.2.3. Çöldeki Serap ve Engin Denizlerdeki Karanlık 

 
Kur'ân bütünlüğü bağlamından hareketle Allah Teâlâ cehalet, inkâr, bâtıl inanç 

gibi durumları zulumât (karanlık); bilgi, iman, hidayet gibi hasletleri de nûr (ışık) olarak 
nitelemektedir. Yüce Allah onların yaptığı amellerin nasıl olduğunu bir meselle 
somutlaştırmaktadır. 

“İnkâr edenlere gelince, onların amelleri, ıssız çöllerdeki serap gibidir ki 
susayan onu su zanneder; nihayet ona vardığında orada herhangi bir şey bulamamış, 
üstelik yanıbaşında da (inanmadığı, kendisinden sakınmadığı) Allah'ı bulmuştur; Allah 
ise, onun hesabını tastamam görmüştür. Allah hesabı çok çabuk görür. Yahut (o 
kâfirlerin duygu, düşünce ve davranışları) engin bir denizdeki yoğun karanlıklar 
gibidir; (öyle bir deniz) ki, onu dalga üstüne dalga kaplıyor; üstünde de bulut... Birbiri 
üstüne karanlıklar... İnsan, elini çıkarıp uzatsa, neredeyse onu dahi göremez. Bir 
kimseye Allah nûr vermemişse, artık o kimsenin aydınlıktan nasibi yoktur.”(Nûr 24/39-
40) 

Nûr sûresi 39-40. ayetlerde kâfirlerin yaptıkları ameller ve kendilerini bekleyen 
akıbet zikredilmektedir. “Küfür” gibi soyut bir kavram karanlığa benzetilerek itikadi bir 
mesaj somut bir örnek üzerinden verilmekte, iki sahnenin muhatabın gözünde 
canlandırılması sûretiyle de zihinlerde kalıcılık sağlanmaktadır. 

Meselde zikredilen serap, öğle vaktinde çölde güneş ışığının etkisiyle görülen ve 
sanki bir akarsu akıyormuşçasına vehmedilen şeyin adıdır.560 İnkar edenlerin amelleri 
de böyle seraba benzemektedir. Kendisini bir şeyler yapıyor zannedecek ama hesap 
günü o amellerin başına gittiğinde amellerinin hiçbir kıymetinin bulunmadığını görecek 
ve Allah onu o haliyle hesaba çekecektir.561 

Ayet kâfirlerin durumlarını ve akıbetlerini hareketli ve canlı bir sahne halinde 
göz önüne sermektedir. Onların amelleri engin çöllerdeki bir serap gibidir. Uzaktan 
bakıldığında parıl parıl parlayan bu  su yalandan bir parlayıştır. Canlandırılan sahnede, 
susuzluktan içi yanan insan bu parıldayan suya doğru koşuyor. O serap peşinde koşan 
içi yanmış kimse nihayet hedefe varıyor. Varıyor ama sudan eser bulamıyor. Aniden hiç 
hatırına gelmeyen korkunç bir şeyle karşılaşmış gibi oluyor. İnsanın kemiklerini 
sızlatan ve mahv eden korkunç bir sonla “Allah'ı bulmuştur.” İnkar ettiği, emrine karşı 
geldiği, hükmüne düşman kesildiği Allah’ı. Şayet bu karşılaşmada kendi gibi insan 

                                                
558 Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili,VI/64. 
559 Heyet, Kur'ân Yolu, IV/118. 
560 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, III/237. 
561 Şimşek, Hayat Kaynağı Kur'ân Tefsiri , III/490. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

69 

cinsinden bir düşmanıyla yüz yüze gelecek olsaydı yine korkardı.İntikam sahibi, güç ve 
kuvvet sahibi Allah’ı karşısında bulan kimsene yapar?562 

İbni Kesir, bu iki misalden, birincisinin amel ve inançlarında, aslında hak üzere 
olmadıkları halde hak üzere olduklarını sanan, insanları küfürlerine çağıran kâfirlere 
misal verildiğini söylemekte; onların bu durumunun benzerinin ise uzaktan dalgalanan 
serap gibi olduğunu bildirmektedir. Ondan içmek istediğinde hiçbir şey bulamayacaktır. 
Kâfir de kendisinin kendine fayda vereceğine inandığı ameller işlediğini düşünse de 
kıyamet günü hesaba çekildiğinde Allah’ın şeriatına uymadığından veya ihlaslı 
olmadığından dolayı hiçbir şey bulamayacaktır.563İkincisinin ise mürekkep cahillerin, 
basit bilgisizlerin misali olduğunu söyleyen ibn Kesir; bunların bilgisiz ve küfür 
önderlerini körü körüne taklid eden, sağır, dilsiz, aklı ermeyen kimseler olduğunu 
söylemekte; kat kat karanlığın içinde kaldıklarını564ifade etmektedir. 

Ayetteki misal incelendiğinde kâfirin içine düştüğü perişan durumun gözler 
önüne serildiği anlaşılmaktadır. Mü’minin dünyasının aydınlık olması inandığı tevhid 
inancından; kâfirin karanlıklar içinde kalmış olması, tevhide karşı koyduğundan  
kaynaklanmaktadır. Ubey bin Kab( 33/654)’ın ifadesi ile “Kâfir beş karanlık içinde 
dönüp durmaktadır. Sözü karanlıktır, ameli karanlıktır, girdiği yer karanlık, çıktığı yer 
karanlık, kıyamet gününde varacağı yer de karanlıktır, ki o ne kötü bir varış yeridir.565 

 Ayette zikredilen denizin, dalgaların,ve bulutun neleri temsil ettiği; karanlığın 
neyi işaret ettiği  noktasında farklı fikirler mevcuttur. İbni Kesir’e göre  “onu üst üste 
dalgalar bürür ve dalgaların üstünü de bulutlar örter” ayetinde; kalp, kulak ve göz 
üzerindeki perde kastedilmektedir. 566 Ayetteki deniz; kâfirin kalbi, ard arda gelen 
dalgalar o kalbi bürüyen cehalet, şek, hayret gibi haller; karanlık bulutu ise, o kalbin 
mühürlenmesi567 olarak da izah edilmektedir. Ayette karanlıklarla kastedilenin; bulutun 
karanlığı, dalganın karanlığı, gecenin karanlığı ve denizin karanlığı olduğu 
düşünüldüğünde karanlıklar içinde olan kimsenin hiçbir şey göremeyeceği 
zikredilmektedir. 568 Esed ise farklı bir izahat getirmektedir. İlk meselde seraba 
benzetilen davranışların onların iyi ve güzel sandıkları davranışları, engin denizlerdeki 
karanlıkların ise onların  kötü davranışları olduğunu569 belirtmektedir.  

“ Bir kimseye Allah nûr vermemişse, artık o kimsenin aydınlıktan nasibi yoktur.” 
Yani; Allah’ın nuru kalp için hidayet, basiret açıklığıdır. Kim bu nura bağlanmamışsa, 
dağılması söz konusu olmayan bir karanlık içindedir, dönüşü olmayan bir sapıklık, 
azaba sürükleyen boş bir seraptadır.570  Ayetteki teşbihi anlatım ilmi olarak da izah 
edilmektedir. Mesel, karanlık üç tabakadan kastın bir okyanusun tasviri olduğu yönünde 
değerlendirilmiştir.   Okyanusların derinlikleri incelendiğinde tabaka tabaka karanlık 
olduğu artık bilinmektedir. Söz konusu ayette bu konuya  işaret edildiğini görüşüne 
göre; En'âm 6/125 te de göklere doğru yükselen kimsenin artan göğüs daralmasından 
bahsedilmektedir.571Bilimsel tefsir yöntemi ile yaklaşılan bu ayetlerden farklı neticelere 
ulaşılmış olması Kur'ân-ı Kerîm’in zenginliğine işarettir. 

                                                
562 Kutup, Fi Zilâli'l-Kur'ân, VII/489. 
563 Kehf 18 /103-105; Ali İmran 3/21-22; Furkan 35/8; Gaşiye 88/2-4; Furkan 25/23; Muhammed 47/9. 
564 İbni Kesir, Tefsiru’l-Kur’âni’l Azim VI/70. 
565 el-Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, XII/440. 
566 İbni Kesir, Tefsiru’l-Kur’âni’l Azim, VI/71. 
567 el-Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, XII/440. 
568 el-Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, XII/441. 
569 Esed, Kur'ân Mesajı, II /717. 
570 Kutup, Fi Zilâli'l-Kur'ân, VII/489. 
571 Heyet, Kur'ân Yolu, IV/86. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

70 

Ayette zikredilen bu meselin temel maksadının bu bilimsel gerçeğe işaret 
etmekten öte, iman etmeyen kimsenin ne kadar iyilik yaparsa yapsın, iman etmediği 
sürece bunların faydasını göremeyeceği; imansız öldüğü takdirde elinin boş kalacağı, 
karanlıklar içinde kalmış bir insan gibi dehşete düşeceği verilmek istenen mesajlardır. 

 
3.2.3. Münafığın Tenzîri (Uyarılma) 

 
Ragıp el isfehâni n-f-k kökünden türetilmiş olan münafık kelimesinin bu kök 

manasını; “tarla faresinin bir tehlike anında kaçmasını sağlamak üzere yuvası için 
hazırladığı birden fazla çıkış noktasının birinden girip diğerinden çıkması” biçiminde 
tarif etmektedir572.Bundan hareketle münafık, “dinin bir kapısından girip diğerinden 
kaçan çifte şahsiyetli kimse” olarak da tanımlanmıştır .573 

Yüce Allah Bakara sûresinde mü’minlerin, kâfirlerin ve münafıkların vasıflarını 
anlatmaktadır. Münafıklar küfrünü gizleyip mü’min görünen kimselerdir. Allah bu 
ayetlerde  onlardan gelecek tehlikenin büyüklüğüne ve verecekleri zararın çokluğuna 
işaret edip, ruhlarında taşıdıkları dalalet ve nifak karanlığını izah etmek ve bunların 
hallerinin helak ve felaketi göstermek için ard arda iki mesel getirmiştir.574 

Bu mesellerin iradı ile ancak ihlasla yapılan salih amellerin sahibini kurtaracağı 
vurgulanmaktadır. İtikadına nifakın, ameline riyanın karıştığı bir kimse geçici   dünyevî 
menfaatlerden başkasını asla elde edemeyecektir. Münafıkların hali Kur'ân-ı Kerîm’de 
şu mesellerle izah edilmektedir. 
 
3.2.3.1. Karanlıkta Kalmaları 
      

Münafıkların durumunu misallerle tasvir eden âyetler müfessirler tarafından 
çeşitli şekilde yorumlanmıştır. Yüce Allah, münafıkları ateş yakan kişiye benzetmekte; 
ateşi tutuşturanın ateş söndükten sonraki şaşkın ve bocalama halini, şüphe ve iki 
yüzlülük karanlıkları içinde bocalayan münafıkların haline benzetmektedir.575 

 “Onların (münafıkların) durumu, (karanlık gecede) bir ateş yakan kimse 
misalidir. O ateş yanıp da etrafını aydınlattığı anda Allah, hemen onların aydınlığını 
giderir ve onları karanlıklar içinde bırakır, (artık hiçbir şeyi) görmezler. “(Bakara 2/17) 

Meselin izahıyla ilgili farklı rivayetler mevcuttur. Abdullah bin Abbas, 
“münafıkların hakkı görüp  dilleriyle kabul ettiklerini söylediklerinde inkârcılığın 
karanlığından tam çıkmak üzereyken kalben inkâr ederek hakkın nurunu 
söndürdüklerini, böylece de Allah’ın onları karanlıkta bıraktığını, hidayeti göremeyip 
doğru yolu bulamadıklarını” söylemektedir. 576 Taberî Kur'ân’da zikredilen diğer 
ayetleri de göz önünde bulundurarak 577 münafıkların âhirette karanlıklar içinde 
kalacağı görüşünü benimsemektedir.  

Münafıklara dair verilen bu misalde, münafıkların, ateş yakan kişinin durumuna 
benzetilmiş olması onların; karanlık bir gecede bir ateş yakıp onun vasıtası ile 
aydınlanması, sakınması ve kendine güven vermesi gereken şeyleri görenin durumuna 
benzemektedir. Zira münafık, La ilahe illallah deyince onun için dünya aydınlanır. Bu 

                                                
572 el-İsfehânî, El -Müfredat,” nfk”maddesi, s.1474. 
573 Hülya Alper, TDV İslam ansiklopedisi”münafık” maddesi, Ankara  2006, XXXI/565. 
574 es-Sabûnî,Safvetü’t Tefasir I/50. 
575et-Taberî, Câmi'u'l-Beyân I/183. 
576et-Taberî, Câmi'u'l-Beyân I/185. 
577 Mücadele 58/18; Hadid 57/13-15. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

71 

sayede müslümanlarla evlenir ve onlarla birlikte savaşa katılır ve müslümanlara varis 
olur, kanını ve malını korur ama ölünce münafıktan bütün bunlar alınır. Aslında o 
kalben buna layık değildi ve davranışları da gerçek değildi.578 

Beydavî, bu darb-ı mesellerin verilişinin hikmetini anlattığı  şu ifadeler, bu çift 
şahsiyetli insanların halini apaçık şekilde gözler önüne sermektedir. “Bunlar, 
mü’minlerle kâfirler arasında kalan üçüncü sınıftır. Bunlar kalben inanmadıkları halde, 
ağızlarıyla ‘inandık’ diyenlerdir. Kâfirlerin en kötüsü ve Allah’ın en çok buğzettiği 
kimseler bunlardır. Çünkü onlar hile ve istihza yoluyla küfrü gizleyip onu imanla 
karıştırmışlardır. Onun için ki Yüce Allah onların kötülük ve cahilliklerini geniş bir 
şekilde açıkladı. Onlarla ve onların yaptıklarıyla alay etti. Onların sapıklık ve 
azgınlıklarını tescil etti.Ve haklarında bu darb-ı meseli getirdi”.579Çünkü onlar, duygu 
ve hislerini işlemez hale getirmişlerdir. Onlar akıllarını kullanmadıklarından dolayı ne 
öğüt verenin öğüdünü, ne de doğru yolu gösterenin irşadına kulak vermemektedirler. 
İşte bu bakımdan onlar hakkı işitmeyen hakka karşı sağır kimseler gibidirler. Aynı 
zamanda hidayete yönelmemeleri sebebiyle körler gibidirler.580  

Zaten  öldüklerinde  çetin bir azap ile karşılacaklar. 581 İçlerine düştükleri 
karanlıklardan kurtulmak için Mü’minlerden yardım isteyeceklerdir.582 

Mevdûdî ard arda gelen bu iki meselden birinci misalin, İslam’a kalpten 
inanmayan, fakat çıkarları nedeniyle “müslüman” görünen kimseleri anlattığını 
söylemekte; ikinci meselde ise şüphe, iman zayıflığı ve tereddüt içinde olan 
münafıkların anlatıldığını bildirmektedir.583 

Münafıkların durumlarına dair zikredilen bu misallerde aynı zamanda 
münafıkların iç dünyalarında yaşadığı karmaşık durumda vurgulanmaktadır. Onların iç 
dünyalarında bir kararlılık ve huzur yoktur. Sürekli foyalarının  ortaya çıkması endişesi 
içerisindedirler. Ayette zikredilen “karanlıklar” bu huzursuzluklar olabileceği gibi; bu 
karanlıklar, Allah’ın yolunun dışındaki bütün yollar da olabilir. Zira Allah kendi 
yolundan bahsederken “dosdoğru yolum” 584  buyurmakta ve kendi yoluna davet 
etmektedir.585 

Mesellerin günlük hayata uygun örneklerden verildiği göz önüne alınırsa gece 
yolculuk yapan Araplar için bu örneğin verilmiş olması da ihtimaldir. Bu açıdan 
bakıldığında temsili şöyle anlamak mümkündür: Sahrada yolunu kaybetmiş bir kafile 
kendilerine bir ateş yakar. Fakat muhafaza edemeyip ateş söner ve  karanlıkta kalırlar. 
Hiçbir şey görülmediğinden her şey onların gözünde yok olmakta,  gecenin sessizliği 
sebebiyle sanki sağır gibi olurlar. Gecenin karanlığı sebebiyle kör gibi olurlar. 
Kendilerine muhatap bulamadıklarından dilsiz gibi olurlar. Dönüş mümkün 
olmadığından ruhsuz ceset gibi ortada kalırlar.586 

Sonraki ayette de onların “sağır, dilsiz ve kör oldukları”587  bildirilmektedir. 
Meselde  verilen mesaj şu gerçeği vurgulamaktadır. İlahi davet tüm insanlığın önünde 
apaçık durmaktadır. Hak ve batıl ortadadır. Ama münafıklar, bilerek ve isteyerek hakkı 

                                                
578 İbni Kesir, Tefsiru’l-Kur’âni’l Azim, I/188. 
579 el-Beydâvî, Envar’t- Tenzil ve Esraru’t -Te’vil, I/29. 
580 Zuhaylî,Tefsiru’l-Münir, I/78. 
581 Nisa 4/145. 
582 Hadid 57/13. 
583 el-Mevdûdî,Tefhîmu'l-Kur'ân, I/49. 
584 En'âm 6/153. 
585 Şimşek, Hayat Kaynağı Kur'ân Tefsiri I/38. 
586 Eren, Kur'ân da Temsiller, s.78. 
587 Bakara 2/18. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

72 

görmezden gelmek Sûretiyle “kör”; hakikate kulak tıkamak sûretiyle “sağır”; hakkı ve 
hakikati dillendirmedikleri için de “dilsiz” olmuşlardır. 
 
3.2.3.2.  Karanlık, Gök Gürültüsü ve Şimşek Bulunan Yağmura Tutulmaları 
          

Bakara suresinde münafıklara dair verilen ikinci meselde onların onların 
karanlık, gök gürültüsü ve şimşekte kalmaları temsili olarak şöyle anlatılmaktadır. 

“Yahut (onların durumu), gökten sağanak halinde boşanan, içinde yoğun 
karanlıklar, gürültü ve şimşek bulunan yağmur(a tutulmuş kimselerin durumu) gibidir. 
O münafıklar yıldırımlardan gelecek ölüm korkusuyla parmaklarını kulaklarına 
tıkarlar. Halbuki Allah, kâfirleri çepeçevre kuşatmıştır.”(Bakara 2/19) 

Münafıkların halinin sağanak yağmura tutunanın haline benzetildiği bu meselde,  
o yağmurla birlikte gök gürültüsü ve şimşekten de bahsedilmektedir. Bu halde kalan 
kimse yıldırımlardan dolayı kişi ölüm korkusundan kulaklarını tıkar. Sanki bu haliyle 
ölümden kurtulacağını zanneder. 

Mesel verilen bu ayet müfessirler tarafından çeşitli şekillerde tefsir edilmektedir. 
Taberî, Abdullah bin Abbas’ın bu ayeti şöyle izah ettiğini ifade etmektedir. “Münafıklar 
içinde bulundukları inkârcılık, öldürülme korkusu, mü’minlerden çekinme duygusu 
yönünden karanlık gecede kara buluttan yağan sağanak halindeki yağmura yakalanan 
bir kişiye benzerler. Yıldırım çarpma korkusuyla gök gürültülerini duymamak için 
kulaklarını kapatırlar. İşte Hakkın karşısında münafıkların durumu bu adamın haline 
benzer. Bu kişi nasıl ki şimşeğin aydınlatmasıyla belli bir mesafe yürür sonra karanlık 
olunca yerinde kalırsa münafıklar da hakkı öğrenerek bir mesafe aldıktan sonra 
kalplerindeki inkârcılık ortaya çıkınca ortada kalırlar”.588 

Abdullah bin Mes’ud (32/652)’ dan gelen bir rivayette ise Medine’de “Sayyib” 
ve “Matar” isminde iki münafık bulunuyordu. Bunlar Rasulullah’ tan kaçıp müşriklere 
sığınmak istemişler, kaçarken şiddetli bir yağmura tutulmuşlar ve yıldırım korkusuyla 
kulaklarını tıkamışlardı. Şimşek çakana kadar bekliyorlar, ışıkta ilerliyorlar yoksa 
kalakalıyorlardı. Bu adamlar sabah olunca müslüman oldular ve O’na biat ettiler. Allah 
diğer münafıklara o iki kişiyi örnek vermektedir.589Görüldüğü üzere ayetin nüzûlü ile 
ilgili farklı rivayetler mevcuttur. 

Yüce Allah, bu ayette münafıkların durumunu şiddetli yağmur esnasındaki 
karanlıklara, gök gürültüsü, şimşek ve yıldırımlara benzetmektedir. Karanlıkları, onların 
inandıkları küfrün misaline, gök gürültüsü ve şimşeği de korkutuldukları buyruklar 
olarak izah etmektedir. Yıldırımlardan kastın dünyada savaşa çağrının ve âhiretteki 
tehditlerin meseli, yıldırımlardan ise cihat, zekat ya da diğer şeri mükellefiyetler 
olacağını söylemektedir.590 

  Menar tefsirinde  bu  mesellerde maksatın hidayet olduğu ifade edilmektedir. 
Geleneksel tefsirlerde591 gökgürültüsü ve şimşekle ilgili israiliyata girildiğine ve  çeşitli 
ilmi kaidelere  ulaşıldığına dair ciddi bir eleştiri yapılmaktadır. Reşid Rıza bunun 
Kur'ân’ in maksadı olmadığını özel ilim dallarıyla ilgili konular olduğunu, Kur’ân’ ın 

                                                
588 et-Taberî, Câmi'u'l-Beyân I/198-199. 
589 et-Taberî, Câmi'u'l-Beyân I/201. 
590 el-Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân , I/482-483. 
591 Reşid Rıza burada Celaleddin Suyutî’nin izahatlarını örnek vermektedir. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

73 

mesajının hidayet olduğunu ifade etmektedir.592Elmalılı tefsirinde de bu bağlamdaki 
ilmi kaidelerin teferruatlı bir şekilde zikredildiği görülmektedir.593 

Misalde zikredilen yağmurun, tüm insanlığa rahmet olarak gönderilen “islâm”’ı 
temsil ettiğini söyleyen Mevdûdî, karanlık, gökgürültüsü ve şimşekten kastın da öne 
çıkan engel, tehlike ve güçleri temsil ettiğini söylemektedir. O’na göre şartlara göre yön 
belirleyen münafıkların tek dertleri kendi çıkarlarıdır. Şer’i bir sorumlulukta hemen yan 
çizmektedirler. 

Görüldüğü üzere müfessirler  farklı şekillerde meseli izah etmişlerdir. Özetle 
ifade edecek olursak; Taberî, Abdullah bin Abbas ‘tan nakledilen rivayetler ışığında bir 
genelleme yapmakta ve Yüce Allah’nın münafığın imanını, gökten inen yağmura, 
sapıklığını karanlıklara, geçici imanın aydınlatmasını, şimşeğin geçici aydınlatmasına, 
imanın zayıflığını ve Allah’ın azabına çarpıtılma korkusuyla şaşkınlığa düşmesini, ölüm 
korkusuyla, şimşeğin çarpması anında parmaklarını kulaklarına tıkamasına, iman 
içerisinde bulunduğu süreyi, şimşeğin ışığında yürümesine, sapıklık içerisinde 
bocalayıp durmasını ise karanlıklar içerisinde kalmasına benzetmiştir.594  Yağmurun 
şiddetli yağdığı sahne 20. ayette de devam etmektedir. 

Bu meselde sürekli yağan doludan koyu bulutlara; gök gürültülerine ve 
şimşeklere; bu manzara içinde paniğe kapılan şaşkınlara; karanlık çökünce oldukları 
yerde çakılıp kalan yılgın ve ürkek adımlara varıncaya kadar baştan başa bir hareket 
unsuru egemendir. Tabloya egemen olan bu hareket unsuru münafıkların, müminler ile 
buluşmaları "şeytan" sıfatlı elebaşlarının yanlarına gidişleri, hemen şimdi söyledikleri 
bir sözden ansızın caymaları, bir süre önce aradıkları hidayetten ve ışıktan karanlığın ve 
sapıklığın kucağına düşmeleri arasında geçen zikzaklı hayatlarının içerdiği çölü, 
kargaşayı, endişeyi ve titreşimleri son derece canlı bir biçimde ve sezgiye dayalı bir 
ifade tarzı ile gözlerimizin önüne sermektedir. Bu manzara, belirli bir psikolojik 
durumu semboller aracılığı ile yansıtan, belirli bir düşünce biçimini somutlaştıran elle 
tutulur, gözle görülür bir manzaradır.595 

Yazır bu meselde Kur’ân’ ın edebi yönüne dikkat çekmektedir. Kur'ân-ı 
Kerîm’in beyan ilminin bir parçası olan temsili kullanırken hakikatleri rümuz ve temsile 
boğmadığını ifade etmekte ve “zahirin hakkını hak, temsilin temsil olarak karine ile 
anlaşılmasını tercih ve temin etmiştir” 596  diyerek mesellerdeki edebi yöne işaret 
etmektedir. Zira gözler önüne serilen bu tablo, çeşitli psikolojik durumları sanki duyu 
organları aracılığı ile algılanabilir manzaralarmış gibi somutlaştıran müthiş ve şaşırtıcı 
Kur'ân üslubunun ilginç bir örneğidir.597 

Çeşitli dünyevi menfaatlere aldanarak karanlıkta kalıp bocalayan münafıklar gibi 
olmamak için ilâhî davete kulak tıkamamak gerekmektedir. İnsanın imanı, kendisini 
aydınlığa; inkârı ise onu karanlığa sürükleyecektir.  
 
3.2.3.3. Şeytana Benzemeleri 
 

Kur’an-ı Kerim’de münafıkların yahudileri savaşa teşvik hususundaki durumları, 
insanı inkâra teşvik edip sonra da onu yalnız bırakarak yardım etmeyen şeytanın 

                                                
592 Abduh, Menar Tefsiri, I/146-147. 
593 Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, I/221-230. 
594 et-Taberî, Câmi'u'l-Beyân I/198. 
595 Kutup, Fi Zilâli'l-Kur'ân. I/61. 
596 Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, I /219. 
597 Kutup, Fi Zilâli'l-Kur'ân, I/62. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

74 

durumuna benzetilmiştir. İnsan, inkâr edip küfre girince şeytan ondan uzaklaşır ve: 
"Allah'ı inkâr ettiğim takdirde, onun azabı ve intikamından korkarım" der.598 

Münafıkların durumu tıpkı şeytanın durumu gibidir. Çünkü şeytan insana “İnkâr 
et” der. İnsan inkâr edince de: Ben senden uzağım, çünkü ben âlemlerin Rabbi olan 
Allah'tan korkarım, der.”( Haşr 59/16) 

Rivayetlerde bu meselin Yüce Allah’ın, Nadîroğulları yahudilerini aldatıp sonra 
onları yardımsız bırakan münafıklar için, insanoğlunu aldatıp sonra ondan uzaklaşan 
şeytanı misal verdiği bildirilmektedir. 599 Şöyle ki; Yüce Allah Peygamberine 
Nadiroğullarını Medine’den sürmesini emredince, münafıklar onlara “Yurdunuzdan 
çıkmayın.Eğer müslümanlar sizinle savaşırsa biz sizinle birlikte oluruz. Sizi 
çıkartırlarsa yine sizinle birlikte çıkarız, diye gizlice haber gönderdiler. Bunun üzerine 
Nadiroğulları Peygamber ile savaştılar, fakat münafıklar onlara yardımcı 
olmadılar”…600 

Burada şeytan ve insandan maksat, bunların cinsidir. Şeytanın "Ben Allah'tan 
korkarım demesi" onun yalanı ve riyasıdır. Çünkü Allah'tan korksaydı, emrine uyar ve 
isyan etmezdi.601 

Münafıkların Nadiroğullarına verdikleri sözde durmayışları ile İblis’in Kureyş 
Kâfirlerine “Bugün insanlardan sizi yenebilecek yoktur.Ben de muhakkak sizin 
yardımcınızım” 602  demesine de benzetilebilir. 603 Sonra da çarpışma başlayınca “Ben 
sizden uzağım,ben sizin görmediğinizi görüyorum,ben Allah’tan korkarım” demişti604 

İblis ile  münafıkların  ortak paydası önce  muhatabına güven vermek, sonra da 
kandırmaktır. Onlar bu yaptıklarının neticesini düşünmemekte ve kendi elleriyle 
korkunç bir azaba hazırlanmaktalardır. 

Ayette münafıkların şeytana benzetildiği görülmektedir. Peki onlar hangi 
özellikleriyle şeytanlaşmaktadırlar?…Bayraklı bu konuyu şu ayetlerle 
delillendirmektedir: 

a)Peygambere düşmanlık yapmaları bakımından (En'âm 6/112) 
b)Aldatmak için birbirlerine yaldızlı sözler söylemelerinden( En'âm/6/112) 
c)İnsanların kalplerine vesvese sokmalarından(Nas114/4-5) 
d)ikili oynamaları(Haşr 59/16) 
Yüce Allah bir sonraki ayette de akıbetlerini bildirmektedir.605 Görüldüğü gibi 

münafıklar ile yahudilerin sonu, şeytan ile ona aldanan insanın sonuna benzer. Çünkü 
bunlar ebedî cehennemlik olmuşlardır. Zâlim, kâfir, Allah'ın haramlarını ve dini ihlal 
eden herkesin cezası budur.606 

 Yüce Allah, şeytanın yaptığı ile münafığın yaptığını “zulüm” olarak 
değerlendirmektedir. Bir topluma yardım edeceğine veya destek olacağına dair yalan 
söylemek, yardım ederken sırtını dönüp kaçmak, anlayış kapasitesini kullanmamak, 
insanlardan olan korkusunu Allah’a olan korkusundan fazla yapmak, akıllarını 
kullanmayıp gönüllerini parçalamak, şeytana kanmak ve başkasını kandırmak, yani ikili 
oynamak zulümdür. Yani anlayışlarını ve akıllarını kullanmayanlar zulüm 

                                                
598 İbni Kesir, Tefsiru’l Kur'ân’il Azim, VIII/75. 
599 et-Taberî, Câmi'u'l-Beyân XIV/61. 
600 el-Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, XVII/239-240. 
601  Sabûnî, Safvetü’t Tefasir, VI/352. 
602 Enfal 8/48. 
603 el-Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân,  XVII/240. 
604 Enfal/8/48. 
605 Haşr 59/17. 
606 Sabûnî, Safvetu’t Tefasir, VI/352. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

75 

yapmaktadırlar. Çünkü iç alemlerinin, psikolojik yapılarının dengelerini  bozmuşlardır. 
Toplumun siyasi, ekonomik ve sosyal dengelerini bozanlar nasıl zulüm işlemiş 
oluyorlarsa, psikolojik, manevi ve içsel alemin, beyin, gönül ve nefsin dengelerini 
bozanlar da zulüm işlemektedirler.607 

Mesel üzerinden münafık-şeytan benzetmesi yapan yüce Allah, insanın 
münafıklaşmasını yahut şeytanlaşmasını istememektedir. Bu çarpıcı meselle gerekli 
uyarı yapılmakta, mü’minlere de onlardan olmamak için nelere dikkat etmesi gerektiği  
öğretilmektedir. Mü’minler mesel verilen ayetlerden gerekli mesajları çıkartmak 
zorundadır. Allah’ın kendilerine yüklediği sorumluluğun bilinciyle hareket etmeli, 
kalpleri paslanan ve nihayet salih amel işlemeyi unutan, yoldan çıkmış kimseler gibi 
olmamalıdır.608 

 
3.3.3.4. Münafıkların Yeminlerini Kalkan Edinmeleri 

 
Münafikun sûresinin ilk dört ayetinde, münafıklar her ne kadar iman ettiklerini 

söyleseler ve bu beyanlarını yeminler ederek teyid etmeye çalışsalar da, Allah katındaki 
değerlendirme açısından bunların kendilerini aldatmaktan öte bir anlam taşımadığı, ama 
bu açıklamalarını ve yeminlerini siper edinerek bir süre müslüman muamelesi görmüş 
oldukları bildirilmektedir.609 

Ayetin zahirinde bir darbı mesel ibaresi görülmemekle birlikte “kalkan edinmek” 
ifadesi kullanılarak münafıkların Allah’ın yolundan nasıl yüz çevirdikleri 
anlatılmaktadır. Zira daha sonra da 4.ayette, münafıkların dış görünüşleriyle ilgi çeken 
ama bir müslüman şahsiyetin sahip olması gereken vasıflardan uzak oldukları “huşubün 
müsennedeh” ifadesi ile anlatılacak, onlar “bir yere dayanmış kütüklere” 
benzetilecektir.610 

Münafıkların “yeminlerini kalkan etmelerine” 611  şöyle izah edilmektedir. 
Zemahşerî, ayetten kastın, münafıkların ”şehadet ederiz ki sen gerçekten Allah’ın 
peygamberisin” şeklindeki sözlerinin olabileceğini söylemiştir. Zira şehadet sözünün 
te’kid açısından yemin yerine geçebileceğini, çünkü bu sözün de yemin ederim ki 
manasında Allah için şehadet ederim ki  diyebileceğini bildirmektedir.612 

Ebu Hanife de bu ayeti delil getirerek “şehadet ederim ki” ifadesinin “yemin 
ederim ki” manasına geldiğini söylemektedir.613Münafıklar içleriyle dışları bir olmadığı  
halde gönüllerindeki iman ışığını kendi elleriyle  söndürmekle kalmayıp bir de Allah’ın 
adını anarak şehadet ediyorlardı.Yeminlerini kalkan yaparak insanları kandırdıklarını 
zannediyorlar bunu da dünyevi çıkarlarını korumak için yapıyorlardı.614 

Münafıklar görüldüğü gibi; hakikate şehadetlerinde samimi olmayan, mümin 
olmadıkları halde iman ettiklerini iddia etseler de doğruya inanmayan ve hakikati yalan 
telakki eden kimselerdir. Sonra da o yalan saydıkları şeye şehadet ederiz diye yalan 
söylerler ve yalan söylediklerini bildikleri halde vicdanlarının aksine yemin 

                                                
607 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'ân Tefsiri, XIX/173. 
608Şimşek, Hayat Kaynağı Kur'ân Tefsiri, V/209. 
609 Heyet, Kur'ân Yolu,  V/361. 
610 Münafikun 63/4. 
611 Münafikun 63/2. 
612 ez-Zemahşerî,Keşşâf  IV/527. 
613 ez-Zemahşerî, Keşşâf, IV/527; Er-Râzi,Mefâtîhu'l-Gayb XXI/497; el-Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi’l-
Kur'ân, XVII/370. 
614 Şimşek, Hayat Kaynağı Kur'ân Tefsiri. V/239. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

76 

ederler.615Yeminlerini kullanmak sûretiyle yalan dolan ve sahtekarlık yapmaktadırlar. 
Bu onların mallarını ve canlarını korumak için başvurdukları bir yöntemdi.Bunlara 
aldanan bazı kimseler de onları müslüman zannederek, bir çok insana zarar verebilecek 
durumlarda onları takip ettiler. Zira onlar, peygamberlik hakkında kendilerinden sadır 
olan bir takım şüpheye düşürme ve karalama hareketleri sebebiyle bu insanları imandan, 
cihattan ve salih amelden alıkoydular.616 

Yüce Allah münafıkların ruh halini ve davranışlarını sebep sonuç ilişkisi 
içerisinde ortaya koymaktadır. Onlar  imandan sonra inkâra sapmışlar bu da onların 
kalplerinin mühürlenmesine sebep olmuştur. Münafık, kalbi mühürlenen insan 
demektir. 617 Müminlere düşen münafıkların durumunu öğrenip onlar gibi hareket 
etmemektir. Özü-sözü bir olan mü’min; şeytani geleneğin bir parçası olmayacak,618 
münafıklaşmayacaktır. 
    “Onları gördüğün zaman kalıpları hoşuna gider, konuşurlarsa sözlerini dinlersin. 
Onlar sanki duvara dayanmış kütükler gibidir. Her gürültüyü kendi aleyhlerine 
sanırlar. Düşman onlardır. Onlardan sakın. Allah onların canlarını alsın. Nasıl bu hale 
geliyorlar?”(Münafikun 63/4) 

Münafıkların halleri ile ilgili yapılan bu temsilde onların akıl ve idraklerinin 
hakikatlere tıkalı olduğu dile getirilmektedir.619 

Münafıkların tabiatı ile ilgili yapılan tasvirlerde ön plana çıkan husus onların 
şekillerinin güzel, dillerinin fasih olduğu şeklindedir.620Medine münafıklarının başları 
olan Abdullah b. Übeyy, Mugis b. Kays, Cedd b. Kays ve arkadaşları iri vücutlu, 
yakışıklı, giyim ve kuşamlarına itina gösteren, düzgün konuşan, dilleri ve dış 
görünüşleri alımlı kimseler idiler. Ya Rasulallah diye söze başladıkça Hz. Peygamber 
de sözlerini dinlerdi. Onlar ise kendilerine söz söylendiği zaman resmî bir tavırla ve 
dıştan ağır başlı bir vaziyette dinler gibi sessizce dururlar, ancak kulaklarına söz 
girmezdi. Onların bu hali dayanmış kerestelere benzemekeydi. Oturdukları yerde 
dayanmış ahşap keresteler gibi dışları, endamları düzgün, hareketsizce kurulur 
otururlardı. Ancak içleri bilgi ve şuurdan, yetişme ve gelişme kabiliyetinden mahrum, 
sağlamlık ve dayanıklılıktan uzak, boş kuru tahtalara ve direklere benziyordu. Ruhsuz 
ve yüreksiz olan bu kimseler “hain korkak olur” meselindeki gibi sırları açığa çıkar 
endişesiyle korku ve kuşku içinde bulunduklarından, her şeyden nem kapar ve her 
sesten ürkerlerdi.621 

 Allah ve Rasulüne karşı tam bir düşmanlık içinde olan münafıklara karşı her 
dönemde dikkatli olmak, kapılmamak, bazı zayıf müslümanları oyuna getirerek 
ümmetin sırlarına muttali olmaya çalışan münafık zihniyetlere fırsat vermemek 
gerekmektedir..622Mü’mine düşen uyanık olmaktır. 

Allah, Kur'ân-ı Kerîm’de verdiği mesajlarla müminleri uyarmakta, münafıklara 
uymamalarını ve onlar gibi davranmamalarını bildirmektedir. Yalan yere yemin 
etmemek, imanına nifak karıştırmamak da bunlardan bazılarıdır. Zira bu davranışlar 

                                                
615 Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, VIII/67. 
616 Zuhaylî, Tefsirü’l -Münir, XIV/468. 
617 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'ân Tefsiri, XIX/302-303. 
618 A'râf 7/16-17. 
619 Heyet, Kur'ân Yolu , V/362-363. 
620 ez-Zemahşerî, Keşşâf, IV/528; el-Kurtubî, el-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, XVII/371; Yazır, Hak Dini 
Kur'ân Dili, VIII/69. 
621 Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili, VIII/68-69. 
622 Zuhaylî,Tefsiru’l Münir, XIV/471. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

77 

Allah’ın “dayanmış kütükler” diye tasvir ettiği münafıkların belirleyici 
özelliklerindendir. 

 
3.2.4. İlim-Amel Bütünlüğü 

 
Kur'ân-ı Kerîm teori-pratik birlikteliğini öngören takva ilkesini getirmiştir.Ne 

davranışa yansımayan sözde imanın ne de insanın ahlâki gelişimine katkısı olmayan 
bilginin Kur'ân açısından bir önemi vardır.623Bilginin gerektirdiği sorumlulukları yerine 
getirmeyenlerin düştüğü hal mesellerle de anlatılarak somutlaştırılmıştır. 

 
3.2.4.1. Dilini Çıkaran Köpek Meseli 

 
Dünyaya meyledip hevasına tabi olan kimse, ilâhî hakikatlerden bile bile yüz 

çevirirse onun hali üstüne varsan da varmasan da diğer hayvanlarda bulunmayan bir 
şekilde dilini sarkıtıp soluyan köpeğin acayip ve aşağılık haline benzemektedir. 
Mevkini ve şerefini böyle düşürmüş olmaktadır. 624   Yüce Allah ilmin gereğini 
yapmayanlara şu meselleri vermektedir: 

“Onlara (yahudilere), kendisine âyetlerimizden verdiğimiz ve fakat onlardan 
sıyrılıp çıkan, o yüzden de şeytanın takibine uğrayan ve sonunda azgınlardan olan 
kimsenin haberini oku. Dileseydik elbette onu bu âyetler sayesinde yükseltirdik. Fakat 
o, dünyaya saplandı ve hevesinin peşine düştü. Onun durumu tıpkı köpeğin durumuna 
benzer: Üstüne varsan da dilini çıkarıp solur, bıraksan da dilini sarkıtıp solur. İşte 
âyetlerimizi yalanlayan kavmin durumu böyledir. Kıssayı anlat; belki 
düşünürler.”(A'râf 7 /175-176) 

Meselde verilen mesajlara geçmeden önce bir kaç husustan bahsetmek 
gerekmektedir. Ayette zikredilen kimsenin kim olduğu hakkında farklı rivayetler vardır. 
Abdullah bin Mes’ud ve Abdullah bin Abbas söz konusu kişinin İsrailoğullarından 
Bel’am bin Baura adlı bir bilgin olduğunu ifade etmiştir.625Bel’am’ın Hz.Musa aleyhine 
çalıştığı, ordusunun yenilmesi için dua ettiği bildirilmektedir. Hz.Musa’nın da bundan 
haberdar olunca  Bel’am’a beddua ettiği, Yüce Allah’nın da onun bilgi ve marifetini 
aldığı söylenmektedir.626 

Genel kabule göre İsrailoğularından bir bilgin olan  Bel’am bin Baura hakkında 
inen bu ayet, 627 diğer bir rivayete göre ise Ümeyye bin Ebi Salt hakkında nazil 
olmuştur. 628 Salt’ın semavi kitapları okuyan, Allah’ın bir peygamber göndereceğini 
anlayan ve kendisinin olmasını ümit eden bir şair olduğu rivayet edilmiştir. 
Hz.Muhammed Peygamber olarak gönderilince Ümeyye’nin hased ettiği ve öldüğü 
Hz.Peygamberimizin de bu hususta “Şiiri iman etti, ama kalbi küfr etti” dediği 
bildirilmektedir. 629 Ancak kişinin adından ziyade tutum ve davranışları önem 
taşımaktadır. Buna göre Allah bir kişiye kendi varlık ve birliğinin kanıtlarını bildirmiş, 
yahut onun fıtratına kendi rububiyyetini anlayıp kavrama yeteneğini yerleştirmiş;630 

                                                
623 Özsoy,Güler, Konularına Göre Kur'ân, s.82. 
624 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, I/172; el-Beydâvî,Envar’t- Tenzil ve Esraru’t -Te’vil I/367. 
625 Ebu’l Hasen Ali b. Ahmed el-Vahidi, Esbâbü Nüzûli’l -Kur’ân, Dâru'l -Islah, II.Baskı, Demmam 1992 
s.226. 
626 er-Râzî, Mefâtîhü’l -Gayb, XI/146;  Heyet, Kur'ân Yolu, II/627. 
627ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, II/172;  el-Beydâvî, Envar’t- Tenzil ve Esraru’t -Te’vil I/368. 
628 el-Vahidî, Esbâbü Nüzûli’l-Kur’ân, s. 226. 
629  Buhari, Edebü’l Müfred, 300; Müslim, şiir, 1. 
630 A'râf  7/172. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

78 

fakat daha sonra o kişi fıtratındaki inanma yeteneğinden uzaklaşıp, delilleri bir kenara 
bırakmış, inanmaktan vazgeçmiştir.631  

Kur'ân-ı Kerîm’de benzer vurgu “Hevâ ve hevesini tanrı edinen ve Allah'ın 
(kendi katındaki) bir bilgiye göre saptırdığı, kulağını ve kalbini mühürlediği, gözünün 
üstüne de perde çektiği kimseyi gördün mü? Şimdi onu Allah'tan başka kim doğru yola 
eriştirebilir? Hâla ibret almayacak mısınız?” 632 ayetinde de görülmektedir. Allah, 
ayetlerine karşı büyüklenip kibirlenenlerin heva ve hevesinlerini tanrı edindiklerine 633 
işaret etmekte, onların düştükleri bu yanlışın sonuçlarına dikkat çekmektedir. Allah’ın 
ayetlerini gördükleri halde gereğini yapmayanlar  aşağılık bir duruma düşeceklerdir. 
Gelecek nesillerin aynı çirkin hale düşmemeleri için bu mesel verilmekte, geçmişten 
ibret almaları öğütlenmektedir. 

 
3.2.4.2. Kitap Yüklü Merkep Meseli 

 
Kur’ân, bilgi sahibi olanlara ne gibi sorumluluklar yüklediğini farklı ayetlerde 

beyan etmektedir.634Mesel irad edilerek somutlaştırılan bu mesaj sırf Tevrat‘la yükümlü 
tutulanlara değil benzer tutumu benimseyen bütün ilâhî dinlerin mensuplarına 
yöneltilmiş bir eleştiri ve uyarıdır. 635 Ayetlerin gereğini yapmayanlar dilini sarkıtan 
köpeğe ve kitap taşıyan merkebe benzetilerek en ağır şekilde yerilmektedir. 

“Tevrat'la yükümlü tutulup da onunla amel etmeyenlerin durumu, ciltlerce kitap 
taşıyan merkebin durumu gibidir. Allah'ın âyetlerini yalanlamış olan kavmin durumu ne 
kötüdür! Allah, zalimler topluluğunu doğru yola iletmez.”(Cum’a 62/5) 

Allah’ın vahyi hem kutsal bir emanet hem de lütuftur. Yahudilere Allah 
tarafından O’nun birliği ve benzersizliği mesajını bütün dünyaya ulaştırma görevi 
emanet edilmişti.Ama onlar Hz.İbrahim, İshak ve Yakup’un soyundan gelmiş olmaları 
sebebiyle kendilerini “Allah’ın seçilmiş toplumu olarak” gördüklerinden ve dolayısıyla 
ilâhî mesajın başka bir toplum için değil yalnız kendileri için geldiklerine 
inandıklarından bu görevi yerine getirmemişlerdir. Bundan dolayı peygamberliğin 
İsrailoğullarından başka birisine verilmesini inkar etmişler ve Hz.Muhammed’i bizzat 
Tevratta geçmesine rağmen red etmişlerdir. 636 Vahye uygun hareket etmemişler, 
Peygamberin sıfatını ve müjdesini inkar etmişlerdir.637 

Bu meselde ilmiyle amel etmeyenlerin hepsinin hâl ve mesellerinin çirkin 
olduğuna dair bir tembih vardır638Yüce Allah onların bu tutumunu sırtında ciltler dolusu 
kitap olduğu halde onların maddi ağırlığını taşıyan ama kendisiyle onların içerikleri 
arasında bir bağ kurma yeteneğine sahip olmayan merkebe benzetmiştir. 639 İlminin 
gereğini yapmayan, kitabın ahkamı ile amel etmeyip heva ve heveslerinin yani 
menfaatlerinin peşinden gidenler için yapılan bu ağır eleştiri ilim ile amel arasındaki 
bağın önemine işaret etmektedir. 

Benzer konuya işaret edilen Bakara Sûresi 2/174. ayette de Yüce Allah, 
Kitap’tan menfaatleri uğruna bir şey gizleyenleri bekleyen acıklı sonu bildirmektedir. 

                                                
631 Heyet, Kur'ân Yolu, II/628.         
632Casiye 45/23. 
633 Casiye 45/23; Furkan 25/43; Fatır 35/42-43; Enfâl 8/31.   
634 A'râf 7/75; Fatır 35/28; Kasas 28/79; Hud 11/116; Bakara 2/44; Hac 22/54; Cuma 62/5 Maide 5/63. 
635 Heyet, Kur'ân Yolu, V/345. 
636 Esed, Kur'ân Mesajı, III/1148. 
637 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, IV/518. 
638 Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili,VIII/33. 
639 Heyet, Kur'ân Yolu,V/345. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

79 

“Allah'ın indirdiği kitaptan bir şeyi (âhir zaman Peygamberinin vasıflarını) 
gizleyip onu az bir paha ile değişenler yok mu, işte onların yeyip de karınlarına 
doldurdukları, ateşten başka bir şey değildir. Kıyamet günü Allah ne kendileriyle 
konuşur ve ne de onları temize çıkarır. Orada onlar için can yakıcı bir azap 
vardır.”(Bakara 2/174) 

Sûre içi bağlamından hareketle Bakara sûresinde 159. ayetten başlayarak 
“bildiklerini gizleyenler”den bahsedilmektedir. Kitapta hiç bir şüpheye yer 
bırakılmayacak şekilde Hz. Muhammed’in durumu anlatılmışken Yahudi bilginlerinin 
bu gerçekleri saklayıp gizlediğine, halkın kafasını karıştırdıklarına onlar tarafından bu 
gerçeğin bilinmesini istemediklerine  işaret edilmektedir. Lanet edebilme ehliyeti olan 
herkesin onlara lanet edeceği640bildirilmektedir.641  Söz konusu ayette ise bu eylemi 
yapanların yediklerinin ateş olduğuna dair bir istiare-i temsiliyye642 söz konusudur.643 

Kutsal kitaplarında bulunan Hz.Muhammed hakkındaki bilgileri  bilerek 
saklayan, bu konuyla ilgili bilgileri  menfaatleri amacından sapacak şekilde te’ vil eden 
yahudi bilginlerini eleştiren bu ayetlerdeki mesaj, hakikatleri çıkarları için gizleyen ya 
da değiştiren tüm muhataplaradır. 
  
3.3. Ahlâk ile İlgili  Mesaj İçerikli Meseller 
      

  Nihai amacı, Allah’ın iradesi doğrultusunda insanları  ıslah etmek olan 644 
Kuran’ı Kerîm, ferdi ve toplumsal düşünce alışkanlıklarını bir ilk ateşleme malzemesi 
olarak kullandıktan sonra sonsuz boyutları ve imkanları kucaklayan ahlâki, itikadi, 
tolumsal, siyasi ve edebi prensipleri bünyesinde toplayan ve onları çözümleyen ilâhî bir 
kaynaktır.645Hz.Adem’in çocuklarından başlayarak ahlâki sapmaları örneklendiren ilâhî 
vahy, olumlu ve olumsuz örnekleri insanlara sunmaktadır. Kötü söz 646 , gıybet 647 , 
kendini büyük görme, 648  yoksulu gözetmemek, infak etmemek,Allah’ı tazim 
etmemek,nedamet göstermemek649gibi olumsuz davranışlar, sakınılması gereken tavırlar 
olarak  zikredilmektedir. İyi söz 650 , nimeti verenin Allah olduğunu hatırlamak 651 , 
hatadan dönüp pişmanlık duymak652, Allah rızası için infak etmek653 gibi konular ise 
olumlu örnekler olarak bildirilmektedir. 

                                                
640 Bakara 2/159. 
641 ez-Zemahşerî, El-Keşşâf, I/207. 
642İstiâre-i Temsîliyye (mürekkep istiare, alegori): Bir öğenin değişik yönleri ve özelliklerinin benzetme 
konusu yapılarak istiare edilmesidir. Bu durumda benzeyen söylenmeyip benzetilenin birden fazla 
özelliği zikredilir. Detaylı bilgi için bkz. İsmail Durmuş, TDV İslam Ansiklopedisi “istiare” maddesi, 
İstanbul  2001, XXIII/317. 
643 Alusi, Ruhu’l Meani, I-II/603. 
644 Muhsin Demirci, Kur'ân’ın Ana Konuları, İfav Yayınları, İstanbul 2013, s.20. 
645 Sadık kılıç, Mitoloji,Kitabı Mukaddes ve Kuranı Kerîm, Nil yayınları, İzmir 1993, s.191. 
646 İbrahim 14/26. 
647 Hucurat 49/12. 
648 Kehf 18/35-36. 
649Kalem 68/10-30. 
650 İbrahim 14/24. 
651 Kehf 18/37-41. 
652Kalem 68/ 31-32. 
653 Bakara 2/265. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

80 

Genel olarak ahlâki hükümler içeren ayetler, insanın ve toplumun sahip olması 
gereken iyilikler ve güzelliklerle, sakınmaları gereken kötülükleri ve çirkinlikleri 
içermektedir.654İyiliğe ve doğruluğa davet  mesellerdeki nihai amaçlardandır.  

Kur'ân-ı Kerîm’de Peygamberimizin örnekliğinde şekillenen sahabelerin 
birbirlerine karşı olan tutum ve davranışları anlatılarak Kur'ânî ahlâkın örnekleri 
verilmektedir. Güzel ahlâkın evrensel kodlarının verildiği bu mesellerde, toplumu 
manen güçlendirecek ahlâkî değerler yüceltilmektedir. 

Atalarının gelenekleri ve kabileciliğe dayalı câhiliye ahlâkına karşılık Kur'ân bir 
ve tek olan Allah’ın rızasını gözeten tevhide dayalı bir ahlâk anlayışı getirmiştir. 
İslam’ın gayesi ahlâklı insanlardan oluşan faziletli bir toplum meydana getirmektir. 
Zikredilen bu bilinç de Kur'ân ve sünneti doğru anlamakla mümkün olacaktır. 

Kur'ân-ı Kerîm’in genelde insanlık hayatına, özelde bu hayatın ahlâkla ilgili 
kısmına dair getirdiklerini daha doğru ve daha iyi anlayabilmek, sonuçta Müslümanın 
dinini doğru kavrayıp dindarlığını ahlâki ilkeler üzerinde kurmasına katkı sağlamak için 
“İslam’dan önce ne idi” ve “İslamdan sonra ne oldu” sorularının cevaplanması 
gerekmektedir.655 Bu cevaplarla tesis edilecek islâmî şahsiyet ise Kur'ân mesellerinin, 
maksatlarının ve mesajlarının doğru anlaşılması ile bu mesajların evrensel-ahlâkî 
ilkelere ve davranışlara dönüşmesiyle mümkün olacaktır. 

Çağrıcı, islâmın ahlakta meydana getirdiği zihniyeti değişiklinden bahsederken 
şu hususların altını çizmektedir: 

“İnsanın manevi hayatını, bireysel ve sosyal davranışlarını gözetip kollayan bir 
Allah inancı, insanın kendisiyle hesaplaşmasını hedefleyen bir irade eğitimi, bütün 
insanlara açık bir ümmet birliği ve kardeşlik ruhu, hak , adalet ve eşitlik gibi evrensel 
değerlere yöneliş”.656 

Müslüman olmak, aynı zamanda hakikatin, adaletin, faziletin ve takvanın 
sözcüsü, temsilcisi olmak demektir. Bu ahlâkî sağ duyu; varoluşun anlamını hakikatle, 
dünyanın anlamını adaletle, hayatın anlamını faziletle, ibadetin anlamını takva ile 
bütünleşerek kavramakla 657  mümkündür. İnsanın kazanması önerilen bu erdemlerde 
Kur'ân meselleri birer yol gösterici olacaktır. 

 
3.3.1. Kur'ân Ayetlerinin Tefekkürünün Ahlâkî Boyutu 

 
Haşr Sûresi 21. ayette  Kur'ân mesajı karşısında insanın içinde bulunduğu gaflete 

dikkat çekilmektedir. Zikredilen meselde  Yüce Allah’ın azametine, kudretine ve 
mutlak egemenliğine658 yakışır şekilde davranmak gerektiğinin vurgusu yapılmaktadır. 

“Eğer biz bu Kur'ân'ı bir dağa indirseydik, muhakkak ki onu, Allah korkusundan 
baş eğerek, parça parça olmuş görürdün. Bu misalleri insanlara düşünsünler diye 
veriyoruz.”(Haşr 59/21) 

Kur'ân okunurken insanın kalbinin katılığından dolayı  saygısının azlığına dair 
bir temsil 659  sunulmaktadır. Bu temsil  Kur'ân’ın içerdiği mesajın önemine ve ona 
muhatap olan insanın sorumluluğunun büyüklüğüne işaret etmektedir. 660 Tefekküre 

                                                
654 Demirci, Kur'ân’ın Ana Konuları, s.22. 
655 Çağrıcı, Kur'ân’ın Geliş Ortamında Ahlâk ve İnsan İlişkileri, s.13. 
656  Mustafa Çağrıcı,İslam Düşüncesinde Ahlak, Dem Yayınları, İstanbul 2006, s.25. 
657 Ahmet Öz, Kur'ân’ın Önerdiği Vasat Ümmet,Çıra Yayınları, İstanbul 2011, s.272. 
658 Heyet, Kur'ân Yolu, V/303. 
659 ez-Zemahşerî, El-Keşşâf, IV/496. 
660 Heyet, Kur'ân Yolu, V/303. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

81 

davet edilirken Allah’a, bütün manevi ve ahlâki değerlere karşı gaflet içinde olanların 
ruhen dağdan daha cansız olduğu661 bildirilmektedir. Beklenen etkinin gerçekleşmemiş 
olmasındaki en büyük etkenlerden biri  yeterince ibret almamaktır. Yüce Allah meseller 
irad ederek insanları ibret almaya davet etmektedir.  

Yüce  Allah,  Ahzap Sûresi 33/72 de “Biz emaneti göklere, yerküreye, ve 
dağlara teklif ettik, ama onlar bunu yüklenmek istemediler, ondan korktular ve onu 
insan yüklendi….” buyurmaktadır. Bu ayette  görüldüğü üzere emanet yerin ve dağların 
taşıyamayacağı kadar önemlidir. İnsan bu emaneti yüklenecek kabiliyet ve yetenektedir. 
Ama hakkıyla taşımakta basarılı olamamıştır. Onun hakkını yerine getirmemek büyük 
bir zulümdür.662 

Fâtır Sûresi 35/28 de “Allah’a karşı ancak, kulları içinden âlim olanlar huşu 
duyarlar” buyrularak  haşyetle ilim arasındaki güçlü bağa işaret edilmiştir. Bilginin 
artması ile saygının artması gerçekleşecektir. “Oku” emri ile başlayan bu ilim 
yolculuğunda  temel amaç Allah’ın varlığını, birliğini ve  insanların yaratılış gayelerini 
öğrenmektir. Bu ilmî süreçte bilginin yanı sıra duyu organlarını kullanarak ibret 
alınması da emredilmektedir. 

 
3.3.2. Hz.Peygamber ve Ashâbının  Örnekliğinin Temsîli 

 
Hz. Peygamberin ve arkadaşlarının ahlâkının temsil yöntemiyle anlatıldığı bu 

meselde Yüce Allah, İslam ümmetinin doğuşunu ve kuvvetlenmesini beyan 
etmektedir.663 

“Muhammed Allah'ın elçisidir. Beraberinde bulunanlar da kâfirlere karşı çetin, 
kendi aralarında merhametlidirler. Onları rükûya varırken, secde ederken görürsün. 
Allah'tan lütuf ve rıza isterler. Onların nişanları yüzlerindeki secde izidir. Bu, onların 
Tevrat'taki vasıflarıdır. İncil'deki vasıfları da şöyledir: Onlar filizini yarıp çıkarmış, 
gittikçe onu kuvvetlendirerek kalınlaşmış, gövdesi üzerine dikilmiş bir ekine benzerler ki 
bu, ekicilerin de hoşuna gider. Allah böylece onları çoğaltıp kuvvetlendirmekle kâfirleri 
öfkelendirir. Allah onlardan inanıp iyi işler yapanlara mağfiret ve büyük mükâfat 
vâdetmiştir.”( Fetih 48/29) 

Bu meselle ilgili olarak müfessirler iki farklı izahat yapmaktadır. İbni Abbas ve 
Dehhak bu ayette  Hz. Peygamberin ve ashabının Tevrat ve İncil’deki iki ayrı örneğinin 
verildiğini  söylemiştir.664 Mücahid ise meselin tek olduğunu söylemiştir.665Temsilde iki 
ayrı benzetme bulunduğunu ileri süren çoğu müfessir “… Bu, onların Tevrat'taki 
vasıflarıdır.”diyerek ilk kısmı tamamlayıp “İncil’deki vasıfları…” diye ikinci 
benzetmeye geçmektedir.666Tevrat ve İncil’de bu konuyu araştıran İbni Aşur zikredilen 
temsillere yakın metinleri bu ayetin tefsirinde nakletmektedir. 667 Birinci kısmın, 
Peygamber ve ashabının Tevrat ve İncil’deki ortak vasıfları olduğunu söyleyenler de 
olmuştur. Bunu söyleyenlere göre ekin meseli bu vasıfları  açıklamak için gelmiştir. 

                                                
661 Esed, Kur'ân Mesajı, III/1134. 
662 Heyet, Kur'ân Yolu, IV/73. 
663 ez-Zemahşerî, El-Keşşâf, IV/239. 
664 et-Taberî, Câmi'u'l-BeyânXIII/138. 
665 el-Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, XVI/215. 
666 er-Râzi,Mefâtîhu'l-Gayb XX/186; Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili,VII/182; Mevdûdî,Tefhîmu'l-Kur'ân, 
V/48; el-Kurtubî ,El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, XVI/214. 
667 İbn Aşur, et-Tahrir ve’t Tenvir, XXVI/175. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

82 

668 Esed ise, ekin meselinin Hz.Peygamber ve arkadaşlarının hem Tevrat’taki hem 
İncil’deki meselleri olduğunu söylemektedir.669 

Mü’minlerin Tevrattaki vasıfları aslında tüm müminlerde olması gereken 
vasıflardır. Ayette zikredilen “Kâfirlere karşı çetin olmak” sadece sert ve katı 
davranmaları demek değil, “imanlarının sağlamlığı, prensiplerinin kesinliği, hayat 
düzenlerinin olgunluğu ve imanlarından gelen ileri görüşlülüklerinin şaşmazlığı 
sebebiyle sağlam durmaları” demektir.670Kâfirlere karşı olan bu sert duruşa rağmen 
müminlere karşı son derece merhametli olan Hz.Peygamber ve ashabı, kardeşlik 
ahlâkının  kendilerinden öğrenileceği  numunei imtisallerdir.  

Hz.Peygamber ve ashabı Allah’ın rızasını kazanmak için itaatte ve ibadette 
ihlasla hareket etmişler, riyadan uzak durmuşlardır. Yüzlerindeki secde izi görülecek bir 
iz değil İbni Abbas’ın tabiriyle “islâm karakteri, tavrı, vakar ve tevazusudur”. 671 
“Onların nişanları yüzlerindeki secde izidir.” buyruğunu müminlerin ahiretteki 
hallerinden bahseden ayetlerle 672  tefsir edenlere göre ise bu secde izinden kasıt; 
mü’minin yüzünde meydana gelecek olan nurdur.673Tüm bunlar müminlerin Tevrattaki 
vasıflarıdır. Hz.Peygamber ve ashabının rol model olarak alınması için bu vasıflar 
zikredilmiştir. 

Onların İncil’deki vasıfları ise ekin temsili ile anlatılmaktadır. Bu  temsilide 
Yüce Allah Peygamberin ashabının önce sayıca az olduğunu, sonra arttığını ve 
çoğaldığını bildirmektedir. 674Birkaç kişinin iman etmesi  ile başlayan İslamlaşma kısa 
zamanda çığ gibi büyümüş, müslümanlar önceleri başkalarının destek ve himayesine 
muhtaçken giderek güçlenmiş ve kendi ayakları üstünde durmaya 
başlamışlardır.675Onlar zayıf ve azken tıpki filizlenerek büyüyüp sağlamlaşan bir ekin 
gibi çoğalmışlardır. Bu süreçte sahabeler cahilî Peygamber anlayışından arındırılmış, 
Kur'ânî peygamber anlayışıyla beslenmişlerdir.676 

Hz.Peygamberin ve sahabenin faziletinin temsillerle anlatıldığı bu ayetler 
müminler için sevinç, kâfirler için ise üzüntü sebebidir. Çünkü  mü’minler imanları 
neticesinde bu  yüksek ahlâki vasıfları kazanmışlardır. Kur'ân-ı Kerîm’de imandan 
sonra sürekli salih amel vurgusu yapılarak inanların dikkati erdemli davranışlara 
çekilmektedir. 

 
3.3.3. Allah’ı Unutup Maddi İmkanlara Güvenmenin Temsîli 

 
Yüce Allah, dünyalık zenginlikleri övünme aracı yapılmasını yasaklamak ve bu 

tutumda olanları ikaz etmek maksadı ile iki adamın meselini bildirmektedir. 
“Onlara, şu iki adamı misal olarak anlat: Bunlardan birine iki üzüm bağı 

vermiş, her ikisinin de etrafını hurmalarla donatmış, aralarında da ekinler bitirmiştik. 
Bağların ikisi de yemişlerini verip hiçbir ürünü eksik bırakmamışlardı. İki bağın 
arasından bir de ırmak akıtmıştık.Böylece adamın bol ürünü oluyordu. Bu yüzden 
arkadaşıyla konuşurken şöyle dedi. ‘Ben servetçe senden daha zenginim, nüfusça da 

                                                
668 ez-Zemahşerî, El-Keşşâf, IV/239; El- Beydâvî, Envar’t- Tenzil ve Esraru’t -Te’vil, II/413. 
669 Esed, Kur'ân Mesajı, III/1052. 
670 Mevdûdî,Tefhîmu'l-Kur'ân,V/48. 
671 Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili,VII/182. 
672 Âl'i İmran 3/106; Mutaffifin 83/24. 
673 Er-Râzi,Mefâtîhu'l-Gayb XX/186. 
674 el-Kurtubî ,El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, XVI/215. 
675 Heyet, Kur'ân Yolu, V/83. 
676 Bünyamin Erul, Sahabenin Sünnet Anlayışı,Türkiye Diyanet Yayınları,Ankara 2007, s.78. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

83 

senden daha güçlüyüm. Böyle bir böbürlenme içinde kendine kötülük ederek bağına 
girdi ve şöyle dedi: “Bunun hiç bir zaman yok olacağını sanmam. Kıyametin 
kopacağını da sanmıyorum. Rabbimin huzuruna götürülsem bile hiç şüphem yok ki 
orada bunun yerine daha iyisini bulurum. Kendisiyle konuşmakta olan arkadaşı ona 
hitaben ‘yoksa sen seni topraktan, sonra nutfeden, yaratan, daha sonra seni bir adam 
biçimine sokan Allah’a da mı inanmıyorsun?’ dedi. Halbuki O Allah benim Rabbimdir 
ve ben Rabbime hiçbir şeyi ortak koşmam. Keşke bağına girdiğinde  her ne kadar beni 
kendinden mal ve nüfus bakımından daha az buluyorsan da: 'Maşallah! Kuvvet ancak 
Allah'a mahsustur!' demen gerekmez mi? Rabbim, senin bağından daha iyisini bana 
verebilir ve seninkinin üzerine gökten bir felaket gönderir de bağın yerle bir olabilir. 
Yahut suyu çekilir bir daha da bulamazsın' dedi. Nitekim, ürünleri yok edildi; bağın 
altüst olmuş çardakları karşısında, sarfettiği emeğe içi yanıp çırpınarak 'Keşke 
Rabbime kimseyi ortak koşmasaydım' diyordu.” (Kehf  18/32-42) 

İyi ve kötü davranışların mukayesesinin yapıldığı bu temsilde bazı ahlâki 
prensipler vurgulanmaktadır. Bunlar; servet ile böbürlenmemek, başkalarını küçük 
görmemek, her şeyi yaratanı inkar etmemektir. 677 Aksi takdirde bu ahlâki sapmalar 
mevcut mülkün yok olmasına sebep olacaktır. 

Meselde sözü edilen iki kişiden maksat İsrailoğullarından iki kişi veya 
Mekke’deki Mahzum oğullarından iki kardeştir. 678 Zemahserî meselde anlatılan iki 
kişinin Mekkeli müşrikler ile müminler olduğunu söylemektedir.679Kişilerin kim olduğu 
açıkça zikredilmemektedir. Ancak  verilen mesajlar son derece nettir. 

Öztürk, meseli, Sûre bağlamında değerlendirmekte; söz konusu meselin 
ardından  gelen ayetlerde dünyevileşme sorununa ve ahiret inancına dikkat çekildiği 
üzerinde durmaktadır. Dünyevi hayatın bir sonucu olarak tatminsizliği ve 
doyumsuzluğu; bunun da beraberinde azgınlığı getirdiğini vurgulamaktadır.680 

Esed, meselin “Biz, insanların hangisinin daha güzel amel edeceğini deneyelim 
diye yeryüzündeki her şeyi dünyanın kendine mahsus bir zinet yaptık”(Kehf 18/7) 
ayetinin açıklayıcısı olduğunu ifade etmektedir. Allah insanlara dünyanın kendilerine 
sunduğu maddi yarar ve zenginliklere karşı benimsedikleri tutumları ortaya koyması 
için fırsat tanımıştır. Bu pasajlar insanların Allah’ın mesajını kabul etmemenin altında 
yatan sebeplerin dünya metaına karşı olan aşırı düşkünlük ve onları kendi başarıları gibi 
görmekten kaynaklandığına işaret etmektedir.681 

Meselde dikkat çeken diğer bir husus da arkadaşına yanlış olan tutumunu 
hatırlatıp onu  bu yanlıştan vazgeçirmeye çalışan imanlı kişinin tavrıdır. İslam dini ve 
islâm ahlâkının gereği görülen yanlışları görmezden gelmemeyi gerektirir. Allah’a ve 
diğer kullara karşı büyüklük taslayanı uyarmak, ona Allah’ın kudretini hatırlatmak 
islâm ahlâkının gereğidir. Meselde, verilen nimetler karşısında insanların şükürsüzlüğü 
kınanmakta, bu hali sürdürmenin nimetin elden alınmasına sebebiyet vereceği de 
vurgulanmaktadır.  

 
 

                                                
677  Nevzat Aşıkoğlu, Kur'ân’daki Örnek  Olayların (Mesellerin) Ahlâki Bilinç Geliştirmedeki Rolleri 
Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2001, cilt: V, sayı: 1, s.3. 
678 Bedreddin Çetiner, Fatiha’dan Nas’a Esbab’ı Nüzul, Çağrı  Yayınları, İstanbul 2013, II/589. 
679ez-Zemahşerî, El-Keşşâf, II/692. 
680 Öztürk, Kur'ân Kıssalarının Mahiyeti, s.296. 
681 Esed, Kur'ân Mesajı, II/586. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

84 

3.3.4. İnfak Ahlâkının Temsîli 
 
İslam ahlâkının yapı taşlarından biri de infaktır. Yoksulu gözetmeyerek Allah’ın 

kendine verdiği nimetleri paylaşmayanların akıbetleri Kalem Sûresinde şöyle 
anlatılmaktadır: 

“Biz, vaktiyle «bahçe sahipleri»ne belâ verdiğimiz gibi, onlara da belâ verdik. 
Hani onlar (bahçe sahipleri), sabah olurken (kimse görmeden) onu (mahsullerini) 
devşireceklerine yemin etmişlerdi. Onlar istisna da etmiyorlardı.Fakat onlar daha 
uykudayken Rabbinin katından (gönderilen) kuşatıcı bir âfet (ateş) bahçeyi sarıverdi de, 
bahçe kapkara kesildi.(Beri tarafta ise) onlar, sabah olurken: Madem devşireceksiniz, 
hadi erkenden mahsülünüzün başına gidin! diye birbirlerine seslendiler. Derken: Aman, 
bugün orada hiçbir yoksul yanınıza sokulmasın! diye fısıldaşa fısıldaşa yola 
koyuldular.(Evet, yoksullara yardıma) güçleri yettiği halde, onları yardımdan mahrum 
etmek niyet ve azmi ile erkenden yola düştüler. Fakat bahçeyi gördüklerinde: Mutlaka 
yolumuzu şaşırmış olmalıyız! dediler.Yok yok, doğrusu biz mahrum bırakılmışız! 
İçlerinden en makul olanı şöyle dedi: Ben size ‘Rabbinizi tesbih etsenize’ dememiş 
miydim?Rabbimizi tesbih ederiz; doğrusu biz (kendi kendimize) yazık etmişiz, dediler. 
(Nihayet) şöyle dediler: Yazıklar olsun bize! Gerçekten biz azgın kişilermişiz, kabahati 
birbirlerine yüklemeye başladılar. Belki Rabbimiz bize bunun yerine daha iyisini verir. 
Çünkü biz (artık) Rabbimizi(O'nun hoşnutluğunu) arzuluyoruz.”(Kalem 68/17-32)  

Genellikle bahçe sahipleri kıssası olarak meşhur olan bu hadise üslup yönünden  
kendini büyük gören müşrikle onu uyaran müminin anlatıldığı Kehf 28/32-42’deki 
meseli hatırlatmaktadır.  

Meselde geçen bahçe sahipleri Yemen’de San’a yakınlarında Savran denilen 
yerde yaşamışlardır. Orda salih bir adamın güzel bir bağı olduğu; ancak o ölünce 
evlatlarının fakirlere bağın ürünlerinden vermediği ve neticesinde bu olayın yaşandığı 
Araplar tarafından bilinmekteydi.Yüce Allah onların düştüğü duruma düşmemeleri için 
bu olayı onlara hatırlatmaktadır.682  

Kurtubî bu meselde, Mekkeli müşriklere işaret edildiğini söylemekte ve  “Biz 
Mekkelilere şımarsınlar diye değil, şükretsinler diye mal mülk bahşettik; ama onlar 
şımarıp Muhammed(s.a.v)’e düşmanca davranınca, kıssasını bildikleri bahçe sahipleri 
gibi Mekkelileri de açlık ve kıtlık ile sınadık” dendiğini ifade etmektedir.683 İbni Aşur   
bu meselle müşriklerin tehdit edildiğini; şükürsüzlük sebebiyle onlar gibi müşriklerinde 
darlık ve yokluğa düşeceklerinin hatırladığını söylemekte ve Mekke de yedi yıl kıtlık 
çekildiğini bildirmektedir.684 

Ahlâki mesajlar verilen bu misalde tüm toplumu ilgilendiren değerler üzerinde 
durulmaktadır. Verilen nimetler şükür sebebi olmalıdır. Şükürsüzlük  nimetin elden 
alınma sebebidir. Bunun neticesi ise darlıktır. Ve kıtlık darlık gibi sosyal afetler tüm 
cemiyeti sarsmaktadır.  

Kur'ân-ı Kerîm de sıklıkla emredilen infak ise yüce hasletleri harekete geçiren, 
nefsin arınmasına, aklın irfanını ve kalplerin imana açılıp ısınmasına vesiledir. Ahlâki 
açıdan kişiye mukavemet kazandırır. Medeniyetlerin inşaası ve ibkasında 685 bu ahlâki 
değerlere verilen önem belirleyici rol üstlenecektir. 

                                                
682Öztürk, Kur'ân Kıssalarının Mahiyeti, s.297. 
683el-Kurtubî , El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, XVII/551. 
684 ibni Aşur, Tefsirul’l Tahrir ve’t Tenvir, 29/ 73-74. 
685 Yunus Ekin, Dünyevîleşmeye Bir Çözüm Olarak İnfâk Anlayışı, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi, 2002, sayı: 6, s.103. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

85 

İbret alınması gereken diğer husus ise  bahçe sahiplerinin hatasını anlayıp 
pişman oldukları sahnedir. Günahı sürdürmemek, eğer bir hata yapıldıysa  hatadan 
vazgeçip Allah’ı yüceltmek bu meselde verilen diğer mesajlardandır. 

 
3.3.5. Malını Allah Yolunda İnfak Edenlerin Durumu 

 
Bakara Sûresinde infak  edenlerin meselleri şöyle anlatılmaktadır: 
“Allah yolunda mallarını harcayanların örneği, yedi başak bitiren bir dane 

gibidir ki, her başakta yüz dane vardır. Allah dilediğine kat kat fazlasını verir. Allah'ın 
lütfu geniştir, O her şeyi bilir.”( Bakara 2/261) 

Bu temsilde  manevi bir mefhum olan ecir ve sevap göz önüne koyularak686 
muhataplar infaka teşvik edilmektedir. Salih amellere kat kat karşılık verileceği 
müjdelenen bu meselde bir taneden yedi başak; her başaktan yüz tane toplumda yediyüz 
tane şeklinde elde edilen  bir verim görülmektedir. Amellerin ihlasına göre bu verimin  
değişebileceğini vurgulamaktadır.687 

Rivayetlerde belirtildiğine göre bu ayeti Kerîme Osman bin Affan ve 
Abdurrahman bin Avf hakkında nazil olmuştur. Tebük seferindeki katkıları sebebiyle 
Hz.Peygamber ashabını Allah yolunda infak etmeye çağırmıştı. Abdurrahman bin Avf 
dört bin dirhem getirmiş  dört bin dirhemde evine bırakmıştı. ‘Rabbime dört bin dirhem 
borç verdim’ diyen Abdurrahaman bin Avf’a Peygamberimiz ‘Allah bıraktığını da 
verdiğini de bereketli kılsın’ diye dua etmişti. Osman bin Affan da yol hazırlığı ve cihad 
için gerekli olanları üstlenmişti.Ebu Said el Hudri’den gelen rivayete göre 
Hz.Peygamber ellerini açmış Osman için şöyle dua etmişti: ‘Ey Rabbim, Ben 
Osman’dan hoşnudum, Sen’de hoşnud ol’.Şafak sökene kadar böylece ellerini açmış 
duaya devam etmişti. Daha sonra bu ayet indi.”688  

Görüldüğü üzere zorluk anında yapılan tercihler kulun Allah katındaki değerini 
belirlemektedir. Zira Tebük seferi “zorluk seferi” olarak; hazırlanan ordu da maddi 
imkansızlıklardan dolayı “zorluk ordusu” olarak adlandırılmıştır.689 Bu şartlarda yapılan 
infak da Hz.Peygamber tarafından hoşnutluğa sebep olmuştur. Meselde belirtildiği 
üzere lütuf sahibi olan Allah  karşılığını fazlasıyla vereceğini bildirmektedir. 

Bakara Sûresinde Allah yolunda infak edenler 265. ayette de   mesel irad 
edilerek anlatılmaya devam etmektedir. 

“Allah'ın rızasını kazanmak ve ruhlarındaki cömertliği kuvvetlendirmek için 
mallarını hayra sarfedenlerin durumu, bir tepede kurulmuş güzel bir bahçeye benzer ki, 
üzerine bol yağmur yağmış da iki kat ürün vermiştir. Bol yağmur yağmasa bile bir 
çisinti düşer (de yine ürün verir). Allah, yaptıklarınızı görmektedir.” (Bakara 2/265) 

Bu meselde infakın manevi yönüne dikkat çekilmektedir. Malın Allah yolunda 
harcanması ile nefsi iman ve yakin üzerinde perçinleşmesi, kökleşmesi arasındaki 
ilişkiye işaret eden Zemahşerî “bir müslüman, Allah yolunda malını infak yoluyla 
harcadığında, artık onun tasdiki ve sevaba olan inancı içinden gelen ihlas ve 
samimiyetten kaynaklanır” demektedir.690 

 İnancın yönlendirdiği bir karara dayanarak ihtiyaç sahiplerine yardım edenler, 
bu niyet, şuur ve samimiyetin derecesine göre sonuç alacaklardır; tıpkı zararlı rüzgarlara 

                                                
686ez-Zemahşerî, El-Keşşâf, I/306. 
687El- Beydâvî, Envar’t- Tenzil ve Esraru’t- Te’vil, I/138. 
688 el-Vahidi,Esbâbü Nüzûli’l Kur'ân, s.87. 
689 İsmail Yiğit, “ Tebük Gazvesi” TDV maddesi, XXXX/229. 
690ez-Zemahşerî, El-Keşşâf, I/308. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

86 

kapalı bir yamaçta yapılmış, bol yağmurda bol mahsül, az yağmurda az da olsa mahsül 
veren bahçe gibi.691Bol yağmurda da az yağmurda da ürün veren bahçe gibi Allah’ın 
rızasını dileyerek harcamada bulunanlar  ister  tasadduk ettikleri az ister çok olsun 
muhakkak karşılıklarını alacaklardır. 

 
3.3.6. Dünya Hayatının Geçiciliğinin Temsîli 

 
Kur'ân-ı Kerîm’de dünya hayatının geçiciliği, asıl yurdun âhiret yurdu olduğu 

benzer mesellerle vurgulanmaktadır. İnsanın dünyaya aldanmaması gerektiğini ve baki 
yurdun âhiret olacağını bildirilen bu misallerde salih amellere teşvik söz konusudur. 

Yunus Sûresinde Yüce Allah şöyle buyurmaktadır: 
“Dünya hayatının durumu, gökten indirdiğimiz bir su gibidir ki, insanların ve 

hayvanların yiyeceklerinden olan yeryüzü bitkileri o su sayesinde gürleşip birbirine 
girer. Nihayet yeryüzü zinetini takınıp, (rengârenk) süslendiği ve sahipleri de onun 
üzerinde kudret sahibi olduklarını sandıkları bir sırada, bir gece veya gündüz ona 
emrimiz (âfetimiz) gelir de onu sanki dün yerinde yokmuş gibi kökünden koparılarak 
biçilmiş bir hale getiririz. İşte iyi düşünecek kavimler için âyetlerimizi böyle 
açıklıyoruz.”(Yunus 10/24) 

Dünya hayatının gelip  geçici olduğu, insanların buna aldanıp dünyaya 
dalmamaları gerektiği Kur'ân-ı Kerîm’de pek çok yerde tekrar edilmekte ve dünya 
hayatı yeryüzü bitkilerine benzetilerek; ilgili benzer temsiller yapılmakta692, muhatabın 
inanç ve amel dünyasını buna göre inşa etmesi gerektiği mesajı verilmektedir. 

Ayette verilen temsilde dünya hayatının hali ve ondan istifade müddetinin 
kısalığı, onun bu kısa müddette sahibine yönelişi, süsü ve cazip olması sebebiyle 
sahibine Allah’ı unutturması, çok kısa zamanda elden çıkışı; gökten inen su ile toprağın 
yeşerip görkemli bir şekilde birbirine bitki ve ağaçların birbirine karışmasına, bütün 
süslerini takındıkları bu sırada onların Allah’ın emriyle sönüp gitmesi temsil 
edilmiştir.693 

Bu dünyadaki sözde başarılarına bakıp âhireti unutanlar için bir uyarı niteliğinde 
olan bu mesel, hasat sonu mutlu olacaklarını zanneden toprak sahiplerine 
benzetilmektedir. Lakin ektiklerinden, yani kendilerinden emin olan bu toprak sahipleri, 
Allah’ın ürünlerini ve büyük umutlarını tahrip edici olan emrinin farkında değillerdir.694 

Meseldeki teşbihi “Biz onların yaptıkları her amelin önüne geçtik ve bunları 
saçılmış zerreler yaptık” 695 ayetindeki teşbihe benzeten er-Râzi, “çiftçinin ekme 
gayretinin boşa çıkması gibi, dünyaya aldananın gayretleri de tamamen boş çıkar” 
demektedir.696 

Zira dünyaya aldanan insan, dünya üzerinde kendinin egemen olduğu 
düşüncesine  dalmakta, bu mesel de bu düşüncenin yanlış olduğunu, dünyanın hakiki  
sahibinin Allah olduğunu göstermektedir. Dünyaya bağlanmak onu tanrılaştırmak 
olmamalıdır.697 

                                                
691 Heyet, Kur'ân Yolu, I/421. 
692 Kehf 18/45-46; Hadid 57/20. 
693 El-Alusi, Ruhül Meani, XI-XII/134-135. 
694el-Mevdûdî, Tefhimü’l Kur'ân, II/305. 
695 Furkan 25/23. 
696 Er-Râzi,Mefâtîhu'l-Gayb XII/351. 
697 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur'ân Tefsiri,VIII/482-483. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

87 

“Sanki dün yerinde yokmuş gibi” ifadesi, yani daha dün var değilmiş gibi, klasik 
Arapça ‘da bir şeyin bütünüyle yok olup gözden silinmesini dile getirmek için 
kullanılan deyimsel bir ifadedir.698Katade ise bu buyruğa “sanki bu nimetler olmamış 
gibi” anlamını vermiştir. Yani, nasıl ki bu zinet ki ekin olarak temsil edilmiştir, yok 
olup gidiyorsa  bu dünyada böyle yok olup gidecektir.699 

Dünya hayatının geçiciliği için verilen bu misalde yeryüzü bitkilerinin verilmiş 
olması da mesellerdeki canlılığa işarettir. Günlük hayattan örnekler sunulan bu 
mesellerde, dünya hayatı tutkusunun aldatıcılığı gözler önüne serilmektedir. 

Ayetin sonunda “düşünenler” için denmiş olması da meselle verilen bir diğer 
mesajdır. Ayetlerden düşünenler ibret alıp faydalandığı için özellikle onlar 
zikredilmiştir. 700 Aynı zamanda bu ifade ile yakini imanın kuvvetlenmesi, şek ile 
şüphenin yok olması da sağlanmış olacaktır.701  

Daha sonra gelen ayette Allah’ın, kullarını “selam yurduna” çağırıyor olması 
aslında kendinden önce gelen meselin mesajını da ortaya koymaktadır. Dünya hayatına 
takılıp âhireti unutan, sermayesinin tamamını dünya hayatına yatıranın durumu 
meseldeki gibi hüsran olacaktır. Salih amellerle asıl yurt olan âhirete hazırlananlar  ise 
nimetlerle karşılanacak, yaptıkları iyilikler  “ziyadesiyle” kendilerine ödenecektir.702 

Kehf Sûresinde de dünya hayatına dair benzer bir mesel irad edilmektedir: 
“Onlara şunu da misal göster: Dünya hayatı, gökten indirdiğimiz bir su gibidir 

ki, bu su sayesinde yeryüzünün bitkisi (önce gelişip) birbirine karışmış; arkasından 
rüzgârın savurduğu çer çöp haline gelmiştir. Allah, her şey üzerinde iktidar 
sahibidir.Servet ve oğullar, dünya hayatının süsüdür; ölümsüz olan iyi işler ise 
Rabbinin nezdinde hem sevapça daha hayırlı, hem de ümit bağlamaya daha lâyıktır.( 
Kehf 18/45-46) 

Yunus Sûresinde verilen meselin benzeri ikinci kez Kehf Sûresinde gelmektedir. 
Dünya hayatına ölçüsüz uyarsız bağlanma tavrıyla tam bir karşıtlık içinde Allah’a 
inanma ve Allah’a bağlanma teması çerçevesinde örülen bir meseller ve temsiller  
serisine ayrılan bu Sûrede703; mesellerde verilmek istenen mesajın ana çatısını “Biz, 
insanların hangisinin daha güzel amel edeceğini deneyelim diye yeryüzündeki her şeyi 
dünyanın kendine mahsus bir zinet yaptık”704ayetinin oluşturduğu söylenebilir. Zira 
insanların Allah’ın mesajını kabul etmeye yanaşmamalarının altında yatan gerçek , 
hemen hemen her zaman, onların dünya metaına karşı aşırı ve körcesine bağlılık 
duymaları ve bunun yanında bir de onları kendi başarıları olarak görüp  kendilerini 
gereksiz bir gurura kaptırmış olmalarıdır.705 

İşte bu sebepsiz ve gereksiz gururu ve kibiri kırarak gerçek yurd olan âhiret için 
kullarını salih ameller işlemeye davet eden Allah706; ”mallarının” ve “taraftarlarının 
çokluğu” ile övünen kimseler için bu misali vermiştir.707 

Bu meselde dünya hayatının parlaklığı ve şatafatı, bununla birlikte çok çabuk 
sona erecek olması, ona aldanıp âhiretten vazgeçmeme hususunun, gökten indirilen bir 

                                                
698Er-Râzi, Mefâtîhu'l-Gayb XII/352. 
699 el-Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi'l-Kur'ân, VIII/506. 
700 Alusi, Ruhü’l Meani, XI-XII/136. 
701 Er-Râzi, Mefâtîhu'l-Gayb XII/352. 
702 Yunus 10/26; Neml 27/89. 
703 Esed, Kur'ân Mesajı, II/583. 
704 Kehf 18/7. 
705 Esed, Kur'ân Mesajı, II/586. 
706 Kehf 18/46. 
707 Er-Râzi, Mefâtîhu'l-Gayb XV/189-190. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

88 

su ile yeryüzünün bitkilerinin yetişmesi, akabinde ise kuruyup rüzgarın savurduğu çer-
çöp haline gelmiş olması  olarak teşbih edilmiştir.708 

Meselde verilen mesajda dünya hayatının geçiciliği kadar kadar, dünya hayatının 
dayanıksızlığı, güçsüzlüğü yani acizliği de vurgulanmaktadır. Onun “heşime”olması; 
kırılmış ufalanmış bitki olması; rüzgarda savrulup her parçasının başka yere savrulmuş 
olması709 dünya hayatının acizliğini ifade etmektedir. 

Meselin hemen ardından ayette Allah; ”Servet ve oğullar, dünya hayatının 
süsüdür” demektedir. Benzer bir ifade Âl'i İmran sûresinde de “Nefsanî arzulara, 
(özellikle) kadınlara, oğullara, yığın yığın biriktirilmiş altın ve gümüşe, salma atlara, 
sağmal hayvanlara ve ekinlere karşı düşkünlük insanlara çekici kılındı. Bunlar, dünya 
hayatının geçici menfaatleridir. Halbuki varılacak güzel yer, Allah'ın katındadır” 710 
geçmektedir. Yine Tegabün sûresinde de “Doğrusu mallarınız ve çocuklarınız sizin için 
bir imtihandır. Büyük mükâfat ise Allah'ın yanındadır. 711  buyrulmaktadır. Kur'ân-ı 
Kerîm’de Allah’a dönmenin, O’na ibadete yönelip, dünyanın geçici menfaatlerine 
dalmamanın bazen mesellerle712; bazen de direkt anlatıldığı görülmektedir. Kulların 
“iyi/salih amele”davet edildiği bu ayetlerde, yapmaya davet edilen bu amellerin neler 
olduğu konusunda farklı rivayetler mevcuttur. Rasûlullâh şöyle buyurmuştur: “Baki 
kalacak salih amelleri çokça tekrarlayın. Orada bulunanlar; bu nedir Ey Allah’ın Rasulü 
demişler; “tekbir, tehlil, tesbih, elhamdülillah, ve la havle vela kuvvete illa billahtır” 
buyurmuştur.713 

Gazzali ise bunun izahını şöyle özetlemektedir: 
“Mükafaat derecelerinin en büyüğü, marifetullaha ve muhabbetullaha dalmaktır. 

Binaenaleyh insan “sübhanallah” dediğinde Allah’ı noksan sıfatlardan tenzih etmekte; 
bu bilgi ile “elhamdülillah” dediğinde hayırını ve kemalini idrak etmekte; “la ilahe 
illallah” dediğinde O’nun “tek” ve “bir” olduğunu ikrar etmekte; “Allah’ü Ekber” 
dediğinde de yüceliğini, büyüklüğünü ve aşkınlığını kabul etmektedir. Böylece de 
maksat hasıl olmaktadır.714 

Allah’ın rızasını kazandıran ameller salih amellerdir. “İyi davranışlar” diye ifade 
ettiğimiz “salihat”tan maksat; hem inanmayı, hem de İslam’ın yapılmasını emrettiği ve 
hoş karşıladığı, ahlâki değerlere uygun işleri ve güzel davranışları ifade etmektedir.715 

Hadid sûresinde de dünya hayatının temsili şöyle zikredilir: 
“Bilin ki dünya hayatı ancak bir oyun, eğlence, bir süs, aranızda bir övünme ve 

daha çok mal ve evlât sahibi olma isteğinden ibarettir. Tıpkı bir yağmur gibidir ki, 
bitirdiği ziraatçilerin hoşuna gider. Sonra kurur da sen onun sapsarı olduğunu 
görürsün; sonra da çer çöp olur. Âhirette ise çetin bir azap vardır. Yine orada Allah'ın 
mağfireti ve rızası vardır. Dünya hayatı aldatıcı bir geçimlikten başka bir şey 
değildir.”(Hadid 57/20) 

Yunus sûresi716 ve Kehf sûresi’nde717 dünya hayatının geçiciliği ile ilgili  verilen 
mesellerin üçüncüsü Hadid sûresinde zikredilmektedir. Bu meselde dünyanın hâli ve 

                                                
708 Alusi,Ruhül Meani, XV-XVI/359-360. 
709ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, II/697; er-Râzi,Mefatihul Gayb, XV/189; el-Kurtubî, El-Câmi' li Ahkâmi'l-
Kur'ân,XI/28-29. 
710 Âl'i İmran 3/14. 
711 Tegabün 64/15. 
712 Yunus 10/24;  Kehf 18/45; Hadid  57/20; Zümer 39/21. 
713 et-Taberî; Câmi'u'l-Beyân IX/312. 
714 Er-Râzi,Mefatihul Gayb, XV/191. 
715 Heyet, Kur'ân Yolu, III/557. 
716 Yunus 10/24. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

89 

çabuk geçecek olması, faydasının az olması, yağmurun bitirdiği;  büyüyünce çiftçilerin 
hoşuna giden bitkilerin haline benzetilmiştir. Dünyanın geçiciliği da bu bitkilere 
benzemektedir.718 

Dünya hayatı her türlü nimetin temelidir.Ancak  manevi değerler ve endişeler 
göz ardı edilerek duyarsız ve kör bir şekilde yaşandığı takdirde, hayat  bu olumlu 
niteliğini kaybedecektir.719Zira bu dünyanın yaratılışının da bir amacı olduğunu bizzat 
vahy sahibi bildirmektedir.720Maksat yaratılış sebebine uygun yaşamaktır. 

Meselde vurgulanan mesajlar şunlardır: 
1- Dünya hayatının bir oyun, eğlence, süs, övünme, mal ve evlad çoğaltma yeri 

olduğuna dikkat çekilmiştir. Bu dünya hayatı aynen yeryüzüne inen ve çiftçilerin 
yüzünü güldüren, güzel ekinler yeşerten yağmur gibidir. Bu ekinler büyür, fakat daha 
sonra sararıp çer-çöp haline dönüşüverir. 

2- Ciddi bir hususa daha dikkat çekmiştir ki o da âhirettir. İnsanlar, âhirette ya 
Allah’tan bir mağfiret ve hoşnutluk veya şiddetli bir azap olan gidişatlarıyla baş başa 
kalırlar. İşte o zaman insanlar, dünya hayatının kısa süreli bir zevkten ve aldatıcı bir 
görünümünden başka birşey olmadığının farkına varırlar. 

3- Ayetler, muhatapları, Allah'ın mağfiret ve hoşnutluğunu, Allah ve elçilerine 
iman edenler için hazırlanmış, genişliği yer ile göğün genişliği kadar olan cenneti elde 
edici sebepler oluşturmak için koşmaya, yoğun gayret sarfetmeye çağırmaktadır. Bu da 
Allah'ın dilediğine vermiş olduğu lütfudür. Muhakkak ki Allah, lütuf sahibidir721 

Dünya hayatı ile ilgili verilen bu mesel siyak ve sibakı ile değerlendirildiğinde  
âhiret gerçeğine dikkat çekildiği görülmektedir. Bu dünyada hakikatin inkârı tercih 
edildiği takdirde, âhirette akıbetin ateş olacağı bildirilmektedir. 722 Bununla birlikte 
Allah’a ve Rasulüne iman edenler için, hazır bulunan cennetlerin olduğu müjdesi 
verilmektedir.723  

  
3.3.7. Su’i Zannın Temsîli 

 
Kur'ân insanları hidayete çağırırken, insanlık tarihinin başlangıcından beri  

peygamberler aracılığı ile devam eden bütün bir vahyî geleneğe uygun olarak onları fıtrî 
olan aslî yapılarına ve gayelerine uygun bir hayat tarzına davet etmektedir.724 Yüce 
Allah şöyle buyurmaktadır: 

“Ey iman edenler! Zannın çoğundan kaçının. Çünkü zannın bir kısmı günahtır. 
Birbirinizin kusurunu araştırmayın. Biriniz diğerinizi arkasından çekiştirmesin. Biriniz, 
ölmüş kardeşinin etini yemekten hoşlanır mı? İşte bundan tiksindiniz. O halde Allah'tan 
korkun. Şüphesiz Allah, tevbeyi çok kabul edendir, çok esirgeyicidir.”( Hucurat 49/12) 

İslamî hayat tarzı kardeşlik esası üzerine kurulmuştur. Bu muhabbeti ayakta 
tutan temel unsur ise sahip olunan güzel ahlaktır. Allah için birbirini seven müslümanlar 
bu sevginin zarar görmemesi için ahlâkî yozlaşmalardan uzak durmalıdır. 

                                                                                                                                          
717 Kehf 18/46. 
718 ez-Zemahşerî, El-Keşşâf,  IV/466. 
719 er- Râzî, Mefatihül Gayb,XXI/ 319. 
720 Mü’minun 23/115. 
721Derveze, Et-Tefsîru'l-Hadîs, IX/323. 
722 Hadid 57/19. 
723 Hadid  57/21. 
724  Talip Özdeş, Ahlak- Vahiy İlişkisi ve Kur'ân’da iman- Ahlak- Amel Bütünlüğü, Cumhuriyet 
Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi Dergisi X/2 , s.21. 



MAKSATLARI VE MESAJLARI BAKIMINDAN…              Ayşe SEYİTHANOĞLU 

90 

Hucurat Sûresi 49/12. ayet ile  gerçek bilgi ve kanaate dayalı olmayan tahmine 
dayalı hüküm(zan), insanların gizliliklerini araştırmak(tecessüs),ve insanları 
arkalarından çekiştirmek yasaklanmıştır.725 

Mezkur ayette zikredilen bu ahlâkî yozlaşmalar kardeşinin etini yemek gibi 
müthiş bir belâgatla726 anlatılmıştır. Gıybet edilen kimse orada bulunmayıp söylenen 
sözü bilmemesi ve savunacak durumda olmaması; dolayısıyla bir ölü, hem de kardeş 
olan bir ölü727hükmündedir. Bu mübalağalı anlatımla  kötü zan, tecessüs ve gıybetten 
sakındırma amaçlanmıştır. 

Hz.Peygamber de gıybeti şiddetle yasaklamıştır. Gıybet nedir? diye bir gün 
ashabına sormuş; “Allah ve Rasulü daha iyi bilir demeleri üzerine” gıybeti, “ Kardeşini 
hoşlanmayacağı bir şeyle anmandır” diye tanımlamıştır. Bu sırada bir sahabi: “Ya 
kardeşimde o söylediğim durum varsa” diye sorunca “ Söylediğin şey eğer onda varsa 
gıybet etmişsindir. Şayet yoksa ona iftira etmişsindir” buyurmuştur.728Bu durumda  esas 
olan,  kimsenin hakkında, hoşlanmayacağı bir şekilde gıyabında konuşmamaktır.  

er-Râzî, bu ayetteki buyrukların sıralanışına dikkat çekmektedir.Ve 
müslümanlardan yapılması istenilen üç hususu  özetle şöyle ifade etmektedir: 

“Önce zannın çoğundan kaçınınız kaçınınız” buyrulmuştur ki; bu mü’minler 
hakkında işi zannınıza dayandırarak, onlarda olduğunu kesin bilmediğiniz şeyleri 
söylemeyiniz demektir. Sonra anlayalım diye “işlerini araştıralım” da demeyin. Eğer o 
işlerden bazısını tecessüs etmeden görmüş olsanız bile yine de bunları söyleyip 
yaymayınız ve bunlardan ötürü mü’minleri ayıplamayınız demektir.729İslamî ahlakın 
öngördüğü bu ilkeler, bir mü’minin diğer mü’min hakkında riayet etmesi gereken âdâbı 
bize bildirmektedir.  

Gıybet kolaylıkla gerçekleşebilen, zamanla sıradanlaşarak kişiyi rahatsız 
etmeyen ve insanlar arsında  hızla yayılan; birey ve toplum ahlakı açısından son derece 
tehlikeli  hastalıktır.730Dünyevi ve uhrevi yönden insanı olumsuz olarak etkileyen bu 
hastalık kişinin dünyada saygınlığını yitirmesine sebep olacaktır.Ahirette ise kul hakkı 
ile karşı karşıya gelecektir. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                
725Heyet, Kur'ân Yolu, V/96. 
726 ez-Zemahşerî, El-Keşşâf,  IV/364. 
727 Yazır, Hak Dini Kur'ân Dili,VII/210. 
728 Ebu’l Hüseyn Müslim b. el-Haccac, el-Câmi’u’s—Sahih, Dârü’s Selâm, Riyad 2000, Birr, 70. 
729 er-Râzî, Mefâtîhü’l -Gayb, XX/232. 
730 Heyet, Hadislerle İslam,III/436. 



SONUÇ                                                                                       Ayşe SEYİTHANOĞLU 

91 

4. SONUÇ 
 

Kur'ân-ı Kerîm’de soyut kavramların muhatabın zihninde daha kolay anlaşılması 
için bir beyan türü olarak meseller kullanılmaktadır. Bu anlatımlarda muhataba 
iletilmek istenen mesajların meseller aracılığı ile  ifade edildiği görülmektedir.  Günlük 
hayattan seçilen temsillerle, herkes tarafından kolayca  anlaşılabilecek bir ifade 
biçiminin kullanıldığı bu beyan türü,  kısa ve özlü anlatımlardan müteşekkildir. Yüce 
Allah,  mesellerdeki temel gayeyi “Biz misalleri insanlar düşünsünler diye veriyoruz” 
ayetinden hareketle “tefekkür” olarak bildirmektedir.  

Mesel ayetlerinin maksatlarının ve mesajlarının araştırıldığı bu çalışmada   
somut örneklerin yanı sıra; “Allah’ın göklerin ve yerin nuru” olarak bildirildiği ayetteki 
temsilde olduğu gibi , muhatapların  tefekkürî açıdan aşkın bir  zenginliğe davet edildiği 
görülmektedir. 

Muhatabını, düşünmeye ve ibret almaya sevk eden Kur'ân mesellerindeki 
hakikatlerin doğru olarak anlaşılabilmesi için, mesellerin tasnif ve tavsifinin titizlikle 
yapılması gerekmektedir. İslâmî kimliği oluşturan  itikad, amel ve ahlâk konularından 
her birine dair sunulan çarpıcı mesellerde evrensel mesajlar verilmektedir.  

Kur'ân mesellerinde soyut mefhumlar somutlaştırılırken kullanılan unsurların 
rast gele seçilmemiştir. Bizzat insanın kendinden örnek veren Yüce Allah’ın; işiten- 
sağır, gören- âmâ, yürüyen- sürünen gibi teşbihler yaptığı görülmektedir. Köle- efendi 
gibi günlük hayattan seçilen örneklerin yanı sıra tabiat motifleri de mesellerde “ibret”e 
davetin vazgeçilmez araçlarındandır. İnsanın gözünde hızla canlanacak bu temsillerin 
Kur’ânî mesajı canlı tutan birer faktör  olduğu dikkat çekmektedir. Ufuk açıcı 
nitelikteki bu tasvirler aynı zamanda  ilâhî davetin edebî gücüne de işaret etmektedir. 

Bu çalışmada Kur'ân meselleri muhtevasına göre itikadî, amelî ve ahlâkî olmak 
üzere üç  ana başlık altında bir incelemeye tabii tutulmuştur. Çalışmanın neticesinde 
Kur'ân mesellerinin  genel olarak tevhidî mesajın zihnî ve amelî olarak yerleşmesi 
üzerine kurulu olduğu görülmüştür. Beşerî sapkınlıkları ilâhî bir çağrı ile düzeltmeyi 
hedefleyen Kur'ân-ı Kerîm, bu amaca binaen şirkin, çirkin ve karanlık yüzünü açığa 
çıkarırken çarpıcı temsiller kullanmıştır. Bu mesellerde şirk  red edilerek tevhid ispat 
edilmiştir. Bir sinek dahi yaratmaya gücü yetmeyen batıl tanrıların reddi, tevhidin ilk 
merhalesini oluşturacaktır. Şirke dayalı inanç sistemleri ile tevhide dayalı inanç sistemi 
karşılaştırılan Kur'ân mesellerinde  hak ve hakikatler beliğ bir anlatımla ortaya 
konmaktadır. 

Gören ile âmâ benzetmeleri ile muhataba imanın aydınlık yüzü gösterilmiştir. 
Mesellerle işaret edilen gerçek şudur ki; doğru itikad, kişiyi, yaşamın her alanında 
iyiliğe ve güzelliğe sevk etmektedir. İtikadın düzeltilerek,   inancın temellerinin sağlam 
bir şekilde atılmasıyla başlayacak olan bu hakikat yolculuğunda, Hak tarafından irad 
edilen her bir mesel, birer yol gösterici olacaktır.  

Kur'ân mesellerinde ısrarla üzerinde konulardan bir diğeri  batıl inançların red 
edilmesidir. İslam inancı sayesinde  Allah’ı tanıyan ve Allah’a yaklaşan insan, sahip 
olduğu bu  bilinç ile yaratıcının dualara icabet ettiğini bilir.Allah’ı tanımaktan yüz 
çevirip tevhidi terk ederek şirke dalan kafirler ise ilâhî tabirle “başka dostlar” edinen 
dalalet ehli kimselerdir. Bu sapkın tavır sebebiyle Yüce Allah da onlara,   örümceğin 
evini misal göstererek sığınıp güvenilen her türlü  batıl unsurların  yararsızlığına ve 
çürüklüğüne dikkat çekmektedir. İnsanlığa,  düşülen veya düşülecek olan bu büyük 
yanılgı, çarpıcı bir örnekle somutlaştırılarak anlatılmaktadır.  

Köle- efendi teşbihleri ile yapılan tevhid-şirk mukayeselerinde Allah’ın her türlü 
ortaklıktan münezzeh olduğu vurgulanmış, sadece Allah’a yapılan kulluğun en büyük 



SONUÇ                                                                                       Ayşe SEYİTHANOĞLU 

92 

özgürlük olduğu fikri kanıtlanmıştır. Tevhidî bağlamda, kul, Allah’ı uluhiyette ve 
rububiyette birlerken O’na olan kulluğu ile kendi statüsünü de belirleyecektir.  İradî bir 
teslimiyetle kazanılan imanî şuur,  kişinin amelî ve ahlâkî tercihlerini de belirleyecektir. 
Bu bağlamda, kazanılan  doğru itikâd amelde ve ahlak da belirleyici rol üstlenecektir.  

Kur'ân  mesellerinde işlenen konulardan biri de nebilerin davetinden yüz 
çevirenlerin akibetidir. Peygamberi yalanlayan kimselerin  durumları “açlık ve korku 
elbisesi giydirilmesi” ifadesi ile resm edilmektedir. İlahi mesajı inkarda  ısrar eden ve 
Allah’ın elçilerine kulak vermeyenlerin bildirildiği Ashab’ı Karye meseli de  Nebevî 
daveti terk eden topluluklara ibret olarak  gösterilmektedir. 

Peygamberlerin yüce davetine rağmen nebilerin ev halkından dahi imanı red 
edenler  olmuştur. İlâhî vahiy de kafirlere örnek olarak bu isimleri zikretmiştir.Hz.Nuh 
ve Hz. Lut peygamberin eşleri  üzerinden işaret edilen ayetlerde, nebevî mesajlara  iman 
etmeyen iki peygamber hanımının temsili anlatılmaktadır. 

Fayda ve zararları itibari ile sosyolojik bir olgu olan iman, bireysel bir temel 
üzerine kuruludur.Bu bireysel temeli yanlış inşâ edenlerin  Kur'ân-ı Kerîm’deki örneği  
Hz.Nuh ve Hz. Lut’un eşleridir. Bu inkarcı tutuma karşı,  her türlü zulüm ve zorbalığa  
rağmen istikametini koruyan bir mü’min kadın olarak Hz. Asiye de örnek bir şahsiyet 
olarak mesellerde gösterilerek imanın bireysel boyutu vurgulanmaktadır. 

İtikadî mesaj içeren mesellerde vurgulanan hususlardan biri de Allah’ın yoktan 
var etmeye muktedir olduğu gerçeğidir. Yoktan var eden Yüce Allah, insanları  ahirette 
tekrar diriltecektir. Ahiret inancı tebliğ edilirken bir yandan da verilen temsillerden ibret 
alınması hedeflenmektedir. 

Kur'ân mesellerinde itikadî mesajlar hakim olmakla birlikte   amelî ve ahlâkî 
yönü olan mesajlar da verilmektedir. Amelî mesaj içeren mesellerde  salih amellerin 
tergibi ve  kötü fiillerin terhibi,  hakim anlatım tarzıdır. Mü’min, davranışlarının 
arkasındaki  salih niyetle medh edilirken, kafirler ise kendilerini inkara götüren 
fiillerinden dolayı  zem edilmektedir. Münafık  karakteri üzerinde ısrarla durulan Kur'ân 
mesellerinde, bu eylemi yapanlar uyarılmakta, itikadda ve amelde nifak unsuru 
taşıyanlar kınanmaktadır. 

“Tevrat'la yükümlü tutulup da onunla amel etmeyenlerin durumu, ciltlerce kitap 
taşıyan merkebin durumu gibidir…” ayetinde  görüldüğü gibi, bilgi ile amel arasındaki 
sıkı bağ Kur'ân mesellerine konu olmuştur. Bildiği ile amel etmeyenlerin şiddetle 
yerildiği bu mesellerde ilmi ile amel etmeyenler  tefekkür ve tedebbürden yoksun 
hayvanlara benzetilmiştir. Eylemin ilk adımı olan tefekkür,  Kur'ân daki inanç ile ilgili 
temsillerde sıkça kullanılmaktadır. 

Dünya hayatının yeryüzü bitkilerine benzetilerek sararıp solacağına dair 
temsiller yapılan Kur'ân-ı Kerîm’de, dünyaya aldanılmaması gerektiğine ve bâkî yurdun 
âhiret olacağına dair  mesajlar verilmektedir. Salih amellere teşvik söz konusu olan bu 
mesellerde dünyanın süsüne kapılıp ahireti unutmamanın gereği vurgulanmaktadır.  

Zihnî manadaki tefekkür ile amelî ve ahlâki bağlamdaki erdemin birlikte 
sağlanması, İslam’ın öngördüğü ahlâktır. Hz.Peygamber ve ashabının örnekliğinden 
haber veren Kur'ân-ı Kerîm,  Allah’ın emrine ve rızasına uygun  faziletli davranışların 
neler olduğunu da mesellerle öğretmektedir. Dünyevîleşmenin önüne geçmek için infak 
üzerine durularak kardeşlik ve îsâr vurgusu yapılan mesellerin her birinde kullanılan 
tabiat motifleri verilen mesajların evrenselliği kadar Kur'ân’ın eşsiz îcâzını da ortaya 
koymaktadır. Bire yediyüz veren ekin  temsili ile zihinlere iz bırakan infak  meselinde 
olduğu gibi;  meseller, verilen  mesajların pratik hayata aktarılmasında teşvik rolü 
üstlenmektedir. 



SONUÇ                                                                                       Ayşe SEYİTHANOĞLU 

93 

Kur'ân mesellerinde kardeşlik mesajların verildiği bir diğer konu ise gıybetin 
çirkinliğinin bir meselle gösterilip su’i zannın yasaklandığı ayetlerdir. Ahlâkî 
yozlaşmaları ortadan kaldırmayı hedefleyen ilâhî kelam,  muhataplarını dünyevî ve 
uhrevî bir bilince davet etmektedir.  Zikredilen bu bilinçte  mesellerde verilen mesajları 
doğru anlamanın da rolü büyüktür. 

Genel olarak Kur’an meselleri, soyut mefhumları somutlaştırarak zihnî 
melekeleri çalıştıran son derece etkili bir eğitim metodudur. Güçlü bir belagatla 
muhatabın dikkatini çekme etkisine sahip olan bu metod, aynı zamanda gönüllere de 
hitap  etmektedir. Özellikle din eğitimi alanında kullanılması, bu alana katkıda 
bulunması açısından önem arz etmektedir. 

 
Tablo 4.1. İtikat İle İlgili Mesaj İçeren Meseleler 

Şirkin Reddi Hacc 22/73; Ankebut 29/41; Rad 13/14,16; Hacc 22/31; 
Bakara 2/74,171; Furkan25/44; Müddesir 74/49-51 
A’raf 7/40 Duhan 44/29 

Tevhidin İspatı Nahl 16/75-76; Rum 30/28; Zümer 39/29 
Hakkın Ebediliği-Batılın Geçiciliği Ra’d 13/17; Enbiya 21/18; Sa’f 61 /6; Tevbe 9/32 
Nebevi Davet Nahl 16 / 11258-260; Yasin 36/13-32 
Yeniden Yaratılış Bakara 2 /258-260;  Yasin 36/78-80 
Örnek Verilen Şahsiyetler Tahrim 66/10-12 
Nur Meseli Nur 24/35 

 
Tablo 4.2. Amel İle İlgili Mesaj İçeren Meseleler 

Mü’minin Medhi, Kafirin Zemmi Ra’d 13/19; En’am 6/122;A’raf 7/58; Hud 11/23-24; 
Mülk 67/22; İbrahim 14/27 

Salih Amellere Tergib, Kötü Fiillere Terhib AL’i İmran 3/117; İbrahim 14/18; Furkan 25/23;Nur 
24/39-40 

Münafığın Tenziri Bakara 2/17-19; Haşr 59/16; Münafikun 63/4 
İlim-Amel Bütünlüğü A’raf 7/175-176; Cum’a  62/5 

 
Tablo 4.3. Ahlak İle İlgili Mesaj İçeren Meseller 

Kur’an Ayetlerinin Tefekkürünün Ahlaki Boyutu Haşr 59/21 
Hz.Peygamber Ve Ashabının Örnekliğinin Temsili Fetih 48/29 
Allah’ı unutup Maddi İmkanlara Güvenmenin Sonu Kehf 18/32-42 
İnfak Ahlakının Temsili Kalem 68/17-32 
Malını Allah Yolunda İnfak Edenlerin Durumu Bakara 2/261,265 
Dünya Hayatının Geçiciliğinin Temsili Yunus 10/24; Kehf 18/ 45-46; Hadid 57/20 
Su’i Zannın Temsili Hucurat 49/12 

 



KAYNAKLAR                                                                           Ayşe SEYİTHANOĞLU 

94 

KAYNAKLAR 
 

ABAY, A., 2016. Nüzûl Sürecinde Ku’an’a Karşı Algı Yönetimi, Düşün Yayıncılık, 
İstanbul. 

———, A., 2012. Kur'ân’da Kişilik Eğitiminin İlkeleri, Düşün Yayıncılık, İstanbul. 
———,A., 2017.A'râf Sûresi 40. ve Duhan Sûresi 29. Ayetlerin Mecaz’ul Kur'ân 

Açısından Değerlendirilmesi, Turkish Studıes, Karşılaştırmalı Dini 
Araştırmalar,12/27, s.20-36. 

ABDÜLBAKİ, M. F., 1991. el-Mu’cemül’l Müfehres li Elfazüi’l Kur’ân’ı Kerîm, 
Kahire.  

ABDUH, M. R. R., 2005. Tefsîrü’l-Menâr, (Tahkik,İbrahim Şemseddin), Dâru’l- 
Kütübü’l -İlmiyye,Beyrut, (I-XII). 

el-ALUSİ, Ş. M.,  Ruhu’l Meani fi Tefsiri Kur’âni’l-Azim ve’s seb’il 
Mesani,Beyrut,trs.(1-XXX). 

ARSLAN,G., 2007.Teşbih Retoriği Açısından Kur'ân’ın Evrenselliği, Dini 
Araştırmalar, Eylül-Aralık Cilt.10, ss.15-40. 

el-ASKERİ,E. H.E.H.b.A.2000. el-Farûku’l- Lugaviyye, nşr.Muhammed Basil Uyûn  
es-Suud, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Birinci Baskı, Beyrut. 

AŞIKOĞLU,N.,2001. Kur'ân’daki Örnek Olayların (Mesellerin) Ahlâki Bilinç 
Geliştirmedeki Rolleri Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, cilt: 
V, sayı: 1, s. 1-4. 

ATEŞ, S., 1989. Yüce Kur'ân’ın Çağdaş Tefsiri,Yeni Ufuklar Neşriyat,İstanbul, (I-XII). 
BAYRAKLI, B., 2013. Yeni bir Anlayışın ışığında Kur'ân Tefsiri, Bayraklı Yayınları, 

İstanbul,(I-XXI). 
el-BEYDAVİ, A b. Ö.M Nasuriddin, 2003. Envar’t- Tenzil ve Esraru’t Te’vil, Dâru'l 

Kütüb’ül ilmiye, Beyrut (I-II) 
el-BEYHAKİ, E. B., 2003. Şuabül İman, (Tahkik, Muhtar Ahmet en.Nedvi), 

Mektebetü’r Rüşd, Riyad, (I-XIV). 
el-BUHARİ, M.b.İ.,1990. Sahihu Buharî (Tahkik Doktor Mustafa Dib Buğa), Dâru'l-

İbn Kesir, Dördüncü Baskı, Beyrut (I-VII) 
BULUT, A., 1991. Emsâlü'l  Kur'ân ,Uludağ ünv. İlahiyat Fakültesi,Sayı 3, c.3, s.41-49 
BURSEVİ, İ. H., 2011. Rûhu’l Beyan,Erkam Yayınları,İstanbul, (I-XXII). 
BOLELLİ, N., 2015. Belâgat Arap Edebiyatı,İfav Yayınları, İstanbul. 
CABİRİ,M, 2013. Kur'ân’a Giriş, Çev.Muhammed Coşkun,Mana Yayınları, İstanbul. 
el-CEVHERİ, E.N. İ b. H.1998. es-Sıhâh, Dâru’l-Fikr, Beyrut. 
ÇAĞRICI, M.,2017.Kur'ân,Gelenek ve Modern Çağ,Kur'ân’ı Anlama Yolunda Yolunda 

Kuramer Konferansları -II,Kuramer Yayınları, İstanbul. 
————,M.2006, İslam Düşüncesinde Ahlak, Dem Yayınları, İstanbul. 
————,M.,2007.İslâm Ahlâkı ve Temel Değerleri (Adâlet, Doğruluk, Emanet, 

Kanaat ve Hayâ), Kutlu Doğum: 2006: İslâm Ahlâkı ve Sevgi.  
ÇELİK,M.,2010. Kur'ân’ın İkna Hususiyeti,Akademi Yayınları, İzmir.  
ÇELİK,Ö,2010.Tesbih,Temsil ve Tasvirler Işığında Kur'ân’da İnsan, Akademi 

Yayınları, İstanbul.  
ÇETİNER, B., 2013. Fatiha’dan Nas’a Esbab’ı Nüzul, Çağrı  Yayınları, İstanbul.  
DRAZ, A., 2012. Kur'ân’a Giriş, (Çev. Salih Akdemir )Otto Yayınları, Ankara. 
DEMİRCİ, M., 2014. Tefsir Terimleri Sözlüğü,İfav Yayınları,İstanbul. 
——————,2013.Kuran’ın Ana Konuları,İfav Yayınları,İstanbul.  
 DELİSER, B., 2014. Kur'ân İlimleri ve Tefsir Usulü,Rağbet Yayınları,İstanbul. 



KAYNAKLAR                                                                           Ayşe SEYİTHANOĞLU 

95 

DUMAN,Z.,2005. Nur Sûresi’nin 35. Ayetinin Tefsir ve Tevi’li BağlamındaAllah’ın 
İnsana Dört Hidayeti:Fıtri Din,Akil,Peygamber ve Kitap,Usül, İslam 
Araştırmaları, Sayı: 3, 7-42. 

DURMUŞ, İ., 2009. “mesel” TDV İslam Ansiklopedi, Ankara. 
————-, İ., 2001. “istiare” TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul. 
DERVEZE,M., 2000,et-Tefsîru'l-Hadîs Tertibül Süver Haseben Nüzul, Daru’l-Garbi- 

İslamiyye, Beyrut . 
EREN,Ş., 2014. Kur'ân’ da Temsiller, Ensar Neşriyat, İstanbul. 
EMİROĞLU, T.,trs. Esbâb-ı Nüzûl, Gücü yener Matbaacılık, Konya. 
ELMALILI, H., trs.Hak Dini Kur'ân Dili,Azim Yayınları, İstanbul,(I-X). 
ELMALILI, H., 2011. “tasvir”  TDV İslam Ansiklopedi, İstanbul. 
EKİN,Y, 2002, Dünyevileşmeye bir çözüm olarak İnfak Anlayışı, Sakarya Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2002, sayı 6, s.77-103. 
ERUL B., 2007. Sahabenin Sünnet Anlayışı,Türkiye Diyanet Yayınları,Ankara. 
ESED, M., 1999. Kur'ân Mesajı Meal Tefsir, (Cahid Koytak-Ahmet Ertürk)İşaret 

Yayınları, İstanbul, (I-III). 
el-FERRÂHİDİ, H.b. A,  1988. Kitab’ül Ayn, Müessesetül Alemlil ,Beyrut. 
FİRUZABÂDİ, M b.Y, 1995. el-Kamusu’l Muhiyt, Darü’l Fikr, Beyrut. 
el-İSFEHANİ, M. R., 2010. Müfredat, Kur'ân Kavramları Sözlüğü,(Çev.Yusuf Türker), 

PınarYayınları İstanbul. 
GÖRGÜN,T.1998. Kur'ân Kıssaları'nın Neliği (Mahiyeti) Üzerine, Kur'ân Kıssalarının 

Anlam ve Değeri (IV. Kur'ân Haftası Kur'ân Sempozyumu), 17-18 Ocak.  
GÖRMEZ,H., 2017. Kur’ân-ı Kerîm’in İkili Anlatım Üslubu Bağlamında Tergib ve 

Terhib, Kuramer Yayınları,İstanbul.  
GÜLER, İ., ÖZSOY, Ö., 2001. Konularına Göre Kur'ân, Fecr Yayınevi, Ankara.  
GÜLLÜCE,V., 2006. Kamin Mesellerin Değerlendirilmesi-İbn Fazl Örneğinde, Atatürk 

Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, sayı: 25, Erzurum, ss.95-128. 
HANBEL, A.,2005. Müsned, Beytü’l Efkâri’d Devliyye,Lübnan.  
HEYET, 2007. (Hayrettin Karaman, Mustafa Çağrıcı, İbrahim Kâfi Dönmez,Sadrettin 

Gümüş) Kur'ân Yolu,DİB.Yayınları, Ankara,(I-V). 
HÜSEYİN b F., 1992. el-Emsâl’ü Kâmine fi Kur'ân’i Kerîm,(Tahkik Ali Hüseyin 

Bevvab) Mektebet’ül  Tevbe, Riyad. 
İBN MANZUR E., 1994. Lisânü’l-Arab, Daru’l-Sadr, Beyrut,(I-XV). 
İBN KAYYİM E.C.,1981, el’Emsâl’ü fi Kur’âni’l-Kerîm,(Tahkik,Said Muhammed 

Nemr El-Hatip), Dâru’l-Marife, Beyrut.  
İBN KESİR, E., 1999, Tefsiru’l Kur'ân’il Azim, II.Baskı, (Tahkik,  Sami b. Muhammed 

es-Seleme),Daru’l- Taybe, Riyad (I-VIII). 
İSLAMOĞLU, M., 2008. Hayat Kitabı Kur'ân,Düşün Yayıncılık, istanbul, (I-II).  
KANDEMİR, Y., 2004.  “mesel” maddesi TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara. 
el-KATTÂN, M. H.,1995. Mebâhis fi Ulumi’ l-Kur'ân, Mektebetü Vehbe, Kahire. 
KAYACAN M., 2013. Kur’ân’ ın Hz.Peygamber’i Eğitmesi,Pınar Yayınları, İstanbul.  
KILIÇ, S,1993. Mitoloji,Kitabı Mukaddes ve Kuranı Kerîm, Nil yayınları, İzmir. 
 ——- ,S, Kur'ân ve Hadislerde Temsili Anlatım Özellikleri, İslami İlimler Dergisi 

Tefsir Sayısı, Çorum Çağrı Eğitim Vakfı, Yıl 5, Sayı 1, Bahar 2010 (11-40).   
KONYALI, M. V.,1965. Hulasat’ ül Beyan Fi Tefsir’ül Kur'ân, Üçdal Neşriyat,İstanbul 

(I-XVI). 
el-KURTUBİ, M..A.,2011. el Camiu, li-Ahkami’l Kur'ân,Buruç Yayınları, Trc. M.Beşir 

Eryarsoy, İstanbul,(I-XX). 



KAYNAKLAR                                                                           Ayşe SEYİTHANOĞLU 

96 

KUTUP, S., Kur'ân’da Edebi Tasvir, trs. (Çev. Kamil Çetiner), Beka 
Yayınları,İstanbul. 

———-,1990. Din Budur, Arslan Yayınları, (Çev. Fehmi Ulus),İstanbul. 
———-,1980. Fi Zilali’l-Kur’ân, Dünya Yayıncılık,(Çev.Salih Uçan,ettin İnce,Mehmet 

Yolcu) İstanbul (I-X). 
el-MEVDUDİ, E.A., 1986. Tefhîmu'l-Kur'ân,(Çev.Kurul),İnsan Yayınları,İstanbul(I-V). 
———————.,2014.Kur’ân’a Göre Dört Terim,(ilk çev.İsmail Kaya-Osman     

Cilacı; yeni düzenleme,İsmail Çolak), Beyan Yayınları, İstanbul.  
MÜSLİM, E.H,2000,. el-Câmi’u’s—Sahih, Dârü’s Selâm, Riyad.  
OKUYAN, M., 2015. Kur'ân Sözlüğü, Düşün Yayıncılık, İstanbul.  
OKİÇ, T., 1995. Tefsir ve Hadis Usulünün Bazı Meseleleri, Nun Yayıncılık, İstanbul.  
ÖZ, A., 2011. Kur’ân’ ın Önerdiği Vasat Ümmet, Çıra Yayınları, İstanbul.  
ÖZCAN, H., 1995. İzmir.Matüridi’ye Göre Kur'ân’daki Kıssa ve Mesellerin 

Epistemolojik Amaç ve Önemi, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi, Sayı IX,ss. 103-117.  

ÖZDEŞ, T., 2006. Ahlak- Vahiy İlişkisi ve Kur'ân’da iman- Ahlak- Amel Bütünlüğü, 
Cumhuriyet Üniversitesi,İlahiyat Fakültesi Dergisi X/2 , s.5-21. 

ÖZLER, M., 2005.  İslam Düşüncesinde Tevhid, Rağbet Yayınları, İstanbul. 
———-, M., 2012. “tevhid” TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul. 
ÖZTÜRK, M., 2016. Kur'ân Kıssalarının Mahiyeti, Kuramer Yayınları, İstanbul.  
PAK, Z.,  2005. Allah- İnsan İletişimi, İlahiyat Yayınları, Ankara. 
POLATER K.,2005. Kur’ân’a Göre Hakka ve Bâtıla Dâvetteki Metodların Ahlâkî 

Özellikleri, Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sayı: 24, s. 121-145. 
er-RÂZİ, F., 2013. Tefsir-i Kebir, Mefatihül- Gayb,Huzur Yayınları,İstanbul,(I-XXIII). 
el-SABUNİ, 2012. Safvetü’t-Tefasir,(Çev..Sadreddin Gümüş,Nedim Yılmaz),Ensar 

Yayınları, İstanbul(I-VII). 
es-SALİH,S.S.,2015. Kur’ân İlimleri,(Çev.Said Şimşek) Hikmetevi Yayınları, İstanbul. 
SEYİTHANOĞLU,A.,2017. Bakara Sûresi 26. Ayette Geçen Temsili Anlatımın Sebebi 

Nüzûl ve Bağlam Açısından Değerlendirilmesi, Kahramanmaraş Sütçü İmam 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, cilt: XV, sayı: 30, s.607-630. 

SİNANOĞLU,M.,2010. “şirk”  maddesi TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul. 
el-SUYUTî, C. A.b.E 2002. el-İtkan fi Ulumi’l- Kur'ân, (Takdim ve Ta’lik, Mustafa Dib 

el-Buğa), Daru’l -İbn Kesir, Beyrut, Beşinci Baskı,(I-II). 
ŞENGÜL, İ., 2002. “ Kıssa” maddesi TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara.  
ŞİMŞEK, S., 2012. Hayat Kaynağı Kur'ân Tefsiri,Beyan Yayınları, İstanbul (I-V). 
et-TABERî, E.C.M.b.C 2002, Câmiu’l-Beyân an Te’vîli ‘Ayi’l-Kur’an, Dâru’l-İbn 

Hazm, Ürdün.  
TAŞDELEN, H., 2009.  “Meydânî’nin Mecme‘u’l-Emsâl’i Çerçevesinde Arap Deyim ve 

Atasözlerinde Bitkiler”, Bilimname : Düşünce Platformu, 2009/2, cilt: VII, sayı: 
XVII. 

et-TİRMİZİ, E.İ. M b. İ,1994. Süneni Tirmizi, (Tahkik Sıdkı Cemil el-Attar), Dâru'l-
Fikr, Beyrut.( I-V) 

ULUTÜRK, V., 1995. Kur'ân’da Temsili Anlatım, İnsan Yayınları,İstanbul. 
ÜNAL, A., 2011. Kur'ân’da Temel Kavramlar,Akademi yayınları, İzmir. 
el- VAHİDİ,E. H.A.b.A.,1992. Esbâbü Nüzûli’l-Kur’ân,Dâru’l-Islah,II.Baskı, 

Demmam. 
YİTİK, A.İ, 2001. Kur'ân’a Göre Hz. Meryem, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

Ankara.  



KAYNAKLAR                                                                           Ayşe SEYİTHANOĞLU 

97 

ez-ZERKEŞİ, B.M.b.A.,2006. el-Burhan fi ulumi’l-Kur’ân,(Tahkik, Muhammed Ebu’l 
Fadl Dimyati), Dar’ul Hadis.Beyrut. 

ez-ZEMAHŞERİ, M. 1992. Esasü’l-Belâga, Dar’ul Sadr,Beyrut. 
                  2003. el-Keşşâf an Hakâiki’t-Tenzîl ve Uyuni’l Ekâvîl fi Vucuhi’l -

Te’vil,Daru’l- Kütübü’l- İlmiyye,Beyrut,(I-IV). 
ZUHAYLî, V,  2005. Tefsirü’l Münir, Risale Yayınları, İstanbul(I-XV). 
ez-ZÜRKANî, M.A.,2015. Kur'ân İlimleri, Menahilu’l-İrfan Tercümesi, (Çev. Halil 

Aldemir,Ramazan Şahan)Beka Yayınları, İstanbul(I-II ). 



 

 

ÖZ GEÇMİŞ 
 

Kişisel Bilgiler 
Adı  Soyadı        :    Ayşe SEYİTHANOĞLU 
Doğum Yeri ve Tarihi  :    Kahramanmaraş 16.09.1980 
 
Eğitim Durumu 
Lisans Öğrenimi  :  Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat     
                                                   Fakültesi 
Yüksek Lisans  :   Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi Sosyal  
                                                   Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri ABD 
Doktora Öğrenimi 
Bildiği Yabancı Diller  :   Arapça  
Bilimsel Faaliyetler  : 
 
İş Deneyimi 
Stajlar    : 
Projeler   : 
Çalıştığı Kurumlar  :  
 
İletişim 
e- posta   : aseyithan@hotmail.com 
Tel    : 0 5444456910  
Tarih    :2018 


