
 

                                   

 

 

 

 
 

 

 

 
 

  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İSTANBUL TEKNİK ÜNİVERSİTESİ  SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

HAZİRAN 2018 

CAFERİLİKTE MERSİYE VE SİNEZEN 

 

Yeliz TURMUŞ 

Müzikoloji ve Müzik Teorisi Anabilim Dalı 

 

Müzikoloji Programı 

 

 

 

 



 

 



 

                  

      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

HAZİRAN 2018 

İSTANBUL TEKNİK ÜNİVERSİTESİ  SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

CAFERİLİKTE MERSİYE VE SİNEZEN 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Yeliz TURMUŞ 

(404121011) 

Müzikoloji ve Müzik Teorisi Anabilim Dalı  

 

Müzikoloji Programı 

 

 

 

 
Tez Danışmanı: Prof. Dr. Gözde ÇOLAKOĞLU SARI 

 





 





iii 

 

 

 

 

         

Tez Danışmanı :  Prof. Dr. Gözde ÇOLAKOĞLU SARI .............................. 

 İstanbul Teknik Üniversitesi  

Jüri Üyeleri  :  Doç. Dr. Belma KURTİŞOĞLU  .............................. 

         İstanbul Teknik Üniversitesi 

 

 

   Dr. Öğr. Üyesi Şeyma ERSOY ÇAK  ............................. 

Medipol Üniversitesi 

 

 

 

 

 

 

İTÜ, Sosyal Bilimler Enstitüsü’nün 404121011 numaralı Yüksek Lisans Öğrencisi 

Yeliz TURMUŞ, ilgili yönetmeliklerin belirlediği gerekli tüm şartları yerine 

getirdikten sonra hazırladığı  “CAFERİLİKTE MERSİYE VE SİNEZEN “başlıklı 

tezini aşağıda imzaları olan jüri önünde başarı ile sunmuştur. 

Teslim Tarihi  :  04 Mayıs 2018 

Savunma Tarihi  :  04 Haziran 2018 



iv 

 

 

 

 

 

 

 



v 

ÖNSÖZ 

Bu tez çalışmasında, Caferilik inancı içerisinde icra edilen mersiyeler ve sinezenlerin 

makamsal ve ritmsel yapılarının yanı sıra, cemiyet içerisindeki pragmatik, dinamik ve 

tarihsel aktarıcı özellikleri incelenmiştir. Konuya dair herhangi bir veritabanı mevcut 

olmadığından ve veri toplama aşamasının törenlerle bağlantılı olarak yılın belirli 

dönemlerine tekabül etmesinden dolayı araştırma, kendi iç bünyesinde yinelenen 

planlamaları zaruri hale getirmiştir.  

Bu çalışma, uzun yıllar Türkiye genelinde katılmış olduğum sayısız dini ritüellerdeki 

gözlemler sonucunda konumu, muhabbeti, saygınlığı ve adalet kavramı hiçbir 

toplumda değişmeyen Hz.Hüseyin(a.s)’in anısına yüzyıllardır icra edilen mersiyeleri 

şifâhi kültürden yazılı kültüre geçirerek bekasını sağlamaya katkıda bulunmak amacını 

hedefleyerek kaleme alınmıştır. 

Caferilik’te Mersiyeler ve Sinezen isimli yüksek lisans tezimde danışmanlığımı yapan 

hocam, Sn. Prof. Dr. Gözde ÇOLAKOĞLU SARI’ya, araştırma boyunca desteklerini 

ve bilgilerini esirgemeyen Cabir (Caferi Alimler Birliği), Caferider (Caferilik İnancını, 

Tanıtma, Araştırma ve Eğitim Derneği), Zehra Ana Yardımlaşma ve Dayanışma 

Derneği ve Zeynebiye Hareketi Gençlik Merkezi’ne, mersiye ve sinezenlerin 

geleneksel icralarını yeniden aktararak ve edebi yönden açıklamalarıyla notaya alım 

aşamasında çok ciddi katkılar sağlayan Hakk dostu Ali TUNCAY’a gönülden teşekkür 

ederim.  

 

Haziran 2018           Yeliz TURMUŞ

            

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 

 



vii 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖNSÖZ……. ............................................................................................................... v 
İÇİNDEKİLER ........................................................................................................ vii 
KISALTMALAR ...................................................................................................... ix 

ŞEKİL LİSTESİ ........................................................................................................ xi 
ÖZET……… ............................................................................................................ xiii 

SUMMARY .............................................................................................................. xv 
1. GİRİŞ….. ................................................................................................................ 1 

1.1 Araştırmanın Konusu ve Sorusu ........................................................................ 1 
1.2 Araştırmanın Amacı ........................................................................................... 1 
1.3 Araştırmanın Metodu ......................................................................................... 2 

1.4 Araştırmanın Kapsam ve Sınırları ...................................................................... 4 
1.5 Literatür .............................................................................................................. 5 

2. TARİHSEL DÖNEM ............................................................................................. 9 
2.1 İslamiyet Öncesi Arap Yarımadası’nda Yönetim Anlayışı, Dini Yapılanma ve 

Sosyal Düzen ............................................................................................................ 9 

2.2 İslamiyet’in İlanı, Hz. Muhammed (s.a.v) Döneminin Yönetim Anlayışı ve 

İslamiyet’in Sunduğu Yenilikçi, Eşitlikçi Yaklaşım .............................................. 14 

2.3 Asr-ı Saadet ve Yönetim Anlayışı .................................................................... 15 
2.4 Hz. Hüseyin ve Kerbela Vakası ....................................................................... 19 

2.5 Kerbela Vakasından Sonra Sosyal Düzen’deki Değişimler ve Bu Çerçevede 

İslam’daki Yaklaşımlar .......................................................................................... 20 
2.5.1 Tevvabinler ............................................................................................... 21 
2.5.2 Kiysâniye .................................................................................................. 21 

2.5.3 Zeydiye ...................................................................................................... 21 
2.5.4 İsmailiye .................................................................................................... 21 
2.5.5 İmamiyye (İsna-Aşeriyye) ........................................................................ 22 

3. CAFERİLİK VE RİTÜELLERİ (KAİDELERİ) .............................................. 25 
3.1 Caferilik ............................................................................................................ 25 

3.2 Caferilikte Esaslar ............................................................................................ 26 
3.3 Caferilik ve Mâh-ı mâtem ................................................................................ 27 
3.4 Caferilik Mezhebi İçerisinde Mâh-ı Mâtem Günlerindeki Ritüeller ................ 27 

3.4.1 Muharrem 1 ............................................................................................... 27 
3.4.2 Tasua ......................................................................................................... 27 

3.4.3 Aşura ......................................................................................................... 28 
3.4.4 Erbain (İmamın Kırkı) .............................................................................. 28 

3.5 Türkiye’de Caferiliğin Temsil Kurumları ........................................................ 28 

4. MÜZİKAL ANALİZ ............................................................................................ 31 
4.1 Mersiye ............................................................................................................. 35 
4.2 Sinezen ............................................................................................................. 38 
4.3 Belirlenen Eserlerin Makam, Biçim, Ritim Özellikleri .................................... 38 



viii 

5. SONUÇ… .............................................................................................................. 57 

KAYNAKLAR .......................................................................................................... 59 
EKLER…… .............................................................................................................. 63 

ÖZGEÇMİŞ .............................................................................................................. 79 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 

KISALTMALAR 

C. : Cilt 

Doç.  : Doçent         

Dr.  : Doktor 

Hz.  : Hazreti 

İTÜ : Istanbul Teknik Üniversitesi 

Prof. : Profesör 

S.  : Sayı 

s. : Sayfa 

s.a.v. : Sallallahu Aleyhi ve Sellem 

T.M.D.K. : Türk Musikisi Devlet Konservatuarı 



x 

 

   



xi 

 

ŞEKİL LİSTESİ 

Sayfa 

Şekil 2.1 : Arap yarımadası haritası (Url-1) ................................................................ 9 
Şekil 2.2 : Arap yarımadasının bölümleri .................................................................. 10 
Şekil 4.1 : Uşşak dörtlü .............................................................................................. 38 
Şekil 4.2 : Hüseyni beşli ............................................................................................ 39 
Şekil 4.3 : Saba dörtlü ................................................................................................ 39 

Şekil 4.4 : Rast beşli .................................................................................................. 39 
Şekil 4.5 : Muharrem Geldi Eza Geldi. ..................................................................... 40 

Şekil 4.6 : Muharrem Geldi Eza Geldi melodik biçim yapısı.................................... 41 
Şekil 4.7 : Hüseyin Geldi Kerbelaya Konak. ............................................................. 42 
Şekil 4.8 : Hüseyin Geldi Kerbelaya Konak müzikal biçim yapısı. .......................... 43 
Şekil 4.9 : Vurun Sine Vurun Başa. ........................................................................... 44 

Şekil 4.10 : Vurun Sine Vurun Başa melodik biçim yapısı. ...................................... 45 
Şekil 4.11 : Geldim Hüseyn Vay Diyem. .................................................................. 46 

Şekil 4.12 : Geldim Hüseyn Vay Diyem melodik biçim yapısı. ............................... 47 
Şekil 4.13 : Bu Hüseyn Kimdi Bele Şahlık Edir. ...................................................... 48 
Şekil 4.14 : Bu Hüseyn Kimdi Bele Şahlık Edir melodik biçim yapısı. .................... 49 

Şekil 4.15 : Söyle Hüseyne Ey Saba. ......................................................................... 50 
Şekil 4.16 : Söyle Hüseyne Ey Saba melodik biçim yapısı. ...................................... 51 

Şekil 4.17 : Hüseynim Vay Hüseynim Vay. .............................................................. 52 

Şekil 4.18 : Hüseynim Vay Hüseynim Vay melodik biçim yapısı. ........................... 53 

Şekil 4.19 : Dolanır Ali (Eli) Kızı. ............................................................................ 54 
Şekil 4.20 : Dolanır Ali (Eli) Kızı melodik biçim yapısı. .......................................... 56 
Şekil A.1 : Azerbaycan’dan gelen Elde Kalem Kan Ağlar isimli kitabın kapak sayfası.

 .............................................................................................................. 63 

Şekil A.2 : Azerbaycan’dan gelen Elde Kalem Kan Ağlar isimli kitabın arka kapak 

sayfası. .................................................................................................. 64 
Şekil A.3 : Azerbaycan’dan gelen Elde Kalem Kan Ağlar isimli kitabın iç kapak 

sayfası. .................................................................................................. 65 
Şekil A.4 : Azerbaycan’dan gelen Elde Kalem Kan Ağlar isimli kitabın künyesi. ... 66 

Şekil A.5 : Azerbaycan’dan gelen Elde Kalem Kan Ağlar isimli kitabın sayfa 

örneği. ................................................................................................... 67 
Şekil A.6 : Türkiye’de yayınlanan Mersiye kitabı örneği şiir antolojisi. .................. 68 

Şekil A.7 : Türkiye’de yayınlanan Sinezen ve Ağıtlara ait kitap örneği. .................. 68 
Şekil A.8 : Deste defteri örneği 1.sayfa. .................................................................... 69 
Şekil A.9 : Deste defteri örneği 2.sayfa. .................................................................... 70 
Şekil A.10 : Deste defteri örneği 3.sayfa. .................................................................. 71 

Şekil A.11 : Deste defteri örneği 4.sayfa. .................................................................. 72 
Şekil A.12 : Deste defteri örneği 4.sayfa ikinci bölüm. ............................................ 73 
Şekil A.13 : Deste defteri örneği 5.sayfa. .................................................................. 74 

Şekil A.14 : Deste defteri örneği 6.sayfa. .................................................................. 75 



xii 

Şekil A.15 : Deste defteri örneği 7.sayfa. .................................................................. 76 

Şekil A.16 : Deste defteri örneği 8.sayfa. .................................................................. 77 
Şekil A.17 : Deste defteri örneği 9.sayfa. .................................................................. 78 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



xiii 

CAFERİLİKTE MERSİYE VE SİNEZEN 

ÖZET 

Türkiye, mezhepsel çeşitlilik bakımından oldukça zengin bir ülkedir, bunun köklerini 

tarihsel diyaloglar ve jeopolitik konum ile açıklamak mümkündür. Bu çeşitlilik 

içerisinde Muharrem ayında yazılı ve görsel basında adından yoğunlukla bahsedilen 

Caferiler, yaklaşık iki ay boyunca kesintisiz devam ettirdikleri matem ritüelleri ve eza 

meclisleri açısından son derece dikkat çekici bir konumdadır. Türkiye’deki mezhepsel 

yapılar içerisinde Hz. Hüseyin ve ailesinin katledilmesi ile ilgili yas ritüellerinde bu 

kadar uzun süren mâh-ı mâtem törenlerine rastlanılmamaktadır. Bu konuda oldukça 

köklü ve sistematik ritüelleri olan erkanlar içerisinde bile Muharrem yası, masumu 

paklar olarak adlandırılan ve üç gün süren oruçtan sonra, devamında gelen 12 günlük 

oruç akabinde (ya da 12. gün bitiminde ya da 12. gün öğle vakti bitiminde) aşure 

yapılarak sona erdirilirken, Caferilik’te matem ritüelleri Muharrem ayının ilk 

gününden Sefer ayının sonuna kadar deste grupları tarafından farklı isimlerde (tasua 

gecesi, aşura (Şam-ı Gariban),imamın yedisi,erbain…) düzenlenen eza meclisleri ile 

devam eder.  

Ülkemizde her yıl, Caferiler tarafından Muharrem ayının 10. Günü olan Aşura ve 

İmamın 40.günü olan Erbain günlerinde, daha önceleri Halkalı Meydanı’nda şimdi ise 

o alana inşa edilen Yahya Kemal Beyatlı Kültür Merkezi’nde gerçekleşen geniş 

katılımlı törenler yapılmaktadır. Bu törenler, Hz. Ali’nin oğlu Hz. Hüseyin’in ve 72 

evladının (bu 72 kişi içerisinde kendi çocukları, ben-i Hâşim’in evlatları ve kendisine 

yarenlik eden dostları bulunmaktadır.) Kerbela’da,Yezit tarafından susuz şehit 

edilmesinin yasını temsil etmekte ve Kerbela vakası gerek Türkiye’den gerek 

yurtdışından davet edilen mersiyehanların icra ettiği mersiyeler ve sinezenler eşliğinde 

hatırlanmaktadır. Bu çalışmada, İstanbul’da binlerce Caferi’nin katılımıyla 

gerçekleşen, tören ve eza meclislerinde okunan mersiyelerin, sinezenlerin (destelerin) 

genel formları incelenmiş olmakla birlikte, mâh-ı mâtem ritüelleri aşura’dan sonra 

sefer ayının sonuna kadar devam ettiği için Erbain ve diğer eza meclisleri de çalışmaya 

kısmen dâhil edilmiştir.  

20.yy ortalarından itibaren kültür eksenli disiplenler arası metodoloji yaklaşımları 

bizleri yapmış olduğumuz müzikal incelemelerde “Kültürel Unsurlara”yönlendirmiş 

ve kültürel etkilerin, müzikal formlar üzerindeki fonksiyonlarını dikkate almaya sevk 

etmiştir. Toplumsal yapı üzerinde kültürün reaksiyon göstermediği yaşamsal alanlar, 

dini ritüeller, sosyal etkileşimler, toplumsal figürler yoktur yani hayatın her alanında 

kültürel izlerin sirayet ettiği üretimlere rastlamak mümkündür. 

 İslam kültürü içerisinde müziğin özel bir durumu söz konusudur, bu konuda pek çok 

farklı fikirler öne sürülmüştür. Uygun görenler kadar sakıncalı olduğunu düşünenler, 

tek kadın sesinin haram olduğunu savunanlar kadar teganni ile okunmasının tamamen 

yanlış olduğunu iddia edenlere de rastlanılmaktadır.  

 Caferilik inancı içerisinde de mersiyelerin özel bir durumu vardır. İslam Tarihi’nin,  

Asr-ı Saadet Dönemi’nden sonra hilafet meselesi sebebiyle, seyrini değiştiren Kerbela 

Vakası’nın tüm yönleriyle anıldığı Mâh-ı Matem’de okunan mersiyeler, sinezenler 

(desteler) ve Zebân-i hâller, müziğin toplumsal hafızadaki izdüşümlerini anlamak ve 

tanımlamak bakımından işlevsel bir görevi üstlenmektedir.  



xiv 

Bizim bu çalışmadaki hedefimiz; mukayeseli bir kültürel ya da teolojik olay naklinden 

ziyade olayların meydana gelmesindeki sürece, yani olaydan öte olgulara dikkat 

çekerek bilimsel veriler rehberliğinde analitik çıkarımlar yaparak araştırmanın konusu 

kapsamında, araştırma sorularına objektif bir katkı sunmaktır. Bu araştırmayı ana 

yörüngesinden çıkarmamak için çalışma İslam öncesi Arap Kültürünü açıklayarak 

başlatılmıştır ; çünkü var olan mevcut yapının pozitif ve negatif yanlarını izah 

etmeden, öne sürülen reformist (yenilikçi) hareketi betimlemek ve toplumsal normlar 

dâhilinde değerlendirmek mümkün değildir. Araştırma, mukayeseli bir anlatım 

mantığından ziyade veriler dâhilinde durum tespiti, kronolojik tarih metodolojisi  ile 

dönemsel betimlemeler ve bunların toplumsal  hafızaki etkileri, İslam ile tebliğ edilen 

yeni hareketi (yapılanmayı) ihtiyaç değil zaruret haline getiren sosyal- siyasi- iktisadi 

yapı ve bu yeni idari düzene muhalif hareketler ve tüm bu tasvir edici aktarımlar 

temelinde tespit edilen eserlerin, müzikal formlarının analizini yapmayı 

amaçlamaktadır.  

Caferilik’te Mersiye ve Sinezen isimli bu çalışma, müzikal alanda üzerinde hiç 

çalışılmamış bir konudur. Mersiyeler hakkında edebi açıdan hazırlanan çalışmalar 

olmasına rağmen Caferi mezhebi ritüelleri içerisinde icra edilen mersiyeleri kapsayan 

müzik tabanlı bir çalışmaya rastlanılmamıştır. Bu sebeple çalışmada pek çok 

metodolojik yöntem ile veri toplama çalışmaları yapılmıştır. Mevcut verilerin şifahen 

aktarılması ve yazılı kaynak sınırlılığı (nota,güfte) buna ek olarak tarihsel kısma dair 

kaynakların Farsça, Arapça ya da bu lisanlardan çeviri olmaları yine bu çalışmaların 

sadeleştirme ya da çevirilerinin taraflı olup olmadığının tespiti, doğru bilgi konusunda 

titiz bir çalışmayı gerektirmiş ve bundan mütevellit veri analiz aşaması uzun 

sürmüştür.  

Caferi mezhebindeki mersiyelere dair bir derleme çalışması yapılmadığı için, bu 

araştırma, alan araştırması metodolojisi ile derleme yöntemi üzerinden 

programlandırılmış, Deste grupları ve mersiyehanlar ile yapılan görüşmeler ile 

temellendirilmiştir.  

Bu çalışma, dört bölümden oluşmaktadır ve araştırma sorusuna nesnel bir yanıt bulma 

hedefiyle konuyla ilgili tüm alt başlıklar detaylıca incelenmiştir. İlk bölümde 

araştırmanın metodolojik yaklaşımları, çalışmanın amacı ve hangi sorulara cevap 

aradığı açıklanmıştır, ikinci bölümde İslam Öncesi Arap yarımadasının yönetim 

anlayışı ve sosyo-kültürel yaşamı incelenmiş, İslam Tarihi ve İslam Dini ile Arap 

yarımadasında kurulan İslam Medeniyeti’ne dair bilgiler aktarılmış ve bu tarihsel 

kronoloji ile muhalif yaklaşımlar içerisinde İsna-Aşariye (Caferilik) ele alınarak temel 

felsefesi ve uygulamaları açıklanmıştır. Üçüncü bölümde, tez başlığını kapsayan 

Caferilik ile ilgili teoloji tabanlı veriler sunulmuş ve bu mezhebe dair ritüeller 

aktarılırken akabinde bu inanışın kurumsal temsil yapıları tanıtılmıştır. Dördüncü 

bölüm müzikal analiz olarak düzenlenmiş, notaya alınan eserler makam, usûl yapısı 

olarak incelenmiş ve tüm bu veriler dâhilinde sonuç kısmında çalışmanın neticesi 

anlatılmıştır.  

 

Anahtar Kelimeler : Aşura, Erbain, Caferilik, Kerbela, Sinezen, Mersiye, Zebân-i 

hâl.  

 



xv 

LAMENT AND SINEZEN IN JAAFARI 

SUMMARY 

Turkey is a country with very rich sectarian diversities, and its roots can be explained 

by countrty’s geopolitical position and historical dialogue. Within this diversity, the 

Jaafari, who are frequently mentioned in both printed and mass media in the month of 

Muharrem, they are in a very remarkable position in terms of the mourning rituals and 

torment councils which they have continued for about 2 months without interruption. 

In sectarian structures in Turkey, there are no mourning ceremonies for so long in the 

rituals related to the massacre of Hussein and his family. Even within the well-

established and systematic rituals of senior domains, Muharrem mourning is called as  

“masumu paklar” (unspotted and pure ones) and ended by cooking ashoura (Noah’s 

pudding) after three days of fasting followed by a 12-day fasting (or at the end of the 

12th day or at noon time of the 12th day); Mourning rituals in Jaafari sect are organized 

in different names (tasua night, ashoura, sham-i gariban), imam’s seventh, erbain...) 

by deste (bouqet group) from the first day of the month Muharrem until the end of the 

month Safer, and continues with the torment councils. 

In our country, large ceremonies held at the Yahya Kemal Beyatlı Cultural Center in 

Halkalı Square, which is now built on that area, every year in the days of Ashura and 

Erbain, 10th Day of Muharrem and the 40th of the Imam. These ceremonies, Hz. Ali’s 

son Hz. Hüseyin and 72 sons (these 72 people have their own children, sons of ben-i 

Hâşim) Karbala is remembered in the presence of anhydrous represents the age of the 

martyrs of Karbala. In this study, with the participation of thousands of Jaafari in 

Istanbul, the general forms of the elegiac poetry, and laments (deste) read in the 

ceremonies and torment prayer assemblies have been examined; and Erbain and other 

torment councils have been partilly included into the study since the mâh-ı mâtem 

mourning rituals continued after Ashura until the end of the month Safer 

From the middle of the 20th century, culture-oriented interdisciplinary methodology 

approaches have led us to  “Cultural Elements”in musical analyzes that we have done, 

and emphasized the effects of cultural influences to take into account their functions 

on musical forms. There are no areas, religious rituals, social interactions, or social 

figures on the social structure that the culture does not react to, so it is possible to come 

across productions where cultural traces spread in every area of life in Islamic culture, 

there is a special situation of music, in which many different ideas are put forward.  

Some argue that it is sin, while others say it is not. 

There is a special state of laments in Jaafari sect. It is a functional task in terms of 

understanding and defining the effects of the musicals (mersiye, sinezen (deste) and 

Zebân-i hâller) that are mentioned in all aspects of Karbala event, which has come into 

being due to the issue of caliphate in Islamic History. 

Our goal in this study is to present an objective contribution to research questions 

within the context of researching by making analytical inferences under the guidance 

of scientific data, drawing attention to the fact that phenomena come to the point of 

events rather than transposition of a comparative cultural or theological event. The 

study was initiated by explaining the pre-Islamic Arabic culture in order to avoid this 

research deviate from the main axis; because it is not possible to describe and evaluate 

the reformist (innovative) movement proposed without explaining the positive and 



xvi 

negative aspects of the existing structure and within the social norms. This study is 

based on the chronological history methodology and periodical representations and 

their social memory effects, the social-political-economic structure which makes 

necessity a new movement (structuring) notified by Islam, and musical forms of works 

determined on the basis of all these descriptive passages. 

This work, named laments (Mersiye and Sinezen) in Jaafarism, is a subject that has 

never been studied on the musical field. Despite the fact that there were literary works 

prepared about the lament, there was no music based study covering the troops 

practiced in the rituals of the Jaafari sect. For this reason, data collection studies have 

been carried out with many methodological methods in the study. In addition to the 

limitation of written sources (note, lyrics), the fact that the sources of the historical 

limitation are translations from Persian, Arabic or other languages, and the lengthy 

data analysis phase took a long time.  

This research was based on interviews with working groups, especially programmed 

through field research and review methodology, as there was no review of the marshals 

in the Jaafari sect. 

This study is consist of four chapters and all sub-headings related to the subject are 

examined in detail in order to find an objective answer for the research question. In 

the first part, the methodological approaches of the research, the purpose of the study 

and the answers to the questions were explained. In the second part, the management 

understanding and socio-cultural life of the pre-Islamic Arabian Peninsula were 

examined and the information about Islamic History and Islamic Religion and the 

Islamic Civilization founded on the Arabian Peninsula and Isna-Aşariye (Jaafari) in 

opposing approaches and basic philosophy and practices have been explained. In the 

third chapter, the theoretical basis about the thesis is presented and the rituals about 

this sect are presented and then the institutional representations of this belief are 

introduced. The fourth chapter is organized as musical analysis, the notated works are 

examined in form, rhythm of lament and procedure and within this data, the effect of 

working in the result part is explained. 

 

Key words : Ashura, Erbain, Jaafaria, Kerbala, Sinezen, Elegy (Lament), Zebân-i hâl 

 

 

 

 

 



1 

1.  GİRİŞ 

1.1 Araştırmanın Konusu ve Sorusu 

Müziğin, toplumsal hareket, toplumsal algı ve toplumsal tutum üzerindeki 

yönlendirme gücü çok yüksektir. Bireyler, içerisinde bulunduğu sosyal düzen 

çerçevesinde karşılaştıkları müzikal yapı ile aidiyet duygusunu hissederler. 

Kendilerini müzik aracılığıyla ifade edebildikleri gibi, kutsal gördükleri değerlerini ki 

bu değerlerin içine milli ve dini duygular da dâhildir, müzikal formlar dâhilinde 

sunabilirler. Bir müzikal yapı içerisinde o topluma ait, sosyo-ekonomik-dini özellikleri 

gözlemleyebilirsiniz.Müzikal yansıma, olgu dediğimiz sürecin birikimi olarak 

karşımıza çıkmaktadır ve bu yansımanın müzikal üretimleri, mutlak etkenler 

neticesinde formuna ulaşarak, temsili bir rol üstlenmektedir. Bu araştırma, temsili rol 

hattı üzerinden Caferilik ritüelleri içerisinde icra edilen mersiyeleri ve sinezenleri, 

genel adıyla desteleri kapsamaktadır.     

Araştırma konumuz olan Caferilik’te Mersiyeler ve Sinezenler hakkında daha önce 

müzikal açıdan herhangi bir inceleme yapılmamıştır. Bu durumu göz önünde 

bulundurarak çalışma eksenimizi doğru bir yörüngede tutmak amacıyla iki ana soru 

belirlenmiş ve bu sorular çerçevesi dâhilinde araştırma yürütülmüştür. 

Caferilik’te Okunan Mersiyeler Nelerdir ve Bu Mersiyelerin Müzikal Yapısı Nasıldır?  

1.2 Araştırmanın Amacı 

Bu araştırma, daha önce incelenmemiş bir konuyu kapsaması bakımından Caferi 

mezhebi içerisinde müziğin (mersiye, sinezen, deste) işlevsel ve pragmatik yönünü 

ortaya koymayı amaçlamakla birlikte icrası yapılan, geleneksel nitelik kazanmış ve 

şifahen aktarılarak öğrenilen eserlerin notaya alınarak kalıcı bir nitelik kazanmasına 

katkı sağlamayı amaçlamaktadır. Araştırmanın amacı; eksen soruları olan “Caferilikte 

okunan mersiyeler, sinezenler nelerdir ve bu mersiyelerin müzikal yapısı 

nasıldır”konusuna nesnel bir cevap aramaktır.  



2 

Popüler Kültürün sirayet ettiği üretimler ya da son dönem içerisinde icrası yapılan 

mersiyelerin tespitinden ziyade geleneksel icra içerisinde yerini almış ve genel kitle 

tarafından meclislerde icra edilen, toplumun farklı katmanları tarafından uzun süreli 

bir tarihsel nitelik kazanmış ve yaygın olarak bilinen mersiyelerin tespitini yapmaya 

çalışılmıştır. 

Daha önceki konu hakkında araştırma yürütülmediğinden bu çalışma ilerde yapılacak 

projeler için veri tabanı oluşturma konusunda zemin hazırlayacaktır. Araştırma sadece 

müzikal açıdan değil tarihsel açıdan derlenen bilgiler dâhilinde Caferi Mezhebi 

içerisinde icra edilen mersiye, sinezen ya da genel adıyla destelerin kültürel açıdan 

işlevini ortaya koymaya katkı sağlamayı hedeflemektedir. Bilindiği üzere, kültürel 

değerler yazılı ve yazısız formlar halinde toplumsal düzen içerisinde dinamik bir 

yapıda varlığını sürdürür. Kültür, toplumların kendi geleneksel yaşantıları ile 

şekillenen bir özelliğe sahiptir. Bireylerin uygulamaları ile toplumsal bir nitelik 

kazanır. Yani kültürel aktarım bireyde başlar. Bireye topluma aidiyet ruhu kazandırır. 

Bireylerin birlikte icraları ciddi bir etkileşim ve duygu yoğunluğu yaratmaktadır. 

Aslında bu bir çeşit eğitsel yapıdır. Gerek şifâhi gerek yazılı olarak aktarılan bir olayın 

müzikal bir dizayn içesinde tekrarlanarak öğretilmesi ve unutturulmaması önem arz 

etmektedir.  

1.3 Araştırmanın Metodu 

Bu çalışma, içerik itibariyle tek bir yöntem üzerinden yürütülmemiştir, Çalışma hem 

gözlem hem derleme hem alan araştırması kapsamındadır. Araştırma konusunun 

tarihsel kısmında nesnel bir yaklaşıma ulaşabilmek için İslam Öncesi dönemlerdeki 

sosyal yapıdan başlayarak İslam ve sonrasına ait veri tabanları teker teker taranmış, 

Arapça ve Farsça olan kaynaklar konusunda uzman dilbilimciler ile tetkik edilmiş ve 

bu kaynak taraması konusunda aralarında ihtilaflı olan grupların ifadelerini kapsayan 

veriler, teolojik metodolojiler ile mukayeseli olarak incelenmeye çalışılmıştır. Bu 

döneme ait kaynak tespitleri, tek bir hat üzerinden yürütülmemiş, diğer semavi dinlere 

ait kutsal kitaplar içerisindeki dönemsel tasvirler, sembolik ifadeler, inanç çeşitlilikleri 

ve ibadet yapıları/yerleri konusunda arkeolojik veriler incelenmiştir. 

Çalışma, esas itibariyle bir alan araştırması niteliğindedir. İstanbul’da Caferilerin 

yoğun olarak yaşadığı bölgelerde (özellikle Halkalı) sadece Mâh-ı mâtem içerisinde 

gerçekleştirilen Eza Meclislerine değil Caferilik mezhebi içerisinde kutsal kabul edilen 



3 

tüm ritüellere iştirak edilerek yapılan gözlemler ve derlemeler dâhilinde kayıt ettiğimiz 

müzikal veriler, aşura törenlerinin ulaşılan en eski mevcut verilerinin kronolojik 

metodoloji ile analizleri, Zeynebiye Gençlik kolları ile yapılan birebir görüşmeler, 

anma günleri ve törenlerde mersiyehanlar ile yapılan birebir görüşmeler dâhilinde eser 

analizleri, Zeynebiye’nin kaynak olacak önderlerinin kişisel arşivlerinin taranması, 

Azerbaycan’dan gelen mersiye ve deste kitapları (Azerbaycan kaynaklı mersiye kitabı 

ve Türkiye’de icrası yapılan mersiye ve sinezenlere ait bir deste defterinin nüshası ek 

kısmında sunulmuştur.) ve İstanbul’daki cemiyette bulunan deste defterlerinin 

incelenmesi, dijital kayıtları bulunan eserlerin yeniden icra edilerek yorum farkı 

alanında mukayeseli tespitler yapılması gibi pek çok çalışma sistematiğine 

dayanmaktadır.  

Araştırmada zamanlama ve planlama açısından çok ciddi düzenlemeler yapılmıştır. 

Derlenecek eserlerin tespiti, belirlenmesi ve kaynak kişiler ile görüşülmesi ve onlara 

bu bilimsel çalışmanın anlatılması, ilk defa bu minvalde bir çalışma yapıldığı için 

rasyonel açıklamaların yapılması, eser seçimlerinde nelerin kriter olarak kabul 

edildiği, çalışma alanına dair tarihsel geçmişin taranması ve ön hazırlık evreleri    

(alana gidilmesi, etkinliklere katılım) gibi pek çok konuda programlamalar yapılmıştır. 

Sosyal bilimler alanında deneysel bir durum söz konusu olmadığından, bugün icra 

edilen bir eser yarın toplumdaki duygu yoğunluğu ile farklı müzikal kalıplar ile 

karşımıza çıkmıştır, çıkmaktadır. Araştırmada bu değişkenler göz ardı edilmeden ve 

elbette konu bütünlüğünden uzaklaşmadan aktarımlar yapabilmek önem arz etmiştir. 

Caferilikte Mersiye ismi ile yürütülen bu çalışmanın en kritik noktalarından biri 

çalışma amacı ile çalışma sorusunun entegre bir biçimde sonuca ulaşmasını 

sağlamaktı. Bu süreç, kütüphanede çalışma sistematiğinden çok daha farklı bir yöntem 

ile tamamlandı; çünkü verilerin kişisel kütüphanelerden çıkarılıp araştırmaya 

sunulması için pek çok kişi ile görüşmeler yapıldı. Bu kişisel arşivlerin toplumsal 

paylaşım alanına dair bir çalışmada kaynak gösterilmesi için yapılan görüşmeler uzun 

bir sürecini kapsadı.  

Tarihsel kısımdan, müzikal kısma geçiş oldukça önemli idi; çünkü ilk kısım oldukça 

yoğun bir bölümdü ve burada ekseni doğru tutmak bütünlük sağlamak için temel 

ilkelerden biriydi. Bilgi aktarımını kronolojik sistem içerisinde programlamak, 

araştırmanın kademeli ilerlemesi bakımından kaçınılmazdı.Caferi mezhebi içerisinde 

icrası yapılan mersiye ve sinezenlerin içerik özelliklerinin merkezinde Kerbela olayı 



4 

olduğu için bu konunun mümkün olduğu kadar saydam, tarafsız, tarihsel belgelere 

dayanılarak, dönemin tarihsel özellikleri ve kültürel sembolleri göz ardı edilmeden, 

ihtimaller dâhilinde değil, taraflı ve tarafsız kaynakları eleyerek tamamen güvenilir bir 

zemin rasyonalitesinde, kapsamlı, açıklayıcı ve net ifadeler ile açıklanması, konunun 

tarihsel ve müzikal yönü arasındaki korelasyonun izahı için kaçınılmazdı. Bu açıdan 

tasarı sonrası ulaşılan yeni bilgilerde kapsam dâhilinde değerlendirilmeye alınmış ve 

çalışmaya dâhil edilmiştir.  

1.4 Araştırmanın Kapsam ve Sınırları    

Konunun tarihsel kısmı ayrı bir tez konusu niteliğinde olduğundan ve müzikal yapının 

oluşmasının birincil derecede rol üstlendiğinden, buna ek olarak genişlemeye müsait 

bir ihtiva içerdiğinden, anlaşılır, net tarafsız aktarım hedefler arasında olmuş ve bu 

hedef çizelgesinde bölümler arasında bütünlük sağlanmaya çalışılmıştır.  

Bu araştırmanın temel dayanağı belirtildiği üzere, alan araştırmasıdır. Çalışma alanı 

Halkalı’da yoğun olarak yaşayan Caferiler ve Muharrem ayında yapılan Eza 

Meclisleridir lâkin sadece Halkalı bölgesinde değil İstanbul’da mevcut olan Caferi 

Camileri kapsamında farklı bölgelerde de veri toplama çalışmaları yapılmıştır. Bu 

konu hakkında daha önceleri makamsal ve ritmsel bir analiz çalışması 

yapılmadığından çalışmamız, araştırma konusuna giriş olarak değerlendirilmeli ve 

başlangıç kabul edilmelidir. 

 Caferilik’te matem ritüelleri senenin belirli dönemlerinde, Muharrem ayının ilk 

gününden Sefer ayının sonuna kadar deste grupları tarafından farklı isimlerde (tasua 

gecesi, aşura, imamın yedisi, erbain) düzenlenen eza meclisleri ile devam ettiği için 

araştırma bu açıdan uzun süreli gözlem çalışmaları neticesinde somut bir format 

üzerinden genel yapısına ulaşabilmiştir, özellikle yurtdışından gelen mersiyehanların 

canlı performanslarının analiz aşaması, mevcut bir veri tabanı olmayışı, 

mersiyehanların yurtdışından davetleri ve serbest bir icra tekniği üzerine müzikal 

yapıyı kurmaları, orkestra ya da herhangi bir enstrumanın eşlik saz olarak 

kullanılmamasından dolayı deşifre ve dikte bölümlerindeki makamsal yapılar ile ilgili 

analiz süresi, kalıplaşmış ezgilerin tespiti ve bu konuda kaynakların karşılaştırılma 

süreleri oldukça uzun bir çalışma dönemini kapsamıştır. Varsayımlar ve farazi 

yaklaşımlardan izole bir biçimde tüm kaynaklara ulaşılmaya çalışılmış ve bu 



5 

kaynaklar tarafsız bir biçimde incelenerek değerlendirmeye alınmıştır. Bu yaklaşımlar, 

çalışmanın kapsam ve sınırı konusunda ciddi bir planlama ihtiyacını gerektirmiştir. 

1.5 Literatür  

Çalışmaya konu olan müzikal yapı, tarihsel süreçten doğrudan etkilenmiştir. Özellikle 

güfte bölümleri birebir tarihsel aktarım ile toplumsal hafıza niteliğindedir. Araştırma 

konusu doğrudan İslam Tarihi ile ilgili olduğundan ve İslam Tarihi’nde meydana gelen 

bir olayın ardından zuhur eden toplumsal travma sonucunda icra edilen edebi yapı 

üzerine kurulu olduğundan İslam Tarihi’ne dair 300’e yakın kaynak incelenmiştir. 

Tarihsel bölümde anlatılan tüm olaylar, kronolojik olarak mersiye ve sinezen güfteleri 

içerisinde mevcuttur. Bu sebeple bahsi geçen coğrafyaya dair tüm yapılar dikkate 

alınarak, İslam öncesi dönemlerden başlayarak sosyo-kültürel yapı ve bu yapı 

dâhilinde Caferilik mezhebi ve tarihi hakkında kapsamlı bir literatür çalışması 

yapılmıştır. Bu literatür çalışmasında sadece Türkçe ya da çeviri eserler değil Arapça 

ve Farsça kaynaklarda incelenmiştir. Bu eserlerden bazıları:  

Ahmed, B. C. (2016). Kabiletu Taglib Ve Devruha Fi Tarihi’l-Arab Kable’l-İslam Ve 

Sadri’l-İslam. Büşra Ca’fer Ahmed. Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye.  

Allamah Shaykh Muhammad Husayn Al Kashıfu’l- Ghıta, (1931). The Orıgın Of 

Shı’ıte Islam and Its Prıncıples (Asl Ash-Shi’ah Wa Usûluha) Qum, Iran; 

Ansariyan Publication. 

Askari. M. (2000). The Role Of A’ishah İn The History Of İslam: A’ishah İn The Time 

Of Mu’awiyah Ibn Abi Sufyan (Ala Ad-Din Pazargadi, Çev.). Tehran: 

Naba Organization. 

El- Hasani (1969). Ali B. Ebî Talib: İmamü’l-Arifin = El-Burhanü’l-Celi Fî Tahkiki 

İntisabi’s-Sufiyye İla Ali; Fethü’l-Meliki’l-Alî, Bi-Sıhhati Hadîsi Bâbu 

Medîneti’l-İlm Alî. / Ahmed B. Muhammed B. Sıddik Gumari El-Haseni, 

Kâhire: Matbaatü’s-Saade. 

Hasan, İ, H. (1985). Siyasi-Dini-Kültürel-Sosyal İslam Tarihi: Hz. Peygamber (S. A. 

S.)’İn Hayatı-Hülefa-i Raşidin-Emeviler, İstanbul: Kayıhan Yayınevi.  

Hitti, P, K. (1980). Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi. (çev. Salih Tuğ) İstanbul: Boğaziçi 

Yayınları.  



6 

Kuleyni, (940). Ku-Sul-u Kafi: Ehl-i Beyt İmamlarından Sorular ve Cevaplar Hz. 

İmam Cafer-i Sadık (A. S.)’ın Mektebinde Akıl - İlim ve Tevhid, (T. Uluç 

Çev.). İstanbul: Can Yayınları. 

Kummi, Ebu Halef. (2004). Şii Fırkalar = Kitabü’l-Makalat Ve’l-Fırak, (H. Onat & 

S. Hizmetli & S. Kutlu & R. Şimşek Çev.). Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları. 

Meniş, C. İ. (1391). Muhaciran-ı Musevi: Berresi İlmi Zindegani Ferzendan Ve 

Nevadigan-ı Hazret-i İmam Musa Kazım A.S. ve İlel-i Muhacirat Anha Bi 

İran. Tahran: Müessese-i İntişarat-ı Emir Kebir. 

Muhakkık, M. (1990). Devvumin Bist Guftar: Der Mebahis-i Edebi ve Tarihi ve Felsefi 

ve Kelami ve Tarih-i Ulum-U Der İslam. Tahran: Müessese-i Mütalaat-ı 

İslami Danişgah-ı Mcgill Şube-i Tahran. 

Mustafavi, H. (1990). El-Hakaik Fî Tarihi’l-İslâm ve’l-Fiten Ve’l-Ahdas. Kum: 

Merkez-i Neşri’l-Kitâb. 

Necefzade, Y, K. (1966). Ehl-i Beyt ve 12 İmam: Gerçek ve Bilinmeyen Yönleriyle 

İslam Tarihi. İstanbul: Neşriyat Yurdu. 

Ocak, A, Y. (2005). Tarihten Teolojiye: İslam İnançlarında Hz. Ali, Ankara: Türk 

Tarih Kurumu. 

Öğmüş, H. (2013). Cahiliye Döneminde Araplar: Cahiliyye Şiirine Göre İslam 

Öncesi Arap Toplumu ve Kur’ân’ın Getirdiği Değişim, İstanbul: İz 

Yayıncılık. 

Panipeti, M, İ. (1971). İslam Yayılış Tarihi, (A. Genceli Çev.). İstanbul: Toker 

Yayınları. 

Paşa, M, K. (1890). Aşkın Hazineleri: Makalid-i Aşk (Kerbela Mersiyeleri), İstanbul: 

Kevser Yayınları. 

Racy, A. (2007). Arap Dünyasında Müzik Tarab Kültürü ve Sanatı, (S. Aygün Çev.). 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Rahman, H, U. (1995). İslam Tarihi Kronolojisi: 570-1000. (A. Büyükköse Çev.). 

İstanbul: Birleşik Yayıncılık. 



7 

Rıza, Ö. (1928). İslam Tarihi: Sadr-ı İslam: 4: Hazreti Ali, İstanbul: Asarı İlmiye 

Kütüphanesi. 

Robinson, F. (2005). Cambridge Resimli İslam Dünyası Tarihi.  

Şeriati, A. (1977). Ali Şiası Safevi Şiası, (F. Artinli Çev.). İstanbul: Yöneliş Yayınları. 

Türk, A. N. (1391). Delilü’l-Cinân Ve Rüknü’l-İmân Fi Vekâyii’l-Cemel Ve’s-Sıffin 

Ve’n-Nehrevan. Abbas Nâsih Türk; Tahkik ve Tashih Sabir İmami, 

Tahran: Kitabhane. 

Vloten, G. (1986). Emevi Devrinde Arab Hâkimiyeti, Şia ve Mesih Akideleri Üzerine 

Araştırmalar, (Mehmed Said Hatiboğlu Çev.). Ankara: Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları. 

Caferilik ritüelleri içerisinde icrası yapılan eserlerin notasyonuna dair herhangi yazılı 

kaynak bulunmadığından müzikal analiz kısmı Azerbaycan’dan gelen kaynaklara 

ulaştıktan sonra, cemiyet içerisindeki mersiyehanların gerek canlı icraları gerek 

mevcut ses kayıtları üzerinden yapılan makamsal analizler ile belli bir noktaya 

ulaşabilmiştir. Bu ses kayıtları, törenlerde yapılan çekimlerden elde edilmiş ve 

belirlenen eserlerin farklı kayıtları üzerinde erişilen formları ile karşılaştırma 

yapılması konusunda esas teşkil etmiştir.  

Caferilik, mersiye ve sinezen konusunda mevcut kaynaklar arasında bulunan doktora 

ve yüksek lisans tezleri, kitaplar ve dergiler incelendikten sonra konuyla ilgili ana 

kısımlar tespit edilip çalışma programına eklemeler yapılmıştır, çoğu zaman süreç 

yeniden yapılandırılmış ve konunun genişliği göz önünde bulundurularak bilimsel 

açıdan okuyucuya sunulması gereken yerler çalışmaya dâhil edilmiştir. Araştırmada 

temel nokta kabul edilen Aşura ve erbain törenlerini, ortak düzenleyen Cabir (Dünya 

Caferi Âlimler Birliği), Caferider (Caferilik İnancını Tanıtma, Araştırma ve Eğitim 

Derneği), Zehra Ana Yardımlaşma ve Dayanışma Derneği ve Zeynebiye Gençlik 

Kollarına ait yayınlar (dergi, CD, internet yayınları) detaylıca incelenmiş, her sene 

törenlerde gösterilen Zeynebiye Tiyatro’su hem canlı hem digital yayınlardan 

izlenilerek tematik olarak belirlemeler yapılmış ve içerisindeki müzikal izdüşümleri 

tespit edilmeye çalışılmıştır. 

 

 

 

 



8 

 



9 

2.  TARİHSEL DÖNEM 

Tarihsel olayları objektif değerlendirip, tarafsız sonuçlar elde etmek için hiç şüphesiz 

bu olaylara zemin hazırlayan olguları tespit etmek gerekmektedir.Arap 

Yarımadası’nda Hz.Muhammed (s.a.v) öncesi ve Cahiliye Devri olarak isimlendirilen 

dönemin siyasal,sosyal,ekonomik ve kültürel yapısını incelemek Hz.Muhammed’in 

(s.a.v) peygamberliği ile tebliğ edilen İslam Dini’nin bu topraklara getirdiği yenilikçi 

hareketlenmeyi ve inançsal özellikleri anlamakta ve doğru algılamakta yardımcı 

olacaktır. 

2.1 İslamiyet Öncesi Arap Yarımadası’nda Yönetim Anlayışı, Dini Yapılanma 

ve Sosyal Düzen 

Bu bölümde Dünya üzerinde herhangi bir bölgede karşılaşılan yönetim anlayışı, sosyal 

yapılanma, toplumsal normlar, idari yönetimler, ekonomik sistem, kültürel üretimler 

hatta gelenek ve görenekler bile o bölgenin coğrafi şartları ile doğru orantılıdır. Bu 

bakımdan Arap Yarımadasının İslam öncesi var olan düzenine analitik bir bakış 

açısıyla yaklaşabilmek için öncelikle bölgeyi tanımak ve de çalışmamızı kapsayan 

döneme ait bölgesel betimlemeyi nesnel olarak yapmak gerekmektedir.  

 

Şekil 2.1 : Arap yarımadası haritası (Url-1)  

Şekil 2.1’de görüldüğü gibi Arabistan, Asya kıtasının güneybatısında yaklaşık 3 

milyon m2 yüzölçümüne sahip, büyük bir alanı çöller ve kum ovaları ile kaplı bir 



10 

yarımadadır. Bu sebeple bölgede kuvvetli kurak bir çöl iklimi hakimdir bunun doğal 

yansıması olarak tarımsal faaliyetler sınırlıdır, yerleşim ve şehirleşme belirli bölgeler 

dâhilindedir. Yarımada’nın en önemli gelir kaynağını petrol oluşturmaktadır. Petrol ve 

doğal zenginlikleri itibariyle Orta-doğu’nun jeopolitik konum açısından en önemli 

bölgeleri arasındadır.  

Kuzeyinde Filistin ve Şam Çölü, doğuda Hire, Dicle, Fırat ve Fars Körfezi, güneyden 

Hint Okyanusu ve Umman Körfezi ve batıda Kızıldeniz bulunmaktadır. Jeopolitik 

konumu itibariyle Ortadoğu’nun hem çok hassas hem de çok önemli bölgelerinden 

birini teşkil etmektedir. Günümüzde Suudi Arabistan, Bahreyn, Katar, Birleşik Arap 

Emirlikleri, Yemen, Umman, Kuveyt bu sınırlar içerisinde yer almaktadır. Muhakkak 

biz tarihsel kısım olarak isimlendirdiğimiz bölümdeki verilerimizi Suudi Arabistan 

Krallığı ile tanımlamayacağız çünkü Suudi Arabistan Krallığı, bu yarımadada bulunan 

devletlerden sadece bir tanesidir ve Abdülaziz İbn Suud tarafından 1924 yılında  “Necd 

ve Hicaz Krallığı” daha sonra 1932’de Suudi Arabistan Krallığı olarak isim değiştirmiş 

ve bağımsızlık kazanmıştır.  

Arap Yarımadası’nda İslam Medeniyeti öncesinde de pek çok devlet inşa edilmiştir; 

Nabatlılar, Palmirliler, Gassaniler, Hireliler, Kindeliler… (Subhani, 2004: 39-60).  

 Arap yarımadası üç bölüme ayrılmıştır ve Şekil 2.2’de gösterildiği üzere Hicaz 

bölgesi, Arap Çölü ve Yemen bölgesi olarak adlandırılmaktadır.  

 

Şekil 2.2 :  Arap yarımadasının bölümleri 

1. Hicaz Bölgesi: Yarımada’nın kuzey ve batı bölümüdür, ismini en yoğun 

duyduğumuz bölgedir çünkü İslam’ın beş şartından biri olan Hacc ziyaretinin 

gerçekleştirildiği Kâbe Hicaz bölgesindedir. Tarıma elverişli bir bölge değildir, 

Mekke, Medine ve Taif gibi önemli şehirler bu bölge içerisinde yer almaktadır. 

İslam’dan önce Medine’nin ismi Yesrib idi, hicretten sonra  “Medine-tül Resul” 

(peygamberin şehri) olarak isimlendirildi ilerleyen süreçlerde ise Medine olarak 

ARAP 
YARIMADASI

HİCAZ 
BÖLGESİ 

ARAP ÇÖLÜ 
YEMEN 
BÖLGESİ



11 

söylenmeye başlandı. Ensar olarak anılan evs ve hazrec kabileleri de bu bölgede 

yaşamışlardır.  

2. Arap Çölü: Yarımada’nın orta ve doğu bölümüdür, Necd bölgesi ve başkent 

Riyad burada bulunmaktadır. Arabistan’ın 1/3’ü çöllerden oluşmaktadır.  

3. Yemen Bölgesi: Yarımada’nın Güney kısmıdır, maden bakımından en zengin 

bölgedir. Ma’rib, San’a ve Belkıs önemli şehirleri arasındadır.  

İslam Öncesi Arabistan Yarımadası’nda bulunan şehirlerin şunlar idi; Cüreş, Deba, 

Dümetülendel, Fedek, Hayber, Hicr, Makna, Mekke, Son’a, Suhar, Taif, Teyma, 

Vadilkura, Yenbu, Yesrib (Subhani, 2004, s. 12).  

Bu noktada, vurgulanması gereken en önemli konulardan biri, genel anlamda 

tanımladığımız Arabistan Yarımadası’nda bu kadar çok şehir bulunmasına rağmen 

herhangi bir merkezi devlet yapılanmasının olmamasıdır. Kısmi olarak müstakil 

yapılanmalar görülsede, bu topraklardaki baskın ve yaygın biçimde kabile olarak 

tanımlanılan toplumsal bir yapı mevcut olduğundan idare şeklide Kabile Yönetimi idi. 

Bu kabilelerin en bilindikleri; Hâşim, Ümeyye, Nevfal, Muttalip, Zühre, Abdüddar, 

Esed, Teym, Mahzum, Sevm… Bunların içerisinde Kureyş kabilesi oldukça itibar 

sahibi idi. Hicaz bölgesinde de aktif bir konumdaydı. Kusay’dan (Kureyş’in öncüsü) 

sonra meydana gelen ihtilaf sebebiyle bölündüler ve Hz. Muhammed’in büyük dedesi 

Hâşim b. Abdülmenaf kabilenin liderliğini üstlendi. Bu kabilelerin pek çoğu ortadan 

kalkmış olsa da günümüze verileri ulaşan üç büyük kabile (grup) mevcuttu.  

1. Arab-ı Baide: Yok edilmiş (önce yaşamış sonra yok olmuş, Ad, semud, meyden 

ve amelika)  

2. Arab-ı Bakiye: (Kahtan Oğulları) asıl sahipleri  

3. Adnan Oğulları: (Hz. İbrahim’in oğlu İsmail evlatları Arab-ı müstaribe) Hz. 

muhammed’in soyu  

Adnan oğulları çeşitli kollara ayrılmıştır, Kureyş kabilesi bunlardan biridir ki 

Hâşimoğulları da Kureyş kabilesindendir.  

Cahiliye Devri ve Toplum: Arap yarımadasında İslam Öncesi hangi siyasal yapılar 

mevcuttu ve bunların kültürel yapıları nasıldı sorusu bir sonraki yönetim ve idare 

anlayışının oluşumdaki etkilerinin tespiti açısından önemli bir sorudur.  



12 

Cahiliye Devri (dönemi) olarak adlandırılan bu dönem Hz. Muhammed’in (s.a.v) 

İslam dinini tebliğ etmeye başlamadan önceki Arap toplumuna dair toplumsal sistemi, 

düzeni tanımlamak için kullanılır. Cahiliye devri olarak adlandırılan bu dönemi, 

dönemin mevcut yapısı içerisinde betimleyebilmek için bir takım başlıklar altında 

konuşmak gerekmektedir; çünkü fikirsel (düşünsel) ya da toplumsal yapıyı 

incelemenin en iyi metotlarından biri o toplum içerisindeki kültürel üretimlere ve 

bunların sembolik karşılıklarına bakmaktır.  

Sosyal Yapı: Çöl ve vahalarda deve ile konar- göçer bir hayat süren araplara bedevi, 

yerleşik bir düzen içerisinde yaşayan Araplara hadari denilmektedir. Bedeviler 

yerleşik bir yaşam sürmedikleri için genel olarak ticaret ile geçinirlerdi.  

Arap toplumunda halk genel olarak 3 sınıf ile ifade ediliyordu; 

I. Hürler  

II. Mevaliler (azadlı köleler) 

III. Köleler  

Hürler, özgürlüğü olan kişilerdi, satın aldıkları köle ve cariyeleri hizmet amaçlı 

kullanılırdı. Savaşlarda esir düşen kişilerde köle statüsünde sayılırdı. Mevaliler ise hür 

köleler olmalarına rağmen, hürlerin sahip oldukları haklara sahip değillerdi, evlenme 

ve miras konularında farklı muameleler söz konusu idi, bir mevali hür bir kadın ile 

evlenemezdi. Aile kavram olarak var ama hukuksal olarak temellendirilmemişti 

(Apak, 2017, s. 170). 

Siyasi Yapı: Başta da tanımladığımız gibi bedevi ya da hadari, Arap toplumu İslam 

öncesi müstakil olarak nitelendirilebilecek kabile yönetimi ile idare ediliyordu. 

Kabileler arasında kan ve neseb bağı (akrabalık, hısımlık) olduğu için kendi 

içyapısında bir hiyerarşi mevcuttu. Kabileye liderlik edecek kişi, en yaşlı olanlar 

arasından seçilirdi. Bu kişilere seyyid, şeyh ya da emir gibi unvanlarda verilirdi. Eğer 

konum olarak aynı özelliklere sahip birden fazla aday söz konusu ise en yaşlı olandan 

tarafa karar verilirdi. Arap toplumu içerisinde savaş sürekli gündemde olan bir konu 

niteliğindeydi, özellikle Adnanoğulları ve Kahtanoğulları arasında pek çok savaş kayıt 

edilmiştir. Bu sistem içerinde ilkel yapılarda hüküm süren kan davaları da hep aktif 

olmuştur (Çağatay, 1957, s. 120; Kılıç, 2004, s. 90).  

Kültürel Yapı: Döneme ait kültürel betimlemeler, eyyâmu’l-arab )أيام العرب), Ensâb 

 üzerinden yapılmaktadır. Eyyâmu’l-arab, Arap (مجالس) ve mecâlis( رواة( Ruvat ,(انساب)



13 

günleri anlamına gelir ve Arapların savaşlarından atasözlerine, gündelik 

yaşamlarından kahramanlık hikâyelerine kadar pek çok alanda bilgilerin yazıldığı 

Ensâb (انساب), neseb kelimesinin çoğuludur ve akrabalık, soy zinciri, secere gibi 

anlamlara gelmektedir. Kendi ait olduğu kabilenin tarihiyle ilgili detaylı bilgilerin 

söylemleri ile ilgili bir temsiliyettir.  

Ruvat )رواة), eyyâmu’l-arab ve ensâb şiirlerini, hikâyelerini anlatıp, güncel kalmalarını 

sağlayan aktarıcılar olarak tanımlanmaktadır. Ruvatların, bir araya gelerek bu edebi 

ürünleri paylaştıkları meclislere ise mecâlis (مجالس) denilmiştir ve kabileler bu kültürel 

merkezlerde toplanarak istişare kültürünü devam ettirmişlerdir. Bu meclisler İslam’ın 

tebliğinden sonrada varlığını sürdürmüştür.  

Eyyâmu’l-arab, ensâb, ruvat ve mecâlis kaynaklarına bakıldığında görülmektedir ki 

Arap toplumunda şiir, edebiyat ve hikâye yazım ve anlatımı oldukça önemlidir, 

özellikle soy zinciri ile övünme ayrı bir meziyet gibi düşünülmektedir.  

Bu kültürel ifadeler çoğu zaman sosyal, siyasal ve toplumsal zeminde işlevsel bir rol 

üstlenmiş, kitlesel yönlendirmede ciddi bir etken olmuştur. Kültürel paylaşımların 

yapıldı bu toplantı mekânları, güncel bilgilerin ve kararların da konuşulduğu diyalog 

yerleri olarak tanımlanabilir (Mantran, 1981, s. 9).  

Dini İnanış: İslam öncesi, Arap toplumunda pek çok farklı inanışa rastlamak 

mümkündür. Bunlar genel başlıklar altında şu şekilde sıralanabilir:  

Sabilik: (yıldızlara, aya inanma)  

Mecusilik: (ateşe inanma)  

Putpererestlik: (lat, Uzza, Menat, Sa’d, Hübel …) 

Haniflik: (tek ilah öğretisi)  

Yahudilik  

Hristiyanlık  

İnançlar, çeşitlilik göstermesine rağmen ağırlık merkezini putperestlik oluşturuyordu. 

Her evde hatta Hz. İbrahim’in oğlu İsmail ile yaptığı Kâbe’de dahi putlar bulunuyordu 

ve her kabilenin ayrı bir putu vardı. İnsanların kendi elleriyle biçimlendirip sonra 

onlara ruhani özellikler yükleyerek sadece maddesel özellikleri olan putlardan inayet 

beklemelerinin rasyonel bir açıklaması yoktu lâkin bu süregelen bir sistemdi ve devam 

ediyordu. 



14 

2.2 İslamiyet’in İlanı, Hz. Muhammed (s.a.v) Döneminin Yönetim Anlayışı ve 

İslamiyet’in Sunduğu Yenilikçi, Eşitlikçi Yaklaşım 

İslam (إسلام) Arapça bir kelimedir, slm kökünden gelir ve teslim olmak, boyun eğmek 

anlamlarındadır. Hz. Muhammed (s.a.v), Kureyş Kabilesinin Hâşimoğulları kolundan 

olmakla birlikte 571 yılında Mekke’de doğmuştur. 610 yılında kendisine Hira dağında 

gelen vahiy rehberliğinde, tarihte Cahiliye Devri olarak nitelendirilen, düzensiz ve 

sistemsiz yapı içerisinde İslam dini’ni tebliğe başlamıştır.  

Buraya kadar, özellikle bir önceki bölümde de izah etmeye çalıştığımız tetkikler 

üzerinden en somut ve en kesin çıkarım şudur ki; İslam’ı bizzat Cahiliye Devri 

yaratmıştır ve bu reformist hareketin lideri Hz. Muhammed (s.a.v)’dir. Doğmadan 

babasını, altı yaşında iken annesini kaybetmiş ve amcası Ebu Talib’in himayesinde 

yetiştirilmiştir. Hz. Muhammed’in (s.a.v) tebliğini yaptığı, daha doğrusu vahiy 

kaynaklı iletilerini topluma bildirildiği İslam dini, mevcut sistem ile taban tabana zıt 

bir sistematiği emrediyor ve yeni bir düzenin ötesinde yeni bir İslam Medeniyeti 

kuruluyordu (Robinson, 2005, s. 29-36).  

Bu yeni düzen içerisindeki sıradan değişimler bile çok şiddetli reaksiyonlara yol açmış 

olmasına rağmen, İslami ilkeler aracılığıyla başlayan bu yenilikçi hareket kitlesel bir 

destek ile günden güne ilerlemiştir ve İslam ilk üç yıl gizlilik esası ile tebliğ edilmiştir. 

İslam dininin tebliği sadece yeni bir dinin yayılması olarak düşünülemez, İslam Dini 

ile Arap Yarımadası’ndaki toplumsal çehre, sosyal sınıf farkı, ticari anlayış, veraset 

kanunu, hukuk, inanç, kadın hakları, savaş kanunları, beytü’l mal denetimleri, gibi pek 

çok sosyal ve hukuki alandaki uygulamalar, tamamen değişiyor, yeni bir hareket 

başlıyor ve bunlar Kur’ân-ı Kerim’in emri olan vahiyler aracılığıyla uygulanıyordu 

(Arnold, 2007, s. 29).  

Özellikle merkezi bir devlet yapısı konusunda inşa edilen yeni sistem, mevcut siyasi 

anlayışının savunucularının haklarını sınırlıyor, eşit bir toplum düzeni hedefliyor ve 

sınıfsal farklılıkları kabul etmiyordu. İslam dini, toplumsal zeminde eşitlik ilkesinin 

benimsendiği, kölelik sisteminin reddedildiği, yaratılmış olan her insanın eşit haklara 

sahip olması gerektiğinin savunulduğu bir inanç idi. Bu açıdan bakıldığında kuvvetli 

muhalif yaklaşım, mevcut yapı ile çok sert tartışmalar daha ötesi savaşlar, fıkıh 

anlamda muhalif oluşumlar hatta peygamber torunlarının katline kadar varan vakalar 

yaşanmıştır.  



15 

Yukarıda açıklanılan yapı çerçevesinde İslam ile gelen en büyük reform; hürler, 

mevaliler ve köleler arasındaki sınıf ayrımını ortadan kaldırıp eşit haklara sahip 

bireylerin oluşturduğu yeni bir toplum inşa etme iradesidir, şüphesiz İslam ile tebliğ 

edilen tek reform bu değildi fakat reformist bir hareketin başlaması demokratik bir 

toplum şuuru ile kollektif işleyeceğinden bu yenilik toplumsal tabakaları ortadan 

kaldırıp ortak bir algı oluşumunda çok ciddi etki yaratmıştır (Watt, 2001, s. 23).  

Elbette bunlara ek olarak kabile yönetim anlayışından merkezi bir devlet yapısına 

geçilmesi, kadın- erkek veraset sisteminin yeniden düzenlenmesi, kadınların ilk defa 

mirasta hak sahibi olması, eski dini inanışların tamamen terk edilmesi, toplum 

dinamizmini oluşturan her kademede yeni bir düzen inşa ediliyordu.  

Peki, İslam’ın öne sürdüğü yenilikçi yapı niçin bu derece tepki görmüştü. Bu konuda 

sayısız neden sıralanabilir lâkin en temel düzeyde İslam, putlara tapmayı reddediyor, 

onların kutsallığını kabul etmiyor, kaynağını ilahi vahiyden aldığı kurallara bağlı bir 

devlet düzeni kuruyordu ve bu devlet düzeninin en temel prensibi eşitlikçi ve köleliği 

yok sayan demokratik irade ve idare felsefesiydi.  

İslam Dini ile Hz. Muhammed’in (s.a.v) liderliğinde, Arap yarımadası yeniden dizayn 

edilmiştir.  

2.3 Asr-ı Saadet ve Yönetim Anlayışı  

Dört Halife ya da Hulefa-i Raşidin (Raşid Halifeler veya Dört Büyük Halife) Hz. 

Muhammed’in (s.a.v) vefatının ardından ümmete imamlık yapan halifelerdir. Bu 

döneme İslam Tarihi’nde Asr-ı Saadet adı verilmektedir. Hz. Muhammed’in (s.a.v) 

vefatından sonra İslam Tarihi’nde meydana gelen en büyük ihtilaf konusu hilafet 

üzerine olmuştur ve bu mesele çok ciddi muhalif tarafların oluşmasına yol açmıştır. 

Binlerce yıldır süregelen ayrışmanın temel nedeni, halife seçimlerindeki yaklaşım ve 

seçim periyodudur.  

Peygamber, hayatta iken bizzat Kur’ân hükümlerinin uygulayıcısı olduğundan ihtilaflı 

konularda aydınlatıcı ve yol gösterici bir rol üstlenmiştir; fakat peygamberin vefatının 

ardından kimin halife seçileceği, kendisi tarafından da beyan edilmediği için fikir 

ayrılıklarına oluşmuştur (Bosworth, 1980, s. 33). 

Halife peygamberden sonra ümmete hem imamlık yapmakla görevli idi hem de Hz. 

Muhammed’in (s.a.v) liderliğinde, Kur’ân-ı Kerim’in hükümlerine göre inşa edilen 



16 

İslam Medeniyeti’nin ve İslam Devleti’nin bekasından sorumlu idi. Bu açıdan 

bakıldığında var olan tüm kabile ve zümrelerin desteğini almak önem arz ediyordu. 

Tabi ki bu süreç, hızlı ve reel bir biçimde olmalıydı çünkü devletin lideri ve ümmete 

imamlık edecek kişinin seçilmesi şarttı. Halifelik ile ilgili bir beyan olmasa da Arap 

toplumunun gelenekten gelen uygulamaları vardı ve bu prensipler dâhilinde halifenin 

sahip olması gereken bir takım nitelikler gerekliydi (Kılıç, 2004, s. 21). 

Elbette bunu kimin ya da kimlerin belirleyeceği de mühim bir konuydu. İslam bir 

kabile ideolojisi değildi, bölgesel (lokal) bir anlayışı temsil etmiyordu, İslam, evrensel 

insani değerleri aktaran bir felsefesi mevcuttu. Bu felsefeyi özümsemiş, toplumda sözü 

geçen ve uzlaşma kültürünü temsil eden bir kişinin seçilmesi her açıdan olumlu bir 

durumdu.  

Halife (خلافة) (a, i), bir iş için sonraki kimse anlamında kullanılır. İslam 

terminolojisinde ise Hazreti Muhammed (s.a.v)’ten sonra, onun vekili olanlara verilen 

isimdir. Peygamberin vefatından sonra sırayla halifelik yapanlar;  

Ebubekir bin Ebu Kuhafe (632-634) 

Ömer bin Hattab (634-644) (Suriye, Mısır, İran, Irak Fetihleri) 

Osman bin Affan (644-656) (Şura yoluyla seçim, Kur’ân’ın çoğaltılması) 

Ali bin Ebu Talip (656-661) (ilk iç savaş, Kûfe de halifelik, ayrışmalar)  

Peygamberden sonra ümmete imamlık eden dört halife, Hz. Muhammed (s.a.v) ile aynı 

kabileden Kureyş’tendi. İlk halifenin seçilmesi çok önemliydi çünkü peygamberin 

ardından ilk defa farklı bir isim imamlık edecekti. Bu açıdan, ensarın itirazı olmasına 

rağmen, tüm halkın benimsediği ortak bir isim olarak üstelik peygamberin yanında 

bulunmuş ve farklı kabileler arasında bir konsensüs sağlayacağı düşünülen Ebubekir 

bin Ebu Kuhafe halife seçildi Chrone (2007, s. 26). Bu dönemin en dikkat çeken 

olayları arasında yalancı peygamberlerin ortaya çıkmış olması söylenebilir Üçok 

(1957, s. 35). Nebilik (peygamberlik), Hz. Muhammed (s.a.v) ile son bulmuştu ve 

vahiy aracılığıyla bildirilmişti. Fakat bu sahte peygamberler olayı, sosyal tabanda hala 

süregelen inançsal farklılıkları göstermesi bakımından önemlidir.  

İkinci halifenin Ömer b. Hattab’ın seçimi daha sessiz bir biçimde gerçekleşti; çünkü 

ikinci halife atama ile göreve geldi. Bu dönemde İslam, çok geniş bir coğrafyaya 

yayıldı. Ortadoğu’da pek çok ülke İslam Medeniyeti’ne dâhil edildi. İkinci halifenin 

öldürülmesinin ardından Osman b. Affan üçüncü halife oldu, en uzun halifelik dönemi 



17 

olan bu dönemde pek çok siyasi hadise meydana geldi özellikle vali atamalarındaki 

uygulamalar çok itiraz gördü yine bu dönemde Kur’ân-ı Kerim çoğaltıldı. Osman b. 

Affan öldürülünce, dördüncü halife Ali b. Ebu Talib oldu (Barthold, 1984, s. 47). 

Ali b. Ebu Talib, Hz. Muhammed’den (s.a.v) sonra, İslam’ı ilk kabul edip, ilk 

Müslüman olan kişidir. Kendisi aynı zamanda Hz. Muhammed’in (s.a.v) amcaoğlu ve 

damadıdır. Hz. Muhammed’in soyu Hz. Ali ve Hz. Fatıma ile devam etmiştir. Bu 

dönem siyasi farklılıklar ve bölünmeler açısından çok önemlidir. İç savaşlar, siyasi 

mücadeleler ve toplumsal ayrışmalar bu dönemde oldukça fazladır.  

Cemel savaşı (656): Cemel Savaşı, İslam Tarihi içerisinde ilk ayrışma ve ilk iç savaş 

olarak nitelendirilir. Hz. Ali’nin halifeliğine ilk biat eden Talha ve Zübeyr, Aişe binti 

Ebu Bekir ile itilaf yapıp, Hz. Ali ile savaşmışlardır. Basra’da meydana gelen savaşı 

Hz. Ali ve tarafı kazanmış lâkin İslam içindeki ilk iç mesele olması itibariyle sonuçları 

farklı kutupların, düşüncelerin, yaklaşımların ve hatta mezheblerin oluşmasına yol 

açmıştır (Yörükan, 2006, s. 142).  

Sıffin savaşı (657): Cemel Vakası’nın hemen akabinde, Hz. Ali ile Şam Valisi 

Muaviye arasında Sıffin Savaşı meydana gelmiştir. Muaviye’nin, Hz. Ali’nin 

halifeliğini kabul etmemesi üzerine Rakka’da (Suriye’de) Sıffın bölgesinde savaş 

başladı. Hz. Ali’nin galip geleceği kesinleşince Muaviye tarafı, Kur’ân yapraklarını 

savaş mızraklarına takıp savaşın seyrini tamamen değiştirmekle kalmayıp Hariciler 

olarak anılan zümrenin katı kurallar ile tekrar tarihte rol almalarına da sebebiyet 

vermiştir. Kur’ân yapraklarını mızraklara takılı gören Hz. Ali ve taraftarları 

savaşmama kararı alınca, tarihe Hakemeyn Olayı olarak nakledilen Hakem Olayı 

(tahkim olayı) gerçekleşti. Taraflar için hakemler belirlendi, Hz. Ali için önce 

amcaoğlu Abdullah İbn-i Abbas akabinde Malik b. Ejder önerildi ve en sonunda Ebu 

Musai El- Eşari seçildi, Muaviyenin hakemi de Amr b. As oldu. Hakemler Ali b. 

Ebutâlib ve Muaviye b. Ebusufyan’ın halifeliklerini azletme yönünde uygulama 

yapacaklarken, bir yüzük hadisesi ile Ali b. Ebutâlib halifelikten düşürülüp, Muaviye 

b. Ebusufyan halifeliğe getirildi Demircan (2002, s. 144). Bu enteresan olay ile ümmet 

parçalara ayrıldı. “Hükmün sadece Allah’a ait olduğunu” savunanlar, bu olayın 

gidişatındaki tuhaflıkları kabul etmeyenler, Hz. Ali’yi haksız bulanlar, Muaviye’yi 

suçlayanlar konularında belirgin fikir ayrılıkları ortaya çıktı ve Sıffin Savaşından sonra 

çok net olarak üç zümre oluştu:  



18 

1. Hz. Ali taraftarları (Şia): Şia, Arapça bir kelimedir kelime anlamı olarak, taraftar 

demektir Devellioğlu (2007, s. 996). Şianın diğer mezheblerden en belirgin farkı 

oniki imamın hilafetinin kabul etmeleri ve imametin peygamber torunlarına ait 

olduğunu savunmalarıdır. Genel ifade ve tanımlama olarak ise Hz. Ali’nin ve 

evlatlarının halifelik makamını temsil ettiklerine inananlar için kullanılır. Şiiler, bu 

görüşleri için nass ve tayin üzerinden bir takım deliller sunarlar. Gadir Hum, bu 

delillerden bunlardan biridir. Şia’nın kendi başlığı altında bölümlenmesinin esas 

sebebi; yine İmamet meselesidir. İçtihat ve fıkıh olarak radikal bir ayrışma 

olmamasına rağmen imamlık makamın temsili konusunda farklı isimlerin 

desteklenmesi Şia’da ana hatlar çizmiştir, diğer yaklaşımlarda bu ana hatlar 

üzerinden biçimlenmiştir. Zeydiye, İsmailiye ve İsna-Aşeriye, bunlar içerisinde 

günümüze dek bekasını tam anlamıyla sürdüren ve koruyan İsna Aşeriye 

(onikiciler) denilebilir (Tabatai, 1981, s. 32).  

2.  Muaviye taraftarları 

3. Hariciler (iki tarafı da haksız bulanlar) Hariciler, Harrura adı verilen bir bölgede 

toplandıkları için kendilerine Harruriler’de denilir, ayrıca muhakkime ismiyle de 

bilinirler. Harici, hüruc (جخرو) kökünden gelmektedir ve kelime anlamı olarak 

ayrılan demektir. Hakemeyn olayını tamamen reddeden Hariciler,  “LA HÜKME 

İNNE LİLLAH” (12; 40) ayetini delil göstererek hükmün sadece Allah’a ait 

olduğunu beyan etmişler ve iki tarafında hükmünü reddetmişlerdir. Hariciler ile 

ilgili mücadele sürekli devam etmiştir, Hz. Ali, hariciler ile Nahrevan’da büyük bir 

savaş yapmış ve galibiyet kazanmıştır. Bu bitmeyen siyasal çekişmeler 

süregelirken, Hz. Ali, harici olan Abdurrahman b. Mülcem tarafından 

öldürülmüştür.  

Hz. Ali’nin öldürülmesinin ardından hilafet meselesinin toplumda meydana getirdiği 

ayrışmalar, kurulan yeni devlet düzenini yıpratıyor, kutuplaşmalara sebep oluyor, 

toplumda oluşan huzursuzluk, maddi ve manevi kayıplar dâhilinde önlenemez 

boyutlara ulaşıyordu. Her ne kadar Hz. Ali’nin taraftarları oğlu Hz. Hasan’ın 

halifeliğini desteklese de artık bu gidişatın son bulmasını isteyen, Hz. Hasan, Muaviye 

ile şartlı bir anlaşma yaptı ve halifelik Muaviye tarafından yürütüldü. Hz. Hasan ve 

Muaviye arasında yapılan bu anlaşmaya barış yılı anlamında Âmü’l Cemâa (عام الجماعة) 

adı verilmiştir.  



19 

Hz. Hasan eşi tarafından zehirletilerek öldürüldükten sonra, Muaviye halifelik 

makamına oğlu Yeziti gösterince Hz. Ali’nin diğer oğlu Hz. Hüseyin hiçbir koşulda 

bu halifeliğe biat etmeyeceğini açıkladı.  

2.4  Hz. Hüseyin ve Kerbela Vakası  

Hz. Hüseyin, (Hüseyin b. Ali b. Ebu Talib b. Abd’ülmuttalib b. Hâşim, el-Kureyş.) 

Hz. Muhammed’in (s.a.v) torunu, Hz. Ali ve Hz. Fatıma’nın çocuklarıdır. Hicri 626 

yılında Medine’de doğmuş, 10 Muharrem 680 tarihinde Kerbela’da ailesi ve yarenleri 

ile birlikte öldürülmüştür. Eba Abdullah, Şehid-i Şüheda, Seyyid’üş Şüheda, Şâh-ı 

Şehid-i Kerbela gibi künyeler ile de anılır.  

Kerbela vakası üzerine sayısız eser kaleme alınmıştır, bu olay İslam Medeniyeti 

içerisindeki siyasal tabandaki ayrışmayı netleştirmekten öte keskinleştirmiştir; çünkü 

Hz. Peygamberin torunu, ailesi ve ashabı hilafet uğruna katledilmiştir. Kerbela vakası 

öyle bir travma ve çöküş yaratmıştır ki aradan yaklaşık olarak 1400 sene geçmesine 

rağmen hiç unutulmamış, bugün yaşanmış gibi hafızalarda yer etmiştir. Hz. Hüseyin, 

Kûfe’ye tamamen Kûfeli’lerden gelen talep ve davet doğrultusunda gitmiş fakat Kûfe 

halkının istikrarsız tavırları bu daveti bir katletme sebebine dönüştürmüştür. Hz. 

Hüseyin amcasının oğlu Müslim b. Akıyl’i önceden Mekke’ye elçi olarak göndermiş 

fakat iletişime geçemeden Müslim öldürülmüştür. Bu olayın zuhur etmesindeki temel 

mesele, Hz. Hüseyn’in Yezite biat etmemesi ve onun halifeliğini kabul etmemesidir ki 

babası ve abisi de aynı siyasi söylem ve aynı hilafet mesele yüzünden katledilmişlerdir 

(Amuli, 2010, s. 33). 

Kûfeli’lerin ısrarlı davetleri akabinde Hz. Hüseyn ailesi ve dostları ile beraber bu 

yolculuğa çıkmış fakat sonuçları insanlık tarihine katliam olarak yazılmıştır. Hz. 

Hüseyin ve evlatları susuz bir şekilde Kerbela’da katledilmişlerdir. Yezit ordusundan 

Hz. Hüseyin tarafına geçenler olmuştur ama sonuç değişmemiştir (Hür b. Yezid-i 

Riyahi), İmam Zeynel Abidin hariç tüm erkekler katledilmiş, kadınlar ve çocuklar ise 

esir edilerek sürgüne gönderilmiştir (tek şehit edilen kadın Veheb’in eşi Haniye’dir.) 

en son küçük oğlu Ali esger sonrasında Hz. Hüseyin muharrem ayının onuncu günü 

(aşura) öldürülmüştür (Mihnef, 2012, s. 201). 

Hz Hüseyin, Kerbela’ya varmadan önce Müslim bin Akil ile birlikte şehit olanlar: 

Müslim bin Akil, Muhammed bin Müslim Akil, İbrahim bin Müslim Akil, Meşkur 



20 

(Akil oğullarını zindandan kurtaran zindancı), Hani (Müslim bin Akil´i evinde 

saklayan), Muhammet bin Kesiyr, Mahdum Bin Muhammet Kesiyr, Kays bin Arabi, 

Gülam Selam (Basra’da Şehit oldu). 

Kerbelâda İmam Hüseyin’le birlikte şehit olanlar: Hür bin Riyah, Ali bin Hur, Urve 

bin Gulam Hur, Mis´ab bin Riyah Hur, Abdullah Arm bin Kelbi Ebu Talip, Berir bin 

Hasini Hamadani, Veheb bin Kelbi, Ömer bin Halil, Halil bin Ömer, Said bin Hanzala, 

Ömer Abdullah Muhyi, Vekkas bin Malik, Serih bin Ubeyd, Müslim bin Avsece, 

Mahdum bin Müslim, Hilal bin Raf´i, Abdurrahman bin Abdullah, Yahya bin Müslim 

Mazeni, Abdurrahman bin Ürve, Maik bin Enes, Ömer bin Muta, Hasim bin Utbe 

Vakkas Fazl bin Ali Mürteza, Habib bin Mezahir, Hamza bin Harir, Zeyd bin Muhacir 

Cafi, Enes bin Ma´kel, Zehir bin Hassan, Cafer bin Müezzin, Yusuf bin Haris, Maik 

bin Utbe, Faris, Hanzala bin Sa´d, Zeyd bin Ziyad Saabi, Sa´d bin Abdullah, Cebave 

bin Haris, Ömer bin Cebave, Muhammed bin Mikdad, Abdullah bin Deccane, Saad 

bin Gulam Mevley-i, Kays bin Rebia, Sit bin Seyyid, Ömer bin Ferrat, Müslim bin 

Hammad, Abdullah bin Müslim, Cafer bin Akil, Abdurrahman bin Meczub Ilahi Sarib, 

Muhammed bin Abdullah Cafer, Muhammed bin Avf Abdullah, Avn bin Avf, 

Abdullah bin İmam Hasan, Muhammed bin Enes, Sa´d bin Deccane, Firuzan, Kasım 

bin İmam Hasan, Ebubekir bin İmam Hasan, Osman bin Ali, Avn bin İmam Ali, 

Abdullah bin İmam Ali, Abbas bin İmam Ali, Ali Ekber bin İmam Hüseyin, Ali Asgar 

bin İmam Hüseyin, İmam Hüseyin bin İmam Ali (Url-2). 

Bu olay Yezitin emri ile İbn-i Ziyad hükmü, Ömer b. Sad ordusuyla ve Şimr eliyle 

olmuştur. Hz. Hüseyin’in kardeşi Ebulfazl’da (Ebelfezl, Celal Abbas, Kamer-i Beni 

Hâşim) bu olayda katledilmiştir. Tüm bu vakalar sonucunda Hz. Hüseyn başı 

bedeninden ayrılmış ve geride kalan yakınları ile Kerbela’dan Kûfe’ye götürülmüştür. 

Sefer ayının ilk günü bu yas kafilesi Şam’a ulaşmıştır (Havarizmi, 2010, s. 434). 

2.5 Kerbela Vakasından Sonra Sosyal Düzen’deki Değişimler ve Bu Çerçevede 

İslam’daki Yaklaşımlar 

Kerbela vakasından sonra hilafet makamı için artık ne bir şura ne bir atama ne de farklı 

bir seçim prensibi söz konusu olmamış tamamen saltanat ile hüküm sürülmüştür. Bu 

dönem içerisinde Yezit b. Muaviye halifelik yapmıştır.  



21 

2.5.1 Tevvabinler  

Hz. Hüseyin’in katledilmesi, İslam tarihinde benzerine rastlanır bir olay değildir, Hz. 

Muhammed’in (s.a.v) torunu ailesi ve ashabı ile susuz bir şekilde Kerbela’da 

öldürülmüş ve Kûfeli’ler buna müdahale edememişlerdir. Bu vicdani muhakeme 

dâhilinde Kûfe’de pek çok kıyam başlatılmıştır bunlardan biri Süleyman bin Sured-i 

Huzai’nin önderliğindeki Tevvabin (Tövbekârlar) kıyamıdır. Hz. Hüseyin’e yardım 

etmeyen (edemeyen) zümre bir ayaklanma başlattı netice olarak bu kıyam çok can 

kaybı ile sonuçlandi (Köksal, 2008, s. 254). 

2.5.2 Kiysâniye 

Yezit b. Muaviyenin ölümü ile tekrar bir kıyam (ayaklanma) başlatıldı. Kerbela Vakası 

sırasında haps edildiği için Hz. Hüseyin’in yanına bulunamayan Muhtar b. Ebu Ubeyd 

b. Mes’ud-i Sakafi büyük bir kıyam başlattı. Bu kıyam neticesinde yeni bir hükümet 

kurulmuş ve bu dönem içerisinde Kerbela Vakasında birincil ve ikincil derece sorumlu 

olan herkes ile savaşılmıştır. 18 ay yönetimde kalan Muhtar’ın kabri Kûfe’de Müslim 

b. Akıyl’in bulunduğu yerdedir (Wellhausen, 1975, s. 35). 

2.5.3 Zeydiye 

Zeydiye, (الزيدية) mezhebi, ilk dört imamdan sonra beşinci imam olarak imam 

Muhammed Bakır’ı değil Zeyd. b. Ali’yi kabul ettikleri için beşciler olarakta 

isimlendirilir. Zeydiye’nin de genel yaklaşımı tüm Şii ekollerde olduğu gibi İmamet’in 

Hz. Ali ve evlatlarının hakkı olduğu fikriyatıdır. Fıkıh ve içtihatta delil olarak Kitap, 

sünnet, kıyas, icma, akıl ve istihsanı savunurlar.  

 “Günümüzde Zeydiyye Mezhebi Yemen haricinde, Umman, Suudi Arabistan olmak 

üzere birçok ülkede taraftarı olan bir mezheptir. Yemen nüfusunun (23. 833. 000) 

yaklaşık % 30’unu oluşturan 7. 150. 000 kişi Zeydiyye mezhebine mensuptur. Suudi 

Arabistan’ın % 5. 5 (1. 200. 000) ve Umman’ın % 2. 2 (60. 000) Zeydi’dir” (Url-3). 

2.5.4 İsmailiye  

İmametin, İmam Cafer-i Sadık’ın kendisinden önce vefat eden oğlu İsmail ve ardından 

Muhammed b. İsmail’in hakkı olduğunu savunan bir yaklaşımdır. Adını İsmail’e olan 

inanışlarından almışlardır. Kendilerini, Hz. Fatıma soyundan geldiklerine inandıkları 

için Fatımiler Devletini kurmuşlardır. Te’vil farklılıklarından ötürü çeşitli kollara 



22 

ayrılmışlardır. İsmaili’ye mezhebi ve savunucuları, Hz. Muhammed’in (s.a.v) 

soyundan gelen ve ilim konusunda yüksek mertebede bulunan İmam Cafer-i Sadık 

ekolünde yetişmelerine rağmen, İslam’ın sürdürülen kaide ve mezhebsel yorumlarına 

son derece aykırı iddialarda bulunmuşlardır.  

Muhalif bir yaklaşımdan ziyade yeni bir düşünce ve inanış sistem olarak 

tanımlanabilecek İsmailiye son peygamberin Hz. Muhammed (s.a.v) olmadığını 

savunmanın ötesinde, Kur’ân hakkında yoğun te’vil usûlü ile farklı itikadi ayrışmalara 

yol açmıştır. Özellikle Bâtınilik kolu olarak bilinen dini ve siyasi teşkilatlanması son 

derece farklıdır (Akat, 2007, s. 228). 

2.5.5  İmamiyye (İsna-Aşeriyye)  

İsna-aşeriye اثنا عشرية, oniki anlamına gelen isna-aşeriyye, imamiyye olarakta 

bilinmektedir. İmamet konusunda on iki imamı kabul ederler ve 12. İmam Mehdi’nin 

sır olması ile imametin kapandığına inanırlar. İmameti, altıncı İmam ile bitirmeyip 

İmam Musa-el Kazım seceresiyle İmam Mehdi’ye dek devam ettirirler. On iki imam 

sırasıyla şu şekildedir:  

1. Ali b. Ebu Talib  

2.  Hasan b. Ali  

3. Hüseyin b. Ali  

4. Ali b. Hüseyin Zeyne’l Abidin  

5. Muhammed el-Bakır b. Ali Zeyne’l Abidin 

6. Cafer-i Sadık b. Muhammed el-Bakır 

7. Musa el-Kazım b. Cafer-i Sadık 

8. Ali er-Rıza b. Musa el-Kazım 

9. Muhammed Cevad et-Taki b. Ali er-Rıza 

10. Ali el-Hadi en-Naki b. Muhammed Taki 

11. Hasan el-Askeri b. Ali Naki 

12. Muhammed el-Mehdi b. Hasan el-Askeri 

İmamiyye Şiası’na göre halen gaybet halinde bulunan, fakat gelecekte mehdi olarak 

ortaya çıkıp dünyada adil bir düzen kuracağına inanılan isim on ikinci imamdır. 

Mehdi’nin sır olmasından sonra İmamiyye’de gaybet dönemi olarak adlandırılan bir 

zaman kavramı başlatılmıştır, bu kavrama göre gaybet dönemi devam etmektedir ve 



23 

onikinci imam Muhammed Mehdi tekrar gelecektir. Mehdi gelene kadar gaybet 

dönemi geçerlidir. Bu dönemde ikiye ayrılmıştır: Gaybet-i Suğra, Gaybet-i Kübra.  

Gaybet-i Suğra: süreli bir tanımlamadır; yetmiş yıla yakın süren bir dönem olarak 

aktarılmaktadır. Bu dönemde Muhammed Mehdi ile görüşme olduğu ve bu 

görüşmeleri Hüseyin b. Ruh en-Nevbati, Osman b. Saİd el-Am, Ali b. Muhammed es-

Semarri Muhammed b. Osman b. Said el-Amri’nin yaptığına yönünde inanış 

mevcuttur.  

Gaybet-i Kübra: süresiz bir tanımlamadır, Mehdi’nin geleceği zamana kadar geçen 

ve geçecek tüm vakitleri kapsamaktadır (Fığlalı, 1984, s. 117). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



24 

 



25 

3.  CAFERİLİK VE RİTÜELLERİ (KAİDELERİ) 

3.1 Caferilik  

 “Caferilik, Hz. İmam Cafer Sadık (a. s)’ın mezhebine mensup olmak demek 

olup, Hz. Resulullah (s. a. a)’dan sonra İslam camiasının önderliğinin ilki Hz. 

Ali olan on iki imama ait olduğuna inanan Ehl-i Beyt mektebinin ortak 

ismidir. Bu mektebe aynı zamanda İsnaaşeriyye, İmamiyye ve Şiilik de 

denmektedir. Ancak bu mektep, Türkiye’mizde daha çok Şiilik isimiyle 

tanınırken; İran, Irak, Azerbaycan, Lübnan, Bahreyn, Suriye, Afganistan, 

Arabistan, Pakistan Bengladeş ve Hindistan gibi, aynı inancı paylaşan Ehl-i 

Beyt dostlarının yoğun olduğu ülkelerde Şiilik ve Caferilik isimleriyle 

meşhur olmuştur” (Url-4). 

  “Şia, Peygamber’den hemen sonra Hz. İmam Ali’nin imamet ve hilafetine inanıp o 

hazret ve ondan sonraki Ehl-i Beyt imamlarına tabi olanlara verilen isimdir” (Aksu, 

2003, s. 85). 

Yaklaşık olarak 1. 6 milyara (Url-5) yakın İslam nüfusunun beşte birinin Şii olduğu 

kabul edilmektedir. Ancak bu sayı, içinde diğer Şii ve Bâtıni fırkaları da 

barındırdığından Caferilere ait kesin bir sayı söylemek çok zor olmakla birlikte, 

Caferilerin tahmini dağılımlarına ait sayı aralıkları şu şekilde verilebilir:  

 İran 58-60 milyon, Hindistan 30-40 milyon, Pakistan 30 milyon, Irak 12-14 milyon, 

Azerbaycan 7 milyon, Afganistan 4-6 milyon, Yemen 4-6 milyon, Lübnan 1milyon, Türkiye 

1-1. 5 milyon, Suriye 150-200 bin, Kuveyt 500-600 bin, Suudi Arabistan 300-500 bin, Bahreyn 

250-500 bin, Katar 30-80 bin, Birleşik Arap Emirlikleri 375 bin. Bunun dışında Orta Asya 

cumhuriyetleri, Afrika, Avrupa ve Amerika kıtasında küçük cemaatler halinde varlıklarını 

devam ettirmektedirler (Bulut, 2004, s. 78).  

Etnik köken ve mezheb farklılığına dair herhangi bir istatistiksel kayıt 

yapılmadığından, Türkiye’de yaşayan Caferilerin sayısını hakkında farklı yorumlar 

bulunmaktadır. Bazı kaynaklarda 1-1. 5 milyondan bahsedilirken Üzüm (1993, s. 318); 

Fığlalı (1984, s. 199, 335); Bulut (2004, s. 78, 81) Halkalı’da Zeynebiye Camii 

ahundlarından Selahaddin Özgündüz (Türkiye Caferi Lideri) bu rakamı üç milyona 

çıkarmaktadır.  

Caferilik inancı, İsna-aşeriye’nin bir koludur. (Onikiciler) Fıkıhta, İmam Cafer-i Sadık 

(Ebu Abdullah Ca’fer Sadık b. Ebi Ca’fer Muhammed Bakır 702 Mekke, Şevval 765) 



26 

ekolünü benimsedikleri için kendilerine Caferi denilmektedir. Türkiye’deki Caferiler 

Azeri Türkleri’dir ve Caferiler’in büyük çoğunluğu Iğdır’lıdır.  

3.2 Caferilikte Esaslar 

Caferilikte aynı diğer şia ekolleri gibi halifeliğin Hz. Ali’nin hakkı olduğunu 

savunurlar ve bunu Hz. Muhammed’in (s.a.v) Gadir-i Hum’da Hz. Ali’yi göstererek 

yaptığı konuşmaya bağlarlar (El-katip, 2009, s. 24). 

 “Ben kimin mevlâsı isem Ali de onun mevlâsıdır. Allahım, ona dost olana sen de dost 

ol, ona düşman olana sen de düşman ol.” 

 “ التسجيل العدوبيا إلهي، ما هو أنت كن أصدقاء الأصدقاء، الأعداء لها حتى تقوم من أنا أيضا علي المولى له،  !”  

Caferilik, oniki imamın imametini kabul eder, Temel kaideleri (usûlü’d-din) beş 

bölümden oluşur Mutlu (1995, s. 85) Tevhid, Nübüvvet, İmamet, Mead, Adalet.  

Tevhid: Allah’ın birliğidir. 

Nübüvvet: Bu makam son peygamber Hz. Muhammed’e aittir.  

İmamet: Tüm imamlar masumdur ve onlarda seçilmiştir. On iki imam haktır ve  

Mehti zuhur edecektir.  

Mead: Ahiret hayatına imandır. 

Adalet: Allah adildir ve onun adaleti geçerlidir.  

Caferilik içeriside de namazlar üç vakittir ve cem edilerek kılınır. (sabah, öğle/ ikindi, 

akşam/yatsı) ve namazlarda secde Kerbela’dan getirilen topraktan bir taş üzerine 

yapılır. Ramazan orucu tutulur, muharrem ayında tutulan herhangi bir oruç yoktur. 

Kur’ân-ı Kerim, birinci derece hüküm delilidir, çünkü kaynağı doğrudan vahiy 

aracılığıyla Allah’a dayanır. Kur’ân-ı Kerim’de hiçbir tahrif olmadığı görüşü 

mevcuttur. İmamların türbelerini ziyaret etmenin çok önemli bir yeri ve kutsallığı 

vardır. Ziyaret edilen makamlar: Hz. Ali (Necef), Hz. Hüseyin ve ailesi (Kerbela, Irak), 

İmam Rıza (Meşhet, İran), Hz. Zeynep (Şam, Suriye), Hz. Rugeyye (Şam, Suriye). 

Bunlardan Kerbela’yı ziyaret edene Kerbelai, Meşhed kentine gidenlere Meşhedi, 

Necef’e gidenlere de Necefi olarak hitap edilmektedir.  



27 

3.3 Caferilik ve Mâh-ı mâtem  

Mâh-ı Muharrem, mâh-ı mâtem gibi isimlerle anılan Muharrem ayı, Hicri takvime 

göre ilk aydır ve haram aylar arasındadır (Zilkade, Zilhicce, Muharrem ve Recep) bu 

aylarda savaşmak yasak olduğu için bu ismi almıştır. Muharrem ( محرم) kelime anlamı 

olarak  “haram kılınmış” demektir.  

Kerbela vakası, Muharrem ayında vuku bulduğu için matem ayı olarak isimlendirilir 

ve Muharrem ayının birinden, Sefer ayının 20’sine kadar geçen 40 günlük süre 

içerisinde yas tutulur, Eza meclislerinde mersiyeler ve sinezenler okunur. Hz. Hüseyin 

ve evlatlarının anıldığı bu matem merasimleri Türkiye’deki Caferi meclislerinin 

hepsinde gerçekleşir. Mâh-ı Muharrem, yas başlangıcıdır ve bir takım sosyal, inançsal 

özellikleri mevcuttur, bu dönem sükûnet içerisinde geçirilir, siyah giyinilir, hiçbir 

suretle eğlence amaçlı bir etkinlik yapılmaz, eğlence amaçlı etkinliklerin içinde 

bulunulmaz, imam ihsanı ismiyle yemek ve su dağıtılır. Her gece camilerde Hz. 

Hüseyin ve ailesi ile ilgili konuşmalar yapılıp, mersiye ve sinezenler okunur. Mâh-ı 

muharremde aşura günü İstanbul’da düzenlenen anma töreninde Kerbela Tiyatrosu 

gösterilir ki bu görsel sunum içerisinde tüm tarihi kimlikler ve Kerbela vakasına dair 

tüm detaylar anlatılır.  

3.4 Caferilik Mezhebi İçerisinde Mâh-ı Mâtem Günlerindeki Ritüeller 

Muharrem ayında meydana gelen Kerbela Vakası ilk gününden son gününe kadar 

büyük bir katliamdır, Hz. Hüseyin her gün ailesinden şehitler vermiştir, bu kayıpları 

anmak, onları yad etmek için mâh-ı mâtem içerisinde eza meclisleri düzenlenir.  

3.4.1 Muharrem 1 

1 muharrem: Mâh-ı Muharrem’in ilk günü, yasın başladığı gün, Camilerde muharrem 

ayının ilk günü Muharrem Geldi Eza Geldi isimli mersiye çalınır. Kırk gün sürecek 

olan eza meclislerinin ilk günüdür.  

3.4.2 Tasua  

9 muharrem: Tasua (تاسوعا), kelime anlamı dokuzuncu demektir, İmam’ın şehit 

edilmeden önceki son gecesidir, bugün yasın en kederli günlerinden biridir. Bu gece 

Peygamber hanedanının birlikte geçirdiği son gecedir. Bu geceyi İmam Hüseyin (a. s) 

Kuran okuyarak, namaz kılarak ve münacatlarla geçirmiştir. Bu gece matemin ve 



28 

ezanın doruğa çıktığı gecedir. Bu gecede özellikle Hz. Ebulfazl Abbas’la ilgili ağıt ve 

mersiyeler okunur.  

3.4.3 Aşura 

10 muharrem: (aşura) aşura, onuncu demektir ve Hz. Hüseyin’in şehit edildiği gündür, 

diğer bir adı Şâm-ı Gariban’dır. (شام غريبان) sadece Türkiye’de değil dünyanın her 

yerinde aşura törenleri düzenlenir yapılır. Hz. Hüseyin’in katledildiği gün olan aşurada 

yasın tarifi mümkün değildir. Türkiye’nin her bölgesindeki Caferi Camilerinde, 

Kerbela mersiyeleri okunur. Aşura Merasimleri İstanbul’da Halkalı’da binlerce 

insanın katılımıyla gerçekleşmektedir ve bu katılım sadece Caferi’lerden 

oluşmamakta, Alevi-Bektaşi Kurumlarının Liderleri, Siyasal Parti Liderleri, 

Yurtdışından gelen inanç önderleri ve tüm Hz. Hüseyin dostları bu anma törenlerine 

katılmaktadır. Tüm deste grupları aşura günü hazır bulunmakta ve mersiye/sinezenlere 

eşlik etmektedir. Aşura’dan sonra yas meclisleri şöyle devam etmektedir:  

12 muharrem: İmam’ın şehit edilmesinin üçüncü günüdür  

17 muharrem: İmamın yedisidir.  

3.4.4  Erbain (İmamın Kırkı) 

Erbain, ( اربعين) kelime olarak kırk anlamına gelmektedir. İmam’ın kırkıdır, Hz. 

Hüseyin’in şehadetinin kırkıncı günü olarak, sefer ayının yirminci gününde dünya’nın 

her yerinde Erbain törenleri düzenlenir. Necef’te (Irak) bulunan Hz. Ali türbesinden 

başlayarak, Kerbela’da bulunan Hz. Hüseyin’in türbesine Erbain yürüyüşü 

gerçekleştirilir, Mersiyehanlar ve deste grupları eşliğinde mersiyeler ve sinezenler 

okunurak anmalar yapılır. Bu törenlere Hz. Hüseyn dostu herkes katılabilir ki Aşura 

törenine katılımları onbinlerle ifade etmek mümkünken, Erbain’e katılımlar milyonları 

bulmaktadır. Muharrem ve aşuranın şia da önemi çok fazladır. İstanbul’da da aşura’nın 

ardından en büyük merasimlerden biri Erbain günü yine Halkalı’da Caferiler 

tarafından düzenlenmektedir.  

3.5 Türkiye’de Caferiliğin Temsil Kurumları 

Cabir: Kısa adı CABİR olan Dünya Caferi Alimler Birliği, Caferi inancına ait bilimsel 

ve ilmi çalışmalar yapmakta olan bir kurumdur. Cabir, özellikle bilimsel çalışmalar 

alanında aktif bir birliktir. Yabancı kaynakların Türkçe’ye çevrilmesi, ilmi 



29 

araştırmalar ve çalışmalar için yurtdışına öğrenci gönderilmesi, gibi pek çok konuda 

Caferiler için karar mercilerindendir. Zeynebiye’nin önemli bir temsil merkezidir.  

Caferider: Caferider, Caferilik İnancını, Tanıtma, Araştırma ve Eğitim Derneği’dir. 

Merkez olarak faaliyet göstermekte ve Halkalı semtinde bulunmaktadır. Derneğin 

bünyesinde bulunan gençlik kolları faal olarak çalışmaktadır. 

Zehra Ana Derneği: Zehra Ana Yardımlaşma ve Dayanışma Derneği, Caferi 

kadınlardan oluşan bir kurumdur ve 2006 yılında faaliyete geçmiştir. Eğitsel, kültürel 

ve inançsal alanlarda pek çok çalışmaları bulunan dernek ismini Hz. Muhammed’in 

kızı ve Hz. Ali’nin eşi Hz. Fatımat’ül Zehra’dan almıştır.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



30 

 

 

 

 

 

 

 

 



31 

 

4.  MÜZİKAL ANALİZ 

Müzikal tavır; Çalışma başlığımızı ve çalışma alanımızın müzikal kısmını kapsayan 

mersiyeler ve sinezenler genel adıyla deste olarak isimlendirilen formlar; bu bölümün 

içerisinde sunulmuştur.  

Her toplumun kendi öz değerlerini yansıtan bir müzik anlayışı vardır, Caferi mezhebi 

içerisinde mersiyelerin de özel bir durumu söz konusudur. Müzik aracılığı ile ortak bir 

bilinç oluşturulması,duygusal ifader ile tarihi bir vakanın dinamik olarak aktarılması, 

toplumsal ve inançsal değerlerin devamlılığının sağlanması bakımından mersiye ve 

sinezenler oldukça önemlidir. Anma günleri, mâh-ı mâtem ritüelleri ya da diğer 

etkinliklerde mutlak mersiye ve sinezenlere yer verilir. Bu icralar için özellikle geniş 

katılımlı törenlerde birkaç ay öncesinden hazırlıklar ve deste gruplarının çalışmaları 

başlar, bir önceki bölümde anlatılan temsil kurumlarının yetkilileri ile belirlenen 

repertuar uygulanmaya başlanır. Mevcut bir nota arşivi daha doğrusu notaya alım 

geleneği görülmediği için bu eserler bir nevi meşk usûlü ile öğrenilmektedir. Cemiyet 

içerisinde daha önceden tecrübesi olanlar, deste defterlerinde yazılı olan mersiye, 

sinezen ya da Zebân-i hâlleri tekrar yöntemi ile deste gruplarındaki bireylere aktarırlar. 

Bu aktarım esnasında herhangi bir enstruman kullanılmaz.  

Tartışmasız, Caferiler’in Azeri kökenli olmaları ve Azerbaycan’a yakınlıkları mersiye 

kültürünü bambaşka bir noktaya taşımıştır ki bugün de bu yaklaşımın etkilerini 

mersiyehanların icraları üzerinde rahatlıkla görebilmekteyiz. Özellikle lehçe kullanımı 

ve edebi yapıdaki uzun güfteli / hece ölçülü formlar bu konuda oldukça belirgindir. 

Mersiye ve sinezenlerin büyük bir bölümü Azeri Türkçesi ile okunmaktadır ve içerik 

olarak Kerbela Vakasında bulunan isimleri kapsamaktadır. Mersiyelerde yoğunlukla 

adı geçen kişiler:  

(Dua ile) Eba Abdullah, (İmam Hüseyin), Hz. Hüseyn, Ebelfezl (Celal Abbas), Hz. 

Zeynep, Hz. Rugeyye, Ali Ekber, Ali Asgar, Kasım, Rubab.  

(Beddua ile) Yezid bin Muaviye, İbni Ziyad, Ömer bin S’ad, Şimr, Hermene. 



32 

Mersiye ve sinezenlerde adı geçen yerler: Neyneva Çölü, Telli Zeynebiye, Kûfe, Şam, 

Fırat Nehri, Deşt-i kerbela. 

Çalışma süreci boyunca gözlemlenen yanıyla tespit edilen müzikal özellikler şu 

şekildedir:  

1. Eğitim yöntemi olarak meşk usûlünden söz edilebilir.  

2. İcrası yapılan eserler ile ilgili herhangi bir nota arşivine ya da nota örneğine 

rastlanılmamıştır.  

3. Aşura 10. gündür ama sinezen ve mersiyeler, mâh-ı mâtem boyunca tüm eza 

meclislerinde devam etmektedir.  

4. Sinezen ve mersiyelere eşlik saz ya da orkestra kullanılmamaktadır.  

5. Mersiye, sinezen (deste) olarak icra edilen eserlerin güfte (söz) bölümleri 

oldukça uzun olduğundan ve bazıları 15’li hece ölcüsü ile yazıldığından, 

mersiyehanlar ve deste gruplarını çalıştıranlar dâhil bu eserlerin çoğunu deste 

defteri olarak nitelendirilen defterlerden okumakta, deste grupları eşlik 

kısımlarında eserin bağlantı bölümlerine katılmaktadırlar. Bu katılımlara göre 

röpriz ve nakarat bölümleri tekrarlanmaktadır.  

6.  Mersiye ve Sinezenler, Türkçe icra edilmektedir lâkin Azerbaycan lehçesinin 

ve Tebriz lehçesinin hakim olduğu görülmektedir buna ek olarak eserlerin 

aralarında Farsça bölümler eklenebilmektedir.  

7. Deste grupları Muharrem ayı gelmeden toplanır ve deste başının ağıtları 

prova yaptırır. Bu provalar her camide ayrı yapılır lâkin törenler esnasında 

tüm deste grupları biraraya gelir.  

8. Tasua da yas zirveye çıkar, geç vakitlere kadar mersiye ve sinezen okunur 

9. Güfte ve melodi yapısı,meclisin dinamizmine göre esnetilmektedir. 

Toplumdaki duygu yoğunluğuna göre defalarca tekrar (röpriz), oktav sesleri 

ile okuma, ölçü tekrarlarının yapıldığı gözlemlenmiştir. Mersiyehanın 

cemaatin hissiyatına göre öznel bir yorum yapması mümkündür hatta aralara 

doğaçlama olarak farklı ağıtlarda eklenmektedir.  

10. İcra ve yorumda kalıp bir sistematik söz konusu değildir, serbestlik ön 

plandadır.  



33 

11. Makamsal özelliklerin dışına çıkıp, transpoze bir ses üzerinden eser icra 

edilebilmektedir. Buna ek olarak herhangi bir eşlik saz olmadığı için 

icracıların ses yapısındaki farklılıklar, eserlerin makamsal analizlerine 

yansımaktadır, yoğun hançereler ve çarpmalar gözlemlenmektedir.  

12. Varyant (çeşitleme), mersiyeler içinde tespit edilmiştir, notaya aldığımız 

desteler dâhilinde en yakın varyant eserler Muharrem geldi eza geldi ve 

Huseyn geldi Kerbela’ya konaktır.  

13. Zeynebiye’de kadınlar, erkekler ve çocuklar için ayrı deste grupları vardır. 

14. Tek kadın sesi haram olduğu için kadınların icraları toplu yapılmaktadır. 

15. Törenlerde deste grupları eserlerin nakarat kısımlarında toplu eşlik 

etmektedirler.  

16. Mâh-ı mâtem boyunca gerçekleşen eza meclisleri camilerde 

gerçekleşmektedir. Aşura ve erbain çok geniş katılımlı olduğu için farklı 

törenler düzenlenmektedir. 

17. Çalışmada notaya alınan eserler için makamsal bir yapıdan ziyade, dörtlü ve 

beşli dediğimiz çeşni (ses örgüsü) özellikleri söz konusudur.  

18.  Biçim özellikleri: 

A (sadece zemin)  

A+B (zemin+nakarat) 

A+B+C (zemin1+zemin2+nakarat;zemin1vezemin2) 

A+B+A1+C+A+ (zemin+nakarat+zeminin oktav sesine transpoziyonu+ yeni 

melodik yapı +zemin+farklı bir meyan) 

19. Tek ana melodi üzerinden esere başlanılmakta devamında ise duygu 

yoğunluğu ile modülasyon olarak gözlemlediğimiz geçkiler tamamen 

icracının ses özelliklerine ve müzikal birikimine bağlı olarak 

uygulanmaktadır. Geleneksel okuma içerisinde modülasyon temel bir yapı 

değilken, ritüel içerisinde yoğun olarak uygulanmaktadır.  

20. Usûl olarak 2/4, 4/4, 6/8 (3+3) kalıplarının yoğun olduğu belirlenmiştir. Usûl 

kalıpları çok önemli bir yere sahiptir; çünkü ritm ile sine vurma ritüeli 

arasında doğrudan bir bağlantı ve korelasyon vardır.  



34 

21. Nota değeri olarak, 32’lik ya da 64’lük değerde notalar tespit edilmemiş ama 

geleneksel icradan dolayı mersiyehanların yoğun çarpmalar dâhilinde 

okumalar yaptıkları belirlenmiştir.  

22. Farklı mersiyeler okunabilmektedir. Her mecliste aynı mersiye ya da sinezen 

okunacak diye bir kaide söz konusu değildir.  

23. Metronom konusunda hassasiyet vardır, mersiyehan metronomu öğretiler 

dâhilinde esere başlarken cemiyete hissettirir. Vurgu, tonlama, aralara 

eklenen ağıtlar tamamen mersiyehanın icra kabiliyetine dayanır.  

24. Mersiye ve sinezenlerden farklı olarak Zebân-i hâlolarak adlandırılan bir 

ifade mevcuttur. Bu terim, Kerbela Vakasında ailelerini kaybedip kendileri 

hayatta kalanların lisanı ile okuma olarak tanımlanabilir. Zebân-i hâl, en net 

ifade ile o’nun ağzından söylemedir. Bu konuda en çok telaffuz edilen 

isimlerden biri Hz. Zeyneb’tir. Hz. Zeyneb, Kerbela olayında yedi kardeşi ve 

iki oğlunu kaybetmiştir. Yaşadığı üzüntü, onun duygularına tercümanlık 

yapma anlamında Zebân-i hâl olarak ifade edilmektedir; yani  “Hz. Zeynep’in 

ağzıyla söyleme” olarak ifade edilir. Kötülüklere maruz kalan bir kişinin 

duyguları ile söylenen eserlerdir. Bu eserlerin müzikal olarak formu serbest 

ya da usûl kurallarına bağlı olarak değişebilir. Zebân-i hâl, müzikal yapıdan 

çok edebi özellikle ilgili bir kavramı kapsar. Zebân-i hâl’e bir örnek aşağıdaki 

gibidir:  

 “Abbas sen mene bir qardaş idin,  

 Men bilirem, özgeler bilmez.  

 Senin kimi cihana,  

 Bele qardaş bir daha gelmez.”  

     Hz. Zeyneb’in Diliyle (zebân-i hâl) 

“Bir zamanlar bizimde mutlu yuvamız var idi. 

Hane-i Evliyada, Zehra anamız var idi. 

      Pençten-i Âl-i Âba, Rahmeten-lil Âlemin 

Ailemiz içinde, Cebrail emin var idi. . . 

Gülşenim oldu hazan, güllerimin hepsi soldu. 

Gülzar-ı Mustafa’dan, meriz-i Kerbela kaldı…” 

 



35 

25. Desteler (Deste grupları): Deste grupları, mersiye ve sinezenlere eşlik eden 

gruplardır. Çalışmalarını ayrı yerlerde yapmakla beraber törenlerde bir arada 

hareket etmektedirler. Zeynebiye’de bulunan destelerdeki kişi sayısı toplam 

8000’e yakındır. Hangi eserlerin icra edileceğine kendi iç kurullarında karar 

vermektedirler. Destelerden bazılarının isimleri şu şekildedir: Hz. Abbas 

Destesi, Hz. Kasım Destesi, Zeynebiye Destesi, Hz. Sakine Destesi, Hz. 

Zeynel Abidin Destesi, Azerbaycan İmam Hüseyn Destesi, Hz. Ali ekber 

Destesi, Hz. Ali asker Destesi (küçük erkek çocuklarından oluşur), Gelin 

destesi (Fatıma Eurus)/Eurus, gelin demetir, bu deste Hz. Kasım’ın hanımdan 

ismini alır), Kefen destesi (Şah şeyh/ halk dilinde), Zeytinburnu İmam Zaman 

Destesi, Hz. Rugeyye Destesi (küçük kız çocuklarından oluşur), Zincir destesi 

(şu anda yok), Sinezen destesi (sadece sine vururlar), Yol destesi (Huseynim 

Vay Huseynim Vay, Ey Teşne Leb, Ağamın Atı Var).  

4.1 Mersiye  

 “Arapça,  “resa” kökünden gelen; Arap, Fars ve Türk edebiyatlarında özellikle ölenin 

veya kaybedilen değerlerin ardından onu öven ve kaybının üzüntüsünü terennüm eden 

şiirlerin genel adı” (Toprak, 2004, s.215). 

 “Ölmüş bir ademin evsaf-ı cemilesini ta’dadle vefatından dolayı teessüfü 

mutazammın olarak tanzim olunan nazım veya babdan iran olunan nutk, sagu” 

(Mütercim, 2013, s.973). 

 “Klasik Mersiyelerde 3 ana bölüm vardır. Bunlar ölen kişinin yitirilmesinden duyulan 

acı ve üzüntünün dile getirildiği ağlama bölümü (nedb, nevh), erdemlerinin anlatıldığı 

övgü bölümü (te’bin) ve duyulan acılara katlanmanın tavsiye edildiği (sabır, aza) 

bölümdür” (Toprak, 2004, s.215). 

Tespitini yaptığımız eserler, çalışma süresi boyunca yürütülen müzikal araştırmalar ve 

gözlemler sonucunda temellendirilen müzikal kültürün ifade biçimindeki geleneksel 

tavrın ve tarzın örtüştüğü formları kapsamaktadır. Eserler, törenlerde ve eza 

meclislerinde yapılan kayıtlar ve birebir görüşmeler sonrasında yapılan kayıtların 

karşılaştırmalı analizlerinin sonuçlarına göre belirlenmiştir. 17 eser tespit edilmiş lâkin 

makamsal olarak duyumlarında kesin tespitleri yapılabilen eserler notaya alınmıştır. 

Eserlerin dil yapısı farklı lehçeleri kapsadığı için hatta bazı eserler, Farsça-Tükçe ortak 



36 

güfte yapısıyla okunduğu için çeviriler dil yapısına hakim mersiyehanlar tarafından 

yapılmıştır.  

Alanda tespit edilen eserler:  

1. Muharrem Geldi Eza Geldi, Yere Göğe Gam Sada Geldi (Muharremin 1. 

Günü Ezana Bir Saat Kala Camilerde Okunur) 

2. Huseyn Geldi Kerbela’ya Konak 

3. Geldim Huseyn Vay Diyem  

4. Bu Huseyn Kimdir Ki, Alem Dedi Lebbeyke Huseyn Lebbeyk 

5. Vurun Sine Vurun Başa  

6. Söyle Hüseyn’e Ey Saba  

7. Huseynim Vay Huseynim Vay 

8. Huseyne Yerler Ağlar Gökler Ağlar 

9. Dolanır Ali Kızı  

10. Dur Ey Davaların Aslanı  

11. Zeynep Zeynep  

12. Koyun Kılım Namazımı 

13.  Huseyn Gidip Elimizden Vaveyla 

14. Ele Desmal Alıp Ağla Yaralandım Bacı Zeynep 

15. Göğde Gezen Ağ Gövercin Kanat Çalar İmam Huseyn 

16. Ya Fatıma Gel Ağla  

17. Mahı Melek Ekbere Bak 

 Notaya alınan eserler:  

1. Muharrem Geldi Eza Geldi, Yere Göğe Gam Sada Geldi (Muharremin 1. 

Günü Ezana Bir Saat Kala Camilerde Okunur) 

2. Hüseyn Geldi Kerbelaya Konak  

3. Vurun Sine Vurun Başa  

4. Geldim Hüseyn Vay Diyem  

5. Bu Hüseyn Kimdi Bele Aleme Sultanlık Edir  

6. Söyle Hüseyn’e Ey Saba  

7. Huseynim Vay Huseynim Vay 

8. Dolanır Ali Kızı  



37 

Bu liste, Caferider, Cabir ve Zehra Ana Derneklerinde kurum yetkilileri ve Caferilik 

konusunda ilmi yetkinliği bulunan kişiler ile sağlanan ortak toplantı ve görüşmelerde 

tüm katılımcıların gelenekselliği konusunda mutabakata vardığı eserler üzerinden 

belirlenmiştir.  

Mersiyelerde ağırlıklı olarak geçen bazı kelimeler ve karşılıkları şu şekildedir:  

Alemdar: Bayrak taşıyan Hz. Ebulfazl (Celal Abbas). 

Alem: Bayrak.  

Azadarlık: Muharrem ayının ilk on günü ve Aşura’da düzenlenen matem 

merasimlerinin genel adıdır.  

Bayati: Vefat edenlerin ardından okunan eserlere genel olarak verilen bir isim . 

Beşik: Ali asgar (İmam Hüseyn’in altı aylık oğlunun beşiği). 

Çatallı ok: Ali Asgara atılan ok. 

Erbain: Kırk (40). 

İmam karası: Siyah gömlek.  

Şâm-ı Gariban: Gariplerin gecesi, muharremin onuncu gecesi ve sonrasında 

düzenlenen matem merasimleri. 

Tâziye: Fars ve Azeri kültüründe Şebih denir, baş sağlığı anlamındadır.  

Tasua: 9. Gece (Hz. Hüseyin’in yaşadığı son gecesi) 

Telli Zeynebiye: Zeynebiye tepesi anlamında tamlama. Zeynep, Hz. Hüseyin’in 

durumunu görmek için bu tepeye çıkar, buradan izlerdi 

Zülcenah: Kanatlı demektir. İmam Hüseyin’in atıdır.  

Kasım otağı: Hz. Hasan’ın oglu Kasım’ın mürvetini göremeyişini temsilen gelin otağı 

hazırlanması.  

Meddah: Şia mektebine göre ehlibeyt faziletlerini içeren şiirleri belli bir ahenk ile 

okuyan kişiler. 

Mersiye: Bir kimsenin ölümünden duyulan üzüntü üzerine okunan şiirler Caferilikte 

belli bir hece ölçüsü ile olabileceği gibi serbestte yazılır.  

Sakka-i Kerbela: Ebulfazl.  



38 

Sarallah: Hz. Hüseyin lakaplarındandır, Allah’ın kanı demektir.  

Sinezeni: Sine vurma eylemine sinezeni denir. 

4.2 Sinezen  

Belli bir ritm kalıbı içerisinde icra edilen eserlere sinezen ya da genel hitabıyla deste 

adı verilmektedir. Sinezenleri, mersiyelerden ayıran temel özellik, serbest bir form ile 

değil usûl kalıpları içerisinde okunmasıdır. Sine dövülerek icra edilen ritüele ise sine 

vurma adı verilmektedir. Sinezen ile mersiye iki ayrı terim olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Mersiyeler okunurken sine vurma ritüeli yoktur, icra edilen eserlerin 

tematik içeriği aynı olsa dahi (Vaka-i Kerbela) okunurken uygulanan hareketler 

bakımından ayrı ritüellerdir. Sinezen icralarında sineye el vurma defalarca tekrarlanır.  

4.3 Belirlenen Eserlerin Makam, Biçim, Ritim Özellikleri 

Çalışmada notaya alınan eserlerin biçim, güfte ve usûl yapısı birbirinden farklıdır. 

Notaya alınan eserler dâhilinde makamsal bir özellikten ziyade dörtlü ve beşli olarak 

ifade edilen ses dizgelerine rastlanılmıştır. Bu çeşniler uşşak dörtlü, hüseyni beşli, rast 

beşli ve saba dörtlü olarak betimlenmiştir. Biçim olarak geleneksel yapı birkaç stilden 

oluşmaktadır.  

1. A (sadece zemin bölümünden oluşan eser, bu eserlerde güfte olarak nakarat 

özelliği taşıyan bölümler zemin ile aynı melodik hat üzerinden okunmaktadır) 

2. A+B (zemin+nakarat)  

3. A+B+C (zemin1 +zemin2+ nakarat; zemin1 ve zemin2 yakın melodik özellik 

gösterse dahi kalış yerleri farklılık ihtiva eder.)  

4. A+A1+C+A+D (zemin+zeminin oktav sesine transpoziyonu+ yeni melodik 

yapı +zemin+farklı bir meyan) 

 

Şekil 4.1 : Uşşak dörtlü  



39 

 

Şekil 4.2 : Hüseyni beşli  

 

Şekil 4.3 : Saba dörtlü  

  

Şekil 4.4 : Rast beşli 

Notaya alınan mersiyelerde üç ayrı usûl kalıbına rastlanılmıştır: 2/4, 4/4, 6/8. 

 

 

 

  
 

 

 

 

 

 

 

 

 



40 

Kaynak Kişi: Ali TUNCAY                    Derleyen: Yeliz TURMUŞ                  
Derleme Tarihi: Mayıs 2018                          Notaya Alan: Yeliz TURMUŞ 

 

Bu gözyaşı muhtesin elenir gözde cilvelenir şamu aşura 

Gelir yade gudse hatiresi heyme menzeresi garhili şehra 

Rubab ağlar gözde guni ciger geşk edip süd emer ah u vaveyla 

Deyir Allah can verir bu bala yandı haldan hala yası başlandı.  

Şekil 4.5 : Muharrem Geldi Eza Geldi. 

 

 

 

 



41 

Şekil 4.5’teki mersiye, Muharrem ayının birinci günü mâh-ı mâtem yasının başladığını 

belirtten bir eserdir. Tüm Caferi Camilerinde bu mersiye duyurulur ve yas başlar. 

Eserin güfte yapısına bakıldığında 21’li hece ölçüsü dâhilinde (Arapça ve Farsça 

kelimelerin grammer yapısına göre uzatmalar ve kısaltmalar ile +1 / -1 farklılıklar 

bulunmaktadır) uyak dizimi şu şekildedir:  

1. Kıta: abcc 

2. Kıta: cbdd 

3. Kıta: deee 

4. Kıta: fffb  

Eser, uşşak dörtlü (Şekil 4.1) ve hüseyni beşli (Şekil 4.2) ses aralıklarından 

oluşmaktadır. Giriş kısmında hüseyni beşli, bağlantı bölümü uşşak dörtlü yapısı 

mevcuttur. Karar sesi dügâh (la), aralıkları (la-mi) dügâh-hüseyni perdeleridir. 

Hüseyni perdesi üzerindeki kalışlar bağlantı kısmında segâh ve neva perdelerine 

geçmektedir. Genel olarak diatonik bir yapıda karara varış özelliği göstermektedir. 

Eser, 6/8 lik usûl kalıbı ile yazılmıştır ve düzüm olarak altı zamanlı vuruşun (3+3) 

düzümüdür.  

Biçim olarak bu eser Şekil 4.6 da gösterildiği üzere A+B (Zemin+ nakarat) 

bölümlerinden oluşmaktadır.  

   A  

 

B      

 

 

Şekil 4.6 : Muharrem Geldi Eza Geldi melodik biçim yapısı. 

 

 



42 

Kaynak Kişi: Ali TUNCAY                    Derleyen: Yeliz TURMUŞ                  
Derleme Tarihi: Mayıs 2018                          Notaya Alan: Yeliz TURMUŞ 

 

Muharremde sineler açılar 
Gamlı sinezenler dil kebab ağlar 

Sipehri eşkin sitaresine 

Mahi gara giyer afi-tab ağlar 

O günden bindörtyüz yıl geçip 

İndide bele billem Rubab ağlar 

Diyerdi oğlun gidende suya 
Törpenipti dodağ ya Resulallah 

 (Bağlantı) 

Gerez aşura günü kutarıp 
Garet oldu harem geymeler yandi 

Gara geydi deşt-i kerbubela 

Oldu şamu eza növhe başlandı 

Yanan diller bir yana çadıra 

Cem olub yekser sine suzandi 
Bala kızlar gorha gorha yatıp 

Kaldı Zeyneb uyag ya Resulallah 

 (Bağlantı) 

Nigahbani de hemen çadıra 
Murteza kızı ta gelemeye düşman 

Görüp negah bir sızıltı gelip 

Geldi sesledi ey ağlayan kimse 

O dil haste yana yane yane dedi 

Çohtu derdim oğulsuz Rubabam men 

Garanlıkta ağdarıydı gülün 
Dilde dahi ferah ya Resulallah 

 (Bağlantı) 

Diyebillem esgerin anası 
Sübha dek o gece mateme battı 

Diyebillem he dedi bala vay 

Gan içinde Efelfezli ağlattı 

Süt içmişti süt ferahım idi 

Seslenirdi balam kan içip yattı 
Çetindi emli fuzu vere can 

Leykana kalasan ya Resulallah 

Şekil 4.7 : Hüseyin Geldi Kerbelaya Konak. 



43 

Şekil 4.7 deki gibi notaya alınan Hüseyn Geldi Kerbela’ya Konak destesi, tarihsel 

bölümde anlattığımız Kerbela Vakasının tasviridir. Kerbela’da yaşanan susuz kalma 

olayını detayları ile aktarmaktadır. Bu eser, Muharrem Geldi Eza Geldi destesi ile 

çok yakın bir melodik yapı içermektedir. Başlangıçtaki çargâh (do) sesi farklılık 

gösterse de genel melodik algı olarak varyant olarak ifade edilebilir.  

Eserin güfte yapısına bakıldığında 21’li hece ölçüsü olmasına rağmen melodik düzen 

içerisinde 10’lu hece (Arapça ve Farsça kelimelerin grammer yapısına göre uzatmalar 

ve kısaltmalar ile +1/-1 farklılıklar bulunmaktadır) kalıpları ile icra edilmiştir. uyak 

dizimi şu şekildedir:  

Bağlantı:  

1. Kıta: abcc 

2. Kıta: cbdd 

3. Kıta: deee 

4. Kıta: fffb  

Diğer kıtalar ise aynı uyak dizimi ile devam etmektedir. Eser, uşşak dörtlü (Şekil 4.1) 

ve hüseyni beşli ses aralıklarından oluşmaktadır. Giriş kısmında hüseyni beşli, bağlantı 

bölümü uşşak dörtlü yapısı mevcuttur. Karar sesi dügâh (la), aralıkları (la-mi) dügâh- 

hüseyni perdeleridir. Hüseyni perdesi üzerindeki kalışlar bağlantı kısmında segâh ve 

neva perdelerine geçmektedir. Segâh perdesi üzerinde kalışlar eserin tamamında 

yapılmaktadır.  

Eser, 6/8 lik usûl kalıbı ile yazılmıştır ve düzüm olarak altı zamanlı vuruşun (3+3) 

düzümüdür. Eserin biçim yapısı Şekil 4.8 de gösterildiği gibi A + B + C bölümlerinden 

oluşmaktadır. 

    A   

    B     

    C  Bağlantı  

       

Şekil 4.8 : Hüseyin Geldi Kerbelaya Konak müzikal biçim yapısı. 



44 

Kaynak Kişi: Ali TUNCAY                    Derleyen: Yeliz TURMUŞ                  
Derleme Tarihi: Mayıs 2018                          Notaya Alan: Yeliz TURMUŞ 

 

Şekil 4.9 : Vurun Sine Vurun Başa. 

 

 

 

 

 



45 

Şekil 4.9 daki mersiye, 8’li hece ölçüsüyle yazılmıştır. (Arapça ve Farsça kelimelerin 

grammer yapısına göre uzatmalar ve kısaltmalar ile +1 / -1 farklılıklar bulunmaktadır) 

Uyak dizimi şu şekildedir:  

1. beyit + 2. beyit: ab +cb 

3. beyit +4. beyit: db +eb 

5. beyit +6. beyit: eb +fb 

7. beyit + 8. beyit + 9. beyit: fb + eb + eb  

Eser, uşşak dörtlü seslerinden oluşmaktadır. (Şekil 4.1) İlk ölçü sol perdesi üzerinden 

(rast) başlamış olsa dahi (yeden konumundadır) karar sesi la perdesi olduğu için uşşak 

üçlü sesleri üzerinden icra edildiği görülmektedir. Giriş kısmında hüseyni beşli, 

bağlantı bölümü uşşak dörtlü yapısı mevcuttur. Karar sesi dügâh (la), aralıkları (la-re) 

dügâh- neva perdeleridir. makam dizisi özellikleri bulunmamakla birlikte çargâhta 

asma kalışları dikkat çekmektedir. Hûzi makamın özelliği olan çargâh perdesindeki 

kalışlar mevcuttur.  

Eser, 4/4 usûl kalıbı ile yazılmıştır. Şekil 4.10 da gösterildiği gibi A+B: Zemin + 

Nakarat bölümlerinden oluşmaktadır. 

A  

B                

 

Şekil 4.10 : Vurun Sine Vurun Başa melodik biçim yapısı. 

 

 

 

 

 

 



46 

Kaynak Kişi: Ali TUNCAY                    Derleyen: Yeliz TURMUŞ                  
Derleme Tarihi: Mayıs 2018                          Notaya Alan: Yeliz TURMUŞ 

 

Dur yaralı Zeynebi ya rugeyye 

kırk gece gündüz di ezadarınem 
Geldim Huseyn vay diye 

Esgere lay lay diyem 

Ey sesime ses verenim aç gözün 
Yusufi pire hanım aç gözün 

ehidi humin kefenim aç gözün 

Hem sene mehman hemi zehranuve 

Nehri fıratın suyu heyran akır 

Eşgi rubabın ödi hem an okur 
Vay üreğin nen bacı van tam okur 

Dur su verim gemli perestarime 

Tek başıma o ney fırat Zeynebem 
Ç are göre derde dalan Zeynebem 

Hem gocalan hem ucalan Zeynebem 

Yokti ebelfezlin elemdarine 

Ehdime ihya eleyip gelmişem 

Kûfede dava eleyip gelmişem 

Düşmanı rüsva eleyip gelmişem 

Şekil 4.11 : Geldim Hüseyn Vay Diyem. 

 

 

 

 

 



47 

Şekil 4.11 de belirtilen eserin güfte yapısına bakıldığında bağlantı bölümü 7’li hece 

ölçüsü ile diğer bölümler 11’li hece ölçüsü (Arapça ve Farsça kelimelerin grammer 

yapısına göre uzatmalar ve kısaltmalar ile +1/-1 farklılıklar bulunmaktadır) kalıpları 

ile icra edilmiştir. Uyak dizimi şu şekildedir:  

Bağlantı: ab 

1. Kıta: cccd 

2. Kıta: eeed 

3. Kıta: fffd 

4. Kıta: gggd 

Eser, rast beşli (Şekil 4.4) ses aralıklarından oluşmaktadır. İlk portede rastta (sol) rastlı 

tam kalış, devamında ise (bağlantı bölümünde) çargâh perdesi üzerindeki asma kalışlar 

mevcuttur. Karar sesi rast (sol), aralıkları (sol-re) rast -neva perdeleridir.  

 Eser, iki ayrı usûl kalıbı ile yazılmıştır. 2/4 (zemin kısımları) 4/4 (bağlantı kısmı) Şekil 

4.12 de belirtildiği gibi eser zemin ve nakarat bölümlerinden oluşmaktadır. 

A+ B: Zemin + Nakarat  

A  

B  

Şekil 4.12 : Geldim Hüseyn Vay Diyem melodik biçim yapısı. 

 

 

 

 

 

 

 



48 

Kaynak Kişi: Ali TUNCAY                    Derleyen: Yeliz TURMUŞ                  
Derleme Tarihi: Mayıs 2018                          Notaya Alan: Yeliz TURMUŞ 

 

Şekil 4.13 : Bu Hüseyn Kimdi Bele Şahlık Edir. 

 

 

 

 

 

 

 

 



49 

 

Şekil 4.13 de görüldüğü üzere notaya alınan eserin güfte yapısına bakıldığında bağlantı 

bölümü 10’lu hece ölçüsü ile diğer bölümler 15’li hece ölçüsü (Arapça ve Farsça 

kelimelerin grammer yapısına göre uzatmalar ve kısaltmalar ile +1/-1 farklılıklar 

bulunmaktadır) kalıpları ile icra edilmiştir. Uyak dizimi şu şekildedir:  

1. Kıta: aabb (bb kısmı bağlantıdır) 

2. Kıta: ccdd (+bb bağlantı) 

3. Kıta: eeff (+bb bağlantı) 

Eser, uşşak dörtlüden oluşmaktadır. (Şekil 4.1) Karar sesi la (dügâh), aralıkları (la-re) 

dügâh ve neva perdeleridir. Birinci ve üçüncü ölçülerde kullanılan rast (sol) perdesi 

yeden olarak düşünülmelidir. Eser, 4/4 usûl kalıbı ile yazılmıştır. Şekil 4.14 te 

belirtildiği bölümlenmeler dahilinde üç ana melodi üzerinden icra edilmektedir.  

A+B+C (Zemin 1+ zemin 2 + Bağlantı) 

A  

B  

C  

Şekil 4.14 : Bu Hüseyn Kimdi Bele Şahlık Edir melodik biçim yapısı. 

 

 

 

 

 

 

 



50 

Kaynak Kişi: Ali TUNCAY                    Derleyen: Yeliz TURMUŞ                  
Derleme Tarihi: Mayıs 2018                          Notaya Alan: Yeliz TURMUŞ 

SÖYLE HÜSEYNE EY SABA 

 

Söyle Hüseyne ey saba kerbubelaya gelmesin  

Gelse düşer bu deşti de derdi belaya gelmesin  

Söyle Gine’n getirmesin Kûfe’ye nazlı ekberi  
Zulm ile kanına batar hurreyi muşki emberi  

Berkefinen gedek apar cümleyi ali heyderi  

Zibhi ezim üsün bugün ku hiyi minaya gelmesin  

Söyle getirme Kasım’ı gatili eyleyi şita 

Toyda olur yeğin onun ganına elleri gizap  

Görme reva ki şimridi dinini eylesin garap 
Rehmelesin o zeynebi behti garaya gelmesin  

Badı gezan eser senin möncesit ayağına  

Rehmele yaverim Hüseyin Kaısım’ı hoş magamına  
Canı teseddug eledim Ekberimin cemalına  

Şah ola ol imam Hüseyin gemdi seraya gelmesin  

Hesretem ol cemaline ag çekirem bu sineden 
Kûfe’de vardı gatılin gelme hezin Medine’den 

Koyma yetim gediceni ayrı ola Sakine’den 

Başına elcek ağlayıp şuru nevaya gelmesin 

Gelmeye yoktu fırsatım kan ile name yazmışam  

Öldürecekti müslimi şu fede firgeyi zilap  

Ebelfezlin uzun kolu gör ne reva ola gelem  
Bacıların ayak yalın deşti belaya gelmesin  

Söyle onun anasına başına gara bağlasın  
İki baladan ayrılıp kemli meşali dağlasın  

Gutse eza gediceden söyle ki gizli ağlasın  

Belki yetimliğin tozu mahu livaya gelmesin  

Şekil 4.15 : Söyle Hüseyne Ey Saba. 

 

 

 

 



51 

Şekil 4.15 te belirtilen eserin güfte yapısına bakıldığında 15’li hece ölçüsünden 

(Arapça ve Farsça kelimelerin grammer yapısına göre uzatmalar ve kısaltmalar ile +1/-

1 farklılıklar bulunmaktadır) oluşmaktadır. Uyak dizimi şu şekildedir:  

1. Kıta + 2. kıta : aaab + cccb 

3. Kıta+4. kıta: dddb +eeeb 

5. kıta +6. kıta: fffb +gggb  

Eser, hüseyni beşli ses aralıklarından oluşmaktadır. (Şekil 4.2) Karar sesi la (dügâh), 

aralıkları (la-mi) dügâh ve hüseyni perdeleridir.  

Eser, 4/4 usûl kalıbı ile yazılmıştır. Eserde nakarat kısmı bulunmamakta tek bir 

melodik yapı üzerinden tamamlanmaktadır. Şekil 4.16 da bu melodik yapı 

gösterilmiştir. 

A  

  

Şekil 4.16 : Söyle Hüseyne Ey Saba melodik biçim yapısı. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



52 

Kaynak Kişi: Ali TUNCAY                    Derleyen: Yeliz TURMUŞ                  
Derleme Tarihi: Mayıs 2018                          Notaya Alan: Yeliz TURMUŞ 

 

Şekil 4.17 : Hüseynim Vay Hüseynim Vay. 

 

 

 

 

 



53 

Şekil 4.17 de belirtilen eserin güfte yapısı 8’li hece ölçüsünden (Arapça ve Farsça 

kelimelerin grammer yapısına göre uzatmalar ve kısaltmalar ile +1/-1 farklılıklar 

bulunmaktadır) oluşmaktadır. Her mısra arkasından bağlantı kısmı eklenmektedir. 

Uyak dizimi şu şekildedir:  

1. Kıta: a+b+a+b+a+b (b kısmı bağlantıdır) 

2. Kıta: c+b+c+b+c+b  

3. Kıta: d+b+d+b+d+b 

4. kıta: e+b+e+b+e+b 

5. kıta: f+b+f+b+f+b  

6. kıta: g+b+g+b+g+b 

Eser, uşşak dörtlüden (Şekil 4.1) oluşmaktadır. Karar sesi la (dügâh), aralıkları (la-re) 

dügâh ve neva perdeleridir. Eser, 4/4 usûl kalıbı ile yazılmıştır. Tek bir melodik yapı 

üzerinden eser icra edilmektedir, b (bağlantı/nakarat) bölümü her mısradan sonra 

tekrar edilmektedir. Bu terennüm şekil 4.18 deki melodi dizimi üzerinden 

yapılmaktadır.  

A  

Şekil 4.18 : Hüseynim Vay Hüseynim Vay melodik biçim yapısı. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



54 

Kaynak Kişi: Ali TUNCAY                    Derleyen: Yeliz TURMUŞ                  
Derleme Tarihi: Mayıs 2018                          Notaya Alan: Yeliz TURMUŞ 

 

 

Dolanır Ali kızı mekteli  
Kan içinde bir beden aktarır 

Yolun üste gafile leng olub 

Bacı kardaşa kefen aktarır 

Ali başta dört tarafa kacub  

Geyedir çukur yere baş vurur 

Bu ne yerdi düştü Ebu Turab 

Kademin turaba yavaş vurur 

Yadına o sahne düşüptü ki 

Hamı bir yaralıya daş vurur 

 

 

 

Geduri Rugeyye yavaş yavaş  
Yüzünün tozunu yuya el geme 

Diye şerhi halini mubemu 

Su yanında shaba perceme  

Emi can dur ellerine feda  

Kömey eyle guseli emmime 

Çağırır heraya bibim seni 
Gözü yoldadır gelen aktarır  

Bacı kardaşa kefen aktarır  

  Bağlantı  

Deyir Allah’ı de tumasunun  

Neden aşiyanesi kalmayıb 

Kolu bağlı guşlarımın evi  
Tolanıbdı lanesi kalmayıb 

Şekil 4.19 : Dolanır Ali (Eli) Kızı. 



55 

Şekil 4.19 da belirtilen eserin güfte yapısına bakıldığında 10’lu hece ölçüsünden 

(Arapça ve Farsça kelimelerin grammer yapısına göre uzatmalar ve kısaltmalar ile +1/-

1 farklılıklar bulunmaktadır) oluşmaktadır. Uyak dizimi şu şekildedir:  

1. kıta + 2. Kıta : abcb + cbcb 

3. beyit: db (Serbest ayrı bir bölüm gibi icra edilmektedir.) 

4. kıta+ 5. kıta: efge + hfıb 

6. kıta: Bu kısım elde edilen veriler dâhilinde ritüellerin dijital kayıtlarından 

tespiti ile doğaçlama icra edilmiştir.  

Eser, saba dörtlü (Şekil 4.3) üzerinden icra edilmektedir. Karar sesi la (dügâh), 

aralıkları (la-reb/do#) dügâh ve hicaz perdeleridir. Saba dörtlü ile girizgah yaptıktan 

sonra oktav sesine çıkarak tiz çargâh perdesi üzerinde aynı ses aralığını ve melodik 

yapıyı burada da tekrar etmektedir. Eserin içerisinde modülasyon gözlemlenmiştir, son 

portede fa# (eviç) perdesi üzerinde eviçte segâhlı kalışlar mevcuttur. Çeşnilerin 

transpoze icraları ve oktav seslere göçürülmesi söz konusudur. Eserin, zemin kısmı 

nakarat olarakta okunmaktadır.  

Eser, 4/4 lük usûl kalıbı ile yazılmıştır. Şekil 4.20 de bölümlendirildiği gibi beş ana 

hat üzerinden icra edilmektedir. Bu melodik sistem aşağıda belirtildiği gibidir. 

(A+A1+B+A+C) 

A: Zemin 

A1 : Zeminin oktav ses üzerine transpozisyonu 

B: Yeni melodik yapı 

A: Zemin 

C: Yeni bir meyan yapısı 

 

 

 

 

 

 

 



56 

 

A   

A1  

 B  

 A  

 C  

Şekil 4.20 :  Dolanır Ali (Eli) Kızı melodik biçim yapısı. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



57 

5. SONUÇ  

Caferilikte Mersiye ve Sinezen isimli bu çalışma, önsöz ve giriş kısımlarında da 

belirtildiği gibi alanında bir ilktir. Araştırma sorusu olan, Caferi Mezhebi içerisindeki 

ritüellerde okunan mersiye ve sinezenlerin neler olduğu ve bu eserlerin makam, biçim 

ve ritm özellikleri incelenmeye çalışılmıştır.  

Bu çalışma, kendine özgü icra tekniği ve edebi özelikleri ile işlevsel rolü bakımından 

özel bir konumda olan mersiyeleri derleme üzerine kurulu bir alan araştırması olarak 

nitelendirilmelidir. Her sene binlerce katılımcı ile gerçekleşen mâh-ı mâtem 

törenlerinde geleneksel olarak icrası yapılan mersiye ve sinezenlerin genel adı ile 

destelerin tespiti bakımından oldukça önemlidir. Çalışma kendi bünyesinde teolojik 

konuları barındırdığı için ve farklı bölgelerdeki farklı icra yapılarını kapsadığı için 

zamanlama, planlama bakımından periyodik olarak düzenlemeler yapılmıştır.  

Sonuç olarak;  

1. Caferilik içerisinde köklü ve meşk usûlüne dayalı bir mersiye okuma geleneği 

vardır ve bu gelenek mersiyehanların müzikal birikimleriyle şekillenmektedir. 

Araştırma sürecinde yapılan tespitler dâhilinde çok net olarak ifade edilebilir 

ki;mersiye ve sinezenlerin gelenek içerisinde yapılan icralarını dinlemeden,eza 

meclislerine uzun süreli katılım sağlamadan bu eserlerin icralarının özgün 

haline yakın bir şekilde icrası mümkün değildir.  

2. Mersiye ve sinezenler genel terminolojide deste olarak isimlendirilmektedir.  

3. Bu çalışmada notaya alınan mersiyeler ve sinezenler, alanda tespit edilen ve 

kültürel yapı içerisinde bilinen eserlerdir.  

4. Notaya alınan eserlerin, analiz edilmesi mümkün olsa dahi, mersiyehanların 

notaya bağımlı kalması söz konusu değildir.  

5. Söz unsuru ağırlıklı olan bir müzikal yapıdır. Camilerde icra edilmektedir ve 

icrada hiçbir eşlik saz kullanılmamaktadır.  



58 

6. Güfte yapısı tarihsel bir olay bütünlüğünde işlendiğinden oldukça uzundur ve 

bu güftelerin ezbere alınması çok zordur. Bu sebeple her mersiyehanın deste 

defteri olarak adlandırılan kendi sistematiğine göre düzenlediği bir defteri 

mevcuttur.  

7. Alanda derlenen eserlerde makamsal bir diziden çok tetrakort (dörtlü, çeşni, 

ses örgüsü) yapılarına rastlanılmıştır. Mersiye ve sinezenler okunurken 

modülasyon çok sık rastlanılan bir pratiktir yine oktav sesten eserin bir kısmını 

okuma geleneksel bir icra tekniği olarak müzikal yapı içerisinde yerini almıştır. 

Lâkin bu üslup ve tavır her mersiyehanda aynı değildir, aynı destenin hem saba 

hem hüseyni aralıklar ile icra edildiği örneklere rastlanılmıştır.  

8. Usûl kalıpları olarak, bileşik ya da karma usûllü ezgilere rastlanılmamıştır. 

Sinevurma ritüeli ile ritimsel özellikler eşzamanlı uygulandığından belli ritim 

kalıpları ağırlıklı olarak kullanılmaktadır.  

9. İcralarda tavır olarak yoğun hançere üslûbu mevcuttur özellikle çarpmalar 

neredeyse her motif yapısında uygulanmaktadır. Aynı mersiyehanın dahi aynı 

eseri, farklı makam ve modülasyonlar ile icra etmesi mümkündür.  

10. Enstruman ve nota kullanılmadığı için mersiyehan icrayı cemiyetin duygu 

yoğunluğuna ve kendi ses aralığının özelliklerine göre yönlendirebilmektedir. 

Geniş katılımlı törenlerde, deste grupları bu serbest icra tekniğiyle bağlı olarak 

kalıplaşan bağlantı kısımlarına eşlik etmektedir.  

11. Mersiye ve sinezenler, Türkçe icra edilmektedir bununla birlikte Azerbaycan 

lehçesinin ve Tebriz lehçesinin hâkim olduğu görülmektedir. Deste aralarında 

Farsça bölümlerinde okunduğu eserlere de rastlanılmıştır.  

12. Zebân-i hâl olarak nitelendirilen form edebi bir yapıyı karşılamakta, mersiye 

ve sinezenlerden melodi ya da ritm yapısı olarak ayrılmamaktadır.  

Caferilikte Mersiye ve Sinezen isimli bu çalışma; bugüne kadar hep şifâhi olarak icra 

edilen eserlerin ilk defa notaya alınması bakımından önem arz etmektedir. Böylelikle 

hem eserlerin kalıcılığına katkıda bulunulmuş, hem de farklı bir müzikal yapının 

repertuara kazanılması konusunda adım atılmıştır.  

 



59 

KAYNAKLAR 

Abdülaziz, A. (2007). Hz. Hüseyin’in Katlinin Perde Arkası, İstanbul: İnceleme 

Araştırma Eserleri Yayınları.  

Akad, M, Ü. (2007). Ezoterizm ve Bâtınilik Tarihi, Nokta, İstanbul: Nokta Yayınları 

Aksu, M. (2003). İslam Tarihinde Gerçeğe Giden Yol, İstanbul: Asr Yayınları 

Allame Şeyh M. Rıza El- Muzaffer, Caferi İmamiyye İnançları, (H. Seyh& B. Coşkun 

Çev.). İstanbul: Ehlibeyt Kültür Araştırma Ve Eğitim Derneği.  

Apak, A. (2017). Kur’ân’ın Geliş Ortamında Arap Toplumu: (Sosyal, Kültürel ve 

İktisadi Hayat). İçinde M. Çağrıcı (Editör). İstanbul: İstanbul 29 Mayıs 

Üniversitesi Kur’ân Araştırmaları Merkezi (KURAMER).   

Arnold, T. W. (2007). İslam’ın Tebliğ Tarihi (B. Yıldırım & C. İ. Polat Çev.). 

İstanbul: İnkılap Basım Yayım.  

Atalay, A. A. (1995). Kumru: Kenzü’l-Mesaip, İstanbul: Can Yayınları.  

Atalay, A. A. (2003). Hz. Ali’nin Faziletnamesi, Derviş Muhammed Yemini, İstanbul: 

Can Yayınları. 

Ayetullah Abdullah Cevadi Amuli, (2012). Huseyni Kıyam ve Akıl, İstanbul: Kevser 

Yayıncılık. 

Ayetullah Kaşif’ul Gıta, Caferi Mezhebi ve Esasları, (A. Gölpınarlı Çev.). İstanbul: 

Zaman Yayınları.  

Barthold, W. (1984). İslam Medeniyeti Tarihi, Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları.  

Bosworth, C. E. (1980). İslam Devletleri Tarihi: Kronoloji ve Soykütüğü El Kitabı. 

(M. İpşirli & E. Merçil Çev.). İstanbul: Oğuz Yayınevi 

Bulut, F. (2004 ). Şii Ali Aşkı, Atlas Dergisi, İstanbul: Doğan Burda Dergi Yayıncılık 

ve Pazarlama A.Ş. S. 139, s.78, Ekim. 

Büyükkara, M, A. (1999). İmamiyye Şiasına Göre Önemli Tarih Gün ve Geceler: 

(Şeyh Müfid Ve Şeyh Bahai’nin Takvimleri). Çanakkale: Aslı Ofset.  

Chorone, P. (2007). Ortaçağ İslam Dünyasında Siyasi Düşünce, İstanbul: Kapı 

Yayınları.  

Çağatay. N. (1957). İslam Öncesi Arap Tarihi ve Cahiliye Çağı, Ankara: Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları.  

Çağatay. N. (1989). İslam Dönemine Dek Arap Tarihi. Ankara: Türk Tarih Kurumu.  

Çağatay. N. (1993). İslam Tarihi: Başlangıçtan Abbasilere Kadar: (Dini, İctimai, 

İktisadi, Siyasi Açıdan, Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları.  



60 

Demircan, A. (1996). Hz. Ali’nin Hilafet Hakkı Meselesinde Gadir-i Humm Olayı. 

İstanbul: Beyan Yayınları. 

Demircan, A. (2002). Ali-Muaviye Kavgası. İstanbul: Beyan Yayınları. 

El- Katip, A. (2009).  Nedenleri Tarihte Kalmış Siyasi Ayrılık Sünnilik - Şiilik İslam 

  Birliği,  (M. Tan Çev.).  İstanbul: İlimyurdu Yayıncılık.  

Emir, E. (1995). Kur’ân’da Ehl-i Beyt, Ankara: Ayyıldız Yayınları.  

Emir, E. (2003). İslam Tarihinde Ehl-i Beyt ve Eshab, İstanbul: Can Yayınları. 

Erdemir, H, A. Kur’ân’da Ehlibeyt ve Oniki İmamlar, Ankara: Akçağ Kitabevi. 

Ergüven, A, R. (2000). Tanrıları Nasıl Yarattık, İstanbul: Berfin Yayınları.  

Farmer, H, G. (1929). A History Of Arabian Music To The XII Th Century, London: 

Luzac & Co. 

Faruki, L, L. (1985). İslam’a Göre Müzik ve Müzisyenler (Ü. Yardım Çev.). İstanbul: 

Akabe Yayınları. 

Fıglalı, E, R. (1984). İmamiyye Şiası: Caferiyye Mezhebi Doğuşu Gelişmesi ve 

Görüşleri, Ankara: Selçuk Yayınları. 

Gölpınarlı, A. (1979). Tarih Boyunca İslam Mezhebleri ve Şiilik, İstanbul: Der 

Yayınları. 

Hamedani, A, S. (1986). İslam’da Caferi Mezhebi ve İmam Cafer Sadık Buyrukları 

Ankara: Kadıoğlu Matbaası. 

Havarizmi, (2010). Kerbela Olayı: Maktelu’l Hüseyn (Hz. Hüseyin’in Öldürülmesi). 

İstanbul: Ocak Yayıncılık. 

Hocaoğlu, M. (1971). Allah’ın Aslanı Hz. Ali (K. V.), İstanbul: Sönmez Neşriyat. 

Holt, P, M; Swynford, A, K; Lewis, B. (1988). İslam Tarihi Kültür ve Medeniyeti, 

İstanbul: Hikmet Yayınları. 

Kaşifül Gıta, M, H. (1954). Caferi Mezhebi ve Esasları (A. Gölpınarlı Çev.). İstanbul: 

Zaman Yayınları.  

Kılıç, Ü. (2004). Peygamber ve Dört Halife Günlerinde Şehir Yönetimi ve Valilik, 

Konya: Yediveren Kitap. 

Kıtay, M. (1994). Hakiki İslam Tarihi ve Ehlibeyt, İstanbul: Dur Ofset. 

Köksal, A. M, (2008). Hz. Hüseyin ve Kerbela Faciası, İstanbul: Karaca Yayınevi. 

Köse, F. B. (2016). Medine’de Sosyal Hayat-Dört Halife Dönemi, İstanbul: Mana 

Yayınları.  

Mantran. R. (1981). İslamın Yayılış Tarihi: (VII-XI. Yüzyıllar), (İ. Kayaoğlu Çev.). 

Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi. 

Mihnef, E. (2012). Kerbela Vakıası Vak’atu’t-Taf, İstanbul: Kevser Yayınları. 

Mutlu, İ. (1995).  “Tarihte ve Günümüzde Caferilik”, İstanbul: Mutlu Yayıncılık. 

Mütercim, A. (2013).  “Kamus Tercümesi”, (M. Koç Çev.). İstanbul. 

Safaraova, Z. (2006). Azerbaycanın Musiqi Elmi, Bakü: Azerneşr. 



61 

Sallabi, A, M. (2010). Hz. Hüseyin ve Kerbela, (Şerafettin Şenaslan Çev.). İstanbul: 

Ravza Yayınları. 

Sarıkaya, M. S. (2003). İslam Düşünce Tarihinde Mezhepler, Isparta: Tuğra 

Matbaası. 

Schimmel, A. C. (2004). İslamın Mistik Boyutları, (E. Kocabıyık Çev.). İstanbul: 

Kabalcı Yayınevi. 

Sübhani, C. (2009). Ana Hatlarıyla Caferilik, İstanbul: Kevser Yayıncılık.  

Şapolyo, E. B. (1964). Mezhepler ve Tarikatlar Tarihi, İstanbul: Türkiye Yayınevi. 

Tabatabai, M. H. (1981). İslam’da Şia, Qum: İslami Kültür ve İlişkiler Merkezi 

Tercüme ve Yayın Müdürlüğü.  

Toprak, M. F.  (2004). “Ağıt”, Diyanet Ansiklopedisi, C. 29, s. 215. Ankara.  

Url-1 <https://kozbon.com>,erişim tarihi 04.01.2018. 

Url-2 < http: //www.ehlibeyt.org>, erişim tarihi 02.05.2018. 

Url-3 <https: //www. timeturk. com>, erişim tarihi 01. 05. 2018. 

Url-4 < http: //www.caferilik.com> , erişim tarihi 17.01.2016. 

Url-5 <http://www. hurriyet.com.tr >,erişim tarihi 17.01.2016. 

Uyar, G. (2004). Ehl-i Beyt: İslam Tarihinde Ali-Fatıma Evladı (260/873’e Kadar), 

İstanbul: Gelenek Yayıncılık. 

Üçok, B. (1957). İslam Tarihinde İlk Sahte Peygamberler, Ankara: Mars T ve S. A. Ş 

Matbaası.  

Üçok, B. (1968). İslam Tarihi: Emeviler-Abbasiler. Ankara: Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Yayınları.  

Üzüm, İ. (1993). “İnanç Esasları Açısından Türkiye’de Caferilik”, (doktora tezi), 

Marmara Üniversite, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul.  

Watt, M. W. (2007). Peygamber ve Devlet Adamı Hz. Muhammed, (Ü. Çağlar Çev.). 

İstanbul: Yöneliş Yayınları. 

Wellhausen, J. (1960). İslamın En Eski Tarihine Giriş, (Fikret Işıltan Çev.). İstanbul: 

İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi.  

Wellhausen, J. (1975). El-Havaric Ve’ş-Şia, (Abdurrahman Bedevi Çev.). Kuveyt: 

Vekaletü’l-Matbuat. 

Wellhausen, J. (1975). The Religio-Political Factions in Early Islam, (R. C. Ostle & 

S. M. Walzer Çev.). Amsterdam: Nort-Holland Publishing Co.  

Wellhausen, J. (1989). İslamiyetin İlk Devrinde Dini-Siyasi Muhalefet Partileri, 

(Fikret Işıltan Çev.). Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları.  

Yörükan, Y. Z. (2006). İslam Dini ve Mezhepleri Tarihi 1: İslam Dini Tarihi: Hazret-

i Muhammed’in Doğumundan Ölümüne Kadar, İstanbul: Ötüken.  

Yörükan, Y. Z. (2006). İslam Dini ve Mezhepleri Tarihi 2: İslam Akaid Sisteminde 

Gelişmeler: İmam-ı Azam Ebu Hanife ve İmam Ebu Mansur-i Maturidi. 

İstanbul: Ötüken.  

https://www.timeturk.com/zeydilik-nedir/haber-778029


62 

Yörükan, Y. Z. (2009). İslam Dini ve Mezhepleri Tarihi 3 Müslüman lıkta Dini 

Tefrika: İslam Tarihinde Ortaya Çıkmış Ayrılıkçı Görüşler. İstanbul: 

Ötüken Yayınları. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 



63 

 

EKLER 

EK A: Kitaplar 

 

 
 

Şekil A.1 :  Azerbaycan’dan gelen Elde Kalem Kan Ağlar isimli kitabın kapak 

sayfası. 



64 

 

 

Şekil A.2 : Azerbaycan’dan gelen Elde Kalem Kan Ağlar isimli kitabın arka 

kapak sayfası. 



65 

 

Şekil A.3 : Azerbaycan’dan gelen Elde Kalem Kan Ağlar isimli kitabın iç kapak 

sayfası.  

 

 

 

 

 

 



66 

 

Şekil A.4 : Azerbaycan’dan gelen Elde Kalem Kan Ağlar isimli kitabın künyesi. 

 

 

 

 

 

 



67 

 

Şekil A.5 : Azerbaycan’dan gelen Elde Kalem Kan Ağlar isimli kitabın sayfa 

örneği. 



68 

 

Şekil A.6 : Türkiye’de yayınlanan Mersiye kitabı örneği şiir antolojisi. 

 

Şekil A.7 : Türkiye’de yayınlanan Sinezen ve Ağıtlara ait kitap örneği. 



69 

 

Şekil A.8 : Deste defteri örneği 1.sayfa.  



70 

 

Şekil A.9 : Deste defteri örneği 2.sayfa. 

 

 



71 

 

Şekil A.10 : Deste defteri örneği 3.sayfa. 

 

 

 

 



72 

 

 

Şekil A.11 : Deste defteri örneği 4.sayfa. 

 



73 

 

 

Şekil A.12 : Deste defteri örneği 4.sayfa ikinci bölüm. 

 

 

 



74 

 

 

 

Şekil A.13 : Deste defteri örneği 5.sayfa. 

 

 



75 

 

 

 

Şekil A.14 : Deste defteri örneği 6.sayfa. 

 

 

 



76 

 

Şekil A.15 : Deste defteri örneği 7.sayfa. 

 

 



77 

 

Şekil A.16 : Deste defteri örneği 8.sayfa. 

 



78 

 

Şekil A.17 : Deste defteri örneği 9.sayfa. 

 



79 

ÖZGEÇMİŞ 

 

 

 

 

 

Ad-Soyad   : Yeliz Turmuş 

Doğum Tarihi ve Yeri : 01.01.1980 

E-posta    : yelizturmus@yahoo.com 

 

ÖĞRENİM DURUMU: 

 Lisans       : 2011, İstanbul Teknik Üniversitesi, TMDK, Müzikoloji ve Temel 

Bilimler Bölümü 

 

Malatya doğumlu sanatçı, ilk ve ortaöğrenimini İstanbul’da tamamladı. 

Yükseköğrenimine İşletme ve İktisat Fakültelerinde devam ederken, 2005 yılında 

İstanbul Teknik Üniversitesi Türk Musıkisi Devlet Konservatuarı Müzik Teorisi 

Bölümü’nü kazandı. Bu eğitim süresi içerisinde Müzikoloji Bölümünde Çift Anadal 

Programını tamamlayarak Müzik Teorisi ve Müzikoloji Bölümlerinden Üniversite 

genelinde derece alarak mezun oldu. 2012 yılında İstanbul Teknik Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Müzikoloji Anabilim Dalı Yüksek Lisans Programını kazandı. Bu 

süreç dâhilinde ikinci üniversite programı kapsamında İlahiyat bölümündeki eğitimine 

devam etti.  

1996-2005 yılları arasında Türkiye’nin neredeyse her bölgesinde gerek katılımcı, 

gerek katılımcı gözlemci olarak müzikal araştırmalarda bulundu. 2006-2009 yılları 

arasında akademik içerikli müzik programları hazırlayıp sundu, Tasavvuf Musıkısi, 

Türk Devletlerinde Müzik (Sümer, Uygur, Göktürk, Hazar) Türk Halk Müziği’nde 

Formlar, Türk Makam Müziği Üzerine Analiz, Türk Musıkisi’nde Formlar, Tezkire-i 

Şu’ara’yı Mevleviyye, Lale Devri ve Musıki, Heteredoks İslam Yaklaşımı 

İzdüşümünde Musıki Örnekleri, Mersiyeler konularında çalışmalarda bulundu ve 

alanında uzman kişiler ile söyleşiler gerçekleştirdi. Bu konularda yurtdışındaki tezlere 

ve Türkiye’de gerçekleştirilen belgesel ve sinema filmlerine danışmanlık yaptı.  

Uzun süre radyo ve TV programları hazırlayıp sunan ve 2012 yılında ilk müzik albümü 

KARAR ile dinleyicileri ile buluşan sanatçı, bilimsel araştırmalarını ve çalışmalarını 

kapsayan ilk kitap çalışmasını yayınlama hazırlıkları içerisindedir. Sanatçı, Milli 

 



80 

Eğitim bünyesinde Türk Sanat Müziği ve Türk Halk Müziği şefliği görevini 

yürütmektedir. 

KATILDIĞI EĞİTİM PROGRAMLARI: 

 

 Genç Müzikologlar Semineri (İTÜ)  

 İstanbul Müzik Öğretmenleri Sempozyumu 

 Yazma Müzik Teorileri Kaynaklarını Araştırmanın Önemi 

 Türk Makam Müziği Tarihinde Ses Sistemleri  

 Türk Müziği Tarihinde Dönemsel Sınıflandırma  

 Elektronik Kaynaklarda Araştırma Yapmak  

 Türkü Analizi (Melodik /Ritmik/Tematik) 

 Sahne Estetiği, Duruş ve Psikolojisi 

 Müziğin Nesnesi Nedir 

 Tonal Müzikte Ezgi Ve Eşlik (Armoni Ve Kontruanın Temel İlkeleri) 

 Teknolojik Ve Dijital Ortamda Uygulamalı, Açıklamalı Türk Müziği Eğitimi 

  

ÇALIŞMA ALANLARI:  

 

 Türk Halk Müziği Bilgileri, (formlar, icra teknikleri, üslup ve tavır) Türk Halk 

Müziği Literatürü, Türk Halk Müziği Edebiyat, Derleme Çalışmaları, Alan 

Araştırma Metodları 

 Türk Müziği Tarihi, Türk Makam Müziği Üzerine Analiz 

 Dini Müzik Çalışmaları (Türkiye’de Dini Müzik ve İçeriği, Tasavvuf Musıkisi, 

Mersiyeler) 

 


