
E
Y

LÜ
L 

20
18

S
Ü

M
E

Y
R

A
 Ç

A
LI

Ş
K

A
N

YÜKSEK

LİSANS

TEZİ

TARİH ANABİLİM DALI
YENİÇAĞ TARİHİ BİLİM DALI

EYLÜL 2018

SÜMEYRA ÇALIŞKAN

PAPALIĞIN OSMANLILARA KARŞI FAALİYETLERİ 
VE OSMANLI KAYNAKLARINDA  PAPALIK 

(1302-1622)

TA
R

İH
 A

N
A

B
İL

İM
 D

A
LI

 
Y

EN
İÇ

A
Ğ

 T
A

R
İH

İ B
İL

İM
 D

A
LI

T.C.

GAZİ ÜNİVERSİTESİ
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ





PAPALIĞIN OSMANLILARA KARŞI FAALİTETLERİ VE OSMANLI 

KAYNAKLARINDA  PAPALIK (1302-1622) 

Sümeyra ÇALIŞKAN 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

TARİH ANABİLİM DALI 

YENİÇAĞ TARİHİ BİLİM DALI 

GAZİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

EYLÜL 2018 







iv 

 

PAPALIĞIN OSMANLILARA KARŞI FAALİYETLERİ VE OSMANLI 

KAYNAKLARINDA PAPALIK (1302-1622) 

(Yüksek Lisans Tezi) 

 

Sümeyra ÇALIŞKAN 

 

GAZİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

EYLÜL 2018 

 

ÖZET 

Papalık kurumunun Osmanlı devletinin kuruluş ve genişlemesine tepkiselliği, içerisinde 

bulunduğu durumdan ayrı olarak yeterince anlaşılamayacağı gibi bu yönünden azade 

anlatım da tarihsel durumu  yeterince anlatamayacak ve bu yönüyle tarihte ne olduğunu 

tam olarak göstermek bakımından noksanlık taşıyacaktır. Bu çalışma söz konusu bağlamı 

ile Osmanlı klasik döneminde  Osmanlı hâkimiyetine karşı Papalığın tutumunu ele almaya 

çalışmıştır. Araştırma neticesinde Papalık faaliyetlerinin sadece Haçlı Seferi arayışı 

cihetinde olmadığı bulgulanmıştır. Bunun yanında Osmanlı faaliyetlerinin Papalığın 

siyasal durumu açısından oldukça mühim olduğu da diğer bulgulardandır. Bu araştırmada 

mevcut anlatımların bir çok bakımdan noksanlık arzettiği ortaya koyularak tarihsel durum 

ve olgular yerli yerine oturtularak bütüncül bir anlatım ortaya koyulmaya çalışılmıştır. Bu 

maksada yeterince hasıl olmak Osmanlı kaynaklarının kullanımından geçmekte olup bu 

vaziyete uygun olarak söz konusu kaynaklardan da faydalanılmış ve bu da tarihsel durumu 

ve Osmanlı algılayışını göstermek bakımından oldukça faydalı olmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

Bilim Kodu :117514 

Anahtar Kelimeler : Osmanlı İmparatorluğu, Papalık, Haçlı Seferleri 

Sayfa Adedi : 275 

Danışman : Prof.Dr. Yasemin DEMİRCAN 



v 

 

PAPACY AGAINST THE OTTOMAN ACTIVITIES AND PAPACY İS İN THE 

OTTOMAN RESOURCES (1302-1622) 

 

(Master Thesis) 

 

Sümeyra ÇALIŞKAN 

 

GAZİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

September 2018 

 

ABSTRACT 

The papal institutions reaction to the establishment and enlargement of the Ottoman state 

will not be understood sufficiently apart from the situation it is in, as such a minor 

narrative will not adequately explain the historical context and will be deficient in this 

respect in order to show exactly what is in history .This study tried to deal with the 

pontiff's attitude towards the Ottoman domination in the Ottoman classical period with its 

context. As a result of the research, it was detected that the Papacy activities were not only 

in the direction of the search for the Crusade. Besides, it is also another finding that 

Ottoman activities are very important in terms of the political situation of the Pope. In this 

research, it has been revealed that the existing narratives are deficiencies in many aspects 

and the historical situation and phenomena are tried to be put into place and to present a 

holistic narrative. Sufficiency in this vassal is passing through the use of Ottoman 

resources and this bazaar has also benefited from the related sources and this has been very 

useful in showing the historical situation and the Ottoman perception. 

 

 

Science       : 117514  

Key Words  : Ottoman Empire, Papacy, Crusades  

Page            :  275 

Supervisor  : Prof.Dr. Yasemin DEMİRCAN 

 

 

 



vi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Saygıdeğer Hocam 

Prof. Dr. Yasemin Demircan’a 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



vii 

 

TEŞEKKÜR 

 

İnsanı konu edinen ilimlerden olan Tarih tıpkı insanın varoluşu gibi türler ve renkler 

demeti biçiminde olup her birey için demetin bir kısmı dikkate değerdedir. Bu tezin ortaya 

çıkıp biçimlenmesi de bu araştırmacının tüm yaşamındaki tür ve renklerin muhakkak 

etkisinde olmasından neşet etmiştir.  

Tezin son aşamasında kaynak hususunda bilgilerini benimle paylaşan Dr. Sevcan 

MUTLU’ya müteşekkirim. Beni bu alana yönlendirip yapabileceğime olan inancımı 

oluşturan ve dahi  daima ve her durumda destek ve teşvik veren, tarihe yaklaşımında 

rehber edindiğim Hocam Prof. Dr. Yasemin DEMİRCAN’a minnettar ve müteşekkir 

olduğumu ifade etmeliyim. Ailem ise teşekkürden öte varlığıyla hazinemdir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



viii 

 

İÇİNDEKİLER  

Sayfa 

ÖZET .................................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ........................................................................................................................... v 

TEŞEKKÜR ......................................................................................................................... vii 

SİMGELER VE KISALTMALAR....................................................................................... ix 

1. GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

2. PAPALIĞIN TARİHÎ GELİŞİMİ İLE HAÇLI SEFERLERİNE KADAR 

PAPALIK ....................................................................................................................... 5 

2.1. 1095-1302 Yılları Arasında Papalık .......................................................................... 21 

2.2. Bu Sürecin Siyasi Ve Sosyal Arka Planı ................................................................... 31 

2.3. Papalık Doktrininin Oluşumu Ve Kuramcıları.......................................................... 38 

3. PAPALIĞIN OSMANLILARA KARŞI FAALİYETLERİ  İLE GENEL 

DURUMU .................................................................................................................... 51 

3.1. Kuruluş Dönemi ........................................................................................................ 52 

3.2. XV. Yüzyıl ................................................................................................................ 75 

3.2.1. Fatih Sultan Mehmed Dönemi (1451-1481) ....................................................... 87 

3.2.2. 2.Bayezid Dönemi (1481-1512) ....................................................................... 124 

3.3. XVI. Yüzyıl ............................................................................................................ 135 

3.4. 17.Yüzyılın İlk Çeyreği (1600- 1622) .................................................................... 207 

4. OSMANLI KAYNAKLARINDA PAPALIK .................................................. 209 

5. SONUÇ ....................................................................................................................... 257 

KAYNAKÇA ..................................................................................................................... 261 

ÖZGEÇMİŞ ....................................................................................................................... 275 

 



ix 

 

SİMGELER VE KISALTMALAR 

Bu çalışmada kullanılmış kısaltmalar, açıklamaları ile birlikte aşağıda sunulmuştur.  

 

 

Kısaltmalar  Açıklamalar 

 

a.g.b.  : Adı geçen bölüm 

a.g.e.  :  Adı geçen eser 

a.g.m.  :  Adı geçen makale 

a.g.t.    :  Adı geçen tez 

Bkz       : Bakınız 

BOA     :  Başbakanlık Osmanlı Arşivi 

C.          : Cilt 

Çev.      : Çeviren 

TDV      : Türkiye Diyanet Vakfı  

Edt        : Editör 

Erişim Tar : Erişim Tarihi 

MD        : Mühimme Defteri 

M.Ö.      : Milattan Önce 

M. S.     : Milattan Sonra 

H.            : Hicrî Tarih 

Haz         : Hazırlayan 

Hz.          : Hazretî 

İA           : İslam Ansiklopedisi 

Vb.         : Ve benzeri 

yy.           : Yüzyıl 

TTK        : Türk Tarih Kurumu





1 

 

1. GİRİŞ 

Milattan önce Persler Doğu’yu, Yunanlar Batı’yı temsil etmekte ve eski dünyanın 

hâkimiyeti için kıyasıya mücadele etmekteydiler. Milat olarak kabul edilen Hz. İsa’nın 

doğumu ile Hıristiyanlığın yayılması ve Müslümanların Hz. Muhammed’e ve vaaz ettiği 

dine inanmasına müteakip kadim dünya yeniden iki cephenin oluşacağı iki ayrı dünyayı 

temsil eder olan sürecine giriyordu. 380 yılında Roma İmparatoru Thedosius’un 

Hıristiyanlığı devletin resmi dini kabul etmesine karşın Hz. Muhammed’in vefatını (632) 

müteakip İslâm devletinin hâkimiyet sahasının hızla genişlemesi ile Avrupa kıtasına 

Kavimler Göçü ile gelen kavimlerin Katolik Hıristiyanlığı kabul süreçleri karşı karşıya 

gelecek iki dünyayı eşzamanlı olarak biçimlendiriyordu. Müslüman fetihlerinin 713 yılında 

Toledo’ya ulaşması ile Avrupa kıtası içlerine ilerlemekteyken 732 yılında Poiters savaşı ile 

durdurulmaları iki dünya için dönüm noktası olmuştu. Toledolu rahip Sevillalı İsidore’un 

Poiters savaşı muzafferlerini “Europenses” olarak adlandırması Müslüman Doğu ile 

Katolikleşmekte olan Batı arasındaki sınırın adlandırılması anlamını taşıyor buna karşın 

Müslüman anlayışı da hâkimiyeti dışındaki topraklara “Dar’ül Harp” adını veriyordu.1 

Her ne kadar bu Avrupa terimi uzun süre daha kullanılmayacaksa da sonraki tarihsel zıtlığı 

karşılayacak mahiyeti barındıracak anlamdaydı.2 Avrupalı Hıristiyanlar için Müslümanlar, 

Doğu Roma’dan edindikleri kavramla “Sarazen”, Müslümanlar için Avrupa’daki 

Hıristiyanlar Franklardan hareketle olsa gerek “Frenk” olarak adlandırılıyordu. Sarazen, 

Hz. İbrahim’in ilk eşi Sara’dan yahut yağma ve hırsızlık anlamına gelen “serk” ve bu 

eylemleri gerçekleştiren “sârik-sarrâk”’dan neşet ediyordu.3 Osmanlı İmparatorluğu’nun da 

benimsemiş olduğu iki parçalı dünya anlayışı olan “Dar’ül Harp”, “Dar’ül İslâm”’ın yani 

“İslâm Yurdu”’nun karşıtı ve karşısında olan savaş yurdu anlamına gelip4 aynı zamanda 

İslâm ile tanıştırılması gereken beldeleri işaret ediyordu.  

Katolik Avrupa ile Müslüman Doğu’nun bu İspanya sınırı ve 827 yılında Sicilya 

hâkimiyetini müteakip Avrupa kültürü Müslüman kültüründen etkilenmeye başlamıştır.5 

Şüphesiz bunda Endülüs Emevi Devleti hükümdarı III. Abdurrahman’ın (912-961) devletin 

sınırlarını İber Yarımadası’nın geneline yayması, bazı Hıristiyan prensler tarafından da 

                                                                 
1 Cardini, Franco. (2004). Avrupa ve İslam, İstanbul: Literatür, 6. 
2 Beydilli, Kemal, Avrupa. (Tarih), TDV İslâm Ansiklopedisi, C.4, S.135-151, 1991. 
3 Cardini, F. (2004). a.g.e., 6-7. 
4 Suraiya Faroqhi. (2007). Osmanlı İmparatorluğu ve etrafındaki dünya. İstanbul, Kitap, 12. 
5 Watt, Montgomery. (2013). İslam’ın Ortaçağ Avrupası üzerindeki etkisi, Ankara, Bilgesu, 11-12. 



2 

 

 

hükümdar kabul edilmesi ve  ülkesini müreffeh bir duruma getirmesi6 önemli bir etken 

olup dikkat çekmiş olsa gerektir. Fakat 1031 yılına gelindiğinde devlet neredeyse otuz 

yerel hükümdarın hüküm sürdüğü parçalı bir yapı haline gelmişti ve aralarında gerçekleşen 

mücadeleler kültürel alana zenginleşme sağlamış fakat siyasi durum giderek vahamet teşkil 

edecek boyutlara gelmiş ve Hıristiyan güçler 1085 yılında Toledo’yu ele geçirmiş, 1091 

yılına gelindiğinde Sicilya’ya da büyük oranda hâkim olmuşlardır.7 Buna mukabil 

Müslümanlar da 669 yılında Konstantinopolis’i kuşatmış fakat kuşatma akamete uğramış 

daha sonra 716-717 yıllarında yeniden denenmiş fakat akıbet değişmemiştir. Bununla 

birlikte Doğu Roma’dan Suriye ve Mısır ele geçirilmişti ve Müslüman genişlemesi de 

sürmekteydi.8 1071 yılında Selçuklu devletinin Malazgirt muharebesinde Doğu Roma 

İmparatorluk ordusunu mağlup etmesiyle başlayan süreç 1075 yılında Anadolu Selçuklu 

devletinin İznik’te bağımsızlık ilânı ile neticelenmiş ve bu sınıra dek topraklar Müslüman 

hâkimiyetine geçmişti. 1092 yılında Anadolu Selçuklu devleti Sultanı Melikşah’ın ölümü 

ile başlayan varisler çatışması ile Anadolu topraklarını yeniden hâkimiyetine almak isteyen 

fakat yeterli güç bakımından noksan olan Doğu Roma İmparatorluğu Papalığa 

başvurmuştur.9 

Papa II. Urban Doğu dünyasının içerisine düştüğü bu buhran ile Doğu Roma’nın yardım 

talebini daha sonra “Haçlı Seferleri” adı verilecek süreci başlatmak için değerlendirmiş 

fakat kıtadaki Hıristiyanlara Kudüs’ün, Hz. İsa’nın mezarının kurtarılması gerektiği 

yolunda verdiği kutsal görevle Doğu’ya saldırıyı işaret etmiştir. 1095 yılında resmen 

başlayan ve Suriye, Filistin, Mısır, Şam gibi kadim toprakların ele geçirilmesi ile 

sonuçlanan süreci müteakip sekiz sefer daha gerçekleştirilmiş ancak 1291 yılında Akka’nın 

Müslüman Memlûk hâkimiyetine girmesiyle sona eren bu savaşlar Papalık tarafından 

kurtuluş mükâfatının müjdelenmesi ile ödüllendirilmiştir. 10 

Bu seferlerin dördüncüsü 1204 yılında gerçekleştirilmiş fakat bu kez Doğu Roma 

İmparatorluğu’nu hedef almıştı. 1261 yılına kadar süren Latin işgali, Ortodoksların 

Katoliklere olan güveninin onarılması imkânsız bir biçimde zedelenmesiyle sonuçlanmış, 

                                                                 
6 Watt, M. (2013).a.g.e., 13. 
7 Watt, M. (2013).a.g.e., 14-16. 
8 Watt, M. (2013).a.g.e., 21. 
9 Runciman, Steven. (1986-1987-a). Haçlı seferleri tarihi Cilt 2: Kudüs krallığı ve Frank Doğu 1100-1187, 
Ankara: TTK, 17. 
10 Beydilli, K., Avrupa (Tarih), a.g.m. 



3 

 

aynı biçimde Müslüman dünya ile Katolik Avrupa arasındaki tarihsel söylem ve süreci 

belirleyecek biçimde tayin edici olmuştur.11  

Müslüman Araplar, bu seferlere katılanların üzerinde haç işaretlerinin bulunmasından 

hareketle Haçlı kuvvetlerini “Salîbiyyun” olarak adlandırmış, “Haçlılar” anlamında ilk kez 

Osmanlılar tarafından “Ehl-i Salib” olarak tesmiye edilmiştir.12 Bu seferlerin dinsel ciheti 

dışında ekonomik, siyasi, sosyal sebepleri bulunmakta, ücretli askerlik ve kolonizatör 

arayış da bu amiller arasında yer almaktaydı. Doğu Roma İmparatoru VII. Mikhail, askeri 

noksanlıkları ücretli askerlik ile çözmeye çalışarak Papalığa başvurmuştu ve çeşitli etki ve 

aksülameller neticesinde bu seferler sürecinde kültürel ve siyasal etkileşim gerçekleşmişti. 

1302 yılına gelindiğinde Moğol tahripkârlığından kurtulmak için Anadolu’ya gelmiş 

beyliklerden biri olan Osmanoğulları, Doğu Roma kuvvetlerine galebe çalmaya başlamış 

ve Konstantiniyye’de ve Hıristiyan Macar, Sırp rakiplerce Papalık vasıtasıyla harekete 

geçirilecek Hıristiyan krallardan yardımlar beklenmiş, buna karşın 1453 yılına gelindiğinde 

Doğu Roma İmparatorluğu tarih içerisindeki soluğunu yitirmiş, O’na soluk vermeye 

çabalayan Papalığın ise nefesi bu akıbeti değiştirmeye ve çabaladığı biçimde tersine 

çevirmeye kâfi gelmemiştir. Çünkü Batı tarih yazımı Haçlı seferlerinin en önemli 

sebebinin dinsel olduğunu kabul etmekteyse13 de ekonomik ve siyasal vaziyet hem Doğu 

da hem de Batı da büyük değişim geçirmiş, bu değişimler yeni anlayış ve arayışlar getirmiş 

bir kutsal sefer isteği ile Doğu Roma’nın ömrünü artırmayı isteyen Papalık aynı zamanda 

kendi soluğunu da güçlendirmek isteğiyle hareket etmiş ve bu vaziyetlere rağmen 

muvaffakiyet aramıştır. Bu noktada, bu araştırmada Haçlı seferleri sürecine dek Papalığın 

güç kazanma süreci ve Osmanlı yükselişine karşı Papalığın kutsal sefer arayışındaki 

durumları ortaya koyulmaya çalışılmış, bu husus üzerine sorulacak “tarihte ne oldu” 

sorusuna cevap aranmış ve yegâne maksat ile araştırma-yazım tayin edici unsur “anlamak” 

olmuştur. 

Bu çalışmada bütünlüklü ve karşılaştırmaya imkân verecek biçimde iki parçalı anlatımla 

Osmanlı dönemindeki kutsal sefer arayışı ve bu arayışın zeminindeki temeller ile bu 

temellerin dayanak aldığı tarihî geçmiş, parçalı fakat süreçsel ve zihinsel temeller 

                                                                 
11 Demirkent, Işın, Haçlılar, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.14, S.525-546, 1996. 
12 Demirkent, I., Haçlılar, a.g.m. 
13 Demirkent, I., Haçlılar, a.g.m. 



4 

 

 

bakımından bütünlüklü bir yaklaşım ile Haçlı seferleri döneminde ne olduğu, Osmanlı 

yayılışı döneminde ise “ne, neden olmadı”ğı ortaya çıkarılmaya çalışılmıştır. 

Askerî ve siyasi faaliyetlerine karşı, doğrudan askerî mücadele gerçekleştirmemiş olan 

Papalığın faaliyetlerine Osmanlı yönetimi ve tarih yazımının yaklaşımı, olaylardaki rolüne 

biçtiği payın ne oranda olduğu ve neden bu oranda olduğu da önem arz etmektedir. 

Papalık Osmanlı hâkimiyet sahasının gelişimine karşı nasıl tepki vermiştir, neden bu 

tepkide bulunmuştur sorularının cevapları birçok açıdan bilinmekte ve tarih yazımında yer 

almaktadır. Buna mukabil Papalığın gösterdiği aksülamellerin gerisinde yatan sebepler ile 

bu sebeplerin önemi, Haçlı seferleri dönemindeki seferler ve sefer arayışlarından farklı 

olan cihet ve nedenleri, bu nedenlerin Osmanlı yönetimi için ehemmiyeti, sefer çağrıları ve 

geri dönütlerinin gerisinde yatan amiller oldukça farklıdır ve bundan dolayı da oldukça 

önemli gözükmektedir. Papalığın tarihine müteakip kısımda çağdaş araştırmalar 

neticesinde elde edilmiş bilgiler çerçevesinde Papalık faaliyetleri ele alınmaya çalışılmıştır 

ve araştırmanın ilk ciheti söz konusu meseleleri olabildiğince ortaya koymayı 

amaçlamıştır. 

Osmanlı tarihi araştırmalarının dayandığı temel kaynaklardan olan arşiv belgeleri ve tarihî 

kronikler araştırmamızın temel birincil kaynakları olup araştırmanın diğer cihetini bu 

kaynaklardaki Papalığın varlığı hususu oluşturmaktadır. Papalık faaliyetlerine nispetle 

Osmanlı kaynaklarında ne kadar yer almış, hangi olaylarda ehemmiyet verildiği ve bunun 

olası sebepleri anlama-anlamlandırılmaya çalışılmıştır. Bu cihetin mümkünatı ilk cihetin 

sarahati ile yakından ilgili olup bu yüzden her bölüme ehemmiyet verilmiş, kaynaklar 

eleştiriye tabi tutularak kullanılmış yeri geldiğinde araştırma sürecinde elde edilen farklı 

bulgular ve yorumlamalar kullanılmıştır. Bilgi arayışının doğasından olarak ulaştığımız 

yargıların, Tarihî bilgi arayışının doğasından olarak elde ettiğimiz bulgu ve kanıtların 

üzerine temellendirilmiş vargıların küstahlık yahut ukalalık olarak değil, acemi bir 

araştırmacının kaynaklar ile hemhâl olduğu süreçte derin yakınlığın aklî yansıması ve bu 

durumun kaçınılmaz etkisi olarak gözden kaçırılma etkeni ile ilk çalışmasına atfettiği 

değerin fazla olması hususlarının göz önünde bulundurularak değerlendirme ricası yegâne 

temennimdir. 



5 

 

2. PAPALIĞIN TARİHÎ GELİŞİMİ İLE HAÇLI SEFERLERİNE 

KADAR PAPALIK 

İsa peygamberin vaaz ettiği dine inananları “Hıristiyan” olarak adlandırılması, havarileri 

tarafından O’nun Mesih olarak kabülleriyle Hıristos (Yunanca anlamıyla “Mesih”) 

kelimesinden türetilmesi neticesinde yaygınlaşmış ve kullanılmıştır.14 MS. 30 yahut 33 

yılında çarmıha gerilmek suretiyle yaşamına son verilen Hz. İsa’nın öğretilerini 

benimseyenlerin sayısı zaman içerinde bir hayli artmıştır ve bu dine inananlar başlangıçta 

cemaatler halinde bulunmuş sonrasında ise Papalık en yüksek dinî liderlik kurumu 

olmuştur.15 Grekçe’de “Baba” anlamını karşılayan “Pappas” kelimesi ilerde ele alacağımız 

gibi bölünen Hıristiyan inancının Roma’daki Katolik16 Kilisesi’nin yöneticisi ve 

Katoliklerin ruhanî önderi Papalık kurum ve ünvanının ortaya çıkışı zaman içerisinde 

meydana gelmişti. Papa aynı zamanda Vatikan Devleti’nin yöneticisidir.17 Papalığın 

Devlet olarak kuruluşu ve gelişimi aşağıda ele alınmaya çalışılacaktır ancak gerek 

konumuzun sınırları gerekse de konumuzun temel bilgileri olması noktalarına 

odaklanılacak olup bundan dolayı kısa tutulacaktır. Dinler Tarihi’nin temel konusu olan 

noktalar bu çalışmada derinleştirilmeyecek siyasi yönden bilinmesi gereken temel bilgiler 

ele alınmaya çalışılacaktır. 

Hıristiyan inancına göre İsa Mesih, öldürülmesini müteakip yeniden dirilmiş ve kırk gün 

süreyle Havarilerine öğretmenlik faaliyetlerinde bulunduktan sonra Tanrı tarafından göğe 

alınmıştır.18  İnanışa göre O’nun yeniden yeryüzüne gönderilmesi ile Tanrı Krallığı 

kurulacaktır ancak Mesih’in ölümünden sonra bir Pantekost günü19 Havarilerinin 

bulunduğu ev gökten gelen güçlü rüzgâr beraberindeki ses ile dolmuş ateşe benzer diller 

                                                                 
14 Eliade, Mircea. (2003). Dinsel inançlar ve düşünceler tarihi-Gotama Budha’dan Hıristiyanlığın doğuşuna- . 
İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 388. 
15 Eliade, M. (2003) a.g.e, 393. 
16Evrensel (ekümenik) anlamında olup ilk kez St.Ignace (ö.107) tarfından kullanılmış tanımını St.Cyrille 
“..çünkü bu klise dünyanın iki ucu arasında yayılmış, öğretisi cahil-alim, kral-parya tüm insanlığa yöneliktir” 
şeklinde yapılmıştır. Bkz: Esgin, M. (1998). Hıristiyanlıkta Engizisyon mahkemeleri, Yayımlanmamış Doktora 
Tezi, Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya, 22-23. 
17 Başlangıçta Doğu piskoposluğunca kullanılmış, 998 yılında gerçekleştirilen Pavie Sinodu’nda Roma 
piskoposuna has kılınmıştır. Bkz: Aydın, M., Eroğlu, A., PAPALIK, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.34, S.160-162, 
2007. 
18 Çoban, B. (2007). Hıristiyanlıkta Papalık kurumu, Yayımlanmış Doktora Tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir,1. 
19 Hıristiyanların Paskalya’yı müteakip elli gün sonra kutladıkları dinî bayram olup “Ellinci Gün” anlamına 
gelir ve “Beyaz Pazar” adı da verilir. Günümüzde Kilise’nin kuruluşu olarak kutlanır. Bkz: Lindberg, Carter. 
(2014). Avrupa'da Reform tarihi : Ortaçağ Avrupası'ndan modern Avrupa'ya reformların tarihçesi. (Çev. 
Özgür Umut Hofaşçı). İstanbul: İnkılap, 137. 



6 

 

 

havarilerin üzerine inince her biri kutsal ruhla donanmış ve farklı dillerde konuşur 

olmuşlardır. Bu olaydan sonra Katolik Kilisesi için bilhassa önemli olan havari Petrus ve 

diğer havariler Hıristiyanlığı yayma faaliyetlerinde bulunmak maksadıyla gezilere 

çıkmışlardır. Milat kabul edilen İsa’nın doğumunun ilk yüzyılı sonunda tekrar yeryüzüne 

gönderileceğine inanılan Mesih’in yakın zamanda gönderilmeyeceği kanaati oluşmuş ve 

artık kıyameti beklemek bir tarafa bırakılıp organize olma faaliyetleri başlatılmış ve ikinci 

yüzyılın sonuna gelindiğinde zamanın şartlarınca kiliseler belirginleşmeye başlamıştır. Bu 

kiliselerde ibadet olarak “Vaftiz” ve “Komünyon” (Efkaristiya) en öne çıkan uygulamalar 

olmuşlardır. Vaftiz; Mesih’in “Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’un adıyla vaftiz edin, size 

buyurduğum...” sözlerine dayanmaktadır ve vaftiz edilen birey Tanrısal Ruha sahip 

olduğuna inanılan Mesih ile aynı ruhta birleşildiği inancını ifade eder. “Mesih İsa öldü ve 

tekrar dirildi.” Vaftiz töreninde eski hayatın gömüldüğü ve yeni hayatın dirildiği simgesel 

olarak Yeni Ahit’te yer almaktadır.20 

Efkaristiya ayininin kökeni ise şu rivayete dayandırılmıştır: İsa öldürülmeden evvel 

Havarileri ile birlikte son akşam yemeğinde eline ekmek alarak şükretmiş ve sonrasında 

ekmeği bölerek “Alın, bu benim bedenimdir” demiş, müteakiben bir kâse alıp şükrederek 

havarilerine verip “Bu benim kanımdır” diye ekledikten sonra “birçokları uğruna 

akıtılacak ahit kanıdır” “Beni anmak için böyle yapın” demiştir. İşte Efkaristiya O’nun bu 

sözlerine dayanılarak gerçekleştirilen İsa’yı anma ayinidir. Bu ritüel İsa’nın Tanrı 

Krallığı’nı tekrar kuracağının simgesi kabul edilmesinin yanında kişiliğini gönüllü olarak 

kurban verip yeni bir dinsel hayatı başlatacağı anlamını taşıyordu.21 Roma Katolik Kilisesi 

bunun yalnız din adamları tarafından uygulanabileceğini savunacaktır. Bu uygulamaların 

yanında hâlâ ağırlıkla cemaatler halinde olan Hıristiyanların Kilise hiyerarşisi 

bulunmamakla birlikte yöneticileri mevcuttur ve Yunancada “idareci” anlamını taşıyan 

“episkopos” ünvanını kullanmışlardır. Kiliseler üçüncü yüzyılda daha fazla gelişecek ve 

şehir kiliseleri taşralara nispetle farklılaşacağı gibi havarilerin misyon faaliyetlerinde 

bulunurken önemli merkezlerinden olan Roma, İskenderiye, Antakya metropolitan kiliseler 

olacaklardır.22 

Hıristiyanlık ve Kiliselerinin yayıldığı topraklar Roma İmparatorluk sınırları içerisindeydi 

ve inanışlarında İmparatorluğu ve Tanrılarını rahatsız eden, tehdit vasfının bulunduğu 
                                                                 
20 Çoban, B.Z., (2007) , a.g.t., 9. 
21 Eliade, M. (2003) a.g.e., 390. 
22 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 9. 



7 

 

telakki edilen noktalar söz konusuydu. En önemli nedenlerden biri çok Tanrılı olan 

İmparatorluk resmi inancının aksine “Tek Tanrı” dogmasıydı. Badehu iyi Roma 

İmparatorlarının ölümlerinin ardından Tanrı ilan edilmeleri olgusu Hıristiyanların kabul 

etmedikleri bir durum olup bu durum onlara karşı zulüm politikalarının başlamasına yol 

açmış ancak yayılmasını durdurmamıştır. Bir Hıristiyan cemaatinin 50 yılı itibariyle 

Roma’da varlığı söz konusuydu ve kıdemli yöneticileri “presbyters” adlı kurulu 

yönetiyorlardı. Roma Kilisesi’nin ilk piskoposu ilerde bahse alacağımız Havari Petrus 

kabul edilir. Ardından O’nu gördüğü kabul edilen Linus, Letus, I.Clement’in ilk üç Papa 

kabul edildiği ifade edilmektedir. Afrika Kökenli Papa I. Victor (189-198) Kilise’nin resmi 

dilini Yunancadan Latince haline getiren düzenlemeler, Papa Fabian Kilise’yi 

kurumsallaştıracak faaliyetleri yürüten Papalar olarak bilinmektedirler.23 

Yayılışından itibaren iki yüzyıl yasaklanmış olan Hıristiyanlığa karşı bir önlem olarak 202 

yılında İmparator Septimus Severus misyonerliği yasaklamış, 250 yılında Decius tüm 

yurttaşların24 İmparatorluk adına kurban vermeyi mecburi duruma getirmiştir. Bu dönemin 

ardından Hıristiyanlara uygulanan basknını hafiflemiş oluşunun etkisiyle İmparator 

ailesine yayılacak kadar benimsenmiş olması üzerine İmparator Diolectianus 303-305 

arasında en kanlı olma vasfındaki baskı dönemini başlatmştır.25 Bu durum Hıristiyanlığın 

yayılımını durduramamış bilakis artırmıştı ve İmparator Constantinius (312-337) zamanına 

gelindiğinde İmparatorluk içerisindeki insanların önemli bir kısmı bu dini benimsemiş 

bulunuyorlardı. Üstelik İmparatorluk Avrupa kıtası içinde saldırıya uğramasının yanında 

sınırları içerisinde de güç kaybeder vaziyetteydi. İmparatorluğun dili, ulusu karışık yapısını 

birbirine bağlayan en önemli unsur ve ortak bağ vasfına sahip yegâne ortaklık Hıristiyanlık 

idi. Hıristiyanlığı seçen İmparator Constantinus 313 yılında “Milan Fermanı” ile bu inanışı 

benimsemeye serbestlik tanımıştır ancak kendisinin ölüm vaktinin gelene dek vaftizi kabul 

etmediği, Roma Devleti’nin başrahibi “Pontifex Maximus” olarak bulunduğu,  

İmparatorluğu koruyup sürdürebilmek maksadıyla siyasi bir karar niteliğinde kabul eder 

göründüğü ifade edilmektedir. Ancak bu doğru olsa dahi ortak İmparator Luciunus’u 

                                                                 
23 Çoban B.Z. (2007) , a.g.t., 10-13; Mıtchell, Stephen. (2016). Geç Roma İmparatorluğu tarihi (M.S. 284-
641), (Çev. Turhan Kaçar, Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları,  348-354. 
24 İmparator Caracella(211-217) buyruğuna göre İmparatorluk sınırlarındaki tüm özgür insanlar Roma 
yurttaşı sayılır. Bkz: Ağaoğulları, M., Köker, L. (2011). İmparatorluktan Tanrı devletine, Ankara: İmge 
Kitabevi, 69; Mıtchell, S. (2016). a.g.e., 348-354. 
25 Eliade, M. (2003) a.g.e., 407-409;, Mıtchell, S. (2016). a.g.e., 81-90/ 348-354; Brown, Peter. (2017). Geç 
Antikçağ dünyası, (Çev. Turhan Kaçar). İstanbul, Alfa Basım Yayın,33/ 70-81. 



8 

 

 

Hıristiyanlara zulmetmekle suçlayıp26 mağlup etmesine katkı sağlamıştır ve bu yolla 

Hıristiyanlar nezdinde itibarını artırmış olması oldukça kuvvetli bir ihtimal olsa gerektir. 

Buna ek olarak Kilise’ye önemli hediyeler sunmuş rahipleri vergi ve devlet 

yükümlülüklerinden muaf kılmış, Kilise’ye bağış ve mirasların bırakılabilme hakları 

vermiştir. Böylece Hıristiyan cemaatleri yasal adli birim hüviyeti kazanmışlardır.27              

(XV.yüzyılda sahte olduğu anlaşılacak) Constantine Bağışı’na göre değerli toprak vakıfları 

ve dünyevi iktidar sahiplerine yönelik mülkiyet hakkı Papalığa bırakılmıştır.28 Yine bağışa 

göre Roma İmparatorluğu Papaya sözleşmeyle devredilmiş, dünyevi yöneticiler bu erki 

sonradan Papa’dan edinmişlerdir. Ayrıca kilise buyruğundan çıkan kralları aforoz yani bir 

kat daha güç veriyordu.29 Constantine’ın İmparatorluğu dağılıp parçalanmaktan korumak 

için önemini görüp kabullendiği bu inanç tam bu dönemde farklı yorumlar ile bölünme 

durumuyla karşılaşacaktır. Bu Hıristiyan teolojisi ile ilgili problem; Tanrı’nın ve İsa 

Mesih’in tanımlanması ile ilgiliydi. Hıristiyan Kilisesi “Teslis” adı verilen bu inanışa göre 

Tanrı’nın doğasını Yaratıcı ve yargıç olan “Baba (Eski Ahitte Tanrı)” , “Dirilmiş Oğul (İsa 

Mesih)” ve Hayatı yenileme ve Tanrı’nın Krallığını gerçek anlamda tesis edecek “Kutsal 

Ruh” (Baş Melek Mikhail ile özdeşleştirilen Mesih) biçiminde açıklıyorlardı. Bu inanışın 

biçimlenmesinde İsa’nın kendini “ İnsan Oğulu” ifadesiyle tanımlaması etkili olmuştu. 

Çünkü o zaman “İnsan”ın eşanlamlısı olan bu terim zaman içerisinde “Tanrı’nın Oğlu, 

Rabb’in Oğlu”(Kyrios) aldı. Mesih ise Yunanca’ya çevrilmişti: Hıristos. İlerleyen 

dönemlerde İesus Hıristus: İsa Mesih’ e dönüştü.30 Bu İsa’nın insanî varlığına ek olarak 

varoluşunda Tanrısallık bulunduğu anlamına geliyordu. 

İşte Hıristiyanlığın inananları bu noktada çatışır vaziyete gelmişlerdir. İskenderiyeli rahip 

Arius teslis inancını farklı bir biçimde yorumlamıştı. Arius’a göre Tanrı(Baba) 

yaratılmamıştır ve Tek’tir Oğul(İsa) ve Kutsal Ruh(Baş Melek Mikhail ile özdeşleştirilen 

Mesih) O’nun tarafından yaratılmıştır ve bundan dolayı O’ndan daha alt kademededirler ve 

eş kutsallıkta değildirler.31 Roma Kilisesi sapkınlıkla suçladığı Arius’u aforoz etmiş, 

                                                                 
26 Bauer, S. (2014). Ortaçağ dünyası: Roma imparatoru büyük Constantinus’un Hıristiyanlığı kabul 
etmesinden birinci haçlı seferi’ne, İstanbul, Alfa, 21-22 ; Çoban. (2007) , a.g.t., 16-17; Mıtchell, S. (2016). 
a.g.e.,90-101. 
27 Bauer, S. (2014). a.g.e., 21-22. 
28 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 16-17. 
29 Tannenbaum, Donald. (2011). Siyasî düşünceler tarihi: Filozoflar ve fikirleri, Ankara: Adres Yayınları, 138. 
30 Eliade, M. (2003) a.g.e., 388-393. 
31 Arius: Tanrı tek başına başlangıçsız, tek başına gerçek, tek başına ölümsüzlüğe sahip, tek başına bilge, tek 
başına iyi, tek başına hükümran olduğuna göre, Tanrı’nın oğlu da yaratılmış bir varlıktır.Diğer yaratılmış 



9 

 

İmparatorluğun parçalanmasını istemeyen Constantinus Arius’a yazdığı mektupta 

uzlaşmalarını istemiştir. 325 yılında Hıristiyanlığın ilk genel konsili olan İznik Konsili'nde 

Ariuscu görüş reddedilerek mahkûm edilmiş, önemli piskoposların karşı oluşu İmparatorun 

da karşı duruşuna yol açınca Arius Filistin’e kaçmıştır.32 Ancak Ariuscu görüş özellikle 

Doğu Hıristiyanları arasında kabul görülüp yayılma olanağına sahip olmuştur. Ayrıca bu 

konsilde Roma, İskenderiye ve Antakya Kiliselerinin üstün oldukları kabul ve ilan 

edilmiştir.33 

İmparator Constantinus 329 yılında İstanbul’u yeni Roma34, İmparator Büyük Theodosius 

(379-395) ise 380 yılında Hıristiyanlığı İmparatorluğun resmî dini ilan etmişlerdir.35 

Hıristiyanlığın resmî din ilan edilmesine ilaveten pagan dini, putperestlik yasaklanmış 

dolayısıyla Roma Kilisesi resmi hüviyet kazanmalarına ek olarak36 Roma Kilise 

piskoposları daha fazla güçlenmişlerdi ve diğer Kiliselerden daha üstün oldukları savıyla 

Havari Petrus’u Hıristiyan Kilisesi’nin kurucusu, kendilerini ise onun kalıtçıları yani 

varisleri kabul etmişlerdir. Bundan dolayı diğer tüm piskoposların Roma Kilise kararlarına 

uymaları gerektiğine dair bilgileri duyuruyorlardı. Bu ise diğer piskoposluklarca kabul 

edilmemiş ancak Roma Piskoposluğunun İmparator’un piskoposları görevlendirme yahut 

görevden alma hakkı bulunmadığı görüşünü benimsemişlerdir. Bu tutumu kabul etmeyen 

İmparator 359 yılında kendi Kilise Konsili’ni toplamış ve burada Arius Hıristiyanlığına 

meşruiyet vererek Ortodoks(geleneksel) olduğunu da ilân etmiştir.37 381 yılında toplanan 

İstanbul Konsili’nde İstanbul Kilisesi de apostolik ( Havarilerin kurduğu) kiliselerden 

sayılmıştır.38 382 yılında ise İstanbul Piskoposluğunun önceliği Roma seviyesine 

yükseltilmiş, Roma Kilisesi tarafından reddedilmekle yetinilmeyip tüm Hıristiyan 

piskoposluklarının liderliğinin Roma Kilisesi’nde bulunduğunu duyurulmuştur. Papa 

Damascus Roma Kilisesi’ni “Havarisel makam” (Sedes Apostolica) olarak tanımlayıp 

Roma Kilisesi’nin Havari Petrus ile Pavlus’a dayandığını belirterek üstünlüğünü 

kanıtlamaya çalışmıştır. Böylece Papalık Doktrininin ilk adımı atılmış 

                                                                                                                                                                                                  
varlıklardan belki farklıdır ama Tanrı’nın özünü paylaşamaz. Bkz: Bauer, S. (2014). a.g.e., 23; Mıtchell, S. 
(2016). a.g.e., 417-421. 
32 Bauer, S. (2014). a.g.e., 23-26; Dvornik, Francis. (1990). Konsiller tarihi: İznik’ten ikinci Vatikan’a, Ankara: 
TTK, 6-9; Ostrogorsky, Georg. (2015). Bizans Tarihi, Ankara: TTK, 43-45.    
33 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 18-19; Dvornik. (1990), a.g.e., 6-9. 
34 Bauer, S. (2014). a.g.e., 23-26. 
35 Eliade, M. (2003) a.g.e., 466. 
36 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 21. 
37 Bauer,S. (2014). a.g.e., 26-36; Mıtchell, S. (2016). a.g.e., 401-402. 
38 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 22;  Dvornik. (1990), a.g.e., 9-12; Mıtchell, S. (2016). a.g.e., 366/ 403. 



10 

 

 

olunuyordu.(tamamlayacak olan I. Leo olacaktır)39 Doğu Hıristiyanlığından zamanla 

farklılaşma ve kopmanın önemli adımlarından olarak Ahit’i Latinceye çevirme faaliyetleri 

önem kazanmıştır.40 “Papa” unvanı ise Papa Siricius (384-399) tarafından kabul edilir. 

Yani önceki dönemlerin aksine Roma başpiskoposu bundan böyle diğer piskoposların 

“birader”i yani özdeşi değil “Baba(Papa)” sı, en yüksek makamın sahibi olduğunu iddia, 

kabul ve ilan edilir.41 Burada Katolik Kilisesi’nin meşruiyetini dayandırdığı Havari Petrus 

ile Aziz Pavlus hakkında bilgi vermek yerinde olacaktır. 

İsa Mesih’in Havari Petrus’a  (Matta İncili’nden) “Sen Petrus’ sun (Yunanca “kaya” 

anlamına gelir) ve ben Kilisemi bu kayanın üzerine kuracağım ve ölüler diyarının kapıları 

O’nu yenmeyecektir. Göklerin melekûtu anahtarlarını sana vereceğim” ifadesi Kilise 

üstünlüğünün kaynağı olarak savunulmakta ve Petrus’ un Roma’da öldüğü kabulüne 

dayandırılmaktadır.42 Çarmıha gerilmesinden üç gün sonra dirilen İsa’nın Petrus’a  

“kuzularımı güt” ve “ardımca gel”(Yuhanna İncili’nden) demiş olması Roma Kilisesi’nin 

üstün ve evrensel oluşuna kanıt gösterilmiştir.43 Havari Petrus, diğer bir Havari Andreas’ın 

kardeşidir ve İsa çarmıha gerilmeden evvel O’na kendisini üç kez inkâr edeceğini söylemiş 

ve söylediği gibi olmuştur. Bu durum insanî zaafların teyidi olup Petrus’ un erdemini 

lekelememiş bilakis erdemin sürdüğünü kanıtlamıştır ve bu inancın dayanağı “Selamet” 

düşüncesidir. Bu düşünce ise Papa’nın önemini artıran bir özelliktir. Çünkü “Selamet” 

düşüncesi insani erdemler yahut günahlardan çok pişmanlık duymuş olup umudu 

yitirmemeyi ifade eder.44İşte Papalığın en önemli dini gücünden birinin dayanağı olan 

günah çıkarma bu düşünceye dayanıyordu.(zaman içerisinde buna mali güç de 

eklenecektir) 

Pavlus: Yeni Ahit’e göre Hıristiyanlara zulmetmek konusunda adı bilinir bir hale gelmiş 

olan Ferisî45 Saul Kudüs’ten Şam’a doğru yolculuğa çıkmıştır. Bu yolculuğun maksadı ise 

Hıristiyanlara karşı insanları harekete geçirmektir.46 Ancak yolda işittiği ses kendisine 

                                                                 
39 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 22; Mıtchell, S. (2016). a.g.e., 403-406. 
40 Bauer, S. (2014). a.g.e., 77. 
41 Eliade, M. (2003-a). Dinsel inançlar ve düşünceler tarihi-Muhammed’den Reform çağına- . İstanbul: 
Kabalcı Yayınevi, 67. 
42 Ağaoğulları, M., Köker,L. (2011).a.g.e., 113. 
43 Aydın, M., Eroğlu, A.(2007).a.g.m.; Ağaoğulları,M., Köker,L. (2011). 113-115. 
44 Eliade, M. (2003) a.g.e, 394-396. 
45 Ferisî: Hıristiyanlığın ilk yüzyılında var olan dört büyük  Yahudi tarikatından biridir. Saddukî tarikatının 
aksine ölüm sonrası yaşam ve ruhun ölümsüzlüğüne inanan ve Yahudilerin kahiri ekseriyetinin bağlı olduğu 
tarikattır. Bkz: Ağaoğulları, M., Köker, L. (2011).a.g.e.,98. 
46 Eliade, M. (2003) a.g.e, 393. 



11 

 

neden zulmettiğini sorduğunda “İsa” yanıtını almıştır. Müteakiben İsa, yanındakilerin de 

duyacağı bir biçimde Saul’a “Haydi kalk ve kente gir, ne yapman gerektiği sana 

bildirilecek” demiştir. Ayağa kalktığında ise Saul artık görme yetisine sahip değildir. Bu 

vaziyette Şam’a ulaşır ve üç gün bu halde yaşamını devam ettirir. Hananya adında bir 

Hıristiyan, İsa Mesih’in görü kanalıyla lütfettiği yönlendirme üzerine Saul’un gözlerine 

ellerini koymuş ve Saul yeniden görmeye başlamıştır. Bu mucizevi yaşantı üzerine vaftiz 

olan bu kişi Aziz Pavlus adını almıştır. İsa’nın bir gün dirileceği inancı bilhassa Aziz 

Pavlus Hıristiyanlığının temel doktrini halini alacaktır. Bunun yanında Hıristiyanlığın 

tarihini aktaran ilk belgeler; İsa’nın diriliş ve O’nun vasıtasıyla kavuşulacak selametin 

kesinliğini taşıyan Pavlus’un Mektuplarıdır.47 İsa Mesih’i birebir görmeden, öğrencisi 

olmadan Havari ünvanı alan tek Havari olan Pavlus, Anadolu, Kıbrıs, Yunanistan, 

Makedonya’da Hıristiyanlığı yayma faaliyetleri çerçevesinde vaazlar vermiş, kiliseler 

kurmuş ve yaşamının önemli bir bölümünü Korinthos, Roma ve Antakya’da geçirmiştir. 

Yahudilerin ihbar etmesi sonucu tutuklanarak İmparator’un mahkemesinde yargılanarak 

gözetleme çerçevesinde serbestlik verilmiştir. 62 yahut 64 yılında ise Roma’da 

öldürülmüştür. Pavlus, yaşadığı deneyimi çarmıha gerilmeye benzetip ondan sonra 

Mesih’in düşüncesine sahip olmuş yani onda Tanrı Ruhu’nun varlığı söz konusu olmuştur. 

Mesih’in kendisi ile konuştuğunu fakat bu durumun kendisini özel kılmadığını, vaftiz 

vasıtasıyla (Efkaristiya ritüeli de Mesih ile mistik anlamda ruhi birleşmenin diğer yoludur) 

Mesih ile mistik birleşmenin her Hristiyan’da vuku bulduğu belirtmiştir.48 Kilisenin 

inanışlarından bir diğeri de İsa’nın dirilmesi demek Tanrı’nın krallığı kurulması demekti 

ve dolayısıyla kutsal tezahür Kilise’de de ortaya çıkmıştır.49 Esasında Kilise felsefî bazı 

düşüncelerin ve kutsal tarihin sentezlenmesi neticesinde ortaya çıkan değer yargıları 

üzerinde temellendirilmişti. Görüleceği üzere Arius mezhebine bağlı yahut benzer eğilimli 

krallar döneminde üstünlük iddiaları ortaya çıkmıştır.50 Papa I.Innocente(401-417) 

döneminde ise Papalık mektupları emredici dille yazılmış ve Roma’nın apolistik, 

ekümenik (evrensel) Kilise olduğuna önemli bir vurgu söz konusu olmuştur. 

I.Celestine(422-432) Papalık mektuplarının içeriğinin “hukuk” niteliği taşıdığını ve bundan 

dolayı uyulmasının zaruri olduğunu ilan etmiştir ve diğer Kiliseler tarafından kabul 

görmemiştir. Fakat bu dönemde Papalığın daha önemli problemlerinden ilkini kıtaya 

                                                                 
47Eliade, M. (2003-a).a.g.e.,380; Diğer Önemli belgeler 70-90 yılları arasında yazılmış Havari Matta, 
Markos,Luka incilleridir.Bkz: Eliade, M. (2003-a). 386. 
48 Eliade, M. (2003-a). a.g.e.,393-394. 
49 Eliade, M. (2003-a).a.g.e., 405. 
50 Russel, Bertrand. (2016). Batı felsefesi tarihi 2. cilt: Katolik felsefesi, İstanbul: Alfa, 8-9. 



12 

 

 

yönelen barbar akınları teşkil etmiştir.410 yılında Arius mezhebinden Got komutanı Alaric 

Roma’yı yakıp yıkmış ve hâkim olmuştur. Hıristiyan olmayanlar bu olayların önceki dinin 

bırakılıp Hıristiyanlığın yayılması ile açıklamaya başlamışlardır.51 Hıristiyan öğreti 

üzerinde de uzlaşma sağlanabilmiş değildir. İstanbul Patriği Nastorius İsa’nın tek doğa 

sahibi olduğu inanışı olan Monofizismi savunmaya başlamıştır. Bu inanışa göre İsa’nın 

ilahi bir töz taşımayıp yalnızca insani töze sahip ve dolayısıyla annesi Meryem’in de 

“Tanrı’nın Annesi” olmadığını dile getirmiştir. Sonrasında ise Nasturîlik olarak anılmaya 

başlanacaktır. İmparator Theodosius da bu inanca temayül etmekte olmasına rağmen 

reddetmiş ve 451 yılında toplanan Efes Konsili’nde Nasturîlik mahkûm edilerek 

Meryem’in Tanrı Doğuran(Theotokos) olduğu görüşü tekrarlanmıştır. Konsilin 

toplanmasından evvel Papa I. Leon’un İstanbul Patriği Flavian’a göndermiş olduğu 

mektubun Konsil kararını etkilediği dolayısıyla Roma Kilisesi’nin üstünlüğünün kabul 

etmek olduğu sonucunu ortaya çıkmıştır.52 Bu Konsilde Roma ile Konstantinopolis 

Kiliselerinin arasını açan diğer bir konu Konstantinopolis Kilisesi’nin; Roma Kilisesi’nin 

öneminin İmparatorluğa başkentlik yapmış oluşundan kaynaklandığını ve 

Konstantinopolis’in de “Yeni Roma” oluşundan dolayı Roma Kilisesi ile aynı statüde 

olması gerektiği muhtevalı madde teşkil etmekteydi. Roma Kilisesi bu maddeyi kabul 

etmemiş Konstantinopolis patrikliği ise itibarı için İmparatora taç giydirme geleneğini 

başlatmıştır.53 Daima İmparatora boyun eğen Doğu Roma patrikleri Roma Kilisesi’ne ise 

boyun eğmeyi düşünmediler, aslında iki kilisenin ayrılığı Patriklerin Roma Kilisesi 

üstünlüğünü kabullenmemeleri oluşudur.54 Papalık 444 yılında Selanik (Thessalonike) 

piskoposunun görevden alma yetkisini kullanması üzerine bu görevden almaya itiraz 

ederek Piskoposluk ile tartışmış Doğu ve Batı Roma İmparatorlarına müracaat eden 

Selanik Piskoposuna Roma Kilisesi’nin haklı olduğu bildirilmiş yani din adamlarını 

görevden alma ve görevlendirme yetkisinin Papalığa ait olduğu resmen kabul edilmiştir.55 

Papa I. Leo etkisiyle 445 yılında Batı Roma İmparatoru III. Valentinus Papa’yı tüm 

Hıristiyan Kiliseleri’nin resmi yöneticisi ilan etmiştir.56 452 yılında ise Hun Hükümdarı 

Attila’nın saldırısı karşısında İmparator III. Valentianus Ravenna’yı terk ederek Roma’ya 

gitmiş, komutan Aetius’un ordusunun sayısı düşmüştü ve bu durumda iken Papa I. Leo Po 

                                                                 
51 Eliade, M. (2003-a). 51-52; Mıtchell, S. (2016). a.g.e, 135-143. 
52 Russel, B. (2016). a.g.e., 116-118; Bauer, S. (2014). a.g.e., 108-109; Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 27-28; 
Dvornik, F. (1990), a.g.e., 16-20; Mıtchell, S. (2016). a.g.e., 158/ 430-438. 
53 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 27-28; Ostrogorsky, G. (2015), a.g.e., 53-55. 
54 Russel, B. (2016). a.g.e., 151-152. 
55 Bauer, B.Z. (2014). a.g.e., 131; Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 27-28. 
56 Susan Wise’ye göre bu karanameden sonra  I. Leo  ilk Papa  olmuştur. Bkz: Bauer,W. (2014). a.g.e., 131. 



13 

 

Nehri’nde Attila ile görüşerek Roma’ya girmemesini sağlamış tarihte ilk kez bir piskopos 

İmparator’un yapması gerekeni yapmıştı ve bu O’nun ve Kilise’nin gücünü büyük ölçüde 

artırmıştır.57 “Büyük” sıfatıyla anılan ilk Papa olan I. Leo(440-461) Papalık doktrininin 

oluşumunu tamamlamış ve Papalığın etkililiği O’nunla başlamıştır. Meşruiyetini 

Petrus’dan alan Papa en yüksek öğretmen ve yargıçtır. Papalığı kurumsallaştırarak 

Papaların hatalarını kurumdan ayrı olarak tanımlamıştır ve makamından mütevellit hatası 

olan Papalara da hürmet göstermek zaruridir.58 

Papanın bu zaferinden çok az bir zaman sonra 455 yılında Vandallar Roma’yı tahrip diğer 

kavimler de kıtada küçük devletler kurmaya başlamışlar Arius ve geleneksel dinlerine 

bağlı olan bu kavimlere Papalığın hâkimiyetini benimsetmesi mümkün olmamıştır.59 474 

yılında İtalya (Ostrogot-Türk?) Kralı Odovakar 395 yılında İmparator Thedosius’un ikiye 

ayırmış olduğu Batı Roma İmparatorluğu’nun son İmparatoru Romulus Augustulus’u 

tahtından indirerek Batı Roma İmparatorluğuna son vermiştir. Barbar akınlarının da 

etkisiyle kıtada meydana gelen anarşi, bölünme, fakirleşme karşısında Roma Kilisesinin 

misyon faaliyetlerinin ve yardımlarının da etkisi ile insanlar Roma Kilisesi’ne 

bağlanmışlardır.60 Batı Roma’nın çökmüş olmasının verdiği otorite boşluğunun etkisi 

Roma Kilisesi’ni bölgesinin en güçlü siyasi oluşumu durumuna getirmişti.61 Roma Kilisesi, 

İskenderiye, Antakya, Kudüs Kiliselerinin de havarisel olmasına rağmen bu durumun da 

etkisiyle diğer Kiliselere hiç mutedil yaklaşmıyordu.  Bu zamanda Doğu’da gelişmeler 

Kilise’nin istediği gibi değildi. Monofisizmin Doğu Kiliselerinde yaygınlık kazanmasıyla 

İstanbul patrikliği uzlaşma-birleşme bildirgesi olan “Henotikon”u ilan edince Papa 

XXIII.Felix (483-492) bunun Kadıköy Konsil Kararlarının ortadan kaldırdığını ifade 

ederek reddetmiş İstanbul Patriği Acacis’i aforoz etmiş, patrik Acacis de Papa’yı aforoz ile 

karşılık vermiştir. Sonraki Papa I.Gelasius(492-496) Kilise hâkimiyeti konusunda önemli 

bir doktrin geliştirmiştir. Buna ilerde değinilecektir fakat burada değinilmesi zaruri 

bilgilere yer vermek önemli olacaktır. Önceki Papa gibi o da İstanbul Patriği Acasis’i 

aforoz etmiş, Batı Roma İmparatorluğu’nun ortadan kalkmasının da verdiği otonomi ile 

Roma Kilise idaresinin dünyevi yönetimlerden de üstün olduğunu savunmuştur. Doğu 

Roma İmparatoru I.Anastasius(491-518)’ un Kilise konularındaki düzenlemesine karşı 

                                                                 
57 Bauer, S. (2014). a.g.e., 139-140. 
58 Bauer, S. (2014). a.g.e., 156; Ostrogorsky,G. (2015), a.g.e., 53-55; Mıtchell, S. (2016). a.g.e.,164-168. 
59 Şakiroğlu, Mahmut, Vatikan, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.42, S.564-568, 2012. 
60 Eliade, M. (2003-a). a.g.e., 6. 
61 Çoban,B.Z. (2007) . a.g.t., 29-30. 



14 

 

 

gönderdiği mektubun muhtevasına göre dünyevi lider “öğrenci”dir “muallim” ise 

Papalıktır. Dolayısıyla sözüne vuzuhla yaklaşılıp dikkate alınması gereken de papalıktır, 

zaman içerisinde “Papa hiçbir güç tarafından yargılanamaz” görüşünün temeli olacak olan 

görüşüne göre din adamları dünyevi mahkemelerde yargılanmamalıdır. Bir çeşit denge 

politikası izlediğini göreceğimiz Papalık Hıristiyanlığın II.Constantin’i addedilen Frenk 

Kralı Clovis’in Hıristiyan oluşundan62, Doğu Roma’ya karşı dayanak olarak kullanmayı 

düşündüğünden bir çeşit bağımsızlık ilan etmiştir adeta. 

519 yılında ise Papa Hormidas ile Doğu Roma İmparatoru I.Justin’in aforozu patrik-

papaların haksızlıklarını ilan ederek anlaşmazlığı çözmeye çalışmışlardır. V. ve 

VI.yüzyıllarda Avrupa kıtasına yönelen Barbar akınları Roma İmparatorluğu’nun önemli 

bir kısmını da hâkimiyete alınmasıyla sonuçlanmıştı. Hispania’ya Vizigotlar, Kuzey 

Afrika’ya Vandallar, İtalya’ya Ostrogotlar, Galya’ya Franklar irili ufaklı pek güçlü 

olmayan krallıklar kurmuşlardı.63 Doğu Roma İmparatoru Justinianus(527-565) ise bu 

toprakları Roma İmparatorluğu yani kendi egemenliğinin alanları olarak kabul ediyordu. 

Papalık ise bu krallıkların Ariuscu ve geleneksel dinlerinde olmalarından mütevellit 

yeterince sözünü geçiremiyor fakat kıta içerisinde misyon faaliyetlerine önem veriyor 

Roma Kilise doktrini doğrultusunda Hıristiyanlaştırmaya çalışıyordu. 535-540 yılları 

arasında Justinianus İtalyan yarımadasındaki Vandal, Ostrogot hâkimiyetine son vererek 

İtalyan yarımadasına hükmetmiştir.64 Roma’nın yıkılışından beri daha özgür hatta kıtasında 

emsalsiz olan Papalık Doğu Roma hâkimiyetinin baskısını hisseder olmuş, bu durumu 

felaketamiz addetmiştir zira hâkimiyetine girmesi söz konusu olmuştur. Ancak 568 yılında 

Lombardların İtalyan yarımadasında istila faaliyetleri ile Doğu Roma ile olan bağlantının 

kesilmesi bu korkuyu ortadan kaldırmıştır.65 Ariusculuğu benimsemiş Lombardlar dağılıp 

küçük ve güçsüz düklükler haline gelince66 Papalık hâkimiyeti yeniden temayüz etmiştir ve 

555 yılında ilan edilen fermana aykırı bir şekilde, seçilen Papaların Doğu Roma 

İmparatoru tarafından teyit edilmesi gereğini yerine getirme gereği duymamaya 

başlamışlardır. Kıtaya iyiden iyiye yerleşen Vandal, Got, Hun, Vizigot, Ostrogot 

kavimlerinin Hıristiyanlaştırılması için misyonerler ve keşişler önemli çalışmalar 

yürütmüş, yardımlarda bulunulmuştur ve en tesirli netice Karolenj İmparatorluğu’nun 

                                                                 
62 Çoban, B.Z. (2007) . a.g.t.,30-31; Mıtchell, S. (2016). a.g.e., 294; Brown, P. (2017). a.g.e.,170-173. 
63 Bauer, S. (2014). a.g.e., 233; Mıtchell, S. (2016). a.g.e., 5. 
64 Bauer, S. (2014). a.g.e.,234-235; Ostrogorsky. (2015). a.g.e., 63-65; Mıtchell, S. (2016). a.g.e., 276-323. 
65 Russel, B. (2016). a.g.e.,127; Ostrogorsky,G. (2015). a.g.e., 68. 
66 Russel, B. (2016). a.g.e.,127; Ostrogorsky,G. (2015). a.g.e., 68-74. 



15 

 

kuruluşunu müteakip baskı politikasıyla amacına haiz olacak, İmparatorluğun askeri 

gücüne dayanan Kilise, gücünü artıracaktır.67 İtalyan yarımadasının tamamında Papalık 

otoritesini kuran I.Gregory(590-604) Roma Kilisesinin kurumsallaşmasında önemli 

faaliyetler yürütmüş “Büyük” sıfatı ile anılan diğer bir Papa’dır. Avrupa Kıtasını bütünüyle 

Roma Kilisesi anlayışındaki Hıristiyanların bulunduğu bir coğrafya haline getirmeyi 

hedeflemiş, İstanbul Patrikliğinin de ekümenik sıfatını taşımasını kabul etmemiştir. Şahsını 

“Tanrı Hizmetkârlarının Hizmetkârı” olarak niteleyen Papa Gregor “Avrupa’nın Babası” 

olarak anılmaktadır.68 Doğu Roma ile sürekli mücadele halinde bulunan Papalık 653 

yılında bu mücadeleyi bir zaman için kaybetmiştir. Doğu Roma bölge valisi Olympos’un 

Monofizism sebebiyle Doğu Roma’nın faaliyetlerini sapkınlık ilan eden Papa Martin’i ele 

geçirmesinin ardından Ukrayna’da sürgüne mahkûm edilmiştir. Bu vaka Papalığın 680 

yılına dek Doğu Roma İmparatorluğuna başkaldıramaması neticesini vermiştir. Fakat 691 

yılına gelindiğinde etki azalmış, İmparator II. Justinian’ın Trullo Konsili ve bu konsilde 

alınan Doğu Kilisesi’nin Roma Kilisesine eşit yani ekümen olduğu kararını Papalık 

reddetmiştir. Buna mukabil ilişkiler tekrar yumuşamış ve 710 yılına gelindiğinde 

İmparator’un daveti üzerine Papa Constantine bir ilki(ve 1967 yılına dek son) 

gerçekleştirerek Konstantinopolis’i ziyaret etmiştir.69 VIII. yüzyıl Papalığın Doğu 

Roma’daki İkonaklazm(İkona kırıcılık, reddetme) karşıtı tutumundan doğan çatışma ile 

geçmiş kıta içerisinde ise misyon faaliyetleri devam etmiştir. Papa I.Adrian (772-795) 

zamanında toplanan II.İznik Konsili(787) neticesinde Konstantinapol Kilisesinin arzusu 

hilafına İkonlara saygının yasallığı kabul edilmiştir. Aynı zamanda İtalyan 

yarımadasındaki Lombardlar tarafından zor durumda bırakılan Papalık, Frank Kralı Pepin 

ile siyasi nitelikli bir anlaşma yaparak Lombardları onun kuvvetleriyle tehlike olmaktan 

çıkarmıştır. Anlaşmaya göre buna karşılık Pepin’e ailesinden olmayan bir Kralı Papalığın 

kabul etmeyeceğini taahhüt etmiştir.70 Bu durum Papalığın dini yetkilerini siyasi kaygılar 

cihetiyle kullanışına ve önemli bir güç olduğuna delildir. Kral Pepin de Papa’ya Orta İtalya 

topraklarının önemli bir kısmının hâkimiyetini bahşetmiştir (Donation of Pepin) 

“Constantinus Bağışı” konusunun temelidir. Bu topraklar(sözde) Constantinus döneminde 

de bağışlanmıştı71 ve böylece Papalık dünyevi bir yönetim bölgesine hâkim olmuştur.72 Bu 

                                                                 
67 Çoban, B.Z. (2007) . a.g.t., 34-35. 
68 Çoban, B.Z. (2007) . a.g.t.,35-36. 
69 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 35-36; Ostrogorsky, G. (2015), a.g.e., 111-136. 
70 Çoban, B.Z. (2007) . a.g.t.,42; Dvornik, F. (1990), a.g.e., 23-26; Ostrogorsky,G. (2015), a.g.e., 171-173. 
71 Bauer, S. (2014). a.g.e., 409. 
72Stato della Citta del Vaticano (papalık) ve Santa Sede(Kutsal Mekan) olarak da anılan Papalık 756-1870 
döneminde ve 1929 itibariyle bağımsız bir devlet biçiminde varlığını sürdürmüş Vatikan adıyla da anılmıştır. 



16 

 

 

bağışa karşılık veren Papa, yalnız Pepin’i değil oğulları Charles ve Charlamagne’ı da 

kutsayıp “Roma Asilzadeleri” ünvanını layık görmüştür. Böylece 1870 yılına dek 

yaşayacak olan Papalık Devletleri(Papal States) bu tarihte kurulmuştur. Gücü pekişen Papa 

III. Stephen(768-772) Pepin’e kılıç hediye etmek suretiyle Batı’da bir imparatoru Bizans’a 

yeğlediğini gösterir gibidir.73 Yine onun döneminde Papalık seçimini dünyevi yetkililere 

kapatılmıştır. İlaveten Doğu Roma’ya karşı ittifak kuracağı bir devlete kavuşan Papalığın 

Doğu Roma ile arası daha fazla açılmış, Doğu Roma İmparatorlarının Papalığa müdahale 

olanağı bu tarihten sonra ortadan kalkmıştır.74 Bu tarihten sonra Papalık ile 

Konstantinapol, İskenderiye, Antakya, Kudüs patrikliklerinden farklılaşacaktı zira Batı’da 

tekti. En önemli yönü ise diğer patriklikler aksine Papaların otoritesi İmparatorların üzerine 

çıktı, buradaki krallar tam bir otoriteye sahip olamadılar, yalnız Papa’nın giydirmeyi 

kabulü halinde otoriteleri kabul edilir haldeydi.75 Kilise gücünün en sarih mahiyetli olayı 

800 yılında Charlamagne’a taç giydirilmesiydi. Papa III.Leo(795-816) Roma aristokratları 

karşısında zor durumdan O’nun yardımı ile sıyrılabilmiş ve Avrupa’daki krallar kendilerini 

Roma’nın varisi olarak düşünürlerken St. Peter Kilisesi’nde İmparatorluk tacı giydirerek 

“Augustus” yani “Roma İmparatoru” ilan edilmiş ve seçilen Papaları teyit etme görevi de 

Charlamagne’a tevdi edilmiştir. Bu olaydan kısa bir zaman sonra Papalık para bastırmak 

suretiyle bir çeşit devlet biçimine bürünüyordu. Doğu Roma İmparatorluğu da Roma’nın 

devamı olarak kendisinin görmezden gelinerek başka bir İmparator ilan edilmesini kabul 

etmeyecekti ve Papalık Charlamagne’a güvenerek Doğu Roma ile ilişkilerinin bozulmasını 

önemsemeyecektir.76 Bununla birlikte Kilise sonraki tarihi zaman içerisinde zafer, 

gerileme, zafer, aşağılanma dönemlerinden geçecektir.77 Papalığı Lombardlara karşı 

koruyan Charlamagne bir süre sonra kendini “Tanrı lütfu ile Frenk Kralı” olarak 

isimlendirecek ve Papalığı bir çeşit memuriyet gibi görmeye başlayacak, Papalık ise bu 

durumda ketumiyet sergileyemeyecektir. Doğu Roma ile mücadele halindeki Abbasi 

Halifesi Harun Reşid, 807 yılında Charlamagne’a Kudüs kutsal mekân ve yerlerinin 

koruyuculuğuna dair bir ferman çıkarttırmıştır. Bu Hıristiyan devletleri arasındaki 

                                                                                                                                                                                                  
Roma’da bir şehir devleti olan Vatikan şehri Tiber Nehri’nin sağ kısmında Papalık sarayının ve devletinin adı 
olark da kullanılmıştır.Bkz: Aydın, M., Eroğlu, A.(2007).a.g.m. 
73 Şenel, Alaeddin. (2004). Siyasal düşünceler tarihi: İlkçağda, Ortaçağda ve Yeniçağda toplum ve siyasal 
düşünüş, Ankara: Bilim ve Sanat, 228. 
74 Russel, B. (2016). a.g.e., 153-154; Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 43-44. 
75 Russel, B. (2016). a.g.e., 155. 
76 Çoban,B.Z. (2007) , a.g.t., 46; Bauer. (2014). a.g.e., 406-407; Ostrogorsky, G. (2015), a.g.e., 172-173. 
77 Eliade, M. (2003-a). 108-109. 



17 

 

hiyerarşide en yüksek mevkii olarak tanımanın kanıtı anlamını taşıyor78 Doğu Roma 

İmparatoru’nun bu yerlerdeki önemini azaltmayı amaçlıyordu.79 Charlamagne ölmeden 

önce varislerine Aziz Petrus Kilisesi’nin korunmasını vasiyet etmiştir. Papayı korumalı ve 

Tanrı Krallığını kurmalıydılar. Ölümünün ardından taht namzeti olan üç prens arasındaki iç 

savaş IX.yüzyıl ortalarına kadar sürmüş ardından Viking istilaları başlamıştır. Dindar 

lakaplı Louis(814-840)’e taç giydirilirken yapılan anlaşmaya isnaden Papalık topraklarının 

sınırları genişletilir, Papalık seçimleri yeniden dünyevi otoritelere açılır. Bu ise hayli menfi 

bir etkide bulunarak Kilise otoritesinde önemli sarsıntılara sebep olacak dönemlerin önünü 

açan sebebi teşkil edecektir. Doğu Roma tehlikesi karşısında Charlamagne karşı ılımlı bir 

tutum benimseyen Papalık IX.yüzyılın ikinci yarısında Karolenj hanedanının 

zayıflamasıyla tekrar sesini yükseltme imkânına kavuşacak hatta İmparatorların 

kararlarında etkili olacaktır. Papalığın sağladığı dinî meşruiyetin halk ve diğer devletlerin 

nazarında önemini gören diğer krallıklar da Papa eliyle taç giymeye önem vereceklerdir. 

“Büyük” sıfatıyla tanınan üçüncü Papa olan I.Nicholas(858-867) Kilise’yi yeniden 

etkinleştirmeye çalışacak Karolenj İmparatorlarına karşı Kilise’nin bağımsızlığına yönelik 

politikalar benimseyecektir. Papa Nicholas’ın ifade ettiğine göre, bir Papa tüm kiliselerin 

düzenlenmesi yetkisine sahip olduğu gibi O’nu kimse yargılama hakkına sahip değildir. 

Buna karşılık Papa mahkeme etmeden piskoposları görevden alma hakkına haizdir. 

Yegâne otorite Papa’dır.80 Bu tarihe dek Kilise’nin ulaştığı en yüksek otoriteyi I.Nicholas 

tesis etti.81 Papa II.Adrian(867-872) ise tüm Hıristiyanları liderliğinde Papa’nın bulunduğu 

tek bir “inananlar topluluğu” olarak görmekte hatta yalnız Hıristiyan tebaa değil tüm 

dünyevi otoriteler Papa’ya tabi olduklarını kabul etmelidirler.82 Bu görüşlerin savunulacak 

kadar güçlü olunan dönemin ardından Papalıkta uzun sürecek bir sarsıntı meydana 

gelecektir. Bir suikast neticesinde yaşamını kaybeden Papa VIII.John(872-882)’dan sonra 

Papalık yönetimi Romalı aristokratların buyruğuna girmiş, sık sık Papa değişimi 

gerçekleşmiştir. Maddi ve siyasi otorite olarak önemli olan Papalık bu güçleri kullanmak 

isteyen aristokratların aracı durumuna düşer. Papa olan kişilerin ahlak bakımından yoksun 

oluşları sebebi ve koruyacak güçlü bir İmparatorun olmayışının da etkisiyle bu zamanlar 

                                                                 
78 Bauer,S. (2014). a.g.e., 509-510. 
79 Cardini, F. (2004). a.g.e., 19. 
80 Şenel, A. (2004). a.g.e., 228,: Papa Bizans’a yazdığı mektuba göre; tek kişinin kral,rahip, din büyüğü olduğu 
devirler kapandı ve Hıristiyan Kilise bunu ikiye ayırdı. Fakat İmparatorlar da ebedî yaşam için Kiliseye 
muhtaçken Kilise’nin geçici işler dışında İmparator’a gereksinimi bulunmamaktaydı. Russel bunun Doğu 
Roma özelinde olsa gerektiği düşüncesindedir. Bkz: Russel, B. (2016). a.g.e., 164-165. 
81 Russel, B. (2016). a.g.e., 163; Ostrogorsky, G. (2015), a.g.e., 215-216. 
82 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 48-50. 



18 

 

 

“karanlık çağ”(saeculum obscurum) adlandırmasıyla zikredilir.83 955-1003 yılları arasında 

Saksonlar Papalığa hâkim olur ve “İmparator” ünvanı Frenklerden Germenlere intikal 

etmiş olur. İmparator I.Otto(936-973)ile Papaların İmparatora bağlılık yemini etme dönemi 

başlamış ve bu yemine karşılık İmparator da Papalık hâkimiyetindeki topraklarda Papalığı 

hâkim güç olarak tanımıştır.84 

Papalığın Otto’ya güvenmeyerek Macarlarla İmparator aleyhine müttefiklik gerçekleştirip 

topraklarına saldırtması üzerine İmparator Papa’yı görevinden alarak kendisi bir Papa 

seçmiş ve seçiminin İmparator isteğince olmasını kabul etmiştir.85 Yine bu dönemlerde 

bazı papaların öldürülmesi gibi olaylar vukua gelmiştir.1000 yılına girildiğinde kıyamet 

anlatılarıyla yaşamış Hıristiyanlar kıyamet anını bekliyorlardı ve yapılacak en yararlı 

faaliyet kefaret olarak Kiliselere ödeme ve bağışlarda bulunmak, tövbe ayinlerinde, günah 

çıkartma ritüellerinde bulunmak gibi Kilise’ye olan bağı artıran durumlar yaşanmaktaydı. 

Piskopos ve manastır başrahipleri de insanları bunlara yöneltiyorlardı. Hıristiyanlar azizler 

ve kutsal emanetlere daha fazla sığınır olmuşlardı.86 Öte yandan Papalık üzerinde 1003 yılı 

itibariyle Sakson hâkimiyeti zaafa uğrayınca Norman İstilalarının da başlamasının etkisiyle 

Papalık yeniden Roma asilzadelerinin aracı haline gelir, üç Papanın birden var olduğu bir 

dönem yaşanmıştır.87 Kıyamet beklentileri sürerken Hıristiyanlar Roma, Kudüs’e Hac 

yolculuklarına çıkıyorlardı. Mesih’in Çilesi’nin 1000. Yılı olan 1033 yılı geçince arınma 

isteğine malik olunulduğu ve tövbelerin, dinî faaliyetlerin maksadı karşılamış olduğu 

düşünülür.88İstilalar ile gelen halklar krallarının Tanrıların soyundan olduğuna inanırlarken 

Kilise bu kralların soyunu Hz. Nuh gibi dinî soylara bağlayarak Hıristiyanlık dolayısıyla 

Kilise’ye bağlamaya başlıyordu, halklar hızla Katolikleşiyordu. Kutsama ayini neticesinde 

Krallar artık “Tanrı’nın Mesihi” oluyorlardı ancak yalnızca halk ve Kilise’nin kutsanmış 

koruyucusunun üzerinde bir öneme haiz değildir. İnsanlar yalnızca Kilise vasıtasıyla Tanrı 

ile iletişim kurabilirlerdi. Kutsama töreninden geçen şövalyeler de yoksullar ve bilhassa 

Kilise’yi savunmakla yükümlü oldukları kabulleniliyordu.89 

                                                                 
83Papa seçiminin kanunlaşmış bir yönteminin henüz olmamış olması da etkili olmaktadır. Bkz: Şenel, A. 
(2004).a.g.e., 228 
84 Bauer,S. (2014). a.g.e., 591. 
85 Bauer, S. (2014). a.g.e., 592-597. 
86 Eliade, M. (2003-a). 108-109. 
87 Çoban,B.Z. (2007) , a.g.t., 51-56. 
88 Cardini, F. (2004), a.g.e.,68-69. 
89 Eliade, M. (2003-a), 108-111. 



19 

 

XI.yüzyıl ortalarına gelindiğinde kıtada Roma Kilisesi’nin doktrinine uyan Hıristiyanlık 

yaygınlaşmış Kilise otoritesini tesis etmek için çalışmalara başlamış ve “Constantin 

Bağışı” gibi tarihsel meşruiyet kaynakları göstermek suretiyle Krallıklardan hâkimiyet 

alanlarına, otoritesine ve ödenmesi gerekli vergilere saygı göstermelerini istenmiş ve bu 

yönde faaliyetler düzenlenmiştir. “Gregoryen Reformlar Dönemi” adı verilen ve 1123 

Lateran Konsili’ne dek sürdüğü kabul edilen bu döneme Papa VII.Gregory(1073-1085) 

dolayısıyla bu ad uygun görülmüştür. VII.Gregory’den evvel onun kadar olmasa da 

Papalık otoritesini ihya problemine önem veren ilk Papalardan biri olan IX.Leo(1049-

1054) “Simony” (Kilise memuriyetlerinin ücret karşılığı satılması), din adamlarının 

nikâhsız yaşamaları ve “İnvestiture”(Din adamlarını atama meselesi) konularını çözmeye 

öncelik vermiştir. Doğu Roma’ya karşı ketum politikası ise ilişkileri neredeyse onarılmaz 

duruma getirecektir. Normanların bölgelerindeki Yunanlıları Latin anlayışındaki ibadete 

zorlamak suretiyle asimile etmeye çalışması Konstantinapol Kilisesi’nce tepkiyle karşılık 

bulmuş ve sorunun çözümü için müzakere maksadıyla Papalığa da intikal ettirilmiştir. 

1054 yılında Papalık delegelerini karşılayan Konstantinapol patriği Cerularius’un Papa’dan 

“peder” değil “kardeş” hitabıyla söz etmesi delegelerin lideri Humbert’in tepkisini 

çekmiştir. Ek olarak Konstantinapol’ü de “ekümenik” vasfı ile nitelemesinin de etkisiyle 

patriğin aforozunu bildiren bir evrağı Ayasofya Kilise mihrabına bırakarak 

Konstantinapol’den ayrılan heyet iki kilisenin yüzyıllardır çekişmesinin en doruk ve 

ayrılığın en derin zamanlarının başlangıç tarihini teşkil etme cihetiyle önemi ağır bir 

vakadır. Papalık heyetinin tutumuna karşılık bir sinod toplanarak Papalık heyeti aforoz 

edilmiştir. Esasında ise Slavların Ortodoks Hıristiyanlığı benimsemiş durumda oluşunun da 

gösterdiği gibi iki kilise de “ekümenik” vasfını taşımamaktadır. Bu olay Papalığın Doğu 

Hıristiyanlığı üzerindeki iddiasının yavaş yavaş terkiyle Doğu Kilisesi’nin kendi hâkimiyet 

bölgesinin tam manasıyla tesisine karşı çıkan Papalık engelinin kırılmasını da temsil 

etmektedir. Bundan sonra Doğu Hıristiyanlığı üzerinde daha güçlü olan Konstantinopol 

Kilisesi’ne karşılık Papalık da müteakip iki yüzyıl içinde Avrupa’nın en kuvvetli ve dini 

otorite oluşunun da etkisiyle saygın derebeyliği olacaktır ve Papa ilk kez bu olaydan sonra 

taç giyerek bir çeşit kral-krallık mahiyetine bürünecektir. Papa IX.Leo’nun öncelik verdiği 

reformların da tedrici tatbiki Papalığın prestijini ve gücünü pekiştirecektir.90 

VII.Gregory(1073-1085) Ortaçağ’ın en saygın ve önemli Papası olup Papalığın 

saygınlığını tekrar kazandırmak için din adamlarına sınırlamalar getirmiş, piskopos 

                                                                 
90 Çoban,B.Z. (2007) . a.g.t., 54-62. 



20 

 

 

atanmasının Papalığa aidiyetini krallara kabul ettirmek için mücadele vermiş ve ilan ettiği 

“Dictatus Papae” (Papanın Emirleri) göre “ekümenik”lik yalnızca Roma Kilisesi’nin 

alametifarikasıdır, piskopos görevlendirme konusu ile İmparatorları görevden alma yetkisi 

Papanındır ve Roma Kilise kurumu tarihinde yanlış bir karara varmamıştır. 1074 Lenten 

Sinodu ile de liyakatsiz ruhbanların ayin yönetmesinin söz konusu olamayacağını, ücret 

karşılığı Kilise teşkilatında dinî mevki alanların Kilise örgütü dışına atılmasını ve yerlerine 

yapılacak atamada samimi olmak koşuluyla dünyevî makamlardan yardım alınmasının 

mümkünatı ve din adamlarına gayrimeşru ve zaafi meselelerine yasaklar koyulması 

konularında kesin hükümlere karar verilir. Müteakip Papa II. Urban ile birlikte Canon Law 

(Kilise Yasası) geliştirmiştir. Dönemin en otorite sahibi tarikatı Cluny’nin ve Doğu 

Roma’nın isteğiyle haçlı seferinden söz eden ilk Papa da VII.Gregory olmuş ancak 

Norman Kralının destek vermemesi ile bir sefer tatbik edilmemiştir.91 Papa Gregory’nin 

Dictatus Papae’sine aykırı biçimde piskopos atama yetkisini kullanan İmparator 

IV.Heinrich’ye92 bu konuda Papanın yetkili olduğunu kabullenmemesi durumunda aforoz 

edileceği uyarısında bulunması üzerine önceki yılların alışkanlığıyla Papa’ya karşı 

çıkmıştır. VII. Gregorius da buna karşılık olarak “Aziz Petrus’dan aldığı yetkiyle 

IV.Henry’nin bundan böyle Hıristiyan Kilisesi’nin üyesi olmadığını O’na yemin etmiş 

yahut edeceklerin ilgili yükümlülüklerinden artık sorumluluklarının kalktığını ve Papalığın 

O’na hizmeti yasakladığını duyurmuştur. Muhaliflerin Swabia dükü Rudolf’u hükümdar 

seçmesi ve Saksonya soylularının isyanları IV.Henry’yi zor durumda bırakınca Papalığa 

giderek özür dilemiş ve kabul edilmiştir. “Papa olmadığını söyleyen IV.Heinrich’e 

VII.Gregorius’un karşılığı: Aziz Petrus’un O’na verdiği yetkiyle, kralın artık Hıristiyan 

Kilisesi’nin bir üyesi olmadığını ilanına karşılık “Tüm Hıristiyanları, ona ettikleri ya da 

edecekleri yeminden azade kılıyorum ve herkesin kral olarak ona hizmet etmesini 

yasaklıyorum” sözlerinin ilanıyla karşılık buldu.93 Saksonya soyluları isyan etti. Heinrich 

Papalığa gidip af diledi, 3 gün Papalık kapısında soğukta bekledi ve kabul edildi. Bu diğer 

hükümdarlara ders verdi: Dünyevî ve ruhanî hükümdarlar çarpışırsa ilk geri çekilen 

dünyevî yetke olur.94 Piskoposların atanması konusunun önemi ve İmparatorların karşı 

çıkış sebebi o dönemde piskoposların bölgelerinde yerel yönetici durumunda olup belirli 

toprakların denetimi ve malî özerkliğinin Piskoposlara ait olmasından kaynaklanmaktaydı. 

                                                                 
91 Çoban, B.Z. (2007) . a.g.t., 80-83; Bauer, S. (2014). a.g.e., 21-22. 
92 Bu çatışmaya ilişkin mektuplar Alatlı, Alev(Der.) (2014). Batı’ya yön veren metinler Cilt 1: kökler/Orta 
çağlar(?-1350), İstanbul: Alfa  s.365-378’de bulunabilir. 
93 Bauer, S. (2014). a.g.e., 699. 
94 Bauer, S. (2014). a.g.e., 698-700; Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 61-64. 



21 

 

Atama yetkesinin Papalıkta olması İmparator’un bağımsız hâkimiyetine Papalığın dâhil 

olmasından ileri geliyordu95 

 

 

2.1. 1095-1302 Yılları Arasında Papalık 

 

Bu kısımda Haçlı seferlerinin sebep, etki ve sonuçlarına değinilmeyecektir. Konumuz 

çerçevesinde Papalığın bu seferler sırasında ve sonrasındaki durumu ile seferlerin Papalığa 

etkileri cihetleri ile sınırlıdır.  

Esasen bu seferler silsilesine96 “Haçlı seferi” adlandırması daha sonra verilmiştir. (Seferler 

gerçekleştirilirken “cruce signati ve daha yaygın olarak peregrini-peregrinatio(hac), 

itar(askerî keşif) adı verilmekteydi.97  Ancak bu durumla çelişkili bir biçimde Hıristiyanlık 

başlangıcından itibaren savaşı lanetlemişti. Fakat Aziz Augustinus (354-430) ve Aquinolu 

Tommaso (1225-1274) “haklı savaş” düşüncesini geliştirmişlerdi ve bu düşünce makul 

karşılanarak benimsenmişti.98  

Avrupa savaşları ve toplumsal hiyerarşisinde şövalye önemli konuma sahipti. Şövalyelik 

handiyse kahramanlık ile eşanlama geliyordu. Kilise ise bu durumu değiştirememiş fakat 

faydalanabileceği yöne çevirmiştir. Bu ilk olarak günümüz Ortadoğu bölgesine yapılan ve 

Haçlı seferler denegelen savaşlar silsilesi ile de olmamıştır. Esasında bu tarihe gelindiğinde 

bu kültür tekâmül etmiş vaziyetteyken coğrafi yönü değişmiştir. Kutsal savaş; Kilisenin 

teşvik ettiği bir olgu haline gelişini XI. yüzyılda Papa IX.Leo’nun kilise için can verenleri 

uhrevî bir ödülün beklediği yönündeki ifadesiyle başlatmak mümkündür. Kıtaya yapılan 

akınlardan sonra önemli kısmı Hıristiyan olan insanlar cemaatsel-kişisel çıkarları yanında 

yeni bir dine girmenin mistik coşkunluğunu taşıdığı ifade etmek psikolojik olarak güç 

                                                                 
95 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t.,64. 
96 Cardini, F. (2004). a.g.e.,47-48/69. 
97 Cardini, F. (2004). a.g.e.,79-80. 
98 Ruelland, Jacques. (2004). Kutsal savaşlar tarihi, İstanbul: İletişim, 40-44. 



22 

 

 

olmasa gerek.99 Bu etkenin gözardı edilmesi bu dönem için anlamayı güçleştirici olur. Zira 

Papa VIII.Johannes’in Kilise için can verenlerin temiz kalpli olmaları durumunda şehitler 

(Marty'ler) ile aynı seviyede olduklarını ve olacaklarını duyurmuş olması teşvikteki 

etkisinin az olmadığını da kısmen göstermektedir.100 Papalığın; Cluny tarikatı, Saragosa, 

Barcelona gibi emirlikler ile birlikte yürüttüğü İspanya’daki inançsızlara (Müslümanlara) 

karşı yürütülen seferler Kutsal ilan edilmiş, sefer organizasyonunu bizzat Papalık 

yürütmüştü.1063 yılında bir savaş başlangıcında Aragon Kralı I.Ramiro’nun bir inançsız 

tarafından öldürülmesi üzerine Papa II.Alexandrus bu yönde yapılacak savaşa katılanların 

günahlarının affolacağını ilan etmiş, pek çok şövalye, baron, dük iştirak etmişti ancak 

yağma ve talanın üzerinde bir netice elde edilememişti. VII.Gregorius 1073 yılında 

nispeten somut bir vaat olarak ele geçirilen toprakların ele geçirenlere ait olacağını ilanı 

önemli katılıma yol açtı. Bu zaman zarfında bu yöndeki savaşlar neticesinde 1085 yılında 

Toledo’yu inançsızlardan almaya muktedir olmuşlardı. İlerleyen tarihlerde de kısmi 

kazanımlar vukua gelmişti.101 Ancak harekete geçen insan sayısı ele geçirilen topraklara 

nispetle fazla olması ve yetinilememiş olması durumu Haçlı seferlerine yoğun katılımı 

açıklayan bir olgu gibi görülmeye uygun olduğunu ifade etmek hatalı olmasa gerektir. 

Keza XI.yüzyıla gelindiğinde kutsal savaş bir nevi geçim yolu niteliği kazanmıştı.102 1071 

yılında Malazgirt’te önemli bir yenilgi yaşayan Doğu Roma İmparatorluğu 1073 yılında 

Papa VII.Gregorius’a bağlılık arzusu ifadeli kutlama mektubu göndermiş, Papa tahkik 

neticesinde bu durumun samimiyetine kani olmuştu. İlaveten Papa Gregorius Türk 

akınlarının Filistin’e hac yolculuğunu baltalayacağını, bu duruma karşı İspanya bölgesi 

için yapılan kutsal nitelikli çağrıların bu topraklara da yönlendirilebileceğini hesap etmiş 

hatta sonunda Doğu Kilisesi ile sorunların çözülüp Roma Kilisesinin fiilen ekümenik 

konuma kavuşacağı tasavvurundaydı. Ancak Batıdaki meselelerden mütevellit bu dönemde 

bu kuvve fiile geçemedi.103 

1092 yılında ise Selçuklu Sultanı Melikşah’ın vefatı varisler çatışmasına yol açmış, Küçük 

Asya’daki durum Doğu Roma için kolaylaşmıştı ancak düşündüğü askeri faaliyet için 

gerekli mahir askerler için başvurduğu Papa II.Urban bu durumu aynı zamanda ve 

göründüğü kadarıyla Papa yetkisinin tüm Avrupa’ya hâkim olduğunu kanıtlamak 

                                                                 
99 Cardini, F. (2004). a.g.e.,47-48. 
100 Runciman, Steven. (1986-1987). Haçlı seferleri tarihi Cilt 3: Akkâ krallığı ve daha sonraki Haçlı seferleri, 
Ankara: TTK, 86-87. 
101 Runciman, S. (1986-1987). a.g.e., 91-92. 
102 Runciman, S. (1986-1987). a.g.e., 93. 
103 Runciman, S. (1986-1987). a.g.e., 99-100; Cardini, F. (2004). a.g.e.,49. 



23 

 

istercesine bir faaliyete girişmiş ve bu maksada hâsıl olmak için bir gezi tertiplemiştir.1095 

yılında Batı Francia’daki Clermont’ta Kilise ve din adamları konusundaki toplantıya 

müteakip açık bir konuşma yapacağı haberlerini duyurmuştu. Doğu Roma’nın zor durumda 

oluşunun, kutsal yerlerin hakarete uğradığından söz etmesinin yanında altını çizerek 

Kudüs’ün değerinden ve hac yolculuğunun artık çok zorlaşmış olduğunu ve İsa’nın 

buyruğu olarak Kudüs’ü inançsızlardan temizleme vakti geldiğini duyurdu.104 İsa’nın kabri 

inançsızlardan kurtarılmalıydı105 

Kendisini dinleyenlere, bu zamana dek rakip olarak birbirlerine karşı kullandıkları şiddeti 

ittifakla inançsızlara yöneltmeleri gerektiğini, hırsızların inançsızlara karşı yola düşüp 

şövalye olmalarını salık verdi. Tanrı’nın rehberliği heyecanın adımları ile bu yola düşüp de 

bu yolda yahut inançsızlara karşı savaşta ölenlerin günahlarının temizleneceğini(tam 

endüljans) bildirdi.106 Tam endüljans107 ilk kez burada ortaya çıkmıştır.108 Ek olarak bu 

yolculuğa çıkanlar toprak da elde edeceklerdi. Konuşması bittiğinde Le Puy piskoposu 

(Adhemea de Monteil)   etkileyici bir biçimde ayaklarına kapanıp sefere katılmak izni için 

yalvardı ve kalabalık oldukça etkilenmiş durumdaydı. Aslında Papa bu piskopos ile konsil 

öncesinde özel olarak görüşmüştü ve seferler başladığında kontrolün Papalıkta olması için 

lider olacak olan da bu piskopostu.109 Çağrıya ilgi beklenenin üzerineydi. Papa, 

Lombardiya’ya dönene dek her uygun fırsatta vaazlar veriyordu, piskoposlara gönderdiği 

mektuplarda da çağrılar yapmalarını, konsiller toplamalarını istiyordu. Kısa zamanda 

oldukça fazla olumlu geri dönüt alındı. Birçok kont, baron, dük sefere katılıyordu ve 

birçokları birbiriyle rekabet halinde bulunan aralarında asillerin de bulunduğu kişilerdi ve 

rekabetleri Kilise’nin seferlerdeki önderliğini zedeleyecekti. Bunun yanında sıradan halkın 

teveccühü de inanılmaz boyutlarda olmuştu. Sefer başladığında da katılanların yekûnu 

Papanın düşündüğünden dahi fazlaydı.110 Papanın 1093-5 yıllarında önceki dönemlerde 

görüldüğünün aksine kont ve krallarla kurduğu başkaldırmayan ve alttan alan, çatışmayan 

                                                                 
104 Bauer, S. (2014). a.g.e., 708; Runciman, S. (1986-1987-a). Haçlı seferleri tarihi Cilt 2: Kudüs krallığı ve 
Frank doğu 1100-1187, Ankara: TTK, 100. 
105 Ruelland, J. (2004). a.g.e., 69. 
106 Bauer, S. (2014). a.g.e., 709 ; Runciman, Steven. (1986-1987-a). a.g.e.,  
107 Endüljans: Günahların affolunması neticesinde cezanın tümüyle yahut kısmen ortadan kaldırılması 
anlamına gelmekteydi ve 1095 yılı öncesinde de uygulanmaktaydı. II.yüzyılda yaşamış Aziz Cyprianus’un 
sözlerine dayandırılmıştır. VII. yüzyılda büyük Gregoris döneminden itibaren günahlara karşılık olan cezaların 
pişmanlık ile itirafı sonrası hafifletilmesi demek olup Araf inanışıyla bağlantılıydı. 2.Urban 1095 yılındaki 
eylemiyle endüljansın kolektif mahiyette verilir olmasını başlatmıştı. Bkz: Ruelland, J. (2004). a.g.e., 74-75. 
108 Ruelland, J. (2004). a.g.e., 70. 
109 Runciman, S. (1986-1987). a.g.e., 93. 
110 Runciman, S. (1986-1987-a). a.g.e., 107-116. 



24 

 

 

ilişki tarzı krallık, kontlukların saygısını ve daha çok ruhani oluşuna değer ve derin saygı 

duyulması neticesini de getirmişti ve seferlere iştirakte bu durumun da etkisi söz 

konusuydu111. Savaşkan aristokrasinin bir isteği de ün kazanmaktı ve fazlasıyla gurur 

sahibi olan Lorraine Dükü Gedofroi de Bouillon112 Kudüs yoluna hareket eden ilk kişi, 

kendine ordu kuramayacak kadar yoksul Frank soylusu Gautier ilk harekete 

geçenlerdendi.113 Avrupa’da halkı harekete geçirmek maksadıyla vaazlar veren vaizlerden 

en etkilisi olan Münzevi Pierre (Pierre l’Hermite) yaşam şartları seviyesinin en alt 

katmanlarını etkileyen kişiydi ve bu durumu çok iyi bilen Papa Clermont’ta insanların gıda 

ihtiyacını karşılamakta acziyet yaşandığını da ifade ediyor, iç mücadelede bu kıtlığın etkin 

olduğunu söylüyordu.1094 yılında yaşanan sel ve ertesi yılın kuraklık ile açlığı da bu 

durumu ağırlaştırmıştı ve savaşa yapılan çağrı Doğu’ya sefer için zamanlamayı çok uygun 

bir duruma getirmişti.114 Dönemin müverrihleri hareket eden kalabalığın tamamı çiftçi ve 

kadınlardan mürekkepmiş gibi bir görüntüden dolayı “halkın haçlı seferleri” olarak 

kaydetmişlerdi.115 Metafizik açıdan ise kıyametin yaklaştığı, öncesinde Kudüs’ün tekrar 

hâkimiyete alınacağı, insanların hac yolculuğu ve kefarete başvurması gerektiği ve kutsal 

kitabın içerisinde süt ve bal akan Kudüs vaadi gibi dünyanın sonuna dair hikâyeleri 

insanları etki altına almıştı. Bunun yanında büyük Frank ordusu da bu harekete 

katılmıştı.116 Fakat nihayetinde 1099’da fethedilen Kudüs’e dair müjde ulaşmadan Papa 

II.Urban ölmüştü.117 Bu bilgilerden hareketle ifade edilebilir ki; konuşmasında birbirlerine 

karşı savaş yerine imansızlara karşı savaş salığı veren Papa, bir anlamda Avrupa içi 

menfaat mücadelelerinin bir kısmını doğu topraklarına taşıyor ve mükâfatını da 

hâkimiyetinde olmayan doğu topraklarından ve insanlarından veriyordu. Kıtadaki bir 

durum da özellikle Fransa’da toprak hakkı evvelden doğan evladın oluyordu ve küçük 

kardeşler neredeyse ortada kalıyorlardı. Normanlar ise henüz toprağa bağlanmışlardı.118 

Birbirleriyle savaşan şövalyeler de pek kazançlı çıkmıyordu. Papalığın bir yönüyle benzer 

durumlardan, yetersizliklerden Avrupa kıtasına yerleşmiş ve bir zaman sonra kıtanın 

zenginliğinden yetinememiş bu topluluklara yabancı olmadıkları biçimde fakat 

                                                                 
111 Runciman, S. (1986-1987-a). a.g.e., 102. 
112 Kudüs ele geçirilince şehrin ilk patriği olmuştu ve İsa’ya dikenli çelengin reva görüldüğü bu yerde altından 
bir tacı takamayacağını söylemişti. Bkz: Cardini, F. (2004). a.g.e.,71. 
113 Bauer, S. (2014). a.g.e., 712. 
114 Runciman, S. (1986-1987-a). a.g.e., 224 
115 Bauer,S. (2014). a.g.e., 712. 
116 Runciman, S. (1986-1987-a). a.g.e.,229. 
117 Runciman, S. (1986-1987-a). a.g.e.,273. 
118 Le Goff, Jacques. (2015). Ortaçağ Batı uygarlığı, Ankara: DoğuBatı, 86-93. 



25 

 

Hıristiyanlık misyonuyla yeni topraklara akın için salık vermiş göründüğünü ifade 

edebiliriz. 

Haçlı seferleri döneminde Papalık ile ilgili önemli gelişmelerden biri 1099 yılında İspanya 

bölgesindeki inançsızlardan alınan topraklarda Kilise hâkimiyetinin kolaylıkla kurulması 

ve Constantinus Bağışı’na dayandırılarak önemli birçok bölgenin Kilise hâkimiyetine 

alınması ve bağışta yer almayan İber Yarımadası’nın da bu bağışa eklemlenmiş olmasıdır 

ki bu durumu fark eden de olmamıştır.119 

I.Haçlı Seferi neticesinde Urfa, Antakya, Kudüs’te Haçlı devletleri kurulmuştur.120 Bu 

gelişmelerden hareketle Avrupa’daki tüm siyasi erklere söz geçirmekte tam anlamıyla 

başarılı olamayan Papalığın bu dönemde Avrupa’da daha rahat olduğu düşünülebilir. 

Diğer gelişmeler ise Kudüs’te 1070 de kimsesizlere bakmak için kurulmuş yapının Kudüs 

fethiyle“Hospitalier Şövalyeleri” adıyla yeniden tesisi ve yalnızca Papa’ya bağlı ve itaate 

mükellef tutulmaları ve 1118’de Champagne şövalyelerinden Hugue De Payens’in ikamet 

ettiği Tapınaklar(Temple) mahallesine nispetle kurulan “Templier Şövalyeleri” de aynı 

şekilde doğrudan ve yalnız Papa’ya bağlı ve sorumluydu.121 Bu ise Papa II.Urbanus’un 

istediği durumdu: Şiddetin Tanrı adına kullanılıp yönlendirilmesi durumu.122 Zaten Papa 

Clermont’ta Müslümanlar için “İnsanlık onuru noksan, şeytanın kölesi ve aşağılanmayı 

hak etmiş bulunduklarını” ifade etmişti.123  

1144 yılında Urfa Kontluğunun Musul Valisi İmadettin Zengi tarafından yıkılması 

Papalığın (Eugenis) yeni bir sefer çağrısına yol açmış, Alman İmparatoru Konrad  ve 

Fransa kralının da ordularıyla katıldığı bu hareket başarısız bir seferle son bulmuştur. 

Almanların bu sefere katılmasının rekabet yaşatacağını ve önceki sefere rekabetlerin 

verdiği zararın yaşanmasını istemeyen Papa, esasen katılımlarını istemiyordu ancak o yıl 

Almanya’da yaşanan kıtlık insanları etkileyen ve katılmalarına sebep yaratıyordu.124 

1187’de Suriye ve Mısır emiri Salahaddin Eyyûbi’nin Kudüs’ü ele geçirdiği Hıttin-

                                                                 
119 Runciman, S. (1986-1987). a.g.e., 95. 
120 Bauer, S. (2014). a.g.e., 718. 
121 Runciman, S. (1986-1987-a). a.g.e., 129-130. 
122 Bauer, S. (2014). a.g.e., 722. 
123 Le Goff, J. (2015). a.g.e.,153. 
124 Runciman, S. (1986-1987-a). a.g.e., 205-214. 



26 

 

 

Hattin125muzafferiyeti Papa 3. Urban’a ağır gelmiş ve ölümüne yol açmıştı. Çünkü seferin 

nedeni olarak özellikle üzerinde durulan Kudüs 100 yılı dahi bulmadan kaybedilmişti. Bu 

kayıp Avrupa’da yankı uyandırdı ve Papa III.Clemens’in faaliyetleri oldukça önemli ve 

etkili olmuştur. Papa Alman İmparatoru ile görüşmüş, savaş durumunda olan İngiliz ve 

Fransız Krallarının barış yapmasını sağlamış, bu ülkelerde “Salaheddin öşrü” adında 

vergiler toplanmıştı. Alman İmparatoru Friedrich Barbarossa 1190’da harekete geçmişti 

ama ondan da önce Sicilya kralı Guillaume 1189’da Sur ve Trablus’u ele geçirmişti. 

Yanısıra pek çok dük, kont, asil harekete geçmiş Danimarka ve Flamanlar donanma 

takviye etmişlerdi ancak en muazzam kuvvetler Barbarossanın olup onun seferi fetihçi ve 

mesihçiydi.126 70 yaşındaki İmparator Kudüs’e ulaşamadan Anadolu yarımadasında Silifke 

Ovası yakınlarında bir nehirde hayatını kaybetti, ordusu Antakya’ya ulaşana dek saldırılara 

maruz kalıp sefil bir duruma gelmişti. İngiltere Kralı I.Richard ve Fransa Kralı Phılıppe 

Louis arasında ise derin bir rekabet mevcut olup tedbir düşüncesiyle harekete aynı anda 

çıkmışlardı. Sefer esnasında Flandre kontu varis bırakmadan ölünce Fransa’nın hak iddiası 

İngiliz kralını rahatsız etmiş ve rekabetleri artmıştı, sefer süresince İngilizler ve Fransızlar 

arasındaki sürtüşmeler kesilmemişti.127 Haçlılar Akka’yı ele geçirip Kudüs önüne 

geldiklerinde Fransa Kralı, Richard’ı terk ederek ülkesine dönmüş ve Kral, Salaheddin 

Eyyûbi ile Kutsal Kabir’i ziyaret edebilme üzerine anlaşma akdederek ülkesine 

dönmüştür.128 Bu seferlerin başarısızlığı yeni seferlere dair umutların önünü kesmiş, 

günahtan arı olmadan sefere çıkmanın başarısızlık getireceği kabul edilmeye 

başlanmıştı.Diğer taraftan Papa III.Innocentus(1198-1216) ise Kutsal seferlerin doğrudan 

Papalık hükmünde olduğunu savunmaktaydı.129 Papalık XIII.yüzyıldan başlayarak kutsal 

seferleri devlet politikalarına yön verip, insanları etkilemek ve sapkın ilan edilenleri 

bastırmak için kullanacak, engizisyon ve ayinleri de silahları olarak yerleştirecektir.130  

1202-4 yıllarındaki IV.Haçlı seferi İstanbul’u hedef almıştı ve 1261 yılına dek sürecek 

Latinlerin hâkimiyeti başlamıştır. Buradaki katliam iki Kilise'nin birleşme ihtimalini 

sonlandıracak en önemli sebebi yaratmıştır. Ayrıca buradan edebî klasiklerin Yunancadan 

Latinceye çevrilmesi önemli ivme kazanmıştır.131 1215-1216’da ise Papalığın Kudüs için 

                                                                 
125 Cardini, F. (2004). a.g.e., 71. 
126 Eliade, M. (2003-a). a.g.e.,113. 
127 Runciman, S. (1986-1987). a.g.e., 5-67. 
128 Eliade, M. (2003-a). a.g.e., 113-115;  Cardini, F. (2004). a.g.e., 85. 
129 Cardini, F. (2004). a.g.e., 85. 
130 Cardini, F. (2004). a.g.e., 97. 
131 Russel, B. (2016). a.g.e., 228. 



27 

 

Haçlı seferi çağrısı ilgi görmemiş 1217’de Akka’ya bir kuvvet gitmişse de önemli netice 

vermemişti ve her grup kendi kumandanına itaat eder vaziyetteydi.132 Barbarossa’nın 

torunu İmparator II. Friedrich Papa’nın aforoz etmesine aldırmayarak 1225’de Kudüs 

yoluna çıkmış ve Eyyûbi’nin veliahtları arasındaki anlaşmazlıktan yararlanarak anlaşma ile 

Kudüs’e hâkim olsa da 1244’de Memlukler Kudüs’te hâkimiyet tesis etmiştir.133 1260 

yılında da Moğol kuvvetlerini durdurmuş bulunan Memlukler daha sonra Nil ve Kızıldeniz 

sebebiyle Frenkler tarafından rakip olarak görüleceklerdir. Bu noktada, Frenk tabirini 

açıklamak gerektir ki, Kutsal seferler sebebiyle Müslümanlara saldıran Avrupalılara 

Frenkler denmekteydi.134 Papalık bu dönemde Moğollara Hıristiyanlığı kabul etmelerini 

Plan de Carpin adlı bir elçi ile bildirdiğinde Papa’nın Moğol ülkesine gelerek tüm 

Hıristiyan İmparatorlar namına bağlılık bildirmesi cevabını almıştır.135 

Papa X.Gregor 1273 yılındaki Haçlı seferi çağrısı neticesiz kalınca soruşturma yaptırmıştı 

ve Papaya gönderilen raporlara göre; Tanrı’nın takdiri için zahmetli seferler dışında 

faaliyetlerin tercih edilir oluşu, ruhban sınıfının gayri ahlâki tutumları ile günah çıkarma 

ayinini suistimal etmeleri, asiller ile krallar arasındaki rekabetlerin menfi etkileri, 

ruhanilerin haçlı seferleri için çıkarılan vergileri ödememesi, ruhani sınıfın reformdan 

geçmesi gerekliliği gibi sebepler öne çıkıyor buna halkın tembel, korkak oluşu gibi 

etkenler de sıralanıyordu.1291’de Akka’nın da Müslüman Memluk kontrolüne geçmesi136 

sonrası Papa IV.Nicolaus’un muhtemel bir sefer çağrısı için güveneceği kimse yoktu. 

Papalığın gücü ve itibarı azalmıştı. Almanya iç meseleleri ile meşgulken İngiltere İskoçya 

ile problemlerini çözmeye çalışıyor, Fransa’da kral hâkimiyetini güçlendirmekle 

uğraşıyordu. İtalyan yarımadasındaki devletler de doğudaki Müslümanlar ile ticari ilişkiler 

tesis etmişlerdi ve bir sefer onların temel varoluş kaynaklarından yoksun kalmaları 

anlamına gelirdi.137 Diğer yandan Mircea Eliade Haçlı seferleri’nin Papalığın itibarını 

artırdığını barbarca gerçekleştirilen katliamların Doğu Kilisesi ve Müslümanlarının derin 

nefretine yol açtığını kaydetmiştir.138 

                                                                 
132 Runciman, S. (1986-1987). a.g.e., 127-131; Le Goff, J. (2015). a.g.e., 78-79. 
133 Eliade, M. (2003-a). a.g.e., 114-115. 
134 Cardini, F. (2004). a.g.e., 76-77. 
135 Runciman, S. (1986-1987). a.g.e., 221. 
136 Cardini, F. (2004). a.g.e.,76. 
137 Runciman, S. (1986-1987). a.g.e., 361-363. 
138 Eliade, M. (2003-a). a.g.e., 115. 



28 

 

 

Papalığın bu dönemde Avrupa’daki otoritesi ise olumlu yönde tesis edilmektedir ancak her 

dönemde görüldüğü gibi inişli çıkışlıdır ve bu durum kimi durumlarda Papaların 

kişiliğinden kimi zaman İmparator, kralların tutumundan kaynaklanmaktaydı. Alman 

İmparatoru IV.Henry kendisine kayıtsız şartsız taç giydirmesi isteğine karşılık 

piskoposlukların Papalıkça atanması konusunda güvence isteyen II.Paschal(1099-1118) 

kral tarafından esir alınıp kentler arasında yolculuk yaptırılınca Papa şartsız tacı giydirmek 

dışında bir çıkar yol göremez. Bununla birlikte Papalığın otoritesi çok fazla güç 

kaybetmemişti çünkü bu ilişki biçimi önceki zamanlarda da söz konusuydu.1122 yılı Papa 

II.Calixtus’un İmparatoru iknasıyla piskoposları atama yetkisinin Papalara ait olduğu kabul 

edilir ve IV.Henry tarafından da kabul görür. Batı’da meydana gelen ilk genel konsil olan 

1123 Lateran Konsili’nde onaylanan bu “Worms Konkordato”su yanında konsilde Kiliseyi 

reformize edecek kararlar ile Kilise mensuplarının prestijlerini yükseltecek zorunluluklar 

kabul edilir.139 Öncesinde krallar piskoposları önemli meblağlar karşılığı satıyor, piskopos 

da hiyerarşik olarak kendi alt kademesindeki rahip ve diyakozları öncelikle ödediği ücreti 

karşılamaya yetecek miktarı edinecek kadar ücrete satmaktaydı.140 Devam eden Haçlı 

seferleri üzerinde tekel oluşturmuş Papalık seferler sebebiyle toplanan vergilerden de 

önemli gelirler elde etmekteydi. 

Papalığın Avrupa Kıtası genelinde en etkili olduğu dönem XI. ile XIV.yüzyıl arasındaki 

dönem olmakla beraber inişli çıkışlılık söz konusu olmaya devam etmekte olup Papalık 

taraftarı prestijin korunmasında önemli katkı sağlamıştır. Canterbury Başpiskoposu 

Thomas Becket(ö.1170) Papalık etkisini azaltmak isteyen İngiliz Kral II.Henry’nin 

gazabıyla hayatını kaybeder ancak sekreteri Salisburyli John(ö.1180) “Policratius” 

kitabıyla Papalığın üstünlüğüne vurgu yapar. “Avrupa’nın Taçsız Kralı” olarak anılan ve 

II.Haçlı Seferi’ni organize eden III.Eugene(1145-1153) Papaların; ruhu ve bedeni 

Tanrı’dan olan İsa ve insanlar arasındaki aracı(Vicarus Christi: İsa’nın Vekili olarak 

Tanrı’nın yeryüzündeki temsilcisi) olduğunu dolayısıyla yeryüzünde eş ve benzerlerinin 

namevcut bulunduğunu belirtir. O(Papa) dini otorite yanında dünyevi otoriteyi de temsil 

etmektedir yani “plentidu potatus”tur. Başrahip (Pontifex Maximus) olmasına ek olarak 

tüm Hıristiyanların en ulu yöneticisidir(Speculator).141 

                                                                 
139 Russel, B. (2016). a.g.e., 221-222; Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 66-67. 
140 Russel, B. (2016). a.g.e., 186-187. 
141 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 69-71. 



29 

 

1155 yılında İmparator Frederick (1153-1190) Papalık ile çatışmış ancak sözünü 

geçirememiş, aforoz edilmesinin de etkisiyle Papadan bağışlanmayı dilemek durumunda 

kalmıştı.1179 Lateran Konsili ile Papalık günümüze kadar uygulanacak bir karara varılarak 

Papa seçilmenin kardinallerin üçte ikisinin oyunu almış olmak gereği kabul olunur. 

Papa elinden taç giyme yani onaylanmak için Papa’ya başvurmak zaman zaman da baskı 

yapma bundan sonra da devam edecektir. Bilhassa Papalık hâkimiyetindeki bölgeler olmak 

üzere İtalyan yarımadasına hâkim olma isteği ile İmparatorlar(Alman) Papalık ile çatışacak 

aforoz tehditleriyle karşılaşacak ve nihayetinde akamete uğrayacaklardır. XIII.yüzyılı 

Katolik Hıristiyanlar “en muhteşem” olarak nitelendirmişlerdir. Avrupa toplum hayatında 

din dolayısıyla Papalık, şehirlerde piskoposlar, kasabalarda rahipler, kırlarda keşişler en 

önemli kişi katedral ve kiliseler en önemli yerler olarak hâkim vaziyettedirler. 

Engizisyonun günümüz anlamıyla kuruluşu, Dominiken ve Fransisken tarikatlarının 

teşekkülü, Tomas Aquinas’ın bu dönemde yaşayıp eser vermesi gibi önemli gelişmelerin 

vuku bulduğu çağdır.142  

III.Eugene’nin Papa için yaptığı tanımlamanın üzerine III. Innocentus (1198-1216) de 

Papa’nın Tanrı olmamakla birlikte insan da olmadığı gibi olağandışı bir niteleme kullanır. 

O tüm Papalık tarihinin en etkili Papası kabul edilir. Dominiken ve Fransisken 

tarikatlarının kuruluşunu onaylayıp Papalık için oldukça faal ve yararlı bir şekilde 

kullanarak araçsallaştırır. 1194’de Kralını aforoz ettiği Norveç'e 1198’de enterdi(Papa’nın 

bir kişi yahut bölgeyi Hıristiyan sakramentlerinden men etme cezası) uygulanmasını ilan 

eder. Yine 1212’de Kralı John’u aforoz ettiği İngiltere’ye 6 yıl sürecek enterdi 

uygulamasıyla cezalandırır. Kral Canterbury başpiskopusunu kendi atamak istemiş, 

Papa’nın Fransa ile müttefiken ülkeyi işgali planlamasıyla af dilemek durumunda kalmıştı. 

Manevi ve dünyevi en yüksek otorite olan Kilise’nin taç giydirmesi ile krallıkların 

meşruiyet kazandığını ilan etmiştir. Fransa’da heretik ilan edilen Albiler üzerine Haçlı 

seferi çağrısında bulunur ve büyük bir katliam yaşanır. O’nun dönemi Papalığın önemli 

reformları ile Kilise güçlenmiştir.143 Sevgilisiyle yaşamaya başlayan Fransa Kralı’nın eşi 

Papa’ya müracaat etmesiyle Papa’nın tehdidi üzerine kral boyun eğip eşini kraliçe ilan 

etmiştir. Evliliklerin kabulü ve reddinin Kilise elinde bulunuşu Papalığa önemli bir güç 

                                                                 
142 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 73-74; Alatlı, A. (Der.) (2014). a.g.e., 255-261. 
143 Russel, B. (2016). a.g.e., 241-242. 



30 

 

 

kazandırmıştır. IX.yüzyıldan beri Kilise144 tasdiki evliliği hukuksal ve hukuk dışı kılma 

yetkisini aktif biçimde kullanmaktaydı. Kilise’nin hukuk dışı ilan ettiği bir evlilik 

hanedanların arasını açabilirdi ve bundan dolayı Kilise’nin hanedanlar üzerinde önemli bir 

güç faktörü daha bulunuyordu.145 Yeri gelmişken buna benzer Kilisenin hâkim olduğu 

diğer önemli konular da ruhban bulunmadan günah bağışı, vaftiz, yağ sürme, evkaristiya 

gibi ritüeller gerçekleştirilemezdi. Efkaristiya önceden uygulanıyor olmakla beraber 1079 

yılında ilke vasfına ulaştırıldı. Rahip, kişinin ebedî yaşamda cennette bulunmayı 

sağlayabiliyor buraya gitmeden evvel acı çekeceği arafın sıkıntılarından önemli bir ücret 

ile kurtarabiliyordu. Papalara gördüğümüz biçimde saygısızlık yapanlar da O’na ve dine 

inanmadıklarından değil tövbe olanaklarının bulunmasından güç alıyorlardı. XI.yüzyıl 

kilise üyeleri için zenginliğin had safhada bulunduğu zamanlardı.146 IV.Innocent(1243-

1254) ise Papa otoritesinin Hıristiyan değil tüm varoluşu içerdiğini belirtecektir. Güney 

Fransa’daki albigenslere147  karşı kutsal savaş ile IV. haçlı seferini ilan eder. Eğitime önem 

verip 1215 Lateran konsilinde Kilisenin sistematik bir öğreti ve disipline kavuşmasını 

sağlamıştır. Organizmacı yorumlamayı en üst seviyeye çıkarıp kralların dünyaya, 

Kilise’nin ruhlara hükmettiğini söylemiş, ruh ve beden arasındaki bu değer biçimden yola 

çıkarak Papalığın daha üstün olduğunu savunmuştur.148 

Papa IX.Gregory(1227-1241)döneminde İmparator II.Frederick(1212-1250), Roma 

hukukundan hareketle dünyevî otoritenin kendinde olduğunu iddia etmekteydi. 1238’de 

İmparator deccal in habercisi ilan olunup aforozla cezalandırılır. Engizisyon149’a süreklilik 

verilerek her fırsatta kullanılır ve Papalık otoritesinin tesisinde korkutucu bir güç olarak 

etkili olur.150 IV.Innocent(1243-1254) Papa’nın otoritesinin yalnız Hıristıyanları değil 

Hıristiyan olmayan insanlar ve canlı tüm varoluşu içerdiğini ilan eder. Bu Haçlı Seferlerini 

meşrulaştırma maksadını da taşıyan bir söylem özelliğini taşımaktadır. Innocent’in ölümü 

                                                                 
144Ortaçağ Kilise inanışına göre;  Âdem cennette tüm insan soyunu azap çekmeye mahkûm eden ilk günahı 
işledi. Hz. İsa’nın çarmıhta insanoğlunun günahlarının kefaretini ödemesi ve sonrasında Kilise’nin kurulması 
Tanrı’nın merhametinin kazanılmasını ve insanoğluna ikinci bir şans verilmesini sağladı. Bkz: Alatlı, A. (Der.) 
(2014). a.g.e., 263. 
145 Russel, B. (2016). a.g.e., 164. 
146 Russel, B. (2016). a.g.e., 184-186. 
147Kathar anlayışına sahip gnostikler .Kilise,sakrament, hiyerarşiyi tanımazlar. Hem kiliseyi hem dünyevi 
otoriteyi tanımazlar.Bkz: Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 76. 
148 Ağaoğulları, M.,  Köker, L. (2011). a.g.e., 202. 
149 IX.Gregory’nin kurumsallaştırdığı ve onun zamanında Katharlar,Waldensianlar gibi günümüz Fransa, 
İtalya, Almanya, İspanya topraklarında sapkın ilan edilen akımlara karşı kullanılmıştır. Eski zamanlardan beri 
piskoposlar bölgelerindeki durumu raporlaştırırdı ancak bu zamanda buğünkü anlamını kazandı. 
Engizisyonun yürütülmesinde seküler yöneticiler de sorumluluk sahibiydi. Bkz: Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 78. 
150 Çoban, B.Z. (2007) . a.g.t., 79-82 ; Le Goff, J. (2015). a.g.e.,101-104. 



31 

 

Papalıkta kargaşa yaşatıp sık papa değişikliği dönemini açmış yüzyılın sonuna kadar da 

Papalık otoritesi eski durumuna ulaşamamıştır. X.Gregory(1271-1276)’nin 1274 Lyon 

Konsilinde Konstantinopol Patrikliği ile sağladığı birleşme(union) sonrası acımasız bir 

takibat vuku bulmuş fiilen Papa IV.Martin(1281-1285) döneminde, resmen de 1282’de 

II.Andronikos’un ilk icraatı olarak birleşme son bulmuştur.151 

Yüzyılın sonuna dek VIII.Boniface(1294-1303) dışında otoritesi hissedilecek denli kudretli 

Papa görev yapmamıştır. 1296’da giriş cümlesi “Laiklerin(kastı yöneticilerdir) daima 

ruhban düşmanı olduğu gayet tabii malumumuzdur” olan ve oldukça sert bir üslup taşıyan 

Clericis Laicos adlı ferman(bulla) ile Kiliselerin idari ve malî açıdan Papalığa bağlı 

olduğunu hatırlatma ihtiyacı duymuş, ihlallere son verilmesini istemiştir. Bu fermanın 

içeriğinde söz edilen maddi yükümlülükleri reddeden ve İngiltere ile çatışma halinde 

bulunan Fransa Kralı IV.Philip(Güzel Philip) ile Papa çatışır ve Papa’nın da yakından 

dostu bulunduğu Pamiers Kontu Kral tarafından hapsedilir.1302’de “Unam Sanctum152” 

bildirgesiyle Thomas Aquinas’ın “...kurtuluş için Roma Piskoposuna bağlılık zarurettir “ 

sözü ile Havari Pavlus’un “...ruhanî olan dilediğini yargı hakkına haizdir lakin hiç 

kimsenin O’nu yargılama hakkı söz konusu değildir” sözüne153 dayanarak her türlü otorite 

sahibinin kendisi olduğunu hatırlatır,154 1303’de Kralı aforoz eder. 

 

2.2. Bu Sürecin Siyasi Ve Sosyal Arka Planı  

 

                                                                 
151 Çoban, B.Z. (2007) . a.g.t., 79-82; Dvornik, F. (1990). a.g.e., 41-44. 
152 Tek Kutsal, Unam Sanctam fermanı, Kilise’nin “evrensel hükümdarlığını”, yani Kilise’nin ve Papa’nın tüm 
imparatorların üstünde gördüğünü ilan eden bildiri.Bkz: Alatlı, A. (Der.) (2014). a.g.e., 383. 
153  Unam Sanctum’dan:... kilise iki başlı bir hilkat garibesi değil, tek bir beden ve tek bir baş var: Hz. İsa 
Mesih, vekili Aziz Petrus ve halefleri. Nitekim Petrus’a “koyunlarımı doyur” diyen Tanrı’nın kendisiydi. Özel 
olarak şu veya bu koyunları işaret etmeksizin, genel bir ifade kullanıp “koyunlarım” dedi ve ona bütün 
koyunlarını teslim etti. Bkz:  Alatlı, A. (Der.) (2014). a.g.e., 383-385. 
154Unam Sactum’dan:...  iki kılıç da kilisenin sorumluluğundadır; biri piskoposların elinde kilise tarafından, 
diğeri kralların ve şövalyelerin elinde, ama piskoposların rızasıyla kilise için kullanılmak üzere elbet. Dahası, 
biri diğerine üstün, (yani) dünyevi kılıç ruhani kılıca tabi olmalıdır. Havari, “güç Tanrı’nındır ve bu gücü 
kullananlar Tanrı tarafından görevlendirilir” dediğine göre, (söz konusu) iki kılıç birbiriyle eşit değildir. Öyle 
olsaydı görevlendirme gerekmez, daha güçsüz olan güçlüye tabi olurdu ki, büyük işler yapabilsin. Bkz: Alatlı, 
A. (Der.) (2014). a.g.e., 383-385. 
 



32 

 

 

İmparatorluğun yıkılmasının yarattığı karmaşa önceki tarihlerde III.yüzyılda İspanyol, 

Galyalılar, doğudan gelen diğer kavimler Roma İmparatorluk topraklarına akınları 

müteakip yerleşik olarak dâhil olmuşlar ve İmparatorluk yönetimi 212 yılında vatandaşlık 

hakkı verir, paralı asker olarak faydalanır. IV.yüzyılda ise Got, Vizigot, Ostrogot; 

V.yüzyılda Alaman, Frank, Germen istilaları gerçekleşmiş, tahribat ve yıkım toplumu ve 

şehirleri uzun süre ihya edilemeyecek onulmaz bir bîtaplığa düşürmüştür.Haliyle yaygın 

kanı işlenen günahların Tanrı tarafından verilen cezası olarak yer edinmişti. Buna ek olarak 

istilalar neticesinde yerleşen kavimlerin önemli bir kısmı Arius mezhebini benimsemiş, bir 

kısmı pagan inanışı sürdürür vaziyetteydi ve bu kıtada uzun bir süre kargaşanın 

sebeplerinden birini teşkil etmiş, Katolik Roma Kilisesi ile çatışmalara yol açmıştır. 

Bununla birlikte Roma siyasal yapısının unvanları ile uygulamalarını benimseyerek 

kullanmışlar ancak İmparatorluk iddia ve ünvanını taşımamışlardır. 410 yılında Alaric 

önderliğindeki Vizigotlar Roma’yı yağmalamış bunu 455 yılında Genseric liderliğindeki 

Vandalların tahribi takip etmiştir. Yine bu yüzyılda Vandal, Suevler İber yarımadasını 

istila ederken Vizigotlar Roma'yı müteakip Galya ve İspanya bölgelerine akınlar 

gerçekleştirir. Kuzey bölgelerinde ise Angıl, Jut, Sakson kabileleri 441-443 yılları arasında 

Britanya’ya hâkim olmuş, Hun İmparatoru Attila 448 yılında Balkanlara girmiş, Frank 

boyları 480 yılında Galya’ya girmiş 511 yılına gelindiğinde yerlisi olmuş vaziyete gelecek 

biçimde yerleşmişlerdi. İtalyan yarımadasını ise Ostrogotlar, İspanyayı Vizigotlar, Savoy’u 

Burgonlar hâkimiyete almışlardı. Kargaşa, salgın hastalıklar bu dönemde bu hareketlerde 

sürekli hâkim olgu halini almış, 543 yılında vukua gelen veba tahribatı hayli artırarak 

önemli miktarda nüfus kaybına yol açmıştır. VI.yüzyılda Avar istilalarından kaçan 

Lombardlar İtalyan yarımadasını ele geçirir. Diğer taraftan ise Araplar 711-719 yılları 

arasında kuzeybatısı dışında İspanya’daki Vizigotlar mağlup ederek hâkimiyet kurar, Frank 

Kralı Charles Martel tarafından 732 yılında Puvatya savaşında bu yöndeki Arap ilerlemesi 

durdurulur. Merovenj Kralı Clovis halkıyla birlikte Katolik mezhebini kabullenir bunu 

Vizigot ve Lombardlar takip ederek Arius mezhebini terk edeceklerdir. Germenler arasında 

yayılımı da bu yüzyılda misyonerler görevlendirilerek temin edilmeye başlanacaktır. 

Zayıflayan Merovenj Hanedanının yerini Karolenjler alır ve Charles Martel’in oğlu Kral 

“Kısa” lakaplı Peppin, Papa ile anlaşma yapar ve Lombardlar karşısında destek olur, Papa 

Kral ünvanı verir. Peppin de Lombard hâkimiyetinden alınan İtalyan topraklarından 

bağışlar ve Papalık devleti bu tarihte yani 754 yılında kurulmuş kabul edilir.155 Bu tarihte 

                                                                 
155 Le Goff, J. (2015). a.g.e., 41; Ostrogorsky, G. (2015), a.g.e., 158-156; Mıtchell, S. (2016).a.g.e.,1-7; Brown, 
P. (2017). a.g.e., 235. 



33 

 

Kral Papa tarafından kutsanır, Papalığın dünyevi iktidarı kurulmuştur.     VIII. yüzyıl nispi 

refah yılı olmuştur, öncesinde istilalardan mütevellit depolar, değirmenler, su yolları, 

geçitler, köprüler yerle bir olmuş vaziyetteydi. İşkenceler, cinayetler ve her nevden 

cürümler hayli yaygınlaşmıştı.156 Krallıkların kurulmasından çok düzeni sağlayanlar 

keşişler olmuşlardı. Yoksullara sadaka yardımı, toprakların tarıma açılıp işlenmesi, gıda 

temini, sosyal ilişkiler ve gelişimi kabile liderleri ile iletişimi gibi hemen her sahada aktif 

olanlar, yeni bir sosyal düzen kuranlardır. Bu durum insanların Katolik mezhebine 

geçişlerinde önemli bir sebep teşkil etmişti ki öncesinde Papa Gregorius(590-604) hedef 

olarak kıtanın tamamını Roma Kilise anlayışınca Hıristiyan yapmak olarak benimsemiş, 

vaazları dünyayı yadsıma zihniyetinin yayılmasında önemli olmuştu. VIII.yüzyıla 

gelindiğinde Katolik mezhebinden olan insanların sayısı artmıştır ve Kilisenin politikası ise 

kurulan krallıklardan ziyade kendi çıkarlarını mühimsemektir ki en yüksek rütbeli 

görevliden, toplumun en düşük seviyelisine kadar herkesten para, toprak, aynî ürünü bağış 

adı altında toplayarak bir kısmını istifler bu istif zihniyeti ise üretim ve ticarette önemli bir 

engel teşkil ederdi. Hâlihazırda toprak sahiplerinin önemli kısmı da piskoposlar idi.157 

Karolenj hâkimiyetinin İspanya ve Germen eyaletlere yayılmasını Papalık desteklemişti, 

kendisini tehdit eden Lombardlara karşı onlara dayanıyordu. Charlamagne Slav 

topraklarına dek fetihlerde bulunduğu gibi Katolik olamayanları zor yoluyla 

Hıristiyanlaştırıyordu, Papa tarafından taç giydirilmesi diğer İmparatorlar için de meşruiyet 

için gerek kabul edilir ve buna çalışılır hale geldi. Bu krallar için Roma’nın varisi olma 

anlamını da taşıyor Papa için ise kendisini koruyan bir güç olmasının yanında İmparatorluk 

tarafından da üstünlüğü tanınması anlamını taşıyordu. Karolenjlerin zayıflayıp 

parçalanmasıyla Germen kralı Otto 962 yılında İmparatorluk ünvanı olarak “Romalıların 

İmparatoru” anlamına gelen “İmperator Romanorum” ünvanlıyla Bizans’a akınlar 

düzenleyip bunu kabullenmesine çalışır. Tüm bu siyasi gelişmeler yaşanırken toplumda ise 

toprakların sahibi büyük oranda ruhban ve seküler yöneticiler idaresinde idi ve feodal 

örgütlenme yaygındı. IX. ve X. yüzyılda Norman saldırıları başlamış, zaman içinde sürekli 

yerleşim mahiyetini alarak İskandinavlara adlarını vermiş, Katolizmi benimsemişlerdi, 

diğer taraftan doğuda Macar istilası da aynı biçimde sonuçlanmıştı. Güneyde ise 

Müslümanlar Korsika ve Sicilya’ya hâkim olmuştu. İşte bu istilalar toplumda korku 

yaratmış ve feodal düzeni korunmak gereğinden dolayı kabullenmişlerdir. Toprağın sahibi 

                                                                 
156 Le Goff, J. (2015). a.g.e., 44-47. 
157 Le Goff, J. (2015). a.g.e., 16-50. 



34 

 

 

olan bu senyörler krallar ile halk arasında en önemli kişilerdir.158 Bilhassa IX ila 

XI.yüzyıllar içerisinde içerisine kapanan kıtada kapalı mülk ekonomisinin geçerli olduğu 

bu zamanda halk genellikle doğa ve iklim şartlarına bağlı, zorladığı durumu yaşamaktaydı. 

Ancak öncesinde de ticaretin rolü büyük değildi ancak genel bir fakirleşme bu yüzyılların 

en yaygın durumuydu.159 Roma İmparatorluğunun yıkılışını takip eden ve Hıristiyanlığın 

anlatılan şekilde kıtaya hakem olduğu bu devrede siyasi denetim büyük oranda Roma 

Kilisesinin elindeydi ve devletler arasındaki politikada belirleyici başlıca unsur idi. Bunun 

yanında fikrî denetim de aynı durumda olup Papalık doktrini hâkim idi, zıt görüşler ise 

heretik olarak adlandırılmakta ve mücadele gereği duyulmaktaydı. Okuma ve yazma tekeli 

de IX-XI. yüzyılda Kilisede olup siyasi birim oluşturan devletlerin yönetim işlerini 

ellerinde tutuyorlardı çünkü bilhassa mali hesapları tutma becerisine sahip olanlar yalnızca 

Kilisenin aslî görevlileriydi.160 Bu zamanlarda gerçek anlamda kıtada Roma İmparatorluğu 

benzerinde geniş topraklara hükmeden bir siyasi oluşum söz konusu olmamakla birlikte 

tüm kıtada genel olarak toplum dua edenler, savaşanlar ve çalışanlar olarak 3 tabakaya 

ayrılmış durumda idi ve bu dönem Ortaçağ Avrupa toplumda kıtlık ve şiddet bilhassa 

cehennem olmak üzere korku hayli yaygındı.161 

XI.yüzyıla gelindiğinde istilaların durmasının da önemli etkisiyle kentler tedrici olarak 

gelişme göstermeye başlamış tarımsal ve teknik gelişmelerin yanında sanatsal, kültürel, 

düşünsel gelişme nüveleri ile ticaret nispi yayılım göstermiştir. Feodal düzen ise 

XIV.yüzyıla dek devam edecektir. Bu ilerlemelerde de kilise en güçlü siyasi yapı olarak ve 

bilhassa keşişler bu ilerlemelerde itici unsuru teşkil etmişlerdir. En önemli keşiş topluluğu 

Cluny tarikatı olmuş, faaliyetleri ifade edilen gelişmelerin tetikleyici öğeleri olarak tarihi 

bir olgu halini almıştır. Bu dönemde istiflediği ürün ve paraları borç vermek suretiyle 

piyasaya açan Kilise, ekonomik hayatın canlanmasını sağlamıştır, kilisenin de kaynağı 

manastırlardır. Bu dönemin tüccarlarını destekleyen kilise, münzevi yaşamı yüceltmekten 

de geri kalmamıştır. Kilisenin ticareti desteklemesi, bu iş kolunun kendine bağlamış olmak 

noktasında önemlidir. Ayrıca tarikatlar da tekstil, yün, kol gücünün kullanılmasını teşvik 

etmekteydi ki en faali Benedikten tarikatı idi. Bu yönüyle Kilise ve tarikatlar manevi 

tatmin ve ekonomik faaliyetleri karşılayan en önemli alanı insanlara sunan örgüt 

                                                                 
158 Le Goff, J. (2015). a.g.e., 51-62; Cardini, F. (2004). a.g.e.,20-22; Pirene, Henri. (2009). Ortaçağ 
Avrupa’sının ekonomik ve sosyal tarihi, İstanbul: İletişim, 72-77. 
159 Pirene, H. (2009). a.g.e., 9-21. 
160 Pirene, H. (2009). a.g.e., 22. 
161 Le Goff, J. (2015). a.g.e., 16-25. 



35 

 

mahiyetindedir.162 Kumaş üretimi X.yüzyıldan beri Flandr başta olmak üzere oldukça 

yaygın hale gelmiştir.163 Madenlerin işlenmesi de bu yüzyılın gelişme gösteren önemli 

kollarından biri olmuş, zanaatkâr ve tacirleri ortaya çıkıp yayılmaya başlamıştı164 Ticaret 

ile zenginlik kazananlar bölgelerine yoksul evi, kilise, hastane gibi yeni yapılar inşa 

ediyorlardı, zaman içinde toplum içerisinde zenginlere karşı Kilise de de görüldüğü gibi 

önyargı gelişti, zenginlikleri ve getirdiği yaşam tarzı sevilmiyordu çünkü zenginlik Kilise 

çıkarlarına tehdit unsuru olarak görülüyor toplumun geneli ile tezat teşkil edip göze 

batıyordu. XII.yüzyıl sonlarında tüccar sayısındaki artış ticaret hukukunun doğuşu ve 

hukuksal otonomiye yol açıyordu.165 Kilise ticaretten kazanılan karları tehlike-tehdit 

tanımlamasıyla eşdeğer tutacak,166 piskoposluk bölgeleri ile tüccarlar arasında gerilimler 

ve zaman zaman da çatışmalar vukua gelecektir.167 Yine XI.yüzyıl nüfus, üretim, refah ve 

yeni yapıların arttığı zamandır. Ancak maddi kaynak peşinde olan Frank ve Germenlerin 

kıta içi hareketleri sıkıntı yaratmış, Sicilya ve Toledo’yu ele geçirmişler ancak sonrasında 

Haçlı seferleri ile saldırılar Ortadoğu bölgesine sıçramıştır. İspanyol “reconquista”sı din 

kisvesi altındaki sömürge faaliyeti vasfını taşımaktaydı ve bu Haçlı seferlerine de zemin 

hazırlayacak dinsel söylemi yaratmıştır. Seferler aynı zamanda artan nüfus için bir yöntem 

mahiyetini taşımaktaydı. Ancak bu seferler Ortodoksluk ve Yahudilik ile de Hıristiyanların 

arasını önemli ölçüde açmıştır. Bu dönemde kilise sefer masrafları papalık vergilerini 

yükseltip, olağanüstü endüljans faaliyeti toplumu hayli etkileyecek unsurlar olacaktır.168 

Haçlı seferlerinden en fazla ve uzun vadede kazancı İtalyan yarımadasındaki bilhassa 

Venedik ve Ceneviz ticaret yoluyla kazanmışlardır.169 

XII.yüzyılda köylüler açısından Ortaçağ’da ekonomik ilişkiler durgundu ve üretim fazlası 

senyöre gidiyor, piyasa ekonomisi güçlenemiyordu. Köylüler angarya adı altında 

sundukları hizmetin karşılığını da alamıyorlardı. Bilhassa manastırların angaryaları 

inanılmaz oranda artmıştı. Vergi kesintileri köylünün yalnız geçimini sağlayacak durumda 

kalmasına yol açıyordu. Bu dönemde açlık senyörler için dahi takıntı durumundaydı.170 Bu 

yüzyılda da tarımsal üretim artmıştı ancak nüfus artışına paralel olmayıp gerisinde 

                                                                 
162 Le Goff, J. (2015). a.g.e., 80-90; Pirene, H. (2009). a.g.e., 22. 
163 Pirene, H. (2009). a.g.e., 47-48. 
164 Pirene, H. (2009). a.g.e., 55. 
165 Pirene, H. (2009). a.g.e.,59-61. 
166 Pirene, H. (2009). a.g.e.,38. 
167 Pirene, H. (2009). a.g.e.,68. 
168 Pirene, H. (2009). a.g.e.,68; Le Goff, J. (2015). a.g.e., 70-78. 
169 Pirene, H. (2009). a.g.e., 42. 
170 Le Goff, J. (2015). a.g.e., 244-254. 



36 

 

 

bulunuyordu. Buna yeni toprakların tarıma açılması zarureti gereğince faaliyette bulunma 

ihtiyacı neticesinde tedricen tarım alanları genişletilmeye başlandı zira XI.yüzyılda pek 

çok yer kıtlıkla mücadele vermişti ve önemli kayıplar yaşanmıştı.171 

XII. yüzyıl öncesinde de (382 yılından beri) uygulanmakla birlikte yaygın uygulama 

biçimleri itibariyle teşekkül etmiş haliyle en yaygın ve kanlı Engizisyon cezaları damgasını 

vurmuştur. Engizisyon; Latince “inceleme, sorgulama” manasını taşıyan “Inquisition” 

sözcüğünden türeyen ve Katolik Kilise’nin uygun bulmadığı görüş ve inançları taşıyan 

insanları yargılayan mahkemelerin adıdır. Her ne kadar mahkeme adı verilse de 

suçlamalara maruz kalanlar ekseriyetle muhakemeye tabii tutmaya lüzum duyulmadan 

ortadan kaldırılmak suretiyle yani çeşitli biçimlerde işkenceler altında can verdiriliyordu. 

Kilise’nin gözünde ufak bir toz bulutu oluşturmak burada işkenceye tabi tutulmak için 

yeterliydi. Ancak bu mahkemeler Kilise öğretisine uymayan yahut otoritesini sarsacak kişi 

ve gruplara uygulanarak Kilise’ye önemli bir zaman gücü ile ayakta kalma zamanı 

kazandırmışlardır. Yaygın bir yanlış bilgi olarak bu mahkemeler yalnız Kilise tarafından 

kullanılmış olmayıp devlet otoriteleriyle ortak yürütülmüştür yani kilise kadar dönemin 

uygulayan mevcut devletleri de aynı oranda mesuliyet sahibidir172 “Heretique” yani sapkın 

ilan edilenler burada yargılanmaktaydılar. Yunanca “seçim, seçme” anlamındaki “hairesis” 

manasındaki heretik Katolik inançtan farklı olan ve Kilise tarafından kilise gerçeğini 

reddeden kişiler için kullanılır. Heretik düşünceler Roma Kilisesi dışında bir kilise 

kurulması fikrine kadar geniş bir yelpazede biçimlenmişlerdir ancak ortak noktaları tehdit 

telakki edilmeleridir. Kilisenin zenginliği ve eşitlikçi anlayışa zıt yaşam biçimi heretiklikle 

suçlanan bir takım görüşlerin eleştirdiği konuydu. Bunun dışında vaftizin yaşı, kilise 

inşalarının lüzumsuzluğu, haça tapınımın hatalı olduğu, evkaristiyanın İsa’nın ruhu ile 

birleşme değil sembolik olduğu, yaşayanların ölüleri Kilise’ye yaptıkları ödemelerle 

cezadan kurtaramayacakları gibi inançlar ile Kilisenin vazettiği inancın dışındaki görüşler 

savunulmuştu. Dikkat çekecek biçimde Haçlı Seferleri öncesinde X.yüzyılın sonunda 

heretik olarak nitelenen görüşler ortaya çıkmıştı. Bunları etkileyen inançlardan biri 

Maniheizm idi.173 Seferler sırası ve sonrasında ise bu görüş ve inançlar daha fazla 

kuvvetlenmiş ve yayılmış oluşu ise dikkate değer, hükümdarlar ile Kilise’nin pek çok 

konuda çatışırken bu konuda işbirliğinde bulunuşları önemli bir noktayı teşkil eder 

                                                                 
171 Pirene, H. (2009). a.g.e., 81-89. 
172 Esgin, M. (1998). a.g.t., 57. 
173 Esgin, M. (1998). a.g.t., 133-152. 



37 

 

durumdadır. Günümüzdeki anlamı ve uygulamalarıyla 1233 yılında Papa IX.Gregory 

tarafından kurulan Engizisyon faaliyetlerini başta Dominiken ve Fransisken tarikat 

mensupları yürütmekteydi. İlk engizitör Aziz Dominik idi. Kısa zaman içerisinde kıtada 

yayılan engizitörler Slav topraklarına kadar yayıldı, İstisna olarak İngiltere’de 

uygulanmamakla birlikte İngiliz krallığı kendi yöntemleriyle tehdit ve heretik olarak 

görülen unsurları kısa sürede cezalandırarak ortadan kaldırdı. Kıtada uygulanan vahşi 

cezalandırma birçok bölge yaşayanını rahatsız etmekte gecikmedi.174 Bununla birlikte Papa 

ile hükümdarların birlikte ortadan kaldırdıkları heretik mezhepler yani büyük topluluklar 

söz konusuydu. Bunlardan en büyük olanı Güney Fransa’nın Albi kasabasında yaşam 

sürdüren Katarlar olup din adamlarının zengin yaşam biçimleri ile dejenere olmuşluklarına 

tepkisel tutum taşıyorlardı, Kilisenin topraklarına sahip olmak isteyen bazı soylular da 

aralarına katılmaktaydı. Onlarla ilgili mevcut bilgiler onları ortadan kaldıranların 

suçlamaları olmasından dolayı tam anlamıyla ne oldukları bilinememekteydi, haçlı 

seferleri sırasında Balkanlardaki Bogomillikten geldiği düşünülmektedir. İsa’nın insanüstü 

yani Tanrısal yönünü, vaftiz, azizlere yakarış, teslis gibi Katolik öğretinin bir kısmını 

kabullenmiyorlardı ve inançları diğer insanlar da kendine çekiyor, iyi Hıristiyanlar olarak 

anılıyorlardı. Mülkleri ve topraklarına sahip olmak peşinde olan insanlar Papalığın onlara 

karşı ilan ettiği Haçlı seferine iştirak edenlerdi. Topluluk kanlı bir kıyımla ortadan 

kaldırıldı. Yine benzer biçimde sapkın ilan edilen Waldocular da zengin bir tacir ve 

sarrafının kurduğu tarikatı benimsemişlerdi. Din adamlarına oldukça sert tepki gösterdiler 

1184 yılında Verona Konsili toplandı ve lanetleme kararı uygulandı. Onlar da iyi insanların 

da vaaz verme ve Kutsal metinleri açıklama salahiyetine sahip bulunduklarını savunup 

Katolik rahipleri takibi kestiler Lombardiya ve Bohemya’da yayılım gösterdiler. Ayrıca 

kilisenin destek verip koruduğu feodal sisteme karşıydılar. Kilisenin günah affını, arafın 

varlığını, papa ve diğer din adamlarının yetkileri ile kutsal dedikleri dini bayramları, aziz 

ilan edilenlerin durumunu, endüljansı, evkaristiyanın doğaüstü anlamını kabullenmez, 

inanca uygun bulmazlar. Albilerin akıbeti üzerine kaçmışlar, ele geçirilenler zulme maruz 

kaldılar. Papa III.Innocentus 1209’da Fransa kralını heretiklere kutsal savaşa davet 

ettiğinde memnuniyetle karşılandı ve inanılmaz bir yok etme seferi gerçekleştirildi. 

Resmen 1233’de kurulan Engizisyon 1254 sonrası suçlamaya maruz kalanların 

savunuculuğu yasaklandı. Katliamın gerçekleştirildiği yerlerde mülkler kralın 

hâkimiyetime verildi. XII.yüzyılda Kiliseyi kurtaran Engizisyonu da yürüten Dominiken 

                                                                 
174 Esgin, M. (1998). a.g.t., 70-76. 



38 

 

 

ve Fransisken tarikatları oldu.175 Kilise’nin yasakladığı Aristoteles’in görüşlerini de 

Dominiken tarikatına mensup Albertus Magnus ve bilhassa önemli ve başarılı olan Thomas 

Aquinas İsa Mesih’in öğretilerini bağdaştırıp uzlaştırdılar.176 

 

2.3. Papalık Doktrininin Oluşumu Ve Kuramcıları  

 

Papalığın dinî açıdan meşruiyetini Havari Petrus ve Pavlus’a dayandırdığı ifade edilmişti. 

Bu kısımda ise Papalığın tarih içerisinde ideolojisi denebilecek düşünceler ele alınacaktır. 

Çünkü geniş denilebilecek bir tarihî zamanda önemli yeri olan Papalığın bu konumu ne ile 

sağlamlaştırdığı ve ana konumuz bakımından yani Osmanlılar dönemindeki faaliyetleri ve 

neticelerinin hangi çerçevede ele alınması gerektiğini aydınlatmak önemlidir. Biz bu 

çalışmada geleneksel Rönesans ve Reform hareketlerinin Papalığın otoritesini sarstığını 

ana paradigma olarak ele almayacağız ve Rönesans ve Reform ile ilgili ifade edilmiş 

literatüre çok az yer vereceğiz. Çünkü bu konudaki literatürün tezimizin temelini teşkil 

etmemesinin yanında bilinen ve göz önünde bulunan bir konu olarak yeteri derecede 

yaygındır. Tarihi değiştiren ana töz olduğunu kabulden hareketle burada daha çok 

düşünceler üzerinde duracağız. (Elbette ki bu safça bir idealizm değildir. Düşüncelerin 

gerisinde çıkarların (da) yuvalandığını bilmekteyiz. Bununla birlikte çıkarların 

şekillendirdiği siyasi tarih çoğu zaman bu düşüncelerin giyisisi ile karşımıza çıkmaktadır 

ve bundan dolayı bu düşünceler de tarih içerisinde önemli yer tutmaktadır.) 

Hıristiyanlık inanışı inananları, imanın akla uygun olduğunu kabullenerek başlamıştır. 

Roma İmparatorluğundaki durumları eleştirel tutum ile ele alan Stoacı ve Cicero 

düşüncesindeki eşitlik ve evrensellik düşünceleri benimsenmişti ve ilk dönem 

Hıristiyanları da Roma devlet kurumlarının atıl olduğunu düşünüyordu ve Hıristiyan bu 

dünyadan daha çok Tanrı’nın vadettiği dünyaya önem verirdi. Bundan dolayı cemaatler 

halindeki Hıristiyanlar başlangıçta siyasal otorite ile inancı eklektize etmeye çalışmadılar. 

                                                                 
175 Esgin, M. (1998). a.g.t., 174-180; Russel, B. (2016). a.g.e., 247-252. 
176 Russel, B. (2016). a.g.e., 271.  Daha ayrıntılı bilgi için Bkz: Russel, B. (2016). a.g.e., 255-274; Alatlı, A. 
(Der.) (2014). a.g.e., 406-415. 
 
 



39 

 

Paulus ve İsa Hıristiyan'ın devlet ve toplumunun bu dünyanın üzerinde bulunduğunu işaret 

ediyorlardı. Fakat İsa bu dünya için “Sezar’ın hakkının Sezar’a ait olduğunu ifade etmiştir 

Hıristiyan devlete de Kilise’ye de bağlıdır.177  Kilise resmi olarak tanınıp devlet dini olarak 

kabul edilmeden yani kurumsallaşmadan evvel Kilise dışı yönetimlere müdahil ve söz 

hakkı arar olmamıştır ki İnciller ve Hıristiyan178 teolojisinin dayandığı metinler de bu 

duruma yer de verilmiş idi. Augustinus179 Kilise’nin dünyevi muktediriyetini ilk kez 

sistematikleştiren olacaktır.180 Bu kısmen baskıcı yaklaşımın neticesi gibi görünmekteyse 

de Roma’nın gücünü yitirişine kadar da sesini yükseltmemiş oluşuna da gözden kaçırmama 

gerekir. Bu olgusal gerçek tezimizin çekirdeğini oluşturmaktadır. 

Hıristiyanlık; kan dökme, savaş, intikamcılığa karşı olarak ortaya çıkmıştı ve Pavlus’a göre 

içerisinde devletin de olduğu her türlü otoriteye “Mesih’e itaat eder gibi efendiye itaat 

etmeli”dir. Yine Pavlus’a göre hüküm verme konumunda bulunan “bütün” siyasi 

otoritelere hükmetme yetkisini Tanrı bahşetmiştir ve bundan dolayı Hıristiyan kesinlikle 

itaatle mükelleftir. İmparatorluk öncesi Roma geleneğinde meşruiyetini halktan alan siyasi 

otoritenin gerisinde Hıristiyan öğretisine göre Tanrı bulunmaktadır.181 Constantinus’un 

resmî kabulü öncesinde kiliselerin üzerinde bir kilise, merkezî Kilise de söz konusu 

değildi, yerel kiliselerde piskoposlar halk tarafından seçilerek görev alabilmekteydi, tüm 

kiliselerin üzerinde söz hakkı olan bir Kilise bulunmamaktaydı.182 Hıristiyanlık devletin 

dini olmadan önce Hıristiyanlar problemlerini cemaatleri ve kiliseleri içerisinde 

                                                                 
177 Tannenbaum, D. (2011). a.g.e., 119-120. 
178 Russel, B. (2016). a.g.e., 52-53. 
179 Augustinus’a göre: Kutsal Üçleme’yi tamamlıyoruz. Sonrasında Kutsal Kilise’den bahsetmeliyiz. Bağımsız 
Kudüs’ü teşkil eden maharetli hilkatin konuşma sırasında Yaratıcı’dan ve Kutsal Üçleme’den sonra gelmesi 
gerektiğini anlıyoruz: Çünkü Hz. İsa hakkında tüm söylenenler elbette tek başına yaratılmış olan kişinin 
birliğine göndermede bulunur. Bu yüzden O’nun evi olan ve O’nun içinde oturduğu; sahibi olan Tanrı’nın 
mabedi ve inşa edenin evi olan Kilise, itikadın doğru sıralamasında Üçleme’den sonra gelmelidir. Burada 
Kilise’nin tümünü, yani sadece dünyada bir yabancı olan yolcuların güneşin doğuşundan batışına kadar 
Tanrı’nın adını övdükleri ve o eski esaretten kurtuluşu anlatan şarkılar söyledikleri kısmını değil; yaratılıştan 
itibaren cennetteki Tanrı’nın yanında duran ve bir düşüş neticesinde sefaleti yaşamamış olan kısmını da 
anlamalıyız. 
....... itikat sırasına göre Kutsal Kilise’nin zikredilmesinin ardından günahların affı gelir. Kilise bunun için 
dünyadadır: 
---- ne kadar büyük olurlarsa olsunlar suçlar da Kutsal Kilise tarafından affedilebilir ve günahının 
büyüklüğüne uygun biçimde içtenlikle tövbe eden hiç kimse Tanrı’nın merhametinden şüphe duymamalıdır. 
Günahkârı, Hz. İsa’nın vücudundan (Kilise) koparacak bir suç işlenmiş olsa da eğer pişman olunmuşsa, 
duyulan kederin miktarı geçen zamandan daha önemlidir. Bkz: Alatlı, A. (Der.) (2014). a.g.e., 270-278. 
180 Ağaoğulları, M.,  Köker, L. (2011). a.g.e., 117. 
181Ağaoğulları, M.,  Köker, L. (2011). a.g.e., 117; Şenel, A. (2004). a.g.e., 232;  Kitab-ı Mukaddes’de Musa’ya 
yasaları Tanrı’nın vermiş olması iktidarın Tanrı’dan geldiğine kanıt gösterilmiştir. Ayrıca Yuhanna’ya göre İsa 
kendisini sorguya çeken Roma Filistin valisine “yukarıdan verilmemiş olsa benim üzerinde hükmün olamazdı” 
demiştir. 
182 Russel, B. (2016). a.g.e., 52-54. 



40 

 

 

çözüyorlardı ve İsa’nın “...Sezar’ın hakkını Sezar’a verin” sözünün de kanıt gösterildiği 

şekilde Hıristiyanlık siyasal hükmetme ile dini hükmetmeyi ayrı erkler olarak görüyordu. 

I.Theodosius 379 yılında Hıristiyanlığı devletin dini olarak kabul etmesi Kilise’nin 

dünyevi erki kazanması Kilise ile devletin birleşmesidir183 ve tüm İmparatorluk içerisinde 

inançlar üzerinde zafer kazanmasıdır.184 Kilise’nin doktrinine uygun olmayan inançların 

sapkın ilan edilip bastırılmasında Kilise’ye dayanılmış oluşu tarihsel olarak bu erkin 

gücüne güç katılmakta oluşunu da ifade etmektedir. Kilise’nin dünyevi yönetime kanalize 

olması Kilise’nin dünyevi yönetime dair doktrinsel ihtiyaç ve dünyevi erk felsefesine 

ihtiyacı beraberinde getirmiştir. Bunu da Kilise ile yakından ilişkisi olan “Kilise Babaları” 

“Patristik Felsefe” adı verilen kuramsallaştırma faaliyetleri ile gerçekleştireceklerdir. 

Patristik Felsefe’nin ve benzer erk ile ilgili kuramların zaman içinde yaşamış düşünürleri 

ve görüşlerine burada yer verilecektir. 

II.yüzyılda yaşamış Antakyalı Thomas, Tanrı’nın Kayser’e bu görevi vermiş olmasından 

dolayı itaat gerektiğini söylemişken, Kartacalı Tertullianus(III.yy) doğal olarak üstün vasıf 

taşıyan bu dinin bir felsefe, antik felsefe üzerine kuramsallaştırılmasını reddetmiş 

Hıristiyan olmayan iktidarın da Tanrı tarafından bahşedilmiş bulunmakla beraber 

kutsallığının bulunmadığına işaret etmiştir. 

İskenderiyeli Clementus ise Platon felsefesi ve Stoacı ahlak üzerine öğretiyi şekillendirerek 

İnsanın bir takım aşamalardan geçmek suretiyle, insani tutkulardan sıyrılarak yaratıcısı ile 

vecd durumuna ulaşması düşüncesi ile yine Platon’un “adalet dağıtıcısı, yaşayan yasa”  

niteliklerini taşıyan yönetici anlayışını Doğu Roma ve Batı’ya taşınmasını sağlamıştır. 

Öğrencisi Origenes ise siyasal erki Tanrı’nın verdiğini ve yönetici vasıflarının kötü 

oluşunun meşruluğu kaybettirmediğini, ancak bu durumda da cezasının Tanrı tarafından 

verileceğini, yöneticinin dünya düzeni için gerekli olduğunu düşünmüştür. Caeserea 

Piskoposu Eusebios (IV.yüzyıl) Roma İmparatorluğu’nu yeryüzünde olmayan Tanrı 

Krallığının yansıması ve Constantinus’u Tanrı gibi “tek”  ve O’nunla ilişki içerisinde 

bulunan bir yönetici olarak tarif ediyordu. John Chrysostom (340-407) İse İmparatorun 

önemini; İmparatorluğun kanunlarının Kutsal metin gibi dinlenmesi gerektiğini ifade 

etmişti. Sahte Dionysos: Kimliği bilinmeyip kendini Paulus’un takipçisi Dionysos adıyla 

tanıttığından  “sahte” olarak adlandırılmıştır.(V. yy ortaları) Tüm erklerin tek bir kişiye ait 

                                                                 
183 Tannenbaum, D. (2011). a.g.e.,122. 
184 Russel, B. (2016). a.g.e., 60. 



41 

 

olduğunu ve hiyerarşi adını verdiği basamakları Tanrı’nın düzenlediğini her basamakta 

ayrı erklerin olduğunu bunun benzerinin Tanrı katında da bulunduğunu, böyle olmasa 

karışıklık olacağını savunmuştur. Bu hiyerarşinin en tepesinde Tanrı bulunur ve her 

basamak bir diğerine bağlı olup, başıboş değildir.185  

Milano Piskoposu Ambrosius (340-397) Patristik felsefe babalarının sonuncusundan 

evvelki ve en etkilisidir. Tüm diğerlerinin aksine o Kilise’nin daha önemli oluşunu 

savunmuştur. İmparator Theodosius’a askerlerine Thessaloniki (Selanik)’de katliam 

uygulatmasından sonra tövbe ettirmiştir. İmparatorların Kilise önünde boyun eğmek 

zorunda olduğu noktalar olduğunu ifade etmiş ve göstermiştir.186 O’na göre her Hıristiyan 

gibi İmparator da Kilise’nin evladı vasfıyla “Kilise’nin içerisindedir, üzerinde değil”187 

Bununla birlikte Kiliselerin bina edilmiş olduğu topraklar da dâhil İmparator’un otoritesini 

kabul eder fakat Kiliseler İmparator’un değildir. İmparatorluk tamamıyla Hıristiyan'dır ve 

dolayısıyla kurumları ile yaşamını Kilise şekillendirir.188 Özetle; Kilisenin devlet ile olan 

ilişki söz konusu olduğunda Kilisenin bağımsız olduğunu savunmaktadır.189 Patristik 

düşüncenin son ve en etkilisi Ambrosius’un öğrencisi Augustinus’tur(354-430).190 

Kilisenin doktrin olarak benimseyeceği en sistematik düşünceyi oluşturmuştur.191 Tanrı 

Devleti kitabı Kilise’nin Ortaçağ’da hükümdarlar ile olan mücadelesinde hayli etkili 

olmuştur.192 Dünya devleti ile Tanrı devleti ve buna bağlı olarak iki sevgi söz konusudur. 

İlkine duyulan sevgi Tanrı’yı, diğerine duyulan sevgi ise benliği görmezden geldirir 

niteliğe sahiptir.193 Devlet ihtiyacı hem ceza olarak Cennetten kovuluşun hem bu dünyada 

insanı günahtan koruma gereğinden kaynaklanmıştır. İnsanın ben sevgisi cennetten 

atılmanın sebebi olmuştur.194 Augustinus dünya devleti ile Tanrı devletinin içi çe geçmiş 

bulunacağını yani ikisinin salt ayrı birbirinden etkilenmeden bulunamayacığını ifade 

etmiştir.195 Cennetten atılmış insan dünyada sosyal değildir ve bundan dolayı bencildir, 

                                                                 
185 Şenel, A. (2004). a.g.e., 246-247; Brown, P. (2017). a.g.e., 96-104. 
186 Russel, B. (2016). a.g.e.,64-70; Brown, P. (2017). a.g.e., 122-126. 
187 Ağaoğulları, M.,  Köker, L. (2011). a.g.e., 137-138. 
188 Ağaoğulları, M., Köker, L. (2011). a.g.e., 118-139; Şenel, A. (2004). a.g.e., 238-239. 
189 Russel, B. (2016). a.g.e.,62. 
190 Russel, B. (2016). a.g.e.,77-94;  Ağaoğulları, M., Köker, L. (2011). a.g.e., 140-144;   Şenel, A. (2004). a.g.e., 
227-245; Alatlı, A. (Der.) (2014). a.g.e., 258-284; Tannenbaum, D. (2011). a.g.e., 123;  Tunçay, Mete (Der.) 
(2006). Batı’da siyasal düşünceler tarihi C.1, İstanbul: Bilgi Üniversitesi, 363-369; Mıtchell, S. (2016). a.g.e., 
393-399;  Brown, P. (2017). a.g.e.,140-142 kaynaklarından daha detaylı bilgi edinilebilir.          
191 Ağaoğulları, M., Köker, L. (2011). a.g.e., 143. 
192 Russel, B. (2016). a.g.e.,95. 
193 Tunçay, M.(Der). a.g.e.,369; Tannenbaum, D. (2011). a.g.e., 125. 
194 Tannenbaum, D. (2011). a.g.e., 123-124. 
195 Ağaoğulları, M., Köker, L. (2011). a.g.e., 150. 



42 

 

 

bencil insanın dünyada zaruri gibi olan toplumsal kurtuluş için devlete gerek vardır.196 Ve 

bundan dolayı İyi bir devletin temelinde adalet bulunur ve dünyadaki devletlerde bu nitelik 

kusursuzca bulunup, yürütülmez, yürütülememektedir. Gerçek adalet Tanrı devletinin vasfı 

olduğundan gerçek devlet Tanrı devletidir ve bu dünyada değildir. Bu devletin 

vatandaşlarının kimler olduğu da belirli değildir. Tanrı devletini Kudüs dünya devletini 

Babil ve Roma temsil eder.197 İnsanın günahkârlığı yeryüzü devletlerinin mükemmel 

olamamasının temel nedenidir ancak insan Tanrı devletine bu yeryüzünde hak 

kazanacağından bu devletler de gereklidir ve insan itaatle mükelleftir.198 Kilise ise Tanrı 

devletine vatandaş olmayı dileyenlerin yakın olduğu cemaatidir. Dolayısıyla Tanrı 

devletini burada temsilini Kilise199 gerçekleştirmektedir. Bununla birlikte devlet ve 

İmparatorluklar da meşruiyetlerini ve varoluşlarını Tanrı’dan almışlardır. Kilise yalnız 

ruhbanları ifade etmemektedir, vaftiz edilmiş tüm Hıristiyanlar Kilise cemaatinin 

üyesidirler. Burada da Augustinus Tanrı devletinin vatandaşı olmak isteyenlerin dine 

yönelmeleri gerektiğini vurgular gibidir. Fakat çelişkili gibi görünse de Tanrı devleti ile 

Dünya devletinin insanlarının hangi devlete ait oldukları Tanrı inayetindedir. Pavlus’un 

mektubunda Korintoslulara söylediği gibi Habil ile Kabil mesesinde örnek verir: “ruhsal 

olan sonradır” Yani önceden belirlenmiş gibidir. Fakat öyle de değildir: her insanda 

kınanacak ve onaylanacak iki yön bulunur, ilkinden ikinciye ilerlenir. Kabil devlet 

kurmuştur ama Habil kurmamıştır demek de hatalıdır, Habil ve benzerlerinin devleti 

yukarıdadır. Üstelik yeryüzü devletinde her kral diğeriyle savaşır, insan kaybedilir ve 

bununla övünülür. Oysa kral kayıplarını düşünüp üzülmelidir de200 Augustinus 

imparatorluk ve krallıkların meşruiyetini de tanır ve onaylayarak gerekli görür. Devletler, 

din ile ilgili meselelerde Kilise’ye bağlı olduğu suretiyle Tanrı devleti’ne dâhil 

olabilmekteydiler. Bu öğreti Kilise’nin imparator ve krallarla olan mücadelesinde 

savunduğu dayanak haline gelmiştir.201 Tarih içerisinde Kilise kurumunun Batı Roma 

İmparatorluğu’nun yıkılmasıyla üstünlük iddialarını pekiştirmek istekleri neticesinde 

                                                                 
196 Tannenbaum, D. (2011). a.g.e., 124. 
197 Tannenbaum, D. (2011). a.g.e., 125. 
198 Ağaoğulları, M., Köker, L.  (2011). a.g.e., 152-156. 
199 Aslında Augustinus Tanrı devleti’nin Kilise olduğunu söylememiş, Kilise’nin meşruiyet arayışlarında bu 
şekle sokulmuştur. Tanrı devleti Kilise, dünya devleti diğer devletlerle özdeşleştirildi. Bkz: Tannenbaum, D. 
(2011). a.g.e., 128/137. 
200 Tunçay, M.(Der). a.g.e.,371-372. 
201 Russel, B. (2016). a.g.e., 108. 



43 

 

siyasal devletlerin Kilise hükmünde olması gerektiği savunulacaktır202 ve bu gelişmeler 

aşağıda ele alınmaya çalışılacaktır. 

Gelasius doktrini: Batı Roma’nın ortadan kalkması ile Doğu Roma onun varisi olarak 

belirmiş ve “Yeni Roma” oluşu ile bu düşüncesini desteklemişti. Ancak Roma Kilisesi 

Batıdaki devletin yıkılması ile birlikte büyük oranda serbest kalmış ve bu durumu 

korumaya önem vermiştir. Buna mukabil Doğu Roma tıpkı Konstantinapol’deki Kilise’nin 

hiyerarşik olarak üzerinde olduğu gibi Roma Kilisesi’ne de hâkimiyeti ve üstün oluşunu 

kabul ettirmeye çalışmış bu ise uzun zaman sürecek olan İmparator-Papa çatışmasını 

ortaya çıkaracak Roma Kilisesi’nin meşruiyetine savlar yaratmasına yol açacaktır. İşte bu 

durumda Papa I.Gelasius (492-496) İmparator Anastasius’a bir mektup gönderir. Mektuba 

göre yeryüzünü kutsanmış piskoposların otoriteleri ile krallar yönetmektedir ve yargı 

gününde piskoposlar krallar konusunda da yargılanacaklarından dolayı onların görevi daha 

ağır, dolayısıyla daha önemlidir. Kral tüm dünyaya hükmetse dahi Tanrı’nın inayetini 

kazanabilmek için Tanrısal konularda bu konulardaki yöneticiler önünde boyun eğmesi 

gerekecektir. Bundan dolayı Kutsal olana hükmeden ve buna çalışan değil, boyun eğen 

olmalıdır. İmparatorun kamu düzeninin hükmedicisi olduğunu kabul ettiklerini ve buna 

karşı durmadıklarını ifade edip İmparator’un dikkatine sunmaktadır.203 Bu dünyayı yöneten 

iki güç vardır: Rahiplerin kutsal otoritesi ve asillerin gücü. Bunların içinde rahiplerin gücü 

daha ağır basar çünkü krallar bile ilâhi hüküm karşısında hesap vermek zorundadır.204 

(Papa I. Gelasius, İmparator Anastasius’a Mektup) 

Ortaçağ müverrih ihtisasına sahip olanların bir kısmı mektuptaki iki önemli terime dikkat 

çekmektedirler. Bu mektuptaki “auctoritas” iktidarın ilkesi;  “potestas” ise bu iktidarın 

kullanılış tarzını ifade etmektedir ve auctoritas tek bir kişinin bölünemez iktidarının 

bağlayıcı nihai kararları ile üstün olan erk anlamına gelmekteyken “potestas” ise 

bölünebilir yani paylaşılabilir yönetim erkini ifade etmektedir ki Papa Kilise’ye auctoritas, 

İmparator’a ise potestas erkini uygun görmektedir. Bu kısaca bağlayıcı nihai kararlar 

alamayan ve tek olmayan potestasın(yani İmparator) bağlayıcı nihai karalar alan tek kişinin 

yani auctoritasın (yani Papa) altında bir hiyerarşik yönetim gücüne ve önemine sahiptir. 

Hıristiyanlığı kabul etmeden önce İmparatorlar kendilerini Tanrı ilan edebiliyorlarken 

                                                                 
202 Ağaoğulları, M., Köker, L. (2011). a.g.e., 158. 
203 A. Şenel iki kılıç kuramını Gelasius’un olarak ele alır. Bkz: Şenel, A. (2004). a.g.e., 248; Tannenbaum, D. 
(2011). a.g.e., 138. 
204 Alatlı, A. (Der.) (2014). a.g.e., 253. 



44 

 

 

Hıristiyanlığı kabulleri ile Hıristiyan anlayışına göre “Tanrı bağışı olarak İmparator” 

olduklarını kabul etmiş oluyorlardı ve Tanrı’nın yeryüzündeki işlerini ise Kilise 

yönetiyordu.205 Dolayısıyla auctoritasın Kilise’ye ait oluşu mantıken doğruydu ve 

Kilise’nin uyruğu bulunan Hıristiyan Kral’ın potestası auctoritas’a (Kilise’ye) bağlı 

kullandığı sonucu ortaya çıkmaktaydı. Fakat bir başka görüş ise Papa’nın bu iki sözcüğü 

bilhassa seçmediğini ve Roma yönetim sisteminde taşıdığı anlamları da bilmediği ve 

Papanın yalnız ruhani ile dünyevi olanın sınırlarını belirterek karşılıklı ihlalleri önleme 

maksadı taşıdığıdır.206Fakat Patristik Felsefe’nin kuramcıları dahi antik dönem ile Roma 

dönemi filozoflarından faydalanmışken ve ilk Kilise Papalarının oldukça bilgili oldukları 

da bilinirken bu duruma Hıristiyanlığın resmî kabulünden itibaren devlet ve yönetimi ile 

hayli içli dışlı bulunmuş olmaları göz önünde tutulduğunda Papa’nın cahil olmaktan ziyade 

dahi olduğu neticesine ulaşılabilir. Çünkü ilk kısımda anlattığımız gibi Papalığın askeri 

gücü namevcuttur ve bu sırada Doğu Roma’nın muhtemel bir saldırı ile tam hükmünü 

kurmasına karşılık dayanacağı güçlü bir siyasi gücü de yoktur. Bundan dolayı bu 

Kilise’nin bu bağımsızlaşma isteği ve yolunda en önemli adımlardan biri olarak kabul 

edilmesi çok da hatalı olmasa gerektir. 

Bizans’ta Eusebios’un Constantinus’u Tanrı ile ilişkide bulunması ve devleti Tanrı 

devleti’nin yansıması olarak şekillenmiş bulunan kutsallığın İmparatora da ait olması 

anlayışı dolayısıyla bu dönemde önemli bir tehdit olarak görülmeyişini sağlamıştır. Buna 

mukabil güçlü bir siyasal yapılanmanın bulunmadığı Batı’da Kilise zamanla hâkim 

konumu edinecek ve 590 yılında Papa olan “Büyük” Gregorius207 bunun için çalışacak 

yeni gelen kavimlere “Hıristiyan Kral (Roma Kilisesi anlayışında) ve Roma mirasçısı 

Hıristiyan İmparatorluk anlayışını empoze edecektir, yönetim hâkimiyetini Tanrı’nın 

bağışlamış bulunduğu bir yöneticinin Hıristiyanlığa karşı gelemeyeceği dolayısıyla Roma 

Kilisesi’nin buyruklarına uymakla mükellef durumda bulunduğu zaman “Hıristiyan 

monark” vasfını kazanabileceği doktrinin yaptırıma bağlayacaktır208 ve bunun için araç ise 

“aforoz” olacak(Papa VII.Gregorius(1073-1085) ve bu, Kilise egemenliğindeki Hıristiyan 

                                                                 
 
206Ağaoğulları, M., Köker, L.  (2011). a.g.e., 163-165. 
207 Gregorius’un piskoposların dünyevî erk sahiplerini açıktan eleştirmemelerini,dinî olandan sapmaları 
durumunda cehennem ateşiyle korkutmalarını, yönetici kötü dahi olsa halka boyun eğmeyi salık vermelidir. 
Bkz: Şenel, A. (2004). a.g.e., 248-249. 
208 800 yılında Papa’nı Charlamgne’a taç giydirmesi bu açıdan önemlidr ve Avrupa tarihinde sonraki Kral, 
İmparatorlar da bu yolla  meşruiyet kazanmayı önemseyeceklerdir.  Ağaoğulları, M., Köker, L. (2011). a.g.e., 
177 



45 

 

monark anlayışının kuramsallaştıran Papa olacaktır.209 VII.Gregorius(1073-1085)’a göre210 

din ile ilgili konularda nihai kararı verme ve piskoposlara egemen olma konularında 

Kilise’nin en yüksek kurum olmasının yanında dünyevi yöneticilerin Hıristiyanlığa 

uymaları gereğinden hareketle Papa’nın buyruklarına itaate zorunludurlar.211 Hıristiyanlığa 

aykırı faaliyette bulunan Kral Papa tarafından cezalandırılabilir ancak Petrus’un havarisi 

Tanrı’nın sözcüsü Papa Kral’ın altında bir rütbede ve boyun eğer durumda olamaz. 

IV.Henry ile olan tartışmasında da bunu gösterecektir.212 

İki Kılıç Kuramı: Bu kısma kadar ele aldığımız kuramsallaştırmaların temel düşüncesi 

olan Kilise ve İmparator’un farklı ve ayrı erkler düşüncesi X.yüzyılda “İki Kılıç 

Kuramı”na evrildi. İmparator’un tiran olması dahi boyun eğmeyi gerektiriyor, Tanrı’nın 

günahkâr insana imtihanı olarak görülmesi gerektiği düşünülüyordu. XI.yüzyılda bu 

inanışa eleştiriler getirilerek siyasal iktidar sahiplerinin Tanrı dolayısıyla Kilise’nin 

“hizmetkâr"ı vasfında olduğu gösterilmeye çalışıldı. İlk kez Papa VII.Gregorius’un 

IV.Henry’ye mektubunda yer verilen “Kilise düşmanlarına karşı kullanmıyorsa Tanrı’nın 

verdiği kılıcı hak etmediği” ifadesiyle somutlaşan anlayışa göre Kral gücünü(kılıcını) 

Kilise yararına kullanmıyorsa ve sahibi Kilise’ye itaat etmiyorsa diğer kılıcın sahibi olan 

Papa tarafından aforoz edilebilirdi. Luka İncilinde yer alan “ Ya Rab, işte burada iki kılıç” 

sözü bu anlayışın dayanağı olmuştu ancak bundan önce X.yüzyılda İngiltere kralı 

Canterbury Başpiskoposuna hitaben... ben Constantinus’un, siz Petrus’un kılıcını 

tutmaktayız... sözü bu düşüncenin önceden var olduğuna işaret etmektedir. Ancak Papa 

Gregorius öncesi Kilise’nin karanlık çağında yaşanan şövalyelerin senyörlere, 

aristokratların Kilise’ye hâkim olması gibi durumlar düzeni bozmuştu ve Gregorius 

elindeki kılıcın gücünü gösteren faaliyetlerde bulunmuştu. Ancak yaptığı yalnız bu 

olmamış, kendi kılıcını daha fazla keskinleştirerek Petrus’un otoritesinin tekliğini ifade 

edip “Gladius”u (devletin cezalandırıcı ve zorlayıcı gücü)  hatırlatarak tüm siyasal 

yöneticilerin Tanrı dolayısıyla Petrus vasıtasıyla halefleri Papalara boyun eğmeleri 

gerektiğini ve Papaların cezalandırıcı gücü ellerinde bulundurduklarını savunmuştur. 

                                                                 
209 Ağaoğulları, M., Köker, L. (2011). a.g.e., 165-168. 
210 İmparator hükmünün Tanrı’dan geldiğini kabul ederek Papa ile İmparator’u bir çift göze benzetmiş, 
İmparator IV.Heinrich ile kavga sonrası Güneş ile Ay metaforunu, Güneş vasfını Papa’nın taşımasıyla 
kullanmıştır. Gregorius’a göre İmparator gayrıahlaki kişiliğe sahip olursa Papa tarafından aforoz edilebilir ve 
Papa’ya direnmek en ahlakdışı harekettir. Bkz: Russel, B. (2016). a.g.e., 195. 
211 IV.Henry ile tartışmalarında, Henry’nin Papa’dan af dilemesi Papa’nın gücünü artırmıştır. Bkz: Ağaoğulları, 
M., Köker, L. (2011). a.g.e., 195-196; Russel, B. (2016). a.g.e.,196-199. 
212 Gregorius’un güçlendirdiği Papalık daha sonra da güçlenmeye devam edecek ve 1122’de V.Henry 
piskoposları atamanın Papalık hakkı olduğunu tanıyacaktır. Bkz: Ağaoğulları, M., Köker, L. (2011). a.g.e., 197. 



46 

 

 

Sisteryen (dünya nimetlerine sırt çeviren Katolik tarikat) başkeşişi Papa III.Eugene (1145-

1153)’ye haçlı seferi çağrısında bulunurken havarilerinin İsa’ya “Ya Rab, İşte iki kılıç” 

dediğinde O’nun “bu çok fazla” dememiş oluşunu dünyevi kılıcın da Papalığa ait olduğuna 

delil getirerek İsa’nın acı çektiği topraklara bir sefer düzenlenmesini başka bir otoritenin 

yapamayacağını ifade etmiştir. Özetlenecek olursa “İki Kılıç da Kilisenindir, ikincisi 

Kilise’ye hizmet içindir” Yani Krallar Papalığın buyruğundadır ve çıkmamalıdırlar anlayışı 

savunulur hale gelinir. Uygulamada da Papalık üstünlüğünü gösterir ve kuramsallaştırma 

konusunda Salisburyli John çok ileri basamaklara taşıyacak ve sistematik bir düşüncenin 

en ileri boyutunu gerçekleştirecektir. 

Salisburyli John 213:  (d.1120) Policraticus (Devlet Adamının Kitabı) adlı eserinde siyasal 

kuramlarını toplamış ve hâlihazırda güçlü bulunan Kilise’nin gücüne güç katmıştır. 

Patristik Felsefe döneminden beri kuramcıların etkilendiği Platon’un aksine bu yüzyıldaki 

bir çok insan gibi Aristoteles’ten etkilenmiştir. Cicero ve Plutharkos da onu en fazla 

etkileyenlerdir. Eseri organizmacı toplum ile tiranlık olguları üzerinde şekillenmiştir. Önce 

kendi dönemine dek oluşmuş düşünceleri bir bütünlük halinde özetlemiştir.214 Toplumu 

insan organizması ile anoloji yoluyla betimleyerek din adamlarının Tanrı temsilcisi vasfını 

taşıdıklarını ve insanın Tanrı’ya tapımının ruh aracıyla gerçekleşmesi gibi devlet 

yönetiminde de Tanrı temsilcisi vasfındaki bu kişilerin gövdenin ruhu olduklarını ifade 

etmiştir. Ruhun insan organizmasının efendisi olduğu gibi din işlerini yürüten yüksek erkin 

Tanrı’nın dünyadaki temsilcisi olarak Papa devletin ruhu yani en yüksek erkidir, başı ise 

prens temsil etmektedir. Prens hak ve adaletin kölesi gibi olmalıdır. O Tanrı’nın 

suretlerinden biridir ve adalet ve hakkaniyetten ayrılmaz ve varoluşuyla bir kanundur. 

Fakat Tanrı kanunun altında bulunur.215İnsan kalbi iyi ve kötüyü taşıdığından devlet 

yapılanmasında da Senato bu konumdadır. Yargıçlar ve valiler göz, dil, kulağı temsil 

ederken memur ve askerler el, maliye memurları ve hazine koruyucular mide ve bağırsak, 

çiftçiler ayakları temsil etmektedirler. John, İmparator ile Kilisenin çatışma yaşadığı bir 

zeminde Kilise’nin iddialarını temellendiren görüşler ortaya koyar. Kilise’yi İsa’nın 

bedenine benzeten ilk Hıristiyanlar gibidir ancak bu dönemde önemli bir ifade olarak 

Kilise’nin ruh oluşu baş olan Prens’i yönlendirmesi zorunluluğudur. Bu Kilise’nin anlayışı 

                                                                 
213 Yaşamı hakkında detay bilgi için Bkz: Ağaoğulları, M., Köker, L. (2011). a.g.e., 210-213; Şenel, A. (2004). 
a.g.e., 252-256; Tunçay, M.(Der). a.g.e.,393-395; Tannenbaum onun eserini hükümdara nasihat vasfında 
külliyat parçası olarak nitelemiştir.. Bkz: Tannenbaum, D. (2011). a.g.e.,142. 
214 Tunçay, M.(Der). a.g.e., 394. 
215 Tannenbaum, D. (2011). a.g.e., 142. 



47 

 

ve arzusudur. Ancak bu dönemde çözülen feodalite gelişen burjuvazi ve ticaret hayatının 

canlanıyor oluşu, toplumda tüccar ve burjuvazinin özerk durumundan çekinilmesi bu 

dönemde görmezden gelinerek ortaçağ toplumunun çalışan halkı arasında görülmektedir. 

Salisburyli’nin de feodalite sözleşmelerinin çözüldüğü bu zamanlarda devlet anlayışında 

sözleşmeden bahsetmemesi önemlidir. O’nun Plutharkhos etkisiyle bu döneme uyarladığı 

organizmacı anlayışta yönetim uyum ile gerçekleştirilmektedir. Papa’nın ruh olduğu bu 

gövdedeki diğer uzuvlar bir canlı insan gibi özerklikten uzaktır. Bununla birlikte bir insan 

gibi her uzuv diğerine saygı gösterip zararına çalışmamaktadır. Herşey ortak iyi içindir. 

Devlet bunu gerçekleştirir.(Bu tanım için de bu dönemde ilk kez Aristoteles’ten respublica 

terimini kullanmış imperium ve benzer anlamları taşıyan kelimelerden sakınmıştır) Bu 

anlayış ile John toplumdaki hiyerarşiyi kabul edip Prens’in de toplumsal iyi için 

çalışmasını ve her tabakayı göz önünde tutması gerektiğini(gelişen burjuvazi vb.) bilhassa 

Ruh’tan bağımsız hareket edemeyeceğini söylemektedir. Prensin çocuklara, hastalara, aptal 

olanlara, bilge olanlara... tek tek sorumluluğu vardır. Prens’in sahip olması zaruri olan 

kendini eğitmek ve Tanrı’ya saygı duymak Ruh’a bağlı olarak meydana gelir. Bu görüş 

tüm yönetim erklerini her iki kılıcı Kilise’ye verir niteliktedir. Salisburyli John’un üzerinde 

durduğu diğer konu ise Tiranlıktır. Buraya kadar ele aldıklarımızda da gördüğümüz üzere 

Kilise’nin meşruiyet kaynakları üzerinde sürekli durulmasına karşı dünyevi siyasal 

iktidarın meşruiyet kaynağı yalnızca Tanrı olarak ifade edilmişti. Salisburyli buna siyasi 

iktidarın hukuk kurallarına uyması ve uymaması hali üzerinde ve uymaması durumunda 

yükümlülük durumu üzerinde durarak yeni ve özgün bir yön ortaya koymuştur 216 İki Kılıcı 

da (dünyevi ve ruhani iktidar) Kilise’ye veren John, Kilise’nin birini Prens aracılığıyla 

kullandığını, rahipler vasıtasıyla yerine getirilmeyen işler, kan dökme, savaşma işlerini 

yürüttürdüğünü düşünür. Dolayısıyla hiyerarşik olarak prensler Kilise(Papa) den sonra 

gelmektedir ve buna Roma Hukuku ve Kitab-ı Mukaddes’den örnek ve kanıtlamalar verir. 

Hıristiyanlığı kabul eden Constantinus rahipler ile ilgili şikâyet mektuplarını okumuyor, 

yargılamaya yeteneği olmadığını düşünüyordu.217 Roma Hukukuna göre yasal olarak bir 

hak veren almaya da muktedirdir. Pavlus’a göre kutsayan kutsanandan üstündür ve Kitab-ı 

Mukaddes’de Peygamber Samuel buyruğa uymayan Kral Saul’u tahttan indirmiştir. Yani 

Tanrı dolayısıyla Kilise hükümlerine uymayan Kral hukuk dışı faaliyette bulunarak Tiran 

olmuştur ve Kitab-ı Mukaddes Tiran’ın öldürülmesine hükmetmektedir. Salisburyli Roma 

tarihinden de örnekler getirmektedir. Bunun yanında tiranlık çeşitlidir ve bu tiranlar ailede, 

                                                                 
216 Ağaoğulları, M., Köker, L. (2011).  212-219. 
217 Tunçay, M.(Der). a.g.e.,402. 



48 

 

 

mesleki iş kolunda vb. olabilir ve yargılanmalıdır ancak Tiran Kilise’den çıkarsa dünyevi 

yasa çerçevesinde yargılanamaz fakat dini kıyafeti üzerinde olmadan yakalanmaz 

ise..(dünyevi) Tiranın öldürülmesi, aynı zamanda halkı Tanrı konusunda rahat kıldığından 

dolayı haklı ve şanlı bir eylemdir.218 

Aquınumlu Thomas219: (d.1124) John’un ele aldığı tiranlık konusuna benzer bir yorum 

getirmiştir. Ancak Aristotelesçiliği Hıristiyan teolojisiyle bütünleştirecek bir 

kuramsallaştırma konusunda “Arisotelesçi Devrim” yarattığı ifade edilmektedir. 

XIII.yüzyılda Kilise, Thomas’ın da bulunduğu Paris Üniversitesi’nde Aristoteles eserlerini 

yasakladı. Aristoteles’e göre Tanrı bir “ilke” idi ve Kilise’nin Tanrı devleti gibi Platon 

etkisiyle gelişen ideal ve mevcut var olan dünya anlayışında olmayıp esas öz’ün burada, 

insanın içinde olup düşsel olan idealin olmadığını düşünüyordu. Herşey doğadaydı ve 

doğayı izleyerek pek çok devinim, olay anlaşılabilirdi, her bilinmeze Tanrı açıklayıcı 

olarak cevap değildi. Yani önceki dönemlerde ve Kilise’nin öğretisini benimsediği 

Augunistinus’ta olduğu gibi bilmek için inanmak (vahiy’e) değil de “akıl” mı esas 

alınacaktı? Bu Kilise için kabul edilemezdi. Bununla birlikte inanç bakımından güçlü olan 

Thomas vahiy yanında akıl ve deneysel bilgiyi de kabul etmiş akılcı düşünmeyi Hıristiyan 

inancı ile aynı potada eriterek yeniden ele almaya çalışmıştır ve büyük ölçüde başarılı 

olmuştur. Bunun için formülü ise akıl ile doğruluğu kanıtlanan kategoriler ve akıl ile 

doğruluğu kanıtlanamasa da yanlışlığı da akıl yolu ile kanıtlanamayan bilgiler biçiminde 

ayrımlamak olmuştur. İkinci kategoridekiler genellikle dini inanışlar ile ilgilidir mesela 

teslis inancı akıl tarafından doğrulanamayabilir fakat akıl tarafından yanlışlanamaz da.220 

Bunun gibi felsefi görüşlerini siyasi görüşlerine uygulamıştır. Burada konumuz açısından 

ilgili olanı ele alacağız. 

Aristo etkisinde şekillenen ancak döneminin koşullarına bürünerek özgün düşünce üretmiş 

bulunan Thomas’a göre siyasal rejim ve krallık rejimi ayrımı söz konusudur. Krallık tek 

kişinin otoriteyi yürüttüğü rejim, siyasal rejim ise krallık rejimini yürütücüsü kralın hem 

yönetici hem yönetilen vasıflarının bulunmasını ifade eder. Yani Kral siyasal rejimin bir 

                                                                 
218 Ağaoğulları, M., Köker, L. (2011).  220-223; Tunçay, M.(Der). a.g.e.,401-403; Tannenbaum, D. (2011). 
a.g.e., 142-144. 
219 Yaşamı hakkında detay bilgi için Bkz: Ağaoğulları, M., Köker, L. (2011). a.g.e., 225; Şenel, A. (2004). a.g.e., 
256-261; Tunçay, M.(Der). a.g.e.,425-427; Tannenbaum, D. (2011). a.g.e., 144; Russel, B. (2016). a.g.e., 256-
274 
220 Ağaoğulları, M., Köker, L. (2011). a.g.e., 228-234. 



49 

 

parçası olarak bu rejimin hukukuna uymak zorundadır ve bu kralın hukukla sınırlandırılmış 

erke sahip olduğu anlamını taşımaktadır. İnsana en uygun biçim siyasal rejimi olup 

böylece uyruklar da hukuk çerçevesinde “yurttaş” sıfatını kazanırlar ve yurttaşlar otoriteye 

tam bir sadakatle boyun eğmek zorunda değiller, tüm insanlar yasa sınırları içerisinde hak 

sahibidirler. Bir arada yaşamak durumunda olan insan topluluklarına rehber olacak bir erk 

yönetir ve bu erk de ortaya çıkışını sağlayan insanları bir arada tutar. Bundan dolayı 

yönetici keyfî davranamaz ve ortak fayda gözetilmelidir aksi halde toplum çözülecektir. 

Thomas bu ortak iyiyi hayata geçirici olarak bir yönetici değil  “yönetici bir ilke”yi 

kastetmektedir.221 Ve bu ilke akıl’dır, ancak yönetici Tanrı yasasını da gözetmelidir.222 

 İnsan; Hıristiyan, yurttaş ve insan olarak üç vasfa sahiptir ve Kilise inananların cemaatini 

oluşturur.  Dünyevi devletler ise ortaya çıkış ve yönetim tarzı açısından Kilise erki ile 

ilişiği yoktur ve ayrı bir yapıdır(Kılıcı Kilise’den almaz). Bu devlet yurttaşlarının ortak 

iyisini gerçekleştirmeye çalışır.223 Aynı zamanda organizma olan devlet her 

uzvuna(parçasına) söz hakkı verir ve bu uzuvlar birlikte ortak fayda peşinde çalışırlar. 

Bununla birlikte İncil’e göre “Kendisine karşı bölünmüş her krallık yıkılacaktır” bu yüzden 

bu uzuvları tek bir kişi, monark “ortak fayda” için yönetmelidir. Bu tür bir yapı her uzvun 

benimseyip uyacağı bir siyasal erktir. Bu ise akla uygun ortak faydayı gözeten bir yasa 

içerisinde yer almalıdır ancak kusursuz bir yasa Tanrı yasaları çerçevesinde mümkün 

olabileceğinden vahiy de önemli bir yere sahiptir.224 O, Agustinus gibi devleti insan 

günahının neticesi olarak görmemektedir.225 

İnsan; yurttaş, insan ve Hıristiyan olarak üç yönlü bu durumuyla doğal bir varlık 

olduğundan sonsuz yasa, yurttaş olduğundan toplumun insan yasası ve Hıristiyan 

olduğundan Tanrı yasası yani Kilise hükmündedir. Toplum yasası insanî olduğu sürece 

ehemmiyetlidir ve değilse sapkınlıktır.226 Bununla birlikte tüm kanunlar Tanrı’dan gelen 

sonsuz kanundan türer fakat toplulukların kanunları nihayetinde insanlardan ve siyasi 

yapılarından kaynaklanır.227 İnsan yasası ve siyasi erk Tanrı ile doğal hukuka itaat eder 

olmalıdır. İnsanların siyasi otoriteleri İlâhi olandan kaynaklanır ve daima O’na benzemeye 

                                                                 
221 Ağaoğulları, M., Köker, L. (2011). a.g.e., 241. 
222 Tannenbaum, D. (2011). a.g.e., 145. 
223 Tannenbaum, D. (2011). a.g.e., 147. 
224 Ağaoğulları, M., Köker, L. (2011). a.g.e., 234-245. 
225 Tannenbaum, D. (2011). a.g.e., 145. 
226 Tannenbaum, D. (2011). a.g.e., 146. 
227 Ağaoğulları, M., Köker, L. (2011). a.g.e 236-245. 



50 

 

 

çalışmalıdır.228 Thomas devleti Kilise buyruğu altına yerleştirmemektedir. Yönetici 

tiranlaşır ancak baskısı aşırı noktalara ulaşmaz ise boyun eğilmelidir. Her ne kadar Kitab-ı 

Mukaddes Salisburyli’nin verdiği örnekte görüldüğü üzere tiranın öldürülebileceğini 

gösterirse de Yeni Ahit’de bu yönde bir örnek söz konusu değildir. Buna mukabil tiranı 

seçen halk ise görevinden alabilir ancak Tanrı tarafından gönderilmiş ise ondan yardım 

istenmelidir ama yardım isteyecek temizlikte olunmalıdır. Organizmacı anlayışı 

benimsediğini ifade ettiğimiz Thomas en nihayetinde şu görüşe ulaşır. Thomas bu gövdede 

İsa’nın ruh ve başı temsil ettiğini O’nun vekili Papa’nın İsa devletinin lider erki olduğuna 

kanaat getirir. Kilise Cemaati(ecclesia) dünyevi erki(respublica) Kutsal Yasa’dan dolayı 

kapsamaktadır. Ancak bu durum yani Kilise’nin dünyevi erke, Kutsal yasanın doğal yasaya 

hükmü tiranlık, kötü yöneticilik durumunda söz konusudur, Doğal yasa, Kilise içerisinde 

eritilememektedir ve Hıristiyan olmasa dahi Kilise’nin dünyevi erke hükmü sınırlıdır.229 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                 
228 Tannenbaum, D. (2011). a.g.e., 147. 
229 Ağaoğulları, M., Köker, L. (2011). a.g.e., 251-254; Tannenbaum, D. (2011). a.g.e., 147-150. 



51 

 

3. PAPALIĞIN OSMANLILARA KARŞI FAALİYETLERİ  İLE 

GENEL DURUMU  

İlk bölümde Papalığın dinî ve bilhassa siyasî bir otorite olarak ortaya çıkışı ve gelişimi ile 

oluşturduğu meşruiyet anlayışına yer verilmeye çalışıldı. Bu bölümde ise Haçlı seferleri 

itibariyle baskın bir şekilde Müslüman devletlerin ilerlemelerine gösterdiği tepkiye nispetle 

Osmanlı ilerlemesine karşı tutumu ve bunun vasfını anlamlandırılmaya çalışılmıştır. Bu 

tepki ve Osmanlı tarih yazarlarına yansımasının anlamlandırılması önemli ölçüde Osmanlı 

klasik döneminde Papalığın kıtadaki konumunun ele alınmasına da bağlıdır. Bunula 

birlikte literatürdeki Rönesans ve Reform hareketleri ve bunların detayına burada yer 

verilmemiş ve  konuya tarihsel denk düşüm ve tarihsel arka plan cihetlerinden bakılıp 

görülenler ifadeye çalışılmış olup naçizane bir çalışma olarak ifade ve yorumlarımızın bazı 

noktalarını aşırılık olarak değerlendirilmemesi beklentisi taşınmaktadır. Papalığın 

konumunun Avrupa kıtasında meydana gelen Rönesans ve Reform hareketlerinin 

neticelerinden ayırma teşebbüsü olmamakla birlikte bu çerçeve içerisinde fakat mümkün 

olduğunca farklı bir veçhesinde değerlendirmeye çalışılmıştır. 

Osmanlıların kuruluşundan itibaren önemli ve büyük faaliyetleri ile hâkimiyet alanının 

genişlemesinin karşısında Papalık ekseriyetle tepki göstererek birtakım eylemlerde 

bulunmuş, Osmanlı ilerlemesini felaketâmiz bir olay olarak değerlendirmiştir. Osmanlılar 

ile savaş durumunda ve rakip konumunda olan Macaristan ve Venediğin barış diledikleri 

zamanlarda dahi sulhe taraf tutumun karşısında yer almış, neredeyse daima savaş ve 

mücadele yönünde fermanlar yayımlayıp Osmanlılara karşı “kutsal savaş” tertibine dair 

çağrılarını yenilemiş bir güç olarak Osmanlı kaynaklarında nispeten az yer almıştır. 

Osmanlı kaynaklarında Papalık XV. yüzyılın ikinci çeyreğinin sonlarından itibaren yani 

1444 itibariyle yer etmeye başlamış buna mukabil Papalığın Osmanlılara karşı faaliyetleri 

ise çok daha erken tarihlerde istikamet almıştır. Papalığın Katolik Hıristiyanlığı temsil 

eden en yüksek otorite olması ve Hıristiyanlığı savunması normal görülebilir fakat 

ekseriyetle Osmanlılar ile savaşan Venedik ve Macaristan dışında kutsal çağrılarında 

Papalık maksadına isteğince hâsıl olamamış, beyhude çabalar sergilemiştir. 

Araştırmalarımız sırasında, genel tarih araştırmalarının devletler arasındaki anlaşmazlıklara 

ağırlık vermiş bulunduğunu, bunlar olmasa Haçlı seferlerinin yeniden kolaylıkla 

gerçekleşebileceğini müşahedesine sahip bulunduklarını, fırsatların kaçırıldığı, bu hedefe 

malik olunabileceği yönünde intiba bırakmaktadırlar. Kıta devletleri arasındaki menfaat 



52 

 

 

çatışmalarının Haçlı seferlerine engel teşkil etmesine hamletmek kanaatimizce itidal ile 

yaklaşılması gereken bir düşünce vasfındadır. Buna karşılık Haçlı seferlerinin zaman 

zaman ortaya çıkan başarılarının da Müslüman devletler arasında anlaşmazlıkların etkisiyle 

başarı kazandığını, Hıristiyan devletlerinin karşısına yekvücut bir İslam devleti yahut 

dünyası çıkmadığı çok az ifade edilmiştir. İlaveten Haçlı seferleri döneminde de 

anlaşmazlıkların bulunduğunu, bu anlaşmazlıkların geçici bir süre diplomasiden kaldırılıp 

sefer düzenlenmiş olduğu bilgisine yer verilmişti. En önemli nokta olarak bu seferler 

silsilesinin etkisiyle ele alınan döneme bakarak Papalığın çağrısının normal, çağrıya 

katılımın nispeten az olmasını normal dışı gibi ifade edip bunun olması gerekirken 

gerçekleşmeyen bir zorunluluk, bir yasa gibi görülmesinin yanılgı olduğu kanaatini 

taşımaktayız. Bu paradigma hatalı bir biçimde Hıristiyanların görevinin Müslüman 

ülkelere daima müdahalede bulunmak olduğu düşüncesini barındırır gibi görünmektedir.  

Bunun yanında ağırlıkla XIX. yüzyıl ile birlikte yeniden Müslüman devletler, beldeler 

üzerinde tahakküm ve üstünlük, emperyalist hegomonya kurulması da tarih yazımını bu 

paradigma ekseninde şekillendirdiğini düşünmek yerinde bir tespit olsa gerektir. Fakat ilk 

bölümde Haçlı seferleri adı verilen seferlerin maddi ve siyasi veçhelerinin ağırlığının 

önemli olduğuna dikkat çekilmişti. Haçlı yahut kutsal sefer gibi söylemler altında 

gerçekleşen eylem ve savaşların daima söylemlerin maksadına yöneldiğini düşünmek ve 

iddia etmek bugün dahi zordur ve tarihçinin ayrım ve çelişkileri gözardı etmeyip üzerinde 

durması ehemmiyetle icra edilecek bir yöntem değerindedir. Bu çalışmada bu prensip 

daima göz önünde bulundurmaya çalışılmıştır. 

3.1. Kuruluş Dönemi 

Osmanlı beyliği ilk olarak Doğu Roma İmparatorluğu’nun tekfurları ile mücadele ve 

savaşların vukuu ile dikkat çekmiş ancak kısa bir zaman sonra beylik faaliyet ve hâkimiyet 

alanları daha geniş topraklarda tesis edilir olmuştur. 1326 yılında Bursa şehrinin 

hâkimiyete alınması bu kez Doğu Roma merkez ordusu ile savaş neticesini vermiş ancak 

1329 yılındaki Palekanon Savaşı’nda Doğu Roma ordusu mağlup olduğu gibi İmparatoru 

da muharebe esnasında yaralanmış ve kaçmak suretiyle hayatını kurtarabilmiştir. Bu zaferi 

müteakip 1331 yılında İznik, 1337 yılında İzmit Osmanlıların hâkimiyeti altına alınmış ve 

Doğu Roma İmparatorluğu Osmanlı devletine vergi ödemeye başlamıştır.230 Bu süreçte 

                                                                 
230 İnalcık, Halil, Osman 1, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.33, S.443-453, 2007; İnalcık, Halil, Orhan, TDV İslâm 
Ansiklopedisi, C.33, S.375-386, 2007-a 



53 

 

İznik’e hâkim olunması Anadolu Selçuklularının payitahtına yeniden ve sağlam bir 

biçimde bir Türk devletinin yeniden hâkim olunması anlamını da taşımaktadır ve Doğu 

Roma’yı vergiye bağlayarak da tarihi süreçte bir temayüzü de temsil ettiğini 

göstermektedir. İlaveten Doğu Roma yönetimince Osmanlı yayılışının vahamet kesp eder 

bir hâl aldığını gösterir gibidir. Zira müteakiben Doğu Roma saray nazırı Kantakuzenos 

İmparator olmak için Sultan Orhan ile kızı arasında bir izdivacı husule getirmiş ve 

maksadına erişerek ortak İmparator olmuştur.231 Osmanlılar bu vasıtayla Doğu Roma’nın 

yönetimini de belirleyebilen bir güç olma merciini de kazanmıştır. Bu durum Osmanlı 

devletinin diğer beylikler ile arasındaki alamet-i farikasını teşkil eden yönlerinden biri olsa 

gerektir. Osmanlıların Doğu Roma’yı günümüz tabiriyle bir dönem için dahi olsa 

mandasına aldığını ifade etmek için yeterli bir durum gibi görünmektedir. Osmanlı 

yönetimi yalnız Doğu Roma değil , topraklarında ticaret kolonisi kurmuş bulunan Venedik 

ve Ceneviz arasındaki rekabetten istifade ederek Cenevizliler ile müttefik olmuş ve bu 

durum bölgedeki siyasi gelişmeleri belirleyen yeni bir etkenin zuhuru olmuş, iki müttefik 

de bu durumdan kazanç sağlamışlardır.232 Bazı paradigmalar çerçevesinde bu durum her ne 

kadar negatif yorumlamalara sebebiyet vermişse de esasında bu vaziyet günümüz 

adlandırmasıyla devlet yönetiminde kimi noktalarda laik davranıldığına da karine gibidir 

ve bu durum iki devletin yönetici ve uyruklarının bağlı oldukları inanç değil, varoluşlarını 

gerektiren yarar çerçevesinde değerlendirilmeyi haketmektedir. Bunun yanında eylem ile 

söylemin tarih içerisindeki farklılığına bir örneği de teşkil etmekte olduğuna dikkat 

çekmek gerektir. Bu durum Papalığın politikaları ve söz konusu politikaların mantalitesini 

benimsemiş düşünceler cihetiyle ele alındığı sürece paradoksal mahiyetiyle 

değerlendirilmeye mahkûm olacaktır. 

Şehzade Süleyman Bey’in Çimpe kalesine hâkim olması(1356) üzerine İstanbul’da 

yaşayan insanlar kadar Kantakuzenos’da da rahatsızlık yaratmış ve neticesinde Osmanlı 

yönetiminden burayı boşaltma yönündeki talebi kabul görmemiştir.233 İşte bu noktada 

Kantakuzenos siyasi manevrasına İmparator olurken gözardı ettiği dinî cihete sarılarak 

Papalık ile iletişim kurmuş ve Papalığın tarihî dileği olan iki kilise arasında birliği 

gerçekleştirmek maksadıyla konsil toplanması isteğini bildirmiştir.234 Bu sırada Papalık da 

Ortodoks inanışı doğru bulmuyor oluşuna rağmen yeni Sırp Kralı’na gönderdiği sefir ile 

                                                                 
231 İnalcık, H. (2007-a). a.g.m. 
232 İnalcık, H. (2007-a). a.g.m. 
233 İnalcık, H. (2007-a). a.g.m. 
234 Uzunçarşılı, İ.H. (1947). a.g.e., 46. 



54 

 

 

kral oluşunu kutlamış,  kral da Papa’dan Osmanlılara karşı bir kutsal savaş tertip etmesini, 

liderliğine de bizzat geçmesini istediğini bildirmiştir.235 Burada Kutsal sefer söylemi 

üzerinden siyasi bir kazanç elde edilmek istendiğine dikkat çekmek yararlı olur. Zira tarihî 

kayıtlara göre Sırp Kralı, Doğu Roma’nın Balkanlardaki topraklarına hâkimiyet tesis etme 

isteği taşımaktaydı fakat 1354 yılında ölmesiyle akim kalındı.236   Burada dikkat edilmesi 

gereken Papalığın doğru inanç kabul etmediği Ortodoks olan bir kraldan beklentisidir.  

Osmanlı faaliyetleri cihetinde ise 1354 yılında yaşanan depremin Gelibolu’nun Osmanlı 

hâkimiyetine alınmasına ve tebaanın da etkisiyle Kantakuzenos’un tahttan feragat etmek 

durumunda kaldığı görülür. Yeni İmparator V. İoannes’in Osmanlılara gerçekleştirdiği 

saldırılar maksadına nail olamamış ve Papalığa başvurmanın deva sunacağı düşüncesiyle 

1355 yılında ahalisiyle birlikte Katolik mezhebini benimseyeceğine dair söz vermiştir.237 

Bunun üzerine Papalık kutsal bir saldırı gerçekleştirmek maksadıyla kendisine bağlı olan 

Kıbrıs ve Rodos’a ayrıca Osmanlıların varlığından ve faaliyetleri ile Cenevizle ittifakından 

zarar gören Venedik’e, Doğu Roma’ya yardım etmeleri gerektiği yönünde ihtarlarda 

bulunup teşvik etmiş, Ceneviz’e Osmanlılar ile mevcut ittifakının hükümsüz olduğunu 

beyan etmiştir. Bir kutsal sefer isteğini benimsemiş vaziyetteki Kıbrıs Kralı, Papanın 

“Apostolik Lega” sı yani havarisel gücü sıfatıyla söz konusu müttefikler ile harekete 

geçerek Osmanlı güçlerinin Avrupa yakasına geçmek için kullandıkları Lâpseki ve Saros’a 

çıkarma harekâtı gerçekleştirmiş fakat Osmanlı savunması karşısında mağlup olarak geri 

çekilmişlerdir. Bu saldırıyı müteakip şehzade Murad’ın Edirne’ye düzenlediği sefer 

neticesinde Osmanlı hâkimiyeti tesis edilmiştir(1359).238  Lâpseki ve Saros’daki bu 

mağlubiyeti Papalığın Osmanlılara karşı harekete geçirdiği ilk kuvvet dolayısıyla Papalığın 

ilk yenilgisi olarak kabul etmek hatalı olmasa gerektir. Bununla birlikte dikkat edilmesi 

gereken Kıbrıs ve Rodos dışında ittifakın diğer üyesi Venedik’in bir kutsal savaş 

dürtüsünden ziyade bölgedeki çıkarlarını korumak ve kaybettiklerini yeniden kazanmak 

isteğiyle hareket ettiğidir. Çünkü Osmanlılar öncesinde de bu bölgedeki varlığının Doğu 

Roma’nın bağımsızlığına zarar verir nitelikte olduğu bilinmektedir. Bunun yanında bu 

güçlerin bir araya gelmesinde etkili olanın Papalık mercii olduğunu gözardı etmek de hatalı 

                                                                 
235 İnalcık, H. (2007-a). a.g.m. 
236 Jorga, Nicolae. (2009). Osmanlı İmparatorluğu tarihi C. 1, (Çev. Nilüfer Epçeli). İstanbul: Yeditepe 
Yayınevi, 196. 
237 Emecen, F. (2015). Osmanlı İmparatorluğunun kuruluş ve yükseliş tarihi, İstanbul: Türkiye İş Bankası 
Yayınları, 60. 
238 İnalcık, H. (2007-a). a.g.m. 



55 

 

bir değerlendirmeye sebebiyet verecektir. Bundan dolayı Papalığın bu dönemde” aracı” bir 

rolde bulunduğunu mütalaa edebiliriz. 

Mevzubahis akamet Papalık faaliyetine son vermeyecek 1359 yılında Papa VI. İnnocent 

yeniden Kutsal bir sefer ilan edecektir. Kıbrıs Kralı I.Pierre de hususiyetle Kudüs olmak 

üzere İskenderiye, Mısır, Trablus ve Akdeniz sahillerindeki Anadolu yarımadasını haçlı 

seferleri zamanında olduğu gibi Hıristiyanların egemenliğine almak isteğiyle sefer 

çağrısına ilk yanıt veren olmuş, Venedik ve Kıbrıs sefirlerinin Osmanlıların başarılarına 

karşı Papalığı haberdar etmeleri neticesinde 1363 yılında Papa V.Urban (1362-1370) 

“Passagium Ultramarinum”  yani Kutsal savaş ilânını yenilemiştir.239 Doğu Roma’nın 

Balkan yarımadasındaki topraklarına hâkim olmak isteğindeki Macar Kralı Ludwig de 

seferin komutanı olmak istediğini ifade etmişken diğer taraftan Doğu Roma yönetimindeki 

Paleolog hanedanı ile akrabalık bağı söz konusu olan (yani bir anlamda kıtada akrabalık 

bağlarının neticesinde olduğunu bildiğimiz durum olan varis ve söz hakkı iddia edebilecek 

olan)  Savoy Kontu 6. Amedeo, ortaya çıkan birliklere komuta etmiş fakat saldırı ilk olarak 

Osmanlı hâkimiyetindeki topraklara değil İskenderiye’ye gerçekleşmiş ve fakat akamet ile 

neticelenmiştir.240 Bu saldırı; muzafferiyet ile neticelense muhtemeldir ki kıta içerisinde 

kutsal savaşa teveccüh gösterecek, kazanç sağlama ihtimalini değerlendirerek iştirak 

edecek gönüllü oranını artırabilecekti. İlave bir tasavvur olarak, İskenderiye’den 

Hıristiyanlara bir saldırı gerçekleşmemişti ve bunu duyurup insanların teşvik edilmesi daha 

güçtü zira kutsal beldeler uzun zamandır Hıristiyan yönetiminde değildi. Buna mukabil 

Sultan I. Murad (1364-1389) Rumeli bölgesi ve Bulgar topraklarında bir takım bölgelerde 

hâkimiyet tesis etmişti ki 1366241 yılında kutsal seferin komutanı Kont VI.Amedeo’ya 

Bohemya, İngiltere, Fransa topraklarından gönüllüler ve asilzadeler de katılmış, doğal bir 

tutumla Doğu Roma hayli memnun kalmıştı. Fakat aksi bir gelişme olarak Alanya’ya 

saldırıda bulunmuş Kıbrıs Kralından mağlubiyet haberleri alınmıştı. Bununla birlikte 1366 

yılında Kont Amedeo’nun kuvvetleri Gelibolu’yu Osmanlılardan alarak Doğu Roma 

                                                                 
239 Hammer, von Joseph.(2008). Osmanlı İmparatorluğu tarihi C.1, (Çev.Mustafa Batı Müftüoğlu). İstanbul: 
İlgi Kültür, Sanat Yayıncılık, 56; Uzunçarşılı, İ.H. (1947). a.g.e., 66-67; İnalcık, H. (2007-a). a.g.m. 
240 Jorga, N. (2009). a.g.e., 207-211; İnalcık, Halil. (2016). Osmanlılar ve Haçlılar. (Çev. E.B. Özbilen). İstanbul: 
Alfa, 51  . 
241 Setton,Kenneth. (1976)  Papacy and the levant Volume 1:  The Thirteenth and fourteenth centuries, 
Philadelphia:  American Philosophıcal Society s.297-300’de: Amedeo 6 Geliboluy’a gelir. 1354 yılında 
Türklerin ele geçirdiği Gelibolu’yu ele geçirir. Midilli lordu Francesco Gattulisio da saldırısına katılır. 



56 

 

 

yönetimine bırakmıştır.242 Bu kaybı Papalığın, amacına küçük çaplı da olsa nail olduğu 

biçiminde yorumlamak uygun görünmektedir.  

Bu geri kazançtan etkilenen ve daha fazlasını beklemesi muhtemel olan İmparator, 

Amedeo’nun buna karşılık olarak Papalığın temsil ettiği dinî anlayışın kabul edilmesi ve 

varisi ile Papanın huzuruna çıkması isteğini 1369 yılında gerçekleştirdiği gibi burada iki 

kilisenin birleştiğine dair metni tasdik etmişti. Bununla beraber Papa Urban, Macar kralına 

Greklerin kaypak bir karaktere sahip olduklarını, Osmanlı tehlikesinden azade 

kaldıklarında Ortodoksluğa dönebileceklerini de yazmıştır.243 Ancak bu din değişikliği 

Gelibolu gibi kazançların devam edeceği anlamını tarihî olarak taşımamıştır.244 Doğu 

Roma İmparatoru V. İoannes 1366 yılında Macaristan’a245  ardından Fransa ve İngiltere’ye 

giderek yardım istemiş ve Zinkeisen’ın ifadesince hicap duygularıyla dolu bir biçimde 

dönmüştür.246   Bir umut olarak Sırplara başvurulmuş ve iki kilisenin birleşmesi vasıtasıyla 

müttefik olunmuş ancak Sırp kuvvetlerinin Edirne yönüne hareketi Osmanlıların 1371 

Çirmen muharebesinde de muvaffakiyeti ile neticelenmiş247 bu durum aynı zamanda Doğu 

Roma’nın Balkan bölgesindeki toprak isteklerine de nail olamamak manasına gelmiş diğer 

yandan Osmanlılar için bölgedeki çeşitli Sırp beylikler ve prenslikleri Osmanlı sultasını 

kabul etmişlerdir.248 İmparator da Osmanlılara merbutiyetini kabul etmiştir. Papa XI. 

Gregor (1370-1378) İngiltere ve Fransa’ya kutsal bir sefer için, barış akdedip 

hazırlanmalarını bildirmiş, Macar kralı ve Venedik’e “bulla” yani ferman ile Osmanlıların 

muhataralı eylemlerinin Adriyatik’e ulaşmak ile neticelenebileceğini, derhal önünü kesmek 

gerektiğini ve müteakiben hâkim oldukları bölgelerde varlığına son vermenin zaruri 

olduğunu ve bu maksada hâsıl olabilmek için de Tuna boylarında hâkim küçük prensler ile 

müttefik olunmasını öğütlemiştir. İlâveten tüm Hıristiyan yöneticileri Thebes249’de mevcut 

                                                                 
242 Emecen, F. (2015). a.g.e., 64-65;  İnalcık, H. (2016).  a.g.e., 52; Vatin, Nicolas. (2012) Osmanlıların 
Yükselişi (1392-1451) , R. Mantran(Editör). Osmanlı İmparatorluğu tarihi, İkinci Baskı, İstanbul: İş Bankası 
Yayınları, 46. 
243 Setton,K. (1976). a.g.e., 289; İnalcık, H. (2016).  a.g.e., 54; Uzunçarşılı, İ.H. (1947). Osmanlı Tarihi C.1., 
Ankara: TTK, 68-69. 
244 İnalcık, Halil, Murad 1, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.31, S. 156-164, 2006; Jorga, N. (2009). a.g.e., 214-221; 
Baldicenau, Irêne. (2012). Başlangıçlar: Osman ve Orhan, Robert Mantran(Editör). Osmanlı İmparatorluğu 
tarihi, İkinci Baskı, İstanbul: İş Bankası Yayınları, 30;  Vatin, N. (2012). a.g.b., 44-45 
245 Setton,K. (1976). a.g.e.,287-288. 
246 Zinkeisen, Johann Wilhelm. (2011). Osmanlı İmparatorluğu tarihi C. 1 (Çev. Nilüfer Epçeli). İstanbul: 
Yeditepe Yayınevi, 178-179; Hammer, J.(2008). a.g.e., 63; Uzunçarşılı, İ.H. (1947). a.g.e., 451. 
247 France, J. (2005). The Crusades and the expansion of Catholic Christendom, 1000-1714, London ; New 
York : Routledge, 275-278. 
248 İnalcık, H. (2016).  a.g.e., 56. 
249  Jorga  toplantının yapıldığını fakat maksada hasıl olmadığını yazar Bkz:  Jorga, N. (2009). a.g.e., 229-231         



57 

 

duruma tedbir bulmak için müzakere üzerine toplanmaya çağırmıştır. Fakat bu çağrı 

müspet bir karşılık bulamamış, toplantı husule gelmemiştir.250 Buna mukabil Fransa ve 

Ceneviz önderliğindeki bir grup “Kutsal savaş” adı altında varlıklı gördükleri Tunus 

üzerine saldırmışsa da başarılı olamamışlardı.251 1375 yılında ise Papa İstanbul’un yakın 

zamanda Osmanlı hâkimiyetine geçeceğinden endişelendiğini bildirerek Macar Kralını 

uyarmış, endüljanslar satışa çıkararak sefer için maddi kaynak rezervine çalışmıştı. 

Osmanlılar ile ticareti yasakladığına dair fermanı ise bilhassa temel tüketim maddelerinin 

sağlandığı mecradan yoksun kalmak anlamı taşıyacağından dolayı gözardı edilmiştir. Doğu 

Roma İmparatoru da Papa’ya 12 gemiden mürekkep bir filo temin etmesi durumunda 

Osmanlı kuvvetlerinin Boğazların ötesine geçmesine mâni olmaya muktedir olabileceğini 

bildirmiştir.252 Ancak 1379-80 yılında Doğu Roma ahalisi içerisinde Osmanlıların Papalığa 

yeğlenebileceğine dair kanaatler ve ifadeler söz konusuydu.253 Bu ise oldukça anlaşılabilir 

gözükmektedir zira Osmanlı hâkimiyetine giren bölgelerden alınan haberler korkuları 

yumuşatmış olsa gerektir ancak Papalık tüm gücü ile yardım gönderse dahi bunlar Katolik-

Latin olacaklardı ve onların Ortodokslar’dan hazzetmedikleri uzun ve kötü bir anı olarak 

tarihte ve kendilerine aktarılanlar olarak belleklerinde bulunmaktaydı. Üstelik Papalık 

Katolik egemenliğini Ortodoksların yaşamından daha fazla önemsediğini 1204-1261 

yıllarında göstermişti. 

Selanik’de de hâkimiyet kuran Sultan Murad, Sırp ve Macarları müttefik olarak karşısında 

bulmuş lakin 1389 yılında vuku bulan Kosova muharebesinde muzafferiyet kazanmasına 

rağmen savaş sonunda Sırp bir esirin hüsn-ü niyet görüntüsünde yaklaşması sonrası 

hançerlenerek yaşamını yitirmiştir.254 Burada dikkat çekmemiz gereken konu Osmanlılara 

karşı harekete geçen kuvvetlerin muhteviyatının kutsal savaşlar bağlamında nispeten azlığı 

ile katılanları, İngiltere, Fransa ve Thebes’e çağrının akamet bulan neticesidir. Bu noktada 

Papalığın konumunu ele alma icabı iktiza etmektedir. Bu durum doğru inançtan olmadığını 

kabul ettiği Sırplara 1350’lerde başvurmasına da ışık tutabilecektir. 

                                                                 
250 İnalcık, H. (2016).  a.g.e., 55.      
251 Setton,K. (1976). a.g.e.,330-337. 
252 İnalcık, H. (2006). a.g.m.; Jorga, N. (2009). a.g.e., 229-231. 
253 İnalcık, H. (2016).  a.g.e., 57. 
254 İnalcık, H. (2006). a.g.m. 



58 

 

 

 Osmanlıların kuruluş tarihi kabul ettiğimiz yıl yani 1302’yılında “Unam Sanctum”255 

bildirgesiyle Papa VIII.Boniface Thomas Aquinas’ın “...kurtuluş için Roma Piskoposuna 

bağlılık zarurettir” sözü ile Havari Pavlus’un “...ruhani olan dilediğini yargı hakkına 

haizdir lakin hiç kimsenin O’nu yargılama hakkı söz konusu değildir” düşüncesini dayanak 

kılmak suretiyle dünyevî sahada mevcut tüm otoritelerin sahibinin kendisi olduğunu 

hatırlatmıştır.256 Bu bildirge Papanın bizzat en ileri yetkeye sahip bulunduğunu da ilân 

etmesinin yanında Papalık tarihindeki en zirve konumunu da teşkil etmekteydi. Fakat 

Fransa kralı Güzel Philippe (1258-1314) bu fermana kesin bir karşı çıkışla tepki gösterip 

itirazlarını dile getirmiş ve gerçekleştirilecek bir konsil yoluyla Papa’yı yargılamakla tehdit 

etmiş, hukukçularına devletin krala bağlılığı konusunda Roma hukukuna dayanan 

savunmalar hazırlatarak bunları tebaasına yayarak benimsemelerine çalışmıştır. Papa VIII. 

Boniface papazları sert yasaklamalara tabi tuttuğunda da kral buna karşı çıkmış ve insanlar 

da kralın haklı bulunduğuna kani olarak destek olmuşlardı.257 Bu yolla Kral, Papa 

karşısında tebaasının kendisine karşı güvenini sağlamakta mühim bir kazanç ve ilerlemeye 

haiz olmuştu. Bu arada Papa VIII.Bonifacius da kendisiyle başlayacak dinî içerikli bir 

geleneğin tesis edeni olmuştu. Bu gelenek  “Jübile yılı”258 uygulamasıydı ve bu etkinliğe 

göre; Roma’ya Papalık tarafından belirlenen tarihlerde dinî vasıflı ziyarette bulunan ve 

bazı dinî ritüelleri gerçekleştiren inananlar günahlarından azade kılınacaklardı. Bu 

uygulamaya teveccüh gösterilmiş ve maddi gelirlerin artışına katkısı mühim olmuştur. 

Ancak müteakiben her yüz yılda bir söz konusu olması tasarlanmaktayken, her elli yılda 

bir olarak kararlaştırılmış daha sonra ise yirmi beş yıla düşürülmüştür.259 Bu uygulama ile 

artık Kudüs’e İsa’nın Kabri’ne değil Roma’da Havari’nin Kabri’ne hac yapılacaktı.260 Bu 

uygulama Papalığın maddi sömürüsü olarak yorumlanmıştır ancak biz bu uygulamanın 

Papalığın kendine ait olduğunu düşündüğü din ile ilgili gelirlerin doğrudan Papalık 

kasasına geliyor olmasıyla da ilgisi olduğunu düşünmekteyiz. Zira ileride göreceğimiz gibi 

                                                                 
255 “Tek Kutsal” Unam Sanctam fermanı, Kilise’nin “evrensel hükümdarlığını”, yani Kilise’nin ve Papa’nın tüm 
imparatorların üstünde gördüğünü ilan eden bildiri. Bkz:  Alatlı, A. (Der.) (2014). a.g.e., 383 
256 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 82-83. 
257 France, J. (2005).a.g.e., 218-219; Dvornik, F. (1990), a.g.e., 45. 
258 Kutsal seferlere katılan yahut destek verenlere verilen endüljanslara ilginin azalması sonucu her yüz yılda 
bir kez Roma’da bulunanlara yahut bulunamayacak olup maddi olarak bedelini karşılayanlara veriliyordu. 
Ancak Roma’ya bizzatihi iştirak edenlerin endüljansları tam endüljans idi ve bir sonraki jübile tarihine kadar 
geçerliliğini korur özellikteydi. Papa VI.Clemens(1342-1352) 1343 yılında her elli yılda bir kez, Papa  
II.Paul(1464-1471) 1470 yılında yirmibeş yıllık aralara müteakip yapılacağına karar kıldı. Papa 
IX.Bonifacisu(1389-1404) öncesinde yalnızca Roma’ya iştirak edilenler jübile endüljansından 
faydalanabiliyordu ancak bu şarta 1393 yılında son verilerek Roma’da bulunmadan da maddi karşılığın 
ödenmesiyle edinilmeye başlanmışt: Bkz: Ruelland, J. (2004). 76-77. 
259 Russel, B. (2016). a.g.e., 301-307. 
260 Cardini, F. (2004). a.g.e., 88. 



59 

 

Papalığın dinsel sebeplerle yükümlü kıldığı vergiler ve diğer gelirler tamamıyla kendi 

kasasına ulaşmamaktaydı. Buna ek olarak yine ilerde göreceğimiz gibi Roma’nın yani 

“Kutsal Makam”ın inananlar nezdindeki değerini ve önceliğini artırma çaba, istek ve 

gerekliliği olduğunu düşünmekteyiz. Bilhassa uygulama yılının daha sonraki tarihlerde 

düşürülmesi konusu yine o zamanlardaki siyasi durumundan(Papalığın parçalanması ve 

bunun getirdiği güven kaybı, zedelenmeler) neşet edeceğine de yorabiliriz. Buna burada 

değil tarihi bağlamında yer vereceğiz. Bilhassa Reform hareketleri sonrası yapılan 

çalışmalar Papalığın gayretlerini abartılı bir biçimde maddi gelir ve kazanç çerçevesinde 

yorumlamışlardır. Fakat ifade ettiğimiz gibi bu mübalağanın dozunun fevkalade olduğunu 

düşünmekteyiz. İlaveten daha sonra kurulan devletler ve XX.yüzyılda ulus devlet 

anlayışının etkisiyle seçilmiş paradigmanın da bu yönde etkide bulunmuş olması da 

muhtemeldir. 

Papa, Fransa kralı ile olan münakaşalı durum üzerine 1303’de Fransa Kralı’nı aforoz ettiği 

zaman Papalık önceki çağlardan oldukça farklı bir tepkiyle karşılaşmıştır. Kralın 

görevlendirdiği William Nogaret’in261 uzlaşma talebini reddeden Papa, yakalanarak 

hapsedilmiş ve kısa bir süre sonra Papanın öldüğü duyurulmuştur. Son yapılan araştırmalar 

Papanın doğal yoldan ziyade almış olması kuvvetle muhtemel darbeler neticesinde beyin 

kanaması sonucunda ölümünün vukua geldiğini ortaya koymuştur.262 Bu vaka Papalık için 

dönüm noktasını teşkil etmektedir. Daha önce ele aldığımız gibi Papa ile kralların vergi ve 

otorite konusundaki çatışmaları bu mevzunun neşet ettiği noktayı teşkil etmekteydi. Ancak 

bu kez Papalık bir Papa’dan evvel doktrinine önemli bir darbe de almıştı. Fransa Kralı 

Güzel Philippe’yi destekleyen ve ondan destek alan bir Dominiken olan Parisli Jean, 1302 

yılında “Krallık ve Papalık İktidarı Üzerine” adlı eseri ile Papalığın doktrinine meydan 

okumuş ve önemli oranda sarsıntıya yol açmıştır. Bu sarsıntı önemli ve geri döndürülemez 

bir sürecin de zuhurunu teşkil eder gibidir. Parisli Jean, tarihin başlangıcından itibaren 

Papadan evvel kralların mevcut bulunup toplumları tesis ettiklerini, arkaik vasıflı insanî 

kurum olduklarını, insan yaşamının etik yönlerini düzenlediklerini hatırlatıp Kilisenin 

ekümenlik iddiasını reddetti. Kuramına göre dünya üzerinde çeşitli iklimler ve krallıklar 

bulunmaktaydı ve bu normal dışı bir vaziyet olmadığı gibi tek bir yönetici anlayışının 

esasen coğrafi farklılıkların neticesi olarak gayrı mümkün olduğuna delil teşkil ederdi ve 

her kralın hükmettiği toprakların aynı zamanda İmparatoru vasfında olduğunu yazdı. Bu 

                                                                 
261Setton,K. (1976). a.g.e.,163. 
262 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 84. 



60 

 

 

doğal durumun yanında tarihi bir durum olarak Franklar, Roma İmparatorluğu 

boyunduruğuna hiç girmemiş olduklarından İmparatorun (Kutsal Roma-Germen) Fransa 

Kralı üzerinde hüküm hakkı da namevcuttu. Kilise evrenselliği, krallıkların egemenlik 

alanlarının farklı olması dolayısıyla krallıkların üzerinde yer aldığı anlamını 

taşımamaktaydı. Nihayetinde İsa “benim krallığım bu dünyada değildir” demişti ve O’nun 

haleflerinin yönettiği Kilise’nin bu âlemde otoritesi de olamazdı çünkü İsa ve Petrus’un 

hâkimiyetinde bulunmayanın (devletin) halefi de Papalar olamazlardı. İsa’nın Tanrısal 

yönünün neticesi olarak bizatihi O’nun dünyevi hâkimiyeti meşru olsa dahi Petrus ve 

halefleri bu Tanrısal muhteviyattan yoksundurlar ve bundan dolayı dünyevi Kılıç’ın tayin 

edicisi yahut tasdik edicisi olamayacakları gibi tüm iktidar sahipleri de zuhurlarını 

Papa’dan değil Tanrı’dan edinirlerdi. Papalığın önemli iddiası olan Constantin Bağışı 

hususunda ise söz konusu bağış Papa’ya İtalyan yarımadası üzerinde hâkimiyet ve sorgu 

hakkı bahşetmiş olabilirdi ancak Fransa’da bahşetmemişti. Bağış tüm İmparatorluğu işaret 

ediyor olsa dahi Franklar İmparatorluğa hiçbir zaman bağlı olmamışlardır. Tanrı tarafından 

bahşedilmiş kralın hükümdarlığının kaynağı, müspet davranmak zorunda olduğu ahalisidir. 

Diğer bir konu olarak da Kilise dinî konular için mülke sahip olma hakkına sahip olsa da 

mülk, ruhani vasıfta olmadığından kralın hükmünde bulunmak durumundadır. Papanın 

ruhani hükmü konusuna gelince, bu Papa’dan ziyade Kilise’ye dolayısıyla Kilise’yi daha 

kapsamlı olarak temsil eden genel kurula ait olup, kardinaller meclisi Papa’yı değiştirme 

hakkına haiz bulunmaktadır. Sonuç olarak; Papa’nın kılıcını yanlış kullanması kralın kılıcı 

tarafından önlem alınmasını gerektirecektir. 

Bu dönemde Fransa kralının siyasetine uygun birçok eser ortaya çıkar ve temel vurguları 

Papa’nın ruhani iktidar dışında otoritesinin bulunmadığı hususundadır. Ortaya çıkan 

düşünceye göre; din adamları bir kralın devletinde yani korumasında olduklarından O’nun 

hükmü(atama) ve mâli ihtiyacı söz konusu olduğunda vergi veren olmak 

durumundadırlar.263 İşte bu görüşler bir Papanın öldürülmesinden daha farklı bir durum arz 

etmekte olup esasen tümüyle Papalığın siyasi otoritesini kuramsal olarak öldürme 

çabasıdır.  

Papa VIII.Bonifacius’un öldürülmesini müteakip şair Petrarch’ın (ö.1378) “Papalığın 

Babil sürgünü dönemi” nitelemesinden adını almış olduğu 1309-1387264 yıllarında Papalar 

                                                                 
263 Ağaoğulları, M., Köker, L. (2013).  Tanrı devletinden Kral-devlet’e, Ankara: İmge Kitabevi, 28-35. 
264 Setton,K. (1976). a.g.e.,169. 



61 

 

Fransa (Avignon) ’da ikamet etmiş, Papalık Fransa’nın hükmettiği bir kurum haline gelmiş 

ve Fransa ile rakip, hazzetmeyen devletler tarafından bu durum Papalığın buyruklarını 

ciddiye almamak, görmezden gelmek suretiyle önemsenmez bir hal kazanmıştır. Bununla 

birlikte bu durum siyasi yönden bir zaafıdır çünkü Papalığın diğer ülkelerden edindiği dinî 

vasıflı vergiler Papalığa ulaşmaya devam etmektedir.265 Papalığın yokluğunda İtalyan 

yarımadasında bulunan Papalık devletlerinde Ghebellinler ve Guelfler olarak Papalık ve 

Krallık yanlısı hizipler ve çatışmalar meydana gelmesine neden olmuş, Venedik, Papalık 

devletine ait Ferrara şehrini ele geçirmiştir.266 

VIII.Boniface’nin ölümü sonrası (Fransa) Bordeaux Başpiskoposu V. Clement (1305-

1314) adıyla Papa oldu267 ve kralın hükmü altında Papa VIII.Boniface’ın mücrim 

bulunduğunu ilan etti. Fransa Kralı’nın mahreğinde siyaset izleyen Papa, varsıllıkları göz 

dolduran Tapınak Şövalyeleri’ne kralın isteği ve müttefikliği ile 1307 yılında takibat 

başlatmış ve sapkınlık suçlamasıyla işkence altında şeytana, bazı kaynaklarda “Baphomet” 

adlı Muhammed’in adına benzeyen puta taptıklarına dair ifadeler alınmasıyla suçlu 

bulunan tarikat ortadan kaldırılıp268 malvarlığı Sean Jean Tarikatı’na bırakılması kararına 

rağmen krallığa geçmiştir(1313).269       Kayda göre bu tarikatın ortadan kaldırılmasının en 

önemli sebeplerinden biri varsıllıkları sayesinde kısa sürede önemli bir ordu meydana 

getirebilme olanağına haiz olmaları ve Kral, Papa VIII.Boniface’ye karşı geldiğinde 

Papalığı desteklemiş bulunmalarıydı. Kral, şövalyelerin olasılık ihtimalinde bulunan 

tehditten de bu yolla kurtulmuştur.270 Bu kral ve Papa hizbi ortamında Dante Alighieri 

(1264-1321) de “De Monarchia”271 kitabında Papa ile kralı birbirinden bağımsız iki 

                                                                 
265 Setton,K. (1976). a.g.e.,169. 
266 France, J. (2005).a.g.e.,221. 
267 Russel, B. (2016). a.g.e., 307. 
268 Cardini, F. (2004). a.g.e., 73-74; Russel, B. (2016). a.g.e., 301-309. 
269 Dvornik, F. (1990), a.g.e., 46. 
270 Dvornik, F. (1990), a.g.e., 45. 
271 Bkz: Alatlı, A. (Der.) (2014). a.g.e., 311: Dante’nin De Monarchia (Monarşi Üzerine) adlı eseri, kendi 
döneminin izlerini sürebileceğimiz politik bir ütopyadır. 1302’de Floransa’nın kontrolünü ele geçiren Papa 
VIII. Boniface taraftarları tarafından sürgüne gönderilen Dante, bu eserini kısmen de Papalık’ın dünyevi güç 
üzerindeki iddialarını protesto etmek için yazmıştır. Buna karşın kitabın aynı zamanda Hıristiyan 
evrenselciliğinin Orta Çağ hayallerinin mükemmel bir ifadesi ve politika hakkındaki skolastik tartışmaların en 
güzel örneklerinden biri olduğu kabul edilir.:Dante’den: (...) Onlar [papalık monarşisini savunanlar] Matta 
İncilinde Hz. İsa’nın Petrus’a söylediği bir sözü de öne sürer: “Yeryüzünde bağlayacağın her şey, göklerde de 
bağlanmış olacak; yeryüzünde çözeceğin her şey, göklerde de çözülmüş olacak” (Matta, 16:19). Matta ve 
Yuhanna İncillerinde geçenler tüm Havarilere söylenmiş gibi de düşünülebilir. Buna dayanarak Tanrı’nın 
Petrus’a her şeyi bağlama ve çözme gücünü verdiğini iddia ediyorlar; çıkarsamalarına göre imparatorluğun 
kanun ve emirlerini çözme yetkisi olduğu gibi, dünyevi gücün kanun ve emirlerini de bağlayabileceğini 
düşünüyorlar; durum böyle olsaydı bu sonuç haklı olurdu. Ancak onların ana öncülünü etkileyen bir ayrım 
yapmamız gerekiyor. Kullandıkları kıyas şu biçimdedir: Petrus her şeyi çözebilir ve bağlayabilir; Petrus’un 



62 

 

 

atanmış kudret olduklarını ve tutumlarının bu yönde olması gerektiğini yazmıştır.272 Biz bu 

durum üzerine,  mevcut koşul dolayısıyla Papa üzerindeki kralın hükmünün rahatsızlık 

yarattığı yorumunu yapabiliriz. Bununla birlikte Dante’nin burada ele almayı uygun 

bulmadığımız “İlâhi Komedya” adlı edebî nitelikli eserinde Papalığın, bir çok Papanın 

siyasi ve dahi ahlaki, etik… faaliyetlerini eleştirdiğini de görürüz. Buradan hareketle de iki 

erkin sınırları ve etik dışına çıkmasından rahatsızlık duyulduğunu mütalaa edebiliriz. 

1316-1334 yıllarında Papa bulunan XXII. John döneminde ise daha önce söz ettiğimiz 

Kathar, Waldensian, Fraticelli mezhep mensuplarına ağır engizisyon cezaları verilip ateşte 

yakılma, katletme gibi yöntemler ile varlıkları neredeyse ortadan kaldırılmıştır.273 Diğer 

yandan İngiltere’de Kral III.Edward, Fransa ile harp halinde ve Kutsal Roma-Germen 

İmparatorluğu274 ile müttefik vaziyette olup Papalığın Fransa’da bulunuşuna da ayrıca 

kızgındı.275 İngiltere Papa’dan üstün yegâne dinî otorite olarak kabul edilmiş olan “Konsil” 

toplanması çağrısında bulundu, Fransa’da bulunan papalık bu isteğe karşı çıktı.276 

Papalığın mevcut durumu üzerine bir de nepotism’in (akraba iltiması) had safhada 

bulunuyor olması Papalığa olan saygıyı başka bir cihetten zedeliyordu.277                                        

Bir süre sonra Kutsal Roma-Germen İmparatorluğu’nda da Papalık hoş görülmemeye 

                                                                                                                                                                                                  
halefleri, Petrus’un yapabildiği her şeyi yapabilir; bu sebeple Petrus’un halefleri de her şeyi bağlayabilir ve 
çözebilir; bundan imparatorluğun emirlerini ve otoritesini bağlayıp çözebilecekleri sonucu çıkarırlar.  İkincil 
öncülü kabul ediyorum ancak ana öncüle değinerek bir ayrım yapmam gerekiyor. “Ne olursa olsun”un 
içindeki ‘her şey’ tümeli, terimin kapsamını aşacak biçimde genelleştirilmemiştir. “Tüm hayvanlar koşar” 
dersem, ‘tüm’ terimi ‘hayvanlar’ sınıfı altındaki her şeyi kapsayacak biçimde genelleştirilir. Ancak “tüm 
insanlar koşar” dersem, ‘tüm’ terimi sadece ‘insan’ sınıfındaki her kişiyi kapsar; “her gramerci koşar” dersem 
genelleme iyice sınırlanmış olur. Bu sebeple ‘tüm’ kelimesine dahil edilecek şeyin ne olduğunu dikkatle 
incelemeliyiz, genelleştirilen terimin doğasını ve kapsamını anladığımızda genellemenin kapsamını da 
kolayca anlamış oluruz. “Bağlayacağın her şey” dendiğinde buradaki ‘her şey’ sınırsız bir anlamda kullanılmış 
olsaydı söyledikleri doğru olurdu ve Papa onların söylediğinden fazlasını bile yapabilirdi; kadını kocasından 
boşayabilir, ilk kocası henüz hayattayken kadını başka biriyle evlendirebilirdi, ancak bunu hiçbir biçimde 
yapamaz. Pişman olmadığım halde beni affetmesi de mümkün olurdu ancak bunu Tanrı bile yapamaz.  Bu 
sebeple sorguladığımız terimin mutlak olmadığı, bir şeye ilişkin olarak söylendiği açıktır. Petrus’a verilen 
gücü gözden geçirirsek yeterince açık bir cevap bulabiliriz. Hz. İsa, Petrus’a “Göklerin Egemenliği’nin 
anahtarını  sana vereceğim” (Matta, 16:19) yani “Seni Göklerin Krallığı’nın kapıcısı yapacağım” demiştir. 
Bunun ardından “her şey” der, burada bu kelime ‘bununla ilgili’, yani ‘bağlama ve çözme gücüne sahip 
olmak’ görevine atıfta bulunmaktadır. Bu yüzden ‘her şey’ burada genel değil sınırlı biçimde dağıtılır, 
göklerin krallığının anahtarı ile ilgili görevi işaret eder.   (...) Bu yüzden dünyevî monarşi otoritesinin bir aracı 
olmaksızın doğrudan evrensel otoritenin kaynağından geldiği açıktır; bu kaynaktan çıkanlar bir olup 
Tanrı’nın iyiliğinin bereketinin kanallarından akar. Bkz:  Alatlı, A. (Der.) (2014). a.g.e., 311-315 
272 Russel, B. (2016). a.g.e., 285. 
273 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 86. 
274 962 yılında I. Otto  tarafından kurulmuştu ve 1806 yılında yıkılacaktır. Bu adı XV.yüzyılda alacaktır. 
Öncesinde ise 1034’de “Roma İmparatorluğu” , 1157 yılında “Kutsal İmparatorluk” , 1254 yılında “Kutsal 
Roma İmparatorluğu” adlarını taşımıştır. Bkz:  Ruelland, J. (2004). a.g.e., 12-13. 
275 Setton,K. (1976). a.g.e., 169. 
276 Russel, B. (2016). a.g.e., 285. 
277 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 86. 



63 

 

başlanacaktır. 1322 yılında Bavyera Kralı IV.Ludwig, Papa XXII. İoannes’den (1316-

1334) destek alan rakibi Avusturya Kralı Friedrich’i savaşta mağlub ederek Papa onayına 

sunmadan kendini Kutsal Roma-Germen İmparatoru ilan etmesi üzerine Papa onu sorgu 

için çağırmış fakat o bunu reddetmiştir. Papa tarafından 1324 yılında aforoz edilen kral 

“Sachsenhausen Bildirisi” ile Papa’yı dünyevi otorite hırsızı sapkın olarak ilân edip 

Papa’dan üstün bir genel kurul toplanması çağrısında bulunmuştur.1327 yılında İtalya’ya 

giren Ludwig V.Nicholaus adında yeni bir Papa ilan etmiştir.278 Fransa Kralı’na hükmünü 

geçiremeyen Papalığın, İmparatorluğa müdahale etmesini, İmparatoru belirlemesini 

rahatsız edici bulmaları yanında İmparatorun kim olacağının kanaatinin Papadan ziyade 

hükmü altında bulunan Fransa isteği olduğu ve bilhassa bu sebepten rahatsız olunduğunu 

düşünmek hatalı olmasa gerektir. Bu hem Papaya hem de daha fazla Fransa’ya karşı 

verilmiş bir tepki olarak değerlendirilmeyi hak etmektedir. 

Papalık doktrinini bu kez de İmparator zedeleyecektir. Dante’den farklı olarak yer 

vereceğimiz Ockhamlı William ile Padovalı Marsilius Alman İmparatoru Ludwig’in 

koruması ve desteği altında Papalığı hedef almışlardır.279 Yalnız bu iki isimle de 

yetinilmeyecek, Papa ile Fransa krallığına eleştiri içerikli broşürler her tarafta yayılacaktır. 

İlaveten bu süreçte başka yazarlar da Avignon’daki Papalığı hedef almaktadırlar.2801290 

ile 1300 arasında doğduğu düşünülen ve 1349-1350’de vefat eden Ockhamlı William, Papa 

XXII.Ioannes’e karşı mücadele veren Fransiskenlerin yanında yer almıştı zira Fransa Kralı 

hükmünde olan Papalığa maddi savurganlığı ve zenginliği sebebiyle itaati bırakan 

Fransisken tarikatı, Alman İmparatoru tarafından desteklenmeye de başlanmıştı.281 Töz-

dönüşüm konusunda sapkınlık ile suçlanan William, Papalık tarafından soruşturulmak 

üzere Avignon’a çağrılıp 1328 yılında aforoz edilmiş, buradan diğer aforoz edilmiş 

Padovalı Marsilius ile İmparator Ludwig’e sığınmıştır. Ockhamlı William’ın İmparator’a; 

kendisini kılıç ile savunması durumunda kendisinin de onu kalemle savunacağını söylediği 

ifade edilmektedir. Ockhamlı ile Padovalı Münih’e yerleşmiş, 282 Fransiskenlerin Papalığın 

Hz. İsa gibi yoksulluk öğretisine uygun yaşaması savunusuna da Ockhamlı William destek 

vermiştir. Wiiliam’ın Papalığın yoksulluk konusundaki buyruklarının asılsız bulunduğunu 

ve bundan dolayı Papa olamayacağını ifade etmesi William’ın aforozunun temel nedeni 

                                                                 
278 Ağaoğulları, M., Köker, L. (2013).  a.g.e., 53-54. 
279 Russel, B. (2016). a.g.e., 301-309; Setton,K. (1976). a.g.e.,171’de kısaca yer verilir. 
280 Setton,K. (1976). a.g.e.,171. 
281 Russel, B. (2016). a.g.e., 301-309. 
282 Russel, B. (2016). a.g.e., 283-284. 



64 

 

 

olmuştur.283 Kalemini İmparator için keskinleştiren Ockhamlı, kralların hükmetme 

meşruiyetlerinin Papalığın hükmü altında yer aldığını ve bunu sınırlayabileceği olgusunu 

reddetmiştir. Kilise, Papa demek değildi, tüm Hıristiyanların mündemicinde olduğu 

inananları ifade etmekteydi ve Papa’nın ruhanî otoritesi dahi sınırlarını kendisinin çizdiği 

bir otorite değildir. Avignon’da bulunan Papa evrenselliğini yitirmiştir ve bilhassa bu 

sebepten mütevellit “genel kurul” güç ve yetki bakımından bir Papa’nın üzerindedir. 

Bundan dolayı genel kurulun alacağı bir karar Papalığın uymak zorunda olduğu yetkenin 

kararı vasfını taşımaktadır. Bu âlemde varolan devletin içerisinde yaşayan tüm din 

adamları ve Papa, bu âlem ile ilgili konularda kralın hükmü altında bulunmak 

zorundadırlar. Fakat ve yalnızca dünyevî hükümdarlık günaha girerse Papalığın hükmü 

hükümdarlığın üzerine çıkar. Din ile ilgili meseleler devlete ve toplumun geneline zarar 

vermesi durumunda da kral, genel kurul ile Papa’yı Papalıktan ilga edebilir. Yani kral ile 

Papa sınırlarını aşmaması gereken iki ayrı yetkedirler. Ancak kral halkına dilediği gibi 

davranma hakkına haiz değildir.284  Padovalı Marsilius (1270-1342) ise (ilerde Martin 

Luther’in elde etmek istediği biçimde) Kilise’nin kralın hükmü altında olduğunu 

savunmuştur. Kralın ise halkın denetiminde olması gerekmektedir.285 Marsilius yasa 

koyucu olarak kralı, yargılayıcı olarak halkı görevli kılmıştır. Kilise üzerinde de halkın 

çoğunluğunun söz hakkı geçerlidir. Bir genel halk konsili kurulmalı ve aforoz yetkisi, 

kutsal yazıları yorumlama yetkisi de bu konseyde olmalıdır. Kilisenin dünyevî hükmü ve 

Papa’nın hususi yetkisi bulunmamalıdır.286 Padovalı Hıristiyan krallıklarda hastalık 

bulunduğunu,  bunun da Kilise otoritesinin doğal otorite ile birlikte oluşunun doğurduğu 

anarşiden ileri geldiğini ifade etmiştir. O’na göre papazların yargılama ve yönetme 

haklarının bulunması söz konusu olamaz ve vahiy hükümleri de bu doğrultudadır. Din 

adamı yalnızca öğretmen vasfındadır. İsa’yı temsil ettiklerinden dolayı varsıllıktan ve 

Sezarların sahip olabileceği erklerden uzak olmaları zarurettir. Bununla birlikte Sezarlar 

tebaalarının seçimiyle varolmalıdır. Seçimle yönetmeyen, ikinci dereceden Sezar idi. 

Dolayısıyla yargılamak da tek bir kişiye ait olamazdı. Papaz ve aristokrat olmayanlar 

papaz ve aristokratların üzerinde yer alırlar çünkü yığınlar sayı olarak daha fazladır ve 

fazla olmak bilgelik alâmetidir. Buna mukabil küçük bir grup;  ruhban sınıfında görüldüğü 

gibi bireysel menfaatleri icabında hareket ederler, çıkarları peşinde koşarlar, bunu 

                                                                 
283 Ağaoğulları, M, Köker, L. (2013).  a.g.e., 75. 
284 Ağaoğulları, M, Köker, L. (2013).  a.g.e., 82-85. 
285 Güngör, C. (2016). Defensor pacıs üzerine: Padovalı Marsilius’un siyaset kuramı, Ankara:Barış Kitap,VII-
VIII; Ağaoğulları, M, Köker, L. (2013).  a.g.e., 69-74. 
286 Russel, B. (2016). a.g.e.,286. 



65 

 

öncelerlerdi. Kilise, kilise kurumunda görev alan din adamları değil her Hıristiyanın 

oluşturduğu bir kavramdır. Din adamları faiz, zina, katillik ve pek çok rezillik ve 

sapkınlığın içerisinde yer almaktadırlar.  Göklerin melekûtunu İsa, Kilise yönetimine 

bağışlamamıştır, Hıristiyanlar Kutsal Kitap ile mükelleftir ve Papa ve alt rütbesindeki din 

adamları herhangi bir insan üzerinde otoriteye sahip olamazlar. Bizatihi İsa dünyevî otorite 

için görevlendirilmemiş, inananları bundan uzak olmaya teşvik etmiştir. Aziz Pavlus; 

insanların yöneticilerine itaat içerisinde kalması gerektiğini, her yönetimin Tanrı’dan nüzul 

ettiğini ve O’na karşı çıkmanın Tanrı’ya karşı çıkma anlamında olduğunu söylemiştir. İsa, 

Kilise derken bu kavramın mündemicini “inananlar” olarak tayin etmiştir. Papaz ve 

piskoposlar da hatalar yapmış ve yapmaktadırlar ve dünyevî otorite yargısı tarafından 

yargıya boyun eğmek durumundadırlar. Kutsal vahye göre de her türlü yargının üzerinde 

olan yalnızca İsa’dır ve yargılama da bu âlemde olmayacaktır. Sapkınlık, imansızlık ve 

benzer suçları papaz ve piskoposların yargısına bırakılmıştır fakat esasında onlar 

öğretmeli, öğüt vermeli, korkutmalı ve doğru yola çevirmeliydiler.287 

Burada bu düşüncelerin doğruluğu yahut haklılığı üzerinde durmayacağımız gibi 

maksadımız da bu değildir. Ancak iki düşünürün de Papa’ya karşı korunmak için 

İmparator tarafından desteklendiği göz önünde bulundurulmalıdır. Buna rağmen Papalığın 

siyasi hükmünü önemli ölçüde zayıflatmışlardır ve bizi ilgilendiren esas noktayı da bu olgu 

teşkil etmektedir. Bu düşüncelerde Papalığa hâkim olmak ve Papalığın Fransa 

hâkimiyetinde oluşuna tepki özellikleri ağır basmaktadır.  

Bir süre sonra İmparatorluk ile Papalığın ilişkileri düzelecektir. Papa’nın ölümü sonrasında 

çatışma çözülmemiş, XII.Benedict (1334-1342) ve VI.Clement (1342-1352) döneminde de 

devam etmiş, 1347 yılında İmparator Ludwig’in ölümü ile yatışmıştır. Papalık Ludwig’i 

ölümünün ardından da affetmemiş, lanet ile anmıştır.288  

Roma’da meskûn Papa VI.Clement döneminde diğer papanın mevcudiyeti sona 

erdirilmeye çalışılmıştır. Roma’daki soyluların baskısı altında olan Papa,  Cola Di Rienzi 

adlı bir otorite sahibine destek vermiş ve o da soylulara başkaldırmış, 1347 de şehirden 

soyluların kaçmasını sağlayan bir isyanı gerçekleştirmiştir. Ancak müteakiben Tibün 

ünvanını alıp Roma halkının İmparator’a egemen olduğunu ilan ederek imparator seçmeye 

                                                                 
287 Güngör, C. (2016). a.g.e., 18, 27,31-32,41,45,55-57,62, 80-84, 93-94, 105, 121,128-132,142-143. 
288 Güngör, C. (2016). a.g.e., 11. 



66 

 

 

kalkışınca Papa tarafından ortadan kaldırılmıştır.(1352)289 Papa VI.Innocent (1352-1362) 

döneminde kardinallerin atanması, kardinallerin üçte iki oy çokluğunun sağlanması 

gereğine dair bir karara bağlandı ve bu karar Papa yetkilerinin sınırlanması anlamını 

taşımaktaydı. 1356 yılında ise Kutsal Roma İmparatoru IV.Charles “Golden Bull” adlı 

ferman ile İmparator seçiminde Papanın yetkisini kaldırdı.290 Buna karşın bu karar Papalık 

tarafından kınanmış ve Papa, otoritesine dil uzatan Fransiskenleri engizisyona tabi 

tutmuştur.291 Diğer yandan Papalığa bir eleştiri de Fransa’da Nicholas Oresme tarafından 

yöneltilmiştir. Söz konusu dönemlerde kıtlık hüküm sürerken koyunların açlıktan ölürken, 

çobanların hazımsızlıktan muzdarip oluklarını söyleyerek din adamlarını alaya almış ve 

Papalığa olan saygıyı daha fazla ve derinden sarsmıştı.292 

Papalığın 1355 yılındaki Kutsal savaş çağrısını bu cihetle değerlendirdiğimiz zaman kıtada 

siyasi otoritesini kaybederken Doğu Roma’nın Katolik inancı benimsemesi şüphesiz 

Papalığın önemli bir zaferi olacağı gibi, Osmanlılara karşı kazanılan bir sefer de güç 

katacak ve diğer Papa’nın meşruiyetinin de azalacağını tasavvur etmiş olsa gerektir. 

İlaveten Ortodoksların Katolik olmaları bir kutsal savaş çağrısında daha etkileyici olacak, 

katılımcı sayısını artırabilecekti. Yoksa Papalığın Osmanlılara karşı görevlendirmek 

maksatlı büyük bir ordu ve donanması bulunmamaktaydı. Macarlar, Venedikler yahut 

Sırplar esasen bölgede olan istekleri için Doğu Roma’ya karşı mücadele vermekte 

olduklarına yukarıda yer verdik. Ancak bundan sonraki savaşları kutsal bir söylemle şekil 

almış bulunacak ve muzaffer olmaları durumunda Papalığın siyasi dayanağı 

olabileceklerdir. Fransa, İtalyan yarımadasındaki şehir devletleri, Kutsal-Roma Germen 

İmparatorluğu, Papalığın siyasi iddialarına büyük darbeler vurmuş vaziyetteydiler ve tıpkı 

1095 öncesinde olduğu gibi dinî bir savaş vasıtasıyla yürütülecek siyasi politika Papalığa 

siyasi güç kazandıracak, diğer devletlerin de cesareti pekişecek, kutsal sefer düşüncesiyle 

eylemde bulunacaklardı ki bu Osmanlılara karşı kazanılacak zaferlere muhtaçtı. Bunlar 

Papalığın tamamıyla siyasi güç maksatlı politikaları olduğunu, dinî inancın etkisi 

olmadığını iddia etmek anlamına gelmemektedir ancak bölgedeki devletler çıkarları 

zedeleninceye kadar ticaret ve siyasi ittifak olmaktan çekinmemekteydiler ve Papalık 

siyasetinin Osmanlıları yalnızca Müslüman olmalarından mütevellit yok etmek yorumuna 

hamletmek de doğru olmasa gerektir. Çünkü uzun bir zamandır Ortodokslar ile Müslüman 

                                                                 
289 Russel, B. (2016). a.g.e., 303-309. 
290 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 87-88. 
291 Setton,K. (1976). a.g.e., 173; France, J. (2005).a.g.e., 257-259. 
292 Setton,K. (1976). a.g.e., 173. 



67 

 

Türkler sınırdaş vaziyetteydiler. Yanısıra misyon faaliyetlerine ayrılan çabanın değil askerî 

faaliyetin öncelikli tercih olması da dikkate değerdir. Bu askeri tercih de kıtadaki kralların 

kuvvetlerini harekete geçirme isteğidir. Diğer bir husus Papalığın mevcut durumuna 

rağmen Doğu Roma’nın başvuracak mecra olarak görmesidir. Bu da kanaatimizce kıta 

devletlerinin aralarındaki savaşa ara verip kendisini kutsal maksatlar sebebiyle kurtarmaya 

gelecekleri düşüncesi olduğudur. En azından Papalığın bulunduğu Fransa kuvvetlerinden 

istifade edileceği ve Papalığın insanları harekete geçirmesi umudu olsa gerektir. Ancak 

tüm bunlar ifade ettiğimiz Osmanlı ilerleyişi ve başarısının Papalığın mevcut durumundan 

kaynaklı olduğu anlamını da taşımamaktadır. Bu tarihî durum esasında 1187 yılında 

Salahaddîn Eyyûbi’nin kazandığı başarı ve sonrasında gerçekleşen Kutsal saldırılarda 

başarısız olan devletlerin daha fazla kıta içerisindeki topraklara yönelmeleri yönünde 

etkide bulunmuş gibidir. Her ne kadar “Haçlı Ruhu” ifadesi XXI. yüzyılda bu zamana dek 

daima kullanım bulmuşsa da ifade edilen bu ruh bir hamaset, istismar ve çıkar yumağının 

önünü perdeleyen, mevcudiyeti tartışılmaya muhtaç bir ruh vasfındadır. Kıtadaki krallar bu 

zamanda, yukarıdaki kuramcılardan hareketle ifade edecek olduğumuzda kendi 

krallıklarını tesis, koruma ve kuramsallaştırma döneminde gibidirler. Üstelik Doğu’daki 

devletler genel olarak kendi istilalarına reaksiyon göstermekte ve güçlü devlet 

yapılanmaları ile karşı karşıya gelmekteydiler. Bundan dolayı buralarda kalıcı hâkimiyet 

tesisi yönündeki çabaların akamete uğrayacağı düşüncesiyle kıtadaki yerlerini, 

hanedanlıklarının hükmünü tesise önem verdikleri sarihtir. Bu dönemi Hıristiyan kralların 

kıta içerisine kapandıkları, kıtanın biçim verici hükmedicisi olarak Papa’yı dışladıkları 

dönem olarak görmek hatalı olmasa gerektir. Bu dönem Martin Luther’in Saksonya 

elektörü tarafından desteklenerek başlattığı Reform adı verilen olaylar ile noktalanacak, 

Papa’nın Hıristiyan kralları yöneten siyasi erk olma durumu son bulacaktır.  

Papa V.Urban (1362-1370) Papalığı yeniden Roma’da tesis etmek isteği ile bir takım 

faaliyetlerde bulunarak Avignon’da ikametin diğer krallıklar nazarındaki itibar ve hasarları 

telafi etmek isteğini taşımakta olup diğer Papaların yaşamında dikkat çeken ve çekilen 

lükse düşkünlükten uzak yaşam sürdürüyordu ki Papa olmadan evvel keşiş olup Papalık bu 

vaziyetini değiştirmesine sebebiyet vermemişti.293 Bir süre Roma’da bulunup Vatikan’ı 

kurmuş,  harap olmuş yapıları onarmak için olağanüstü miktarda harcama yapmış,294 

müteakiben Avignon’a rücu etmiştir. Papa Urban güçlü bir biçimde kutsal bir savaşın icra 

                                                                 
293 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 88. 
294 Setton,K. (1976). a.g.e., 176-177. 



68 

 

 

edilmesi isteğini taşımaktaydı ve 1369 yılında Doğu Roma İmparatoru V.İoannes ile kendi 

isteği üzerine görüştü. Biz bunların Papalığı eski konumuna taşıma isteği ile bağlantılı 

olduğunu düşünmekteyiz. Ek olarak İmparatorun daha sonra İngiltere ve Fransa’ya bizzat 

gitmesinin Papanın isteği olduğunu da mütalaa etmekteyiz. Zira İmparator ve İngiltere’nin 

Avignon Papalarına Fransa hâkimiyeti dolayısıyla hürmet göstermediklerini ifade ettik.  

Kaynaklardaki bilgilere göre Doğu Roma İmparatoru’nun bu sırada Katolik mezhebini 

kabulü tebaasında memnuniyetsizlik yaratmış, İstanbul’daki patrikler din değiştirmeyi 

reddetmiş ve hayli kızgın bir haleti ruhiyeye bürünmüşler295 patrik Philotheos mektuplar 

ile Ortodoks inanca sahip bölgelere Katoliklik karşıtı mektuplar göndermeye başlamıştı. 

Bu zamanlarda da Papa XI. Gregory (1370-1378) İtalyan kentlerindeki papalık 

karşıtlığından yararlanarak İtalyan bir papa seçilmesine çalıştıysa da başarılı 

olamamıştır.296 Bu süreçte diğer yandan da Güney Fransa, Sicilya, Almanya sahasında 

engizisyonu faal olarak uygulamış ve 1377 yılında Papalığı Roma’ya taşıyarak Babil 

sürgünü dönemine son vermiştir.297 Şerafettin Turan’ın verdiği bilgiye göre; Papalık 

devletinin bu Fransa hegomonyasında tümüyle çözüleceği düşünülüyordu ancak zıttı bir 

durum ortaya çıkmış ve Papalık dinî zeminini güçlendirmesinin yanında muazzam bir 

ekonomik güç sahibi olmuş, malî kaynaklarını tahkim etmiş ve hayli güç kazanmış bir 

vaziyette Roma’ya dönmüştür. Yine Turan’ın kaydına göre Kilise devletini yarımadada 

daha etkili kılarken yarımada dışında ise Haçlılık düşüncesine kan kazandırarak 

Osmanlılara karşı hareketi mümkün kılmıştır.298 Bu düşüncelerin ne oranda gerçekleştiğini 

ileride göreceğiz. Diğer yandan yine Turan’ın kayıtlarına göre Suriye-Filistin’de kurulan 

Haçlı prensliklerinin Müslümanlar tarafından ortadan kaldırılmasından sonra Haçlı ruhunu 

canlı tutmaya çalışan Papalığın gözleri XIV.yüzyılda Batı Anadolu bölgesindeki 

gelişmelere dikkat etmekteydi ve Osmanlı gibi Aydınoğlu gibi beylikleri durdurmaktan da 

öte bu topraklardan atmayı kendine gaye edinmiş bu maksatla Aydınoğulları’na karşı 

girişilen 1348 İzmir saldırısı ve müteakiben Osmanlıları bu topraklardan atarak Doğu 

Roma’yı kurtarmak için Haçlı seferleri ilâmlarını yenilemişti.299Bu ifadeler önemli ve 

büyük oranda geçerli tespitler olmakla birlikte gördüğümüz ve göreceğimiz üzere Papalık 

malî olarak güç kazansa da gerçekten de genel olarak kıtada, özel olarak İtalyan 

                                                                 
295 Setton,K. (1976). a.g.e., 176-177. 
296 Russel, B. (2016). a.g.e., 303-309. 
297 Çoban, B.Z. (2007) . a.g.t., 89-90. 
298 Turan, Şerafettin. (1990). Türkiye-İtalya ilişkileri, İstanbul: Metis Yayınları, 192. 
299 Turan, Ş. (1990). a.g.e.,194; Uzunçarşılı, İ.H. (1947).a.g.e., 19. 



69 

 

yarımadasında siyasi olarak eski gücünü toparlayabilecek, Haçlı düşüncesini de eski 

tarihlerde olduğu gibi harekete geçirici olarak  ne oranda organize edebilecekti? Haçlılık, 

siyasî bir güç de elde etmek maksadıyla önemli bir politika olarak varlığını sürdürecek, 

kullanma çabaları ve girişimleri sürecektir ancak maksada ne oranda nail olabilecektir? Bu 

konuyu sarahatle anlamanın ileriki dönemler yani tezimizin devamında mümkün olacağı 

kanaatindeyim. 

Söz konusu dönemin mühim bir düşünür vasfına da haiz olan sefir Machıavelli’nin 

Avignon döneminde Papaların İtalya’da yönetimi nasıl devam ettirdiklerine dair verdiği 

bilgiler celb edicidir. O’nun kaydına göre Papa IX. Gregor kendisinden önceki Papaların 

da sahip bulundukları yönetim mantalitesiyle yarımadayı, Avignone’dan görevlendirerek 

gönderdiği sefirler ile yönetmeye çalışmıştı. Ne var ki bu sefirler daima açgözlü, 

tekebbürlü, hodbin ve hasis karakterleri sebebiyle insanları acı ve sefalete 

sürüklemekteydiler. Nihayetinde ise Papa 9. Gregor’un gönderdiği sefir Guglielmo di 

Nollet Floransa ahalisinin kıtlık sebebiyle muzdarip olduklarını bilmesine rağmen 

Toscana’yı hükmüne almaya çalışması neticesinde ürün alamama olasılığın ortaya 

çıkarmıştı. Floransa ahalisini açlıktan mütevellit perişan ve korumasız bulacağı zehabına 

kapılmış ve büyük bir ordu ile saldırı düzenlemiş, erdemden yoksun askerlerin bu 

noksanlıkları sayesinde Floransa ahalisinin 130.000 Floransa altı ödeme tekliflerini kabul 

edip, saldırıyı sonlandırmışlardır. Bunun neticesinde ise Papalığa karşıt olan şehirlerin 

sayısında artış husule gelmiş, Papalığa karşı üç yıl sürecek bir isyan başlamıştır. Sekiz 

şehrin ittifakıyla bir ordu kurulmuş, harp vaziyeti 1378’de yılında Papanın ölümüyle son 

bulmuştur. Ancak bundan önce Papanın aforoz kararı gözardı edilip tanınmamış, Kilise 

mülklerine el konulmuş, din adamları kuvvet yoluyla görevleri yaptırtılmıştı ve bu müttefik 

şehirler “Kutsal Sekizler” olarak anılmışlardır.300 Daha önce de ifade ettiğimiz üzere gibi 

Papalık yalnızca Fransa dışında değil kurulduğu ve meskûn bulunduğu İtalyan 

yarımadasında dini yetkesi cihetinde dahi zaaf halindeydi ve bu durum kısa zaman 

içerisinde de düzelmeyecekti. Papalığın “dinsiz” Osmanlılara karşı hararetli politikasını bu 

yönü ve siyasi cihetiyle de değerlendirmek oldukça önemli görünmektedir. 

Papa Gregor’un 1378 yılında ölümü üzerine kardinal çoğunluğunca Papa seçilmesi 

kuralının da etkisiyle bir Papa seçilememiş, İtalyan bir papa isteyen Romalıların etkisiyle 

                                                                 
300 Niccolô, Machıavelli. (200-). Filoransa'da komplolar ve karşı komplolar tarihi. (Çev. A.Berna Hasan). 
İstanbul: Özne Yayınevi, 134-135. 



70 

 

 

Bari Başpiskoposu, VI.Urban (1378-1389) adıyla Papa seçilmiştir. Papa Urban’ın yeni bir 

kardinaller kurulu meydana getirmesi “Büyük Bölünme” yi (Great Schism)  yani birden 

fazla Papanın varlığı dönemini başlatmış ve bu durumun mevcudiyeti kırk yıl sürmüştür. 

İlaveten Papanın, papalığı merkezileştirmesi ile yerel kiliselerin otonomisini tümüyle 

ortadan kaldırmak istemesi ve Avignon dönemindeki müsrif tutumun devamı da bu 

duruma menfi yönde etkide bulunmuştur. Papanın faaliyetleri üzerine birçok kardinal hatta 

Papa hariç tüm kardinaller kurulu bir süre sonra Anagni şehrine yerleşmiş, 1378 yılında 

“Decleratio” bildirgesiyle Urban’ın papalığının geçersiz olduğunu ve Papalık makamının 

boş bulunduğunu ilan etmişlerdir.  Müteakiben Fondi Dükü’ne ait malikânede biraraya 

gelerek VII.Clement (1378-1394)’ adıyla yeni bir Papa seçildiği duyurulmuşsa da o 

VI.Urban tarafından aforoz edilmiştir. 

Bu olaylara ek olarak Papalığa bu dönemde İngiltere Krallık sınırlarından sert bir eleştiri 

gelmiştir. Papa’nın siyasi otoritesine keskin bir üslup ile karşı çıkan ve eleştirilerde 

bulunan İngiltere Oxford Üniversitesi Tanrı bilimcisi John Wycliffe (1320-1384), 

egemenliğe meşruiyet verenin hakkaniyet olduğunu ve din adamlarının bu vasıftan 

olmamaları durumunda egemenliklerinin de olamayacağını, Petrus’un halefleri Papaların 

İsa ve halefleri gibi gayrı varsıl yaşaması gerekirken refah içinde yaşamalarının yalnız 

kralın izni neticesiyle mümkün olabileceğini savunmuştur. Esasında bu tepkisi siyasi 

mahiyet taşımaktaydı ve İngiltere’de krallık,  Papalığın topladığı vergilerden muaf olmak 

istediğinden Papalık mahkeme için çağırdığında O’nu korumaya aldı. Gücü pekişen 

Wycliffe 1379 yılında bu dünyada esas Tanrı vekâletinin sahibinin Kral olduğunu ve 

dolayısıyla Papalığın atama yetkisinde bulunana piskoposların atanması yetkisinin Krala 

ait bir hak vasfını taşıdığını yani piskoposların kralın hükmünde olması gerektiğini 

savundu. Papalık ise O’nu Padovalı Marsilius’un tezlerinden etkilenmekle itham 

etmekteydi. Büyük bölünme zamanında ise Wycliffe Papa’nın “Deccal” olduğunu 

söylemiş ve bu tarihe kadar Constantin Bağışı’na onay vermiş olan Papaların da kâfir 

olduğunu ilan etmiştir. Wycliffe’nin daha sonra yoksul rahiplerden oluşan bir tarikat 

kurması keşişlerin desteğini yitirmesiyle neticelendi. Wycliffe bundan sonraki iddiasında 

ise Efkaristiya ayininde bulunduğuna inanılan töz-dönüşümü reddetmesi üzerine krallık 

O’na susmasını emretti. Çünkü bir süre sonra İngiltere’de önemli bir köylü ayaklanması 

vukua geldi. 1366 yılında Papalığın aforoz ettiği Wycliffe 1384 yılında öldü ve takipçileri 

olan “Lollardlar” krallık tarafından katliam yoluyla susturuldular. Ancak kral II.Richard’ın 

Bohemyalı olan eşi vasıtasıyla burada da dikkat çekti ve bu düşünceler Bohemya’da Jean 



71 

 

Huss tarafından yayıldı.301 Aslında Wycliffe’in krallığın iman esasları sınırlarına kadar 

konuşmasına izin vermesinin de etkisiyle “Constantin Bağışı”na karşı çıkışında siyasi bir 

yönlendirme olduğu açıktır. İngiltere Krallığı’nın Papa’dan piskoposların atanması hakkını 

elde etmek maksadıyla araçsallaştırmış olması mütalaya uygun görünmektedir. 

Jean Hus, John Wycliffe’den çok etkilenmişti. Wycliffe Papalığın deccal tarafından 

oluşturulmuş bir kurum olduğunu, inananların yegâne kılavuzunun Kutsal Kitap olduğunu 

savunmuştu. Jean Hus da Bohemya’da piskoposlukların rezilliklerine karşı sert eleştiriler 

yöneltmiş Papa XXIII. Jean’ın, kendisine biat etmeyen Napoli’ye karşı kutsal bir sefer ilan 

edip iştirak edenlere Endüljans verilmesini protesto ederek Papanın dikkatini üzerine 

çekmesine yol açmış ve yargılanmak üzere çağırıldığı 1415 Constanca Konsili’nde 

görüşlerinden vazgeçmeyi reddetmesiyle heretiklik sebebiyle mahkûm edilerek 

öldürülmüştür.302 İmparator da buna karşı çıkmamıştır. Fakat görüşleri Bohemya’da 

silinmemek üzere yayılmıştır. Bu vaka ilerde ele alacağımız bu konsilin itibarını artıran bir 

etken olmuştur.303  

Osmanlıların faaliyetlerine yeniden baktığımızda Sultan Murad’ın 1389 yılında vefatı 

sonrası Sultan Bayezid’in (1389-1402) yönetime geçtiğini görürüz. Sultan 1393-1395 

yıllarındaki faaliyetleri ile Balkan bölgesinde önemli kazançlara hâsıl olmuş ve Bulgar 

toprakları tamamıyla Osmanlı hükmüne alınmış, Eflak metbû kılınmış Macar sınırları 

aşılmış ve yeni bir donanmanın meydana getirilmesi, menfaatleri tehdit altında bulunan 

Venedik ile Macaristan’ı birbirine müttefik kıldığı gibi Macar Kralı’nın Papalığa 

başvurmasına yol açmıştır Papa IX. Bonifacius (1389-1404) kutsal savaşa çağrı yapan bir 

“bulla” yı Hıristiyan ülkelere göndermiştir.304 Diğer yandan Sultan Bayezid 1394 yılında 

İstanbul’u kuşatmış, Doğu Roma İmparatoru da Macarlardan yardım istemiş, şehri 

Venedik hâkimiyetine bırakmayı dahi düşünmüştü.305 Kesin olarak 1394’de başladığı 

anlaşılan İstanbul kuşatması zaman zaman gevşetilmiş de olsa 1402 yılına kadar sürecektir. 

Doğu Roma’nın Türkler’in eline düşeceği korkusunun artması İmparator II.Manuel’i 

öncelikle Papa olmak üzere kıtadaki krallardan daha ısrarlı bir biçimde yardım dilemeye 

zorlamıştı. Türklere karşı bir ittifak oluşturulması eğilimi güç kazanırken İstanbul’un 

                                                                 
301 Russel, B. (2016). a.g.e., 309-313; Güngör, C. (2016). a.g.e., 77. sayfadaki 26 nımaralı dipnot. 
302  France, J. (2005).a.g.e., 280-281’de Huslar ile ilgili bilgilere ulaşılabilir. 
303 Dvornik, F. (1990), a.g.e., 53. 
304 Cardini, F. (2004). a.g.e., 133; İnalcık, H. (2016).  a.g.e., 67-68.       
305 İnalcık, Halil, Bayezid 1, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.5, S.231-234, 1992. 



72 

 

 

kuşatılmasından mütevellit yalnız bu şehirde değil Ege’de ve Karadeniz’de ticari 

vaziyetleri menfi yönde etkilenen Ceneviz ve Venedik de bu ittifaklı teşebbüslerine ilgi 

göstereceklerdir.306 Maksat, katılım yönlerinden 1095 itibariyle gerçekleştirilen Haçlı 

seferleri mahiyetini taşıyan son sefer olduğu ifade edilen Niğbolu Muharebesi,307 Niğbolu 

Kalesinin kuşatılması sonucunu vukua getirmiştir. Papa IX.Bonifacius ve Avignon’da 

bulunan Anti-Papa XIV.Benedictus Haçlı seferini destekleyen fermanlar ilâm 

etmişlerdir.308 Osmanlı ilerleyişine son vermek ve İstanbul üzerinden Kudüs’e ulaşmak 

hayalleri taşıyan Burgond ve çeşitli düklüklerden katılımlı bir grup, Osmanlı kuvvetlerinin 

karşısında yer almakta idi. 10.000 Fransa, 6.000 Kutsal Roma, 1.000 İngiltere’den 

katılanlar yanında İtalyan devletleri, Lehistan, Bohemya bölgelerinden 13.000 ve Macar 

ordularından 60.000 kişilik birlikten müteşekkil olmasının yanında Rodos şövalyelerinin 

Tuna kıyısına gemi tedariki bulunuyordu. Neticede Niğbolu’yu kuşatan kuvvetler akamete 

uğratıldılar. Niğbolu kuşatmasından sonra 1395 yılında inşa edilen Güzelcehisar ile paniğe 

düşen İstanbul kuşatması sıklaştırıldı.309 Bu savaşta Osmanlılar ile barış durumunu 

bozmaktan sakınan Sırplar yer almamıştı. Macar Kralı Sigismund’un elçileri ve mektupları 

ile yüzyıl savaşlarında310 anlaşma ile barış dönemine girilmişti ve Fransa, Kutsal Roma 

içerisinden Hohanzel kontu, Pfalz elektörü, Mümpelgrad ve Cilly kontu ve bazı Alman 

vasalları bu savaşa katılanlar arasında yer almaktaydı. Fransa Kralı VI.Charles’ın Revers 

kontu ile gönderdiği bölük,  teçhizi en iyi ve kalabalık bordu gurubunu teşkil ediyordu.311 

Halil İnalcık abartıldığı kadar büyük bir ordu mahiyeti taşımadığını312, Feridun Emecen ise 

hayli büyük bir kuvvet olduğunu313 kaydetmiştir. Peki, bu bir Haçlı Seferi mahiyetini ne 

kadar taşıyordu?  Neden bundan evvelki çağrılar ve İmparator’un ülkelere yardım aramak 

maksadıyla gerçekleştirdiği geziler akamete uğramıştı?  İfade edilegeldiği gibi Fransa 

yüzyıl savaşı vuku bulur haldeyken 10.000 kişiden mürekkep bir ordu toplama noksanlığı 

taşıyamazken aralıklarla da olsa yüzyıl savaşlarını nasıl yürütmüş, bu vaziyet görmezden 

gelinse dahi yüzyıl savaşlarında olmayan Kutsal Roma-Germen İmparatorluğundaki 

elektörler neden yardım etmemişlerdi? Bu yardım Bulgaristan için miydi yoksa neredeyse 

                                                                 
306 Turan, Ş. (1990). a.g.e.,214. 
307 Emecen, Feridun, Niğbolu Savaşı, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.5, S.231-234, 2007; Faroqhı, Suraıya, (2012). 
Osmanlı İmparatorluğu Tarihi, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, 34. 
308 Emecen, F. (2015). a.g.e., 83. 
309 Jorga, N. (2009). a.g.e., 266-273;  Emecen, F. (2007). a.g.m., Hammer, J.(2008). a.g.e., 83-87; Uzunçarşılı, 
İ.H. (1947). a.g.e., 149-155. 
310 Fransız kral VI.Phılıp(1328-1350) Aquitaine İngiliz dükalığına hakim olmak istemesiyle yüz yıl savaşları 
başlamıştır.Bkz: Lindberg, Carter. (2014).a.g.e., 32.  
311 Zinkeisen, J. W. (2011). a.g.e., 217-222. 
312 İnalcık, H. (2016).  a.g.e., 69. 
313 Emecen, F. (2015). a.g.e., 84. 



73 

 

tüm çevresi kuşatılmış vaziyette bulunan İstanbul’un kuşatılmasından mıydı? Zinkeisen, 

Kosova savaşından sonra Sultan Murad’ın ölümünün Osmanlıların mağlubiyet haberi 

olarak yayıldığını ve etkisinin bulunduğunu, VI.Charles’ın da katıldığı ayin ile bu durumun 

kutlandığını kaydetmiştir.314 Bunun yanında araştırmalarımız neticesinde Fransa ve 

İngiltere’de de bulunan ve çeşitli hanedanlarla bağ kurmuş Anjou Hanedanı’nın 

Macaristan’da 1342-1382 döneminde hâkim olmuş olması315 ve mevcut kral Sigismund’un 

önceki kral I.Lajos’un kızı ile izdivaç kurması neticesinde Macar Krallığı ile bağ kurup 

bazı topraklarda da hak sahibi olduğu bilgisine ulaştık. Buna ilaveten kral Sigismund’un 

babası IV. Karl 1355 yılında Kutsal Roma-Germen İmparatoru, 1365 yılında Burgond 

Kralı olmuştu.316 Kral Sigismund’un Osmanlı tehlikesi ile yüzyüze kalmasının yanında 

Balkan bölgesindeki isteklerinin Osmanlıların hâkimiyetine geçmiş olması kaygısının bu 

birliği meydana getiren kuvvetli bir etmen olduğu kanaatindeyiz. Zira daha sonra Anjou 

Hanedanı Macaristan yönetiminden düşecek ve Osmanlılara karşı bir daha buna benzer bir 

sefer gerçekleşmeyecektir. Kral Sigismund da daha sonra Kutsal Roma İmparatoru 

olacaktır.317  Alman prensliklerinden de bir daha bu yönde bir katılım olmayacağına dikkat 

çekmek gerektir. Bu bilgilerin yanında Dobruca’nın 1395 yılında Osmanlı hâkimiyetine 

alınması sonrası Kral Sigismund kıtadaki prenslere yardım etmeleri için çağrı gönderdiği 

de bilinmektedir.318 Bu papalığın rolünü hafifsemekten ziyade tarihî durumu olabildiğince 

görmeye çalışma, anlama uğraşının nacizane bir ifadesidir. İlaveten Batı’da oluşan  “Grand 

                                                                 
314 Zinkeisen, J. W. (2011). a.g.e.,218-222. 
315 Eckhart, Ferenc, (2010).  Macaristan tarihi. (Çev. İbrahim Kafesoğlu). Ankara:TTK, 81-90.  
316 https://global.britannica.com/biography/Sigismund-Holy-Roman-emperor  Erişim Tar: 07.08.2017;  
Galati, Fisher. (1992). Türk cihadı ve Alman Protestanlığı 1551-1555. (Çev. Nevâl Öke). İstanbul, Türk 
Dünyası Araştırmaları Vakfı, 9-10. 
317 IV.Haçlı seferi sonra İstanbul’da yeniden 1261 yılında kurulan Bizans hakimiyeti sonrası 1266 yılında 
Napoli ve Sicilya’ya hakim olan bu hanedanın Balkanlarda bazı yerlerde hakimiyeti de söz konusuydu ve 
hedefi Bizans’ın hakim olduğu bölgelere hakim olmak olup Papalık ile union bağını siyasi sebeple kuran 
Mikhail 8’in bu siyaseti Papalığın Anjou hanedanını Bizans üzerine saldırmaktan alıkoyuyordu ancak Anjoular 
Balkanlarda Sırplar, Bulgarlar başta olmak üzere Bizans rakipleri ile ittifak kuruyor, Bizans aleyhinde 
faaliyetlerde bulunuyorlardı. 1281 yılında Papa olan Fransa yanlısı Papa Martinus ile birlikte Fransa daha 
rahat hareket etmeye başlamış 1281 yılında Venedik ile Paleologos hanedanının gaspına karşılık vererek 
Roma İmparatorluğunu ihya etmek üzerine anlaşma akdetmiş ancak Bizans’ın  Palermo’daki huzursuzluktan 
istifade ederek isyana katkı sağlaması sonrası Anjoular İtalyan yarıadasındaki hakimiyetlerini kaybetmişlerdi. 
Bkz: Ostrogorsky. (2015), a.g.e.,415-430; Bu hakimiyet dönemi miras olarak Fransa’nın 1494 yılında İtalyan 
yarımadasında Napoli’ye saldırmasının da tarihi neşetini teşekkül edecektir. İlaveten 1340’lı yıllarda 
Balkanlarda Anjou hanedanı ile bağlantılı Valois hanedanının faaliyetleri, valileri olacaktı. 1308 yılında ise 
izdivaç sebebiyle Bizans tacı üzerinde hakkı olan Valois hanedanı eşi Catherina’nın ölümüyle bu hakkı 
kaybedecektir. Bkz: Ostrogorsky. (2015), a.g.e., 456-8/ 470 ; Fransa kralı Güzel Phılıppe Doğu Roma’yı 1307 
yılında ele geçirme planı yapmış, Papa 5.Clement engel olmaya çalışmış nihayetinde ise 1314 yılında bu 
düşüncesini bir kenara bırakmıştır. Bkz: Uzunçarşılı, İ.H. (1947).a.g.e., 42-43; Yanısıra 1398-9 yılında Doğu 
Roma imparatoru Manuel Fransa kralına  Doğu Roma taht ve tacını satmayı teklif etmiş kral mareşal 
Boiccicaut ile küçük bir kuvvet göndermişti. Bkz: Ostrogorsky. (2015), a.g.e., 511.  
318 Setton,K. (1976). a.g.e., 342. 

https://global.britannica.com/biography/Sigismund-Holy-Roman-emperor


74 

 

 

Turk” algısını da açıklamaya bir nebze daha yardımcı olacaktır zira Niğbolu’da sıradan bir 

kuvvet değil kıta içerisine İngiltere, Fransa’da varolan bir kısmında yönetimde bulunan 

güçlü bir hanedan ile Kutsal Roma içerisindeki bir takım hanedanlar birlikte mağlup 

olmuşlardır. Fransa Kralı ile akrabalığı bulunan Eu Kontu, Saint Paul, Monturel, Sampi 

beyleri ve pek çok ünlü şövalyenin katılmış olması319  bilgisi de önemli bir detaydır. 

Çünkü bu ve sonraki birkaç yüzyılda kıta içerisinde hanedan evlilikleri yoluyla hâkimiyet 

alanını genişletme önemli bir olgudur. Bu cihetten değerlendirildiğinde Osmanlıların 

Niğbolu’da mağlubiyeti, söz konusu hanedan ve bağlı hanedanlara önemli bir hâkimiyet 

sahası sağlayacak idi. Bunun yanında iki Papalığın yandaşlarının da kendi otoritelerini 

güçlendirmek istediklerinden hareket edildiğini mütalaa etmek mümkündür. 

Papalık; Niğbolu’daki hezimetin ardından vaizlerini görevlendirmiş ve onlar da heyecanlı 

konuşmalarla insanları harekete geçirmeye çalışmışlardı fakat Setton’a göre bu dönemde 

“Büyük Schizm” yani birden fazla Papalık mevcut bulunmakta olup bu durum Papalığın 

gücünü daha fazla tüketen bir nedeni teşkil etmekteydi. Diğer Papa XIII. Benedict ise 

Doğu Roma’ya mektup göndererek yapması gerekenin İspanya’dan yardım istemek 

olduğunu salık vermiş, kendi safına çekmeye çalışmıştır.320 Buna karşılık 1399 yılında 

Fransa’dan hareket eden Mareşal Boiccicaut321 yönetiminde bir küçük filo Osmanlı 

filosunu vurarak İstanbul’a girmiş ve Güzelcehisar bölgesinde önemsiz faaliyetlerde 

bulunup çekilmiştir. Bu da iki Papalığın(Fransa-Kutsal Roma+İngiltere) ufak bir rekabeti 

gibi telakki edilmeye müsait görünmektedir. 

 İmparator II.Manuel Niğbolu yenilgisinden sonra gücü artan Osmanlılara karşı yardım 

bulmak için Venedik, Ceneviz, Fransa, İngiltere’ye gitmişti322 ki 1402 yılında Yıldırım 

Bayezid’in Ankara Savaşı yenilgisi ise Fetret Dönemi’ni,  Bizans’ın nispeten rahat hareket 

edebilmesi ve birçok bölgeyi yeniden hâkimiyeti neticesini getirmişti.323 

Buraya kadar ele aldığımız bilgilerden sarahatle göründüğü gibi Avrupa’nın muayyen 

krallıkları Papalığın siyasi otoritesini yıkmaya çalışan düşünceler ifade edenleri korumuş 

                                                                 
319 Zinkeisen, J. W. (2011). a.g.e., 220. 
320 Setton,K. (1976). a.g.e., 370-371. 
321 Hıristiyan tarikatlarının tamamının biraraya getirilip yeni bir tarikat kurularak kutsal seferler yapılacağı 
yönünde istekleri olan bir hayalperestti. Bkz: Cardini, F. (2004). a.g.e., 132-133. 
322 Setton,K. (1976). a.g.e., 369; Zinkeisen ve Jorga bu iki olayın 1396 yılında olduğunu kaydeder.Bkz: 
Zinkeisen, J. W. (2011). a.g.e., 240-244; Jorga, N. (2009). a.g.e., 266-273. 
323 İnalcık, H. (2016).  a.g.e., 72. 



75 

 

ve teşvik etmişler ancak krallıkta meydana gelen sarsıntılar söz konusu olduğunda bu 

hareketlerin önünü kesmişler, piskoposluklara atama hakkını aramış aynı zamanda 

Papalığın ve temsil ettikleri dinin esaslarına dokundurmayarak maksatlarının siyasi olarak 

Papa’dan bağımsızlık olduğunu göstermişlerdir. Yani bir dönem Papalık her ne kadar 

Avignon’da Fransa kralı hükmü altında olsalar ve daha sonra çıksalar da daha sonra iddia 

edemeyecekleri şekilde krallar üzerinde siyasi iddialarını kaybetmişlerdir. Yukarıda yer 

verdiğimiz gibi Kenneth Setton, Niğbolu sonrasında Papalığın çağrılarının Büyük Schizm 

sebebiyle maksadına ulaşamadığını kaydetmiştir. Ancak Niğbolu harbi öncesinde de bu 

durum mevcuttu ve Schizm’e rağmen çeşitli ülkelerden katılımın gerçekleştiğine yer 

verdik. Bu durum da Papalığın çağrısının yahut Macar Kralının hanedan bağlarının 

etkilerinden hangisinin bu ordunun biraraya gelmesinde daha baskın olduğuna dair bir 

fikir, bir karine sunar gibidir. Peki, Papalığın mevcut durumu kendini siyaseten tecrit 

edeceği anlamına mı gelmektedir?  

3.2. XV. Yüzyıl 

Geraud Poumerâde Papalığın XV. yüzyılda kendisini “evrensel ruhanî çoban” olarak 

gördüğünü ve bundan böyle hükümdarlar üzerinde otoriteye sahip bulunduklarını iddia 

etmedikleri tespitinde bulunup ruhanî cihetiyle eylemde bulunduğunu ifade etmiştir. Bu 

yüzyılda siyasi olarak hükümdarlar arasında aracı vasfıyla hareket ettiklerini ve 

Osmanlılara karşı kutsal savaşı gaye edindiklerini, Hıristiyanların birarada olduğu bir yapı 

için çalıştıklarını ifade etmiştir.324 Fakat gördüğümüz üzere hükümdarlar üzerinde otorite 

iddia edebilecek, etmesi durumunda kabul ettirebilecek güce, kendisine(Papalığa) isnaden 

siyasî otoritesinin kendi otoritesinin üzerinde bulunduğunu kabul edecek bir krallığın 

varlığına sahip değildir ve Osmanlılara karşı bir seferi, bu yolla da krallıkların bir araya 

gelerek harekete geçmeleri isteği ve akameti ile ortaya çıkan bu noksanlığı Osmanlılar 

üzerindeki siyaseti ile daima yamamaya çalışacaktır ki buna yer vereceğiz. Bundan önce 

gördüğümüz üzere kıtadaki krallıkların maksat ve isteklerinin farklılıkları siyasi 

faaliyetlerde de farklı tutumlara yol açmış ve bu vaziyet Papalığın da farklı yani çift başlı 

bir yapıya girmesine de etki yapmıştır. Öyle görünmektedir ki Papalık bu kralların 

Hıristiyanlıkları cihetine seslenip Osmanlıların Müslümanlığını işaret ederek tümüne bir 

gaye, Haçlılık, Papanın önderliğinde olduğu bir maksat tayinine çalışmaktadır. Bu yolla da 

                                                                 
324 Poumarêde, Gêraud. (2010). Haçlı seferi'ne son çağrı: Yeniçağ Avrupası'nda Osmanlı imgesi. (Çev. İsmet 
Birkan). İstanbul: İletişim, 190-191. 



76 

 

 

Doğu’ya dikkat kesilmelerini istemekte, kendi otoritesini bu kralların siyasetinden uzak 

tutmak istemekte gibidir. 

Bu yüzyılda Papalığın Osmanlılardan ziyade kıtadaki krallardan çekindiği hatta 

korktuğunu ifade etmek mübalağa olmasa gerektir. Bu krallara daima Osmanlıları işaret 

etmek suretiyle kıtada XIV.yüzyıla dek sürdürdüğü siyasi otoritesini sürdürmeye 

çabalayacaktır. Mesela Osmanlılara karşı daima destek verdiği Macaristan’da; 1404 yılında 

Kral Sigismund Papalığın ülkesindeki piskoposları seçmesinden rahatsız olup Papalığa 

karşı gelmiş ancak Papa’nın tacını giydirmesi yani inananlar nezdinde meşruiyetini 

kanıtlaması için tutumunu değiştirmek durumunda kalmıştı. Bu duruma Bohemya 

bölgesinde Çek ahalisinin, Jean Hus’un takipçileri olan Hussitler karşısında başarı 

sağlayamaması da eklenmiştir.325 Bu vaziyet bir anlamda Papalığa hem siyasi hem dinî 

cihetle muhtaç olmakla açıklanabilir ki Macaristan Osmanlılar karşısında kimi zaman 

önemli olan Papalık maddi yardımına da dayanmakta ve bu üç veçheden kaybedilmemesi 

gereken bir ilişki mahiyetini taşımaktaydı. Bununla birlikte Papalığın da Macaristan’dan 

önemli yardım beklentileri olmuştu. Napoli Kralı 1400 yılı itibariyle Roma’ya hâkim 

olmuştu ve Papa XXIII.Giovanni Napoli Kralı’ndan kurtulmanın devasını Macar Kralında 

görmüş ve 1410 yılında Kral Sigismund’un(Alman Kralı326(1411-1437)  )  İmparator 

seçilmesi için mühim bir gayret sarf etmişti.327 

1402-1413 yılları arasında Yıldırım Bayezid’in veliahtları arasında vuku bulan iç 

mücadele-varisler çatışması328,  Osmanlı ilerlemesine sekte vurmasının ötesinde, 

gerilemesine yol açmış, yeniden kurulan Anadolu Beylikleri ile Bizans İmparatorluğu bu 

mücadeleyi menfaatleri doğrultusunda yönlendirmişlerdir. Osmanlı saltanatındaki bu çok 

başlı dönem 1413 yılında hâkimiyetini tesis eden I.Mehmed ile (1413-1421) son bulmuş, 

Sultan Mehmed’in hükümdarlığı ise ağırlıkla Fetret döneminde meydana gelen aksaklıklar 

ve dağınıklığı toparlamak, devleti hâkim otorite kılmak faaliyetlerinde bulunmakla 

geçmiştir. I.Mehmed’in saltanatına dek yani Fetret Dönemi’nde yani aşağıda ele 

alacağımız zamana dek Papalığın Osmanlılar aleyhine bir faaliyeti hâlihazırdaki 

                                                                 
325 Eckhart, F, (2010). a.g.e., 92-93. 
326 Bkz: https://www.britannica.com/biography/Sigismund-Holy-Roman-emperor Erişim Tar: 08.08.2017. 
327 Niccolô, M. (200-). a.g.e., 56-57. 
328 Bilhassa Osmanlı dönemindeki “taht kavgası” nitelendirmesinin uygun olmadığını  “varisler çatışması” 
ifadesinin daha yerinde olduğu kanaatindeyim. Zira taht kavgası; yönetim için ortaya çıkanların 
bulunduğunu ifade etmekle birlikte Osmanlı tarihinde genel olarak görüldüğü üzere bu yönetim 
iddiacılarının padişah-imparatorların varisleri-çocukları olduğunu daha açık anlatmaktadır. İlaveten “taht 
kavgası” oldukça indirgeyici bir nitelendirme gibi durmaktadır. 

https://www.britannica.com/biography/Sigismund-Holy-Roman-emperor


77 

 

bilgilerimize göre bulunmamıştır. Nitekim buraya kadar ele aldığımız olaylara bakıldığında 

Papalığın girişimleri ekseriyetle Hıristiyan devletlerin yardım isteği neticesinde ve en kritik 

dönemlerde gerçekleşmiştir. Bilhassa fetret devrinde Papalığın neden bir faaliyete 

girişmediği sorusu akla ilk gelen sorulardan birini teşkil etmektedir ki buna ilgili kısımda 

yer verilecektir. 

Tüm kıtada XV.yüzyılın başında yekpare bir Hıristiyan dünyası bir tarafa yekvücut bir 

Papalık dahi bulunmamaktaydı. İtalyan devletlerinin çoğu, İngiltere, Kutsal Roma, 

Macaristan ve İskandinavya’da VI. Urban; Fransa, Naples, İskoçya, Aragon, Kastilya’da 

VII.Clement Papa olarak kabul edilmiş vaziyetteydi.329 Bu vaziyet Haçlı seferleri adı 

verilen saldırılar dönemindeki Müslüman devletlerin içerisinde bulunduğu duruma 

benzetilmeye uygundur ve Osmanlıların bilhassa ilk yüzyılındaki savaş ve fetihlerini 

“gaza” ideolojisine dayandırmalarının yalnızca ideolojik ve retorik olmadığını, benzer bir 

durum değerlendirmesinde bulunduklarını düşünmek de (en azından bu yönde yorumda 

bulunmak) mümkündür. Osmanlılar ve önceki siyasi oluşumlar ile bu oluşumlara destek 

sunanların yalnızca ganimet isteği ile hareket etmediklerini ve tarihî bilgilerden gelen bir 

akla sahip olduklarını düşünmemek, Papalığın ve Hıristiyanların vaziyetinden bîhaber 

bulunduklarını iddia etmek için herhangi bir neden görememekteyiz. Ancak bu kör bir 

nefrete dayanan, siyasi duruma uymayan yalın kılıç savaşmak anlamında da değildir. 

Burada Osmanlıların bilhassa kuruluş devrinde kılıç kadar akıl devleti olduğunu ifade 

etmek zaruri görünmektedir. Papalık gibi Osmanlıların politikasını da biçimlendiren salt 

dinî cihet ve etmenler değildi. Bu olgunun ifadesi konumuzu daha anlaşılır kılmak 

bakımından önem arz etmektedir. 

XV. yüzyılın başında Avignon’da Fransa ve taraftarları, Roma’da İngiltere ve 

taraftarlarının biat ettikleri Papa(lar) bulunmaktaydı. Nihayetinde 1409’da bu vaziyete son 

vermek maksadıyla Pisa’da konsil toplanmış fakat iki Papalığın kardinallerinin anlaşması 

mümkün olmadığı gibi bu konsilden yeni ve üçüncü bir Papa, V. Alexander (1409-1410)  

ortaya çıkmıştır. XXIII.John (1410-1415) ise onun halefi olacaktır. 1410 yılında Roma’da 

XII.Greory,330 Avignon’da XIII.Benedict ve Pisa’da XXIII.John aynı anda Papa olarak 

faaliyette bulunmaktaydılar. Fakat bu durumun devam etmeyerek nihayet bulmasını temin 

etmek için Constance Konsili (1414-1418) toplanır ve üç Papa da görevden ayrılarak ve 
                                                                 
329 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 90. 
330 Bu tarihe dek Roma Papaları: 9.Boniface,(1389-1404) 7.Innocent,(1404-1406)12.Gregory(1406-1415) 
Avignon’da13.Benedict(1394-1423). Bkz: Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 90-92. 



78 

 

 

azledilerek Colonna ailesinden V.Martin (1417-1431) Papa olarak kabul edilerek her 

ülkeden 6 kardinalinin bulunduğu kardinallik kurulu oluşturulur.331 Konsilin sonunda Papa 

Martin; kardinallerin seçimi, idari ve mali konularda krallara tavizler veren anlaşmalar 

imzalamıştır.332 Ek olarak burada hâlihazırdaki konsil gibi bir “Genel Konsil”in333 

Papa’dan üstün olduğu da kabul edilmiştir. Bu suretle her ne kadar tek Papa hâkim kalsa da 

Papa otoritesi üzerinde bir otorite tesis edilmiştir.334 Bu şu anlama gelmektedir ki Papalık 

sınırlarını aşması halinde bir konsil tarafından sınırları içerisine itilecektir. Bu da bizim 

Papalığın bundan sonraki tarih dilimindeki faaliyetlerinde kralları doğrudan hedef 

almaktan kaçınacağını gösterileceğini ifade etmemize olanak vermektedir. Peki, Papalık 

kendini siyasi olarak tecrit mi edecektir?  Papalığın siyasi olarak kendini ifadesi diğer 

krallar üzerinde hâkimiyet iddiasında bulunmakla gerçekleşmeyecekse de Osmanlılar, 

Papalığın kıta içerisindeki en güçlü siyasi argümanı olacak, sahip bulunduğu dinî cihetini 

siyasi vasfının üzerinde tutarak kıta içerisindeki siyaseti biçimlendirmeye, krallara ne 

yapacaklarını göstermeye çalışacaktır. Her ne kadar yaptığımız araştırmalar neticesinde 

Papalığın gücünün bu dönemde olmadığına dair bilgiler olsa da bu ifade Papalığın Osmanlı 

kuvveti üzerine savaş politikası cihetinden bakıldığında bu yönde görünmemekte, 

Osmanlılar ve faaliyetleri Papalara siyasi ve daha çok malî otoritelerini sürdürdüğünü 

kanıtlamaktadır. Bu durumun kabil-i izahı aşağıda yer verilecek bilgilerle ele alınmaya 

çalışılacaktır.  

Constance Konsilinde alınan karar uyarınca yeni Papa IV. Eugene (1431- 1447)   1431 

yılında Basel konsilini Kardinal Julius Cesarini335 liderliğinde toplamıştır. Bohemya’da 

meskûn husçular kral Sigismund’un(1411-1437) otoritesini kabul etmemekteydi ve kral 

onlara bu konsil vasıtasıyla vaazda bulunup, cemaat oluşturabilme, kilisenin malvarlığının 

sınırlandırılması gibi hakları veren  “ Comp actata de Prague” kararnamesini kabul ile 

sükûneti tesise çalışmaktaydı. Konsil, Papalığa başvurma hakkında sınırlamalar getirmenin 

yanında Papalığın herhangi bir vergi koymasını yasaklama kararı almış, Papa kararları 

                                                                 
331 Niccolô, M. (200-). a.g.e., 57-58;  Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 91-92. 
332 Dvornik, F. (1990), a.g.e., 54. 
333  Genel konsil düşüncesinin temeli bir kişi olarak Papa’nın yanılabileceği buna karşın Kilise’yi tümüyle 
temsil eden konsilin yanılamayacağı anlayışından ileri geliyordu ve bu XIV.yüzyıldan beri düşünülmekteydi. 
Papa kusurlu davranır ve Kilise’ye zarar verecek davranışlarda bulunursa yetkilerini kaybederdi. Bkz: 
Dvornik, F. (1990), a.g.e., 50-51. 
334 Burckhardt, Jacob. (1974). İtalya’da Rönesans kültürü. (Çev. Bekir Sıtkı Baykal). Ankara:Yatılı Bölge Okulu 
Döner Sermayesi, 162; Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 91 
335 Toplantı başlamadan evvel  Hussitlere karşı başlatılan kutsal seferde görev almış, başarısız olunmuş, 
dönerek konsile devam etmiştir. Bkz: Dvornik, F. (1990), a.g.e., 55. 



79 

 

protesto etmiştir.336 Diğer bir mesele olarak, Doğu Roma kilisesinin Kilise ile 

birleşmesinin mümkünatı toplanacak genel bir konsilde görülmüştü çünkü konsil pek çok 

krallığın kardinal temsilcisinin yer aldığı bir teşekkül mahiyetindeydi. Papa Eugene bunun 

için Doğu Roma’nın konsilin İtalyan yarımadasında olması isteklerinin sağlanabilmesi 

maksadıyla Basel Konsilini Ferrare’ya taşınmasına karar vermişti. İmparator da onu 

desteklemiştir. (Bu imparatorun Macar kralı da olduğu ve dinî birleşme sonrası 

Osmanlılara karşı elinin güçleneceğini unutmamak, buna mukabil Fransa’nın destek 

vermeyecek olmasını bu durum ile ilgili yorumlamak hatalı olmasa gerek. Anjou hanedan 

çıkarlarından dolayı  bu tutumda olduğu mütalaa edilebilir, zira Kutsal Roma-Germen 

yahut Macaristan’ın doğudaki kazancını hoş görmesi için herhangi bir sebep yoktur. 

Yüzyıl savaşları Fransa için kıtada hakimiyet alanını genişletme maksadıyla vuku 

bulmuştu ve Doğu’da Kutsal Roma-Germen yahut Macaristan’ın genişlemesinden hoşnut 

olması için bir sebep yoktu fakat yine yüzyıl savaşlarından anlaşıldığı kadarıyla yeni 

alanlara iştiyak duyuyordu) Ancak Konsilin geneli Avignon yahut Basel’de gerçekleşmesi 

konusunda ısrarlıydılar. Papa masraflarını karşıladığı bir filo ile Doğu Roma İmparatoru 

VIII. Jean Paleolog, Rum Patriği ve yedi yüz kişiden mürekkep heyeti Ferrare’ya getirmiş, 

Basel’in de bu maksatla gönderdiği donanmaya Doğu Roma İmparatoru itibar 

göstermemiştir. Ocak 1438 yılında Ferrara’da konsil başlamış ancak konsil üyelerinin 

çoğunluğu bunu protesto etmişlerdi. Bununla birlikte resmî olarak Basel’in devamı olduğu 

onaylanmıştır. Kıtadaki krallardan yalnızca bir kaç tanesi elçi göndermiş geri kalanların 

çoğunluğu Basel konsilinden taraf olmuş yahut Basel ile Papa arasında bir seçim 

yapmayarak tarafsız olduklarını ilan etmişlerdir. 1439 yılında ise konsil vebadan dolayı 

Floransa’ya taşınmıştır. Konsilin giderlerini ise Papalık karşılayacak durumda 

bulunmadığından Florence karşılamayı kabullenmiştir.337 Doğu Roma İmparatoru buraya 

giderken şartları ve tabasının düşüncelerini biliyordu. Doğu Roma ahalisi emindi ki 

Latinler dinî baskı ve öldürme yoluna giderler fakat Müslümanlar zımmî statüsüyle onlara 

dokunmazdı. Ve bu inanç önemli derecede yaygınlaşmıştı.338 İşte bu olgunun varlığını 

Husçu öğretiye inanmış olanlara karşı savaşı değil yukarıda yer verdiğimiz “Comp actata 

de Prague” ile ayrıcalıklar tanımanın sebeplerinden biri olduğunu düşünmekteyiz. Bu 

kararnamenin kabulü Kutsal Roma İmparatoru-aynı zamanda Osmanlıların en güçlü rakibi 

kral Sigismund- tarafından Ortodokslara dinî teminat verilebilmesinin de mümkün 

                                                                 
336 Dvornik, F. (1990), a.g.e., 55-56. 
337 Dvornik, F. (1990), a.g.e., 55-57. 
338 Cardini, F. (2004). a.g.e., 138-139. 



80 

 

 

olabileceğine dair bir umut husule getirmek maksadı taşıdığını düşünmek hatalı olmasa 

gerektir. Buna rağmen tutumun değişmemiş olmasını da Hussitlere daha evvel yapılanların 

bilindiği ve güven duyulmuyor olunuşuna atfetmek mümkündür.Diğer yandan 

Osmanlıların Balkanlarda genel olarak Ortodoks tebaya hükmediyor bulunuşunu 

gözönünde tutmak Katolik kralın bu yönde düşüncelere düşmüş olabileceğine dair 

çıkarımlara izin verir görünmektedir. 

Doğu Roma ile Papalığın esasında 1419-20 arasında Kiliseleri birleştirme maksatlı 

görüşmeleri vardı.339Her ne kadar bu kiliselerin birleşmesi olarak literatürde yer alsa da 

esasında olan Papalığın boyun eğdirme, hükmünü kabul ettirme müzakereleri mahiyetinde 

bulunduğunu ifade etmek şartlara baktığımızda oldukça kolay görünmektedir. Buna 

değineceğiz. Ancak diğer bir husus olarak Osmanlıların ilerlemelerine karşılık Papalık da 

Doğu Roma İmparatoru’na Venedik, Ceneviz, Milano, Hospitalier şövalyelerini 

Osmanlılara karşı kendisinin yanında yer almalarının, Kiliselerin hakiki anlamda 

birleşmesiyle mümkün olabileceğini yazar ve bir görevliyi gönderir ancak maksat hâsıl 

olmaz.340 Papalık ile Venediğin güçleri Osmanlıları mağlup etmek için kifayetsizdir ve bu 

sırada Bohemya’da Jean Hus’un görüşlerinin takipçisi Hussitler Katoliklere karşı isyan 

başlatmışlardır. İlaveten Venedik de 1422-1428 yıllarında Florentina ile savaş 

durumundaydı. Diğer bir olay ise Memluklerin Kıbrıs Krallığı’na saldırısıydı ve ayrıca 

Papalıkta yaygın olan Simony rahatsızlık verici yaygınlığa ulaşmış ve Doğu Roma 1426 

yılında union görüşmeleri yapmaya karar vermişti ancak Roma’ya revan olmak için gerekli 

maddi olanaklar noksanlık göstermekte Papalık da aynı sıkıntıdan muzdarip 

bulunmaktaydı. Ek olarak Papalık kıta içerisinde sözünü yeterince dinletememekteydi. 

Örnek olarak kıta içerisinde kölelik Hıristiyanlar tarafından Hıristiyanların satılması 

biçiminde yapılmaktaydı ve Papalığın 1425 yılında yasaklaması, yapılmasını istemediğini 

belirtmiş olmasına karşın müspet sonuç alamamıştır.341 Papalığı müşkül vaziyete düşüren 

bir etken daha vücuda gelmişti ki bu da İtalyan yarımadasındaki devletlerarasında 1424 

yılında başlayan savaşlardır.342  Papa bu durum ile iyiden iyiye yarımadanın meselelerine 

gömülmüştür ve onun dışında çözüm ve arabuluculuk zor görünmekteydi. Machiavelli 

prensliklerin durumunu şu şekilde betimler:  İtalyan gücü noksan yahut herhangi bir 

                                                                 
339 Setton, Kenneth. (1997). Papacy and The Levant Volume 2: The fifteenth century. Philadelphia: American 
Philosophıcal Society, 41. 
340 Setton, K. (1997). a.g.e., 42; Cardini, F. (2004). a.g.e., 139. 
341 Setton, K. (1997). a.g.e., 45-46. 
342 Niccolô, M. (200-). a.g.e., 171. 



81 

 

meziyetten yoksun prenslerin yahut kişilerin komutasında bulunmakta ve maksatları maddi 

kazanç yahut zarardan sakınma olup, zafer arayışı taşımamaktaydılar. Romalı baron aileleri 

Orsiniler ve Colonnalar de bu durumun haricinde bulunmamaktaydılar.343 

Osmanlılar cihetinde ise II.Murad (1421-1444/1146-1451) döneminde 1427 yılında 

kralının ölümüne müteakip Sırbistan krallığı toprakları üzerinde Macaristan ile hâkimiyet 

mücadelesi başlamıştır. 1425 yılında sahte bir şehzade ortaya çıkarmış bulunan Venedik;  

Kavala ve Kassandra’yı ele geçirmiş ve 1430 yılına dek sürecek bir harp devresi 

başlamıştır. Osmanlıların otoritelerini yerleştirmeye başladığı ve yerel kabile beylerine 

dokunmadığı Arnavutluk’ta ise Venedik bu beyleri kendi safına çekmiş, en güçlülerinden 

olan Yuvan-ili hâkimi İvan Kastriota’nın oğlu İskender Bey’in isyanı344 Osmanlıları zor 

durumda bırakmasının yanında Papa’nın desteklerini de bulmuş ve uzun yıllar sürecek bir 

meselenin başlangıcı olmuştur.345  Papa yanında Burgond dükü ile Macarlar ile de ittifak 

olduğu bilgisi vardır ki baktığımızda iki yardımcının Papalık ile iyi ilişkiler içerisinde 

olduğunu görürüz.346 Yani siyasi olarak kralları aforoz edemeyen, etmesinin yarar 

getirmeyeceğini bilen Papalığın Osmanlılar üzerine savaşmaları için herhangi bir baskı 

aracından yoksun bulunduğundan eline geçen her fırsatı değerlendirdiğini ifade etmek güç 

olmasa gerektir. Zira Osmanlılara karşı İskender Bey’e fevkalade unvanlar verecek, 

metafizik bir yön de ekleyecektir.  Osmanlıların burada başladığı tahrir işlemi bu isyanın 

sebeplerinden olmuş ve isyancılar dağlık bölgelere çekilmişlerdir. 1431-2 yılında Venedik 

ve Macaristan Osmanlılara karşı ittifak olmuşlar ve Papa da kutsal seferler maksadıyla 

toplanan vergiler ile maddi destek temininde bulunmuştur.347 

İtalyan yarımadası içerisindeki devletlerden olan Milano daimi surette Floransa ile 

Venediğin rakibi bulunmaktaydı. Dük Filippe Marie Disconti Kilise’ye husumet 

duyuyordu ve O’na karşı olan faaliyetlerde yer alıyor, Basel konsilini destekliyordu. 

Ülkedeki insanlar da Kilisede reform yapılmasın istiyor yahut sahip bulunduğu varsıllıktan 

faydalanmayı istiyorlardı.348 Papa 1434 yılında Floransa’daki karışıklıkları çözme 

konusunda arabulucu oldu. Fakat her yerde de otoritesi kabul görmüyordu. 1433 yılında 

Milano düklüğü Roma’ya saldırmış Papa Roma’dan kaçmak zorunda kalmış Venedik ve 

                                                                 
343 Niccolô, M. (200-). a.g.e., 60-61. 
344Emecen, F. (2015). a.g.e., 124-125; Hammer, J.(2008). a.g.e., 187-190. 
345 Setton, K. (1997). a.g.e., 73 ; Uzunçarşılı, İ.H. (1947). a.g.e., 101-110. 
346 Zinkeisen, J. W. (2011). a.g.e., 447-454. 
347 Setton, K. (1997). a.g.e., 50. 
348 Setton, K. (1997). a.g.e., 52. 



82 

 

 

Floransa ordularının yardımıyla yeniden 1435 yılında topraklarında hâkimiyet 

kurabilmiştir. Fakat bu da uzun sürmemiş, Milano düklüğü görevlendirdiği komutan 

Niccolo 1438 yılında Papalığın pek çok şehrini ele geçirdiği gibi Papa ile alay eden 

mektuplar göndermiş ve tüm İtalya’da yaymıştı. İtalyan devletleri arasında öylesine bir 

rekabet söz konusuydu ki biri diğeri için harekete geçmiyor yalnızca çıkarlar geçici 

ittifaklar meydana getiriyordu. (1454 yılına dek bu şekilde aralarında Papalığın da 

bulunduğu savaşlar ve toprak kazanç-kayıpları silsilesi yaşanır. 1454 yılında Papa, 

İstanbul’un fethinin etkisiyle İtalyan devletleri arasında barış sağlar.349) 

Bu dönemde Osmanlılar, en önemli rakip güç olan Macar Kralı Sigismund’un 1437 yılında 

ölümü sonrasında Sırp topraklarında hâkimiyet kurmuş bunu 1439 yılında Eflak’ın 

Osmanlı otoritesini kabulü izlemiştir.350 Sırp despotluğunun Macar hâkimiyetinde bulunan 

en önemli stratejik mevkii olan Belgrad kuşatmasının akamete uğraması(1440) ise menfi 

neticelerin başlangıcı olmuştur. Osmanlı kuvvetlerinin Bosna, Macar, Sırp kuvvetlerinin 

saldırısı karşısında başarısız olması bir kutsal savaşın olabilirliği düşüncesini 

hararetlendirmişti.351  Bundan evvel 1439 yılında Bizans İmparatoru Papalığa başvurarak 

“union” meselesini tekrar gündeme getirmiş, yardım aramıştı ki neticede Floransa 

Konsili’nde union ilan edilmiştir.352 XIV.yüzyıl boyunca Türk baskısına ve kuşatmaların 

karşı Papalık ve kıtadaki krallardan yardım dileyen Bizans imparatorları daima genel bir 

şart olarak öne sürülen union’un kabul edilmesi yani Ortodoks İstanbul Kilisesi’nin 

Katolik Roma Kilisesi’ne katılması gereği cevabıyla karşılaşmışlardı. Kiliselerin 

birleştirilmesi sorunu bu kez de Floransa Konsili’nde ele alınmıştı. Yerine Mora despotu 

da olan kardeşi Konstantinus’u bırakarak 24 Kasım 1437’de İstanbul’dan ayrılan İmparator 

İoannes katıldığı bu konsilde 6 Temmuz 1439’da union’un kabul edildiğini açıklamıştır. 

Bu kabul Doğu Roma’da iç buhrana yol açmasının yanında Sultan II.Murad da union’dan 

memnun olmadığını bildirmişti. İmparator’un mabeyncisi ve şövalyesi’nin haçlı seferi 

planından kısa bir süre sonra Papa IV.Eugenius (1431-1447), 1439 Eylülünde gelecek yıl 

için bir donanma hazırlayacağın ve Hıristiyan hükümdarları Haçlı Seferi’ne çağıracağını 

açıklamıştı.353 1431-1447 yıllarında Papa olan ve önceki Papanın yeğeni olan IV.Eugene354 

                                                                 
349 Niccolô, M. (200-). a.g.e., 213-220, 230-240, 269. 
350 Seyithanlıoğlu, Kenan. (Edt.). (1986). Doğuştan günümüze büyük İslam tarihi  C.10. İstanbul: Çağ 
Yayınları, 193-194; Cardini, F. (2004). a.g.e., 139. 
351 Zinkeisen, J. W. (2011). a.g.e., 447-454; Turan, Ş. (1990). a.g.e., 302. 
352 Jorga, N. (2009). a.g.e., 368-369; İnalcık, H. (2016).  a.g.e., 95; Emecen, F. (2015). a.g.e., 118-119; Vatin, 
N. (2012). a.g.b., 91. 
353 Turan, Ş. (1990). a.g.e., 300-302. 



83 

 

döneminde Floransa Konsili (1439)’ nde Bizans ile Kilise birleştiği ilan edildiğini ifade 

etmiştik. Bu birleşmenin inanç esaslarınca Kutsal Ruh’un baba ve oğulda aynı anda 

bulunduğu, Araf’ın bulunduğu, Efkaristiya ayini ve icrası, Roma Papasının üstünlüğü 

Doğu Roma tarafından kabul edilmesiyle “union” ilan edilmiştir. Bu başarı (union) Basel 

konsili taraftarlarına karşı üstünlük sağlanmasına yol açmıştır. 1439 yılında Ermeni, 1442 

yılında Kıpti Mısır, 1444 yılında Suriye, 1445 yılında Marunî ve Keldani Kiliselerinin 

elçileri Roma kilisesinin otoritesini kabul etmek üzere Roma’ya gelmişlerdir. Fakat 

yarımada içerisinde Papalık için menfi durumlar devam etmekteydi.Milano’nun Papalığa 

düşmanlığı sürmekte Napoli Kralı V. Alfonso355 da bu husumet duyanlar arasına 

eklenmişti. Papa iki kral ile 1443 yılında geçici ateşkes (modus vivendi) kararı almış ve 

bundan sonra Papa’nın saygınlığı yarımada içerisinde artmış ancak Doğu Roma kilisesi ile 

birleşmenin neticeleri beklentisini karşılamaktan uzak kalmıştır.356 Floransa’dan evvel 

Basel’de toplanmış bu konsil Bohemya’daki karışıklıktan dolayı Ferrara ardından 

Floransa’ya taşınınca piskopos olan 300 kadar delege V.Felix(1439-1449) adıyla tarihin 

son sahte Papasını ilan etmişler ancak V. Felix Papalık iddiasından 1451 yılında 

vazgeçmiştir.357 Papa IV. Eugene ise bazı prensleri ülkelerindeki kiliseler konusunda taviz 

anlaşmaları ile kendi safına çekmiştir. Bunlar Aragon, İskoçlar, bir kısım Kutsal Roma 

içerisindeki bir takım prensler ve Kutsal Roma İmparatoru III. Friedrich idi. III. Friedrich 

1448 yılında Basel konsilcilerini bu şehirden kovmuştur ve bu devrede Papalık gücünü 

önemli ölçüde artırmıştır.358  Bu artışa Osmanlılar karşısında kazanılacak bir zafer değerli 

bir katkı sağlayacağı ise şüphesiz gibidir ve belki de haçlı seferleri dönemi başlayacaktır. 

Bu süreç gerçekleşirken Papalık diğer yandan Osmanlılara karşı 1442 yılında Venedik ile 

Macaristan müttefikliği için gayretle çalışmış, Doğu’daki Hıristiyanların hayli zor ve 

pürmelal vaziyette olduklarını vaaz etmiş, sefer fermanları yayınlayarak kutsal savaş 

vergisi toplamaya da başlamıştı. Örnek olmak için Papalığın filo teçhiz bedelinin beşte 

birlik oranının Papalık tarafından karşılanacağını duyurmuş; Eflak, Boğdan, Arnavutluk, 

Litvanya’ya gitmek üzere Braşov piskoposu Kristof’u görevlendirmiştir.359  

                                                                                                                                                                                                  
354 Bu Papa 1446 yılında Constance konsilinde alınan kararların otoritesini zedelemediği müddetce geçerli 
olacağını ilan etmiştir. Bkz: Dvornik, F. (1990), a.g.e., 54.  
355  1416’da  Aragon ve Napoli kralı olur ve Balkanlar ile Akdeniz’de hâkimiyet isteği bulunmaktadır ve 
İskender bey isyanına destek verir. Bkz: Uzunçarşılı, İ.H. (1949).a.g.e., 133. 
356 Setton, K. (1997). a.g.e., 65; Russel, B. (2016). a.g.e., 307-309. 
357 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., Russel, B. (2016). a.g.e., 307-314. 
358 Dvornik, F. (1990), a.g.e., 58. 
359 Zinkeisen, J. W. (2011). a.g.e., 452; Seyithanlıoğlu, K. (Edt.). (1986). a.g.a., 196-197. 



84 

 

 

Sultan Murad’ın 2 ay süren İstanbul kuşatması ise bu arayışlarına daha güçlü bir dayanak 

sağlamıştır. Papalığın 1442 yılında360 görevlendirdiği kardinal Julius Cesarini önemli 

faaliyetlerde bulunmuş, Eflak da ittifaka katılmıştı.361 Ancak Papalığın malî bakımdan 

vaziyeti iyi olmadığı gibi, Büyük schizm döneminden beri daha da kötü seyretmiş ve 

büyük banker ailesi olan Medicilere başvurmayı çare olarak görmüştür.362 Bununla birlikte 

bir süre sonra Hıristiyanların vergilendirilmesine dair “bulla” ilan edilirken diğer yandan 

İstanbul’un savunulması için Medici Bank’tan 12.000 florin alınmıştır. II.Murat’ın İstanbul 

kuşatması Venedik yöneticilerini oldukça güç duruma sokmuştu. Papa V.Martinus (1417-

1431)’un Doğu Roma’ya yardım edilmesi yolundaki çağrısına, Venedik docu Tommaso 

Mocegino, Milano’nun cumhuriyet’i tehdit ettiğini ifade ederek olumlu yaklaşmamıştı. 

Doğu Roma İmparatoru Manuel’in yardım çağrısı üzerine Papa V..Martinus, Levant ile 

ilgili devletlerin başkentlerine elçiler göndererek onların eğilimlerini saptamak istemişti.  

Kutsal Roma İmparatoru da bu seferin lideri olmak istediğini ifade ederek her haneden 1 

gulden sefer masrafları için toplanmasının gerektiğini söylemiş, nihayetinde ise sefere 

iştirak etmemişti. Babası Niğbolu savaşına katılmış Burgond dükü de destek vereceğini 

söylemekteydi.363 Papa 1443’de Floransa-Ferrara’yı birleştirerek Papanın savaşçıları 

yapmak için çabalamışsa da başarılı olamamıştır.364 Buna mukabil Hammer, 1442 yılındaki 

savaşın müsebbibi olarak Papa IV.Eugen’i işaret eder.365 Papa IV.Eugenius’un 1443 

başlarında bir genelge yayımlayarak Hıristiyan kralları Türkler’e karşı savaşmaya 

çağırması, haçlı ruhunu büyük ölçüde canlandırmıştı. Doğal olarak dinî bir ağırlık taşıyan 

bu genelgesinde papa “çok büyük hain Türk” diye nitelediği Sultan Murad’ı 

“Hıristiyanlığın geleneksel düşmanı” diye suçluyor ve karşısında mücadele vermenin 

“dinsel bir yükümlülük” vasfı taşıdığını vaaz ediyordu. IV.Eugenius’un Hırıstiyanları 

Türkler’e karşı yeni bir ittifaka çağıran 1 Ocak 1443 tarihli bulla’sından bir gün sonra 

 Venedik senatosu savaşa hazır olduğunu Burgonya dükasına bildirmişti. Fakat 

Çanakkale Boğazı’na gönderilmesi tasarlanan deniz kuvvetlerinin giderlerinin Papalık 

tarafından karşılanması istenmiş, Papalık da halk üzerinde “decima” adlı hususi bir vergi 

yükümlülüğü getirmiş, Venedik bu verginin meblağının ağır olmasından şikâyet etmesine 

                                                                 
360 Setton, K. (1997). a.g.e., 67-68. 
361 İnalcık, H. (2016).  a.g.e., 97-98; Uzunçarşılı, İ.H. (1947). a.g.e., 214. 
362 Setton, K. (1997). a.g.e., 62-64. 
363 Jorga, N. (2009). a.g.e., 372; Seyithanlıoğlu, K. (Edt.). (1986). a.g.a., 160-161; Vatin, N. (2012). a.g.b., 60-
62;  Gülsoy, Ersin. (2012).Kuruluştan İstanbul’un Fethi’ne . (Edt. Tufan Gündüz). Osmanlı tarihi el kitabı 
Ankara: Grafiker Yayınları, 40. 
364 Setton, K. (1997). a.g.e., 69. 
365 Hammer, J.(2008). a.g.e.,173-174. 



85 

 

ek olarak elde edilen gelirlerin deniz kuvvetleri için kullanılması gerektiğine dair bir ihtar 

vermiştir. Neticede kurulan deniz gücünün kaptanlığı Papa’nın yeğeni de olan Venedik 

Kardinali Condulmieri’ye verilmiş ve gemilere papalık bandırası çekilmiştir.366 Macarlar 

ve müttefikleri 1443 yılında yeniden harekete geçmiş önemli oranda tımar sisteminin 

tedarik ettiği askeri kuvvetlerinin dağılmış bulunmasının da etkisiyle İzladi’ye dek 

ilerlemişler ancak burada Sultan Murad tarafından kolay olmasa da durdurulmuşlardır. Bu 

sarsıntıyı değerlendiren İskender Bey,  isyanı genişletip güçlendirmiş ve Sultan’ın Macar 

ve Sırplarla akdettiği Edirne anlaşması sonrası Sırbistan prensliği yeniden kurulmuştur. 

Papa bu anlaşmanın yapılmasına engel olmak istese de muvaffak olamamıştı.367 

Karamanoğlu İbrahim Bey de bu sırada Papa, Venedik, Macaristan ile münasebet tesis 

etmişti.368 Esasen Papalığın bu aralıkta koyduğu vergi yükümlülüklerinin de etkisiyle olsa 

gerek etkisinin arttığını ifade etmek tarihsel olarak uygun görünmektedir. Bununla birlikte 

Osmanlıların iç durumundaki kimi zaaf-kırılganlıkların da bu durumun ortaya çıkmasında 

etkili olduğunu da ifade etmek yerinde olur. 

Şehzade Alâeddin Ali’nin vefatından da kötü yönde etkilenmiş bulunan Sultan,  şehzade 

Mehmet’e yönetimi yani tahtı bırakmıştır.(1444) Bu başarı haberleri ve yeni sultanın genç 

oluşunun da etkisiyle Papa, Kardinal Julius Cesarini’yi görevlendirerek 369 Macaristan’ın 

akdettiği anlaşmanın inançsızlarla olmasından mütevellit Macar kralının mükellefiyet 

taşımadığını belirterek anlaşmanın hükümsüz bulunduğunu ve gönlünü ferah tutması 

gerektiğini telkin etti ki370 anlaşmanın ihlali yeni bir savaşa yol açmıştır. Hammer’in 

verdiği ilave bilgiye göre ise Kardinal Cesarini anlaşmayı feshetmesi ve saldırıya geçmesi 

için krala Kutsal bazı değerler üzerine and içtirmişti.371 Varna savaşından önce bir Kutsal 

sefere çıktığını ilan eden Macar Kralı, Leh kuvvetleriyle birlikte harekete geçmişken, Tuna 

Nehri’nde bekleyen Burgond kuvvetleri, gelmeyen372 Papalık gemileri sebebiyle 

planladıkları gibi buradan İstanbul’a dek ilerleyememişlerdir. 373 Diğer bir müttefik 

Venedik ise Gelibolu’ya gemi tedarikiyle Osmanlı geçişine mani olmasına rağmen 

                                                                 
366 Turan, Ş. (1990). a.g.e., 303. 
367 Hammer, J.(2008). a.g.e., 175; Uzunçarşılı, İ.H. (1947). a.g.e., 216. 
368 Setton, K. (1997). a.g.e., 76. 
369 Emecen  Macar kralının mevcut durumdan yararlanmak isteği dolayısıyla anlaşmayı bozduğunu, Papalığın 
bu kararı desteklemek maksadıyla temsilcisini gönderdiğini ifade eder.Bkz: Emecen, F. (2015). a.g.e., 121-
124. 
370 Hammer, J.(2008). a.g.e., 179, Emecen, F. (2015). a.g.e., 121-124. 
371 Hammer, J.(2008). a.g.e., 179; Uzunçarşılı, İ.H. (1947). a.g.e., 216-219. 
372Hammer’in verdiği bilgi Papalık donanma amirali Francesco Condolmiyeri kuvvetleri ile Çanakkale 
civarında bulunmaktaydı. Bkz: Hammer, J.(2008). a.g.e., 179; Uzunçarşılı, İ.H. (1947). a.g.e., 219-220. 
373 Jorga, N. (2009). a.g.e.,372; Zinkeisen, J. W. (2011). a.g.e., 457-488. 



86 

 

 

boğazları geçen Osmanlı kuvvetleri Varna’daki müttefik ordusunu ağır bir hezimete 

uğratmış ve kardinal Cesarini de bu savaşta hayatını kaybedenlerden arasında yer 

almıştır.374 Kardinal Cesarini muazzam bir çaba ile güçlü bir neticeye hâsıl olmuş ve 

kişiliğiyle çok etkileyici olmuşsa da tüm bunlar sonucu değiştirememiştir. Neticeyi 

etkileyen en önemli öğe Ceneviz tüccar ve denizcilerinin sultanın boğazdan geçmesini 

sağlaması idi.375 Buna karşılık Papa IV.Eugene inançsızlara yardım sağlayan sözde 

Hıristiyanları lanetlediğini duyurmuştur.376 

 Burada dikkat çekmemiz gerektiği kanaatinde olduğumuz konu Niğbolu harbinde olduğu 

gibi kıta içerisinden farklı kontluk ve düklüklerden iştirak edenlerin olmamasıdır. İlaveten 

her ne kadar İngiltere ile Fransa’nın yüzyıl savaşı içerisinde bulunuşları daima ifade 

ediliyor olunsa da bu savaşlarda yer almayan Kutsal Roma ve içerisindeki prensliklerin de 

“kutsal” çağrıya Niğbolu’da olduğu gibi askeri katkı sağlamadığı görülmektedir. 

Yeniden tahta geçen Sultan Murad, Mora despotluğu, Eflak ve Arnavut isyanı ile mücadele 

başlatmıştır. Macaristan ve Papalığın desteklediği İskender Bey kuvvetleri Arnavutluk yolu 

üzerindeki stratejik öneme haiz Kocacık Hisarı’nı ele geçirmiş olmakla birlikte destek 

aldığı güçlerden olan Venedik ile anlaşmazlığa düşmesi neticesinde güç zaafı yaşamış ve 

hisar yeniden Osmanlı egemenliğine alınmıştır.377 1445 yılında Eflak prensi Vlad, Burgond 

vekili ve Macarlar bir ittifak akdederler.  Planları arasında şehzade Savcı Bey’in oğlu 

Davut’u Osmanlılar mağlup edildikten sonra Anadolu topraklarında kalan Osmanlıların 

hükümdarı yapmak vardır. Hunyadi Yanoş, Papa’nın Hıristiyan dünyasını harekete 

geçirmesini umuyorken, Papalık sefere katılanların günahlarının affolunacağını 

duyuruyordu. Papa, seferin ertesi yıl yapılmasına çalıştı ancak başka bir eylemde 

bulunmadı ki bu Papalık kasasının zor durumda oluşundan da kaynaklanmıyordu zira o yıl 

jübile yılıydı378 ve Roma’ya gelen hacılar Papalığı daha fazla ilgilendiriyordu. Saldırıya 

geçen müttefik ordusu (Eflaklar yalnız bir ordu birliği göndermişti) meydana gelen 

II.Kosova savaşında akamete uğradı. Macaristan savaştan evvel muavenet için müracaat 

                                                                 
374 Seyithanlıoğlu, K. (Edt.). (1986). a.g.a., 202-204, Hammer, J.(2008). a.g.e., 180. 
375 Setton, K. (1997). a.g.e., 86-89. 
376 Cardini, F. (2004). a.g.e., 141. 
377  Vatin, N. (2012). a.g.b., 92-96; 28; Gülsoy, Ersin & İnbaşı Mehmet & Yağcı, Zübeyde Güneş. (2012). Güçlü 
Sultanlar dönemi . (Edt. Tufan Gündüz). Osmanlı tarihi el kitabı, Ankara: Grafiker Yayınları, 57. 
378 25 veya 50 yılda bir yapılan günah bağışlama senesi kutlamalarıdır. Bkz: Zinkeisen, J. W. (2011). a.g.e., 
545. 



87 

 

ettiği Venedik, Aragon, Napoli ve Papalıktan yardım alamamış, Papalık ve Napoli 4 bin 

süvari sözü vermişti fakat bu da vukua gelmemişti.379 

Papalığın bu dönemde güçlenmiş ve Kutsal Roma İmparatorunu kendine taraf kılmış 

olmasına rağmen Niğbolu’ya benzer bir ordu birliği meydana getirilememiş olması dikkat 

çekici bir durum arz etmektedir. Papalık bu tarihten sonra öncekine nispetle daha özgür ve 

güçlü bulunmasına karşın daha az etkili olmuş, hatta Osmanlı kuvvetlerinin moral 

bakımdan da nispeten bozuk olduğu bir zamanda bu zamana dek ifade edilen büyük kutsal 

savaş vukua gelmemiştir.  

3.2.1. Fatih Sultan Mehmed Dönemi (1451-1481) 

Sultan İkinci Mehmed’in ilk saltanat devresi Varna savaşı sonrasında son bulmuş, pederi 

Sultan Murad’ın 1451 yılında vefatı üzerine yeniden tahta çıkmıştır ve buradaki otoritesini 

güçlendirmek için büyük bir zaferin zaruriyetine ihtiyaç duymaktadır.380 Bu büyük zafer 

İstanbul’un 6 Nisan tarihi itibariyle başlayıp 29 Mayıs 1453 tarihinde tamamlanan 

kuşatmasının muzafferiyetiydi. Kuşatma sırasında Papa tarafından görevlendirilmiş üç 

Ceneviz gemisi kuşatmayı kırarak şehre erzak tedarik etmişti.381 İlaveten bu gemi ile 

“union”un icaplarını yerine getirilmesi durumunu teftiş ettirmişti. Fetih öncesinde Doğu 

Roma kurtuluşunu Papalığın sağlayacağına inanıyor, kıtada ise şehrin zaptı olasılığı 

nadiren düşünülüyordu.382  Papalığın şehrin kurtarılması için görevlendirdiği bir donanma 

kuvvetleri  ise fethin vukuu muhaberatı ile İstanbul’a ilerlemekten vazgeçmişlerdi ve bu 

haberi ihtiva eden mektupların, Osmanlılara karşı yaptığı vaazların Papa V.Nicholas’ın 

gözlerini yaşarttığı söylenmekteydi.383Bu fetih Haçlı seferlerinden beri görünür biçimde 

oluşmuş Doğu ve Batı için hayli mühim ve gözardı edilemeyecek bir durumdu. 

Osmanlılara karşı bilhassa Papalıktan yardım bekleyen Doğu Roma İmparatorluğu bu 

tarihten evvel 1452 yılında Ayasofya Kilisesi’nde Papalığa bağlılık ayini ile 1095 yılında 

                                                                 
379Emecen, Feridun, Varna Muharebesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.42, S.527-530, 2012; Emecen, Feridun, 
Kosova savaşları, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.26, S.221-224, 2002;  Jorga, N. (2009). a.g.e.,383-392; Zinkeisen, 
J. W. (2011). a.g.e., 452-543. 
380  Afyoncu, E. (2014). Sorularla Osmanlı İmparatorluğu. İstanbul: Yeditepe Yayınevi,117-119. 
381 Seyithanlıoğlu, K. (Edt.). (1986). a.g.a., 215; Vatin, N. (2012-a). Osmanlıların Yükselişi (1451-1512). , R. 
Mantran(Editör). Osmanlı İmparatorluğu Tarihi, İkinci Baskı, İstanbul: İş Bankası Yayınları, 106 ; Jorga, 
Nicolae. (2005). Osmanlı İmparatorluğu Tarihi C. 2, (Çev. Nilüfer Epçeli).İstanbul: Yeditepe Yayınevi, 29-30; 
Zinkeisen, J. W. (2011). a.g.e., 612-613;  Baştav,Ş. (1954). 16. asırda yazılmış grekçe anonim Osmanlı tarihine 
göre istanbul’un muhasarası ve zaptı, Belleten, Sayı.69, 51-82. 
382 Jorga, N. (2005). a.g.e., 29-30. 
383Jorga, N. (2005). a.g.e., 49; Feridun Emecen büyük üzüntü ile karşıladığını belirtir.Bkz: Emecen, F. (2015). 
a.g.e., 145-146. 



88 

 

 

keskin biçimde ayrılan Kiliselerin birleştiğini ilân etmişti.384 Ne var ki bu ilân 

yöneticilerinin dahi inanmadığı, Papalığın yardım için sürekli şart olarak öne sürdüğü bir 

girişimdi. Peki, bu  “union” Papalık için neden olmazsa olmaz bir maddeydi? Ve neden 

1453 yılına dek Bizans’ın yardım talepleri sürekli yenilenmişti?  

Fetih haberi kıtadaki krallıklarda etkili olmuştu fakat en ağır tesiri ve karşı eylemi 

gerçekleştirecek faaliyetler Papalıkta görülecektir. Papa V.Nicholas fethi müteakip ikinci 

ayda Sultan Mehmed’i Deccal’in habercisi, şeytanın çocuğu, Hıristiyan kanına susamış, 

Ahit’de yer alan yedi başı üzerinde taç taşıyan on boynuzlu kırmızı ejder olarak lanse etti 

ve krallara can, mal, kanları pahasına mücadeleye geçmeleri gerektiğini yazdı. Kutsal 

savaşa katılacaklar ve katkıda bulunacakların günahsız kılınacağı, sefer için din adamları 

dâhil olmak üzere toplumun her kesiminden vergi toplanacağını fakat ödemede 

bulunmayanlar din adamları dahi olsa aforoz edileceğini, görevsiz kılınacaklarını 

bildiriyor, sahtekârlıkların da aynı muameleye tabi tutulacağına dair ihtar veriliyordu. Her 

yerde barış ilan edileceğini ve karşı çıkan kişilerin aforoz, toplulukların tard edileceği 

bildiriliyordu.385  Sultan Mehmed’in, babası gibi ruhları dahi yok yok etmek isteyen şeytan 

ve ölümün çocuğu olduğunu ifade ediyordu.386 İstanbul’dan kaçarak Roma’ya gelen 

Kardinal İsidoros ise Sultan Mehmed’in İtalya’yı fetih hazırlıklarında olduğunu ifade 

ediyordu.387 Fakat bu son cümlenin Papalık dolayısıyla öncelikle İtalyan devletleri olmak 

üzere kıtadaki kralları harekete geçirme maksadı taşıdığını düşünmek zor olmasa gerektir. 

Çünkü kaçarak yarımadaya gelmiş bu kardinalin Fatih’in bilhassa bu yönde olduğu kabul 

edilse dahi planlarını bilme ihtimali olduğunu düşünmek zor görünmektedir. Nihayetinde 

yüksek katılımlı genel bir seferin meydana gelmemiş olmasını da bu ifadelerin eleştirel 

değerlendirildiğine karine sunduğunu ifade etmek yerinde olsa gerektir. 

İstanbul’da ise Kiliselerin birleşmesine karşıt olan ve fetih sonrası şehirde kalmış Ortodoks 

din adamlarının üzerinde ittifak kıldıkları keşiş Gennadios Scholarius’u, Sultan Mehmed 

1454 yılında Ortodoks Kilisesi Patriği olarak görevlendirmişti ve esasında zaten 

1448(1452)’de İstanbul’da toplanan bir konsilde birlik reddedilmişti.388 Fatih, Patriği 

yemeğe davet etmiş ayrılırken avluya dek eşlik etmiş ve değerli bir asa ile bir binek atı 

                                                                 
384 Gülsoy, E. vd. (2012). a.g.b.,64; Vatin, N. (2012-a). a.g.b., 105. 
385 Zinkeisen, Johann Wilhelm. (2011-a). Osmanlı İmparatorluğu tarihi C. 2  (Çev. Nilüfer Epçeli). İstanbul: 
Yeditepe Yayınevi, 27-30; Cardini, F. (2004). a.g.e., 152-153. 
386 Kumrular, Özlem. (2008). Türk korkusu, İstanbul, Doğan Kitap, 123. 
387 Kumrular, Ö. (2008). a.g.e., 151. 
388 Dvornik, F. (1990), a.g.e.,59; Cardini, F. (2004). a.g.e., 148-149. 



89 

 

armağan etmek suretiyle taltif etmiştir. Patrik Gennadios, Ayasofya’nın Cami olması 

sebebiyle bu görüşmeyi müteakip Havariyun Kilisesi’ne gitmiştir. Sultan Mehmed Patriğe, 

kendisinin rahatsız edilmeyeceği ve vergiden muaf olacağına dair bir belge vermiş ilaveten 

Ortodoks Kilise mensuplarına Kiliselerine dokunulmaması, dinlerine uygun uygulama, 

merasimlerin icrasında hür olmaları ile Paskalya ayininin üç gün ve geceleri boyunca 

icrasının serbest yapılması konusunda iltimas bahşetmiştir.389 Konumuz bakımından 

Kilise’ye gösterilen bu tutumun nedeninin olası bir Haçlı Seferi gerekçesini ortadan 

kaldırma düşüncesinin etkin olması ve Patrik olarak Gennadios’un görevlendirilmesi 

nedeni Kiliselerin birliğinin önüne geçilme maksadıydı olduğu ifade edilmektedir.390 

Bununla birlikte Sultan Mehmed’in büyük bir Haçlı seferi vukuuna dair beklenti 

taşımadığını ve şehrin insanlarının inanç bağlılıklarının bilincinde bulunduğunu, babası II. 

Murad döneminde ve 1452 yılında Papalığın “union” için gayretine şahit olmuş bulunması 

ancak istenen neticenin alınamamış olmasının da bu tutumda etkili olduğunu söylemek 

mübalağa olmasa gerektir. İlaveten Fatih Sultan Mehmet’in Papalık tarihini de okuduğu 

bilinmektedir.391 Papalığın durumuna da yakından tanık bu padişahın haçlı seferi 

ihtimalinden ziyade 1437 yılında ölen Roma-Germen İmparatoru ve Macar kralı 

Sigismund gibi güçlü bir Katolik hanedanın Rum Kilisesi ile bağlantı kurma olanağını 

ortadan kaldırma maksadı taşıdığı düşünmek daha olasıdır. Keza kıtadaki krallıkların 

izdivaç ve veraset yolu ile savaşmadan toprak hâkimiyeti edindikleri olgusu Osmanlılar 

için daha önemli görünmüş olsa gerektir. Zira Doğu Roma’da birçok hanedan yönetime 

gelmiş ve yönetimden düşmüş fakat Ortodoks Kilisesi dolayısıyla Ortodoksluk yegâne 

kalıcı erk olmuş, Sultan Mehmed de bu erki kendi yönetimine eklemleyerek dışa budak 

salmasının önüne geçmiş olmak istemiş olsa gerektir. İlaveten Balkanlarda hakimiyet tesis 

etmiş Osmanlı zihniyetinin buralarda Ortodokslara baskı uygulamadığı bilinirken 

İstanbul’daki Ortodokslara ve Kiliselerinin merkezine baskı uygulaması yahut gözardı 

etmesi-ortadan kaldırmasının hiçbir akli açıklaması olmasa gerektir. Kendi erki altında bir 

Kilise’nin kontrol edilemeyecek bir Kilise-dinsel faaliyete daha kolay göz kulak 

olunabileceği gerçeği üzerinde de mütaala etmek önemli görünmektedir ki bu yolla 

yönetimine aldığı Ortodoks tebayı da daha kolay yönetebileceği, tepkiselliklerinin tedricen 

yumuşatılıp ortadan kaldırılabileceği açıktır. Tüm bunların üzerinde Osmanlı hanedanına 

                                                                 
389 Hammer, J.(2008). a.g.e., 223-224;  Uzunçarşılı, İ.H. (1949). Osmanlı Tarihi C.2., Ankara: TTK, 6/152-153; 
Goffman, Daniel. (2004). Osmanlı dünyası ve Avrupa, 1300-1700,(Çev. Ülkün Tansel) İstanbul: Kitap Yayınevi 
202. 
390 Franz, Babinger. (2013). Fatih Sultan Mehmed ve zamanı.(Çev. Dost Körpe).  İstanbul: Oğlak, 104-106. 
391 Bbinger, F. (2013). a.g.e., 111. 



90 

 

 

mensup padişahların yaşadıkları, hakimiyet kurdukları ve tasarladıkları bölgelerdeki 

durumu ve tarihî arka planını  bilmediklerini düşünmek için herhangi bir neden 

görünmemektedir. 

Fetih haberini müteakiben Papalık; İtalyan yarımadasındaki devletler arasında geçici bir 

barışı tesis ederek Osmanlılara karşı güçlü bir sefer planlamış, kıtadaki tüm insanları kutsal 

savaşa çağırmış, Türk vergisi adıyla vergi yükümlülüğü getirmişti392 ve Napoli Kralı 

Alfonso ile Kutsal Roma İmparatoru III.Frederik muhtemel bir seferin yürütücüsü olmak 

istediklerini duyurmuşlardı. Resenburg’da toplanan kongrede Hıristiyan devletleri arasında 

beş yıl geçerli olmak üzere bir barış ilân edilip393 Çanakkale Boğazı’ndan geçecek bir 

donanmanın kurulmasında karar kılınmıştı. Burada en etkili konuşmayı daha sonra Papa 

olacak olan Kutsal Roma-Germen İmparator danışmanı Kardinal Aenas Silvius yaptı. 

Kutsal Papalık ve Roma bayrağı altında toplanılarak Hıristiyanların topraklarından 

Osmanlıları sökmenin zaruret olduğunu ifade etti. Üç yıl olacağı planlanan orduların 

toplanması ve harekâtın nasıl cereyan edeceği kararlaştırıldı, detaylandırma ise başka bir 

görüşmeye bırakıldı.394 Aslında Papalığın yarımada içerisinde düşmanları da vardı ve 1453 

yılında Papa V. Nicholas’a suikast tertip edilmiş ancak maksadına ulaşamamıştı, suikastçı 

Stefano Porcari Papalığı tümüyle ortadan kaldırmayı tasarlamıştı.395 

Bazı kayıtlara göre İstanbul düşünce Papa yardım göndermek istediğini ancak fethin birden 

bire olduğunu söylemişti. Fethi müteakip İtalyan devletlerine elçiler yollayıp bir toplantı 

için davet etmiş, Doğu Akdeniz’e 3 kadırga göndermiş, 5 tane de hazırlatma emri 

vermiştir. Roma’da toplanan kongrede Papa etkisiyle akdedilen Lodi Barışıyla Venedik ve 

Milano veraset savaşına son verdi ve Venedik,  Milano, Floransa, Napoli anlaşmayı 

onayladılar. Bunda Fransa’nın yarımadayı istila tehdidinin etkisi de söz konusuydu.1454-5 

yılında Kutsal Roma imparatoru III.Frederik Ratisbon’da konsey toplamış kendisini 

temsilen Aenas Silvius396 katılmıştı. Burada Burgonya dükü, başka düklerin de katılması 

durumunda kutsal savaşa katılacağına dair söz verdi, bir çok prens maddi ve askeri yardım 

vaadinde bulundu. Daha sonra Frankurt’ta toplanıldığında ise Burgond dükü katılmadı. 

                                                                 
392 Jorga, N. (2005). a.g.e., 52. 
393 Gülsoy, E. vd. (2012). a.g.b.,64;  69. 
394 Jorga, N. (2005). a.g.e., 63-69;  Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 33-34. 
395 Bkz: Burckhardt, J. (1974). a.g.e., 166. 
396 Aenas Silvius 1454 yılında kıta içerisinde birçok hanedan , bir çok kral bulunduğunu Papa ve İmparatora 
üstünlük gösterilip boyun eğmediklerinden şikayet etmekte, Hıristiyanlar arasında İmparator ve Papa’nın 
sözlerinin koşulsuz yerine getirilmemesinden şikayet etmekteydi.  Bkz: Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 34-
36  



91 

 

Frankurt toplantısına da Papa adına Aenas Silvius ile bu toplantıyı organize faaliyetlerini 

yürüten Pavia Piskoposu iştirak etmişlerdi. Katılımı için mektup gönderilen krallar ise 

katılmayıp bunun yerine sefirler görevlendirmişlerdi. Bu toplantıda Macaristan’ın 

Osmanlılar ile hiçbir suretle anlaşma akdetmemesi, Papalığın filoların techizatlandırılma 

masraflarını karşılaması kararlaştırıldı. Bu durumdan güç alan Macaristan Alacahisar’a 

saldırmış fakat Vidin’de mağlub olmasına rağmen haberler muzaffer olduğu şeklinde 

yayılmıştır.1455 yılında Kutsal Roma-Germen imparatorunun da katıldığı Neustad’da 

Aenas Silvius yine etkili bir konuşma gerçekleştirdi. Fakat Kutsal Roma içerisindeki 

elektörler ile imparator arasındaki ihtilafalar ortadan kaldırılamamıştı. Fakat Macaristan ve 

Napoli askerî kuvvet temini hususunda söz vermişlerdi. Papa Nikola’nın ölümü üzerine 

İmparator, Eflak filosunun muğlaklığını da gerekçe olarak işaret edip kutsal saldırı 

planlarının 1456 yılına ertelenmesine dair karar aldı.397  Bu toplantıya iştirak edenler 

İmparator ve Papanın maksadının maddi çıkar elde etmek olduğunu ifade etmekteydiler.398 

1454 Wiener-Neustadt İmparatorluk diyetinde kutsal Roma içerisindeki prensler İmparator 

taleplerini karşılaması halinde sefere katılacaklarına dair şerh koymuşlardı. Papalığa göre 

prensler basiretten yoksun bulunmaktaydılar.399 Buna mukabil İstanbul’un fethi kutsal 

saldırı düşüncesine soluk kazandırmış, Osmanlıların yayılma faaliyetlerine tepkilere de 

sebebiyet vermişti.400 Papa, 1454 yılında İtalyan yarımadası içerisindeki devletlerden 

aralarındaki rekabetler için harcadıkları gücü Osmanlılar üzerine kullanılmalarını 

istemiştir. Zira İtalyan yarımadasındaki devletleri bunun için uygun buluyor, diğer 

devletlerin katılımı konusunda güçlü bir umut taşımıyordu. Fransa, Burgonya hâkimiyetini 

tasavvur etmekte fakat Papalığa müsbet fakat taahhütsüz sözler vermekteydi.401 İlaveten 

1454’de Kutsal Roma içerisindeki prensler hayli isteksizdi ki bu isteksizlik makabiline 

şamil bir vaziyeti teşkil etmekteydi.402 Burada sorulması gereken soru Bizans’ın IV.Haçlı 

seferi ve sonrası bilhassa bu zamana dek Papalıktan yardım umudunu daima taşıdığı olsa 

gerektir. Belki buna yapılacak tarihî yorumlardan biri gözden kaçırdığı belki görmezden 

geldiği bir gerçek, Haçlı ordularının Kudüs için harekete geçmiş olmalarıydı. Şimdi ise her 

kral kendi dünyevî Kudüs’ü yani krallığı-menfaati için mücadele vermekte, kuvvetlerini 

                                                                 
397 Jorga, N. (2005). a.g.e., 63-67;  Schwoebel, Robert. (2013). Hilalin gölgesi : Rönesans'ta Türk imajı (1453-
1517).  (Çev. Eşref Bengi Özbilen). İstanbul: Yeditepe Yayınevi, 59-66. 
398 Setton, K. (1997). a.g.e., 153; Babinger, F. (2013). a.g.e., 120. 
399 Schwoebel, R. (2013). a.g.e., 62-66; Setton, K. (1997). a.g.e., 151-154. 
400 Housley, Norman. (2016). Haçlı seferleri ve Osmanlı tehdidi, (Çev. Mehmet Moralı). İstanbul: Alfa 
Yayınları, 26. 
401 Housley, N. (2016). a.g.e., 33-34. 
402 Housley, N. (2016). a.g.e., 187. 



92 

 

 

bunun için hazır bekletmekteydi. Üstelik Haçlı seferleri Salahaddin Eyyûbi başta olmak 

üzere güçlü Müslüman komutan ve devletlerinin doğmasına yol açmakta, verilen 

mücadelelerden zararlı çıkılmaktaydı. Bu uzun süreli mağlubiyet silsilesinin Doğu’ya sefer 

konusunda temkin ve tereddüt yarattığı muhakkaktır. Nihayetinde Ortadoğu’ya ilgilerinin 

yeniden dönüşü buradaki devletlerin çeşitli saiklerden mütevellit güçten düşüşünü izleyen 

19. yüzyıl ve müteakip süreçte olacaktır. Papalığın din değişimini yardım için ön şart 

olarak öne sürmesini de Papalığın hem fiilen harekete geçecek durumdan yoksun 

bulunması hem de kralları harekete geçirecek siyasi güçten mahrum olması ve fakat bunu 

ifade edememesi durumuna yorumlamak mümkündür. Daha önemlisi bunu ifade 

edememesine rağmen Osmanlı meselesini siyasi sorun olarak kabul etmesi ile kıta 

içerisindeki siyasi yönetimden büyük ölçüde tecrid edilmiş durumu kabulünün güç gelmesi 

ile kıtada Osmanlı siyasetinin önderliğini yaptığını ve bu siyaset ile siyasi erk kazanma 

yoluna başvurduğunu mütalaa ediyoruz. Papalık siyasi gücünü ağırlıkla Osmanlılar 

karşısında kullanacaktır. Bunun doğal olarak din üzerinden yapıldığı ve yapılacağı da 

açıktır. Keza Papalık dinî olduğu kadar siyasi bir teşekküldür ve faaliyetleri bu çerçevede 

değerlendirilmeyi gerektirmekte olup politikalarında bu ciheti görebilmek zaruri 

görünmektedir. 

Fatih’in tahta çıktığı yıl olan 1451’de Papalık makamında V.Nicholas (1447-1455) 

bulunmaktaydı. Bu dönemde Papalığın otoritesi nispeten tesis edilmişti ve Papa Habsburg 

hanedanından403 Frederick’e elleriyle taç giydirmişti.404 Bu durumun Papalığın yeniden -

ruhanî anlamda kalsa da- bir güç olarak varolduğunu göstermesi, İmparatorluğun da 

Papalığın yanında olduğunu işaret ettiği açıktır. Artık Papalar Avignon’da değillerdi, 

kendilerinin karşısına çıkan ve otoritesine sahip olduğunu iddia eden Papalar mevcut 

değildi. Fakat Papalık siyasi kazanç arayışına girmedi, sakınımlı davranarak siyasi rolünü 

sürdürmeye devam etti. Buna mukabil bu devam durumu kendi tarihiyle kıyaslandığında 

otoritesinin kaybı olduğu olgusunun araştırmalarda yazılageldiği görülmüştür. Bununla 

birlikte biz içinde bulunduğu zamanın şartlarınca bakmaya çalışıp paradigmasal olarak 

                                                                 
403 Bir çok kontluk, dükalık, prensliklerden mürekkep Kutsal Roma-Germen İmpartorluğu’na 1438 yılında 
Habsburg hanedanından II. Albrecht İmparator olarak seçildi ve 1804 yılında imparatorluğun yıkılışına dek 
uzun olmayan bir devre dışında İmparatorlar bu hanedandan oldu. /Kutsal Roma İmparatorluğu 1438 yılı 
itibariyle Habsburg hanedanından olanlar seçilmeye başlanmıştı ve bu 1806 yılına dek sürecektir. 
Avusturya’nın önemli bir kısmı ile güney Almanya topraklarında hakim Habsburg II.Albrect İmparator oldu. 
Bkz: Wiesner, Merry E. (2016). Erken modern dönemde Avrupa 145-1789. (Çev. Hamit Çalışkan). İstanbul: 
Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları,42/157-158. 
404 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 95. 



93 

 

sarsılmaz olduğu iddia edilemese de gücünü bilhassa Osmanlı siyasetiyle sürdürdüğüne 

kani olduk ve bu olguyu göstermeye çalışacağız. Bu noktada ifade edilecek ve göz önünde 

bulundurulması gereken diğer bir olgu, Kutsal Roma-Germen İmparatorluğu’na gelen 

Habsburg hanedanınındın olan İmparatorların da Papalık ekseninde Osmanlılara sefer, 

kutsal sefer söyleminin yeni destekçisi olacağı ve askerî olarak harekete 

geçmeyeceğidir.(Kanuni Sultan Süleyman Dönemi’nde sınırdaş olana dek) 

Papa; çağının en gelişmiş şehri Roma’yı Rönesans etki ve faaliyetlerine dâhil etmiş, 

bilhassa en maharetli sanatkârlar ile çalışmıştır. Papa Nicholas Vatikan’da büyük bir 

kütüphane meydana getirip, şehri imar ettirmiş ve Aziz Peter Kilisesi’nde restorasyon 

gerçekleştirmiştir. Bunun yanında bu faaliyetlerden biri Papalığı müşkül duruma 

düşürmüştür. Papa’nın görev verdiği hümanist Lorenzo Valla405 “Constantin Bağışı” 406 

nın gerçek dışı bir bağış olduğunu günışığına çıkarmıştır.407 

                                                                 
405 Kuzey İtalya’nın Piacenza kentinde doğan Lorenzo (Laurentius) Valla, bir hukukçunun oğludur. 1431’de 
rahip olmuş, papalıkta sekreterlik görevi istemiş, o mümkün olmayınca Pavia kentinde hitabet hocalığı 
yapmaya başlamıştır. Valla’nın ilk vukuatının zamanının büyük hukukçularından olduğu kabul edilen 
Bartolus de Saxoferrato’nun latincesine saldırısı olduğu anlaşılmaktadır. Pavia’da kalmasını zorlaştıran bu 
olay üzerine, bir üniversiteden diğerine geçen Valla, 1433’te Napoli’ye gider, Sicilya, Aragon ve Napoli kralı 
V. Alfonso’nun “Latince özel sekreteri” olur. Napoli’de ilahiyat üzerine demeçleriyle yıldırımları üzerine çeken 
Valla, Symbolum Apostolorum [Havarilerin Amentüsü] olarak bilinen dokümana ilişkin iddiaları nedeniyle 
dava edilir. Ancak, Lorenzo Valla’nın (1406?-1457) Konstantin Bağışı konulu demeci, Orta Çağın sahte 
dokümanlarına ilişkin eleştirilerinin en ünlüsüdür. Latince sekreteriyken yazdığı bu eser, papanın daha fazla 
İtalyan toprağı almasına karşı kral tarafından başlatılan kampanyanın bir parçası olarak düşünülmelidir. 
Günümüzde VIII.yüzyılda papa şansölyeliği tarafından uydurulduğuna inanılan bağış, İmparator 
Konstantin’in cüzamlıyken iyileştirilmesi üzerine hissettiği minnettarlıkla Roma İmparatorluğu’nun batıdaki 
yarısını Papa I. Sylvester’e hediye ettiğine dair bir kayıttır. Valla’nın bu yazı yüzünden engizisyonla başının 
derde girmekle birlikte, kendisi daha sonra Papa V. Nikolas’ın kâtibi olmayı başarmıştır. Bkz: Alatlı, A. (Der.) 
(2014-a). Batı’ya yön veren metinler C.2:Rönesans/Protestan Reformu erken dönem/ modern dönem/ Bilim 
çağı (1350-1650). İstanbul: Alfa, 567-570. 
406 Konstantin Bağışı Sahtekârlığı* Lorenzo Valla 
Uzun zamandır bazı kulakların Roma’daki Papalığa yapacağım saldırıyı duymayı beklediğini biliyorum. Ya 
miskin cahillik ya da putların kölesi olan kaba tamahkârlık yüzünden yahut da zulümle birlikte anılan 
imparatorluğun gururundan dolayı, gerçekten de çok büyük bir saldırı bu. Birkaç yüzyıldır Konstantin 
Bağışı’nın sahte ve düzmece olduğunu biliyorlar yahut da düpedüz kendileri böyle bir düzmece yarattılar ve 
aynı hilekârlık yolunda yürüyen vârisleri de eskiler gibi, yanlış olduğunu bildikleri şeye doğru dediler; böylece 
majesteleri Papalık makamının şerefini ayaklar altına aldılar, eski papaların hatırasını ayaklar altına aldılar, 
Hıristiyan dininin şerefini ayaklar altına aldılar; hepsini cinayetlerle, felaketlerle ve cürümlerle utandırdılar. 
Roma şehrinin, Sicilya ve Napoli krallıklarının, tüm İtalya’nın, Galya’nın, İspanya’nın, Almanya’nın, 
Britanya’nın hatta tüm Batı’nın kendilerinin olduğunu iddia ettiler; tüm bunların bağışın sonucu olduğunu 
ileri sürdüler. Yani bunların hepsi sizin mi Papa Hazretleri? Amacınız tüm bunları geri almak mı? Batıdaki tüm 
kralların ve prenslerin tüm şehirlerini soymak veya size yıllık bir haraç vermeye zorlamak mı istiyorsunuz, 
planınız bu mu? Aksine, ben prenslerin elinizde tuttuğunuz imparatorluğu yağmalamasının daha adil 
olacağını düşünüyorum. Göstereceğim gibi, yüce Papalık makamının haklarını dayandırdığı bağış ne 
Sylvester ne de Konstantin tarafından biliniyordu. (...) 
Konstantin’in böyle bir “bağış” yapmasının özünde imkânsız olduğunu açıkladıktan sonra Valla şöyle devam 
eder:  



94 

 

 

                                                                                                                                                                                                  
Gelin düşünelim! Sylvester hiçbir zaman bunlara sahip oldu mu? Kim onun mülklerini elinden aldı? Bunlara 
kalıcı olarak sahip değildi, ardıllarından hiçbiri de sahip değildi, en azından Büyük Gregorius’a kadar; hatta o 
bile sahip değildi. Sahip olmayan ve sahip olduklarının elinden alındığını ispatlayamayan kişi asla sahip 
olmamış demektir, sahip olduğunu söylüyorsa çılgındır. Görüyorsunuz, sizin bile çılgın olduğunuzu 
ispatladım! Aksi doğruysa kim papayı topraklarından sürdü? Konstantin’in kendisi mi, oğulları mı yoksa 
başka bir Sezar mı? Sizi kovanın adını verin, tarihi verin, papanın ilk kovulduğu yeri, bir sonrakini, sırasıyla 
ondan sonrakileri söyleyin... Bu olaylara tek bir tanık, bir yazar gösterip gösteremeyeceğinizi soruyorum. 
Tanık yok, diyorsunuz. İnsanlardan hiç bahsetmeden Sylvester’in muhtemelen sığırlara bile sahip olduğunu 
söylemekten hiç utanmıyor musunuz? Madem yapamıyorsunuz (hiçbir şeyi ispat edemiyorsunuz), ben kendi 
adıma hayatının son gününe kadar Konstantin’in ve sırasıyla ondan sonraki tüm Sezarların (Roma 
İmparatorluğu’na) sahip olduğunu göstereceğim, böylece mırıldanacak bir şeyiniz bile kalmayacak... Roma 
şehrindeki anıt ve tapınaklardan bahsetmesek bile, Hıristiyan olduktan sonra Konstantin adına basılan altın 
paralardan bazıları bugün hâlâ mevcut, üzerlerindeki yazı Yunanca değil, Latince ve ondan sonraki 
neredeyse tüm imparatorların paraları da öyle. Elimde olanların çoğunda haçın altında şu yazı var: 
Concordia Orbis [Dünya Barışı]. Roma’ya hükmetmiş olsaydınız ne çok sayıda yüce Papalık parası da 
bulunurdu! Ama ne altın ne gümüş hiç para bulunamadı, bunları gördüğünü söyleyen kimse de yok. Ayrıca o 
dönemde Roma’yı yöneten her kimse kendi parasını basmış olmalıydı: Şüphesiz papa da bu paranın üstüne 
Kurtarıcımızın (Hz. İsa) ya da Petrus’un (havari) resmini işletirdi... 
Daha sonra Valla, dokümanın kendisini inceliyor ve belgedeki delillere dayanarak sahte olduğunu görüyor:  
Rahiplerin başı yerine “rahiplerin üzerindeki baş” diyen, aynı cümlede hem extiterit hem de existat diyen 
(anlamlarını, çekimlerini ve zamanlarını karıştırmış), “tüm dünyada” dedikten sonra başka bir şey eklemek 
isterken “tüm dünyanın” diyen veya dünyanın önemli bir bölümü Roma’ya bağlı değilken dünyanın bir 
parçası olan göğü Roma’ya bağlayan, ikisi bir arada bulunamayacak olmasına rağmen Hıristiyanların 
“inancını” ve “kararlılığını” sağlamak arasında bir fark gözeten, “takdir” ile “emir”i birbirine karıştıran 
(sahtekârın) dilindeki barbarlıktan bahsetmeyeceğim. (...) Henüz bir Patriklik veya Piskoposluk olmayan, 
hatta bir Hıristiyan şehri bile olmayan, henüz “Konstantinopolis” adını almamış, hatta kurulmamış ve hatta 
planlanmamış bir şehirden Patrikliğe bağlı bir Piskoposluk olarak bahsetmek son derece saçma ve de eşyanın 
tabiatına aykırıdır! Bu “ayrıcalığın” Konstantin Hıristiyan olduktan üç gün sonra verildiğini yazmaktadır; 
ancak o dönemde o bölgenin adı Konstantinopolis değil, Byzantium’dur. (...) (Dokümanda Konstantin’e şöyle 
söyletilmiştir: “Kutsal havariler Petrus ve Pavlus’un kiliselerine ışık sağlamak için sahibi olduğumuz, kendine 
bağlı topraklar olan mülkleri bağışladık ve onları farklı objelerle zenginleştirdik.” ) Valla şunları söylüyor: Seni 
alçak herif! Roma’da Petrus ve Pavlus’a adanmış kiliseler, yani tapınaklar mı vardı? Onları kim inşa etmişti? 
Tarihin  bize söylediğine göre Hıristiyanların gizli ve korunan buluşma yerlerinden başka hiçbir şeyleri yokken 
tapınak inşa etmeye kim cüret edebilirdi? Eğer Roma’da bu havarilere adanmış tapınaklar varsa bunlar için 
bu kadar büyük aydınlatmalar gerekmezdi; olsa olsa küçük şapellerdi bunlar, büyük mabetler değil, küçük 
ibadet yerleriydi; tapınak değil, insanların evlerindeki özel kiliselerdi, kamuya açık ibadet yerleri değil. 
Ortada tapınak yokken tapınak aydınlatmasına da gerek yoktu. (...) Aslında bu kadar bariz olan bir konuda 
neden daha fazla konuşayım ki? Sadece Konstantin’in böylesi mülkleri bağışlamadığını, Roma’daki Papalığın 
da onlara yazılı emir sayesinde sahip olmadığını iddia etmekle kalmıyorum; bunlar doğru olsa bile mülk 
sahiplerinin suçları yüzünden bu hakkın da geçersiz olacağını iddia ediyorum, çünkü biliyoruz ki tüm 
İtalya’daki ve birçok diğer bölgedeki katliam ve yıkımın tek kaynağı onlardır... Bu yüzden Tanrı’ya olan 
inancım sayesinde hiç kimseden korkmadan şunu ilan ediyor ve bağırıyorum açıkça: Benim zamanımda yüce 
Papalıkta sadık ve basiretli hiçbir vekil kalmamıştır, Tanrı’nın evindekilerin karnını doyurmakla o kadar 
meşguller ki, onun bir lokma ekmek olduğunu unutup yemek olarak okuyorlar! Papa da barışçı insanlarla 
şahsen savaşıyor ve devletlerle prensler arasına nifak tohumları ekiyor... Papa sadece cumhuriyetin sırtından 
zenginleşmiyor, yaşlı Simon Magus’un yapmaktan iğreneceği biçimde Kilise’nin ve Kutsal Ruh’un sırtından da 
zenginleşiyor. Bu durum kendisine hatırlatıldığında ve ara sıra iyi insanlar tarafından azarlandığında bunu 
inkâr etmeyip açıkça kabul ediyor ve Kilise’ye Konstantin tarafından verilen mirası işgalcilerden geri almak 
için gereken her şeyi yapmakta özgür olduğunu söyleyerek böbürleniyor... Papanın sezarın da değil, sadece 
Mesih’in vekili olacağı zamanları görmeyi çok istiyorum, özellikle de bu benim görüşlerim sayesinde 
gerçekleşirse; keşke görebilsem! “Kilisenin çetesi”, “Kiliseye karşı olan çete”, “Kilise Perugialılara karşı” veya 
“Bolognalılara karşı” diye bağıranların korku dolu haykırışları keşke hiç duyulmasa! Hıristiyanlara karşı 
savaşan Kilise değil, papadır; Kilise “yükseklerdeki ruhani kötülüklerle” savaşır. Bu durumda papa gerçekten 
de Kutsal Baba olur, hepimizin Babası, Kilise’nin Babası olur, artık Hıristiyanlar arasında savaş çıkartmaz, 
aksine başkalarının çıkardıkları savaşları papalara ait hükümlerle ve yetkilerle durdurur. Bkz: Alatlı, A. (Der.) 
(2014-a). a.g.e., 567-570. 



95 

 

Yine bu Rönesans çerçevesindeki faaliyetlerine ek olarak Papa 1450 yılının jübile yılı 

olması sebebiyle şehri hazırlamakta, önemli harcamalar gerçekleştirmekteydi. 

Biyografisini yazdırmak için bir takım yazarlara önemli miktarda ödeme yapmaktaydı.408 

Fakat Doğu Roma’nın durumunu da gözardı etmemiş ve bir kutsal savaşa çağrı yapmış, 

ancak müspet cevap alamamıştı.409 Kutsal Sefer vaizlerinden olan Capistrano Papa’ya 

sitem ediyor Kilise varlığı inşai maksatlar için kullanılırken insanların kutsal sefer için 

geçimlerini sağladıkları gelirlerinden vermeye rıza göstermelerinin ve güvenmelerini nasıl 

olanaklı olacağını soruyordu.410 Bununla birlikte henüz matbaanın çok yaygınlaşmamış, 

Roma’da olup bitenleri herkesin hızla öğrenmemiş olması göz önünde bulundurulursa bu 

tür yazımların Batı modern tarih yazımının paradigmatik Kilise’nin feci durumu 

düşüncesinden neşet ettiğini düşünmek zor değildir. Zira Kilise her ne kadar “israf” olarak 

nitelenen söz konusu faaliyetlerde bulunmasa dahi harcanan meblağın Osmanlı gücüne 

denk bir ordu meydana getirebileceğini düşünmek zor görünmektedir. Zira bu tarihe kadar 

Papalık Osmanlıların faaliyetlerini yakından izleyen bir mecra olarak Osmanlı gücünün 

potansiyelinin farkında olduğunu düşünmek mümkündür. Biz büyük bir sefer hareketinin 

gerçekleşmemiş olmasının sebeplerinden en önem taşıyanının daha önce yer verdiğimiz 

Basel-Ferrara Konsili anlaşmazlığında Papalığın Basel değil Ferrara da konsili devam 

ettirmesi olduğunu düşünüyoruz. Yer verdiğimiz gibi, Floransa konsiline çok az kral-

prens’in teveccüh göstermiş olmasına rağmen konsilin kararlar alıp tamamlanması 

Papalığın bir meydan okuması, özgürlüğünü ilan etmesi olarak yorumlanmış olması 

muhtemeldir. Ayrıca İmparator tarafından Basel’den kovma durumunun kendilerini 

İmparatorluk mesabesinde görmeye başlayan hanedanlıkların krallıklarında rahatsızlık 

yaratmış olması da muhtemeldir. Kutsal Roma-Germen İmparatorluğuna Habsburg yani 

alman toprakları içerisinden bir hanedandan İmparator seçilmiş olması, Fransa’da hâkim 

olan hanedan ve yerel hanedanlıklar tarafından hoş karşılanmamış olduğu da ifade 

edilebilir. Diğer bir etken olarak bu türden kutsal savaşlara iştirak edenlerin çoğunluğunun 

toplumun yoksul kesimleri oluşu ve özellikle Bohemya bölgesinde Jean Hus’un 

görüşlerinin bu sefere cevap verme potansiyeli bulunan söz konusu tabakayı etkilemiş 

olma ihtimalini de düşünmekteyiz. Vaiz Capistrano’nun sitemi bireysel vicdanî durumu 

yahut mevcut durumdan rahatsız bir gurubun Papalığı uyarması, sosyal izlenimleri 

                                                                                                                                                                                                  
407 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 96. 
408 Setton, K. (1997). a.g.e., 107. 
409 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t.,96. 
410 Housley, N. (2016). a.g.e., 131. 



96 

 

 

bağlamında düzeltmeler gerektiğine olan inançları bağlamında değerlendirmek dönemin 

iletişim araçları bağlamında daha uygun görünmektedir. 

Tarihî kayıtlara göre bu dönemde Papalık Napoli Kralı V.Alfonso ile mücadele 

halindeydi.411 Kenneth Setton, İngiltere ile Fransa’nın yüzyıl savaşları içerisinde 

bulunduğunu, İspanya’nın Granada, Kutsal Roma’nın Hussitler ile meşgul bulunup sefere 

iştirak edemeyecek vaziyette olduklarını ifade etmiştir.412 Fakat tarihî bilgilere göre 

İspanya Gırnata ile mücadelesini 1454-1466 arasında gerçekleştirecektir 413 ve Osmanlılar 

ile müttefik Ceneviz ticari konuda Fransa ile önemli bir bağı sürdürmekteydi.414 Hussitler 

ile mücadeleyi ise İmparatorluktaki tüm elektörlüklerin tüm güçleri ile sürdürdüğüne dair 

bir kayıt bulunmamaktadır.  Yardım çağrısına cevap alamayan Papalık, Bizans hanedanı ile 

Latin bir hanedan arasında izdivaç kurmak415 vasıtasıyla bir ittifak husule getirmeyi 

düşünmüş ancak gerçekleşmemiştir.416  Papalık yalnızca Ayasofya’da union ayininin icrası 

sonrası Venediğin yardıma gitmesini sağlayabilmişti.417  1452 yılında Papa, Doğu Roma 

Floransa konsilinde alınan karara uymadığı takdirde bundan sonra Doğu Roma’nın 

kaderinin Tanrı’nın takdiri ellerine kaldığını da ifade etmişti.418 Venediğe ise başarı 

durumunda Limni adası teklif edilmişti.419 Bu bilgilerden hareketle muhtemel bir Venedik 

başarısı Papalığın yeni bir medar-ı iftiharı ve bir saldırıyı gerçekleştirmek için insanların 

teşvik vasıtası olacağı düşünülebilir. Esasında Papa V. Nicholas’ın fetih gerçekleşmeden 

evvel bir kutsal savaş isteklisi olmadığı kaydedilir. Bunun yanında Macar, Arnavut, 

                                                                 
411 Setton, K. (1997). a.g.e., 40. 
412 Setton, K. (1997). a.g.e., 40. 
413  4.Henrich döneminde( 1454-1474) Bkz: Ziya Paşa (2012). Endülüs tarihi. (Sad. Yasemin Çiçek). İstanbul, 
Timaş, 341. 
414 Ceneviz 1394 yılından beri Fansa hegomanyası altındaydı: Bkz: France, J. (2005).a.g.e., 271; Uzunçarşılı, 
İ.H. (1947). a.g.e., 120. 
415 Hanedanlıklar ile yönetilen Avrupa devletleri topraklar üzerinde hakim olma stratejisi olarak hanedanlar 
arası izdivaçları kullanmaktaydılar. Bu yöntem savaşlardan daha kolay hakimiyet sağlamaktaydı. İmparator 
Friedrich Portekiz prensesi Eleanor ile izdivacı sonucu önemli bir maddi kazanç bundan daha az toprak sahibi 
oldu. Oğlu Maximillian’ı toprak açısından en varsıl olan prenses Burgonya Prensesi Marie ile 
evlendirdi(Hollanda, Lüksemburg ve günümüz Doğu Fransasındaki Burgonya kontluğu miras olacaktı.) 
Maximillian da oğlunu(oğul Phılıp’ı Joanna ile) ve kızını (kızı Margaret’i oğul John ile) Fernando ve İsabel 
çiftinin çocuklarıyla evlendirdi. (İspanya; güney İtalya, yeni dünyadaki sömürgelerin sahibiydi) Torunu olacak 
V. Charles, bu bağlar neticesinde Avrupanın neredeyse yarısına hakim olacaktır. Habsburgların bu evlilik 
politikaları “diğerleri savaşsın, Avusturya sen evlen” anlamında bir sözün yayılmasına yol açmıştı ve Papalar 
da yeğenleri ve bazen çocuklarının vasıtasıyla bu stratejiyi yürütüyorlardı. Bkz: Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 
136-138. 
416 Setton, K. (1997). a.g.e., 40. 
417 Setton, K. (1997). a.g.e., 111. 
418 Schwoebel, R. (2013). a.g.e., 60-61. 
419 Housley, N. (2016). a.g.e., 112. 



97 

 

Bosna’ya biraz destek; Rodos şövalyelerine420 ve Kıbrıs Krallığı’na mali yardım sağladığı 

da ifade edilir.421 Yoruma göre422 Fatih Sultan Mehmed bir Haçlı ittifakından 

çekindiğinden dolayı Venedik ile anlaşma imzalamış ve buna göre Venedik haraçgüzar 

olmayı kabul etmiş, Papa’ya bağlı Rodos şövalyeleri ise reddetmiştir.423 Bize göre Varna 

savaşına katılan ve II.Kosova savaşına tanık olan Fatih’in bu türden bir seferin korkulacak 

kadar katılıma sahip bulunmadığına tanıklık etmiş, Papanın bu konuda etkisinin tükeniş 

noktasında bulunduğunu farketmiş olması kuvvetle muhtemel görünmektedir. Keza 

Venediğin de Batı’dan bir beklentisi yok gibidir ve İstanbul’u ele geçirmiş bu gücün 

karşısında Papa siyasetinin kalkanı ve kılıcı olmayı değil, anlaşma ile menfaatlerini 

sağlama almayı tercih etmiş olması olgusu bize daha doğal görünmektedir. Aksi durumda 

Sultan Mehmed’in Ege adalarına yönelmekten de sakınması gerektiği düşünülebilir ancak 

Sultanın faaliyetleri bu yönde de seyredecektir. En muhtemel haliyle Macaristan ile olası 

ittifakını önleyerek hem kara hem denizde sefer halinde olmamayı tasavvur ettiğini 

düşünebiliriz. 

Fatih’in İmparatorluğunun başkentini deniz yönünden gelmesi muhtemel saldırılardan 

koruma maksadı taşıdığı, saldırılara açık olan Kuzey Ege’de bulunan İmroz, Limni, Enez 

adalarını ele geçirmiş, 1456 Belgrad kuşatması akameti üzerine Papalık424  bu yenilginin 

Tanrı’nın işareti olduğuna hükmetmiştir. Esasında Belgrad kuşatması öncesi vaizleri 

önemli bir sefer hareketi gerçekleştirmek üzere harekete geçmişse de Macar toprakları 

dışında sefere iştirak olmamış, Osmanlı ordusu bu ordu ile karşılaşmadan kuşatmaya son 

verilmiştir.425 Belgrad akameti Papalıkta muzafferiyet kutlamalarına yol açmış, 

                                                                 
420 Rodos’daki San Jean şövalyeleri: Haçlı seferleri sırasında Akka’ya yerleşmişler, Memlûk Sultanı Melik 
Eşref tarafından zaptı(1291) ile Kıbrıs’a yerleşmek istemişler fakat kralın tehdit olarak görmesi neticesinde 
Rodos’a yerleşmelerine Doğu Roma razı olmasa da Fransa kralı Güzel Phılıppe ile Papa V.Clement’ın 
teşvikleriyle 1304’de adaya hakim oldular.Papa’dan yardım görmeleri daimdi: Uzunçarşılı,İ.H. (1954). Rodos 
şövalyeleri hakkında Antalya valisi Sultan Korkud’a gönderilmiş bir mektub, Belleten, Sayı.71, 347-356. 
421 Schwoebel, R. (2013). a.g.e., 59-60. 
422 Gülsoy, E. vd. (2012). a.g.b.; 69’da:İstanbul’un fethi sonrasında Papa İtalyan devletleri arasnda birlik 
istedi ve tüm Hıristiyanları haçlılığa çağırdı. Regensburg diyetinde tüm Hıristiyanlar arasında 5 yıllık ateşkes 
yapıldı.(İmparator III.Frederik ile Napoli kralı V.Alfonso seferin başına geçmek istediler. Papanın gayretleri 
karşısında Fatih batı aleminin birleşmesine meydan vermemek için bir haçlı seferinin başlıca destekçisi 
olabilecek Venedik ile 1454 yılında bir anlaşma yaptı. 
423 Bununla birlikte Zinkeisen Sultan Mehmed’in tahta çıkışı üzerine Üstad-ı âzam’ın tebriklerini ilettiğini 
yazar. Bkz:   Zinkeisen, J. W. (2011). a.g.e., 594 , Hammer ise Rodos’un yalnızca Papa’ya bağlı olduklarından 
dolayı Hıristiyan krallara dahi vergi veremeyeceklerini bildirdiğini bunun da bir saldırıya yol açtığını 
yazmıştır. Bkz: Hammer, J.(2008). a.g.e., 230-231. 
424 Housley, N. (2016). a.g.e., 55. 
425 Babinger, F. (2013). a.g.e., 131-132; Hammer, J.(2008). a.g.e., 233-234. 



98 

 

 

Hıristiyanların kutsal bir sefere iştirakini arttıracağını düşünmüştür.426 Bilfiil eyleme geçen 

Papalık 1457 yılında 16 kadırga görevlendirerek Limni, Taşoz, Semadirek adalarını ele 

geçirmiş427 ayrıca Gürcistan ve Akkoyunlular ile de diplomatik ilişkiye girmeye 

çalışmıştır. Âlim vasfı ile ünü bulunan ve Türk düşmanı olarak tanınan yeni Papa 

III.Calixtus (1455-1458)428 Konstantinopolis’i yeniden Hıristiyan kılana dek huzur 

bulmasının nâmümkün olduğunu ilan ederek Papalığa başladı.429 III.Calixtus Katalan yani 

İspanya’dandı ve Venedik ile Ceneviz tarafından hiç hazzedilmemekteydi. Papa 

İspanya’da Emevilerden hazzetmiyordu ve kuvvetle “reconquista” düşüncesini taşımakta 

olup aynı düşünceyi Osmanlılara karşı da beslemekteydi. Ona göre Osmanlılar kanları 

akıtılarak ele geçirdikleri topraklardan atılmalıydılar ki Papa bu düşünceyi içeren sefer 

çağrısını tüm insanlara ve krallara, prenslere yaymaktaydı.430 Konstantinopolis’in 

Osmanlılardan alınması için bizzat canını dahi verebileceğine dair ifadelerde bulunuyor, 

yazdıkları her yere yayılıyordu. Kendinden öncede başvurulan bu çağrılardan daha etkili 

olacağına inanarak krallara ve prenslere elçiler gönderiyordu. O’na göre artık 1456 yılında 

bir kutsal saldırı gerçekleştirilmesi için hazırlanılmalıydı.431 Housley’in verdiği bilgiye 

göre kıta içinde kutsal savaşlar için vaizler görevlendirmek ve vergi yükümlülüğü 

koymanın yeniden ortaya çıkması Papa Calixtus zamanındadır.432  Gerçekleştirilecek olan 

sefere askerlik dışında herhangi bir katkı ve noksan bulunan tahılın temini gibi destekler 

için endüljans ödül olarak veriliyordu.433 Fransisken keşişler köylere inmişlerdi ve 

köylüleri etkilemek maksatlı çağrılar yapıyorlardı.434 İstanbul’un fethi; kutsal savaş 

söylemlerine güç kazandırmıştı, Osmanlı yönetiminin gerçekleştirdiği söylenen 

gaddarlıklar dilden dile anlatılır günlük bir konu haline gelmişti. Papa Calixtus da 

Arnavutluk’taki İskender Bey isyanını destekliyor435 Osmanlılara saldırmak, diğer insan ve 

krallara örnek olmak üzere bir donanma hazırlıyor436  Osmanlı yönetiminin kıtadaki tüm 

devletler için bir tehdit olduğunu yayıyor ve onlara karşı yapılacak sefere iştirakin dinî bir 

                                                                 
426 Babinger, F. (2013). a.g.e., 136-137. 
427 Jorga, N. (2005). a.g.e., 85; Emecen, F. (2015). a.g.e., 146-147; Vatin, N. (2012-a). 112-113;  Hammer, 
J.(2008). a.g.e., 235; Gülsoy, E. vd. (2012). a.g.b.,70. 
428 1457 yılında ölülerin ruhlarını Araf’tan kurtarmanın endüljans ile mümkün olduğunu ilan eden ilk Papadır. 
Bkz: Jorga, N. (2005). a.g.e., 63-69. 
429 Jorga, N. (2005). a.g.e., 63-69. 
430 Setton, K. (1997). a.g.e., 162-165. 
431 Schwoebel, R. (2013). a.g.e., 72-75. 
432 Housley, N. (2016). a.g.e., 18. 
433 Housley, N. (2016). a.g.e., 73. 
434 Schwoebel, R. (2013). a.g.e., 76. 
435 Housley, N. (2016). a.g.e., 27-28. 
436 Schwoebel, R. (2013). a.g.e., 74-84. 



99 

 

görev olduğunu, bu görevi yerine getirmeyenlerin mücrim olduklarını ilân ediyordu. 

Papa’ya göre onlara karşı harekete geçmeyen Hristiyanlar kurtuluş ihtimallerini kaybetme 

tehlikesini taşımaktaydılar.Yine Papa Calixtus’un ifadesine göre Papa’nın çağrıları 

Mesih’in sözleri olarak kabul edilmeli, sefere katkı sağlanmalı, endüljanslara hürmet 

gösterilmeli, konsilcilik düşüncesini yok etmek gerekliydi.437 Son ifadelerin Papalığın eski 

saygı ve gücünü istediğinin karinesi olduğuna işaret etmemiz yerinde olsa gerektir. 

Papa’nın politikası bilhassa güney kesiminde olmak üzere Kutsal Roma-Germen 

İmparatorluğunda ilgiyle karşılanmaktaydı. Matbaa da Osmanlılara dair bilgi, haber, 

kehanet, çağrıları yayıyor, insanlar merak ile okuyanları dinliyor ve bu yolla nefret 

duyguları da gelişiyordu.438 Zaten heretik olarak görülen Ortodokslar 1444 yılı öncesi aynı 

inancın bir parçası olarak lanse edilir olunmuştu fakat439 buna karşın onların bu olayları 

yaşamalarına sebep olarak; sapkınlıklarından dolayı Tanrı’nın kızgınlığı neticesinde bu 

durumu kendilerine reva görmesinden kaynaklandığı düşüncesi de mevcuttu. Esasında ise 

Papalığın Ortodokslar ile ilgili görüşü değişmiş değildi zira 1456 yılında insanları sefere 

ikna etmek maksadıyla Balkan bölgesinde bulunan kardinal Capistrano meskûn Ortodoks 

kutsal mekânlarını yok edip, inananlarını zorbalıkla Katolik vaftizine tabi tutuyordu. Papa, 

bu vakıalardan haberdar olunca kardinale uyarıda bulunmamış, kızgınlığın dile getirmemiş 

yalnızca bu yapılanların henüz zamanı olmadığını ve fakat bunların daha sonra zamanı 

gelince gerçekleştirileceğini yazmıştı.440 Aslında Calixtus’un bu heyecanında ve 

Osmanlılara karşı politikasında tarihi tekerrür ettirmeye çalışır bir tutum görmekte 

olduğumuzu ifade etmeliyiz. Çünkü Kastilya Kralı 1456 yılında Granada’ya saldırı 

düzenlemişti441 ve galiba bundan hareketle tüm kıtayı Osmanlılara karşı harekete 

geçirmenin zamanı olduğuna kanaat getirmiş, Gırnata yanında Osmanlılara karşı da bir 

cephe açmayı tasavvur ederek kendi sözlerini İsa Mesih’in sözleri olduğuna dair ifadesini 

de göz önünde bulundurursak kutsal bir zaman eşiğinde bulunulduğu düşüncesini 

oluşturmak bu suretle bir saldırıyı daha mümkün hale getirmek istediğini düşünmek 

mümkündür.  

Uzun zamandan beri kutsal saldırı çağrılarının bahsi Kudüs olmuyordu çünkü Osmanlı 

hâkimiyetinde bulunmadığı inanalar tarafından biliniyordu ki bu; Kudüs’e Hıristiyan 

                                                                 
437 Housley, N. (2016). a.g.e., 68. 
438 Housley, N. (2016). a.g.e., 74-75. 
439 Housley, N. (2016). a.g.e., 59. 
440 Housley, N. (2016). a.g.e., 61-62. 
441 Ziya Paşa (2012). a.g.e., 341. 



100 

 

 

hâkimiyeti için Osmanlılar üzerine gerçekleştirilecek bir kutsal saldırının ilk sebep olma 

gereği ve Kudüs hâkimiyeti manasını taşımayacaktı. Bununla birlikte Kudüs 1443’de ve 

Sultan Mehmed’in 1456 Belgrad kuşatması başarısızlığını müteakip gündeme gelerek 

gerçekleştirilecek bir seferin nihai hedefi olarak gösterilmişti.442 Osmanlılar Kudüs’e 

hâkim değillerdi ama gaddar ve vahşilerdi, Housley’in verdiği bilgiye göre hedeflerinin 

Hıristiyanlığı âlemden silip yok etmekten ibaret olduğu genel bir kanı halini almıştı. Bu 

kanıya mukabil istisnai bir vaka olarak meşhur bir tarikattan olan Aggsbachlı Vinenz, 

Papanın kutsal sefer çağrılarını yersiz ve gereksiz bulduğunu söylüyordu. Çünkü 

Osmanlılar Hıristiyanlar ve diğer farklı din inananlarına inançlarını değiştirmeyi 

dayatmamaktaydılar. Bu durumda Osmanlılar ile savaşılmamalı mıydı? Elbette ki 

savaşılmalıydı ancak savaşacak olan Osmanlılar ile karşı karşıya kalanlar olabilirdi.443 

Vinenz’in ifadeleri her ne kadar istisnai bir durum olarak kaydedilmişse de bu ifadeyi bir 

kişinin yargısı olmaktan ziyade varolan bir yargının bir kişi tarafından dile getirilmesi 

olarak değerlendirmek mümkündür. Zira aksi halde sürekli yayılan Papalık çağrılarına 

teveccüh gösterilmesi ve katılımın daha yüksek olmasını beklemek hatalı olmasa gerektir. 

Ayrıca okuma yazma oranlarının düşük olduğu bir zaman diliminde bu yönde çok daha 

fazla yazı yahut yazar olmamasını istisnai bir durum olarak görmek yeterince sağlıklı 

görünmemekte olup bu gibi durumlarda eylemlere de bakarak yargıda bulunmak oldukça 

önmli görünmektedir. İlaveten vaiz Capistrano’nun bir takım baskıcı tutumlarına yer 

vermiştik, inananların, devrin insanlarının doğru ile yanlışı, hakikat ile propagandayı 

birbirinden ayırmaya muktedir olduklarını da düşünmemek için bir sebep yoktur. 

Papa 1456 yılında Avusturya’nın Osmanlı tehdidinde olduğunu unutturmamak maksadıyla 

öğle vaktinde çan çalınması ve akabinde dua edilmesi uygulamasını getirmişti.444  Bunun 

dışında hazırlatmış bulunduğu donanmayı Ludovico Trevisian kaptanlığında445 Ege, İyon 

adalarına saldırıya göndermişti.446 Bu saldırının neticesinde 1457 yılında Midilli’ye 

Papalık hâkim olmuştu447 Naksos, Semadirek ve Limni’de448 de kısa sürecek bir hâkimiyet 

                                                                 
442 Housley, N. (2016). a.g.e., 55-57. 
443 Housley, N. (2016). a.g.e., 52. 
444 Kumrular, Ö. (2008). a.g.e., 128. 
445 Demircan, Yasemin. (2014). Osmanlı idaresinde Limni adası, Ankara: TTK, 21-23; Kaptanın Ludovico 
Scarampo olduğuna dair kayıt da bulunmaktadır. Bkz: Cardini, F. (2004). a.g.e., 155. 
446 Setton, K. (1997). a.g.e., 166-167. 
447 Schwoebel, R. (2013). a.g.e., 75-78. 
448 Lodovico Trevisian kaptanlığındaki donanma ilk olarak Limni’ye saldırı tertip etmiş ve burada sekiz gün 
geçeirerek idari yapıda düzenlemeler yapmıştır. Ayrıntılı bilgi için Bkz: Demircan, Y. (2014).a.g.e., 22-24. 



101 

 

kurmuştu449 Küçük çaplı da olsa konumuz bakımından bu saldırı üzerinde düşünmeyi 

gerektirmektedir. Bu saldırı ile Papalık, Osmanlı İmparatorluğu’na fiilen savaş açmış 

bulunuyor ve bunu başarıyla da sonuçlandırıyordu. Kısa bir süre sonra adalarda Osmanlı 

hâkimiyeti sağlanacak olsa da Papalık hem ilk kez Osmanlılar ile kendi kuvvetleriyle 

savaşmış ve mağlup etmiş hem de hemen akabinde de mağlup olmuş olması bakımından 

tarihî olarak önemli bir faaliyet ve durumda bulunmuş oluyordu. Bu saldırı, Papalığın 

siyasi gücünü askerî olarak da destekleyerek Osmanlılar üzerinde kullanması bakımından 

dikkat çekicidir. Böylece Papalık, Osmanlılar üzerinden siyasi bir güç olduğunu ve gücü 

yeniden ele geçirdiğini de ilân etmektedir. Bunun anlamı kıtadaki Hıristiyan krallardan 

daha öncelikli olarak Osmanlı meselesini birinci dereceden kendi meselesi olarak siyasi 

olmasının yanında askeri olarak fiilen ilân etmesidir. Bu da yalnız ruhanî bir erk 

olmadığını, olmayacağını göstermesi bakımından önemlidir. Kıtadaki krallara siyasi bir 

istikamet göstermekte, bilfiil eyleme de geçme anlamını da taşımaktadır. Bunun yanında 

Osmanlı deniz gücünün yeniden adalara hâkimiyet tesisi için eyleme geçmeyeceğini 

düşünmüş olması da zor görünmektedir.  Aslında küçük görülen bu hareket Osmanlıları 

Papalığa karşı bizzat yüz yüze getirme isteği gibi de durmaktadır. Osmanlıların doğrudan 

Papalığa, daha olumsal bir ihtimal olarak Papalığa bağlı alanlara -mesela Rodos yahut 

Bodrum’a- saldırması en azından bir süredir destekçisi bulunan Kutsal Roma-Germen 

İmparatorluğu ve yapılacak propaganda yoluyla inananları harekete geçireceğini tasavvur 

etmiş olma ihtimalini düşündürmektedir. Ayrıca Belgrad kuşatmasının başarısızlığı sonrası 

Papalığın bizatihi imansızlara kazandığı kalıcı bir zafer önemli bir teşvik edici olarak lanse 

edileceği de düşünülmelidir ve Osmanlı gücünün zayıflığı birçok yerel prensi de harekete 

geçirebilecek bir cesaret kaynağı olarak görülebilirdi. Fakat ifade edildiği gibi Papalığın 

zaferinin akabindeki mağlubiyetinin, aklındaki olası bilinmez düşüncelerin eyleme 

geçirilmesine engel teşkil ettiği muhakkak gibi görünmektedir. 

Papalık gerçekleştirilecek kutsal bir saldırı için vergi yükümlülüğü getirmişti ancak sefer 

için toplanan paralar başka alanlara harcanıyordu. Mesela Aragon- Napoli Kralı V.Alfonso 

toplanan paranın onda birini krallığı için kullanmış, Sieana’ya saldırıda bulunmuş ve 

papalık donanmasıyla Ceneviz’e bir saldırı düzenlemiştir. Fakat Napoli aynı zamanda 

İskender Bey’e de yardımda bulunanlardandı.450 Bu desteğin Osmanlılar ile doğrudan 

savaş yahut çatışmaya girmeden mücadele etme anlamı taşıdığı açıktır. Ancak herkesin bu 

                                                                 
449 Cardini, F. (2004). a.g.e., 155; Uzunçarşılı, İ.H. (1949).a.g.e., 35-38/ 43-45. 
450 Schwoebel, R. (2013). a.g.e., 75-78; Uzunçarşılı, İ.H. (1949).a.g.e., 65. 



102 

 

 

isteği taşıdığını ifade etmek güçtür,  mesela kutsal bir saldırı için inananlardan edinilmiş 

vergi gelirlerini istismar ederek kişisel istekleri doğrultusunda kullananlar arasında kilise 

teşkilatına mensup görevliler de bulunduğu kaydedilmiştir.451 Papanın Kilisedeki nepotist 

politikası da göze batmakta olan bir diğer menfi durumdu.452 Ancak bu nepotizm gerçeği 

hemen her Papa zamanında bulunduğu araştırmalarımız sırasında edindiğimiz 

bilgilerdendir. Biz bu durumun Papalık makamına gelen Papaların ailevi çıkarları kadar 

siyasi yönüne de önem atfedilerek meydana getiriliyor olduğunu da düşünmekteyiz. Çünkü 

müteakip Papaları belirlemek, kardinaller arasındaki yer vereceğimiz hiziplerde ağırlığı 

belirlemek, bu kardinallerin çeşitli milletlerden olması gerçeği ile sonraki Papa’nın da 

hangi krallığa yakın olacağını saptıyor oluşu dolayısıyla kralların Papalık içerisindeki 

ağırlıklarını dengelemek yahut taraf bulundukları yöne ağırlığı vermek, Papalığı ve Papalık 

şehirlerini daha önceki zamanlarda olduğu gibi herhangi bir istismara karşı güvenli ellerde 

tutmak gibi çeşitli siyasi yön ve tedbirlerinin de düşünülmüş olduğunu düşünmekteyiz. 

Papalığın dejenere olmuş yönleri tarihî olarak mevcuttur ancak her yönünü-faaliyetini bu 

cihetin altına yerleştirmek ve bu duruma hamletmek bize hatalı görünmektedir. 

Papa Calixtus bilhassa Aragon, Valencia, Majorca, Katolonya’dan destek bulmaktaydı ki 

Papa’nın İspanyol kökenli olduğu ve reconquista isteği taşıdığı453 bilgisine yer verilmişti. 

Örnek olarak Fransa’da bir sefere iştiraki belirleyen etken Anjou ve Valois hanedanlarının 

kazancının derecesiydi ve bu olgu bilhassa İtalyan yarımadası üzerindeki politikalarda 

geçerli olmaktaydı.454 Mora’da hâkim Paleologlar Papa’nın; kendilerine çok yakın 

zamanda kurtuluşu müjdelemesi üzerine ödemekle mükellef bulundukları vergiyi bu kez 

ödemeyi reddetmeleri esasen Osmanlı hâkimiyetine meydan okuma, harp ilâmı manasına 

gelmekteydi(1458). Fakat kısa bir süre sonra Osmanlı ordularının Taselya’da bulunduğu 

muhaberatı üzerine vergiler ivedilikle iletilmiş olunsa da ordunun hedefini değiştirmede 

etkili olmamıştır. Keza bilindiği üzere söz konusu dönemde bir seferi hazırlamak ve 

başlatmak meşekkatli olduğu kadar maliyeti de yüksekti ve nihayetinde bu bir oyun 

değildi. Bu arada Fatih, Papalığın 1457 yılında ele geçirdiği adaları yeniden Osmanlı 

hâkimiyetine almak için kaptan İsmail Paşa’yı görevlendirmiş, 150 gemiden mürekkep 

filonun ilk varış noktası Midilli olmuş ve Papa’nın kaptanı Sakız adasına kaçmış, Sakız ve 

takımadalar dükleri haraçgüzarlığı kabul ettiklerini bildirip eman dilemişler ve kabul 

                                                                 
451 Setton, K. (1997). a.g.e., 166-167. 
452 Setton, K. (1997). a.g.e., 171. 
453 Setton, K. (1997). a.g.e., 191. 
454 Housley, N. (2016). a.g.e., 73. 



103 

 

edilmiş müteakiben de işgale alınmış adalara yeniden Osmanlı hâkimiyeti tesis edilmişti.455 

Papanın güven ve dahi cesaret telkin edici vaatleri bu durumu etkilemişti muhtemelen. 

Papalığa başladığı zaman Bologna’daki konuşmasında yalnız Konstantinopol değil Kutsal 

topraklara da hâkim olunacağına dair hedefini vaizlerine de vaazlarda işaret edilecek nihai 

maksat olarak göstermişti. Osmanlıların Belgrad akametine müteakip tüm inançsızların 

ortadan kaldırılacağını söylüyor, Hıristiyan Etiyopya Kralı ile müttefiklik planlıyor ve dile 

getiriyordu. Norman Housley son ifadelerin vergilerde yapılan artışların insanlara makul 

görünmesi maksadıyla dile getirildiğine dikkat edilmesi üzerinde durur. İlâveten Papa, 

insanları kehanetler ile etkilemeye çalışmaktaydı ve bir kehanete göre büyük müjde olacak 

bir zafer öncesinde, inananların büyük çaplı bir felaket yaşayacaklarını anımsatır. O büyük 

felaket Konstantinapol’ün düşüşünden başka bir vaka değildir ve fakat bu düşüş aslında bir 

müjdedir çünkü kehanet ilk aşamada doğrulandığına göre yakın zamanda büyük bir zafer 

Hıristiyanları beklemektedir.456 Bununla beraber kanaatimizce bu daha çok 1095 haçlı 

seferi çağrısına benzemektedir ve ifade edilen müjdeden İstanbul’u müteakip Kudüs işaret 

edilir gibi görünmektedir. Ek olarak İspanya krallığının Gırnata’yı müteakiben Kuzey 

Afrika’ya yayılma isteğinin kıta genelini harekete geçirme yoluyla vukua getirme maksatlı 

gibi de durmaktadır. Çünkü İspanya’nın bu yönde saldırıya geçtiği bilgisine yer vermiştik 

ve Haçlı seferleri de bu güzergâh ile başlamıştı. Papa; İspanya krallığı Emevi hanedanlığı 

toprakları üzerine hareket ederken diğer krallara da Osmanlı hanedanı ve hâkimiyet 

kurdukları toprakları hedef göstermekte gibidir. Keza İngiltere ve Fransa arasındaki yüzyıl 

savaşları da sona ermiştir ve artık tarih tekerrüre hazır gibi durmaktadır. Her ne kadar 

İngiltere’de iç bunalım ortaya çıksa da Kutsal Roma-Germen İmparatorluğu ve içerisindeki 

prensler ve dükle ile Fransa krallığına siyasi ve askeri hareket haritası göstermekte gibidir. 

Burada ve bundan sonraki Papaların söylem ve eylemlerinde İspanyol, İtalyan vb. 

kökenlerine bakmak politikalarının bir kısmını bize açıklayacak bir ciheti işaret edecektir. 

1458 yılında Osmanlı hâkimiyetinde bulunan Kalavitra ve bazı kalelere Papalık 

kışkırtmasıyla saldıran Mora despotu Thomas üzerine sefer kararı alınır, Papa da krallara 

kutsal savaş çağrısında bulunur 457 ancak evvelinde yine Papalığın da desteğini almış 

Arnavut ülkesindeki isyanı sürdüren ve Papa tarafından Hıristiyanlığın medar-ı iftiharı 

                                                                 
455 Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 168-170. 
456 Housley, N. (2016). a.g.e., 55-57. 
457 Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 141. 



104 

 

 

olarak unvanlandırılan458 İskender Bey üzerine bir harekât gerçekleştirilir ve İskender Bey 

Osmanlı otoritesini resmen tanıyarak haraçgüzarlığı kabul eder. Papa ona yardım sağlamak 

için yeğeni vasıtasıyla maddi katkıda bulunduğu gibi destek sağlayacaklara uhrevi 

vaatlerde bulunmuştur. Papa, İskender Bey’e yapılacak büyük kutsal savaş sonrasında 

Makedonya, Epir ve Rumeli krallığını ve seferi gerçekleştirecek orduların liderliğini 

vadetmişti.459 Burada Papalığın yeniden siyasi bir güç olarak ortaya çıktığının yanında 

kendini hâkim güç olarak addettiğini görmek kolaydır. Çünkü bu toprakları daha önceki 

krallarına değil, İskender Bey’e bahşetme yetkisini kendisinde görüyor olması hususu buna 

karine gibidir. İskender Bey’in isyanını daim tutmasında güç aldığı Papalık ve Papalık 

teşvikiyle diğer krallardan aldığı yardımların etkisinin olmadığını iddia etmek güçtür. Bu 

yüzden İskender Bey’in isyanının sürdüğü zaman aralığı, başarı olarak nitelendiği takdirde 

Papalığın da başarısı olduğunu ifade etmek gerekir. Bununla birlikte, Osmanlı 

İmparatorluğunun tamamı üzerinde ve ilerlemesine son verebilme cihetinden baktığımızda 

küçük çaplı bir başarı olduğu da açıktır. Bu başarı kısa süre sonra sona erecektir. Bu sırada 

Osmanlı egemenlik alanlarının genişleme süreci de devam etmekte olup Mora üzerine 

gerçekleştiren sefer neticesinde Venediğe ait bazı bölgeler ve Katalan korsanların 

bulunduğu Benefşe ile bir Rum kalesi dışında da Osmanlı hâkimiyeti tesis edilmiştir.460  

1458 yılında Papa III.Calixtus’un ölmesiyle yerine II.Pius (1458-1464)461 adıyla Papa olan 

Kutsal Roma ve Macaristan Papa Vekili Aenas Silvius462 ise kutsal savaş arayışında daim 

çabaları ile zamanına damga vurmuştur. Bununla birlikte Papa Pius’un Kutsal Roma 

İmparatoru ile olan bağını göz ardı etmemek gerektiğinin zaruret olduğuna dikkat 

çekmemiz gerek.                                     Papalığa başladığı yıl kutsal savaş ilanını her yere 

iletmiş, Kralları 1459 yılında Mantua’da gerçekleştirilecek bir toplantıya davet etmiştir. 

Burada komutanlığını Kutsal Roma İmparatoru’nun yapacağı, Papa’nın da bizzat iştirakte 

                                                                 
458 “Kutsal Makamın özel komutanı olduğu da yazılmıştır. Bkz: Gülsoy, E. vd. (2012). a.g.b., 73; Uzunçarşılı, 
İ.H. (1949).a.g.e., 66; Diğer bir kayda göre ise “Haçlı kahramanı” olarak söz edilir. Bkz: Emecen, F. (2015). 
a.g.e., 124-125. 
459 Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 87/ 98-100; Hammer, J.(2008). a.g.e., 262-264. 
460 Jorga, N. (2005). a.g.e., 89-95. 
461 Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 77-79. 
462 Aenas Sylvius Piccolomini Kutsal Roma İmparatoru III.Friedrich’in(1440-1493) hizmetine 1440’lı yıllar 
itibariyle girmiş ve İmparatorun diplomatik münasebetlerini yürütmüş, sarayın şairliğini yapmış Napoli ile 
Friedrich arasında izdivaç münasebetiyle bağ kurmş ve çeyiz olarak gelen önemli miktar İmparatorluk 
içerisinde maddi darlığı büyük oranda hafifletmişti.(bu da bize İtalyan yarımadasında iştah kabartan 
unsurları yalnız bir örnek vasıtasıyla açıklar) İitalya’ya dönmeden evvel sırasıyla piskoposluk , kardinallik 
verilmiş 1458 yılında da Papa seçilerek 2.Pius adını almıştır. Bkz: Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 25-29. 



105 

 

bulunacağı bir büyük kutsal sefer kararı alınmıştır.463 Papa Osmanlılara amfibik vasıflı bir 

saldırı tasarlamaktaydı464 Macarlar ile çatışma halinde bulunan Kutsal Roma İmparatoru 

III.Frederick ile Macar Kralı Matthias Corvinus465 arasında sulhü temin ile kutsal bir 

seferin topyekûn Hıristiyan kralları içermesini istemekteydi. Öte yandan Papanın Kutsal 

Roma-Germen İmparatorluğu(Habsburg yönetiminde) ve Hohanzel hanedanıyla samimi 

ilişkilerinin mevcudiyetinden -yani olası tehdide destek verme ihtimalinden- dolayı 

Venedik Papa’dan hazzetmemekteydi.466 Kongrede Hussit olan Çek kral Jiri Podebrady 

İmparatorluğu Fransa ile karşılaştırarak Fransa’nın üstün bulunduğunu savunmuş ve ağır 

eleştirilerde bulunmuştu.467 Bunun yanında Fransa kralı VIII. Charles Papanın 1459 yılında 

gönderdiği mektubuna cevap dahi vermemişti. Biz bunun Papa’nın politikalarının 

İmparator’un politikaları olarak yorulmasının etken olduğunu düşünmekteyiz. Diğer bir 

krallık İngiltere ise Çifte Gül Savaşları ile kendi içerisindeki problemler ile 

uğraşmaktaydı.468  Bu durum içerisindeyken Osmanlı meselesini daha elzem görmesini 

beklemenin hata olduğu sarihtir. Buna rağmen Fransa krallığının, gerisinde çekineceği bir 

İngiltere bulunmamasına rağmen hareketsiz kalması Papanın politikasını İmparatorun 

politikası olarak gördüğüne karine sunar gibidir. Bu da yalnız hanedanlar arasındaki 

rekabet değil Papalığın durumunun da topyekûn bir harekâta olanak vermediği anlamına da 

gelmektedir. 

Mantua Kongresinden sonra vaizler; ruhban, Yahudi, laik her kesimden vergileri 

toplamakla görevlendirildiler. İtalyan yarımadasında önemli başarı kazanmadığı bilinmekte 

diğer ülkelerde ne olduğu karanlıkta kalmaktadır.469 Fakat diğer yandan Osmanlılara bir 

kutsal saldırı söylemi çok popülerdir, yetenekten yoksun birçok hümanist yapıtlarını 

                                                                 
463 Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 178-182; Vatin, N. (2012-a).  113-116; Gülsoy, E. vd. (2012). a.g.b.,71. 
464 Housley, N. (2016). a.g.e., 28/ 201-203. 
465Hunyadi Janos oğlu Matthias Corvinus 1458 yılında Macar kralı oldu. Bkz: Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 
125;  Hunyadinin oğlu olan Macar kralı Matyas(1458-1490) Papa tarfından Çek kralına karşı kışkırtılıyordu. 
Çek kralı Jirli Podebrad Hıristıyan devletlerin Papa hakimiyetinden kurtarılması maksadıyla bir ittifak 
meydana getirmek üzer başlıca Avrupa hükümdarlarıyla müzakereye girişmişti. Podebrat Alman İmparatoru 
III.Friedrich ile de savaşmıştı. III.Friedrich de Matyas’ı Çek kralı üzerine kışkırtıyordu. Çek tacına bağlı 
memleketlerin Katolik asilzadeleri de(bilhassa Silezya) Matyas’ı davet etmişti. Matyas 1468-1476 arasında 
Çekler ile mücadele etti. Bkz: Eckhart, F, (2010). a.g.e., 101-102.; Mathias Corvinus(1458) döneminde 
Macarlar III.Frederick döneminde Habsburgların zararına olarak  genişleme çabalarında bulunmuşlar, 
III.Frederick de varisi Maximillia’ı Burgod prenses Marie ile izdivacı neticesinde Fransa aleyhine Burgodiya’ya 
yayılmıştır. 1458 yılında Macar tahtına hakim olan Corvinıs Osmanlılardan ziyade 1463 yılında Corvinus’u 
tahttan indirmeye çalışan III.Frederick’e karşı bu tarihte muzaffer oldu. Bohemya’da ise başarısız oldu. Bkz: 
Galati, F. (1992). a.g.e., 11. 
466 Setton, K. (1997). a.g.e., 213-215. 
467 Setton, K. (1997). a.g.e., 205. 
468 Setton, K. (1997). a.g.e., 206. 
469 Housley, N. (2016). a.g.e., 243. 



106 

 

 

pazarlamak için bu söylemden faydalanmışlardır.470 Bunun yanında pek çok hümanistin bir 

sefer isteği de söz konusudur. Papa Pius da yayılan bu söylemlere uygun vaazlar 

geliştirmiştir. Konstantinopolis’in kaybedilmesini Homeros, Platon’un bir kez daha 

katledilmesi olduğunu ifade etmiş, bu değerlerin kurtarılması için de sefere iştirakin zaruret 

olduğunu duyurmuştur.471 Papa Kudüs’den söz etmiyordu fakat Osmanlılar da Hıristiyan 

kıtayı tehdit etmekteydiler ve Hıristiyan toprakları Osmanlı hâkimiyetinden 

kurtarılmalıydı. İtalyan yarımadası, Kutsal Roma İmparatorluğu, Rodos ve Balkanlar 

Osmanlılara karşı savunmanın üsleri vasfında olacaklardı.472 Üstelik Fatih’in Belgrad da 

yaşadığı başarısızlık uhrevî bir alametti ve bunda kutsal savaş ruhunun etkisi söz 

konusuydu ki bundan dolayı Transfigürasyon Bayramı (İsa’nın dönüşümü) bu kuşatmanın 

akamet bulduğu 6 Ağustos’a kaydırıldı.473 Kenneth Setton474 Papa Pius’un Osmanlıları 

şeytanîlik ile itham ederek birinci dereceden düşman ilân etmesinin kötüye gitmekte olan 

Papalığın otoritesini kurtarmasında yardımcı olduğunu ifade etmiştir. Biz bu duruma 

ilaveten Papalığın dinî ve siyasi cihetiyle iki vasıf taşıdığını göz önünde 

bulundurduğumuzda dinî otoritesini mevcut olan sahalarda esasen Floransa Konsilinde 

tesis etttiğini, Osmanlılar vasıtasıyla siyasi gücünü de yeniden ele almaya çalıştığına ancak 

Osmanlılar üzerine sefer düzenlemeye muktedir olamadığına da dikkat çekmek isteriz. 

Papa Calixtus’un bizzat saldırısı, Pius’un tüm kralları Mantua’ya toplayarak tüm kıta 

krallıklarına bir hedef tayin etmeye çalışması belirgin bir biçimde siyasi söz söyleme, 

politika tayin etme hakkını en yüksek makamda yeniden Papalığa tevcih etme çabası 

olarak görünmektedir. Bunu da Osmanlıların Müslüman kıtadaki krallıkların Hıristiyan 

olmaları, kendinin Hıristiyanlık dininin en yüksek makamı olması gibi dinî cihetinin siyasi 

eyleme yön verme biçiminde eyleme geçirmek istemektedir. Yani denilebilir ki politikaları 

kıtadaki krallara karşı iddia ettiği-sahip olduğuna inandığı haklarını-otoritesini Osmanlılar 

politikasıyla elde etme arayışını da taşımaktaydı. Siyasi olarak etkin varlığı ve eski gücünü 

istediği çok açıktır fakat bunu da eskisi gibi ifade edememektedir. Zira katı tutumuna 

karşın Osmanlılar ile yapılan ticaret faaliyetlerine dolaylı yoldan da olsa imtiyaz tanındığı 

kaydedilmiştir.475 Esasen bu duruma onay vermese dahi ticaretin yapılmaya devam edildiği 

bilgisine yer vermiştik. Diğer taraftan Papa Pius 1459 yılında papazların otoritesini 

nihayete erdirme maksadıyla hareket eden Catilina çetesine karşı da mücadele 
                                                                 
470 Housley, N. (2016). a.g.e., 282. 
471 Housley, N. (2016). a.g.e., 51/278. 
472 Housley, N. (2016). a.g.e.,58. 
473 Housley, N. (2016). a.g.e., 261. 
474 Setton, K. (1997). a.g.e., 260-261. 
475 Housley, N. (2016). a.g.e.,72. 



107 

 

vermekteydi. Çete mensupları varlıklı başpapazların ikametgâhlarını hedef almaktaydılar 

ve kendilerine destek verenler de bulunmaktaydı. Papa Pius Roma’da ikamet etmekten 

endişeli olup genellikle de bundan sakınmaktaydı. Söz konusu çete nihayetinde Papa IV. 

Sixtus döneminde ortadan kaldırılacaklardır.476 

Norman Housley Papa Pius’un; 1460 yılında noksansız bir otoriteye sahip bulunduğunu ve 

kuzularına krallara müracaat etmeden vergi koyma hakkına haiz olduğunu ilan ettiği 

bilgisini verir. Bununla beraber “Salahaddin Öşrü” bahsinde olduğu gibi karşı çıkan kral ve 

prensler olacaktır.477 Diğer yandan Papa’nın kutsal saldırı için toplanan vergilere sebebin 

Almanların paralarını ele geçirme maksadı taşıdığı ifade ediliyordu. Buna karşın Papa 

Almanların mahir savaşçılar olmalarından dolayı sefere iştiraklerini önemsediğini 

söylüyordu.478 Bu, Macaristan’ın noksan gücüne ek olarak Almanları da dâhil edip 

Osmanlıları durdurma mümkün olursa reconquista’yı bu topraklarda gerçekleştirmek 

olarak görülmeye müsaittir ki Papa Calixtus’un düşüncesi de “reconquista” idi. Bunun 

yanında Papalığın kutsal savaş çağrılarında Kutsal Roma İmparatorluğu’na vurgusu Pius 

döneminde olması rastlantısal olmasa gerektir ki bunun olası sebebine değinmiştik. Bunun 

yanında İmparatorun, kendisine uyumsuzluk yaratan yerel düklük, beylikleri savaşa dâhil 

ederek onlardan kurtulup tüm sınırlar içerisinde tam otorite kurmak istediğini de 

düşünebiliriz. Filvaki onlar katılmadan İmparator da bir kutsal sefere iştirak etmek için 

hazırlanmamıştır. 

Papalığın bizar olduğu bir mesele de Papalık otoritesini tehdit eden Bohemya’daki 

Hussitler idi. Onlar efkaristiya ayinindeki töz dönüşüm konusunda iki anlam olduğunu ve 

Papa’nın yanılmazlığı doktrinini reddetmiş olmalarına karşın Papa Pius hussitlerin yeniden 

Katolik olacaklarına dair inanç beslemekteydi.479 Buna mukabil Jiri Podebrady; Papalığı 

karşısına alarak krallar arasında mütareke gerçekleştirip Osmanlılara karşı bir kuvvetler 

ittifakı kurulmasını, bunun için de bir meclis oluşturulmasını savunmaya başlayıp kutsal 

saldırı düşüncesini kendi yönetimine almayı tasarladı. 1461 yılında Kutsal Roma 

İmparatorluğu’na hâkim olacağını dahi duyurmuştu. İlâveten Osmanlılar üzerine 

gerçekleştirilecek genel bir sefere dair tasarlamış olduğu bir planı olduğunu açıkladı. Papa 

da Katolikliği benimseyeceklerine olan inancı kaybedip 1436 yılında husçular ile savaşa 

                                                                 
476 Burckhardt, J. (1974). a.g.e., 167-168. 
477 Housley, N. (2016). a.g.e., 69. 
478 Housley, N. (2016). a.g.e., 75. 
479 Setton, K. (1997). a.g.e., 293-294. 



108 

 

 

son veren “Basel Anlaşması”nı yürürlükten kaldırdığını duyurdu. Podebrady da Osmanlılar 

üzerine gerçekleştirilecek saldırı tasarısını Bohemya ve Polonya’daki kral ve prenslere 

sundu. Söz konusu plan sahip olduğu içeriğiyle Papalığı kutsal bir savaşın yürütme mecraı 

olmaktan çıkarmıştı fakat ikinci dereceden bir rol alma hakkını tanımıştı. Podebrady 1463 

yılında “Hıristiyanlıkta Barış” adlı kitapçığı neşretti. Buna göre; oluşturulacak bir kurul 

vergileri toplayacaktı, Papa ise İtalyan yarımadasında bulunan prensleri savaşa ve 

piskoposları barışçıl olmalarına iknaya çalışacaktı. Kutsal Roma İmparatoru’nun rolü diğer 

krallarınki kadar olacaktı fakat daha fazla olamayacaktı. Sefere katılan ve bu yolda canını 

verenlerin yegâne ödülleri Tanrı tarafından öteki âlemde verilecek, endüljanslar, vaazlar ve 

Haç gibi semboller kullanılmayacaktı. Fransa Kralı480 bundan memnun olduğu gibi 1463-

1464’de Bohemya ile müttefiklik bağı kurdu ve bunda Papa’nın Napoli üzerinde Aragon 

Kralına hak bahşetmesine kızgınlığının etkisi vardı. Nitekim kendisinin de bu doğrultuda 

istekleri söz konusuydu. Bu çatışmanın neticesi olarak 1462 yılında kardinallerin 

Fransa’dan yana olarak bölünme tehlikesi yaşanmıştı.481  

Kaynakların 1461482 ve 1463483 yılına dair olduğu hususunda ihtilaflı bulunduğu Papa 

Pius’un Sultan Mehmed’e Katolik olması durumunda meşru Roma İmparatoru olarak 

tanıyacağına dair ifadeler bulunan mektup esasında gönderilip gönderilmediği konusunda 

da görüş ayrılığı taşımaktadır. Burada bu mektuba ve sahihliğine dair görüşlere yer 

vermeyeceğiz. Fakat bu mektubun Podebrady, Napoli dolayısıyla Fransa, İmparatorluk 

ekseninde politikalar da uygulayan Papalığa husumet duyan İtalyan yarımadası içerisindeki 

                                                                 
480  Valois hanedanından Fransa kralı olan VII.Charles(1422-1461) güçlü bir şekilde kral otoritesini kurup  
daimi ordu kurdu. Papa, piskopos ve rahipleri kralın ataması ile bazı kilise vergilerini feshetme yetkisini krala 
bırakılmaya zorlandı.(Bourges Fermanı: Sanction Pragmatique Bourges) XI.Louis (1461-1483) ipek ve ticaret 
ile gümrüğe önem verdi, önemli gelirler elde edildi. Burgonya dükü Yüzyıl savaşları sonunda Fransa’dan 
bağımsız duruma gelmişti neredeyse. Dük iyi Phılıppe(1419-1467) savaş ve izdivaçlar ile günümüz Belçika 
toprakları ile Fransa, Lüksemburg topraklarına hakim oldu, oğlu Cesur Charles(1467-77) ingilizler ile ittifak 
yapsa da ölmesiyle topraklarının bir kısmını Fransa ele geçirdi, diğer kısmı Habsburglar ile evli Marie 
vasıtasıyla Maximillian’a geçti. Bratagne dükü ölünce karısı müteakip 2 Fransa kralı ile evlendi ve bu 
topraklar da Fransızlara geçti. Bkz: Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 145-146. 
481 Housley, N. (2016). a.g.e., 105-108; Cardini, F. (2004). a.g.e., 150. 
482 Papa Ekim 1461’de “Epistola ad Mahometem” başlıklı mektubunu yayınlamıştı. Burada Sultan 
Mehmed’in Hıristiyan krallardan daha yüce olduğunu ve Roma krallarının ardılı olmayı hakettiğini, vaftizi 
kabul ederse Papa’nın kendisine Roma Kralı olarak taç giyidireceğini yazıyordu. Mektupta merhametsiz ve 
düzenbaz Hıristiyan krallara eleştiriler vardı. Franco Cardini mektubun muhtevasında iki din arasındaki 
ihtilaflı meselelere dair ifadelerin olduğunu ve bunun Sultan’a gönderilmediğine delil teşkil ettiğini ifade 
eder. Bkz: Cardini, F. (2004). a.g.e., 157. Bu mektubun dilimize çeviri baskısı yakın zamanda 
gerçekleştirilmiştir. Bkz: Yıldız, Yusuf. (2008). Papa II.Pius’un Fatih Sultan Mehmet’e mektubu, Ankara, Akçağ 
Yayınları. 
483 Trabzon’un 1463 yılında fethini müteakip Sultan Mehmed’e Hıristiyan olmasını isteyen, bu yolla Papalık 
tarafından meşru Roma İmparatoru olarak kabul göreceğinden söz eden bir mektup kaleme almıştı. Fakat 
bunu kesinlikle göndermemişti. Bkz: Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 197. 



109 

 

dükler yahut eğitimli hümanistler tarafından, çok sözü edilen fakat bir türlü 

gerçekleştirilemeyen kutsal sefer söylemi ve bilhassa Papa ile istihza etmeyi dileyen bir 

mecra tarafından kaleme alındığı da düşünülmeye uygundur. Zira Papalık yekpare bir 

kurum olmayıp içerisinde,  Papa’nın politikasından rahatsız olan kardinallerin dahi kaleme 

almış olma ihtimali olduğu mütalaa edilebilir. Çünkü bu dönemde İspanyollar Gırnata’da 

Müslümanlara karşı başarı kazanmaya başlamış, bu durum göz ardı edilse dahi 

Osmanlılara karşı sefer için harekete geçirme konusunda başarısız olsa da önceki yıllardan 

daha fazla olarak Kutsal Roma İmparatorluğu ile olumlu ilişkileri kurmuş bulunan 

Papalığın bu türden bir eylemi gerçekleştirerek, bu yönde bir teklifte bulunmuş olmasına 

ihtimal veremiyoruz. 

Osmanlı kuvvetlerinin 1462 yılında Midilli adasında, 1463 yılında Mora yarımadasındaki 

Argos’da hâkimiyet kurmaları Venedik aleyhinde bir genişlemeydi ve Venediğin rakibi 

olan Floransa’nın Galata’da meskûn tebaa ve sefirleri bu Osmanlı zaferlerini 

kutlamışlardı.484 İlâveten Bosna’nın Osmanlılara karşı bazı toprakları Macar hâkimiyetine 

terk etmeleri ve Sırpların Bosnalı prenses ile izdivaç dolayısıyla Bosna’da hak iddiasında 

bulunmaları sebeplerinden doğan karışıklıkların da etkisiyle Osmanlı hâkimiyeti Bosna’da 

da tesis edilmişti.485 Bosna meselesinin müdahillerinden olan Papa, 1461 yılında (Sultan 

Mehmed’in 1463 yılında akamete uğrattığı) Stefan Thomasoviç’in isteği ile ona taç 

giydirmek üzere sefir göndermişti ve Stefan; “Sırbistan, Bosna, Dalmaçya, Hırvatistan 

kralı” olarak unvanlandırılmıştır.486 Bosna’nın 1463 yılında Osmanlı hâkimiyetine 

alınması bu cihetiyle Papalığa karşı da bir zafer mahiyeti taşıdığı mütalaa edilebilir ve söz 

konusu mektubun da istihza maksadı taşıdığı düşüncesine de karine vermektedir. Çünkü 

Papa’nın taç giydirip Kral ünvanı verdiği Stefan, bir Sırp prenses yani muhtemelen 

Ortodoks bir eşe sahipti. Bundan hareketle ironik bir mektubun kaleme alınıp Papa’ya 

atfedilmiş bulunması da mümkün görünmektedir. 

Papanın Venedik’e gönderdiği kardinal Bessasirion’un da etkisiyle Venedik, Macaristan ile 

arasındaki anlaşmazlıkları başka zamana erteleyerek ittifak oldu ve bu müttefiklerin 

Podebrad’a teveccühleri söz konusu olamazdı.487 Ayrıca Bosna zaferi de Venediğin rakibi 

                                                                 
484 Cardini, F. (2004). a.g.e., 156; Babinger, F. (2013). a.g.e., 193-194. 
485 Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 197-212. 
486 Frazee, Charles. (2009). Katolikler ve Sultanlar:Kilise ve Osmanlı İmparatorluğı 1453-1923. (Çev. Cemile 
Erdek). İstanbul, Küre Yayınları, 39. 
487 Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 197-212. 



110 

 

 

olan şehirdeki Floransalılar ile birlikte Sultan’ın da katılımıyla kutlanmıştı.488 Papalık da 

Bosna’nın zaptından evvel buranın Osmanlı hâkimiyetine alınmasını önleyerek Katolik 

Macar hâkimiyetini temin etmek için gönderdiği vekilleri vasıtasıyla faaliyetlerde 

bulunmuştu.489 

Bosna hâkimiyeti sonrası Papa bölgedeki Hıristiyanların ayaklanmasına umut bağlıyor, bu 

yönde planlar yapıyordu490 ve vergi yükümlülüğü koyarak tüm Hıristiyanları kutsal 

saldırıya katılmaya çağırmaya başlamıştır.491 Bu faaliyetlerinin sonucu olarak da Yayçe’de 

Fransisken keşişlerin tahrikleri neticesinde Katolikler isyana geçmiş, Macaristan Yayçe’ye 

hâkimiyet kurmuştur. Venedik ise Germe hisarını tadil edip Argos’u ele geçirmiş olup bu 

saldırılar 16 yıl devam edecek bir savaş sürecini başlatmış ve başlangıçtaki bu kazançlar 

Papa’da umuttan fazla bir tahayyül oluşturmuş, Konstantinopol’de Papa’nın yeğeninin 

hükümdar olacağı konuşulur bir söylenti ortaya çıkıp gündelik bir haber haline 

gelmiştir.492.Venedik ile Papalık İskender Bey’in Osmanlılar ile mevcut anlaşmasını 

feshetmesini sağlayarak Osmanlı yönetimini zor duruma düşürme, aciz kılma tasavvurunda 

bulunmuş ve hakikaten de İskender Bey, üzerine gelen Osmanlı kuvvetlerini mağlub 

etmiştir.493 Osmanlılara karşı savaş durumunda olan Venediğe müttefik bulmak isteyen 

Papa, Fransa Kralı XI.Louis’e bir sefir göndermiştir. Kral ise sefire verdiği cevapta; 

Venediğin savaşının Tanrı sevgisi maksadı taşıyan kutsal bir saldırı olmadığını, öyle olsa 

katılmadığı Mantua Kongresi zamanında destek olabileceğini söylemişti ve öncesinde de 

Venediğin kendi menfaatleri icab ettiği durumlarda Osmanlı kuvvetleri ile mücadele etmiş 

olması krallıkların dikkatinden kaçmamıştı.494 Aslında Fransa’nın Venedik politikasına 

Ceneviz’e uzun zamandır hâkim olduğu495 ve rakibi Venediğe destek vermek istememiş 

oluşunun da etkisi olduğu düşünülebilir. Bunun yanında Papalığın siyasi cihetinin önemli 

yer teşkil ettiği Osmanlı politikasını; kralların Papa’nın önderliğini takip ederek takip 

etmediklerini de-Fransa cihetinden hareketle- düşünmek mümkündür. 

                                                                 
488 Babinger, F. (2013). a.g.e., 201-202. 
489 Hammer, J.(2008). a.g.e., 256-258. 
490 Housley, N. (2016). a.g.e., 67. 
491Gülsoy, E. vd. (2012). a.g.b.,78-9: Mantua 1463 yılında ve Papalık, Aragon ,Kıbrıs, Rodos denizden 
Osmanlılara karşı / Emecen, F. (2015). a.g.e., 148-149; Uzunçarşılı Papa’nın Macar, Venedik, Arnavutluk 
arasında gizli ittifak yaptığını kaydeder. Bkz: Uzunçarşılı, İ.H. (1949).a.g.e., 26/ 112-120. 
492 İnalcık, Halil, Mehmed 2, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.28, S.395-407, 2003; Jorga, N. (2005). a.g.e., 115-
122; Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 197-212; Babinger, Franz. (1953)., Fatih Sultan Mehmed ve İtalya. (Çev. 
Bekir Sıtkı Baykal). Belleten Sayı. 65, 41-82. 
493 Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 278-284; Uzunçarşılı, İ.H. (1949).a.g.e., 67. 
494 Setton, K. (1997). a.g.e., 287-288. 
495Bkz: Niccolô, M. (200-). a.g.e., 269; kaynağındaki bilgiye göre 1458’de Genoa Fransa’ya verilir. 



111 

 

Papa II.Pius bir kez kardinallerine sitem ederek “eğer bir konsey toplamak istesek Mantua 

bunun boşuna olduğunu gösteriyor. Şayet yardım istemek için hükümdarlara elçiler 

göndersek onlarla alay ediliyor. Şayet rahipler vergi koysak meseleyi gelecekteki bir 

konseye atıyorlar. Şayet endüljans çıkarıp manevi armağanlar karşısında para verilmesini 

teşvik etsek açgözlülükle suçlanıyoruz. İnsanlar tek hedefimizin altın toplamak olduğunu 

düşünüyorlar. Hiç kimse söylediklerimize inanmıyor. Yaptığımız herşey en kötü şekilde 

yorumlanıyor496 diyordu. Bir süre sonra Papa kutsal savaşı bizzat yönetmekte -iştirak 

etmekte497- karar kıldı.(Mektubun kendisine ait olmadığını da göstermek isteğinde olma 

ihtimalini de düşünmek mümkün görünmektedir.) Babası Niğbolu muharebesine iştirak 

etmiş bulunan ve kutsal bir sefere arzu duyan Burgond dükü İyi Philippe üzerinde olumlu 

etkide bulunacağını belki diğer krallara da bunun sirayet edeceğini ummaktaydı.498 Zira 

Papa İsa için canını savaş meydanında feda etmek için yola koyuluyordu, artık Papalığa 

duyulan şüphelerden biraz olsun kurtulmak gerekliydi. Bu faaliyetiyle Papa bir miktar 

gönüllüyü harekete geçirmeyi başarmıştı fakat altyapısal bir eksiklik söz konusuydu. Tüm 

noksanlıklara rağmen papalığa olan saygıda artış husule gelmişti 499 Aslında Papa Pius her 

ne kadar tüm Hıristiyanlara kutsal saldırı çağrısı yapmış olsa da neticeye dair tasavvurlara 

sahip bulunuyordu ve kardinallerine İtalyan yarımadasındaki prensler ile Burgond dükü 

dışında yardım beklemediğini de ifade etmişti.500 Papa’nın Fatih’in kardeşi olduğu iddia 

edilen Bayezid Çelebi vasıtasıyla Fatih Sultan Mehmed’i sıkıştırmayı planladığı şayiaları 

da mevcuttur.501 Papalık sefere iştirak eden inananlara mâli katkıda bulunamayacağını 

açıklamıştı fakat cesaretleri endüljanslar ile ödüllendirilecekti ve bu ödül 1456 yılında 

Gırnata’ya gerçekleştirilmiş saldırısı zamanında da uygulanmış olup etkili ve kıymetli bir 

teşvik edici olarak görülmekteydi. Ayrıca Macarlar; Osmanlılar ile savaş mazisi olan 

Hıristiyanlardı ve bu seferde bulunmasalar dahi endüljansla ödüllendirilmeye layık 

görüldüler.502 Hıristiyanlara vergi yükümlülüğü koyulmuştu fakat istenen miktar 

toplanamadı ve bu sırada da Papalık topraklarında Tolfa’da Osmanlılardan ithal edilen 

önemli emtiadan olan şap madeni bulunmuş, Papa Osmanlı topraklarından şap ithalini 

yasaklayarak Tolfa şaplarının satımı ile edinilen meblağın kutsal seferlerin giderleri için 

                                                                 
496 Schwoebel, R. (2013). a.g.e., 101. 
497 Housley, N. (2016). a.g.e., 169-172 
498 Cardini, F. (2004). a.g.e., 157. 
499 Housley, N. (2016). a.g.e., 169-172. 
500 Schwoebel, R. (2013). a.g.e., 109. 
501 Schwoebel, R. (2013). a.g.e., 113. 
502 Housley, N. (2016). a.g.e., 176. 



112 

 

 

kullanılacağı duyurulmuştu.503 Papalık makamı krallardan saygı görüyor olsa da şüpheler 

daima söz konusuydu. Üstelik sefere ilgi duymayan ve karşı olan toplulukları kazanmaya 

çalışan Papalık temsilcileri daha ağır hakarete maruz kalıyordu.504 Kutsal Roma-Germen 

İmparatorluğu sınırları içerisinde de yüzlerce irili ufaklı dük-prens-krallık vardı ki 

buralarda görevli Papalık temsilcileri için bir çeşit ceza anlamına gelir gibiydi. O’nun 

kadar olmasa da İtalyan yarımadasında görev ve çağrı yapmak da aynı derecede 

meşakkatliydi. Temsilcilerin en başarılı olduğu yer Macaristan olup Papalık temsilcisi 

Carvajal bu konudaki muvaffakiyetleri ile ünlenmişti. 1463 yılında Venedik Osmanlılar ile 

savaş dönemine girince Kutsal sefer söylemleri artmış Carvajal bu kez de burada görev 

yapmıştı. Gerçekleştirilecek kutsal bir saldırı hususiyetle bu iki devletin menfaatineydi.505 

Bundan başka Uzunçarşılı, Osmanlı yönetiminin Papalık donanmasından çekindiğini 

yazmıştır.506 Bu bilgi Papalık arabuluculuğu için daha doğru olsa gerektir. Çünkü Osmanlı 

gücünü aynı anda iki rakibi devleti müttefik kılarak yıpratma ve zorlamayı sağlayan mecra 

Papalıktır. Fakat yarımadadaki prensliklerin müttfikliği ile sağlanabilme olasılığı olan 

donanma kuvveti olasılığı da göz ardı edilmemelidir. 

Bunun dışında Papa 1464 yılında bir kralın önemli bir ödeme yapması durumunda tüm 

tebaasına tam endüljans bahşedileceği de açıklamıştır.507 Diğer yandan diğer husus olan 

vergiler Papalığın kutsal saldırı için maddi dayanağı vasfındaydı ve bu vergiler her kesim 

için farklı meblağda belirlenmişti. Hıristiyan din görevlileri gelirlerinin onda biri (ondalık 

denegelmişti) Yahudiler yirmisi ve geri kalan tüm insanlar otuzu oranında vergi vermekle 

yükümlü kılınmışlardı. Bu gelirler orduların giderleri için kullanılacaktı. Venedik 

Osmanlılar ile savaşıyor oluşu dolayısıyla savaşmayan devletlerde toplanan vergilerin 

kendisinin askerî giderleri için kullanılmasını Mantua kongresinde gündeme getirmiş ve 

Papalık tarafından da desteklenmişti fakat gerçekleşmesi hususu akim kalmıştı. Bilhassa 

İngiltere, Fransa kralları, Kutsal Roma İmparatoru yalnız ruhbanların vergisinden edinilen 

muazzam meblağlara ulaşan bu geliri Papalığa göndermekten kaçınıyorlardı. Ayrıca bu 

paraların kutsal saldırı maksadı dışında kullanılacağına dair kuşkular bulunmaktaydı. 

II.Pius, krallara Tanrı’nın korkunç gazabını hatırlatıyor, bu paralara el koymaktan 

sakınmaları gerektiğini ifade ediyordu. Kutsal Roma İmparatorluğunda görev yapan 

                                                                 
503 Housley, N. (2016). a.g.e., 230. 
504 1478 yılında bir Papalık temsilcisi sefer çağrısı için gittiği Fransa’dan sınır dışı edilmişti ve bu Kilise’yi 
utanç içerisinde bırakmıştı. Bkz: Housley, N. (2016). a.g.e., 14-50. 
505 Housley, N. (2016). a.g.e., 14-50. 
506 Uzunçarşılı, İ.H. (1949).a.g.e., 30. 
507 Housley, N. (2016). a.g.e., 220. 



113 

 

kiliselerdeki din adamları açıktan açığa vergilendirmeyi eleştiriyorlar, Papalığı ihtar etmek 

maksadıyla konsil anımsatmalarında bulunuyorlardı Buna karşılık Papalık kutsal saldırı 

bildirilerine lanetli konsilcilik anlayışına dair ifadeler de dağıtmakta deva görüyordu.508  

1464 yılında Papa seferin komutanı olarak yola çıktığında İtalyan yarımadasına 

azımsanmayacak oranda gönüllü gelmiş bulunmakla birlikte lojistik hazırlık yapılmamış, 

Papa’nın destek beklediği Burgond dükü İyi Phılıppe, Fransa baskısıyla fiile geçmemiş 509  

diğer kralların en ufak bir desteği söz konusu olmamıştı ki bu katılmayanların 

cezalandıracaklarına dair ifadelerin etkisiz kaldığını göstermekteydi. Ek olarak Papa 1464 

yılında Ancona’ya gitmeden evvel Podebrad’a yargılanması için çağrı 

göndermişti.Housley’e göre Podebrad’ın politikası ile bu yöndeki Fransa ittifakının Papa 

Pius’un eylemlerinin bilhassa Haçlı seferi için yola çıkmasının temelini aldığı zemin 

olduğunu iddia etmek siyasetin rolünün mübalağa edilmesi anlamını taşımaktadır.510 Buna 

mukabil Papanın siyasi nüfuzunu önemli ölçüde kaybettiğini, elinde dinî nüfuzunun 

kaldığını bunu da Osmanlılar vasıtasıyla siyasi mahiyete de büründürdüğünü ifade 

etmiştik. Papalığın bu dönemde elinde politika aracı olarak mevcut bulunan neredeyse 

yegâne araç olan Osmanlılara karşı gerçekleştirilecek bir seferi başka herhangi bir merciye 

teslim etmesi, söylemin yayılmasına dahi izin vermesi bize göre kendini tecrid etmesi 

anlamından başka bir olguya işaret etmez gibi görünmektedir. Bunun yanında yukarıda yer 

verdiğimiz Osmanlı mağlubiyetleri ile aynı döneme denk gelmiş, çok önemli bir vaka 

olarak 1462 yılında Cebelitarık’ın511 Hıristiyan(İspanya) hâkimiyetine alınmış olması 

Papayı heyecanlandırmış olmalıdır ve 1454 yılından beri tasavvur edilmiş olduğu 

düşünülebilecek olan Hıristiyanları harekete geçirmenin tam vakti olduğunu tasavvur etmiş 

olması muhtemeldir. Zira Cebelitarık kazancına müteakip elde edilecek yeni bir Osmanlı 

mağlubiyeti tam da 1095 döneminin iklim ve atmosferini getirecekti ve Papa bu vesileyle 

tarihi tekerrüre bu kez Ancona’dan hareket ederek muvaffak olmayı tahayyül etmiş gibi 

durmaktadır. Fakat tarihi tekerrürlerin bir kişinin- Papa- dileğinin değil bir hayli kişinin 

istek ve ihtiyaçlarının etkisiyle kısmen vücuda gelebileceğini gözardı etmiş gibi 

durmaktadır.  

                                                                 
508 1498-1500 yılında Papalığın sürekli vergisi olan “Annatae”lere Papalık tarafından  Almanya’da el koyulma 
çabası vukua gelecektir. Bkz:. Housley, N. (2016). a.g.e., 221-222. 
509 Housley, N. (2016). a.g.e., 29. 
510Housley, N. (2016). a.g.e., 209. 
511Bkz: Ziya Paşa (2012). a.g.e., 341; Watt, Montgomery.W.& Cachia, Pierre. (2015). Endülüs tarihi. (Çev. 
Cumhur Ersin Adıgüzel &  Qiyas Şükürov). İstanbul: Küre Yayınları, 157. 



114 

 

 

Papa Pius’un hasta ve mecalsiz vaziyetine rağmen Ancona’ya gidişi ve orada hayatını 

kaybedişi papalığa hürmetleri bir nebze de olsa artırmaya katkı sağladığı ifade edilir.512  

Papa II.Pius’un Ancona’daki akıbeti ile kutsal savaş çağının en belirgin ve baskın 

söylemcisi, taraftarı ortadan kalkmış oluyordu. Fakat ölmeden evvel topladığı 37.000513 

altın ve buna ek yardım meblağını Macaristan’a göndermişti. Aslında Papa’nın bu hareketi 

üzerine Burgond dükü derhal yardım göndereceğini bildirmiş, Napoli Kralı Ferdinand ise 

30.000 düka yardım göndermişti.514  

Papa Pius’u müteakiben Venedik kökenli olan kardinal Pietro Barbo, II.Paul (1464-1471)  

adıyla Papa seçildi.515 Papa Paul döneminde Papalığın Osmanlılara yönelik politikasında 

bir değişiklik husule gelmediği gibi Macaristan’a gıda maddeleri ile 140.000 altın 

göndermiş ve toplanan bir konsil ile kralları savaşa iştirake çağırıp,  beklentileri 

karşılanmamış olsa da maddi yardımlar tedarik edebilmişti. Esasında bu tedariğin tarihî bir 

kökeni vardı ve bunun adı “antemurale” yani savunma duvarı idi. Bu yöntem XII.yüzyılda 

Doğu Roma İmparatorluğu tarafından, sınırlarına gerçekleştirilen akınlara karşı 

uygulanmış bir politikaydı. Bu dönemlerdeki anlayışa uygun olarak Osmanlılar ile yakın 

bulunan ve saldırılarından muzdarib olan krallıklar bir yönüyle diğer Hıristiyanları ve 

krallıklarını da korumuş bulunmaktaydılar ve bundan dolayı katkıda bulunmaları zaruretti. 

Papalık bunu temin etmek maksadıyla diğer krallık ve insanlardan askerî ve malî 

yardımları edinecek ve antemurale statüsündeki devletlere iletecekti. Osmanlı kuvvetleri 

ile karşı karşıya kaldığı zaman, daha çok Macar Kral Matthias Corvinus (1458-1490) bu 

isteği ve politikayı yüksek sesle ifade ve talep eder olmuştu. Diğer antemurale 

konumundaki Venedik söz konusu olduğunda ise Papalık ihtiyat ve tereddütlü davranma 

gereği duymaktaydı. Çünkü Venedik uzun harp dönemleri 1463-79/1499-1503 dışında 

Osmanlı yönetimi ile barışı bozmaktan sakınıyordu ve bu tutumu da kutsal saldırı anlayış 

ve söylemine önemli oranda zarar veriyor, insanların itimadı azalıyordu. Bilhassa Papalık 

Osmanlı kuvvetlerine karşı savaşların devamlılık arzetmesinden taraftardı.516 Venediği bu 

yöndeki isteklerine karşı Papalığa, bu isteğini karşılayacak mâli destek konusunda noksan 

bulunduğunu ifade ediyordu.  Papalık bu kez 300.000 duka altını tedarik ederek 

                                                                 
512 Housley, N. (2016). a.g.e., 170-172. 
513 Zinkeisen’in kaydına göre 40.000 altın: Bkz: Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 197-212. 
514 Jorga, N. (2005). a.g.e., 115-122; Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 197-212; Babinger, F. (2013). a.g.e., 
212-214. 
515 Babinger, F. (2013). a.g.e., 214; Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 212. 
516 Housley, N. (2016). a.g.e., 89. 



115 

 

olabildiğince savaş durumunun devamını temine çalışmış517 1467 yılında ise Papalığın çok 

güvendiği İskender Bey ölmüştü.518 1465 yılında Papalığın İtalyan yarımadasında 

toplanmasını istediği vergiler yeterince toplananmamış ve Macaristan’a yeterli miktar 

gönderilememişti fakat Papa Pius katılacak askerlere dua ve endüjans sözü vermişti. Bu 

savaş Papa Pius’un ifadesince alâlade bir savaştan ziyade İncil’in savunulma savaşıydı ve 

Macaristan’ın sulh düşüncesi, geçmişten beri var olan kâfir ile olan anlaşma lanetlenmeye 

sebebiyet vermekteydi. Ayrıca madem Macaristan Papa’nın yardımını alıyordu o halde 

harp halini devamlı tutmalıydı. Buna mukabil Kral Matyas savaşı sürdürmek için gerekli 

masraf, teçhiz, askerî kuvvete lüzum olduğunu, yardım olmadan savaşın sürmesinin 

mümkünat dâhilinde olmadığını söylüyordu. Bu sıralarda Papa da dikkatini Jiri Podebrad’a 

çevirmişti ve Macaristan için de bu mevzu hayli önemli bir durum olarak varlık teşkil 

ediyordu. Bunun yanında Osmanlı kuvvetlerine karşı büyük bir güç oluşturup zamanı 

geldiğinde büyük bir zafer kazanmayı planladığını Papa’ya vadediyordu.519 Bohemya’da 

Podebrad, Katolik hizip önderi Zdenek Of Sternberg ile Papa elçisi, piskoposlar ve 

hoşnutsuz Katoliklere karşı olumsuz tutum sergiledi ve 1468 yılında iç savaş vukua geldi. 

Hussit olan Podebrad;  Katolik olan Kutsal Roma İmparatoru III.Frederich ve çok daha 

fazla çekindiği Macar Kralı Matthias Corvinus ile karşı karşıya kalmıştır. Ancak durumun 

ağırlığını hafifleten bir husus olarak Macar Kralı ile İmparator arasında çatışma ve 

mücadeleler daimdi ve bu Macarların Osmanlılar ile olan mücadelesinde de menfi tesirlere 

sebebiyet vermekteydi. Papa, Osmanlılar kadar bu heretiklere de karşı olup 

cezalandırılmaları konusunda destekçiydi. Podebrad’ın politikalarından rahatsız bulunanlar 

Macar Kralı Matthias Corvinus’u Bohemya’nın da kralı olarak kabul ve ilan ettiler.520 Kral 

Matyas, Papalık vasıtasıyla diplomatik ve mali kaynaklardan faydalanıyordu ancak askerî 

kaynak konusunda ihtiraz duymaktaydı. Kutsal savaş maksadıyla imparatorluğun askeri 

kuvvetlerinin topraklarından geçmesini istemiyor, söz konusu kuvvetlerin imparatorun 

istekleri doğrultusunda Macar topraklarını ele geçirmesinden de korkuyordu.521  

1470 yılında Negroponte (Eğriboz) Venedik’ten alınarak Osmanlı hâkimiyeti tesis 

edilmiştir. Papa 2. Paulus (1464-1471) Bohemya Kralı Podebradlı Jiri’ye dikkat kesilmiş 

vaziyetteydi ve bu gelişme gerçek anlamda bir şok yaşattı. Kutsal seferlere çağrının 

                                                                 
517 Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 222-225; Jorga, N. (2005). a.g.e., 130-133. 
518 Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 278-284. 
519 Housley, N. (2016). a.g.e., 150-160. 
520 Podebrady 1471 yılında hayatını kaybedecekti ve Polonyalı 2.Ladislus kral olacak, Corvinus’un ölümü 
sonrasında buna ilaveten Macaristan kralı da olacaktır. Bkz:  Setton, K. (1997). a.g.e., 295. 
521 Housley, N. (2016). a.g.e., 203. 



116 

 

 

yaygınlığı büyük oranda arttı ve Papalık, Eğriboz konusunda ayrıca hassastı çünkü Ege 

bölgesinde Hıristiyan varlık ve hâkimiyetinin sembolü olan en önemli konumdu. Bunu 

yanında Osmanlı deniz gücünün Negroponte’yi hâkimiyete alacak denli gelişmiş olması 

bakımından da dikkatleri celbetmişti.522 Mahmud Paşa kaptanlığındaki üç yüz parça 

donanmada ayrıca elli adet yelkenli, yüz binin üzerinde askerî gücün mevcudiyeti ile 

Çanakkale’den Negroponte’a gönderilmişti. Dönemin Venedik raporuna göre ise üç yüz 

yelkenli, yüz sekiz gemi, altmış nakliye vasıtası,  yetmiş bin kişiden mürekkep bir sefer 

gücüydü. Döneminin en nitelikli top, silah ve sair teçhizatı kullanılmış; beş saldırı yapılmış 

ve yalnızca sonuncusunda 27.000 Osmanlı askerinin vefatına sebebiyet vermiş fakat fetih 

de gerçekleşmişti. Bunun üzerine Papa yeniden, yeni bir kutsal saldırı için çağrılarda 

bulundu.523 Tüm krallara elçiler gönderdi, Aragon Kralı ile Milano dükünü özellikle 

haberdar kıldı ki O’na göre müteakip hedef İtalyan yarımadasıydı ve yine Papa’ya göre 

Sultan Hıristiyanlığın adını dahi yeryüzünden kaldırma isteklisi olup bu aynı zamanda Ege 

denizinin bütünüyle Hıristiyan hâkimiyetinden alındığı anlamını taşımaktaydı.524 Tam da 

bu zamanlarda yaygınlığı artmış bulunan matbaanın verdiği olanaklardan gayet yerinde ve 

ziyadesiyle yararlanan Papalık bu konuda geniş bir baskı gerçekleştirmiş ve yalnızca bir tür 

ile de sınırlı olmamıştı. Kehanetler, nutuklar, şiirler, destanlar gibi geniş yelpazede 

yayınlar yapılmakta, yayılmakta Osmanlılara dair bilgiler sunup meraklara tatmin 

sağlamaktaydı.525 Esasında Papa Paulus’un Osmanlılar için maksadı tamamıyla fethettiği 

bölgelerden atmak değil, daha ileri gitmesine mani olmaktı ve diğer yandan Husçu 

Podebrad’ın krallar ile sürekli iletişimde bulunması canını sıkıyordu. İlaveten İstanbul’dan 

kaçmış ve Papalığın her kutsal saldırı tertibinde yer almış kardinal(İzmit metropoliti) 

Bessasirion, Podebrad’ın Doğu Roma İmparatorluğu hedefinden hoşlanmıyor, olası bir 

başarı sonrası Osmanlı sahasında yeniden Paleolog hanedanının hâkimiyetini tasavvur 

ediyordu. Podebrad ile Husçuluk ortadan kaldırılınabilinirse, Osmanlılara karşı kutsal bir 

saldırının mümkünatının hayli kolay vücuda geçirileceğine dair bir inanç besleniyor buna 

karşılık Venedik, bu konunun Papalıktan edindiği malî kaynakları çekeceğini ve kendisini 

gölgede bırakma ihtimali kaygısını taşıyordu526 ki Venedik Papalığın mümkünatı 

dâhilindeki tüm imkânları kullanmamakla itham ediyor “kuzularının kurdu” haline gelmiş 

                                                                 
522 Housley, N. (2016). a.g.e.,30/ 86; Cardini, F. (2004). a.g.e., 158. 
523 Setton, K. (1997). a.g.e., 298-300; Babinger, F. (2013). a.g.e., 246-248. 
524 Setton, K. (1997). a.g.e., 304-305. 
525 Housley, N. (2016). a.g.e., 285-286. 
526 Housley, N. (2016). a.g.e., 96. 



117 

 

olduğunu ifade ediyor, Tolfa527 şap gelirlerinden Osmanlılar ile savaşırken kendisine kâfi 

meblağın ayrılmamış olduğunu savunuyor, Papayı sürekli şikâyet ediyordu.528 Setton’a 

göre Papa Paul kutsal bir seferin vukuu için mühim çaba sarfetmiştir.529 Fakat burada 

dikkate alınması gereken husus Podebrad’ın; Papalığın siyasi vasfını da besleyen ve güç 

katan dinî cihetini tehdit eder olması durumudur. Papalığın Husçulara karşı baskın olma 

çabasının bu durumundan neşet ediyor olması kuvvetle muhtemeldir. Venedik için bu 

yönde bir kaygısı yani Venediğin dinî bir tehdit yaratması ihtimali bulunmamaktaydı ve 

bundan dolayı daha fazla tehdit olarak görülen karşısında daha az önem atfetmiş olması da 

mümkün görünmektedir. 

1471 yılında Ceneviz kökenli Francesco della Rovere, IV.Sixtus(1471-1484) adıyla Papa 

olmuş endüljans satışlarına ihtimam göstermiş,530 Kilise makamlarının da satışıyla bu iki 

kaynaktan önemli gelirler edinmiş531 diğer yandan da Vatikan Sarayı, Sixtine Şapeli gibi 

ünlü yapılar yanında yeni yollar, yapılar inşa ettirmiş, nepotizm hususunda müfrit tutumu 

rahatsızlık yaratmış ve Kilise ruhanî olmaktan ziyade dünyevî bir çehre kazanmıştır.532 

Bununla birlikte tüm Hıristiyan krallara Osmanlılara karşı birlik için elçi göndererek 

Hıristiyan kralların müttefikliğiyle “dinsiz köpek (sultan) Mehmed’e karşı hareket”e 

geçirmek için de çaba sarf etmiş, 1471 yılında Roma’ya gelmiş Akkoyunlu hükümdarı 

Uzun Hasan’ın sefirine de destek vermiştir.533  Venedik Papalığa tepkili olmasına karşın 

Negroponte’nin fethi hadisesi üzerine yeniden Papalıktan destek aramış ve Papa, Napoli ile 

müttefikliğini temin etmiştir. Bunun yanında bizzat Papalık; kendi kaynakları ile askerî 

harekâta geçme konusunda karar kılmış, Burgond Dükü Cesur Charles’dan da destek 

beklenmişti zira dük Haçlılık isteği taşıyor ve Osmanlı hâkimiyetinde bulunan sahada bir 

takım planlar tasavvur ediyordu. Papa 1471-1472 yıllarında donanma hazırlığı için 144.000 

altın florin sarf etmişti. Nihayetinde Papalık(yirmi), Rodos (iki) Venedik (kırk altı), Napoli 

(on yedi) kadırgalarından oluşturulan bir donanma meydana getirilip534  bu kutsal seferin 

kaptanı olarak kardinal Oliviero Carafa seçildi. İlaveten Akkoyunlu hükümdarı Uzun 

                                                                 
527 XVI. yüzyılda diğer bir çok devletin aksine -Tolfa ve daha sonra Alaumire’de- endüstriyel bir kompleks 
vasfında bir sanayi kurmuştur. Bkz: Braudel, Fernand. (1989). Akdeniz ve Akdeniz dünyası C.1, (Çev. Mehmet 
Ali Kılıçbay). İstanbul, Eren Yayıncılık, 301. 
528 Setton, K. (1997). a.g.e., 308-309. 
529 Setton, K. (1997). a.g.e., 312. 
530 Housley, N. (2016). a.g.e., 31. 
531 Burckhardt, J. (1974). a.g.e., 173. 
532 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 97 
533 Setton, K. (1997). a.g.e., 315; Uzunçarşılı, İ.H. (1949).a.g.e., 96-97. 
534 Feridun Emecen Akkoyunlular ile yapılan ittifak gereği Akkoyunluların harekete geçmesiyle ittifakın 
oluştuğu ifade eder. Bkz:  Emecen, F. (2015). a.g.e.,168-169. 



118 

 

 

Hasan ile Karamanoğulları’nın da müttefikliği sağlanmıştı. (İçerisinde Müslüman 

müttefiklerin de bulunduğu) Kutsal (olduğu iddia ve lanse edilen-fakat menfaatlerin 

müttefik kıldığı-) saldırıyı gerçekleştirmek için hazırlanan donanma Silifke, Sidra ve 

Korikos’u ele geçirmiş, Alanya’daki ambarları harab etmişlerdir. Bir süre sonra Venedik 

ile uyuşamayan Napoli ittifaktan ayrılmış, Papalık ve Venedik donanması İzmir’e taarruz 

edip535 Balat’a yağma akını gerçekleştirerek civardaki sahiller ile adaları hafif hasarla 

neticelenen saldırılara maruz bırakmışlar sonrasında Antalya’ya saldırıp ganimetler ile 

Rodos adasına demirlemişlerdi.536 Macar kralı Matthias Corvinus ittifaka katılmayıp, 

Kutsal Roma İmparatorluğu’nu yöneten Habsburg hanedanına dikkat kesilmiş 

vaziyetteydi.537 1473538 yılında Osmanlıların Gelibolu’daki donanmasına karşı 

gerçekleştirdikleri harekât akamet ile neticelenmiş, sonrasında ise Kıbrıs’ı isteyen 

Venediğe rağmen Papalık Napoli ile anlaşması üzerine Venedik Osmanlılar ile mütareke 

arayışına girmişti ancak sunulan ağır koşullar dolayısıyla vukua gelmedi. Venediğe göre 

Papa “sürüsünün telefini seyreyleyen kötü çoban”dan başka bir vasıf taşımamaktaydı.539  

Papa Calixtus’un saldırıları sonrası Papa Pius’un bizzat sefer için harekete geçmesi ile 

Papalığın yeniden otonomisini kazanmasının da etkisiyle Osmanlılara karşı bir sefer 

gerçekleştirme çabaları, 1472-1473 saldırılarından mütevellit Fatih Sultan Mehmed’in 

vefatına kadar olan dönemi, Papalığın Osmanlılar üzerindeki politikasını “Teşvik ve 

Saldırı” dönemi olarak adlandırmak uygun ve yerinde görünmektedir. Çünkü Osmanlı 

yönetiminin kuruluşundan bu tarihe dek görüldüğü üzere söylem ve eylemleri sırasıyla ve 

ağırlıkla bu minval üzerinedir. 

                                                                 
535 Setton, K. (1997). a.g.e., 315. 
536 Emecen, F. (2015). a.g.e., 168-169; Hammer, J.(2008). a.g.e., 278-279; Uzunçarşılı, İ.H. (1949).a.g.e., 106-
108. 
537 Housley, N. (2016). a.g.e., 31. 
538 Bu tarihte Kıbrıs Kralı II.Jacques ölmüş, Venediğin dikkati Kıbrıs’a yönelmiş, Papalık ve Napoli de dikkat 
etmişti, 1489 yılında ada tamamıyla Venedik hakimiyetine girecektir. Bkz: Babinger, F. (2013). a.g.e., 276-
277 ; Bu bilgi çerçevesinde ve Osmanlıların denizlerdeki rakibi olan Venediğe karşı Rodos akameti sonrası 
son seferinin rakibi olan ve Kıbrıs konusunda Venediğin karşısında olup destek vermeyecek olan Napoli-
Papalık siyasetinin sunduğu avantajı göz önünde tutarak Sultan Mehmed’in Kıbrıs’a harekatı düşünmüş olma 
olasılığını en azından etüt ve imkanları değerlendirmek üzere üzere tartışmalı olan son harekatında güneye 
hareket ettiğini tahayyül edebiliriz. 
539 Jorga, N. (2005). a.g.e., 136-139; Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 283-301; Seyithanlıoğlu, K. (Edt.). 
(1986). a.g.a., 241-243; Gülsoy, E. vd. (2012). a.g.b., 79-80. 



119 

 

 Macaristan cephesinde de harp müspet yönde cereyan etmemekteydi ve 1475540 yılında 

Böğürdelen Osmanlı hâkimiyetine alınmış, Venedik Papalık ile müştereken 95. 000 düka 

yardım temin etmişti ki bu savaş süresince yegâne yardım da değildi ancak beklenilen 

başarıların devamı gelmemekteydi.541 Matthias Corvinus daima   “antemurale”  olarak kıta 

insanlarını koruyor bulunduğunu gündeme getirmekte ve bu ağır yükümlülüğe karşılık 

mâli desteklerin daima noksan bulunduğunu ifade etmekteydi. Bu noksanlık bir tarafa 

kendi topraklarında toplanan kutsal sefer vergilerinin tüm kullanımının kendi denetiminde 

olması gerektiğini söylüyor, ilga edilen ölüm vakti endüljanslarının yeniden satışa 

çıkarılarak gelirlerin artırılmasını arzuluyor ve kendi krallığında toplanmış meblağın farklı 

alanlarda kullanılmasını kabullenemiyordu.542 Uzun zamandır süren savaş ise istenilen 

başarıyı temin etmemişti ki nihayetinde 1479 yılında Osmanlı İmparatorluğu’nun 

kazancının fazla olduğu bir anlaşma akdi neticesinde 16 yıllık savaş durumuna son verildi. 

Bu arada Papalık; Venedik ve Macarların kuvvetlerini Osmanlı kuvvetleri üzerinde birçok 

kez kullanmış ve beklediği zaferi edinememişti ancak farklı kaynak arayışına da girerek 

1472 yılında Moskova çarı III.İvan ile Mora despotunun kızı arasında izdivaç ile bağ 

kurmuş ve bundan hareketle iki kiliseyi birleştirerek Rus güçlerini Osmanlı kuvvetleri 

üzerine çekmeyi tasarlamıştır. Tasarlanan bu izdivaç gerçekleşmişti ancak beklenen kazanç 

husule gelmemişti.543 Bu uzun savaşlar döneminde manevî ve maddî anlamdaki katkısı 

dolayısıyla Papalığın da netice itibariyle mağlup olduğunu ifade edebiliriz. Ayrıca 

Papalığın Venedik ve Macaristan güçlerinin sürekli savaş durumunda olması isteğinin 

gerçekleşmemiş olması bakımından da mağlup olmuş bulunduğu açıktır. 

Osmanlıların Gedik Ahmet Paşa komutasında 1480 yılında Otranto’yu zaptı Papalığı en 

ciddi biçimiyle Osmanlılar ile karşı karşıya getirmiş, Papa Güney İtalya’yı koruma 

maksadıyla hâkimiyetine aldığını duyurmuş ve yeniden vergi toplanmasına başlanmıştır. 

İlaveten kendini güvende hissetmeyerek kaçmayı düşünmüş ancak bu düşünceden cayarak 

Napoli, İspanya, Papa ittifakı arayışına girmiştir.544 Kaynaklarımız yazarlarından Hammer, 

Norman Housley ve Feridun Emecen ve diğer Türkiye Cumhuriyeti tarihçilerinin genel 

kanaatine göre Sultan Mehmed’in Otranto zaptından maksadı Adriyatik yanında İtalyan 

                                                                 
540 Bu yıl Boğdan’da Osmanlı kumandanı Hadım Süleymen Paşa’yı mağlub eden Boğdan Prensi Stefan Çel 
Mare’a Papa “İsa’nın Pehlivanı” ünvanını vermişti. Bkz: Uzunçarşılı, İ.H. (1949).a.g.e.,79. 
541 Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 266-269. 
542 Housley, N. (2016). a.g.e., 82. 
543Uzunçarşılı, İ.H. (1949).a.g.e., 466;  Setton, K. (1997). a.g.e., 318. 
544 Jorga, N. (2005). a.g.e., 170-171; Vatin, N. (2012-a). 127; Gülsoy, E. vd. (2012). a.g.b.,81; Uzunçarşılı,İ.H. 
(1961). Otranto’nun zaptından sonra Napoli kralı ile dostluk görüşmeleri, Belleten, Sayı.100, 595-608 



120 

 

 

yarımadasında Osmanlı hâkimiyetini tesis etmektir.545 Fakat aşağıda yer vereceğimiz gibi 

yarımadadaki mevcut durum ve Osmanlıların önceki yıllarını da dikkate alındığında farklı 

bir yargıya ulaşmak da olanaklı görünmektedir. 

1477 yılından beri İtalyan yarımadasında huzursuzluk ve kargaşa hâkim bulunmaktaydı ve 

Papa IV. Sixtus’un Milano yönetimi ile izdivaç vesilesiyle kurduğu bağ da bu diğer 

yönetimlerde rahatsızlık yaratmaktaydı. Bunun yanında Fransa ile İspanya krallıklarının 

rekabetleri hem korkulu hem bunalımlı olan dönemin gerginliğini artırmıştı. Bu tehlikeli 

ortamda Papa’nın Sieana ve Napoli ile ittifak olması ve Napoli yönünde tarafgir tutumu 

Venediği rahatsız etmiş, Papalığın politik ilişkileri Floransa’da bulunan Medici hanedanını 

da rahatsız etmişti. Bunun neticesi olarak Venedik ve Floransa bir bağlaşma vücuda 

getirmiş, Milano da bu ittifaklarına dâhil olmuştu. Esasen Floransa’nın çekinceleri 

vehimden ileri gelmemekteydi ve Papa’nın yeğeni Giralamo Riaro ve Medicilerden 

kurtulmak isteyen Razzi ailesi bir suikast tertibinde bulunmuşlar ve Floransa’da hâkim 

Lorenzo Medici bu suikasttan kurtulmuşsa da kardeşi sağ kurtulamamıştır. Lorenzo 

Medici’nin kurtulması ile Floransa’da Medici yönetimi devam etmiş suikasti gerçekleştiren 

Bernardo Bandini İstanbul’a kaçmış, buna karşın Papa Floransa’yı tecrid ettiğini ilân 

etmiştir.546 Medici’nin yardımcısı Antonio de Medici İstanbul’a giderek Sultan Mehmed’i 

meydana gelen hadiselerden haberdar etmiş, O da suikastçiyi kendisine teslim etmiştir(24 

Aralık 1479).547 İşte yarımadada mevcut bu karışıklık zamanlarında, Otranto 

zaptedilmeden evvel 1480 yılı Şubat ayında Sultan Mehmed Venediğe Gedik Ahmet 

Paşa’ya yardım etmesini dileyen bir mektup göndermiştir. Hâsılı Sultan Mehmed Otranto 

seferi için, kuşatma altında bulunan Rodos üzerine son saldırının gerçekleşmesinden önce 

10.000’den az ila 18.000548 mevcudu arasında asker, 70 (bazı kaynaklarda; yetmişten fazla) 

gemi görevlendirmiştir.549 Mayıs 1480 yılında ise Lorenzo Medici padişaha gönderdiği bir 

mektupta öncelikle bu mektubun geç gelişi için özürlerini bildirmiş ve Floransa’nın hayli 

                                                                 
545 Housley, N. (2016). a.g.e., 367; Hammer, J.(2008). a.g.e., 301; Faroqhı, S. (2012). a.g.e., 35. 
546 Setton, K. (1997). a.g.e., 325-326, 336. 
547 Buna karşılık Lorenzo de Medici Sultan için özel bir madalyon hazırlatmış 11 Mayıs 1480 yılında teşekkür 
mektubu yazmıştır.Bkz: Babinger, F. (2013). a.g.e., 330. 
548 Setton 18.000 rakamının abartılı olduğunu 10.000 den az asker bulunduğunu yazar.Bkz: Setton, K. (1997). 
a.g.e., 343-344. 
549 Setton, K. (1997). a.g.e., 343-344. 



121 

 

güç şartlar altında bulunduğunu, gemi, emtia hatta insanın dahi yola çıkışının tehlikeli 

olduğunu yazmıştır.550 

Aynı dönemde Rodos adasına ise Mesih Paşa kaptanlığında bir askeri kuvvet 

görevlendirilmiş ve bu kuvvet 180 gemiden mürekkep bir donanma gücü olup, Mayıs 1480 

tarihinde ise 84-130 arasında gemi takviyesi daha gerçekleştirilmiştir. Üstad-ı Âzam Pierre 

D’abuson’un Napoli Kralı Ferrante’ye gönderdiği muhaberata göre ise Osmanlı 

kuvvetlerinden 180 parça donanma ile 70.000 kişilik ordu Rodos kuşatmasında 

bulunmaktadır. 551 Kuşatma sırasında en büyük saldırı 40.000 kişilik kuvvet ile yapılmış, 

kuşatma sonunda ise Osmanlı kuvvetinden 10-12.000 asker hayatını kaybetmiştir.552 

Bu iki askerî harekâta ilişkin verdiğimiz donanma ve askerî kuvvet sayısından ve İtalyan 

yarımadasındaki vaziyetten de çıkarsanacağı gibi maksadımız Sultan Mehmed’in 

Otranto’yu zapt sonrası tüm İtalyan yarımadasını istila maksadı taşımadığı düşüncesine 

işaret etmektir. Eğriboz için görevlendirilen askerî kuvvete dair verdiğimiz bilgiler de aynı 

düşünceden kaynaklanmaktadır. Bunun yanında bilhassa Otranto’ya gönderilen kuvvet 

Temmuz-Ağustos 1480 tarihli olması 553 ve bu tarihin Rodos adası üzerine gerçekleştirilen 

son saldırı tarihine denk gelmiş bulunması dikkate değerdir ki bu Rodos’a daha fazla 

ehemmiyet gösterildiğini işaret eder gibidir. Bilhassa ticaret konusu olmak üzere 

ilişkilerinin genellikle oldukça müsbet seyrettiği, Mantua Kongresi ve gidişatından da 

Osmanlıları haberdar eden Floransa554(Mediciler)’yı Napoli ile Papalığa karşı Medicileri 

desteklemek ve bunu göstermek maksadı taşıdığını düşünmekteyiz. Daha elzem ve ilk 

hedef olarak ise kuşatmaya direnen Rodos’a yardım gönderilmesi ve dolayısıyla Osmanlı 

hâkimiyetine alınmasını engelleyecek bir harekâtı önlemek olduğunu mütalaa etmekteyiz. 

Çünkü Sultan Mehmed 1472-3 yılında Papalığın Napoli ittifakıyla bizatihi Osmanlı 

adalarına saldırmış bulunduğunu ve Rodos’a muhtemel bir saldırıya Rodos şövalyelerinin 

çeşitli milletlerden müteşekkil olmasının ve coğrafi olarak da İtalyan yarımadasına yakın 

                                                                 
550 Setton, K. (1997). a.g.e., 337. 
551 Setton, K. (1997). a.g.e.,350-351. 
552 Setton, K. (1997). a.g.e., 358-360; Rodos’a ilk saldırıda Osmanlılar başarısız olup 700 kadar kuvvet 
püskürtülmüş, 2 saldırı 19 Haziran gecesi olmuş ve 2.500 kişi ölmüştü. İlaveten Osmanlı donanması 28 
Temmuz’da Apulia açıklarında demir alırken Rodosta büyük saldırı olmuş ve ganimet kararı ile başarısız 
olunuştu. Yardıma gelen Napoli gemisi de Osmanlılara kayıp verdirdi. Babinger, F. (2013). a.g.e.,240-241/ 
342. 
553 Cardini, F. (2004). a.g.e., 159. 
554 Osmanlı-Floransa ilişkileri hususunda Mikail Acıpınar’ın çalışmasın başvurulabilir. Bkz: Acıpınar, Mikail, 
(2016). Osmanlı İmparatorluğu ve Floransa: Akdeniz’de diplomasi, ticaret ve korsanlık 1453-1599, Ankara, 
TTK. 



122 

 

 

bulunmasının da etkisiyle ve gönderdiği ordu kuvvetinin büyüklüğünden de hareketle; 

hâkim olmaya kararlı olduğuna inandığımız Rodos’a olası bir yardımı önleme maksadı 

olduğunu düşünmekteyiz. Zira Papa’ya müttefik olması muhtemel olan ve 1472-1473 

saldırında da müttefiklerden olan ilaveten Fatih’in daha önce müttefiklik kurmak istediği 

fakat olumlu netice alamadığı Napoli’ye ihtar vermek ve yardım gönderme ihtimali 

dolayısıyla kargaşa içerisinde bırakmayı (ve dolayısıyla Papalığı) planlamış olduğundan 

Otranto’nun zaptedildiğini düşünmekteyiz.555 Kayıtlara göre Venedik, Napoli kralının 

Siena’ya ve müteakiben tüm yarımadaya hâkim olması olanağından çekindiğinden 

Otranto’nun zaptını gayet memnun karşılamıştı.556 Venediğin yarımadayı istila 

düşüncesine sahip Osmanlıları teşvik ettiği düşüncesi ise mesnetsiz görünmektedir. Zira 

Venediğin tüm İtalya’yı istila edecek bir Osmanlı kuvveti karşısında, Osmanlılar ile karşı 

karşıya iken istediği kadar olmasa da daima destek bulduğu Papalığı gözden çıkarmış 

olmasına tarihî olarak pek imkân veremediğimizi ifade etmeliyiz. Hammer’in verdiği bir 

bilgi de Sultan Mehmed’in politikalarına dair önemli bir bilgi vermektedir. Hammer, 

Sultan Mehmed’in Eğriboz’u fetih hareketine başlamadan evvel Rodos’a hareket 

edileceğine dair bir görüntü verildiğini kaydetmiştir.557 Son olarak Kanuni Sultan 

Süleyman’ın da Rodos kuşatması sırasındaki kararlılığını özetleyen “ölüm yahut surları 

dibinde ihtiyarlayıncaya dek”558 bu mücadeleyi sürdüreceği ifadesi de Rodos’un 

Osmanlılar için öncellikli olduğuna karine gibidir. Aynı Sultan Süleyman’ın Otranto yahut 

İtalyan yarımadası için Rodos ve Macaristan’da olduğu gibi ısrarcı politika gütmemesi de 

önemli bir işaret olarak mütalaa edilebilir. Ayrıca günümüze kalmamış olsa da Osmanlı 

Sultanlarının sonraki sultanlara vasiyet yahut nasihat türü yazılar bırakmış olduğu 

düşüncesi akla gelmekte bu tür bir durumun insani ve tarihsel olarak mümkünat dahilinde 

olduğu düşünülmelidir. Ne var ki kesin bir kaydın yokluğu kesin bir ifadeye imkan 

vermemektedir. 

                                                                 
555 Machiavelli “Komplolar Tarihi”nde bu olayları anlatır ve ekler: Osmanlılar Otranto’yu ellerinde 
bulundururlarken Floransalılar önceden kendilerine ait olan kalelerin kendilerine verilmesini istedi,Napoli 
gelecek yardımları Floransanın kesmesinden ve kendilerini yalnız bırakmalarından çekindiğinden kabul etti. 
O günlerde Lorenzo’ya bazı suçlamalar vardı; kendisini kurtarmak uğruna ülkesini satmakla suçluyorlardı. 
Barış zamanında Floransalıların özgürlüklerini kaybedeceklerini söylüyorlardı.Napoli ile onurlu bir anlaşma 
kesin olarak yapıldıktan ve şehir saygınlığını kazandıktan sonra onun aleyhinde konuşmaya doyamayan ve 
olayların sadece sonuçlarına bakıp amacın ne olduğunu(bize göre bu cümlenin işaret ettiği olay; Napoli’yi 
barışa zorlamak için Osmanlılardan yardım istendiğidir, maksat İtalya’nın istilası değildi) önemsemeyen 
Floransa şehri artık Medici’yi övüyordu. Anlaşmadan memnun olmayan Venediken ile Papa ittifakı savaşın 
bitmemesi dolayısıyla harekete geçmemişlerdi. Ancak Osmanlıların saldırıya geçmesinin beklenmedik sonucu 
etkili olmuştu. Bkz: Niccolô, M. (200-). a.g.e., 401. 
556 Setton, K. (1997). a.g.e., 365. 
557 Hammer, J.(2008). a.g.e., 302. 
558 Turan, Ş. (1970). Rodos’un zaptından Malta muhasarasına, Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 61 



123 

 

Osmanlıların Otranto çıkartması karşısında Lorenzo De Medici Papa’ya karşılık olarak bir 

birlik kurma hareketine girişmişti ancak Papa Sixtus’dan daha üstün vaziyete sahip değildi. 

Müteakiben de Papa Floransa’nın af dileklerini kabul etti fakat karşılığında tam donanımlı 

15 kalyon istemişti. Floransa da bu uzlaşma sağlandıktan sonra Osmanlılara karşı 

oluşturulan birliğe girmenin koşulu olarak bu birliğin Osmanlılara karşı harp maksatlı 

olduğunun gizlenmesini talep etmiştir.559 Son olarak Eğriboz ve Rodos’a bu büyüklükte 

kuvvetler ile harekâta geçen. Akkoyunlular ile savaş öncesi barış anlaşması sağlamak için 

payitahta gelmiş olan Macar sefirini üç ay oyalayarak560 savaş yükünü hafifleten, Eğriboz 

konusunda ifade ettiğimiz türden mantıklı politikalara sahip bulunan Sultan Mehmed’in 

mağlub olduğu sınırları için oldukça önemli olan Belgrad için yeni bir gayret dahi 

sarfetmeden yeterli olmayacak bir kuvvetle, bu mantıklı politikalarıyla çelişecek biçimde 

İtalyan yarımadasını işgale başlayacağını düşünemediğimizi ifade etmeliyiz. Papalığın 

kaçmayı düşündüğü561 ifadesine karşılık olarak da nihayetinde kaçmamış olmasını da bir 

karine olarak mütalaa edebiliriz. 

Papalık da yarımadanın geneli gibi bu dönemde karışık ve müşkül durumdaydı. Fransa 

krallığı yarım yüzyıldır Papa’nın “Pragmatig Sanction”u562restorasyonu konusunda tehdid 

etmekteydi(1480) ve  Papa ekümenik konsil toplayıp kilise-dinî reform yapacağına dair 

ifadelerde bulunur olmuştu.563 Hiç istemediği bir konsil korkusu yanında, sıkıcı bir 

biçimde Floransa’da gerçekleştirilen suikast sebebiyle birçok krallık Papalığı eleştirip 

Kiliseler sebebiyle gönderilmesi gerekli vergileri göndermeyi de kesmişlerdi564  ki Papaya 

bağlı görevliler nezdinde de Papalığın durumu müspet bir imaj oluşturmamaktaydı. Mesela 

1480 yılında bir piskopos diğerine endüljans ücreti konusunda inananların kandırıldığını 

yazmaktan kendini alamıyordu. Ayrıca suikast girişimi sonrası haçlı vaizlerinin prestijleri 

de ciddi biçimde darbe almıştı.565 Diğer yandan 1482 yılında Otranto için yapılan 

çağrılardan edinilen bağışların toplanması sürmekteydi ki bir kısmı papa bir kısmı kral-

prensler bir kısmı vaizler tarafından mimari gereklerine harcanmaktaydı.566  Buna mukabil 

bu son kayda eleştirel yaklaşılabilir çünkü haçlı seferi söylem ve uygulamalarıyla İspanyol 

                                                                 
559 Housley, N. (2016). a.g.e., 167-168. 
560 Babinger, F. (2013). a.g.e., 274. 
561 Goffman, D. (2004). a.g.e., 219. 
562 1438’de Fransa kilisesinin mali olarak Papalıktan özerk olmasının kabulü. Bkz: Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 
118. 
563 Setton, K. (1997). a.g.e., 337-338. 
564 Housley, N. (2016). a.g.e., 248. 
565 Housley, N. (2016). a.g.e., 248. 
566 Housley, N. (2016). a.g.e., 250. 



124 

 

 

krallığı tarafından gerçekleştirilen 1481 Gırnata saldırısının başladığını da dikkate almak 

gerektir. Zira bu yolla İspanya’ya önemli bir mali destek de sağlanmıştı. Bununla birlikte 

bu durumun tam aksi vakalar da söz konusuydu ve kutsal seferler için toplanan vergiler 

hususunda istismar durumları da yaşanmaktaydı. Örnek olarak 1481 yılında Otranto için 

toplanan vergileri Saint Jean şövalyeleri hibe etmeye kalkışmıştı.567 Bu türden vakalar 

yaygındı ve kanaatimizce bundan papalık kadar istismarcılar da sorumludur. Ancak Saint 

Jean Şövalyeleri de Osmanlı kuşatmasına maruz kalmıştı ve maddi olarak bunu telafi 

etmek istemiş, kendisinin de kutsal bir savunma gerçekleştirdiğini düşünmüş olabilir. Batı 

tarih yazımının bunu da istismar içerisine katması yerinde olmasa gerektir zira Rodos 

Otranto’dan daha büyük bir kuvvet ile karşılaşmış olduğunu gözardı etmemek gerektir. 

Diğer yandan Papalık söz konusu vergilerin kendisine ulaştırılmasını teminat altına almak 

için krallar ile anlaşma zarureti duyuyordu. Örnek olarak Milano toplanan meblağın 

yarısını göndermeyi koşul olarak öne sürmekte, hibe edeceği diğer yarısını kutsal saldırı 

maksadıyla kullanacağını bildirmekteydi.568 

3.2.2. 2.Bayezid Dönemi (1481-1512) 

Papalığın XIV. ve XV. yüzyılın son çeyreğine kadar Osmanlılar karşısında mahiyeti tek 

yönlü olmayan politikalarına yer verdik. XV.yüzyılın son çeyreğinde ise bu politika 

diplomatik ilişki boyutunu da kazanacaktır. Buna sebep ise Sultan Mehmed’in 1481 yılında 

ölümüne müteakip şehzade Cem’in; ağabeyi Bayezid’in Sultan(1481-1512) olmasını ve 

teklifi üzerine imparatorluğu iki padişaha ait olacak şekilde taksim etmemesi sonrası 

giriştiği muharebeler neticesinde akamete uğrayarak mücadeleye Balkan bölgesinde devam 

etmek maksadıyla Rodos Şövalyeleri’nden transfer için yardım talep etmesi ve Üstad-ı 

Âzam Pierre D’abusson’un kendisine müspet cevap vermesi fakat akabinde rehin 

tutmasıdır(1482) Bu durum üzerine Sultan Bayezid,  Üstad’dan kardeşini salmaması ve 

masraflarına bedel olması için yıllık 40.000 düka ödemeyi teklif etmiş ve kabul 

görülmüştür. Bununla birlikte bu elde bulundurulması değerli ve faydalı tutsak;  

şövalyelerin Savoy dükalığında bulunan kalelerinde tutulmak üzere adadan çıkarılmış, 

Napoli, Macaristan, Papalık, Memlukler siyasi istismar maksadıyla ele geçirmek için 

çeşitli müracaat ve teşebbüslerde bulunmuşlarsa da müspet netice alamamışlardır. Papa 

                                                                 
567 Housley, N. (2016). a.g.e., 250. 
568 Housley, N. (2016). a.g.e., 250. 



125 

 

VIII.Innocent(1484-1492)569 Fransa sınırlarında olduğu vakit kral ve Üstad-ı Âzam’ı ikna 

ederek 1489 yılında şehzadeyi Roma’da himayesine almıştır. Papa’yı bunun için teşvik 

eden Venedik, Sultan’a şehzadenin vaziyetine dair bilgi vermeyi de ihmal etmemiştir. Papa 

şehzadeden faydalanarak bir kutsal saldırının meydana gelmesi için 1490 yılında bir 

kongre tertip etmiştir.570 Bu sırada Macar kralı Maximilyan’ın ölümü üzerine bu durumdan 

faydalanmak maksadıyla Kutsal Roma İmparatoru III.Frederik Macar topraklarına 

saldırmış ve bu durum Fransa ile çatışmasına neden olmuş dolayısıyla bir haçlı ittifakı için 

gereken durum ortadan kalkmıştır. Bu arada Sultan Bayezid’in görevlendirdiği Kapıcıbaşı 

Mustafa Paşa Papalık ile anlaşmış Papalığa üç yıl için 120.000 altın düka ödemeyi taahhüt 

ettiği gibi bu fiilen de gerçekleştirilmiş, Sultan Bayezid tarafından mücevherlerden 

mürekkep hediyeler de ilave edilmiştir.571  Bu anlaşmanın öncesinde ise Papa VIII. 

İnnocent, Sultan ile iletişimi Pera’daki Cenevizli tüccar Giovanni Gentile vasıtasıyla 

kurmuştu. Roma’ya vasıl olmuş olan Mustafa Paşa daha sonra müverrih İdris-î Bitlisî’ye 

Papa’nın Cem’in tutsaklığını sürdürerek Osmanlılara karşı bir eyleme müsaade 

göstermeyeceğine kutsal and içtiğini, buna karşılık olarak da Bayezid’den Papalık 

topraklarına saldırmayacağı üzerine anlaşma yapıldığını anlatmıştır. Papa, yeğeni Giorgio 

Bocciardi’ye Osmanlıların ödeyeceği miktar ile ilgili bir talimat vermişti ve bu Osmanlılar 

ile Papalığın yazılı olmayan bir anlaşma akdettiğine dair bir karine gibi görünmektedir.572 

Bu, Osmanlılar ile Papalığın ilk diplomatik müzakeresi neticesi ilk anlaşmasıdır demek 

mevcut bilgilere göre hatalı olmasa gerektir. Bundan dolayı da önceki dönemlerden 

oldukça farklı bir dönemecin başlangıcını da teşkil etmektedir. Biz bu olay ve XVI. 

yüzyılın ikinci yarısına kadar olan döneme “Diplomasi ve Hedef Saptırma” adını vermeyi 

uygun bulduk. Bunun sebebi olan vakalara bundan sonra yer vereceğiz. 

                                                                 
569 Dünyevî günahların affedilebilmesi için kurduğu bankaya önemli bir meblağ ödenmesi gerekliydi ve bu 
yolla önemli bir gelir temin etmekteydi. Roma şehri serbest gezen katillerle dolmuş bir hale gelmişti Bkz: 
Burckhardt, J. (1974). a.g.e., 173-174. 
570 Jorga 1489 yılını verir ve Roma’da gerçekleştiğini, Almanya dahil tüm ülkelerin elçilerinin bu toplantıya 
iştirak ettiğini ve Osmanlılara karşı amfibik mahiyetli bir saldırıda karar kılındığını yazar. Cem Sultan’ın 
Papalık elinde bulunmasının sefer neticesinin olumlu olacağına dair kanaatte sahip olunduğu kaydedilir. Bkz: 
Jorga, N. (2005). a.g.e., 227-8. 
571 Şakiroğlu, Mahmut. H, Cem Sultan, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.7, S.283-284, 1993; Turan, Şerafettin, 
Bayezid 2, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.5, S.234-238,  1992; Jorga, N. (2005). a.g.e.,206-209;  Zinkeisen, J. W. 
(2011-a). a.g.e., 346-354; Vatin, N. (2012-a). 131-137; Gülsoy, E. vd. (2012). a.g.b.,107-111; Uzunçarşılı,İ.H. 
(1960). Cem sultana dair beş orijinal vesika, Belleten, Sayı.95, 457-483; Turan,Ş. (1962). Barak reis’in 
şehzade Cem meselesiyle ilgili olarak Savoie’ya gönderilmesi, Belleten, Sayı.103, 539-555. 
572 İnalcık, H. (2016).  a.g.e., 157-159. 



126 

 

 

Hans Pfefferman573’ın verdiği bilgileri mübalağalı bulan Geraud Poumarede’ye574 göre 

Cem meselesi hakkında Sydney Nettleton Fisher ve Halil İnalcık daha güvenilir bilgiler 

vermektedir. Bu kaynaklara ek olarak Kenneth Setton’un verdiği bilgilere burada yer 

vermeyi uygun bulduk575 Bundan sebep, ilk kaynakta bazı hataların bulunduğunu tespit 

etmemiz ve bunlara yer vermenin doğru olmayacağını düşünmemiz olup sözünü ettiğimiz 

bu üç kaynaktan faydalanacağız.  

Kapıcıbaşı Mustafa Paşa; Cem’in Papalık elinde bulunmasından Sultan’ın memnuniyet 

duyduğunu ifade etmiş ve kardeşinin serbest bırakılmaması talebinin yerine getirilmesine 

karşılık Hıristiyan olan Rodos, Venedik ve Papalık topraklarına saldırmama konusunda 

teminatta bulunmuştur. Buna rağmen Rodos şövalyeleri Osmanlılara karşı korsanları 

himaye etmekteydi ve Sultan Bayezid de mütekabil bir tutumla Osmanlı korsanlarını 

himaye sağlarken diğer taraftan da Osmanlı donanmasını güçlendirmiştir. Venedik balyosu 

Osmanlılar ile ilgili bu özel bilgiyi Venedik yönetimine bildirmekteydi ve bu bilgileri 

ilettiği mektupların deşifre olması üzerine Osmanlı yönetimi Venedik balyosunu azledip 

yeni bir balyos da istemediğini bildirmiştir. Bunun üzerine Venedik Papalığa şikâyette 

bulunmuş ve Papalık da şehzade Cem’den aldığı güç ile kutsal saldırı tehdidinde 

bulunmuştur. Fakat Sultan Bayezid, beklenenin aksi bir tutumla geri adım atmamış bilakis 

donanmayı Adriyatik, kara kuvvetlerini Balkan bölgesinde hareketlendirmiştir (1492). Bu 

sırada da Fransa Kralı VIII.Charles İtalyan yarımadasına hâkim olmak için harekete 

geçmek üzereydi ki bunu öğrenen Papa, Napoli ve Venedik ile ittifak kurmuştu. Venedik, 

Fransa’nın yardım isteğini reddederken Napoli, Fransa’yı Sultan Bayezid’i yardıma 

çağırmakla ile tehdit etmiştir.576 Esasında Fransa’nın harekete geçmesinde Papalığın 

Fransa’ya şehzade Cem’i ele geçirmek maksadıyla bir vaatte, daha sarih ifadeyle; İtalyan 

yarımadası üzerinde bir vaatte bulunmuş  fakat bunu gerçekleştirmemiş olması, diğer 

yandan uzun zamandır rakibi bulunan İspanya krallığının Gırnata’ya hâkim olması yani 

şehzade Cem’den ve Papalıkta bulunmasından da İspanyollar ve İspanya’ya yakın bulunan 

Papanın faydalanmış olması olasılıklarını da mütalaa etmekteyiz. 

                                                                 
573 Pfefermann, Hans. (2003). Rönesans Papalarının Türklerle işbirliği. (Çev. Kemal Beydilli). İstanbul:Tarih ve 
Tabiat Vakfı Tatav Yayınları. 
574 Poumarêde, Geraud. (2010). a.g.e., 275-281 
575 Fisher,Sydney, Nettleton. (2014). Sultan Bayezid Han. (Çev. Hazal Yalın). İstanbul, Kitap Yayınevi; İnalcık, 
H. (2016). a.g.e.; Bunun yanında Hammer’in verdiği bilgiler Osmanlı kaynaklarının kullanımına 
dayanmaktadır. Bkz: Hammer, J.(2008). a.g.e., 323-332. 
576 Fisher, S, N. (2014). a.g.e., 52-57; Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 346-354; Emecen, F. (2015). a.g.e.,180-
186;  Zinkeisen Sultanın sıkıntı çıkarmamaları halinde saldırmayacağına dair söz verdiğini yazar, 1494 yılında 
tüm Hıristiyanlara saldırmayacağını bildirir. Bkz: Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 363. 



127 

 

Fransa’nın yarımadada hâkimiyet tesis isteği ve İspanya ile rekabeti konusundaki mazisine 

burada kısaca yer vermek uygun olacaktır. 1469 yılında Aragon krallığının varisi 

Ferdinand ile evlenen Kastilya kraliçesi İsabel’in izdivaçları gerçekleşmeden önce Fransa 

kralı da Kastilya kraliçesi evlenmek için çabalamakta ve bu evlilik ile kazanacağı 

toprakların(Kastilya) planlarını yapmaktaydı. Bu evlilik Fransa’yı rahatsız ettiği gibi 

İspanya’ya karşı rekabet hırsını da artırmıştı.577 Buna Endülüs’de Gırnata’ya kadar olan 

tüm toprakların 1482-1492578 arasında adım adım İspanya hâkimiyetine alınmış olmasını 

eklememiz de yerinde olur. Böylece Fransa ele geçirmeyi planladığı toprakları birer birer 

İspanya’ya kaptırmıştır. İşte tam bu sırada da Napoli tahtına İspanya’dan I.Ferrante’nin 

Papalık tarafından da kabul edilmesine Fransa tepki göstermiştir. İşte bu durumların 

neticesi ile 1494 saldırısını Papalığın yerine getirilmeyen bir vaatte bulunmuş ve yerine 

getirmemiş oluşundan ortaya çıktığı düşünülebilir.  

Osmanlı cihetindeki gelişmelere bakıldığında ise İtalyan yarımadasındaki siyasi kargaşanın 

farkında olan Sultan’ın, huzuruna gelen Papalık elçisine bundan sonra Cem için ödeme 

yapmayacağı cevabını verdiği kaydedilmektedir. Diğer taraftan da Roma ve Virginio 

baronları Papa’yı baskı altına almış vaziyetteydiler. Papalık elçisi Andrea Copella, 

Veziriazam Hadım Ali Paşa’ya Papalığın son teklifi için görüşme maksadıyla bir elçi 

dilediğini bildirmesiyle Apulia’ya bir Osmanlı elçisi gönderilmesi yönünde karar alınmış, 

Capello Papa’nın yürekten müteşekkir olduğunu bildirmişti. 1493 yılında Napoli tahtının 

kralının kim olacağı meselesi için Fransa ve İspanya sefirleri Papalıkta bulunmaktaydı ve 

Ferrante Papa’ya 35.000 düka fief ödemeyi teklif etmişti. İlaveten Papanın oğlu ile 

Calabria dükü Alfonso ailesi arasındaki izdivacın neticesi olarak önemli bir para ve 

drohoma kazanılmıştı ve bu evlilikten doğacak çocuk da Napoli tahtının varisi olacaktı. 

Papalığın Napoli’de Fransa’yı istememesinin bir diğer sebebi de bu idi. Papa 

VIII.İnnocent’in yeğeni olan ve Osmanlılar ile sefaret görevini yürüten Giorgio Bocciardi 

1494 yılının Haziran ayı sonuna dek payitahtta ikamet edecekti. Zira Fransa, Papalık için 

Osmanlılardan çok daha fazla korkutucu ve tehlikeliydi.579 Fransa Kralı VIII.Charles ise 

daha evvel burada hüküm sürmüş olan Anjou hanedanı adına, mirasçısı sıfatıyla Napoli’yi 

istemekteydi.(Constantin Bağışının sahteliğinin açığa çıkmasının Fransa’nın mirasçılık 

                                                                 
577 Burbank, Jane. (2011). İmparatorluklar tarihi : farklılıkların yönetimi ve egemenlik. (Çev. Ahmet Aybars 
Çağlayan). İstanbul:İnkılap, 124-129. 
578 Ziya Paşa (2012). a.g.e., 348-380;  Watt, M.W. & Cachia, P. (2015). a.g.e., 157-158. 
579 Setton, K. (1997). a.g.e.,424-445; Hammer de Papalığın gönderdiği elçiye dair bilgi vermemekle beraber 
Papalığın Osmanlılar ile ilişki kurduğu bilgisini vermiştir. Bkz: Hammer, J.(2008). a.g.e., 353-353; Uzunçarşılı, 
İ.H. (1949).a.g.e., 163-170. 



128 

 

 

iddiasında bulunmasını kolaylaştırdığını düşünmek hatalı olmasa gerekir) Ferrante ölünce 

Fransa kralı, Papa’dan Alfonso’yu tahta geçirmemesini istemişti fakat Papa, babası 

Ferrante ile çok önceden anlaşmıştı. Alfonso yapılan törenle Napoli tahtının sahibi ilan 

edilmiştir. Bunun üzerine Fransa Kralı VIII. Charles;  kardinaller Papa’dan desteğini, itaat, 

yükümlülüklerini çekmezlerse Fransa tarafından ödenen maaşlı papazlık makamını, 

arpalıklarını kaybedeceklerini ve bu uygulamayı Milan ve diğer müttefiklerinin de 

uygulamaya koyacaklarını duyurur. Papa ayrıca Fransa kralının “Pragmatik Sanction”’u 

hakiki anlamda yenilemesi ihtimalinden de çekinmekteydi. Fransa kardinalinin Papalık 

Kurulu ve Papa’ya karşı bir genel konsil gerektiğini iddia etmeye başlaması uzun sürmedi. 

Kardinalin maksadı Kutsal Roma İmparatoru Maximillian’ı ikna ederek konsil 

gerçekleştirmekti. İşte bu tehdit altında Papa Sultan Bayezid’e hitaben “güçlü arkadaşım” 

diyor, Bayezid’e güçlü arkadaşıyla görüşmekten memnun olduğunu, sahip bulunduğu 

kutsallığıyla Napoli ile Roma’yı korumasını diliyordu.580 Napoli Kralı Alfonso da 

Osmanlılardan yardım istemek için Camillo Pondone adlı bir sefiri göndermişti.581 Sultan 

Bayezid ise İtalyan yarımadasındaki prensler arasındaki karmaşaya karışmak 

istememekteydi. Haziran 1494 yılında Papa, sefir Giorgio Bocciardi vasıtasıyla Sultan’dan 

Cem için ödediği meblağı göndermesini istedi ve Fransa karşısında ivedilikle ihtiyaç 

duyduğunu belirtmişti. Ek olarak Fransa kralının Cem’i ele geçirmeyi hedeflediği ve 

Napoli’de hâkimiyet kurmasına müteakip Osmanlılara karşı savaşta istismar aracı olarak 

kullanabileceği konularında uyarıda bulunuyordu. Bir diğer ve ana talebi de Venediği 

tarafsız politikasından caydırarak Papalık ile ittifak olması için baskı yapması, bu suretle 

Fransa karşıtı kurulmuş ittifakta yer almasını sağlamasıydı.582  Bunun üzerine Sultan 

Bayezid, Venediğin müttefikliği için elçi göndermiş,  Papalığa Cem için ödemeyi taşıyan 

Kasım Çavuş583 ile Bocciardi de yola çıkmışlardı fakat Ancona şehrine yakın bir bölgede 

Fransa kralının taraftarlarınca fark edilip Papa’ya gönderilen mektup ve ödeme ele 

geçirildi.584  Papalığı müşkül duruma sokmak maksadıyla Papanın inançsızlar ile ittifak 

olduğu ilâm edilip mektuplar yayımlandı. Mektubun birine göre Sultan Bayezid İtalyan 

prenslerinin tümünün istemesi halinde yardım vereceğini ve elçi Bocciardi’nin ağabeyi 

Niccole Cibo’nun Arles başpiskoposluğuna yükseltilmesini istediğini ifade etmekteydi. 

Diğerine göre ise Sultan; kardeşinin artık bu hayatın acılarından azad edilmesi halinde 
                                                                 
580 Setton, K. (1997). a.g.e., 448-450, 452-453. 
581 İnalcık, H. (2016).  a.g.e., 165. 
582 Setton, K. (1997). a.g.e.,454- 455. 
583 Fisher ve Zinkeisen sefirin Asım bey olarak kaydeder. Bkz: Fisher, S, N. (2014). a.g.e.; Zinkeisen, J. W. 
(2011-a). a.g.e. 346-354. 
584 İnalcık, H. (2016). a.g.e., 165-166. 



129 

 

Papa’ya 300.000 duka ödenmesini, bunun Papalık için de sıkıntıdan kurtarıcı olacağı ifade 

ediliyordu. İlâveten Hıristiyanlara kara ve denizde güven içinde olacaklarına dair teminat 

vermekteydi.585 Burada çelişkili bir durum olduğuna dikkat çekmemiz yerinde olacaktır ki 

bu da Sultan Bayezid’in daha önce yer verildiği üzere ordu hazırlama ve vergi vermeyi 

reddettiği bilgisidir. 

 Bu mektup vakasının akabinde Fransa kralı, Osmanlılara karşı kutsal sefer için çağrıda 

bulundu. Sydney; Fransa kralının maksadının Napoli’ye hâkim olmak olduğunu, haçlı 

söyleminin Sultan Bayezid’i korkutup Napoli’ye olası bir yardımı nâmümkün kılmak ve 

Papa’yı Napoli’yi ele geçirmesi konusunda ikna edebilmek amacı taşıdığını yazar.586(Fakat 

bundan kastının en Hıristiyan krallar ilan edilmiş ve Gırnata’ya hâkim olmuş rakibi 

İspanya krallığı karşısında geliştirdiği politik bir söylem olduğu da mütalaa edilebilir. Buna 

ve neşet ettiği duruma aşağıda yer verilecektir)  Bu sırada Gırnata’ya 1492587’de son saldırı 

yapılmış ve başarılı olunmuştu. Bu savaş kutsal savaş söylemleri ile yürütülmüştü ve 

Papa’nın 1489 yılında bir kongre yapılması isteği bu tarihe dek olan başarıdan umut 

kazanmış bulunmasındandı.588  Housley’e göre 1490 yılında Şehzade Cem Papalığın 

elindeyken gerçekleştirilen kongre yalnızca Papalığın kendi otoritesindeki görüntüyü 

muhafaza etme maksadı taşımaktaydı. İlâveten Osmanlılara bir seferin gerçekleştirilmemiş 

olmasının Osmanlılar ile meydana gelmiş siyasi statükonun devamının tercih edildiği 

anlamına gelmekteydi.589 Oysa biz bunun doğru olduğuna kani değiliz çünkü Osmanlıların 

1463 yılı itibari ile hem Macaristan hem Venedik ile savaş durumu ve Akkoyunlular ile 

savaşması ve Papalığın saldırısına yukarıda yer vermiştik. Papalık muhtemel bir kutsal 

sefer çağrısına bu tarihte Napoli dışında bir katılımcının olmayacağını, katılması olası 

devletlerin de Osmanlı karşısında mağlup olmuş bulunmalarını, ordularının yıpranmışlığını 

göz önünde bulundurmuş olsa gerektir. Bunun yanında yine yukarıda Fransızlara karşı 

Osmanlılardan destek beklentisi bulunduğunu ele aldık. Biz bu beklentilerin bir emsalden 

hareketle oluşmasının mümkün olabileceğini düşünüyoruz ki bu da Otranto konusunda 

ifade ettiğimiz görüş ile uyumludur. Bu beklenti bir karine gibi durmasının yanında 

                                                                 
585 Setton, K. (1997). a.g.e.,454-455; Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 346-354. 
586 Fisher, S, N. (2014). a.g.e., 52-57;  Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e.,346-354; Emecen, F. (2015). a.g.e.,180-
186; Setton, K. (1997). a.g.e., 456-457; Jorga, N. (2005). a.g.e., 206-209.  Ayrıca Zinkeisen Sultanın sıkıntı 
çıkarmamaları halinde saldırmayacağına dair söz verdiğini yazar,1494 yılında tüm Hıristiyanlara 
saldırmayacağını bildirdiğini kaydeder. Bkz: Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 363. 
587  1486 yılında Osmanlı yönetiminden yardım istedikleri bilinmektedir. Bkz: Uzunçarşılı, İ.H. (1949).a.g.e., 
192. 
588 Housley, N. (2016). a.g.e., 32-33. 
589 Housley, N. (2016). a.g.e., 148, 366. 



130 

 

 

Osmanlıların yine olası bir yardım için Gırnata’ya donanma gönderilebilme ihtimalini 

hesap etmiş Papalığın, 1489 yılında ve öncesinde(Gırnata saldırısı 1482 yılında başlamıştı)  

Cem’i ele geçirmesini de bu veçheden oldukça anlamlı ve önleme maksatlı olma olasılığını 

da düşünmekte fayda olduğunu düşünüyoruz. Bu elbette yalnızca bir bakış açısı vasfında 

bir değerlendirmedir. 1482 yılında şehzade Cem’in Rodos elinde esir olarak geleceği 

zamandan biraz evvel Üstad-ı Âzam’ın İspanyolları kutlamış ve nacizane bir yardım 

göndermiş bulunması590 da dikkate alınmalıdır zira bu tarihten 1492 yılına kadar aşama 

aşama gerçekleşen bir saldırının başlamasının akabinde, büyük bir zafer kazanmadan 

gerçekleşmiştir.(Tebrik 14 Temmuz 1482, şehzadenin Rodos’a ulaşma tarihi 29 Temmuz 

1482 tarihindedir. Buna mukabil şehzadenin Rodos’a ulaşmadan evvel diplomatik ilişki 

kurdurduğunu da biliyoruz) Özetle Otranto saldırısı sonrası Osmanlıların bu bölgede 

faaliyetleri ile Gırnata’ya yapılacağı düşünülmüş olması muhtemel yardımına karşı 

şehzade Cem Gırnata önünde bir savunma duvarı olmuş gibidir. Semra Prescott Osmanlı-

İspanyol ilişkileri bağlamında Sultan Bayezid’in kardeşi sebebiyle içerisinde bulunduğu 

durum karşısında İspanya Kralı Ferdinand’a eşsiz bir değerlendirme olanağı verdiğini 

yazar.591 Ancak Granada’ya yönelik saldırı şehzade Cem hadisesinden daha evvel başladığı 

(1482) göz önünde bulundurulması gereğini de göz önünde bulundurmak gerektiği 

kanaatindeyiz. Gırnata’yı düşüren son saldırı 1487 yılında başlamış ve kıyılar da Biskay 

tekneleri ile ablukaya alınabilmişti.592 İlaveten yukarıda Sultan Bayezid’in bir yerden sonra 

Papa’ya karşı çıktığı bilgisine de yer vermiştik. Tüm bunlardan kasıt İspanya Kralı 

Ferdinand’ın fırsatı değerlendirilmesinden ziyade bu olanağın yaratılmış olduğuna dair 

düşüncemizdir. Yani Şehzade’nin Roma’ya ulaşmasına müteakip Gırnata’ya büyük 

saldırıların düzenlenerek esas başarının kazanılmış olmasıdır. 

Şehzadenin akıbeti, yarımada üzerindeki rekabete de konu olmuştur. Fransa donanmasının 

İtalyan yarımadası sınırlarına girmesi ile Napoli Kralı Alfonso “Türklerle Kalıcı Barış” 

bildirgesini yayınlamış, Fransa ise Osmanlılara karşı kutsal bir seferi ilam etmiştir.593 

Fransa kralı, haçlı seferi söylemi ile harekete geçmiş, Bizans tahtının sahibi ve Kudüs kralı 

olma maksadı taşıdığını ifade edilmiştir.594   Nihayetinde Fransa kralı VIII. Charles 

Papalığa girerek Papayı saklandığı yerden çıkmaya zorlamış ve Papa’dan Saint 

                                                                 
590 Setton, K. (1997). a.g.e., 367. 
591 Prescott, Semra. (2011). İspanyol-Türk edebî, kültürel ve siyasî münasebetleri (1096-1499). Ankara: TTK, 
97. 
592Braudel, F. (1989). a.g.e., 66. 
593 Setton, K. (1997). a.g.e., 464. 
594 Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 346-354. 



131 

 

Angelo’nun vesayetini istemiştir. Roma’nın en önemli limanı Civvita Vecchia ile şehzade 

Cem’in Fransa’ya bırakılması konusunda anlaşma yapılmış ancak Fransa 6 ay içerisinde 

şehzadeyi Papalığa yeniden göndermez ise 20.000 düka ödemeyi taahhüt etmiştir. 

Anlaşmanın akdine müteakip kral, Papa’nın elini ve ayağını öperek tutsak şehzadeyi de 

beraberinde bulundurarak ayrılmıştır. Ancak yolda şehzade Cem hastalanmış ve bir süre 

sonra da ölümü gerçekleşmiştir(1495). Diğer bir menfi durum ise Papalığın Fransa kralına 

verdiği sözleri yerine getirmemesidir ve Fransa ordusunun durumunun gayrimüspet 

vaziyetinden mütevellit kralın hemen harekete geçememesidir. Fransa kralı, şehzadenin 

ölümünü Fransa ve İtalya için ağır bir kayıp olarak değerlendirmiştir. Kenneth Setton 

tarihçi Sanudo’nun Cem’in vefatını Papa için yıllık 40.000 düka kaybı olarak 

yorumladığını ifade eder.595 Ancak biz bunun hayli indirgemeci bir yorum olduğunu 

düşünüyoruz. Zira Fransa kralı bir kutsal savaş gerçekleştireceğini ilân etmişti ve Papalık 

bu çağda en kuvvetli siyasi politikalarından diyebileceğimiz kutsal bir seferin yürütülmesi 

işini kendisi dışında, üstelik kendisine husumeti de bulunan bir kuvvete söylem olarak dahi 

bırakmak isteyebileceğini düşünmüyoruz. Bunun yanında Papalığın diğer krallıklarda hâlâ 

Osmanlılara karşı vergi yükümlülüğü koyma ve toplama, Osmanlılara karşı yapılacak 

seferlerin tedariki için endüljans satışında bulunma ve kıtadaki krallıklara Osmanlılar 

üzerinde saldırıda bulunmalarını salık vermesiyle siyasi rolünü nispeten sürdürme 

olanaklarının tamamını korumuş ve sonrasında da sürdürmesine imkân tanımıştır. İlâveten 

bu dönemde Papa tarafından Fransa’nın en fazla rekabet duyduğu “en Hıristiyan krallar” 

ilân edilmiş596 Fernando ile İsabel yani İspanya krallığını; şehzadeyi ele geçiren Fransa’nın 

kutsal sefer söylemli politikasının aralarındaki kuvvetli bağ dolayısıyla da rahatsız etmiş 

olduğunu düşünmek de mümkündür.Fransa kralının kutsal savaş söylemleri de bu 

gelişmelere yani İspanyol kralların Katolikliğin lideri oldukları minvaldeki söylem ve 

duruma bir çeşit cevap verme anlamını taşıyor gibi görünmektedir. Şehzadeyi ele geçirmiş 

kralın en ufak bir başarısı kendisine yarar sağlarken iyi ilişkilerinin bulunmadığı Papalığa 

çok önemli bir darbe olacaktı. Maddi söylem hususunda ise Sultan Bayezid’a ait olduğu 

ifade edilen mektuptaki meblağ Papa’ya Fransa’nın yıllık olarak ödeyeceği miktardan 3,75 

kat daha fazla ve 7.5 yılı karşılayacak tutardadır. Bu da kendisine karşı güç kullanan ve 

                                                                 
595 Setton, K. (1997). a.g.e., 464-480. 482. 
596 Papa VI.Alexander Fernando ile İsabel çiftinin Papalığa asker temin etmeleri ve Hıristiyan-Müslümanlara 
karşı  soykırım politikası izlemeleri sebebiyle” En Katolik Majesteleri” statüsüni bahşedip ilan etti. 
Piskoposları atama ve kilise gelirlerinin ağırlıklı kısmını kullanma hakkını da bahşetti ve varisleri de Kilise’de 
güç sahibi oldular. Bkz:  Burbank, J. (2011). a.g.e., 124-129;   Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 155.  Dolayısıyla 
Fransa Kralının bu zamanda Kutsaş savaş isteklisi olmasını tesadüfi bir durum olarak telakki etmek yeterince 
doğru olmasa gerek. 



132 

 

 

yeniden kullanma imkânı hayli yakın olan Fransa kralının karşısında oldukça kazançlı bir 

netice gibi görünmektedir. 

 Şehzade Cem’in ölümü Papa’nın zehirlemiş olmasına atfedilir. Zinkeisen bunun zehir ile 

karıştırılmış şeker, zehirli ustura yahut tesiri zamanla ortaya çıkan bir zehir türü ile 

gerçekleştirildiğini yazar.597 

Şehzade Cem olayı sonrasında Papalığın durumunda bir ilerleme olmadığı gibi tehdit 

vasıflı farklı mahiyette gelişmeler vukua gelmiştir. 1494-1498 yılları arasında Floransa’da 

San Marco Dominiken manastırının başrahibi olan Girolamo Savonarola “kurnaz şeytan 

Papa” nın karşısında reformcuları bulacağına dair kehanetlerde bulunmuştur. Bu arada 

Medici hanedanı Floransa’dan kovulmuştu ve 1492 yılında Lorenzo Medici 

ölmüştü(Şehzade Cem’in Papalığa sağladığı avantajlardan biri olarak değerlendirmek 

mümkün gibi görünmektedir. Otranto sonrası Medici hanedanına Osmanlı desteği 

sunulacağı da düşünülmüş olması ihtimal dâhilinde olup gerçekliği halinde ise şehzade 

Cem bu halde bunun için de Papalığa kazanç sağlamış gibi durmaktadır). Başrahip 1494-

1498 yıllarında Floransa’nın yöneticisiydi. Kilise mensuplarının gayriahlaki tutumları, 

dejenere olmuş değerlerini, zaaflarını şiddetle eleştirmekten geri durmayınca Papa 1496 

yılında manastırın otonomisine son vermiş ancak rahibe geri adım attıramamıştır. O’na 

göre Papa Türklerden çok daha kötüdür. Roma’yı, eski Ahitte anlatılan, yıkıma uğramış 

Babil ile karşılaştırmış en sonunda 1498 yılında;  rüşvet ve yolsuzluk içerisindeki Roma 

eleştirileri oldukça tanınmış biri haline gelmiş olan Savaronalı’ya karşı Papalığı kararlı bir 

şekilde harekete geçmeye sevketmiş ve manastırına saldırı düzenlenmiş, rahibin hayatına 

işkenceler ile son verilmiştir.598 Bu arada belki de Kilise kendine yönelik eleştirilere 

karşılık olması yahut önünü kesmek maksadıyla 1497 yılında reformist nitelikli bir bulla 

ilan etmişti. Burada Papa seçimi düzenlenip nepotizm ve simony kınanmıştır. Kilise 

dışındaki uzak yerlere piskoposların vekâleten görevli göndermesi yasaklanmıştır.599 

Kardinallere birden fazla piskoposluk verilmeyecek yahut tümünün geliri 6.000 dukayı 

                                                                 
597 Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 354; Cem meselesini kısaca anlatan diğer bir kaynak ise; Emecen, F. 
(2015). a.g.e.,180-186. 
598Setton, K. (1997). a.g.e., 505-507. Aynı konu için Bkz: Lindberg, C. (2014). a.g.e., 330-331. İlaveten 
Kastilyalı Francisco Ximenêz Cisneroz da Kilise’yi yanlış yolda buluyordu ve reform programı yürütüyordu. 
Kilise görevlilerine yeniliğe dair raporlar yayınlıyordu. Bkz: Lindberg, C. (2014). a.g.e., 330-336. 
599 XV.yüzyılda piskopos ve rahipler bazı ülkelerde görev yaptıkları yerin yönetiminden maaş almaktaydılar. 
Papa sarayında bulunanların ise bir kaç yerde aynı anda görevli oluyorlar ve yardımcıları vasıtasıyla işlerini 
yürütüyorlardı.  Bkz: Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 52-53. 



133 

 

geçmeyecektir. Kardinaller kurulu üyelerine ayrıca sınırlamalar getirilir ancak Setton’un 

verdiği bilgiye göre bu tür bullalar Vatikan’da düzenli olarak çıkarılır olmuşlardı.600 

1495 yılında şehzade Cem’in ölümü ile daha rahat faaliyet imkânına kavuşan Sultan 

Bayezid, Balkan bölgesinde faaliyetlere başlamıştı. Bu arada601 Venedik, Fransa ile olumlu 

ilişkiler kurmuştu ve bundan tedirgin olan Napoli kralı Milano ve Ferrara dükleri ile Papa 

arasında ittifak kurulmuş, Bayezid’e bilgi verilerek Venedik’e yardım etmemesi 

istenmiştir. 1496 yılında Osmanlı ile Venedik arasında Karadağ bölgesi ile Kotor 

körfezinde sorunlar çıkınca buralar Osmanlı hâkimiyetine alınmış, müttefiklerin de Fransa 

haberiyle ilgili oluşturulan etkisiyle Venedik ile anlaşma gerçekleşmemişti. 1497 yılında 

da Venedik hacı gemisi batırılmış, Osmanlı deniz gücü ve orduları geliştirilmişti. 

Macarların Bosna’ya sık akınları ile Lehistan’ın saldırıları, 1497-8’de Boğdan da kalmaları 

neticesinde 1498 yılında başlatılan sefer başarıyla neticelendi. Venedik ile 1499 yılına dek 

bir savaş vukua gelmedi fakat bekleniyordu ki Venediğin 10.000 düka tutarındaki vergisini 

ödeyememesi sonrası öyle de oldu. 1500 yılında İse Papa Macaristan ile Venedik arasında 

ittifak aracılığında bulundu602 zira Fransa tehdidi bir süre ortadan kalkmıştı. Çünkü 

Osmanlı kuvvetleri ile savaşan Venediğe, Fransa’nın yardım niyeti yoktu ve olan yardımlar 

da pek az olmuştu. Papa’ya başvuran Venedik Macaristan’a 100.000 düka gönderdi ve 

Osmanlılara saldırması konusunda anlaşıldı.603 Fakat antemurale düşüncesiyle Papalıktan 

daha fazla meblağ isteyen bu devletlere karşı Papa, kendilerinin de bu masrafları 

karşılamaya muktedir olduklarını ve nihayetinde Osmanlılar ile karşı karşıya bulunanların 

da kendileri olduğunu hatırlatmış ve kendi krallıklarındaki krallık kaynaklarını harp 

hususunda daha fazla kullanmaları gerektiğini ifade ederek bunun birinci dereceden 

kendilerine yarar getireceğini söylemeyi de ihmal etmemiştir.604 Bu uyarısıyla da fazla olan 

beklentilerini dizginlemeye çalışmıştır. Papalık, Osmanlılar ile gerçekleşen bu harp 

döneminde Venediğe 1501 yılında gemi, 1502 yılında günah çıkarmadan edinilmiş 750 

libre maddi destek sağlamıştır. Papa ile Macar krallığının başarısız Midilli ve Çeşme 

                                                                 
600 Setton, K. (1997). a.g.e., 503. 
601 Uzunçarşılı ittifak yılını 1495 olarak verir. Bkz: Uzunçarşılı, İ.H. (1949).a.g.e., 206. 
602 Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 369; Hammer, J.(2008). a.g.e., 356-358; Uzunçarşılı, İ.H. (1949).a.g.e., 
206-209/215-217. 
603 Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 386-387; Jorga, N. (2005). a.g.e., 253. 
604 Housley, N. (2016). a.g.e., 152-154. 



134 

 

 

saldırısı sonrasında Papa’nın akametle neticelenen kutsal saldırı çağrısından sonra ise 

Osmanlılar ile barış akdedilmiştir.605 

Sultan Bayezid’in Modon ve Koron’da hâkimiyeti tesis etmesi ise Papalık tarafından 

Ancona ve Polya için hazırlık olarak yorumlanmıştır.606 Bu arada Kutsal Roma İmparatoru 

III.Friedrich 1493-1494 yılında Osmanlılar ile savaşmak maksadıyla Aziz George 

Tarikatını kurmuştu ve Papa endüljans ile ödüllendirip, matbaalar bu tarikata katılıma 

çağıran bildiriler basmak için uzun süre bu konuyla meşgul olmuşlardır. Ancak bu çaba 

amacına ulaşmamış olmakla birlikte Aziz George Cemiyeti kurulabilinmiştir. İnananlara ve 

toplumun her tabakasına vergi yükümlülüğü de koyulmuş, rahipler zorla da olsa bu 

vergileri toplamakla yükümlü kılınmışlardır. Esasında İmparatorluğun kurumsallaşma 

faaliyetleri ağırlıkla İmparatorluğun da Fransa karşısında İtalyan yarımadasında savaşırken 

sınırları korumak, yeri geldiğinde kullanmak için kurduğu bir teşkilattan başka bir şey 

değildi.607 Bunun yanında Housley 1502 yılına ait bir Venedik raporuna dayanarak söz 

konusu tarihte Papa’nın Kutsal Roma ile Fransa’nın müttefik olmaması için çalıştığını, 

bunu da muhtemel bir kutsal saldırıda Papalığın rolünün korunması maksadıyla yaptığını 

ifade eder.608 Fakat az önce değindiğimiz gibi Kutsal Roma İmparatorluğu hâlihazırda 

İtalyan yarımadasında Fransa’ya karşı hazırlık içerisindeydi ve Papanın bu yönde herhangi 

bir şey yapmasına lüzum bulunmadığını düşünmek hatalı olmasa gerektir. Diğer bir 

gelişme ise Osmanlıların sapkın husçular ile müttefik olacağı ve Bavyera’ya dek ulaşacağı 

söylentileriydi.609 Bu söylentilerin en azından bir maksadı bizce yine Housley’in verdiği 

bir bilgidir ki o da haçlı vaizi Perrault’un serzenişidir. O, kutsal saldırı söylemleri altında 

endüljans satışının insanları soymanın bir yolu haline geldiğini söylemekte, birçok insanın 

da bu düşünceye sahip bulunduğunu gözlemekteydi.610 Yani kutsal saldırı hayli gerekliydi 

çünkü Katoliklerin iki düşmanı ittifak kurmuştu ve kutsal saldırı artık daha fazla gerekir 

hale gelmişti ki masrafları için endüljans alımı inananlara düşen bir sorumluluktu.                                                                                            

Bununla birlikte bu istismar durumu Papalık ile sınırlı değildi. Yine Perrault kutsal saldırı 

için toplanan paraları İmparatorun kullandığını ve bunun rahatsızlık verici olduğunu 

                                                                 
605 Fisher, S, N. (2014). a.g.e., 74-84. 
606 Housley, N. (2016). a.g.e., 50. 
607 Housley, N. (2016). a.g.e., 110-112/ 227-228. 
608 Housley, N. (2016). a.g.e., 75. 
609 Housley, N. (2016). a.g.e., 75. 
610Housley, N. (2016). a.g.e., 322. 



135 

 

söylemekteydi.611 Mesela 1503 yılında endüljansdan edinilen meblağı imparator ihtiyaçları 

ve borçları için sarf etmişti.612 

3.3. XVI. Yüzyıl 

Buraya kadar Papalığın Osmanlılara karşı yardım isteyen devletlere çeşitli şekillerde 

destek sağladığı ve ruhani otoritesini devreye soktuğunu gördük. Sultan Selim(1512-1520) 

döneminde ise imparatorluğun dikkati bilhassa Safevîler sebebiyle doğu sınırlarına ve 

güneyde Memlûklere yönelmiş, Batı’da ise herhangi bir savaş vukua gelmemiş dolayısıyla 

Papalığın fiili zararı yahut zarara katkısı söz konusu olmamıştır. Bundan dolayı biz burada 

Sultan Selim döneminde Papalığın Osmanlılara doğrudan yahut dolaylı bir etkisinin 

olmaması sebebiyle Sultan Selim dönemindeki faaliyetlere yer vermeyeceğiz. Bununla 

birlikte Papalık bu dönemde vergi toplamayı sürdürmüş ve kutsal seferler için vaizler 

görevlendirmiş, çağrılarda bulunup günah affına dair söz vermeyi sürdürmüştü. Şah 

İsmail’den faydalanmayı ve hatta onu Hıristiyanlığa kazandırmayı da düşündüğü ifade 

edilir. Osmanlılara karşı gerçekleştirilecek bir kutsal sefer aslında 1519 yılına dek 

konuşulan bir durumdu.613 Zinkeisen bu konuya geniş yer verir.614 Bununla birlikte 

Papalığın bu dönemdeki durumuna yer verecek ve Sultan Süleyman dönemi ile olan 

bağlantısal-anlamsal kopukluğu önlemeye çalışacağız. 

Sultan Selim’in tahta çıkması üzerine Papa II.Julius’un arzusu hilafına Macarlar ve Kutsal 

Roma-Germen İmparatorluğu Sultan’ın cülusunu kutlamışlardır.615 Papa X.Leo ise bir 

kutsal savaşa Macaristan ile Venediği ikna edememiş ancak V.Lateran konsilinde 

Osmanlılara karşı yapılacak kutsal savaş kararına Kutsal Roma-Germen İmparatoru ile 

Fransa kralı müspet cevap vermiş ve 1518 yılında Santa Maria Minevra kilisesinde ilân 

edilmiş fakat imparatorun ölümü bunu akamete uğratmıştı.616 Esasında ise bu iki kralın 

kutsal sefere desteğe dair açıklamalarını bu sırada Kutsal Roma İmparatoru olacak kral 

konusunda yaşadıkları rekabet ve bunun etkisiyle Papa’nın gönlünü kazanma isteğiyle 

açıklamak hatalı olmasa gerektir. Zira kayıtlara göre imparator, oğlu İspanya kralı Charles 

                                                                 
611 Housley, N. (2016). a.g.e., 347. 
612 Housley, N. (2016). a.g.e., 352. 
613 Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 401-404. 
614 Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 416-435. 
615 Emecen, F. (2015). a.g.e., 211. 
616 Emecen, F. (2015). a.g.e., 230. 



136 

 

 

için, Fransa kralı da kendisi için imparatorluğu arzulamaktaydı.617 Yani imparatorun ölümü 

değil yeni seçilen imparatorun Fransa kralı olmaması bu akamete sebep olsa gerek. Çünkü 

pekâlâ yeni seçilen imparator da kutsal sefer düzenleyebilir ve Fransa kralı da destek 

olabilirdi. 

Bu dönemde Papalık İtalyan yarımadası ve üzerinde meydana gelen gelişmelere dikkat 

kesilmiş vaziyetteydi. Geçmişten gelen problemlerin kendini şiddetle hissettirdiği bir 

dönem başlıyordu. İtalyan yarımadasında XIII. ve XIV.  yüzyıllarda tüccar ve soylular 

yerel devletler kurmuş ve kendi bağımsızlıklarını önceleyip merkezi otorite ile yasalarını 

kuvvetlendirmiş bu biçimde birçok tüccara sahip şehir devletleri çeşitli bölgelerde 

hâkimiyet kurmuştu. Aralarında rekabet ve kimi zaman savaş cereyan eden bu devletler bu 

gibi durumlarda Papa yahut imparatorun desteğine başvurmaktaydılar. XIV.yüzyıla 

gelindiğinde Venedik, Floransa, Milano en kuvvetli şehir devletlerini oluşturmaktaydılar 

ancak yarımada 1494 yılı itibariyle Fransa ve Kutsal Roma İmparatorluğu’nun hâkimiyet 

kurmak için mücadele verdikleri alan olmuştu.618  Her ne kadar Papa, Napoli’yi Fransa’dan 

korumak için çabalamışsa da Napoli 1501 yılında İspanya ve Fransa krallıkları arasında 

ikiye ayrılmıştı. Fakat bu yöntem çözüm olmayacaktır ve 1559 yılına dek yarımada 

üzerindeki hâkimiyet mücadelesi devam edecek, Papalık bu mücadelede önemli bir mecra 

olarak varlığını gösterecektir.619 Diğer taraftan Papalık mensubu din adamları yalnızca 

siyaset ile meşgul bulunmamakta kendi çıkarlarınca davranışlarda bulunmaktaydılar. 

Mesela kardinallerin Campagna’da bağ bahçeleri bulunuyor ve burada zaman 

harcıyorlardı. Korsikalı göçmenlerin hayvan tüccarlığı ile de Roma’nın ticari yönden 

zenginliği artış gösteriyordu.620 Yani Papalık bu dönemde önceki yüzyıla nispetle daha 

güçlü ve müreffeh durumda bulunuyordu ve bunun ifadesi Papalığın diğer krallıklara 

benzer varlığa sahip bulunduğunu akılda tutmak için elzem görünmektedir. 

Papa VI.Alexander’in ölümü sonrası ve 1559 yılında İtalyan yarımadasındaki hâkimiyet 

mücadelelerinin son bulmasına kadar Fransa ve İspanya krallıkları seçilen Papa(lar)ın 

yarımada üzerindeki planları minvalinde politika izleyip problem çıkarmayacak olması 

                                                                 
617 İnalcık, Halil. (2017). Osmanlı ve Avrupa: Osmanlı Devleti’nin Avrupa tarihindeki yeri, İstanbul: Kronik 
Kitap, 198. 
618 Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 166-167. 
619 Setton, K. (1997). a.g.e., 536-537. 
620 Braudel, F. (1989).  a.g.e., 37. 



137 

 

isteğindeydiler ve çabaları da bu yöndeydi.621  Her ne kadar yeni Papa III. Pius adıyla 

seçilmiş olsa da kısa süre sonra vefatıyla yeni bir Papanın seçilmesi süreci Fransa ve 

İspanya krallıkları için dikkatle izlenecek bir vakayı teşkil etmekteydi. Papalık içerisinde 

de kardinaller İspanya-Fransa krallığına tarafgirlik hususunda hizip halinde 

bulunmaktaydılar. Fransa’nın desteklediği Cenevizli Kardinal Guliano, II.Julius(1503-

1513) adıyla Papa seçilmiştir. Papa genel bir konsil tertibi vasıtasıyla krallar arasındaki 

anlaşmazlıklara son vermek ile kilise içerisinde reform gerçekleştirerek akabinde 

Osmanlılara karşı kutsal bir saldırıyı hayata geçirmeye dair gelecek tasavvurlarını 

açıklamıştır. Bu noktada Papalığın söz konusu hâkimiyet rekabetine karşı yarımada 

üzerinde Constantin Bağışı’na dayanarak onları durdurabilecek hukukî yahut herhangi 

dayanak yoksun kaldığını unutmamak elzem olduğunu ifade etmeliyiz. Bundan dolayı da 

yarımada üzerinde bu krallıkları istemediğinden bu dönemde Osmanlıları işaret etmesi 

kanaatimizce hedef saptırma maksadı da taşımaktadır. 

Yarımada üzerindeki mücadele, karşılıklı ittifak grupları oluşturacak ve Papalık da bu 

gruplarda değişkenlik arzetmekle birlikte varlık gösterecektir. Diğer yandan da Papa Julius 

Papalığın insanlar nezdindeki algılarını olumlu yönde değiştirmek isteğini taşımakta olup 

nepotizm konusunda seleflerinden oldukça ahlakî davranmaktaydı.622 Simony yani ruhanî 

mülk ve makamların satışını yasaklamışsa da ölümü sonrasında bu satış devam etmiştir.623 

İspanya’ya Kuzey Afrika toprakları üzerinde kutsal saldırı neticesindeki başarıdan 

mütevellit hâkimiyet hakkına dair söz verse de(1505) fiilen bunu sağlayacak maddi güçten 

yoksun bulunmaktaydı ve bu noksanlığına telafi için Portekiz’i teşvik etmekteydi. Bu 

söylem, Kuzey Afrika üzerinden Kudüs’e ulaşılacağı politik söylemi ile birlikte ifade 

edilmekteydi. Keza Osmanlılar üzerine bir saldırı için Fransa ve İspanya arasındaki sulhün 

gerçekleşmesi gerektiğinin farkındaydı ve bu hayli zor belki imkânsızdı. Üstelik başka bir 

sorun ortaya çıkmış, bu yıl Venedik Papalığa ait bazı toprakları hâkimiyetine almıştı.624 

Buna karşılık Papa da endüljanslardan edinilen meblağın Venedik karşısında 

kullanılacağını duyurmuştur. Kutsal sefer söylemleri, pek çok krallıkta dilden dile 

dolanmaktaydı ancak bunlar Papalığın kastı olan Osmanlıları hedef almayan fakat yalnız 

hedef gösteren sözlerdi. Mesela Danimarka kralının da haçlı seferi söylemi, İsveç üzerinde 

                                                                 
621 Setton, Kenneth (1984). Papacy and the Levant Volume 3 The sixteenth century. Philadelphia: American 
Philosophıcal Society, 3. 
622 Setton, Kenneth (1984). a.g.e., 16. 
623 Burckhardt, J. (1974). a.g.e., 192. 
624 Setton, Kenneth (1984). a.g.e., 38-39. 



138 

 

 

hâkimiyet için isteğini perdelemekte esasında ise elde edilecek gelirleri bunun için 

kullanmayı düşünmekteydi.625  

1494 yılında İtalya savaşlarına dikkat kesilen Kutsal Roma İmparatoru Maximillian, 1501 

yılında başarısızlık ile buradan kısa süreliğine de olsa çekildi ve bunda en önemli neden 

ekonominin kötü durumuydu. İmparator Frederik döneminin sonlarıdan beri bir grup 

prenslik; daha sonra devamı gelecek şekilde imparatorluk idare sistemi üzerinde yenilik 

için bir takım girişimlerde bulunmuşlar buna mukabil İmparator Maximillian’ın İtalya 

savaşlarını yürütebilmek için mali desteğe ihtiyacı aciliyet arz etmekteydi. İmparatorluk 

otoritesinin mündemicinde azalma istemiyor olmakla beraber bu ekonomik durum 1495-

1500’de gerçekleştirilen görüşmeler neticesinde prenslere çok olmasa da imtiyazlar vermiş 

onlar da buna karşılık büyük meblağlar da olmayacak biçimde yardım sağlamışlardır.626 

İşte bu durum, bu dönemde Kutsal Roma-Germen İmparatoru’nun sıkça dile getireceği 

Osmanlılara karşılık kutsal sefer söyleminin neşet ettiği siyasi ve ekonomik durumu 

göstermektedir. 

Papa II.Julius (1503-1513) İtalyan yarımadasındaki bu iki krallığın tehdidinden korunma 

politikaları izlemiş bu çerçevede 1506 yılında Papalığı korumakla görevli “İsviçre Muhafız 

Örgütü”nü kurmuştur. Buna karşın Fransa Kralı XII.Louis (1498-1511) kendi krallığının 

gerçekleştirdiği bir konsil ile Papa’yı aforoz ettirmişse de bu geçersiz bir karar olarak 

kalmıştır. Papanın aklında olan ve ifade etmiş olduğu biçimde V.Lateran Konsili(1512-

1517) Papa tarafından başlatılmış ve burada Osmanlılara karşı haçlı seferi gerçekleştirme, 

Pisa Konsilinin geçersiz olduğu ve 1438 yılında Fransa’ya verilmiş ülkedeki kiliselerin 

malî bakımdan Papadan bağımsız olması(Pragmatik Sanction) imtiyazının artık geçerli 

bulunmadığına dair kararlar alınmıştır. Bununla beraber Papa Julius esasen Rönesans 

anlayışına da sahip bir Papaydı ve sanatkâr Michalengelo’ya Sistine şapeli fresklerini 

yapma görevi vermiş, diğer bir sanatkâr Raphael’i Papalık hizmetine almıştır.627 

 

1508-1510 CAMBRAİ LİGİ 

                                                                 
625 Housley, N. (2016). a.g.e.,295 / 303. 
626 Galati, F. (1992). a.g.e., 14-15. 
627 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 90-99. 



139 

 

Papalık+İspanya+Ferrara+Fransa+Kutsal 

Roma Germen İmparatorluğu 

Venedik 

1510-1511 

Fransa+Ferrara Papalık+Venedik 

1511-1513 

Fransa+Ferrara Papalık+Venedik+İsveç 

Ordusu+İspanya+İngiltere+Kutsal 

Roma 

1513-1516 

Venedik+Fransa+Ferrara+İskoçya Papalık+İspanya+Kutsal 

Roma+İngiltere+Milan+İsveç 

Ordusu 

 

1516 yılına kadar sürecek olan İtalya savaşlarının ilk dönemi yukarıda da değişkenlik arz 

ettiği görülen tablodaki gibi ittifaklık bağları ile geçecektir. Bu dönem ile bu dönemde 

Papalığın rolü ve durumunu anlayabilmek için Avrupa’da meydana gelmiş önemli bazı 

olayların bilinmesine ihtiyaç vardır. Bunlara kısaca yer vermeye çalışacağız.628 

1494-1559 arasında cereyan etmiş İtalya savaşlarının ilk evresi olan 1516 yılına dek 

maksadı hâkimiyet mücadelesiydi.629 Papalık bu dönemde benimsediği politika 

bağlamında önemli sayılabilecek bir başarı kazanmıştı ve 1499 yılında Gırnata’da başlayan 

Müslümanların isyanı bastırılmış, 50.000 kadarı aynı ada vaftize tabi tutularak Hıristiyan 

olmaya(Moriskolar olarak anılacaklardır) zorlanmışlardı.630 Ayrıca İspanya krallığı bu 

dönemde bir rakip daha kazanmıştır. Dünyadaki bilinmeyen kıtalar ve adaların, 

                                                                 
628 Bu savaşlar ve değerlendirmeleri hakkında Machivalli “Orta Elçilikler ve Mektuplar” adlı eserde 1502-
1514  yıllarına dair önemli bilgiler yer almaktadır. Konumuzla doğrudan ilgisinin noksan olması bakımından 
burada yer vermeyeceğiz. Bkz: Niccolô, Machıavelli. (2011). Orta elçilikler, mektuplar, İstanbul, Say yayınları. 
629 Lee, Stephen. (2002). Avrupa tarihinden kesitler- 1492-1648. (Çev. Ertürk Demirel. Ankara: Dost Kitabevi, 
63. 
630 Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 153. 



140 

 

 

ulaşılmamış bölgelerin İspanyol ve Portekiz güçleri tarafından münasebet kurulması 

sonrası bu alanlar konusunda ortaya gelen münakaşa ile iki krallık Papa’ya başvurarak 

onun belirlediği taksime göre (Amerika kısmı İspanya, Asya kısmı Portekiz’e) Tordesillas 

anlaşmasını (1494) kabul etmişlerdir. Ancak 1496 yılında İngiliz Kral VII.Henry 

İspanya’nın altın ve gümüş kazancından etkilenip Venedikli denizci John Cabot’a İspanyol 

güçleri ile karşı karşıya kalmadan yeni alanlar bulma ve tümüyle İngilizleri hâkim kılma 

görevi vermiş, 1497 yılında ikinci seferi neticesinde günümüzdeki Newfounland’a 

erişmiştir. Fakat 1499’da Amerigo Vespuçi’nin Güney Amerika’da, Portekiz’in 

Brezilya’da hâkim olması neticesinde rekabet kızışmış 1508 yılında John Cabot Kuzey 

Geçidi’ni bulmak üzere yelken açmıştır.631 İspanya kral ve kraliçesi Fernando ile İsabel’in 

kızı Catherine İngiliz kral varisi Arthur ile evlendirilmiş kısa sürede ölünce mirası 

kaybetmek istemeyen Kral VII.Henry, Papalığa başvurmuş ve oğlu Henry ile izdivacını 

sağlamıştır. Kilise bu tür evliliklere müsaade vermiyordu fakat kral Papa’ya henüz gerdeğe 

girmediklerini söyleyerek baskıda bulunmuş nihayetinde ise verdiği bağış sözüyle bu 

izdivacı temin etmiştir. VIII.Henry (1509-1547) de babasının savaşsızlık politikası 

sebebiyle zenginlik ile sürecek bir krallık dönemine sahip olmuştur.632 İsabel ile Ferdinand 

çiftinin diğer kızı Joanna ise Kutsal Roma İmparatoru Maximillian’ın oğlu, aynı zamanda 

Avusturya ve Burgonya dükü Phılıpp de Hansome (Habsburg) ile 1504 yılında izdivaç 

yoluyla bağ kurmuş ve bu vesileyle Kastilya’da Habsburg egemenliğinin tesisi 

sağlanmıştır.633 İşte bu iki izdivaç ilerleyen tarihlerde kargaşanın ve meydana gelecek 

rekabetin de temelini oluşturmuştur. 

Fransa’nın egemenliği altında olan Milano, Kutsal Roma’nın da dikkatini celb etmiş, 

İngiltere de Papa’ya kutsal bir saldırı tertip etmesi için başvurmuştu ve bu durumlar 

yarımada üzerindeki planların dışa vurumu dışında bir anlam taşımıyor en fazla Venediği 

korkutuyordu. Mesela 1507 yılında Papalık Osmanlılar ile şap ticaretini yasaklayacak 

ancak Avusturya, İngiltere ve alçak ülkelerde görmezden gelinecektir. Papalık mevcut 

durumun farkındaydı ve İngiltere Kralı’nı kutsal sefer istekliliğinden dolayı övmüş ancak 

neden Cem, Papalık elindeyken herhangi bir yardıma yaklaşmadığını sormayı ihmal 

etmemiş, kat’i bir tutumla yarımadayı koruma politikası izlemiştir. İngiltere ısrarını 

                                                                 
631 Ferguson, Niall. (2013). İmparatorluk : Britanya'nın modern dünyayı biçimlendirişi. (Çev. Nurettin 
Elhüseyni). İstanbul: YKY, 28-29; Roberts, John. Morris. (2010).  Avrupa tarihi. (Çev. Fethi Aytuna). İstanbul: 
İnkılap, 282. 
632 Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 140. 
633 Setton, K. (1984). a.g.e., 41. 



141 

 

sürdürerek bu kez kutsal savaşın bir kaç büyük kral ile gerçekleşebileceğini söyleyecektir. 

Setton bunların yarımada üzerindeki hesapların üzerini örtme çabası olduğunu ifade 

etmiştir.634  Bu durumda yarımadanın bu dönemdeki önemine dair bazı yorumlar 

getirilebilir. İlk olarak Papalık Constantin Bağışı’na dayanarak yarımada üzerinde planları 

olan bu kralları sınırlayamazdı. Badehu mesela Osmanlıların Safevî meselesi ve 

Portekiz’in Hindistan’a ulaşması İtalyan yarımadasını daha önemli hale getirdiği, Kuzey 

Afrika’da kolaylıkla kurulacak hâkimiyetin de yarımada üzerinde hâkimiyet kurmaktan 

geçtiği olgusu göz önünde bulundurulabilir ve krallardaki bu iştiyakın sebebi olarak 

düşünülebilir. İlaveten İtalyan yarımadasına hâkim olmaları durumunda Osmanlılar ile 

çatışmalarının da vukua gelme olanağının bulunduğu ifade edilebilir. Setton Papa’nın 

kesinlikle diğer kralların yarımadaya hâkim olmalarını istemediğini belirtir635 ki bu da bize 

Papalığın siyasi gücünü kaybetmişken kendine ait olduğunu düşündüğü ve hükmünün en 

fazla geçtiği toprakların ele geçirilmesine izin vermek istemediğini gösterir ve (bu da 

yarımadaya hâkim olmaları durumunda)aslında biraz ötesindeki Osmanlıları yakınında 

olacak Avrupa krallarına tercih ettiği anlamına geldiğini ifade etmek akla aykırı 

görünmemektedir. Yarımadada hâkimiyet isteyen krallıklara hukuki dayanaklarla, kendi 

hüküm alanı olduğunu savunarak karşı çıkamadığından tıpkı onlar gibi fakat fiilen 

hakikaten istekle; Osmanlılara karşı faaliyet halinde olmalarını isteyerek hedef saptırmak 

istediğini mütalaa edebiliriz. 

Papalık Venediğin işgaline karşı aforoz kararı alıp Cambrai ittifakına girerek 1509 yılında 

Venediğe kutsal sefer ilân etmiş, Venedik de Papalığa karşı konsil talebini dile getirmiştir. 

Çünkü Papa bu eylemiyle manevi otoritesini dünyevi çıkarları için görmezden geldiği gibi 

bu yönde kullanmaktadır. İlâveten Osmanlılar gibi kâfirlere karşı kutsal sefer ilân etme 

hakkı bulunmaktadır. 1509 yılı sonraki aylarında durum değişmiş, Papalık diğer devletler 

Venediğe hâkim olmak isteğiyle kendisine geldiğinde buna kesinlikle karşı çıkmıştır. 1510 

yılında ise Venedik ile Papalık Fransa’ya karşı müttefik olmuş, Venedik donanmasının 

Fransa’yı caydırmaya muktedir olmasıyla Venedik topraklarına hâkim olma düşüncesi 

ortadan kalkmıştır. Papa da Venedik de bilmektedir ki esas düşman Fransa’dır ve bu 

hakikatten hareketle ilişkilerini yeniden düzeltirler.636 Bundan evvel ise Papalığın 

                                                                 
634 Setton, K. (1984). a.g.e., 43-50. 
635 Setton, K. (1984). a.g.e., 56. 
636 Setton, K. (1984). a.g.e., 56-58, 69-71. 



142 

 

 

Venediğe, kilise mensuplarına Adriyatik’te serbest dolaşım imtiyaz vermesi durumunda 

aforozu kaldıracağını ifade etmiş olması637 dikkat çekici bir bilgi değerindedir. 

Tüm yarımadayı isteyen Fransa, İmparator Maximillian’ı da ikna ederek bir konsil 

toplanmasını ve Papanın değiştirilmesini tasarlamaktadır. Bu arada İspanya ve İngiltere 

krallıkları Venedik ile Osmanlı toprakları üzerine seferin müşgüliyetlerini 

hesaplamaktadırlar.638 1510 yılında yarımada hiç olmadığı kadar Fransa tehlikesi altına 

girince Papa Venediğe, Osmanlılara başvurmasını telkin etmiştir ve ona göre eğer 

Osmanlılar kuvvetlerini kullanırlarsa dünyayı dahi tersine çevirebileceklerdir ancak 

Venedik, Osmanlıların yarımadada işgal edeceği alanı bir daha terk etmemesi ihtimalinden 

sakınır. 1510 yılında Papa Venedik üzerindeki aforoz kararını kaldırır çünkü Fransa’nın 

Venediği ele geçirmesi halinde Papalığı da hâkimiyetine almasından da korkmaktadır. 

Papalık İspanya’nın Kuzey Afrika yönündeki yayılma isteklerinin Kudüs’e ulaşacak bir 

kutsal sefer maksadı taşıdığına dair söylemini de desteklemekteydi ve 1509 yılında Oran 

1510’da ise Tripoli ele geçirilmiş, on bin Müslüman katledilmişken hususiyetle ticari 

kazanç bakımından önemli katkılar meydana gelmişti. İspanyol krallığı Osmanlıların da 

dikkatinin Kuzey Afrika’ya yönelmesinden çekinirken Papa’nın yarımadanın karışıklığına 

önem vermesini telkiniyle de bu yönde ilerlemeler ertelenmek üzere durdurulur. Yarımada 

üzerindeki istekleri Papalık tarafından sekteye uğratılan Fransa da Papalığı hedef alma 

durumu mevcudiyetini korumuş ve bir konsil tertibi arayışı sürmüştür. Fransız kardinaller 

bu maksatla harekete geçerek Kilise’nin dejenere olduğunu, sahtekârlıklar, yolsuzluklar, 

rüşvetler içerisinde bulunduğunu ve bundan arındırılması için reforma tabi tutulması 

gerektiğini sıklıkla gündeme getirir olmuşlardır. Papa da bu yönde bir isteğe sahipti ve 

bilhassa bundan mütevellit 1511 yılında bir Konsil toplanacağını duyurmuştu. 1512 yılında 

ise 1517 yılına dek sürecek olan V.Lateran Konsili toplanmıştır ve Papa buraya İspanyol 

korumalar ile teşrif etme zarureti duymuştur.639 Her ne kadar Papalığın bu dönemde siyasi 

gücünü kaybettiği ifade edilir olmuşsa da kıtadaki krallıkların yarımadaya uzun süre tam 

hâkimiyet tesis edememeleri Papalığın politikalarından kaynaklanmakta olduğu verdiğimiz 

ve vereceğimiz bilgiler çerçevesinde görülmelidir. Söz konusu dönemde dikkatlerin ve 

taleplerin yarımada üzerinde toplanmış olması ve Papalığın önemli bir süre bu talepleri 

engellemiş olması Papalığın siyasi gücünü tümüyle yitirdiği anlamı taşımadığına karine 

                                                                 
637 Braudel, F. (1989). a.g.e., 74. 
638 Setton, K. (1984). a.g.e.,73, 65. 
639 Setton, K. (1984). a.g.e., 65-78, 84-86, 92-98. 



143 

 

gibidir. Muhtemeldir ki İmparator olarak seçilecek V.Charles’ın geniş alanlara yayılan 

hâkimiyeti ve gelirleri dolayısıyla gücü olmasa bu engelleme politikasında daha uzun süre 

muvaffak durumunu devam ettirebilecekti. Siyasi gücünün diğer bir delili olarak; İngiltere 

ile Aragon’un Fransa üzerine saldırısı Papanın kararına bağlıydı ancak o buna izin 

vermemiş, Fransa’nın 1512 savaşında maksadına nail olamamasını 640 gösterebiliriz. 

Lateran Konsilinde Papalığın en büyük korkusu bu süreçte gücünü kaybetmesiydi ancak bu 

gerçekleşmeyecektir. Son konsilden bu tarihe kadar Papalık gerçek anlamda güç kazandığı 

gibi imajı da olumlu yönde pekişmişti fakat kimi krallar konsil tehdidiyle Papalığı tehdit 

etmeyi sürdürmekteydiler. Rönesans’ın sanat alanındaki anlayışları arasında olan, hazları 

yaşamın odak noktasına yerleştirmek kilise mensupları arasında da benimsenmiş fakat 

Kilise için gerekli yenilikler vücuda getirilmemiş, bu durum da Papalığa zarar vermeyi 

sürdürmüştür. Fransa Kralı XII.Louis, 1511 yılında Pisa, ertesi yıl Milano’da konsil 

toplanacağını duyurmasıyla Papa buna engel olarak Kilise’nin yeniden fetret dönemine 

itilmesine karşı koyma zaruretini hissetmiştir. 641  Papa bu dönemde Kutsal Roma 

İmparatoru Maximillian’ın Venedik ile sorunlarını çözmesine çalışmış, Maximillian bu 

dönemde Papanın destekçisi olarak yapılmakta olan konsilde önceki konsiller olan Pisa, 

Milan, Lyon’un hükümsüz olduğunu kabul etmiştir. Esasında Papalık bu sırada Fransa’nın 

yeni bir karşı Papa ilan etmesi konusunda çekince taşımaktayken Kutsal Roma İmparatoru 

Maximillian “Yüce Papa” ve “Kutsal Mekân”ın koruyucusu olarak temayüz etmiş ve Lyon 

Konsilinin hükümsüz bulunduğunu, Lateran konsiline yürekten bağlı olduğunu ilân 

etmiştir. Ek olarak İmparator silah kaynağı olan Verona ve Vicenza’yı Venediğe karşı 

kurup yeniden Papalığa vereceğine söz vermişti. Buna karşın Papanın Fransa ile yapılmış 

olan 1461 tarihli Pragmatik Sanction’u642 feshetmesi (1512) ile de bu son gelişmeler 

Venedik ile Fransa’yı müttefik kılmıştır.643  

1513 yılında Giovanni de Medici X.Leo adıyla Papa olmuştur. (İspanya taraftarıdır)  

Osmanlılara karşı kutsal saldırı arzuladığını ifade edip, kiliselerin Osmanlılar elinde 

bulunduğunu, sunaklarında Hıristiyan kızlara tecavüz edildiğini ve benzer teşvik maksatlı 

sözler yinelemişti. 1515 yılındaki onuncu Lateran konsili toplantısında Kilisenin 

                                                                 
640 Setton, K. (1984). a.g.e., 120-126. 
641 Dvornik, F. (1990), a.g.e., 59-60. 
642 Fransa’ya verilmiş olan ülkedeki kiliselerin malî olarak Papadan bağımsızlığının kaldırılması: Bkz: Çoban, 
B.Z. (2007) , a.g.t., 99. 
643 Setton, K. (1984). a.g.e., 120-136. 



144 

 

 

ekümenikliği ile Papa otoritesi üzerinde durulma lüzumu duymuştu.644 Diğer yandan da 

şehzade Cem’in Rodos’da kalan oğlu Murad’ı Osmanlılara karşı kullanarak siyasi istikrarı 

bozmayı da tasavvur ediyor, söylenene göre Macaristan sınırlarında ortaya çıkararak 

ülkede ayaklanma çıkacağını düşünüyordu.645 Görüldüğü gibi sarihtir ki Papalık bu 

devrede; amaçları yarımada olan krallara Osmanlıları işaret ederek hedef saptırmaya 

çalışmaktadır. Yani bu dönemde Papalığın Osmanlı politikasına yeni bir özelliği, ciheti de 

eklemiş bulunmaktadır. Hatta öyledir ki bu politikanın en ağır basan ciheti de bu yeni 

özelliktir. 

 1514 yılında Fransa Kralı XII.Louis’in ölümüyle I.François kral olmuş, Papa yeni kraldan 

yarımadada istediği topraklardan vazgeçmesini,(Napoli/Milan/ Parma, Piecenza) 

yarımadanın kuzeyi ve güneyine tek bir kral-prensin hâkim olmasına müsaade 

edemeyeceğini, İspanya kralı ile barış gerçekleştirirse Osmanlılara karşı ortak bir haçlı 

seferi düzenleyeceğini bildirir.646 Farklı bir konsil tehdidi ihtimalini ortadan kaldırmak 

isteyen Papa X.Leo, 1516647 yılında Fransa Kralı I.François ile anlaşma gereği de 

duymuştur ki buna göre Papalık Fransa kiliseleri konusunda Fransa lehine Bologna 

anlaşmasını akdeder. Bu anlaşma uyarınca krallıktaki piskopos ve rahipler kral tarafından 

atanacaktır ve kral da Lateran konsili ile kararlarını ve konsillerin Papa otoritesinden üstün 

olmadığını kabul etmiştir. Böylelikle en nihayetinde Papa konsil meselesini Kilise’ye en az 

zararla kapatmış, olası bir bölünmeyi ortadan kaldırmıştır.648 Sonraki tarihi büyük ölçüde 

ve derinden etkileyecek bir durum olarak 1515 yılında imparator, Macar krallığı ile 

Habsburg hanedanı arasında iki izdivaç gerçekleştirmiştir. Daha önce de Milano’daki 

Sforza ailesi ile bir izdivaç yoluyla bağ kurmuştu.649Konsil 1517 yılında kapanmadan 

evvel(5 Mart 1517) Papalığın topladığı vergilerde düzenleme yapmak ve seküler 

piskoposlar görevlendirme, vaazlar ve din ile ilgili eğitim konusunda dikkate değer kararlar 

almış ve duyurulmaya başlanmıştır.650  

                                                                 
644 Setton, K. (1984). a.g.e., 154. 
645 Turan Ş. (1970). a.g.e., 53. 
646 Setton, K. (1984). a.g.e., 159. 
647 Bu yıl Papa X.Leo,  Civita Lavinia sahilinde balık tutmaktayken Osmanlı korsan saldırılarına denk geldiği 
bilgisi bulunmaktadır. Bkz: Kumrular, Özlem. (2008). a.g.e., 281. 
648 Dvornik, F. (1990), a.g.e., 59-60; Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 270. 
649 Galati, F. (1992). a.g.e., 16. 
650 Dvornik, F. (1990), a.g.e., 59-60. 



145 

 

Yavuz Sultan Selim651’in 1517 yılındaki zaferi üzerine Papa Sultan’ın Sicilya, İtalyan 

yarımadası değil tüm dünyaya hâkim olma hırsında olduğunu söylemiş, Fransa kralına, 

Osmanlı meselesinin çözümü için Tanrı’nın kendisini beklediğini yazmıştır.652 1518 

Martında Papa tüm Hıristiyan güçleri-prensleri arasında mütareke olduğunu, ihlâl edenin, 

kilise ile bağlarının kesileceğini ve yasaklanacağı duyurmuştu ve Papa bu sefer 

tasavvurunu Fransa kralının onayına sunmuştu çünkü onun imzalaması durumunda diğer 

kralların da onu takip edeceğini düşünmekteydi.653 Buna sebep olarak aldığı kararlara karşı 

çıkma potansiyelini en fazla Fransa kralının taşıyor oluşunu da düşünmek mümkün 

görünmektedir. İlâveten ifade edildiği üzere Papalığın bundan maksadının Hıristiyan 

kralların İtalyan yarımadası üzerindeki isteklerini Osmanlı toprakları üzerine kaydırmaları 

isteği gibi durmakta olduğunu mütalaa etmek mümkündür. Keza Yavuz Sultan Selim’in 

hâkimiyet kurduğu alanlar yine bir Müslüman devlet olan Memlûklere ait bulunduğunu 

göz ardı etmemek gerekir. Bununla birlikte Osmanlıların gücünü yıpratacak bir rakibinin 

ortadan kalkmasının olumlu karşılanmadığını da düşünmek uygun görünmektedir. Özlem 

Kumrular Papa’nın V.Charles’a mektuplar gönderdiğini, İtalya’ya saldırı korkusu 

içerisinde bulunduğuna dair endişelerini ona iletildiğini kaydeder.654 Bu, ihtiyatla ele 

alınması gereken bir bilgidir çünkü Papalığın İtalyan yarımadasına olası bir saldırı 

ihtimalini bu zamanda Osmanlılardan çok V.Charles ve Fransa kralı taşımakta olduğu 

bilgisine yer verdik. İlâveten Charles Fraaze’den sorgulamadan aldığı bilgi ile 1518 yılında 

Sultan Selim’in Papa Leo’ya doğudaki meseleleri çözdüğünü, yakın zamanda Batı’nın 

kendisinden haberler alacağını bildiren bir mektup gönderdiğini ve hazırlıklar yapan 

Papa’nın durumunu Venediğin Osmanlı yönetimine aktarırken Sultan’ın ölmesi ile 

hazırlıklara son verildiğini bilgisini verir.655 Kıta içerisinde Papalığın nispeten güçlendiği 

bir vakitte Sultan Selim’in Batı yönündeki planını bildirmiş olması şüphe ile yaklaşılması 

gerektir. Aynı yazar, 1520 yılında Papa’nın V. Charles’a Dalmaçya ve Hırvatistan’a 

Osmanlılara karşı yardım göndermesini isteyen bir mektup gönderdiğini ve bu yönde 

birçok uyarı ve yardım isteği muhtevalı haberler ilettiği bilgisini verir.656 Fakat anlaşıldığı 

kadarıyla V.Charles Papa’nın esas maksadının farkındadır çünkü ifade ettiğimiz ve yer 

                                                                 
651 Hammer’in verdiği bilgiye göre Yavuz Sultan Selim,  Çaldıran savaşından sonra vezir Pirî Paşa’ya Venedik, 
Fransa, Papa, İspanya krallarının bayraklarının Rumeli kıyılarında dalgalanmasını önleyecek bir donanma 
hazırlaması emrini vermişti. Bkz: Hammer, J.(2008). a.g.e., 411. 
652 Setton, K. (1984). a.g.e., 172. 
653 Setton, K. (1984). a.g.e., 179-180. 
654 Kumrular, Ö. (2008). a.g.e., 124. 
655Frazee, C. (2009). a.g.e, 25,  Kumrular, Ö. (2008). a.g.e., 124. 
656 Kumrular, Ö. (2008). a.g.e., 154. 



146 

 

 

vereceğimiz gibi Papa’nın; İtalyan yarımadasına yönelmiş olan V.Charles’ın hedefini 

saptırma kaygısında olduğu daha hakiki bir durum gibi durmaktadır. Burada ifade edilmesi 

gereken husus; belgelerin muhteviyatının önemi kadar, ortaya çıktıkları siyasi durumu da 

dikkate alarak değerlendirmede bulunmaktır. Bu yolla tarihte ne olduğuna dair daha 

sıhhatli bilgiler edinilebilir.  

Papa barış ilanıyla her ne kadar tüm kıta üzerinde geçerli bir kararı tek başına vererek 

kendini eski otoritesinde hissetmişse de krallar buna izin vermeyeceklerdir. Keza İngiltere-

Fransa Papayı dışta bırakarak görüşme yapıyor ve onun uluslararası hakem rolünü kabul 

etmiyorlardı. İngiltere’de Kralın danışmanı Wolsey bunu dile getirmek konusunda 

sakınımlı davranma zarureti de duymuyordu.657 Kralların Osmanlılara karşı tasarladıkları 

bu planlar gerçekçi olmaktan uzaktı. 1518 yılında Kutsal Roma İmparatoru’nu müteakip 

İmparator’un V.Charles olacağını öngörmek zor görünmemektedir658 ve bu durumda kıta 

neredeyse Habsburg hâkimiyetine geçecektir. Dolayısıyla bu durumdan İngiliz ve Fransız 

krallarının tedirgin olmaları muhtemeldir. V.Charles İspanya Kralı olmasının yanında 

Hollanda, Napoli, Sicilya, yeni dünyanın çoğu, Avusturya, Burgonya, Aragon, Kastilya 

imparatoru idi ve yeni dünya dışından bu hâkimiyet izdivaç bağları neticesinde 

kazanılmıştı. Kutsal Roma elektörleri de seçildiği vakit ona şüphe ile bakmaktaydı.659 

Ayrıca Papalık da 1520 yılında haraç almak maksadıyla sınırlarına saldırmış bir gurup 

İspanyol askerini mağlub etmişti.660 

Bu dönemde Papalığı keskin bir eleştiriye tutan Hollandalı Desiderus Erasmus 1515 

yılında “Deliliğe Övgü” adlı eserini yayımlamış ve bir süre sonra da kıta genelinde 

yayılmıştı. Burada Papalığın delilik neticesinde ortaya çıkmış bir kurum olduğunu 

söylüyor, makamlarını zehir661 ve kılıç ile savunan, İsa’dan uzak cahiller güruhu vasfında 

olduklarını ima ediyor bilgelik taşıyor olsalar Roma zenginlik adası olmaz Papalar da 

orada bulunmaz, geçimleri için lüks içinde yaşamaktan ziyade dilenerek geçiniyor 

                                                                 
657 Setton, K. (1984). a.g.e., 186. 
658 Maksimillian 1519 yılında tahttan indiğinde Burgond üzerinde gücünü tesis etmiş, Sforza izdivacıyla 
İtalyan yarımadasına dolaylı yordan ayak atmıştı. Macaristan ve Bohemya hakimiyeti de izdivaç vesilesiyle 
Habsburglara bağlanmıştı.Oğlu V.Carl 1516 yılında Aragon ve Kastil kralı olmuştu. Bkz: Galati, F. (1992). 
a.g.e., 19. 
659 Setton, K. (1984). a.g.e.,190. 
660 Burckhardt, J. (1974). a.g.e., 195. 
661 Taç giyen bir Papanın davetine giden kardinaller saki ve şaraplarını kendileri ile götürüyorlardı ve bunu 
sebebi olası bir zehirlenme durumuydu. Bkz: Russel, Bertrand. (2016-a). Batı felsefesi tarihi. Cilt 3: modern 
felsefe. (Çev. Ahmet Fethi). İstanbul: Alfa Yayınevi, 28. 



147 

 

olacaklarından söz ediyordu. Papaların  “baba”lıklarının manevî cihetten ziyade para ve 

vergi toplama konularında ortaya çıktığını açıkça dile getirmiş, endüljans ve araf’ı 

sahtekârlık ve para kazanmak için istismar vasıtası olarak tanımlamış, insanların 

cahilliklerinin, cahil din görevlileri tarafından istismar edildiğine işaret etmiştir. Azizler, 

vaftiz ve komünyon ayinindeki hatalar, batıl inanışlar, dini söylemler ardındaki 

şarlatanlıklar Erasmus’un sakınmadan eleştirdiği konulardan yalnızca bir kaçıdır ve istihza 

ile İsa’nın babasının Tanrı dışında herhangi biri olma ihtimalini merak ettiğini yazmıştır. 

İlaveten kırmızı cübbeleri altındaki Papaların savaş telkinlerinin aksine kuzularını 

koruması gerektiğini hatırlatır. Tüm bu eleştirilerinin Papalığın hışmına sebep olacağını 

bildiği ve kendisini susturmak isteyecekleri de ifadeleri arasındadır.662 İfade ettiği gibi de 

Papalık tarafından susturulmuştur. Ancak Martin Luther için durum aynı olmamıştır. 

Papalığın; imparator tarafından da desteklendiği, Fransa’nın tehlikesini bertaraf ettiği, 

uluslararası siyasette yeniden hakiki anlamda bir hamlede bulunduğu ve Lateran Konsili ile 

kısmen düzelme vaadinde bulunduğu bu sırada Kutsal Roma İmparatorluğu’ndaki 

Saksonya Elektörlüğü’nün Wittenberg şehrinde, 1517 yılında tarih sahnesine çıkan Martin 

Luther’in bu eylemi; aslında bize bu zamanlama ve olayların vukuu göz önünde 

bulundurulduğunda gayet manidar bir teşebbüs olarak görünmektedir. Biz bu konuyu 

anlatıla geldiği gibi “Avrupa’da Reform” olarak değil farklı bir veçheden değerlendirmeye 

çalışacağız. Ancak önce kendisi hakkında genellikle verilen bilgilere yer vermek yerinde 

olacaktır. 

J.M Roberts, Martin Luther’in(1483-1546) “farkında olmadan” gerçekleştirdiği eylemin 

dönüşüme yol açtığını ifade etmiştir. Öncesinde hukuk okuma isteğinde iken 1505663 

yılında bir yıldırımın düşmesiyle duygusal bir etkiye girerek, günahkârlığından dolayı 

düşüncelere gark olmuş, cehennem korkusu ile dolmuş ve keşiş olmakta karar kılmıştır Bu 

yıldırım vakası sırasında hayatta kalışı ise ona göre Tanrı’nın O’nu korumakta olduğunun 

deliliydi. Roberts’a göre rahiplik kararı Aziz Augustin’in Hıristiyan olması olayına 

                                                                 
662 Erasmus, Desiderus. (2015). Deliliğe övgü. Çev.(Selena Erkızan). İstanbul: Kabalcı Yayıncılık. 
663 Luther hukuk eğitimi için Erfurt üniversitesine kaydolmuşken 1505 yılında yaşadığı bir fırtına etkisiyle 
kurtulursa keşiş olacağına dair Meryem’in annesi Azize Anne’a adına and verdi ve hukuk eğitimini terk 
ederek ilahiyat eğitimine başladı. Fakat günahkarlık hususu kişiliğini derinden etkilemekteydi. Daha sonra 
ilahiyat üzerine doktora aldı, 1512 yılında Wittenberg üniversitesinde ders vermek üzere  çalışmaya başladı. 
Bkz: Roberts, J. . (2010).  a.g.e., 315-317;  Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 233. Bu biyografide Üniversite’de 
ders vermeye başlaması cihetinin John Wycliffe ile benzerlik teşkil ettiğine dikkat çekmek yerinde olacaktır. 
İlaveten bu başlangıcın 1512 yani Lateran Konsili yılında başlamış olması da tesadüf olarak yorulmamalıdır 
kanaatini taşımaktayım. Keza İmparator’un da sefer masrafları için Haçlı söylemleri için maddi arayışlara 
girmesi ve Kilise ile yakınlaşması da 1501 yenilgisiyle artmış bulunduğunu ifade etmiştik. 



148 

 

 

benzemektedir. Bize göre de kendine kutsallık atfetme maksatlı gibi durmaktadır.Keza 

insanların güvenini kazanmak için dinsel anlamda özel-seçilmiş vasıfta olması kendisine 

avantaj sağlayacağı gibi inanaların sayısını da muhtemelen artıracaktı. Roma’ya 

gerçekleştirdiği bir ziyarette tanık olduğu şatafatlı yaşamdan hoşnut kalmamıştı. 1517664 

yılında bir Dominiken keşiş San Pietro katedralinin masraflarının temini için endüljans 

satmaktaydı ve bu Luther’in Latince yazdığı 95 maddelik tezini665 1517 yılı Azizler 

Yortusu gününde(1 Kasım) Wittenberg Şato Kilisesini kapısına ilan maksadıyla 

yerleştirmesine sebebiyet vermişti. İtirazlarını Kutsal Roma içerisindeki en yüksek 

Piskoposluk olan Mainz’e de gönderdi, oradan da Roma’ya iletilmişti.666 I.Maksimiliyan 

ve Papa, Luther ilk ortaya çıktığında harekete geçmemişlerdi ve bunun sebebi Kutsal 

Roma İmparatoru’nun kim olacağı meselesine ehemmiyet gösteriyor olmalarıydı.667 

Sonrasında ise Papa Luther’i 1518 yılında Roma’ya çağırmış olsa da İmparator’un kim 

olacağı hususu ile bu kararından vazgeçerek Augsburg’da kardinal Cajetan’a668  

                                                                 
664 Luther, Havari Paulus’un mektupları üzerine çalışmaları sırasında salt imanın ve lütfun kurtuluş için 
yeterli gelmesi, yalnızca ahite itimat görüşleri oluşturdu. Vaftiz ve efkaristiya dışındaki ayinleri anlamsız ve 
gerçek dışı buluyordu. Mainz başpiskoposu Albert bazı bölgelere de piskopos olmak için Fugger banker 
ailesinden borç almış bunu karşılamak için de Papanın yaşayan ve ölülerin günahlarını arındıran  Aziz Petrus 
endüljansını satışından bir kısım gelirleri ile borcunu kapatmak üzere Papadan müsade almıştı. Papa, bu 
sırada aile kiliseleri ve mezarları yaptırıp San Pietro bazilikasının inşasını sürdürüyordu ve endüljans bu 
gelirlerin bir kısmını karşılamaktaydı. Albrect dominiken keşiş Johan Tetzel’i endüljans satışı için 
görevlendirmişti ve insanlar uzak bölgelerden bunun için geliyorlardı. Luther, bunu kurumsal bir dejenereye 
uğramış yanlış inanç olarak görüyordu. Luther,  Albrecht’e 95 maddelik bir reddiye gönderdi, yaygın olarak 
bilindiği gibi  Kilise’ye asmadı çünkü yazı Latince olup uzmanların anlayacağı usluptaydı. Bir süre sonra 
Alman diline çevrilip basılıp yayıldı. Bkz: Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 234-235. Brandenburg seçici elektörü 
olan ve aynı zamanda Magdeburg ve  Mainz Başpiskoposu Albrect; Hohenzollern hanedanına mensuptu ve 
Papa edindiği meblağın yarısının O’na ait olacağını kabul etmişti. Bkz: Ruelland, J. (2004). a.g.e., 77. Bu 
hanedanın menfaatine dayanan olayın Saksonya ve diğer destekçi elektörleri rahatsız etmiş bulunduğu 
kanaatindeyiz. 
665 Magdeburg ve Mainz kiliseleri Başpiskoposuna yazdığı mektup ile gönderdiği bu tezler birbirleriyle ihtilaf 
halinde olan maddelere sahip bulunmaktadır. Başpiskoposa yazdığı mektubun sonunda endüljans 
meselesinin ne kadar ihtilaflı bir konu olduğunu öğrenebilmek için tezlerine bakmasını salık vererek 
Başpiskoposun bilgisini hafifser bir not düşmüş olması dikkate değerdir. Bkz: Martin Luther. (2018). Doksan 
Beş Tez. (Çev. Cengiz Çevik).  İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 5.  
666 Burbank, J. (2011). a.g.e., 315-317. 
667 Lindberg, C. (2014). a.g.e., 77. 
668Luther Roma’ya çağrılınca reddetti, 1519 yılında Leipzig’de kilisenin görevlendirdiği Johann Eck ile 
tartışma yapıp görüşlerini reddetmeyi reddetti ve matbaanın gücü ile  görüşleri yayılmaya başladı. Luther 
konsiller ve Papaların yanlış yapabileceklerini, Papalık ve din adamları kilise reformu gerçekleştirmezse 
seküler önderlerin bu hakka haiz bulunduklarını(Kanaatimizce Lateran Konsilinin bunun için toplanmış 
olduğunu, kararları uygulamaya dahi koyup koymadığını görmezden gelmekte gibidir. Üstelik Papaların 
dışında konsillerin yanılacağını ifade etmiş olması da dikkat edilmesi gereken bir ifadedir. Çünkü daha önce 
verilen bilgilerde olduğu gibi Papalık erki konsiller ile kısıtlanmıştı ve Luther konsillerde yer alan birçok 
üyenin de yanılacağını ifade ederken kendisinin yanılmaz olduğunu ifade eder gibidir.) inananların ruhbanlar 
ile aynı seviyede olduğunu, evlenmenin doğallığını savundu.  Wittenberg’deki Latince ve Yunanca uzmanı 
Phılıpp Melanchton (1497-1560) da ona katıldı.Bkz: Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 235; Fulbrook, Mary. 
(2011). Almanya’nın kısa tarihi.(Çev. Sabri Gürses). İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi Yayınlarıi 49. 



149 

 

görünmesini istemiş, Luther bunu reddetmiştir. Buna rağmen Papa elektör Friedrich’e,  

gayet yumuşak davranmıştı zira büyük bir toprak parçasına hükmedecek olan Charles’ın 

İmparator olmasını istemiyor Saksonya elektörünü İmparator olarak görmek istiyor ve 

onun sahip bulunduğu güçle diğer elektörleri de etkileyebileceğini düşünüyordu. Ama o 

bunu reddetti.669 Elektör Friedrich 1502 yılında Wittenberg Üniversitesini kurmuştu ve 

1520 yılında Luther aforoz edildiğinde korumasına aldı. 1520 Worms Diyeti’nde hesaba 

çekilmesi sonrasında da kaçırttı ve pek çok prenslik Luther ve görüşlerini hemen 

benimsedi, imparatorluktan kopuşun bahanesi olarak kullandılar.670 Aslında Luther’in İlk 

itirazları teolojik değildi fakat kendisine karşı baskıcı tutumlar ile radikalleşti,1520 yılında 

ahalinin önünde Papalığın aforoz fermanını yaktı.  

Luther günah çıkarma, günahların bağışlanması, din adamlarının evlenmemesi gibi 

inançları reddediyordu. Öğretisi vergilerden ve din adamlarının yaptırdığı saraylardan 

yakınan halk tarafından, kilise zenginliğine göz diken prenslerden destek gördü. Alman 

prensleri İmparatorun “mutlak otoritesi”ne671 karşı kullandılar.672 Wittenberg 

Üniversitesinde ilahiyat profesörü olan Martin Luther(1483-1546) 1521 yılında soylular, 

şehir yöneticileri ve kilise temsilcilerinin ve yeni İmparator V.Charles’ın da bulunduğu 

                                                                                                                                                                                                  
Luther’in Jean Hus’unkine benzer bir akıbetten korkup  Roma’ya gitmemiş olduğunu düşünebiliriz fakat 
İlahiyat Profesörü  olan Luther’in kendi tepkisine Kilise’nin ne tür bir tepki vereceğini tasavvur etmemiş 
olacağını akla uygun, inandırıcı bulmadığımızı ifade etmeliyiz. 
669 Kanaatimizce Sakasonya elektörü İmparatorluğu kabul etse dahi önemli genişlikteki topraklar Habsburg 
hanedanına ait bulunmaktaydı. Bunun yanında Fransa’da uzun süredir kralların kendi krallıklarının 
hükümdarı olarak gördüklerine yer vermiştik ki bu tarihlerde Rusya’da hakim olan hanedanlık da güçlenip 
sınırlarını genişletmiş idi. Elektör ve diğer destekçi elektörlerin bunlardan etkilenmiş olduğunu 
düşünmekteyiz. Ayrıca İmparatoru en fazla rahatsız edecek olan Fransa kralı ile de Papa yer verdiğimiz gibi 
1516 Bologna anlaşmasıyla gerginlik ortadan kalkmıştı ki Luther’in ortaya çıkış vakti de bu bakımdan 
manidardır. Fransa kralının terkettiği politikaları Saksonya elektörü devralmış gibi gözükmektedir. 
Rusya’daki genişleme için Akdes Nimet Kurat’ın “Rusya Tarihi”  adlı eseri yararlı bilgiler vermektedir. 
670 Lee, S. (2002). a.g.e.,23/ 28-31; Lindberg, C. (2014). a.g.e., 77-82. 
671 Bu yeterince doğru olmasa gerektir. Zira 1500’lere gelindiğinde Kutsal Roma imparatorluğunun siyasal 
haritası karışıktı. Aralarında özgür imparatorluk şehirleri ve bağımsız imparatorluk şövalyelerine ait şatoların 
serpiştirildiği, hanedana veya kiliseye ait topraklardan oluşan bir yamalı bohçaydı adeta. Yedi elektör 
prensliğin yanı sıra yaklaşık 25 seküler ve doksan tanesi dinsel olan prenslik, yüzden fazla kontluk ve çok 
daha büyük sayıda düşük seviyeli lordluk ve ayrıca kentler de vardı. Ancak imparator sadece imparatorluk 
içindeki toprakların yönetimiyle ilgilenmiyor, gücünü büyük ölçüde kendi hanedan mülklerinden alıyordu. 
Habsburg arazileri, evlilik yoluyla alçak ülkelerden (Hollanda, Belçika) Aragon, Kastilya, Napoli, Sicilya ve 
V.Karl(1519-1556) ‘ın mirasçısı olarak Burgonya’daki paylarına dek uzanıyordu. XV.yy sonlarında etkinlikleri 
ve ufukları sadece imparatorlukla sınırlı değildi, Avrupa ölçeğindeydi; bu da imparatorluk iktidarının sadece 
gücünü kanıtlamaz, aynı zamanda potansiyel zayıflığını da gösterir. 1519’da Elektör prenslerin ve 
imparatorluk zümrelerinin imparatorla birlikte iktidarı paylaştıklarını onaylayan bir seçim kapitülasyonu 
oluşturuldu ama Almanya’da bir merkezi hükümet geliştirme çabaları başarılı olamadı. Güç sahipleri bu 
durumun imparatorluk mahkemesinin bir parçası olmasına yönelik imparatorluk girişimlerine direnirken 
imparator da onların bu yapıyp federal hükümetin bir organı haline getirme girişimlerine karşı çıkmaktaydı. 
Bkz: Fulbrook, M. (2011). a.g.e., 40-41/46. 
672 Roberts, J. . (2010).  a.g.e., 315-317. 



150 

 

 

Worms Diyetinde düşüncelerini yadsımayı kabul etmediği zaman bu konuda lider değildi 

daha bir yüzyıl önce Bohemya’da Roma’dan bağımsız bir kilise açılmıştı. Luther 

döneminde de yenilenme isteyen düşünürler sözlerini dile getirmişlerdi ama Luther onları 

iblislik ve şarlatanlık gibi küçümseyici ve hor görücü bir dille anıyordu.673 Diyetten 

dönerken, Saksonya elektörü Friedrich’in tertibi neticesinde kaçırılarak Wartburg 

Şatosunda güvenliği sağlandı. Burada Yeni Ahit’i gündelik Almancaya çevirdi. Luther ve 

onun ilk izleyicilerini Hıristiyanlıkta geri çevrilemez bir bölünmeye yol açmak gibi bir 

niyetleri yoktu; sadece öğreti ve uygulama konusunda sapkınca yozlaşma saydıkları şeyden 

Kilise’yi arındırmak istiyorlardı.674 1520 yılında Luther üç kitapçık yazmıştı: Alman 

Ulusunun Hıristiyan Soylulara Seslenişi, Kilisenin Babil Tutsaklığı, Hıristiyan Özgürlüğü. 

Papa X.Leo Luther’i “exsurge domine” adlı papalık fermanıyla aforoz etmeye kalkıştı, 

1521 yılında Luther bu fermanı yaktı. 1521 yılında ikinci bir ferman olan “decet 

romanorum” ise Luther’i kesin olarak aforoz ediyordu. Luther başarılı oldu çünkü ilk 

olarak halkın papalığa nefreti XV.yüzyılın sonlarında doruk noktasına ulaşmıştı ve diğer 

etken ise matbaanın keşfi idi.675 Bu keşif sayesinde Rönesans’ın güçlü eleştiri silahı ile 

kiliseyi vuruyordu. Üçüncü ve son olarak da kilise kurumunun evrensel düzeydeki siyasal 

otoritesinin gittikçe güçlenen milliyetçilik akımları ve ulusal devletlerin karşısında 

direnemeyeceği gün yaklaşmıştı. Papalık dünyevileşmiş, İtalya savaşlarına katılmıştı.676 

Diğer bir gelişme olarak da yıllık, ilk çocuk için ve gelirin 10 da biri ile endülajansların 

fiyatları artmıştı. Luther’in görüşleri, kiliseyi bölmeye yönelik çabayı değil onu 

istismardan arındırmaya yönelik bir çabayı içerir.677 XVI.yüzyılda San Pietro Katedrali’nin 

yapımı için toplanan verginin önemli oranda artmış bulunması reformun kıvılcımı olduğu 

ifade edilmektedir.678  

Bu satırlar genel Martin Luther anlatımıdır ki çelişkileri görmek kolaydır. Bunlardan ilki 

keşiş olmaya karar vermiş iken Üniversite’de ders vermesidir ki bu açıdan John Wycliffe’e 

benzemekte olup örnek alınmış gibidir. Diğer dikkat çekmek istediğimiz mesele ise 

                                                                 
673 Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 227-228. 
674 Fulbrook, M. (2011). a.g.e., 56/ 85-87. 
675 Değiştirilebilir matbaa harfleriyle gerçekleştirilen baskı tekniğinin keşfi entelektüel hayatın doğasını 
değiştirdi. Martin Luther tarafından başlatılan reformasyon hareketi Ortaçağ Hıristiyanlığının birliğini dinsel 
ve kültürek açıdan sarstı. Bu sonuncusu bölgesel temelde yaşanan bir mezhepçilik içerisinde gerçekleşti ve 
ona eşlik eden bölgesel devlet inşası süreçlerinden hem beslendi hem de bu süreçleri besledi. Bkz: Fulbrook, 
M. (2011). a.g.e., 45. 
676 Lee, S. (2002). a.g.e., 21-22. 
677 Lee, S. (2002). a.g.e., 48.        
678 Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 159. 



151 

 

başlangıçta amacının kiliseyi bölmek olmadığı, düzeltmeler istediği hatta farkında olmadan 

bir girişimde bulunduğu ifadesidir ki Luther’in bizim de yer verdiğimiz kendinden önce 

Kilise’ye yöneltilmiş eleştiri, Kiliseden ayrılmalar vb. heretiklik adı verilen hareketlere 

Kilise’nin verdiği tepkiyi bilmiyor bulunduğunu düşünemiyoruz. Ayrıca Jean Hus’un 

akıbeti dolayısıyla Roma’ya gitmemesi anlaşılabilirdir ancak kardinal Cajetan’a da gitmeyi 

reddederek en başından radikal bir tutuma sahip olduğu açıktır. Kilisenin dünyevîleşerek 

siyasi vakalara ve İtalya savaşlarına katılmış bulunmasının da bu hareketin sebepleri olarak 

göstermek de doğru olmasa gerektir çünkü Papalık bilhassa Batı Roma İmparatorluğu’nun 

yıkılmasından beri siyasi ciheti daima bulundurmuş ve korumaya çalışmış olduğuna da yer 

verdik. İtalyan yarımadasında sınırları bulunan bir devlet olan Papalığın yarımada üzerinde 

Kutsal Roma İmparatorluğu, Fransa, İngiltere’den daha fazla söz, savunma hakkı olduğunu 

ifade etmek de hatalı olmasa gerektir. Artan endüljans fiyatları konusunda ise mevcut 

bilgiler bu dönemde gelirlerin de önemli artış kaydetmiş olduğu yönündedir. İlâveten 

Luther tam olarak 1517679 yılında endüljanslara yüksek sesle karşı çıkmış olması da 

şaşırtıcıdır zira bu yıl kendisi 34 yaşındadır ve muhtemelen endüljans satışına ilk kez tanık 

olmamıştır. Satışta olan endüljansın Saksonya elektörüne rakip bir hanedana verilmiş bir 

hak olduğu ve diğer endüljanslardan kıymetli bundan dolayı da rağbet bulduğu da 

bilinmektedir. Fakat özellikle bu yıl Lateran konsili son bulmuştu ve konsil öncesinde ve 

bilhassa sonrasında Papalığın otoritesini artırdığına yer verildi. Ancak daha önemlisinin 

İmparatorun Papalığa yaklaşması ve tam destek vermiş olması durumudur. Bundan 

sonrasında ise Osmanlılara karşı bir kutsal sefer düzenleneceği ifadesidir. Yani 

imparatorluk içindeki dük-prensler yakın zamanda kutsal sefer vergisine tabi 

tutulabileceklerdi fakat bu vergiler Habsburg hanedanının İtalyan yarımadasındaki çıkarları 

için yapılacak mücadelede kullanılacaktı. İlaveten artan milliyetçi akımlar ve ulusal 

devletler ifadesi oldukça anakroniktir zira milliyetçilikten ziyade hanedan çıkarlarının 

gözetiliyor olduğunun en önemli delili İtalyan yarımadası üzerinde kurulmaya çalışılan 

hâkimiyetin hanedanlıkların tarihsel yahut izdivacî bağı üzerinden sağlanmaya çalışılması 

olup yarımada üzerinde yaşayanların milliyetlerinin önemsenmemiş olması olsa gerektir. 

Burada tarihî bilgilere yer vererek ifade etmeye çalıştığımız düşünceyi daha sarih 

gösterebilmemiz mümkün olacaktır.  

                                                                 
679 İlk kez 1514 yılında endüljansların kötüye kullanımını kınadığı ifade edilir: Lindberg, C. (2014). a.g.e., 74. 



152 

 

 

Tarihî kayıtlara göre Saksonya’da 1460 ile 1530 arasında yaşanan maden patlamaları 

dükalıkta refaha ve bunun etkisiyle güce yol açmıştı680 1487 yılında ise (Luther’i 

destekleyecek olan) Saksonya, Brandenburg, Mainz elektörleri Papa’ya, İmparatorluğun 

Kilisenin topladığı ondalık vergiden muaf olması isteklerini iletmişler fakat kabul 

edilmediği gibi 1489 yılında Papa tüm kral ve prenslerden sefer çağrısında bulunurken, 

“baba”larının nasihat ve davalarına destek olmalarını istemişti.681 Bunun yanında 

Fransa’nın İtalyan yarımadasına girmesi itibariyle Kutsal Roma-Germen 

İmparatoru(Habsburg hanedanından ve diğer hanedanlıklar bunu istemiyor) da bu kıtaya 

yönelmiş ve fakat mağlub olmuştur. Ancak İmparator kıtadaki isteklerinden 

vazgeçmeyerek bulunduğu faaliyetler ile Papalığın yükümlü kıldığı vergileri İmparator’un 

da ihtiyaçları için kullanmakta olduğu bilgisine yukarıda yer verilmişti.682 1507 yılında 

İmparator,  elektörleri683 Constance diyetinde görüşmeye çağırmış ancak elektörler 

kendisine askerî ve maddî destek sağlamayacaklarını ortaya koymuşlardı.684 1500’lü 

yıllardan beri prensler, imparatorluğun dışındaki savaşlara destek vermeyeceklerini 

diyetlerde dile getiriyorlardı. Habsburgların zenginliği için girişilen büyük maceralara 

karşıydılar.685  

Bu veriler bize Saksonya elektörünün, Papanın İmparator adayı olmasını reddedişini 

açıklar ki bilhassa Habsburgların izdivaç bağları sebebiyle İmparator olsa dahi elektörün 

hükmü çok az geçerli olması muhtemel görünmektedir. 

1512 yılında ise imparatorluğun ekonomik noksanlığı hayli artmış vaziyetteydi.686 İşte tam 

bu dönemde de imparatorun Papalığa desteğinin arttığını da görmüştük. Papa ve İmparator 

Kutsal sefer için vergi toplamaktaydılar ve bunun imparator yani Habsburgların İtalyan 

yarımadasındaki istekleri için olduğu bilinen bir durum halini almıştı. V.Lateran konsili ise 

imparator ve Papanın zaferi gibi durmaktaydı. Diğer yandan daha önce ifade ettiğimiz gibi 

1504 yılında Kastilya kraliçesinin kızı Juanna ile oğlu Phılıppe’in ile izdivacı sonrası varis 

                                                                 
680 Lindberg, C. (2014). a.g.e.,72-80. 
681 Setton, K. (1997). a.g.e., 404-405. 
682 Diğer bir gelişme ise İsviçre birliğiyle yapılan ve imparatarluk savaşına son veren 1499 Basel barışıyla 
isviçre imparatorluk vergilerini ödemekten muaf tutulmasıydı. Bkz: Fulbrook, M. (2011). a.g.e., 57. 
683 1356 yılında” Altın Ferman” ile 7 elektörlük bölgesi oluştu ve İmparatorluk haklarının tümünü 
bölgelerinde uygulama haklarına sahip oldular. Bkz: Roberts, J. . (2010).  a.g.e., 252-253. Yedi elektör 
prenslik: Mainz, Köln, Trier, Bohemya, Saksonya, Pfalz, Brandenburg. Bkz: Fulbrook, M. (2011). a.g.e., 57. 
684 Setton, K. (1984). a.g.e., 44. 
685 Galati, F. (1992). a.g.e., 18. 
686 Setton, K. (1984). a.g.e., 98. 



153 

 

olan Charles(V.)687 1516 yılında Kastilya kralı olmuş,1517 yılından beri de İmparator 

oğlunun İmparator olması için çalışmalara başlamıştı.688 İmparatorluk kıta içerisinde 

önemli bir bölgeye evlilikler neticesinde hâkim olmuştu ve fakat bu evlilikler ve 

genişlemeler, savaşların getirileri Habsburg hanedanına kazanç sağlamaktaydı. İlaveten 

Habsburglar İspanya dolayısıyla yeni dünyadan önemli kazanç edinmişlerdi ancak diğer 

hanedanların bu yönde bir kazancı bulunmamaktaydı. 

 Luther’in başarısına atfedilen diğer bir durum ise matbaanın gücü ile İncil’i Alman diline 

çevirmesidir. Norman Housley’in verdiği bilgiye göre matbaayı en etkin kullananlardan 

biri Kilise kurumuydu. Zira matbaa ile endüljans ve makbuzlar daha kolay çoğaltılır 

olunmuştu ve kilise vaizleri de vaazlarını basıp dağıtma olanağını maharetle ve etkin 

biçimde kullanmaktaydılar.689 1501 yılında Papa piskoposlara matbaanın ne denli önemli 

bir araç olduğuna dair söylevde bulunmuştu. Öte yandan İlk Almanca İncil 1466 yılında 

basılmış, müteakip 7 yıl sonrasında ise Fransızca ve İtalyanca basılmıştı ve elli yıl sonra 

kutsal metinler yaygın halde bulunmaktaydı, manastırlarda da matbaa aletleri doğal bir 

parça olarak görülür hale gelmişti.690  1525 yılında katledilen Thomas Münzer de bir 

matbaa aletine sahipti ve düşüncelerini basıp yayıyordu. Münzer, kilisenin yanlışlarına, 

hatalarına dikkat çeken bir reformcuydu. Literatürde “köylü isyanları” olarak adlandırılan, 

20. yüzyılda komünizmle bağlantılandırılan Münzer’in başlattığı ve güç kattığı hareket 

esasında komünizmi savunmamaktaydı fakat öyle lanse edildi.691 Luther Saksonya 

elektörünün himayesinde olup başkalarıyla da ilişkideydi692 ve Thomas Münzer bu 

olanaktan uzaktı ve nihayetinde de katledildi. Jean Hus’un 1415 yılında yakılması gibi bize 

göre eğer Luther elektörlerin korumasından mahrum olsa akıbetinin Thomas Münzer, Jean 

Hus gibi olması işten bile değildi. Peki, neden reformculardan biri olan Thomas Münzer 

katledilirken, Luther özenle korunup, Kilise’den saklanmasına olanak sağlandı? 

Luther Alman soyluları tarafından desteklenmekteydi ve Kilise ve desteği dolayısıyla 

imparatora karşıydı. 1470 yılında bazı bölgelerde gümüş madenleri bulunmuş, yerel 

                                                                 
687 V.Charles İspanya kralı olmasının yanında Hollanda, Napoli, Sicilya, Yeni dünyanın çoğu, Avusturya, 
Burgonya, Aragon, Kastilya imparatoru idi ve bu evlilik bağlarının neticesiydi. Kutsal Roma elektörleri de 
seçildiği vakit ona şüphe ile bakmaktaydı.Bkz: Setton, K. (1984). a.g.e., 190. 
688 İnalcık, H.(2012). Rönesans Avrupası, İstanbul: İş Bankası Kültür Yayınları, 154. 
689 Housley, N. (2016). a.g.e., 291. 
690 Roberts, J.M . (2010).  a.g.e., 274-275. 
691 Lindberg, C. (2014). a.g.e.,140-149. 
692 Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 239. 



154 

 

 

prenslerden bazılarının zenginlikleri artmıştı.693 Thomas Münzer; Kilise mensubu din 

adamlarının yanında Kilise’ye mensup olmayan yerel kral, beylerin insanları sömürüsüne 

de karşı çıkarak insanları toplumsal reforma da çağırmıştır. Mesela Luther sıradan 

insanların ağır şartlar altında harab oluyor olmaları normal dışı bir vaziyet olmadığını ifade 

etmişti ki insanların çoğunluğunun şikâyet ettiği bu zamanlarda bu düşünceyi savunmuş, 

yerel güçlerin insanlara angarya yüklemelerine destek vermiştir.694 Buna karşın ahali 

arasında görüşleri destek bulan Münzer ve taraftarları prenslerin sert tutumlarının Tanrı’nın 

gözünde düşmelerine sebep olduklarını ve bundan dolayı Tanrı lütfu ile dük olmanın 

ifadesinin anlamını yitirdiğini düşünüyorlardı. İnsanların hayatlarını kölelik olarak 

yaşamalarına sebep olan işler ve görevler, angaryalar yüklüyorlar hatta dinlenmelerine dahi 

izin vermedikleri oluyordu. Burada Luther’in Münzer’e bir tepki sözüne dikkat çekmek 

yerinde olur: (1523) “ Muzafferiyetimiz ile getirisi olan kazançlarımızı bize karşı 

kullanıyor...!”695  Burada kazançlardan kastının Papalığın Luther’in öğretisini kabul etmesi 

olmasa gerek, nitekim böyle bir şey olmamıştır. 

Münzer yöneticilerin haksızlıkların karşı çıkarken kutsal metinlerden faydalanıyor, adalet 

istiyor ve insanların dilekleri ile ihtiyaçlarını seslendiriyordu.696 O’na göre Luther soylu 

tiranları destekleyen bir inanç ortaya koymuştu ve amelsiz kolay imanın peygamberliğini 

yapıyordu.697 Münzer’e göre  “Prenslere verilmiş kılıcın gücü toplumdan 

kaynaklanabilirdi, krallar ise efendi değil, uşaktı” “Susamışların ızdıraplarını görmezden 

geliyorlardı”698  Köylülerin güçleri, angaryaları karşılamaya yetmemekteydi.699 Dinî ve din 

dışı hükümetlerin adaletini istiyorlardı.700 Merhamet, köy alanlarının kullanım bedellerinin 

azaltılması, yasak olan doğadan hayvan, dereden balık avlanma yasağının kaldırılmasını 

istiyorlar, orman ve otlaklardan faydalanmaya ihtiyaç duyuyorlardı.701 1524 yılına 

gelindiğinde pek çok yerleşim yerinde ayaklanmalar çıkmıştı ve Luther otoritelere 

müsamahalı olmalarını isteyen bir metin yayımlamış, devamında insanlara seslenerek 

prensler ne kadar zalim olurlarsa olsunlar ayaklanmaya hakları olmadığını, susup 

                                                                 
693 Pianzola, Maurice. (2005). Thomas Münzer ve köylüler savaşı. (Çev.Jale Reyhan İdemen). İstanbul: 
Evrensel Basım Yayın, 49-62. 
694 Pianzola, M. (2005). a.g.e., 68. 
695 Pianzola, M. (2005). a.g.e., 82-84. 
696 Pianzola, M. (2005). a.g.e., 99-102. 
697 Lindberg, C. (2014). a.g.e., 150. 
698 Pianzola, M. (2005). a.g.e., 106-109. 
699 Pianzola, M. (2005). a.g.e., 122. 
700 Pianzola, M. (2005). a.g.e., 127. 
701 Pianzola, M. (2005). a.g.e., 135-140. 



155 

 

sabretmelerini, isyan etmelerinin adil olmadığını, otoriteleri Tanrı’nın görevlendirdiğini, 

susarak Tanrı’ya sığınmalarını ve bir Musa göndermesini beklemelerini salık veriyor, sahte 

Mesihlere-Münzer-itibar etmemeleri konusunda uyarıda bulunuyordu.702 Buna mukabil 

aynı Luther, prenslerin kiliselere hâkim olması gerektiğini savunuyordu. Alman 

soylularına papalık ve dinî oluşumlarda reform gerçekleştirmelerini isteyen bir risale yazdı, 

insanlara Tanrı tarafından görevlendirilmiş prenslere koşulsuz itaat etmelerini salık 

verdi.703 Peki, ilk aklımıza gelen, İmparatora da itaat gerekli değil miydi sorusunu da 

formüle etmişti ve buna göre; insanların kesinlikle prenslere karşı çıkması söz konusu 

değildi. Prensler ise deccal ile ittifak halinde iseler İmparator ve Papa’ya karşı 

çıkabilirlerdi.704 Köylü isyanları adı verilen olaylar sırasında insanların isteklerini kabul 

etmelerini bekledikleri soylular ve beyler silahlanmışlardı, köylüler de karşılık olarak isyan 

etmiş bazı şato, kiliseleri yakmışlardı. Buna rağmen otoriteler uzlaşmaya yanaşmamışlardı, 

Luther de “kuduz köpeklerin katledilmeleri gerektiği gibi katledilmeyi hak ettiklerini” 

söylemişti. 1525 yılında kanlı bir biçimde bastırıldılar ve yakalanan Thomas Münzer 

işkence ile öldürüldü.705 Luther’in ifade ettiği bir “Musa” ise hiç gelmedi. 

İfade etmek istediğimizi özetlemek gerekirse kıtanın neredeyse tamamına yayılacak kadar 

genişlemiş olan Habsburglar, Osmanlılara karşı kutsal savaş söylemi ile diğer hanedanlara 

yararı hayli az olan İtalyan yarımadasındaki savaşlara katılıp Papalığın koyduğu 

vergilerden faydalanmaktaydılar. İngiltere’de, Fransa’da, İsveç’te ve bu dönemde önemli 

gelişim kaydeden Rusya’da hanedanlar genişler, ticaret ile zenginleşir, güçlenirken, 

zenginliği artan bu elektör hanedanlar Habsburg çıkarlarına kutsal söylem adı altında 

hizmet ettirilmek isteniyordu. Kıta içindeki bu hanedanların siyasi ve ticari zenginliklerinin 

bu hanedanları da etkilemiş olduğunu düşünmek hata olmasa gerektir. Tarihi kayıtlara göre 

de bu hareketlerden sonra Güney ve Orta Almanya kısmında ticaret önemsenecek düzeyde 

artış göstermişti706 ki bilhassa Habsburglara düşman olan Venedikliler ile ve Venedikliler 

vasıtasıyla olmuştu. 

                                                                 
702 Pianzola, M. (2005). a.g.e., 141-153. 
703 Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 239. 
704 Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 254. 
705 Pianzola, M. (2005). a.g.e., 168- 189. 
706 Braudel, F. (1989). a.g.e., 131-136. 



156 

 

 

Lutheran prensler Kilise kadar Charles’ın da otoritesinden hoşnutsuzdular.707 Yukarıdaki 

müverrihlerin ifade ettikleri gibi elektörlerin Luther’i kullandıklarını değil, ortaya çıkarıp, 

otonomi kazanmayı amaçladıklarına araştırmamız esnasında kani olduk. Dinde reform 

insanların yararına olan bir gelişme olurdu şüphesiz ancak köylü ayaklanmaları sırasında 

Luther’in tutumu ilahiyat profesörü olarak en azından “Sezar ile Tanrı hakkı arasında 

ayrım” yaparak bir söylem geliştirmiş olmaması gerçekten şaşırtıcıdır. Söylemleri bu 

sayfaya kadar yeri geldiğinde ele aldığımız heretiklik ilan edilen söylemlerden farklı 

değildir, Papalığa saldırarak İmparatora da saldırmıştır ki buna konumuz bağlamında yeri 

geldikçe yer vereceğiz. Köylü isyanları büyümeden evvel kaleme aldığı Hıristiyan’ın 

özgürlüğü adlı eserinde Kilise’nin tamamıyla insanlar üzerindeki elini eteğini çekmesi 

anlamına gelen bir öğretiyi ifade eder gibidir.708
 Ek olarak Lutheranlar doğrudan 

                                                                 
707 Setton, K. (1984). a.g.e., 416. 
708 Bkz: 1520’de yazılmış; Martin Luther. (2015).Hıristiyan’ın Özgürlüğü. (Çev. Alper Özharar). 
İstanbul:İstanbul Luteryen Kilisesi Gerçeğe Doğru Kitapları  
HIRİSTİYAN’IN ÖZGÜRLÜĞÜ:  Hıristiyan herşeyin efendisidir, kimsenin buyruğu altında değildir.Hıristiyan her 
konuda bir hizmetkardır,herkesin ihtiyaçlarıyla ilgilenir. Tanrı’nın sözü bir işi gerçekleştirme vasıtasıyla kabul 
edilmiş anlamına gelmez ve bu yolla yüceltilmez.Yalnız İman ile benimsenmelidir.Kurtuluş bir fiilde değil 
imanı hissetmektedir. (Kilisenin ayinleri, bu ayinleri gerçekleştirenlerin otoritelerini hedef almakta olduğu 
açıktır) Hıristiyanın amacı dışsal bir iyi fiileden yarar beklemek olmamalı yalnızca imanına sarılmalıdır. 
Kutsal kitap bir hayli dinî tören ve yasa buyuruyor görünür ancak yalnız iman ile kişinin kurtuluşu 
mümkündür.Kutsal yasanın buyurduğu eylemleri gerçekleştirmeden salt iman ile özgür olur,aklanır ve 
kurtuluşa erebiliriz.Hıristiyan duyduğu iman dolayısıyla sahip olması gereken tüm vasıflara sahip 
bulunduğundan kendisine buyrulan diğer görevleri yapmakla mükellef değildir. 
Kutsal Kitap yasaların doğrular için olmadığını ifade etmiştir ve Kutsal Yasa’ya ihtiyacımız yoktur, Hıristiyanın 
özgürlüğü buradan kaynaklanmaktadır; O’nun imanı vardır ve bu O’na yeterlidir.Kutsal Yasa ve fiiller iman 
sebebiyle geçersiz kalır. İnsanın ruhunu Mesih ile birleştiren de İman’dır.İman ile Mesihle tek vücut olunur ve 
evlilikler bunu temsil etmektedir.(bekareti eleştiriyor ve evlenmeyenlerin tanrıdan uzak olduğunu söylemeye 
çalışıyor gibidir ancak bu yönde bir açık mesaj söz konusu değildir)  Tanrı’nın varlığına gösterilen Hak, 
eylemler ile değil İman iledir.Tanrı’yı yücelten budur.Tanrı buyrukları yapılan eylemler ile yerine getirilmez ve 
bu anlayış oldukça tehlikeli, ışıktan uzaktır.Buyrukların yapılması sonrası eylemler yapılabilir.Korintliler 3:21-
23’de herşeyin Hıristiyanlara ait olduğu ifade edilir. Ancak bu Hıristiyanların her konuda yönetici oldukları ve 
üzerlerinde otoriteleri bulunduğu manasını taşımaz. Bulunmayan bu mana Kilise hiyerarşisini delilik 
derecesinde hakimiyetine almış vaziyettedir fakat bu hakimiyet prens, kral ve diğer insanlara aittir.(Bununla 
birlikte imparatora karşı çıkıyor olmasını gözönünde bulundurmak elzem görünmektedir) Hıristiyanlar ebedi 
kahinlerdir diyerek Kilise görevlilerinin dini otoriteleri ile tüm insanların otoritelerini eşitlemiştir.Yani Kilise 
görevlilerinin uhrevi görevleri her Hıristiyanın, her Hıristiyanın uhrevi görevi Kilise görevlilerininki kadardır. 
Kahin, Vaiz, Kilise adamı gibi terimler yanlıştır çünkü Kilise’de görevli bir azınlığı işaret etmektedir.Kendini 
Papa,piskopos ve benzeri adlandırmalarla tanımlayanları kutsal kitap hizmetkar olarak 
konumlandırmaktadır. Herkesin halka öğretmenlik yapması söz konusu değildir ama günümüzdeki 
hizmetkarlar kiliselerde güç gösterisinde bulunmakta, zorba bir tutumla halkı yönetmektedirler.(zorba 
elektörlere karşı çıkmaması ilginç görünmektedir) Bahtsızlığımızı istismar ederek menfaatleri yolunda 
kullanan aşağılıkların kölesi durumuna geldik. Matta 17-24’de anlatılan önemli bir örnek olarak “yöneticler 
öğrencilerden vergi istedikleri vakit İsa Petrus’a kralın oğullarının da vergilendirilip vergilendirilmediği 
sormakta, O da muaf bulundukları cevabını vermektedir. Mesih ona göle gidip bir balık avlamasını ve 
içerisinden çıkan 4 dirhemlik akçeyi ikisinin vergisi olarak ödemesini söyler.” Bu öykü bize vurgulamaktadır ki 
Mesih kendini ve kendine ait olanları kralın oğlu olarak tanımlar ve buna rağmen boyun eğerek vergiyi 
ödeme yoluna gider. Bu yapılan iş ile aklanılmaz ,eylemler aklanmayı müteakip gelir.iyi fiiller kurtuluş değil 
örnek olmak içindir.Pavlus’un Romalılar 13:1-7 ve Titus 3:1 deki nasihatleri bu konudadır.Hıristiyanlar 



157 

 

İmparatora isyan etmeleri halinde Papalığa vergi vermeyi sürdürecekler, Papalık da bir 

kısmını önceden olduğu gibi Macaristan ve Venediğe gönderecekti.  Avrupa tarih 

yazımında bunun sıklıkla ifade edilmesini beklemek zordur keza bu yolla başlayan bir 

isyan, büyük ve kanlı bir din savaşları sürecine girecektir ve sonrasında birçok krallık 

Lutheran-Protestan olmuşlardır. Bunun yanında Luther üzerine geniş kapsamlı bir 

araştırmayı hedeflemediğimizden dolayı bu yönde olması muhtemel litearatürün tamamını 

kullanmadığımızı, mevcut kaynaklar üzerinden bu neticeye ulaştığımızı ifade etmek 

yerinde olacaktır. İlaveten bu bulgular siyasi görünümü arz etmekte olup Luther’in 

öğretilerinin dinsel açıdan vaziyetinin değerlendirmesini dinler tarihi uzmanları daha 

yerinde değerlendirecektir ki bu ciheti ele almayı bundan dolayı uygun bulmadık. Bu arada 

aşağıda Osmanlı tahtına 1520 yılında geçmiş olan Sultan Süleyman ve Papalık 

bağlamındaki gelişmeleri ele almaya çalışacağız. 

Sultan Süleyman’ın (1520-1566) 1521 yılında Belgrad ve 1522 yılında Papa’ya sadakatle 

bağlı bulundukları ifade edilen Hospitalier şövalyelerinin hâkim bulunduğu Rodos’u 

hâkimiyete alması üzerine Papa VI.Hadrian(1522-1523)709  Hıristiyan krallar arasında 

akdedilecek bir anlaşma yoluyla ateşkes ilân edilip Osmanlılara karşı savaşacak bir birlik 

kurmayı tasavvur etmiş ve krallara uyarılar ve rica muhtevalı mektuplar ile sefirler 

göndermiştir. Fransa kralına Sultan Süleyman’dan çok biraraya gelemeyen kralların 

Hıristiyanlığa zarar verdiğini, bundan dolayı atalarının hâkim olamadıkları Belgrad ve 

Rodos’a Sultan Süleyman’ın hâkimiyet tesis ettiğini ve Hıristiyan kralların bu gayrı 

                                                                                                                                                                                                  
yöneticilerine bağlı olmalıdırlar.Bu kurtuluş değil Ruh’un hürleşmesi ile yöneticilere ve diğerlerine sevgiyle 
boyun eğerek hizmette bulunmak içindir.Hıristiyan kurtuluş ve temizlenmek için değil örnek teşkil etmek ve 
bedenini denetlemek için eylemde bulunmalıdır.Bunu aklında bulunduran Hıristiyan Papa,manastır, 
kilise,prensler, yasaların içinde yolunu çok rahat bulacaktır kimi akılsızların “Kilise İlkeleri” dedikleri kurtuluş 
maksadıyla yapılan eylemler saçmalıktan başka birşey değildir. Zorbalar şiddet ve zulme başvurdukları vakit 
Tanrı karşıtlığında bulunmadıkları sürece zararı olmaz. Bu ifadelerimizden sonra Hıristiyanlar artık ışığa ve 
akla sahip olmayan Kilise önderleri ile esas önderler arasındaki görebileceklerdir. Kilise, manastır ve dinî 
kurumlar gerçek anlamda Hıristiyanca olmaktan uzaktır. Tanrı tebaasını yanlış yoldan saptıran Papaları 
keskin eleştirilere maruz bırakmalıyız. Savaşmaktayız ve bu savaş koyunların yararı için yapılmaktadır, onlara 
karşı değil. Zorbalar karşısında özgürlüğü korumak maksadıyla karşı koyulmalı bu zorbaların yasama ve 
aklama hakkına sahip bulunmdıkları unutulmamalıdır. İman ile işler konusunda önderler dikkatli olmalı 
Papaların Tanrı’dan yoksun, ruhların varığını söndüren gelenekleri hakiki inancı bastırmıştır.( Luther, tüm 
sapkın hareketleri krallarla Papaların birlikte bastırdıklarını, krallarn malvarlıklarına sahip olduklarını bilmiyor 
olamaz herhalde) Tanrı’nın yüreklerimize nakşettiği bilgeliği elçiler ve peygamberlere olduğu gibi ben ve ben 
gibi olanlara kör papalar ile dalkavuklar akıldışılık olarak mahkum ederler.(Kendini peygamberler ile özdeş 
tutması hayli ilginç görünmektedir.) 
709  Hammer’in yazdığı söylenceye göre Papa, Noel Yortu bayramı gününe denk gelen Rodos’un teslim 
gününde  San Pier Kilisesi’nde tören sırasında dua ederkenpencere köşesinden düşen bir taş ayaklarının 
altına gelmiş ve bu Hıristiyanlığın en önemli direniş mecrasının kaybedilmesi anlamına gelmişti. Bkz: 
Hammer, J.(2008). a.g.e., 460. 



158 

 

 

müttefik vaziyetlerinin devamı durumunda bu inançsızların ilerleyişin boyutlarının 

genişleyip müteakiben tüm İtalyan yarımadası ile Hıristiyan krallıklarının topraklarına 

hükmedeceğini yazıyordu.710 Kumrular’ın verdiği bilgiye göre -tüm krallıkların tebaasına 

baskı uyguladıkları bir zamanda- Papa Hadrian, Osmanlıların henüz hâkim oldukları 

Rodos da dâhil olmak üzere tebaasının yaşam anlayışlarına otonomi verdiğini, iki kralın 

savaşı kesip müttefiken Osmanlılara karşı harekete geçmemeleri durumunda krallıklarını 

kaybedeceklerini yazmıştır.711 Bununla birlikte bu kaydın ihtiyatla ele alınması gerektiğini 

ifade etmeliyiz. Zira İspanya’da uygulanan engizisyon ve zorunlu vaftiz ile din 

değiştirmenin en önemli destekçisinin Papalık ve uygulayıcılarının Papalık üyeleri 

olduğunu, Luther ve benzer hareketlere karşı en başından beri sertlik ve şiddetle önlem 

alınmasını savunanın da Papalık olduğu bilinmektedir.  Papalığın krallardan tebaasının 

inançlarına müdahale etmemelerini îma etmiş olması tarihî hakikat olmasa gerektir. Bunun 

yanında Papaların bu dönemde İtalyan yarımadası üzerindeki planlarından rahatsız 

olduklarını, birbirleriyle –İtalyan yarımadası için- savaşa son vermelerini isteğinin 

yarımada üzerindeki istek ve rekabetlerine son verme, Osmanlı toprakları için mücadeleye 

geçme yönünde politika tayinine çalıştığının ifadesi daha uygun görünmektedir. 

Papa Hadrian Kilise mensupları arasındaki nepotizm, iltimas,  serserilik ve sair olaylara 

dikkat çekip son verilmesi isteğinde bulunduğunu ifade etmişti fakat hayata 

geçirilememişti.712 Osmanlı kuvvetlerinin Rodos ve Belgrad’ı alması, Budin’e sarkması 

Tuna’yı ele geçirmesi ve zenginliğine müsebbip Papalığa göre Hıristiyan krallar arsındaki 

savaşlardır.713 Belgrad ve Rodos’un düşüşü ile Papa’nın Osmanlılara karşı haçlı çağrısına 

imparator V.Charles714 Fransa’nın mağlub edilmesi yahut uygun bir anlaşmaya razı olması 

durumlarından biri gerçekleşmeden iştirak etmeyeceğini bildirmişti.715 Charles’ın bu 

tutumunda Lutheran prenslerin de rahatsızlık duyuyor olduklarını ve bu onunda bu 

tutumuyla Habsburg hanedanının bilhassa da İspanya kanadının çıkarlarına öncelik vermiş 

olduğunu işaret etmemiz hata olmasa gerektir. Aslında Papa Hadrian, Papa olmadan evvel 

                                                                 
710 Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 455; Benzer mektup ve yardımların Üstad-ı Âzam tarafından gönderildiği 
de kaydedilmektedir. Bkz: Turan Ş. (1970). a.g.e., 62-63. 
711 Kumrular, Özlem. (2008). a.g.e., 236-237. 
712 Burckhardt, J. (1974). a.g.e., 196. 
713 Poumarêde, G. (2010). a.g.e. 200. 
714 Burgond ve İspanya krallığı dolayısıyla İmparator olduğu zaman V. Carl İtalya’da hakimiyet  politikası için 
Almanya’daki prenslerin mali desteğine ihtiyaç duymuyordu.Kardeşi Ferdinand Macar prensi Anna ile izdivaç 
münasebetiyle Macaristan üstünde hakimiyet iddiasında olup doğudaki meselelerle ilgileniyordu. Bkz: 
Galati, F. (1992). a.g.e., 20. 
715 Galati, F. (1992). a.g.e., 22. 



159 

 

V.Charles’in İspanya şehirlerinde genel valilik ile engizitörlük görevlerini yürütmüştü716  

ve 1522 yılında Fransa yeniden İtalyan yarımadasındaki istekleri için savaşa başlamıştı.717 

Dolayısıyla yeni Papa’nın Fransa tarafından şüpheyle değerlendirilmiş olma ihtimali 

mütalaa edilmeye müsaittir.  

1520 yılı sonunda Buda’ya vasıl olmuş Osmanlı sefiri yeni padişah Sultan Süleyman’ın 

akdedilmiş barışın uzatılması isteğini iletmişti ve Perjes yeni tahta çıkan Osmanlı 

padişahlarının bu barış yenileme arzularının devamlı bir tutum arzettiğini fakat Macar 

kralının reddettiğini;  Venedik, İmparator, Papa, Avusturya dükü Ferdinand’a elçiler 

gönderilip destek aradığını, bu tutumun da Osmanlıların bir takım taviz isteklerinin neticesi 

olduğunu ifade etmiştir. Bu dönemde Macaristan’da bulunan Venedik elçisi Messaro’nun 

kaydına dayanan Perjes, Osmanlıların Hırvat yahut İmparatorluk arazisine geçmek istediği 

anlamını çıkarmıştır. Zira V.Charles’ın izdivaç bağı sebebiyle Macaristan’a Habsburg 

egemenliğini beklenmedik bir zamanda tesis edebilecek olmasından çekinmiş olması 

olasılığına işaret etmiştir.718 Aynı biçimde Macar kralının reddini de Habsburg hanedanı ile 

olan bağı yani gücüne güvenerek açıklamak mümkün görünmektedir. Kralın, 

Habsburgların Osmanlı kuvvetlerine karşı kendisine yardımda bulunacağını tasavvur etmiş 

olması mümkün görünmektedir. 

1521 yılında Macar Kralı Papa’dan Fransa ve İmparator’u Osmanlılara karşı saldırmaya 

ikna etmesini istemiştir.719 1522720 yılında Kutsal Roma İmparatorluk diyetinde elektörler 

V.Charles’ın İmparatorluk içerisindeki meseleleri görmezden gelip İtalyan 

yarımadasındaki savaşları öncelemesi ve Macaristan’a yardım etmemesi durumunda 

kendileri de yardım etmeyeceklerini açık bir dille ifade etmişlerdir. 1526 yılı Mohaç savaşı 

öncesinde Speyer Diyeti’nde ise dinî inanış ile ilgili problemlere eğilecek bir konseyin 

toplanmamasını istemişler V.Charles bu isteği kabul ederek Papa ile bu konuyu 

görüşeceğini taahhüt etmiştir. Avusturya kralı Ferdinand da konseye bırakmadan, o 

zamana dek prensliklerin kabul ettikleri inanca göre yaşama ve idare hakkına haiz kılan bir 

ferman yayınlamıştır. Bunun üzerine prensler 24.000 kişiden mürekkep bir kuvvet 

                                                                 
716 Setton, K. (1984). a.g.e., 200. 
717 Setton, K. (1984). a.g.e., 196. 
718 Perjes, Geza. (1992). Mohaç meydan muharebesi. (Haz. Şerif Baştav). Ankara:TTK, 29 
719 Perjes, G. (1992). a.g.e., 32. 
720  Vezir-i Âzam olmayı bekleyen fakat beklentisi gerçekleşmeyen Ahmed Paşa Mısır valisi olmuş ve burada  
bağımsızlığa çalışıp Papalıktan yardım istemiş fakat  destek alamamış, başarısız olmuştu. Bkz: Uzunçarşılı, 
İ.H. (1949).a.g.e., 306-308. 



160 

 

 

sağlamayı taahhüt ettiler ancak diyetin kapanmasını müteakip beşinci gün Mohaç savaşı 

gerçekleşecek ve bu ordular savaşta yer almayacaklardır.721 Luther; imparator ve Papa 

yönetiminde olmaması kaydı ile Osmanlılara karşı yapılacak savaşlara destek vermekteydi. 

V.Charles’ın gücünü tehdit olarak gören Venedik ve Portekiz de ondan hoşlanmıyorlardı 

ve menfaatleri Osmanlı İmparatorluk menfaatleri ile kesişmekteydi ki bundan dolayı 

Venedik Macaristan’a destek sağlamadı. Perjes’e göre 1524 yılında tekrarlanan ve ne 

olduğu bilinmeyen Osmanlı teklifleri Macaristan tarafından kabul edilmemiştir.722 Osmanlı 

yönetiminin Habsburglar ile gerçekleştirilmiş izdivacın iptalini istemiş oldukları ve daha 

uzak bir ihtimal olarak Macar hanedanı ile izdivacî bağ tesisi istendiği de düşünülebilir. Bu 

yolla Habsburgların uzun yıllar mücadele verilen Macar topraklarında olası hak iddiaları 

ortadan kaldırılabilinirdi. 

1523 yılında Papa,  Macaristan’a destek olmak için kıta içerisindeki tüm devletlerin 

arasında dört yıllık barışı ilânı ve aksi halde aforoz uygulayacağını duyurmasıyla Fransa 

krallığı tepkisini açığa çıkararak Kilise yasalarının krallar üzerinde, onlar adına barış yahut 

savaş ilan etmeye haiz kılmadığını hatırlattı ve söz konusu tehdidi hayata geçirirse bizzat 

Roma’ya bağlılıktan çıkacağını bildirdi. Papa İstanbul’un da içerisinde bulunduğu birçok 

şehrin Hıristiyanlığa yeniden kazandırılmasını tahayyülü ile bu tür söylemleri 

kullanıyordu.723  Esasında Fransa’nın Macaristan’a yardım etmemesi ve bu kadar sert bir 

tepki vermesi anlaşılır bir durumdu çünkü Macar Krallığı ile Habsburgların izdivaç 

vasıtasıyla bağ kurduğunu ifade etmiştik. Fransa kralı burada açıkça rakibi olan ve son 

imparatorun miras yoluyla genişletmiş bulunduğu Habsburg hanedanının yararı için 

savaşmaya çağırılıyordu ve muhtemeledir ki tepkisi bundan kaynaklanıyordu. Mevcut 

Papanın, Papa olmadan önce yaptığı görev de muhtemelen bu tutumunu etkilemişti.  

Papa Hadrian’ın ölümüyle seçilen yeni Papa VII.Clemens (1523-1534)724 Papa X.Leo’nun 

yeğeniydi.725 Bu sıradaki diğer bir gelişme ise V.Charles’ın Fransa krallığına karşı bir 

ittifak tesisidir. İngiltere kralı VIII.Henry, Milano dükü ve Avusturya dükü müttefikleri 

olmuştur ve bu bağlaşığın Kutsal Lordu olarak Papa gösterilmiştir.726 1522-59 dönemi 

İtalya savaşları Akdeniz’e de yayılmış ve temelde Habsburg-Valois hanedanlarının 

                                                                 
721 Galati, F. (1992). a.g.e., 28-36. 
722 Perjes, G. (1992). a.g.e., 35- 36. 
723 Setton, K. (1984). a.g.e., 218. 
724 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 106. 
725 Setton, K. (1984). a.g.e., 214. 
726 Setton, K. (1984). a.g.e., 219. 



161 

 

mücadelesi olan bu rekabet oldukça keskin bir karakter kazanmıştır. Bunun nedeni ise 

V.Charles’ın miras İmparatorluğunun geniş sınırları sebebiyle Fransa’nın kıtada sıkışmış 

vaziyete düşmesiydi.727 Üzerine bir de İtalyan yarımadasına yönelmiş olmasını eklemek 

yerinde olur. Aslında V.Charles 1525 yılında İtalyan yarımadasındaki gelişmelere 

Macaristan meselesinden daha fazla önem veriyordu ve bu arada İtalyan savaşları başlamış 

olup Mohaç meydan savaşı sürerken de devam ediyordu. İmparatorluğun doğusunda 

bulunan Ferdinand ise yeterince kudrete haiz değildi.728 Fransa 1525 yılında İmparator 

V.Charles’a mağlup olduğu gibi esir de düşmüş, annesi de Osmanlılara müracaat etmişti. 

Habsburglar ile arada tampon bir bölge oluşturmak isteği729 neticesinde Macarlar ile 

yapılan Mohaç Meydan Savaşı’nda Papalık, Almanya’yı yardım için teşvik etmiş 

hazinesinden yardım gören Macarlar ayrıca Papalığın ödemesini karşıladığı 4.000 paralı 

piyade asker730 Jorga’ya göre ise 1.300 ücretli asker ile 1.500 Leh savaşçı desteğini 

almıştı.731 Toplam 20.000 askere sahip bulunan Macar ordusu mağlup edilmiş pek çok 

asilzade, piskopos da ölenler arasında bulunmaktayken Papa’nın vekili Tuna’da hazır 

bekleyen bir gemiye vasıtasıyla kaçmaya muvaffak olabilmiştir.732 Papalık Macaristan 

kadar Pavia yenilgisiyle de şaşkınlığa gark olur. Fakat Osmanlılardan daha yakın bir 

tehlike belirmiştir ki o da V.Charles’ın Kuzey İtalya’ya hâkim olma olanağı ve korkusudur. 

Pavia zaferi müttefiki İngiliz Kral VIII.Henry’yi de rahatsız etmişti ve artık Kutsal Roma 

İmparatorluğu’nun gelişimine sekte vurmaya çalışanlar arasında yer almaya 

başlayacaktır.733  

1526 yılında Papa VII.Clemens734 Fransa, Venedik, Floransa, Milano ile “Cognac Ligi” adı 

verilen ittifaka İtalyan yarımadasını Habsburglara karşı savunmak göreviyle dâhil olmuş, 

İngiltere de maddi olarak katkıda bulunmayı taahhüt etmiştir. Bunun üzerine(özellikle 

kendisinin rakibi olan Fransa kralı ile kendisine karşı ittifak kurmuştu) V.Charles Papa 

karşıtı hümanist Alfonso de Valdes’i Papa’ya karşı desteklemiş ve O’da Papa’yı hesap 

vermeye davet ederek okunma süresi dört saati aşan bir mektubu Papa’ya göndermiştir. 

                                                                 
727 Lee, S. (2002). a.g.e., 63. 
728 Galati, F. (1992). a.g.e., 24. 
729 Perjes, G. (1992). a.g.e., 32-36. 
730 Emecen Macarların yalnız kendi ordularıyla savaş verdiğini ifade eder.Bkz: Emecen, F. (2015). a.g.e., 242 
731 Jorga, N. (2005). a.g.e., 335; Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 464-467; Seyithanlıoğlu, K. (Edt.). (1986). 
a.g.a. 
732 Jorga, N. (2005). a.g.e., 337-338. 
733 Setton, K. (1984). a.g.e., 230-237. 
734 1479 yılında Pazzi ailesi ile Papalığın sukast gerçekleştirdiği Lorenzo de Medici’nin bu sırada öldürülen 
kardeşi Giuliano Medici’nin oğludur. Bkz:  https://global.britannica.com/biography/Clement-VII-pope Erişim 
Tar: 11.08.2017; 16:28. 

https://global.britannica.com/biography/Clement-VII-pope


162 

 

 

Müteakiben V.Charles’ın içerisinde Lutheranların da bulunduğu askerî bir kuvveti 

Roma’ya saldırır ve şehir yağmalanır, rahiplerden zorla 300.000 düka toplanır ve bunun 

etkisiyle 1527 yılında kıtlık meydana gelir. İmparatorun askerleri geçtikleri alanları 

yağmalamakta, ateşe vermekte, bölgeleri yıkıma sürüklemekteydi ve İsviçre-Fransa 

ordusundan oluşan Papalık güçleri zarar görmemek için saldırmamayı tercih etmişlerdi. 

Fransa da Papalığa yardım maksatlı toplanan 50.000 dükadan yalnızca 10.000 dükasını 

göndermiştir. 

Bununla birlikte Cognac Birliği 1527 yılında yenilenir ve Papa, V.Charles’a ceza olarak 

Napoli krallığı üzerindeki krallık hakkının son bulduğunu, saldırıyı gerçekleştirenler ile 

bilhassa komutanları Charles de Bourbon’un aforoz edildiğini ilân eder. Roma’daki 

kuvvetler ile Papalık askerlerinin azaltılması karşılığı ateşkes ilan edilse de İmparator bu 

ateşkesi tanımaz ve Roma’ya girerek büyük bir yağma ve tahrip gerçekleştirir hatta 

Vatikan bahçelerine dek ilerlenir buradaki hastahane ve yetimhanedeki insanların da dâhil 

olduğu birçok insan öldürülür, Roma tümüyle zaptedilir ve görülmemiş bir vahşete maruz 

bırakılır. Şehrin sakinleri mülklerini itiraf için işkencelere tabi tutulmuşlar, St. Peter 

Kilisesi baştan başa yağma edilmiş ve Avrupa’nın en etkileyici ve kutsal kabul edilen şehri 

Roma,  tanınmaz bir hale getirilmiştir. Daha önceden “Büyük Türk’ün Kızı-Fakir Ruh” adı 

verilmiş günümüz Via Paisperna da bu akıbeti yaşayanlardandır.735 Bu saldırı öylesine 

tahrip edici olmuştu ki Roma bu tarihe dek bu tür bir vahşet yaşamamıştı.736 Ayrıca 

Floransa ile olan ticari yolu neredeyse ortadan kalkmış, ticarî kayıp muazzam boyutlara 

ulaşmıştır.737 

Bu sırada Osmanlı-Avusturta cihetinde de kargaşa başlamıştı. 1527 yılında Ferdinand’ın 

Zapolya’yı mağlup etmesiyle Sultan Süleyman yeniden harekete geçmişti ve Zapolya’yı 

yeniden Kral ilan ettikten sonra Viyana’yı bir süre kuşatıp geri dönmüştü. Ferdinand’ın bu 

hareketine,  Lutherci prensler Zapolya’yı kabul edip konsey ve din meselesine dönmesini 

istediklerinden destek vermemişler, Katolikler de Lutheranlara verdiği haklardan dolayı 

karşı çıkmakta ve tepki duymaktaydılar. Sultan Süleyman Macaristan’da bulunduğu 1529 

yılında, Venedik dojunun payitahtta yaşayan oğlu ve zengin bir müteşebbis olan Andrea 

Gritti’yi Osmanlıların Macaristan’da Osmanlılara bağlı kral olarak bıraktığı Erdel beyi 

Janos Zapolya’ya yardımcı olarak bırakmış, Papa da Roma’yı elinde bulunduran 
                                                                 
735 Setton, K. (1984). a.g.e., 241-276; Burckhardt, J. (1974). a.g.e., 197-205. 
736 Braudel, F. (1989). a.g.e., 262. 
737 Braudel, F. (1989). a.g.e., 207. 



163 

 

V.Charles’ın etkisiyle Janos Zapolya’yı aforoz ettiğini duyurmuştu. Sultan Süleyman’ın 

Macaristan’daki düzenlemesinin anlamı tampon vasıflı toprak haline getirmesiydi.738   

V.Charles’ın saldırılarından bir süre sonra Papa-kardinaller ile V.Charles uzlaşırlar ve 

imparatorun haklarına saygı göstereceğine söz vermesiyle Papa teslim olur. Bu sırada 

Floransa’da çıkan isyan kanlı bir biçimde bastırılır, Medici ailesinden pek çok kişinin canı 

alınır, Roma veba salgınına maruz kalır. 1528 yılında Charles’ın kuvvetleri çekilince 

Fransa Papa’dan Napoli tahtını oğluna ister ancak hâlâ Papa V.Charles’ın denetiminde 

olduğundan müspet cevap vermez.739 1527 olayından sonra Papa VII.Clemens’in öleceği 

1534 yılında Papa olan III.Paulus(1534-1549) dönemi itibariyle Osmanlılara karşı 

Papalığın politikasına “Kabullenme ve Hedefe Yönelme” olarak adlandırmak uygun 

görünmektedir. Çünkü Papa yarımadada Habsburg egemenliğini engelleyemeyeceğini 

fiilen de kabul etmiş ve iyi geçinmeye başlamış, Osmanlılar ile denizde ve karada karşı 

karşıya kalmış bulunan Habsburgları Osmanlı kuvvetlerine karşı kesin başarı sağlamak 

üzere daima savaşa teşvik etmiştir. 

Hans Pfefferman; Papa’nın Sadrazam İbrahim Paşa’nın 1530 yılında Avusturya elçisi 

Niklas Jurischitz’a açıklamalarından hareketle Osmanlılardan yardım istediğini ifade 

etmiştir.740 Kenneth Setton ise Papalığına Venedik elçisi Pietro Paolo Vergerio’nun tebdil 

kıyafet ile Lodevico Gritti ile görüştüğünü ve Papalığa İtalyan yarımadasındaki donanma 

saldırıları konusunda güvence vermesini, bu konuda mütareke teminine yardım etmesini 

istediğini(Eylül 1533)  ifade etmiştir. Bir süre sonra Papa elçisi her ne kadar Gritti’yi 

beklemişse de görüşmesi mümkün olmamış, Papa-Osmanlı müzakeresi de 

gerçekleşmemişti çünkü Gritti, Transilvanya bölgesindeki faaliyetleri sırasında ölmüştü.741 

Hans Pfefferman’ın Papalığın Türklerle işbirliği olarak lanse ettiği bu olay ve bağlantılı 

anlatılar aslında Medici ailesinden olan bir Papanın, Osmanlıların Mediciler ve Floransa 

dolaysıyla olan bağının bir neticesi olarak görülmeye daha uygundur. Hıristiyan bir 

İmparatorun Roma ve Floransa’da gerçekleştirdiği vahşete Papanın ruhani olmaktan çok 

siyasi yönetici, Medici ailesinden -Papadan evvel insan olan bir yönetici -olarak çözüm 

bulmaya çalışması normal dışı görünmemektedir. Katolik bir kral olarak V.Charles’in 

                                                                 
738 Perjes, G. (1992). a.g.e., 40-42. 
739 Burckhardt, J. (1974). a.g.e., 276-290;  Pfefermann, H. (2003). a.g.e., 172-174; Lee, S. (2002). a.g.e., 34.        
740 Pfefermann, H. (2003). a.g.e., 172-174. 
741 Setton, K. (1984). a.g.e., 384-392. 



164 

 

 

Roma üzerine saldırısı kadar meşru görünmektedir ve işbirliği tanımlamasının vakayı 

yeterince ifade edemediğini de ifade etmek gerekir. 

Martin Luther, Avrupa ortalarına dek ilerlemiş bulunan Osmanlılardan evvel imparatorun 

despotluğu ve Kilisenin dejenere olmuş vaziyetine savaş açılması gerektiğini ifade ediyor, 

1529 yılında imparatora karşı silahlı direnişin meşru olduğunu savunuyordu. Zira 

İmparator; Papa tarafından taç giydirilmiş ve O’na sadık biridir ve dolayısıyla onunla da 

mücadele etmek meşru hâle gelmiştir. O’na göre(1529 Viyana Kuşatması öncesindeki 

ifadelerine göre) Osmanlılar Hıristiyanların günahkârlığının İlâhi cezası görevini 

görmekteydiler, Osmanlıları hedef gösteren Papalık esasında Tanrı’nın cezalandırılmasına 

karşı çıkmaktadır. Papalığın mevcudiyeti sürerken savaşın hedefi Osmanlılar olamazlar 

zira günahkârlık hususunda Osmanlılar daha paktırlar.742 Yine O’na göre İsa’nın ardından 

gelenler yani Papalar emsal olacak bir tutumdan daima uzak kalmışlardı. Üstelik 

Muhammed’e inananların yanında kalacak olan Papacıların üç gün sonra dinlerini 

değiştirme ihtiyacı duyacakları da muhakkaktır.743 Burada da Luther’in İmparatorun 

seromoni olmanın ötesine geçmeyen ve Roma’yı hakir duruma düşürdükten sonra 

neredeyse zorla gerçekleştirilen taç giyme hususunu imparatora karşı çıkmak için sebep 

olarak göstermesi dikkate değer, şaşırtıcı bir durumdur. Ayrıca Papalığın vergi toplamayı 

sürdürmesinde en önemli siyasi gerekçesi olan Osmanlıları bu kez Papalığa karşı 

kullandığını ve bu yolla kutsal seferler maksadıyla toplanan vergilere dolaylı yoldan son 

verme isteğini taşır gibi göründüğünü ifade etmek gerekir. İlaveten kilisede reform 

maksadıyla harekete geçtiğine dair bilgiler hatırlanacak olursa burada imparatorluğa ve 

yönetimine dair elektörlerin -olması muhtemel- eleştirilerini Luther ifade eder gibidir. 

Kanaatimizce Osmanlıların Macaristan sebebiyle gerçekleştirdiği seferleri ile sıkışan 

arşidük Ferdinand’ı bu fırsatları değerlendirip sıkıştırarak tavizler koparan elektörlerin 

ihtiyaç duyduğu biçimde Osmanlı kuvvetlerine karşı çıkılmamasını istemektedir ve 

söylemlerini dinî mahiyetle(..İlâhi ceza vasfında olmaları..)dile getirmektedir. Böylece nakavt 

eden yumruğu Luther gibi bir ilahiyat profesörüne vurdurmak insanları da etkilemiş ve 

Osmanlı tehlikesi söz konusuyken girişilen bu otonomi arayışı, isyanı dinî hissiyatı 

artırmıştır. Aksi halde destek bulamayacakları yahut çok az bulacaklarını düşünmek hatalı 

olmasa gerektir. 1529 yılında Osmanlı kuvvetlerinin Viyana’yı kuşatmasıyla ortaya çıkan 

durum karşısında ise Luther, Türkler ve Tanrılarına karşı ölümüne dek savaşacağını ifade 

                                                                 
742 Pfefermann, H. (2003). a.g.e., 148-150. 
743 Kumrular, Ö. (2008). a.g.e., 72. 



165 

 

etmiştir744  fakat bellidir ki buna lüzum duymuş gibidir. Aksi halde destekçilerini 

kaybedeceğini düşünmek hatalı olmasa gerektir. Nitekim 1526 Mohaç Savaşı sonrası 

Macar ordularının bozgununun ortaya çıkan bu dinsel kargaşadan dolayı ortaya çıktığı ve 

bunun müsebbibinin Luther olduğu üzerine bazı yazılar yayımlanmıştı.745 

Yine Luther’e göre kutsal seferler Papalığın gelir kaynağı, insanları krallara karşı 

yükümlülüklerinden çıkaran bir günah vasfı taşımaktadır. Üstelik kutsal bir seferi 

yönetecek olan Papa değil kâfirler ile karşı karşıya olan krallardır.746 Burada da Luther’in 

sefer vergileri ve Papalık konusundaki eleştirileri kısmen haklı olsa da toplanan vergilerin 

bir kısmına kralların ve imparatorun el koyduğunu, Papalığın eline geçen meblağın bir 

kısmını da Osmanlılar ile savaşan Venedik ve Macaristan’a destek sağlamak maksadıyla 

kullandığını hatırlamak faydalı olacaktır. Ek olarak Osmanlılara karşıt olanların cihetinden 

bakıldığında Venedik ve Macaristan gibi Osmanlılara karşı savaşan devletler her ne kadar 

kendi menfaatleri için savaşıyor gözükseler de yine de gerçekten Osmanlı gücünü bir 

ölçüde yıpratmakta oldukları da tarihi bir olgu olarak gözükmektedir. 

Avusturya arşidükü Ferdinand’ın Macar krallığı üzerindeki hak iddiası ile Budin’i 

zaptetmesi747  ile Sultan Süleyman yeniden Macaristan üzerine sefere çıkmıştır. Aslında bu 

sefer sırasında önemli bir maksadına da hâsıl olmuştur. İmparator V. Charles Papa’nın 

elinden taç giymişti. Aslında bu yapmacıklı bir gösteriydi keza Roma-Papa’yı 1527 

yılından beri tahkir etmekteydi ve aynı yapmacılıkla ayaklarını öpmüş, Papa da gelenek 

icabı olarak Hıristiyanların kralı ve İtalya İmparatoru olmasına dair umutlar taşıdığını dile 

getirmişti.748 V.Charles’ın taç giyme töreninde(1529) haçlı bayrağı bulunmakta insanlar 

imparator naraları atmaktaydı. İşte buna karşılık Sultan Süleyman Venediğe 140.000 düka 

değerinde bir İmparatorluk tacı yaptırmıştır ve bunda imparatorluk taçlarında bulunanın 

                                                                 
744 Kumrular, Ö (2008). a.g.e., 95. 
745 Coşan, Leyla . (2012). Tanrım Bizi Türklerden koru, İstanbul, Yeditepe Yayınevi, 46-47; Hesse Kontu’na 
yazdığı mektupta Köylü isyanı yanında dünyada meydana gelen her kötülükten dolayı suçlandığını İncil ve 
kendini savunmak maksadıyla yazmak durumunda kaldığını ifade ederek 1529 tarihli Türklere Karşı Vaaz 
metmini kaleme almıştır. Bu metin girişinde dünyevi idarenin Papalık ve ruhban sınıfının karşısında 
karanlıklar içerisinde bulunduğunu, Aziz Augustine dışında, havariler döneminden beri dünyevi otoritenin 
yüceltilmemiş olduğunu ve yöneticileri kışkırtmakla ve Papalığın Türklere ciddi olarak asla savaş açmayı 
düşünmediğini yalnızca Almanların paralarını ele geçirmeyi ve endüljansı bu yolda kullandığını, kendisinin bu 
perdeyi indirdiğini bundan dolayı suçlandığını ifade etmiştir. Metnin tamamı için Bkz: Olgun, Hakan. (2008). 
Luther ve İslâm. İstanbul: Ağaç Kitabevi, 21-26; Ancak önceki bölümlerde yer verdiğimiz gibi bu tarihsel 
olarak doğru bir bilgi değildir. 
746 Pfefermann, H. (2003). a.g.e., 157. 
747 Galati, F. (1992). a.g.e., 60. 
748 Setton, K. (1984). a.g.e., 330. 



166 

 

 

aksine dört kat bulunmaktaydı. Dört kata sahip olan tek taç Papaya aitti. Bu Sultan 

Süleyman’ın Habsburglar kadar Papa’ya da daha güçlü ve hâkim, daha büyük 

İmparatorluğa sahip bulunduğunu ifade etmekteydi. Bu taç 1532 yılında yapılan sefer 

sırasında takılmış, Habsburg elçilerine izletilmiş, onlar da gerçek anlamda hayretlere gark 

olmuşlardır.749 Esasında bu, bir anlamda ve bir yönüyle Sultan Süleyman’ın, V.Charles’ın 

Papa’nın düşürüldüğü acziyete bir îmada bulunmuş olduğunu düşündürmektedir. Çünkü 

Papa hakir duruma düşmüş ve bunu da Katolik bir kral gerçekleştirmişti, Sultan Süleyman 

kendisinin hakiki imparator olduğunu, kendisinin aynı zamanda kendisine en haşmetli tacı 

takacak erke sahip bulunmakla farklı ve üstün olduğunu da göstermek istediğine yormak 

ve hem Papa hem İmparatora kendisinin daha kudretli olduğunu göstermek istemesi olarak 

okumak olanaklıdır. Zira Hammer’in verdiği bilgiye göre 1530 yılında Avusturya 

Arşidükü Fransuva’nın sefirleri Vezir-i Âzam İbrahim Paşa ile görüşürlerken İbrahim 

Paşa’nın, sefirlere V.Charles ile Papa arasındaki anlaşmanın samimiyetten uzak olduğunu 

ifade etmiş ve Fransa kralı ile Papa’nın Osmanlılardan yardım istediğini hatırlatmıştı.750 Bu 

kayıt doğru ise Lodevico Gritti’nin bizzat olmasa da Papa’nın yardım isteğini Osmanlı 

yönetimine bildirmiş olduğuna hükmedebiliriz.Fakat Osmanlıların kıtaki gelişmeleri 

aktaran ulaklar, casuslara sahip bulunduğu da diğer bir ihtimal olarak düşünülebilir. 

Uzunçarşılı’da yer alan kayda göre; Kanuni Sultan Süleyman, Muharrem adında bir sefiri 

Luteryenlere bir mektup ulaştırmak üzere görevlendirmiştir. Bu mektubun muhtevasında 

Sultan Süleyman Lutheran beylere onların da Kiliselerde puta tapmayıp İsa’yı 

Tanrısallaştırmadıkları, dinsiz Papa’nın ise bunun aksi inanışta olduğunu ve bunun Papa’ya 

savaş açmış bulunan Lutheranlara merhamet duymalarına sebep olduğunu ifade etmişti. 

Zalim dinsiz Papa’dan kurtarılmaları gerektiğini ve bunun için kara yahut deniz yardımı 

istemeleri halinde yardım etmesinin mümkün olduğunu ifade ederek durumlarını payitahta 

bildirmelerini istemiştir.751 Bunun Papalık kadar V.Charles’ın İmparatorluğu’nu da hedef 

aldığı açıktır. Buna karşın Papa’nın da Venedik vasıtasıyla payitahttaki haberleri edindiği 

bilinmektedir.752 

                                                                 
749 Necipoğlu, Gülrû. (1993). Süleymân the magnıfıcent and the represantatıon of power ın the context of 
ottoman-hapsburg-papal rıvalry. (Edt. Halil İnalcık). Süleymân the second and his tıme, İstanbul: The Isıs 
Press, 163-194. 
750 Hammer, J.(2008). a.g.e., 501. 
751 Uzunçarşılı, İ.H. (1949).a.g.e., 477-478. 
752 Kumrular, Ö. (2008). a.g.e., 137; Bunun dışında bu istihbari bilgiler bu döneme özgü değildir. Osmanlı 
gemilerinin sayısı, hareket halinde olan yahut olmayan, korsan gemilerinin sayısı,hazırlanan gemilerin 



167 

 

1532 yılında amiral Andrea Doria yönetimindeki Kutsal Roma imparatorluğu ve Papalık 

donanması Koron’da egemen olup İspanyol iskân faaliyetini gerçekleştirdi.753 Balyabadra 

bölgesine hâkimiyet tesis edilip İnebahtı körfezinin yönetimi ele geçirildi ancak 

donanmanın Cenova’ya yol alması sonrası bu bölgelerde yeniden Osmanlı hâkimiyeti 

kuruldu. 1534 yılında ise Kaptan-ı Derya Barbaros Hayreddin Paşa’nın Tunus’u ele 

geçirmesine V.Carl karşılık vermiş ve bizzat katıldığı sefere Papalık 6, Rodos 

Şövalyelerinin(artık Malta’dadırlar) Üstad-ı Âzamı 4 kadırga destek sağlamıştır. Bunların 

dışında İspanya kanadı ve Portekiz’in de gemileri bulunmaktaydı. Halkulvad’a gelen 

kuvvetler Hayreddin Paşa’nın bir ay süren direniş ardından Cezayir’e kaçmak zorunda 

kalması neticesinde Osmanlı yönetimi Tunus’u kaybetmiştir.754 1536’da Roma’ya giden V. 

Charles’a Papa kâfirlere karşı yeni ve daha büyük seferler ve zaferler için kıyılara 

saldırması telkininde bulunur. Yapılan görüşmelerde Papa; Fransa-Kutsal Roma arasında 

zeki ve doğrucalıkla bir süredir takip ettiği tarafsızlık politikasını sürdürür. Fransa kralı da 

V.Charles’ın Osmanlılara karşı başarı kazanarak Hıristiyanların lideri rolünü taşımasını 

istememektedir.755 V.Charles, Osmanlılara saldırıya istekliydi ve 20.000 tutsak Hıristiyanı 

saldığı söyleniyordu ama esasen o bir haçlı değildi, menfaatleri için Tunus’a saldırmıştı ki 

                                                                                                                                                                                                  
miktarı ve tüm gemi tiplerinin toplamı, bulunduğu yer ile gideceği yer: Her dönemde gönderilen bilgiler/ 
Papalık Venedik elçisi Aleandro  1533 yılında Hıristiyanlar arasında barış sağlanabilirse Türklere karşı 
savaşılarak mağlup edilebileceğini söylemektedir. Ayrıca burada Osmanlılar ile ilgili edindiği bilgileri Papalığa 
iletmektedir. Bu bilgilerde Osmanlıların planladıkları hareketler, Osmanlı ordusu hakkında malumatlar, 
payitahttaki diplomatik faaliyetler da yer almaktadır./1536-7 de Türk donanmasının faaliyetleri 
bildirilir.1540 yılında hem Türklere hem Katolik karşıtlarına ittifak yapılır. Donanma hazırlıkları, durum 
konumları , faaliyetleri ile Barbaros Hayreddin Paşa’nın faaliyetleri Roma’ya iletilir./Osmanlıların hangi 
ülkeler ile diplomatik ilişkiilerde bulunduğu da Roma’ya bildirilir. Ordunun durumu, hareketleri ve hareket 
yönleri de vardır./ 1550-54 Ludovico Beccadellı ise özellikle donanma hareketlerini bildirir. Turgut Reis, 
Sinan Paşa’nın bu dönemde yoğunlaşmış faaliyetleri bildirilir. Diplomatik ilişkileri, donanma inşası ve süreci, 
ordu mevcudu,donanmnın temel gıda tedarik miktarı, korsanlık faaliyetleri, donanma faaliyetleri, veba 
çıktığı bilgileri verilir. İlaveten  1553 İran seferi hekkında bilgi, hazırlıkları, süreci,Tahmasb’ın faaliyetleri, 
netice,barış müzakereleri, elçiler, Sultan’ın sefer sırasında nerelerde bulunduğu ve diplomatik faaliyetleri, 
Tahmasb’ın durum ve faaliyetleri hakkında bilgiler verilmiştir. Şehzade Mustafa, Piriî Reis’in ölümü,  veba 
salgını hakkında bilgiler de aktarılmıştır./ Gıovannı Antonıo Facchınettı 1566-1569 arasındaki bilgileri 
Papalığa iletir. Bunlar ; Türk donanmasının hareketleri, durumu, ne zaman hareket edeceği,yeni hazırlanan 
donanma parçaları, limana dönüşü, çıkışı, Kıbrıs’a hareket planlandığı, hangi adaya ne kadar donanma 
gemisi gönderileceği, hangi devletlerin elçileriyle görüşüldüğü konularına dairdir. Bkz: Arıkan, Muzaffer & 
Toledo, Paulino.(1993). Venedik’deki Papalık Elçiliği Belgelerine Göre Türkler(1533-1569), Ankara, OTAM, 
Sayı 4, 375-437. 
753 Buna mukabil 1533’deI Francis Osmanlılara karşı ondalık vergi oplamasına izin verir. Fransa  bu izin ile 
Papa ile ilişkileri düzeltir. Papa Clement kral ile izdivaç vasıtasıyla ilişki kurmaya çalışır Fransa’ya gider, büyük 
resepsiyon verilir. Orleans dükü Henry (daha sonraki 2.Henry) ile Urbino düşesi Katherina de Medici 
evlendirilir, Papanın bu izdivaçta rolü büyük olup  kral ile Papa bir ay görüşürler. Kralın V.Charles 
taraftarlarının çokluğundan rahatsızlığı dolayısıyla Papa dört Fransız kardinali kurula dahil eder. O’nu kendi 
safına çekmeyi çok arzulamaktadır ancak başarısız olur. Bkz: Setton, K. (1984). a.g.e., 370. 
754 Jorga, N. (2005). a.g.e., 317-320. 
755 Setton, K. (1984). a.g.e., 396-397. 



168 

 

 

Habsburglar çıkarlarını tüm Hıristiyanların menfaati gibi gösteriyordu.756 1537 yılında ise 

Hayreddin Paşa İspanya hâkimiyetindeki Biserta’yı zapta müteakip Habsburg 

hâkimiyetinde bulunan İtalyan limanlarını tehdidi Papalığın ürkmesine sebebiyet 

vermiştir.757 Fransa ise Osmanlı ittifakı ile Milano, Asti, Genoa, Artois bölgelerine hâkim 

olmak isteğinde olup 1536 yılında bir Hospitalier olan De La Forest’i payitahta sefir olarak 

göndermiş ve Fransız-Osmanlı ittifakını önererek Sicilya, Sardinia, Napoli, İspanya’daki 

Habsburglara denizden ve Macaristan yoluyla da karadan saldırı tasavvurlarını ileterek 

müttefiklik beklemiştir.758 Bu gelişmeler Preveze Deniz Savaşına giden yolun 

basamaklarıydı. 

1517 yılındaki Lateran Konsilinin kapanışında muhtemelen kendini hayli güçlü ve değerli 

hisseden Papalık; korumaya çalıştığı İtalyan yarımadası toprakları meselesinden mütevellit 

1527 yılında hakir bir konuma düşürülmüştü ve Luther’in hareketi Kilise’nin ilk kez 

karşılaştığı bir vaka olmadığından bu tarihe dek daha az etkide bulunmuştu. Bilhassa 

İstanbul’un fethi sonrası kendisine bağlı güçlü bir imparatorun noksanlığını derinden 

hissetmiş bulunan Papalık, bir anda geniş bir sahada etkin bir İmparatorun kendisi üzerinde 

de gücüne tanık olduğu olgusunu izah etmiş bulunmaktayız. Bundan sonraki gelişmeler 

çok büyük ölçekli olmasa da farklılık göstermektedir. Bu ise olabildiğince ele alınmaya 

çalışılacaktır. 

Kutsal Roma içerisinde Lutherci prensler Kilise’ye karşı olup inanç ile ilgili bu meselenin 

çözümü için bir konsil istemekteydiler. V.Charles ise bunun için Papa’yı ikna edememiş, 

İngiltere kralı VIII.Henry’nin Habsburg hanedanından izdivaç kurmuş olduğu Aragonlu 

Catherine’den varisi olan kızı Mary dünyaya gelmişti. Ancak Henry erkek evlat 

veremediğini öne sürerek Papa’nın Catherine ile olan evliliğini feshetmesini istedi. Bu 

sırada V.Charles’in ordusu Roma’daydı ve Charles’ın baskısı neticesinde evliliği 

feshetmeyince VIII.Henry krallığındaki Kardinal Wolsey’i hapsettirip yerine Thomas 

Cranmer’i görevlendirdi, o da evliliği feshedip kralın Anna Boleyn ile kurduğu yeni 

evliliğini meşru saydı. VIII.Henry Papa’ya kendisinin görevlendirdiği kardinali onaylaması 

isteğini aksi halde vergileri göndermeyeceğini bildirmiş buna karşılık Papa kralı aforoz 

kararı almıştır.759 Kral da 1534 yılında “Act of Supremacy”  yani “Üstünlük Kanunu” ile 

                                                                 
756 Setton, K. (1984). a.g.e., 398-400. 
757 Jorga, N. (2005). a.g.e., 317-320. 
758 Setton, K. (1984). a.g.e., 392-393. 
759 Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 240-241. 



169 

 

İngiliz kilisesini Papalıktan ayırdı ve kendini İngiliz Kilisesi’nin önderi ilân etti.760 

Papalığın Catherine ile evliliği feshetmesi varis olan Mary’nin gayrimeşru olduğunu, 

halasının da zina işlemiş bulunduğunu ilân etmek anlamına gelecekti. V.Charles onların bu 

konuma düşmesini istemiyordu.761 Esasen bu fesih olmasa İngiltere’nin de Habsburg 

hanedanı hâkimiyetinden gireceğini ve VIII.Henry’nin tepkisinde yalnız Papalığa karşıtlığı 

aramak yanıltıcı olacağı gibi V.Charles’ın karşı çıkışında da yalnız aile onurunu korumayı 

düşündüğünü ifade etmek noksan bir açıklama gibi görünmektedir.  

Müteakiben VIII.Henry Kilise’nin mülklerini Kraliyet hazinesine aktarmış ve Protestanlığa 

ait uygulamalar başlamıştı.762 Reform hareketleri sırasında Katoliklikten çıkan İngiltere, 

Papa yanlısı İspanya ve Portekiz’e karşı “Protestan İmparatorluk” gibi dinî cihetli bir güç 

olma siyaseti güttü.763 Aslında reform adı verilen bu süreçte kıtadaki krallar “resmi devlet 

kilisesi” uygulamasını benimseme ve uygulama yoluna gittiler.764 Bu durumu, dinî 

Papalığın elinden alıp devletin eline vermek olarak özetleyebiliriz ve bunu da bu 

dönemlerde hüküm süren hanedanların menfaatleri doğrultusunda765 bir gelişme olarak 

mütalaa edebiliriz. Roma’dan ayrılan krallar Papa’nın yerini almış ve Luther de yeni Kral-

Papaların tevellüdünü gerçekleştirmiş gibi görünmektedir. 

 İngiltere’de bu gelişmeler yaşanırken Roma’da Alexandre Fernasse 1534 yılında 

III.Paul(1534-1549) adıyla Papa olmuştur. Fransa ile İmparator tarafından da desteklenen 

tek kardinal o idi ve kardinallik zamanında olduğu gibi politikalarında da tarafsız 

davranmaya çalışmış, V.Charles’ın Roma’da gösterdiği gücüne müşahit olanlar arasında 

bulunmuştu.766 Kilise’de düzeltmeler yapmaya çabalayarak kardinal Contarini’nin 

                                                                 
760 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 106-107. 
761 Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 241. 
762 Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 241. 
763 Ferguson, N. (2013). a.g.e., 30. 
764 Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 243. 
765 Bu noktada 1600 yılında Roma’da engizisyon soruşturması neticesinde yakılarak yaşamına son verilen 
Giordano Bruno’nun 1578-1579’da Cenevre’de, 1584-1586 yıllarında İngiltere’de 1587-1592 yıllarında 
Protestan alman şehirleri ve Zürih’te bulunmuş ve fakat buralarda Protestanlarlar tarafından aforoz edilmiş 
olduğu bilgisine yer vermek önemli gözükmektedir. Bkz: Bruno, Giordano. (2004). Küllerin Şöleni, İstanbul, 
Cem Yayınevi, 6-9. Bu bilgiyi vermemizdeki maksat Bruno’yu himaye eden bir dük yahut elektör bulamamış 
olmasına dikkat çekmektir. Zira Bruno Teslis ile Hz. Meryem’in Tanrı doğuran olduğu, ekmek ile şarabın 
İsa’nın bedenine dönüşümü inançlarını reddetmiş, evrenin sonsuz olduğunu ve sayısız dünyalar 
barındırdığına kanaat getirmişti. Elbette ki bu istisnai durum ölçüt olarak yeterli değildir  fakat bilhassa 
Almanya içerisinde dinî konuda eleştirelliğin bulunduğu bir zamanda Lutherin görüşlerinin “dogma” kabul 
edilerek “sınırlı-seçmeci eleştirellik” tutumunun benimsenmiş gibi durması da oldukça ilginç görünmektedir. 
766 İki tarafa da söz vermekten kesinlike kaçındı ve yarımadaya İspanyol hakimiyetinden korkmaktaydı. 
Bunun için önceki Papa’nın Fransa tarafgirliği hatasını yapmaktan korkuyor, 1527 vakasını unutmuyordu. 



170 

 

 

yönetiminde bir kurul oluşturup Kilise teşkilatına mensup olanların sahip oldukları ve 

olmaları gereken etik tutuma dair bir rapor hazırlatmıştı ki bu toplanacak olan Trent 

konsilinin kökenini teşkil edecektir.767 Papa, 1535 yılında İngiltere Kralı VIII.Henry’i 

aforoz edip ambargo ilan etmiş ve üzerine kutsal sefer çağrısında bulunmuştur. 1538 

yılında gerçekleştirilen Nice görüşmeleri sırasında Fransa ile Kutsal Roma’yı VIII.Henry 

üzerine gerçekleştirilecek haçlı seferi için müttefik kılmaya çalışmıştır.768 Bu süreç 

içerisinde de Lutheranîlik Osmanlı seferlerinin etkisiyle gelişmiş, Kilise Lutheranların 

istediği bir konsili769 kabul etmemiş, İmparator ile Avusturya arşidükü Ferdinand Lutheran 

elektör ve prenslere imtiyazlar tanımış, Osmanlı tehlikesi geçtiği vakit bunları ortadan 

kaldıracaklarını planlamışlardır. Lutheran Prensler 1531 yılında Schalmalkadya 

Birliği’ni770 kurarak kendilerini savunmaya başlamış Osmanlıların 1526, 1529,771 1532 

                                                                                                                                                                                                  
Katolik reformunun başlatıcısı olmuştur. Papalığın “Curia Romana”sı kötü vaziyetteydi ve kardinallerin 
tutumu hizipçi olup menfaatleri yönünde biçim almakta, iltimas uygulamaktaydılar. Papa ise reform inancına 
sadık kardinalleri görevlendirmiş ve kurulun yekvücutluğu hususuna dair övgülerde bulunmuştur. V.Charles 
ve başka kralların Osmanlı gücüne karşı donanma hazırlayacağını da duyuruyordu. Kilise reformu ve 
sapkınlara karşı hareketi kuvvetle destekliyor, bir genel konsile müspet yaklaşıyordu. Fransa-Almaya 
arasındaki savaş, İspanya egemenliği(İtalya), Lutherci karşıt ayaklanma ve Osmanlı tehdidi gibi birçok 
problemle uğraşıyordu. Osmanlılara karşı daha ileri gitti, elinden geleni yaptı .Bkz: Setton, K. (1984). a.g.e., 
394-395. 
767 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 106-107; Dvornik, F. (1990), a.g.e., 63. 
768 Poumarêde, G. (2010). a.g.e. 208. 
769 İngiliz krallığı bir konsile karşıydı, Fransa krallığı ise Kilise ve bilhssa İmparatorluk içerisindeki kargaşa 
ortamından ve Schalmalkalden birliği’nin İmparatorluğu tehdidinden memnuniyet duyuyordu. Valois ve 
Habsburg rekabeti karşısında bîtaraf olma tutumunu benimsemekle beraber Charles’in gücünden ve 
Kilise’ye uyguladığı nepotizmden rahatsızlık duymaktaydı ancak  tarafsızlığı devam ettirmezse herkesin 
parçalanacağını düşünmekteydi. Bkz: Setton, K. (1984). a.g.e., 415; Yani denilebilirki Papa her krallığın 
kendini Hıristiyanlık ülküsüne bağlı ve Osmanlı yönetimini düşman olarak telakki etmesini istiyor tüm 
krallıkları ortak kılacak unsuru Hıristiyanlıktan ziyade Osmanlı İmparatorluğu olarak değerlendiriyordu. 
Çünkü Lutheranların da Osmanlılara karşı olduklarını gözönünde bulundurmak gerektir.  
Papa, olası bir konsilin herkesi biraraya getirip Osmanlılara saldırılmasını düşünüyor, denemek istiyordu. 
Ancak Henry düşmanı değil, Francis ise Osmanlıların müttefikiydi. Bkz: Setton, K. (1984). a.g.e., 415; Bu 
durumu da Papalığın Osmanlı politikasına her zamankinden daha fazla ihtiyacı olduğuna yormak hatalı 
olmasa gerektir. Zira bu kez Papalığın dinî otoritesi de tehdit edilmekteydi. 
770 V.Charles’ın kardeşi Ferdinand’ı Alman imparatoru olarak seçtirme girişimleri, Bavyeralı Wittelsbach gibi 
önde gelen Katolik hanedan ailelerinde Habsburgların imparatorluk tacını babadan oğula geçer duruma 
getirmeye çabaladıklarına dair korkuları harekete geçirdi. Bir sürü siyasi dalavere ve rüşvetin ardından 
Ferdinand’ın Ocak 1531 de önceden kral seçilmesine bir yanıt olarak, Şubat 1531’de protestanların askerî 
savunma gücü olan Schmalkalden birliği kuruldu. Önceden 6 prens ve 10 şehri içeren birliğe zaman içinde 
protestan devletlerin büyük kısmı katıldı. Bkz: Fulbrook, M. (2011). a.g.e., 55-56;  Schmalkaldenslerin çoğu 
politik ve entelektüel liderdir. Saksonya, Hesse, Lünenberg, Pomerani, Württemberg dükleri ile çok sayıda 
küçük prens toplanmıştır. V.Charles’ı övüyor ve bağlı olduklarını bildiriyorlardı ve Papa otoritesini 
reddediyorlardı. İngiltere, Fransa, Danimarka, Norveç, İsveç, Prusya kralları ve pek çok baron ile soylular 
tarafından destekleniyorlardı. Bkz: Setton, K. (1984). a.g.e., 417-418; Bununla birlikte her ne kadar 
İmparatora bağlı olduklarını ifade etse de düşmanı olan Fransa kralı’nın Osmanlılar ile müttefik olduğunu ve 
destek aldığını bilmediklerini düşünmek doğru olmasa gerektir. 
771 Kutsal Roma diyeti olan 1530 Augsburg’da Papalık, Lutheran prenslerin Türk karşıtluğında ortak 
olmalarını, inanç konusunda yapılacak konsile kadar karşıtlıktan vazgeçmelerini ister. Charles ise bu yolla 
elini bağlamak istemez yani söz vermekten kaçınır. Bkz: Setton, K. (1984). a.g.e., 352.  



171 

 

seferleri772 ve V.Charles’ın 1536 İtalya seferi vuku bulurken Avusturya Arşidükü’nün 

yetersiz askeri gücüne malî ve bilhassa askerî destek olmama tehdidiyle imtiyazlarını 

sürekli artırmışlar ve İtalyan yarımadası ile meşgul V.Charles da Ferdinand’a destek 

sağlayamamıştır. Diğer yandan V.Charles kardeşi Ferdinand’ın Roma Kralı da olmasını 

arzuladığından aralarında Lutheranların da bulunduğu elektörlerin reylerine ihtiyaç 

duymakta ve isyanlarını şiddet ile bastıramamaktaydı. Arşidük Ferdinand’a en kesin 

reddiyeler Saksonya elektöründen gelmekteydi ve bir takım garantilere sahip olmadan onu 

Roma Kralı seçerek güç sahibi kılmaktan kaçınmaktaydı. Habsburg hanedanına geçmişte 

de düşmanlık duyan Bavyera dükleri de Schalmalkadya birliğine katılmışlardır. 

Schalmalkadya birliği her ne kadar Osmanlı seferleri zamanında askerî kuvvet vermiş 

yahut verme sözünde bulunmuşlarsa da en güçlü imtiyaz isteklerini de bu dönemlerde dile 

getirerek Ferdinand ve İmparatorluğu sıkıştırmış aynı zamanda da ortak düşmana karşı 

imparatorluğun destekçisi olduklarını öne sürmüşlerdir.773 Bu süreç içerisinde Papalık bir 

konsil tertip etmemiş, V.Charles’a şiddet yolu ile Lutheranlardan kurtulmak gerektiğini 

telkin etmiştir. Papalığın konsili açacağı 1545 yılına gelindiğinde Lutheranlar Papalıktan 

kopalı hayli uzun zaman olmuştu.774 

Avrupa içerisinde Kilise içerisinde değişiklik ve yenilenme isteği zaten uzun bir zamandan 

beri bulunmaktaydı. Martin Luther’in başlattığı reform döneminde İsviçre’de de Ulrich 

Zwingli önemli değişiklikleri düzenleyen ve dinî inanışta düzenlemeler getiren 

reformculardandı.775 Bunun yanında Jean Calvin’de kıta içerisinde reform düşüncesi 

taşıyan önemli isimlerden olup Fransa’da önemli etkilere yol açmıştı. Bu hareketleri 

Papalık sapkınlık olarak görüyordu ve bu sapkınlığı kabullenmiş olunan yerlerde Papalığın 

                                                                 
772 1529 Cambrai Anlaşması Valois ve Habsburg kralları arasında imzalanır ancak 1530 yılında Fransa 
Almanya içindeki protestan düklere destek olur, Papalık ile ayrılan İngiliz VIII.Henry ile olumlu ilişkiler 
geliştirir. 1536 yılında Fransa Savoie’ye hakim olunca İmparator ile yeniden savaş başlar ve Nice ateşkesine 
dek sürer. Anlaşmaya dek Papa 3. Paul iki devlet arasındaki anlaşma sağlamak için (tarafsızca) olağanüstü 
diplomatik müzakerelerde bulunur. Amacını ise iki kralın Osmanlılara karşı müttefik olmak olarak açıklar. 
Müttefik olamasalar dahi savaşmamalarını buyurur, bu durum Hıristiyanlığa zarar vermektedir. Mâli 
zorlukların da etkisiyle Nice’da Papa arabuluculuğuyla ateşkes gerçekleşir.Fransa kralı Papa’dan ateşkes 
sırasında Milano’yu ister ve istediğini alamadığından Papanın istekleri de ateşkes dışında gerçekleşmez. 
Anlaşmada Papalığa saygı ve övgü ifadeeri bolca yer alır. Bkz: Poumarêde, G. (2010). a.g.e., 192-196. 
773 Kilise’ye Türklerden daha fazla karşıydılar. Bkz: Setton, K. (1984). a.g.e., 421. 
774 Galati, F. (1992). a.g.e., 43-110. 
775 Lindberg, C. (2014). a.g.e., 165-193. 



172 

 

 

otoritesi tedricen ortadan kalkıyordu.776 Konumuz itibariyle reformcuların düşünceleri ve 

aralarındaki ayrıma yer vermeyeceğiz. 

Papa III.Paul önceki Papa’dan daha farklı olarak Osmanlı gücü üzerinde gerçek bir başarı 

aramaktaydı. Bunda V.Charles’in korkusunun bulunduğunu ifade etmiştik.777 Esasında 

bundan sonra Osmanlılar konusuna daha istekli eğilen Papaların İtalyan yarımadası 

üzerinde değil Osmanlılara karşı mücadele vermelerine çalışması daha belirgin olacaktır. 

Çünkü V.Charles’ın gücünü ve karşısındaki güçsüzlüğünü idrak etmiş yani durumu bir 

ölçüde kabullenmiş bulunduğunu ifade etmek yerinde bir durum olsa gerek. Nitekim 1536 

yılında tüm krallar arasında barışın akdini temin edip Osmanlılar üzerine bir sefer 

düşünüyor, Venediğin Osmanlılara karşı sefere iştirakini istiyordu.778  Sefiri Pietro Paolo 

Vergeri bu dönemin çok provokatif ve anlaşmazlığa sebep olan ismidir.  Kutsal Roma 

içerisinde en temel sorun kilise reformu için Lutheranların konsil isteği olmuştur.779 Papa 

sefiri Viero imparatorluk içerisindeki dinî-seküler tüm prensler ile görüşmeler 

gerçekleştirir. Luther ve Johann Bugenhagen ile dahi görüşür(Danimarka bölgesindeki 

Luther’in arkadaşı olup kuzey Almanya, İskandinavya bölgesinde Luther’in öğretisini 

yaymaktadır.)   Protestanların olası bir konsili İtalyan yarımadası sınırları içerisinde 

istemediğini ve her bilgi, gelişmeyi Papalığa bildirmiştir. Bir konsili düşünmeye başlamış 

olan Papa Mantua’da karar kılmışken Lutheran prensler Trent’in ötesine gitmeye karşı 

çıkmışlardır çünkü Schmalkalden birliği(en önemli liderleri; Saxonyalı Friedrich, 

Lüneburglu Franz, Hesseli Phılıp)780 Papa ve imparatorun güçlerinden uzak olma 

düşüncesini taşımaktaydılar. 

İçeride bu gelişmeler olurken Sultan Süleyman’ın karadan Pulya, Kaptan-ı Deryası 

Barbaros Hayreddin Paşa’nın denizden eş zamanlı Korfu adası üzerine harekâtlarından 

tedirginlik duyan Venedik Papalığa başvurmuştur. Napoli ve Sicilya başta olmak üzere 

yarımada da Habsburg egemenliği bilhassa 1527 sonrası oldukça belirgin duruma gelmişti 

                                                                 
776 Lindberg, C. (2014). a.g.e., 239-263. 
777 Bu durum ve düşmanlık ticaret alanında farklıdır. Papalık Ancona’da Osmanlılar ile olan ticareti teşvik 
etmektedir. Ancona XVI.yy’da doğu batı ticaretinin transit mrkezi halini aldı.1532de Ancona doğrudan 
Papalık yönetimi altına alınır.Papa 3.Paul 1534 yılında din ayrımı olmadan serbest dolaşım hakkı 
vermiştir.Ticaretin devamına gayret sarfedip kârlara önem verir. Kafirler vergi muafiyetleri gibi imtiyazlar 
dahi tanınır ve Yahudilere sinagog kurma hakkı verilir. 1547 itibariyle Marranolara ticari haklar diğerleri 
seviyesine çıkarılır. Bkz: Poumarêde, G. (2010). a.g.e., 305. 
778 Setton, K. (1984). a.g.e., 402. 
779 Setton, K. (1984). a.g.e., 403. 
780 Setton, K. (1984). a.g.e., 405. 



173 

 

ve Osmanlı deniz faaliyetleri V.Charles’ı da rahatsız ve kimi zaman tehdit eder 

vaziyetteydi. Ancak Venedik V.Charles’tan ve yarımada üzerindeki hâkimiyeti ile olası 

hâkimiyet alanı genişletme arzusundan da çekinmekteydi. Papalık hakiki uğraş olarak bu 

iki gücü Osmanlılara karşı müttefik kıldı. Her ne kadar Papalığın siyasi gücünü tam olarak 

kaybettiği literatürde yer almışsa da bu tür müttefikliklerin bağı olmak konusunda başka 

hiçbir güç bulunmadığını ifade etmek hatalı olmasa gerektir. Çünkü Venediğin V.Charles 

ve Habsburglardan rahatsız ve tedirginliği söz konusuydu. 1537’de Venedik elçilerini 

memnuniyetle kabul eden Papa, Venediğe kiliselerden vergi toplama izni verdi ve önemli 

bir gelir de sağlandı. Ruhban dışından da kutsal sefer için vergi toplama izni almıştı ve bu 

da önemli katkı sağlamıştır.781 Esasında Venedik bu tür bir savaşa girme hususunda 

tereddüt halindeydi fakat V.Charles ile müttefikliği Papanın başarısı neticesinde 

edilmişti.782 İlaveten Papa 70.000 duka da ek yardım vermeyi kabul etmişti ve Venedik 

daha fazlasını istemişti ancak Papalık bu kaynaktan noksan vaziyetteydi. Diğer 

Hıristiyanlardan da kutsal sefer maksadı için vergi toplanmasına izin verilmiştir ancak her 

yerde toplanması mümkün olmamıştır. Bunun üzerine Papa yarımada içerisinde iki kat 

ondalık yükümlülüğünü zorunlu kılmış buna karşılık bazı prenslikler askeri destek temin 

ederek karşılık vermişlerdir.783 Papa; Fransa kralı ile ve Kutsal Roma İmparatorunu 

müttefik kılıp Osmanlı İmparatorluğu üzerine saldırtmak için daha ciddi adımlar atar, 

sefirleri görevlendirir. Öte yandan İspanya kısmı topraklarında da önemli bir vergi toplanır 

ve hususiyetle Barbaros Hayreddin Paşa’dan korku duyulmaktadır. Papa vuku bulacak bir 

savaşın daima Osmanlılara karşı olmasını temine çalışmıştır.784 Papalık bu yönde cereyan 

edecek savaşları kutsal sefer olarak görüyordu, hâlihazırda Osmanlılara karşı istediği de bu 

idi ve meydana gelen savaşları bu anlamda değerlendirmekteydi. Papa Venediğin 

kendisinden isteğini tüm Hıristiyanlara kutsal bir seferin destekçileri olmaları yönünde 

çağrı yapmakla değerlendirdi, tüm Hıristiyanların desteği beklentisiyle Venediğe 50.000 

piyade, 4.000 süvari ve 200 gemiden mürekkep bir askeri destek sağlayacağını taahhüt 

edip San Pietro Kilisesi’nde bir ayin ile kâfirlere karşı kutsal bir ittifakın kurulduğunu 

duyurdu ancak Zinkeisen’a göre785 Venedik bu konuda yalnız kalmıştı. Buna mukabil 

Osmanlılar Korfu’da akamete uğramışlar fakat Barbaros Hayreddin Paşa786 takımadalar ve 

                                                                 
781 Setton, K. (1984). a.g.e., 409; Uzunçarşılı, İ.H. (1949).a.g.e., 362. 
782 Goffman, D. (2004). a.g.e., 173. 
783 Setton, K. (1984). a.g.e., 410-412 
784 Setton, K. (1984). a.g.e., 413-414. 
785 Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 550. 
786 Arıkan, Muzaffer & Toledo, Paulino.(1990). Türk Deniz Tarihi ile İlgili Belgeler 1 (İspanya, Kuzey Afrika ve 
Barbaroslar), Ankara, OTAM, Sayı 1, 355-373; Arıkan, Muzaffer & Toledo, Paulino.(1991). Türk Deniz Tarihi 



174 

 

 

Sporat adaları ile Nakşa’da Osmanlı hâkimiyetini tesis etmesinden sonra ,beklenen 

müttefiklik Papa vasıtasıyla vücuda gelmiş ve V.Charles, Venedik, Papalık müttefiken bir 

donanma hazırlamışlardır.787 Venedik 81, V.Charles 30 kadırga, Papalık 13 gemi tedarik 

etmiş788 ve Osmanlı toprakları üzerinde bir taksim kararı da alınmıştı. Buna göre V.Charles 

İstanbul’u;  Papalık doğuda kurulacak bir devleti,  Malta’da bulunan Üstad-ı Azam 

Rodos’u ve Venedik ise Nova, Koron Avlonya’yı hâkimiyetine alacaktı. Bu planların 

hedefi olan Osmanlıların ise 112 gemisi789 bulunmaktaydı.790 Muhtemeldir ki V.Charles’ın 

İspanyol kuvvetlerinin yeni dünyada, eski dünyadaki askeri teçhizden mahrum devletçik, 

kabileleri yerle bir edip katliama tabi tutmuş olması Osmanlılara karşı da bir zehaba sebep 

olmuştu. Belki burada da kolaylıkla gerçekleştirilecek bir katliamı tahayyül etmişti ancak 

karşısındaki kuvvetler kabile silahlarına sahip nispeten ilkel kuvvetler değildi.   

Müttefik donanmanın üç günde gerçekleştirdiği üç saldırı akamete uğramış, bir gün aradan 

sonraki saldırıları da aynı neticeyi vermiştir. Sonrasında ise Korfu’ya çekilmişlerdir.791 Bu 

olaylardan sonra Andrea Doria artık savaşın yarar getirmeyeceğini düşünmekteydi ve 

kuvvetleriyle Korfu’dan uzakken Papalık kuvvetlerinin amirali Marco Grimani saldırının 

derhal gerçekleşmesinden taraftı ve güçsüz olduğuna kani olduğu Preveze sahiline topları 

indirerek ateşlemeye başlayarak savaşın vukua gelmesini kaçınılmaz kılmıştır. Osmanlı 

kuvvetlerinin karşılık vermesi üzerine Korfu’ya kaçan müttefik donanması iki gün sonra 

gerçekleşen savaş neticesinde mağlup olmuştur.792 Savaşın başlamasına sebep Papalık 

kuvvetleri olmasından hareketle bu yenilgiyi Papalığa karşı Osmanlı başarısı olarak 

değerlendirmek mümkündür. 

                                                                                                                                                                                                  
ile İlgili Belgeler 2 (İspanya, Kuzey Afrika ve Barbaroslar), Ankara, OTAM, Sayı 2, 297-302; Arıkan, Muzaffer 
&Toledo, Paulino.(1992). Türk Deniz Tarihi ile İlgili Belgeler 3 (İspanya, Kuzey Afrika ve Barbaros Hayrettin 
Paşa), Ankara, OTAM, Sayı 3, 389-413; Arıkan, Muzaffer.(1994). Türk Deniz Tarihi ile İlgili Belgeler 4 (İspanya, 
Kuzey Afrika ve Barbaros Hayrettin Paşa), Ankara, OTAM, Sayı 5, 491-527 
787 1538 Kutsal birliğini Papa III.Paul’ün faaliyetleri meydana getirmiştir.Bkz: Poumarêde, G. (2010). a.g.e., 
202   
788 Charles ile Venediği ittifak yapar, 36 gemi tedarik eder, diğerleri ise 82-82: Bkz: Setton, K. (1984). a.g.e., 
429-430. 
789 İdris Bostan Osmanlıların 122 gemisi olduğunu kaydetmiştir.Bkz: Bostan, İdris, Preveze Deniz Muharabesi, 
TDV İslâm Ansiklopedisi, C.34, S.343-345, 2007. 
790 Jorga, N. (2005). a.g.e., 321-322. 
791 Bostan, İ. (2007). a.g.m. 
792 Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 557;   Jorga, N. (2005). a.g.e., 321-322; Seyithanlıoğlu, K. (Edt.). (1986). 
a.g.a., 352-353; Emecen, F. (2015). a.g.e., 255-258; Pfefermann, H. (2003). a.g.e., 184-192; Büyüktuğrul A. 
(1973). Preveze Deniz Muharebesine İlişkin Gerçekler, Belleten, Sayı.145, 51-85; Uzunçarşılı, İ.H. 
(1949).a.g.e., 363-367;  Hammer’in verdiği bilgiye göre Osmanlı kuvvetleri bir Papalık kadırgasını zaptederek 
içerisindekileri kılıçtan geçirmiştir. Bkz: Hammer, J.(2008). a.g.e., 538-539. 



175 

 

Diğer yandan 1538 yılında Zapolya, Ferdinand ile gizli anlaşma yapmış bunun üzerine 

Kilise de ona kapılarını açıp Kilise’ye Macaristan bölgesinden üyeler almıştır ancak 

Macaristan ahalisi ekseriyetle Protestanlığı benimsemiş vaziyetteydi.793 Papa III.Paul’un 

imparator ile Fransa kralı arasında barış arayışına karşılık VIII.Henry aralarını kızıştırarak 

birinin kendisiyle ittifak olmasını sağlamaya çalışıyor, Papa’nın bu iki kuvvetle krallığına 

saldırmasından çekiniyordu.794 1542 yılında Papalık Engizisyon mahkemelerini yeniden 

kurmuş ve bu eylemiyle karşıt görüşler ile uzlaşma düşüncesine sahip olmadığını 

göstermiştir.795 Bunun yanında temsil ettiği inanışın yaygın bulunduğu alanları korumak 

çabasına geçtiği de düşünülebilir. Çünkü 1539 yılında Avusturya arşidükü Ferdinand, 

1541’de ise İmparator “Frankurt Barışı”nı kabul etmiştir ve buna göre Luthercilerin bu 

tarihe kadarki yayılma hareketleri kabul edilmiş ve kendilerine saldırılmayacağına dair 

taahhüt verilmiştir.796 Lutheranlığın yayılması hızlanmış, bir çok insan bu anlayışı kabul 

eder olmuştu ve Kilise’nin vaziyeti menfi yönde seyretmekteydi. Papalık 1542 yılında 

Trent’de açılacak bir konsile797 karar verir.798 Setton; Papalığın Lutheranlardan rahatsız 

olmasına karşın krallardan Osmanlılara karşı sefer gerçekleştirmelerini istediğini, bunun 

sebebinin Lutheranların sadece inancı Osmanlıların İtalyan yarımadasını da tehdit ettikleri 

olduğunu yazar. Bununla birlikte Papa’nın İmparator’un gücünü Osmanlılara yönelterek 

zayıflatmak ve İtalyan yarımadasındaki hâkimiyetini çözmek istediğini de düşünebiliriz. 

Bunun yanında Lutheranların egemen olduğu yerlerde Papalığın hükmen varlığı son 

buluyordu ve Papalığın kıtadaki hâkimiyet ve gelirlerini gözden çıkarmış olduğunu 

düşünmek de güç görünmektedir. Son olarak İtalyan yarımadası hâlihazırda kısmen 

Habsburgların egemenliğinde olup karşılaştırdığımız taktirde Osmanlılar Habsburglara 

nispetle yarımadadan hayli uzak vaziyetteydi. İlave bir bilgi olarak Ancona şehrinde 

Osmanlılar ile olan ticarî yasakla ilgili fermanı bilhassa Venediğin gelir kaybını önlemek 

                                                                 
793 Setton, K. (1984). a.g.e., 436-437. 
794 Setton, K. (1984). a.g.e., 462. 
795 Lee, S. (2002). a.g.e., 53. 
796 Galati, F. (1992). a.g.e., 109. 
797 Konsilin İmparatorluk mallarını Osmanlı savaşı için harcanmaya bağlanmasını istiyorlar. Ayrıcalık, 
mülkiyet, miras gibi konularda istekleri söz konusu. Kendilerini korumak ve Osmanlı savaşları dışında 
kullanılmasını istemiyor, ilan ediyorlardı.  Bkz: Setton, K. (1984). a.g.e., 452;  Dvornik, F. (1990), a.g.e., 63-68; 
Wycliffe günahkar papazın da ayin yönetebileceğini kabul etmiyordu. 1356 da engizisyonca yakılan dindışı 
bir vaazcı olan Berthold of Rorbach sakramentin gereksiz olduğunu savunmuştu. Hus da rahiplerin İsa-Petrus 
gibi yaşamadıklarını söylüyordu ki Reformcular da bu düşünceleri savunmaktaydılar. Bkz: Setton, K. (1984). 
a.g.e., 454-455; Dvornik, F. (1990), a.g.e., 63-68 ; Efkaristiya ayinindeki et ve kanın dönüştüğü, Arafı’ın varlığı 
ve Papa’nın üstünlüğünü kabul etmiyorlardı.Dolayısıyla bir konsile papanın başkanlık  yapmasını da 
istemiyor,reddedyorlardı.Bkz: Setton, K. (1984). a.g.e., 460; Dvornik, F. (1990), a.g.e., 63-68. 
798 Setton, K. (1984). a.g.e., 462-466. 



176 

 

 

maksadıyla yayımlamadığı, Venediğe iki kat fazla vergi toplama izni verdiği de 

bilinmekteydi.799               

Papalığın kıtanın geri kalanında dinî dolayısıyla kısmen siyasi ve malî hâkimiyetini gözden 

çıkaramayacağını ifade etmiştik. “Karşı Reformasyon” adı verilen hareketler başlamıştı ve 

bunu bu yargıya karine olarak kabul edebiliriz. Karşı Reform hareketi içerisinde 

değerlendirilen Cizvit Tarikatı hareketinin kurucusu olan İgnatius Loyola(1491-1556) 

başlangıçta kutsal din için şövalyelik umutları beslerken bu şövalyeliği manevî cihette 

yaşamayı ve yaymayı benimser olmuştu. Yazdığı eser  “Manevî uygulamaların temeli” 

1527 yılına ait olsa da basılması 1548 yılında gerçekleşmiştir. Loyola için Hıristiyanlıkta 

yenilenmenin gerçekleşmesi evvela kişilerin yenilenmesine bağlıydı ve insan kendini 

zapturapt altına almalı ardından Tanrı ve Kilise’ye itirazsız bağlanmalıydı. Kurduğu okula 

“İsa Tarikatı” adı verilmekte ve Müslümanları da Hıristiyan kılmak da hedefleri arasında 

yer almaktaydı. Kudüs’e Hıristiyanlaştırma misyonu ile hareket etmek için 1537 yılında 

tarikat üyeleriyle Venediğe gitmiş, Osmanlılar ile çıkan savaş dolayısıyla Roma’ya geçerek 

1540 yılında Papa III.Paul’a başvurup varoluşlarını Kilise’ye hizmette bulunmaya 

adadıklarını söylemiş ve Papa tarafından da kabul edilmişlerdir. İsa Tarikatı; düşünmek 

maksadıyla manastırlara kapanma değil, dünya üzerinde eylemde bulunmaya inanmış ve 

uygulamıştı. Tarikata mensup olmak denetimli ve mukavemet gerektiren bir eğitim 

sonrasında gerçekleşiyordu. Yoksulluk, bekâret ve itaat tarikatın temel kurallarını 

oluşturmaktaydı. Bunlara dair ant yanında Papa’nın otoritesine itaate dair ikinci bir ant 

edilmesi zaruretti. Bundan maksat Papanın verdiği görevi sorgulamadan yerine getirerek 

misyonerliği sürdürmekti. Kilise’nin siyah olarak nitelediğini siyah olarak kabul etmek 

gerekliydi, kurtuluşun vasıtası Kilise idi. Eğitim ve siyasi güç vasıtalarıyla heretiklerle 

mücadele edilip Katolikliğe kazandırılacaklarına inanılmıştır. Bu vasıta ile gerçekten de 

saraylarda ve fakültelerde etkili olmuş, Protestan hareketlerin bastırılmalarında katkıları 

olmuştur. Asya ve Ortadoğu’da da misyon faaliyetleri başarılar kazanmıştı.800 Loyola’nın 

kurduğu Cizvit tarikatı gereği her üye sapkına karşı doğal savaşçı idi ve sorgusuz mutlak 

itaatle mükellefti. Protestanların aksine kurtuluşun yalnız iman ile mümkün olmayacağını 

                                                                 
799 Setton, K. (1984). a.g.e., 354-355/ 475-476. 
800 Lindberg, C. (2014). a.g.e., 342-348. 



177 

 

savundular. İmanın yanında âmel de aynı ağırlıktaydı. Siyasal anlamda ise mukavim ve 

azimliydiler, Katolik kralların acımasız işkencelerinin destekleyici ve teşvikçisiydiler.801 

 Luther 1545 yılında şöyle diyordu: İnsanlar;  Papa, kardinaller ve onların putperestleri ile 

Papalığına hizmet eden Tanrı karşısında küfür halindeki bu insanların dillerini söküp 

darağacına çıkarmalıdır. Bu muamele dahi onlar için hafif bir cezadır. Diğer yandan bu 

dönemlerde Papa’yı “Babil Fahişesi” olarak illüstre eden yayınlar yaygındı. Fakat herkes 

Luther’i kabullenmiyor Deccal olarak gösterenler de bulunuyordu.802 XVI.yüzyılda 

kadınların regl dönemlerinde çiftleşmelerinin cüzamlı ve hastalıklı çocukların doğum 

sebebi olarak gösterilip dinî yükümlülüklerin karşısında görülüyordu. İngiltere’de 

Protestanlar bu inanç etkisiyle Papa’nın ruhunu regl bezi olarak tanımlamaktaydılar. 

İnanışa göre bu zamanlarında kadınlar dokunuş, bakış hatta varoluşlarıyla çürüme, 

bozulma, ekşiltme, paslandırma, bıçağı köreltmeye sebebiyet verebilirlerdi.803 Buna 

mukabil bu dönemde Papalığın daha olgun ve siyasi devlete yakışır eylemlere geçtiği de 

ifade edilebilir çünkü Osmanlılar ile ilk daimi elçiliğe bu dönemde sahip olmuştur. 1546 

yılında Hindistan bölgesine ulaşmış Portekizlilere karşı Osmanlılar da faaliyetlerde 

bulunmuşlardı ve bunun neticesinde iki devlet arasında bu konuda diplomatik bir müzakere 

1546 yılında Portekiz elçisi Macar Papaz Adorno ile gerçekleştirilmiş, elçinin ölümü 

sonrası sekreteri bulunan Bolonyalı Gianmaria Malvezzi Papa elçisi sıfatıyla İstanbul’da 

ikamete başlamıştı ve statüsü ilk daimi Papa temsilcisi olmuştur.804 Papalığın ilk kez bu 

tarihte Osmanlılar nezaretinde bu statüde elçi bulundurmasında içerisine girdiği “Karşı 

Reform” olarak adlandırılan sürecin de etkili olduğunu düşünmek mümkündür. Bunun 

yanında bu vasıta ile Osmanlı payitahtında daha güvenilir ve resmî olarak bilgi edinmeyi 

ve bunu gerekli gördüğünde kendi menfaatleri yönünde kullanmayı tasavvur etmiş olduğu 

da düşünülebilir. 

Katolik Reform; Trent Konsili (1545-1563) ile başlamış İtalyan devletleri ve 

İmparatorluğun İspanya kısmı bu konsili en fazla destekleyenleri olmuşlardır.805 Konsilin 

açılış konuşmalarında da Türk tehlikesisin dünyayı tehdit ettiğini, yapılması gerekenin 

                                                                 
801 Russel, Bertrand. (2016-a). a.g.e., 65-66. 
802 Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 12. 
803 Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 84. 
804 Jorga, Nicolae. (2005-a). Osmanlı İmparatorluğu tarihi C. 3 (Çev.) Nilüfer Epçeli, İstanbul: Yeditepe 
Yayınevi, 38. 
805 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 108. 



178 

 

 

onların üzerine gitmek olduğu ifade edilmiştir.806 Papa Akdeniz’de kızışan Osmanlı-

Habsburg mücadelesi neticesinde bir kutsal zafer beklemekteydi ancak kendi katkısı da 

noksanlıklar arzetmekteydi. Kaptan-ı Derya Barbaros Hayreddin Paşa’nın 1546 yılında 

vefatı yerine geçen Turgut Reis’in Akdeniz ve Ege denizlerinde Osmanlı hâkimiyeti adına 

başarılı olması ve İspanyol hâkimiyetinde bulunan Cezayir batısındaki Tlemsen şehrini 

Hayreddin Paşa’nın oğlu vasıtası ile Osmanlı hâkimiyetine alması Papalığın somut 

desteklerini sağlamış ve iki kadırga vermesine yol açmıştır. İspanya kuvvetleri Ifrıkiye ve 

Manastır şehirlerini ele geçirmişlerdi. Buna mukabil Turgut Reis Cerbe adası yöneticisini 

Osmanlıların safına çekmeye muvaffak olmuştu ve donanmalar onu bulma konusunda 

akamete uğramıştı.807 Kutsal Roma ile Osmanlılar arasında 1545 yılında ateşkes 

imzalandığı808 zaman ertesi yıl ölecek olan Martin Luther bu durumu dünyanın sonunun 

gelişi ve imparatorluğun yıkımının alâmeti olarak ilân etmiştir.809 Kanaatimizce Luther 

muhtemelen farkındadır ki bu zamana kadar İtalya savaşları ve bilhassa Osmanlıların 

Macar seferleri Lutherci prenslerin imparator ile Arşidük’ü önemli imtiyazlar vermeye 

zorlamıştı ve bu barış ile artık Lutheranların üzerine saldırı rahatlığı kazanılmıştı.Felaketin 

esasen bu yönde bir saldırı olduğunu tahayyül etmiş olsa gerektir. 

Lutheranlara verilen imtiyazlar yalnızca inanç ve ritüellerini rahatlıkla uygulamadan daha 

fazlasını içermekteydi810 ve 1545 yılında açılan Trent konsilini Papanın otoritesinde 

bulunması dolayısıyla kabul etmeyen elektör-prenslere karşı savaş yolu denenecekti ve 

onlar da bunu bilmekte, hazırlanmaktaydılar. V.Charlas 1544 yılında da Fransa ile Crespy 

Barışını imzalamış, Osmanlıların 1543811 seferi çok parlak geçmemiş, bu meşguliyet 

sırasında Lutheran prensler Brunswick dükalığına saldırmışlar fakat dış meseleler 

sebebiyle bu saldırıya karşı herhangi bir cezalandırma yahut saldırı gerçekleşmemişti. 

Ancak konsile katılmama kararları V.Charles’a tek çözüm yolu kaldığını göstermekteydi 

ve 1547 yılında Schalmalkadya birliğine ağır bir mağlubiyet yaşatmış, en önemli 

                                                                 
806 Setton, K. (1984). a.g.e., 492. 
807 Jorga, N. (2005-a). a.g.e., 93. 
808 Anlaşma Avusturya arşidükü ile imzalanmıştı (1547), buna göre V.Charles,Fransa Kralı,Venedik, Papalık da 
bu ateşkese dahil edilmişti. Bkz: Hammer, J.(2008). a.g.e., 560; Uzunçarşılı, İ.H. (1949).a.g.e., 327 
809 Setton, K. (1984). a.g.e., 482. 
810 Bkz: Galati, F. (1992). a.g.e.,102-112;  inanaçları yayma isteği. 
811 Bu yıl bir kısım Osmanlı donanması Roma iskelesi Ostiya’ya gelmiş fakat ticari bir eylemden başka bir 
faaliyette bulunmadan çekilmiştir. Bkz: Uzunçarşılı, İ.H. (1949).a.g.e., 369; Yine bu yıl Zürihli bir teolog 
Luther’in İslamiyet hakında olumlu sözlerini  içeren önsözle Kur’an-ı Kerim’i tercüme etmiş fakat Papa VII. 
Alexander tarafından yasaklanmıştır. Bkz: Kumrular, Ö. (2008). a.g.e., 105. 



179 

 

liderlerden olan Saksonya dükü ile Hesse Kontu ele geçirilerek hapsedilmiştir.812Konsilin 

dinî meseleyi çözemeyeceğine kanaat getiren (bizce esas gayelerini artık kesin olarak 

farkeden ve kabullenen) V.Charles 1548 İmparatorluk Augsburg diyetinde Lutheran 

yöneticilerin siyasi sınırlarını tanıdı ancak dinî inanışta kabul etmedikleri ilkeleri zorunlu 

kıldı ve imparatorluk güvencesinden de mahrum bırakıldılar.813  

1550 yılında Papa olan III.Julius (1550-1555)’un merak ettiklerinden biri “Grand Turco” 

idi ve Venedik elçisinden kendisine ve oğullarına dair bilgiler almıştır. Aslında bu merak 

önceki Papalarda da bulunmaktaydı. Bu Papanın alamet-i farikası reform hususuna gerçek 

anlamda önem vermesiydi. O’na göre Luther, Calvin, Melanchton, Zwingili gibi reform 

önderleri kabul edilenler heretikten başka bir şey değildi. 1551 yılında yeniden toplanan 

Trent Konsilinde Vaftiz ve Son akşam yemeği, efkaristiya, kefaret, yağ sürme, kutsal 

emirler, evlilik ile ilgili kararlarda Papalığın uygulamaları kabul edilip Protestanların 

görüşleri reddedilmiş, bu uygulamaların Tanrı’nın lütfunu inananlara bağışlamasında 

yardımcı olduğu teyid edilmiş, Luther’in yalnızca iman ile kurtuluş sağlanacağı iddiasına 

kutsal metinlerden cevaplar getirilip, aksi haline aforoz gerektiği kararları alınmıştır.814 

Fakat bu sırada da Parma dükü Ottavi Fernase, Papalığa ait olan bu topraklarda Papalığa 

başkaldırıp Fransa ile ittifak olur. Papa Julius İmparator V.Charles ile karşılarında yer alır, 

Papa maddî ve askerî destek sağlar. Diğer yandan bu yıl Osmanlı donanması Sinan Paşa 

kaptanlığındaki kuvvetleriyle Trablusgarp’da hâkimiyet tesis eder.815 1548 yılında Fransa 

kralı II.Henri Lutheran yöneticilere başvurmuş, 1551 yılında gizli anlaşma yapılıp saldırı 

kararı alınmıştır.816 Bu noktada Lutheranların, Osmanlı yönetiminin Fransa yönetimine 

destek ve müttefik olduğunu bilmediklerini düşünemiyoruz. Yani Osmanlıları kâfir ilân 

etmelerine ve arşidüke şartlı destek vermelerine karşın dolaylı yollardan Osmanlı 

gücünden faydalandıklarına dikkat etmek zaruri olduğu gibi maksatlarına dair daha sarih 

kavrayış edinmek de mümkün görünmektedir . 

Macaristan’da Zapolya’nın veliahtı Sigismund ile valide-naibesi İzabella 1551 yılında 

Arşidük Ferdinand ile Weissenburg anlaşmasını imzalayarak Ferdinand’ın krallığını kabul 

etmişlerdir. Bu anlaşma Protestanları memnun etmiştir çünkü bu Osmanlı kuvvetleri 

                                                                 
812 Galati, F. (1992). a.g.e., 102-112; Setton, K. (1984). a.g.e., 482-484; Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 255. 
813 Galati, F. (1992). a.g.e., 113. 
814 Lindberg, C. (2014). a.g.e., 352. 
815 Setton, K. (1984). a.g.e., 530-544. 
816 Galati, F. (1992). a.g.e., 114. 



180 

 

 

yeniden Macaristan üzerine harekete geçirecektir. Ek olarak Fransa ile görüşülmüş ve 

anlaşma akdedilmiştir(Lochau). Lutheranların ayaklanması üzerine Fransa harekete 

geçerken Osmanlı kuvvetleri anlaşma sebebiyle Macaristan’a girmiş iki cepheden de 

sıkışan imparator V.Charles arşidük Ferdinand’dan Protestanlar ile anlaşma yapmasını 

istemiş ve Lutheranlar başarı kazanmışlardır.817 Bu sürecin neticesi olarak da nihayetinde 

1555 yılında akdedilen Augsburg din barışı ile Lutheranların dini ve siyasi istekleri kabul 

edilmiştir.818 Augsburg anlaşması ile her yönetici inancında serbest bırakılarak güvence 

verilmiş, tebaasının da kabul ettiği mezhepten olma şartı kabul edilmiş ve farklı mezhepten 

olanlara göç hakkı tanınmıştır. Ele geçirdikleri kilise alanları Lutheranlardan kalacaktı 

ancak Katolikken görevli olduğu yerde Lutheran olanlar söz konusu alanlarda söz hakkına 

sahip olamayacaklardır.819  Bu sırada Parma düküyle müttefiki Fransa; Papalık toprağı olan 

Bologna’ya saldırmış, Fransa ülkesindeki Papalık gelirlerini göndermeyi durdurmuş ve 

bunun neticesinde içerisinde iktisadi sıkıntı yaşayan Papalık değerli metalarını rehin 

vermek suretiyle kaynak edinmiştir. Papa Fransa kralı yani “En Hıristiyan Kral”ı 

Osmanlılar ile müttefikliği dolayısıyla Hıristiyanlığı kirleterek merhametsizce kâfirlere 

sunmakla itham etmiştir. Osmanlı donanmaları denizlerde, yakın kıyılarda bulunmaktaydı 

ve Papa’ya göre Fransa, Papalığı bu savaşla yıkıma sürüklemekteydi. Kralın 

yargılanmasını isterken diğer yandan yeni bir Papa ortaya çıkarmasından çekinmekteydi. 

Diğer çekincesi ise Fransa ile ortaktır ve o da V.Charles’ın bu kez tüm yarımadaya 

hâkimiyet kurma olasılığıdır ve bu olasılık Papanın Fransa elçisinin anlaşma teklifini 

memnuniyetle karşılamasını sağlayarak gerginliğin son bulmasına olanak verir.  

Osmanlılara kaşı politikasını sürdüren  Papa, 1552 yılında Ege’deki artan Osmanlı 

faaliyetlerine karşı Venediğin antemurale statüsünü ön palana çıkarır, vergileri iki kat 

artırmasına izin verir ancak yüksek rütbeli papazlar yani başrahipler muaf tutulur. 

Fransa’nın Kilise’ye ait vergileri yeniden Papalığa iletmesiyle V.Charles’a karşı ilişkileri 

düzelir. V.Charles’ı Parma savaşında mağlup eden Fransa krallığı ile yapılan ateşkesi Papa 

temin etmiş820 fakat 1552 yılında savaş yeniden başlamıştır Bu durumu Osmanlı 

kuvvetlerinin Macaristan’a yeniden saldırma imkânı vereceğini düşünen Papa, yeniden 

sulh akdetmelerine çabalasa da akim kalmıştır. Papalık için bu dönemin en önemli 

gelişmesi İngiltere’de tahta Katolik olan Aragonlu Catherine’ın kızı Mary’nin (1553-1558) 

geçmesi ve ülkenin yeniden Papalığa bağlanması olmuş, Papa İngiliz krallığında kendisini 

                                                                 
817 Galati, F. (1992). a.g.e., 116-120. 
818 Galati, F. (1992). a.g.e., 120-125. 
819 Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 255. 
820 Setton, K. (1984). a.g.e., 557-564. 



181 

 

temsilen Reginald Pole’u görevlendirmiştir. Diğer Papalara nazaran daha tutumlu bir 

Papalık ve yaşam tarzı benimsemiş III.Julius 1555 yılında ölümü ile yeni bir Papa seçimi 

için kardinaller kurulu toplanmıştır.821 Burada Papalığın Fransa’nın kendisi ile ilişkilerinin 

olumlu olduğu dönemde Osmanlı-Fransız ilişkilerini görmezden gelerek V.Charles’a karşı 

olmayı mühimsemiş olmasının Osmanlılardan daha fazla V.Charles’dan hazzetmeyip 

çekindiğini açıkça görüldüğüne dikkat etmek zaruridir.  

Seçilen Papa V.Charles’den, Napoli’yi hükmünde tutuyor bulunmasından son derece 

rahatsız olan Napolili Carafa ailesindendir. Yeni Papa, IV.Paul (1555-1559) adıyla Papa 

olmuştu822 ve isteği V.Charles’ı yarımadadan atmak ardından da Lutheran meselesine son 

vermekti. İcraatlarına kısa sürede başlamış kardinallere haftada üç gün engizisyon işlerini 

yürütme görevi vermiştir.823 Müteakiben de Yahudi tüccarları Ancona şehrinden 

kovmuş,824 şiddet politikasına başvurarak; heretikler, ahlakdışı davranış sahipleri, 

simonikler üzerine gitmiş, Hıristiyan inancının saflığını bozduklarına inandığı Yahudilere 

gettolarda yaşama zorunluluğu getirmiş, suçlu bulduklarını çarmıha gerdirmiş, aralarında 

Erasmus, Machiavelli825, Boccacio gibi yazarların da bulunduğu bazı eserleri yasaklanmış 

ve yasaklı kitapları ihtiva eden “index”ler826 hazırlanmıştır. İlk kardinaller toplasında 

maksadının Kilise’yi yolsuzluklardan temizlemesine müteakip kıtada barışı sağlamak 

olduğunu söylemiş, reform düşüncesine inanmış ve bizzat kendi harcamalarını 

kısıtlamıştır. Reform konusunda verdiği söz gibi, yarımada konusunda da ciddi ve 

kararlıydı. Kıta içerisinde Fransa’da Calvinistler827 dâhil heretiklik828 salgın gibiydi ve 

                                                                 
821 Setton, Kenneth. (1984-a). Papacy And The Levant Volume 4 The sixteenth century from Julius 3 to Pius 5. 
Philadelphia: American Philosophıcal Society, 562-605. 
822 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 617. 
823 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 625. 
824 Braudel, F. (1989). a.g.e., 224. 
825 Machiavelli, Papalığı Osmanlılar ile karşılaştırarak bazı özdeşliklere sahip bulunduklarını da ifade etmiş bu 
da sansasyonel bir durum ortaya çıkarmıştı. Bkz: Kumrular, Ö. (2008). .a.g.e., 57. 
826 IV.Paul(1555-1559) İndex yani yasaklı kitaplar listesini  meydna getirir. Bu dönemde  prensin inancı ne ise 
bağlılarının inancı da odur anlayışındaki Augsburg Barışı bozulur. Protestan prensler ile İmparatora bağlı 
birlikler arasında savaş başlar, Papa V.Pius(1566-1572) da İndex’i kilisede kurul haline getirir. Bkz:  Çoban, 
B.Z. (2007) , a.g.t., 109-110; ayrıca bakınız: Lindberg, C. (2014). a.g.e., 337-338: Aslında indexler 1521 
itibariyle Paris ve Louvain teoloji fakültelerinde  hazırlanmaya başlanmıştı. 
827 Luther ve Calvin Augustinus’u benimsemekle birlikte Kilise’nin önemi noktasında reddettiler ve teolojileri 
Kilise’nin otoritesini düşüren mahiyetteydi. Araf anlayışı ile endüljans anlayışı iman esaslarından sayılmadı. 
Ölümden sonra ruhu papazlar kurtaramazlardı. Luther’e göre ülkelerde dinin lideri kraldı ve ingiltere, 
Hollanda, iskandinav ülkeler bunu kabul etti. Bkz: Russel, Bertrand. (2016-a). a.g.e.,63-64;  Protestan Luther 
ve Calvin ile din adamları eskisinden farksızdı: Copernicus’un dünyanın dönüyor oluşunu ortaya çıkarmasını 
kutsal kitaplar ile çürütmeye çalışıyorlardı.Bkz: Russel, Bertrand. (2016-a). a.g.e., 72-73. 
828 Anabaptistler, bebeklerin  iradî seçimle dini cemaate girmedikleri dolayısıyla bebeklerin vaftizi ayinini 
kabul etmiyorlardı.Bkz: Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 244. 



182 

 

 

Papa Polonya’yı da kaybetme korkusu taşımaktaydı.829 1555 yılından itibaren Yahudi ve 

Marranolara zulüm politikası başlatılır. Yasef Nasi ailesi ile Osmanlı yönetimi 1556-8’de 

Papalığa bağlı olan ve ticari yönden kıymete haiz olan Ancano’ya ambargo uygulamakla 

karşılık verir.830 İlk kez Papa Paul’un engizisyon kurulu 1559 yılında sapkınlığının 

evrensel olduğunu ilan ettiği “Index Librorum Prohibirotum”u yayınlamıştır ve Papa’nın 

izlediği politikalarda Engizisyon’u831 İndex’i müteakip en etkin silah olarak kullanmıştır. 

Zaten İmparatorluk Augsburg din barışı ile Lutheranları siyasî ve dinî olarak tanımıştı.832 

Bunun sonucu olarak Lutheran bölgelerde mülkler ile kilise mülklerinin satışı serbest 

olmuştu.833   

Papalık kısa süre sonra yeni bir kayıp yaşayacaktır. V.Charles imparatorluktan feragat 

etmiş834 ve kardeşi Avusturya arşidükü Ferdinand yapılan diyet sonunda Roma Kralı 

olarak seçilmiş Lutheran Brandenburg dükünün elinden taç giymişti. Bunun üzerine Papa, 

imparatorun feragati ve Ferdinand’ın krallığını tanımaz. Çünkü ona göre Ferdinand’ı 

seçenler arasında heretikler de bulunmaktadır ve bu kabul edilebilir değildir.835 Papa ayrıca 

Ferdinand’ın oğlu olan Bohemya kralı Maximillian’ı da suçlamıştır çünkü Papa’ya göre o 

da topraklarında yaşayan heretikleri kabul etmiştir. 

V.Charles’ın imparatorluğun İspanya, İskandinavya, Napoli, Milano, yeni dünya 

topraklarını oğlu Philippe’e bırakması da Fransa krallığını rahatsız etmiştir.836 Kutsal 

Roma Germen İmparatorluk sınırlarındaki Lutheranların öncüsü II.Joachim Papalığın 

çekindiği güçlerden biri haline gelmiştir.837 Bu sırada İspanya krallığı ile işbirliği yapan 

Alva dükü de Papalık topraklarına saldırmasıyla Papa Fransa ile ittifak kurmuş, Venediğe 

de başvurmuşsa da müspet cevap alamamıştır. Papa’nın yardımcısı ve yeğeni Kardinal 

Carafa 1557 yılında Osmanlı İmparatorluğu’ndan yardım almak için çabalamış ancak 

                                                                 
829 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 626-628. 
830 Poumarêde, G. (2010). a.g.e. 308; Goffman, D. (2004). a.g.e., 214. 
831 Ayrıntılı bilgi için: Lindberg, C. (2014). a.g.e.,339-342;  Esgin, M. (1998). a.g.t. 
832 Galati, F. (1992). a.g.e., 120-125. 
833 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 633. 
834 1556 yılında imparatorluğu paylaştıran V.Charles; Orta Avrupadaki eski Habsburg ülkesini kardeşi 
Ferdinand’a diğer kısmı(İspanya, Milano, Sicilya, Napoli, Kastilya, Aragon) oğlu Felipe’ye bırakır. Ferdinand’ın 
topraklarının önemli kısmı Protestan hükümdarların hakimiyetine geçmiştir. Bkz: Burbank, J. (2011). a.g.e., 
132. 
835 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 716-718. 
836 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 644.  
837 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 658. 



183 

 

mümkün olmamıştır çünkü838 Rüstem Paşa bu düşünceye sıcak bakmamış, Sultan 

Süleyman da İtalyan yarımadasının karmaşasına girmek istememiştir. Papa’ya göre 

Rüstem Paşa tiran olduğu kadar aptaldır da. Hans Pfefferman’ın çalışmasına konu edip 

işbirliği adını verdiği diğer bir hususlar da da işte bu “arayış”lardır. Papa’nın Napolili 

Carafa ailesinden olduğunu ve Papaların evvela insan olduklarını ifade etmiştik. 

V.Charles’ın Napoli’yi elde bulundurduğunu yeniden hatırlattığımız zaman bu türden 

arayışları “Papaların Türklerle işbirliği” adı altında dar çerçevelere yerleştirmek hem tarihî 

hem insanî durumu görmezden gelmek yahut tek renkle resmederek göstermek anlamına 

gelmektedir. Çünkü “Papa”lar salt dinî bir kurumun yöneticisi olmadıkları gibi “Papa” 

olmalarına müteakip tüm insanî yön, geçmiş ve bağlarını tümüyle ortadan 

kaldırmamışlardır. İlaveten “Türkler-Osmanlılar” da salt Müslüman, Müslümanın da 

Hıristiyanlara karşı yalnızca düşman olduğu zihniyeti tarihî olarak doğru olmasa ve 

doğrulanamaz olsa gerektir. Bunun yanında Napoli-Floransa gibi İtalyan şehir devletleri 

içerisindeki politikalara gerek Fatih Sultan Mehmed gerek II. Bayezid döneminde 

Osmanlıların müdahil oldukları, olmasına çalışıldığı da hatırlanır ise bu yardım 

arayışlarının tarihsel arka planından hareketle ortaya çıktıkları daha sarih olarak anlaşılır. 

Son olarak “işbirliği” durumundan söz edebilmek için bir maksada ortak çaba olması 

gerekirken bu iki olayda Papalığın Osmanlı kuvvetlerini Habsburglara karşı kullanma 

isteğinin ağır bastığı görülmekte olup Papalığın bir vaadde bulunmuş yahut Osmanlıların 

bir karşılık talep etmiş olmuş olması bir işbirliği yönünde yorumlanabilirdir ancak bu 

türden bir durum da söz konusu değildir. Papalık, Machıavelli’nin Papalığı suçladığı 

İtalyan devletlerini birbirine karşı kışkırtmak suretiyle hükmünü sürdürdüğüne dair 

politikasını bu kez yarımada üzerindeki bu güçleri birbirine karşı kullanarak bu politikasını 

sürdürmeye çalışır gibi durduğunu ifade etmek daha uygun gözükmektedir. 

1556 yılında İstanbul’a giden Fransız elçisi Jean De La Vigne Fransa’ya destek aramış 

ancak başarısız olmuştur. Fransa’nın Osmanlı kuvvetlerinden yardım alacağını düşünen 

                                                                 
838 Önceki Papanın yargılanan yardımcısı Carafa, Lutheran Brandenburg elektörü ile Habsburglara saldırması 
karşılığı kutsal makamdan para verilmesiyle de suçlanıyordu ve soruşturmada kanıt da bulunmaktaydı.Papa 
ile bu meseleyi tartışmışlardır da Carlo Carafa yalnızca ve daima Papanın talimatlarını yerine getirdiğini 
söylemişti. Bkz: Setton, K. (1984-a). a.g.e., 749; Esasen bunun muhtemel olduğu düşünülebilir çünkü 
Lutheranlar bastırılamamıştı ve onların bu durumu Habsburgların yarımadada durdurulması neticesini 
verirdi. Bu yolla gücünü Lutheranlar üzerine kullanacak İmparatorluğun  kuvvetleri ile sapkınlardan da 
kurtulabilirdi. Böylece hem dinî otoritesini tehdit eden sapkınlardan hem de yarımadayı tehdit eden 
İmparatorun gücünden kurtulmuş olurdu ve bu yönde plan yapmış olması doğal görülmelidir. 
Carafa, İspanya savaşı sırasında İsa’nın ve Katolik kral 2.Phılıp’ın düşmanı olan düşmanı olan  Osmanlılardan 
yardım istemekle de suçlanır ve sorgulamalar sırasında ölür. (1560) Bkz: Setton, K. (1984-a). a.g.e., 750-752 



184 

 

 

Papalık da bir süre umut ile beklemiş ancak Fransız elçisinin menfi cevabı Papalığı da 

biçare bırakmış oluyordu.839 Nihayetinde Papa, Phılıpp ve Alva dükü ile barış akdetmiş 

onlar da Papa’nın ayağını öperek saygılarını göstermişler, Papa da “Hıristiyan liderler 

arasında barış” fermanını ilân etmiştir. Bu olaylar arasında San Pietro(Peter) kilisesinin 

inşası askıya alınmıştır. Fakat olumlu bir durum olarak Ferdinand bundan böyle İspanya 

kanadına destek vermeyecek İmparatorluk içindeki bu iki cenah iki ayrı politika 

yürüteceklerdir.840 

Yardım beklentisinin hüsrana uğramasının ardından yeniden Osmanlı donanmasının 

hareketlerine dikkat çeken Papalar bundan sonra tehlikelerine işaret edip dikkat 

çekeceklerdir. Dahası 1558 yılında Osmanlı gemileri Papalık devlet sınırına geçerek 

Roma’ya 30 mil uzaklıktaki Saint Severa’ya gelirler ve burası Papalığın en önemli limanı 

olan Civita vecciha’nın hemen altındaki kıyıdır. Osmanlı donanma mürettebatı yalnızca 

peynir, minder, yatak, ucuz mobilyalar, ev eşyaları satın alıp geri dönerler. Diğer bir 

gelişme olarak yeni keşfedilen güzergâhlardan mütevellit Venediğin kötü giden ticari 

durumu ile Papaya başvurusu Marranoları da kurtaran bir etken olur. Osmanlıların 

Venediğe ticari ilişkiler dolayısıyla katkısı çok fazladır ve (1558-9) Yahudilere önceden 

ellerinden alınan hakları geri verilir.841   

Roma kralı olmuş olan Ferdinand, sefiri Martin Guzman vasıtasıyla 1558 yılında Papa’ya 

geleneksel bağlılığını bildirdi. Papa ve kiliselerin kaynaklarını, Papanın hizmetine yeniden 

sundu. Papa sefir ile görüşmeyi kabul etmedi. Ancak 1559 yılında ölmeden evvel 

Osmanlılara karşı Hıristiyanların savunucusu konumunda olarak gördüğü Ferdinand’ı 

görmeyi de arzu etmişti.842 Bu dönemin Papalık için önemli menfi gelişmesi İngiltere idi. 

İngiliz krallığı İrlanda ve Fransa yürüttüğü savaşlarda Papalıktan ayrılması sonucu el 

koyduğu kiliselerden giderleri sağladı. VIII.Henry’nin Anna Boleyn’den olan kızı ve 

                                                                 
839 II.Henry Osmanlı yönetiminin menfi cevabından çok rahatsız olur. Safeviler üzerine gidilirken Henry’nin 
Habsburglara harekat gerçekleştirip oyaladığını ve Osmanlılara karşı Hıristiyan ittifakına katılmayı daima 
reddettiği hatırlatılır, adeta yalvarılınır ama yine de kabul edilmez. Bunun üzerine deniz kuvvetlerinin Fransız 
filosuna katılması ve İspanya gücüne karşı savaş için istenir, bu sorulur. Afrika sahilleri, Ege’deki Türk 
limanlarının korunacağı sözü verilir.Rüstem Paşa reddeder, İtalyadaki durumu iyi bilmektedir.Henry’nin 
padişaha yazdığı mektuplar da durumu değiştirmez çünkü Osmanlı yönetimi de Fransa’nın daha fazla 
güçlenmesine müspet bakmıyordu. Bkz: Setton, K. (1984-a). a.g.e., 693.  
840 Setton, K. (1984-a). a.g.e.,659-700. 
841 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 701-703. 
842 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 717-718. 



185 

 

kraliçe olan Protestan Elizabeth(1558-1603) Hollanda üzerindeki İspanya baskısı üzerine 

din savaşlarına müdahil oldu.843 

Papalık Osmanlı donanma kuvvetlerinin denizlerdeki ilerlemelerine işaret etmeye devam 

ediyordu. Bu dönemde Hıristiyan hacılar Kudüs’e gidebilmekteydi ancak kimi ruhbandan 

olanların da aralarında bulunduğu insanlar Osmanlı korsanlarına tutsak olmakta, Papa da 

bundan huzursuzluk duymaktaydı. Fransız sefiri De La Vigne Papalık ve Fransa adına 

tutsakların serbestliğini istemiş Venedik de bu konuda aracı yapılmıştır. Fransa ve İspanya 

krallıkları arasındaki 1559 Cateau-Cambrêsis anlaşmasından sonra tutsaklar serbest 

bırakmışlardır.844 İtalya savaşlarının sona erdiği bu anlaşma ile İspanyol krallığının 

yarımadadaki hâkimiyeti(Napoli-Milan) devam ederken Fransa; (Osmanlı, Danimarka, 

İsveç ve Alman prensleriyle ittifak kurmuştu.) yarımadadaki isteklerinden vazgeçti.845 

İtalya savaşlarının nihayeti ve mevcut durum ile Papalık İspanya’yı kabullenmek 

durumunda kalmış ve konsil meselesine dikkatini vermiştir. Buraya kadar 1534 yılı 

itibariyle Papalığı İtalyan yarımadasındaki durumu önleyemeyeceğini bir ölçüde anlamış 

bulunduğunu gördük. Artık denizlerde tehdit olarak İspanya’nın Osmanlı ile olan 

mücadelesini kutsal sefer mahiyetine büründürmeye çabalamış ve çabalayacak olup karada 

ise Avusturya’yı bunun için uygun bulup teşvike çalışacaktır. Papalığın Osmanlıların 

kuruluşu itibariyle Osmanlıları hedef gösterdiğini ifade etmiştik ancak bundan sonra hedef 

göstermesi gerçek anlamda hedef almasından kaynaklanacaktır. 

Papalık reform konusunda önceki dönemlerden daha farklı meseleler ile karşı karşıya 

değildir ve reform olarak istenen talepler uzun bir sürecin neticesi olan taleplerdiler. Papa 

IV.Pius(1559-1565)  bilhassa simoni durumunu değiştirmeye azimliydi. Sakrament 

ayinlerinin yönetimi, belirli yaşın altı için vaftiz, papazlık makamının satışı gibi konular 

düzenlenir, istismarların önüne geçilmeye çalışır. Papalık ve üyelerine olan saygının 

yeniden kazanılmasına çalışıp ahlakî değerleri temsil eden kurum olmayı arzuluyor ve 

papazlıkların en iyi örneklere verilmesinde ısrarlı davranıyordu. Kilisenin sütunu olan 

piskoposlar, piskoposluk bölgelerinde ikamet etmeliydiler, kiliseler hususiyetle kiliselere 

                                                                 
843Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 140;  Mary döneminde Katolik, Elizabeth döneminde Protestan olundu.Daha 
sonraları İngiltere mezhebi için Anglikan terimi kullanıldı. Geri kalan XVI. yüzyıl boyunca Avrupa’da 
yöneticiler resmî devlet kilisesi modelini uyguladılar. Bkz: Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 242-243; Bu 
durumun da açıkladığı gibi Reform yapacak bir Papa arayışı yoktur ve devlet kiliseleri kurulmaktadır yani 
maksadın diğer bir ciheti oldukça sarih görünmektedir. 
844 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 706-707. 
845 Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 160. 



186 

 

 

yapılacak tayinler söz konusu olduğunda seküler müdahaleden uzak olmalıydılar. Konu 

hırslı ve açgözlü papazlar, piskoposlar, kardinaller olunca Papa yanlarında değil 

karşılarında oluyordu. Papa’ya göre din adamlarının bazı muafiyetleri özellikle hastahane 

ve dernekleri, dinî birlikleri olmalı ve yargılanmaları Papalıkça gerçekleştirilmeliydi. Diğer 

yandan da sözde din değiştirmişlere karşı engizisyon 1558 yılında faaliyete geçmiş, bu 

durumda olan birçoğu Latin inancına zorla dâhil edilmişler ve bunun üzerine birçoğu 

Almanya bölgesi, Venedik, Osmanlı topraklarına sığınmakta çözüm bulmuşlardır.846  

Osmanlıların Akdeniz’deki ilerlemelerine karşı olarak Papalığın da teşvikiyle 1559 yılında 

İspanya kralı II.Phılıppe, Ceneviz, Floransa, Malta’nın gönderdiği gemiler Messina ve 

Malta’da toplandı. 200 gemiden mürekkep bir donanma meydana getirilmişti ve 

Trablusgarp Beylerbeyi Turgut Reis kuvvetlerinin hâkimiyeti sağladığı Cerbe adasını ele 

geçirdiler. Haberi alan Piyale Paşa Çanakkale’den süratle hareket etmiş Modon, Rodos, 

Midilli’den de donanma desteğini artırarak karşı karşıya geldiği müttefikleri ağır bir 

bozguna uğratmış ve teslime zorlanmışlardır.847 

Cerbe’de 28 kadırga 31 geminin kaybıyla neticelenen büyük yenilgi haberi Papa’ya 

ulaştığında sinirlerinin hayli bozulduğu kaydedilmiştir.8481559 anlaşmasından sonra Fransa 

Kralı II.Henry’nin de ölümüne müteakip İspanya’nın Akdeniz ve Kuzey Afrika’daki 

faaliyet çapı artmış, Ceneviz de Habsburglara katılmıştı. Buna mukabil Osmanlılar 

Cezayir, Tripoli, Napoli, Sicilya için tehdit edici vaziyetteydiler( Turgut Reis Tripoli 

beylerbeyidir.) Yalnız İspanya değil Malta için de aynı korku söz konusuydu ve Papa 

Osmanlı donanmasına karşı Malta’nın yardım istemesiyle İspanya, Fansa, Portekiz, 

Venedik’ten Hıristiyanları koruması için eyleme geçmelerini bekleyip askerî destek 

istemiştir. İspanya kralı II.Phılıppe’den büyük bir meblağı (420.000 scudi) ekipman 

oluşturmak için söz alsa da çok azını elde edebilmiştir. İspanyol donanması Cerbe’de ağır 

hasara uğramıştı ve Papanın onaylamasıyla kilise üyelerinden de toplanan vergiyle 

donanmayı toparlamaya çalışmaktaydı. Papa Pius diğer yandan krala çok bel bağlamayıp 

Malta’nın korunması için 1560 yılında kutsal sefer ilan ederek ruhani kazanımlar için 

                                                                 
846 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 709-710. 
847 Hammer, von Joseph.(2007). Osmanlı İmparatorluğu Tarihi C.2, (Çev.Mustafa Batı Müftüoğlu). İstanbul: 
İlgi Kültür, Sanat Yayıncılık, 90-91 ; Jorga, N. (2005-a). a.g.e., 99-100; Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 634-
635; Seyithanlıoğlu, K. (Edt.). (1986). a.g.a., 356-359; Emecen, F. (2015). a.g.e., 260-261; Özcan, Abdülkadir, 
Cerbe, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.7, S. 391-392, 1993; Uzunçarşılı, İ.H. (1949).a.g.e., 375-376; Önalp, 
Ertuğrul, 1560 Cerbe deniz zaferi ve Cerbe kalesinin fethi, OTAM, Sayı. 12, Ankara, 2001. 
848 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 762; Papa Malta’ya Flemino Orsini dell’ Anguillara komutasında  3 kadırga 
verir. Bkz: Setton, K. (1984-a). a.g.e., 778.  



187 

 

sadaka toplanacağına dair ferman ilân etti ki bunun sonucunda yıllık 300.000 duka 

sağlandı fakat İspanya’da 3 yıl dışında devamı söz konusu olmayacaktı.849 Papa özellikle 

kral II.Phılıpp olmak üzere krallar konusunda hayal kırıklığı yaşamaktaydı çünkü kral para 

için Kilise’yi baskı altında tutmaktaydı ve Papalık sınırlanmış vaziyetteydi. İspanya’da 

1562-3 yıllarında 600.000 dukaya kadar çıkan toplanan meblağ ve devamından, durumdan 

Papalık rahatsız oluyordu çünkü İspanyol din adamları kızgınlık ile papalığa 

yabancılaşmaya başlamışlardı.1565 yılına gelindiğinde Papa kıtadaki hiçbir kraldan 

memnun değildi ve kendisine müttefik olacak bir krallık olmadığı gibi yeterli derecede 

saygı gösteren de bulunmuyordu. Onun görmek istediği Hıristiyanların birlik kurup 

Osmanlılara saldırması ve bu saldırı sırasında onların önderi olmaktı.850 

1561’de Trent konsili851 yeniden açılır, inanç birliğini sağlayıp esas düşman olarak 

Osmanlılar hedef gösterilir.852 Avusturya kralı Ferdinand’ın oğlu Bohemya kralı 

Maximillian’ı kendine varis bırakmasıyla (1564)853 Papa, kralın kendisine danışmadan 

dikkate almadan yaptığı bu varislik konusuna içerlemişti ancak elinden birşey gelmemekte 

yine Osmanlılara dikkat çekmekteydi.854 İstanbul’da 1563 yılında çıkan ve büyük hasara 

sebebiyet veren fırtınayı Papa kehanet ile Osmanlıların yıkılışı olarak yorumlar ve yakın 

zamanda vuku bulacak bu çöküşte bu kez Papalık olarak çok başarılı olunacağına inanır.855 

İspanya’ya Osmanlıların deniz gücünü işaret edip sahilleri güvene alması gerektiğini salık 

vermeyi sürdürmektedir.856 O’na göre Malta adasının Osmanlı mülküne dâhil olmasını 

müteakip Sicilya, Napoli hatta belki de tüm yarımadaya Osmanlı hâkimiyeti tesis 

edilebilecekti ve 1565 yılında Osmanlıların Malta kuşatması öncesinde İspanya ve 

Venediği harekete geçirmeye muvaffak olamamış buna mukabil kuşatma sürer haldeyken 

Osmanlı kuvvetlerinin Saint Elmo kalesini ele geçirdikleri haberi üzerine İspanya kralı 

sefere çıkmış ve Osmanlıların Malta adasına tümüyle hâkim olma olasılığı ortadan 

kalkmıştır. Kral Phılıpp ve Üstad-ı Âzam Parisot de la Valleta (1557-1568) Papa’ya 

                                                                 
849 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 846. 
850 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 847. 
851 Trent konsilinde alınan karara göre kurtuluş için iman salt yeterli değildi, amel de gerekliydi, 
efkaristiyanın özü değişen tözüdür ve yalnız rahipler yönetebilir. Ayinler gereklidir ve bunların yönetimi de 
rahiplerdedir. Endüljans satışı yasaklanır ancak Papanın endüljans yetkisi söz konusudur. Kilise güç 
toplamıştır halk arasında ve hayır kuruluşu gibi çalışan kardeşlik cemiyetlerinin sayısı hızla artmıştır. 
Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 268-269. 
852 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 769. 
853 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 810. 
854 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 816. 
855 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 815. 
856 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 829. 



188 

 

 

övgülerde bulunmuşlar ve zaferin sahibi olarak işaret ederek Papa’yı kutlamışlardır.857 

Papa da Santa Mario Maggiore ve San Giovanni Loterano kiliselerinde düzenlediği ayin ile 

bu zaferi kutlamış, Hıristiyanlara endüljans bağışlamıştı.858 

Osmanlı deniz kuvveti Malta akameti sonrası hac yollarının güzergâhlarından biri olan 

Ceneviz hâkimiyetinde bulunan Sakız adasını korsanların ve Malta şövalyelerinin 

casuslarının mekânı olmasından mütevellit hedef almış, 1566 yılında Kaptan-ı Derya 

Piyale Paşa kuvvetleri tarafından Osmanlı hâkimiyeti tesis edilmiştir.859 Bu fetih sonrası 

esir alınan Hıristiyanların serbest bırakılması için Fransa Kralı IX.Charles ile Papa V.Pius 

diplomatik girişimlerde bulunmuşlar ve esirler Osmanlı yönetimi tarafından serbest 

bırakılmıştır.860 Osmanlılar Sakız adasını hâkimiyete almalarının ardından donanma 

kuvvetleri daha sık Akdeniz’de bulunmaktaydı ve İspanya da Napoli ile Barcelona’da 

donanma takviyesi için inşa faaliyetleri yürütmeye başlamış, Girit ve Kıbrıs’ın Osmanlı 

hedefi olmasından çekinen Venedik buralarda tahkimat ile önlemler almıştır. Osmanlı 

yönetimine gayrimeşru yollardan askerî teçhiz malzemelerinin satımına karşı önlemler 

alınırken, Papalık da 1567de “Consueverunt Romani Pontifices” fermanıyla Osmanlılar ile 

at demir, çelik ve tüm çeşit metal, savaş gereçleri, kenevir, halat ve benzer metaların 

alışverişi yasaklayıp yapanların aforoz edileceğini açıklar. Venedik ise Papanın aksine 

savaşmaktan ziyade anlaşma yoluyla Osmanlıları durdurmayı tercih eder durum ve 

arayıştaydı.861  Osmanlıların Akdeniz’deki varlığına karşı Venedik ve İspanya’nın 

teyakkuz durumunda olduğunu bilen Papalık, en evla yolun savaş olduğuna inanmaktaydı. 

Papalık her yönüyle gücünü tesis etmeyi arzulamakta olup 1562 yılında yeniden toplanmış 

Trent Konsili862 ile(1545,1551 ardından üçüncüydü) gücünü yeniden toparlamayı 

tasarlamaktaydı ve bu konsil neticesinde konsilcilik kesin bir şekilde sona erecekti ve 325 

İznik Konsili’nden sonra en önemli Konsil olduğu iddia edilmektedir.863 Bu toplantıda 

esasında en fazla münakaşa konusu olan problem kilise piskoposlarının görev bölgelerinde 

ikâmetlerinin zorunlu tutulmasına dair karardı ve uzun süre tartışıldıktan sonra konsil 

tehditlerine rağmen kabul edilmek durumunda kalındı ve Kilise’ye ait olan her katedral, 

piskoposluk, rahipler ve tüm ilgili her şeyde reform kararı verildi. Osmanlı yönetimi 

                                                                 
857 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 858-877; Turan Ş. (1970). a.g.e., 100-103. 
858 Turan Ş. (1970). a.g.e., 104. 
859 Örenç, Ali Fuat; Sakız Adası, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.36, S. 6-10, 2009. 
860 Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 646. 
861 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 908. 
862  Deyaylı bilgi için Bkz:  Lindberg, C. (2014). a.g.e., 348-355;  Dvornik, F. (1990), a.g.e., 63-68. 
863 Lindberg, C. (2014). a.g.e., 348. 



189 

 

Venedik vasıtasıyla konsil sürecinden haberdar olurken Papa da Osmanlılar ile 

ilgilenmekteydi. Papa Sultan Süleyman’ın damla hastalığından muzdarip olduğunu biliyor 

ve (1562 yılında) yakın zamanda ölümünün vuku bulacağını düşünüyordu. Diğer bir 

gelişme olarak 1562-1563 yıllarında konsil sürerken Osmanlıların kuruluşları itibariyle 

yayılışlarının tarihine dair bilgiler veren yayınlar her dilde ve her yerde görülür vaziyete 

gelmişti. Pius kıta içerisindeki düşmanlıklara son vererek Katolik birliğini tesis edip 

öncelikle heretikler ardından kâfirler yani Osmanlılara karşı zafer kazanılmasını 

hedeflemekte ve hedef göstermekteydi.864 İnanç konusunda Protestanların görüşünün 

aksine İsa’nın komünyon ayininde varolduğu kabul ediliyor ve anabaptislerin865 aklî 

olmadıklarından ve cemaate henüz katılmamış bulunduklarından bebeklerin vaftiz 

edilemeyeceği görüşü kabul edilmiş, Papanın aforoz etme yetkisine haiz oluşuna 

dokunulmamış, piskoposlara birden fazla bölgede görev verilme durumu kaldırılıp, görev 

bölgelerinden ayrılmayacakları kabul edilmiştir.866 Papalık otoritesi ve yanılmazlığı 

konusu 1869-1870’de toplanacak Vatikan Konsili ile karara bağlanacak, İsa’nın annesi 

Meryem’in ilk günah ile kirli olup olmadığı konusu ise 1854 ve 1950 yıllarında yayınlanan 

kararlar ile çözülecektir.867 Aslında Papalık en başından itibaren konsil isteğine karşıydı ve 

Papalık otoritesini konsil otoritesinin altına alınmasından çekinmekteydi. Zaten Luther’in 

istediği konsil çağrısı Papa egemenliğini dışlayan bir talepti.868 Bu arada Roma kralı 

Ferdinand Papa’nın otoritesini daima koruyacağını ilan etmiş, konsil tehdidi öne süren 

kilise mensuplarına karşı İspanya’da aynı bildiriyi ilan etmiştir.869 Luther’in tüm 

Hıristiyanların rahip vasfına sahip bulunduklarına dair savunusu kınandı ve Kilise’de 

görevli din adamlarının hiyerarşi ve önemleri korundu, piskoposları seçmenin Papalığın 

iradesinde olduğu teyid edildi, kiliselerde uygulanana ayinlerin uhrevî mahiyetlerinin de 

varolduğu ve bunları yönetme, vaaz verme ehliyetinin din adamlarına ait olduğu düşüncesi 

de geçerli kaldı. Ancak piskoposlar bölgelerinde vergi toplayamayacaktı ki bunun istisnası 

bölgelerinde eğitim kurumları kurmaktı, bunun için vergi toplama hakkına haiz oldukları 

kabul edildi. Evlilikler kilise bilgisi dâhilinde olmadığı durumda geçerli olma vasfını 

taşımayacaktı.870  

                                                                 
864 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 780-786. 
865 Detaylı bilgi için: Bkz: Lindberg, C. (2014). a.g.e., 195-214. 
866 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 790-800. 
867 Lindberg, C. (2014). a.g.e., 348. 
868 Lindberg, C. (2014). a.g.e., 349. 
869 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 801-808. 
870 Lindberg, C. (2014). a.g.e., 350. 



190 

 

 

Konsilde alınan diğer kararlar ise şu hususlardır: Kilise’yi Tanrı kurmuş ve korumaktadır, 

adalet ise silahı vasfındadır. Rahiplerin yargılanması seküler yöneticilere ait olmayacaktır. 

Din adamları Osmanlıların tehlikesine yakın olan bölgelerde ahalinin rızası kaidesiyle 

vergi toplama hakkına sahip olacaklar, yöneticilerin din görevlilerine verdiği katedral, 

kilise gibi yerlere sahip olma hakları söz konusu olmayacaktır.871 Prensler kilisenin 

bağımsızlığının sürmesi için çalışmalıydılar ve kötü niyetleri teşvik etmemeliydiler. 

Kilisenin hiç olmadığı kadar onların yardımına-desteğine ihtiyacı bulunmaktaydı. Prensler 

daha fazla öğüt almalı, din adamlarını vergiye tabi tutmamalı, külfetlerini 

yüklememeliydiler. Papa mektupları halka okunmak için onların kabulüne bağlı 

olmamalıydı vb. Kilise gelirinin düzgün istihdamı, ondalıkların ödenmesi, aforoz, 6 yeni 

reform yasası, üniversite kurumları ve katedrallerde arşivin kurulmasını görmek 

istemekteydiler. Konsilde araf, günahların kilise tarafından affı, azizlere-resimlerine saygı 

konularına az zaman ayrılmış araf ve azizlere saygı konusunda istismarların önlenmesi 

amaçlı kararlar alınmıştır. Kurulmuş dogmalar yeniden teyit edilir ve diğerleri kenara atılır. 

Konsiliarizm ve kararlarının kutsal makamın otoritesi üzerinde olmadığı-bulunmadığı teyid 

edilir. Günahların bağışlanması kilise için büyük bir gelir kaynağıdır ve kaldırılmasının bu 

yüzden göz önünde bulundurulmasına işaret edilmiştir. İndex, dua kitabı, kateşizm(ilmihal) 

hazırlama kararları alınır. Konsil’e göre konsil kararlarının heretiklerce ihlaline prensler 

izin vermemeliydi. Çok tartışılan günah bağışlama konsil kararına göre İsa’nın Kilise’ye 

bahşettiği bir armağandır ve eski zamanlardan beri mevcut bulunmakta olan müspet bir 

uygulamaydı ki onların işe yaramaz olduklarını savunanlar kendilerine kilisenin yetkisini 

verenlerdir. Bununla birlikte günah affı denetlenecek, kilise disiplininin tehdide girmesi 

önlenecekti. İstismarlar düzeltilmeli ve yenilerinden kaçınmalı; günah affı kazanç kapısı 

haline getirilmemeliydi. Piskoposlar cahillik ve batıl inançtan kaynaklı diğer istismarları da 

dikkate almalı eyaletlerde toplantı düzenlenip problemler papalığa sunulmalıydı. Din 

adamları bölgelerinden uzun zaman uzakta kalıp sürüyü tehlikede bırakmamaya ihtimam 

göstermeliydiler. Heretiklere karşı savaşılmalıydı ve Kilise henüz kaybetmemişti zira 

gelecek onların ellerindeydi.872 1563 yılı Kasım ayında önemli dogmatik konular yeterince 

görüşülmeden konsile son verilmiştir. Papa bu konsilin çok önemli kararlar aldığını ve 

papa otoritesini sonsuza dek onayladığını söylüyordu. Gerçekten de Kilise sıkı disipline 

alınır. Ocak 1564’de alınan kararlar Papa Pius tarafından onaylanmış, Haziran ayında  

“Benedictius Deus” (Tanrı ne yücedir) fermanıyla duyurulmuştur. Genel kanaatler etkisiz 

                                                                 
871 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 813-814. 
872 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 822-824. 



191 

 

kalacağı yönündeydi. Konsil kararlarına dair önemli bir karar da Papa’nın alınan kararları 

yorumlama hakkına sahip bulunacağı kararı idi.873 İtalyan devletleri ve Polonya kraliyet 

otoritesini ihlal etmedikçe; İspanya ise şartsız olarak kararları kabul etti. Buna mukabil 

Fransa reddetmiştir. İskandinavya, İngiltere, Lutheran Almanya ayrı kaldı ki zaten 

evvelinde de bir süredir öyleydi. Fakat bu zamanlarda insanların bir kısmı yeniden 

Katolikliğe girmeye de başlamışlardı ve en nihayetinde kıtanın yarısı Katolik idi, artış da 

sürmekteydi.874 Konsil yenilik ve birlik maksatlı başlamış ancak maksat hâsıl olmasa da 

Katoliklik, dolayısıyla da Papalık güç kazanmıştır. Konsilden sonraki yıllarda Protestanlık 

karşısındaki tezleri yeni araştırmalar, yenilikler ve gelişmeler kazanılmasına yol açacaktı. 

İlâveten Katolik din adamlarının eğitimleri için ilahiyat fakülteleri kuruldu.875 Görüldüğü 

üzere konsil Papalık ve temsil ettiği Katolik inancı içerisinde köklü bir değişiklik 

yapmamış, ağırlıkla prens ve krallara karşı Kilise’nin otonomisini hatırlatma ve daha fazla 

korumaları yönünde isteklerini ifade etmiş gibidir. Buradan hareketle Karşı Reform 

hareketinin Lutheranlar kadar ikiyüz yıldır kendine ait bulunan hakları kesintiye uğratan 

krallara karşı ihtar mahiyetli kararlar almış olduğunu ifade etmemiz olanaklıdır. Bununla 

birlikte kilise mensubiyetine sahip zümrenin etik tutumuna dikkat edilmesi ve çeki düzen 

verilmesi isteği önemli bir konu olarak görülmüş olduğunu ifade etmek hatalı olmasa 

gerektir. Papalık dinî inanış ve dünyevi otoritenin, dinî konu ve alanlardaki sınırları 

konularında ödün vermekten kaçınmıştır demek de aynı oranda doğru 

görünmektedir.İtalyan yarımadasındaki vaziyeti değiştiremeyeceğinin idrakine ulaşmış 

olarak dinî cihetini güçlendirip bu konudaki otoritenin kendisinde olduğunu da ilân etmiş 

gibidir. Bu durum, siyasi cihetten politikayı terk ettiği anlamına gelmemektedir elbette 

ancak dinî cihetinin siyasi yönü olarak kâfir Osmanlılar ile sapkın İngilizler, heretik 

Lutheran ve genel olarak Protestanlar konusunda faaliyetlerini sürdürecektir ki bunlar bir 

cihetiyle tümüyle siyasidir. 

Bu tarihten sonra yüzyılın sonuna dek Papalık, İspanya ve Venedik’in Osmanlılar 

karşısındaki savaşkan durumunu devam ettirmek için çalışacak bu devletleri müttefik 

kılmak isteyecektir. 1566 yılında Papa olan V.Pius’un(1566-1572)876 hedefi daima 

Osmanlılara karşı bir ittifaktır ve Kıbrıs’ın zaptına müteakip bu isteği de 

                                                                 
873 Lindberg, C. (2014). a.g.e., 353. 
874 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 828. 
875 Dvornik, F. (1990), a.g.e., 63-68; Lindberg, C. (2014). a.g.e., 353. 
876 Papa V.Pius öncesinde büyük engizitör olan Michele Ghislieri’dir. Bkz: Barbero, Alessandro. (2017). 
İnebahtı: Üç İmparatorluğun savaşı, (Çev: Erdal Turan). İstanbul: Alfa Basım Yayın,143. 



192 

 

 

gerçekleşecektir.877 Papa V.Pius döneminde engizisyon faaliyetleri olağanüstü boyutlarda 

uygulanmış, index kilisenin sürekli kurumu haline getirilmiş, ilk kez yayınlanan Katolik 

ilmihali(kateşizm) kıta içerisindeki tüm dillere çevrilerek yaygınlaştırılmıştır.878 İspanya 

kralı Phılıpp, Papalığın Hıristiyanları savunma işini kendisine bıraktığını düşünmeye 

başlamıştı çünkü Papa ona tüm Hıristiyanlardan, papazlardan fazla yardım 

sağlayabileceğini söylüyordu ve Phılıpp’ın bundan çok memnun olduğu söylenemezdi. 

Papa Pius kendisi de mütevazı bir yaşam sürdürmekteydi ve Papalık topraklarından vergi 

istismarında bulunmamıştır. Engiziyonu Kilisede daimi bir müessese haline getirip, 

giderlerini karşılar duruma getirmiştir.879 

1566 yılında Sultan Süleyman’ın vefatına müteakip Sultan II.Selim (1566-1574) 1568 

yılında Venedik hâkimiyetinde bulunan Kıbrıs adasının Osmanlı hâkimiyetine alınması 

maksadıyla hazırlıkların başlatılmasını buyurmuştur.880 Kıtaya gelen havadislere göre 

Osmanlılar hiç olmadığı kadar büyük bir donanma hazırlamaktaydılar. Bu havadis üzerine 

Papa İspanyol krallığının filosunu harekete geçirmek için çabalamaya başlamış; İspanya, 

Fransa, Avusturya’nın, Osmanlılar üzerine müttefiken kutsal saldırı düzenlemesini 

tasarlamıştır.881 1568’de Osmanlıların deniz faaliyetlerinin Malta’ya yönelik olduğunu 

düşünen Papa burada takviyeyi sağlamak üzere de çalışmalara başlamıştır.882 Osmanlı 

deniz kuvvetlerinin Malta yahut Kıbrıs’a saldıracağı düşünülüyor, İstanbul ahalisi yanında 

bir çok yabancı sefir bu sırada isyan halinde olan ve Osmanlılardan yardım istemiş 

Moriskolara883 gideceğine inanıyordu884. Kasım 1569 yılında İspanya kralına da 

Moriskolara yardım için hazırlanıldığına dair istihbarat gelmişti.885 Bunun yanında 

izlendiğinin bilincinde olan Kaptan Paşa(Uluç Ali) dezenformasyon yaratma sebebiyle 

Endülüs ve çevresinden haber toplatmaktaydı.886 Diğer yandan Venedik sefiri de 

İspanya’ya Osmanlıların en büyük donanmayı hazırlamakta olduğunu bildiriyordu. 

Padişahın aksine Vezir-i Âzam Sokollu Mehmed Paşa Moriskolara yardımda bulunma 

                                                                 
877 Poumarêde, G. (2010). a.g.e. 211. 
878 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 109. 
879 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 900. 
880 Emecen, Feridun, Selim 2, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.36, S.414-418, 2009. 
881 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 887. 
882 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 932,  Barbero, A. (2017). a.g.e.,  144-147.        
883 XVI. yüzyılda İspanya ve Portekiz’de Hıristiyan olmak zorunda kalmış Müslümanları işaret etmek 
maksadıyla kullanılan ad. Bkz: Barbero, A. (2017). a.g.e., 58. 
884 Barbero, A. (2017). a.g.e., 24-28;  Setton, K. (1984-a). a.g.e., 945-946. 
885 Barbero, A. (2017). a.g.e., 63. 
886 Barbero, A. (2017). a.g.e., 66. 



193 

 

düşüncesini taşıyordu.887 Venediğe yardım etmesi konusunda Papanın ısrarlarına karşılık 

İspanya kralı Phılıpp bu husus için Napoli ve Sicilya’da hazırlık yapmıştır ancak bu 

donanmanın maksadı Venediğe yardım etmek değildir. İspanya kralı, Papanın kutsal sefer 

vergisi ve sübvansiyon(malî destek) konusu üzerine taahhüt vermesini beklemekte, bu söz 

verilmediği müddetçe Venediğe yardımda bulunmayacağını ifade etmekteydi.(Nisan 1570) 

Papalık, malî darboğaza sebebiyet vermiş olsa da yirmi dört kadırgalık bir destek gücü 

hazırlamış, ekonomik zorluğun üstesinden gelebilmek için Fugger banker ailesinin 

bankasından borç almış, on altı kişilik bir kardinal kontenjanı açarak ücret ödemek 

kaydıyla kardinallik makamını satışa çıkarmıştır. Her bir kardinallik makamı için 30.000 

duka ödeme yapılmıştır. Bu makamlar için ödemede bulunanların arasında Fransa da 

bulunmakta olup Papa’ya bir mektup da iletmiştir.888 Diğer yandan Kıbrıs kuşatması 

öncesinde Papalık, payitahttaki gelişmeleri, donanma hazırlıklarını yeğeni kardinal 

Michele Bonelli’nin Venedik vasıtasıyla öğrenmesinden ediniyordu.889 Goffman’ın verdiği 

bilgiye göre Dubrovik’in Osmanlı yönetimine 1570 yılı başında; Venediğin Papa ve 

İspanya ile anlaştığı bilgisini göndermesi zaten planlanmış bulunan Kıbrıs kuşatmasını 

başlatmıştır.890 Buna mukabil araştırmamız neticesinde ulaştığımız mühimme kaydında 

Dubrovnik’in 1571 yılında bilgi verdiğini, bu bilginin de mündemicen hazırlık, ittifak 

arayışı olduğu bilgisine ulaştık. Bu kayıt Osmanlı kaynaklarına hasredilmiş bölümde yer 

almaktadır. 

Osmanlıların Kıbrıs kuşatması üzerine oluşan müttefik donanmasında Paliano dükü Marc 

Antonia Colonna Papalık kuvvetlerinin kaptanı olmuş, Papalık askerlerin ve gemicilerin 

dinî motivasyon gereksinimi için rahipler de görevlendirmiştir.891  Her ne kadar bir ittifak 

kurulmuş olunsa da İspanya kuvvetleri Osmanlı armadasına kesinlikle saldırmama 

hususunda emir almıştır.892 Biz bunun Osmanlı donanmasının kendi karasularına gelmesi 

ihtimaline karşı olduğunu ve buna karşılık olarak karşı koyma ve göz dağı verme maksadı 

taşıdığını da düşünmekteyiz. Zira payitahtta İspanya’da isyan halinde bulunan Moriskolara 

yardım edileceğinin konuşulduğunu ve kralın bundan haberdar olduğunu ifade etmiştik. 

Her ne kadar kanıt olarak gösterilemese de Osmanlı kuvvetlerinin İnebahtı muharebesinde 

mağlubiyetine müteakip İspanyol donanmasının herhangi bir saldırıya geçmemesini, 

                                                                 
887 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 950-951. 
888 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 959-960. 
889 Barbero, A. (2017). a.g.e., 19. 
890 Goffman, D. (2004). a.g.e.,185. 
891 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 964; Barbero, A. (2017). a.g.e., 117. 
892Uzunçarşılı, İ.H. (1988). Osmanlı Tarihi C.3-Kısım 1, Ankara: TTK, 11;  Setton, K. (1984-a). a.g.e., 973. 



194 

 

 

Kıbrıs’tan dönen ve hiç olmadığı kadar büyük olduğu ifade edilen Osmanlı donanmasının 

muhtemel saldırı yahut Marranolara yardım olasılığını önlemekle iktifa ettiğini ve temel 

maksadının da bu olduğunu düşünmek de mümkün görünmektedir.Öte yandan Kenneth 

Setton’un kaydına göre İspanya’nın mühimsediği konu Levant yahut Kıbrıs’tan ziyade 

Kuzey Afrika’dır.893 Tunus üzerine kurulmuş İspanyol garnizonu Goletta’ya saldırı 

ihtimali kralın daha fazla ilgisine mucip oluyordu.894  

Kıbrıs kuşatması başladığı vakit Papa V.Paul Romalılara hitap ederek yardım etmelerinin 

gereğini dini bir vazife olarak göstermiş, Venediğe yardım sözü vermiş fakat esasında 

gerçekleşmemiştir.895 Papaya göre kutsal Jerusalem’e giden Hıristiyanların elinde olan tek 

yer olan Kıbrıs, Osmanlı hâkimiyetine geçmemeliydi.896 1570 yılında başlayan kuşatma 

1571 yılında Magosa’nın ele geçirilmesi neticesinde başarıyla sonlandırılmıştı.897 Bu fethin 

sebebi Osmanlıların Akdeniz egemenliğinin tam anlamıyla tesisi için stratejik bir noktada 

bulunuyor oluşu ve bilhassa Malta korsanlarını barındırıp ticaret ve hacı kervanlarına zarar 

verişi olarak kaydedilmektedir. Fethe dair fetvada ise daha önce Müslümanların 

hâkimiyetinde bulunmuş olması ve İslamî eserlerin tahrip edilmiş bulunuşu sebep olarak 

gösterilmiştir.898 Bununla birlikte fetih sebebinin fetvanın içeriğinde belirtilen nedenler 

olmadığı açıktır. Çünkü Osmanlı hâkimiyetinde bulunan bir çok bölgenin daha önceki 

tarihlerde hiçbir İslam devletinin hâkimiyetinde bulunmadığını ifade etmek zaruridir. 

Bunun sebebi eylem ile söylem farkının tarihi olaylara bakışımızda yanıltıcı olmasını 

önlemektir. 

Kıbrıs’ın fethini müteakip vukua gelen İnebahtı savaşının Haçlılık özelliği taşıdığı ifade 

edilir. Poumerâde(1538 yılındaki Preveze ve) 1571 İnebahtı savaşının Osmanlılardan zarar 

gören, yayılma alanı karşısında olan devletlerin müttefikliği vasfını taşıdığını ifade eder.899 

Buna mukabil İnebahtı savaşındaki ittifak; Haçlılık yahut karşı devletlerin müttefikliğinden 

farklı cihetlere de sahip bir oluşumudur. Öncelikle İspanya; Cerbe ve Malta’da 

Venedik’ten destek görmediğinden Venediğe yardımda bulunmak istemiyor, Kıbrıs’ı 

                                                                 
893 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 977. 
894 Barbero, A. (2017). a.g.e., 91. 
895 Jorga, N. (2005-a). a.g.e., 135. 
896 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 962. 
897 Çiçek, Kemal, Kıbrıs, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.25, S.374-380, 2002. 
898 Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 664-669; Çiçek, K., (2002). a.g.m. 
899 Paumarêde, G. (2010). a.g.e., 222. 



195 

 

kaybetmesini vahim bir olay olarak değerlendirmiyordu.900 Papa’nın İspanya içeresindeki 

kilise üyelerinden vergi toplama ve tüm imtiyazların sürekliliğini talep ediyor901 

Osmanlılara karşı zafer kazandıktan sonra Venedik desteğini sağlayarak Kuzey Afrika’ya 

hâkim olmayı tasavvur ediyordu.902 Papa ise haçlı savaşı mahiyetini alması için çabalıyor 

ve Roma kralı Maximillian’ı Osmanlılara karşı saldırıya geçmeye teşvik ediyordu.903 

Papalığın maddi gereksinimler için yeniden Papalık makamlarını satmaya başlaması 

Osmanlı tehdidi dolayısıyla sürekli nakit tedarikinin bir yolu haline gelmiştir.904 1571 

ittifakı gerçekleşirken İspanya kralı tüm inançsızların hedef olmasını ifade ediyordu fakat 

esasında tasavvurundaki ilk hedefi Kuzey Afrika oluşturuyordu.905 Papalığın İspanya’ya 

istediği imtiyazları vermesinin yanında Osmanlılar ve Kuzey Afrika’da meskûn kâfirlere 

karşı kutsal saldırı için vergi toplama imtiyazını da vermesi üzerine İspanya Kralı Phılıppe 

askeri destek vermeyi kabul etmiş ve Venediğin de dâhil olduğu bir anlaşma akdedilmiştir 

ve muhteviyatı savunma kadar saldırıyı da barındırmaktadır(25 Mayıs 1571) İlâveten 

Papalık da müttefik kuvvetlere 12 gemi 3.000 piyade ve 270 atlı tedarik edecek, Papalık 

toprakları bu iki müttefik tarafından korunacak ve Papa üzerine düşen desteği tedarik 

edemez ise iki müttefik karşılayacak, diğer Katolik krallar anlaşmanın onur üyesi olacak, 

Papalık diğer devletlerin katılımı için çalışıp müttefikler arasındaki anlaşmazlıklarda 

arabuluculuk yapacak, tarafsızlık politikasındaki Ragusa’nın(Dubrovnik) mevcut kararına 

saygı gösterilecek, bilgi verilmeden Osmanlı yönetimi ile anlaşma akdedilmeyecekti.906 

Papalığın etkisi, İspanyanın çıkarları oranında bu ittifak için etkili olmuş gibidir ve 

Paumarede’nin ifadesinden farklı olarak İspanyol kuvvetleri Osmanlı gücünden Venediğe 

nispetle daha az zarar görmüş ve menfaatleri daha öncelikli görünmektedir. Bununla 

beraber her iki yorum da ittifakın haçlı ruhu ile oluşmadığı neticesine ulaşmaktadır. 

İlaveten Osmanlı kuvvetlerinin mağlubiyetine müteakip bu türden etkilerle ifadelere daha 

fazla sebebiyet vermiş olması muhtemel görünmektedir. 

Venedik Famagusta(Magosa) kaybı sonrası barış için Osmanlı yönetimi ile görüşürken 

Papa Venediğe elçi göndererek buna mani olmuştur ve bu durum ittifak müzakereleri sürer 

                                                                 
900 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 943. 
901 Setton, K. (1984-a). a.g.e.,999. 
902 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 1021. 
903Barbero, A. (2017). a.g.e., 94;  Setton, K. (1984-a). a.g.e., 980-998. 
904 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 1003. 
905 Poumarêde, G. (2010). a.g.e., 212. 
906 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 1015-1016;  Hammer ve Uzunçarşılı askerî kuvvet hakkında farklı sayılar 
verirler. Bkz:Hammer,  J.(2007).a.g.e.,151-153 ; Uzunçarşılı, İ.H. (1988).a.g.e., 12-17. 



196 

 

 

vaziyetteyken vukua gelmiş, Papalık Venedik elçisine barış üzerine söz vermemesi 

konusunda tembihler vermiştir. Papa ayrıca Venediğe beş yıl için yıllık 100.000 scudi 

toplama izni verir ancak savaşın bu süreyi aşması halinde bu imtiyaz devam edebilecektir. 

Papalık tarafından Haziran 1571’de tüm Katolik kral-prenslere elçiler gönderilir.907 Bunun 

yanında Osmanlılara dair İspanya’nın bir korkusu ise Marranolardı. Din değiştirilmesine 

rağmen Müslüman yaşamı sürdürenler göz hapsine alınmış, gerek duydukları şüphelileri 

ölüm cezasına çarptırıldılar. Bu takibat ve baskılar üzerine 1567 yılında büyük bir isyan 

başlatmışlar ve bastırılmaları birkaç yılı almış, isyana karışanlar köle kılınmışlardır.908 

Onların Osmanlı İmparatorluğu’ndan yardım istekleri bilinmekteydi ve Sokollu’nun isteği 

hazırlanan kuvvetlerin Marranolara yardım için kullanılması düşüncesindeydi. İspanya’nın 

hazırlık ve Osmanlı kuvvetleri üzerine saldırarak zarar verme isteği bu yönde olası bir 

hareketi de ortadan kaldırma maksadı taşıyor olsa gerektir. 

Kıbrıs’ın kuşatması sırasında Papa V.Paul’un önemli katkılarıyla Venedik ile İspanya 

arasında oluşan ittifak ile meydana getirilen donanma bir savaş için hazırlandı. İttifakın 

gereği olarak Papa 3.000 askerin masrafını karşılayacaktır. Kutsal olduğu ilan edilen bu 

ödeve katılanlara İspanya ve Venedik kiliselerinden pay verilmesi vadedilmişti. 

Masrafların altıda üçünü İspanya; ikisini Venedik ve birini ise Papalık karşılayacaktı.909 

Donanma hızla hazırlanıp Ekim ayına girilmeden Messina’da toplanmıştı. Kutsal Roma 

İmparatoru V.Charles’ın(1519-1555) gayrimeşru oğlu Don Juan de Autriche komutasında 

77 İspanyol, 6 Malta, 3 Savoy kadırgası ve Papalığın Marco-Antiono Colonna 

yönetimindeki 12 kadırgası ile Venediğin 112 kadırgası, 6 mavnasından mürekkep bir 

kuvvet910 meydana getirilmişti. Messina’da buluşmayı kararlaştırmış ittifak üyeleri 

arasında buraya ilk gelen Papa V.Pius’dan bayrak ve komutanlık asası alan Marco Antonio 

Colonna olmuştur.911 Muhsinzade Ali Paşa idaresindeki Osmanlı donanması ise 300 gemi 

ile İnebahtı körfezinde bulunmaktaydı. Savaş neticesinde 7 Ekim 1571 tarihinde Osmanlı 

kuvvetleri 224 gemi ve 30.000 asker kaybıyla mağlup oldu. Bu neticede Hıristiyan köle 

mürettebatın da menfi etkileri söz konusu olmuştu. Müttefiklerin kaybı ise 15 kadırga 

8.000 askerdi. Ancak seferin bu sonucunun etkisi büyük olmadı ve sonrasında müttefik 

                                                                 
907 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 1018-1019. 
908 Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 155. 
909 Jorga, N. (2005-a). a.g.e., 135-137. 
910 Bu sayıları ilgili dipnotta bulunan kaynaklardan aldık. Bununla birlikte Hammer ve Uzunçarşılı askeriî 
kuvvet hakkında farklı sayılar verir. Bkz:Hammer,  J.(2007).a.g.e.,151-153 ; Uzunçarşılı, İ.H. (1988).a.g.e., 12-
17; Barbero, A. (2017). a.g.e., 120-122. 
911 Barbero, A. (2017). a.g.e., 437. 



197 

 

kuvvetler Osmanlı sınırlarında yağma, taarruz gibi hareketlerde bulunmadılar. Çünkü 

müttefikler arasında ganimet oranının paylaşımı konusunda anlaşmazlık husule gelmiş, 

müttefiklik ruhu yitip gitmişti. Venedik,  Osmanlılar ile Fransa vasıtasıyla anlaşma ararken 

Papa halâ hükümdarları ve insanları bir kutsal ittifaka dâhile çalışıyordu.912 Stephen 

Lee’nin ifadesine göre İspanya kralı Phılıppe’den istenen Doğu Akdeniz’de Osmanlı 

gücünün yok edilmesiydi. Papalık ve Venedik, Müslümanlara yönelik nefretlerini 

Phılıppe’yi onlara saldırmaya zorlayarak gösteriyordu Phılıppe 1571’de kutsal birliğe 

katıldığında bu amaca yönelik çalışmadı, zira kuvvetlerini hâkim olduğu yerlerde 

Osmanlıları atmak ve İslâmiyeti yok etmek için oluşturmamıştı. İnebahtı zaferi sonrası 

müttefiklerin istekleri farklı olduğundan ittifak uzun sürmedi. Venedik ile Papalık 

Osmanlılar üzerine saldırının devam edeceğini tasavvur ederken kral bunun zorluklar 

yaratacağının farkındaydı. Ek olarak bu yüzyılda kıtada Osmanlı kuvvetleri üzerine 

doğrudan saldıracak denli kuvvetli bir siyasi oluşum bulunmamaktaydı. Kral Phılıppe bu 

savaşı savunma savaşı olarak görüyor ve başarısının maksadını yani Osmanlı deniz 

kuvvetlerini İtalyan yarımadasının doğusunda hapsedilmesini karşıladığını, daha ileri bir 

harekâta gerek olmadığını düşünüyordu.913 Papalık ise bu zaferi daha farklı yorumluyor 

Papalık kadırgalar komutanı Marco Antonio’ya914 kahraman muamelesinde bulunuyordu. 

Seferin başarılı olacağı kehanetinde bulunmuş olan Papa V.Pius, Aziz ilan edilmeye layık 

görülmüştür. Sefer sonrası yapılan bir hayli resimde Kutsal ruhtan esinlenen Papa, İspanya 

kralı ve Venediğe birlikte yer verilir.915 Papa V.Pius savaşın kazanıldığı 7 Ekim 1571 

tarihini “Meryem Ana Günü” olarak kutlanılması geleneğini başlatır.916 Papa Hıristiyan 

krallara ciddi bir mutlu haber mektubu gönderir, kendi de hayli sevinmiştir. Hıristiyan kral 

ve donanma kaptanı Don John’a kutlama ve övgü mektupları göndermiş, mevsimi 

geldiğinde Osmanlılara saldırmak için de donanma talep etmiştir. Diğer müttefik Venediği 

de tebrik etmiş, Roma da büyük kutlamalar tertip etmiştir.917 Bu ittifak ve başarı vaziyeti 

kısa sürmüş olmasına karşın İspanyollar ve bilhassa Papa için coşku verici bir muzafferiyet 

anlamını taşıyordu.918 

                                                                 
912 Jorga, N. (2005-a). a.g.e., 135-140; Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 664-669; Hammer farklı sayılar verir. 
Bkz: Hammer, J.(2007).a.g.e.,151-153. 
913 Lee, S. (2002). a.g.e., 72. 
914 Zaferden dolayı kendine Venedik’de anıt yaptırdığı ifade edilir. Bkz: Uzunçarşılı, İ.H. (1988).a.g.e., 20. 
915 Poumarêde, G. (2010). a.g.e. 210. 
916 Cardini, F. (2004). a.g.e., 188. 
917 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 1062-1063. 
918 Goffman, D. (2004). a.g.e., 192. 



198 

 

 

Lepanto yenilgisi üzerine  ele geçirilen Osmanlı teçhizatından Papa 19 gemi ve 2 galyot 

türü, İspanya 58 gemi, 6 galyot—Venedik 39 gemi,4 galyot almıştır. Osmanlı silahları da 

paylaşılır, köle olarak ele geçirilenlerden 881’i Papa’ya, 1.713’ü İspanya’ya ve 1.162’si 

Venediğe verilmiştir.919 Pius Don John’dan fidye konusunda kolaylık maksadıyla esirlerin 

ad ad kaydedilmesini ister fakat üst rütbeliler ile maharetli olanları, yetenekli denizcileri, 

Hıristiyanlar ve mülklerine saldırıların sürmemesi için hemen Osmanlılara teslim 

edilmemesini istemiştir.920 Fransa Osmanlı yenilgisinden rahatsız olmuşken Papa 

müttefikliğin devamına çalışmış Avusturya-Roma kralı Maximillian’ı da ittifaka dâhil 

etmek için çabalamış ve 20.000 asker 2.000 attan mürekkep askerî destek sözü vermiştir. 

Ek olarak Fransa ve Lorainne dükü Charles’ı da ittifak kılmayı istemekteydi. Papa’ya 

Osmanlıların yeniden donanma hazırladıkları haberi gelmiştir ancak yine bu haberlere göre 

Osmanlıların durumu vahameti de içerir haldedir.921 

Don John’un Şubat 1572’de Tunus’a saldıracağı söyleniyordu. Pius kutsal saldırı için 

aralarında kardinallerin de bulunduğu bir komisyon hazırladı. Papa, zafer için methedilir 

ve kutsallığı ile gösterdiği gayretlerin zaferlerin alâmeti olduğu söylenir olmuştu.922 Şubat 

1572 yılında Venedik ve İspanya ittifakı Vatikan sarayında yenilenir. Papa Mart 1572de 

“Unıversis et Singulis Christifidelibus” adıyla bir ferman ile kutsal saldırı çağrısı yapmış 

ancak 923 1 Mayıs 1572’de ölmüş, ölmeden önce büyük yeğenini donanma kaptanlığı 

görevine tayin etmiş, geçici olarak San Peters’deki Saint Andrea da gömülmüştür.924 Saint 

Siesto Kardinali Ugo Boncompagni XIII.Gregory adıyla Papa seçilmiş, İspanya bundan 

memnuniyet duymuştur. Papa XIII.Gregory (1572-1585) eğitim ve diplomasiye önceki 

papa gibi önem vermiştir.925 Selefi Papa’nın atadığı Marc Antanio Colonna, Lepanto’da 

kazanılan iki silahlı Osmanlı gemisi ile bir çok kölesini kürekçi olarak papalık 

donanmasına dâhil etmiştir. Papanın isteği Negroponte ve Mora da “reconquista” 

gerçekleştirmekti ve bu maksatla buralara sefirler göndermiş, bu faaliyetlere destek olacak 

taraftarlar da bulmuştur.926  

                                                                 
919 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 1059; Barbero, A. (2017). a.g.e., 625-629. 
920 Barbero, A. (2017). a.g.e., 629-636. 
921 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 1064-1068. 
922 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 1072. 
923 Cardini, F. (2004). a.g.e., 187; Setton, K. (1984-a). a.g.e., 1074-1076. 
924 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 1077. 
925 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t.,120. 
926 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 1077-1078. 



199 

 

Papa V.Pius’un ölmesine müteakip Messina’daki kilise üyeleri İspanya’ya vergi ödemeyi 

reddetmiş bunun üzerine kral Phılıppe Levant yönünde harekete geçmemişti. Bu sırada da 

Hollanda bölgesindeki isyanı Venedik ve Fransa’nın kışkırtması İspanya ile Fransa’nın 

savaşacağına dair korkular oluşturmuş iki krallığa da sefir gönderen Papa vaktin 

Osmanlılar ile savaş vakti olduğunu ifade ederek yatıştırmayı denemiştir. Papa amirali 

Colonna da Osmanlılara karşı bir zafer kazanıp ünlenme isteğindeydi ve yeniden Ege’ye 

çıkmış Osmanlı kuvvetleri kaptanı Uluç Ali Paşa ile karşı karşıya gelmiş, taciz 

saldırılarında bulunmuş müteakiben de büyük bir Hıristiyan donanması ile yeniden 

gelmişse de kötü hava şartları dolayısıyla Venediğin Corigo adasına çekilmiştir.927 İspanya 

taraftarı olan bu Papanın da diğer devletlerin Lutheranlar vasıtasıyla İspanya’nın içişlerine 

karışarak zayıflatmasına karşın Osmanlıları işaret etmesi önemlidir. Vaktin Osmanlılar ile 

savaş vakti olduğu yönündeki ifadesi 1571 İnebahtı seferinin neticesinden sürekli tekrarı 

yönünde umut edindiğini düşündürmektedir. 

1572 yılında Fransa’da vuku bulan ve toplu Protestan kıyımı olan St. Bartholomeo katliamı 

üzerine Papa “Ugonottorum Strages”(huguenot-yatakta enkaz) madalyası yaptırmıştır. 

Fransa ile müttefik Osmanlıların 200 gemiyi Toulon’a, İspanya’ya karşı yardıma 

göndereceği söylentileri de bulunmaktaydı. Bunun yanında Venedik deniz kuvvetlerini 

yeniden toparlamış Osmanlılar ile Papanın arzusu hilafına barış görüşmeleri yapmıştır.928 

Papa V.Paul Mart 1572’de vefatı sonrası Kutsal İttifakın iplikleri sökülmüştü,1573 yılında 

Venedik ile Osmanlılar arasında barış anlaşması akdedilmiştir 

İnebahtı yenilgisinden sağ kurtulan fakat esir olanların iade edilmesi isteğindeki Sultan 

Selim, Don Juan’a hediye olarak kürk, silah, kilim, eyerler göndermiştir.929 İnebahtı 

savaşında çok fazla insan ölmüştü ancak ganimet yani köle olarak da önemli kazanım 

edinilmişti fakat bu sayı kayıtlara geçenlerdi zira bu gibi insan ve gemi karmaşasının 

olduğu savaşlarda ve bilhassa bu savaşta karışıklıktan faydalanan hayli insan, köle ele 

geçirmiş ve resmi kayıtlardan kaçırarak kişisel kullanım için gizlemişlerdi. Resmi rakam 

olan 7.200 kişi ittifaka katılanlar arasında bir başka kayda göre şu şekilde pay edilmişti: 

                                                                 
927 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 1082-1083. 
928 Çoban, B.Z. (2007) , a.g.t., 1078-1091. 
929 Jorga, N. (2005-a). a.g.e., 135-140; Zinkeisen, J. W. (2011-a). a.g.e., 664-669 



200 

 

 

3.600 İspanyol, 2.400 Venedik,1.200 Papa930 bunlardan Osmanlı üst sınıfından 40 tanesi 

köle muamelesi görmemişti. Onların paylaşımının nasıl olacağı anlaşmazlık yaratınca 

Papa’nın gözetim ve muhafazasına karar verildi ve Papa V.Pius’a teslim edildi. Roma’ya 

götürülen köleler Vatikan’da(Borgo’da Aquila sarayı) sıkı kontrolde ancak kötü şartlar 

altında olmadan tutulmuşlardır. Bilhassa bu 40 kişinin elden çıkmaması için Papa savaş 

tutsaklarının serbest bırakılması yahut kefaret ile salınmasını yasaklayan ferman 

hazırlamıştı. Üstelik Papalık donanması diğer denizci devletler gibi kol gücü ve sair işler 

için kölelere ihtiyaç duyuyordu ve bunların edinilmesi sırasında nereden geldikleri pek 

önem taşımamakla birlikte özenle seçilerek satın alınıyordu. Kimi zaman Mağrip’den kimi 

zaman Anadolu’dan insanlar olabiliyordu. Yine kimi zamanlarda Papalık elindeki köleleri 

satarak gelir ediniyordu. Kölelerin alıcıları kilise mensubu papazlar da oluyordu ve 

genellikle genç yaştaki ve beyaz tenli köleler tercih ediliyordu. Ayrıca Akdeniz’in en aktif 

Hıristiyan korsanları Malta şövalyeleriydi ve Papa’nın köle temin ettiği yerlerdendi. Örnek 

olarak, 1545 yılında 3 Papalık kadırgası gemileri güçlendirmek için Malta’ya vasıl olarak 

köle edinmişlerdi. İnabahtı savaşı sonrası kimi yönetimlerde olduğu gibi Papalık 

donanmasının yüzde otuzu kadarına ulaşan mürettebatı Müslüman kölelerden mürekkep 

haldeydi. Papalık gemilerinde genellikle kol gücünü karşılayan Müslümanların iyi 

beslenmesine ve sağlıkları için berber, doktor bulundurulmasına ihtimam gösteriyor fakat 

din değiştirmeleri ise prosedürlerin işleyişinin ağır olmasından dolayı hayli zor belki 

mümkünat dışı oluyordu. İnebahtı ile edinilen köle sayısının fazlalığı daha önce olduğu 

gibi inşaatlarda kullanılmalarını da sağlamıştı ki esasen Papalığın bu alandaki kullanımları 

XIV. yüzyıl sonlarına kadar uzanmaktaydı. Diğer devletlere esir düşmeler konusunda 

esirlerin kurtarılması için 1581 yılı itibariye Roma’da Genfalone Tarikatı kurulmuştu ve 

her türlü takas konusu üzerinde durmuştur.931 1572 yılında Papa olan XIII.Gregorius ile 

Osmanlılar arasındaki esirlerin mübadelesi 1573 Venedik-Osmanlı anlaşmasından istifade 

edemeyen soylu 38 Venedikli ile 1575 Temmuzunda Ragusa’da gerçekleştirildi. Esirlerin 

buraya gelişi birkaç ay sürmüş, uzun molalar ile daha da uzamıştı. Alınan esirlere karşılık 

34 Müslüman esir teslim edilmişti çünkü geri kalanların ömrü takası görmeye vefa 

                                                                 
930 Bono, Salvatore. (2003).  Yeniçağ İtalya’sında Müslüman köleler, (Çev. Betül Parlak). İstanbul: İletişim 
Yayınları. Bu rakamların farklı kaydı da mevcuttur. Bkz: Bono, S. (2003). a.g.e., 78; Barbero, A. (2017). 
a.g.e.,630- 632. 
931 Bono, S. (2003). a.g.e., 75-79, 152-155/159, 180, 193,250, 238, 316-317, 423, 505. 



201 

 

etmemişti. Bununla birlikte esirlerden biri olan Ali Paşa’nın oğlu önceden serbest 

bırakılmıştı.932 

İnebahtı muharebesi neticesi üzerine Papalığın Osmanlılara karşı zafer umutları gibi yeni 

seferler için çabaları da artış göstermiştir. Üstelik yalnız Osmanlılar değil Kuzey Afrika 

meskûnu kâfirlere karşı da beklenti ve faaliyetlerde bulunmaktaydı. 1573 yılında 

Osmanlılar ile anlaşan Venediği etkilemeye çalışan Papa birliği yeniden kurmaya çalışsa 

da muvaffak olamamış buna mukabil çabuk toparlanan Osmanlı donanması 1574 yılında 

Papa-İspanyol müttefiklerine karşı Halkul-Vad ile Tunus, Vezir Sinan Paşa ile Uluç Ali 

Reis kuvvetleri tarafından yeniden Osmanlı hâkimiyetine alınmıştır.933 Bunun üzerine Papa 

XIII.Gregor yeni ittifaklar oluşturma arayışına girmiştir.934 Venediğin 1573 yılında 

Osmanlılar ile akdedilmiş barış anlaşmasına rağmen ittifak aramak için başvuran Papa 

XIII.Gregor Venediğe bu barış sebebiyle büyük öfke duyuyordu. Papa’yı ikna etmeye 

çalışan elçilerden retorikte hayli maharet sahibi ve ünü bulunan Nicola de Ponte Papa’yı 

yalnız bırakılan ve savaşı yürütemeyecek durumda olan Venediğin durumunun kötü olduğu 

konusunda iknaya çalışıyor Venediğin diğer Akdeniz adalarının da kaybından 

korkulduğunu belirtiyordu. Papa Gregor bu konuşmalardan etkilendi ve Venedik ilişkileri 

eski seyrine döndü.1574 yılında Osmanlı donanmasının azametle artışı Venediği 

kaygılandırınca yine Papa’ya başvurmuş o da tüm imkânlarının kullanılacağına dair söz 

vermesinin yanında ispanya kralı Phılıppe’nin de ittifakını aramış ve vaad alabilmişti.935.  

Sultan III.Murad döneminde(1574-1595) İnebahtı deniz savaşında mağlub olan Osmanlı 

donanmasından esir alınanların kurtarılması için çalışılmıştır. 1575 yılında Venedik ile 

yapılan mübadele hususundaki anlaşma maddesine göre, Yedikule zindanlarında tutulan 

esirler Roma’ya götürülüp Roma’dan getirilen esirlerin takası ve Venedik elçisi Giovanni 

Contarini Osmanlı esirlerine Ancona’dan Draç’a kadar nezaret etmiş takas burada 

gerçekleştirilmiştir. Bu dönemde Papa yeniden Venediği Osmanlı yönetimi ile yaptığı 

anlaşmayı bozup savaşmaya teşvik ediyor ancak Venedik bu düşünceye hiç sıcak 

bakmayarak reddediyordu. 1574 yılında Tunus ve Halkul-Vad‘ın Osmanlı hâkimiyetine 

                                                                 
932 Bono, S. (2003). a.g.e., 510-511. 
933 Jorga, N. (2005-a). a.g.e., 142; Seyithanlıoğlu, K. (Edt.). (1986). a.g.a., 387-389; Emecen, F. (2015). a.g.e., ; 
Gülsoy, E. vd. (2012). a.g.b., 205-207; Bacque-Grammont, Jean-Luis (2012). Osmanlı İmparatorluğu’nun 
Doruğu: Olaylar (1512-1606) , R. Mantran(Editör). Osmanlı İmparatorluğu Tarihi, İkinci Baskı, İstanbul: İş 
Bankası Yayınları, 192. 
934 Poumarêde, G. (2010). a.g.e. 247. 
935 Zinkeisen, J. W. (2011-b). a.g.e., 312-314. 



202 

 

 

geçmesi Papa’nın baskılarını artıran sebepti. Papa, Venediğe İspanya’nın etkin 

müttefikliğini vadediyor, Venedik ise 3 yıldır sürdürdüğü savaşın maddi yıkımla 

sonuçlandığını, öncelikle önceki tarihlerde olduğu gibi Papalığın hazinesinden Venediğe 

yardımda bulunmasının zaruret olduğunu ifade ediyor hayırseverlerden ve inançlılardan 

toplanan muazzam servetin en faydalı kullanım mecraının Hıristiyanlığı savunan ülkeler 

olduğunu söylüyordu.936  

Zinkeisen’ın verdiği bilgiye göre yine bu dönemde Venedik raporlarına göre Osmanlı 

yönetimi Papa’yı, eskiden olduğu gibi Hıristiyanların önderi olarak görmüyordu ki 

XVI.yüzyıl ortalarına gelindiğinde bu görüşü tamamıyla sona ermişti. III.Murad 

döneminde payitahtta bulunmuş bazı gözlemcilerin kayıtlarına göre Papa nüfuzu alâlade 

dünyevî bir krallık ve korku duyulmayan bir mecra olarak kıymet biçiliyordu. Papa, 

Hıristiyanları harekete geçirmeye çalışan atıl bir kral mesabesinde ve laf-ı güzafı bol, 

biçare bir kral olarak tasavvur ediliyordu. Sokollu Mehmed Paşa Roma’yı Osmanlı 

egemenliğine almak için iki sancağın kâfi geleceğini söylüyor ve III.Murad’ı eğlendirmek 

için Papa’nın kendisi aleyhindeki fermanlarını tercüme ettirerek bilhassa padişaha 

yakıştırılan benzetmeleri kahkahalarla okurdu ve bunlarla eğlenilirdi.937 Bu kayda mukabil 

sonraki bölümün gözden geçirilmesiyle Osmanlı kaynaklarında Papalığın yerine bakmak 

ve bu bağlamda değerlendirmede bulunmak daha yerinde görünmektedir. İlgili bölümde bu 

kayda yeniden döneceğiz. 

Papalık geleneksel saldırı arayışları ile yetinmiyor diğer bir faaliyet alanına da 

yöneliyordu. 1573 yılında bir komisyon kurmuş ve çalışmaları neticesinde Yunan 

öğrencileri etkilemek, doğudaki Hıristiyanları Roma Kilisesi’ne çekmek maksadıyla 1576 

yılında bir Yunan Okulu açmıştır.938 Arnavutluk’ta meskûn kabile reislerinden otuz sekizi 

1577 yılında Papa VIII.Gregorius’a başvurarak kendilerine destek sağlaması halinde dinî 

yönden Papa’ya, siyasi yönden İspanya kralı II.Phılıppe’e itaat edeceklerini bildirmişler 

ancak kralın müsbet yaklaşmaması üzerine Papa’ya bağlanarak Katolikliği kabul 

etmişlerdir. Bu kabul neticesinde XVII.yüzyılda önemli isyanların neşetinin tohumu 

                                                                 
936 Zinkeisen, J. W. (2011-b). a.g.e., 318-321; Barbero, A. (2017). a.g.e., 630-633. 
937 Zinkeisen, J. W. (2011-b). a.g.e., 289-290. 
938 Frazee, C. (2009). a.g.e.,82-83. 



203 

 

atılmış oluyordu. Kefe, Dubrovnik Balkanlarda da Katolik misyonerler faaliyet 

gösteriyorlardı.939 

Kuzey Afrika politikasında Osmanlı yönetimi Fas’ta yaşanan taht mücadelesinde 

Abdülmelik bin Muhammed’e destek vermiş, diğer aday Mevlây Muhammed Portekiz’den 

yardım istemiştir. Osmanlı-Fas kuvvetleri üzerine harekete geçen Fransa, İspanya, Papalık 

kuvvetleri 1578’de “Kasr’ül Kebir” de mağlub edilmiş, Fas’ta Osmanlı hâkimiyeti 

gelişmiştir.940 Portekiz kralı da bu sözde haçlı seferi sırasında ölmüştür.941 Papalığın 

Osmanlılara karşı daha büyük bir saldırı ve neticesinde başarı kazanamaması fakat 

kazanma arayışı farklı alternatif yollara başvurmasını engellemiyordu. Venediğe de zarar 

veren (Hıristiyan Slav) Uskok korsanlarını maddi yönden destekliyor ancak bu durumun 

zarar verdiği Venedik de bu durumdan şikâyet ediyordu.942 Papalığın heretik kabul ettiği 

İngiltere krallığının gönderdiği sefir William Harborne 1580 yılında İstanbul’a gelmiş, 

1583 yılında İngiliz tüccarlarına Fransız tüccarları seviyesinde doğu Akdeniz’de ticaret 

imtiyazı verilmiştir. Protestan İngilizlerin Osmanlılar ile ilişkileri Katolikleri rahatsız 

ediyor, İngilizlerin Malta’yı ele geçirerek Osmanlılara terk edecekleri söyleniyordu. Bu 

diplomatik ilişki, Osmanlıları rakip Katolik İspanya ve Fransa’ya karşı müttefik kılmak, 

siyasi bir manevra olarak görülüyordu. Hâlihazırda Kraliçe Elizabeth, Osmanlılara 

gönderdiği metinlerde İngiltere’yi “İsa’nın adını hatalı kullanan bu imansızlara karşı hakiki 

inancın daimi muzaffer ve kuvvetli gücü” olarak tanıtıyordu.1588 yılına943 dek Harborne 

ilk İngiliz elçisi olarak tanınarak payitahtta bulunmuş, İspanya’ya karşı İngilizlere müttefik 

olunması çabaları neticesinde yerine getirilmeyen vaatler dışında kazancı olmamıştır. 1587 

yılına ait Harborne’un padişaha ulaştırılan mektubunda kraliçe Elizabeth’in Osmanlı 

İmparatorluğu’na güvenerek İspanya ile bağları kopardığını, Osmanlı şanının artırılmasına 

çalışıldığı ve İspanya’nın barış isteğinin de kabul edilmediğini belirtmişti fakat tüm 

bunlara karşın Osmanlılar da fiilen müttefikliğin gerektirdiği eylem ve icraatları 

göstermemiş bu durumun Osmanlıları kraliçe nezdinde zehirlemek isteyenlere olanak 

sunduğunu ifade etmiş artık eyleme geçilmesi gerektiğini, en azından 60-80 kadar üç 

kürekli gemiyi göndererek bu inançsızlar karşısında müttefikliğini fiilen göstermesi 

isteğini iletiyordu. Kadın olmasından gelen zayıflığına rağmen kraliçesinin Tanrı 

                                                                 
939 Frazee, C. (2009). a.g.e., 128-134. 
940 Kütükoğlu, Bekir, Murad 3, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.31, S.172-176, 2006; Gülsoy, E. vd. (2012). a.g.b., 
218-219;  Bu ittifakın 1576 yılında ortaya çıktığı bilgisi vardır. Bkz: Uzunçarşılı, İ.H. (1988).a.g.e., 47 
941 Cardini, F. (2004). a.g.e., 19; France, J. (2005).a.g.e., 322. 
942 Setton, K. (1984-a). a.g.e., 1110. 
943 İngiliz donanması, İspanyol donanmasını mağlup etmiştir. Bkz: Faroqhı, S. (2012). a.g.e., 52. 



204 

 

 

buyruğuna bunca çabalarken cihanın en güçlü hükümdarı ve yiğit adamının harekete 

geçmeyerek Tanrı’nın gazabını üzerine çekip vakti israf etmemesini, müttefikini zor 

durumda yalnız bırakırsa affedilmez bir suç işlemiş olacağını ifade ediyordu. Çünkü 

kraliçe İspanya ile barışı reddettiğinden Papa ve diğer putperest hükümdarlar ile 

müttefiken onu ortadan kaldırmaya hazırlanmaktadırlar. İngiltere’nin bu akıbetinden sonra 

sıranın Osmanlılara geleceğini çünkü yeryüzündeki Tanrıları olarak kabullendikleri 

Papa’nın bu yönde kehanetler ortaya attığını, tek hâkim olmasının önündeki İngiltere ve 

Osmanlı’nın ortadan kaldırılmasını hedeflediğini müttefiken kazanacakları bir zaferin bu 

yalancı Papa’yı rüsva edeceğini de bildiriyordu. Üstelik onların bu yenilgileri insanların 

hakiki inanca geçmelerini de sağlayacaktı....” Bu tür ifade ve beklentilere karşılık olarak 

sefir maksadına nail olamamış sonrasındaki ısrarları ise Osmanlı yönetimi nezdinde değer 

kaybına yol açmıştı. Vezir-i Âzam Koca Sinan Paşa “İngilizlerin Müslüman olmaları için 

yalnız Kelime-i Şahadetlerinin eksik” kaldığını istihza ile ifade ediyordu.944 

İspanya krallığının 1581945 yılında Osmanlı ile yaptığı ateşkes Papa XIII.Gregor’u 

memnun etmemişti ve Türk savaşı için alınan vergilere son verdiğini, ancak sapkın olan ve 

sapkınlara destek olan İngiliz krallığına gerçekleştireceği sürekli savaş ile vergi 

toplanmasına müsaade vereceğini bildirdi.946 Papa 1582 yılında ise Çar IV.İvan ile 

diplomatik ilişki başlatıp kiliseleri birleştirmeye çalışır, Polonya ile de ilişki kurmaya 

çabalar.947 Öte yandan İstanbul Galata’da meskûn Katoliklerin öğretmen isteği üzerine 

Papa XIII.Gregor, Cizvit Tarikatınden Claudio Aquaviva’yı 1583 yılında beş kişiden 

mürekkep bir eğitimci ile İstanbul’a göndermiş fakat bir süre sonra veba salgını neticesinde 

ölmeleriyle bu şehirdeki misyon hareketi gelişmeden nihayet bulmuştur.948 Buna mukabil 

Maltalı piskopos Leonardo Abel Diyarbakır’daki Süryani Yakubî Kilisesi’ne gönderilmiş,  

başarılı olmaması üzerine de başka kiliselere geçmişti. Ermenileri etkilemeyi başarmış 

fakat kendisine müdahale edilmiştir. Patrik daha sonra Antakya, Trablusgarp, Mısır’da 

faaliyetlerde bulunmuş bu sırada tutuklanmış fakat fidye ile serbest kaldıktan sonra 1587 

yılında Roma’ya dönmüş, bu süreçte kalıcı bir başarı edinememişti.949 Sakız adasındaki 

misyonerlik faaliyetleri de 1587 yılında başlamış fakat bir süre sonra akamete uğramıştı.950 

                                                                 
944 Zinkeisen, J. W. (2011-b). a.g.e., 306-310. 
945 Cardini’ye göre 1580’dir.Bkz: Cardini, F. (2004). a.g.e.,206. 
946 Zinkeisen, J. W. (2011-b). a.g.e., 365-367. 
947 Poumarêde, G. (2010). a.g.e. 247. 
948 Frazee, C. (2009). a.g.e., 86-88. 
949 Frazee, C. (2009). a.g.e., 88-92; Hammer, J.(2007).a.g.e., 909. 
950 Frazee, C. (2009). a.g.e., 144. 



205 

 

Diğer bir durum olarak, 1581 yılında veba salgını, Papalık nüfusunun üçte ikisinin 

ölmesine neden olmuş, 1583 yılında yaşanan kıtlık Papalık devletini hayli ağır etkilemişti 

ki insanlar açlıktan yaşamlarını kaybetmekteydi.951 Buna karşın 1585 yılında Papa olan 

Papa V.Sixtus (1585-1590)’un hazineleri stok yaptığı bilgisi de bulunmaktadır.952 O’nun 

döneminde de kıtlık devam etmekte, haydutluk ve kanunsuzluk yaşanmaktadır.  Papa sert 

bir politika izlemiş ve ekonomik durumu yeniden düzenlemeyi başarmış, Vatikan’daki 

Saint Peter kilisesinin yarım kalmış kubbesi ile yeni restore faaliyetlerine başlamıştır. 

Nihayetinde Papalık kıtanın en varlıklı krallıklarından biri halini almıştır. Kilise içerisinde 

reform yaparak kardinal sayısını 70 olarak belirlemiş ve bu XXI.yüzyıla dek devam 

etmiştir. Karşı Reform’un en önemli Papalarından bir olmuş ve Trent Konsil kararlarını 

uygulamada oldukça titiz davranmıştır. Huguenotlara ılımlı davranan Fransa Kralı 

IV.Henry karşıtı politika izlemiş, İngiltere krallığına saldırması için İspanyol krallığına 

malî yardım ile teşvike çalışmıştır.953 Bununla Kilise’nin dinsel hâkimiyetini evrensel 

kılma hedefi taşıdığı açıktır. Ancak İspanyol-İngiliz mücadelesinin zaten söz konusu 

olduğunu gözönüne getirdiğimizde İspanyolların gücüne olan inancından hareketle 

sağlayacakları bir zaferi Papalığın da zaferi haline getirmeyi tasavvur ettiğini düşünmek 

hatalı olmasa gerektir. 

1591 yılında Bosna sınırında başlayan Osmanlı akınlarının şiddetlenmesi 1593 yılında 

(Habsburg hâkimiyetindeki) Avusturya ile savaşa neden olmuştur. Papalığın prestij 

kazanma isteği bu savaşa etkin katılımına sebebiyet verdiği gibi süresini de uzatmış ve 

Alman bayrağının yanı sıra açılan Papa bayrağı altında kutsal savaş mahiyetine de 

büründürülmüştür.954 Bölgede meydana gelen kızışmaları değerlendiren Papalık, 

Giambattista Doria’yı Macaristan’a göndererek savaşa iştirake çalıştı. Alessandro Comuleo 

(Komuleviç) Eflak, Boğdan, Erdel, Kazaklar arasında Osmanlılara karşı müttefiklik için 

görevlendirilmişti.1594 yılında ise Eflak prensi Mihail ile Alman kayseri gizlilik altında 

Papa vekilleri huzurunda müttefik olmuş ve Kazaklar, Komuleviç tarafından ücret karşılığı 

olarak destek vasfıyla Osmanlı kuvvetlerine karşı kuvvet olarak hazırlanmıştır.955 Diğer 

                                                                 
951 Braudel, F. (1989). a.g.e., 218/221. 
952 Braudel, F. (1989). a.g.e., 302. 
953 https://www.britannica.com/biography/Sixtus-V  24.08.2017 tarihinde saat  13:26’da erişilmiştir. 
954 Jorga, N. (2005-a). a.g.e., 247. 
955 Jorga, N. (2005-a). a.g.e., 254-255; Seyithanlıoğlu, K. (Edt.). (1986). a.g.a., 398-401; Gülsoy, E. vd. (2012). 
a.g.b., 226-228. 

https://www.britannica.com/biography/Sixtus-V


206 

 

 

yandan Papa VIII.Clemens 1592956 yılında Doğu Kilise’si ile birleşmek, Osmanlılara karşı 

harekete geçirmek maksadıyla Ortodoks ahaliyi ikna edebilmek için sefirler göndermişti. 

Sırpların dışında Kıpti, Marunî, Ermeniler de sefir gönderilen cemaatler arasındaydı. Bu 

arayışlar neticesinde Ukrayna’daki Kilise’nin 1596 yılında Roma Kilise’si ile birleşmesi 

Papalığın şevkini artırdı ve bu misyon faaliyetleri için bir topluluk meydana getirdi. Bu 

topluluğun en öncelikli hedefi Rum tebaa idi. Papanın diğer bir hedefi önceden Hıristiyan 

olan veziriazam Ciğalazade Sinan Paşa’yı Cizvit tarikatı mensubu yapmaktı fakat akamete 

uğradı.957   Savaş devam ederken Estergon’un Osmanlı hâkimiyetinden alınması 

maksadıyla planlanan orduya Papa, 14.000 piyade ve 2.000 süvari destek sağlamıştır.958 

Papa 1595, 1597, 1601 yıllarında 10.000 kişilik kuvveti yeğeni Giovanni Aldobrandini 

komutanlığında Macaristan’da süren savaşlara gönderdiği gibi 800.000 roma eküsü maddi 

destek de göndermiştir.959 İspanyol krallığı da savaş sırasında 1.200.000 escudosu yardım 

maksadıyla göndermiş olmakla birlikte Papalığın arzusu hilafına fiilen savaşa dâhil 

olmamış ancak Toscana, Parma, Mantova, Ferrera, Lucca, Cenova şehir devletleri de savaş 

süresince 350.000 florin yardım göndermişlerdir. 960 1598 yılında da Venediğin 1595 

yılında Osmanlılar ile akdettiği anlaşmayı ilga ederek savaşa katılması için çalışan Papa 

VIII.Clemens bu arayışında müspet bir sonuç kazanamamıştır. Bununla beraber961 1596 

Haçova meydan muharebesinde Avusturya, Alman, İspanyol, Macar, Çek, Leh, Floransa 

ordularının yanında Papalık orduları da yer almıştır.962 1606 yılında imzalanan anlaşmaya 

dek süren savaşlar silsilesi boyunca Papalığın katkıları devam etmiş ve Papalık vekilleri 

her daim savaşlara iştirak etmişlerdir.963 Bu savaşın neticesi ve Papalığın etkinliği göz 

önüne alındığında Papalığın Osmanlılara karşı kazandığı en önemli seferlerden belki de 

ilki olduğunu ifade etmek zaruridir. Çünkü 1571 İnebahtı mağlubiyetinin gerek kısa ve 

devamı olmayan bir istisnai durum olması ve gerekse de İspanya’nın dışında katılımın 

                                                                 
956 Bu yılda Roma ve Macar, Almanya bölgesinde “Türkler Çanı” geleneği başlatıldı. Buna göre Osmanlıları 
mağlup etmek maksadıyla sabah, öğle, akşam saatlerinde kiliselerin çanları çalınarak Katolikler duaya 
çağrılmaktaydı. Bkz: Hammer, J.(2007).a.g.e., 226 
957 Frazee, C. (2009). a.g.e., 92-93. 
958 Zinkeisen, J. W. (2011-b). a.g.e., 427-428; Hammer “İtalyanlar”ın kuvvet gönderdiğini yazar. Bkz: 
Hammer, J.(2007).a.g.e., 237-238. 
959 Poumarêde, G. (2010). a.g.e. 254. 
960 Poumarêde, G. (2010). a.g.e. 256-257. 
961 Zinkeisen, J. W. (2011-b). a.g.e., 445. 
962 Emecen, Feridun, Haçova Meydan Savaşı, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.14, S.546-547, 1996; Hammer savaş 
sırasında müttefiklerin haçlı bayrakları dikerek kutlama yaptıklarını yazar. Bkz: Hammer, J.(2007).a.g.e., 243. 
963 Jorga, N. (2005-a). a.g.e., 266-269; Emecen, F. (2015). a.g.e., 343-384; Uzunçarşılı, İ.H. (1988).a.g.e., 71-
76. 



207 

 

olmaması ve bunun da daha çok kendi menfaati sebebiyle olması durumuyla 

değerlendirildiğinde bu netice ortaya çıkmaktadır. 

 

3.4.  17.Yüzyılın İlk Çeyreği (1600- 1622) 

 

Osmanlıların kargaşa ile geçen XVII.yüzyılında Papalık; karşı reform hareketlerinin bir 

neticesi olarak Osmanlılara karşı faaliyetlerde misyonerlerden faydalanmış, bilhassa 

İmparatorluğun kurucu tebaası Türkler ve Müslümanlar dışındaki tebaasına Katolik inancı 

yaymayı maksat edinmiştir. Osmanlı sınırlarındaki Cizvitler bir takım sıkıntılara sebebiyet 

vermişlerdir. Örnek olarak 1604 yılında beş Fransız Cizvit papazı Osmanlı topraklarında 

İspanya ve Papalık için ajanlık yaptıkları suçlaması neticesinde Osmanlı topraklarından 

kovulmuşlardır. Fransa ile yapılmış anlaşmadan istifade ederek Osmanlı topraklarında 

misyonerlik amaçlı geziler ve yerleşimlerde bulunan Cizvitler 1616 yılına gelindiğinde 

önemli sorun halini almışlardı ve Papa onları Osmanlı yönetiminin dikkatinden korumaya 

çalışıyordu. Bu yüzden onları korumaya çalışan İstanbul Patrik vekili idam edilmişti. 964 

Diğer yandan 1567 yılından beri Cizvitler, Papalık ile ilişkileri artmış Lübnan’daki 

Marunîlerin Trent Konsil kararlarını kabulünü istemiş 1580 yılında buraya sefirler 

gönderilmiş, kateşizm çevirisi yapılmış ve bu dinî eğitimlerde kullanılması kabul edilmiş 

ve 1584’de ise Cizvit eğitmenlerinin görev aldığı Marunî koleji açılmıştır. Dürzî olan ve 

Batı’ya ilgi duyan II. Fahrüddin el-Main ise 1603 yılında Osmanlı yönetimine isyan etmiş 

1619 yılında Lübnan’ı terk etmek zorunda kalmasıyla isyanı son bulmuştu. Toskana 

dükalığına giden Fahrüddin, Papa’ya da ziyarette bulunup Dürzîlerin haçlıların torunları 

olduğunu söylemiştir.965 

Cizvitler misyon yaymanın yanında çocuk Müslümanları da gizliden vaftiz etmekteydiler 

ve bu sebepten 1616 yılında sorumlu Papazın cezalandırılarak ölüme mahkûm edilmesi 

olayı vukua gelmişti. Öncesinde 1608’de başlayan Ortodoks Kilise ile birleşme çabaları ise 

başarılı olamamıştı966 Yine aynı yıl Avusturya Kralı Matthias ile yapılan anlaşma ile 

                                                                 
964 Zinkeisen, J. W. (2011-b). a.g.e., 464. 
965 Frazee, C. (2009). a.g.e., 169-174; Fahreddün 1635 yılında idam edilmiş, idam edilirken haç işareti 
yapmıştı. Bkz: Frazee, Charles. (2009). a.g.e., 169-174; Osmanlı kaynaklarında  ise “Frenk diyarına” gittiği 
yazmaktadır. 
966 Frazee, C. (2009). a.g.e., 96-99. 



208 

 

 

Cizvitlere dinî ibadet konusunda izin verilmiş ancak Müslümanların kızgınlığından 

çekinmiş ve misyon faaliyeti yürütmemişlerdir.967 1617’de Siros adasındaki Piskopos 

Hıristiyan korsanlarına erzak vermek ve Papa’nın ajanı olmakla suçlanmış, Müslüman 

olursa bağışlanma olanağı verilmiş ancak reddetmesiyle idam edilmiştir. Buna karşın 

Katolikleri ve çoğunlukla Katolik mabetlerine dokunulmamış Papalığa bağlı Katoliklerin 

bulunduğu en ünlü ada olarak hatta Papa adası olarak anılır kalmıştı.968 1620’lerde Papalık 

Meclisi ve Kapuçin Rahip Pêre Joseph, Nevers Dükü Charles Gonzaga’nın tasarladığı 

kutsal saldırı tasavvuruna Fransa’da Kral’ın yardımcısı, dış meselelerden sorumlu Kardinal 

Richelieu müsbet yaklaşmaktaydı fakat bu tür bir tasarı gerçekleşmeden Avrupa kıtası 

içerisinde başlayan Otuz Yıl Savaşları bu olanağı ortadan kaldırdı.969 Buraya kadar 

verdiğimiz bilgilerden de görüldüğü gibi bu dönemde misyonerlik ile başarılı bir biçimde 

mücade edilmiştir ve bu Osmanlı yönetim mekanizmasının Sultan Süleyman sonrası nitelik 

kaybettiğine dair ifadeleri bir cihetiyle çürütür bir durum olarak görülmelidir. 

Esasında XVII. yüzyıla gelindiğinde Papalık malî yönden zenginleşmişti ki 1607 yılında 

Papalık limanı Civita vecciha kısa mesafeli ticaret konusunda muazaam bir öneme haiz 

bulunmaktaydı.970.1550 yılında 1.700.000 olan nüfusu ise 1600 yılında 2.000.000 olmuştu. 

Buna mukabil 1580 yılında Osmanlı nüfusu 18 milyon iken 1600 yılında 30-35 milyona 

ulaşmıştı971 

Cizvitlerin misyonerlik için yürüttüğü girişimler Osmanlıların verdiği ticarî imtiyazları 

istismardan neşet ediyordu. Bu misyonerler doğrudan Papalığa bağlı bulunmuyorlardı 

ancak Papalığa göre misyonerlik faaliyetlerinin Roma’da Papa yönetimi altında bulunması 

elzemdi ki bunun için Papa XII.Gregor 1622 yılında “İnanç Yayma Topluluğu”’nu 

kurduğunu ilan etti. Bu yolla misyonerler Papalığa bağlandı ve Osmanlı sınırlarında görev 

yapanlar da(Adalar ve Arnavutluk dışında) bu topluluğa bağlı çalışacaklardı. Bu çatı 

altında toplanmadan evvel de 1596 yılında misyoner Pietro Arcoudi Ukrayna Kilisesi’ni 

1596 yılında Papalığa bağlamaya muvaffak olmuştu.972 

 

                                                                 
967 Frazee, C. (2009). a.g.e., 94. 
968 Frazee, C. (2009). a.g.e., 147-148. 
969 Cardini, F. (2004). a.g.e., 206. 
970 Braudel, F. (1989). a.g.e., 69. 
971 Braudel, F. (1989). a.g.e., 272-273. 
972 Frazee, C. (2009). a.g.e., 107-109. 



209 

 

4. OSMANLI KAYNAKLARINDA PAPALIK 

Bu bölümde Papa ve Papalığın Osmanlı kaynaklarından araştırmamızın temel aldığı 

bilhassa kronikler ve mühimme hükümlerine nasıl, ne kadar ve ne şekilde yer verildiğine 

bakmaya çalışacağız. Ancak bu ele almada kullanacağımız yöntem müverrihlerin yaşadığı 

ve yazdığı tarihlere göre değil olayların tarihlerine göre yer vermek olacaktır. Bundan 

maksadımız ise derli toplu ve kolay anlaşılır bir metin ortaya koymaktır ve bunun yanında 

çalışmamızın ana konusunun Osmanlı müverrihleri ve eserleri olmaması dolayısıyla bizi 

ilgilendiren konuları mümkün mertebe sarahatle ortay koymaktır. Bundan dolayı Papa ve 

Papalık ile ilgili ilk derli toplu çalışmayı hazırlamış olan Kâtip Çelebi’nin(1609-1657) 

“Yunan, Roma ve Hıristiyan Tarihi Hakkında Risâle”973 adlı çalışmasında ele aldığı 

Papalığa dair bilgilere yer verecek müteakiben de önceki bölümde ele aldığımız tarihi 

olaylar kronolojisi düzleminde ilgili kronikler ve mühimme kayıtlarında yer alanları ele 

almaya çalışacağız. Fakat bundan da evvel Pîrî Reis’in Kitab-ı Bahriyye adlı eserindeki 

haritalar ve verdiği bilgilere yer vererek coğrafi bilgi önceliği korumaya çalışılacaktır.  

Pîrî Reis 1511 yılında eserini hazırlamaya başlamış 1526 yılında Padişaha takdim 

etmiştir.974  Eserde tezimizle ilgili;  ilk olarak Firare (Ferrara) dükalığının ilerisinde 

Papalığın bulunduğunu kaydetmiş daha sonra Ankone (Ancona) ile bu dükalık arasında 

bulunan Papalığın Revene (Ravenna) Kalesi’ni anlattığı bir bölüm hazırlamıştır. Bu 

bilgilere göre Firare ile Papalık sınırları arasında Permer Suyu bulunmaktadır. Papalığın bu 

huduttan kıble yönünde bulunan ilk şehri kıyıdan üç mil iç kısımda kurulmuş Revene 

(Ravenna) adını taşımaktadır. Şehrin ortasında Fiyome dö Robiye adlı, küçük gemilerin 

kullanımına da elverişli bir su bulunmaktadır. Bu suyun Sol ok cihetinde “Santa Mariya 

İprorto Kilisesi” (Santa Maria Porto) bulunmakta olup onun da Sol ok tarafında bir tuzla, 

bu tuzlanın kara cihetinde Serviye Kalesi yer almaktadır. Kaleden denize akan azmağı 

liman haline getirmişlerdir ve buradan tuz yükleme işleri yapılmaktadır. Buranın sol ok 

tarafında karada Papalığın “Şazine” şehri ve karşısında “Sazino Diko Kalesi” 

bulunmaktadır. Bu kalenin içerisine küçük gemilere elverişli bir su yolu vardır. Bu suyun 

on sekiz mil sol ok yönünde “Rimeno Kalesi” bulunmaktadır. Bu anlatılanlara dair haritaya 

                                                                 
973 Özgün adı “ İrşâdü’l-Hayârâ ila Târihi’l-Yûnân ve’Rûm ve’n-Nasârâ” olan eserin gerçek manası “Yunan, 
Roma ve Hıristiyan Tarihi Hakkında Şaşkınlara Doğruları Gösterme’dir. Ayrıntılı bilgi için Bkz: Yurtoğlu, 
Bilal(Haz.) Katip Çelebi’nin Yunan,Roma ve Hıristiyan Tarihi Hakkındaki Risalesi, Atatürk Kültür Merkezi, 
Ankara 2012. 
974 Pirî Reis. (1973). Kitâb-ı Bahriyye C.1 , (Haz. Yavuz Senemoğlu. İstanbul: Tercüman Yayın 1001 Temel 
Eser-19, 12/22. 



210 

 

 

yer vermiştir. Daha sonra yine Papalığa ait olan “Rimeno Kalesi” ile civarındaki diğer bazı 

kalelere dair bilgiler verdiği bir kısma geçer. Buna göre Rimeno Kalesi Venediğe yakındır. 

Kıble cihetinde “Ligapiçe şehri” ve “Marsaki suyu”, kuzeyde “Tormir Ata” denilen kale 

bulunmaktadır. Bu kalenin güneydoğu cihetinde Rimeno körfezi vardır. Yirmi mil kara 

mesafesi sonrası üç kardeşler yani “Tri Fiyoli” olarak adlandırılan üç kale, üç dağın 

üzerine yapılmıştır. Dağa “Monte Tiyerimo” adı verilmiştir. Güneydoğu cihetinde “Monto 

Kaytan Dağı” üzerinde Papalığa ait iki kale bulunmaktadır. Rimeno ortasında akan suyun 

sahil cihetindeki kaleye “Firensole”, güneydoğu cihetindeki “Pazro Kalesi” adını taşır. 

Diğer bir Papalık kalesi olan “Pazro” da Venediğe yakın bulunmaktadır. Pazro aynı 

zamanda denize nazır bir şehir olup önünde yaprak anlamına gelen “Folye suyu”, 

gemicilerin demirlemesi için de uygundur. Şehrin güneydoğu cihetindeki dağa “Lefogale” 

adı verilmekte olup liman girişi için iyi bir nişan vasfını taşımaktadır. Dağın 

güneydoğusunda alçak bir muhitte Papalığın “Fan” adlı kalesi bulunmaktadır ve sığ suların 

olduğu açık yerdedir. Kalenin kara cihetinde on beş mil uzaklık sonrası kuleleri bulunan 

“Lifor Kafidan” dağı yer almakta olup iyi nişan vasfındadır. Kalenin güneydoğusunda 

bulunan “Metir Suyu”, “Orbi Dükalığı” ile sınırı oluşturmaktadır.975 Daha sonraki kısım 

“Urben adası Kalesi”ne ayırmıştır ve bu kısma göre Ancona’nın Venedik yönünde yer 

almakta olup Papalığa ait olmamakla birlikte Papalık kaleleri arasında bulunmaktadır. 

Papalık hududu Urben dükalığı ile Metir suyunu sınır olarak belirlemiştir ve suyun yıldız 

yönünde bulunan kervansaray Papalığa ait bulunmaktadır. Müteakip kısım Papalığa ait 

“Ancona Kalesi”ne dair bilgiler ihtiva etmektedir ve kaleden karaya doğru “Firentin şehri” 

bulunmaktadır. Önemli bir ticaret şehri olup Venediği müteakip en büyük ticaret iskelesi 

durumundadır. Adadaki kilise “Santa Ki Manto” adındadır. Güneydoğusunda denizden 

uzakta bir kilise daha bulunmaktadır. İnançsızların inandığına göre denize yakın olan kilise 

önceleri dağın üzerindeyken bir zelzele vuku bulmuş ve Kilise hiç zarar görmeden kayarak 

sahile doğru ilerleyip bulunduğu yere oturmuş, daha sonra eski yerine yeni bir Kilise 

kurulmuştur. Deniz kenarında bulunan kilisenin adı “Santa Meriye Tiravo’”dur. 

Güneydoğusunda uzaktan görülebilmesine olanak verebilecek kadar yüksek olan “Monte 

Ankone dağı” bulunmaktadır. Güneydoğusunda bulunan dağın üzerinde Papalığa ait olan 

“Sorilo kalesi” bulunmakta kalenin kıble cihetinde ormanın arasında “Rogo suyu” 

akmaktadır. Sonraki kısımda Papalığa bağlı olan “Santa Meriye Lorito” kıyılarına yer 

verir. Aynı adlı manastır sahile yakın bulunmakta olup her yıl panayır düzenlenen bir 

                                                                 
975 Pirî Reis. (1973). a.g.e., 379/ 381-386. 



211 

 

manastır olarak meşhurdur. Dört mil kadar kara cihetinde ise yine Papalığa ait olan “Karka 

di Kanasa” da denilen gemilerin uğrak yeri olan “Rikanaso Kalesi” vardır. 

Güneydoğusunda “Site nove hisarından adını almış “Site Nove”  gemi yükleme bölgesi 

vardır. Denizden dört mil kadar karada “Monto Sante” şehrinde de bir gemi yükleme alanı 

bulunmakta buradaki mahzenlerde mal toplanmaktadır. Müteakip kısım “Bedezino 

Kalesi”’ne hasredilmiştir. Karayel cihetinde “Pedazino Kalesi” varolup, bunun da 

güneydoğusunda “Meran Kalesi” yer almakta, iki kale arasında bağ bahçeler 

bulunmaktadır. Meran Kalesinin güneydoğusunda da “Ligotore Kalesi” İspanya ile sınırda 

yer almaktadır. Bu kısım ile birlikte Papalığın kalelerine dair bilgiler neticelenmiş 

olmaktadır.976 

Kitab-ı Bahriye’nin İkinci cildinde Roma şehri hakkında bilgi veren Piri Reis; şehrin 

ortasından Tivare suyu’nun akmakta olduğunu, önemli harabeleri bulunduğundan söz 

etmiştir. Roma’nın ününün İsa Peygamberin 12 havarisinden olan San Paro’dan geldiğine 

dair meşhur bilgiyi tekrar eder. Tivere nehrinin kıble yönünden kırk mil ötesinde Kavo 

danse ve onun da yirmi mil ötesinde Ustoran suyu yer almakta olup gemi girişlerine 

elverişli bulunmaktadır.977 

Bu eserin verdiği bilgilerden hareketle Papalığa dair coğrafi bilgiler, o dönemler için 

stratejik önemi büyük kaleler ile Papalığa dair önem arz eden bilgiye vakıf olunduğunu978 

ifade etmek zor görünmemektedir. Eserin XV. yüzyılın ilk yarısında ortaya çıkmış olması 

devletin kuruluş tarihine nispetle geç görünüyorsa da Osmanlıların geniş çaplı deniz 

faaliyetlerinin tesisi cihetinden değerlendirildiğinde önemli bir başarıyı temsil eder olduğu 

mütalaa ve takdir edilebilir. 

1554 yılında vefat eden Pîrî Reis’in eserinden istifade ile Papalığa dair coğrafi bilgiler 

sonrası, XVII.yüzyılda kaleme alınmış, Papalığa dair en genel bilgileri veren Kâtip 

Çelebi’nin eserindeki bilgilere yer vermek uygun görünmektedir. 

                                                                 
976 Pirî Reis. (1973). a.g.e., 387-394. 
977 Pirî Reis. (1973). Kitâb-ı Bahriyye C.2. (Haz. Yavuz Senemoğlu. İstanbul: Tercüman Yayın 1001 Temel Eser-
19, 97-99. 
978 Bu ifade yönetici kesim ile okuma,yazma bilen, eserlere ulaşabilen zümreleri kastetmekte olup, 
yöneticilerin bu esere bakmış olmaları kabulünden hareketle sarf edilmiştir. Bununla birlikte tüm okuma 
bilen ve yönetici zümrenin bu bilgilere vakıf bulunduğunu savunmamaktadır. 



212 

 

 

Kâtip Çelebi ilk olarak Matta, Markos, Luka, Yuhanna İncilleri dışındakileri reddetmesi 

sebebiyle Papa’dan söz eder. Hıristiyanlığın temel inanç akidelerinden olan vaftiz, teslis, 

efkaristiya ve komünyon979 ayinleri ve günah çıkarma hakkında bilgi verir. Hıristiyanların 

kiliseye bu ayinler zaruretince gitmek zorunda olduğunu ve bu ayinlerin icrasını anlatır.980 

Laik adı verilen dünyevî yönetimin yanında dinsel yönetimin (Estanuz Eklizya) mevcut 

olduğunu yazar. Verdiği diğer bilgiler ise şunlardır: Kiliseler 2 kısımdan oluşmakta olup 

ilki papazların bulunduğu koldur ve yönetim kadrolarında bulunmazlar. Diğer koldakiler 

ise yönetim makamlarında yer alırlar. ilk grup Osmanlı tekke şeylerine, ikinci grup kadı ve 

müftülere benzetilebilir. 

İkinci grup hakkında bilgi vererek Papa’dan söz eder; 

“Papa” kelimesi Yunanca kökenli olup mündemicen “Baba” anlamındadır. Hz. İsa’nın 

havarilerinden olup Roma’ya vasıl olmuş ve “Şem’un es-Safâ” olarak da namlanmış 

Petrus’un halefleridirler. Tüm Hıristiyanların yanında inançsızların da dinî makamda 

ekberleri olup bu konularda kendisiyle görüşmelerde bulunululur. Papa’nın sahip 

bulunduğu otoritenin bir ciheti de krallar ve imparatorların otoritelerini meşru kılma 

yetkesine haiz981 olmasıdır. Bir kral gibi davranan Papa, Roma’da ikamet etmektedir ve 

çevresindeki bazı toprakların da yöneticisidir. Papa’ya olan hürmetlerinden dolayı982 

krallar farklı şehirlerde ikamet ederler ve Papa nezdinde ilk sıra imparatora hasredilmiş 

olup (Kutsal Roma-Germen İmparatorluğu) ilk sırada onun sefiri kabul görür ki muayyen 

bir hiyerarşik nizam vardır. Buna göre İmparator’u takiben sırasıyla Fransa, İspanya, 

Portekiz, Leh, Habeş sefirleri yer alır. İngiliz, Danimarka ve İsveç Papa’nın yolundan 

inhiraf etmişlerdir ve bundan dolayı elçilerine kıymet verilmez.983 Papa’nın İslâm 

diyarlarında ikamet eden ve O’nu temsil eden görevlilere “Patrik” adı verilmektedir. 

Papa’nın yardımcılarına ise “Kardinal” denmekte olup 72 kişiden mürekkeptirler ve 

müteakip Papalar bunlar arasından seçilir, 12 tanesi havariler olarak kabul edilirler. 

İlâveten cümle kardinaller Hz. İsa’nın aziz payesindeki öğrencileri olarak kabul 

                                                                 
979 Efkaristiya ve Komünyon aynı ayinin farklı adlarıdır:  Bkz: Tezin 1. Bölümü 
980 Yurtoğlu, B .(Haz.). (2012). a.g.e., 105-107. 
981 Bu yetkesini gerçek anlamda kaybettiği bilgisine yer vermiştik. Kâtip Çelebi’nin kullandığı kaynakların bu 
eski olguyu ifadesi bu durumdan yahut benimsediği paradigmadan kaynaklanmış olabilir. Zira 1622 yılında 
bir Osmanlı Sultanı feci bir biçimde öldürülmüştü ki Çelebi, Hıristiyanların dinî önderlerine muameleleri 
yoluyla göndermede bulunuyor olduğu da düşünülebilir. 
982 Bu bilgi de yukarıdaki yoruma tabi anlaşılabilir. 
983 Kâtip Çelebi’nin Avrupa’da meydana gelmiş olayları bilmiyor oluşuna ihtimal veremediğimizi bu paragraf, 
gayet bilincinde olduğunu gösterir gibidir. 



213 

 

edilmektedirler.984 Papa’nın ölümü vuku bulduğunda daha güçlü olan Kolniler, Ursisler ve 

diğer kardinal grupları yeni bir Papa’nın intihab maksadıyla her kardinal ve her grup, bir 

diğerine ziyarette bulunup konuşur istiarelerle gerçekleştirirler. Kardinaller arasındaki 

intihabîna müteakip yeni Papanın kim olduğu duyurulur, onların da tasdikinden sonra Papa 

ululamalarla birlikte mak’ad’ı alenî bir şekilde delikli bir tabureye oturturlar. Görevli bir 

kardinal Papa’nın er bezini el yordamıyla yoklamak suretiyle erkek olduğunu tespit ve 

tasdik eder. Bundan sebeb-i vücud ise İtalya’da erkeklerin mütemadiyen tıraş oluyor 

olmalarından mütevellit cinsiyetlerin bazen birbirine karışıyor olması ve eski tarihlerde bir 

kadının, erkek görünümü altında Papa olarak görev yapmış bulunmasıdır. Mumaileyh Papa 

cinsiyetini bir vakit gizleyebilmiş lakin kilisede yaptığı bir zina neticesinde gebe kalmış, 

bir gün kilisede ahalinin önünde doğum yapmak zorunda kalmasıyla durumu da ifşa 

olmuştu.985Bundan dolayı bu an’ane Papanın erkek olduğunu doğrulamak maksadıyla 

uygulanır hale gelmiştir.  

Yeni seçilen Papa’nın ünvanı değiştirilirdi. İtalyan beyleri ve diğer Hıristiyan toplulukların 

Papa’ya hürmetleri ziyadesiyledir ve büyük hükümdarlar oğullarından bir tanesini kardinal 

olması için Papa’ya gönderirler.986   

Eserde Hz. İsa’nın vefatından sonra Roma’da Papalık vazifesinde bulunanların listesi 1535 

yılına kadar verilmiştir.987 

İlk Osmanlı kroniklerine988 konumuz açısından bakıldığında dikkat çekecek ilk 

adlandırmalar “diyar-ı küffar, diyar-ı küffar-ı bi-din, Dar’ül küfr” olarak görülür. Bu aynı 

zamanda dönemin Osmanlı dünya anlayışını da ifade etmektedir. Buna göre dünya “Dar’ül 

harp” ve “Dar’ül İslam” olarak iki kısımdır. Dar’ül harp genellikle Osmanlıların Balkan ve 

ötesindeki rakiplerini tanımlar. Bununla birlikte Leh, Laz, Çeh, Engürüs olarak Leh, Sırp, 

Macarlardan ve Frenk olarak diğer Avrupalılardan söz edildiği de görülür. Bundan dolayı 

Osmanlı müverrihlerinin “küffar ittifakı” olarak söz ettiği ve bizim bugün içerisinde 

Papalığın da etki ve katkısının bulunmadığını bildiğimiz bazı tarihî vakaları da bu şekilde 

                                                                 
984 Yurtoğlu, B.(Haz.). (2012). a.g.e., 115-116 
985 855 yılında Papa olan VIII.John adlı Papa, iki yıl beş ay süresince Papa olarak görev yapmış bir kadındır. 
1601 yılında Papalık bunun gerçek dışı olduğunu ilan etmiş, 1886 yılında Emmanue Roydis bir romanında 
anlatımı ile aforoz edilmiştir. Bkz: Yurtoğlu, B.(Haz.). (2012). a.g.e., 118’deki dipnot  
986 Yurtoğlu, B.(Haz.). (2012). a.g.e.,105-118. 
987 Yurtoğlu, B.(Haz.). (2012). a.g.e., 119-127. 
988 Bu adlandırmamızda Gazavatnâmeler, Süleymannâmeler, Esaretnâmeler, Anonim Tevârihler, hasılı yazılı 
tarih ürünlerinin (erişime açık ) tamamını kast etmekteyiz. 



214 

 

 

adlandırırken içerisinde Papayı da kastedip etmediklerini bilemiyoruz. Bundan dolayı 

kaynaklarda geçtiği gibi “Rûmiye-i Kübra-Rumiyetü’l Kübra (Roma) , Rîm Papa-Rim Pap 

(Papa)” gibi sarih bir biçimde ifade edilen anlatım-olaylara burada yer vermek 

durumundayız. 

İlk olarak İstanbul’un fethi’ne dek 3.bölümde üzerinde durduğumuz Papalığın etkisinde 

olan konulardan yalnızca989 1443-1444 İzladi ve Varna Savaşları’ndan söz eden anonim 

“Gazavât-ı Sultân Murâd b.Mehemmed Hân”990 da Papa’dan söz edilmiştir. Bunun 

sebeplerinden biri olarak Osmanlı tarih eserlerinin resmî bir tutumla 2.Bayezid dönemi 

itibariyle kaleme alınmaya başlanmış olması düşünülebilir. Bununla birlikte bu kroniklerin 

değersiz olduğu anlamına gelmemektedir zira pek çok olayı içeren bu eserler mesela 

“küffar ittifakı” gibi muhtevasını tam manasıyla açıklamayan ifadelere yer vermekte ancak 

olayları genellikle ihtiva etmektedirler.  

Söz konusu esere göre; şehzade Mehmed’in 1442 yılında Manisa’ya gönderilmesinden 

sonraki bir tarihte İstanbul tekfuru, Balkan bölgesi ve İstanbul’a çok yakın Edirne’nin 

Osmanlıların hâkimiyete geçmesi üzerine lanetlenmiş dinsiz olan Rîm-Papa’ya başvurmuş 

ve Rîm-Papa ne herze yer ise o yolda gitme yolunu seçmişti. Rîm-Papa’nın domuzhanesine 

ulaşan tekfur, yere yüz sürmüş domuz Rîm-Papa da onun başını kaldırıp izzet-i ikram 

göstermiştir. Tekfur Papa’ya hediyeler sunmuş ve ruhbanlarına hayli in’am bahşetmiş, 

Papa ondan meramını dinlemiş o da Hıristiyanların en yücesi olarak Hıristiyanları yardıma 

çağırmasını istemişti. Mel’un Rîm-Papa büyük bir fitne kaynatmak için Ungurus kralı, 

Despot nam kralı ve diğer kralları çağırıp onlara “İsa’dan utanmaz, Tanrı’dan korkmaz 

mısınız? Osmanoğulları’ndan Bursa’yı dahi alıp Kudüs’e dek gitmezseniz Tanrı’nın 

                                                                 
989 Enverî, Düsturname adlı eserinde Macarların Yayçe’yi ele geçiren ordular arasında Ungurus, Eflak, Bosna 
yanında Babus’un(sf.59) da bulunduğunu, Mahmud Paşa ulaştığında ilk kaçan olduğunu(60.sf) ifade etmiş, 
Prof.Dr Necdet Öztürk Babus’u Papa olarak kabul etmiş, yer vermiştir(Sf: LXIX) ve incelediğimiz eserler 
içerisinde yalnızca burada bu ad ile anılmıştır.Bu yüzden dipnotta yer vermeyi uygun bulduk. Bkz:  Enverî, 
Düstûrnâme-i Enverî,(2012) Öztürk, Necdet (Haz.), İstanbul: Çamlıca Basım Yayın. 
990 Gazâvat-ı Sultân Murâd b.Mehemmed Hân,(1989) İnalcık, Halil Oğuz, Mevlüd(Haz.), Ankara: Türk Tarih 
Kurumu. İlk dönem Osmanlı olaylarını ihtiva eden anonim bir kronik olaylardan söz etse de Papa’dan söz 
etmez Bkz: İğci, Alper (2011) Anonim Tevârih-i Âl-i Osman (687-920/1288-1514), Yayımlanmamış Yüksek 
Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, İstanbul. Benzer bir durum şu kronikler 
için de söz konusudur: Kemalpaşazade, Tevarih-i Al-i Osman, 3.Defter, Yüksek Lisans Tezi, Marmara 
Üniversitesi, Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü,İstanbul ; M. Ebrahim M.Esmail. (2005) Kâşifî’nin Gazânâme-i 
Rûm Adlı Farsça Eseri ve Türkçe’ye Tercüme ve Tahlili, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Mimar Sinan 
Güzel Sanatlar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul; Almaz, Hasan. (2004) Behcetü’t Tevarih, 
Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 



215 

 

yardımından faydalanamazsınız, Pereman Yandulus991 yüzünüze bakmaz” demiştir ve 

sonra hepsi krallığına dönmüş, İstanbul tekfuru her yere yardım çağrıları göndermiştir. 

İstanbul tekfuru Karamanoğlu ile Osmanlılar arasına fitne tohumunu saçıp 

Karamanoğlu’nun Osmanlı ile savaştığı zaman Ungurus(Macar) kralına mektup yazarak 

Osmanlılara saldırmasını telkin eder, kendisi “Rîm-Papa’nın öğüdünü yerine getirmişken 

ona(Macar Kralı) Rîm-Papa’nın bedduasından korkmaz mısın” diye sormuştur. Sefer 

öncesi Rîm-Papa’nın verdiği belgeye göre, müttefiklere bu ittifaka katılmayanı öldürüp 

zevceleri ve kızlarını rehin alma hakkı verilir.992 Edirne anlaşmasından sonra ise İstanbul 

tekfuru yine fitne ile Karamanoğullarını kışkırtıp Ungurus kralına mektup yazar ve eğer 

harekete geçmezler ise aforoz etmesi için Rîm-Papa’ya haber vereceği tehdidinde bulunur. 

Yanko’nun konuşmalarından sonra sefere karar verilir. Rîm-Papa 30.000 asker ve görevli 

bir Papaz gönderir.993 Varna kale kuşatması sırasında Osmanlıların boğazdan geçtiğini ve 

büyük bir orduya sahip olduğunu öğrenen Macar kralı(Ungurus) kendisine bu tür bir 

durumu engelleyeceği sözünü vermiş olan İstanbul tekfurunu “Rîm Papa” huzuruna çıkarıp 

rezil edeceğini, karşı çıkarsa da İstanbul’a gidip şehri başına dar edeceğini söylemiştir.994 

Bu anlatıda ise Papa’ya olan kızgınlık ve verilen tanımlamalar dikkat çekicidir. 

Karamanoğulları’nın Osmanlı rekabet ve mücadelesini İstanbul tekfurunun fitnesine 

hamletmesi ile savaşların 1442 sonrasında gerçekleşen Edirne’nin fethi üzerine vukua 

geldiğini ifade etmesi de önemli görünmektedir.(H. İnalcık’ın 1359 yılında fethedildiğine 

dair verdiği bilgiye 2. bölümde yer vermiştik) Yine dikkat çekilmesi gereken bir husus da 

anlatının “küffar-Müslüman anlatısı üzerine kurulmuş olmasıdır ki bu kısmen dönemin 

anlayışıdır. Buna mukabil Macar kralının Papa teşviki ile harekete geçmesi günümüz 

bilgisinden hareketle kısmen yanıltıcıdır zira Macarlar Doğu Roma’nın zayıflamasından 

faydalanarak hâkimiyet alanını aleyhine genişletme politikası izlemekte olan krallıklardan 

biridir. Macar kralını aforoz ile tehdidi ve sonrasında “İstanbul tekfuru”nu (bu ifade de imâ 

barındırır gibidir) tehdidi de dikkate değerdir. Papalığın gücü olduğundan fazla 

gösterilmiştir ki bunun Edirne anlaşmasına rağmen yeni bir savaşın en önemli 

müsebbiblerinden olmasından kaynaklandığı düşünülebilir. Bu kaynağın en önemli vasfı 

ise yer verdiğimiz gibi Papalığı Edirne anlaşmasından önce bu savaşların meydana 

                                                                 
991 Metinden anlaşıldığı kadarıyla Hz. İsa yahut Havarisi Petrus kasdedilmektedir. Bkz: İnalcık, H.,  Oğuz, M. 
(Haz.). (1989). a.g.e., 3-4. 
992 İnalcık, H., Oğuz, M., (Haz ). (1989). a.g.e.,2-3, 7-8, 16. 
993 İnalcık, H., Oğuz, M., (Haz.). (1989). a.g.e., 40. 
994 İnalcık, H., Oğuz, M., (Haz.). (1989). a.g.e., 60. 



216 

 

 

gelmesinde katkısı olduğuna yer vermesidir ve günümüzün bazı kaynakları Papalığın 

Edirne anlaşması sonrası müdahil olduğunu ifade etmektedirler. Papayı  “lanetlenmiş 

dinsiz, domuz, mel’un, fitneci” sıfatlandırılmalarıyla anılması dönemin anlayışı ve yazarın 

kızgınlığı ile açıklanabilir. Sefere katılmayanların öldürülme ve tecavüz ile tehdit edilmesi 

ifadesi araştırmayı gerektirir farklı bir bilgi vasfındadır. Bu vasıftaki diğer bilgi Papa’nın 

30.000 asker gönderdiği bilgisi olup mübalağalı gibi görünmekle beraber araştırılmayı 

gerektirir bir kayıt özelliğindedir. 

Sultan Murad’ın 1448 yılındaki Kosova Muhaberesi ile ilgili Selâtin-Name’de995 Ulu 

Yanko’nun İsa devrinden beri halefleri olan “Ulu ban”dan fetva alıp Türkün ili, sarayı, 

kanı senin olacak dediğini yazarak Papalığa işaret etmiştir. Sözü edilen name yazılmış, 

mündemicinde Türk’ün kiliseleri yıktığı, akınlar yaptığı, ruhban ve kayserlerin bazılarını 

helak ettiği, İsa yoluna can verip Muhammed kelbine karşı olanların davet edildiği, 

biraraya gelme zamanı olduğu yer almıştır. 

Bu savaş ile ilgili İdris-î Bitlisî Heşt Behişt adlı sekiz ciltten mürekkep eserinin Sultan 

Murad’a ayrılmış kısmında Papadan söz etmiştir: “Dalalet kavminin reis- hâkimleri ve 

kendisine uyanların yanlış inancına göre kendilerini iç açıklığı, ferahlık, sevinçte paklık, 

mübareklikte İsa Ruhullah’ın kaymakamı olarak düşünürler. Rahip kibri ile gezerler. 

İsa’dan sonra gelecek peygamberin adının Ahmed olacağını ve O’nun İsa’nın İslâm'ı 

takviye için görevlendirildiğinden gafil olup önde gelen dalalet güruhu İsa'nın keşişlerinin 

yolunu izleyen 4 kişi hükmetme sevgisiyle 852 yılında ittifak olup bir de kâhin ve 

müneccimlerin batıl anlam çıkarmasıyla gökte bir anlam gördüler ve kâinata dair kötü 

haberler olduğunu söylediler. Ve bunu iğrenç yollarının hilafına beyaz eyleyip dediler ki; 

Hakk’ın vaadi olan İsa’nın inişi yakındır ve Hıristiyanlar Müslümanlar üzerine hâkim 

olacaktır. Papa-ı Âzam cahil fetvasında ve dalaletine delil olarak kendini Ruhullah’ın 

kaymakamı bilir. Küffar padişahlarını ittifak kılıp mücahit sultan ve İslam beldelerine 

teveccühe meyil ettirdi ki küffarın intikamını İslam memleketlerinden alsınlar. Bunun 

üzerine Hıristiyanlar harekete geçip Tuna’dan geçtiler, Kosova savaşı vuku buldu.”996 

                                                                 
995 Kemal, Selâtîn-Nâme,(2001). Öztürk, N. (Haz.), Ankara: TTK Basımevi, 151-152. 
996 İdris-î Bitlisî, Heşt Bihişt 2. Cilt, (?). Karataş,Mehmet & Kaya, Selim & Baş, Yaşar (Haz.), Bitlis Eğitim ve 
Tanıtma Vakfı Yayınları, 397-398; Bitlisî Niğbolu Savaşı bahsinde de Papa’dan söz etmiştir: İstanbul  1396 
yılında kuşatılınca tekfur Macar kralına haber verir, o kral da emrine itaat edilen ve Hıristiyanların takip ettiği  
murdar büyük papaz’a bildirdiler ve kutsal yerlerin dahi harab olduğu abartısıyla anlattılar o dalalet 



217 

 

Selâtin-nâme, İstanbul’un fethi konusunda ise;  fetih ile yas tutup Papas’ın her yerde çanını 

çalmaz olduğunu yazmış, diğer iklimlerde papazlar ile banların İstanbul’un yasını 

tuttukları kaydedilmiştir.997 

Papalık ve Papa’nın sarih bir şekilde yer aldığı diğer konu Fatih’in İstanbul’u fethi sonrası 

şehrin tarihi hakkında bilgi hazırlanması münasebetiyle teşvik ettiği araştırmalardan 

istifade ile İdris-î Bitlisî’nin Fatih Sultan Mehmet’e ayrılmış 7.Ketibe’sinde998 

bulunmaktadır. Buna göre; “Roma imparatoru Konstantin’in vücudunda beliren yaralara 

hiçbir tedavi cevap vermezken Hz. İsa’nın halifesi ve kaymakamı otuz dördüncü Papa 

Siflandos ilim ve hikmet sahibi olup İmparatorun hastalığının deva bulmasını sağlamıştır. 

“Hekim-i rabbani ve tabip-i ruhani” bu Papa’nın sohbetleri bu hastalığa çare olmuştur. 

İmparator da Hıristiyanlığı kabul edip Papa’ya tabi olmuş, bu Papa sayesinde Hıristiyanlık 

hak din olarak kabul görmüştür. Başkenti Rûmiye-i Kübrâ999 olan İmparator doğuya 

geçerek burayı da Papa Filenderos’a ahaliye rehberlik ve din ile devlet işlerini yürütmekle 

mükellef kılmış kendisi Makedonya tarafında ikâmet etmiştir.1000 Artık Rûmiye-i Kübrâ, 

Rîm-Pap (Roma) olarak anılır ve Papaların cemaatlerini yönetim merkezi halini almış 

                                                                                                                                                                                                  
kralına.Hırslandırılma şevklendirme ile o da ittifaka katıldı. Bkz: İdris-î Bitlisî, Heşt Bihişt 2. Cilt, (?).a.g.e., 75-
76; Bitlisî eserini 2.Bayezid döneminde hazırladığı için burada yer vermeyi uygun bulduk. 
997 Kemal, Selâtîn-Nâme,(2001).a.g.e., 168. 
998 İdrîs-i Bitlîsî, Heşt Behişt 7.Ketibe,(2013). (Çev. Muhammed İbrahim Yıldırım) Ankara: Türk Tarih Kurumu, 
bu eserden iktibas ettiğini belirten: Mustafa Ali(Gelibolulu), Kitâbü’t-Tarih-i Künhü’l Ahbar c.1,(1997) Uğur 
Ahmed vd (Haz), Erciyes ,Üniversitesi Yayınları, Erciyes, 1997. Fatih dönemi olaylarına yer veren Tursun Bey 
ise Papalıktan söz etmemiştir: Tezbaşar, Ahmet. (Haz.) (1973) Fatih’in Tarihi: Tarih Ebu’l Feth. İstanbul: 
Tercüman; 1485 yılına dek olayları ihtiva eden Neşrî de  Papa yahut Papalık yer almaz, Öztürk, Necdet (Haz.) 
(2013), Cihânnümâ 6. Kısısm Osmanlı Tarihi (1288-1485) , İstanbul: Bilge Kültür Sanat. 
999 Rumiyetü’l Kübra’nın Roma dışında İtalyan yarımadasını işaret etmek maksadıyla da kullanıldığı 
görülmektedir. Mehmed Zaim, Cami’üt Tevarih’inde Fatih Sultan Mehmed’in tahta çıkışı üzerine diyar-ı Peç, 
Alaman, Nemçe, Üngürüs ve sair elçilerin yanında Rûmiyyetü’l Kübra krallarının da payitahta iştirak ettiğini 
yazar. Bununla birlikte mevcut bilgilerde Papalığın bu dönemde elçi göndermediğini bildiğimizden bunun 
Venedik, Ceneviz gibi İtalyan Yarımadasındaki devletleri işaret ettiğini düşünmekteyiz. Sır, Ayşe Nur (2007) 
Mehmed Za’im Câmi’üt-Tevârih, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi,Türkiyat Araştırmaları 
Enstitüsü, İstanbul, 237; El Uleyf ise İstanbul’a dair tarihi bilgi verirken Rûmiyyetü’l Kübra (Büyük 
Rûmiye)’nın Frenk istilalarına uğramasıyla İstanbul’un kurulduğunu ifade eder.Bkz: Oumar, Saad F (2010) 
Ahmed Bin El-Hüseyin Bin Muhammed Bin El-Uleyf’in Kitâbü’d-Dürri’l-Manzum Fi Menâkıbi’s-Sultân Bâyezid 
Melikü’r Rum Adlı Eserinin Çeviri ve Değerlendirilmesi, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ege Üniversitesi 
Sosyal Bilimeler Enstitüsü, İzmir,190. Yine El-Uleyf de yer verilen bilgiye göre Büyük Rumiye kentinin adı 
kurucusu Restevanus’dan gelir, 222. Rüstem Paşa Tarihi’nde Konstantin’in Roma’yı bırakıp 
Konstantinopolis’i kurması bağlamında Roma işaret edilir. Bkz: İnan, Göker (2011) ,Rüstem Paşa Tarihi 
(H.699-9686/1299-1591), Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, Türkiyat Araştırmaları 
Enstitüsü, İstanbul, 78. 
1000 İlk bölümde verdiğimiz bilgilerden farklıdır bu bilgiler. Buna sebep olarak pek çok bilginin henüz ortaya 
yeni çıkıyor olmasından yani yüzyılımızın tarih araştırmaları ile ortaya koyulmasından kaynaklanmakta 
olduğu kuvvetle muhtemeldir. 



218 

 

 

bulunmaktadır.1001 Bir Papa’nın ölümü sonrası liyakat sahibi olanlardan bir diğeri keşişler 

ve papazlar arasından seçilir ve onun otoritesini kabullenirler. Hıristiyan krallar taç ve 

meşruiyet sembollerini ondan alırlar ve bugün (XV.yy) Hıristiyan 14 kralın tümü onun 

eliyle tahta oturtulmuş olup yeni krallar elini öpmeye gelir ve böylece krallığa atanırlar. 

Papa’nın Hıristiyanlar arasındaki derecesi Müslümanlar arasında “Ben-i Abbas”ın sahip 

bulunduğu yüceliktedir. Hz. İsa’nın ilk olarak dile geldiği beşik ile çarmıha gerildiği haçın 

tahtaları Rûmiye-i Kübra’da ikamet eden Papa-i Âzam elinde olup bulundurulduğu mabet 

yücelik bakımından Beytü’l Makdis derecesindedir.”1002 

Bitlisî’nin verdiği diğer bir bilgiye göre; “Fatih’in Otranto seferi için görevlendirdiği 

Gedik Ahmed Paşa’nın sefer düşüncesine göre,  İslam ülkelerine en yakın olan Polya’nın 

(Napoli) Frengistan ülkeleri arasında en geniş sınırlara sahip olmasının yanında en gelişmiş 

ve varlıklı olanıdır da. İlaveten coğrafi olarak orta yerde bulunmaktaydı ve buranın zaptı 

sonrası Rûmiye-i Kübrâ’yı fethetmek hayli kolay olacaktır. Bu fethin ardından Hz. İsa’nın 

halifelerinin meskûn bulunduğu Rûmiye-i Kübrâ’yı fethetme maksadı taşınmaktaydı.”1003 

Müverrihin verdiği bilgiler önemlidir buna mukabil Papalığın Sultan Mehmed 

dönemindeki faaliyetleri çok daha fazladır. Buna sebep modern tarih araştırmaları ve 

bilimsel yaklaşım ile hayli bilginin ortaya çıkması olduğu ilk akla gelen sebep olsa da 

bilhassa, adalara gerçekleştirilen iki saldırıdan dolayı yer verilmemiş olması müverrihin 

tarih yazım anlayışına dair önemli karineler sunmaktadır. Dikkat çeken bir husus, 

Papa(lığa)’ya dair ifadelerin “Gazavât-ı Sultân Murâd b.Mehemmed Hân” kroniğinden 

oldukça farklı olmasıdır. Bu kısmen Cem meselesi sebebiyle müverrihin yaşayıp yazdığı 

zamanda Papalık ile münasebetin nispeten olumlu olması olgusuna bağlanabilir. Aynı 

sebebin Papalık ile verdiği bilgilerde yer alan Hıristiyan krallar tarafından gördüğü saygı 

hususunda da etkide bulunmuş olması mümkündür. Buna karşın müverrihin eski bilgileri 

içeren kaynakları kullanmış olduğu da düşünülebilir. 

                                                                 
1001 “Rumiye-i  Kübra’da Roma kayserlerinin başkanı olan Papa, Frenk  hükümetlerinin merkezini(Roma) 
yönetmektedir, o vakit(Constantinus’un İstanbul’u kurması zamanı) büyüklük ve zenginlikte en başta gelen 
şehirdi” bilgisi Hoca Saadettin Efendi’de de bulunur. Bkz: Hoca Sadeddin Efendi. (1979). Tacü't-tevarih c.2. 
(Yalınlaştıran: İsmet Parmaksızoğlu). Ankara: Kültür Bakanlığı, 295-297. 
1002 İdrîs-i Bitlîsî, Heşt Behişt 7.Ketibe,(2013). a.g.ç.,57-58/116; İlaveten bu eserden iktibas ettiğini belirten 
Gelibolulu Mustafa Âli’nin eserine bakılabilir: Bkz: Mustafa Âli. (1997). Kitâbü't- târih-i künhü'l-ahbâr-1. 
(Haz. Ahmet Uğur vd.). Kayseri: Erciyes Üniversitesi Yayınları, 484-488/ 493-494. 
1003 İdrîs-i Bitlîsî, Heşt Behişt 7.Ketibe,(2013). a.g.ç.,  253, 261. 



219 

 

Müverrih El Uleyf’in İstanbul’un kuruluşu ve sonraki tarihine dair verdiği bilgiler arasında 

Papa ve Papalık da bulunmaktadır.1004 El-Uleyf’in kaydına göre; “Roma’da bulunan bir 

kilise gümüş külçe ile kaplı dört kapıya sahip olup tavanları sarı renkli bakır ve kalay ile 

tutturulmuş kiremit ile örtülü idi. İçerisinde Frenk krallarının ilki olan Kral Kârla’nın 

çarmıha gerilmiş biçimde altın ile yapılmış bir heykel ve sonraki kralların heykelleri yer 

almaktaydı. Tüm duvarları sarı bakırdan mürekkep olan kilisenin içerisinde bir Anka 

kuşunun on iki karış boyunda olan iki pençesi yer almaktaydı. Üç yüz arşın uzunluk ve iki 

yüz arşın kalınlığa sahip kilisenin kubbesi kurşundandı ve üzerinde sarı renkli bakırdan 

yapılmış bir sığırcık yer almaktaydı. Kilise’nin bulunduğu muhitte hiç zeytin 

yetişmediğinden sığırcıklar gaga ve pençeleri vasıtasıyla burca iki zeytin getirerek tüm yıl 

süresine ihtiyacı karşılamaya kâfi miktarda zeytin istif ederler ve bunlar kandil yağı elde 

etmek maksadıyla kullanılırdı. Roma ahalisini Papa yönetirdi ve Hıristiyan kralları 

Papa’nın dizine eğilir, ayaklarını öperler, Papa’dan buyruk alana dek ser eğik vaziyette 

kalırlardı. Roma’da insanlar ölüleri gömmeyip mağaralara koyduklarından sinekler 

üzerlerinde gezinirler ve bu sebepten dolayı mütemadiyen veba vukua gelirdi.”1005 

Osmanlı kaynaklarının II.Bayezid dönemini ihtiva eden kahiri ekseriyetinde Şehzade Cem 

meselesi hasebiyle Papalıktan söz edilir.1006 Müstakil bir çalışma olan “Vâkı’ât-ı Sultan 

Cem”in1007 içerdiği bilgiler burada yer vereceğimiz bilgiler ile paralelik arz etmekte olup 

burada İlk olarak Hoca Saadettin Efendi’ni “Tacü’t Tevârih” eserindeki bilgilere yer 

vermeyi uygun bulduk.1008 

                                                                 
1004 Oumar, S. F. (2010). a.g.t. 
1005 Oumar, S. F. (2010). a.g.t., 209. 
1006 Hadîdî yalnızca Rodos’a gidişini ifade eder, sonrası hakkında bilgilere yer vermez. Bkz: Hadîdî 
Tarihi,(2015) Öztürk, Necdet (Haz.). İstanbul:Bilge Kültür Sanat, 290;   Behişti Cem olayını kısaca anlatırken 
Rim-Papa olarak söz eder. Bkz: Kaytaz, Fatma. (2011). Behiştî Tarihi (791-907/1389-1502) Yayımlanmamış 
Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi, Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, İstanbul, 309-310;  Neşrî, şehzade 
Cem’im İmparatorluktan ayrıldığını ifade eder ancak Papa’dan söz etmez. Bkz: Öztürk, Necdet (Haz.) (2013), 
a.g.e., 341-342 ; ayrıca şu kaynaklarda da kısaca yer verilmiştir: Çimen, Cihan. (2006) Anonim Tevârih-i Âl-i 
Osman (Kuruluştan 892/1487’ye kadar), Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, Türkiyat 
Araştırmaları Enstitüsü, İstanbul. 
1007 Vatin, Nicolas.(1997). Sultan Djem: un prince dansl’europe du xv sciecle d’apres deux sources 
contemporaines: Vâkı’at-ı Sultan Cem, euvres de Guillaume Caoursin, Ankara: Societe Turque d’Histoire 
1008 İbn-i Kemal 8.defterinde 39.sayfada yalnız Rim’in iklimine gittiğini kaydedip detay vermez. Yalnız önemli 
bir fark olarak Fransa kralının hasmı olan Rim’den Rumeli’ye saldırmak için aldığını ve hazırlık yaptığını ve  
şehzadenin vefatını aktarır. Bkz: İbn Kemal, Tevarih-i Âl-i Osman 8.Defter,(1997) Uğur, Ahmet(Haz.). Ankara: 
Türk Tarih Kurumu, 141-145. Aşıkpaşazade kâfir beylerinin Reisi Rim Papa’ya gittiğini yazar, sonraki  tarihî 
olayları eseri ihtiva etmemektedir: Öztürk, Necdet. (Haz.) (2013), Âşıkpaşazade, Âşıkpaşazâde Tarihi (1285-
1502). İstanbul: Bilgi Kültür Sanat , 2013. Cem hadisesi sebebiyle kısaca yer verilen diğer kaynaklar için Bkz: 
Özgül, İbrahim (2010), Kara Çelebi-Zâde Abdülaziz Efendi’nin Ravzatü’l Ebrâr Adlı Eseri (1299-1648), 



220 

 

 

“1481 yılında Rodos’a giden Şehzade Cem’i daha emniyetli bir yerde muhafaza etmek 

gayesiyle Rodos’tan çıkarmak isteyen Üstad-ı Âzam onu Rumeli’ye geçirmeye and içmiş 

bulunmasına rağmen çeşitli kale ve şatolarının bulunduğu Françe(Fransa)’ye nakletmek 

üzere deniz yolu ile göndermiştir. Bu dönemde Pulya(Napoli) beyi ile Venedik ve 

Papalığın münasebetlerinin seyri menfi olduğundan Pulya beyinin kaptanları Rodos 

şövalyelerinin gemisinden şehzadeyi ele geçirmek için çalışmışlarsa da şövalyeler gemide 

bulunmadığını söyleyerek Cem’i tutsak bulundurmayı sürdürmüşlerdir. 1484 yılına kadar 

şehzadeyi çeşitli kalelerde dönem dönem tuttuktan sonra Papa, Pulya Beyi , Üngürüs Kralı 

ile bazı Frenk beyleri anlaşarak şehzade Cem’i Osmanlılara zarar vermek üzere kullanmak 

için Rodos’taki Üstad-ı Âzam'a başvurmuş 10.000 flori ödemeyi ve Cem ile ilgili alınması 

muhtemel kararlardan haberdar etmeyi taahhüt ettikten sonra Françe Beyi’ne de mektup 

göndermişlerdir. Mektupta şehzadenin kendi iradesiyle buralara geldiği ama esir olarak 

tutulduğunu,  bu durumunun da uygun olmadığını yazmışlardır. Françe beyi de Üstad’a 

danışıp teslim etmeyi kabul etmiştir. Bu esnada da Papalıkta önemli bir göreve sahip olan 

Pulya beyinin oğlu ölünce Papa’nın zehirlettiği şayiaları yayılmış ve ittifakları 

bozulmuştur. 1488 yılında yeniden ilişkileri kurulunca Françe hükümdarına başvurup 

şehzadeyi istemişler ve hazırlanarak yola çıkarılan şehzade 1489 yılında Papalığın1009 

Roma’ya seksen mil mesafede bulunan Civita Vekeduke1010 limanına ulaşmış, haber alan 

                                                                                                                                                                                                  
Yayımlanmamış Doktora Tezi, Atatürk Üniversitsi,Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum, 78-79 , Sağırlı, 
Abdurrahman (2000) Mehmed Bin Mehmed Er-Rûmî (Edirneli)’Nin Nuhbetü’t Tevârih Ve’l_Ahbâr’ı Ve Târîh-i 
Âl-i Osman’ı, Yayımlanmamış Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 108-109. 
1009 İdris-î Bitlisî şu şekilde anlatır: Rodos yöneticisi “Hıristiyanların padişahı ve önderi, Frenk padişahlarının 
lideri Papa, şehzadeyi Rim’de (Roma) korumaya alıp kimse ile görüştürmedi. Bundan sebep ise bu tutumu ile 
bu durumun mücahitlerin sultanı ile dostluk bağı kurduğunu düşünmesiydi. Sultan’ın sefiri hacibü’l hüccabı 
Mustafa Paşa, Papa ile başşehri Roma’da görüşüp onunla önemli konuları konuştu ve anlaşma sağlandı. 
Buna göre İslâm’ın hilafeti Sultan Bayezid’de olduğu gibi Papa da Hırsitiyanların lideriydi ve şehzadenin 
Roma’dan çıkmasına katiyyen müsaade etmeyecekti. Sultan da Papa’ya  karşı herhangi olumsuz faaliyette 
bulunmayıp müttefiki olarak kabul edecekti.(Araya beyit ekler: Vefa yolunda canla başla çaba gösteren 
kimse ahd şerbetinden başka bir şey içmez.) Fakat Efrenc kralı öylesine güçlenmişti ki Papa elinden taç 
giymiş olmasına rağmen İslam ülkelerine hâkim olmak için şehzadeyi Papa’dan istedi. Din ve dünya 
meselelerinde kendini İsa’nın halefi kabul eden Papa anlaşmanın zıddı bir tutum sergileyip din ve milletinin 
namusunu lekelememek için O’na karşı çıktı. Efrenç Kralı Hıristiyan ümmetinin önderliğini yapmak senin için 
kâfidir, şehzadeyi korumak senin makam ve mevkiine uygun değildir diyerek zorla şehzadeyi Papadan aldı. 
Bu zamana dek Frenk krallarından bu tür bir muamele görmemiş Papa bu küçük düşürülmeyi kabullenemedi 
ve şehzadeyi zehirlemek üzere bir tellak görevlendirdi. Bkz: Genç, Vural (2014), Acem’den Rum’a: İdris-i 
Bidlisî’nin hayatı, tarihçiliği ve Heşt Behişt’in 2. Bayezid Kısmı, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Yayımlanmamış Doktora Tezi, İstanbul, 610-611; Bu anlatıdaki beyitte ifade edilen “vefa”dan ziyade ikinci 
bölümde yer verdiğimiz gibi Papa’nın hesap ile kendi menfaatine en uygun tutumu segilediği düşüncesi daha 
yakın gözükmektedir. 
1010 Roma ve Papalığın donanma üssü Civita Vecciha köle merkeziydi.Buraya getirilen Müslüman köleler 
soylu, elçi gibi yüksek sınıfların yanında din adamlarının da gündelik işlerini yaptırmak için kullandıkları 
insanları oluşturmaktaydı.Kölelerin bir kısmı da dinlerinin değiştirilmesi maksadıyla buraya taşınmaktaydı.   
Papalık donanmasında kullanılan  ve forsalık yapan müslümanlar bu limanda yaşayor ve nüfüsun yüzde 5 ila 



221 

 

Papa, oğlu ve önemli beylerini karşılamak üzere görevlendirmiş ve şehzade özenle 

hazırlanmış bir at vasıtasıyla Papa’nın oğlunun konağına misafir edilmiştir. Sonraki gün 

Papa dışındaki neredeyse şehrin tamamı şehzadeyi karşılamış ve Papalığa götürmüşler, 

sonraki gün Papa diğer ülkelerin elçileri huzurunda şehzadeyi gayet özenli bir şekilde 

hazırlanmış, tacını, yüzüklerini takmış halde tahtında oturmuş vaziyette karşılamıştı. 

Şehzade girince ayağa kalkıp, elini sıkmış, sarılmış ve iki tarafından boynunu öperek sevgi 

ve hüsn-ü kabul göstermiştir. Sonrasında ikramlar sunmuş ardından tekrar istirahate 

göndermişti. Üç gün şehzadenin onuruna şölen düzenlenmiş ve şölenin son günü şehzade 

ile yalnız görüşmüştür. O’na neden bu ülkelere geldiğini sorunca,  o da amacının 

Rumeli’ye geçmek olduğunu fakat şövalyelerin ahdlerini yerine getirmediklerini, yedi 

yıldır onu ellerinde tuttuklarını zevcesi ve çocuklarını özlediğini söyleyip kendisini Mısır’a 

göndermesini istemiştir. Şehzade duygulanıp ağlayınca Papa da ağlamaya başlamıştır. 

Sonra, saltanat istediği için Mısır’a gitmesinden ziyade Üngürüs’e gitmesinin makbul 

olduğunu, orada kendisine destek temin edecekleri karşılığını verdi. Buna mukabil şehzade 

Mısır’a gitmek isteğinde kararlıydı. 

Engürüs’den bir elçi gelip şehzadeyi istediği vakit Papa onu çağırıp düşüncesini sormuş, o 

da küffarın kılıcıyla İslam ülkesine saldırırsam benim küfre saptığıma inanırlar ben ise 

yalnız Osmanlı değil tüm cihanın saltanatına karşılık inancımı elden bırakmam karşılığını 

vermiştir. Bunun üzerine sinirlenen Papa, şehzadenin anlamadığını düşünerek gayrı hoş 

cümleler sarf etti, şehzade de “size başvuranlar, hainlere yaraşır karşılık bulursa evladır” 

diyerek bu dili anladığını gizlemedi. Mahcup olan Papa itizar ederek kendisini kucakladı 

ve “senin saltanatın için yaptığımızı kabul etmemen ağır geldi, bunun için kızdım ve dilimi 

tutamadım” dedi, saygı ve sevgi göstererek onu odasına gönderdi. Şehzade’nin Rîm-

Papa’da olduğunu uzaklığın iki aydan fazla olmasından dolayı biraz geç öğrenen Sultan 

Bayezid, Kapıcıbaşı Mustafa Ağa’yı bu bilginin sıhhatini yoklaması için göndermiş, Papa 

da elçiye müspet muamelede bulunmuştur. Şehzade ile görüştükten sonra yeniden Papa ile 

görüşen Mustafa Ağa Papa’dan Sultan Bayezid’in şehzadenin korunması ve başka 

ülkelerce kullanılmasının önlenmesinin sağlanması konusundaki isteğini iletti. Papa Sultan 

Bayezid’in ilgisine mazhar olmayı istiyordu ve onun adamları ile sıkı münasebet tesis 

etmek için canını dahi verirdi. Sultan Bayezid’den istediği; fetih planları içerisinden 

                                                                                                                                                                                                  
10 arasındaki kısmı oluşturuyorlardı. Bu ise o dönemde ve şehirde 250 ila 300 kişiye tekabül ediyordu.Yalnız 
bu liman değil papalığın diğer limanlarında da Müslüman köleler nispeten az olmakla birlikte 
bulunmaktaydılar. Bkz: Bono, S. (2003). a.g.e., 53. 



222 

 

 

Papalık topraklarının çıkarılmasıydı. Sultan Bayezid’e “O’nun kulu, hükmüne boynu eğik 

kapısının uşağı, yürüdüğü toprakları başının tacı” olduğunu söylemiştir. Sultan 

Bayezid’den bu buyrukları alması yegâne mutluluk sebebi olmuştur ve artık bundan sonra 

onun en sadık kölesidir lakin tek isteği topraklarına saldırı olanağının önünün 

kapanmasıdır. Bu konuda Papa’ya teminat veren Mustafa Ağa payitahta dönerken Papa da 

bundan sonra hatalı bir davranışa zinhar kalkışmadı. Ve üç yıl sonra zulmün yolcusu bu 

Papanın pis canı cehennem kütüğü olmak üzere bu âlemi terk eyledi. Şehzade, yeni bir 

Papa seçilene kadar yirmi gün daha güvenli bir yere götürülmüş yeni Papa seçilmesine 

müteakip yeniden Papalıktaki ikametgâhına taşınmıştır. Önceki Papa zamanında Françe 

padişahı şehzadeyi istediğinde Rodos gâvurları Françe devlet adamlarına rüşvet vermiş, 

onlar da ona şehzadenin kendisinden ve dininden hiç hazzetmeyip ağır küfürler sarf ettiğini 

-şehzade de Françe padişahı ile görüşmek istediğinde padişahın topraklarına bir Türk’ün 

ayak basmasını istemediğini söylemişlerdi. Papa ile Üngürüs beyi, Françe padişahından 

istedikleri vakit padişahın Cem’in gitmesine müsaadesi bu sebepten ileri geliyordu. Fakat 

Cem’i taşıyan gemideki kaptan ile sohbet eden bir kaptan, Cem’i Papa’ya teslim ettikten 

sonra Françe padişahının yanına gitmiş, Cem’in ona hediye verdiği kıymetli ata hayran 

olan padişah bu değerli atı nereden edindiğini sormuştu. Kaptan da Papa’nın Cem’e, 

Cem’in kendisine hediye ettiğini ve onun övgüye layık karakterini ve sevecenliğini anlattı. 

Bunun üzerine vakanın künhüne varan Françe padişahı kendisini aldatan devlet adamlarına 

tehevvür etti ve azledip Papa’ya şehzadeyi istediğini bildirmek üzere bir kaptana görev 

verdi. Döndüğünde bu kaptan da şehzadeyi methetmiş, padişah da şehzadenin durumuna 

teessür eylemiş ve ziyadesiyle istek duyarak ordusu ile harekete geçmişti. Hıristiyanların 

lideri ve Frenk krallarının en ulusu olan Papa, her ne kadar krallara tacı giydiriyor ve 

Hıristiyanlar arasında ona boyun eğiliniyor olunması ilk koşul sayılsa da Françe kralı 

Frenk beyleri arasında en güçlüsüydü ve Frenk ülkelerinde pek çok yer onun 

hâkimiyetindeydi. O ayrıca İslâm beldelerinin hâkimiyetini ele geçirmek gibi gerçeküstü 

hayallere de sahipti. Bu maksadı için de şehzadeyi ele geçirmeyi istiyordu ve Rîm Papa 

ülkesine doğru yola koyuldu. Bunu duyan Rîm Papa, Cem’i hazinelerini de muhafaza ettiği 

Sancta Angelo kulesine kapadı, kral gelince kendisi de buraya sığındı. França kralı, yirmi 

gün süresince burayı kuşatmış, metrisler yıkılınca Papa anlaşma yapmak durumunda 

kalmıştı. Papa, Cem’e França kralı ile gitmek isteyip istemediğini sorunca şehzade, “ben 

esirim, orada yahut burada esir olmamın bir farkı yok” demiş, Papa ise “siz iki kralsınız, 

ben tercümanınızım” deyip şehzadeyi krala teslim etmiştir. 25 Ocak 1495 tarihinde 

şehzade ile kral yola revan oldular. Françe kralları arasında Papa’ya böyle davranmak 



223 

 

alışıldık değildi ve Papa bunu kabullenemeyerek bir tellak(berber) göndererek şehzade 

Cem’i zehirle bulanmış bir ustura ile tıraş etmesini sağlamış ve şehzadenin bir kaç günde 

yüzü gözü şişler içinde kalıp ağrılar ve sancılar içinde kıvranmış, sonrasında da vefat 

etmesine neden olmuştur. Ölmeden evvel de “hep bu kâfirlerin benim vasıtam ile 

Müslümanlara zarar vermemeleri için dua ettim” demiştir.”1011 

Bu anlatıda ise Fransa krallığına karşı daha ılımlı üslupta kalem tutulduğu, şehzade Cem’i 

eleştiri ve yargılamadan kaçınıldığı görülür. Şehzadenin son sözlerinin ne kadar gerçekçi 

olduğunu kestiremeyiz fakat bu ifadenin müspet bir anlatıya katkı sağladığı Sultan 

Bayezid’in bu sıradaki faaliyet, Papa’dan isteklerine yer verilmemesi de aynı oranda 

olumlu bir anlatı resmetme isteği gibi durmaktadır ki verilen mesaj da oldukça anlamlı 

olmuştur: Şehzade Cem, özünde zehirlenmemiş Tanrı’ya ettiği dualarının kabulü ile vefat 

etmiş zehir ise Papa’nın onurundan kaynaklanmıştır.  

Macaristan ile Hırvatlar sebebiyle vuku bulan 14931012 savaşında Ali Bey komutasında 

akın yapılan Macar topraklarında pusuya düşürülüp ağır zayiatlar verince Hırvat 

banlarından olan Derencil, kâfir beylerine haberler gönderilip destek istenmiş, Rim-

Papa(Mesîhi milletinin öncüsü, İsevîlerin şeyhi ve halifesi Roma’daki Papa da siyah 

sancak ve haç taşıyan iki bin donanımlı askeri dinini korumak maksadıyla yardım 

gönderdi1013) iki bin azgın asker göndererek destek vermiştir.1014 Hıristiyan krallarının en 

ulusu olduğu için onun gönderdiği salip (haç) bulunan sancağı talih getirmesi için ön 

saflarda dalgalandırarak harekete geçmişlerdi.1015  

Bitlisî’nin anlatımına göre; Sultan Bayezid’in İnebahtı’yı zaptı ve Moton üzerine hareketi 

döneminde Venedik, Leh, Çeh kralları ile anlaşmış müteakiben dinlerinin lideri olan 

                                                                 
1011 Hoca Sadeddin Efendi. (1979). Tacü't-tevarih c.3. (Yalınlaştıran: İspet Parmaksızoğlu). Ankara: Kültür 
Bakanlığı, 215-233. 
1012 Hoca Sadeddin Efendi. (1979).a.g.e.,284. 
1013 Genç, Vural. (2014),a.g.t., 670; Bitlisî  kanaatimce Acem’den de gelmiş olmasının etkisiyle Hoca 
Saadettin’den nispeten nesnel davranabilmiş gözükmekle birlikte İsevîler yani Hıristiyanların yegane dinî 
önderi olmadığını görmezden gelir bir tutum sergiler gibidir. Bunun yanında “dinini korumak maksadıyla” 
ifadesi de şaşırtıcıdır zira Osmanlıların din değişikliğine zorlamak yönünde bir politikaya sahip olmadıkları 
sarih bir tarihi olgudur. Bu konudan ayrı olarak 1501-1502’de Yayçe Kalesi’nin ele geçirilmesi konusunda “ 
hisardaki kâfir serverleri, büyük ruhban ve keşişlerin kulaklarını kesip ipe bağladı, kafirlerin ipe dizilmiş bu 
kulaklarını babasına gönderdi” ifadesini kullamıştır. Buradaki “baba”dan kastın Papa olup olmadığı metin 
anlatımından çıkarılamamktadır .Bkz: Genç, Vural. (2014),a.g.t., 703-704. 
1014 İbn-i Kemal de bu konuda bilgi verir ve Papa’dan İrim-Pop olarak bahseder.Bkz: İbn Kemal, Tevarih-i Âl-i 
Osman 8.Defter, Uğur, Ahmet(Haz.). Ankara: Türk Tarih Kurumu, Ankara, 1997, s. 130-140: 133. 
1015 Hoca Sadeddin Efendi. (1979). a.g.e. 276-277. 



224 

 

 

“Büyük Papa”ya başvurmuşlar onunla ağız birliği yapmış ve Papa öğütlerde bulunarak 

onların müttefikliklerini tesis etmiş, krallar Büyük Papa’nın buyruk ve nasihatlerine seve 

seve itaat etti ve tek sözü onların ittifakına yetmiştir. Beyt: “Şehinşaha gösterdikleri itaatin 

dışında bütün düşünceleri bâtıldı”1016 

II.Bayezid döneminde Venedik ile Macaristan arasında ittifakı gerçekleştiren Papa ile ilgili 

Firdevsî-i Rumî “Kutb-Name” adlı manzum eserinde bilgi verir: Kudüs’e giden iskele olan 

Moton’un alınmasını duyan dinsiz Rim-Papa buranın yeniden ele geçirilmesi için büyük 

gayretler sarf etti. Rim-Papa izniyle hayli insan Osmanlılara karşı cenk için harekete geçti. 

Bunlar altınlar döküp kiliseye gider, kiliseye altınlar döker, haç öper, puta yüz sürerlerdi, 

Rîm-Pap’ın rahibi de bunlara sorgu ve azap yok derdi. Böyle yaparak cehennemden 

kurtarırlar sanırlar kendilerini, o lanet Rim-Papa bilmez ki gâvurlar bu yolla rahmeti elde 

edemezler. Moton’un fethi çok yakınan salip(haç) kavmini üzdü, Rim-Papa’nın sanemine 

niyaz ettiler ve Rim-Papa Frenk krallarına haberler gönderip “düşmandan sakınılmasa 

Koron’un kaybedilmeyeceğini, İnebahtı’nın kaybedilmesindense devlet ikbaline erişmez 

olsalar daha evla olacağını, haç yani Mesih'in sanemini gayri ciddiyâne taşıdıkları için 

Tanrı’nın kızıp Türklere bahşettiğini, artık kutsal yere ruhbanların gidemez olduğunu ve 

akıllarını başlarına almanın vaktinin geldiğini” söylemiştir. Moton körfezi elden çıkmadan 

artık gözünü açması gerektiği konusunda uyarıda bulunup Engürüs’e intikam alınması için 

altın gönderilmesini ve Engürüs’ün savaşmasını salık vermişti. Çih ve Lehliler de altın ile 

ittifaka çekilerek bu durumdan kurtulur, bu yolla Üngürüs de kabul eder ve böylece yüz 

bin kadar asker kazanmış müteakiben Türk’ün üzerine saldırılmışlardır. “Rim-Pap’a 

güvenirseniz İstanbul üzerine erişir, putperest dostunuza yardım ederseniz, Kudüs ile 

Şam’ı dahi ele geçirirsiniz, o vakit Mesih de gökten iner.” Bu arada Ceneviz’e 

Efreng(Fransa) haber gönderince nifak için kurdular bir ittifak.1017 

Rûmi, 1496 yılında Lehistan’ın Boğdan’ı ele geçirmesi ve Macarların Osmanlı sınırındaki 

garnizonlarına saldırmasıyla başlayan savaşları da anlatır. Bu anlatıma göre; Papa bolca 

nasihatte bulunmuştu ve “onun gibi din Ulu’sunun sözüne itibar edilerek müttefik olunup 

Osmanlıları yenmek gerekir” ifadeleri istihzalı bir dille kaleme alınıp devamında 

“Engürüs’e altın ve gümüş gönderip Leh ve Çih’e de gönderip üç kralın ittifak etmesi ve 

denizden ve karadan saldırılmasını” gerekir. İbn Santur yani Papa, Engürüs kralına  “bu iki 
                                                                 
1016 Genç, Vural. (2014),a.g.t, 729-730. 
1017 Firdevsî-i Rumî. (2011). Kutb-nâme. (Haz. İbrahim Olgun, İsmet Parmaksızoğlu). Ankara: Türk Tarih 
Kurumu Basımevi, 52-57. 



225 

 

krala mülk verilirse ittifak olacaklarını aralarında nifak olmayacağını” söyleyince Papa’nın 

gönlü hoş olur ve din büyüğü olan Papa’nın sözünü dinleyeceklerine inanarak bir name 

yazar, bu nameyi Engürüs kralının elçisi Kızılelma’ya ulaştıktan sonra diğer krallara elçiler 

ile gönderir. Rim-Papa’nın bu namesine uyarlarsa dinleri sevap olacaktır ve bu krallar ile 

ittifak olmak için çaba sarf edilmeliydi. Hedefleri Osmanlı topraklarını Kudüs’e kadar at 

ayakları altında geçmektir ve denizden de Frenkler gelecekti. Papa namede “Sultan 

Bayezid ejder ise siz pars, arslan ise siz timsah olun” demekteydi; bu din büyüğü olan 

Papa’nın sözü olduğundan tutulması gerekliydi. Namede ayrıca Rum iline akın düzenleyip 

atlarını Osmanlılara tepmeleri, korkutmaları yazar ve tüm yapacaklarında İsa’nın himmeti 

ve Hıristiyanların askerleri onlara kâfi gelecektir.1018 Engürüs kralı Rim Papa’nın haberini 

alıp ayartmasına aldanır ve Rum İli’ni ele geçirme isteğine kapılır. Kızıl Elma’dan kösler 

çaldırarak harekete geçen Engürüs Kralı 200.000 askeriyle Tuna’ya ulaşır ve Çih kralına 

Rim Papa namesini gönderip sevaba girerek Leh kralı ile ittifak kurmasını ve aralarına 

nifak girmeden üç devletin müttefik olması, Osmanlılara saldırıp Kudüs’e dek ulaşılması 

davetinde bulunur. Esasında bu sözler Rim Papa’nın sözleridir. Papa “İsa Mesih yeryüzüne 

inecektir ve o yeryüzüne inmeden Kudüs’e ulaşıp, Türk’ün kanını toprağa akıtalım” 

demektedir. Bunlar Çih kralına ulaştırılınca Lih kralına olumlu yanıt verip Türk’e karşı 

hemen zafer kazanmayı düşünür.1019 

Firdevsî bu kralların Balkanlar, Edirne, İstanbul’u ele geçirme düşüncesi ile istihza eder ve 

“Rim-Papa himmeti ile bu işin başarılacağı” sözlerine karşılık “Hak dinin Hz. 

Muhammed’in vaaz ettiği din” olduğunu söyleyip “Papa’nın dini nedir ki” diye sorar. 

Bâtılın Hak olanı örtemeyeceğini bunun Ay’ın Güneş’i örtme çabası kadar nafile bir çaba 

olduğunu ve zamanın “Kutbu’l Aktâb”’ının yani hak dinin bu zamandaki liderinin Sultan 

Bayezid olduğunu söyler.1020 

Leh kralının ölmesi üzerine Çeh kralı askerleri ile geri döner ve yalnız kalan Engürüs kralı 

Rim-Papa’nın çirkinliğine sert sözler sarf edip yanlış hükmüne ve anlaşma düşüncesine 

söven sözler söyledi. Engürüs kralı Papa’nın sözüne güvenerek ittifak edip anlaşmanın 

araya nifak sokmayacağına inandığından dövünmüştür. Rim-Papa’nın Kudüs’e dek 

hâkimiyet kurduktan sonra İsa’nın yeryüzüne ineceği sözüne inandığından nedamet duyup 

Papa’nın yalancı olduğunu, İsa’nın yeryüzüne inecek olsa Papa’nın anlaşma düşüncesinin 
                                                                 
1018 Firdevsî-i Rumî. (2011). a.g.e., 73-76. 
1019 Firdevsî-i Rumî. (2011). a.g.e.,  77-80. 
1020 Firdevsî-i Rumî. (2011). a.g.e., 95. 



226 

 

 

de hedefine ulaşacağını, Papa’nın saçma, yersiz sözler söyleyen bir zevzek olduğunu ifade 

eder. Daha doğrusu Firdevsî Engürüs kralının ağzından -muhtemel olarak kendi sözlerini 

kralın sözleri gibi- aktarır. Kral üzülerek dövünürken halinin ne kötü olduğunu, bunu 

kendisinden iyi bilen olmadığını, Rim-Papa’nın baştan çıkarmak için telkinde bulunduğunu 

ve İblis’in fitnesine maruz kaldığını, İblis’in dahi Rim-Papa’nın yaptığını yapmayacağını, 

onun şer ile karga gibi öttüğünü söyleyip lanetler.1021 1502 yılında Venedik ile Papalığın 

ittifakının anlatımı da Firdevsî’nin eserinde yer alır. Buna göre; Rim-Papa’nın himmetiyle 

Freng, Venedik asker hazırlar ki Osmanlılar ile savaşılsın. Bu Frenklerin arasında Venedik 

gibi Ceneviz de vardı ve Midilli’de kaleye saldırdılar.1022 Yenilgi sonrası Venedik                

Rim-Papa’nın atalarına sövgü dolu sözler sarf etti.1023 Moton’u kaybettiğinde derin üzüntü 

duyuyordu, lanet ve sövgüler söylüyordu Rim-Papa’ya çünkü ahalisinin bir kısmını 

öldürüp kanlarını toprağa dökmüştü. Kendisini baştan çıkaran rahipleri de öldürmüştü.1024 

Son olarak bu kralların yenilgisiyle konusunda; “daima yersiz söz eder pis, murdar Rim 

Papa görmedim doğru sözünü. Benî-Asfar’ı saldırtmak için nameler yazar, sözüne 

uyulunca musibet bulurlar, bahtları kararır, yenilgi alırlar. O lanetlenmişin elinde ah 

ederler daima ve ne söylerse gereksiz söyler o inançsız. Rim Papa’nın yalancılığı bellidir, 

Mesih de etmez O’na azap, O da hoş bir yaşam sürer devletiyle. Lat ile Menat da hışım 

etmez.”1025 Papa’nın dilinden konuşarak devam eder;  “Rahipler şimdi ne yapalım, görüş 

alışverişi yapalım bu zaman başka ne yapalım muzaffer Bayezid Han’a teslim olundu; 

askerleri vurucudur, beyleri ise kale açan. Hıristiyan askerlerini biraraya getirsem, köprü 

kurarak Tuna’dan geçip Rum-İli’nin suyunu içsem. Fakat Bayezid Han güçlü beğleri 

gönderir ki yakıp yıkıcıdır askerleri. Benim askerlerim de öyle bir savaş yapsalar ya... 

Tanrı gösterse böyle bir durumu gözüme, tüm cihanı görmüş gibi olurum. Onlar 

Hıristiyanları kana bular, askerlerimin tümünü kırar geçirir.1026En son krala öğüt verirken 

“Rim-Papa’nın yanılgısının nedeni olarak Türk’ü yenme zamanının kitapta yazmaması” 

olduğunu ifade eder.1027 

                                                                 
1021 Firdevsî-i Rumî. (2011). a.g.e., 137-142. 
1022 Firdevsî-i Rumî. (2011). a.g.e., 146-149. 
1023 Firdevsî-i Rumî. (2011). a.g.e., 268. 
1024 Firdevsî-i Rumî. (2011). a.g.e., 270-271. 
1025 Firdevsî-i Rumî. (2011). a.g.e., 274-275. 
1026 Firdevsî-i Rumî. (2011). a.g.e., 274-276. 
1027 Firdevsi’de Kızılelma Macaristandır, Roma yani Papalık değil. Bkz: Firdevsî-i Rumî. (2011). a.g.e., 277. 



227 

 

Görüldüğü gibi Rûmî, Papa ve kralların ittifaklığıyla ile ilgili ironik, istihzalı ve edebî bir 

anlatıma başvurarak bu faaliyetleri küçük ve hor görüsünü kaleme almıştır. Burada dikkat 

çekici olan husus ise Papa’ya karşı Sultan’ı zamanın hak dininin önderi olarak sunmasıdır. 

Bu ise Osmanlıları da Papalığa benzer (fakat O’nun söz konusu vasıftan yoksun, bâtılı 

olarak) siyasi olmanın yanında dinî önderin yönettiği devlet olarak resmetmek anlamını 

taşımaktadır. Benzer bir tutum İdris-i Bitlisî’de1028 de bulunmaktadır. Ayrıca Rumî buraya 

kadar yer verdiğimizden daha fazla Papalığın Osmanlı aleyhtarı politikasına yer vermiştir. 

Bunun eline geçen Papalık name yahut fermanlarından haberdar olmasından 

kaynaklandığını düşünmek zor değildir. 

Rodos ve Mohaç seferleri ile ilgili bilgilere yer vermeden önce Şehzade Cem’in iltica ettiği 

ve Sultan Süleyman’ın fethettiği Rodos hakkında 19.yüzyıl Osmanlı müverrihlerinden 

Zîver Bey’in Rodos hakkındaki bu çalışmasında1029 Papalık ile ilgili hususlara burada yer 

vermeyi uygun bulduk. 

Kudüs’teki Sen Jean şövalyelerinin 24. kolu Rodos’a 1310 yılında hâkim olmuş ve tüm 

kiliselerde bu durum kutlanmış Papa da bu durum için dualarla Tanrı’ya şükran 

duygularını iletmiştir.1030 Çünkü bu ada Kutsal beldelere yeniden çıkmak için bir üs olarak 

telakki edilmiştir. Ayrıca Hıristiyanlar ve Kilise’nin bölgedeki temsilci ve koruyuculuğu 

görevi; Papa’dan başkasına bağlı olmayan fakat başka inanca saptıkları söylenen 

Tampliyeler şövalyelerinden (Templier- Tapınak şövalyeleri)  alınarak Rodos 

Şövalyelerine verilmiştir. Tampliye şövalyeleri Akka’yı Araplara sattıkları için Papa dahi 

onlardan soğumuş Fransa kralı Güzel Filip de onları Papa VIII.Bonifaz zamanında itham 

etmiş onlara makamca üstün olan Papalığı Avignon şehrine taşımış, V.Kleman’ı Papa 

eylemiştir. Filip’in Tampliyeleri lağvını desteklemeyen Papa ıslah çalışmasının daha iyi 

olacağını düşünmüş Filip bunu reddetmiş ve 1312 yılında lağvedip, mülklerine el 

koymuştur. Ancak Filip bunu az bulup 1314 de ülkesindeki şövalyeleri hapsedip Üstad Jak 

Dö Molay’ı ve yoldaşlarını Papa’nın karşı çıkışına rağmen katletmiştir. Hayli şövalye de 

insanların önünde ateşe verilmiş, İngiltere, Almanya, İsveç, İtalya’da da takibata uğramış, 

İspanya dışında, kıtadaki mülk ve topraklarını Rodos şövalyelerine bırakılmıştır. Bilgili 

kişiler ve Papa bunca mülkün şövalyeleri azıttıracağını ve din yolundan çıkaracağını 

savunmuşlar nihayetinde mülk ve tüm varlıklarının Papalık hazinesine aktarılmasına dair 
                                                                 
1028 Genç, V. (2014),a.g.t, 803-804. 
1029 Zîver Bey. (2013). Rodos Târîhi (Çev. Harid Fedai) Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 
1030 Zîver Bey. (2013). a.g.e., 55. 



228 

 

 

karar alınmıştır ancak Rodos şövalyeleri de bundan yararlanmış ve en güçlü devletlerden 

biri olmuş, Papalığın dahi otoritesini görmezden gelip kuvvetlerini kullandırmadığı 

zamanlar olmuştu. Ancak  adadaki problemler ve problemlerin farklı milletlerden olan 

hizipleri gibi konularda Papalığa başvurularak O’nun çözümüne başvurmaktaydılar. Papa 

şövalyelere cesaret vermek,  Müslümanları perişan etmek istiyordu ve Ceneviz ile onları 

ittifak kılarak 1343 yılında Haçlı donanması gönderdi fakat müttefikler başarılı bir netice 

alamadılar. 1344 yılında da Türklere karşı Venedik, Kıbrıs, Papalık donanmaları “Jan 

Beyandre” kaptanlığında Haçlı seferi ilâm eylemesi sonrası İzmir’i zapt eylediler ve 

Avrupa’da kutlamalar yapıldı. Üstad-ı Âzamlar, bu makama geldiklerinde Papa’ya 

ziyarette bulunup bilgiler verir ve çözümlerine başvururlardı.                                

Yetmiş yıldan sonra Papalık Avignon’dan Roma’ya geri geldi ki bu sırada Osmanlıların 

Balkanlarda pek çok şehirde yayıldığı ve Patras’a hâkim olduğu haberi gelmiş kendilerine 

karşı gelen Venedik ve şövalyelerin kuvvetlerini ricata mecbur kılmışlar, şövalyelerin 

üstadı Jan Ferdinand Deredya da Osmanlılara esir düşmüştür. Frenkler birçok kez fidye ile 

serbest kalmasına çabalasa da müsbet cevap alamadılar. Buna mukabil üç yıl sonra serbest 

bırakılmış o da Rodos’a dönmüştür. Bu sırada Papalık kırk yıl sürecek bir ayrılığa düşer ve 

bu Rodos’taki şövalyeler arsında da hizipleşme yaratır. Osmanlılar da bu sırada (Yıldırım) 

Sultan Bayezid’in fetihleriyle gelişir. Bu ise kâfir ittifakına sebep olsa da Niğbolu’da 

mağlub olurlar. Frengistan’da “ehl-i sâlib” adıyla oluşturulan orduların maksadı ehl-i 

İslâm'ın hâkim olduğu yerleri ele geçirmek ve onları yok etmektir.1031 Fatih’in Trabzon’u 

da fethi sonrası Papa Pius “ehl-i sâlib” muharebesi için çağrı yaptı, Milan şehri civarındaki 

Manto’da müzakere etmek için Frenk beğlerine çağrılar yaptı fakat bu hareketiyle kendini 

küçük düşürdü. Fatih, Rodos’u kuşatmadan evvel “ehl-i sâlib”in ayağa kalkmasına mani 

olmak için Venedikliler ile sulh edip Rodos’a yardım etmelerini önledi ve bir paşasını 

Rodos’a tahribe diğerini Otranto’ya araştırmaya gönderdi. Daha sonra Rodos’u kuşattı 

fakat Napoli gemilerinin de etkisiyle başarısız olunca Papa üstadına kiliselerde övgüler 

okutmuş, kendisine iltifatlar etmişti. Fatih ölünce şehzadesi Cem Rodos’a iltica etti. Papa 

Sekizinci İnnosan, üstada şövalyelik hakları ve bir şato vererek şehzadeyi kendi 

himayesine aldı, Üstad-ı Âzam Pier Dö Buson’u “ehli sâlib” donanma kaptanı ve 

liderliğini bahş eyledi. Bu sırada Papa olan VI.Alexandır adada kendi akrabalarını 

rütbelendirince Dö Buson’un zor durumda kalmasına neden oldu.1032 Sultan Süleyman 

                                                                 
1031 Zîver Bey. (2013). a.g.e., 56-58, 64-77, 81-85, 91. 
1032 Zîver Bey. (2013). a.g.e.,106-115. 



229 

 

döneminde Fransa kralı ile Şarlken savaş halindeydi ve Papa Luther ile meşgul 

bulunduğundan Rodos adası müşkül vaziyet vukua gelmeden Osmanlı hâkimiyetine 

alınmıştır.1033 

Bu çalışma XIX.yüzyılda ortaya çıkmış bulunduğundan ve Papalık ile olan ilişkilerin bu 

süreçte daha fazla ve farklılaşmış bulunmasından dolayı üzerinde yorum yapmayı uygun 

bulmadık. Çünkü müverrihin bakışı klasik dönem Osmanlı müverrihlerinden daha farklı 

olduğu düşüncesinden hareket ettik ki ilişkiler de bu vasfa sahiptir.Bununla birlikte Otranto 

zaptına sebep olarak bilgi toplamayı göstermiş bulunması günümüz kabulüne nispetle 

dikkate değerdir. 

Kanunî Sultan Süleyman döneminde meydana gelen ve sebebine önceki bölümde yer 

verdiğimiz Mohaç Savaşı ile ilgili olarak Celalzâde Mustafa Çelebi’nin “Tabakatü-l 

Memâlik ve Derecâtü’l Mesâlik” adlı eserinde Macar kralı Layoş’un Osmanlı tehlikesine 

karşı Hıristiyanlığı korumak maksadıyla Avrupa’daki devletlerden yardım istediğini 

kaydederken “Roma” yı da sayarak Papalığı işaret etmiştir.1034  

Peçuylu İbrahim Tarih-i Peçevî’de1035 inançsızların tarihinden Mohaç savaşına dair 

bilgileri naklinde Macar Kralı Layoş’un Papa ve tüm krallara yardım ve çağrı gönderdiğini 

fakat yardım yahut merhamet gösteren olmadığını, Papa’nın 4.000 yaya asker gönderdiğini 

ve Lehistan’dan 1.500 kişilik birliklerin muazzam olduğu kaydetmiştir. 

Lütfi Paşa ise “Tevârih-i Âli Osman”1036 adını taşıyan eserinde Rodos’un alınmasını 

müteakip şövalyelerin Frengistan’da serzenişte bulunduğunu, Firengîlerin harekete geçip 

Engürüs Kralı’na, Osmanlılara karşı sefer için başbuğ olmasını istediklerini ve Rim 

Papa’nın da desteklediği bilgisini verir. Müteakiben de keşişler her yerde sefer ilâm 

ederler, Hıristiyanların bir kısmı canı bir kısmı malı ile iştirak eder, vergiler toplanır ve 

bunun neticesinde Erim Papa ruhani kral ile Engürüs kralı önderliğinde Mohaç savaşı 

gerçekleşir. 

                                                                 
1033 Zîver Bey. (2013). a.g.e., 122. 
1034 Celâlzade Mustafa Çelebi. (2011). Tabakâtü-l Memâlik ve Derecâtü’l- Mesâlik. (Haz.) Ayhan Yılmaz. 
İstanbul:Kariyer Yayıncılık İletişim, 113,121. 
1035 Peçevî İbrahim Efendi. (1999). Peçevî Tarihi C.1. (Haz. Bekir Sıtkı Baykal). Ankara: Kültür Bakanlığı 
Yayınları, 113-119. 
1036 Lütfi Paşa. (2001). Tevârih-i Âl-i Osman. (Haz. Kayhan Atik). Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 
250-261. 



230 

 

 

Her üç müverrihin de övme yahut yerme olmadan Papa’dan diğer dünyevi krallar gibi söz 

etmiş olmaları önemli bir tarih yazımı gelişimi olarak mütalaa etmeye uygun gibi 

görünmektedir. Buna sebep olarak ise bu dönemlerde Papalık faaliyetlerinin Osmanlı 

kuvvetlerine önemli bir zarara yol açmamış olmuş olgusu olduğu düşünülebilir. 

Sultan Süleyman’ın 1529 yılında kuşattığı Viyana’da yaşanan ikinci çarpışmada Rim 

Papa’nın bayraktarı denen bir köpek rehin olarak ele geçirilmişti. Vezir-i Âzam İbrahim 

Paşa, onu huzuruna getirterek “Viyana’yı almak değil kral Ferdinand’a haddini bildirmek” 

için kuşatmanın gerçekleştirildiğini, bu olaydan sonra şayet yerini bilmezse bildirmeye 

kâdir olduğunu söyleyerek serbest bıraktığını ve onun da bunu duyurduğunu Peçuylu 

İbrahim nakleder.1037 Verdiği diğer bilgilere göre ise; inançsızların Roma Papazından üç 

rütbe kadar altında bulunan rezil ruhbanlara “irşek” denir ve Viyana kuşatması sırasında 

Estergon’daki Sultan Süleyman’a gelip itaat etmiş ve Sultan’ın Macar kralı olarak kabul 

ettiği Kral Yanoş safına geçmiştir.1038 

Yılı net olarak verilmemiş olsa da 1533 yılı öncesinde olduğunu tahmin ettiğimiz bir 

tarihte Barbaros Hayreddin Paşa’nın birçok gâvurun gemisine baskın verdikten sonra 

Roma’ya ulaşıp buradan buğday yüklü altı gemiye hâkim olarak Cerbe adasına gönderdiği 

anılarında yer almaktadır.1039 

1534 yılında Barbaros Hayreddin Paşa’nın Osmanlı hâkimiyetine dâhil ettiği Tunus’un 

Osmanlılardan alınışını ise Kâtip Çelebi “Tuhfetü’l Kibâr Fî Esfâri’l Bihâr” eserinde ele 

alır: Sultan Süleyman’ın Safevîler seferini fırsat olarak gören Papa, İspanya Kralı Korlos’u 

teşvikiyle Portakal kralı ile müttefik oldular ve 300’ü bulan barça ile kadırgaya 24.000 

tüfekli asker hazırlarken Osmanlı hâkimiyeti öncesi Tunus’a hâkim Hafsaoğullarından 

Hasan müttefiklere Barbaros’u kuşattığını bildirip hızla yardıma gelmeleri gerektiğini 

bildirdi. Müttefikler de Halkü’l Vad’ın yakınında bulunan Suluburç’da limana geldiler.1040 

Barbaros’un kuvvetleri gâvurlardan pek çoğunu kırıp geçirse de cephe gerisinden daima 

                                                                 
1037 Peçevî İbrahim Efendi. (1999). a.g.e., 139-143. 
1038 Peçevî İbrahim Efendi. (1999). a.g.e., 246. 
1039 Seyyid Muradî Reis (2012), Kaptan Paşa’nın seyir defteri (Haz. Ahmet Şimşirgil). İstanbul: Babıali Kültür 
Yayıncılığı, 127. 
1040 Buraya kadar olan bilgiler Barbaros Hayreddin Paşa’nın anılarında ayı şekilde yer almaktadır. Bkz: Seyyid 
Muradî Reis (2012).a.g.e., 193-195. 



231 

 

destek aldıkları için Barbaros Tunus’u bırakmak durumunda kaldı.1041 Ancak Hayreddin 

Paşa sanılan bir kişi yakalanarak yakılmak suretiyle öldürülmüş fakat bir süre sonra 

hakikat anlaşılmıştı. Barbaros Hayreddin Paşa1042, anılarında bu konu ile ilgili bir olay 

anlatır. Buna göre; İspanya kralı(V.Charles) Papa’ya giderek taç giydirmesini istediğinde 

Papa, Barbaros tüm Frengistan sahillerini harap ederken sen taç verilmeyi hak etmiyorsun 

demiş, Kral Hayreddin Paşa’yı ele geçirip öldürdüğünü söylemiş ve bunun üzerine Papa 

onu kutlayıp tacı hak ettiğini ancak yedi dün düşünerek müşahede etmesi gerektiğini 

söylemiştir. Fakat dördüncü güne dahi ulaşılmadan Minorka adasından bir imansız 

Barbaros’un baskın yapıp kendilerini perişan ve bir kısım insanları da köle eylediğini 

Papalığa bildirmişti. Papa nezdinde yalanı ifşa olmuş, Papa O’nu yalancılıkla suçladığı gibi 

ağır sözlere layık görmüştü.1043  

Bu anlatıda V.Charles’ın Barbaros Hayreddin Paşa karşısında denizlerde başarısız 

kılınmasına ağırlık verilmiş olunduğu, öncekinde ise Papa’nın aracı, teşvik edici rolü 

dışında etkisinin bulunmadığı bilgisiyle kaleme alınmış olunduğu anlaşılabilmektedir. 

Papalığın daha etkili olduğu olaylarda ifadelerin daha sert olduğunu görmüştük. Ayrıca 

Papalığın tacı meselesi de hikâyeleştirilmiş gibi durmaktadır. Çünkü V.Charles’a 1529 

yılında Papalık tarafında taç takıldığı, bunun da V.Charles’ın 1527-8 yıllarındaki olayları 

müteakip Papalığın V.Charles’ın etkisi altında gerçekleştiği bilgisini vermiştik. Bu anlatı 

da V.Charles’ın istihzaya konu olduğu görünmektedir. Onun yalnızca “İspanya Kralı” 

olarak yazılması Osmanlı yönetiminin kabulü ile yani İmparator olarak görülmemesi de 

dikkat çekilmesi gereken bir durum olsa gerektir. 

1536 seferi sonrası Osmanlıların ele geçirdiği Solin kalesini tekrar ele geçirmek isteyen 

Avusturya; İspanya, Portekiz, Çeh, Leh ve Rim Papa ile ittifak kurmuş ve papazların 

yönetiminde 12.000 kişilik asker Solin kalesi üzerine gönderilmiştir. Bosna valisi Hüsrev 

Bey 1537 yılında gerçekleşen bu olayı işitince üzerlerine saldırarak mağlup etmiştir.1044 

Osmanlıların 1537 Polya ve Korfu saldırıları sırasında Papalığın rolünü Celalzâde şu 

şekilde aktarır: Polya savaşından sonra Portekiz, İspanya ve Papa; Venedik ile Osmanlılara 

                                                                 
1041 Kâtip Çelebi. (2007). Tuhfetü’l Kibâr Fî Esfâri’l- Bihâr. (Haz. Orhan Şaik Gökyay). İstanbul: Kabalcı 
Yayınevi, 62-64. 
1042 Seyyid Muradî Reis (2012).a.g.e., 66. 
1043 Kâtip Çelebi de kralın, Papa’ya Hayreddin Paşa’yı öldürdüğü haberi kısmını nakleder.Bkz: Kâtip Çelebi. 
(2007).a.g.e., 206-207. 
1044 Celâlzade Mustafa Çelebi. (2011). a.g.e.,217-218. 



232 

 

 

karşı ittifak oldular.1045 Yine bu sefer sırasında Osmanlı seferleri sırasında İspanya ile 

anlaşan Korfos kalesindeki küffarın Osmanlı donanmasına saldırması üzerine, kale 

kuşatılmış ve kahredilmiş Allah’ın gazabına uğramış olan Lütfi Paşa; Papa ve kıymetsiz ve 

perişan Ferendik’in donanmalarının durumu hakkında bilgi edinmek için dört kıta kayık ve 

Salih Reis’i görevlendirilmişti. Salih Reis de İspanya, Venedik ve Papa donanması’nın 

kaleye yaklaştığını bildirmiştir.1046 

1538 yılında vuku bulan Preveze deniz savaşını Celalzâde şu şekilde anlatır: Sultan 

Süleyman’ın Boğdan seferinden faydalanan Venedikliler fırsattan istifade yoluna gittiler, 

İslam düşmanı Papa da zamanın istismar zamanı olduğu düşüncesindeydi ve en mahir 

korsanlarını biraraya getirdi, 83 parça gemi hazırlandı. Öncelikle Preveze olmak üzere 

çevredeki tüm kaleleri ele geçirmek için kara ile denizden Preveze’yi kuşattılar, karaya 

toplarını çıkaran müttefikler tabya meydana getirdi ve bir gemiden ilk ateş sonrası her 

yönden güçlü top sesleri yankılandı.1047 İspanya, Venedik ve Papalık kuvvetleri hakkında 

teferruatlı bilgi edinmek isteyen Hayreddin Paşa teftiş için bir keşif gemisi görevlendirdi 

ve İspanyol amiral Andrea Doria’nın 55 büyük, 90 küçük gemiden mürekkep bir deniz 

gücü olduğu bilgisi edinildi.1048 Savaştan önceki gün, Andrea Doria’nın 8 kadar yelkeni 

bulunan 80 gemisi ve onları takip eden 52 hızlı gemisi göründü. Arından Venediklilerin 80 

parça gemisi kendi komutanlarıyla geldi. En sonunda Papa amirali 30 parçadan mürekkep 

bir destek ile geldi. Magalo Mastori 10 gemi, Portekiz kâfiri de çeşitli kayıklar ile destek 

verdiler.1049 

                                                                 
1045 Celâlzade Mustafa Çelebi. (2011). a.g.e., 225-226. 
1046 Erkan, Davut. (2005). Matrâkçı Nasuh’un Süleymân-nâmesi (1520-1537) Marmara Üniversitesi Türkiyat 
Araştırmaları Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, 197-199. 
1047Celâlzade Mustafa Çelebi. (2011). a.g.e., 233-234; Aynı bilgi Barbaros Hayreddin Paşa’nın hatıratında da 
mevcuttur ancak İspanya, Venedik, Portekiz, Papalık ifadeleri bulunup herhangi bir sıfat yer almaz. Bkz: 
Celâlzade Mustafa Çelebi. (2011). a.g.e., 214-215. 
1048 Barbaros Hayreddin Paşa’da hatıratında Andrea Doria’nın 52, Papalığın 30, Venedik ile İspanya Kralının 
80’er parça kadırgası ile Venediğin 10 barça ve 10 karakası  olduğu kaydedilir.Bkz: Seyyid Muradî Reis 
(2012).a.g.e., 222-223. 
1049Celâlzade Mustafa Çelebi. (2011). a.g.e., 242-244; Kâtip Çelebi de Papalıktan ve sağladığı kuvvetlerden 
aynı şekilde bahseder.Bkz: Kâtip Çelebi. (2007).a.g.e., 72-73. Önceki Osmanlı tarihlerinden iktibaslarlarda 
bulunmuş Müneccimbaşı’nın bilgileri de aynıdır: Bkz: Müneccimbaşı Ahmed Dede.(1977.) Sahaif-ül-Ahbar-Fi 
Vekayi-ül-a’sar C.2. (Haz. İsmail Erünsal) İstanbul: Tercüman, 551-553 Peçevi 1.ciltte Papa, Venedik, Fransa, 
İspanya’nın üçyüzü aşan gemi oluşturduğunu yazar. Bkz: Peçevî İbrahim Efendi. (1999). a.g.e.,210-212;   
Papa’nın 30 gemi sağladığı şu kaynakda da yer alır: Sağırlı, Abdurrahman (2000) Mehmed Bin Mehmed Er-
Rûmî (Edirneli)’Nin Nuhbetü’t Tevârih Ve’l_Ahbâr’ı Ve Târîh-i Âl-i Osman’ı , Yayımlanmamış Doktaora Tezi, 
İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul ,186-7;  Kanunî Sultan Süleyman dönemi olaylarını 
anlatan fakat Papa’ya yer vermeyen kronikler için Bkz: Çelik, Ahmet Faruk (2009), Fethullah Arifi Çelebi’nin 



233 

 

Rüstem Paşa Tarihi’nde ise1050 Kanuni Sultan Süleyman’ın 1543 yılında kuşattığı Estergon 

kalesinin yardımına Engürüs, Muşkar, Alaman, Çesar, İspanya, Çeh, Portakal, Kızıl Elma 

ile Rim Papa’nın 6.000 kişiden oluşan güçlü silahlı kuvvetler gönderildiği yazar. 

Osmanlı İmparatorluğu’na 1537 yılında tâbi kılınmış Kiklad adalarından en büyüğü olan 

Nakşa adası 1540 yılında tamamıyla hâkimiyete alınmış ve dükalığına 1566 yılında Yasef 

Nasi getirilmiş, öncesinde düka olan IV.Giacomo1051 bu durumu kabullenmemiştir. 1568 

tarihli bir mühimme kaydı1052 IV.Giacomo’nun bu faaliyetlerini gerçekleştirmek için 

Venedik ve Rim Papa’ya başvurduğunu ve firkateler ile Nakşa adası çevresinde rahatsızlık 

ve zarar vermek maksadıyla seyr-ü sefer de bulunduğu bilgisini ihtiva etmektedir. Bu 

hüküm konumuz açısından Papalığın eline geçen küçük fırsatları değerlendirmekten 

kaçınmadığını gösteren bir belgeyi de işaret etmektedir. 

Buraya kadar olan anlatılarda da Papa’nın ittifaklardaki varlığı dışında, büyük bir etkide 

bulunmadığı bilgisiyle kaleme alınmış olunduğu anlaşılabilmektedir. Papalığın daha etkili 

olduğu olaylarda ifadelerin daha sert olduğunu ifade etmek yerinde olacaktır. Bundan 

sonraki kayıtlarda da bu etkinin yazımı etkilediği daha sarih görülecektir. 

Kıbrıs’ın kuşatılması1053 sırasında Venedik’e Papalık yardımı yapılmamışsa da yardım için 

teyakkuz halinde bulunduğu mühimme kayıtlarının verdiği bilgiler ile öğrenilmektedir. 

Lefkoşa kuşatması için Temmuz ayında harekete geçildiği bilgisi Peçevî Tarihi’nde yer 

                                                                                                                                                                                                  
“Şehname-i Al-i Osman’ından Süleymannâme, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış 
Doktora Tezi, Ankara. 
1050 İnan, Göker (2011) ,Rüstem Paşa Tarihi (H.699-9686/1299-1591), Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 
Marmara Üniversitesi, Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, İstanbul, 228; Kanuni dönemi ile ilgili diğer 
kroniklerden olan Ferahatnâme, Fetihname-i Sigetvar’da ve Celalzâde’de de Papalık ile ilgili bilgiye yer 
verilmemiştir. Bkz: Akgün, Murat (2008), Harirî Abdülcelil Efendi’nin Ferahat-Nâmesi, Marmara Üniversitesi, 
Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, İstanbul , Naç, Kübra (2013) , Âgehi’nin Fetih-Nâme-i Kal’a-i Sigetvar’ı, Fatih 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul,  Topal, Seyid Ali (2008) , Celalzâde Salih Çelebi’nin Tarih-i 
Sultan Süleyman İsimli Eseri, Yayımlanmamış Doktara Tezi,Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimeler Enstitüsü, 
Ankara. 
1051 Demircan, Yasemin. (2009). Nakşa Adası: XVII Yüzyılın İkinci Yarısına Ait Bir Tahrir Defterine Göre. Gazi 
Üniversitesi, Gazi Eğitim Fakültesi Dergisi, Reşat Genç Özel Sayısı, S.677-681.  
1052 BOA, MD. 7, 1555. 
1053 1560 yılındaki Cerbe fethini anlatan Cerbe fetinâmesinde Papalıktan söz edilmemekle beraber 
karşılaşılan askerlere dair “haç, dinlerinin büyüğü papaslarının saçına, önlerinde eğilip onların kılıcıyla takdis 
edip kutsamalarına özen gösterirler” bilgisi verilmiştir. Bunun doğrudan papalığa işaret ediyor olmasa da 
Katolik olup Papalığa bağlı olduklarını, Luteran-Protetan Hıristiyan olmadıklarını belirtmek isteğinden 
kaynaklanmış olduğu düşünülebilir. Bkz: Zekeriyyazâde, Ferah Cerbe Fetihnâmesi. (1999). Gökyay, Orhan 
Şaik (Haz.), Ankara:Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları. 



234 

 

 

almaktadır.1054 Söz konusu kayıtlara göre Ağustos ayında Lefkoşa kuşatma halindeyken 

Girit adasına dil almak maksadıyla gönderilen donanma bir firkate ele geçirerek önemli 

bilgiler edinmiştir. Bu bilgilere göre 11’i Papa’nın olan 200 gemiden müteşekkil bir 

donanmanın Venedik ve İspanya’nın da desteğiyle hazırlanmış halde bulunduğu ile 

bunların 49’unun İspanya, 130 paresinin de Venediğe ait bulunduğu bilgileri edinilmiştir. 

İlaveten adanın fethi sonrasında bu donanmayı saldırılması emri verilmiştir.1055 Mühimme 

kayıtlarının verdiği bilgiye göre Eylül ayının sonlarında yine İspanya, Venedik ve Papa’nın 

gemilerinden müteşekkil bir küçük grup Rodos’a saldırarak buradan 25 kişiyi tutsak alıp 

gitmişlerdir. Padişah, Piyale Paşa’ya Rodos kadı ve sancak beylerinin bu vakadan haberdar 

etmesine rağmen müttefiklere karşı neden harekete geçmediğini sormakta, Kaptan Ali Paşa 

ve Mustafa Paşa’nın da gemileri ile birleşilip bu müttefik donanmasını tahrip etmesini 

buyurmaktadır. Hükme göre bunun gerçekleştirilmesi Frengistan’a hâkim olunması ile 

eşdeğerdedir.1056 Kâtip Çelebi Piyale Paşa’nın Girit adasında bulunan yalılara saldırdığı 

bilgisini verir.1057 Aralık ayına gelindiğinde ise Papa’nın da içerisinde bulunduğu söz 

konusu müttefik gemilerinin hâlâ Girit ve çevresinde bekledikleri ve bu gemilerdeki 

askerlerin hastalık taşıdığı, vezir Piyale Paşa ile Mustafa Paşa’ya bildirilip, müttefiklerin 

Kıbrıs hakkında bilgi almak için gemiler gönderdiklerine dikkat çekilme ve Kıbrıs’ta bir 

kaç parça gemi bırakıp müttefiklerin üzerine gidilmesine öncelik verilmesi 

istenmektedir.1058 Peçevî Tarihi’nde vezir Piyale Paşa ile Kaptan Ali Paşa’nın çeşitli türde 

400 kadar gemi ile kuşatmaya başladığı bilgisi1059 göz önünde bulundurulduğunda 

müttefiklerin bir saldırı planladıkları fakat sayılarının yarı yarıya az olmasından dolayı 

bundan caymış oldukları düşünülebilir. Bunun yanında Kıbrıs tarafından Osmanlı 

donanmalarına önemli zayiat yaşatılması söz konusu olduğunda harekete geçmeyi 

düşündükleri de mütalaa edilebilir. Kıbrıs kuşatmasının seyri bu savaşın müttefikleri ile 

yapılacak olası bir savaşı önlediğini düşünmek de uygun görünmektedir. Bununla birlikte 

Kıbırs’ın fethi neticesinde müttefiklerin dağıldığını söylemek yanıltıcıdır. Mühimme  

kayıtlarından edindiğimiz bilgiye göre; Kıbrıs’ın Osmanlı hâkimiyetine alınmasıyla 

Portekiz, İspanya, Papalığın daha büyük donanma tesis ederek Venediğe yardıma 

hazırlandığı ve Venediğin yanında bulunduklarını açıkladıkları buna mukabil Osmanlıların 

söz konusu durum karşısında donanma kuvvetlerini biraraya getirdikleri ve bu gemilerin 
                                                                 
1054 Peçevî İbrahim Efendi. (1999). a.g.e., 468. 
1055  BOA, MD. 10, 680. 
1056  BOA, MD. 10, 517. 
1057 Kâtip Çelebi. (2007).a.g.e., 111. 
1058  BOA, MD. 10, 521; BOA, MD. 10, 539.          
1059  Peçevî İbrahim Efendi. (1999). a.g.e., 468.                 



235 

 

Kıbrıs tarafına geçmelerini engellemekle görevlendirildikleri öğrenilmektedir.1060 İlâveten 

Dubrovnik1061 beylerinin ilettikleri bilgilere göre İspanya kralı Phılıpp 100 adet kadırgayı 

Venedik’e yardım maksadıyla Papa’ya göndermiştir. Ayrıca Dubrovnik, Papalık ve diğer 

müttefikleri ile ilgili bilgileri Osmanlılara bildirmeye devam etmektedir.1062 1571 yılı nisan 

ayında Portekiz, İspanya, Venedik, Papa’nın Osmanlı donanmasına savaş ilâmları 

payitahta ulaşmış ve bu havadis üzerine divanın savaş kararı kesinleşmiştir. Vezir Pertev 

paşanın 124 olan gemi sayısını 200’e çıkarması, Vezir Mustafa Paşa ile Cezayir beylerbeyi 

Kaptan Ali Paşa’nın Kıbrıs’ta bulunan kadırgalardan yeterli sayıda alınarak Pertev Paşa’ya 

destek olunması buyrulmuştur.1063 Papalığın ve diğer devletlerin ittifakları ve hazırlıkları 

Dubrovnik tarafından Osmanlı yönetimine iletimi devam etmektedir ancak verilen bilgiye 

göre Papa ile kral Phılıp’in ittifakının sahihliği Dubrovnik tarafından tüm ayrıntısıyla 

bilinmemektedir. Osmanlı yönetimi Dubrovnik’ten yeni havadisleri aldığı vakit yeniden 

göndermesini istemektedir.1064 Ancak Peçevî Tarihi’nde kaptanların Preveze limanına 

ulaştıktan sonra müttefiklere dair bilgi alındığı ve donanmanın eksikler ile savaşa katıldığı 

ifade edilmektedir. Ve müttefikler isim isim zikredilmeyip “kâfirler” nitelemesiyle 

yetinilmektedir.1065 Kâtip Çelebi ise çelişkisi dikkatten kaçmayacak bir yaklaşımla 

Osmanlı donanmasının düşmanın müttefik donanmasını beklediğini fakat gelmediklerini, 

kışın yaklaşmasından dolayı kuvvetlerin bir kısmının döndüğünü yazmıştır. Donanma 

tafsilatı ile ilgili olarak kadırga cinsinde; 100 Venedik, 4 Malta, 30 İspanya, 10 Ceneviz ile 

Florensiye’den 10, Portekiz 4, 12 Cicilye’den (Sicilya), 12 Papa’dan gemi bulunduğunu 

belirtir. İlâveten Ceneviz’in 4 marine cinsi söz konusudur. Gemilerin Roma mürettebatı 

kaptanı Marko Anton, İspanya kaptanı Cevan Osteryako’dur.1066 Osmanlı donanmasının 

mağlup olduğu İnebahtı savaşı neticesinde 190 parça geminin müttefiklerin eline geçtiği ve 

her gemide 300 kişinin bulunduğu bilgisini Peçevî kaydetmiştir.1067 İşte bu esirlerden biri 

olan Hindî Mahmûd Roma’ya götürülmüş ve burada tanık olduklarını değerli tarihi kaynak 

                                                                 
1060  BOA, MD. 12, 211. 
1061 1440-1441 yılında Ragusa ticret ve vergi vergi konusunda Osmanlılar ile anlaşma yapar. Bkz: Setton, K. 
(1997). a.g.e., 74. 
1062  BOA, MD. 12, 266.                             
1063  BOA, MD. 12, 394.                   
1064  BOA, MD. 12, 529; BOA, MD. 16, 97.             
1065 Peçevî İbrahim Efendi. (1999). a.g.e., 474-475. 
1066 Kâtip Çelebi. (2007).a.g.e., 114. 
1067  Peçevî İbrahim Efendi. (1999). a.g.e., 477. 



236 

 

 

vasfında bulunan “Sergüzeştnâme” adlı manzum eserinde ele almıştır. Konumuzla ilgisi 

bakımından burada onun Papa ve Papalık ile ilgili ifadelerine yer vereceğiz.1068 

Hindî Mahmud, Kıbrıs kuşatması öncesinde kâtiplik, müteferrikalık, sefirlik, kapıcıbaşılık, 

tımar defterdarlığı yapmış, sefere katılmadan evvel en son Dergâh-ı Âli mütefferikalığı 

görevini yürütmüştür.1069 Esir düştüğünde altmış yaşında olan Hindî Mahmud Sultan’ın 

Roma’ya hâkim olması duasında bulunur. İnebahtı seferine katılır ve esir olur. Roma 

günlerine dair anlattıkları ise şöyledir: Roma’ya Kızıl Elma denir, Pir-i Mugan (Mecusi-

Ateşe Tapanların Piri) daima burada ikâmet eder. İnsanlar ona Papa derler, Hıristiyanlar o 

buyurursa canlarını vermekten çekinmezler. Tüm Hıristiyanlar ve ruhbanlar emirlerine 

boyun eğerler.(Venedik-İspanya ittifakını Papa’ya duyulan saygıya atfetmesi ve İspanya ile 

olan diplomatik müzakerelerden haberdar olmaması doğal görülebilir. Bununla birlikte 

haberdar olup olmadığı bilinmediğinden bu yönde bir yargı hatalı olacaktır.) Kâtibe 

emredip maksadını yazdırır ve dilediğini yerine getirir, Don Jivan’ dan bu yolla esirleri 

Roma’ya getirmesini istemiş, Don Jivan karşı çıkmasına rağmen sonunda Papa’nın emrine 

uymuştur. Öncesinde Papa’ya mektup yazmış ve rahiplerin esirlere iyi davranacağına dair 

teminat almıştır. Kırk yedi günlük deniz yolculuğundan sonra Roma’ya ulaşılmış ve 

toplam esaret süresi yetmiş yedi günü bulmuştur.1070 

Limanlarda gemiciler fahişeler ile zina ederler, veled-i zina oğlanları kiliseye verirler, 

kilise onları okutup ruhban eyler. Ruhban payesi alınca Hıristiyanlar yalvarır ayaklarını 

öperler. Anabolu’dan Papa’ya giderken esirlerden Ahmet Bey hastalanır ve kısa süre sonra 

Papa’ya ulaşılır. Gaziler Roma’ya girerken kâfirler bunu seyrederdi.1071 

Roma’da iken gayb’dan gelen bir işaret olarak; Hıristiyan vaazı sırasında birisi Papa’nın 

Müslüman olduğunu, Türkün Roma’yı din vasıtasıyla ele geçirildiğini nida eder, 

Hıristiyanlar bunun üzerine sükûnet içinde kalırlar. Bundan sonra Safer ayı gelir, bu ayda 

Allah padişahımıza adına yaraşır bir biçimde zafer ihsan etsin inşaallah.1072(Burada 

yenilgiyi kabullenemediği gibi Papalığa atfetmiş olması dikkate değerdir. Papa’nın İspanya 

müttefikliği için verdiği ödünler hatırlanacak olursa gerçekten de Papalığın bu müttefikliği 

                                                                 
1068 Hindî Mahmûd. (2013). Beyân ola cihânda sergüzeştüm: İnebahtı gâzîsî Hindî Mahmûd ve esâret 
hâtırâları. (Çev. Ahmet Karataş). İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı. 
1069 Hindî Mahmûd. (2013). a.g.e., 34. 
1070 Hindî Mahmûd. (2013). a.g.e., 350-351. 
1071 Hindî Mahmûd. (2013). a.g.e., 354-360. 
1072 Hindî Mahmûd. (2013). a.g.e., 271-272. 



237 

 

sağlaması dolayısıyla yenilgide önemli müsebbiplerden olduğu ve öyle de görüldüğü bu 

ifadede çok açıktır. Hindî Mahmud’un İspanya değil Papalığın Osmanlı hakimiyetine 

alınması isteği bu yönüyle oldukça önemli görülmektedir. Bu tarihe dek Papalığın bir 

şekilde Osmanlı hakimiyetine alınmasını isteyen ilk yazar olması da önemli olduğu gibi 

esareti süresince bir şekilde öğrenip-duyduklarının da etkili olduğınu düşünmek hatalı 

olmasa gerektir) 

Nevruz günü Pir-i Mugan’ın daveti için hazırlandı Müslümanlar ve Hıristiyanlar ile 

dolmuş sokaklardan geçilip bir salona girildi, ayanın adı okundu ve Pir-i Mugan orada 

değildi. Sonra vezir payesindekiler gelip kafes gibi olan odaya girdiler. Gelenek bu şekilde 

olmamasına rağmen O ruhban halvete girmiş ve Don Civan’ın gönderdiği kethüda, nâme 

ile hediyelerin(esirler) listesini vermiştir. Don Civan eksiklerin bulunduğunu Pir-i Mugan 

himmet ederse yeniden Türk’e baskın yapıp çok sayıda esir daha alacağını söylemiştir. 

Esaret süresince esirler birbiri içerisinde üç hane içinde altışar kişi kalır, zaman zaman 

birbirleriyle buluşurlardı. Bir gün buluşmada kiyl’u kal edilirken edepsiz bir kaç esir 

çatışırlar ve bu duyulunca Papa durumdan haberdar edilir. Nihayetinde onları ayrı bir 

kapıda esir edip yalnız kuru ekmek ve su verilmesi hüsn-ü tedbiri ile yola getirdi Pîr-i 

Mugan. 

  Kötü Kâfirlerin Vasfı 

Küffar Roma’ya hâkim olunca yoldan çıkmış, sapıtmışların kötü ünvanlısı olmuştur. 

Ruhbanı eline sonradan yazılmış kitabı alıp –hâşâ-- Tanrımız İsa’dır ve çıplakken çarmıhta 

katlolundu derler. Yılın bir günü matem günü yapılmıştır ki günahkârlar dövünsün ve 

Tanrı’nın affını kazansınlar. O gün bir sureti haça gerer ve derler ki “bu Tanrı İsa.” Bunlar 

Allah’a iftira eden zalimlerdir ve bu itler ellerini gerip bu suretle Allah’a isyan ederler. 

Hem o bozgunculuk bir kez olmuşken bu tutumla bunlar her yıl her an yaparlar. 

Müteakiben domuzlar gece toplanır, bu sureti gezdirirler ve “din budur” derler. On binden 

fazla mum yakarlar, böylece cehennem yolunu arar bu imansızlar. Kendilerini kayışlarla 

döverler ve gövdeleri kan revan olur. Günahlarını itiraf ettiklerini, ruhbanın günah affına 



238 

 

 

derman bulduğunu söylerler. Allah bunlara gazap etmiş, onlarda dalalet içerisinde 

kalmışlar. Daima cehennemde kalsın zakkum ve katran yiyedursunlar.1073 

Şeker Lâtifesi 

“Şekerlemeler göndermiş Papa ki Mahmud Bey yesin ve kendisini dost bilsin. Mahmud 

bey yedikçe tadı daha tatlı gelmiş ve “dost(Papa) uzaktan seyretsin” demiş.”                                                                                                             

Esasında bu ifadelerle Mahmud bu hediyeyi şaka meselesi yapıp bir gazel kaleme 

almıştır.1074 (Yazarın bu yönde bir latifeye başvurmuş olması da esaret süresince edinip 

duyduğu bilgi-dedikodular olduğuna işaret eder göründüğünden oldukça manidar 

gözükmektedir.) 

Fevt-i Papa 

Esirler tarafından dualar edildi dinin askeri için ki yeniden gazalarda yol alsınlar. Duanın 

etkisiyle de ilk intikam Roma’da alındı. Çünkü Papa hasta olmuş can çekişir, ölüm zamanı 

geldi, sırtı yere serildi. Kâfirler elini ayağını öpüp ondan cehennemde yanmamaları için 

derman bulmalarını istediler. Papa hâl diliyle cevap verip “zakkum ile katranın 

hazırlandığını” söylemiş. Günlerce kelb (köpek) gibi can çekişip canı cehenneme 

arkadaşlarının yanına ulaştı. Ocak ayının yirmi dördünde def’ ve fevt oldu cahil kelb. Dua 

kılıcıyla aldık başını ki akmadı hiç kan. Putu kırıldığından üzgündür şimdi tüm küffar. Bu 

Allah’ın verdiği zaferin işaretidir. Kelbin karnını yardılar ve içini çıkardılar, leşini üç gün 

üç gece yatırdılar, ziyarete geldi güruh güruh küffar. Tenha zamanı bulanlar sakalından bir 

kıl yolup aldılar. Sıtmaya derman olduğunu söylerler. Devayı taşıyan hayvanı görmeli, 

haya kılı saymaz insan. Sonra ruhban toplandı ve ölüsünü ortaya koyup o zaman üryan 

kıldılar ve don ile gömlek giydirdikten sonra beyaz kaftan giydirip parmağına altın mühür 

yüzüğünü takarlar, bunun din ayini olduğunu söylerler. Sonrasında altından bir haç zincir 

takarlar, eli göğsünde bağlarlar. Ayaklarını dahi altın ile bağlarlar ya esasında âlemde ayak 

bağı olan ahmak odur. Başına altından tacı koyarlar cehennem ehli(ne?) altın saçsın diye. 

Tahtası Yunan olan kurşundan yapılmış tabuta koyar, yanına da şarap ile biraz kuru ekmek 

bırakırlar. İçi set kemerler üzerine kurulmuş kadim kiliseye eskiden beri daima ölen 

Papalar defnedilirmiş. Onu da kemerlerden birinin üzerine koyup iki mermer parçasıyla 

                                                                 
1073 Hindî Mahmûd. (2013). a.g.e., 284-296. 
1074 Hindî Mahmûd. (2013). a.g.e., 299. 



239 

 

görünmez biçimde kapatırlar. Kemerin üst kısmı tenha kalır ve Papa’nın şekli nakş olunur. 

O Papa ki nice canların cehenneme atıcısı oldu.1075 (Papa’nın ölümünü İnebahtı 

yenilgisinin sebebi olarak yorması ve Papa’ya olan kızgınlığı önem atfedilmesi gereken bir 

durum olsa gerek. Hem yenilgi hem Roma’da esarette oluşu ve dahi Papanın ölüşü Papalığı 

bu olayda ne kadar müsebbib olarak gördüğünü yahut görmesinde etken olduğunu dikkat 

çekici bir biçimde göstermektedir. Nitekim buraya kadar ve bundan sonra yer vereceğimiz 

ifadeleri bu hissiyatını çok açık bir biçimde ortaya koymaktadır) 

Dostun Ayrılığının Vasfı 

Roma şehri harab olur inşaallah, İslâm ahalisi onu talan eder. Kelbler ile domuzlar fırsatını 

buldu ve it gibi dalaştılar kendi gibi olan kelblere. Birbirlerine düşüp kudurdular, taşradan 

şehire gelen Hıristiyanlar Papa hisarını kuşattılar, birçok Hıristiyan öldü. Birbirlerini 

kırsalar da kavuşsak biz de memleketimize1076 

Yeni Papanın Vasfı 

Bir ruhban usulünce Papa oldu; bey, sultan, ileri gelen tüm Hıristiyanlar ona tabi oldu. 

Vefat eden Papa yerine Hıristiyanlar yeni birini seçtiler. Salı sabah vaktinde makamına 

geçti Pir-i Mugan. O gün Muharrem ayının ilk günüydü ki akranlarının ilerisinde olan papa 

oldu.(Mayıs 1572)  

Hindî O’na der ki “ünvan gözetmez iyi rahip olan. Papa oldu asr vaktinde, yok olsun namı 

nişanı kısa sürede.”                       

Papa’dan evvel biz sahiptik buraya, o olmadan önce okunurdu burada ezan. Bizim beyler 

kalesine girip zaptetmişlerdi. Osmanlı askeri yerinde dururken Roma’da zulüm ile küffar 

oldu insanlar. Sonra gasben aldı burayı Papa. Rahman lütuf etsin, İslâm diyarı olsun Roma. 

Hâlihazırda da beş vakit ezan okur hapishane içinde olan Müslümanlar. Sübhan emriyle 

Kilise’si cami olsun,  içerisinde hutbe okunsun. 

Vasf-ı Papa ve Tamamlanmamış Kilise 

                                                                 
1075 Hindî Mahmûd. (2013). a.g.e., 312-316. 
1076 Hindî Mahmûd. (2013). a.g.e., 317-318. 



240 

 

 

Papa olunca girdi saraya, toplandı tüm ayan yanına. Nice geceler boyu mum yakıldı 

sarayın etrafında ve avlusuyla terasında. Ayrıca tüm yüksek kasırlarda ve yerlerde yaşlılar 

ve gençler mum yakmaktalar. Sokak içlerinde fıçılarda ateş yakar ziyadesiyle top tüfek 

atar, ateş yakarlar. Cehennemliklerin ateş ile oynamalarına bak, şimdiden ateş ile idman 

yaparlar. Saraya girmesinden 13 gün sonra dediler ki “zamanı geldi tacı giyip zünnarı 

kuşanmanın” Sarayın yakınında henüz tamamlanmamış bir kilise dikmişler, bilgi sahipleri 

60 yıldır tamamlanmadığını söylerler. Tamirine Papa ferman vermişti. Kadim zamanlarda 

adı Santo Petro imiş ve banisi de o imiş çok zaman önce. Petro’ya İsa’nın ashabı derler, 

bina ondan eser kalmış. Papa olanlara şartla kalır o evkaf, ele geçirir orayı ayan. Tüm 

Papaların görevi o yapıdan gelir. Burasının tamamlanmamasının sebebini ruhban ve 

tarihçiler açıklarlar. Eğer tamamlanır ise Santo Petro, mutlaka ele geçirir yüce Osmanlı. 

Binası kubbesine dek erişmiş vaziyettedir, Hûda emretsin de hâkim olsun Sultan. 

O kilise taşra kapısında bir yerdedir, şimdi süslemektedirler ki yapılsın divan. Tacını giydi, 

zünnarını kuşandı Papa, tahtabend üzerine oturur ruhban. Tahtabendi taşır birkaç adam, 

sanırsın ki kırlangıç taşır iki hayvan. Eliyle ahaliye işaret verir, açarlar başlarını ve olurlar 

misli misli kelben. İki gün geçtikten sonra 15.gün olur ve Papa o gün şehri gezmeye 

çıkar.1077 

Vasf-ı Şöhret-i Papa 

Yedeğinde süslü birkaç atlı ile üç katır yaya olarak takip ederdi iki tahtırevanı. Yedeklerin 

arkasında kırmızı cuka giymiş yüz seksen hizmetçi ve ayan yürür artlarında ise kırmızı 

sıkma kemhadan kaftanıyla Papa giderdi. Altın ile Haç yakasında solak eteklik kuşanmış 

kırmızı kadifeden şapkası ak bayramîden etekliği ile yanında atlılar ile yüz yirmi yaya ile 

ilerlerdi. Elini ahaliye sallarken parmağını oynatır, böylece küfr ayinini icra eder. Cellada 

benzer köpeklerden ikisi arkasındadır ve has hizmetçi ve sırdaşı da vardır. Onların 

arkasında akran olan kızıl kaftanlı kırk kardinal bulunur. Papalar kardinallerden olurdu 

eskiden beri. Her biri katıra binmiştir ki aslında o hayvan onlardan iyi yürürdü. Onlardan 

sonra gamlı yetmiş dört kişi bulunur, çoğunluğu bilgili papasdır. Onlar gibi kadınlaşmış 

erkekten dünyada erkeklik beklenmez. Bu topluluğa elli atlı saldırsa yerle bir eder. 

Vasfı Haziran 

                                                                 
1077 Hindî Mahmûd. (2013). a.g.e., 321-325. 



241 

 

Eskiden beri küffar ahali arasında bir fitne olurmuş. Papa saray kapısı yolundan gelip 

dolandığında o sokağın nihayetidir de oraya ulaşınca geriye dönüp saray yanındaki kiliseye 

dolanır ve burada sokaklar geniş haldedir, bu uzun sokağa bir çoban dikerler ve üzerine 

tente çekerler sokak avluya döner. Çiçekler ile duvarlar donatılır, duvar yönüne ince örtü 

gerilir. Hıristiyanlar işitip buraya gelir, Papa sarayında birikirler. Her biri kâfurî mum 

yakar, ilâveten her Hıristiyan başında ateş yakar. Papa sarayından dışarı çıkınca genç, yaşlı 

herkes mumunu yakar. İşte bunlar basiretsizdirler çünkü tepede güneş var iken bunu 

yaparlar. Bu insanlar süslenmiş sokağa yürürler, papaslar bu arada yer yer inlerler, feryat 

ederler. Mumlar ile bu şekilde yol alırlar, onlarladır tahtabendine oturmuş Papa ve taşıyanı 

iki hayvan. Önünde iki kâfir, biri din diğeri beylik tacını taşımaktadır. Onun arkasında altın 

kadehte şarap ile hamurdan yapılmış yuvarlak yassı çörek(kurs) ve ekmek taşınır. O kursda 

Hazret-i İsa’yı yazmış, haç şeklinde gerilmiş şekilde. İşte bunun arkasında tahtabendinde 

Papa yer almakta, iki Hıristiyan üzerine deri tutmakta. Dolaştıktan sonra Kilise kapısına 

ulaştılar ve Hıristiyanlar kiliseye girdi, Papa çöreği yedi ve dedi ki -haşa- ol Hazret-i İsa. 

İsa demiş ki “bu kurs benim etim, kadehteki şarap etimdeki cân. Bunları yer içersen 

hakikaten etin etim, canın canım olur. Bu ekmeği yedim, şarabı içtim ve velî oldum üstelik 

Hıristiyanların Babası” dedi. Ondan sonra Papa, Santo Kilisesi’ne gidip üç gün orada kaldı. 

Yani velayet sahibi oldu böylece, sonra gelip sarayına girdi o sarhoş.1078 

Güzel Hediyenin Seyri 

Ehl-i bâtıldan bir acayip hikâye dinledim: Anabolu bir zaman Roma kilisesi 

hâkimiyetindeyken Fransız zorla gasbetmiş, Hıristiyanlar derler ki sonra İspanya ondan 

aldı. Buna işaret koyulmuş, vakf olduğuna dair ve bu da gelenek kabul edilmiş ve o 

zamandan beri de her yıl İspanya Papa’ya bir at hediye gönderirmiş. Her yıl içinde bir gün 

belirlenir ve Hıristiyanlar o güne “Santo Petro” demeye başlar. O günde at şehre getirilir, 

genç ve yaşlı herkes onu izlemeye gelir. At boz bir tük atıdır. Önünce ateş yaktılar, top 

tüfekler atıldı, ahali mest oldu. Seher vaktinde bunun için uyandı dalalet ehli, bâtıl 

ayinlerini yaptılar: Kilise içine toplandılar, putu ellerine aldı tüm ruhbanlar. Sonra atı 

debdebe ile Papa sarayına getirdi ruhbanlar.1079  

                                                                 
1078 Hindî Mahmûd. (2013). a.g.e., 326-331. 
1079 Hindî Mahmûd. (2013). a.g.e., 332-336. 



242 

 

 

Hindî Mahmud’un Papalık ile verdiği bilgiler bunlardan ibarettir. Bundan sonra diğer 

tarihlerde yer alan bilgilere devam edilecektir. Hindî Mahmud’un yenilgi ve esarete ne 

denli öfkelendiği yazdıklarından anlaşılmakta, yoruma gerek bırakmamaktadır. Bununla 

birlikte Saint Pietro Bazilikası’nın yarım kalma sebebini Osmanlı korkusu ile anlatması 

dikkate değerdir. Zira yer verdiğimiz gibi bazilika savaş ve maddi sebepler ile 

tamamlanamamıştır. 

Hindî Mahmud’un anılarında da yer verildiği gibi Papa(V.Pius) 1572 yılında ölmüştü ve 

bu haber Dubrovnik tarafından Osmanlılara iletilmiş1080 ayrıca İspanya ve Venedik 

donanmalarına dair bilgiler de 2 Haziran 1572 tarihli mühimme kaydında yer almıştır. 

Müteakiben Bon Kaytabo1081 adlı kardinalin Papa seçildiği bilgisi yine Dubrovnik 

tarafından Osmanlı yönetimine iletilmiş, Venedik donanması hakkında bilgiler de 16 

Haziran 1572 tarihli mühimme  kaydında1082  yer almıştır Dubrovnik yönetiminden bu tür 

bilgilendirmelerin devamı istenmiştir. Bu kayıtlar Osmanlı yönetiminin Papalığın Venedik 

ile İspanya’yı müttefik kıldığını ve bu noktada Papalığın daha fazla önemsendiğine, dikkat 

verildiğine delil gibidir. Bu savaştan sonra Papalığın elinde bulunan, değer atfedilen 

esirlere karşılık Osmanlıların elinde bulunan esirler ile takas edilmek için diplomatik 

arayışa girildiği de mühimme kaydında yer almakta Avlonya beyi bu konu için aracı 

tutulmaktadır. Avlonya beyinden Papalığın takasa rıza göstereceği üst rütbeli esirleri teklif 

etmesi beklenmektedir. Keza Papalık öncesindeki bazı teklifleri kabul etmemiştir.1083 

İnebahtı savaşı sonrası Osmanlılara benzer mağlubiyetler yaşatmak, bir Haçlı seferi 

oluşturmak isteğinde bulunan Papalığın bu arayışlarında Fransa’ya başvurup Osmanlılar ile 

müttefik durumuna son vermesini istediğini ve Fransa tarafından müspet karşılanmadığı da 

Fransa tarafından Osmanlı yönetimine bildirildiği bir mühimme kaydında yer almaktadır. 

Yalnız bu gelişme değil Papalığın Alman ve Avusturya’da arayışta bulundukları fakat 

akamete uğradığı da bilinmekte olduğu ve Osmanlıların bu ittifaka katılmama durumunda 

barış halinin devamı konusunda politika izleyeceği ifade edilmektedir. Fransa’ya yazılan 

name-i hümayunu ihtiva eden bu kayıt Osmanlıların Fransa ile olan dostluğun güçlenmesi 

ile bu tür politika yanında siyasi bilgilerin paylaşılmasıyla da güç kazandığı ifade 

                                                                 
1080  BOA, MD. 19, 128.               
1081 Ugo Boncompagni, 13. Gregorius adıyla Papa seçilmiştir. Bkz: Setton, K. (1984-a). a.g.e., 1077-1078. 
1082 BOA, MD. 19, 254.                         
1083 BOA, MD. 19, 185.                                 



243 

 

edilmektedir.1084 Bu kayıt Osmanlıların İnebahtı mağlubiyetine rağmen Fransa tarafından 

güçlü müttefik, Avusturya tarafından çekinilmesi gerekli düşman olarak görülmeye devam 

ettiğinin karinesi gibi olmasının yanında Papalığın aradığı ve umduğu genel bir kutsal 

saldırı yapılacak denli güçten düşmüş, büyük hezimet yaşamış bir Osmanlı İmparatorluğu 

algısını oluşmadığını gösterir gibidir. Kıbrıs’ın hâkimiyete alınmış olması sonrası yaşanan 

bu mağlubiyet bir ölçüde Osmanlı İmparatorluğu’nun gücünde akamet yaşadığına dair algı 

oluşturmuş olsa gerektir. Buna mukabil Avusturya’nın Osmanlılara karşı harekete 

geçmemesi de bu noktada önemli bir işaret olup Osmanlıların güçlü kara kuvvetlerini bu 

yenilgi ile görmezden gelmeyip, dikkate aldığını düşündürmektedir.  

Bu yenilgiden beklediği faydayı görememiş bulunan Venedik 1573 yılında Osmanlılar ile 

sulh yapmış ve bu durum üzerine Osmanlılar Venediğe yönelik saldırı politikasını terk 

etmiştir. Buna mukabil Avlonya zapları ağasına gönderilen mühimme kaydı İspanya ve 

Papalık topraklarına taciz saldırılarının devam ettirilmesine dair bilgi vermektedir.1085 Bu 

da Papalığın İnebahtı yenilgisi sonrası Osmanlıların yıldırma ve taciz maksatlı saldırılarına 

maruz kaldığını göstermekte bu da Osmanlıların Papalığı tehdit etmesinin yanında meydan 

okuduğunu ve kendisinden korkulmadığı, kendisinin Osmanlılardan korkmasını ihtar eder 

nitelikli saldırılar olduğunu düşündürmektedir. Filvaki Osmanlılar gerçek anlamda büyük 

oranda Papalıktan korkmuş bulunsa bu türden bir tutumda bulunmaz gibi gelmekle birlikte 

Papalığın kendisine karşı müttefiklerin mecraı olarak görüp ihtarda bulunduğuna da işaret 

eder görünmektedir. Osmanlıların Papalık ile en fazla doğrudan ilişkide bulunduğu ve bu 

zamanların da ciddi mahiyette olduğunu ifade etmek abartılı olmasa gerek. Hükmün 

verildiği tarih olan Mayıs 1573 tarihinden çok bir zaman geçmeden Papalığın payitahta 

gönderdiği görevlilerin Kasım 1573 yılında geldiğine dair İnebahtı beyine gönderilen 

buyruğun mühimme kaydı1086 da bu noktada önemlidir. Söz konusu hükümde İnebahtı 

beyinden Papalık görevlilerine menziller ve derbentlerde menfi durum ve davranışlara 

karşı dikkatli ve tedbirli olunması istenmiş olup bu istek dikkate değerdir. Bu ikaz Osmanlı 

yönetici-reayası arasında Papalığa karşı infial uyandığını da düşündürmektedir. Filvaki 

Kıbrıs’a hâkim olunması sonrası Papalığın çabalarının İspanya’yı Venedik ile müttefik 

kılarak İnebahtı’da karşı karşıya getirmesinde rolü önemli olmuştur ve bu durumun bilinen 

ve rahatsızlık hissettiren bir durum olarak tepkiyle karşılandığını ifade etmek abartı olmasa 

                                                                 
1084 BOA, MD. 19, 247.                         
1085 BOA, MD. 21, 763.                               
1086 BOA, MD. 23, 381.                                              



244 

 

 

gerektir. Nitekim Osmanlı müverrihlerinin de Papalığa ilk dönem müverrihlerinden daha 

fazla dikkat eder oldukları göze çarpmakta, mühimme kayıtlarına yansıması da buna delil 

gibi görünmektedir. Papalık ile ne görüşüldüğü bilinmemektedir ancak Temmuz 1574 

tarihli mühimme  kaydı Dukakin beyine, Leş iskelesinden Ancona’ya ticareti kat’i suretle 

men ettiğini, Ancona ile Papalık topraklarına ticaret maksadıyla verilen gemi ruhsatlarının 

bundan sonra verilmeyeceği bilgisini ihtiva etmektedir.1087 Bu da Ancona başta olmak 

üzere Papalığa ticaret yönünden yaptırım, ambargo uygulandığını göstermektedir ki bunun 

Papalık ile yapılan görüşmenin müspet neticelenmediğine delil teşkil ettiğini ifade 

edebiliriz. Kasım 1574 tarihinde bu yönde yeniden hüküm verilmesi1088 ise bu ambargoyu 

aşanların bulunduğuna delil işaret etmekte olduğunu düşündürecek mahiyettedir. Buraya 

kadar gördüğümüz gibi Osmanlıların Papalık ile en sıcak, çatışmalı ve doğrudan ilişkileri 

XVI.yüzyılın bu son çeyreğinde cereyan etmiş gibidir. Söz konusu mühimme kaydına 

yansıyan bazı bilgilerden hareketle İnebahtı yenilgisi üzerine Osmanlıların Papalıktan 

hesap sorma ve cezalandırma politikası izlediğini ifade etmek hatalı olmasa gerektir. Bu 

noktada önceki bölümde Zinkeisen’in III.Murad döneminde Osmanlı nezdindeki itibarına 

yönelik kaydını yeniden değerlendirmek gerekir. Söz konusu kaydın sahih olduğunu 

varsaysak dahi Sokullu Mehmed Paşa’nın Roma’nın fethinin hayli kolay olacağı ifadesi 

dahi dikkat çekici olup ihtar maksatlı olduğunu düşündürmektedir. Daha önceki 

bölümlerde Papalığın çeşitli dönemlerde Osmanlıların kendi topraklarına yönelik 

çekincelerini Osmanlı yönetimine bildirdiği bilgisine yer vermiştik burada ise Osmanlı 

yönetimi bu konuda Papa’ya evvelki korkularını hatırlatır gibidir ve mühimme kaydında da 

saldırı emri verildiği dikkate alındığında Papalığa dolaylı olarak gözdağı verildiği 

sonucuna ulaşılmaktadır. İlâveten Osmanlı resmî kaynakları da dâhil olmak üzere Papalığa 

ehemmiyetin arttığı sarihtir. Venedik raporları dolayısıyla Venedik tebaası, yabancı 

gözlemciler Osmanlı yönetiminin çekincelerini “olduğu gibi, saklamaya gerek duymadan” 

ifade edip gösterecekleri mecralar da değillerdir. Bu yöndeki tutumun çekinceleri gizleme 

maksatlı olduğu düşüncesi de makul görünmektedir. Nitekim bundan sonra yer 

vereceğimiz kaynaklar da bu yargıyı destekler niteliktedir. 

1578 yılında Fas’ta meydana gelen olaylarda Portekizlilerin Papalıktan yardım aldığı ve 

diplomatik müzakereler yapılıp Fransa ve İspanya’nın da müttefik olarak katılmaları 

yönünde arayışlarının mevcut bulunduğuna dair istihbarat 1578 yılına ait bir mühimme 

                                                                 
1087 BOA, MD. 26, 222.                                     
1088 BOA, MD. 26, 402.    



245 

 

kaydında yer almakta ve Cezayir-i Garp Beylerbeyinin vaziyete uygun hazırlık yapması 

istenmektedir. Aynı hükümde İspanya’nın Flandr bölgesindeki isyan(Protestan) sebebiyle 

Osmanlılar ile sulh olanağının söz konusu olabileceği ve her durumun göz önünde 

bulundurulması gerektiği de tembihlenmiştir.1089 Hükümden rahatlıkla anlaşılacağı gibi 

Osmanlı yönetimi İspanyol krallığı ile sulhe taraftardır fakat olası saldırıya karşı da 

teyakkuzda kalınmasını istemektedir. Bu ise yönetim anlayışı bakımından Osmanlı 

İmparatorluğu’nun zihniyetinden bir ciheti göstermektedir. 

1581 yılına gelindiğinde ise 1572 İnebahtı savaşı esirlerinden Şemsî hatunun oğlu Topçu 

Ali’nin değerli esirlerden biri ile takasını mümkün kılmak maksadıyla Dubrovnik 

yönetiminin Papalık ile bu hususa aracılık yapmasını isteyen bir hükümde Papalık 

zikredilmiştir.1090  

Papalığa bağlı Ancona şehrinin bilhassa ticaret dolayısıyla Osmanlılar ile yakından irtibat 

içerisinde bulunduğuna yer vermiştik. 1583 yılına ait bir mühimme kaydında da bu durumu 

doğrulayan ve boyutları hakkında fikir sahibi olmamıza yardımcı olacak ifadelere 

rastlanmaktadır.1091 Söz konusu kayıtta Osmanlı yönetiminin Ancona’da meskûn bulunan 

validesini payitahta getirmek üzere izin almış bulunan esir Marsilyo Gobyo’ya zorluk 

çıkarılmaması için yol üzerindeki kara ve deniz güzergahlarında sancak beyleri ve kadılara 

bilgi verilmiştir. Bu kısmen Ancona ile payitaht arasındaki güzergâhlarda Osmanlı 

hükmünün varlığının üzerinde önem ve boyutunu işaret eder görünmektedir. Her ne kadar 

Ancona Papalığa bağlı bir şehir olsa da buraya yolculuğun Osmanlı hâkimiyeti ve 

güvencesinde bulunduğuna delalet eder gibidir. 1585 yılında Sakız beyine gönderilen 

hükümden1092 ise Papalığın Osmanlı hâkimiyet alanlarında dinî konular dahi söz konusu 

olduğunda muhtemel bir söz söyleme, müdahalede bulunma hakkının önünü almak 

hususunda kararlılık taşıdığı görülmektedir. Bu maddeye göre Sakız adasında bulunan 

İngiliz konsolosun adada meskûn bulunan Balsîne hatun ile izdivacı üzerine Katolik 

piskopos, hatunun mülküne kastetmiş ilâveten Roma’da Rîm Papa’yı da konuya dâhil 

ederek Messina’da meskûn bulunan kardeşinin de mülküne el koymuştur. Hükümde bu 

hususun şer’i gereklere göre çözülmesi ve adaletin temin edilmesi istenmektedir. Buna 

ilaveten bunun Osmanlı sınırları içerisindeki Katoliklerin, Protestanların yahut diğer 

                                                                 
1089 BOA, MD. 35, 475.                              
1090 BOA, MD. 42, 304. 
1091 BOA, MD. 52, 479.                            
1092 BOA, MD. 58, 271.                                    



246 

 

 

gayrimüslimlerin de problemlerinin çözümünün yine Osmanlı yönetimi ve onun 

mekanizması ile burada görevlilerin elinde bulunduğu vurgulanmasının üzerinde dış 

müdahalelere kat’i bir tutumla karşı olunduğunu gösterir gibidir. Bu durum Osmanlı klasik 

dönemini bilhassa XIX.yüzyıldaki durumu dolayısıyla gücü veçhesinden ayıran bir noktayı 

da işaret etmektedir. Buraya kadar ele aldığımız ve görüldüğü gibi Osmanlı 

müverrihlerinden öte yönetimi Papalığa daha fazla dikkat eder olmuşlardır. Bu durum 

Papalığın gerçek anlamda Osmanlı üzerinde etkinliklerinin tesirli olmaya başlaması ile 

paralellik arz ettiğine dikkat çekmek elzemdir. Bu durumun bundan sonraki olaylarda 

müverrihlerin eserlerinde ne oranda yer ettiği konusu aşağıda incelenmeye çalışılacaktır. 

Gelibolulu Mustafa Âli Künhü’l Ahbar1093 adlı eserinde 1578-90 Doğu seferi sebebiyle 

Gürcistan’dan söz ederken Hıristiyanlıktan bahisle Roma’yı işaret ederek “Kızılelma dib-i 

Frengistan’da bulunan muazzam bir Kilise’dir” ifadesini kullanmıştır. Hindî Mahmud da 

müverrihlerden farklı olarak Kızıl Elma olarak Papalığı işaret etmişti. Gelibolulu Mustafa 

Âli’nin de bu nitelemeyi Papalık için kullanmış olması dikkat çekicidir. Bu kullanımın 

Papalık etkinliğinin etkili olması ile paralel olarak ifade edilir olması bakımından 

önemlidir. 

1593 yılında Avusturya ve müttefikleriyle başlayan 16 yıllık savaş sırasında Papalığın 

etkinliği Osmanlı kaynaklarında da yer bulmuş ve bu önceki konu ve savaşlarda ifade 

edilmedik biçimde üzerinde durulmuştur. Mühimme kayıtları savaş öncesindeki müttefik 

hazırlıklarına delil getirmektedir. Avusturya hazırlıklarına dair bilgiler yanında İngiliz 

krallığına1094 karşı yapılan hazırlıklara dair bilgiler ve Papalığın dahiliyeti de casuslar 

aracılığıyla haberler edinildiği bilgilerini ihtiva etmektedir.1095 Budin, Tımeşvar, Bosna 

beylerbeyliklerinden casuslar aracılığı ile bilgilerin toplanmaya devam edilmesi 

istenmektedir. Bu dönemde meydana getirilen ittifakta Papalığın önemli bir güç sağladığı 

söz konusu kayıtta da görülmektedir ki bu sırada İngiltere üzerine de İspanya’nın hazırlığı 

için kırk bin altın sağladığı kaydedilmiştir. Aynı tarihli bir diğer mühimme kaydı1096 

İngiltere’ye karşı İspanya, Papalık ve Venedik’in ittifakına dair edinilen bilgilerin İngiltere 

ile paylaşılmasına dair olup Venedik ve Papalığın gemi ve maddi desteklerini İspanya’ya 

                                                                 
1093Gelibolulu Mustafa Âli. (2000). Gelibolulu Mustafa Ali ve Künhü'l-ahbar'ında II. Selim, III. Murat ve III. 
Mehmet devirleri .(Haz. Faris Çerçi). Kayseri: Erciyes Üniversitesi Yayınları, 455-457. 
1094 İngiltere ile İspanya 1585 ile 1604 arasında aralıklı savaş halindeydiler. Bkz: Wiesner, M. E. (2016). a.g.e., 
140. 
1095 BOA, MD. 70, 186.                                            
1096 BOA, MD. 70, 187.                                              



247 

 

sundukları istihbaratı iletilmiş, dost bir ülke olması dolayısıyla düstur gereği yardım 

edildiği ifade edilmiştir. Bu istihbarî bilgilerin İngiltere’ye faydalı olduğunu düşünmek 

hatalı olmasa gerektir. İngiliz krallığının kendi istihbarat ağları ile edindiği bilgiler ile 

karşılaştırılarak Osmanlı katkısının boyutu ortaya çıkarılabilir. 

Leh ve Erdel krallıklarına yazılan diğer bir mühimme kaydı1097 İspanya, Venedik, 

Papalığın faaliyetlerine dair istihbarat toplanması isteğine dairdir. Osmanlıların bu bilgi ve 

İngiltere’ye yardımda bulunma isteklerini, İngiltere’nin başarısının kendisine karşı 

kurulacak muhtemel bir ittifakı menfi yönde etkileyeceği düşüncesine yormak olanaklıdır. 

İttifakın İngiltere’ye karşı başarısı müttefikleri diğer bir “inançsız” devlet olan Osmanlılara 

karşı hareket etmede cesaret verici olacağını ifade etmek hatalı olmasa gerektir. İlaveten 

Osmanlı İmparatorluğu’nun Sultan Süleyman döneminde Fransa ile kurduğu ilişkilerin 

politik vasfının bir cihetinin bu kez İngiltere ile kurulduğu yani politikanın sürdürüldüğünü 

gösteren kayıtlardan biri olarak görülmelidir. 

Sınır ihlalleri ve Osmanlı kalelerine saldırı üzerine Iyânî Ca’fer Çelebi’nin Tevârîh-i 

Cedîd-i Vilâyet-i Üngürüs1098 adlı eserinde Sultan Murad’ın(1574-1595) Habsburg 

İmparatoru’na gönderdiği 1585 tarihli Name-i Hûmayun'a yer verilmiş ve bu namede 

İmparatora hitap edilirken  “Nemçe vilayeti, Macar ve Hırvat ülkeleri, Slav, Leh, İsveç ve 

Rim Papa’nın Sezar’ı..” olarak hitap edilerek Papa’nın İmparator’un buyruğu altında 

bulunduğu işaret edilmiştir. Bu nâmenin okunmasından sonra Rim-Papa ve Nemçe 

Hersekleri ile görüşmeyi müteakip Osmanlılara ödenmesi gereken verginin ödenip nâmede 

istenen, saldırıların nihayeti ve kalelerin boşaltılmasına karar verilir fakat bunun sebebi 

gizliden Osmanlılara karşı bir ittifak oluşturmayı planlamalarıdır. Bu kayıtta Papa’nın 

imparatorun hükmü altında olduğuna dair telmihi Hıristiyan dünyasındaki durumu Osmanlı 

yönetiminin değerlendirmesi olarak ele almak mümkündür. Reform hareketleri adı verilen 

süreçte krallar Papa’nın siyasi egemenliğinden çıkmaya başlamışlardı ve burada kralların 

Papalığa zaman zaman hükmetmiş olmalarından hareketle Papalığın krallar karşısındaki 

durumunu onların hükmü altında değerlendirilmiş gibidir. Bunun yanında Papalığın 

zafiyetine bir gönderme olduğu da düşünülebilir. 

                                                                 
1097 BOA, MD. 70, 247.                                                
1098 Iyani Cafer Çelebi, Tevarih-i Cedid-i Vilayet-i Üngürüs, Kirişçioğlu, Mehmed Kudret (Haz.) ,İstanbul 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yeniçağ Tarihi Anabilim Dalı, Yayımlanmış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 
1987, 6-8. 



248 

 

 

Peçuylu İbrahim’in Tarih-i Peçevî’deki kaydına göre;1099 Ungurus seferi kesinleşince 

küfrün lideri olan Roma Papası1100 Hıristiyanların müttefik olarak Osmanlılara saldırması 

için nasihatler ve fesatlıklar içeren duyurularını tüm Hıristiyanlara ulaştırdı ve bu sebepten 

dolayı Erdel, Eflak, Boğdan tebaası isyan etti, Tuna kıyısında kurulmuş köylere, evlere 

saldırılar düzenlediler(1594). Bu bilgiye ek olarak 1594 tarihli mühimme kaydına göre1101 

Erdel voyvodası; Avusturya’ya destek verenler ve Papalığın yardımlarını Osmanlı merkezi 

yönetimine iletmiş, Tımeşvar Beylerbeyi Hasan Paşa’nın düşman birliklerine karşı önemli 

başarılar elde etmiştir. Bu kayda göre Erdel voyvodalığı Osmanlıların dostuna dost, 

düşmanına düşman bir tutuma sahiptir. Yine aynı tarihli bir mühimme kaydında Delvine 

sancak beyine hitaben1102 istihbarat neticesinde Venedik, İspanya ve Papalığın, tebaasını 

Osmanlılara karşı kışkırtmak maksadıyla Delvine’de faaliyetlerde bulunduğu ve 

donanmanın hazır tutulması ihtarı verilmektedir. Bu mühimme kayıtlarında ifade edildiği 

gibi Papalığa önceki dönemlerden daha fazla önem atfedildiğini gösterildiğini 

görebilmekteyiz. Gerçekten de bu dönemlerde Papalık faaliyetlerinin etkili olduğu 

gözükmektedir. Sosyolojik olarak dinsel çatışmanın yaşandığı bir dönemde Katoliklerde 

Papalığa bağlılığın artmış olması da muhtemel görünmektedir. Papalığın Osmanlı sınırları 

içerisinde, Osmanlı tebaası arasında faaliyetlere başlamış olması, savaş dönemini 

zorlaştırmayı amaçlaması ve bunun farkında olunması dikkat çekicidir. Buna karşı 

Osmanlı yönetiminin almış olması muhtemel önlemlerine dair bir araştırmanın da oldukça 

önemli bilgilere ulaşmayı sağlaması mümkün görünmektedir.  

Tarih-i Peçevî’de1103 bu tebaayı kışkırtma ve bazı neticeleri hususunda bilgi 

bulunmaktadır. Bu kayda göre; kışkırtılan ahalinin isyanını bastırmak için görevlendirilen 

Osmanlı kuvvetlerini mağlup ettiler, komutan Mustafa Paşa’yı katlettikleri gibi isyanları 

geniş alanlara yayıldı ve azgınlaştılar, Eflak Yergöğü’nde ikamet eden 14.000 kadar 

Müslümanın neredeyse tamamını katlettiler.  Bu bilgiler dikkat edilmesi gerektiği gibi 

Papalığın Osmanlılara karşı başarısı olarak da kabul edilebilir. Bunun yanında bu durum 

                                                                 
1099 Peçevî İbrahim Efendi.(1982). Peçevî Tarihi C.2. (Haz. Bekir Sıtkı Baykal). Ankara: Kültür ve Turizm 
Bakanlığı, 146-152; aynı bilgi için Bkz: Naîma Mustafa Efendi(2007). Târih-i Na’imâ C.1. (Haz. Mehmet 
İpşirli). Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 76-77.  
1100 Aynı konuda, benzer şekilde Katip Çelebi, Fezleke’de Çesar’ın tüm kafirleri sefere çağırırken Papa’nın da 
ayrı olan Hıristiyanları Müslümanlara saldırmaya çağırdığını ifade eder. Bkz: Aycibin, Zeynep (2007) , Kâtip 
Çelebi- Fezleke Tahlil ve Metin, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 262-263. 
1101   BOA, MD. 72, 649.                    
1102   BOA, MD. 72, 723.                  
1103 Peçevî İbrahim Efendi.(1982). a.g.e., 146-147; ayrıca yer alan diğer kaynak için Bkz: Naîma Mustafa 
Efendi(2007). a.g.e., 76-7. 



249 

 

Papalığın artık çok da başarılı olamadığı Hıristiyan kralları ve inananları harekete geçirme 

yanında Hıristiyan Osmanlı tebaası üzerinden Osmanlılara karşı faaliyetlerine yeni ve bu 

kayıt bağlamında etkili bir cihet eklediği ve başarılı olduğunu göstermektedir. Bu politika 

ve büyük yahut küçük çaplı neticelerinin Papalık tarafından tam olarak nasıl 

değerlendirildiği muallak olsa da müspet ve sevindirici bulduğunu düşünmek hatalı olmasa 

gerektir. Bunun yanında kanaatimizce bu tarih itibariyle Osmanlı reaya hareketlerinde bu 

politikanın varlığı yahut bu yönde karinelere dikkat etmek, tarihi aydınlatma ve olanı 

olabildiğince olduğu gibi görme maksadına daha fazla yaklaşmayı sağlayabilecektir. 

Buraya kadar olan Papalık politikasının alt başlığına “tebaaya odaklanma” adını vermek 

hatalı olmasa gerektir. Zira önceki bölümde de Papalığın Cizvit misyonerler kanalıyla 

Osmanlı tebaasını hedef aldığına da yer vermiştik. 

Selânikî Mustafa Efendi1104 Tarih-i Selânikî’de 1595 yılında Tata kalesinin küffardan 

alındığı ve Yanık adlı kalesinin kuşatıldığını bunun üzerine Nemçe, Macar, İspanya, 

Venedik, Leh, Moskov, Erdel, Duka França yanında Rim-Papa’nın lanet edilecek ordularla 

yardım gönderdiğini ancak yenilerek kaçtıklarını içeren Serdar-ı Ekrem Sinan Paşa’nın 

mektubuna yer verir. 

Gazânâme-i Halîl Paşa’da yer alan kayda göre;1105  Sultan Mehmed’in(1595-1603) tahta 

cülusu kâfirlerin ittifak ettiği zamana denk gelmişti. Hak olmayan inançları gereği İsa 

dininden olan kâfir krallar tek vücud olup dalalette olan kâfirler, bu kâfir kavminin öncüsü 

ve dalaletin başı olan Rim-Papa’nın tahrikleri ve yoldan çıkarmaları ile yedi kral ittifak 

oldu ve müteakiben Erdel ile Boğdan da isyan etti. Padişah bunu işitip sefere serdar 

olmaya karar verdi. 

Sinan Paşa’nın Padişaha sunduğu telhise göre Eflak voyvodası Petro, Osmanlı 

hâkimiyetine olan ubudiyetini bozmak suretiyle ihanet ederek Padişahın âlemini Macar 

kâfirine, tebaadan topladığı akçeleri de Leh ve Macar kâfirlerine armağan etmişti. Bender 

ve Özi kalelerinin harap ve yağmasına sebep olup Müslümanların oğul ve kızlarını ele 

geçirerek padişahın ırzına leke sürmüş, İstanbul’a Plança adında bir casus göndermiş ve 

                                                                 
1104Selânikî Mustafa Efendi. (1999). Tarih-i Selânikî , 971-1003/1563-1595 C.1 (Haz. Mehmet İpşirli). Ankara: 
Türk Tarih Kurumu Yayınları, 395-399  aynı bilgiyi ihtiva eden diğer bir kaynak için Bkz: Sağırlı, Abdurrahman 
(2000) Mehmed Bin Mehmed Er-Rûmî (Edirneli)’nin Nuhbetü’t Tevârih Ve’l_Ahbâr’ı Ve Târîh-i Âl-i Osman’ı , 
Yayımlanmamış Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 431-432. 
1105 Aydın, Meltem (2010) ,Gazânâme-i Halîl Paşa (1595-1623) ,Yayımlanmamış Doktora Tezi, Marmara 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 98. 



250 

 

 

kendisi de Alaman, Moskov, Macar, Peç, İspanya ve Rim Papa’ya giderek yeniden Eflak 

beyi olmasına destek olmalarını istemiştir. Eğer Rim Papa’nın yüceliği ile Eflak ve 

Boğdan’da hâkimiyet kurup Tuna çevresinde yağma gerçekleştikten sonra müttefiklik ile 

Osmanoğlu üzerine karadan ve denizden saldırı düzenlemek istediğini bildirmiştir. 

İstanbul’da olduğu bilgisini edinmiş olan sadrazam; Padişah’a onu ele geçirerek hem 

vilayetlerdeki tebaanın zararını karşılamak hem de dört yıldır gezdiği kâfir şehirlerinde 

edindiği bilgilere vakıf olmak gerektiğini yazmıştır.1106 

Yine bu uzun savaşlar sırasında Sultan Mehmed’in de katıldığı Eğri kuşatması Peçuylu 

İbrahim tarafından Tarih-i Peçevî’de kaydedilir.1107  Kuşatma sürerken Çek, Leh, Dip 

Frengistan ve başka küffarın yanında Roma Papasının da kuvvetlerinin bulunduğu oldukça 

kalabalık bir kuvvetin Osmanlı kuvvetlerine çok yaklaştığı, ardından baskında bulunmayı 

tasarlandığını ve vezir Cafer Paşa komutasındaki 15.000 kişiden mürekkep kuvvetle 

durdurmak için tedbir maksatlı görevlendirildiği fakat önemli kayıplara sebep oldukları 

kaydedilmiştir.1108 Bu ordunun biraraya gelmesi için Rim Papa buyruk verme yetkisine 

sahip ruhbanlarını göndererek krallara “Hıristiyanların bu tarihe dek İslâmların elinde 

keder içinde kaldıklarını, Hıristiyanlık ve Hz. İsa üzerinde galebe çaldıklarını, artık 

mallarını ve ordularını bu sefere dinimiz için katmaları gerektiğini” yaymışlardı.1109 Ancak 

bu ordunun istenen başarıyı gerçekleştirememesi üzerine Eğri kalesi Osmanlı hâkimiyetine 

alınmış bu haberi alan Peç, İspanya, Duka França, Erdel ve Rim Papa ile diğer adı 

zikredilmeyen 6 yahut 7 kadar kralın 300.000 askeri Eğri kalesi çevresine toplandığı fakat 

Osmanlı kuvvetlerine saldırmaktan çekindikleri ve yalnız kale üzerine kuşatma 

planladıkları alınan diller ile öğrenildiğini de Selânikî Mustafa Efendi1110 kaydetmiştir. 

1598 yılında payitahta savaş alanından gelen arza göre ise müttefikler Papa’nın etkisiyle 

Eğri savaşından sonra Padişah kışlar yahut Edirne’de ikamet ederse anlaşma yapmayı 

düşündükleri bildirilmekteydi.1111 1598 yılında müttefiklerden olan Rim-Papa’nın bir 

                                                                 
1106 Sahillioğlu, Halil (Haz.).(2004)  Koca Sinan Paşa’nın Telhisleri , İstanbul: İslam Tarih, Sanat ve Kültür 
Araştırma Merkezi, 59-61. 
1107 Peçevî İbrahim Efendi.(1982). a.g.e., 180-187; aynı bilgi için Bkz: Gelibolulu Mustafa Âli. (2000). a.g.e., 
592-596.   
1108 Aynı bilgi Katip Çelebi tarafından Fezleke’de de verilir ancak 100.000 kadar olan müttefik ordunun Tokay 
Kalesinin yakınındaki Haçova sahrasında bulunduğu ifade edilip Peçevi’den farklı olarak Roma Papası değil 
Papa olarak kaydedilir. : Aycibin, Zeynep (2007). a.g.t., 307. 
1109 Kirişçioğlu, M. K. (1987)., a.g.t., 51-52. 
1110 Selânikî Mustafa Efendi. (1999-a). Tarih-i Selânikî, 971-1003/1563-1595 C.2 (Haz. Mehmet İpşirli). 
Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 643-648 aynı bilgi için Bkz: Naîma Mustafa Efendi(2007). a.g.e., 107-
110.   
1111 Selânikî Mustafa Efendi. (1999-a ). a.g.e., 669-670 



251 

 

Frengisinin içeri girmesi ve sonrasında meydana gelen savaşları müteakip Yanık kalesi 

müttefiklerin hâkimiyetine geçmiştir.1112 1599 yılında lanetlenmiş Papa’nın araya girmesi 

neticesinde Fransa ve İspanya barış anlaşması akdetmiş, bunu bozacak herhangi bir olası 

durumda ise savaşmayı değil Papa’nın arabuluculuğunu arayacaklarını ve Avusturya 

kralına 80.000 kişilik ordu yardımında bulunmayı kabul etmişlerdir.1113 1600 yılında 

Kanije kalesini kuşatan müttefiklere karşı kale savunmasında görev verilen Tiryaki Hasan 

Paşa da kralın, Osmanlılara karşı akamete uğruyor oluşu ve Kanije’nin Osmanlı 

hâkimiyetinde bulunuşunu kabullenemeyerek ülkesinin Poju (Pozsony) mahallinde Roma 

papalarının toplandığını yazar. Ayrıca bu toplantılara fesat çıkarmada ehil ferman yetkisi 

olan ruhbanların da bulunduğunu ve Kanije’yi almanın zaruret olduğu üzerinde görüş 

birliğine varıp sapkın krallara mektuplar yazarak yardım çağrısında bulundular ve hepsi 

Avusturya(Beç)’ya asker sevk etti. Roma’da bulunan Papa ise şeytanın rehberi olan 

kardeşini 60.000 asker ile görevlendirdi.1114  Muharebe sırasında Papa’nın kardeşi 30.000 

askere komuta ediyordu ancak vurularak hayatını kaybetti.1115 Müttefikler Kanije’yi 

alamadıkları gibi savaştan sonra anlaşmazlıklara düştüler. Sefer sırasında kral Lotaran 

Yavuz’un topu alınmış ve rehin olarak 7 kale ve bulunduğu vilayet bırakılmıştı ancak 

savaştan sonra aynı topların verilememesi üzerine Kral Lotaran diğer kralların torunları ve 

Roma Papasının kararı ne yönde olursa uyacağını ifade etmişti. Topları Osmanlılar ele 

geçirmişti ve Papa, kalelerin Lotaran hükmünde bulunmasına karar vermişti ki bu da uzun 

süre Avusturya, İspanya, Fransa’nın da taraf olduğu bir anlaşmazlık ve savaşa sebep 

oldu.1116 

Peçuylu İbrahim’in kaydına göre1117 Celalî Deli Hasan 1603 yılında Venedik, İspanya, 

Rim-Papa’ya 100.000 altın karşılığı Nova şehrindeki Risne kalesini ve ardından Akdeniz 

kıyısındaki tüm kaleler ile Rumeli’nin tamamını ellerine geçirmeleri için yardımda 

bulunacağını vaat etmişti. Fakat bu mektubuna cevap alamayınca Temeşvar’da bir 

gayrimüslim tüccara 100 altın vererek yeniden haber göndermiş ancak tüccar Belgrad 

kaymakamı Murat Paşa’yı haberdar etmişti. İspanya kralı ile Rim-Papa’nın görüşmek 

                                                                 
1112 Topçular Kâtibi Adbülkadir (Kadri) Efendi.(2003) Tarihi C.1. (Haz.Ziya Yılmazer). Ankara: Türk Tarih 
Kurumu, 234-5.  Bu eserde savaşın diğer safhalarında Papadan söz etmez. 
1113 Selânikî Mustafa Efendi. (1999-a ). a.g.e., 776-7. 
1114Çabuk, Vahid(Haz.) (1978). Tiryaki Hasan Paşa'nın gazaları ve Kanije savunması. İstanbul: Tercüman, 92-
93; aynı bilgi için Bkz: Naîma Mustafa Efendi(2007). a.g.e 181  Katip Çelebi Fezleke’de yalnızca Papa olarak 
söz edip herhangi bir niteleme de bulunmaz. Bkz: Aycibin, Zeynep (2007). a.g.t., 380-391.  
1115Naîma Mustafa Efendi(2007). a.g.e., 191-192. 
1116Çabuk, Vahid(Haz.) (1978).a.g.e.,190-192;  Aynı bilgi için Bkz: Aycibin, Zeynep (2007). a.g.t., 402-403 
1117 Peçevî İbrahim Efendi.(1982).a.g.e., 254-263/ 297-299. 



252 

 

 

üzere gönderdiği iki kâfir mektuplar getirmişlerdi. Bu iki kâfirden biri Papa’nın kız 

kardeşinin oğlu diğeri ise İspanya’nın önde gelenlerinden biri idi. Fakat bunlar Deli Hasan 

olarak Abdi Paşa ile konuşturulmuş böylece büyük bir fesat tehlikesi ortadan kalkmıştı. 

Bu kayıt esasında ifade etmediklerine işaret etmesi bakımından farklı bir öneme haiz 

görünmektedir. Bu kayda göre her ne kadar fesat tehlikesi ortadan kalkmışsa da Papalığın 

bu olanağı değerlendirmek için farklı teşebbüslerde bulunduğunu, bu yıllarda meydana 

gelen isyanları bu cihet altından da araştırmak ve değerlendirme gereği olduğu 

düşünülebilir. 

Naima Mustafa Efendi Tarih-i Naima’da1118 1604-1605 yılında Osmanlı hâkimiyetine 

alınan Tuna sahilinde bulunan Vişegrad kalesinin ele geçirildiğini ve içerisindekilerin 

Papa’nın Avusturya’ya yardım maksadıyla gönderdiği Frenkler olup çoğunluğunun savaşta 

öldüğünü kaydetmiştir.1119 Yine bu yıl Avusturya imparatorunun kardeşi ve Macar kralı 

olan Hersek Matyas kardeşi Maksimilyan’a mektup göndererek savaşın devamı halinde 

Osmanlıların kendi hâkimiyetindeki toprakları almasının mukadder olduğunu ve 

Osmanlılara barış için haber gönderdiğini ve uygun bulunduğunu yazar. Fakat batıl 

inanışlarına göre din büyüklerinden olan Rim Papa adlı şükürsüz nankör Maksimilyan’a bu 

sulh kararını bozmazsa kardeşini katledebileceğini, dinin emrinin akrabalıktan önde ve 

üstün olduğunu yazmıştır. Hersek Matyas ise sulhün mevcut durum için en evla yol 

olduğunu belirtmiş Maksimilyan önemli bir kuvvetle Prag’da oturan kardeşinin üzerine 

giderken ölümü gerçekleşmiştir. Tahta sahip olma geleneklerince Papa’nın kabulü 

gerektiğinden ve sulhe rıza verdiğinden kabiliyetli olmasına rağmen Papa yüzünden 

Hersek Matyas değil küçük kardeşi Maksimilyanoş İmparator oldu. Onunla savaşan 

Matyas Sezar olup, onu Beç’e kral olarak gönderdi ve Osmanlılar ile sulh kararı devam 

etti. Maksimilyanoş da bunu kabul etti.1120 

                                                                 
1118Naîma Mustafa Efendi(2007). a.g.e., 293/297-299. Aynı anlaşmanın bozulması bilgisi için Bkz: Özgül, 
İbrahim (2010), Kara Çelebi-Zâde Abdülaziz Efendi’nin Ravzatü’l Ebrâr Adlı Eseri (1299-1648), 
Yayımlanmamış Doktora Tezi, Atatürk Üniversitsi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum, 198-199. Aynı bilgi için 
Bkz: Aycibin, Zeynep (2007). a.g.t., 497;  Sağırlı, Abdurrahman (2000) Mehmed Bin Mehmed Er-Rûmî 
(Edirneli)’Nin Nuhbetü’t Tevârih Ve’l_Ahbâr’ı Ve Târîh-i Âl-i Osman’ı , Yayımlanmamış Doktora Tezi, İstanbul 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 580. 
1119 Mustafa Sâfî de aynı bilgiyi verir ayrıca kaleden bir çoklarının öldüğünü fakat bazılarının da yaşıyor 
bulunduğu bilgisini verir. Bkz: Mustafa Sâfî (2003). Zübdetü’t Tevârih Cilt 2, Çev: İbrahim Hakkı Çuhadar, 
Türk Tarih Kurumu Yayınarı, Ankara, 13. 
1120 Aynı bilgi Mustafa Safî de bulunmaktadır. Bkz: Mustafa Sâfî (2003). ag.e., 26-28; İlaveten Kâtip Çelebi 
“Fezleke” eserinde de yer vermiştir ancak Papa’yı yalnız “bâtıl” olarak sıfatlandırır.Bkz: Aycibin, Zeynep 



253 

 

Osmanlı desteği ile Macaristan’daki hâkimiyetini genişletmek ve Erdel prensi olmak 

isteyen Istvan Boçkay ile ilgili sadrazam Lala Mehmed Paşa’nın1121 Sultan Ahmed’e(1603-

1617) yazdığı telhiste Papa’dan söz edilmektedir. Bu telhise göre Mehmed Paşa evvela 

İspanya Kralı’nın Beç ile Papa’nın kralı olduğunu ifade etmiştir. Ardından “Papa dedikleri 

lanetlinin biraraya gelmiş kâfirlerin inanışlarından olduğunu ve onların sıkıntılarında 

yardımda bulunup, inançlarınca bozgunculukları sonrası günahlarını bağışlayan dinsiz” 

olarak tarif etmiştir. “Kâfirler bu lanetlinin sözüne itimat ve itikat ederler ve pek çok 

fitneye gücü yeten bir melun olup Boçkay’ın ahalisi de onun mezhebine bağlıdır ve onlara 

akçe, karye, kaleler bağışlamış hatta Boçkay’a da tekliflere de bulunmuştur. Onun ihanet 

etmesi söz konusu olabilir ve kâfirler dünya nimetlerine çok önem verir, akçe ve mülk 

konusunda da açgözlüdürler ve bu lanetli Papa’nın baştan çıkarmasına aldanan ahali 

Boçkay’ın azınlıkta kalmasına sebep olup Boçkay ve hâkimiyetindeki memleketlerde 

musibetlere sebep olabilirler. Zaten Papa, Beç Kralı ile Boçkay anlaşma aramaktadırlar” 

Lala Mehmed Papa Boçkay’a kıymetli hediyeler gönderip Osmanlı tarafına çekmeyi 

padişaha teklif etmiş o da makbul karşılamıştır.1122 (Buraya kadar bu uzun savaş 

döneminde Papalığın etkili olduğunu ve Osmanlı müverrihlerinin de bunun oldukça 

bilincinde olup yer verir olduklarını gördük. Bu hem Papalığın ve müverrihlerin başarısı 

olarak telakki edilebileceği gibi Papalığın Katolikler üzerinde bilhassa da savaş 

dönemlerinde etkisinin büyüklüğüne dair oldukça önemli kavrayış kazandıracak vasıftadır) 

Mustafa Sâfî, esaretten kurtularak payitahta gelen askerlerden öğrendiği tevatüre göre Şah 

Abbas, Engürüs Kralı ile Papa’ya sefirler göndererek Osmanlılara karşı eşzamanlı saldırı 

yapılması için ittifak teklif ettiğini kaydetmiştir.1123 Ayrıca Müslüman olan Muhammed 

adlı birinin doğru inancı bulmadan evvel İncil’de Hz. Muhammed’e dair vasıflar bulup 

bunu araştırmak üzere Papa’nın payitahtı olan Roma’ya gittiği bilgisi dâhilinde Papa’dan 

bahseder. Muhammed, müverrihe Kızılbaş elçilerinin Papa’ya geldiğini de söyleyerek 

inanılır kişilerden ve esirlerden duymuş olduğu bu haberin hakikatine inandırmıştır.1124 

                                                                                                                                                                                                  
(2007). a.g.t., 501-502 Edirneli Mehmet “bâtıl dinlerinin reisi olan Papa” olarak tanımlayarak ele alır. Sağırlı, 
Abdurrahman. (2000).a.g.t., 597-600. 
1121Papp, Sandor, Slovakya, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.37, S.337-339, 2009; Karpat, Kemal, Erdel, TDV İslâm 
Ansiklopedisi, C.11, S.280-283, 1995;  Ak, Mahmud, Lala Mehmed Paşa, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.27, S.71-
73, 2003; İkgürel, Mücteba, Ahmed 1, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.2, S.30-33, 1989. 
1122 Orhonlu, Cengiz. (Haz.) (1970). Telhisler (1597-1607). İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, 
İstanbul, 112-114. 
1123 Mustafa Sâfî (2003). ag.e., 120-121. 
1124 Mustafa Sâfî (2003). ag.e., 121. 



254 

 

 

1609 tarihli Budin muhafızına gönderilen mühimme kaydı1125 savaştan zarar gören bir 

takım kalelerin tamirini istemiştir. Ayrıca Nemçe’ye dair bilgiler kadar Papa’nın 

hazırlıklarına dair bilgiler edinilmesinin istenmiştir. Bu dikkate değer bir kayıt olarak 

görülmelidir. Osmanlıların artık Papalığın faaliyetleri ve etkisine çok daha fazla önem verir 

olduğuna tarihi belgelere yansıması noktasında önemli bir delil teşkil eder gibidir. Zira 

görüldüğü gibi uzun savaş döneminde Papalığın destek ve etkinliği müverrihlerin 

kayıtlarına da geçmiştir. İfade edildiği gibi Papalığın tebaa üzerindeki politikası bu 

araştırmadan sonraki devam mahiyetli çalışmalara ışık tutacak bir cihettir. Kanaatimizce 

önemli bir ciheti de teşkil edecektir. 

1618 yılında İspanya’ya ait bulunan Matkoron kalesine gerçekleştirilen saldırı ve iç 

kalesinde yapılan akın ile önemli ganimetler alındığı anlatılırken kalenin “Kızıl Elma” 

adıyla ünlenmiş Rûmiyye-i Kübrâ’ya” dört merhale yakınlıkta olduğu ifade edilerek 

Papalık toprakları işaret edilmiştir.1126                                                                                                       

Bu ise Papalığın artık yaygınlıkla bilinen bir yer olduğuna işaret eder gibidir ve “Kızıl 

Elma” olarak işaret edilmesi de önemlidir. Celâlzade’de “Kızıl Elma”nın Viyana-

Avusturya olduğuna yer vermiştik. Avusturya karşısında yaşanan ve yıpratıcı olan bu 

savaşlardan sonra yaygın olmasa da Roma’yı işaret etmesi dikkate değerdir. Esasında 

Hindî Mahmud’un da Kızıl Elma olarak Roma’yı işaret etmiş olması İnebahtı yenilgisi ve 

bu uzun savaşlar sonrası düşüncelere ışık tutma noktasında önemli görünmektedir. En 

azından Papalığı hedef gören ve gösteren, faaliyetlerine dikkat kesilen bir bilinç de 

görünmektedir. 

İkinci Osman’ın Leh seferi öncesi(1620) devletlerin dış işlerinden bilgi sahibi olan ve 

Vezir-i Âzam Hüseyin Paşa ve Padişah ile de müşaverette bulunan Debbağ Mehmed 

Paşa’ya Darü’s-sâde ağası Süleyman, Leh padişahının Osmanlı padişahına karşı savaşa 

güçle mahir olup olmadığını sorunca Paşa; biz tedbirimizi alalım da” karşılığını verir. 

Bunun üzerine Darü’s-sâde ağası Paşa’yı aslında bu konuda yeterince haberdar olmamakla 

itham edip Leh Kralı’nın Osmanlı Sultanı’nın gücü karşısında ne kadar büyük kuvveti 

olabileceğini, ne köpek olduğunu söyler. Paşa da ona “Düşmanı küçük görmenin doğru 

                                                                 
1125 BOA, MD. 78, 704.                       
1126 Özgül, İbrahim (2010),  a.g.t., 247.       



255 

 

olmadığını diğer devletlerden ve Rim-Papa’dan aynı dinden olmalarından sebeple yardım 

alabileceği karşılığını verir.1127 

Bu son kayıt da önceki ifadelerimizi teyid eder niteliktedir.  

 

 

 

 

  

                                                                 
1127Naimâ, Mustafa. (1967-1968). Naimâ tarihi C.2. (Çev. Zuhuri Danışman). İstanbul: Zuhuri Danışman 
Yayınevi, 756-757; Aycibin, Zeynep (2007). a.g.t., 664-665;  aynı hikayede Peçevi İbrahim Efendi Debbağ  
değil Durak Mehmet Paşa olarak kaydetmiştir. Bkz: Peçevî İbrahim Efendi.(1982). a.g.e., 353-354. 



256 

 

 

  



257 

 

SONUÇ 

XIX. yüzyıla gelindiğinde Osmanlı İmparatorluğu’nun mücadele verdiği devletler söz 

konusu yüzyılın en gelişmiş teçhizatına sahip Avrupa devletleri ve etkilerinde kalmış 

gayrimüslim teba olmuş bu ise bir yönüyle İslamiyet ve Hıristiyanlık mücadelesi olarak 

görülmüş ve kimi zamanlar da kasıtlı olarak gösterilmiştir. Bununla birlikte kimi insan 

yahut insan gurupları için bu tahrik başat etken olarak görülmüş ve temel saik olarak kabul 

edilerek eyleme geçilmiştir. Ancak söz konusu yüzyılda Çin ve Japonya ile olan Avrupa 

devletlerinin mücadelesi bu çerçeveye uymamakta olup söylemlerden ziyade sömürge 

alanı edinme maksadı çıplak bir gerçeklikle gözükmektedir. İlaveten Osmanlı 

İmparatorluğu’nun kuruluş ve yükseliş dönemlerinde tüm kıta devlet kuvvetleri topyekun 

harekete geçmeyip kendi menfaatleri doğrultusunda politika gütmüşlerdir. Bu politikalar 

kimi zaman Papa’nın Osmanlı yayılışı sebep gösterilerek zorunlu kılınan vergileri 

vermemek kimi zaman da isteksizce vermek biçiminde olmuştur. Ancak XVI. yüzyılın ilk 

on yılında İtalyan yarımadası dolayısıyla Levant bölgesine olan ilgi-hâkimiyet kurma isteği 

doruğa çıkmış İngiltere de Haçlı Seferi söylemi ile bu mücadeleye girmeye çalışmıştır. İşte 

bu zaman aralığı gerek yarımada gerek Osmanlı İmparatorluğu ve Papalık için oldukça 

kritik bir dönemi ifade etmekteydi. Zira İtalyan yarımadası dönemin tüm başat 

devletlerinin hedefi olmuşken buraya hakimiyet ile müteakibinde yeni hedefin Osmanlı 

coğrafyası ve Mezopotamya- Suriye, Levant olacağı oldukça sarih olarak ortaya çıkmıştır. 

Gerek Osmanlıların Memlük hakimiyetine son vermesi gerek Papalığın kralların kutsal 

sefer söylemlerinin gerisindeki temel hedefin farkında olması ve yeterince teveccüh 

göstermemesi ve sonrasında Yenidünya’dan yıkılan krallıkların haberleri ve yeni zenginlik 

kaynağı olarak önem kazanması tarihin seyrini değiştirmiştir. İşte değişen bu seyir 

yüzyıllar sonra Birinci Dünya Savaşı adı verilen süreci müteakip bu devletlerin bölgeye 

hakim olmalarıyla neticelenmiş bu ise büyük oranda İmparatorluğun unsurlarının 

kışkırtılması vasıtasıyla gerçekleşmiş görünmektedir. Payitaht yanında Anadolu 

yarımadasının her köşesinden kuşatılmış bir toprak parçasını kurtarma mücadelesinin 

muzafferiyeti ile kurulmuş yeni devlet Osmanlı tarihine bu etki ve psikoloji ile bakmış öyle 

ki psikolojik olarak da bakmak durumunda kalmıştır. Bundan dolayı Osmanlı 

İmparatorluğu’nun kuruluş evresinde Avrupa kıtasının çeşitli yerlerinden gelerek oluşmuş 

kimi ordular da Haçlı seferi olarak değerlendirilmiştir. Bunda büyük oranda son yüzyılın 

olayları kadar kuruluş dönemi propagandalarının tümüyle eyleme geçiren temel saik olarak 

kabul edilmiş olması etkili görünmektedir. Ancak yine yeni kurulan bu devletin değerli 



258 

 

 

araştırmacılarının da çabaları neticesinde tarihte ne olduğu da gün be gün daha açık ortaya 

çıkmaktadır.  

Konumuz itibariyle esasen Osmanlı hâkimiyetinin genişlemesinden itibaren Papalığın 

dikkati ve sınırlama çabalarını çektiğini göstermiştik. Ancak Papa etkinliklerinin etkisizliği 

Osmanlı müverrihlerinin daha az dikkatini çekmiş yahut yer verme gereği hissettirtmemiş 

buna mukabil etkinliğinin etkileri Osmanlı hâkimiyetine zarar verirliği genişlemesiyle 

müverrihlerin de dikkat ve işaret etme gereği duymalarına sebep olmuş görünmektedir. 

Osmanlı Klasik döneminde Osmanlılara karşı Papalığın faaliyetleri ve söylemleri sürekli 

olmuşsa da bu politikası tek saikli, tek cihetli olmamış, farklı dönemlerde farklı cihetler de 

kazanmıştır. Yani yalnızca Osmanlıların Müslüman olmaları yegane etken olmamıştır ve 

bu çalışmada  bu yönüyle bu duruma dikkat çekmeye ve bazı bilgilere farklı yorumlar 

getirmeye çalışmıştır. 

Reform olarak ifade edilen süreç sonrası Papanın kıta içerisinde faaliyet-etki alanı 

daralıyor gözükse de etkin olduğu devletlerdeki siyasi olmasa da bu hareketlere tepkisel 

olarak değerlendirilmeye uygun bir görünümle dinî cihetiyle güç kazandığını ifade etmek 

tarihsel bir olguyu işaret etmek olsa gerek. Zira savaş öncesinde siyasi olarak her ne kadar 

zor görünse de 1571 İnebahtı deniz savaşı iki devleti büyük oranda Papalık çabasıyla 

ittifak kılmış görünmektedir. Benzer bir etki 1606 Zitvatoruk Barışı’na dek süren savaş 

sürecinde de etkili olduğunu da ifade etmek hatalı olmasa gerektir. Kıtada meydana gelen 

Protestan-Katolik çatışma kimi zaman savaşları da bu duruma katkı sağlamış, Reform 

hareketleri öncesinde siyasi olarak Kilise’nin en önemli muhaliflerinden Fransa’da 

Katolisizm daha da kuvvetlenmiş ve Bartholomeo Katliamı ile zirveye ulaşmıştır. Diğer 

yandan Osmanlı İmparatorluğu’nda yaşanan kimi zafiyet ve mağlubiyetler de her ne kadar 

tamamı kendi başarısı olmasa da Papalığın söylem ve eylemlerinde Papalığa dikkat 

çekecek bir siyasi argüman kazandırmıştır. İlaveten insanların dinî yönden tahrik olduğu 

bu zamanda bu tedhiş Osmanlılara yönelik mücadeleye dinî yönü ve etkisini, harekete 

geçiriciliğini önemli ölçüde artırmıştır. Din savaşları sonrası rakip dinin korumaya 

alınması ise dönüm noktası teşkil eder gibidir. Dinî coşkunluğun Osmanlılara karşı savaşta 

önemli bir etken ve söylem mahiyeti kazandırdığı gözükmektedir ve bu Osmanlı 

müverrihlerine de yansımıştır. 



259 

 

Ele aldığımız dönemde görüldüğü üzere Avrupa’daki krallıklar ve hatta Kutsal Roma-

Germen İmparatorluğu’ndaki bir takım elektörlükler siyasi olarak Papalık karşısında 

tedrici olarak güç kazanmışlardır. Buna karşılık kuruluş dönemi itibariyle kıta 

krallıklarından farklı ve Osmanlı İmparatorluğu’nu temayüz ettirici bir vasıf hatta 

çağdaşlarının alamat-i fârikası olarak Osmanlı İmparatorunun siyasi ve dini cihetlerle 

bağımsız olmasını en bariz ifadesini Sultan Süleyman’ın 1532 yılında kendi erki ile taç 

kuşanmasında bulan üstünlüğü, bu yüzyılın sonlarında tedricen zaafa uğramıştır. Son 

yıllarda eleştirilere konu olan “gerileme paradigması” nı değiştirme konusu çerçevesinden 

değerlendirildiğinde 1622 yılında Sultan Osman’ın katli sonraki süreci etkilemenin çehresi 

bakımından Osmanlı İmparatorluğu’nda “Kayıp ve Kargaşa” dönemini açmış 

göründüğünü ifade etmemizi nacizane bir yorum olarak değerlendirilmesini 

beklemekteyiz. Her ne kadar 1730 yılında vuku bulan Patrona Halil isyanı ve sonrasında da 

isyanlar neticesinde taht değişikliği gerçekleşmişse de bu isyanların sebepleri, mahiyetleri 

ve etkileri Sultan Osman’ın katlinin ilk olması ve 1703 yılına dek süren sürecin başlatıcısı 

olması bakımından dönüm noktası teşkil eder ayırıcı vasıftadır. Bu hem etkileyici ve kimi 

zaman yönlendiricisi olduğu Avrupa’daki krallıklara karşılık1128 İmparatorluğun bir kaybı 

hem halihazırda güç durumda bulunan iç durumda yarattığı bir kargaşa, bir sancı 

döneminin önünü açan önceki ve sonraki isyan ve neticelerinden hayli farklı bir durumu 

ortaya çıkaran dönüm noktası niteliğinde bir olay olarak durmaktadır. Bilhassa rakibi 

olduğu Avusturya olmak üzere kıta devletleri Otuz Yıl Savaşları adı verilen savaşlar 

silsilesine girerken Osmanlıların büyük oranda kendi içindeki sancılara eğilmesine yol 

açmış yine bilhassa Avusturya karşısında diplomatik kazançlar edinmesinin önünü kesici 

bir büyük zafiyet dönemini başlatmış ve 1703 yılına dek de bu durumu sürdürmüş 

görünmektedir. Her ne kadar IV.Murad dönemi  yeniden toparlanma olarak lanse edilse de 

bu dönem, sorunların çözüldüğü değil dondurulduğu bir zamanı işaret eder görünmektedir. 

Avrupa içerisinde krallar uyruklarına dinlerini dayatır ve dahi karar verebilir duruma 

gelirken Osmanlı İmparatorluğu’nda Sultanın tümüyle belirlenip, iradesinin de tümüyle 

üzerine çıkılmaya başlanan bir dönem açılmış ve neticeleri ağır olmuştur. Nitekim 1683 

Viyana Kuşatmasına ve buna karar verici merci ve bu savaştaki Papalık etkisine-

söylemlerine işaret etmek bilhassa önemli görünmektedir. 1529 yılında Viyana’yı kuşatan 

                                                                 
1128 Bu krallıklar yalnızca Papalık karşısında erk kazanmamış ayrıca merkezî olarak da güçlenmiştir. 
Habsburgların ispanya- Avusturya olarak iki kısma ayrılmaları güçlerini sınırlı alanlara yoğunlaştırmalarını 
sağlamışken Rusya’da 1700 yılına dek süren süreçte yine güçlü bir merkezi hanedan kurulmuş, Fransa’da ise 
14. Loui dönemi belirgin olarak hanedanın güçlenmesine sahne olmuştur. Bu gelişmelerin gözardı edilmesi 
esasen ne olduğuna dair bakışımızı kısmen gölgeleyeceğini ifade etmek hatalı olmasa gerektir. 



260 

 

 

ve bir süre sonra çeşitli saiklerle kuşatmayı kaldıran Sultan Süleyman 1566 yılındaki 

vefatına kadar bu tür bir girişimde bulunmadığı gibi kendinden sonraki padişahlar da 

eyleme geçmemiştir. Fakat Sultan Osman’ın katli ile başlayan kayıp ve kargaşa döneminin 

psikolojik ve sosyolojik olarak akla zehirli düşüncelere sebep olmasının da etkisiyle 

Osmanlı kaybına önemli ve çehresi geniş bir büyük kayba daha sebebiyet vermiş ve bu 

yeni kayıp da sonraki yüzyılın kaybedilen toprakların geri kazanılması çerçevesindeki 

politikasını belirlemiştir. Nihayetinde bu kayıplar Papalık cihetinde muzafferiyetin ifadesi 

olurken Osmanlı tarihinde İslamiyetin de gerilemesi olarak değerlendirilmiştir. Tarihe, 

bilhassa konumuz açısından Papalık-Osmanlı yahut Hıristiyan-Müslüman cihetinden 

bakmak tarihsel olarak bu yönde bir durumu ortaya koyar gibi görünmektedir. Bununla 

birlikte XIX.yüzyıla dek çeşitli görünümlerde süren Osmanlı- Fransız ilişkilerini göz ardı 

etmemek tarihsel olarak ne olduğunu ve meselenin Müslüman-Hıristiyan çatışmasından 

ibaret olmadığını görmemizi sağlamaktadır. 

Bu çalışma; Soğuk savaş sonrası dönemde; gerek öncesinde Vietnem’da ABD’nin aldığı 

yenilgi gerek SSCB desteğiyle güçlenen ve SSCB etkisiyle müdahale edilememesinin 

önemli ölçüde gelişmesine büyük katkı sağladığını düşündüğümüz Çin’e Batı 

hegomonyasının kurulamaması, Ortadoğu’nun ve diğer İslam devletlerinin ise buna açık 

olması sonrası muhtemel hedef olmasının görülmesiyle geliştirilip güçlendirilen İslam-

Hıristiyan yahut Medeniyetler Çatışması politik söylemlerinin, tahrik ve tedhişlerinin 

benzer olarak tarihsel arka planında dinden daha ziyade menfaat ve sömürge olduğunun, 

tarihsel olarak bazı politik sürekliliklerin devam ettiğine de tarihsel bir arkaplan sunmakta 

olup geçmişe olduğu kadar bugüne de kısmen ışık tutmaya çalışmıştır. Yine bu araştırma 

bir takım ideolojik ve politik etkenlerden ve kaygılardan azade bir biçimde tarihe bakmak 

ve tarihi göstermek; tarihi değiştirmek ve tarih yazmak için en temel ihtiyaçtır inancı ile 

yapılacak çalışmalar literatürüne bir nebze katkı sağlamış olmayı ummaktadır. 

 

  



261 

 

KAYNAKÇA 

A. ARŞİV BELGELERİ 

 

1. BOA Mühimme Defterleri 

 

MD. 7  (H. 975 / 1568) 

MD. 10 (H. 978-979 / 1570) 

MD. 12 (H.978 / 1571) 

MD. 16 (H. 979 / 1571) 

MD. 19 (H. 980 / 1572) 

MD. 21 (H. 981 / 1573) 

MD. 23 (H. 981 / 1573) 

MD. 26 (H. 982 / 1574) 

MD. 35 (H. 986 / 1571-1579) 

MD. 42 (H. 989 / 1581) 

MD. 52 (H. 991 / 1583) 

MD. 58 (H. 993 / 1585) 

MD. 70 (H. 1001 / 1593) 

MD. 72 (H. 1002 / 1594) 

MD. 78 (H. 1018 / 1609) 

 

 

 

 

 

 

 

  



262 

 

 

ARAŞTIRMA VE TETKİK ESERLER 

Afyoncu, E. (2014). Sorularla Osmanlı İmparatorluğu. İstanbul: Yeditepe Yayınevi 

Afyoncu, E. (2014). Tanzimat Öncesi Osmanlı Tarihi Araştırma Rehberi. İstanbul: 

Yeditepe Yayınevi 

Ağaoğulları, M, Köker, L. (2011). İmparatorluktan Tanrı Devletine, Ankara: İmge 

Kitabevi 

Ağaoğulları, M, Köker, L. (2013).  Tanrı Devletinden Kral Devlet’e, Ankara: İmge 

Kitabevi 

 Ak, Mahmud, Lala Mehmed Paşa, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.27, S.71-73, 2003; 

Alatlı, A. (Der.) (2014). Batıya Yön Veren Metinler Cilt  1: Kökler/Orta Çağlar(?-1350), 

İstanbul: Alfa   

Alatlı, A. (Der.) (2014-a). Batı’ya Yön Veren Metinler C.2: Rönesans/Protestan Reformu 

Erken Dönem / Modern Dönem / Bilim Çağı (1350-1650). İstanbul: Alfa 

Arıkan, M. & Toledo, P.(1990). Türk Deniz Tarihi ile İlgili Belgeler 1 (İspanya, Kuzey 

Afrika ve Barbaroslar), Ankara, OTAM, Sayı 1, 355-373 

 Arıkan, M. & Toledo, P.(1991). Türk Deniz Tarihi ile İlgili Belgeler 2 (İspanya, Kuzey 

Afrika ve Barbaroslar), Ankara, OTAM, Sayı 2, 297-302 

Arıkan, M. & Toledo, P.(1993). Venedik’deki Papalık Elçiliği Belgelerine Göre Türkler 

(1533-1569), Ankara, OTAM, Sayı 4, 375-437 

Arıkan, M. &Toledo, P.(1992). Türk Deniz Tarihi ile İlgili Belgeler 3 (İspanya, Kuzey 

Afrika ve Barbaros Hayrettin Paşa), Ankara, OTAM, Sayı 3, 389-413 

 Arıkan, M.(1994). Türk Deniz Tarihi ile İlgili Belgeler 4 (İspanya, Kuzey Afrika ve 

Barbaros Hayrettin Paşa), Ankara, OTAM, Sayı 5, 491-527 

Armağan, M. (Haz.). (2014). Osmanlı Tarihini Yeniden Yazmak - Gerileme 

Paradigmasının Sonu- , İstanbul: Timaş Yayınları 

Aydın, M., Eroğlu, A., PAPALIK, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.34, S.160-162, 2007 

Babinger, F. (1953)., Fatih Sultan Mehmed ve İtalya. (Çev. Bekir Sıtkı Baykal). Belleten 

Sayı. 65, 41-82 

Bacque-Grammont, J.L. (2012). Osmanlı İmparatorluğu’nun Doruğu: Olaylar (1512-1606) 

, R. Mantran (Editör). Osmanlı İmparatorluğu Tarihi, İkinci Baskı, İstanbul: İş 

Bankası Yayınları 



263 

 

Baldicenau, I. (2012). Başlangıçlar: Osman ve Orhan, Robert Mantran (Editör). Osmanlı 

İmparatorluğu Tarihi, İkinci Baskı, İstanbul: İş Bankası Yayınları, 

Barbero, A. (2017). İnebahtı: Üç İmparatorluğun Savaşı, (Çev: Erdal Turan). İstanbul: 

Alfa Basım Yayın 

Baştav, Ş. (1954). 16.Asırda Yazılmış Grekçe Anonim Osmanlı Tarihine Göre İstanbul’un 

Muhasarası ve Zaptı, Belleten, Sayı.69, 51-82 

Bauer, S. W. (2014). Ortaçağ Dünyası: Roma İmparatoru Büyük Constantinus’un 

Hıristiyanlığı Kabul Etmesinden 1. Haçlı Seferi’ne, İstanbul, Alfa 

Beydilli, Kemal, Avrupa (Tarih), TDV İslâm Ansiklopedisi, C.4, S.135-151, 1991 

Bono, S. (2003).  Yeniçağ İtalya’sında Müslüman Köleler, (Çev. Betül Parlak). İstanbul: 

İletişim Yayınları 

Bostan, İ. Preveze Deniz Muharabesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.34, S.343-345, 2007 

Braudel, F. (1989). Akdeniz ve Akdeniz Dünyası C.1, (Çev. Mehmet Ali Kılıçbay). 

İstanbul, Eren Yayıncılık 

Brown, P. (2017). Geç Antikçağ Dünyası, (Çev. Turhan Kaçar). İstanbul, Alfa Basım 

Yayın 

Burbank, J. (2011). İmparatorluklar Tarihi : Farklılıkların Yönetimi ve Egemenlik. (Çev. 

Ahmet Aybars Çağlayan). İstanbul: İnkılap, 

Burckhardt, J. (1974). İtalya’da Rönesans Kültürü. (Çev. Bekir Sıtkı Baykal). Ankara: 

Yatılı Bölge Okulu Döner Sermayesi, 

Büyüktuğrul A. (1973). Preveze Deniz Muharebesine İlişkin Gerçekler, Belleten, Sayı.145, 

51-85 

Cardini, F. (2004). Avrupa ve İslam, İstanbul: Literatür 

Coşan, L. (2012). Tanrım Bizi Türklerden Koru, İstanbul, Yeditepe Yayınevi 

Çiçek, Kemal, Kıbrıs, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.25, S.374-380,  2002 

Çoban, B. (2007). Hıristiyanlıkta Papalık Kurumu, Yayımlanmış Doktora Tezi, Dokuz 

Eylül Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir 

Demircan, Y. (2009). Nakşa Adası: XVII Yüzyılın İkinci Yarısına Ait Bir Tahrir Defterine 

Göre. Gazi Üniversitesi, Gazi Eğitim Fakültesi Dergisi, Reşat Genç Özel Sayısı, 

S.677-681 



264 

 

 

Demircan, Y. (2011). Osmanlı İdaresinde Limni Adası, Ankara: TTK 

Demirkent, Işın, Haçlılar, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.14, S.525-546, 1996 

Dvornik, F. (1990). Konsiller Tarihi: İznik’ten İkinci Vatikan’a, Ankara: TTK 

Eckhart, F. (2010).  Macaristan Tarihi. (Çev. İbrahim Kafesoğlu). Ankara: TTK 

Eliade, M. (2003). Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi-Gotama Budha’dan 

Hıristiyanlığın Doğuşuna- İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 

Eliade, M. (2003-a). Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi-Muhammed’den Reform 

Çağına- İstanbul: Kabalcı Yayınevi 

Emecen, F. (2015). Osmanlı İmparatorluğunun Kuruluş ve Yükseliş Tarihi, İstanbul: 

Türkiye İş Bankası Yayınları 

Emecen, Feridun, Haçova Meydan Savaşı, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.14, S.546-547, 

1996 

Emecen, Feridun, Kosova Savaşları, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.26, S.221-224, 2002  

Emecen, Feridun, Niğbolu Savaşı, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.5, S.231-234, 2007 

Emecen, Feridun, Selim 2, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.36, S.414-418, 2009 

Emecen, Feridun, Varna Muharebesi, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.42, S.527-530, 2012 

Esgin, M. (1998). Hıristiyanlıkta Engizisyon Mahkemeleri, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya, 

Faroqhı, S. (2012). Osmanlı İmparatorluğu Tarihi, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, 

Ferguson, N. (2013). İmparatorluk: Britanya'nın Modern Dünyayı Biçimlendirişi. (Çev. 

Nurettin Elhüseyni). İstanbul: YKY 

Fisher, S.N. (2014). Sultan Bayezid Han. (Çev. Hazal Yalın). İstanbul, Kitap Yayınevi 

France, J. (2005). The Crusades and the Expansion of Catholic Christendom, 1000-1714, 

London ; New York : Routledge, 

Franz, B. (2013). Fatih Sultan Mehmed ve Zamanı. (Çev. Dost Körpe).  İstanbul: Oğlak, 

Frazee, C. (2009). Katolikler ve Sultanlar:Kilise ve Osmanlı İmparatorluğı 1453-1923. 

(Çev. Cemile Erdek). İstanbul, Küre Yayınları, 

Fulbrook, M. (2011). Almanya’nın Kısa Tarihi. (Çev. Sabri Gürses). İstanbul: Boğaziçi 

Üniversitesi Yayınlarıi 



265 

 

Galati, F. (1992). Türk Cihadı ve Alman Protestanlığı 1551-1555. (Çev. Nevâl Öke). 

İstanbul, Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı 

Goffman, D. (2004). Osmanlı Dünyası ve Avrupa, 1300-1700,(Çev. Ülkün Tansel) 

İstanbul: Kitap Yayınevi 

Gülsoy, E. & İnbaşı,M. & Yağcı, Z.G. (2012). Güçlü Sultanlar Dönemi . (Edt. Tufan 

Gündüz). Osmanlı Tarihi El Kitabı Ankara: Grafiker Yayınları 

Gülsoy, E. (2012). Kuruluştan İstanbul’un Fethi’ne . (Edt. Tufan Gündüz). Osmanlı Tarihi 

El Kitabı, Ankara: Grafiker Yayınları 

Güngör, C. (2016). Defensor Pacıs Üzerine Padovalı Marsilius’un Siyaset Kuramı, 

Ankara: Barış Kitap, 

Hammer, J. (2008). Osmanlı İmparatorluğu Tarihi C.1, (Çev.Mustafa Batı Müftüoğlu). 

İstanbul: İlgi Kültür, Sanat Yayıncılık 

Hammer, J.(2007). Osmanlı İmparatorluğu Tarihi C.2, (Çev.Mustafa Batı Müftüoğlu). 

İstanbul: İlgi Kültür, Sanat Yayıncılık 

Housley, N. (2016). Haçlı Seferleri ve Osmanlı Tehdidi, (Çev. Mehmet Moralı). İstanbul: 

Alfa Yayınları 

İlgürel, Mücteba, Ahmed 1, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.2, S.30-33, 1989. 

İnalcık, H. (2012). Rönesans Avrupası, İstanbul: İş Bankası Kültür Yayınları 

İnalcık, H. (2016). Osmanlılar ve Haçlılar. (Çev. E.B. Özbilen). İstanbul: Alfa, 

İnalcık, H. (2017). Osmanlı ve Avrupa: Osmanlı Devleti’nin Avrupa Tarihindeki Yeri, 

İstanbul: Kronik Kitap, 

İnalcık, Halil, Bayezid 1, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.5, S.231-234, 1992 

İnalcık, Halil, Mehmed 2, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.28, S.395-407, 2003 

İnalcık, Halil, Murad 1, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.31, S. 156-164, 2006 

İnalcık, Halil, Orhan, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.33, S.375-386, 2007-a 

İnalcık, Halil, Osman 1, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.33, S.443-453, 2007 

 İNTERNET        https://www.britannica.com/biography/Sigismund-Holy-Roman-emperor  

Erişim Tar: 08.08.2017 

https://www.britannica.com/biography/Sigismund-Holy-Roman-emperor


266 

 

 

 İNTERNET       https://global.britannica.com/biography/Sigismund-Holy-Roman-emperor  

Erişim Tar: 07.08.2017 

 İNTERNET       https://www.britannica.com/biography/Sixtus-V Erişim Tar: 24.08.2017 

saat  13:26 

İNTERNET https://global.britannica.com/biography/Clement-VII-pope Erişim Tar: 

11.08.2017; 16:28 

Jorga, N. (2005). Osmanlı İmparatorluğu Tarihi C. 2, (Çev. Nilüfer Epçeli).İstanbul: 

Yeditepe Yayınevi, 

Jorga, N. (2005-a). Osmanlı İmparatorluğu Tarihi C. 3 (Çev.) Nilüfer Epçeli, İstanbul: 

Yeditepe Yayınevi, 

Jorga, N. (2009). Osmanlı İmparatorluğu Tarihi C. 1, (Çev. Nilüfer Epçeli). İstanbul: 

Yeditepe Yayınevi 

Karpat, K., Erdel, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.11, S.280-283, 1995;  

Kumrular, Ö. (2008). Türk Korkusu, İstanbul, Doğan Kitap 

Kuruluştan İstanbul’un Fethi’ne. (Edt. Tufan Gündüz). Osmanlı Tarihi El Kitabı, Ankara: 

Grafiker Yayınları 

Kütükoğlu, Bekir, Murad 3, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.31, S.172-176, 2006 

Le Goff, J. (2015). Ortaçağ Batı Uygarlığı, Ankara: DoğuBatı 

Lee, S. (2002). Avrupa Tarihinden Kesitler- 1492-1648. (Çev. Ertürk Demirel. Ankara: 

Dost Kitabevi 

Lindberg, C. (2014). Avrupa'da Reform Tarihi : Ortaçağ Avrupası'ndan Modern Avrupa'ya 

Reformların Tarihçesi. (Çev. Özgür Umut Hofaşçı). İstanbul: İnkılap 

 Mantran, R. (Editör). Osmanlı İmparatorluğu Tarihi, İstanbul: İş Bankası Yayınları 

Martin Luther. (2015). Hıristiyan’ın Özgürlüğü. (Çev. Alper Özharar). İstanbul: İstanbul 

Luteryen Kilisesi Gerçeğe Doğru Kitapları 

Martin Luther. (2018). Doksan Beş Tez. (Çev. Cengiz Çevik).  İstanbul: Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları 

Mıtchell, S. (2016). Geç Roma İmparatorluğu Tarihi (M.S. 284-641), (Çev. Turhan Kaçar, 

Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları 

https://global.britannica.com/biography/Sigismund-Holy-Roman-emperor
https://www.britannica.com/biography/Sixtus-V
https://global.britannica.com/biography/Clement-VII-pope


267 

 

Necipoğlu, G. (1993). Süleymân the Mahnıfıcent and the Represantatıon of Power ın the 

Context of Ottoman-Hapsburg-Papal Rıvalry. (Edt. Halil İnalcık). Süleymân The 

Second and Hıs Tıme, İstanbul: The Isıs Press 

Olgun, H. (2008). Luther ve İslâm. İstanbul: Ağaç Kitabevi 

Ostrogorsky, G. (2015). Bizans Tarihi, Ankara: TTK 

Önalp, E., 1560 Cerbe Deniz Zaferi ve Cerbe Kalesinin Fethi, OTAM, Sayı. 12, Ankara, 

2001 

Örenç, A. F., Sakız Adası, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.36, S. 6-10, 2009 

Özcan, A., Cerbe, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.7, S. 391-392, 1993  

Papp, S., Slovakya, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.37, S.337-339, 2009 

Perjes, G. (1992). Mohaç Meydan Muharebesi. (Haz. Şerif Baştav). Ankara:TTK 

Pfefermann, H. (2003). Rönesans Papalarının Türklerle İşbirliği. (Çev. Kemal Beydilli). 

İstanbul: Tarih ve Tabiat Vakfı Tatav Yayınları 

Pianzola, M. (2005). Thomas Münzer ve Köylüler Savaşı. (Çev.Jale Reyhan İdemen). 

İstanbul: Evrensel Basım Yayın 

Pirene, H. (2009). Ortaçağ Avrupa’sının Ekonomik ve Sosyal Tarihi, İstanbul: İletişim 

Poumarêde, G. (2010). Haçlı Seferi'ne Son Çağrı: Yeniçağ Avrupası'nda Osmanlı İmgesi. 

(Çev. İsmet Birkan). İstanbul: İletişim 

Prescott, S. (2011). İspanyol-Türk Edebî, Kültürel ve Siyasî Münasebetleri (1096-1499). 

Ankara: TTK 

Roberts, J.M. (2010).  Avrupa Tarihi. (Çev. Fethi Aytuna). İstanbul: İnkılap 

Ruelland, J. (2004). Kutsal Savaşlar Tarihi, İstanbul: İletişim 

Runciman, S. (1986-1987). Haçlı Seferleri Tarihi Cilt 3: Akkâ Krallığı ve Daha Sonraki 

Haçlı Seferleri, Ankara: TTK 

Runciman, S. (1986-1987-a). Haçlı Seferleri Tarihi Cilt 2: Kudüs Krallığı ve Frank Doğu 

1100-1187, Ankara: TTK 

Russel, B. (2016). Batı Felsefesi Tarihi 2. Cilt: Katolik Felsefesi, İstanbul: Alfa 

Russel, B. (2016-a). Batı Felsefesi Tarihi Cilt 3: Modern Felsefe. (Çev. Ahmet Fethi). 

İstanbul: Alfa  



268 

 

 

Schwoebel, R. (2013). Hilalin Gölgesi : Rönesans'ta Türk İmajı (1453-1517).  (Çev. Eşref 

Bengi Özbilen). İstanbul: Yeditepe 

Setton, K. (1984). Papacy And The Levant Volume 3 The Sixteenth Century. Philadelphia: 

Ameri American Philosophıcal Society 

Setton, K. (1984-a). Papacy And The Levant Volume 4 The Sixteenth Century From Julius 

3 to Pius 5. Philadelphia: American Philosophıcal Society 

Setton, K. (1997). Papacy And The Levant Volume 2 The Fifteenth Century. Philadelphia: 

American Philosophıcal Society 

Setton,K. (1976). Papacy And The Levant Volume 1 The Thirteenth and Fourteenth 

Centuries, Philadelphia:  American Philosophıcal Society 

Seyithanlıoğlu, K. (Edt.). (1986). Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi C.10. İstanbul: 

Çağ Yayınları 

Suraiya F. (2007). Osmanlı İmparatorluğu ve Etrafındaki Dünya. İstanbul: Kitap 

Şakiroğlu, M. H, Cem Sultan, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.7, S.283-284, 1993 

Şakiroğlu, M., Vatikan, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.42, S.564-568, 2012 

Şenel, A. (2004). Siyasal Düşünceler Tarihi: İlkçağda, Ortaçağda ve Yeniçağda Toplum ve 

Siyasal Düşünüş, Ankara: Bilim ve Sanat 

Tannenbaum, D. (2011). Siyasî Düşünceler Tarihi: Filozoflar ve Fikirleri, Ankara: Adres 

Yayınları 

  Tunçay, M. (Der.) (2006). Batı’da Siyasal Düşünceler Tarihi C.1, İstanbul: Bilgi 

Üniversitesi 

Turan, Ş. (1962). Barak Reis’in Şehzade Cem Meselesiyle İlgili Olarak Savoie’ya 

Gönderilmesi, Belleten, Sayı.103, 539-555 

Turan, Ş. (1970). Rodos’un Zaptından Malta Muhasarasına, Ankara: Türk Tarih Kurumu 

Yayınları 

Turan, Ş. (1990). Türkiye-İtalya İlişkileri, İstanbul: Metis Yayınları 

Turan, Ş. Bayezid 2, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.5, S.234-238,1992 

Uzunçarşılı, İ.H. (1947). Osmanlı Tarihi C.1., Ankara: TTK 

Uzunçarşılı, İ.H. (1949). Osmanlı Tarihi C.2., Ankara: TTK 



269 

 

Uzunçarşılı, İ.H. (1988). Osmanlı Tarihi C.3-Kısım 1, Ankara: TTK 

Uzunçarşılı,İ.H. (1954). Rodos Şövalyeleri Hakkında Antalya Valisi Sultan Korkud’a 

Gönderilmiş Bir Mektub, Belleten, Sayı.71, 347-356 

 Uzunçarşılı,İ.H. (1960). Cem Sultana Dair Beş Orijinal Vesika, Belleten, Sayı.95, 457-483 

Uzunçarşılı,İ.H. (1961). Otranto’nun Zaptından Sonra Napoli Kralı ile Dostluk 

Görüşmeleri, Belleten, Sayı.100, 595-608 

Vatin N.(1997). Sultan Djem: un Prince Dansl’europe du XV sciecle d’apres Deux Sources 

Contemporaines: Vâkı’at-ı Sultan Cem, Euvres de Guillaume Caoursin, Ankara: 

Societe Turque d’Histoire 

Vatin, N. (2012) Osmanlıların Yükselişi (1392-1451) , R. Mantran(Editör). Osmanlı 

İmparatorluğu Tarihi, İkinci Baskı, İstanbul: İş Bankası Yayınları 

Vatin, N. (2012-a). Osmanlıların Yükselişi (1451-1512). , R. Mantran(Editör). Osmanlı 

İmparatorluğu Tarihi, İkinci Baskı, İstanbul: İş Bankası Yayınları 

Watt, M.W.& Cachia, P. (2015). Endülüs Tarihi. (Çev. Cumhur Ersin Adıgüzel &  Qiyas 

Şükürov). İstanbul: Küre Yayınları 

Watt, Montgomery. (2013). İslam’ın Ortaçağ Avrupası üzerindeki etkisi, Ankara, Bilgesu 

Wiesner, M. E. (2016). Erken Modern Dönemde Avrupa 145-1789. (Çev. Hamit Çalışkan). 

İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları 

Zinkeisen, J.W. (2011). Osmanlı İmparatorluğu Tarihi C. 1 (Çev. Nilüfer Epçeli). İstanbul: 

Yeditepe Yayınevi 

Zinkeisen, J.W. (2011-a). Osmanlı İmparatorluğu Tarihi C. 2  (Çev. Nilüfer Epçeli). 

İstanbul: Yeditepe Yayınevi 

Ziya Paşa (2012). Endülüs Tarihi. (Sad. Yasemin Çiçek). İstanbul, Timaş, 

 

TARİHÎ KAYNAKLAR 

 

Akgün, M. (2008), Harirî Abdülcelil Efendi’nin Ferahat-Nâmesi, Marmara Üniversitesi, 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, İstanbul 

Almaz, H. (2004), Behcetü’t Tevarih, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 



270 

 

 

Aycibin, Z. (2007) , Kâtip Çelebi- Fezleke Tahlil ve Metin, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 

Aydın, M. (2010), Gazânâme-i Halîl Paşa (1595-1623),Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Bruno, G. (2004). Küllerin Şöleni, Cem Yayınevi, İstanbul 

Celâlzade Mustafa Çelebi. (2011). Tabakâtü-l Memâlik ve Derecâtü’l- Mesâlik. (Haz.) 

Ayhan Yılmaz. İstanbul:Kariyer Yayıncılık İletişim 

Çabuk, V. (Haz.) (1978). Tiryaki Hasan Paşa'nın Gazaları ve Kanije Savunması. İstanbul: 

Tercüman 

Çelik, A.F. (2009). Fethullah Arifi Çelebi’nin “Şehname-i Al-i Osman’ından 

Süleymannâme, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış 

Doktora Tezi, Ankara 

Çimen, C. (2006), Anonim Tevârih-i Âl-i Osman (Kuruluştan 892/1487’ye kadar), 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü, İstanbul 

Erasmus, Desiderus. (2015). Deliliğe Övgü. Çev.(Selena Erkızan). İstanbul: Kabalcı 

Yayıncılık 

Enverî, Düstûrnâme-i Enverî. (2012). Öztürk, Necdet (Haz.), İstanbul: Çamlıca Basım 

Yayın 

Erkan, D. (2005). Matrâkçı Nasuh’un Süleymân-nâmesi (1520-1537) Marmara 

Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, İstanbul 

Firdevsî-i Rumî. (2011). Kutb-nâme. (Haz. İbrahim Olgun, İsmet Parmaksızoğlu). Ankara: 

Türk Tarih Kurumu Basımevi 

Gazâvat-ı Sultân Murâd b.Mehemmed Hân. (1989). İnalcık, Halil Oğuz, Mevlüd (Haz.), 

Ankara: Türk Tarih Kurumu 

Gelibolulu Mustafa Âli. (2000). Gelibolulu Mustafa Ali ve Künhü'l-ahbar'ında II. Selim, 

III. Murat ve III. Mehmet devirleri .(Haz. Faris Çerçi). Kayseri: Erciyes 

Üniversitesi Yayınları 

Genç, V. (2014). Acem’den Rum’a: İdris-i Bidlisî’nin hayatı, tarihçiliği ve Heşt Behişt’in 

2. Bayezid Kısmı, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimlwer Enstitüsü, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, İstanbul 

Hadîdî Tarihi. (2015). Öztürk, Necdet (Haz.). İstanbul:Bilge Kültür Sanat, 290  



271 

 

Hindî Mahmûd. (2013). Beyân Ola Cihânda Sergüzeştüm: İnebahtı Gâzîsî Hindî Mahmûd 

ve Esâret Hâtırâları. (Çev. Ahmet Karataş). İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı 

Hoca Sadeddin Efendi. (1979). Tacü't-tevarih c.3. (Yalınlaştıran: İspet Parmaksızoğlu). 

Ankara: Kültür Bakanlığı 

Iyani Cafer Çelebi, Tevarih-i Cedid-i Vilayet-i Üngürüs, Kirişçioğlu, Mehmed Kudret 

(Haz.). İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yeniçağ Tarihi Anabilim 

Dalı, Yayımlanmış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 1987 

İbn Kemal, Tevarih-i Al-i Osman 8.Defter, Uğur, Ahmet (Haz.). Ankara: Türk Tarih 

Kurumu, Ankara, 1997 

İdrîs-i Bitlîsî, Heşt Behişt 7.Ketibe,(2013). (Çev. Muhammed İbrahim Yıldırım) Ankara: 

Türk Tarih Kurumu 

İdris-î Bitlisî, Heşt Bihişt 2. Cilt, (?). Karataş,Mehmet & Kaya, Selim & Baş, Yaşar (Haz.), 

Bitlis Eğitim ve Tanıtma Vakfı Yayınları 

İğci, A. (2011). Anonim Tevârih-i Âl-i Osman (687-920/1288-1514), Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, 

İstanbul 

İnan, G. (2011). Rüstem Paşa Tarihi (H.699-9686/1299-1591), Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, İstanbul 

Kâtip Çelebi. (2007). Tuhfetü’l Kibâr Fî Esfâri’l- Bihâr. (Haz. Orhan Şaik Gökyay). 

İstanbul: Kabalcı Yayınevi 

Kaytaz, F. (2011). Behiştî Tarihi(791-907/1389-1502) Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Marmara Üniversitesi, Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, İstanbul 

Kemal, (2001). Selâtîn-Nâme, Öztürk, Necdet (Haz.), Ankara: TTK Basımevi 

Kemalpaşazade, Tevarih-i Al-i Osman, 3.Defter, Yüksek Lisans Tezi, Marmara 

Üniversitesi, Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü,İstanbul  

Lütfi Paşa. (2001). Tevârih-i Âl-i Osman. (Haz. Kayhan Atik). Ankara: Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yayınları 

M. Ebrahim M.Esmail (2005). Kâşifî’nin Gazânâme-i Rûm Adlı Farsça Eseri ve Türkçe’ye 

Tercüme ve Tahlili, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Mimar Sinan Güzel 

Sanatlar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 



272 

 

 

Mustafa Ali (Gelibolulu), Kitâbü’t-Tarih-i Künhü’l Ahbar c.1,(1997). Uğur Ahmed vd 

(Haz), Erciyes ,Üniversitesi Yayınları, Erciyes, 1997 

Mustafa Âli. (1997). Kitâbü't- Târih-i Künhü'l-Ahbâr-1. (Haz. Ahmet Uğur vd.). Kayseri: 

Erciyes Üniversitesi Yayınları 

Mustafa Sâfî. (2003). Zübdetü’t Tevârih Cilt 2, Çev: İbrahim Hakkı Çuhadar, Türk Tarih 

Kurumu Yayınarı, Ankara 

Müneccimbaşı Ahmed Dede.(1977). Sahaif-ül-Ahbar-Fi Vekayi-ül-A’sar C.2. (Haz. İsmail 

Erünsal) İstanbul: Tercüman 

 Naç, K. (2013). Âgehi’nin Fetih-Nâme-i Kal’a-i Sigetvar’ı, Fatih Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İstanbul  

Naîma Mustafa Efendi (2007). Târih-i Na’imâ C.1. (Haz. Mehmet İpşirli). Ankara: Türk 

Tarih Kurumu Yayınları 

Naimâ, Mustafa. (1967-1968). Naimâ Tarihi C.2. (Çev. Zuhuri Danışman). İstanbul: 

Zuhuri Danışman Yayınevi 

Niccolô, M. (200-). Floransa'da Komplolar ve Karşı Komplolar Tarihi. (Çev. A.Berna 

Hasan). İstanbul: Özne Yayınevi 

Niccolô, M. (2011). Orta Elçilikler, Mektuplar. İstanbul, Say yayınları 

Orhonlu, C. (Haz.) (1970). Telhisler (1597-1607). İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

Yayınları, İstanbul 

Oumar, S.F. (2010). Ahmed Bin El-Hüseyin Bin Muhammed Bin El-Uleyf’in Kitâbü’d-

Dürri’l-Manzum Fi Menâkıbi’s-Sultân Bâyezid Melikü’r Rum Adlı Eserinin Çeviri 

ve Değerlendirilmesi, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ege Üniveraitesi 

Sosyal Bilimeler Enstitüsü, İzmir 

Özgül, İ. (2010). Kara Çelebi-Zâde Abdülaziz Efendi’nin Ravzatü’l Ebrâr Adlı Eseri 

(1299-1648), Yayımlanmamış Doktora Tezi, Atatürk Üniversitsi,Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Erzurum 

Öztürk, N. (Haz.) (2013). Cihânnümâ 6. Kısım: Osmanlı Tarihi (1288-1485) , İstanbul: 

Bilge Kültür Sanat 

Öztürk, N. (Haz.) (2013). Âşıkpaşazâde Tarihi (1285-1502). İstanbul: Bilgi Kültür Sanat 

Peçevî İbrahim Efendi. (1999). Peçevî Tarihi C.1. (Haz. Bekir Sıtkı Baykal). Ankara: 

Kültür Bakanlığı Yayınları 



273 

 

Peçevî İbrahim Efendi.(1982). Peçevi Tarihi C.2. (Haz. Bekir Sıtkı Baykal). Ankara: 

Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Pirî Reis. (1973). Kitâb-ı Bahriyye C.1.(Haz. Yavuz Senemoğlu. İstanbul: Tercüman Yayın 

1001 Temel Eser-19 

Pirî Reis. (1973). Kitâb-ı Bahriyye C.2. (Haz. Yavuz Senemoğlu. İstanbul: Tercüman 

Yayın 1001 Temel Eser-19 

Sadeddin Efendi. (1979). Tacü't-Tevarih c.2. (Yalınlaştıran: İspet Parmaksızoğlu). Ankara: 

Kültür Bakanlığı 

Sağırlı, A. (2000) Mehmed Bin Mehmed Er-Rûmî (Edirneli)’Nin Nuhbetü’t Tevârih 

Ve’l_Ahbâr’ı Ve Târîh-i Âl-i Osman’ı , Yayımlanmamış Doktora Tezi, İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 

Sahillioğlu, H. (Haz.).(2004).  Koca Sinan Paşa’nın Telhisleri, İstanbul: İslam Tarih, Sanat 

ve Kültür Araştırma Merkezi 

Selânikî Mustafa Efendi. (1999). Tarih-i Selânikî, 971-1003/1563-1595 C.1 (Haz. Mehmet 

İpşirli). Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları 

Selânikî Mustafa Efendi. (1999-a). Tarih-i Selânikî, 971-1003/1563-1595 C.2 (Haz. 

Mehmet İpşirli). Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları 

Seyyid Muradî Reis (2012), Kaptan Paşa’nın Seyir Defteri (Haz. Ahmet Şimşirgil). 

İstanbul: Babıali Kültür Yayıncılığı 

Sır, A.N. (2007) Mehmed Za’im Câmi’üt-Tevârih, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Marmara Üniversitesi,Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, İstanbul 

Tezbaşar, A. (Haz.) (1973). Fatih’in Tarihi: Tarih Ebu’l Feth. İstanbul: Tercüman,   

Topal, S.A. (2008) , Celalzâde Salih Çelebi’nin Tarih-i Sultan Süleyman İsimli Eseri, 

Yayımlanmamış Doktara Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimeler Enstitüsü, 

Ankara 

Topçular Kâtibi Adbülkadir (Kadri) Efendi.(2003). Topçular Kâtibi Adbülkadir (Kadri) 

Efendi Tarihi C.1. (Haz.Ziya Yılmazer). Ankara: Türk Tarih Kurumu 

Yurtoğlu, B. (Haz.). (2012). Kâtip Çelebi’nin Yunan, Roma ve Hıristiyan Tarihi 

Hakkındaki Risalesi, Atatürk Kültür Merkezi, Ankara 

Zekeriyyazâde, (1999).  Ferah Cerbe Fetihnâmesi, Gökyay, Orhan Şaik (Haz.), 

Ankara:Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları 

Zîver Bey. (2013). Rodos Târîhi, (Çev. Harid Fedai) Ankara: Türk Tarih Kurumu 

Yayınları 



274 

 

 

  



275 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler 

Soyadı, Adı  : ÇALIŞKAN, Sümeyra 

Uyruğu  : T.C. 

Doğum tarihi ve yeri  : 1991- MALATYA 

Medeni hali  : Bekâr 

e-posta  :  bosoturuyorum@gmail.com 

 

Eğitim Derecesi Okul/Program Mezuniyet yılı 

Lisans: 2011-2015--Gazi Eğitim Fakültesi Tarih Öğretmenliği Anabilim Dalı 

Yüksek Lisans: 2015-2018--- Gazi Eğitim Bilimleri Enstitüsü Tarih Eğitimi Anabilim 

Dalı—Tarih Öğrencilerinin Tarih Felsefesi Eğilimleri (Gazi Üniversitesi Örneği) Yüksek 

Lisans Tezi 

Yüksek Lisans: 2015-2018--- Gazi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yeniçağ Tarihi Anabilim 

Dalı---Papalığın Osmanlılara Karşı Faaliyetleri ve Osmanlı Kaynaklarında Papalık (1302-

1622) 

 

Yabancı Dili 

İngilizce 

 

Hobiler 

Kuram, Düşünce, Müzik, Tarih Felsefesi, Tarih, Edebiyat, Münzeviyet 

 

 

 

 

 

 



276 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

GAZİLİ OLMAK AYRICALIKTIR… 

 

 

 

 

 

 

 



E
Y

LÜ
L 

20
18

S
Ü

M
E

Y
R

A
 Ç

A
LI

Ş
K

A
N

YÜKSEK

LİSANS

TEZİ

TARİH ANABİLİM DALI
YENİÇAĞ TARİHİ BİLİM DALI

EYLÜL 2018

SÜMEYRA ÇALIŞKAN

PAPALIĞIN OSMANLILARA KARŞI FAALİYETLERİ 
VE OSMANLI KAYNAKLARINDA  PAPALIK 

(1302-1622)

TA
R

İH
 A

N
A

B
İL

İM
 D

A
LI

 
Y

EN
İÇ

A
Ğ

 T
A

R
İH

İ B
İL

İM
 D

A
LI

T.C.

GAZİ ÜNİVERSİTESİ
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ


	
	Sayfa 1
	Sayfa 2

	
	Sayfa 1
	Sayfa 2




