
T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

TEFSİR BİLİM DALI 

 
“ECVİBETU’L-İMAM İBN HACER EL-HEYTEMİ (H. 974) 

ALA İŞKALAT Lİ’L-İZZ B. ABDİSSELAM (H. 660)” 

ADLI RİSALENİN TAHKİK VE DEĞERLENDİRMESİ 

 
Hazırlayan 

Mohamad ESSTIF 

 
Danışman 

Doç. Dr. Şahin GÜVEN 

 
Yüksek Lisans Tezi 

 
Temmuz 2018 

KAYSERİ



T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

TEFSİR BİLİM DALI 

 
“ECVİBETU’L-İMAM İBN HACER EL-HEYTEMİ (H. 974) 

ALA İŞKALAT Lİ’L-İZZ B. ABDİSSELAM (H. 660)” 

ADLI RİSALENİN TAHKİK VE DEĞERLENDİRMESİ 

 

(Yüksek Lisans Tezi) 

 

 
Hazırlayan 

Mohamad ESSTIF 

 
Danışman 

Doç. Dr. Şahin GÜVEN 

 
Temmuz 2018 

KAYSERİ



i 

 

 

 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK 
 

Bu çalışmadaki tüm bilgilerin, akademik ve etik kurallara uygun bir şekilde elde 

edildiğini beyan ederim. Aynı zamanda bu kural ve davranışların gerektiği gibi, bu 

çalışmanın özünde olmayan tüm materyal ve sonuçları tam olarak aktardığımı ve 

referans gösterdiğimi belirtirim. 

 

Mohamad ESSTIF 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



ii 

 

 

 

YÖNERGEYE UYGUNLUK ONAYI 
 

“ECVİBETU’L-İMAM İBN HACER EL-HEYTEMİ (H. 974) ALA İŞKALAT 

Lİ’L-İZZ B. ABDİSSELAM (H. 660)” ADLI RİSALENİN TAHKİK VE 

DEĞERLENDİRMESİ adlı Yüksek Lisans، Erciyes Üniversitesi Lisansüstü Eğitim-

Öğretim Enstitüleri Tez Hazırlama ve Yazma Yönergesi’ne uygun olarak hazırlanmıştır. 

 

 

Tezi Hazırlayan       Danışman 

Mohamad ESSTIF Doç. Dr. Şahin GÜVEN                                                                  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı Başkanı 

Prof. Dr. Halim ÖZNURHAN 

 

 

 

 

 

 

 

  





iv 

 

 

 

KISALTMALAR 

 

 

as.        :   Aleyhisselam  

b.          : İbn, bin  

b.t.       : Binti  

bkz.     : Bakınız  

bsk.     : Baskı  

dğr.     : Diğerleri  

m.        : Mîlâdî 

H.          : Hicri  

ö.          : Ölüm tarihi  

ra.        : Radiyallahu anhu  

s.          : Sahife   

s.a.v.    : Sallaluhu Aleyhi ve Sellem  

thk.      : Tahkik  

 

 تحقيق ت     : توفي /

 م      : ميلادي

 هـ     : هجري

 ص   : صفحة

 ج     : جزء

 ط:    : طبعة



v 

 

 

 

ÖNSÖZ 

Kur’ân-ı Kerîm, insanlara hidayet rehberi olarak gönderilen son İlâhî Kelâm’ın 

adıdır. Tefsir ise bu İlâhî Kelâm’ın insanın takati nispetinde anlamaya çalışmasının bir 

ürünüdür. Nüzûlünden günümüze kadar bu İlâhî Kelâm’ın anlaşılması ve yorumlanması 

demek olan tefsir faaliyetleri devam etmiştir, kıyamete kadar da devam edecektir. 

Çünkü tefsir, araştırma yapmak isteyen bir kimseye inceleme imkânı veren başlıca 

ilimlerden birisidir. Dolayısıyla tefsir kıyamete kadar güncelliğini koruyacak bir ilimdir. 

Elinizdeki bu çalışma, “Ecvibetu’l-Imam Ibn Hacer el-Heytemi (h. 974) Ala 

Işkalat li’l-Izz b. Abdisselam (h. 660)”Adli Risalenin Tahkik ve Değerlendirmesinden 

ibarettir. Bu risâlenin özelliği, "sultanülulema" ve "şeyhülislam" olarak tanınan Ebu 

Muhammed İzzüddin Abdülazlz b. Abdisselam b. Ebi I-Kasım es-Sülemi ed-

Dımaşkî’nin on üç âyetin anlaşılması hususunda sorduğu ve fakat cevapsız bıraktığı 

sorulara, daha sonra gelen İmam İbn Hacer el-Heytemî’nin verdiği cevapları ihtiva 

ediyor olmasıdır. İşte böylesine önemli bir yazma eserin el-Ezher kütüphanesinde 

üzerine birikmiş tozlarını silkeleyerek gün yüzüne çıkarmak ve bu alanda çalışma 

yapacakların istifadesine sunmak gerektiği kanaatine sahip olduk. 

Çalışmamız bir giriş ve iki ana bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde her iki 

müellifin de hayatları hakkında ayrıntılı olarak bilgiler verilmiştir. İkinci bölümde ise 

risalenin tahkikini yapılmıştır. Tahkikte yöntem olarak hem eleştiri hem de analiz 

metodunu tercih edeceğiz.  

Ayrıca, haksız yere ülkemizden sürgün edilmek suretiyle en temel ve doğal 

hakkımız olan eğitim hakkımızdan mahrum kaldıktan sonra, Türkiye Cumhuriyeti 

Devletinin biz Suriyeli öğrencilere bu fırsatı tanımasından ötürü bütün yetkililere 

şükranlarımı sunuyorum. Tıpkı Medine’li ensarın Mekke’li muhacirlere yaptığı gibi 

bizlere ev sahipliği yapan ve İslâm Ümmetinin onurunu kurtaran aziz Türk milletine 

teşekkürü bir borç biliyorum. 

Yine sadece bu çalışmamda değil birçok hususta yanımda olup bana her türlü 

desteği veren ve sürekli olarak değerli görüş ve önerilerinden çokça istifade ettiğim 

danışman hocam Doç. Dr. Şahin GÜVEN’e en içten teşekkürlerimi arz ediyorum.  

Mohamad ESSTIF 

 

 

 



vi 

 

 

 

“ECVİBETU’L-İMAM İBN HACER EL-HEYTEMİ (H. 974) ALA İŞKALAT 

Lİ’L-İZZ B. ABDİSSELAM (H. 660” ADLI RİSALENİN TAHKİK VE 

DEĞERLENDİRMESİ 
 

Mohamad ESSTIF 

 

Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Yüksek Lisans Tezi, 2018 

Danışman: Doç. Dr. Şahin GÜVEN 

 

ÖZET 

Allah Teâlâ yüce kitabın tefsiri ile ilgili bu önemli risaleyi gün yüzüne çıkarmak 

ve araştırmacıların istifadesine çıkarmaktan dolayı çok bahtiyarım. Söz konusu bu 

risâle, ‘İzz b. Abdüsselâm (H. 660)’ın on üç mesele ile ilgili ortaya attığı ancak bizzat 

kendisi tarafından değil, kendisinden sonra gelen İbn Hacer El-Heytemî  )H. 974)’nin 

kapsamlı bir şekilde cevapladığı sorulardan müteşekkildir. 

Bu araştırmanın önemi, el-İzz b. Abdüsselâm tarafından ortaya atılan ve İbn 

Hacer el-Heytemî tarafından cevaplanan problemlerin ehemmiyetinden 

kaynaklanmaktadır. Çoğu dilbilimsel problemlerde, anlam hususunda çok büyük 

ihtilafların olduğu ihtimaller tezahür etmektedir. Diğer taraftan bu problemleri ortaya 

atan kişi âlimlerin sultanı el-‘İzz b. Abdüsselâm olmasına, bir önceki ve sonraki ayetleri 

tefsir etmesine rağmen bu sorulara ve problemlere cevap vermediğine şahit olmaktayız. 

İster dilsel ister fıkhi bağlamda olsun bu soruların ve problemlerin çok büyük bir ilmi 

ehemmiyeti olması gerekmektedir. Ayrıca burada İbn Hacer el-Heytemî ve bu soruları 

cevaplamadaki kendine has metodunun üstlendiği misyon araştırmamızın ehemmiyetini 

ortaya koyması açısından son derece öneme haizdir. İbn Hacer El-Heytemî, meseleleri 

bütün yönleri ile ele almış ve sonra bu meselelere cevaplar vermiştir. Genellikle el-‘İzz 

b. ‘Abdüsselâm’ın aklına gelmeyen varsayımları ortaya atmakta ve aynı şekilde, “şayet 

böyle deseydin”, bu durumda “şöyle derdim”  ifadeleri ile bu varsayımlara cevap 

aramıştır.  

Ayrıca burada İbn Hacer el-Heytemi ve bu soruları cevaplamadaki kendine has 

metodunun üstlendiği misyon araştırmamızın ehemmiyetini ortaya koyması açısından 

son derece öneme haizdir. İbn Hacer el-Heytemi, problemleri bütün yönleri ile ele almış 

ve sonra bu problemlere cevap vermiştir.  



vii 

 

 

 

Ayrıca konunun sonunda gerek müşkül ayetlerin tefsirinde gerekse de İbn Hacer 

el-Heytemi’nin cevap ve tefsirindeki ayrıcalıklı işleme metodunda önemli sonuçları da 

yazdım. 

Tahkikte yöntem olarak hem eleştiri hem de analiz metodunu tercih ettim. 

Kapalı olan her konuyu ve müşkilatı açıklamaya ve her derlemeyi çözmeye ve bu 

değerli âlimin dirasetini dikkatlice gözlemeye çalıştım. Ayrıcalıklarından bahsettim ve 

az olduğu halde hatalarını da eleştirdim. 

 

 

 



viii 

 

 

 

ANSWERS OF BIN HAJAR ALHAITAMI (H. 974), TO THE 

PROBLEMETIC ISSUES OF EZZ BIN ABDISSALAM (H. 660) 

“STUDY AND REVISION”   

 
Mohamad ESSTIF 

 

Erciyes University, Institute for Social Sciences 

M. Sc. Thesis, 2018 

Supervisor: Assoc. Prof. Şahin GÜVEN 

 

ABSTRACT 

     I was fortunate enough when catching such a genuine document written by the 

great scholar Ezz bin Abdul Salam (in 660 hijri). These unique thirteen manuscripts-in 

Holy Quran interpretations- are kind of dictations to his pupils about some issues, which 

had been raised by him but without discussing them. And much to my surprise, these 

issues are meticulously discussed by Imam Bin Hajar Alhaitami (in 974 hijri). 

      The importance of my research lies in the fact that the one who has raised these 

issues is Ezz bin Abdul Salam and the one who has discussed them is Bin Hajar and by 

no means in addition to their significance. 

      Most of the issues were linguistic or logical and with many possible implications, 

and on the other hand; when they had been posed by the great scholar Ezz bin Abdul 

Salam, and then he didn’t discussed them, although he interpreted the verses  before and 

after them! Therefore, these issues must be of great scientific importance, both in terms 

of language or jurisprudence. 

      Anyone can notice the great role of Imam Bin Hajar and his brilliant methods in 

dealing with these issues the thing that gives my research notable attention and deep 

influence . 

  



ix 

 

 

 

      Following the critically analytical approach in my research I successfully clarified 

all vague points and clearly analyzed sophisticated ideas. I tried from the heart to be 

neutral as much as possible in studying this great Imam showing his advantages and 

criticizing his failures, though rare. 

      In the end, I can say that I have come out to outstanding outcomes either in the 

verses interpretation or even in the methods Bin Hajar used for that purpose. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

 

 
“ECVİBETU’L-İMAM İBN HACER EL-HEYTEMİ (H. 974) ALA İŞKALAT 

Lİ’L-İZZ B. ABDİSSELAM (H. 660)” 

ADLI RİSALENİN TAHKİK VE DEĞERLENDİRMESİ 

 
BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK  ................................................................................... i 

YÖNERGEYE UYGUNLUK ONAYI  ........................................................................... ii 

KABUL VE ONAY  ......................................................................................................... iii 

KISALTMALAR  ............................................................................................................ iv 

ÖNSÖZ  .............................................................................................................................. v 

ÖZET  ................................................................................................................................ vi 

ABSTRACT  ................................................................................................................... viii 

GİRİŞ  ................................................................................................................................ 1 

1. Araştırmanın Önemi:  ...................................................................................................... 1 

2. Araştırmanın Zorlukları:  ................................................................................................ 2 

3. Araştırmada Kullanılan Yöntem:  ................................................................................... 2 

BİRİNCİ BÖLÜM  

MUELLİFLERİN HAYATI VE RİSALENİN İNCELENMESİ  

1. İZZEDDİN B. ABDİSSELÂM’IN HAYATI  ................................................................ 4 

   1.1. İsmi ve Nesebi.  ......................................................................................................... 4 

   1.2. Gençliği.  ................................................................................................................... 4 

   1.3. Siyasi Durum  ............................................................................................................ 7 

   1.4. Hocaları.  ................................................................................................................... 8 

   1.5. Öğrencileri. ............................................................................................................. 11 

   1.6. Eserleri  ................................................................................................................... 13 

   1.7. el-İzz b. ‘Abdüsselâm’ın Yazarlık Özellikleri.  ...................................................... 15 

   1.8. Vefatı  ...................................................................................................................... 16 

   1.9. Âlimlerin El-İzz b. Abdisselam Hakkında Söyledikleri  ........................................ 16 

2. AHMED B. MUHAMMED B. HACER EL-HEYTEMÎ EL-MEKKÎ’NİN HAYATI  18 

   2.1. İsmi ve Nesebi  ........................................................................................................ 18 

   2.2. Doğumu ve Gençliği.  ............................................................................................. 19 

   2.3. Öğrencilik Yılları  ................................................................................................... 19 



xi 

 

 

 

   2.4. Siyasi ve Sosyal Durum  ....................................................................................... 200 

   2.5. Hocaları  ................................................................................................................ 222 

   2.6. Arkadaşları ve Muasırları  ..................................................................................... 233 

   2.7. Öğrencileri ............................................................................................................ 233 

   2.8. Eserleri  ................................................................................................................. 244 

   2.9. Vefatı.  ................................................................................................................... 255 

3. RİSALENİN İNCELEMESİ  ...................................................................................... 266 

   3.1. KİTABIN ADININ TAHKİKİ VE YAZARINA AİDİYETİ  .............................. 266 

   3.2. KİTABIN KONUSU  ............................................................................................ 277 

   3.3. İMAM İBN HACER’İN KİTAPTAKİ METODU  .............................................. 277 

   3.4. İBN HACER’İN KİTABINDAKİ KAYNAKLAR.  ............................................ 288 

İKİNCİ BÖLÜM  

“ECVİBETU’L-İMAM İBN HACER EL-HEYTEMİ ALA İŞKALAT Lİ’L-İZZ B. 

ABDİSSELAM” İSİMLİ ESERİN TAHKİK VE DEĞERLENDİRİLMESİ  

1. TAHKİK  ...................................................................................................................... 31 

   1.1. BİRİNCİ PROBLEM VE CEVABI  ....................................................................... 31 

   1.2. İKİNCİ PROBLEM VE CEVABI  ......................................................................... 33 

   1.3. ÜÇÜNCÜ PROBLEM VE CEVABI  ..................................................................... 35 

   1.4. DÖRDÜNCÜ PROBLEM VE CEVABI  ............................................................... 38 

   1.5. BEŞİNCİ PROBLEM VE CEVABI  ...................................................................... 40 

   1.6. ALTINCI PROBLEM VE CEVABI  ...................................................................... 42 

   1.7. YEDİNCİ PROBLEM VE CEVABI  ..................................................................... 44 

   1.8. SEKİZİNCİ PROBLEM VE CEVABI  .................................................................. 46 

   1.9. DOKUZUNCU PROBLEM VE CEVABI  ............................................................ 47 

   1.10. ONUNCU PROBLEM VE CEVABI  .................................................................. 50 

   1.11. ON BİRİNCİ PROBLEM VE CEVABI  .............................................................. 62 

   1.12. ON İKİNİNCİ PROBLEM VE CEVABI  ............................................................ 63 

   1.13. ON ÜÇÜNCÜ PROBLEM VE CEVABI  ............................................................ 67 

2. MESELELERİN VE CEVAPLARIN DEĞERLENDİRİLMESİ  ............................... 70 

SONUÇ  ............................................................................................................................ 75 

KAYNAKÇA  .................................................................................................................. 81 

AYETLER FİHRİSTİ ...................................................................................................  90 



xii 

 

 

 

HADİSLER FİHRİSTİ  .................................................................................................. 93 

ŞİİRLER FİHRİSTİ  ...................................................................................................... 94 

 



1 

 

 

 

 

 

 

 

 

GİRİŞ 

 
İslâm kültür geleneğinde Kur’ân-ı Kerîm’i baştan sona tefsir eden eserler olduğu 

gibi, sadece bazı sûreleri, hatta yalnızca kimi âyetleri tefsir eden çalışmalar da 

bulunmaktadır.  

İşte bu tezimiz, tefsire dair bir risâlenin gün yüzüne çıkarılması ve 

araştırmacıların istifadesine sunulması için yapılan bir tahkik çalışmasından ibarettir. 

Söz konusu bu risâle, ‘İzz b. Abdüsselâm  (h. 660)’ın on üç mesele ile ilgili ortaya 

attığı, ancak bizzat kendisi tarafından değil, kendisinden sonra gelen İbn Hacer el-

Heytemî )h. 974)’nin kapsamlı bir şekilde cevapladığı sorulardan müteşekkildir. 

 

1. Araştırmanın Önemi: 

el-İzz b. Abdüsselâm tarafından ortaya atılan ve İbn Hacer el-Heytemî tarafından 

cevaplanan problemler, gerçekten de tahkik edilmeyi hak eden bir mevzu olarak 

önümüzde durmaktadır. İlgimizi çeken ve araştırılmaya muhtaç gördüğümüz bu mühim 

konuyu ele alıp gücümüz yettiğince izaha çalışacağız.  

Birçok dilbilimsel problemde ve anlam (semantic) hususunda âlimler arasında 

çeşitli ihtilafların olduğu bilinmektedir. Bu çalışmada, problemleri ortaya atan kişi 

âlimlerin sultanı olarak bilinen el-‘İzz b. Abdüsselâm olmasına ve ilgili ayetleri tefsir 

etmesine rağmen, bu sorulara ve problemlere cevap vermedi. İster dilsel, isterse fıkhî 

bağlamda olsun, bu soruların ve problemlerin çok büyük bir ilmî ehemmiyeti 

bulunmaktadır. Ayrıca burada İbn Hacer el-Heytemî ve bu soruları cevaplamadaki 

kendine has metodunun üstlendiği misyon, araştırmamızın ehemmiyetini ortaya 

koyması açısından son derece önemi haizdir. İbn Hacer el-Heytemî, problemleri bütün 

yönleri ile ele almış ve bu problemlere çözüm bulmaya çalışmıştır. Genellikle el-‘İzz b. 

‘Abdüsselâm’ın hiç gündeme getirmediği bazı varsayımlarda bulunarak, “şayet böyle 

deseydim”, “bu durumda şöyle derdim”  gibi ifadelerle bu varsayımlara cevap aramaya 

çalışmıştır.  

 

 



2 

 

 

 

2. Araştırmanın Zorlukları: 

Bu araştırmada karşılaşılan en önemli zorluklardan birisi, eldeki mevcut 

nüshanın yegâne olması, yani mukayese yoluyla edisyon kritik yapacak başka bir 

nüshanın bulunmaması olmuştur. Hâl böyle olunca, elimizdeki nüshanın ne derece 

güvenilir olduğunu tayin etmeğe muktedir değiliz. Ayrıca müstensihin el yazısını 

okumakta da zorlandığımızı da belirtmeliyiz. İstanbul dâhil olmak üzere birçok 

kütüphaneyi ve elektronik kaynakarı taramamıza rağmen, Ezher Kütüphanesindeki 

nüshanın dışında eserin başka bir nüshasını bulamadık. Ancak daha sonra herhangi bir 

şekilde eserin başka bir nüshası bulunursa, bulunan nüsha ile elimizdeki mevcut nüshayı 

kritik etmekten geri kalmayacağımızı burada belirtmekte fayda mülahaza ediyoruz.  

  

3. Araştırmada Kullanılan Yöntem: 

Bu tez çalışmasında yöntem olarak hem eleştiri hem de analiz metodu tercih 

edilmiştir. Mekânlar ve âlimlerin hayat hikâyeleri, ayetler ve naslar kaynak olarak 

kullanılmış, hadislerin râvîsi konusunda ise temel ve asıl kaynaklara müracaat 

edilmiştir. Herhangi bir mesele ile ilgili haşiyelerde en küçük bir muğlâklık olduğu 

durumlarda fıkıh, dil ve Kur’an ilimleri ile ilgili temel ilmî kitaplara dayalı detaylı 

açıklamalar yapılmıştır. Ayrıca mümkün olduğunca bir mesele ile ilgili bütün görüşler 

zikredilmeye çalışılmıştır. Bu bağlamda görüşler, sahiplerine nispet edilmiş; bizzat 

kendi kitaplarından yahut temel kaynaklardan iktibas yöntemine gidilmiştir. 

Zaman zaman tartışmalı konularda bizzat kendi görüşümüzü de açıklamayı 

uygun gördük ve bu minvalde ilgili yerlerde eleştirileri yapmaktan kaçınmadık. Bazen 

yazarın bizzat kendisini, bazen de iktibas ettiği yerleri eleştirdiğimiz noktalar oldu. 

Şüphesiz biz münekkit değiliz, lakin bilim uzmanlığı kazanacağımız bu sahada, 

kendimizce doğru olanı ifade hakkına da sahip olduğumuzu düşünüyoruz. Seviyeli ve 

uygun bir dille yapılan eleştirinin, bilimin vazgeçilmez bir unsuru olduğunu burada 

hatırlatmak faydalı olacaktır. 

Kaynak gösterme metodumuz hakkında da şunları söyleyebiliriz: 

Metin içerisinde ayetler kaynak olarak gösterildikten sonra ayetlerin bulunduğu 

surelerin adları ve ayet numaraları verilmiştir. 

Hadislerde ise, kitaplardan hadislerin tahricileri yapılmış ve şayet Buhari ve 

Muslimin eserlerinde (Sahiheyinde) bulunduysa bununla yetinilmiştir. Hadisler ile ilgili 

görüş ve değerlendirmeleri vermek, araştırmanın sınırlarını aşacağından, bu yönteme 



3 

 

 

 

gerek duyulmamıştır. Ayrıca Sahiheyn'deki kitap ve bap ismi, hadis, cüz ve sayfa 

numarası belirtilmiştir. 

Hadisler Sünen kitaplarında mevcut ise; kitabı, babı, numarayı, cüzü ve sayfayı 

kaynak göstererek temel kitaplarda âlimlerin bu hadis ile ilgili görüşlerini zikretmeye 

çalıştım. 

Şayet söyleyeni biliniyorsa şiirlerin beyitleri sahiplerine nispet edilmeye 

çalışılmış ve bu beyitler sahiplerinin divanlarında varsa doğrudan teyit edilip 

gösterilmiştir. 

Kitaplar kaynak gösterilirken ilk geçtiği yerde ilgili bütün bilgiler verilmiş daha 

sonra sadece kitabın isminin verilmesi ile yetinilmiştir. 

Kaynaklar verilirken yazarlar arasında da tarihî sıraya göre (kronolojik) sıralama 

yapılmasına özen gösterilmiştir. 

 
Son olarak, İbn Hacer’in bu eserinin hacmi küçük olmasından dolayı birçok 

kaynakta zikredilmediğini gördüm. Bu sebeple ismi kaynaklarda pek zikredilmeyen bu 

risâle, keşfedilmeyi bekleyen bir hazine olarak duruyordu. Yapmış olduğumuz kaynak 

taramaları neticesinde, bu eserin önceden çalışılmamış olduğunu tespit ettim. 

Dolayısıyla eseri ilk olarak biz ele alıp ilim âleminin dikkatlerine sunmaktayım. 

 
  



4 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MUELLİFLERİN HAYATI VE RİSALENİN İNCELENMESİ 

 

1. İZZEDDİN B. ABDİSSELÂM’IN HAYATI 

 

1.1. İsmi ve Nesebi. 

Asıl adı, ‘Abdulazîz b. Abdüsselâm b. Ebî’l-Kâsım b. Hasen b. Muhammed b. 

Mühezzib es-Sülemî el-Mağribî’dir. Şam’da doğmuş Mısır’da yaşamış ve Mısır’da 

vefat etmiştir. Şâfi mezhebine mensup olduğu bilinen âliminkünyesi, Ebu 

Muhammed’dir.
1
  Kendisine birçok isim verilmiştir. Onun için es-Sülemî, el-Mağribî, 

ed-Dımaşkî, el-Mısrî ve eş-Şafî nisbelerinin kullanıldığı bilinmektedir.
2
 İnsanlar 

arasında İzzeddin’in kısaltılmış şekliyle “el-‘Izz” ve öğrencisi İbn Dakîk el-‘Iyd’ın 

verdiği ‘sultânülulemâ (âlimlerin sultanı)’ ve ‘Şeyhulislam’ gibi isimlendirmeler onun 

meşhur lakapları arasında yer alır.
3
 Dımaşk’ta doğduğuna yönelik görüşler ittifak 

halinde iken, doğum yılı ile ilgili çeşitli görüşler vardır ve h. 577 veya h. 578 yılında 

Şam’da doğduğu ifade edilmektedir.
4
  

 
1.2. Gençliği. 

el-İzz b. ‘Abdüsselâm herhangi bir ilmin, makamın, üst düzey görevlinin olmadığı 

sıradan bir aile içerisinde yaşamını sürmüştür. el-İzz b. ‘Abdüsselâm Şam’da dünyaya 

gelmiştir. O dönemde Şam, ilmî faaliyetler için çok önemli bir merkez, âlimlerin ve 

fâkihlerin dikkatlerini cezbeden bir yer konumundaydı. Aynı zamanda Filistin’de birçok 

                                         
1
 Umer b. Sâlih b. ‘Umer, Makâsıdu’ş-Şerî‘a ‘ınde’l-İmâm el-‘Izzi b. ‘Abdisselâm, Dâru’n-Nefâis, Birinci 

Baskı, h. 1423-m.2003, s. 37.    
2 

M. Sait Kavşut, İzz b. Abdüsselam ve Ahlak Anlayışı, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2006, s. 19. 
3
 Muhammed ez-Züheylî, el-Iz b. ‘Abdisselâm, Daru’l-Kalem, Birinci Baskı, Dımaşk h. 1412- m.1992, 

s.39. 
4
 Bkz: Yunus Apaydın, İbn Abdüsselâm, İzzeddin, DİA İslam Ansiklopedisi, Ankara, 1999, 19/284. 

 



5 

 

 

 

şehri, kaleyi ve genel olarak Bilad-i Şam’ın sahillerini işgal eden Haçlılar ile ilk 

karşılaşma noktasıydı. Ayrıca Dımaşk, ticaret, verimli topraklar ve su kaynakları 

bakımından da zengin bir coğrafya olarak insanların dikkatini çekiyordu. el-İzz b. 

‘Abdüsselâm böylesi bir ticaret, ilim ve kültür şehrinde dünyaya gelmiş ve yaşamını 

sürdürmüştür. Ailesi ise ilimden ziyade ticaretle uğraştığı için, onun ilmî yönden 

yetişmesinde pek etkili olmamıştır. Bununla birlikte el-‘Iz, ilk gençlik yıllarından 

itibaren babasının ahlakını taşıyan şerefli ve izzetli biridir.  Zira o babasının sahip 

olduğu meslekten utanmıyordu. Fakirliğine rağmen rızkının peşinde, mütedeyyin bir 

gençti.  Dindarlığını camilerde geçirdiği uzun gecelerden
1
 ve cemaat ile namaz kılmak 

için namaz vaktini beklemesinden anlamak mümkündür. Fakirliğine rağmen bu gencin 

kuvvetli imanı ve takvası ile ilgili es-Subki şunları zikretmiştir: “eş-Şeyhu’l-İmâm’ın 

şunları söylediğini işittim: “Şeyh ‘Izzeddin ilk zamanlarda gerçekten çok fakirdi. Bu 

nedenle o, Dımaşk camisinin bir köşesinde
2
 geceliyordu. Yine bir gece burada 

gecelerken ihtilam oldu, hemen kalktı ve Dımaşk camisinin köşesindeki havuza
3
 girdi 

ve birdenbire çok şiddetli acı hissetti. Tekrar döndü uyudu ve ikinci kez ihtilam oldu ve 

kapılar kapalı olduğundan dışarı çıkma imkânı olmadığı için yine havuza gitti ve çıkar 

çıkmaz çok şiddetli soğuktan dolayı bayıldı…” Sonunda şöyle diyen bir çağrı duydu: 

Ey İbn ‘Abdüsselâm: ilim mi istiyorsun amel mi? Şeyh ‘İzzeddin şöyle cevap verdi: 

İlim, çünkü ilim amele götürür. Bu uyarıyı aldı ve kısa sürede uygulamaya geçirdi. İlme 

yöneldi ve o dönem ehlinin en âlim kişisi ve Allah’ın kullarının en çok ibadet 

edeniydi.”
4
  

Bu bilgilerin, el-‘Izz b. Abdisselam’ın mütedeyyin kişiliğinin, kuvvetli imanının 

ve takvalı bir insan olduğunun göstergesidir. Çünkü Rabbini bilen birisinden başka 

kimse onun katlandığı bu meşakkate katlanmaz. O, hak yolunu benimsemiştir. Onun 

gönlü camilerdedir ve sadece geri dönmek için camilerden dışarı çıkmaktadır. O, 

gençliğin verdiği tutkulardan sıyrılmış ve nefsinin arzularını hiçe sayarak Allah’a itaat 

                                         
1
 Cemaleddîn ebî’l-Muhasin Yûsuf b. Teğrî Berdiyyî’l-Atâbekî (h. 874), en-Nucûmu’z-Zâhira fî Mulûk 

Mısr ve Kahire, Dâru’l-Kutub, Mısır h. 1383- m.1963, 7/209; ‘Abdullah b. Es‘ad b. ‘Ali b. Süleyman 

b. el-Yâfi‘î’l Yemeni’l – Mülkî (h. 768), Mirâtu’l-Cenân ve ‘Ibretu’l-Yekzân fî Ma’rifeti mâ Yu’teber 

min Havadisi’s-Zemân, Dâru’l-Kutub’l-‘Ilmiyye, Birinci Baskı, h. 1417- m.1997, 4/158.    
2
 Emevi camindeki bu mekan “el-Kellâse” olarak isimlendirilmektedir. 

3
Ebu-Muhammed İzzeddîn Abdulaziz b. ‘Abdisselâm eş-Şâf‘î,(h. 660), Fetâvâ Şeyhu’l-İslâm el-‘Iz b. 

‘Abdisselâm, Thk.: ‘Abdurrahman ‘Abdulfettâh, Dâru’l-Ma’rife, Birinci Baskı, h. 1406-m. 1986 

Beyrût, s.66.     
4
 b. Teğrî Berdiyyî’l-Atâbekî (h. 874), en-Nucûmu’z-Zâhira fî Mulûk Mısr ve Kahire, 7/209 



6 

 

 

 

içerisinde yetişen örnek bir gençtir. Soğuk bir gecede ihtilam olduğunda yatağının 

sıcaklığına teslim olmaktan hayâ eden genç, şüphesiz amelinin değerini bilmekte, büyük 

bir dinî bilince ve imanî hisse sahiptir.
1
  

İzz b. Abdüsselâm, Eyyûbîler’in Dımaşk bölgesi hükümdarlarından el-Melikü’s-Sâlih 

İmâdüddin İsmâil dönemine kadar Dımaşk’ta kaldı. El-Melikü’s-Sâlih İmâmüddin ile 

aralarında anlaşmazlık durumunun olduğu bilinen İbn Abdüsselâm el-Melikü’s-Sâlih 

İmâmüddin’in Mısır Eyyûbî Sultanı el-Melikü’s-Sâlih Necmettin Eyyûb’e karşı 

Haçlılardan yardım istemesini şiddetle kınayarak onun aleyhinde fetva vermiş ve dahi 

Cuma hutbelerinde artık ona dua edilmemesini telkin etmiştir. Ayrıca İbn Abdüsselâm, 

el-Melikü’s-Sâlih İmâmüddin’in Haçlı kuvvetlerine bazı kaleleri bırakması, onların 

Dımaşk’a girip silah satın almalarına müsaade etmesi üzerine, el-Melikü’s-Sâlih 

İmâmüddin’i eleştirmekten de geri kalmamıştır. Bunun üzerine İbn Abdüsselâm, önce 

hapsedilmiş, sonrasında ise Dımaşk’tan sürgün edilmiştir. Cemaleddin İbnü’l-Hâcib ile 

birlikte Kudüs’te iken, el-Melikü’s-Sâlih İmâmüddin ona uzlaşma tekliflerinde 

bulunmuş, ancak İbn Abdüsselâm bunu reddetmiş ve bunun üzerine yeniden 

hapsedilmiştir. Mısır’dan gelen Eyyûbî kuvvetlerinin el-Melikü’s-Sâlih İmâmüddin ve 

şürekâsını mağlup etmesi üzerine 639 (1241)’da Kahire’ye geçmiştir.
2
 

      Mısır’da kendisine büyük saygı gösteren el-Melikü’s-Sâlih Necmeddin Eyyûb 

tarafından aynı yıl Mısır kadılığına tayin edilen İbn Abdüsselâm , Amr b. Âs Camisinin 

hatipliği ve bunun yanında Sâlihiyye Medresesi’nin de müderrisliğiyle görevlendirildi. 

Mısır müftüsü Hâfız Münzirî’nin onun gelişinden sonra, bir saygı göstergesi olarak, 

fetva vermeyi terk ettiği rivayet edilmektedir. Olgunluk devresinde mezhebinin 

görüşlerine körü körüne bağlanıp kalmamış, kendi ictihadlarına göre amel etmiştir. Bu 

tutumundan ötürü İbn Abdüsselâm, Mısır’da Şâfiî mezhebinin otoritesi haline 

gelmiştir.
3
 

 

 

 

                                         
1
Tâcuddîn ‘Abdulvahhab b. Takiyüddîn es-Subkî (h. 770), Tabakâtu’ş-Şâfiiyyeti’l-Kübrâ, Thk.: Mahmûd 

Muhammed ed-Dâhî ve ‘Abdulfettah Muhammed el-Helvu, Hecer li’t-tıbâ‘a ve’n-Neşr, İkinci baskı, 

5-83.     
2
 Apaydın, İbn Abdüsselâm, 19/284. 

3
 Yunus Apaydın, İbn Abdüsselâm, 19/284. 



7 

 

 

 

1.3. Siyasi Durum
1
  

  

       Hicri 578–660 yılları arasında yaşayan İzz b. Abdusselâm’ın hayatına bakıldığında, 

hayatını iki farklı bölgede geçirdiği görülmektedir. Hayatının önemli bir bölümünü 

Şam’da geçirmekle birlikte, bir kısmısnı de Mısır’da geçirmiştir. Bu sebeple biz onun 

yaşamını sürdürdüğü bu iki bölgeyi birlikte inceleyeceğiz. Şam ve Mısır, tarih boyunca 

genel olarak aynı iktidarların yönetim birimleri olarak görülmektedir. Orta Çağda bu 

bölgeler çeşitli devletlere ev sahipliği yapmıştır. Burada bizi alakadar eden dönem ise 

Fâtımîlerin yıkılışının ardından Eyyubilerin iktidara geldiği dönemden itibaren başlayan 

devredir. Fâtımîlerin son dönemlerinde vezirliğe getirilen Selahaddin Eyyubi (572–

590/1175– 1193), aldığı siyasi ve idari tedbirlerle kısa zamanda kabiliyetini ispatlayarak 

ve aynı zamanda etrafındaki güçleri bertaraf edip taraftar toplayarak yönetimde söz 

sahibi olma gayreti içerisindedir. Bu uğurda öncelikle Fâtımî ordusunu ve taraftarlarını 

yönetimden uzaklaştırmıştır. Miladi 1169 yılında Dimyat’ı kuşatan Haçlı ordularını 

yenerek, konumunu daha da güçlendirmiştir. Bu galibiyetten sonra halkın takdir ve 

desteğini de alarak, iki asırdır devam etmekte olan Şii-Fâtımî hükümranlığına son verir 

ve 13 Eylül 1171 yılında yönetimi ele geçirir. Artık o, vezir olduğu halde tek yönetici 

konumuna gelmiştir. Sonrasında ise Haçlı ordularına karşı peş peşe kazandığı zaferlerle 

devletinin sınırlarını daha da genişletmiştir. Nureddin Zengi’nin m. 1174 yılında 

Şam’da ölmesi ve Şam Valisinin isteği üzerine Selahaddin, düzenlediği bir seferle 

Dımaşk, Baalbek, Humus, Hama gibi önemli yerleri kolaylıkla almıştır. Bu bölgelerde 

kendisine karşı çıkan grupları bertaraf etmiş ve m. 1175 yılında Abbasi halifesinin 

kendisinin egemenliğini tanıması üzerine bağımsızlığını ilan etmiştir. Eyyubiler, 

Selahaddin döneminde siyasi ve iktisadi yönden oldukça güçlenmiş, sınırları Yemen’e 

kadar genişlemiştir. İktidarı döneminde Haçlılara karşı zaferlerini sürdüren Selahaddin, 

sonunda Kudüs’ü Haçlılardan temizleyerek, İslâm dünyasının takdir ve sevgisine 

mazhar olmuştur. O, 1193 yılında Dımaşk’ta vefat ettiğinde, ülkesinin sınırları 

Trablusgarp’tan Hamedan ve Ahlat’a, Yemen’den Malatya’ya kadar uzanmaktaydı. 

Selahaddin’in ölümü üzerine Eyyubiler kendi içlerindeki taht kavgaları sonucunda, 

Selahattin devrindeki gücünü yitirmeye ve gerilemeye başlamıştır. Eyyubi Devletinin 

vârisleri, bu taht kavgalarında akla gelmeyecek hilelere başvurmuş, birbirlerine karşı 

                                         
1
 Arpa, Abdulmuttalip, İzz b. Abdusselam Ve El-İşâre İle’l-Îcâz Fî Ba’zı Envi’l-Mecâz Adlı Eseri, 

Doktora Tezi, Selçuk Üniversitesi, 2009, s.  91-92. 



8 

 

 

 

Haçlılarla işbirliği yaparak Selahaddin’in büyük emek ve fetihlerle almış olduğu 

toprakları kaybetmeye başlamışlardır.  

Böyle bir dönemde yaşayan  İzzeddin b. Abdusselâm, yukarıda bahsedilen Eyyubi 

sultanlarının bu tutumlarından son derece rahatsızlık duymuş, yeri geldiğinde onlara 

karşı ciddi eleştirilerde bulunmuştur. Bir defasında dönemin Şam sultanı olan Melik 

İsmail b. Adil ile Mısır’ın hâkimi olan kardeşinin oğlu Necmeddin Eyyub arasında bir 

anlaşmazlık (h.638) çıktı. Bunun üzerine kardeşinin oğluna karşı yapacağı savaşta 

Haçlıların kendisine destek vermesi karşılığında Safed, Sakif ve Armun kaleleri ile 

Sayda, Taberiyye ve Cebel-i Amile şehirlerini onlara bıraktı. Bununla yetinmeyen 

sultan es-Salih’in bir de Haçlıların Şam’a girip silah satın almalarına izin vermesi, 

durumun vahametini daha da artırdı. Sultanın bu tutumlarına şiddetle karşı çıkan İzz b. 

Abdusselâm, sultanın yüzüne tüm bu yaptıklarının yanlış bir tutum olduğunu ve bir 

Müslüman’a yakışmayacağını korkusuzca dile getirmiştir. Sonrasında ise Cuma 

hutbesinde ona dua etmeyi terk etmiştir. İleride de bahsedileceği üzere İzz b.  

Abdusselâm’ın bu tutumu, kendisinin ifa ettiği fetva ve hitâbet görevinden 

azledilmesine, zulüm ve baskılar görmesine ve nihayetinde hapsedilmesine sebep 

olmuştur. Her biri kendi başına, bağımsız bir şekilde hareket eden Eyyubi emirleri, 

kendilerini kuşatan tehlikelere karşı, tüccarları tarafından Şam ve Mısır’a getirilen 

kölelere
1
 sığınıp onlardan destek almaya çalışmışlardır. Zamanla bu köleler, 

yönetimdeki etkinliklerini daha da arttırarak Eyyubi hâkimiyetine son verip Memlûklar 

devletini kurmuşlardır. 

 

1.4. Hocaları. 

Âlimler sultanı olarak da bilinen ‘İz b. ‘Abdüsselâm, Şam'da ilim öğrenmeye ciddiyetle 

başlamış, bu minvalde bazı eserleri ezberlemiş ve önemli kitapları araştırma ve 

incelemekten yorulmamıştır. Çocukluk döneminde ilim öğrenmedeki zaman kaybını 

telafi etmek için döneminin önde gelen âlimlerinin derslerine iştirak etmiştir. Yaşından 

ötürü olgun olması ve keskin zekâsı, ilim öğrenmesinde ve çetrefilli meseleleri idrak 

                                         
1
 Bu köleler, kuzeyden gelen Kıpçak Türkleridir. Bunlar kuzeyde, Altın Ordu devletinden gelerek 

Eyyûbîlere köle olmuş, sonrasında zamanla güç kazanarak yönetimi ele geçirmişlerdir. Bu sebeple de 

devletlerinin adına ‘mülk edinilmiş, köle; birinin malı sayılan kimse” manasında Memlûk adını 

vermişlerdir (Geniş bilgi için bk. Ahmet Gökbel, Kıpçak Türkleri, Ötüken Neşriyat, Ankara, 2000. 



9 

 

 

 

etmesinde önemli rol oynamıştır. Önemli ölçüde ilmi birikime sahip olduktan sonra da 

genellikle doğu beldeleri, özel olarak da Dımaşk’taki ilmî atmosferi solumaya devam 

etmiştir. Dımaşk, o dönemde meşhur âlimlerin bulunduğu ilim ve kültür merkeziydi. ‘Iz 

b. ‘Abdüsselâm es-Subkî’nin: “Dönemin ehli içerisinde en âlim ve Allah’ın kullarının 

en çok ibadet edenidir.”
1
 şeklindeki ifadesine mazhar olmuş ve âlimlerin ahlaklarını ve 

tuttukları yolu örnek almıştır. Ed-Dâvûdî (h. 945), onun için şöyle bir söz nakletmiştir: 

“el-İzzb. ‘Abdüsselâm şöyle diyordu: "Herhangi bir ilimde ihtiyaç duyduğum şey, 

okuduğum şeyi bir hocanın huzurunda tamamlamak ve herhangi bir ilimde okuduğum 

hocalardan birinin aracılık etmesiydi" Hatta hoca bana “Artık bana muhtaç değilsin 

kendin çalış.” Dediğinde bu söze ikna olmadım ve okuduğum ilmî kitabı bitirmek için 

daha fazla çalıştım.
2
 Âlimlerin sultanı bizzat şunları ifade etmiştir: “Hükümler 

konusunu hafızama kaydedinceye kadar neredeyse otuz yılım uyku uyumadan geçti.”
3
 

el-İzz b. ‘Abdüsselâm, öğrenciler için en gözde mekân ve birçok âlimin bulunduğu 

Dımaşk’ta en önde gelen ilim insanlarından Hadis, Fıkıh, Usul, Tefsir, Tasavvuf ve Dil 

gibi ilimlerde dersler almıştır. Öğrendiği şeyleri asıl ve ilk kaynaklarından okumuştur. 

Tüm bunlardan sonra artık ehil hale gelmiş ve hocalarının zühd ve emr-i bi'l ma'rûf ve 

nehy-i ani’l-münker düsturu üzerinde bir hayat sürmüştür.
4
 İbn Kesîr onunla ilgili şu 

ifadeleri nakleder: “Çok dinledi ve Fahreddin b. Asâkir ve diğerleri ile çok çalıştı. 

Mezhep konusunda ileri düzeye geldi ve aynı anda birçok ilim öğrendi. Öğrenciler 

yetiştirdi ve ondan sonra Dimaşk medreselerinde ders verdi. Sonra Mısır’a gitti ve orada 

ders verdi. Şâfî riyaseti onunla sona erdi.”
5
 el-İzz b. ‘Abdüsselâm tahsil hayatı boyunca 

bazı önemli âlimlerden ilim tahsil etmiştir. Onun hayatını etkileyen ve ilim dünyasını 

şekillendiren âlimlerden bazılarına burada değinmek faydalı olacaktır. 

 Fahruddîn b. Asâkir: Tam adı, Ebû Mansûr ‘Abdurrahman b. Muhammed b. el-Hasen 

b. Hibetullah ed-Dımaşkî’dir. Fahruddîn onun lakabıdır; genellikle İbn Asâkir olarak 

                                         
1
 es-Subkî, Tabakâtu’ş-Şâfiiyyeti’l-Kübrâ, 5/83; Fetevâ Şeyhu’l-İslâm el-‘Iz b. ‘Abdisselâm, s. 69.  

2 Muhammed b. ‘Ali b. Ahmed, Şemseddîn ed- ed-Dâvûdî (h. 945), Tabakât’ül-Müfessirîn, Dâru’l-

Kutubu’l-‘Ilmiyye, Beyrût, 1/320; Fetevâ Şeyhu’l-İslâm el-‘Iz b. ‘Abdisselâm, s. 69. 
3
Ebû’l-Fadl Ahmed b. ‘Ali b. Muhammed b. Ahmed b. Hacer el-‘Askalânî (h. 852), Ref‘u’l-İser ‘an 

Kuddâti Mısr, Thk.: ‘Ali Muhammed ‘Umer, Mektebetu’l-Hânicî, Birinci baskı,  Kahire (h. 1418- m. 

1998), s. 241; Fetevâ Şeyhu’l-İslâm el-‘Iz b. ‘Abdisselâm, s.70.      
4
 Fetevâ Şeyhu’l-İslâm el-‘Iz b. ‘Abdisselâm, s.70.      

5
 ‘Imâdüddîn ebu’l-Fidâi İsmâil b. Ömer b. Kesîr el-Kureşî ed-Dımaşkî (774h.) el-Bidâye ve’n-Nihâye, 

thk., Abdullah El-Muhsin et-Turkî, Dâru Alemi’l-Kütüb, 1424h-2003m., 17/441. 



10 

 

 

 

bilinmektedir. Şâf‘î mezhebinin Şam’daki şeyhi, döneminin fakîhi, iyi bir hadisçi, zühd 

ehli ve aynı zamanda güzel ahlak ve edep sahibi bir insandır. Onun teheccüd 

namazlarını aksatmadığı da rivayet edilir. Fahruddîn b. Asâkir, Hafız Ebi’l-Kasım ‘Alî 

b. Asâkir’in oğludur ve el-‘Iz‘in çokça istifade ettiği “Târihu Dımaşk” adlı eserin 

sahibidir.  el-‘Iz, bu kişiden fıkıh ve hadis dersleri almış ve ahlakî bakımdan ondan 

etkilenmiştir.
1
  

 Cemaluddîn el-Herestânî: Asıl adı ‘Abdussamed b. Muhammed b. Ebi’l-Fadl b. Ali, 

Cemaluddîn, Ebu’l-Kâsım el-Hazercî el-Ensârî, ed-Dımaşkî’dir; fakat İbnü’l- Herestânî 

olarak bilinmektedir. Dımaşk kadısıdır. Said b. ‘Ibâde (r.a)’nın soyundandır. Hadisleri 

toplamıştır. Ez-Zehebî onu Şeyhu’l-İslâm ve Müsnedu’ş-Şâm (Şam’ın direği) olarak 

tavsif etmiştir. İbnü’l- Herestânî, mezhep konusunda çok bilgili ve ârif birisidir. O, aynı 

zamanda mütedeyyin ve sâlih birisidir. Vekâleten Dımaşk kadılığı görevini 

üstlenmiştir.2 Bu görevi esnasında ondan Sultan Melikü’l-Adil soyundan bir adamı 

kayırması istendiği halde o, bunu yapmamış ve doğru ve hak bildiği yoldan 

ayrılmamıştır. Fakat bu dürüstlüğü ve hakkaniyetli oluşu, onun bu görevinden 

azledilmesine neden olmuştur. Abdülkerim b. Hamza’dan hadis Ebu’l-Hasan el-

Merâdî’den fıkıh dersleri alan İbnü’l-Herestânî, hassaten fıkıh ilminde ileri seviyeye 

gelmiş ve Dımaşk’ta Şafii mezhebinin otoritesi olmuştur. el-İzz b. ‘Abdüsselâm’ın fıkıh 

derslerini aldığı ilk hoca olarak onun hayatında önemli bir yere sahiptir.
3
 

 Hasan Seyfüddin el-Âmidî: Asıl adı, ‘Ali b. Ebî ‘Ali b. Muhammed b. Sâlim es-

Sağlebî'dir. Seyfüddin el-Âmidî olarak bilinmektedir. H. 550 senesinde Âmed şehrinde 

doğan âlimlerden biridir. Âmed’de Kur’an okumuş ve İmam Ahmed b. Hanbel’in 

mezhebiyle alakalı kitapları ezberlemiştir. Sonra Bağdat’a gelmiş ve kıraat üzerine 

çalışmaya başlamıştır. Ebi’l-Feth b. el-Menni el-Hanbelî onu yetiştirmiş ve ilimlerde 

derinleşmesinde etkili olmuştur. Kur’ân’ı ezberlemiş ve Hanbelî fıkhında söz 

söyleyecek duruma gelmiştir. Sonrasında ise Hanbelî mezhebinden Şâfî mezhebine 

                                         
1
Ebu’l-Abbâs Şemsuddin Ahmed b. Muhammed b. İbrahim b. Ebî Bekr b. Hallikkân el-Bermekî el-Erbîlî 

(681h), Vefeyâtu’l-‘Ayân ve Enbâu Ebnâi’z-Zemân, thk., İhsân Abbâs, Dâru Sâdr Beyrût, Birinci 

Baskı, 3/135, el-‘Iz b. ‘Abdisselâm, Muhammed ez-Zuheylî, s. 57.  
2
ez-Zehebî,  Siyeru Âlâmu’n-Nübelâi, thk., Mecmûatü mine’l-muhakkikîne bi Erâfi’ş-Şeyh Şuayb el-

Arnâût Muesseseti’r-Risâle,  Üçüncü Baskı, 1405h/1985m., 22/82-83.  
3
M. Sait Kavşut, İzz b. Abdüsselam ve Ahlak Anlayışı, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2006, s. 48-49.  



11 

 

 

 

geçmiştir.1 Seyfüddin el-Âmidî vefat ettiğinde İmam el-Izz onun cenazesinde en önde 

olduğu ve hocasına Kâsyûn dağının eteklerinde bir kabir hazırladığı bilinmektedir.2 

Şafii mezhebine intikalinde, İbni Fadlan’ın tesiri olduğu ifade edilmektedir. Bağdat’ta 

bulunduğu esnada, burada Yahudi ve Hristiyanlardan felsefe tahsili de alan Âmidî, 

döneminin en yetkin ve âlim kimseleri arasında addedilmektedir.
3 

 
1.5. Öğrencileri. 

el-İzz b. ‘Abdüsselâm zeki ve çalışkan öğrencilere daha fazla emek harcamıştır. 

Dünyanın dört bir yanından öğrenciler, ondan çeşitli konularda ilim tahsil etmek ve 

onun ilminden nasiplenmek üzere huzurunda bulunmuştur. Onun elinden çok büyük 

âlimler ve mütehassıs fakihler yetişmiştir. Vaktini Fıkıh ilminin farklı dallarında eğitime 

ve öğretime ayırması, kendisine bu konuda çok katkı sağlamıştır. Fıkıh, Tefsir, Usul, 

Tasavvuf, Vaaz ve İrşad ile ilgili dersler vermiştir. Bütün ilim talebelerinin onun ilminin 

bereketinden faydalanmak için çok istekli ve hevesli oldukları bilinmektedir. Bütün 

öğrencilerini ilmi anlamda en yetkin ve âlim duruma getirmesi zor bir iş olsa gerektir; 

ancak etrafındaki bütün ilim talebelerinin onun elinde ilim konusunda belli bir seviyeye 

ulaştıkları ve böylelikle onun namını yaydıkları ifade edilmektedir.
4
 El-‘İmâd, ondan 

tahsil gören talebeler ile ilgili olarak, onun yanına başka ülkelerden
5
  talebelerin de gelip 

ders aldığını zikretmektedir.  

 

        el-İzzb. ‘Abdüsselâm’ın ilminden faydalanan ve onun elinde yetişen en 

önemli öğrencilerinden bahsetmek yerinde olacaktır. Fakat yetiştirdiği öğrenci sayısı 

fazla olduğundan dolayı, önemine binaen burada sadece birkaç tanesine değinilecektir. 

 

                                         
1
es-Subkî, Tabakâtu’ş-Şâfiiyyeti’l-Kübrâ, 8/306-308.  

2
. en-Nucûmu’z-Zâhira, 6/285. 

3
 M. Sait Kavşut, İzz b. Abdüsselam ve Ahlak Anlayışı, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2006, s. 49. 
4
Fetevâ Şeyhu’l-İslâm el-‘Iz b. ‘Abdisselâm, s.85.  

5
Abdulhay b. Ahmed b. Muhammed b. El-‘İmâdi el-‘Akrî el-Hanbelî Ebu’l-Fellâh (1089h), Şezeretü’z-

Zehebi fî Ahbâri min Zehebi, thk., Muhammed el-Arnaût, Hadisleri tahriç eden: Abdulkâdir el-Arnût, 

Dâru İbn- Kesîr, Dımaşk, Birinci Baskı, 1406h-1986m. 7/523, 524.  



12 

 

 

 

 Şeyhu’l-İslâm İbn Dakîk el-‘Iyd: Asıl adı, Takuyiddîn Ebû’l-Feth Muhammed b. 

Mecdiddîn ‘Ali b. Vehbi b. Mutî‘ı el-Kuşeyri’dir. H. 625 senesinde Şaban ayının yirmi 

beşinde doğmuştur. Memleketi -Yukarı Mısır bölgesindeki şehirlerden biri olan- Kavs 

şehrinde babasından eğitim almıştır. Mâliki mezhebine mensuptur. Daha sonra Kavs 

şehrinden Kahire’ye gitmiştir. el-İzz b. ‘Abdüsselâm’dan eğitim aldığı bilinen el-

Kuşeyrî hakkında İbn es-Subkî şu ifadeleri nakletmiştir: “Din ve ilmi bir araya getiren 

şeriat ilimlerinde tam bir tecrübeye sahip, eskilerin izinden giden ve kendinden 

sonrakilerin tamamlayıcısı olan hafız, zahit ve mutlak müçtehit İslam şeyhidir.1 

 el-Karâfî (h. 684): Adı, Ahmed b. ‘Abdurrahman el-Karâfî, Ebû’l-‘Abbas Şihabeddîn 

es-Sinhâcî’dir. Mâliki mezhebinin meşhur âlimlerindendir. Döneminin âlimleri onu Fas 

Berberilerinden Sinhaje’ye nispet etmişlerdir. Malikilerin riyaseti onun döneminde sona 

ermiştir. Fıkıh, Usul, Akli ilimler ve Tefsir alanlarında ön plana çıkmıştır. Bu ilim 

sahalarında derinleşmesinde şüphesiz hocası el-İzzb. ‘Abdüsselâm’ın çok büyük rolü 

vardır. el-İzzb. ‘Abdüsselâm’ın en yetkin ve âlim olan öğrencileri arasında yer 

almaktadır. Kitap telif etmiş ve bu kitaplar halefleri için yol gösterici bir sembol 

olmuştur. “ez-zahîra”, “el-Furûk”, “Şerhu’t-Tehzîb” ve benzeri kitaplar, onun telif ettiği 

kitaplar arasında yer almaktadır.2 

 Celaluddîn ed-Deşnâvî: El-İzz b. ‘Abdüsselâm’ın öğrencileri arasında fakih ve usulde 

yetkin olan Celaluddîn ed-Deşnâvî’nin asıl adı, İmam Ahmed b. ‘Abdurrahman b. 

Muhammed el-Kindî ed-Deşnâvî’dir. H. 615 senesinde yukarı Mısır’da doğmuştur. 

Döneminin âlimlerinden Fıkıh, Hadîs ve Usul dersleri almıştır. İbn Dakîk el-‘Iyd’in 

çağdaşı ve arkadaşıdır. Şâfi mezhebinde söz sahibi durumunda olan asrın mütehassısları 

el-İzzve el-Münzerî’nin nezdinde çok zeki bir öğrencidir. Takvalı, zâhid ve âbid 

birisidir, H. 677 yılında vefat etmiştir.3 

 

 

 

 

                                         
1
 es-Subkî, Tabakâtu’ş-Şâfiiyyeti’l-Kübrâ, 9/207.  

2
 Makâsıdu’ş-Şerî‘a ‘ınde’l-İmâm el-‘Iz b. ‘Abdisselâm, s. 61.  

3
 Bkz., Tabakâtu’ş-Şâfiiyyeti’l-Kübrâ, 8/20-22; Abdurrahman b. Ebî Bekr Celâleddîn es-Suyûtî (911h), 

Hüsnü’l-Muhadarati fi Târîhi Mısr ve’l-Kâhire, thk., Muhammed Ebu’l-Fazl İbrahim, Dâru İhyâi’t-

Turasi’l-‘Arabiyye, Mısır, Birinci Baskı,  1387h-1967m, 1/417.  



13 

 

 

 

1.6. Eserleri 

El-İzzb. ‘Abdüsselâm geride müsannif eser, faydalı risaleler ve sağlam fetvalardan
1
 

oluşan bir servet bırakmıştır. Tüm bu çalışmaları onun üst düzey konumunu, şeriatın 

hakikatlerini ve müphem noktalarını anlamadaki mütalaa gücünü, şer’î makâsıd 

konularına muttali olduğunu ve yüce Allah’ın insanların karanlıklardan aydınlıklara 

çıkması için gönderdiği Kur’an-ı Kerim’in derin manalarını anlamadaki sağlam idrak 

gücünü bizlere açıkça göstermektedir. Ayrıca hakkında: “İlmi tasnif ettiklerinden daha 

fazla, kendinden öncekileri taklit eden ve zahiri ilimlerde anlamaya dayalı tek bir ibaresi 

olmayan kimselerden değil.” şeklinde vasıflandırılan kimselerden olmayı hak etmiştir. 

Muhtelif ilmi sahalarda tasnif yapmıştır. Bunlardan bir kısmı matbu eser haline 

gelmişken bir kısmı halen el yazması olarak durmaktadır 

Fıkıh, usûl-i fıkıh, tefsir, hadis, kelâm, siyer, tasavvuf gibi alanlarda kırk civarında eser 

veren İbn Abdüsselâm , genelde sade, duru ve anlaşılır bir dil kullanmıştır. Bu sebeple 

onun eserlerinin halk arasında yayılması zor olmamıştır.
2
 

 

Onun eserlerini şu şekilde tasnif edebiliriz: 

Tefsir ve Tefsir ilimleri: el-İzzb. ‘Abdüsselâm'ın tefsir alanında telif ettiği eserleri. 

 Mâverdî’nin “en-Nüket ve'l-‘Uyûn” adlı tefsirinin muhtasarı. 

 Tefsîrü'l-Kur'âni'l-Azîm 

 El-İşâra ile’l-Îcaz fî ba’di Enva‘i’l-Mecâz 

 Emâli ‘Izzeddîn b. ‘Abdüsselâm:  

Bu eser İbn Abdisselam’ın bazı Kur’an ayetleri, bazı hadislerin şerhleri ile bazı fıkhi 

meseleler hakkında öğrencilerine yazdırdığı notlardan ibarettir. Bu notlar, ‘Izzeddîn b. 

‘Abdüsselâm’ın Kur’an-ı Kerim tefsir derslerinde anlattıklarıdır.  Bu üç farklı alandaki 

notların tek bir el yazmasında toplandığı birçok nüsha bulunmaktadır. Ayrıca birinci 

bölümde “Fevâidu el-‘İzz b. ‘Abdüsselâm” başlığı altında bazı el yazması nüshalara -

araştırmamıza konu olan İbn Hacer el-Heytemî’nin cevapladığı soruların bulunduğu 

kısma-  yer verdik. Rıdvân en-Nedvî bu bölümün tahkikini doktora tezi olarak çalışmış 

ve bu tez 1967 yılında Kuveyt Vakıflar Bakanlığı tarafından basılmıştır. Daha sonra 

                                         
1
 Makâsıdu’ş-Şerî‘a ‘ınde’l-İmâm el-‘Izz b. ‘Abdisselâm, s. 48.  

2 Yunus Apaydın, İBN ABDÜSSELÂM, İzzeddin, DİA İslam Ansiklopedisi, 19/286. 



14 

 

 

 

“Fevâidu Müşkilu’l-Kur’an”
 1

  adıyla el yazması nüshalara dayanılarak h. 1402/m. 1982 

yılında Cidde’de Dâru’ş-Şuruk adlı yayınevinde tekrar basılmıştır.  

 

Hadis, Siyer, Ahbâr: 

 “Lâ darara ve lâ dırâr / zarar vermekte zarar görmekte yoktur.” hadisinin şerhi. 

 “Ümmü Zer‘a” hadisinin şerhi. 

 Muhtasaru Sahih-i Müslim. 

 Bidâyetü's-Sûl fi Tafdîli'r-Resûl. 

 Terğibu Ehli’l-İslâm fî Sekeni’ş-Şâm. 

 

İman, Akaid, Tevhid ilmi: 

İtikadda Eş‘arî mezhebini benimseyen İbn Abdüsselâm’ın bazı kelâm tartışmalarında 

taraf olduğu anlaşılmaktadır.
2
 

 Onun önemli kitaplarından bazıları: 

 Risale fî ‘İlmi’t-Tevhîd. 

 Vasiyyetu’ş-Şeyh ‘Izzeddîn. 

 Nebzetün fî’r-Red ‘ale’l-Kâil bi Halki’l-Kur’an.  

 El-Fark Beyne’l-İslâm ve’l-Îmân. 

 Beyânu Ahvâlu’n-Nâs Yevme’l-Kıyâme. 

 Melhemetü’l-İtikâd Evi’l-‘Akâid. 

 

Fıkıh ve Fıkıh Usulu: Bu ilimler ile ilgili kaleme almış olduğu kitaplardan bazıları şu 

şekildedir: 

 Kavâ‘idu’l-Ahkâm fî Masâlihi’l-Enâm. 

 El-İmâm fî Beyâni Edilleti’l-Ahkâm.  

 Makâsidu’s-Salât. 

Fetvalar: Bu alandaki önemli kitapları şöyledir: 

 El-Fetevâ el-Mûsuliyye. 

 El-Fetevâ el-Mısriyye. 

Tasavvuf: 

                                         
1 el-‘Iz b. ‘Abdisselâm, Züheylî, s. 138 
2
 Yunus Apaydın, İBN ABDÜSSELÂM, İzzeddin, DİA İslam Ansiklopedisi, 19/285. 



15 

 

 

 

el-İzz b. Abdüsselâm’ın tasavvufî yönü hakkında kaynaklarda oldukça az bilgi 

bulunmaktadır. Sûfî tabakatıyla ilgili bazı kitaplarda biyografisine yer verilir, kendisine 

çeşitli kerâmetler nisbet edilir ve hakkında menkıbeler anlatılır. Şüphesiz bu şekilde 

tanıtılması, onun bir sûfî olmasından değil, ilk dönem hadisçileri gibi dinî hükümlerin 

korunması ve bid‘atlardan sakınılması konusundaki hassasiyeti, hak bildiği yolda 

mücadele etmesi, ayrıca eserlerinde dinî hayatın ahlâkî ve derunî cephesine özel bir 

önem vermiş olması vb. gibi sebepler etkili olmuş olmalıdır.
1
 Onun tek tasavvuf kitabı: 

Şeceretu’l-Ârif ve’l-Ahvâl ve Sâlihu’l-Akvâl ve’l-‘Amâl isimli eseridir.
2
 Bu eser, Şeyh 

‘Izzeddîn b. ‘Abdüsselâm’ın en önemli teliflerinden birisidir.  

 
1.7. el-İzz b. ‘Abdüsselâm’ın Yazarlık Özellikleri. 

Yazarlığı ile ilgili en önemli özellikleri şunlardır:  

 Farklı konularda yazmıştır. 

 Bazen konu tekrarına düştüğü görülmektedir. 

 Şeriattaki genel maksada ve esaslara çok önem vermiştir. 

 Onun kitapları hem âlimlere hem de âlim olmayanlara hitap eden tarzda yazılmıştır. 

 Kitaplarında, vaaz üslubunu benimsediği görülmektedir. 

 Eserlerinde mümkün olduğunca Kur’ân-ı Kerîm’e ve Peygamber’in sünnetine bağlı 

kalmaya gayret etmiştir. 

 Onun kitapları, ilmî karakteri ile farklılık arz etmektedir.  

 Bağımsız bir şekilde eser telif etmesi de zikredilmeye değer özellikleri arasında yer alır. 

 

                                         
1
 Apaydın, İbn Abdüsselâm, 19/285. 

2
 Bkz. ‘Iz b. Abdusselâm, Sultânu’l-Ulemâ, Fârûk Abdu’l-Mu’tî, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, Birinci 

Baskı, 52-55. 



16 

 

 

 

1.8. Vefatı 

Ömrünü Allah yolunda ilme ve cihada adamış olan, İslam’a hizmet ve davet yolunda 

yaklaşık 83 yıl yaşayan el-İzz b. ‘Abdüsselâm, H. 660 (M. 1262) senesinin 

Cemâziyelevvel ayının onuncu gününde vefat etmiştir. İbn es-Subkî’nin verdiği bilgiye 

göre, Şeyh ‘Abdullatîf’in babası İbn el-‘Iz, cemâziyelevvel ayının dokuzunda vefat 

etmiştir. Tarihçilerin ittifak içinde olduğu bir rivayet ise, onun ölümünün H. 660 

cemâziyelevvel ayının onuncu günü olduğudur.
1
 Ez-Zehebî, bu konuya ilişkin şunları 

nakleder: “ İbn el-‘Iz’,  H. 660 yılında, cemâziyelevvel ayında, Mısır’da vefat etmiştir. 

Cenazesine hem üst düzey yöneticiler hem de halk arasından birçok kimse katılmıştır; 

ancak Sultan’ın katılmadığı rivayet edilir. El-‘Iz’, Karâfe’de defnedilmiştir. Dönemin 

Sultanı Melik Salih İsmail’in, onun ölüm haberini aldığında şöyle söylediği ifade 

edilmektedir: “İşte şimdi sultanlığım tam olarak istikrar buldu. Çünkü İbn Abdisselam 

insanlara benim hakkımda bir şey emredecek olsa, muhakkak ki insanlar onun dediğini 

yaparlardı.”
2
  

 

1.9. Âlimlerin El-İzz b. Abdisselam Hakkında Söyledikleri 

Her şeyden önce âlimler, el-İzz b. ‘Abdüsselâm’ın yetiştirdiği meşhur talebelerinin 

olduğuna ve onun kıymetli eserlerine şahit olmuşlardır. Aynı zamanda onun iyi bir 

imam ve hatip olduğuna, önderliğine ve ulvi makamına da şahitlik etmişlerdir. el-İzz b. 

‘Abdüsselâm’ı asrının âlimleri ve kendisinden sonra gelen meşhur ilim adamları ve 

mütehassıslar takdir etmişlerdir. Bu âlimlerin onunla ilgili naklettikleri şeylerden 

bazılarını burada zikretmekte fayda vardır:
3
  

 

  Âlimlerin Onun Hakkındaki Övgüleri 

 el-İzz b. ‘Abdüsselâm’ın muasırı ve aynı zamanda çeşitli seferlerindeki yol arkadaşı 

Alim İbn Hâcib, şöyle şöylemiştir: İbn ‘Abdüsselâm Gazzali’den daha fakîhtir.
4
  

 Döneminin Hanefî Fakihi âlim Cemaluddîn el-Hasarî (h. 637), el-İzz b. Abdüsselam 

hakkında Dımaşk Sultanına hitaben şunları söylemiştir: Şayet bu adam, Hindistan’da 

                                         
1
 es-Subkî, Tabakâtu’ş-Şâfiiyyeti’l-Kübrâ, (8/248) Fetâvâ Şeyhu’l-İslâm el-‘Iz b. ‘Abdisselâm, s.154. 

2
 Bkz. Muhammed b. Ahmed b. Osmâb Şemsuddin ez-Zehebî (748h),  el-İber fî Ahbâri min Ğuber, thk., 

Muhammed es-Sa’îd b. Besyûnî Zeğlûl, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Birinci Baskı, 1405h-1985m, 5/260; 

Apaydın, İbn Abdüsselâm, 19/284.   
3
 Fetâvâ Şeyhu’l-İslâm el-‘Iz b. ‘Abdisselâm, s.156. 

4
Bkz. Tabakâtu’ş-Şâfiiyyeti’l-Kübrâ, 8/214; Hüsnü’l-Muhadarati, 1/315.  



17 

 

 

 

veya dünyanın diğer ucunda olsaydı, Sultan, ülkesinin bereketi ve refahı için onu 

ülkesine getirmeye gayret ederdi. Onunla ülkenin diğer yöneticileri de iftihar ederdi.
1
  

 ez-Zehebî (H. 748) el-İzz b. Abdisselem hakkında şunları kaydeder: İçtihat 

mertebesine ulaştı ve mezhebî bakımdan önder ve zahid; mütedeyyin ve sağlam duruşa 

sahipti. Emr-i bi'l ma'rûf ve nehy-i anil münker üzre olmuştur.
2
  

 Fahruddîn b. Şâkir el-Ketebî (h. 764) el-İzzhakkında şöyle söylemiştir: El-İzzb. 

Abdüsselâm Şeyhu’l İslam’dır. O, çok âlim dinlemiş; fakih olmuş ve fetva vermiştir. 

Mezhepler konusunda sivrilmiştir ve müctehit mertebesine ulaşmıştır. Başka ülkelerden 

öğrenciler ondan ders almak için gelmişlerdir. İmamlar yetiştirmiş ve sağlam fetvalar 

vermiştir. Münzevi bir hayat yaşamıştır. Emr-i bi'l ma'rûf ve nehy-i anıl münker için 

çalışmıştır. Allah rızası için gayret etmiş, hiçbir zalimin zulmünden korkmamıştır.
3
  

 

 

 

 

 

  

                                         
1
 el-‘Iz b. ‘Abdisselâm el-Züheylî, s. 195. 

2
el-İber fî Ahbâri min Ğuber, 5/260, el-‘Izzi b. ‘Abdisselâm, s. 196.  

3
Muhammed b. Şakir b. Ahmed b. Abdurrahman b. Şakir el-Mulakkab bi Selahaddin, Fevâtu’l-MVefayât, 

thk., İhsan Abbas, Dâru Sadr, Beyrut, Birinci Baskı, 1973m, 1/594-595, el-‘Iz b. ‘Abdisselâm,  

Muhamed ez-Züheylî, s. 197.  



18 

 

 

 

2. AHMED B. MUHAMMED B. HACER EL-HEYTEMÎ EL-

MEKKÎ’NİN HAYATI 1 

 

2.1. İsmi ve Nesebi 

Şeyh, âlim ve fakîh bir kimse olan İbn Hacer Heytemi’nin adı,  İmam Ahmed b. 

Muhammed b. Muhammed b. ‘Ali b. Hacer es-Selmüntî, el-Heytemî, el-Ezherî, el-Vâilî, 

es-Sa‘idi, el-Mekkî, el-Ensârî ve eş-Şâfi‘î’dir. Daha çok İbn Hacer olarak 

zikredilmektedir. Hacer kelimesi, Arapçada ‘taş’ manasına gelmektedir.
2
 Ciddiyeti ve 

sadece gerektiğinde konuşması nedeniyle taş gibi ciddi olmasından dolayı böyle bir isim 

verilmiştir. Onu konuşmayan bir taşa benzettikleri için hacer olarak isimlendirmişlerdir. 

Bir görüşe göre ise hacer, büyük dedelerinden birisine, az konuştuğu için takılan bir 

lakaptır. Bu görüşe göre hacer ismi ona dedesinden miras kalmış olmalıdır.
3
 Sonraları 

bu lakabıyla meşhur olmuştur. Es-Selmüntî lakabı, doğu Mısır bölgelerinden Bilâdu 

Haramdaki Selmünt’a nispetle verilmiştir. El-Heytemî ise, Batı Mısır’daki bir işçi 

köyündeki Ebî Heytem mahallesine nispetle verilmiştir.
4
 Onun için ayrıca ‘Şeyhülislâm, 

İmâmü’l-Haremeyn, Müfti’l-Irâkeyn’ gibi lakaplar verildiği de bilinmektedir.
5
 

 

                                         
1
 Bkz: Mesâdiru’t-Teracim: Bkz2/152;Meyâu Şâfiî,  İbn Hacer el-Mekkî ve Cuhûdihi fi’l-Kitâbeti’t-

Târihiyyeti, (1418h), Mektebetu ve Matbaatu’l-Ğaddi; Emced Reşîd Muhammed Ali, el-İmam İbn 

Hacer el-Heytemî ve Eserühü fi’l-Fıkhi’ş-Şâfiî,  Ürdün Üniversitesi Yüksek Lisans Tezi, (1420h).  

(128, 60, 57, 1876, 1502, 1349, 1324, 1083, 1059, 735, 620, 307);İsmail b. Muhammed Emîn b. Mîr 

Selîm El-Bâbânî el-Bağdâdî, (1399),  İzâhu’l-Meknûn fi’z-Zeyli ala Keşfi’z-Zünûn, Dâru İhyâi’t-

Türâsi’l-Arabî, Beyrût, (1/446, 294, 249, 234, 233, 230, 161, 128, 81, 77, 15, 614, 451, 450, 2/661, 

565, 543, 510, 496, 425, 253, 241).  
2  Hans Wehr, A Dictionary of Modern Written Arabic, (Edited by J. Milton Cowan), Third Edition, Spoken 

Language Services, 1976, s. 157. 

3  Cengiz Kallek, “İbn Hacer El-Heytemî”, DİA İslâm Ansiklopedisi, Cilt: 19, 1999, s. 531. 
4
 Bkz: Muhyiddin Abdulkâdir b. Şeyh b. Abdullah el-Ayderûs (1038h), en-Nûr Es-Sâfiru an Ahbâri’l-

Karni’l ‘Âşir, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, Birinci Baskı, 1405h, s. 258; Hayrüddin ez-Ziriklî, El-

A’lâm, Dâru’l-İlm li’l-Melâyîn, Lübnan, Beyrut, 15. Baskı, 2002m, 1/234; Şezeretü’z-Zehebi, 10/541., 

El-Bedrü’t-Tâli’ bi Muhasini min ba’di’l-Karn’i-s-Sâbi’î , Dâru’l-Ma’rife, Beyrut, 1/109; İsmâil b. 

Muhammed Emîr Selîm el-Bâbânî el-Bağdâdî, (1399h),  Hediyyetu’l-‘Ârifîn Esmâu’l-Muellifîn ve 

Asâru’l-Musannifîn, Vekâletü’l-Ma’ârifi’l-Celîleti, İstanbul, 1951h., Dâru Ehyâi’t-Turasi’l-Arabi 

Matbaasında yeniden basıldı, Beyrut, 1/146;; Numan b. Mahmûd b. Abdullah Ebu’l-Berekât 

Hayruddin el-Âlûsî, (1317h) Celâlü’l-Ayneyn fî Muhâkemeti’l-Ahmedeyn, Takdim: Alî es-Seyyid 

Subhî el-Medenî, 1401h-1981h, s. 119;Ahmed  b. Muhammed b. Ömer el-Hefâcî Reyhânetu’l-elbâi ve 

Zehretu Hayâti’d-Dünya,  thk., Abdulfettah Muhammed el-Halvu, Naşir: İsa el-Halebî el-Bâbî, 

1386h-1966m, Mektebetu’l-Mesnâ, Bağdat, 1941h. 
5
 Cengiz Kallek, age, s. 531. 



19 

 

 

 

2.2. Doğumu ve Gençliği. 

H. 909 yılının sonlarında, Recep ayında Ebî Heytem mahallesinde doğmuştur. 

Babasının o küçükken vefat ettiği bilinmektedir. Babasının vefatının ardından, onun 

sorumluluğunu 120 yıldan daha fazla yaşadığı rivayet edilen dedesi üstlenmiştir. İbn 

Hacer, dedesinin yaşının epey ilerlemiş olmasına rağmen bunamadığını ifade 

etmektedir. Dedesinin takatten düşmüş olmasına rağmen, ilginç bir şekilde ibadetini 

aksatmadığı nakledilmektedir. Dedesi vefat ettikten sonra, babasının şeyhlerinden olan 

İmam eş-Şems eş-Şenâvî ve eş-Şems Muhammed es-Serûyî b. Ebî el-Hamâil onun 

yükümlülüğünü üstlenmiştir. İmam eş-Şems eş-Şenâvî, onu himayesine almış ve ilmî 

yönden gelişmesinde büyük katkı sağlamıştır. İbn Hacer Kur’an-ı Kerim’i ezberledikten 

sonra, Eş-Şems eş-Şenâvî onu es-Seyyîd el-Bedevî’nin Tanta’daki makamına 

göndermiştir.
1
 

 

 

2.3. Öğrencilik Yılları 

H. 924 yılında İmam eş-Şems eş-Şenâvî, onu ilim ve irfanın merkezi Ezher’e 

göndermiştir. Orada hadis, nahiv, meani, beyan, usul, mantık, miras hukuku, matematik 

ve tıp ilimleri gibi çeşitli ilim sahalarında tahsil görmüştür. İbn Hacer’in, bu ilimleri 

tahsil ettikten sonra şunları söylediği ifade edilir: “Hocalarım, bu ilimleri okuduktan 

sonra, bu ilimler ile ilgili problemleri çözmem ve analiz etmem hususlarında bana icazet 

verdiler. Ardından Şâfî mezhebi üzerine fetva verme ve bu mezhebi öğretme konusunda 

icazet verdiler. Daha sonra tasnif ve eser telif etme ile ilgili icazet verdiler ki tüm 

bunları yaparken henüz yirmi yaşında değildim.” İbn Hacer’in meşhur ve seçkin âlimler 

arasında yer almasını sağlayan en önemli etken, selef-i salihin gibi dünyaya minnet 

etmeme ve emr-i bi'l ma'rûf ve nehy-i anil münker için çalışma çabaları olmuştur.
2
 

                                         
1
Bkz: Muhyiddin Abdulkâdir b. Şeyh b. Abdullah el-Ayderûs (1038h), en-Nûr Es-Sâfiru an Ahbâri’l-

Karni’l ‘Âşir,s. 258; Hayrüddin ez-Ziriklî, El-A’lâm, 1/234; Şezeretü’z-Zehebi, 10/541-542. Ayrıca 

bk. Kallek, age, s. 531. 
2
 Bkz: Muhyiddin Abdulkâdir b. Şeyh b. Abdullah el-Ayderûs (1038h), en-Nûr Es-Sâfiru an Ahbâri’l-

Karni’l ‘Âşir, s. 258; Hayrüddin ez-Ziriklî, El-A’lâm, 1/234; Şezeretü’z-Zehebi, 10/542-543., El-

Bedrü’t-Tâli’ bi Muhasini min ba’di’l-Karn’i-s-Sâbi’î , 1/109; İsmâil b. Muhammed Emîr Selîm el-

Bâbânî el-Bağdâdî, (1399h), Hediyyetu’l-‘Ârifîn Esmâu’l-Muellifîn ve Asâru’l-Musannifîn, 

Vekâletü’l-Ma’ârifi’l-Celîleti, İstanbul, 1951h., Dâru Ehyâi’t-Turasi’l-Arabi Matbaasında yeniden 

basıldı, Beyrut, 1/146. 



20 

 

 

 

2.4. Siyasi ve Sosyal Durum
1
 

Mısır bölgesi, İslamiyetle ilk tanıştığında Hıristiyanların elindeydi. Hz. Peygamber, 

Hâtıb. b. Ebi Belta aracılığıyla Mısır’a, İslam’a davet mektubu göndermiştir. O 

zamanda Mısır’ın başında Mukavkıs bulunuyordu. Bizans’ın Mısır halkına uyguladığı 

baskıcı tutum, bu bölgenin Müslümanların eline geçmesine sebep olmuştur. H. 640- 641 

yıllarında İslam orduları Mısır’ı fethetmişlerdir.  

İlerleyen zamanlarda Emevilerin Mısır’daki hâkimiyeti son bulmuş ve onlardan 

yönetimi Abbasiler devralmışlardır. Ancak o bölgede Şia yaygındı. Abbasilerden sonra 

bölgede Tolunoğulları adıyla anılan otonom bir devlet kuruldu.
2
 Sonrasında ise Ihşîdîler 

dönemi başladı.
3
 Bu dönem siyasi boşluk, veba hastalığı ve kıtlık sebebiyle fazla uzun 

sürmedi. Daha sonra bölgeye Şiî olan ve etkileri sonraki dönemlerde ortaya çıkacak 

olan Fatımîler hükmetmiştir.
4
 Bunlar dini, siyasi ve içtimâî bakımdan önemli bir 

değişime sebep olacaklardır. Bu dönemde kurulan Kahire şehri, Fatımîler sayesinde 

Şiiliğin başkenti haline gelmiştir. 

Selahaddin-i Eyyûbî, 567/1171 yılında yönetimi ele geçirerek Fatımîler dönemine son 

vermiştir. Eyyûbîler dönemi, Mısır tarihinde en önemli dönüm noktalarından birini 

oluşturur. Haçlılarla mücadele ve Mısır’ın sünnileştirilmesi bu döneme rastlamaktadır.
5
  

Bu radikal değişimin gerçekleşmesi için öncelikle Selahaddin-i Eyyûbî bu bölgede 

sünnî medresler ve Dâru’l-Kur’an, Dâru’l-Hadis gibi değişik eğitim müesseseleri 

kurmuş ve Mısır’ı yeniden ilim merkezi hâline getirmiştir. Selahaddîn-i Eyyubî, 

Haçlılara karşı iktisadî bakımdan da önemli mücadeleler vermiştir.
6
 Bu bağlamda uzak 

doğudan Kızıldeniz yoluyla Mısır’a ulaşan, buradan da İslam topraklarına ve Avrupaya 

yönelen baharat ticaretinin, Yahudi ve Hıristiyanların tekelinden kurtarılarak Müslüman 

tüccarlara geçmesini sağlamıştır. Eyyûbî dönemi sona erdikten sonra bölgeye 

Memluklar hâkim olmuşlardır. Onlar da otuz yıl içerisinde bölgeyi Haçlılardan 

                                         
1
 İsa Uysal, İbn Hacer El-Heytemî (Ö. 974/1567), Hayatı, Eserleri ve “El-Fetâvâ El-Hadîsiyye” 

Özelinde Hadisçiliği, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 2015. s. 7-9.  
2
  Tolunoğulları hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Nadir Özkuyumcu, “Tolunoğulları”, DİA, İstanbul 2012, 

41/233-236. 
3
  İhşîdîler hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Ahmet Ağırakça, “İhşîdîler”, DİA, İstanbul 2000, 21/551-553. 

4
 Fatımîler hakkında geniş bilhi için bkz. Eymen Fuad es-Seyyid, “Fâtımîler”, DİA, Ankara 1995, 12/228-

237. 
5
 Eyyûbîler hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Ramazan Şeşen, “Eyyûbîler”, DİA, Ankara 1995, 12/20-31.  

6
 Selahaddin Eyyûbî hakkında geniş bilgi için bkz. Ramazan Şeşen, “Selahaddin Eyyûbî”, DİA, İstanbul 

2009, 36/337-340. 



21 

 

 

 

temizleyerek yabancı oldukları bölge halkına meşruiyetlerini kabul ettirmeyi 

başarabilmişlerdir. Bir Türk devleti olan Memluklar, Mısır’a askerî bakımdan nizam 

getirmişlerdir. Meliku’n-Nâsır Muhammed b. Kalavun döneminde, halka yüklenen ağır 

vergilerin büyük bir kısmı, Memluklar döneminde kaldırılmıştır. İktisadi yapı da 

yeniden nizama sokulmuştur. Bu yönetimin sona ermesinden sonra ise siyasi 

istikrarsızlık, ekonomik ve sosyal proplemler yeniden baş göstermiştir.
1
   

 Mısır, uzun bir süre iç karışıklıklar, ekonomik proplemler ve yaygın hastalıklar gibi 

çeşitli sorunların mevcut olduğu bir ülke olmuştur. Tekrardan eski istikrarına kavuşması 

ise ancak 1415’lerde başlamıştır. Sultan Kayıtbay’ın uzun süren yönetiminde (1468-

1496) devlet istikrarı sağlanmıştır. Ancak M. XV. yüzyılın sonlarından itibaren ülkede 

tekrar anarşi baş göstermiş, ortaya çıkan iktisadî çözülme, Osmanlılarla oluşan 

anlaşmazlıkla birlikte, Memlukların yıkılmasına zemin hazırlamıştır.  

Diğer taraftan Osmanlı imparatorluğu H. 857/1453 senesinde İstanbul’u fethetmiş ve 

Avrupa kıtasına kadar sınırlarını genişletmişti. Bu arada Şah İsmail, İran coğrafyasında 

M. 907’de Şii olan Safavî devletini kurmuş, Tebriz’i de başkent ilan etmişti. Daha sonra 

da Teymûrîler’in elinden Irak ve Horasan’ı almıştı. Hâkimiyetini, doğuda Ceyhun 

nehrinden Faris Boğazına, batıda ise Fırat nehrine kadar genişletmişti. 

Osmanlı sultanlarından Yavuz Sultan Selim, kardeşi Ahmed’i elinde esir tuttuğu için 

Şah İsmâil’e kızgındı. Şah İsmail, Yavuz Sultan Selim’in üzerine gelmesinden korktu 

ve Osmanlılara karşı ittifak oluşturmak için Mısır’a elçi gönderdi. Yavuz Sultan Selim 

bu durum karşısında çok hiddetlendi ve beldeler fethetti. Sonra İran’a yönelerek 

Tebriz’e kadar dayandı ve orayı da fethetti. Şah İsmail’in saltanatını yıktı. Neticede Şah 

İsmail korkup kaçtı. Sultan Selim de oraların hâkimi oldu. Sonrasında Osmanlılar Şam 

ve Mısır’ı da fethetmişlerdir. 

  

                                         
1
 Memlükler hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. İsmail Yiğit, “Memlükler”, DİA, İstanbul 2004, 29/87-90. 



22 

 

 

 

2.5. Hocaları 

İbn Hacer, yaşadığı dönemindeki âlimlerin çoğu ile bir araya gelmiş ve birçok âlimden 

ders alma şerefine nâil olmuştur. Onlardan aldıklarını tasnif etmiş, öğrendiklerinin 

içeriğini teyit etmiş ve öğrendiği şeyleri ilmî dayanaklarla nakletmiştir.  Onun ilmî 

bakımdan gelişmesini sağlayan âlimlerden burada sadece en önemlilerini zikretmekle 

yetineceğiz.  

 Şeyhu’l-İslâm Zekeriyâ el-Ensâri (H. 826-926), Mısır’da döneminin meşhur 

fakihlerindendir. O, birçok şeyhin tezini çürütmeyi başarabilmiş ve çözülmesi güç olan 

meseleleri açıklığa kavuşturmuştur.  

 İmam Zeynuddîn ‘Abdulhakk b. Muhammed el-Bustânî, meşhur sufi âlimlerden 

biridir. 

 Eş-Şems b. Ebî el-Hamâil ( ö. H. 932), asıl ismi Muhammed es-Survî’dir ve İbn 

Hacer’in olgunlaşmasında önemli katkıları olmuştur. 

 Ahmed b. ‘Abdulhakk el-Bustânî, eş-Şâf‘î, el-Mısrî (ö. H. 950). 

 Eş-Şihâb er-Remlî, Ahmed b. Ahmed b. Hamza er-Remlî, eş-Şâf‘î, el-Mısrî (ö. H. 

957), Şeyhu’l-İslâm Zekeriyâ el-Ensâri’nin öğrencilerindendir ve hocasının vefatının 

ardından Mısır âlimlerinin imamı olmuştur. İbn Hacer’in yirmi yaşına gelmezden 

evvel ondan ders aldığı bilinmektedir.
1
 

 

                                         
1
 Bkz: Şezeretü’z-Zehebi, 10/542-543., Numan b. Mahmûd b. Abdullah Ebu’l-Berekât Hayruddin el-

Âlûsî, (1317h) Celâlü’l-Ayneyn fî Muhâkemeti’l-Ahmedeyn, Takdim: Alî es-Seyyid Subhî el-Medenî, 

1401h-1981h, s. 119; Ahmed  b. Muhammed b. Ömer el-Hefâcî Reyhânetu’l-elbâi ve Zehretu 

Hayâti’d-Dünya,  thk., Abdulfettah Muhammed el-Halvu, Naşir: İsa el-Halebî el-Bâbî, 1386h-1966m, 

Mektebetu’l-Mesnâ, Bağdat, 1941h. 435-436. 



23 

 

 

 

2.6. Arkadaşları ve Muasırları 

İbn Hacer’in birçok arkadaşı ve muasırı vardır onlardan bazıları şu şekildedir:  

 Şemsuddîn, Muhammed b. Ahmed er-Remlî (H. 919–1004), İbn Hacer ile birlikte 

yukarıda zikri geçen babası eş-Şihâb er-Remlî’den ders almışlardır. Aynı şekilde İbn 

Hacer ile birlikte Şeyhu’l-İslâm Zekeriyâ el-Ensâri’nin “Sahih-i Buhârî” ve kıraat 

derslerine de iştirak etmişlerdir.  

 Hadis âlimi Bedruddîn el-Gizzî, eş-Şâf‘î (ö. H. 984). 

 Âlim ‘Abdulazİz b. ‘Ali ez-Zemzemî, eş-Şâf‘î, el-Mekkî (ö. H. 976), İbn Hacer’in en 

değerli arkadaşlarından biri olarak bilinmektedir.
1
 

 

2.7. Öğrencileri 

İmam el-Heytemî, Mekke’de ikamet etmeye başladıktan sonra namı burada yayılmış 

ve uzak beldelerden talebeler, onun ilminden nasiplenmek için yanına gelmişlerdir ve 

onun rahle-i tedrisinde çok büyük fakihler yetişmiştir. Onun öğrencilerinin önde 

gelenleri ve meşhur olanlarından bazıları şöyledir:  

 Fakîh, imam eş-Şeyh ‘Abdurrahman b. ‘Umer b. Ahmed el-‘Amûdî (ö. H. 967). 

 Âlim eş-Şeyh ‘Abdulkadir b. Ahmed b. ‘Ali el-Fâkihî, el-Mekkî, eş-Şâf‘î (h. 920-982). 

Birçok telif eseri bulunmaktadır. İbn Hacer’den ders almış ve uzun zaman onun 

yanında kalmıştır. “Fedâilu İbn Hacer el-Heytemî” olarak adlandırılan bir risale tasnif 

etmiştir.  

 Âlim eş-Şeyh ‘Abdurraûf ez-Zemzemî (h. 930-984).  

 İmam Şihabuddîn Ahmed b. Kâsım el-‘Abbâdî, el-Mısrî, eş-Şâf‘î, el-Usûlî, el-

Mütekellim (ö. H. 994). Şeyhi İbn Hacer’in Tuhfe adlı eserine haşiyeler yazmıştır. 

Haşiyelerinde bazı konulara itiraz etmiştir. Aynı şekilde “el-Varâkât” adlı esere de “el-

Âyâtu’l-Beyân” olarak adlandırdığı bir haşiyesi bulunmaktadır.  

 Seyyid, Şerîf, Âlim, Kadî  ‘Abdurrahman b. eş-Şeyh Şihabuddîn el-Ekber el-‘Ulvi, el-

Hüseynî, et-Terîmî (945-1014).
2
 

 

                                         
1
 Bkz: Şezeretü’z-Zehebi, 10/542-543., Celâlü’l-Ayneyn fî Muhâkemeti’l-Ahmedeyn, s. 119; Ahmed  b. 

Muhammed b. Ömer el-Hefâcî Reyhânetu’l-Elbâi ve Zehretu Hayâti’d-Dünya, 435-436. 
2
 Bkz: Şezeretü’z-Zehebi, 10/542-543., Celâlü’l-Ayneyn fî Muhâkemeti’l-Ahmedeyn, s. 119; Reyhânetu’l-

elbâi ve Zehretu Hayâti’d-Dünya,  435-436. 



24 

 

 

 

2.8. Eserleri 

Bazı araştırmacılar hadis, fıkıh, siyer, tercüme, nahiv, edebiyat, ahlak, akide vb. gibi 

çeşitli bilim dallarındaki eserlerinin sayısının 117 olduğunu ifade etmektedirler. Ancak 

bu ilim dalları içerisinde en fazla fıkıh ilmiyle meşgul olmuştur. Kendisi bu alanda 

büyük bir otorite olarak kabul edilmektedir. Onun “Tuhfe” adlı eseri Şâf‘îlerin 

nezdinde, fetva konusunda, temel kaynak olarak itibar görmektedir. İmam el-

Heytemî’nin en önemli eserleri ise şöyledir: 

 Şerhu “Elfiyyeti İbn Mâlik”; eseri her yönüyle şerh etmiş ve esere birçok katkıda 

bulunmuştur.  

 “El-Fetevâ el-Hadîsiyye”; basımı birçok kez tekrarlanmıştır. Sadece hadis ilmine has 

bir eser olmayıp, muhtelif ilim sahalarını ihtiva eden çok yönlü bir çalışmadır.  

 Fethu’l-İlahi bi Şerhi’l-Mişkâti; bu yazma eserini, bazı Hindistanlı âlimlerin isteği 

üzerine H. 954 senesinde tasnif etmiştir. Söz konusu eser, hadis alanındaki Mişkâtu’l-

Mesâbîh’in şerhidir. 

 El-Fetava'l-Kübra'l-Fıkhiyye; İmam el-Heytemî’nin önde gelen bazı öğrencileri -eş-

Şeyh ‘Abdurraûf ez-Zemzemî (H. 930–984)- tarafından cem edilmiştir. İlk olarak 

Mısır’da dört cilt olarak basılmıştır. Bu eserin şerhi, “Fetava'ş-Şihâbi’r-Remlî”dir.  

 Tuhfetu’l-Muhtâc bi Şerhi’l-Menhec; İbn Hacer bu eserini sadece altı ay içerisinde 

tasnif etmiştir. Mezkûr eser, Şâfîî fıkhında çok önemli bir kitaptır. Bazı Müslüman 

ülkelerde -özellikle Hadramevt’te- fetvaların mihveri durumunda idi. Eser ile ilgili 

birçok haşiye yazılmıştır. Çeşitli ülkelerdeki Şâfîî âlimler, esere özel ilgi 

göstermişlerdir. Bu âlimlerin bazıları bu eserle ilgili muhtasar yazarken, bazıları da 

esere haşiye yazmakla yetinmiştir. 

 el-Menhecu’l-Kavîm bi Şerhi Mesâili’t-Ta’lîm; mezkur eser “el-Mukaddimetu’l-

Hadremiyye” adlı eserin şerhidir. İbn Hacer, bu eserini Fakîh ‘Abdurrahman el-

‘Amûdî’nin talebi üzerine H. 944 yılında tasnif etmiştir. Onun bu eserinden talebeleri 

son derece istifade etmiştir. 

 ed-Durru’l-Mendûd fi'ś-Salât ve's-Selâm alâ Sâĥibi'l-Makāmi'l-Mahmûd.  

Tüm bu zikredilenler İmam İbn Hacer’in musannif türü eserlerinden bazılarıdır. İbn 

Hacer’in Fıkıh alanında telif ettiği eserler ise şunlardır: el-Î‘âb, el-İmdâd, Fethu’l-

Cevâd ve Şerhu’l-Îdâh’tır. Onun es-Sevâ‘ık, ez-Zevâcir, Keffu’r-Ri‘âı, el-İ‘lâm bi 

Kavâti‘i’l-İslâm, İthâf Ehli’l-İslâm bi Hususiyyâti’l-Siyâm vb. gibi çalışmalarının 



25 

 

 

 

yanında, burada sayamayadığımız birçok eseri bulunmaktadır. Bu kitaplar ile ilgili 

daha geniş bilgi edinmek ve özelliklerini öğrenmek isteyen kimselerin tercüme 

kaynaklar aracılığı ve çalışmamızda iktibas edilen yerlerden hareketle İmam İbn Hacer 

hakkında daha geniş araştırma yapabilmeleri mümkündür.
1
 

2.9. Vefatı. 

İbn Hacer’in yaşı ilerlediği bir vakit, yirmi üç buçuk günlük bir süre eğitime ara 

vermek zorunda kaldığı bir hastalığı nüksetmiştir. H. 974 senesinin Recep ayının yirmi 

birinci günü vasiyetini yazdı ve mezkûr ayın yirmi üçü, kuşluk vaktinde ebediyete 

intikal etmiştir. Kabe-i müşerrefenin kapsının önünde cenaze namazı kılınmış ve iki 

sahabe Abdullah İbn Zübeyr’in (r.a)’ın çarmıha gerildiği yerin yakınındaki Mu'alla’da 

taberriyyin türbesi olarak bilinen türbeye defnedilmiştir. Dönemin şairleri ona 

mersiyeler yazmış ve birçok insan duyduğu üzüntüden onun arkasından gözyaşları 

dökmüştür. Onun ölümünün verdiği üzüntünün nağmeleri Arabistan, Yemen ve 

civarlarına kadar yankılanmıştır.  İlim ummanına yaptığı katkılardan ötürü ona hakkını 

vermek ve rahmet dilemek gerekir. Âlim el-Ayderûs, arkadaşı Fakîh Ahmed 

Bâcâbir’in “en-Nûru’s-Sâfir” de geçen şu beyitte İbn Hacer’i methetmiştir.  

 

Nice sessiz taşlar vardı ki insanlar için yarıldı ve ondan nehirler fışkırdı denildi. 

Ey âlimler topluluğu! Taştan coşkun denizler gibi ilim fışkırdı. 

Etrafında dönülmeyi hak eden gökyüzünü kaplamış bir yıldıza saygı gösteriniz.
2
 

                                         
1
 Bkz: Corci Zeydân,  Târihu Âdâbi’l-Lüğati’l-Arabiyye, Dâru’l-Hilâl Matbaası, el-Fecâlât, el-Kâhire, 

3/335, 334. Ömer b. Rızâ b. Muhammed Râğıb b. Abdulğanî Kehhâle ed-Dımaşkî (1408h.), 

Mu’cemu’l-Müellifîn, Mektebetü’l-Mesnâ, Dâru İhyâi’t-Turasî’l-Arabî, Beyrut, Muhammed b. Ali b. 

Muhammed b. Abdullah eş-Şevkânî el-Yemenî (1250h.) 2/152 
2
 Bkz: En-Nûr Es-Sâfiru an Ahbâri’l-Karni’l ‘Âşir, s. 258; El-A’lâm, 1/234; Şezeretü’z-Zehebi, 10/541., 



26 

 

 

 

3. RİSALENİN İNCELEMESİ 
 

3.1. KİTABIN ADININ TAHKİKİ VE YAZARINA AİDİYETİ 

 

Biyografi kitaplarında veya telif eserlerde bu el yazması eserin adını zikreden birileri 

tespit edilememiştir. Fakat bu el yazmaları, yani kapak sayfasındaki “eş-Şeyh İmam 

eş-Şihabuddîn Ahmed b. Muhammed b. Muhammed b. ‘Ali b. Hacer el-Heytemî el-

Mekkî’nin el-‘İz b. ‘Abdüsselâm’ın sorularına cevapları” şeklinde geçen eserin ismi, 

bizim bu eserin İbn Hacer’e ait olduğu fikrine ulaşmamızı sağladı.  

 

El yazması eserde ve eserin kapağında tek bir hattın varlığı tespit edilmiş ve bu, söz 

konusu elyazması eserin müellifine, yani el-Heytemî’ye ait olduğunu teyit etmektedir. 

Âlimlerin İbn Hacer ile ilgili biyografi eserlerinde bu el yazması eserlerin 

zikredilmemesinin nedeni, söz konusu eserin, müellifin diğer eserlerine oranla daha 

küçük hacimli olması veya diğer eserler kadar itibar edilmemesi gibi sebepler ihtimal 

dâhilindedir. Aynı şekilde bu bilinmezlik, mezkûr el yazması eserlerin başka bir 

nüshası olmamasından da kaynaklanıyor olabilir. 

 

Yazmanın mukaddimesinde şu bilgiler kayıtlıdır:        

“Problem: el-‘İz notlarında, { نكُمْ نعَُذِّبْ طَآئفَِة  إنِ نَّعْفُ عَن  طَآئفِةٍَ مِّ / İçinizden bir kısmını 

affetsek de, diğer bir kısmı günahta ısrarcı davranmış oldukları için (onları) azaba 

uğratacağız.}
1
 âyetinin anlamı ile ilgili soru sordu ve şöyle dedi: “Ayetteki şartın 

cevabındaki “"نعذب طائفة/azap edeceğiz”, bir taifeye azap edilmesi diğerinin 

affedilmesine bağlı olamaz, buna nasıl bir cevap verilebilir? Bunun cevabı nedir? 

 

Yazmanın son kısmında ise şu veriler yer almaktadır:  

Halin kötü olması, ruhî ve fiziksel hastalıklarla meşguliyetin artmasına rağmen bu 

soruların cevaplanması mümkündür. Yüce Allah’a bütün bu sıkıntıları kaldırması için 

dua ediyorum ve Yüce Allah’ın bütün sıkıntıları ve belaları def etmesi için en hayırlı 

                                         
1

نكُمْ نعَُذِّبْ طَآئفِةَ  بِأنََّهمُْ كَانُ   [66واْ مُجْرِمِين  ااتتوبة:}لاَ تعَْتذَِرُواْ قدَْ كَفرَْتمُ بعَْدَ إيِمَانكُِمْ إنِ نَّعْفُ عَن طَآئفِةٍَ مِّ  
“Mazeret ileri sürmeye kalkmayın. İman ettiğinizi söyledikten sonra inkârcılığınızı açığa vurdunuz. 

İçinizden bir kısmını affetsek de, diğer bir kısmını günahta ısrarcı davranmış oldukları için azaba 

uğratacağız.”ﾠ Tevbe: 66. 



27 

 

 

 

kulu Muhammed (s)’in vesile olmasını temenni ediyorum. Bana zihin açıklığı 

vermesini ve ilmin kapılarını açmasını temenni ediyorum. Geniş lütfundan ve 

kereminden bana da ihsanda bulunmasını talep ediyorum. Bizleri hidayete erdiren 

Allah’a hamd olsun. Peygamber (as)’e, ashabına malumatları sayısınca salât ve selam 

olsun. Allahu Teala, bize yeter, O ne güzel vekildir. Ne güzel Mevla ve ne güzel 

yardımcıdır. Allah'tan başka hiçbir ilah hiçbir güç yoktur. 

Daha önce de belirttiğimiz gibi bu, Ezher kütüphanesindeki 314443 numaralı ve varak 

sayısı 22 olan el yazması eserdendir. 

 
3.2. KİTABIN KONUSU 

Daha önce de ifade edildiği gibi, söz konusu yazmanın konusu, el-‘İzz bin Abdisselam 

(H. 660)’ın on üç mesele ile ilgili ortaya attığı, ancak bizzat kendisi tarafından değil, 

kendisinden sonra gelen İbn Hacer el-Heytemî (h. 974) tarafından geniş bir şekilde 

cevaplanan sorulardan müteşekkildir. 

 
3.3. İMAM İBN HACER’İN KİTAPTAKİ METODU 

 İbn Hacer’in risalesi eleştirel bir bakış açısı ile kaleme alınmıştır. Umumiyetle İmam 

el-‘İz b. Abdüsselâm’ın metodunu eleştirmiştir. Ancak el-‘İzz b. Abdisselam, sorduğu 

sorularda ve ortaya attığı meselelerde kesinlikle şüpheci bir yaklaşım 

benimsememiştir. Bilakis, bunlar cevapların arandığı genel soru ya da problemlerdir. 

İbn Hacer, çoğu zaman el-‘İz b. Abdüsselâm’ın sorularını dayandırdığı hareket 

noktasını nefyetmeye çalışmıştır. İbn Hacer, genellikle İmam el-‘İz b. Abdüsselâm’ın 

ortaya koyduğu temel sorulara birtakım farazi sorular da ilave etmektedir. “Şayet şöyle 

dersem” veya “şayet böyle denirse” şeklinde ifadeler kullanarak ihtimalleri ortaya 

koymakta ve buna “şöyle derdim” diyerek cevaplar aramaktadır. İbn Hacer, çoğu vakit 

araştırmaya bilimsel açıdan bir tartışma havası katmaktadır. Fakat burada hassaten 

zikretmek gerekir ki, el-‘İz b. Abdüsselâm’ın soruları cevaplamada kullandığı uzun 

cevaplar vermesi veya aynı şekilde bu sorulara farazi fer’i sorular ilave ederek 

cevaplama metodu, bizim kanaatimize göre, bazen faydalı olmamaktadır. Çünkü bu 

sorulara verilen uzun cevaplar okuyucuyu sıkmaktadır. Zira o, aynı sorulara muhtelif 

metotlarla neredeyse aynı cevapları vermekte ve meseleye sürekli olarak soru sorarak 

yaklaşmakta ve cevapları bu şekilde vermeye çalışmaktadır. Konunun detaylı olarak 



28 

 

 

 

anlaşılması açısından bu yöntem önemli olabilir, ancak konunun esas sınırlarının 

aşılması, anlaşılırlığın verimli olması bakımından uygun bir metot değildir..
1
    

 

Diğer taraftan İbn Hacer’in kullandığı üslup, genel konularla ilişkili birtakım faydalı 

bilgiler zikretmesi bakımından farklılık arz etmektedir. Söz konusu bu farklılık eseri 

zenginleştirmiş ve esere bilimsel bir değer katmıştır.
2
 Aynı şekilde tek bir mesele 

hakkında birçok rivayet zikretmesi ve ardından bu mesele ile ilgili tercih ettiği 

görüşünü sıralaması bakımından ilgi çekici bir üsluba sahiptir. Çünkü o, bir mesele ile 

ilgili söylediği bir sözü delillendirmek için sadece Şâf’i mezhebine bağlı kalmamış, 

Ebû Hanife ve diğer mezheplerden getirdiği deilillerden de istifade etmiştir. 

     
3.4. İBN HACER’İN KİTABINDAKİ KAYNAKLAR. 

 

 İbn Hacer el-Heytemî’nin söz konusu soruları cevaplarken faydalandığı en önemli 

kaynağın Fahreddin er-Râzî’nin Mefâtîĥu’l-Ğayb adlı eserinin olduğu anlaşılmaktadır. 

Hatta neredeyse Fahreddin er-Râzî’nin mezkûr eserinden faydalanmadan veya iktibas 

yapmadan cevapladığı soru yok denecek kadar azdır. Bazen er-Râzî’nin eserinden çok 

uzun sözler ve metinler nakletmiştir. Razi’den yaptığı alıntıları bazen doğrudan 

aktarmış bezen de kendi yorumunu katarak vermiştir.
3
 

 

Ayrıca birçok konuda ez-Zemahşeri, İbn ‘Atiyye ve Ebû Hayyan’ın tefsirlerinden 

alıntılar yaptığı görülmektedir. Yine Ez-Zeccâc ve benzeri dilcilerden nakiller 

yaptığını da belirtmek gerekir. Eserindeki fıkhi konular ile ilgili İbn ‘Abbas ve el-

Hasen el-Basrî gibi sahabe ve tâbiundan sözler naklettiğine de şahit olmaktayız. Yine 

görüşlerini kendi mezhebi olan, Şâfii mezhebinin görüşleri ile desteklemekte ve er-

Râf‘î ve Nevevî gibi şeyhlerin sözlerini dile getirdiği görülmektedir. Daha önce de 

zikrettiğimiz üzere İbn Hacer, Şâf’i mezhebinin görüşlerini benimsemiş olmasına 

rağmen İmam Ebû Hanife’nin görüşlerinden istifade etme konusunda da geri 

kalmamıştır. 

  
                                         
1
 Örnek olarak bkz., Problem: (10)   

2 Örnek olarak bkz., Problem: (2) 
3
 Örnek olarak bkz., Problem: (2), Problem (10), Problem (11) 



29 

 

 

 

 الورقة الأولى

  



30 

 

 

 

 الورقة الأخيرة

 

 

 



31 

 

 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

“ECVİBETU’L-İMAM İBN HACER EL-HEYTEMİ ALA İŞKALAT 

Lİ’L-İZZ B. ABDİSSELAM” İSİMLİ ESERİN TAHKİK VE 

DEĞERLENDİRİLMESİ 

 

1. TAHKİK 

1.1. BİRİNCİ PROBLEM VE CEVABI 

 

مسألة:
1
بْ سأل اتعز في أماتيه أيضا  عن معنى قوته تعاتى:   نكُمْ نعَُذِّ }إنِ نَّعْفُ عَن طَآئفِةٍَ مِّ

طَآئفِةًَ{
2
فقال كيف يكون "نعذب طائفة" جواب اتشرط وعذاب اتطائفة لا بتوقف على اتعفو عن  

 الأخرى، وكيف يقدر اتجواب انتهى. فما اتجواب عن ذتك.

 

تم أرى من نبه على جواب ذتك تكنه يعلم من سبب نزول الآية الجواب:
3

، وهو أنه صلى الله 

يديه ثلاثة نفر من اتمنافقين، اثنان يستهزئان باتقرآن  عليه وسلم كان يسير في غزوة تبوك وبين

                                         
 .1المسألة رقم:  1

نكُمْ نُعَذِّبْ طَآئِفَةً بِأَنَّهُمْ كَانُ   2 رِمِين  االتوبة:}لَا تَعْتَذِرُواْ قَدْ كَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَانِكُمْ إِن نَّعْفُ عَن طَآئِفَةٍ مِّ ْْ  [66واْ مُ
ْاء في سبب نزول الآية: قال السدي: قال بعض المنافقين: والله لوددت أني قدمت فْلدت مائة ولا ينزل فينا   3

شيء يفضحنا، فأنزل الله هذه الآية. وقال مْاهد: كانوا يقولون القول بينهم ثم يقولون: عسى الله ألا يفشي علينا 
 سرنا.

صلى الله عليه وسلم - . قال قتادة: بينما رسول الله 66وض ونلعب  }قوله تعالى: }ولئن سألتهم ليقولن إنما كنا نخ
ل أن يفتح قصور الشام وحصونها! - و هذا الرْ في غزوة تبوك وبين يديه ناس من المنافقين إذ قالوا: يرْ

ا؟ " هيهات له ذلك، فأطلع الله نبيه على ذلك، فقال نبي الله: "احبسوا على الركب" فأتاهم فقال: "قلتم كذا وكذ
 = فقالوا: يا رسول الله إنما كنا نخوض ونلعب، فأنزل الله تعالى هذه الآية.

ل من المنافقين في غزوة تبوك: ما رأيت مثل قرائنا هؤلاء أرغب  = وقال زيد بن أسلم ومحمد بن وهب: قال رْ
حابه، فقال عوف بن وأص-صلى الله عليه وسلم -بطونا ولا أكذب ألسنا ولا أْبن عند اللقاء، يعني رسول الله 

 



32 

 

 

 

الأشجعي   شي بن حمير، واحد تاب فعفى عنه وهو مخواتنبي والآخر يضحك، فاتطائفتان ثلاثة
1
 

يقال هو اتذي كان يضحك ولا يخوض وكان يمشي مجانبا تهم
2

، وينكر بعض ما سمع فلما نزتت 

إتى آخرها ليَقَوُلنَُّ إنَِّمَا كُنَّا نخَُوضُ وَنلَْعَبُ{}وَلئَنِ سَألَْتهَُمْ هذه الآية وهي 
3

، تاب من نفاقه وقال 

اتلهم إني لأستمع آية تقرأ عني تقشعر منها اتجلود، وتجب منها اتقلوب، اتلهم اجعل وفاتي قتلا في 

إلا  سبيلك، لا يقول أحدٌ أنا غسلت أنا كفنت أنا دفنت، فأصيب يوم اتيمامة فما أجد من اتمسلمين

عرف مصرعه، وأما هو فلم يعرف ته مصرع، ولا ظفر أحدٌ بجثته. وأما الآخران فلم يتوبا، 

أحدهما عبد الله بن أبي  
4

. إذا تقرر تك ذتك علم أن اتتقدير: إن يعف عن واحد منكم أيها اتثلاثة تكونه 

                                                                                                                        
د القرآن قد -صلى الله عليه وسلم -مالك: كذبت ولكنك منافق لأخبرن رسول الله  . فذهب عوف ليخبره، فوْ

ل إلى رسول  وقد ارتحل وركب ناقته، فقال: يا رسول الله إنما كنا -صلى الله عليه وسلم -سبقه، فْاء ذلك الرْ
الطريق. أسباب نزول القرآن، أبو الحسن علي بن أحمد بن نخوض ونلعب ونتحدث بحديث الركب نقطع به عنا 

هـ(، ت: عصام بن عبد المحسن الحميدان، دار 864محمد بن علي الواحدي، النيسابوري، الشافعي )ت: 
. وانظر: الصحيح المسند من أسباب 216-262م. ص 1992-هـ  1812، 2الدمام، ط:  –الإصلاح 

القاهرة، ط: –هـ(، مكتبة ابن تيمية 1822بِلِ بنِ قَائِدَةَ الهَمْدَاني الوادعِيُّ )ت: النزول، مُقْبلُ بنُ هَادِي بنِ مُقْ 
 .129-124م. ص 1941-هـ1824الرابعة مزيدة ومنقحة، 

مخشي بْن حمير الِأشْعي حليف لبني سلمة من الأنصار. وَكَانَ من المنافقين، ومن أصحاب مسْد الضرار،   1
فوا برسول اللَّه وأصحابه، ثمَُّ تاب وحسنت توبته، وسأل وسار مع النَّبِيّ صَلَّى ا للَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى تبوك، وأرْ

النَّبِيّ أن يغير اسمه، فسماه عَبْد اللَّهِ بْن عبد الرحمن، وسأل اللَّه تعالى أن يقتل شهيدا لا يعلم مكانه، فقتل يَوْم 
د لَهُ أثر.  بة في معرفة الصحابة، أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد أسد الغااليمامة شهيدا، ولم يوْ

-هـ(، ت: علي محمد معوض 632بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني الْزري، عز الدين ابن الأثير )ت: 
ود، دار الكتب العلمية، ط:   .6/122م.  1998- 1عادل أحمد عبد الموْ

يز: "وفي تحديد اسمه خلاف، قال ابن عطية   2 ثم حكم عليهم بالكفر فقال لهم قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ  في المحرر الوْ
لا واحدا قيل اسمه  إِيمانِكُمْ =الذي زعمتموه ونطقتم به، وقوله عَنْ طائِفَةٍ مِنْكُمْ يريد فيما ذكر المفسرون رْ

خياط في تاريخه مخاشن مخشن بن حفير قاله ابن إسحاق، وقال ابن هشام ويقال فيه مخشي وقال خليفة بن 
بن حمير وذكر ابن عبد البر مخاشن الحميري وذكر ْميعهم أنه استشهد باليمامة وكان قد تاب وتسمى عبد 
د ْسده، وذكر أيضاً ابن عبد البر  الرحمن، فدعا الله أن يستشهد، ويْهل أمره فكان ذلك باليمامة ولم يوْ

ء ولم يتقن القصة، وكان محشي مع المنافقين الذين قالوا محشي بن حمير بضم الحاء وفتح الميم وسكون اليا
إِنَّما كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ فقيل كان منافقا ثم تاب توبة صحيحة، وقيل كان مسلما مخلصا إلا أنه سمع كلام 

ب العذاب لباقي المنافقين ا هين، ثم أوْ لذين المنافقين فضحك لهم ولم ينكر عليهم فعفا الله عنه في كلا الوْ
يز في تفسير الكتاب العزيز، أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن تمام  قالوا ما تقدم". المحرر الوْ

بيروت،  –هـ(، ت: عبد السلام عبد الشافي محمد، دار الكتب العلمية 682بن عطية الأندلسي المحاربي )ت: 
 .3/66هـ.  1822، 1ط 

 [66نَّ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلْ أَبِاللّهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُنتُمْ تَسْتَهْزِؤُون  االتوبة:}وَلَئِن سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُ  3 
ي، أبو الحباب، المشهور بابن  632-هـ 9ابن سَلُول )  4 م( عبد الله بن أبي من مالك بن الحارث ابن عبيد الخزرْ



33 

 

 

 

يتم، تاب وبقيتم على نفاقكم؛ نعذب اتطائفة اتباقية على نفاقها. فحاصله إن بقيتم ع لى كفركم عُذِّ

 فاتشرط في اتحقيقة محذوف دل عليه اتمذكور بشهادة اتواقع.

 
1.2.  İKİNCİ PROBLEM VE CEVABI 

 

مسألة:
1
}هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِياَء وَالْقمََرَ نوُرًا سأل اتعز في أماتيه أيضا  عن قوته تعاتى:  

رَهُ مَناَزِلَ لتِعَْلمَُواْ عَدَدَ  نيِنَ وَالْحِسَابَ{وَقدََّ السِّ
2
فجعل علم اتعدد واتحساب معلولاُ باتمنازل، مع أنه  

فتقر في معرفة عددين تكون اتقمر مقدرا  باتمنازل، بل غروبه وطلوعه كافٍ. انتهى. فما اتجواب لا يُ 

 عن ذتك.

 

ظاهر تقريره أن اتضمير اتمفعول في قدره تلقمر وحده وتخصيصه باتذكر تسرعة  الجواب:

ره ومعاينة منازته وإناطة أحكام اتشرع به، ولأن به يعرف انقضاء اتشهور واتسنين لا باتشمس، سي

ولأنه هو عمدة اتعرب في تواريخهم. وقيل اتضمير تهما لاشتراكهما في معرفة عدد اتسنين 

، واتحساب واكتفى بذكر اتقمر تما ذكر. ثم منازل اتقمر في اتمشهور وهي اتثمانية واتعشرون منزتة

وهذه اتمنازل مقسومة على اتبروج الاثنتي عشر، تكل برج منزتتان وثلث، فينزل اتقمر كل تيلة 

منها منزلا  فيسير تيلتين إن تم اتشهر وإلا قليله فانقضاؤه مع نزوته تلك اتمنازل ومقام اتشمس في 

باتليل،  كل منزتة ثلاثة عشر يوما ، وبانقضائها تقضى اتسنة وسلطان اتشمس باتنهار واتقمر

وبحرمة اتشمس تنفصل اتسنة إتى اتفصول الأربعة، وباتفصول الأربعة تنتظم مصاتح هذا اتعاتم، 

وبحركة اتقمر تحصل اتشهور وباختلاف حاته في زيادة ضوئه ونقصه تختلف أحوال رطوبات هذا 

راحة، اتعاتم وبسبب اتحركة اتيومية يحصل اتنهار اتذي هو محل اتكسب واتليل اتذي هو محل ات

 وهذا يدل على كثرة رحمة الله تعاتى تلخلق وعظيم عنايته بهم. 

 

قال حكماء الإسلام: هذا يدل على أنه تعاتى أودع في أجرام الأفلاك واتكواكب أشياء معينة     

من اتخواص، وقوى مخصوصة باعتبارها تنتظم مصاتح هذا اتعاتم اتسفلي إذ تو تم يكن تها آثار 

اتعاتم تكان خلقها تغير فائدة فينافي ذتك اتنصوصوفوائد في هذا 
3

. إذا تقرر تك ذتك ظهر أن 

                                                                                                                        
المنافقين في الإسلام. من أهل المدينة. كان سيد الخزرج في آخر  سلول، وسلول ْدته لأبيه، من خزاعة: رأس

أبيّ = =ْاهليتهم. وأظهر الإسلام بعد وقعة بدر، تقية. ولما تهيأ النبي صلى الله عليه وآله لوقعة أحد، انخزل
ل، فعاد بهم إلى المدينة. وفعل ذلك يوم التهيؤ لغزوة تبوك. وكان كما كلما ح لت وكان معه ثلاثمائة رْ

بالمسلمين نازلة شمت بهم، وكلما سمع بسيئة نشرها. وله في ذلك أخبار. ولما مات تقدم النبي صلى الله عليه 
الآية ". كان عملاقا، يركب -وآله فصلى عليه، ولم يكن ذلك رأي " عمر " فنزلت: " ولا تصلّ على أحد منهم 

 .8/66الفرس فتخط ابهاماه في الأرض. الأعلام، الزركلي، 
 .2المسألة رقم:  1
عَلَ الشَّمْسَ ضِيَاء وَالْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لِتَعْلَمُواْ عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابَ مَ  2 َْ ا خَلَقَ اللّهُ ذَلِكَ إِلاَّ بِالْحَقِّ }هُوَ الَّذِي 

لُ الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُون  ايونس:  [6يُفَصِّ
ن حْر عن الرازي من تفسيره مفاتيح الغيب بتصرف بسيط من غير أن يعزو!  انظر: مفاتيح وهنا ينقل الإمام اب  3

التفسير الكبير، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفخر الدين -الغيب 



34 

 

 

 

تمعرفة اتمنازل في اتقمر واتشمس دخلا ؛ أي دخل في معرفة عدد اتسنين وشهورها وأيامها، وفي 

معرفة حساب الأوقات وآجال اتديون واتمعاملات وغيرها. بل كمال ذتك ومعرفته على حقيقته لا 

عرف تلك اتمنازل وحسابها وكيفية تبين اتنير فيها وانتقاته من بعضها إتى بعض. يعرفه إلا من 

وأما مجرد معرفة غروب اتقمر وطلوعه فلا يحصل به تمام ذتك. فاتضح أن تهيئة تلك اتمنازل 

تلنير أو تلقمر علة واضحة تعلم اتسنين وحساب نحو الأوقات على وجهها، وأن هذا اتعلم معلول 

وأنه لا غبار على ذتك، وأن قول اتعز أنه لا يفتقر في معرفة هذين تكون اتقمر مقدرا تتلك اتهيئة، 

باتمنازل وأن اتطلوع واتغروب كافٍ ممنوع؛ إذ تو شاهد اتجاهل باتمنازل طلوع اتقمر أثناء اتليل 

فقيل ته ما اتماضي أو اتباقي من اتليل تم يعرف اتجواب مع مشاهدته تطاوعه بخلاف من يعرف 

 نازل فإنه يعرف ذتك وما هو أدق منه بأدنى اتتفات إتيه.اتم

     

فإن قلت: اتذي ظهر مما قررته هو معرفة اتحساب اتمذكور أما علم عدد اتسنين فلا يتوقف     

على معرفة اتمنازل أصلا  فكيف جعل معلولا  تتقدير اتمنازل. قلت: اتمراد بعدد اتسنين ما يشمل 

لأيام واتساعات ولا يعرف كمال ذتك أيضا  بل أصله إلا من عرف تلك عدد أجزائها من اتشهور وا

اتمنازل فلا إشكال حينئذٍ في الآية بوجه. وتم أرى أحدا  نبه على ذتك والله سبحانه هو اتموفق 

 تلصواب.

 

من اتنور لأنه يستدعي سطوعا  وتمعانا  مفرطا  بخلاف اتنور، فكذا اتضياء هو أعظم  فائدة:    

مَاوَاتِ وَالأرَْضِ مَثلَُ س باتضياء واتقمر باتنور؛ تكنه مشكل بقوته تعاتى: خصت اتشم ُ نوُرُ السَّ }اللََّّ

الآية نوُرِهِ...{
1

. فإن إيثار اتنور فيها يقتضي أنه أبلغ وأعظم في اتبروق. وأجاب ابن عطية
2
بأنه هنا  

ابه قوم وضل عنه آخرون أبلغ وأحكم لأنه تعاتى شبه هداه وتطفه اتذي يضيئه تيهُتدى به، فأص

باتنور اتذي هو أبدا  موجود اتليل وأثناء اتظلام، وتو شبهه باتضياء توجب ألا يضل أحد؛ إذ كان 

اتهدى يكون كاتشمس اتتي لا يبقى معها ظلمة. فمعنى الآية أنه تعاتى جعل هداه في اتكفر كاتنور في 

ل أحد.اتظلام، فاهتدى قوم وضل آخرون، وتو جعله كاتضياء تم يض
3
 انتهى. 

 

  

                                                                                                                        
-11/229هـ.  1822-بيروت، ط: الثالثة  –هـ(، دار إحياء التراث العربي 626الرازي خطيب الري )ت: 

212. 
ةُ كَ  1 َْ ا َْ ةٍ الزُّ َْ ا أَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرِّي  يُوقَدُ }اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالَأرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ فِي زَُْ

بَارَكَةٍ زَيْتُونِةٍ لاَّ شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ يَ  رَةٍ مُّ َْ كَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُّورٌ عَلَى نُورٍ يَهْدِي اللَّهُ لِنُورِهِ مِن شَ
 [36مَن يَشَاء وَيَضْرِبُ اللَّهُ الَأمْثاَلَ لِلنَّاسِ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيم  االنور:

بن عطية الأندلسي المحاربي الغرناطي، ابن عطية: القاضي أبو محمد عبد الحق بن أبي بكر عبد الغالب  2  
سمع من أبيه ومن عدد من العلماء، كان إماما في التفسير، والفقه، والعربية، ولد سنة ثمَّان وأربع مائة، وطلب 
يز في تفسير الكتاب العزيز، توفي في  العلم وهو صغير السن، وولي قضاء المرية، من مصنفاته: المحرر الوْ

 .1/121، والأعلام 641-19/646هـ. انظر: سير أعلام النبلاء 682رمضان سنة الخامس والعشرين من 
يز، ابن عطية الأندلسي )ت:   3  .3/126هـ(، 682المحرر الوْ



35 

 

 

 

1.3. ÜÇÜNCÜ PROBLEM VE CEVABI 

 

مسألة:
1
}وَمَا كَانَ هَـذَا الْقرُْآنُ أنَ سأل اتعز بن عبد اتسلام في أماتيه أيضا  عن قوته تعاتى:  

}ِ يفُْترََى مِن دُونِ اللَّه
2
فقال فيه إشكال لأن اتعرب إذا أرادت أن تخبر باتمصدر مع قطع اتنظر عن  

اتزمان قاتوا: أعجبني قيامك، وإن أرادوا أن يخبروا بأن ذتك اتمصدر كان في اتماضي قاتوا: 

أعجبني أن قمت، وإذا أرادوا اتمستقبل قاتوا: أن تقوم. وهو معنى قول اتنحاة: أن تخلص اتفعل 

تلمستقبل
3

قرر تك ذتك فيقول اتمشركون: قاتوا هذا اتقرآن افترى، أي في اتزمن اتماضي فكيف . إذا ت

 ينفي افتراؤه في اتزمن اتمستقبل انتهى. فما اتجواب عن ذتك. 

 

تم أرى من أشار إتى جواب ذتك، وتكنه ظاهر تمن تأمل اتسبب اتذي ورد لأجله هذا  الجواب:

لى الله عليه وسلم أن يأتيهم بقرآن غير ما سمعوه منه كما اتنفي. وبيانه أن اتكفار طلبوا من اتنبي ص

}وَإذَِا تتُْلىَ عَليَْهِمْ آياَتنُاَ بيَِّناَتٍ قاَلَ الَّذِينَ لاَ يرَْجُونَ لقِاَءناَ ائْتِ بقِرُْآنٍ غَيْرِ حكاه تعاتى عنهم بقوته: 

لْهُ{ هَـذَا أوَْ بدَِّ
4

بآية أخرى ، ثم طلبوا منه صلى الله عليه وسلم أن يأتيهم
5
كما حكاه تعاتى عنهم  

بِّهِ{بقوته:  ن رَّ لَ عَليَْهِ آيةٌَ مِّ }وَقاَلوُاْ لوَْلاَ نزُِّ
6
}قلُْ مَا يكَُونُ وقد أبطل الله تعاتى ما قاتوه أولا  بقوته:  

                                         
 .3المسألة رقم:  1

صِيلَ الْكِتَابِ لَا رَيْبَ فِيهِ مِن رَّبِّ }وَمَا كَانَ هَـذَا الْقُرْآنُ أَن يُفْتَرَى مِن دُونِ اللّهِ وَلـَكِن تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْ   2
 [31الْعَالَمِين  ايونس:

د مخلصات للفعل للمستقبل، يقول ابن يعيش في هذا الصدد في شرح المفضل:  3  أي أن تحوله للمستقبل ويوْ
نمّا اختصّت هذه الأشياء بالأفعال؛ لأن معانيها في الأفعال، فــ "قَدْ" لتقريب الماضي من الح ال، والسين "وا 

وسوف لتخليص الفعل للمستقبل بعينه، فهي في الأفعال بمنزلة الألف واللام في الأسماء، وكذلك حروف 
ود، على دخول  الْزاء، نحوُ: "إن تقم أقم"؛ لأن معنى تعليق الشيء على شرط إنّما هو وقوفُ دخوله في الوْ

ودة، فلا يصحّ هذا ال ود، والأسماءُ ثابتة موْ ودة، ولذلك لا يكون الشرط إلاَّ غيره في الوْ معنى فيها؛ لأنها موْ
ودان".  يعيش = =شرح المفصل للزمخشري،بالمستقبل من الأفعال، ولا يكون بالماضي، ولا الحاضر؛ لأنهم موْ

بن علي بن يعيش ابن أبي السرايا محمد بن علي، أبو البقاء، موفق الدين الأسدي الموصلي، المعروف بابن 
لبنان، ط: –هـ(، قدم له: الدكتور إميل بديع يعقوب، دار الكتب العلمية، بيروت 683الصانع )ت: يعيش وبابن 

 .8/226. م2221-هـ 1822، 1
ونَ لِقَاءنَا ائْتِ بِقُرْآنٍ غَيْرِ هَـذَا أَوْ بَ  4  ذَا تتُْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتنَُا بَيِّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ لَا يَرُْْ ا يَكُونُ لِي أَنْ أُبَدِّلَهُ دِّلْهُ قُلْ مَ }وَاِ 

 [16س:مِن تِلْقَاء نَفْسِي إِنْ أَتَّبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلَيَّ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيم  ايون
دي في كتابه لم أْد في كتب أسباب النزول من أشار إلى ما ذكره الإمام ابن حْر، الا الإمام النيسابوري الواح  5

أسباب النزول حيث قال: "قال مْاهد: نزلت في مشركي مكة. قال مقاتل: وهم خمسة نفر: عبد الله بن أبي 
أمية المخزومي والوليد بن المغيرة ومكرز بن حفص وعمرو بن عبد الله بن أبي قيس العامري والعاص بن 

رك عبادة اللات والعزى. وقال الكلبي: نزلت في ائت بقرآن ليس فيه ت-صلى الله عليه وسلم -عامر قالوا للنبي 
هـ(، 864المستهزئين، قالوا: يا محمد ائت بقرآن غير هذا فيه ما نسألك. أسباب نزول القرآن، النيسابوري )ت: 

 .268ص 
لَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِّن رَّبِّهِ قُلْ إِنَّ اللّهَ قَادِرٌ عَلَى أَن يُنَزِّلٍ   6  [31آيَةً وَلـَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُون  االأنعام: }وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِّ



36 

 

 

 

لهَُ مِن تلِْقاَء نفَْسِي إنِْ أتََّبعُِ إلِاَّ مَا يوُحَى{ ليِ أنَْ أبُدَِّ
1
ِ {ه: وما قاتوه ثابتا  بقوت  } فقَلُْ إنَِّمَا الْغَيْبُ لِِله

2
 ،

إتى أن انتهى إتى آخر هذا اتسياقثم ذكر الله تعاتى ما يقرر ذتك ويؤكده 
3
فختمه بما يبطل وينكر  

}وَمَا كَانَ هَـذَا الْقرُْآنُ أنَ اتقوتين اتصادرين عن جهلهم اتمفرط وحماقتهم اتباتغة، فقال تعاتى: 

 ِ { يفُْترََى مِن دُونِ اللَّه
4
أنهم اعتقدوا أن اتقرآن تيس بمعجز، وأن محمدا  ووجه ما فيه اترد عليهم   

صلى الله عليه وسلم إنما أتى به من عند نفسه اختلاقا  وافتعالا ؛ فبين تهم بهذه الآية، بعد أن تبين تهم 

من غير الله، ذتك أيضا  تسوابقها ومتعلقاتها أن هذا اتقرآن لا يمكن أن يفترى منه شيءٌ في اتمستقبل 

فكيف تطاتبون محمدا  صلى الله عليه وسلم بأن يأتيكم بقرآن آخر غير ما سمعتموه، أو بآية أخرى 

غير اتقرآن. وقد علمتم استحاتة افتراء اتقرآن اتمستلزمة لاستحاتة افتراء الآيات، فاتتعبير باتمستقبل 

ته، ومخترعهم اتذي طلبوا منه أن  في أن يفترى يفرض دلاتة أن هنا عليه هنا عليه إنما وقع طبقا  

يأتيهم في اتمستقبل لا تلإحتراز عن اتماضي واتحال؛ لأن استحاتة افترائه فيهما علم من غير ذتك 

بل ومن هذا أيضا ؛ لأن كل ما استحال الإتيان به في اتزمن اتمستقبل يستحيل الإتيان به في اتماضي 

واتحال
5
 ا.لأنهما مستقبلان باتنسبة تما قبلهم 

     

إذا تقرر تك ذتك علم جواب إشكال اتعز وأنه إنما يتوجه على ما زعمه من أن هذا جواب     

 ك وأن هذا تيس جوابا  تذتك أصلا ،تقوتهم افترى هذا اتقرآن في اتزمن اتماضي وقد بان انتفاء ذت

كيف وذتك مذكور بجوابه إثر هذا اتختام تذتك اتسياق كما قدمته فإنه تعاتى تما ذكر ذينك اتقوتين 

اتسابقين وأبطلهما وختم سياقهما بهذا ذكر عقبه ما يقوتوه في اتقرآن اتنازل اتذي سمعوه مع جوابه 

ثْلهِ{}أمَْ يقَوُلوُنَ افْترََاهُ قلُْ فأَتْوُاْ بسُِورَةٍ مِّ أيضا  فقال تعاتى: 
6
ومع تأمل هذا وتدبره لا يتوجه إشكال  

ِ{ :اتعز أصلا  ولا يصح قوته أن }وَمَا كَانَ هَـذَا الْقرُْآنُ أنَ يفُْترََى مِن دُونِ اللَّه
7
جوابا  تقوتهم افتراه  

في اتزمن اتماضي. واعلم أن هذا كله إنما هو بناء  على تسليم ما ذكره اتعرب من اتقاعدة وأنها 

}مَا كَانَ للِنَّبيِِّ وَالَّذِينَ في خبر كان اتمنفية. وتك ألا تسلم عمومها استدلالا  بقوته تعاتى: عامة حتى 

آمَنوُاْ أنَ يسَْتغَْفرُِواْ للِْمُشْرِكِينَ{
8

، فإنه نزل نهيا  تهم عن استغفار سبق منهم تلمشركين كما قاته أئمة 

اتتفسير
9
ماضي وغيره لانسحاب معنى كان على  فدل على أن  )أن( في خبر كان لا يفرق بين 

                                         
ونَ لِقَاءنَا ائْتِ بِقُرْآنٍ غَيْرِ هَـذَا أَوْ بَ  1 ذَا تتُْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتنَُا بَيِّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ لَا يَرُْْ دِّلْهُ قُلْ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أُبَدِّلَهُ مِن }وَاِ 

 [16صَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيم  ايونس:تِلْقَاء نَفْسِي إِنْ أَتَّبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلَيَّ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَ 
بِّهِ فَقُلْ إِنَّمَا الْغَيْبُ لِلّهِ فَانْتَظِرُواْ إِنِّي مَعَكُم مِّ  2  [22نَ الْمُنتَظِرِين  ايونس:}وَيَقُولُونَ لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِّن رَّ

 القرآني في تفسيره وشرحه لبعض الآيات.نلاحظ هما أن الإمام ابن حْر يعتمد على السياق 3 
بِ لَا رَيْبَ فِيهِ مِن رَّبِّ }وَمَا كَانَ هَـذَا الْقُرْآنُ أَن يُفْتَرَى مِن دُونِ اللّهِ وَلـَكِن تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ الْكِتَا 4

 [31الْعَالَمِين  ايونس:
 يقصد المستحيل عقلًا. 5
ثْلِهِ وَادْعُواْ مَنِ اسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ اللّهِ إِن كُنتُمْ صَادِقِين  ايونس}أَمْ يَقُولُ  6  [34:ونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّ

ابِ لَا رَيْبَ فِيهِ مِن رَّبِّ }وَمَا كَانَ هَـذَا الْقُرْآنُ أَن يُفْتَرَى مِن دُونِ اللّهِ وَلـَكِن تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ الْكِتَ 7 
 [31الْعَالَمِين  ايونس:

ا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ }مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُواْ أَن يَسْتَغْفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُواْ أُوْلِي قُرْبَى مِن بَعْدِ مَ  8
حِيم  االتوبة: َْ  [113الْ

ر المفسرون أقولًا عديدة وروايات حول سبب نزول الآية، انظر على سبيل المثال وليس الحصر: ْامع وقد ذك  9
هـ(، 312البيان في تأويل القرآن، محمد بن ْرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو ْعفر الطبري )ت: 



37 

 

 

 

في اتمعنى وإن دخلت عليه أداة الاستقبال تفظا . ومن ثم أعربوا افتراء أو  ةخبرها فتستلزم مض  

مفترى  أو ذا افتراءٍ وكل هذا فيه دتيل تما ذكرته من أن حقيقة الاستقبال هنا غير مرادة توجود كان 

كما تقرر. وعبارة أبي حيان
1
أي ما صح ولا استقام أن يكون هذا اتقرآن اتمعجز مفترى، قال  

. وزعم بعضهم أن )أن( هذه هي  واتظاهر أن يفترى هو خبر كان أي افتراء أي ذا افتراء أو مفتى 

اتمقدرة بعد لام اتجحود وتيس كما زعم لأنها واجبة الإضمار وعليه فاتخبر محذوف، وأن يفترى 

معمول ته.
2
سؤاته من أصله فتأمل ذتك فإني تم أجد الآن شيئا  أراجعه من مطولات  وحينئذ فلا يرد 

 كتب اتنحو.

  

                                                                                                                        
مفاتيح الغيب، . 613-18/629م،  2222-هـ  1822، 1ت: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، ط: 

. أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ناصر الدين أبو سعيد عبد الله بن عمر بن محمد 164-16/161الرازي، 
 =بيروت، –هـ(، ت: محمد عبد الرحمن المرعشلي، دار إحياء التراث العربي 646الشيرازي البيضاوي )ت: 

القاسم، محمد بن أحمد بن محمد بن عبد الله، . التسهيل لعلوم التنزيل، أبو 122-3/99هـ،  1814- 1ط: =
 –هـ(، ت: الدكتور عبد الله الخالدي، شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم 181ابن ْزي الكلبي الغرناطي )ت: 

. تفسير القرآن العظيم، عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن كثير الدمشقي 1/38ه،  1816- 1بيروت، ط: 
-8/221م، 1999-هـ 1822، 2محمد سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، طه(، ت: سامي بن  118)ت: 
228. 

الإمام أثير الدين محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان الأندلسي الغرناطي، إمام في أبو حيان:   1
تقل بعد ذلك التفسير، واللغة، والقراءة، والتاريخ، والتراْم، ولد في إحدى ْهات غرناطة، ثمَّ رحل إلى مالقه، وان

إلى القاهرة، وأقام فيها إلى أن توفي، من مصنفاته: تفسيره المسمى: البحر المحيط، أبو حيان، منهج السالك في 
الكلام على ألفية ابن مالك، النافع في قراءة نافع، الحلل الحالية في أسانيد القرآن العالية، طبقات نحاة الأندلس، 

ه. انظر: الأعلام 186غيرها من المصنفات الكثيرة، توفي رحمه الله سنة " تحفة الأريب" في غريب القرآن، و 
1/162. 

انظر: البحر المحيط في التفسير، أبو حيان محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان أثير الدين الأندلسي  2 
 .6/61هـ.  1822بيروت، ط:  –هـ(، ت: صدقي محمد ْميل، دار الفكر 186)ت: 



38 

 

 

 

1.4. DÖRDÜNCÜ PROBLEM VE CEVABI 

 

مسألة:
1
سأل اتعز في أماتيه أيضا عن قوته تعاتى حكاية عن موسى صلى الله على نبينا وعليه  

قلُوُبهِِمْ{}وَاشْدُدْ عَلىَ وعلى سائر الأنبياء واتمرسلين وسلم 
2
فقال هذا مشكل لأنه طلب أن يشد  

رباط قلوبهم حتى لا يدخلها الإيمان، واتطلب مستلزم تلإرادة، فكيف يطلب ويريد ما أمر الله أن 

}وَلاَ تزَِدِ الظَّالمِِينَ إلِاَّ ضَلالَاً{وتيس مثل قوته تعاتى عن نوح عليه اتصلاة واتسلام:  ،يكرهه منهم
3
 ؛

}لن يؤمن من قومك إلا من قد آمن{أنه  لأن نوحا  قيل ته
4
فأيس من إيمانهم بخلاف موسى انتهى.  

 فما اتجواب عن ذتك.

 

لا إشكال فيه عند اتتأمل، لأن اتعز إنما بنى إشكاته على أن اتطلب مستلزم تلإرادة منهم  الجواب:

 ". وتيس الأمر كما أن يكرهه منهحيث قال بعد الاستلزام اتذي ذكره: "فكيف يطلب ويرد ما أمر الله

ذكر وبيانه أن اتطلب إنما يستلزم إرادة وقوعه من الله غضبا  عليهم لا لإرادة وقوعه وهذا لا 

كره وقوعه منهم من حيث اشتماته على اتمفاسد اتتي لا تحصى، ومخاتفته يمحذور فيه بوجه، فهو 

تما أمر الله به من دعائهم إتى الإسلام ويريد وقوعه من الله بهم من حيث إسلامه بعذابهم ودوام 

عقابهم في مقابلة ما قابلوه به من مزيد اتعناد واتطغيان. فالإرادة واتكراهة تم يتواردا على شيء 

يلزم عليه ما قاته اتعز وبنى عليه إشكاته اتمذكور. وبعد أن علمت باختلاف هاتين واحد حتى 

اتحيثيتين ظهر تك أنه لا إشكال وأن غاية سؤال موسى تيست إلا اتدعاء عليهم بدوام اتعقاب على 

بسبب عدم توفيقهم إتى الإسلام وقوته "وتيس..." إتى آخره اتمستصحبكفرهم 
5
فيه نظر، ومن أين  

جزم بانتفاء اتمماثلة بل يحتمل أنه علم باتوحي عدم إيمانهم فدعا عليهم وهذا هو اتلائق بمرتبة ته ات

غاية اتعظمى كما أشار إتى ذتك نبينا صلى الله اتنبي سيما موسى فإنه كان عنده من اترحمة تقومه ات

تقد أوذي بأكثر من هذا فصبر" ه وسلم بقوته: "رحم الله أخي موسىعلي
6
. 

                                         
 .8المسألة رقم:  1
واْ عَن سَبِيلِكَ رَبَّنَا اطْمِسْ عَلَى }وَقَالَ مُوسَى رَبَّنَا إِنَّكَ آتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلأهُ زِينَةً وَأَمْوَالًا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا رَبَّنَا لِيُضِلُّ  2

 [44الَألِيم  ايونس: أَمْوَالِهِمْ وَاشْدُدْ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُواْ حَتَّى يَرَوُاْ الْعَذَابَ 
 [28}وَقَدْ أَضَلُّوا كَثِيرًا وَلَا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلاَّ ضَلَالًا  انوح: 3

 [36ود:}وَأُوحِيَ إِلَى نُوحٍ أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلاَّ مَن قَدْ آمَنَ فَلَا تَبْتَئِسْ بِمَا كَانُواْ يَفْعَلُون  اه  4
"وليس مثل قوله تعالى عن نوح عليه الصلاة والسلام: }وَلَا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلاَّ ضَلَالًا  لأن نوحاً  يقصد قول العز:  5

 قيل له أنه }لن يؤمن من قومك إلا من قد آمن  فأيس من إيمانهم بخلاف موسى".
 =ه وسلم يعطيمتفق عليه. انظر: صحيح البخاري، كتاب فرض الخمس، باب ما كان النبي صلى الله علي  6

، 6189، 6112، 8241، 8242، 3228، 3162المؤلفة قلوبهم وغيرهم من الخمس ونحوه، أحاديث رقم: ا=
[. الْامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه = 6911، 6933

محمد زهير بن ناصر الناصر، دار  صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل أبو عبد الله البخاري الْعفي، ت:
 هـ.1822، 1طوق النْاة )مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي(، ط: 

صحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب إعطاء المؤلفة قلوبهم على الإسلام وتصبر من قوي إيمانه، حديث رقم:     
إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، مسلم بن . المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل 1262

 بيروت. الباقي، دار إحياء التراث العربيهـ(، ت: محمد فؤاد عبد 261الحْاج القشيري النيسابوري )ت: 



39 

 

 

 

ذكر اتشيخانوتقد    
1
وغيرهما من أئمتنا أنه تو قال تمسلم سلبه الله الإيمان أو اتكافر لا رزقه الله  

الإيمان، إنه لا يكون كفرا  لأنه تيس رضا  باتكفر وإنما دعا عليه بتشديد الأمر
2

 . انتهى.

 

اتكفر من فعلم أن اتدعاء بدوام اتكفر لا يستلزم اترضا باتكفر اتذي هو كفر، بل ولا إرادة      

اتمدعو عليه اتتي هي كفرٌ أيضا ، تما تقرر أن اتقصد من هذا اتدعاء تشديد الأمر عليه دون أمر زائد 

على ذتك. فإذا كان هذا في شرعنا غير كفر فلا يبعد أن يكون مباحا  في شرع موسى صلى الله عليه 

نوسلم وتم أرى أحدا  من اتمفسرين أشار تشيءٍ من ذتك ثم رأيت أبا حيا
3
رحمه الله أشار تبعض ما  

ذكرته بقوته، وقوته إتى آخره فقال: " يحتمل أنه علم باتوحي إتخ". فقال: تما باتغ موسى عليه 

ه وعلى من آمن معه وهم لا مصرون على اتعناد واشتد أذاهم علي اتمعجزات وهماتسلام في إظهار 

ا  أو علم باتتجربة وطول اتصحبة أنه يزيدون على عرض الآيات إلا كفرا  وعلى الإنذار إلا استكبار

إلا اتغي واتضلال، أو علم ذتك بوحي من الله دعا عليهم بما علم أنه تن يكون غيره لا يجيء منهم 

كما يقول تعن الله إبليس وأخزى اتكفرة وكما دعى نوح على قومه بعد أن أوحي إتيه أنه تن يؤمن 

من قومك إلا من قد آمن.
4
 انتهى. 

 

  

                                         
 المراد بـ "الشيخان" عند الشافعية: الرافعي والنووي.  1

، 631الشافعيّ، أبو زكريا، محيي الدين )النَّوَوِي يحيى بن شرف بن مري بن حسن الحزامي الحوراني، النووي، 
م( علامة بالفقه والحديث. مولده ووفاته في نوى )من قرى حوران، بسورية( واليها 1211، 1233هـ = 616

نسبته. تعلم في دمشق، وأقام بها زمنا طويلا. من كتبه " تهذيب الأسماء واللغات، منهاج الطالبين، الدقائق، 
 162، 184ص 4حديثا النووية. انظر الأعلام ج تصحيح التنبيه، والأربعون

م( شيخ الشافعية، عالم العْم  1226، 1162هـ =  623، 661الرافعي عبد الكريم بن محمد بن عبد الكريم )
والعرب، إمام الدين، أبو القاسم عبد الكريم ابن العلامة أبي الفضل محمد بن عبد الكريم بن الفضل بن الحسين 

. مولده: سنة خمس وخمسين. وقرأ على أبيه في سنة تسع وستين. محمود الخطيب الرازي، الرافعي، القزويني
وأبي الخير الطالقاني، سمع منه: الحافظ عبد العظيم بالموسم، وأْاز لأبي الثناء محمود بن أبي سعيد 

عرفة المذهب. الطاووسي. وكان من العلماء العاملين، يذكر عنه تعبد، ونسك، وأحوال، وتواضع انتهت إليه م
يز(، وله )شرح مسند الشافعي(، وله )أمالي على ثلاثين حديثا(، و )كتاب  له: )الفتح العزيز في شرح الوْ

 التذنيب(.
 66ص 8. الأعلام ج263، 262ص  22انظر: سير أعلام النبلاء ج

الشربيني الشافعي  انظر: مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج، شمس الدين، محمد بن أحمد الخطيب 2
 .6/831م. 1998-هـ 1816، 1هـ(، دار الكتب العلمية، ط: 911)ت: 

مته.  3  تقدمت ترْ
وتابع أبو حيان في البحر المحيط: " وقدم بين يدي الدعاء ما آتاهم الله من النعمة في الدنيا وكان ذلك سببا  4

للإيمان به ولشكر نعمه، فْعلوا ذلك سببا لْحوده ولكفر نعمه. والزينة عبارة عما يتزين به ويتحسن من 
البحر المحيط، أبو حيان  والناطق". الملبوس والمركوب والأثاث والمال، ما يزيد على ذلك من الصامت

 .6/99الأندلسي، 



40 

 

 

 

1.5. BEŞİNCİ PROBLEM VE CEVABI 

 

مسألة:
1
}أفَمََن يخَْلقُُ كَمَن لاَّ يخَْلقُُ{سأل اتعز في أماتيه أيضا  عن قوته تعاتى:  

2
فقال هذا مشكل  

لأن قاعدة اتتشبيه أن يكون اتمشبه دون اتمشبه به وهذا وارد إنكارا  عليهم في تشبيههم الأصنام بالله 

اللَّ" "يحبونهم كحبعز وجل تقوته تعاتى 
3
فكان يقتضي أن يقول أفمن لا يخلق كمن يخلق ولا  

"ما نعبدهم إلا يقال أنهم كانوا يعظمون الأصنام أكثر من تعظيم الله لأن الأمر تيس كذتك، بل قاتوا 

ليقربونا إلى اللَّ زلفا"
4
}أفَنَجَْعَلُ الْمُسْلمِِينَ ولا يتم تنا في هذه الآية اتجواب اتذي في قوته تعاتى  

مُجْرِمِين{كَالْ 
5
 انتهى. فما اتجواب عن ذتك. 

 

أجاب عن ذتك اتمفسرون بأنه من عكس اتتشبيه وهو موجود في كلام اتعرب الجواب:
6
ومنه  

}إنما البيع مثل الربا{قوته تعاتى حكاية عنهم 
1
ع على حله باتربا مقال اتمفسرون شبهوا اتبيع اتمج ،

                                         
 .6المسألة رقم:  1
 [11}أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لاَّ يَخْلُقُ أَفَلا تَذَكَّرُون  االنحل: 2
حُبًّا لِّلّهِ وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُواْ إِذْ  }وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللّهِ أَندَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللّهِ وَالَّذِينَ آمَنُواْ أَشَدُّ  3

مِيعاً وَأَنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْعَذَاب  االبقرة: َْ  [166يَرَوْنَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّةَ لِلّهِ 
بُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي }أَلَا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيَاء مَا نَعْبُدُهُمْ إِ  4 لاَّ لِيُقَرِّ

 [3مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّار  االزُّمَر:
رِمِين  االقلم: 5 ْْ عَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُ ْْ  [36}أَفَنَ
ومن مقاصد عكس التشبيه عند العرب: التعظيم، والتحقير، والمبالغة! قال حازم في المنهاج: "أنه إذا استويا في  6

ه الشبه، وأحدهما في نفسه عظيم، والآخر حقير شبه الحقير بالعظيم عند إرادة التعظيم، وشبه العظيم  وْ
يص المفتاح، أحمد بن علي بن عبد الكافي، أبو بالحقير عند إرادة التحقير". انظر: عروس الأفراح في شرح تلخ

هـ(، ت: د. عبد الحميد هنداوي، المكتبة العصرية للطباعة والنشر،  113حامد، بهاء الدين السبكي )ت: 
 .2/46م.  2223-هـ  1823، 1لبنان، ط:  –بيروت 

الحليم. فالشاعر في هذا  كأن فسيحها صدر… ومنه "أي التشبيه المقلوب" قول الشاعر: أحنّ لهم ودونهم فلاة 
البيت شبّه فسيح الفلاة بصدر الحليم، فالتشبيه كما ترى مقلوب، إذ المعهود تشبيه صدر الحليم بالفلاة. ولكن 
الشاعر رغبة منه في المبالغة بادّعاء أن صدر الحليم أفسح من الصحراء عكس التشبيه. علم البيان، عبد 

-هـ  1826لبنان،  –ة العربية للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت هـ(، دار النهض 1396العزيز عتيق )ت: 
 .99م. ص 1942

ومنه قول ذي الرمة: "ورمل كأوراك العذارى قطعته ... إذا ْللته المظلمات الحنادس "، وقال العيني: هذا البيت 
ضيون على دخول أبناء استشهد به النحاة على ْواز تقديم الخبر، والبيانيون على عكس التشبيه، والفقهاء والفر 

الابناء في الميراث والوصية والوقف، وعلى أن الانتساب الى الآباء. ومنه أيضاً قول حسان بن ثابت: قَبيلَة ألأم 
خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب، عبد القادر بن الْأَحْيَاء أكرمها ... وأغدر النَّاس بالْيران وافيها. انظر: 

-هـ  1814، 8(، ت: عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانْي، القاهرة، ط: هـ1293عمر البغدادي )ت: 
 =هـ(، 911. شرح شواهد المغني، عبد الرحمن بن أبي بكر، ْلال الدين السيوطي )ت: 1/888م.  1991



41 

 

 

 

يفعلونه من اتربا منزتة الأصل اتمماثل ته اتبيع ومن اتمجمع على تحريمه وتم يعكسوا تنزيلا  تما 

ذتك قول ذي اترمة
2
اتبيت .كان صبيا اتشمس غرة جعفر.. 

.3
.  

صنامهم ونحوها من كل ما عبدوه من دون الله تعاتى تنبيها  منهم بذتك على أنهم تما عندهم أ إذ

من عظيم الإشراك به جعلوه من جنس اتمخلوقات اتعجزة تشبيها  بها. ومن ثم باتغ الله تعاتى في 

}أفَلَا تذََكَّرُون{فقال: الإنكار عليهم مشيرا  إتى أنهم في ذتك باتبهام أشبه 
4
م فساد هذا اتواقع أي عظي 

منكم فإن فساده من أجل اتبديهيات فضلا  عن اتضروريات، وتذتك كان كأنه حاصلٌ في عقوتهم 

مركونٌ في أفهامهم، تكنهم آثروا عليه أهويتهم اتباطلة وآراءهم اتحائلة فغفلوا عنه. وتو أتفتوا إتيه 

تتفات، فمن ثم قيل تهم أفلا عقوتهم أدنى اتتفات لأدركته فكان كاتحاضر عندها بأدنى تذكر وا

تذكرون، أي لأنكم تو تذكرتم أدنى تذكر تم تقوتوا ذتك إذا تقرر ذتك علم اتجواب عما قاته اتعز وأن 

هذا إنما جاء على خلاف اتقاعدة اتتي ذكرها لأن قصد قائله اتمباتغة في إشارة مدعاه فعكس اتطريق 

                                                                                                                        
ان، مذيل وتعليقات: الشيخ محمد محمود ابن التلاميد = وقف على طبعه وعلق حواشيه: أحمد ظافر كوْ

 .2/484م.  1966-هـ  1346شنقيطي، لْنة التراث العربي، التركزي ال
بَا لَا يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِّ ذَلِكَ بِ  1 بَا }الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّ أَنَّهُمْ قَالُواْ إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّ

بِّهِ فَانتَهَىَ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللّهِ وَمَنْ عَاوَأَحَلَّ اللّهُ الْبَ  اءهُ مَوْعِظَةٌ مِّن رَّ َْ بَا فَمَن  مَ الرِّ دَ فَأُوْلـَئِكَ يْعَ وَحَرَّ
 [216أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُون  االبقرة:

بن مسعود العدوي، من مضر، أبو م( غيلان بن عقبة بن نهيس  136، 696هـ =  111، 11ذو الرمة ) 2
الحارث، ذو الرمة: شاعر، من فحول الطبقة الثانية في عصره. قال أبو عَمْرو بن العلاء: فتح الشعر بإمرئ 
القيس وختم بذي الرمة. وكان شديد القصر، دميما، يضرب لونه إلى السواد. أكثر شعره تشبيب وبكاء أطلال، 

مقيما بالبادية، يحضر إلى اليمامة والبصرة كثيرا. وامتاز بإْادة التشبيه.  يذهب في ذلك مذهب الْاهليين. وكان
قال ْرير: لو خرس ذو الرمة بعد قصيدته: " ما بال عينك منها الماء ينسكب " لكان أشعر الناس. وقال 

" مية =       =الأصمعي: لو أدركت ذا الرمة لأشرت عليه أن يدع كثيرا من شعره، فكان ذلك خيرا له. وعشق
" المنقرية واشتهر بها. له " ديوان شعر، ط " في مْلد ضخم. توفي بأصبهان، وقيل: بالبادية. انظر: الأعلام 

 .128ص 6ج
لم أْد هذا البيت في شعر ذي الرمة أبداً ولعله أشكل على المؤلف، فقد أشرت سابقاً إلى بيت ذي الرمة الذي  3

المقلوب وهو: "ورمل كأوراك العذارى قطعته ... إذا ْللته المظلمات استشهد به النحاة عند الحديث عن التشبيه 
 الحنادس ".

أما البيت الذي ذكره ابن حْر ففيه أيضاً التشبيه المقلوب، لكن قائله هو: أَبُو الْقَاسِم مُحَمَّد بن هانئ، والبيت كما 
 َْ دته في كتب الشعر والبلاغة كما يلي: كَأَن لِوَاء الشَّمْس غرَّة  عْفَر ... رأى الْقرن فازدادت طلاقته ضعفا. وْ

هـ(، دار 866سر الفصاحة، أبو محمد عبد الله بن محمد بن سعيد بن سنان الخفاْي الحلبي )ت: انظر: 
. زهر الآداب وثمر الألباب، إبراهيم بن علي بن تميم 262م. ص1942هـ_1822، 1الكتب العلمية، ط: 

. مطمع الأنفس ومسرح 3/411هـ(، دار الْيل، بيروت. 863اني )ت: الأنصاري، أبو إسحاق الحُصري القيرو 
التأنس في ملح أهل الأندلس، الفتح بن محمد بن عبيد الله بن خاقان ابن عبد الله القيسي، أبو نصر )ت: 

 .326م. ص1943، 1بيروت، ط:  –هـ(، ت: محمد علي شوابكة، مؤسسة الرسالة 624
 [11يَخْلُقُ أَفَلا تَذَكَّرُون  االنحل:}أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لاَّ  4



42 

 

 

 

.اتخ".تقرر. وقوته "ولا يقال.اتحادة حتى يحصل ته تلك اتمباتغة اتمذكورة كما 
1
ممنوع بل كانوا  

على فرق منهم من يعظم صنمه أكثر من تعظيك الله، ومنهم من يعكس فهذا وارد في حق الأوتين 

بوُناَ إلِىَ }مَا نعَْبدُُهُمْ إلِاَّ ليِقَُ وقوته تعاتى عنهم:  ِ{رِّ اللََّّ
2
 .في حق الآخرين ،

 
1.6. ALTINCI PROBLEM VE CEVABI 

 

مسألة:
3
}وَلاَ تزَِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أخُْرَى{سأل اتعز في أماتيه أيضا  عن قوته تعاتى:  

4
فقال فيه  

ه بالآثمة  سؤال وهو أن عدم قيام فعل اتغير عن اتغير عام في اتنفس الآثمة وغير الآثمة، فلمَ خص 

اتلفظ، كما تو قيل ولا مع أن اتتصريح في اتعموم أتم في اتعدل، وأبلغ في الإشارة، وأحضر في 

 تحمل نفس حمل أخرى. انتهى. فما اتجواب عنه.

 

تلمفسرين في ذتك رأيان: أحدهما: الجواب:
5
أن تزر معناه تحمل من اتوزر وهو اتثقل واتتقدير  

ولا تحمل نفس حاملة حمل نفس أخرى، وعلى هذا فلا يرد سؤال اتعز، ويندفع قوته "كما تو قيل" 

اتخ
6
و معنى الآية كما تقرر فلا فرق بينهما. وقد جرى بعض اتمحققين على ذتك في لأن ما قاتوه ه 

قوته تعاتى في سورة سبحان
7
}فمََنِ اهْتدََى فإَنَِّمَا يهَْتدَِي لنِفَْسِهِ وَمَن ضَلَّ فإَنَِّمَا يضَِلُّ عَليَْهَا{: 

8
فقال  

ثواب اتعمل اتصاتح مختص بفاعله، وعقاب اتذنب يختص بفاعله وقد يتعدى منه إتى  أن بين تعاتى

}وَأنَ لَّيْسَ للِِإنسَانِ إلِاَّ مَا سَعَى{غيره ويتأكد هذا بقوته تعاتى: 
9

}وَلاَ تزَِرُ أكد ذتك بقوته تعاتى  

وَازِرَةٌ وِزْرَ أخُْرَى{
10
 . 

 

                                         
ولا يقال إنهم كانوا يعظمون الأصنام أكثر من تعظيم الله لأن الأمر ليس كذلك، بل قالوا "ما نعبدهم إلا ليقربونا  " 1

 إلى الله زلفا"
بُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي }أَلَا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيَاء مَا نَعْ  2 بُدُهُمْ إِلاَّ لِيُقَرِّ

مَر:  [3مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّار  االزُّ
 .6المسألة رقم:  3
ن تَدْعُ مُثْقَلَةٌ إِلَى حِمْلِهَا لَا يُحْمَلْ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُ  4 رْبَى إِنَّمَا تُنذِرُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ }وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى وَاِ 

لَاةَ وَمَن تَزَكَّى فَإِنَّمَا يَتَزَكَّى لِنَفْ  لَى اللَّهِ الْمَصِير  افاطر:رَبَّهُم بِالغَيْبِ وَأَقَامُوا الصَّ  [14سِهِ وَاِ 
الحقيقة أنني لم أْد من فسر الوزر هنا بالثقل!، نعم إن أغلب المفسرين ذكروا الثقل كمعنى لغوي للوزر، لكنهم  5

ثم نفس أخرى. وسأشير إلى -على قدر استقرائي–ْميعاً  قدروا المعنى هنا بالإثم، أي لا تحمل نفس وزر وا 
 م المؤلف في المعنى الثاني على حد تعبيره وهو الإثم.المصادر عند كلا

 كما لو قيل ولا تحمل نفس حمل أخرى" " 6
 أي سورة يونس. 7
بِّكُمْ فَمَنِ اهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ  8 اءكُمُ الْحَقُّ مِن رَّ َْ يْهَا وَمَا أَنَاْ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَ  }قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ 

 [124عَلَيْكُم بِوَكِيل  ايونس:
 [39االنْم: 9

ن تَدْعُ مُثْقَلَةٌ إِلَى حِمْلِهَا لَا يُحْمَلْ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُ  10 رْبَى إِنَّمَا تنُذِرُ الَّذِينَ }وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى وَاِ 
لَى اللَّهِ الْمَصِير  افاطر:يَخْشَوْنَ رَبَّهُم بِالغَيْبِ وَ  لَاةَ وَمَن تَزَكَّى فَإِنَّمَا يَتَزَكَّى لِنَفْسِهِ وَاِ   [14أَقَامُوا الصَّ



43 

 

 

 

ثانيهما:
1
هذا يتوجه لا تحمل نفس آثمة إثم نفس أخرى وعلى أنه من اتوزر وهو الإثم، واتتقدير و 

سؤال اتعز ويجاب عنه بأن سبب اتتخصيص أنه وقع ردا  تقوتهم ما حكاه الله تعاتى عنهم بقوته عن 

وَمَا همُ }بعد أن رده بقوته: }وَقاَلَ الَّذِينَ كَفرَُوا للَِّذِينَ آمَنوُا اتَّبعُِوا سَبيِلنَاَ وَلْنحَْمِلْ خَطاَياَكُمْ{ قائله: 

ن شَيْءٍ إنَِّهُمْ لكََاذِبوُن{ بحَِامِليِنَ مِنْ خَطاَياَهُم مِّ
2

ومن عادة اتقرآن أنه يكرر الأدتة وإن اتجهت  

اتدعوى بأوجه مختلفة وسياقات مؤتلفة، زيادة في اتتأكيد واتتقرير ومباتغة في اترد على تلك 

}وَإنِ تدَْعُ مُثْقلَةٌَ إلِىَ حِمْلهَِا لاَ سورة فاطر:  اتمقاتة، ثم باتغ في اترد عليهم فقال عقب تلك الآية في

يحُْمَلْ مِنْهُ شَيْءٌ وَلوَْ كَانَ ذَا قرُْبىَ{
3

أي وإن تطلب نفس مثقلة باتذنوب نفسا  أخرى إتى أن تحمل  

عنها شيئا  مما أثقلها لا تحمل تلك اتنفس اتمطلوبة منه شيئا  في حاتةٍ من اتحالات، وتو كان اتمدعي 

وأفادت هذهأو اتداعي ذا قرابة ته. 
4
نفي حمل ذنب كل نفسٍ عنها، كما أفادت الأوتى نفي أن يحمل  

عَ أثَْقاَلهِِمْ{لا ينافي هذا عليها ذنب غيرها، و }وَليَحَْمِلنَُّ أثَْقاَلهَُمْ وَأثَْقاَلاً مَّ
5

لأن اتمراد أنهم يحملون  

أثقال ضلاتهم وإضلاتهم، وكلها أوزارهم فلم يحمل أحدٌ عن أحدٍ شيئا . وقوته "مع أن اتتصريح 

                                         
. بحر العلوم، أبو الليث 22/866ْامع البيان في تأويل القرآن، الطبري، انظر: أي ثاني الأقوال، وهو الإثم.  1

. الكشف والبيان عن تفسير القرآن، 3/128هـ(، 313نصر بن محمد بن أحمد بن إبراهيم السمرقندي )ت: 
هـ(، ت: الإمام أبي محمد بن عاشور، مراْعة 821أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي، أبو إسحاق )ت: 

. 4/12م،  2222-هـ 1822-1لبنان، ط: –وتدقيق: نظير الساعدي، دار إحياء التراث العربي، بيروت 
 =هـ(، ت: إبراهيم البسيوني، الهيئة866وازن بن عبد الملك القشيري )ت: لطائف الإشارات، عبد الكريم بن ه

الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، أبو القاسم محمود . 3/222، 3مصر، ط:  –المصرية العامة للكتاب =
هـ،  1821- 3بيروت، ط:  –هـ(، دار الكتاب العربي 634بن عمرو بن أحمد، الزمخشري ْار الله )ت: 

يز، ابن عطية الأندلسي )ت: ال. 3/626 . 26/232مفاتيح الغيب، الرازي،  .8/836هـ(، 682محرر الوْ
ي شمس الدين  الْامع لأحكام القرآن، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرْ

براهيم أطفيش، دار الكتب المصرية 611القرطبي، )ت:  -هـ 1348، 2: القاهرة، ط–هـ(، ت: أحمد البردوني وا 
. التسهيل لعلوم التنزيل، 8/261هـ(، 646. أنوار التنزيل وأسرار التأويل، البيضاوي )ت: 18/334م، 1968

. لباب التأويل في معاني التنزيل، علاء الدين علي بن محمد بن 2/118هـ(، 181ابن ْزي الكلبي )ت: 
هـ(، تصحيح: محمد علي شاهين، دار 181إبراهيم بن عمر الشيحي أبو الحسن، المعروف بالخازن )ت: 

. تفسير القرآن العظيم، 9/6. البحر المحيط، أبو حيان، 3/866هـ،  1816، 1بيروت، ط:  –الكتب العلمية 
. إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، أبو السعود العمادي محمد بن 6/681ه(، 118ابن كثير )ت: 

 .1/189بيروت، –حياء التراث العربي هـ(، دار إ942محمد بن مصطفى )ت: 
طَايَاهُم مِّن شَيْءٍ إِنَّهُمْ }وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا اتَّبِعُوا سَبِيلَنَا وَلْنَحْمِلْ خَطَايَاكُمْ وَمَا هُم بِحَامِلِينَ مِنْ خَ  2

 [12لَكَاذِبُون  االعنكبوت:
ن تَدْعُ مُثْقَلَةٌ إِلَى حِمْلِهَا لَا يُحْمَلْ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُ  3 رْبَى إِنَّمَا تُنذِرُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ }وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى وَاِ 

لَاةَ وَمَن تَزَكَّى فَإِنَّمَا يَتَزَكَّى لِنَفْ  لَى اللَّهِ الْمَصِير  افاطر:رَبَّهُم بِالغَيْبِ وَأَقَامُوا الصَّ  [14سِهِ وَاِ 
 هذه الآية. 4
ا كَانُوا يَفْتَرُون 5 عَ أَثْقَالِهِمْ وَلَيُسْأَلُنَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَمَّ  [13  االعنكبوت:}وَلَيَحْمِلُنَّ أَثْقَالَهُمْ وَأَثْقَالًا مَّ



44 

 

 

 

باتعموم" اتخ
1
هو رد ما افتروه كما  لا يرد تما تقرر أن ذتك اتتخصيص إنما وقع تسبب دعى إتيه 

تقرر أنه تعاتى تم تقتصر عليه بل ذكره في آية سبحان بعد أن مهد ته ببيان أن حسنات الإنسان ته 

}فمََنِ اهْتدََى فإَنَِّمَا يهَْتدَِي لنِفَْسِهِ وَمَن ضَلَّ فإَنَِّمَا يضَِلُّ عَليَْهَا{وساقه عليه فقال: 
2
وذكر في آية  

}ومن تزكى{فاطر بعده ما يتعلق باتحسنات أيضا  فقال 
3
أي تطهر من دنس اتذنوب، فإنما يتزكى  

تنفسه، إذ نفعه تها دون غيرها. فذكر تعاتى هذين اتسياقين، سياق اتمعاصي وما يتعلق به، ثم سياق 

تقرآن اتمقررة تكل مطلب اتحسنات وما يتعلق بها، على أبلغ وجه وأكمل تقرير، جريا  على بلاغة ا

على حده بما لا يبقي في نفس اتمنكر شبهة ولا تردد بوجه. فتأمل ذتك فإني تم أرى من أشار إتى 

 شيء منه مما يتعلق بسؤال اتعز.

 
1.7. YEDİNCİ PROBLEM VE CEVABI 

 

مسألة:
4
الْكَهْفِ سِنيِنَ }فضََرَبْناَ عَلىَ آذَانهِِمْ فيِ سأل اتعز في أماتيه أيضا  عن قوته تعاتى:  

عَدَدًا{
5

أي ذوات عدد، ومعلوم أن اتسنين لا تكون إلا ذوات عدد، فما فائدة ذكره وتيس مثل قوته  

}دراهم معدودة{تعاتى 
6

}في أيام معدودات{ و 
7
لأن ذكر اتعدد فيها يدل على اتقلة؛ لأن ما كثر في  

ه تكثرته. واتمراد هنا تعظيم اتصفة، فعدم  ذكر اتعدد أوتى بها. انتهى. اتغاتب يتعذر عدُّ

 

فائدة ذكره أن مدة تبثهم في اتكهف مضروبا  على آذانهم وقع اتخلاف في قدرها،  الجواب:    

}لبَثِْناَ يوَْمًا أوَْ بعَْضَ يوَْمٍ{فمنهم من قال 
8
 . نبهواتو كأنهم كانوا نائمين يوما  لا ينتبهون منه  

، فشكوا هل هي ظهيرة ذتك اتيوم فيكون بعض يوم، وسبب اتشك أنهم قاموا غدوة وتنبهوا ظهرة

ومنهم من قوي عنده اتتردد ففوض علم  عده فيكون يوما  وشيئا  تم يذكروه،أو ظهيرة اتيوم اتذي ب

}وَلبَثِوُا فيِ كَهْفهِِمْ ثلَاثََ مِائةٍَ ذتك إتى الله تعاتى، وحقيقة الأمر في ذتك ما ذكر الله تعاتى بعد قوته 

الآيةسِنيِنَ{ 
9

، فاتمدة طويلة جدا  في نفس الأمر، وقصيرة جدا  في ظن بعضهم وهم اتقائلون تبثنا 

                                         
مع أن التصريح في العموم أتم في العدل، وأبلغ في الإشارة، وأحضر في اللفظ، كما لو قيل ولا تحمل نفس  " 1

 حمل أخرى"
بِّكُمْ فَمَنِ اهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ  2 اءكُمُ الْحَقُّ مِن رَّ َْ لَيْهَا وَمَا أَنَاْ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَ  }قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ 

 [124عَلَيْكُم بِوَكِيل  ايونس:
 [14افاطر: 3
 .1المسألة رقم:  4
 [11االكهف: 5
 [22}وَشَرَوْهُ بِثَمَنٍ بَخْسٍ دَرَاهِمَ مَعْدُودَةٍ وَكَانُواْ فِيهِ مِنَ الزَّاهِدِين  ايوسف: 6
7  َّْ عْدُودَاتٍ فَمَن تَعَ رَ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَنِ اتَّقَى وَاتَّقُواْ اللّهَ }وَاذْكُرُواْ اللّهَ فِي أَيَّامٍ مَّ لَ فِي يَوْمَيْنِ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأَخَّ

 [223وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ إِلَيْهِ تُحْشَرُون  االبقرة:
نْهُمْ كَمْ لَبِثْ  8 تُمْ قَالُوا لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ قَالُوا رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثْتُمْ }وَكَذَلِكَ بَعَثْنَاهُمْ لِيَتَسَاءلُوا بَيْنَهُمْ قَالَ قَائِلٌ مِّ

بِكُمْ أَحَدًا   نْهُ وَلْيَتَلَطَّفْ وَلَا يُشْعِرَنَّ فَابْعَثُوا أَحَدَكُم بِوَرِقِكُمْ هَذِهِ إِلَى الْمَدِينَةِ فَلْيَنظُرْ أَيُّهَا أَزْكَى طَعَامًا فَلْيَأْتِكُم بِرِزْقٍ مِّ 
 [19االكهف:

 [26}وَلَبِثُوا فِي كَهْفِهِمْ ثَلَاثَ مِائَةٍ سِنِينَ وَازْدَادُوا تِسْعًا  االكهف: 9



45 

 

 

 

يوما  أو بعض يوم، واتعدد يقال فيه تارة تلتكثير لأن اتعرب كانوا في ما دون الأربعين يعدونه ولا 

د اتكثرة لا من أعدايزنونه، وفي الأكثر من ذتك يزنونه، وما دون الأربعين اتشامل اتتسعة وثلاثين 

اتقلة، وتارة يستعمل تلقليل وهو اتثلاثة أو ما دون الأحد عشر، ومن الأول في أيامٍ معدودات وهي 

إذ اتمعنى معدودة أو ذوات اتثاني دراهم معدودة. إذا تقرر ذتك علم أن وصفه تعاتى اتسنين باتعدد 

بيان اتممتحنين تلنبي صلى عدد ته نكتة ظاهرة جدا  وهي أن اتقصد في أول اتقصة تعمية خبرهم و

الله عليه وسلم، لا يعلموا بهم ولا غيرهم مدة تبثهم حقيقة فأتى في اتسنين اتتي هي نص في اتقلة 

كما  لأنها ملحقة بجمع اتمؤنث اتساتم، إنما يحتمل اتقلة ويحتمل اتكثرة مباتغة في اتتعمية والامتحان

" أي ليعلم أي الحزبينبقوته عز قائلا  " عثناهم""ثم بتقرر، ويدل تذتك تعليله تعاتى تقوته عقبه 

"أحصى لما لبثوا أمدا"اتمختلفين منهم أو من غيرهم في مدة تبثهم 
1
أي أضبط حدا تزمن تبثهم. إذا  

". أيام معدوداتو " "دراهم معدودة"تقرر ذتك علم اتجواب عن قوته فما فائدة ذكره وإنه تيس مثل 

وأن قوته "واتمراد..." اتخ
2
عمية والامتحان تيخضعوا يد اتتمنوع، بل اتمراد ما قررته، وهو مزم 

نْهُمْ أحََدًا{إتى الله ويردوا اتعلم إتيه. ومن ثم قال الله تعاتى في آخر اتقصة:  }وَلاَ تسَْتفَْتِ فيِهِم مِّ
3

ثم  

فرد تعاتى أخبر بمدة تبثهم اتحقيقي وبين أن أحدا  لا يعلمه كذتك عبره لأنه من حملة اتغيب اتذي ان

 لمه، وهذا كله تم أر من نبه عليه.بع

 

ثم رأيت اتفخر اترازي    
4
قال: قال اتزجاج 

5
: ذكر اتعدد ههنا مفيد كثرة اتسنين، وكذتك كل 

شيء مما يعد إذا ذكر فيه اتعدد ووصف به يفيد كثرته، لأنه إذا قل فهم مقداره بدون اتتعديد فهناك 

أياما  عددا  أردت أياما  ذوات عدد أو معدودة. انتهى. يحتاج إتى اتتعديد، فإذا قلت أقمت
6
وفيما ذكره  

 نظر ظاهر واتصواب ما قررته فتأمله.

 
  

                                         
 [12}ثمَُّ بَعَثْنَاهُمْ لِنَعْلَمَ أَيُّ الْحِزْبَيْنِ أَحْصَى لِمَا لَبِثُوا أَمَدًا  االكهف: 1
 أولى بها"والمراد هنا تعظيم الصفة، فعدم ذكر العدد  " 2
مًا بِالْغَيْبِ وَيَقُولُونَ  3 سَبْعَةٌ وَثاَمِنُهُمْ كَلْبُهُمْ قُل رَّبِّي  }سَيَقُولُونَ ثَلَاثَةٌ رَّابِعُهُمْ كَلْبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَمْسَةٌ سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ رَْْ

ا يَعْلَمُهُمْ إِلاَّ قَلِيلٌ فَلَا تُمَارِ فِي نْهُمْ أَحَدًا  االكهف:أَعْلَمُ بِعِدَّتِهِم مَّ  [22هِمْ إِلاَّ مِرَاء ظَاهِرًا وَلَا تَسْتَفْتِ فِيهِم مِّ
الرازي: فخر الدين مفاتيح الغيب، الرازي، مُحمَّد بن عمر بن الحسين بن علي، العلامة المفسر المتكلم، ولد سنة  4

ر: طبقات المفسرين، الأدنهوي، ه. انظ626هـ صاحب )مفاتيح الغيب( و )البرهان في القرآن(، توفي سنة 688
 .286ص

اج: ) 5 َّْ اج: عالم بالنحو واللغة.  923، 466هـ =  311، 281الزَّ م( إبراهيم بن السري بن سهل، أبو إسحاق الزْ
اج ومال إلى النحو فعلمه المبرد. من كتبه )معاني القرآن، خ( و  ولد ومات في بغداد. كان في فتوته يخرط الزْ

ق الإنسان، ط( و )الأمالي( في الأدب واللغة. انظر: الأعلام، خير الدين الزركلي، دار العلم )الاشتقاق( و )خل
 .82، 1/39م.، 2222بيروت، ط: الخامسة عشرة  –للملايين، لبنان 

اج . 21/829انظر: مفاتيح الغيب، الرازي،  6 عرابه، إبراهيم بن السري بن سهل، أبو إسحاق الزْ معاني القرآن وا 
 .3/211م، 1944-هـ  1824 1بيروت، ط:  –هـ(، عالم الكتب 311)ت: 



46 

 

 

 

1.8. SEKİZİNCİ PROBLEM VE CEVABI 

 

مسألة:
1
}وَمَنْ أعَْرَضَ عَن ذِكْرِي فإَنَِّ لهَُ مَعِيشَةً سأل اتعز في أماتيه أيضا  عن قوته تعاتى:  

}وَكَذَلكَِ نجَْزِي مَنْ أسَْرَفَ{مع قوته: ضَنكًا{ 
2

إذ اتمعرض أعم فيمن أعرض لأن من أسرف اندرج  

"من أعرض" على عمومه وتم  بقيمن اتمسرف، فيلزم أحد أمرين: إما تشبيه اتشيء بنفسه إن 

يخصص، أو تشبيه الأعلى بالأدنى إن كان قد خصص، لأن اتمسرف أعظم ذنبا  من اتمعرض؛ لأن 

 اتمعرض قد يعرض ولا يسرف، وكلا الأمرين مشكل.

 

من تأمل نظم الآية علم أن هذا الإشكال لا يرد أصلا ، وذتك أن اتمعرض عن اتذكر  الجواب:

قبله وهو اتكتاب واترسول لا فائدة أنه مذكر بالله وداعٍ إتى عبادته، يقول لله اتمكنى به عن اتمذكور 

يوم اتقيامة إذا حشره أعمى اتبصر وهو الأظهر أو اتبصيرة "رب تم حشرتني أعمى وقد كنت 

بصيرا" فيجيبه الله تعاتى بأمرين، أحدهما يتعلق به واتثاني يتعلق بكل من كان على طريقته. فالأول 

: "كذتك أتتك آياتنا فنسيتها وكذتك اتيوم تنسى" واتثاني هو قوته: "وكذتك نجزي من أسرف هو قوته

وتم يؤمن بآيات ربه"، وهذان اتوصفان أعني الإسراف وعدم الإيمان بالآيات داخلان في 

الإعراض اتسابق، وكأن قضية اتنظم وكذتك نجزي كل من كان مثلك وعلى طريقك، تكنه عدل عنه 

وإن أجراه بذتك تيس خاصا  به بل يعم  ان اتتسجيل عليه بالإسراف وعدم الإيمان بالآياتإتى ذتك تبي

كل ما اتصف بما اتصف به وهو الإعراض اتذي هو الإسراف بالانهماك في اتشهوات اتمنسي 

تلتأمل في الأدتة وعدم الإيمان بالآيات فاندفع بما قررته قوته: "لأن من أسرف اندرج فيمن أعرض 

عرض..." اتخإذ اتم
3

. ووجه اندفاعه تقرر أن قوته "وكذتك نجزي من أسرف" تيس معطوفا  على 

من أعرض ولا هو داخل في سياقه وإنما هذا سياقٌ آخر كما علمت، لأن من أعرض من جملة 

ى "وكذتك نجزي من أسرف" من جملة اتمقول يوم اتقيامة تكل معرض أو لأحد وحواتمقول لآدم 

 ذ الآية تحتمل كلا  من هذين، وسيان ما بين اتسياقين. أفراده اتمعرضين، إ

    

"إذ اتمعرض أعم من اتمسرف" ووجه اندفاعه ما قررته مما ينبغي أن يكوه واندفع أيضا      

عنه، وتكن إنما عبر عنه بسياقين مختلفين تلتسجيل على كل معرض، فإنه جمع بين وضعي 

واندفع قوته "فيلزم أحد أمور..." اتخالإعراض والإسراف وعدم الإيمان بالآيات، 
4
ووجه اندفاعه  

ما تقرر من اختلاف اتسياقين واتتعبير عن اتمعرض بما هو من لازمه تلتسجيل عليه، وحينئذٍ فلا 

يلزم شيء من ذتك. على أن قوته: "أما تشبيه اتشيء بنفسه" فيه نظر، بل اتلازم بمقتضى ما ذكره 

ان قد خصص لأن اتمسرف..." اتختشبيه اتجزء بكله. وقوته: "إن ك
5
ممنوع أيضا  تما تقرر من  

 استوائهما وأنه مع ذتك تيس فيه محذوف بوجه. فتأمل ذتك كله فإني تم أرى من نبه على شيء منه.

                                         
 .4المسألة رقم:  1
تَنِي أَعْمَى وَقَدْ كُنتُ }وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى  }قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْ  2

زِي مَنْ أَسْرَفَ وَلَمْ يُؤْمِن بِآيَاتِ رَبِّهِ بَصِيرًا  }قَالَ كَذَلِكَ أَ  ْْ تَتْكَ آيَاتنَُا فَنَسِيتَهَا وَكَذَلِكَ الْيَوْمَ تنُسَى  }وَكَذَلِكَ نَ
 .[121، 128وَلَعَذَابُ الآخِرَةِ أَشَدُّ وَأَبْقَى  اطه:

 " لأن من أسرف اندرج فيمن أعرض إذ المعرض أعم من المسرف" 3
ن: إما تشبيه الشيء بنفسه إن بقي "من أعرض" على عمومه ولم يخصص، أو تشبيه الأعلى " فيلزم أحد أمري 4

 بالأدنى"
 " لأن المسرف أعظم ذنباً من المعرض؛ لأن المعرض قد يعرض ولا يسرف، وكلا الأمرين مشكل." 5



47 

 

 

 

1.9. DOKUZUNCU PROBLEM VE CEVABI 

 

مسألة:
1
ُ لفَسََدَتاَ{}لوَْ كَانَ فيِهِمَا آلهَِةٌ سأل اتعز في أماتيه أيضا  عن قوته تعاتى:   إلِاَّ اللََّّ

2
فيه  

نَ الأرَْضِ هُمْ ينُشِرُون{إشكال لأن ذكره بعد قوته:  }أمَِ اتَّخَذُوا آلهَِةً مِّ
3

يبطل قوتهم وهذا لا يبطله  

لأن اتملازمة بين اتفساد والإته اتثاني إنما يصدق إذا كان الإته اتثاني تاما  حتى يمنع اتتمانع، وهم تم 

ينُ الْخَالصُِ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونهِِ أوَْليِاَء مَا نعَْبدُُهُمْ إلِاَّ راهم يقوتون: يدعوا ذتك، ألا ت ِ الدِّ }ألَاَ لِِلَّ

ِ زُلْفىَ{ بوُناَ إلِىَ اللََّّ ليِقُرَِّ
4
أما إتهان تامان فلم يقل به أحد من أهل اتملل، فما قاتوا به لا تبطله الآية،  

مَاوَاتُ ا به، وكذتك قوته تعاتى: وما تبطله الآية تم يقوتو }وَلوَِ اتَّبعََ الْحَقُّ أهَْوَاءهُمْ لفَسََدَتِ السَّ

وَالأرَْضُ{
5
 قيل اتحق: الله عز وجل، وقيل اتقرآن، وأيا  ما كان فاتملازمة مشكلة. انتهى. فما جوابه. 

 

ته  ينتجقد استند اتعز ببيانه إشكاته على قوته "وهم تم يدعوا ذتك" ومع ذتك هو لا  الجواب:

أما أولا  فلانا يقول تيسوا كلهم يقوتون "إنما نعبدهم تيقربونا إتى الله زتفى"، بل منهم من  إشكالا  

قوته  أثبت آتهة فقط، ومنهم من يشرك وهو اتمشركون من زعم آتهته أكمل من الله تما مر عنهم في

"أفمن يخلق كمن لا يخلق"ردا  عليهم 
6

، ومنهم من عكس وهم اتقائلون "إنما نعبدهم تيقربونا إتى 

 ولازم اتمذهب مذهبالله زتفى". وأما ثانيا  فلئن سلمنا ته ذتك وأنهم تم يدعوه إلا أنه لازم تقوتهم؛ 

باتنسبة لإقامة اتدتيل على إبطاته اتفاقا  
7

محكم به على أن اتقائل باتملزوم  ، وإنما اتخلاف في أنه هل

                                         
 .9المسألة رقم:  1
ا يَصِفُون  االأنبياء:}لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلاَّ اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَ  2  [22انَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّ
نَ الَأرْضِ هُمْ يُنشِرُون  االأنبياء: 3  [21}أَمِ اتَّخَذُوا آلِهَةً مِّ
بُونَا إِلَ  4 ى اللَّهِ زُلْفَى إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي }أَلَا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيَاء مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيُقَرِّ

مَر:مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَ   [3فَّار  االزُّ
مْ عَن ذِكْرِهِم مُّعْرِضُون  }وَلَوِ اتَّبَعَ الْحَقُّ أَهْوَاءهُمْ لَفَسَدَتِ السَّمَاوَاتُ وَالَأرْضُ وَمَن فِيهِنَّ بَلْ أَتَيْنَاهُم بِذِكْرِهِمْ فَهُ  5

 [11االمؤمنون:
 [.11}أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لاَّ يَخْلُقُ أَفَلا تَذَكَّرُون  االنحل: 6
 لا بل هناك خلاف، "وسئل شيخ الإسلام هل لازم المذهب مذهب أم لا؟ فأْاب: 7

وأما قول السائل: هل لازم المذهب مذهب أم ليس بمذهب؟ فالصواب: أن لازم مذهب الإنسان ليس بمذهب له إذا 
إذا كان قد أنكره ونفاه كانت إضافته إليه كذبا عليه بل ذلك يدل على فساد قوله وتناقضه في لم يلتزمه؛ فإنه 

المقال غير التزامه اللوازم التي يظهر أنها من قبل الكفر والمحال مما هو أكثر فالذين قالوا بأقوال يلزمها أقوال 
مذهبا للزم تكفير كل من قال عن الاستواء أو  يعلم أنه لا يلتزمها لكن لم يعلم أنها تلزمه ولو كان لازم المذهب

غيره من الصفات أنه مْاز ليس بحقيقة؛ فإن لازم هذا القول يقتضي أن لا يكون شيء من أسمائه أو صفاته 
حقيقة وكل من لم يثبت بين الاسمين قدرا مشتركا لزم أن لا يكون شيء من الإيمان بالله ومعرفته والإقرار به 

ن شيء يثبته القلب إلا ويقال فيه نظير ما يقال في الآخر ولازم قول هؤلاء يستلزم قول غلاة إيمانا؛ فإنه ما م
الملاحدة المعطلين الذين هم أكفر من اليهود والنصارى". مْموع الفتاوى، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد 

مع الملك فهد لطباعة هـ(، ت: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، م124ْالحليم بن تيمية الحراني )ت: 
 .22/211م. 1996هـ/1816المصحف الشريف، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية، 



48 

 

 

 

آتهة، أنها تقدر على قائل به أو لا، فلما تزم من تسميتهم بحق الأصنام اتمنحوتة اتمتخذة من الأرض 

جميع اتممكنات، إذ من توازم الإته الاقتدار على ذتك؛ نسب الله تعاتى إتيهم ذتك وإن تم يصرحوا به 

}أمَِ اتَّخَذُوا{فقال عز قائلا : 
1

إنكارا  لاتخاذهم آتهة من الأرض، هم ينشرون اتموتى أي دون  

غيرهم، كما أفاده اتضمير اتموهم لاختصاص الإنشار بهم تما تقرر أن تسميتهم إياها آتهة يلزمها 

بين الله تعاتى أن هذا اتلازم إن تم يوجد فيها فهي غير آتهة، وإن وجد  ؛الاقتدار على جميع اتممكنات

، أي تخرجتا عن تفسدتا-اللهأي غير -اتمقتضي تلفساد. فقال تو كان فيها آتهة إلا الله  فيها تزم اتتمانع

نظامها اتتام اتمشاهد تما يكون منهما عادة من الاختلاف واتتمانع اتمقرر في محله، وفرض اتفاقهما 

كما قرر في محله أيضا   اتقرآنيةعقلي لا يعول عليه في الأدتة 
2

اع قول اتعز، . اذا تقرر ذتك علم اندف

وهذا لا يبطله وكيف لا وقد علمت أن إبطاته ته أمر واضح جلي تما قررته أنهم سموا أصنامهم 

، فإما أن يقوتوا مع ذتك أنها لا تقدر على شيءٍ فيبطل حينئذٍ أتوهيتها ولا تحتاج لإقامة دتيل آتهة

}وَلئَنِ يل تنا أو عندهم أيضا  تدعليهم، أو أنها تقدر على جميع اتممكنات كما أن الله تعاتى كذتك عند

}ُ مَاوَاتِ وَالأرَْضَ ليَقَوُلنَُّ اللََّّ نْ خَلقََ السَّ سَألَْتهَُم مَّ
3
فيلزم عليه فساد اتسماوات والأرض وهما على  

أكمل اتصلاح فيبطل حينئذٍ أتوهيتها أيضا ، فعلى كل تقدير يبطل اتخاذهم تتلك الآتهة، إما بغير دتيل 

لأول أعني بأنها لا تقدر على شيء، أو باتدتيل اتذي أقامه تعاتى عليهم إن اعترفوا بأن يعترفوا با

أنها تقدر على جميع اتممكنات. ومن تأمل إيراد الأدتة وأن على اتمستدل أن يبطل جميع ما يقوته 

 خصمه وإن تم يقل ببعضها؛ علم أن الآية واردة على أكمل الاستدلالات وأتقن اتبراهين. وقوته فلم

يقل به أحد من أهل اتملل
4
، فعلى ممنوع، لأنهم وإن تم يقوتوا به صريحا  هم قائلون به استلزاما   

اتمستدل ابطاته لأنه لازم قوتهم، وحينئذٍ فبطل قوته: "فما قاتوا به لا تبطله الآية وما تبطله الآية تم 

" وبيانه أنه لا إشكال فيها تما قررناه، إذ ةوكذتك قوته: "وأيا  ما كان فاتملازمة مشكل يقوتوا به"

}لوَْ كَانَ فيِهِمَا آلهَِةٌ إلِاَّ اتحق تو اتبع أهواءهم بأن كان في اتواقع آتهة شتى تفسد اتعاتم كما تقرر في 

ُ لفَسََدَتاَ{ اللََّّ
5

وفسر بأن اتحق تو اتبع أهواءهم وانقلب شركا  تجاء الله باتقيامة وأهلك اتعاتم من فرط  

به، وعلى كل من هذين لا إشكال في اتملازمة أيضا . هذا ومن طعن في دلاتة اتتمانعغض
6
فسر  

                                         
نَ الَأرْضِ هُمْ يُنشِرُون  االأنبياء: 1  [21}أَمِ اتَّخَذُوا آلِهَةً مِّ
 أي لا يمكننا الإصغاء للفرض العقلي إذا تعارض مع الدليل القرآني. 2
نْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالَأرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُون  القما}وَلَئِن سَأَلْتَ  3  [26ن:هُم مَّ
 أما إلهان تامان فلم يقل به أحد من أهل الملل" " 4
ا يَصِفُون  االأنبياء: }لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلاَّ اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللَّهِ  5  [22رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّ
وقد تكلم الزركشي في البرهان عن هذا الدليل في طور كلامه عن )إلزام الخصم بالحْة( فقال: " وقوله تعالى:  6

}ما اتخذ الله من ولد وما كان معه من إله إذا لذهب كل إله بما خلق  الآية، وهذه حْة عقلية تقديرها أنه لو 
خالقان لاستبد كل منهما بخلقه فكان الذي يقدر عليه أحدهما لا يقدر عليه الآخر ويؤدي إلى تناهي.  كان

ب أن يكون الإله واحدا ثم زاد في الحْاج فقال: }ولعلا بعضهم على  مقدوراتهما وذلك يبطل الإلهية فوْ
إماتته لم يصح ارتفاع مرادهما بعض ، أي ولغلب بعضهم بعضا في المراد ولو أراد أحدهما إحياء ْسم والآخر 

لأن رفع النقيضين محال ولا وقوعهما للتضاد فنفى وقوع أحدها دون الآخر وهو المغلوب وهذه تسمى دلالة 
التمانع وهي كثيرة في القرآن كقوله تعالى: }إذا لابتغوا إلى ذي العرش سبيلا  وقوله: }ولو علم الله فيهم خيرا 

ب لأسمعهم . وقوله: }أفرأيتم م ا تمنون أأنتم تخلقونه أم نحن الخالقون  فبين أنا لم نخلق المني لتعذره علينا فوْ
 =أن يكون الخالق غيرنا." البرهان في علوم القرآن، أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي



49 

 

 

 

الآية بأن اتمراد تو كان في اتسماء والأرض آتهة تقول بآتهتها
1
عبدة الأوثان تزم فساد اتعاتم لأنها  

كى عنهم قوتهم أم فيلزم فساد اتعاتم. قاتوا وهذا أوتى لأنه تعاتى حجمادات لا تقدر على تدبير اتعاتم 

الأرض هم ينشرونتهم آتهة من 
2

. ثم ذكر اتدلاتة على فساد هذا فوجب أن يخص اتدتيل به،
3
وعلى  

 هذا اتتقدير لا يتوجه سؤال اتعز أصلا  فتأمله.

                                                                                                                        
ء الكتب العربية، عيسى م، دار إحيا 1961-هـ  1316، 1هـ(، ت: محمد أبو الفضل إبراهيم، ط: 198)ت: =

 .869-3/864البابى الحلبي وشركائه. 
 بألوهيتها. 1
نَ الَأرْضِ هُمْ يُنشِرُون  االأنبياء:خطأ في الآية، والصواب: أ 2  [21}أَمِ اتَّخَذُوا آلِهَةً مِّ

وابن أبي العز شيخ الإسلام ابن تيمية وابن ْزي الكلبي وممن فسر الآية على أساس الطعن في دلالة التمانع، 3 
الحنفي وغير واحد من أهل العلم وهو: أن طوائف من المتكلمين والمفسرين يظنون أن دليل التمانع الذي تقدم 
-ذكره هو الدليل المذكور في القرآن في قوله "لو كان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا"، وليس الأمر كذلك، فإن هؤلاء 

اوية: "غفلوا عن مضمون الآية، فإنه سبحانه أخبر أنه لو كان فيهما في "شرحه" للطح -كما يقول ابن أبي العز
ودتان آلهة سواه  ودهما، وأنه لو كان فيهما وهما موْ آلهة غيره، ولم يقل أرباب، وأيضاً فإن هذا إنما هو بعد وْ

دا. ودلت الآية على أنه لا يْوز أن يكون ف يهما آلهة متعددة، لفسدتا، وأيضاً فإنه قال: "لفسدتا" ولم يقل: لم يوْ
بل لا يكون الإله إلا واحدًا، وعلى أنه لا يْوز أن يكون هذا الإله الواحد إلا الله سبحانه وتعالى، وأن فساد 
السماوات والأرض يلزم من كون الآلهة فيهما متعددة، ومن كون الإله الواحد غير الله، وأنه لا صلاح لهما إلا 

ه لا غيره، فلو كان للعالم إلهان معبودان لفسد نظامه، فإن قيامه إنما هو بأن يكون الإله فيهما هو الله وحد
بالعدل وبه قامت السماوات والأرض، وأظلم الظلم على الإطلاق الشرك، وأعدل العدل التوحيد". شرح العقيدة 

حي الدين عليّ بن محمد ابن أبي العز الحنفي، الأذرعي الصال= =الطحاوية، صدر الدين محمد بن علاء
هـ(، ت: ْماعة من العلماء، تخريج: ناصر الدين الألباني، دار السلام للطباعة والنشر 192الدمشقي )ت: 

مة. ص . ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه "اقتضاء الصراط المستقيم": "هذه الآية 44-41التوزيع والترْ
ل التمانع على وحدانية الرب تعالى، فإن ليس المقصود بها ما يقوله من يقوله من أهل الكلام من ذكر دلي

وده بعد فساده". اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الْحيم، تقي  ود المفعول لا يمنع وْ التمانع يمنع وْ
الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد ابن تيمية الحراني 

 ،1هـ(، ت: ناصر عبد الكريم العقل، دار عالم الكتب، بيروت، لبنان، ط: 124)ت:  الحنبلي الدمشقي
 .2/22.  وانظر أيضاً: التسهيل لعلوم التنزيل، ابن ْزي الكلبي، 2/344م، 1999-هـ 1819

حيث لكن ْمهور المفسرين اتفقوا على الاستدلال بدلالة التمانع. ولعل أكثر من فصل فيه الرازي في مفاتيح الغيب 
ود إلهين محالا، إنما قال: "  ب أن يكون القول بوْ ود إلهين يفضي إلى المحال فوْ قال المتكلمون: القول بوْ

ود إلهين فلا بد وأن يكون كل واحد منهما قادرا على كل المقدورات  قلنا إنه يفضي إلى المحال لأنا لو فرضنا وْ
د وتسكينه فلو فرضنا أن أحدهما أراد تحريكه والآخر ولو كان كذلك لكان كل واحد منهما قادرا على تحريك زي

تسكينه، فإما أن يقع المرادان وهو محال لاستحالة الْمع بين الضدين أو لا يقع واحد منهما وهو محال لأن 
ود مراد ذلك وبالعكس، فلو  ود مراد كل واحد منهما مراد الآخر، فلا يمتنع مراد هذا إلا عند وْ المانع من وْ

هين: أحدهما: أنه لوامتنعا مع دا/ معا وذلك محال أو يقع مراد أحدهما دون الثاني وذلك محال أيضاً لوْ  =ا لوْ



50 

 

 

 

1.10. ONUNCU PROBLEM VE CEVABI 

 

مسألة:
1
}وَدَاوُودَ وَسُليَْمَانَ إذِْ يحَْكُمَانِ فيِ الْحَرْثِ إذِْ سأل اتعز في أماتيه أيضا  عن قوته تعاتى:  

ففَهََّمْناَهَا سُليَْمَانَ{شَاهِدِين{ }نفَشََتْ فيِهِ غَنمَُ الْقوَْمِ وَكُنَّا لحُِكْمِهِمْ 
2
فقال فيه سؤالان: أحدهما: أن  

لأن الله تعاتى لا يتمدح بعلم  ،اتمراد باتشهادة هنا اتعلم، فما فائدة ذكره وتيس محل اتتمدح باتعلم

وتيس اتسياق سياق تهديد وترغيب حتى يكون ذكر اتعلم تلمجازاة على اتفعل كقوتك عرفت  ،جزئي

صنعك. اتثاني: أن اتحرث كان كرما  فقضى داود أولا  بأن اتغنم يسلم تصاحب اتكرم بأخذ أصوافها 

فحكم داود .ت اتغنم تربها واتكرم تربهوأتبانها ويسلم اتكرم تصاحب اتغنم يصلحه، فإذا صلح عاد
3
 

لأن الأرض يجوز أن تكون قدر قيمة اتغنم  ؛تو وقع في شريعتنا تم يكن ثمَّ ما يقتضي فساده

وصاحبها مفلس يدفع قيمة اتغنم تمستحقها، وحكم سليمان تو وقع في شريعتنا تما صح، وشريعتنا 

رع تنا، فإن كان حكم داود أفضل فلم أثنى هي أتم اتشرائع فإن كان حكم سليمان أفضل فلم تم يش

 على سليمان دونه. انتهى. فما اتجواب عن كل من إشكاتيه هذين.

 

عن ذتك نستدعي مقدمات بها نتبين أن في حكاية اتعز تلقصة سقطا ، هي أنهم اختلفوا في  الجواب

كيفية اتقصة. واتذي عليه أكثر اتمفسرين
4
أن رجلين دخلا على داود صلى الله على نبينا وآته وسلم،  

أحدهما صاحب حرث والآخر صاحب غنم، فقال صاحب اتحرث إن غنم هذا دخلت حرثي وما 

أبقت منه شيئا ، فقال داود اذهب فإن اتغنم تك، فخرجا فمرا على سليمان صلى الله على نبينا وآته 

ل تو كنت أنا اتقاضي تقضيت بغير هذا، فأخُبر بذتك داود وسلم فقال كيف قضى بينكما فأخبراه، فقا

فدعاه وقال كيف كنت تقضي بينهما، فقال أدفع اتغنم إتى صاحب اتحرث فيكون ته منها منافعها من 

دفعت اتغنم إتى  ،اتبدن واتنسل واتوبر، حتى إذا كان اتحرث من اتعام اتمستقبل كهيئته يوم أكُل

ه. واتذي عليه ابن مسعودصاحبها وقبض صاحب اتحرث حرث
5
وشريح 

1
ومقاتل 

2
أن راعيا  نزل  

                                                                                                                        
كان كل واحد منهما قادرا على ما لا نهاية له امتنع كون أحدهما أقدر من الآخر بل لا بد وأن يستويا في =

ذا استويا في القدرة استحال أن يصير مراد أحدهما أولى بال يح الممكن القدرة. وا  لا لزم ترْ وقوع من مراد الثاني وا 
ح. وثانيهما: أنه إذا وقع مراد أحدهما دون الآخر فالذي وقع مراده يكون قادرا والذي لم يقع مراده  من غير مرْ

 .22/121يكون عاْزا والعْز نقص وهو على الله محال." مفاتيح الغيب، الرازي، 
 .12المسألة رقم:  1
سُلَيْمَانَ وَكُلاًّ  يْمَانَ إِذْ يَحْكُمَانِ فِي الْحَرْثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ الْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَاهِدِين  }فَفَهَّمْنَاهَا}وَدَاوُودَ وَسُلَ  2

بَالَ يُسَبِّحْنَ وَالطَّيْرَ وَكُنَّا فَاعِلِين   ِْ رْنَا مَعَ دَاوُودَ الْ  [19، 14االأنبياء:آتَيْنَا حُكْمًا وَعِلْمًا وَسَخَّ
 في المخطوط خطأ كتبت هكذا: دواد. 3
يز، ابن عطية، 22/168. مفاتيح الغيب، الرازي، 14/818انظر: ْامع البيان، الطبري،  4 . 8/91. المحرر الوْ

 . 6/366تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، 
صاهلة بن كاهل بن الحارث بن تيم بن عبد اللَّه بن مسعود بن غافل بن حبيب بن شمخ بن فار بن مخزوم بن  5 

سعد بن هذيل الهذلي، أبو عبد الرحمن. حليف بني زهرة، وكان أبوه حالف عبد الحارث بن زهرة. أمه أمّ عبد 
اللَّه بنت عبد ودّ بن سواءة، أسلمت وصحبت أحد السابقين الأولين. أسلم قديما وهاْر الهْرتين، وشهد بدرا 

نبيّ صلى اللَّه عليه وسلّم، وكان صاحب نعليه. وحدّث عن النبيّ صلى اللَّه عليه وسلّم والمشاهد بعدها، ولازم ال
 =بالكثير، وعن عمر، وسعد بن معاذ. وآخى النبيّ صلى اللَّه عليه وسلّم بينه وبين الزبير، وبعد الهْرة بينه



51 

 

 

 

اتقطعان وأفسدت اتكرم فذهب ذات تيلة بجنب كرم فدخلت الأغنام اتكرم وهو لا يشعر فأكلت 

صاحب اتكرم من اتغد إتى داود فقضى ته باتغنم لأنه تم يكن بين ثمن اتكرم وثمن اتغنم تفاوت، 

بينكما فأخبروه به، فقال غير هذا أرفق باتفريقين، فأخُبر  فخرجوا ومروا بسليمان فقال كيف قضى

داود بذتك فدعا سليمان فقال ته بحق اتنبوة والأبوة إلا أخبرتني باتذي هو أرفق باتفريقين، فقال ته 

تسلم اتغنم إتى صاحب اتكرم حتى يترفق بمصاتحها ويعمل اتراعي في إصلاح اتكرم حتى يصير 

ى صاحبها. فقال داود إنما قضيت وحكم بذتك.، ثم يرد اتغنم إتكما كان
3
 

 

ثم في الآية أمور، قيل تم يختلفا اتبتة، ورد بأن اتصواب أنهما اختلفا كما أجمع عليه اتصحابة     

 "وكنا لحكمهم شاهدين"بعد قوته  "ففهمناها سليمان"واتتابعون رضوان الله عليهم. وقوته تعاتى 

صريح بذتك؛ لأن اتفا تلتعقيب فوجب سبق ذتك اتحكم على اتتفهيم، وحينئذٍ يلزم اختلافهما فيه حتى 

                                                                                                                        
من طريق القاسم بن عبد الرحمن  وبين سعد بن معاذ، وقال له في أول الإسلام: إنك لغلام معلم. وأخرج البغويّ 

بن عبد اللَّه بن مسعود، عن أبيه، قال: قال عبد اللَّه: لقد رأيتني سادس ستّة، وما على الأرض مسلم غيرنا. 
وهو أوّل من ْهر بالقرآن بمكة، ذكره ابن إسحاق عن يحيى بن عروة، عن أبيه. وقال النبيّ صلى اللَّه عليه 

وكان يلزم رسول اللَّه صلى اللَّه «. لقرآن غضّا كما نزل فليقرأ على قراءة ابن أمّ عبدمن سرّه أن يقرأ ا»وسلّم: 
عليه وسلّم ويحتمل نعليه، وقال علقمة: قال لي أبو الدرداء: أليس فيكم صاحب النعلين والسواك والوساد، يعني 

أحمد بن علي بن محمد بن أحمد هـ( انظر: الإصابة في تمييز الصحابة، أبو الفضل  32عبد اللَّه. )توفي سنة 
ود وعلى محمد معوض، دار الكتب العلمية 462بن حْر العسقلاني )ت:  هـ(، تحقيق: عادل أحمد عبد الموْ

 .221-8/194هـ،  1816، 1بيروت، ط:  –
ه(: أبو أمية شريح بن الحارث بن قيس بن الْهم بن معاوية بن عامر بن الرائش ابن 14شريح القاضي )ت:  1 

 =رث بن معاوية بن ثور بن مرتع الكندي، وثور بن مرتع هو كندة، كان من كبار التابعين، وأدركالحا
الْاهلية، واستقضاه عمر بن الخطاب رضي الله عنه على الكوفة، فأقام قاضياً خمساً وسبعين سنة لم يتعطل =

الحْاج بن يوسف من القضاء فأعفاه، فيها إلا ثلاث سنين امتنع فيها من القضاء في فتنة ابن الزبير، واستعفى 
ولم يقض بين اثنتين حتى مات. وكان أعلم الناس بالقضاء، ذا فطنة وذكاء ومعرفة وعقل ورصانة، قال ابن 
عبد البر: "وكان شاعراً محسناً، يضرب به المثل في الحلم". وعن أشعث: أن شريحا عاش مائة وعشر سنين. 

ين. وقال هو والمدائني والهيثم: توفي سنة ثمان وسبعين. انظر: وفيات وقال أبو نعيم: عاش مائة وثماني سن
 .862-2/862هـ(، 641الأعيان وأنباء أبناء الزمان، أحمد بن محمد بن ابن خلكان البرمكي الإربلي )ت: 

 هـ( هو مقاتل بن سليمان بن بشير الأزدي بالولاء، 162هـ( بن سُلَيْمان: )ت: 162مقاتل بن سليمان )ت:  2
البلخي، أبو الحسن: من أعلام المفسرين. أصله من بلخ انتقل إلى البصرة، ودخل بغداد فحدّث بها. وتوفي 
بالبصرة. كان متروك الحديث. من كتبه )التفسير الكبير، خ( ْزء منه، و )نوادر التفسير( و )الرد على القدرية( 

وه والنظائر(. انظر: الأعلام، للزركلي، و )متشابه القرآن( و )الناسخ والمنسوخ( و )القراءات( و )ال  .1/241وْ
. 12/222، 22366رواه البيهقي في السنن الكبرى، باب اْتهاد الحاكم فيما يسوغ فيه الاْتهاد، حديث رقم:  3

ردي الخراساني، أبو بكر البيهقي )ت:  ِْ هـ(، 864السنن الكبرى، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْ
 م. 2223-هـ  1828، 3لبنات، ط:  –القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت  ت: محمد عبد



52 

 

 

 

موقع ويجوز في حكميهما أن يكون عن نص أو اجتهاد تجوازه ينفي تقوته "ففهمناها سليمان" 

تلأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم على اتصحيح وأدتته مبسوطة في علم أصول اتفقه
1
. 

                                         
الاْتهاد فيما يتعلق بمصالح الدنيا وتدبير الحروب -صلى الله عليه وسلم -أْمع العلماء على أنه يْوز للنبي  1

اللَّه تعالى، ومثاله: إرادة والأقضية ونحوها، وقد وقع ذلك فعلًا، ونقل الإْماعَ سُلَيم الرازي وابن حزم رحمهما 
أن يصالح غطفان على ثلث ثمار المدينة؛ لأن هذا في أصله مباح؛ لأن لهم أن صلى الله عليه وسلم = =النبي

يهبوا من أموالهم ما أحبُّوا، وكذلك قوله في تلقيح النخل؛ لأنه يباح للمرء أن يلقح نخله وأن يتركها، ويضاف 
 النزول في بدر، واْتهاده بأخذ الفداء من الأسرى، وغير ذلك.أمثلة أخرى كاْتهاده في موضع 

 أما الاْتهاد في الأحكام الشرعية والقضايا الدينية التي لا نص فيها، فقد اختلف العلماء على قولين:
القول الأول: يْوز اْتهاده عقلًا، وقد وقع ذلك فعلًا، وهو رأي أكثر الأصوليين، وهو قول الحنفية مع تقييده 
بقولهم: بشرط انتظار الوحي، إلا أن يخاف فوت الحادثة، وأن اْتهاده يختص بالقياس، أما الاْتهاد في الدلالة 

 لديه. ضح، ولا تعارض وا-صلى الله عليه وسلم -فلا مْال له؛ لأن المراد عنده 
=القول الثاني: لا يْوز للنبي صلى الله عليه وسلم الاْتهاد في الأحكام الشرعية، وهو قول ْمهور الأشعرية، 

 وأكثر المعتزلة، وهو ظاهر اختيار ابن حزم رحمه اللَّه تعالى.
( إِنْ هُوَ إلا وَحْيٌ يُوحَى  3الْهَوَى )واستدل أصحاب القول الثاني بعدة أدلة، منها قوله تعالى: }وَمَا يَنْطِقُ عَنِ 

[، ويرد على هذا الاستدلال أن المراد به الوحي عامة والقرآن خاصة؛ لأن الاْتهاد الشرعي مأذون 8-3االنْم:
[، لكن 16إِلَيَّ  ايونس: فيه، واستدلوا بقوله تعالى: }مَا يَكُونُ لِي أَنْ أُبَدِّلَهُ مِنْ تِلْقَاءِ نَفْسِي إِنْ أَتَّبِعُ إلا مَا يُوحَى 

ن الاْتهاد نفسه مشروع بمقتضى الوحي، واستدلوا  الآية تنص على عدم تبديل الوحي اللفظي أو المعنوي، وا 
يمكنه الحصول على اليقين بالوحي، ولكن  -صلى الله عليه وسلم  -بأن الاْتهاد يفيد الظن مع أن الرسول 

يقين المعنوي أن يْتهد فيما لم ينزل فيه وحي، واستدلوا بأنه لو الاْتهاد، وقد يكون من ال= =ذلك لا يعارض
ْاز الاْتهاد له لما تأخر به عند الاستفتاء وفصل الخصومات لنزول الوحي، ويردّ ذلك أن الانتظار مشروع 
قطعًا لكل مفت وقاضٍ حتى يحصل على أقوى الأدلة، فإن لم يحصل عليها اْتهد، والاْتهاد نفسه استفراغ 

 ع في البحث والطلب.الوس
واستدل الْمهور القائلون بْواز الاْتهاد بأدلة كثيرة، منها أن اللَّه تعالى خاطب نبيه كما خاطب عباده، وضرب له 
الأمثال، وأمره بالتدبر والاعتبار، وهو أْل المتفكرين، وأعظم المعتبرين بها، وأكثرهم خبرة بالاْتهاد والقياس، 

، وخاصة عند تخييره في -صلى الله عليه وسلم  -ْتهاد فعليًّا من رسول اللَّه والأهم من كل ذلك وقوع الا
الأحكام، فيْتهد ويختار أحد الْائزين في الحروب وسائر الأحكام، كقتله النضر بن الحارث، وأنه استشار كثيرًا 

و كانَ على أبيك دَيْن" في أسرى بدر وغيرها، وقوله في عدة أحاديث: "أرأيتَ لو تَمَضْمَضتَ بماء" "أرأيتَ ل
واستثناء الإذخر في ْواز قطعه في الحرم، وأنه قال: "ألا إني أُوتيتُ القرآنَ ومثلَه معه" وقال في حْة الوداع 

صلى الله  -وسوقه الهدي: "لو استقبلتُ من أمري ما استدبرتُ لما سقت الهدي"، واستدلوا أيضاً بأن الرسول 
مته من الخطأ، فلو ْاز الاْتهاد لغيره، فلأن يْوز له بالأولى، وأن العمل أكمل من غيره؛ لعص -عليه وسلم 

 بالاْتهاد أشق من العمل بالنص، فيكون أكثر ثوابًا، وهو ما يفعله عليه الصلاة والسلام.
يح قول الْمهور؛ لقوة أدلتهم، ولوقوع الاْتهاد من النبي      ن عمليًّا، وأ-صلى الله عليه وسلم -ولا شك في ترْ

 =أدلة القول الأول لم تسلم من الاعتراض والنقد، وليس فيها دلالة صريحة، وهذه المسألة أصبحت تاريخية؛ لأن



53 

 

 

 

وقال اتجبائي    
1
أن اتذي  :لا يجوز الاجتهاد هنا وإن جوزناه تهم توجوه، أحدهامن اتمعتزتة:  

الاجتهاد  وصل إتى صاحب اتزرع من ضرر اتماشية ومن منافعها مجهول اتمقدار، فلا بجوز في

ألاأن اجتهاد داود إن كان صوابا  تزم  :وثانيها جعل أحدهما عوضا .
2
ض ينقض لأن الاجتهاد لا ينق 

بالاجتهاد، وإن كان خطأ  يجب أن يبين الله تعاتى توبته كسائر ما حكاه الله عن الأنبياء صلوات الله 

 دل على أنه تم يقع اتخطأ.وسلامه عليهم، فلما مدحهما بقوته "وكلا  آتينا حكما  وعلما" 

وثاتثها: كيف يجوز أن يكون اجتهاد مع قوته "ففهمناها سليمان".
3

وأجيب عن الأول 
4
بأن  

اتجهاتة باتقدر لا يمنع الاجتهاد وكما قال اتشافعي
1
اةاتمصرَّ رضي الله عنه بوجوب صاع في تبن  

2
 

                                                                                                                        
يز في أصول  صار شرعًا معمولًا به.-صلى الله عليه وسلم -الشرع استقر، وكل ما ثبت عن رسول اللَّه = الوْ

 1821، 2سوريا، ط:  –الفقه الإسلامي، محمد مصطفى الزحيلي، دار الخير للطباعة والنشر والتوزيع، دمشق 
 .384-2/386م،  2226-هـ 

ه(: شيخ المعتزلة، وصاحب التصانيف، أبو علي محمد بن عبد الوهاب البصري. مات 323الْبائي )ت  1
ذ عن: أبي يعقوب الشحام. وعاش: ثمانٍ وستين سنة. ومات، فخلفه ابنه؛ بالبصرة، سنة ثلاث وثلاث مائة. أخ

العلامة أبو هاشم الْبائي. وأخذ عنه فن الكلام أيضاً: أبو الحسن الأشعري، ثم خالفه، ونابذه، وتسنن. وكان 
: أبو علي متوسعا في العلم، سيال الذهن، وهو الذي ذلل الكلام، وسهله، ويسر ما صعب منه. وله كتاب

"الأصول"، وكتاب: "النهي عن المنكر"، وكتاب: "التعديل والتْويز"، وكتاب "الاْتهاد"، وكتاب "الأسماء 
والصفات"، وكتاب "التفسير الكبير"، وكتاب "النقض على ابن الراوندي" وكتب أخرى. انظر: سير أعلام النبلاء 

 .113ص 11ج
 في المخطوط أن لا. 2
هاً رابعاً عن الْبائي أغفله ابن حْر! يقول  وقد ذكر الرازي قول الْبائي 3 في تفسيره مفاتيح الغيب، ونقل وْ

وه:  الرازي: " قال الْبائي: لو ْوزنا الاْتهاد من الأنبياء عليهم السلام ففي هذه المسألة يْب ألا يْوز لوْ
يْوز في أحدها: أن الذي وصل إلى صاحب الزرع من در الماشية ومن منافعها مْهول المقدار، فكيف 

الاْتهاد ْعل أحدهما عوضا عن الآخر. وثانيها: أن اْتهاد داود عليه السلام إن كان صوابا لزم ألا ينقض 
ب أن يبين الله تعالى توبته كسائر ما حكاه عن الأنبياء  ن كان خطأ وْ لأن الاْتهاد لا ينتقض بالاْتهاد. وا 

لما دل على أنه لم يقع الخطأ من داود. وثالثها: لو حكم عليهم السلام، فلما مدحهما بقوله: وكلا آتينا حكما وع
بالاْتهاد لكان الحاصل هناك ظنا لا علما لأن الله تعالى قال: وكلا آتينا حكما وعلما. ورابعها: كيف يْوز أن 
يكون/ عن اْتهاد من مع قوله: ففهمناها سليمان. والْواب عن الأول: أن الْهالة في القدر لا تمنع من 

اد كالْعالات وحكم المصراة. وعن الثاني: لعله كان خطأ من باب الصغائر. وعن الثالث: بينا أن من الاْته
تمسك بالقياس فالظن واقع في طريق إثبات الحكم فأما الحكم فمقطوع به. وعن الرابع: أنه إذا تأمل واْتهد فأداه 

لك. فهذا ْملة الكلام في بيان أنه لا يمتنع اْتهاده إلى ما ذكرنا كان الله تعالى فهمه من حيث بين له طريق ذ
أن يكون اختلاف داود وسليمان عليهما السلام في ذلك الحكم إنما كان بسبب الاْتهاد. مفاتيح الغيب، الرازي، 

22/166. 
أي قول الْبائي: "أحدها: أن الذي وصل إلى صاحب الزرع من ضرر الماشية ومن منافعها مْهول المقدار، فلا  4

 في الاْتهاد ْعل أحدهما عوضاً."بْوز 



54 

 

 

 

عملا  باتحديث فيه
3

، وقدم أبو حنيفة
4
اتقياس عليه تما استقر أن اتمثلي يقيم بمثله واتمتقوم بقيمته.  

وعن اتثاني
1
ح بل الاجتهاد يثاب عليه بأنه يحتمل أنه كان خطأ  من اتصغائر كذا قيل وتيس بصحي 

                                                                                                                        
 =م( محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان بن شافع ابن السائب بن 422، 161هـ =  228، 162الشافعي ) 1

عبيد بن عبد يزيد بن هاشم بن المطلب بن عبد مناف القرشي المطلبي: ولد سنة خمسين ومائة ومات في خر =
ب سنة أربع ومائتين وله أربع  ليه نسبة يوم من رْ وخمسون سنة. أحد الأئمة الأربعة عند أهل السنة، وا 

الشافعية كافة. ولد في غزة )بفلسطين( وحمل منها إلى مكة وهو ابن سنتين. وزار بغداد مرتين. وقصد مصر 
فتوفي بها، وقبره معروف في القاهرة. قال المبرد: كان الشافعيّ أشعر الناس وآدبهم وأعرفهم بالفقه  199سنة 
لقراءات. وقال الإمام ابن حنبل: ما أحد ممن بيده محبرة أو ورق إلا وللشافعي في رقبته منه. وكان من أحذق وا

قريش بالرمي، يصيب من العشرة عشرة، برع في ذلك أولا كما برع في الشعر واللغة وأيام العرب، ثم أقبل على 
له تصانيف كثيرة، أشهرها كتاب )الأم، ط( في الفقه والحديث، وأفتى وهو ابن عشرين سنة. وكان ذكيا مفرطا. 

الفقه، و)المسند، ط( في الحديث، و )أحكام القرآن، ط( و )السنن، ط( و )الرسالة، ط( في أصول الفقه، 
و)اختلاف= =الحديث، ط(، )السبق والرمي(، )فضائل قريش(، )أدب القاضي(، و)المواريث(. انظر: طبقات 

هـ(، 111هـ(، هذبهُ: محمد بن مكرم ابن منظور )ت: 816ن علي الشيرازي )ت: الفقهاء، أبو اسحاق إبراهيم ب
 .24-6/26. وَ: الأعلام 11، ص1لبنان، ط: –تحقيق: إحسان عباس، دار الرائد العربي، بيروت 

وا" في الحديث المذكور أدناه: بضمِّ المثنَّاة الفوقية وفتح الصاد ا 2 لمهملة، من وكلمة المصرَّاة ْاءت من "لَا تُصَرُّ
يتُ الماء إذا حبستُه، وقال الشافعي: هي  ، وأصل التصرية حبسُ الماء، يقال: صرَّ "صرَّى، يصرِّي" على الأصحِّ
ربطُ أخلاف الناقة والشاة وتركُ حلبها حتى يْتمع لبنها فيكثر، فيظنُّها المشتري كثيرةَ اللبن فيزيد في ثمنها، فإذا 

تين أو ثلاثاً وقف على  =التصرية والغرر. وتُسمَّى المصرَّاة محفَّلةً لحفول اللبن واْتماعه في ضرعها، حلبها مرَّ
والحفل الْمع الكثير. انظر: الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، أبو نصر إسماعيل بن حماد الْوهري =

، 1941 -  هـ 1821 8بيروت، ط: –هـ(، ت: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين393الفارابي )ت: 
. النهاية في غريب الحديث والأثر، مْد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد بن محمد بن محمد ٠٠٢٢/ ٦

م، ت: 1919 -هـ 1399بيروت، -ه(، المكتبة العلمية626ابن عبد الكريم الشيباني الْزري ابن الأثير )ت: 
حمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، . لسان العرب، م٠٢/ ٣محمود محمد الطناحي،  -طاهر أحمد الزاوى 

هـ،  1818 - 3بيروت، ط: –هـ(، دار صادر111ْمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعى الإفريقى )ت: 
٠٣٦/ ٠. 

وا الِإبِلَ  3 وَالغَنَمَ، فَمَنِ ابْتَاعَهَا بَعْدُ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ الُله عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ الِله صَلَّى الُله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: "لَا تُصَرُّ
نْ شَاءَ  رَدَّهَا وَصَاعَ تَمْرٍ" متَّفقٌ عليه واللفظ للبخاري، وفي  فَإِنَّهُ بِخَيْرِ النَّظَرَيْنِ بَعْدَ أَنْ يَحْتَلِبَهَا: إِنْ شَاءَ أَمْسَكَ، وَاِ 

ه البخاري )  (.٣٦٢-٣٦٥/ ٥(، ومسلم )٣٦٣/ ٠لفظٍ لمسلمٍ: "فَهُوَ بِالخِيَارِ ثَلَاثَةَ أيَّامٍ" أخرْ
ببغداد (: النعمان بن ثابت بن زوطا بن ماه، مولى لتيم الله ابن ثعلبة: ولد سنة ثمانين ومات 162أبو حنيفة )ت:  4

لًا  سنة خمسين ومائة وهو ابن سبعين سنة. قال الشافعي: قيل لمالك: هل رأيت أبا حنيفة؟ قال: نعم، رأيت رْ
لو كلمك في هذه السارية أن يْعلها ذهباً لقام بحْته. أخذ الفقه عن حماد بن أبي سليمان راوية إبراهيم وقد كان 

واثلة  لله بن أبي أوفى الأنصاري وأبو الطفيل عامر ينفي أيامه أربعة من الصحابة: أنس بن مالك وعبد ا
ماعة من التابعين كالشعبي والنخعي وعلي بن الحسين وغيرهم، وقد مضى تاريخ  =وسهل بن سعد الساعدي وْ



55 

 

 

 

وتو كان خطأ  كما نص عليه نبينا محمد صلى الله عليه وسلم فبطل قول اتجبائي: "وإن كان خطأ 

وجب..." اتخ
2

. وعن اتثاتث
3
تما فيه نظر أيضا  والأصوب أن يقال قوته "ففهمناها سليمان" أي  

عشرة أجور، نعم هذا يلزم عليه  هديناه إتى ما هو اتحق في نفس الأمر فكان اجتهاده صوابا  فيثاب

، وهو قول تلأصوتيين اعتمده كاتذي قبله أن من قال يجوز الاجتهاد تلأنبياء يجوز عليهم اتخطأ فيه

بعض محققيهم في نبينا محمد صلى الله عليه وسلم تكنه قول مردود، واتصواب في نبينا محمد صلى 

الله عليه وسلم أن اجتهاده لا يخطئ.
4
هذا وجه كون حكمها عن اجتهاد، وأما وجه كونها عن نص  

فيكون اتثاني ناسخا  تلأول، ويجاب عما اعترض به على هذا بأنه لا يمنع من ذتك نزول اتناسخ 

على سليمان لأن شريعتهما كانت واحدة، ولا قوته "ففهمناها سليمان" لأن معناه ففهمناه ما أمرناه 

ونه أهل إتى ذتك مع صغر سنه فإنه كان أحد عشر سنة على ما قيل بتبليغه مما ينسخ حكم داود تك

على تجويز أن يكونا عن نص أو اجتهاد، كونها عن اجتهاد أرجح تما روي ففيه غاية اتمدح ته، ثم 

في الأحيان اتكثيرة أن داود تم يكن قد بتَّ اتحكم في ذتك حتى سمع من سليمان أن غير ذتك أوتى.
5
 

                                                                                                                        
وفاتهم، ولم يأخذ أبو حنيفة عن أحد منهم. وروى عن: عطاء بن أبي رباح، وهو أكبر شيخ له، وأفضلهم، =

، وعن: ْبلة بن سحيم، وعدي بن ثابت، وعكرمة وعمرو بن دينار وغيرهم كثير. وعني وعن: الشعبي وطاووس
بطلب الآثار، وارتحل في ذلك، وأما الفقه والتدقيق في الرأي وغوامضه، فإليه المنتهى، والناس عليه عيال في 

سحا كتب . وغيرهم ق الأزرق،ذلك. حدث عنه: إبراهيم بن طهمان، وأبيض بن الأغر بن الصباح المنقري، وا 
أبو حنيفة كثيرًا في مسائل الفقه، إلا أن هذه الكتابات لم يصل إلينا منها شيء وقد ذكر المؤرخون أن لأبي 
حنيفة كتبًا كثيرة منها كتاب العلم والتعلم، وكتاب الفقه الأكبر هذا بْانب أنه قد صح أن أبا حنيفة انفرد بإخراج 

حديثاً كلها في باب  114ع بقية الأئمة. كما أن له مسندًا روى فيه حديثاً سوى ما اشترك في إخراْه م 216
ها أبو حنيفة أبو المؤيد محمد بن محمود الخوارزمي )ت  هـ(. 666الصلاة. وقد قام بْمع الأحاديث التي أخرْ

 .826-6/392، وَ: سير أعلام النبلاء 46صفحة كبيرة. انظر: طبقات الفقهاء ص 422فوقعت في 
ن  بائي: "أي قول الْ 1 وثانيها: أن اْتهاد داود إن كان صواباً لزم ألا ينقض لأن الاْتهاد لا ينقض بالاْتهاد، وا 

كان خطأً يْب أن يبين الله تعالى توبته كسائر ما حكاه الله عن الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم، فلما 
 ."مدحهما بقوله "وكلًا آتينا حكماً وعلما" دل على أنه لم يقع الخطأ

ن كان خطأً يْب أن يبين الله تعالى توبته كسائر ما حكاه الله عن الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم". " 2  وا 
ه الثالث الذي ذكره الْبائي: " 3  وثالثها: كيف يْوز أن يكون اْتهاد مع قوله "ففهمناها سليمان". الوْ
ونقلت كلام الرازي في هامش الصفحة السابقة( دون نلاحظ أن كلام ابن حْر منقول عن الرازي بتصرف )سبق  4

 أن يعزو إلى المصدر كما فعل في بعض الأحيان سابقاً، وهو مما يعاب على ابن حْر.
وأما بيان أنه لا يمتنع أيضاً أن يكون اختلافهما  نلاحظ هنا أيضاً متابعة اقتباسه من كلام الرازي. يقول الرازي: " 5

يقال: إن داود عليه السلام كان مأمورا من قبل الله تعالى في هذه المسألة بالحكم  فيه بسبب النص فطريقه أن
الذي حكم به، ثم إنه سبحانه نسخ ذلك بالوحي إلى سليمان عليه السلام خاصة وأمره أن يعرف داود ذلك فصار 

ْهين: الأول: لما أنزل ذلك الحكم حكمهما ْميعا فقوله: ففهمناها سليمان أي أوحينا إليه فإن قيل هذا باطل لو 
ب أن ينزل نسخه أيضاً على داود لا على سليمان. الثاني: أن الله تعالى  الله تعالى الحكم الأول على داود وْ
مدح كلا منهما على الفهم ولو كان ذلك على سبيل النص لم يكن في فهمه كثير مدح إنما المدح الكثير على 

 .22/166اتيح الغيب، الرازي، قوة الخاطر والحذاقة في الاستنباط." مف



56 

 

 

 

ناشده تكي يورد ما عنده وكل ذتك لا يليق باتنص لأنه لا يجوز كتمه وطريق وفي بعضها أن داود 

الاجتهاد في ذتك ما ذكره ابن عباس
1
رضي الله عنهما من أن داود قدر اتضرورة في اتكرم فكان  

مساويا  تقيمة اتغنم، وكان عنده أن اتواجب في ذتك اتضرر أن يزال بمسأتة من اتنفع فلا جرم سلم 

كما قال أبو حنيفة ،تمجني عليهاتغنم إتى ا
2
رضي الله عنه في اتعبد إذا جنى على اتنفس بدفعه  

اتموتى بذتك دية أو بفدية
3
لأصول بالأصول وأما سليمان فإن اجتهاده أدى إتى أنه يجب مقابلة ا .

 وتعل منافع اتجورواتزوائد باتزوائد فأما مقابلة الأصول باتزوائد فغير جائز لأنه يقتضي اتحيف و

اتغنم في تلك اتسنة كانت موازية تمنافع اتكرم فحكم به كما قال اتشافعي
4
رضي الله عنه فيمن  

من يده أنه يضمن اتقيمة فينفع بها اتمغصوب منه بارا ما فوته اتغاصب من منافع  فأبقغصب عبدا  

افاذا اتعبد  ظهر تراد 
5

واحدٌ بقوته "ففهمناها سليمان"  بأن اتمصيب من اتمجتهدينواستدل اتقائلون  

                                         
وروي  الصحابي الشهير عبد الله بن العباس بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف بن قصي القرشي الهاشمي. 1

وه أنه قال لعبد الله بن= =عباس: اللهم علمه الحكمة وتأويل القرآن، وفي  عن النبي صلى الله عليه وسلم من وْ
ومات عبد الله بن عباس بالطائف سنة ثمان وستين في الدين وعلمه التأويل. بعض الروايات: اللهم فقهه في 

ه من مكة إلى الطائف، ومات بها وهو ابن سبعين سنة، وقيل ابن  أيام ابن الزبير، وكان ابن الزبير قد أخرْ
وقال: إحدى وسبعين سنة. وقيل: ابن أربع وسبعين سنة، وصلى عليه محمد ابن الحنفية، وكبر عليه أربعا، 

اليوم مات رباني هذه الأمة، وضرب على قبره فسطاطا. انظر: الاستيعاب في معرفة الأصحاب، أبو عمر 
هـ(، ت: علي محمد البْاوي، 863يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي )ت: 

 .939-3/933م،  1992-هـ  1812، 1دار الْيل، بيروت، ط: 
مته 2  .تقدمت ترْ
نلاحظ أن الإمام ابن حْر يستشهد برأي الإمام أبي حنيفة رغم كونه شافعياً، وهذا يعتبر من مناقبه العلمية. وفي  3

ذا قتل  هذا الصدد ينقل الْصاص رأي الحنفية في مسألة ْناية العبد فيقول: " قال أبو ْعفر رحمه الله: )وا 
لًا خطأ، قبل لمولاه: ادفعه إلى ولي الْناي ة، أو افده بالدية(. قال أبو بكر: الأصل في ذلك عندنا: أن العبد رْ

ْناية العبد في رقبته ورقه، فيقال للمولي: إن فديته بالدية، فليس لولي الْناية من الحق أكثر من استيفاء أرش 
نما قل ن أبيت الفداء: فسلم العبد إليه. وا  نا إن ْنايته الْناية في الرقبة، فليس له مطالبتك بتسليم العبد إليه، وا 

في رقه ورقبته: من قبل أن من شأن الْنايات أن تستحق بها الرقاب، والدليل عليه أنها لو كانت عمدًا: 
لاستحق بها رقبته بالعمد، فإذا كانت خطأ ثبت في الموضع الذي ثبت فيه العمد؛ لأن القود والدية ْميعًا بدل 

رقبة القاتل، وألا يختلف في ذلك العمد والخطأ في باب  من النفس، فينبغي أن يكون ثبوتها في موضع واحد من
ثبوتها في الرقبة؛ لأن رقبة العبد مال يْوز أن يستحق بالْناية الخطأ." شرح مختصر الطحاوي، أحمد بن علي 

أ. د. سائد -محمد = =هـ(، ت: د. عصمت الله عنايت الله 312أبو بكر الرازي الْصاص الحنفي )ت: 
د زينب محمد حسن فلاتة، راْعه وصححه: أ. د. سائد بكداش، دار البشائر -د الله خان د محمد عبي-بكداش 

 .6/43م.  2212-هـ  1831 1ودار السراج، ط: -الإسلامية 
مته. 4  تقدمت ترْ
ن غصب عبداً فْنى على إنسان في يد الغاصب لزم الغاصب ما يستوفي في  5 قال الشيرازي في المهذب: " وا 

ْنايته فإن كانت الْناية على النفس فأقيد به ضمن الغاصب قيمته لأنه تلف بسبب كان في يده فإن كان في 
هان: أحدهما أرش العضو في الْناي  =ة والثاني ما نقص من قيمتهالطرف فأقيد منه ضمن وفي الذي يضمن وْ



57 

 

 

 

إذ تو أصاب كل منهما تم يكن تتخصيص سليمان باتفهم فائدة، وبأن اتكل مصيبون بقوته "وكلا  آتينا 

حكما  وعلما". ورد الاستدلالان أما الأول فإن تم نقل فه مه اتصواب فتحمل أنه فه مه اتناسخ وتم 

به، على أن أكثر ما في الآية أنها داتَّةٌ على أنهما معا  يفه مه تداود بأن تم يبلغه وكل مصيب فيما حكم 

تم يكونا مصيبين وذتك لا يوجب أن يكون في شرعنا كذتك. وأما اتثاني فإنه تعاتى تم يقل "حكما 

وعلما" بما حكم به بل يجوز أن يكون حكما  وعلما  بوجوب الاجتهاد وطرق الأحكام على أنه لا 

في شرعهم في أن يكون كذتك في شرعنا.يلزم من كون كل مجتهد مصيب 
1
  

                                                                                                                        
هين فيما تقدم فإن عفي = ب باليد لا الْناية لأن القطع في القصاص ليس بْناية وقد بينا الوْ لأنه ضمان وْ

عن القصاص على مال لزم الغاصب أي يفديه لأنه حق تعلق برقبته في يده فلزم تخليصه منه". المهذب في 
هـ(، دار الكتب العلمية. 816بن علي بن يوسف الشيرازي )ت: فقه الإمام الشافعي، أبو اسحاق إبراهيم 

2/221. 
لقد اختلف العلماء في ذلك على وللتحقيق في مسألة: "هل المصيب واحد؟ أم الكل مصيبون؟" أقول باختصار:  1

 مذهبين:
رون: أن المذهب الأول: أن المصيب واحد من المْتهدين. وأصحاب هذا المذهب يُسمون بالمخطئة؛ حيث إنهم ي

لله تعالى في كل حادثة حكما معينا، أصاب الحق من أصابه، وأخطأه من أخطأه. وهذا مذهب ْمهور العلماء، 
 وهو الحق؛ لما يلي من الأدلة: 

وقائع ومسائل خطأ -رضي اللَّه عنهم -الدليل الأول: إْماع الصحابة السكوتي، بيانه: أنه انتشرت عن الصحابة 
خوا بلفظ الخطأ والإنكار، فلو كان كل مْتهد في ذلك مصيبا لم يخطئ بعضهم بعضهم بعضاً فيها، وصر 

 بعضا، بل كان يقول بعضهم لبعض: " أنا مصيب وأنت مصيب ".
ه الدلالة: أن اللَّه تعالى قد بين أن  =الدليل الثاني: قوله تعالى: )ففهمناها سليمان وكلًا آتينا حكما وعلما(. وْ

فخصصه بفهم الحق في تلك الواقعة، وهذا -عليه السلام -ي قوله، وهو سليمان المصيب واحد، وأن الحق ف=
 له، فلو كانا مصيبين معاً في الحكم لم يكن سليمان مختصا بفهمها.-عليه السلام -يدل على عدم فهم داود 

نكم لتختصمون إليّ، ولعل -صلى الله عليه وسلم -الدليل الثالث: قوله  بعضكم أن يكون : "إنما أحكم بالظاهر، وا 
نما أقضي على نحو ما أسمع، فمن قضيت له بشيء من حق أخيه، فلا يأخذه، فإنما  ألحن بحْته منْ بعض، وا 

 أقطع له قطعة من النار ". هذا الحديث يدل بوضوح على أن المصيب واحد، وغير مخطئ. 
المْتهدين في القِبْلة أن يقتدي الدليل الخامس: أنه لو صح تصويب كل واحد من المْتهدين: لْاز لكل واحد من 

 كل واحد منهما بصاحبه؛ لأن صلاة كل واحد صحيحة، فما المانع من الاقتداء بمن صلاته صحيحة.
المذهب الثاني: أن كل مْتهد في الفروع مصيب، وأن حكم الله تعالى لا يكون واحداً معيتا، بل هو تابع لظن 

د ما أدى إليه اْتهاده، وغلب على ظنه، وسمي أصحاب هذا المْتهد، فحكم اللَّه تعالى في حق كل مْته
المذهب بالمصوبة. وهو مذهب أبي بكر الباقلاني، والغزالي، وبعض المتكلمين، وأكثر المعتزلة، ومنهم أبو 

 الهذيل، وأبو علي.
ه أدلة هذا المذهب: الدليل الأول: قوله تعالى: )مَا قَطَعْتُمْ مِنْ لِينَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُوهَ  ا قَائِمَةً عَلَى أُصُولِهَا فَبِإِذْنِ اللَّهِ(. وْ

الدلالة: أن اللَّه تعالى أخبر أن القطع والترك بأمر اللَّه تعالى فهما صوابان مع كونهما ضدين. فقال أحدهما: 
 =إنه طاهر، وقال الآخر: إنه نْس، فإنه يْوز على مذهب المصوبة اقتداء كل واحد منهما بالآخر، ولكن هذا



58 

 

 

 

واعلم أن اتحسن اتبصري    
1
قال إن هذه الآية محكمة واتقضاة يقضون بها إتى يوم اتقيامة ورد  

، ثم اختلفوا في حكمه فقال اتشافعي رضي الله عنه إن كان ذتك بقول كثيرين أنها منسوخة بالإجماع

باتنهار لا ضمان تتقصير صاحب اتحرث، أو تيلا  فاتضمان تتقصير صاحب اتماشية لأن اتغرض 

أنها عجل حرث اتعادة فيه بأسبابها نهارا  وحفظها تيلا ، وقال أبو حنيفة رضي الله عنه لا ضمان 

"اتعجماء جبار"ا بالإرسال تقوته صلى الله عليه وسلم مطلقا  حيث تم يتعدَّ صاحبه
2
 

 

بأنه صلى الله عليه وسلم قضى بأن حفظ اتحوائط باتنهار "واستدل اتشافعي رضي الله عنه     

"على أهلها وأن على أهل اتماشية ما أصاب ماشيتهم باتليل
3
.

1
إذا تقرر ذتك فاعلم أن قول اتعز "فما  

                                                                                                                        
 لا يْوز؛ لاتفاق الُأمَّة على فساد هذا الاقتداء، فدل على أن الحق واحد.=

 : "أصحابي كالنْوم بأيهم اقتديتم اهتديتم ".-صلى الله عليه وسلم -الدليل الثاني: ما روي عن النبي 
المْتهدين، فلما  الدليل الثالث: أنه لو كان الحق في واحد لما أْمع العلماء على ْواز أن يقلد العامي من شاء من

 أْمعوا على ذلك دلَّ على أن كل مْتهد مصيب.
الدليل الرابع: قياس اختلاف الفقهاء على اختلاف القراء، فكما أن كل من قرأ بحرف نقول: إنه مصيب، والقارئ 
 بحرف آخر نقول: إنه مصيب أيضاً، فكذلك هنا. وكل هذه الأدلة هناك ردود عليها واضحة، لا يسعنا الإطالة
بذكرها هنا والحق ما قاله ْمهور العلماء والله أعلم. انظر: المهذَّب في عِلمِ أصول الفقه المقارن، عبد الكريم 

 .2369-6/2389م.  1999-هـ  1822: 1الرياض، ط  –بن علي بن محمد النملة، مكتبة الرشد 
ن على خطان الرقاشي عن أبي موسى، هو الحسن بن أبي الحسن البصري، سيد أهل زمانه علماً وعملًا، قرأ القرآ 1

ه(. انظر: معرفة القراء  221روى القراءة عنه يونس بن عبيدٌ وأبو عمرو بن العلاء وسلام الطويل، )ت: 
الكبار على الطبقات والأعصار، محمَّد بن أحمد الذَّهبي، ت: بشار عواد معروف، شعيب الأرناؤوط، صالح 

 .1/66هـ 1828، 1ط: بيروت،  –مهدي عباس، مؤسسة الرسالة 
عن أبي هريرة رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "العْماء ْبار، والبئر ْبار، والمعدن  2

ه البخاري، في كتاب الزكاة، باب في الركائز الخمس، رقم:  ْبار، وفي الركاز الخمس" متفق عليه. أخرْ
ه مسلم، في كتاب الحدود، باب ْرح1899 ه 1112العْماء، والمعدن، والبئر ْبار، رقم:  . وأخرْ . كما أخرْ

. موطأ الإمام مالك، مالك بن أنس بن مالك بن 2/464مالك في الموطأ، كتاب العقول، باب ْامع العقل، 
هـ(، صححه ورقمه وخرج أحاديثه وعلق عليه: محمد فؤاد عبد الباقي، دار 119عامر الأصبحي المدني )ت: 

م. ورواه أحمد في المسند، مسند أبي هريرة رضي  1946-هـ  1826لبنان،  –بي، بيروت إحياء التراث العر 
. مسند الإمام أحمد بن حنبل، أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد 1268الله عنه، رقم: 
 .م2221-هـ1821، 1سة الرسالة، ط: عادل مرشد، مؤس-هـ(، ت: شعيب الأرنؤوط 281الشيباني )ت: 

"والعْماء هي كل الحيوان سوى الآدمي وسميت البهيمة عْماء لأنها لا تتكلم والْبار الهدر فأما قوله صلى الله 
عليه وسلم العْماء ْرحها ْبار فمحمول على ما إذا أتلفت شيئا بالنهار أو أتلفت شيئا بالليل بغير تفريط من 

وهو مراد الحديث والمراد بْرح العْماء إتلافها سواء  فهذا غير مضمون-مالكها أو أتلفت شيئا وليس معها أحد 
 كان بْرح أو غيره". الشرح من تعقيب محمد فؤاد عبد الباقي على صحيح مسلم.

ه عبد الرزاق في المصنف عن معمر، عن الزهري، عن حرام بن محيصة، عن أبيه، أن ناقة للبراء بن  3 أخرْ
ل، فأفسدت فيه "فقضى النب  =ي صلى الله عليه وسلم على أهل الأموال حفظها بالنهارعازب دخلت حائط رْ



59 

 

 

 

فائدة ذكره وتيس..." اتخ
2
اختلاف هذين اتنبيين  نيجاب عنه بأن ته فائدة واضحة وهي إفادة أ 

اتجليلين في اتحكم في هذه اتقضية اتواحدة تم يصدر عن هوى ولا هوس وإنما صدر عن نص. 

واتثاني ناسخ تلأول كما تقرر واجتهاد واتثاني أرجح كما تقرر أيضا، فلما كان اتخلاف مظنة 

هذه اتمظنة وبين أنها اتخوض في اتمختلفين اتمؤدي إتى استنقاص أحدهما أو كليهما؛ رد الله تعاتى 

منتفيةٌ عنهما بأنه تعاتى عاتم بحكميهما علما  مخصوصا ، ومن ثم عبر عنه باتشهود اتذي هو أخص 

من مطلق اتعلم لأنهما إن صدرا عن نصين فواضح أو اجتهادين فهو تعاتى أقام في وجود كل منهما 

مر أن بعضهم استدل بهذه فعبر تعاتى عن ذتك بحضوره تحكمهما وحجة أتجأته إتى ما قضى به 

الآية على أن كل مجتهد مصيب
3

، وأخذ وجه اتدلاتة منها تذتك مما ذكرته أوتى من أخذه من قوته 

"وكلا آتينا حكما وعلما" لأنه مردود كما مر. وقوته "وتيس..." إتى آخره
4
معهم إن ذكر الله تعاتى  

تعلمه لا يكون إلا تما ذكره وهو ممنوع. وقوته اتثاني اتخ
5
رتب اشكاته فيه على مقدمات ستتضح  

وباندفاعها يندفع الإشكال من أصله فلا نحتاج تجواب، وبيان ذتك أن قوته تم يكن ثمَّ ما يقتضي 

فساده إن أراد بنفي مقتضيه في شريعتنا
6
أن مجتهدي شريعتنا أجمعوا على أنه شائع فممنوع، كيف  

                                                                                                                        
. المصنف، أبو 14829وعلى أهل المواشي حفظها بالليل". كتاب العقول، باب الزرع تصيبه الماشية، رقم: =

هـ(، ت: حبيب الرحمن الأعظمي، 211بكر عبد الرزاق بن همام بن نافع الحميري اليماني الصنعاني )ت: 
 ه.1823، 2ند، ط: اله-المْلس العلمي

قال الشافعي: يلزم الضمان على مالكها لأن حفظها بالليل عليه وليس على صاحب الزرع حفظه بالليل فكان  " 1
صاحب الماشية متعديًا بتسييبها بالليل بلا حافظ، ولا فرق بين أن يطلقها ابتداءً ليلًا أو أرسلها بالنهار وواصله 

 =على صاحبها بكل حال ليلًا كان أو نهارًا لأنها أفسدت وليس يده عليها فلابالليل، وقال أبو حنيفة: لا ضمان 
يلزمه الضمان كما لو كان بالنهار، وقال بعض أصحاب أبي حنيفة بخراسان: سوى أبو حنيفة بين الليل =

وب الضمان لا في سقوطه والأول أصح عنه. ودليلنا الخبر الذي رواه الشافعي، وروي عن ا لبراء والنهار في وْ
بن عازب رضي الله عنه أنه قال: كانت له ناقة ضاريه فدخلت حائطًا فأفسدت فيه فكلم رسول الله صلى الله 
عليه وسلم فيها فقضى أن حفظ الحوائط بالنهار على أهلها وأن حفظ الماشية بالليل على أهلها، وأن على أهل 

وهذا لأن الحفظ لا يشق = =ر فلا يْوز التسوية بينهماالماشية ما أصابت ماشيتهم بالليل. ففرق بين الليل والنها
بالليل ويشق بالنهار. وقال الصيمري: إن ْرت عادة أهل أن يرعوا مواشيهم ليلًا دون النهار كان الضمان 
عليهم نهارًا دون الليل". بحر المذهب )في فروع المذهب الشافعي(، أبو المحاسن عبد الواحد بن إسماعيل 

. 162-13/161م.  2229، 1هـ(، ت: طارق فتحي السيد، دار الكتب العلمية، ط:  622الروياني )ت 
وانظر: لسان الحكام في معرفة الأحكام، أحمد بن محمد بن محمد، أبو الوليد، لسان الدين ابن الشِّحْنَة الثقفي 

 .219. ص1913- 1393، 2القاهرة، ط:  –هـ(، البابي الحلبي 442الحلبي )ت: 
 ة ذكره وليس مثل قوله تعالى }دراهم معدودة  و }في أيام معدودات "فما فائد " 2
 من هذا البحث. 69انظر ص: 3
 وليس السياق سياق تهديد وترغيب حتى يكون ذكر العلم للمْازاة على الفعل كقولك عرفت صنعك" " 4
أصوافها وألبانها ويسلم الكرم  الثاني: أن الحرث كان كرماً فقضى داود أولًا بأن الغنم يسلم لصاحب الكرم بأخذ " 5

 لصاحب الغنم يصلحه، فإذا صلح عادت الغنم لربها والكرم لربه.
 في المخطوط كرر الناسخ كلمة "شريعتنا" خطأً. 6



60 

 

 

 

وأبو حنيفة رضي الله عنه
1
 :ة مطلقا  ويستدل بقوته صلى الله عليه وسلملا يضمن إفساد اتبهيم 

كما مر "اتعجماء جبار"
2

، على أنه تو قال بتضمين اتلاف اتبهيمة تقال به نظير ما مر عنه في اتعبد 

اتجاني، واتحسن اتبصري
3
يقول في عين هذه اتمسأتة بما قضى به سليمان كما مر أيضا  على أنه  

غير صحيح في مذهبنا تو سلم ته ما قاته من أنه مفلس، لأن الأرش يعني قيمة اتمتلف إنما يجب من 

نقد اتبلد اتغاتب واتغنم تيست منه، واتقاضي لا يجوز ته أن يعطي غريم اتمفلس ما ته إلا إذا كان من 

كان الإعطاء أحط من اتبيع، وأما إذا تم يوجد ذتك فلا يجوز إعطاء رد مال اتمفلس بل جنس حقه و

يلزمه منعه بثمن اتمثل حالا  من نقد اتبلد وإعطاء قيمة متلفه من ثمنه، فبان أن إعطاء داود عين 

تم  اتنعم في قيمة ما أتلفته غير صحيح في مذهبنا أيضا ، وإذا اندفعت هذه اتمقدمة من كلام اتعز

 يتوجه إشكاته أصلا  كما يأتي.

  

أن أحدا  في شريعتناوقوته "وحكم سليمان إن وقع في شريعتنا تما صح" إن أراد بنفي صحته     

من اتمجتهدين من هذه الأمة تم يقل به فممنوع؛ كيف واتحسن اتبصري من أكابرهم قائل به كما 

مر
4

، وقد مر
5
يمن غصب عبدا  فأبقى من يده أنه يضمن قائل بنظيره ف أن اتشافعي رضي الله عنه 

قيمته تلحيلوتة فيأخذها ماتك اتعبد ويملكها ملك قرض فينتفع بربحها في مقابلة ما فوته عليه 

ته قيمته إتيه. فإذا بان واتضح ما قررته هنا ومما قدمته في اتغاصب من منافع عبده، فإذا رد عبده 

د وسليمان صلى الله على نبينا وعليهما وعلى سائر تفسير الآية بقوتي وأجيب أن كلا من حكم داو

الأنبياء وسلم في شريعتنا من قال به أو بنظيره بان أن أشكال اتعز لا يتوجه أصلا  وأنه مبني على 

 هاتين اتمقدمتين اتلتين ادعاهما وقد بان اندفاعهما فيندفع الإشكال اتمبني عليهما.

 

وقوته "فإن كان حكم سليمان..." اتخ    
6
 في تعبيره بالأفضلية هنا اتتي تها دخل في توجه إشكاته 

على ما زعمه مما يأتي نظر ظاهر، وإنما حق اتعبارة فإن كان حكم سليمان هو اتناسخ بناء على أنه 

عن نص أو هو اتحق اتموافق تما في نفس الأمر بناء على أنه على اجتهاد فلم تم يشرع تنا، ويجاب 

 يلزم من كون حكم سليمان هو اتناسخ أو اتحق بالاعتبارين اتمذكورين أن بمنع هذه اتملازمة، إذ لا

شرع تنا تما هو مقرر أن الأنبياء صلوات الله عليهم أجمعين إنما اتفقت مللهم على أصول اتتوحيد 

ومتعلقاتها، وأما فروع الأحكام فإنهم متخاتفون فيها لأنها مرتبطة ومنوطة باتمصاتح واتمفاسد وهي 

باختلاف الأشخاص والأزمان والأمكنة، بل وبأحوال اترسل فإن كل رسول يظهر في  مختلفة

شريعته في اتغاتب ما يناسب أحواته وخصائصه اتتي أخصه الله بها، ألا ترى أن شريعة موسى 

يغلب عليها اتحلال حتى كانت اتتوبة فيها بقتل اتنفس، وتطهير اتنجاسة بقطع محلها، واتقود فيها 

يجوز أخذ اتدية عنه، وقتال اتعدد فيها واجبا  لا مندوحة عنهمتحتما لا 
7
وذتك لأن اتحلال كان يغلب . 

                                         
مته. 1  تقدمت ترْ
 تقدم تخريْه. 2
مته. 3  تقدمت ترْ
 في هذه الصفحة أعلاه. 4
 انظر: ص من هذا البحث. 5
 فلم لم يشرع لنا، فإن كان حكم داود أفضل فلم أثنى على سليمان دونه"" فإن كان حكم سليمان أفضل  6
 مَنْدوحة امفرد[: ْمع مندوحات ومنادِحُ ومناديحُ: صيغة المؤنَّث لمفعول ندَحَ. 7

-أرضٌ واسِعةٌ بعيدة "أرض مندوحة" إنَّ في المعاريض لمندوحة عن الكذب/ إنَّ في المعاريض لمندوحة من الكذب
زقفي الأرض للح لا مندوحة لك عن هذا الأمر/ -رِّ الكريم منادحُ: الحثّ على السعي في الأرض في سبيل الرِّ



61 

 

 

 

، ألا ترى إتى أخذه برأس أخيه يجرهعلى موسى صلى الله عليه وسلم
1
وضربه تلحجر أتفا   ،

2
 ،

وبثبوته ودعائه على فرعون وأتباعه باتطمس على أمواتهم والإشداد على قلوبهم
3
وغير ذتك مما  

معلوم من أحواته وأحوال شريعته اتتي قصها الله علينا في كتابه على تسان نبينا محمد صلى الله  هو

ع فيها قصاصٌ ولا قتالٌ  ونحوهما من  عليه وسلم. وشريعة عيسى يغلب عليها اتجمال إذ تم يشُرَّ

ق اتعبارة اتتشديدات اتتي شرعت تغيرهما. وقوته "فلم أثنى على سليمان دونه" فيه نظر أيضا ، وح

"وكلاً آتينا فلم خصص سليمان بأنه اتمُفهَّم دونه، وأما اتثناء واتمدح فوقع تهما معا  بقوته تعاتى: 

على أنه مر أن تخصيص سليمان بذكر اتتفهيم إنما هو تعارض، هو دفع ما يتوهم في  حكماً وعلما"

حكمه تصغره وما خرج تنحو ذتك لا مفهوم ته فليس في الآية ما يدل على انتفاء اتتفهيم عن داود، 

كتابه،  بل ما فيها ما يدل على ثبوته وهو قوته تعاتى "وكلا  آتينا حكما  وعلما". ووفقنا الله تفهم معاني

  ولإدراك خطأ اتقول من صوابه، وأدام علينا رضاه في هذه اتدار، وإتى أن نلقاه بمنِّه وكرمه.

                                                                                                                        
لك عن هذا الأمر مندوحة/ من هذا الأمر مندوحة: يمكنك تركه -لا مندوحة لك من هذا الأمر: لا يمكنك تركه=

هـ( بمساعدة فريق عمل، 1828معْم اللغة العربية المعاصرة، أحمد مختار عبد الحميد عمر )ت:  والميل عنه.
 .3/2146م.  2224-هـ  1829، 1عالم الكتب، ط: 

عَ مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ غَضْبَانَ أَسِفًا قَالَ بِئْسَمَا خَلَفْتُمُونِي مِن بَعْدِيَ أَ  1 ا رََْ لْتُمْ أَمْرَ كما ورد في قوله تعالى: }وَلَمَّ ِْ عَ
رُّهُ إِلَيْهِ قَالَ ابْنَ أُمَّ إِنَّ الْقَوْمَ اسْتَضْعَفُونِي ُْ وَكَادُواْ يَقْتُلُونَنِي فَلَا تُشْمِتْ بِيَ  رَبِّكُمْ وَأَلْقَى الألْوَاحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَ

عَلْنِي مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِين  االأعراف ْْ  [162:الأعْدَاء وَلَا تَ
رَتْ مِنْهُ اثْنَتَ  2  َْ رَ فَانفَ َْ ذِ اسْتَسْقَى مُوسَى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اضْرِب بِّعَصَاكَ الْحَ ا عَشْرَةَ عَيْناً كما ورد في قوله تعالى: }وَاِ 

زْقِ اللَّهِ وَلَا تَعْثَوْاْ فِي ا شْرَبَهُمْ كُلُواْ وَاشْرَبُواْ مِن رِّ  [62لَأرْضِ مُفْسِدِين االبقرة:قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسٍ مَّ
نْيَا رَبَّنَا لِيُضِلُّواْ عَن كما ورد في قوله تعالى: }وَقَالَ مُوسَى رَبَّنَا إِنَّكَ آتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلأهُ زِينَةً وَأَمْوَالًا فِي الْحَيَاةِ الدُّ  3

 [44وبِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُواْ حَتَّى يَرَوُاْ الْعَذَابَ الَألِيم  ايونس:سَبِيلِكَ رَبَّنَا اطْمِسْ عَلَى أَمْوَالِهِمْ وَاشْدُدْ عَلَى قُلُ 



62 

 

 

 

1.11. ON BİRİNCİ PROBLEM VE CEVABI 

 

مسألة:
1
}لاَ يؤُْمِنوُنَ بهِِ حَتَّى يرََوُا الْعَذَابَ الألَيِم سأل اتعز في أماتيه أيضا  عن قوته تعاتى:  

بغَْتةًَ{فيَأَتْيِهَُم 
2
إذا رأوه فكيف يأتيهم بغتة  بعد ذتك لأن اتفا تدل على اتتعقيب. فقال فيه إشكال لأنهم  

 انتهى. فما جوابه.

 

إشكال اتعز مبني على ما أفهمه كلامه اتمذكور أن "فيأتيهم" عطف على "يروا"،  الجواب:

"ما كانوا به مؤمنين"وتيس بمتعين بل يصح عطفه على قوته: 
3
اتخ  يؤمنون""لاوقوته  

4
بيان  

"سلكناه"وتأكيد تما دل عليه قوته 
5
لأن إدخال اتكفر في قلوبهم معناه أنها طبعت عليه، ومن ثم احتج  

رية تولا قيام الأدتة عليه مع اتجواب كما هو مقرر في محله ويلزم من طبعها عليه أنها لا جببه ات

اتجايتقبل الإيمان اتنافع مطلقا ، وأنه إن فرض منها إيمان فهو 
6
عذاب اتدنيا والآخرة،  ينةعند معا 

ما ذكر لا على  تقوته سلكناه كما تقرر، اتجه أن اتعطف إنما هو علىومفهوما   وإذا كان هذا معلوما  

"يروا"، ويصح أن يكون عطفا  على "لا يؤمنون به" مع قطع اتنظر عن متعلقاته، ووقوع اتعطف 

على اتفعل متعلقا  به شائع إذ لا يلزم من اتعطف تساوٍ 
7
من اتمعطوفات في جميع متعلقات اتمعطوف  

يته، اتضح أنه لا عليه، وإذا اتضح أن اتعطف هو على "سلكناه" أو على "يؤمنون به" بدون غا

إشكال أصلا ؛ لأن إتيان اتعذاب بغتة  في اتدنيا والآخرة متفرع ومنتسب على اتيأس من الإيمان 

وإمهاتهم مدة لا ينافيه لأن اتتعقيب في كل شيءٍ بحسبه. فإن قلت: هل يصح عطفه على "يروا" كما 

روا" على رؤية اتمقدمات هو ظاهر الآية ولا يبنى عليه إشكال اتبتة، قلت: نعم، بأن نحمل "ي

حقاف في كما نصه الله تعاتى في سورة الأ ....اتمحتملة، وقوته "فيأتيهم بغتة" على حقيقة اتعذاب 

مْطِرُناَ بلَْ هُوَ مَا اسْتعَْجَلْتمُ قصة عاد بقوته:  سْتقَْبلَِ أوَْدِيتَهِِمْ قاَلوُا هَذَا عَارِضٌ مُّ ا رَأوَْهُ عَارِضًا مُّ }فلَمََّ

رُ كُلَّ شَيْءٍ بأِمَْرِ رَبِّهَا{ بهِِ رِيحٌ فيِهَا عَذَابٌ  الآية ألَيِم{ }تدَُمِّ
8

وحينئذ اتضح اتجواب عن قوته  ،

أتيهم بغتة بعد ذتك لأن اتفا تدل على اتتعقيب" ووجه اتجواب عن ذتك أن "لأنهم إذا رأوه فكيف ي

رؤية اتمقدمات تعقبها مفاجأة اتحقيقة كما علم من آية الأحقاف، فهم عند اتمقدمات يبادرون إتى 

الإيمان ظنا  أن اتحقيقة لا تقع بهم فيعاجلهم اتعذاب لأن الإيمان عند وقوع اتبأس لا ينفع حينئذٍ فتأمله 

فإنه أوتى بسياق الآية
9
. 

                                         
 .11المسألة رقم:  1
 [221، 222}لَا يُؤْمِنُونَ بِهِ حَتَّى يَرَوُا الْعَذَابَ الَألِيم  }فَيَأْتِيَهُم بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُون  االشعراء: 2
ا كَانُوا  3  [199بِهِ مُؤْمِنِين  االشعراء:}فَقَرَأَهُ عَلَيْهِم مَّ
 [221، 222}لَا يُؤْمِنُونَ بِهِ حَتَّى يَرَوُا الْعَذَابَ الَألِيم  }فَيَأْتِيَهُم بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُون  االشعراء: 4
رِمِين  االشعراء: 5 ْْ  [222}كَذَلِكَ سَلَكْنَاهُ فِي قُلُوبِ الْمُ

ئْ ، إْاءةً 6  ِْ }  -أْاءه إلى المكان ألْأه إليه واضطرّه : -، فهو مُْيء ، والمفعول مُْاء :من ْاءَ يُْيء ، أَ
ذْعِ النَّخْلَةِ   . انظر:معْم اللغة العربية المعاصرة، أحمد مختار عبد الحميد عمر )ت:  ِْ اءَهَا الْمَخَاضُ إِلَى  َْ فَأَ

 هـ(.1828
 في المخطوط "تساوي" وهو خطأ. 7
ا رَأَوْهُ عَارِضً  8 لْتُم بِهِ رِيحٌ فِيهَا عَذَابٌ أَلِ }فَلَمَّ َْ مْطِرُنَا بَلْ هُوَ مَا اسْتَعْ سْتَقْبِلَ أَوْدِيَتِهِمْ قَالُوا هَذَا عَارِضٌ مُّ يم  }تُدَمِّرُ ا مُّ

رِمِين ْْ زِي الْقَوْمَ الْمُ ْْ  [26، 28  االأحقاف:كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى إِلاَّ مَسَاكِنُهُمْ كَذَلِكَ نَ
 =وهذا التفسير "بمفاْأتهم بالحقيقة بعد رؤية المقدمات" إنما اقتبسه ابن حْر من الزمخشري في كشافه، دون أن 9



63 

 

 

 

1.12. ON İKİNİNCİ PROBLEM VE CEVABI 

 

مسألة:
1
باً لِّيرَْبوَُ فيِ أمَْوَالِ النَّاسِ سأل اتعز في أماتيه أيضا عن قوته تعاتى:   ن رِّ }وَمَا آتيَْتمُ مِّ

}ِ فلَاَ يرَْبوُ عِندَ اللََّّ
2

}لاَ يسَْألَوُنَ النَّاسَ فقال اتمراد أن الآخر لا يثبت اتبتة ولا يزيد وقوته تعاتى:  ،

إلِْحَافاً{
3
اتمراد ولا غير إتحاف، وإذا كان اتمراد في الاثنتين ما ذكر فلم نفى الأخص دون الأعم مع  

أنه لا يلزم من نفي الأخص نفي الأعم بخلاف عكسه
4
 انتهى. فما جوابه. 

 

أما الآية الأوتى فاتجواب عنها أن اتزيادة في اتثواب لازمة توجود أصل اتثواب على  الجواب:

}مَن جَاء باِلْحَسَنةَِ فلَهَُ عَشْرُ أمَْثاَلهَِا{اتعمل بنص قوته تعاتى: 
5
فيلزم من نفي زيادة اتثواب نفي  

م أوثر نفي اتزيادة أصله فلا أعم ولا أخص فيها حتى يتوجه ما قاته اتعز. فإن قلت: سلمنا ذتك، فل

اتمستلزم تنفي الأصل على نفي الأصل وهو باتصريح أوتى منه بالاستلزام. قلت: وجه إيثاره 

مشاكلته تما قبله وفي اتمشاكلة
6
في اتبلاغة ما لا يخفى ولابن سليمان 

1
أن عرض اتمشاكلة لا يحسن  

                                                                                                                        
فإن قلت: ما معنى التعقيب في قوله فَيَأْتِيَهُمْ بَغْتَةً.... فَيَقُولُوا؟ قلت: ليس المعنى  يعزو! يقول الزمخشري: "=

نما المعنى ترتبها في الشدّة، كأنه قيل: لا يؤمنون ترادف رؤية العذاب و  ود، وا  مفاْأته وسؤال النظرة فيه في الوْ
بالقرآن حتى تكون رؤيتهم للعذاب فما هو أشدّ منها وهو لحوقه بهم مفاْأة، فما هو أشدّ منه وهو سؤالهم النظرة. 

نك لا تقصد بهذا الترتيب أنّ مقت الله ومثال ذلك أن تقول لمن تعظه: إن أسات مقتك الصالحون فمقتك الله، فإ
نما قصدك إلى ترتيب شدّة الأمر على المسيء، وأنه يحصل له بسبب الإساءة  د عقيب مقت الصالحين، وا  يوْ

. وكل من أشار 334-3/331" الكشاف، الزمخشري، مقت الصالحين، فما هو أشدّ من مقتهم، وهو مقت الله.
الزمخشري، كأبي حيان في البحر المحيط. انظر: البحر المحيط، أبو حيان، إلى هذا التفسير عزاه إلى 

4/193. 
 .12المسألة رقم:  1
بًا لِّيَرْبُوَ فِي أَمْوَالِ النَّاسِ فَلَا يَرْبُو عِندَ اللَّهِ وَمَا آتَيْتُم مِّن زَكَاةٍ تُرِيدُ  2 هَ اللَّهِ فَأُوْلَئِكَ هُمُ }وَمَا آتَيْتُم مِّن رِّ ْْ  ونَ وَ

 [39الْمُضْعِفُون  االروم:
اهِلُ أَغْنِيَ  3 َْ اء مِنَ التَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم }لِلْفُقَرَاء الَّذِينَ أُحصِرُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ لَا يَسْتَطِيعُونَ ضَرْبًا فِي الَأرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْ

 [213نْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللّهَ بِهِ عَلِيم  االبقرة:بِسِيمَاهُمْ لَا يَسْأَلُونَ النَّاسَ إِلْحَافًا وَمَا تنُفِقُواْ مِ 
 أي بخلاف نفي الأعم فإنه يلزم منه نفي الأخص. 4
زَى إِلاَّ مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَ  5 ْْ اء بِالسَّيِّئَةِ فَلَا يُ َْ اء بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثاَلِهَا وَمَن  َْ  [162مُون  االأنعام:}مَن 
في اللغة هي المماثلة، والذي تحرر في المصطلح، عند علماء هذا الفن، أن المشاكلة هي ذكر الشيء  المشاكلة: 6

زَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلُهَا ، فالْزاء عن السيئة في الحقيقة، غير  َْ بغير لفظه، لوقوعه في صحبته، كقوله تعالى: }وَ
زاء سيئة عقوبة مثلها، ومثله قول ه تعالى: }تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ  سيئة، والأصل: وْ

والأصل: تعلم ما في نفسي ولا أعلم ما عندك، فإن الحق، تعالى وتقدس، لا يستعمل في حقه لفظ النفس، إلا 
  والأصل: أخذهم أنها استعملت هنا مشاكلة لما تقدم من لفظ النفس، ومنه قوله تعالى: }وَمَكَرُوا وَمَكَرَ اللَّهُ 

عن هذا  بمكرهم، ومنه قوله تعالي: }فَمَنِ اعْتَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ  أي: فعاقبوه، فعدل
 =لأْل المشاكلة اللفظية.



64 

 

 

 

يضاعف ته في عمله  من أنهذتك ففائدته اتتعريض بما صرح به عقبه مباتغة في مدح اتمخلص 

وته فائدة أخرى هي الِإشارة إتى غاية بخلاف اتمرائي فإنه لا يضاعف ته في عمله إذ لا عمل ته. 

تحقير عمل اتمرائي وفساد عقله، حيث أخرج زيادة من ماته محرمة في اتمعاملة أو عطية يستوقع 

خير ما عنده تعاتى من  اتمكافأة عليها وغفل عن أن يقصد بها وجه الله تعاتى فبسبب ذتك حرم

الأضعاف اتذي امتن به على اتمخلصين. وأما الآية اتثانية فالإشكال فيها إنما يتوجه على بعض 

محامل الآية كما يأتي وحاصلها أنه إذا بقي حكم عن محكوم عليه بقيدٍ فالأكثر في تسان اتعرب 

أي إن  ي الإتحاف أي الإتحاحبوت سؤاتهم ونفانصراف اتنفي تذتك اتقيد فيكون اتمعنى على هذا ث

وعلى هذا لا يتوجه إشِكال اتعز. وقد يتصرف  فإنما يكون بتلطف وتيسير لا بإتحاح وقع منهم سؤال

 ؤال منهم ولا إتحاحاتنفي تلحكم فينتفي مع قيده ولا يختص باتقيد فقط فعلى هذا يكون اتمعنى لا س

وهذا معنى قول ابن عباس
2
اتناس إتحافا  ولا غير إتحاف"رضي الله عنهما لا يسأتون  

3
وهذا   ،

الإتحاح باتذكر دون غير  ز، وجوابه إن شئت إيثار نفي الإتحاحاتمعنى هو اتذي يتجه عليه سؤال اتع

تتنبيه اتسامعين على قبح هذا اتوصف وأنه مما ينبغي تكل سامع اتتنزه عنه لأنه يؤدي إتى حرمان 

لا يصح على هذا أن يراد تنفي هذا اتوصف وحده اتسائل ووقوع اتمسؤول في محظور غاتبا ، و

ووجود غيره لأنه يصير حينئذٍ هو اتمعنى الأول، وإنما يراد بنفي مثل هذا اتوصف نفي جميع 

اتمتربات على اتمنفي الأول لأنه نفى الأول على سبيل اتعموم فتنتفي مترتباته، كما أنك إذا قلت "ما 

يكون اتمعنى "ما يكون منك إتيان فلا يكون منك حديث"،  تأتينا فتحدثنا" وأردت اتمعنى اتثاني

وحينئذٍ يكون إذا نفيت الإتيان فانتفى اتحديث انتفى جميع مترتبات الإتيان من اتمجاتسة، واتمشاهدة، 

والاجتماع في محل واحد، وتكن نبه بذكر مترتب واحد تغرض ما عن سائر اتمترتبات. ووقع 

تلزجاج
4
ي الآية قول امرؤ اتقيس: "على لاحبٍ لا يهتدى بمناره"أنه شبه بهذا اتمعنى ف 

5
وتعقب  

                                                                                                                        
لا يقطع عنكم فضله حتى وفي الحديث، قوله صلى الله عليه وسلم: "فإن الله لا يمل حتى تملوا". الأصل: فإن الله =

تملوا عن مسألته، فوضع لا يمل موضع لا يقطع الثواب، على ْهة المشاكلة، وهو مما وقع فيه لفظ المشاكلة 
 أولًا.

. خزانة الأدب وغاية ومنه قول عمرو بن كلثوم في معلقته: ألا لا يْهلن أحد علينا ... فنْهل فوق ْهل الْاهلينا
هـ(، ت: عصام 431الدين أبو بكر بن علي بن عبد الله الحموي الأزراري )ت:  الأرب، ابن حْة الحموي، تقي

 .2/262م. 2228بيروت، الأخيرة -بيروت، دار البحار-شقيو، دار ومكتبة الهلال
محمد بن سليمان الكلاعي الولبي الأندلسي، أبو بكر، المعروف بابن القصيرة: أديب من كبار يقصد والله أعلم  1

بذي الوزارتين. نسبته إلى ولبة )من أعمال أونبة( بالأندلس. نشأ في دولة المعتضد. واعتنى به الكتاب. ينعت 
أبو الوليد ابن زيدون فقدمه عنده. ثم تقدم عند المعتمد بن عباد، وصيّره سفيرا بينه وبين )ابن تاشفين( إلى أن 

 .162-6/189ظر: الأعلام، الزركلي، ان تاشفين، واستقر بمراكش إلى أن توفي. نكب المعتمد، فاستكتبه ابن
مته. 2  تقدمت ترْ
هـ(، ْمعه: 64رضي الله عنهما )ت: -انظر: تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، ينسب لعبد الله بن عباس  3

 .39لبنان. ص: –هـ(، دار الكتب العلمية 411مْد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروز آبادى )ت: 
اج: ) 4 َّْ اج: عالم بالنحو واللغة.  923، 466هـ =  311، 281الزَّ م( إبراهيم بن السري بن سهل، أبو إسحاق الزْ

اج ومال إلى النحو فعلمه المبرد. من كتبه )معاني القرآن، خ( و  ولد ومات في بغداد. كان في فتوته يخرط الزْ
 .82، 1/39اللغة. انظر: الأعلام، الزركلي، )الاشتقاق( و )خلق الإنسان، ط( و )الأمالي( في الأدب و 

را على لا حبٍ لا يهتدى بمناره  5  .إذا ساقه العود النباطيّ ْرْ



65 

 

 

 

وتيس انتفاء الإتجاج يدل بأنه تيس مثله في خصوصية اتنفي لأن انتفاء اتمنار يدل على انتفاء اتهداية 

على انتفاء اتسؤال.
1
وأجاب عنه أبو حيان 

2
بأنه مثله في مطلق انتفاء اتشيئين، أي لا سؤال ولا  

لا أنه مثله في خصوصية اتنفي، إذ كان يلزم أن يكون اتمعنى  إتحاح، وكذتك هذا لا منار ولا هداية

إذ لا يلزم  لا إتحاف فلا سؤال وتيس تركيب الآية على هذا اتمعنى، إذ لا يصح لا إتحاف فلا سؤال،

نعم نظير  .ما تزم من نفي اتمنار نفي اتهداية اتتي هي من بعض توازمهمن نفي اتخاص نفي اتعام ك

اتبيت أن يقال لا يلحفون اتناس سؤالا  إذ يلزم من نفي اتسؤال الأعم نفي الإتحاح الأخص، فتلخص 

وينبه على كله أن نفي اتشيئين تارة يدخل حرف اتنفي فيه على شيء فينفي جميع عوارضه من هذا 

رضٍ ما يلزم أن يكون، وتارة يدخل حرف اتنفي على عارضٍ من عوارضه بعضها باتذكر تغ

واتمقصود نفيه فينتفي تنفيه عوارضه، وقيل الإتحاف هو اتسؤال اتذي يستخرج به اتمال تكثرة 

تلطفه أي لا يسأتون اتناس باترفق واتتلطف، وإذا تم يوجد منهم هذا فلأن لا يوجد منهم اتسؤال 

 ى هذا اتمعنى لا يرد سؤال اتعز أيضا .بطريق اتعنف أوتى. وعل

     

ومنعهم ذتك باتتكلف اتشديد وقيل: معنى إتحافا  أنهم يلحفون على أنفسهم في ترك اتسؤال     

وعلى هذا لا يرد سؤال اتعز أيضا . وقيل: من سأل فلا بد أن يلح فنفي الإتحاف عنهم مطلقا  نفى 

وعليه مع ما فيه إلا أن يريد قائله أن ذتك اتتلازم ادعائيٌّ أو اتسؤال مطلقا  تما بينهما من اتتلازم. 

باعتبار اتمظنة لا يرد سؤال اتعز أيضا . وقيل: هو كناية عن عدم إظهار آثار اتفقر، واتمعنى أنهم لا 

يضمنون إتى اتسكوت من رثاء اتحال والانكسار ما يقوم مقام اتسؤال اتملح
3
وعليه لا يرد سؤال  

اتعز أيضا .
4
 ووفقنا الله تما يرضى بمنِّه، وحشرنا مع أحبابه في دار كرمه. آمين، آمين، آمين. 

                                                                                                                        
ر: ضج. ديوان امرؤ القيس، امْرُؤُ القيس بن حْر بن  اللاحب: الطريق. ساقه: شمّه. النباطي: الضخم. ْرْ

-هـ  1826، 2الرحمن المصطاوي، ط:  م(، اعتنى به: عبد 686الحارث الكندي، من بني آكل المرار )ت: 
 .1/96م،  2228

اج )ت: انظر:  1 عرابه، إبراهيم بن السري بن سهل، أبو إسحاق الزْ  –هـ(، عالم الكتب 311معاني القرآن وا 
 .1/361 م 1944-هـ  1824، 1بيروت، ط: 

مته. 2  تقدمت ترْ
 .122-2/699ر المحيط، أبو حيان، إلى هنا ينتهي كلام أبي حيان نقله ابن حْر بتصرف. انظر: البح 3
 وهنا أنقل أقوال العلماء في هذه المسألة مختصرا قدر الإمكان، بعد أن رأينا اهتمام المؤلف بها: 4

 }لَا يَسْأَلُونَ النَّاسَ إِلْحَافًا : اختلف المفسرون في دلالة هذه الآية، فهي تحتمل معنيين:
 هم إلحاف.المعنى الأول: أنه ليس منهم سؤال فيكون من

 والمعنى الثاني: أنهم كانوا إذا سألوا لم يلحفوا في المسألة.
اج وأداروه في كتبهم، حيث قال إن المعنى أنه   وقد ذهب ْمهور العلماء إلى المعنى الأول، فأخذوا كلام الزْ

 ليس منهم سؤال فيكون منهم إلحاف. ومثّل لذلك بقول امرئ القيس:
را  على لا حبٍ لا يهتدى بمناره   إذا ساقه العود النباطيّ ْرْ

 فالمعنى ليس به منار فيهتدى بها، وكذلك ليس من هؤلاء سؤال فيقع فيه إلحاف.
ل وصفهم  واستدل الطبري على هذا المعنى بأنه غير ْائز أن يكون كانوا يسألون الناس شيئاً، ذلك أن الله عز وْ

 ماهم. فلو كانت المسألة من شأنهم، لم تكن صفتهم التعففبأنهم كانوا أهل تعفف، وأنهم إنما كانوا يُعرفون بسي
 =ولم يكن بالنبي صلى الله عليه وسلم إلى علم معرفتهم بالأدلة والعلامة حاْة، وكانت المسألة الظاهرة تنبئ



66 

 

 

 

                                                                                                                        
 عن حالهم وأمرهم.=
ه الآية عنده أن الله تعالى لمّا وصفهم بالتعفف، وعرّف عباده أنهم ليسوا أهل   مسألة بحال بقوله: ويصبح وْ

اهِلُ أَغْنِيَاء مِنَ التَّعَفُّفِ ، وأنهم إنما يُعرفون بالسيما زاد عباه إبانة لأمرهم، وحسن ثناء عليهم، بن َْ في }يَحْسَبُهُمُ الْ
 الشره والضراعة التي تكون في الملّحين من السؤال، عنهم.

اء الغاية على هذا المعنى، ويكون قوله: )لا وقال ابن عطية: أن )من( في قوله: )من التعفـف( تكون لابتد 
 =يسألون الناس إلحافاً(، لم يرد به أنهم يسألون غير إلحاف، بل المراد التنبيه على سوء حالة من يسأل إلحافاً 

 من الناس.
اج ببيت امرئ القيس فقال: ح هذا المعنى الأول للآية لكنه لم يرتضِ استدلال الزْ  لكن رغم أن ابن عطية رْ

نما ينتفي السؤال إذا ضبط   اج أراد لا يكون منهم سؤال البتة فذلك لا تعطيه الألفاظ التي بعد لا، وا  "إن كان الزْ
ن كان أراد لا يكون منهم سؤال إلحاف فذلك نص الآية، وأما تشبيهه  المعنى من أول الآية على ما قدمناه، وا 

 لاحب لا يهتدى بمناره الآية ببيت امرئ القيس فغير صحيح، وذلك أن قوله: على 
 وقوله الآخر: قف بالطّلول التي لم يعفها القدم

 وقول الشاعر: ومن خفت من ْوره في القضا     ء فما خفت ْورك يا عافيه
وداً، فلا ينتفي إلا المعنى الذي دخل ن كان المنار موْ  =وما ْرى مْراه ترتيب يسبق منه أنه لا يهتدى بالمنار، وا 

د الْور، وهذا لا عليه حرف النفي ف= ن وْ د القدم، وكذلك ينتفي الخوف وا  ن وْ قط، وكذلك ينتفي العفا وا 
يترتب في الآية، ويْوز أن يريد الشعراء أن الثاني معدوم فلذلك أدخلوا على الأول حرف النفي إذ لا يصح 

ود الثاني، أي ليس ثم منار، فإذا لا يكون اهتداء بمنار، وليس ثم قدم فإ ذا لا يكون عفا، وليس ثم الأول إلا بوْ
 ْور فإذا لا يكون خوف.

اج هو في مطلق انتفاء الشيئين، أي لا سؤال ولا إلحاف،  وكذلك قال أبو حيان والسمين الحلبي: بأن تشبيه الزْ
وكذلك هذا لا منار ولا هداية، لا أنه فعله في خصوصية النفي، إذ كان يلزم أن يكون المعنى: لا = إلحاف فلا 

 يس تركيب الآية على هذا المعنى.سؤال، ول
للنظر في أقوال العلماء الذين تبنوا المعنى الأول، انظر: معاني القرآن، أبو زكريا يحيى بن زياد بن عبد الله بن  

هـ(، ت: أحمد يوسف النْاتي، محمد علي النْار، عبد الفتاح إسماعيل 221منظور الديلمي الفراء )ت: 
مة، مصر، ط: الشلبي، دار المصرية للتألي اج، 1/141، 1ف والترْ عرابه، الزْ . 1/361. معاني القرآن وا 

. معالم التنزيل في 1/141. بحر العلوم، السمرقندي، 622-6/694ْامع البيان في تأويل القرآن، الطبري، 
بد هـ(، حققه وخرج أحاديثه محمد ع612تفسير القرآن، محيي السنة، أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي )ت: 

 1991-هـ  1811، 8الله النمر، عثمان ْمعة ضميرية، سليمان مسلم الحرش، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط: 
يز في تفسير الكتاب العزيز، ابن عطية، 1/334م،  . زاد المسير في علم 312-1/369. المحرر الوْ

ـ(، ت: عبد الرزاق المهدي، ه691التفسير، ْمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الْوزي )ت: 
. الْامع 12-1/69. مفاتيح الغيب، الرازي، 286-1/286هـ،  1822- 1بيروت، ط: –دار الكتاب العربي 

مدارك التنزيل وحقائق التأويل، أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود . 3/383لأحكام القرآن، القرطبي، 
حاديثه: يوسف علي بديوي، راْعه وقدم له محيي الدين ديب= هـ(، حققه وخرج أ112حافظ الدين النسفي )ت: 



67 

 

 

 

1.13. ON ÜÇÜNCÜ PROBLEM VE CEVABI  

 

مسألة:
1
ُ أنَْ يتََّخِذَ وَلدًَا لاَّصْطَفىَ مِمَّا سأل اتعز في أماتيه أيضا  عن قوته تعاتى:   }لوَْ أرََادَ اللََّّ

ُ الْوَاحِدُ الْقهََّار{ يخَْلقُُ مَا يشََاء سُبْحَانهَُ  هُوَ اللََّّ
2

، فقال فيه إشكال لأنه إن أراد اتوتد اتحقيقي لا يصح 

أن يكون مما يخلق، وإن أراد من ينزل منزتة اتوتد في الإكرام كما قال اتيهود "نحن أبناء الله 

وأحباؤه"
3

، وكما قال عيسى صلى الله عليه وسلم "سأذهب إتى أبي وأبيكم"
4

احتجاج  ، تم يكن فيه

 على اتمشركين. انتهى. فما جوابه.

 

إشكاته مبني على فهمه تلآية أن اتمراد منها اترد على مدَّعي جواز اتولادة من حيث  الجواب:

هي على الله تعاتى، وتيس هذا مرادا  هنا، وإنما اتمراد اترد على فرقة مخصوصة زعموا أن 

}فاَسْتفَْتهِِمْ ألَرَِبِّكَ سورة اتصافات بقوته عز قائلا :  اتملائكة بنات الله كما ذكره الله تعاتى عنهم في

                                                                                                                        
. البحر المحيط، أبو حيان، 1/223، م 1994-هـ  1819: الأولى، ط=مستو، دار الكلم الطيب، بيروت، 

. الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، أبو العباس، شهاب الدين، أحمد بن يوسف بن عبد 2/618-122
-2/622هـ(، ت: الدكتور أحمد محمد الخراط، دار القلم، دمشق، 166ن الحلبي )ت: الدائم المعروف بالسمي

هـ(، 416. الْواهر الحسان في تفسير القرآن، أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن مخلوف الثعالبي )ت: 626
ود، دار إحياء التراث العربي   1814- 1بيروت، ط:  –ت: محمد علي معوض والشيخ عادل أحمد عبد الموْ

محمود بن عبد الله = =. روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، شهاب الدين1/632هـ، 
، 1بيروت، ط:  –هـ(، ت: علي عبد الباري عطية، دار الكتب العلمية 1212الحسيني الألوسي )ت: 

، «تفسير الكتاب المْيدتحرير المعنى السديد وتنوير العقل الْديد من ». التحرير والتنوير 2/86هـ، 1816
تونس،  –هـ(، الدار التونسية للنشر 1393محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي )ت: 

 .3/16ه، 1948
أما المعنى الثاني: وهو أنهم إن سألوا، سألوا بتلطف ولم يلّحوا في المسـألة، فقد ذهب إليه بعض المفسرين، وأبـرزهم 

الأول. انظر: تفسير مقاتل بن سليمان، أبو الحسن مقاتل بن سليمان بن بشير الأزدي  الزمخشري في قولـه
. 1/226هـ،  1823- 1بيروت، ط: –هـ(، ت: عبد الله محمود شحاته، دار إحياء التراث 162البلخى )ت: 

لتنزيل. ابن ، التسهيل لعلوم ا1/161، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، البيضاوي، 1/386الكشاف، الزمخشري، 
، إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، أبو 2/814، تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، 1/136ْزي، 
 .1/266السعود، 

 .13المسألة رقم:  1
 [8االزُّمَر: 2
نْ خَلَقَ يَغْفِرُ لِمَن يَشَاء }وَقَالَتِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَبْنَاء اللّهِ وَأَحِبَّاؤُهُ قُلْ فَلِمَ يُعَذِّبُكُم بِذُنُوبِكُم بَلْ أَنتُم بَ  3 شَرٌ مِّمَّ

 [14لَيْهِ الْمَصِير  االمائدة:وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاء وَلِلّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالَأرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَا ِ 
لَا تَلْمِسِينِي لَأنِّي لَمْ أَصْعَدْ بَعْدُ إِلَى أَبِي. وَلكِنِ اذْهَبِي »قَالَ لَهَا يَسُوعُ:  يقصد قول السيد المسيح لمريم المْدلية: " 4

لهِي وَا ِ   .11:22انْيل يوحنا، «." لهِكُمْ إِلَى إِخْوَتِي وَقُولِي لَهُمْ: إِنِّي أَصْعَدُ إِلَى أَبِي وَأَبِيكُمْ وَاِ 



68 

 

 

 

الْبنَاَتُ وَلهَُمُ الْبنَوُن{ }أمَْ خَلقَْناَ الْمَلائَكَِةَ إنِاَثاً وَهُمْ شَاهِدُون{
1

}أصَْطفَىَ الْبنَاَتِ عَلىَ ، ثم قال: 

الْبنَيِن{ }مَا لكَُمْ كَيْفَ تحَْكُمُون{ }أفَلَاَ تذََكَّرُون{
2

رد على هؤلاء بهذا اتسياق واضحٌ لا غبار . وات

عليه، واتتقدير: "تو أراد الله أن يتخذ وتدا  لاصطفى مما يخلق ما يشاء، فلم زعمتم اتخاذه تخصوص 

اتبنات مع أنهن أوضع اتجنسين، واعراضه عن اتخاذ اتبنين مع أنهم أرفعهما
3
فزعمكم ذتك تحكم  ،

تم يصدر إلا عن فساد اتعقل والاستغراق في أودية اتجهل فتأمل ذتك فإني تم أرى من نبه عليه من 

اتمفسرين وتكنه جليٌّ إذ لا يتضح تركيب الآية إلا عليه
4
ثم رأيت اتفخر اترازي .

5
أشار إتى هذا  

منزها  عن اتوتد، وبيانه في وجوه، اتمراد من هذا اتكلام إقامة اتدلائل اتقاطعة على كونه بقوته: "

الأول: أنه تو اتخذ وتدا  تما رضي إلا بأكمل الأولاد، فكيف نسبتم إتيه اتبنت"
6
انتهى. ويصح أن  

                                         
 [162، 189االصافات: 1
 [166، 163االصافات: 2
وهذا قول غريب للإمام، فكيف يصف البنات بأنهن أوضع الْنسين، والأولاد أرفعهما!! فالآية إن كانت ترد على  3

ل بالعموم، وليس الرد لخصوص أنهم نسبوا له ال  بنات وليس الذكور!المشركين فهي تنفي الولد عن الله عز وْ
وهنا أرى أن الإمام ابن حْر قد ضيق واسعاً بحصره أن التفسير الذي ذكره هو الذي يستقيم عليه تركيب الآية  4

فقط، مع أن للعلماء أقوال في الآية، فمنهم كما حملها على الرد على من ادعى أن الملائكة بنات الله كالإمام 
وقرئ: كذاب وكذوب.  ممكنة كالزمخشري في الكشاف حيث يقول: "الرازي، ومنهم من ذكر كل المعاني ال

وكذبهم: قولهم في بعض من اتخذوا من دون الله أولياء: بنات الله، ولذلك عقبه محتْا عليهم بقوله لو أراد الله 
يتأت أن يتخذ ولدا لاصطفى مما يخلق ما يشاء يعنى: لو أراد اتخاذ الولد لامتنع ولم يصح، لكونه محالا، ولم 

ل ولده ويقربه. وقد فعل ذلك بالملائكة  إلا أن يصطفى من خلقه بعضه ويختصهم ويقربهم، كما يختص الرْ
فافتتنتم به وغركم اختصاصه إياهم، فزعمتم أنهم أولاده، ْهلا منكم به وبحقيقته المخالفة لحقائق الأْسام 

ن اصطفاء ما يشاء من خلقه وهم الملائكة، إلا والأعراض، كأنه قال: لو أراد اتخاذ الولد لم يزد على ما فعل م
أنكم لْهلكم به حسبتم اصطفاءهم اتخاذهم أولادا، ثم تماديتم في ْهلكم وسفهكم فْعلتموهم بنات، فكنتم كذابين 
كفارين مبالغين في الافتراء على الله وملائكته، غالبين في الكفر، ثم قال سبحانه فنزه ذاته عن أن يكون له أحد 

وا إليه من الأولاد والأولياء. ودل على ذلك بما ينافيه، وهو أنه واحد، فلا يْوز أن يكون له صاحبة، لأنه ما نسب
ذا لم يتأت أن يكون له صاحبة لم يتأت أن يكون له ولد،  لو كانت له صاحبة لكانت من ْنسه ولا ْنس له: وا 

لكل شيء، ومن الأشياء آلهتهم، فهو وهو معنى قوله أنى يكون له ولد ولم تكن له صاحبة. وقهار غلاب 
وقوله: )لَوْ أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يَتَّخِذَ وَلَدًا( يقول تعالى  يغلبهم، فكيف يكونون له أولياء وشركاء؟". ويقول الطبري: "

ذكره: لو شاء الله اتخاذ ولد، ولا ينبغي له ذلك، لاصطفى مما يخلق ما يشاء، يقول: لاختار من خلقه ما يشاء. 
قوله: )سُبْحَانَهُ هُوَ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ( يقول: تنزيها لله عن أن يكون له ولد، وعما أضاف إليه المشركون به و 

اللَّهُ( يقول: هو الذي يَعْبده كلّ شيء، ولو كان له ولد لم يكن له عبدا، يقول: فالأشياء كلها له  من شركهم )هُوَ 
لواحد الذي لا شريك له في ملكه وسلطانه، والقهار لخلقه بقدرته، فكل شيء له ملك، فأنى يكون له ولد، وهو ا

 .263-21/262. ْامع البيان، الطبري، 112-8/111متذلل، ومن سطوته خاشع". الكشاف، الزمخشري، 
مته. 5  تقدمت ترْ
 .26/822مفاتيح الغيب، الرازي،  6



69 

 

 

 

تكون
1
الآية ردا  على مدعي جواز اتولادة من حيث هي على الله تعاتى، واتتقدير: تو أراد الله أن  

 من مخلوقاته إذ لا موجود سواه إلا وهو مخلوقه تقيام يتخذ وتدا  كما زعموا تما أمكن أن يوجده إلا

الأدتة اتقطعية على امتناع وجود واجبين، وعلى وجوب استناد ما عدا اتواجب إتيه، وإذا تم يمكن 

أن يوجده إلا من مخلوقه فمن اتواضح أن اتمخلوق لا يماثل اتخاتق، وإذا تم يماثله فكيف يقوم مقام 

"لأنه إن أراد لإشكاته  لا وجهتحاتة اتخاذ اتوتد اتحقيقي وظهر أن قول اتعز اتوتد ته!، فبان بذتك اس

اتوتد اتحقيقي لا يصح أن يكون مما يخلق" مندفع لأنه أراد اتوتد اتحقيقي بقوته "أن يتخذوا وتدا " ثم 

حقيقيا ،  بين استحاتة وجوده لأن اتوتد إن اتُّخذ لا يكون إلا مخلوقا ، واتمخلوق لا يمكن أن يكون وتدا  

 فوجود اتوتد اتحقيقي مستحيلٌ كما دل عليه نظم الآية.

 

هذا ما تيسَّر من أجوبة هذه الأسئلة، مع تضعضع اتحال، ومزيد اشتغال بأمراض قلبية وبدنية،   

ما  يمنحنيأضرع إتى الله في زواتها باتكلية، وأتوسل إتيه بخير خلقه محمد صلى الله عليه وسلم أن 

أتى به كل محنة وبلية، وأن يفتح تي مقفلات اتفهوم، وأن يوضح تي عويصات اتعلوم، وأن يمن 

عليَّ بجميع ما أملته من فضله اتعميم، وسأتته من جوده فإنه اتجواد اتكريم، اترؤوف اترحيم، 

محمد وآته  واتحمد لله اتذي هدانا تهذا وما كنا تنهتدي تولا أن هدانا الله. وصلى الله على سيدنا

وصحبه عدد معلوماته، ومداد كلماته، كلما ذكره اتذاكرون، وغفل عن ذكره اتغافلون، وحسبنا الله 

 ونعم اتوكيل، ولا حول ولا قوة إلا بالله اتعلي اتعظيم.

 

قال ذتك من كتبه فقير عفو ربه وكرمه، اتملتجئ إتى بيته وحرمه، أحمد بن حجر اتشافعي   

، وصلى الله على سيدنا محمد وآته وصحبه وسلم تسليما  كثيرا .آمين، آمينرضي الله عنه. آمين، 
 2

 

  

                                         
 في المخطوط خطأ من الناسخ "يكون" 1
 هنا من كلام الناسخ.الكلام الأخير  2



70 

 

 

 

2. MESELELERİN VE CEVAPLARIN DEĞERLENDİRİLMESİ 

Bu bölümde, ana halarıyla İbn Hacer’in mevcut meselelere verdiği cevaplar üzerinde 

durulacaktır. Bu arada İbn Hacer’in, el-‘İzz’in sorularını cevaplarken kullandığı metoda 

dikkat çekilecektir. Daha sonra ise sonuç bölümünde birtakım çıkarım ve 

değerlendirmelerde bulunulacaktır. 

Birinci Mesele: 

İlk mesele, hem dilbilimsel hem de mantıksal bir yapıya sahiptir. İmam İbn Hacer’in 

probleme yönelik –diğer birçok konuda da olduğu üzere- ürettiği çözüm önerileri, 

gerçekten de büyük bir dehanın ürünüdür. Bu problemlerin çözümünde İbn Hacer’in 

verdiği cevaplar, daha önceki âlimler tarafından zikredilmemiş olup, İbn Hacer’in özgün 

olarak vermiş olduğu cevaplardır. Söz konusu probleme ayetin nüzul sebebinden 

hareketle cevap vermeye çalışmış ve bunu da başarmıştır. Nüzul sebebi açıklandıktan 

sonra, mevcut problem aydınlatılmıştır. Sonrasında ise doğru dilbilimsel 

değerlendirmeyi de zikretmiştir. Böylece problemi kendi metotlarıyla açıklığa 

kavuşturmuştur. İbn Hacer’in verdiği cevaplardan hareketle, risaledeki mevcut 

problemin dilbilimsel ve mantıksal olarak çözüme kavuşturulduğu taramıfımızca 

gözlemlenmiştir. 

İkinci Mesele: 

İkinci mesele ise mantıkla ilgilidir. İbn Hacer bu problemi açıklığa kavuştururken, 

ayette geçen zamirin net bir şekilde anlaşılması için dil verilerinden kısmen istifade 

etmiş olmakla birlikte, genel olarak mantık ilminden yararlanmıştır. Sonrasında ise ayın 

konumları ile ilgili olarak bilimsel açıklama yapmaya başladığı görülmektedir. Bu 

problemin çözümünde İbn Hacer’in Razî’den rivayetler aktardığını da görmekteyiz. 

Ardından el-‘İz’in ortaya attığı problemin boş/batıl olduğunu ortaya koymaktadır.  

İbn Hacer problemlerin çözümünde, varsayımlara dayalı yeni sorular sormuş ve bu 

farazi sorulara da kendi metotlarıyla cevaplar aramıştır. Bu metot, birçok defa tekrar 

edilmekle birlikte, problemlerin çözümünde genel olarak kullanılan temel yöntem tarzı 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Onun sorular sorarak ve farklı ilim dallarından istifade 



71 

 

 

 

ederek üretmiş olduğu bu cevaplar, şüphesiz risalesinin ilmiliğini ve güvenilirliğini 

arttırmaktadır.  

Üçüncü Mesele: 

Bu meselenin çözümünde ise dilbilimsel metotlardan istifade edildiği görülmektedir. 

İbn Hacer bu problemi açıklığa kavuştururken, probleme kendisinden önceki âlimlerden 

farklı bir bakış açısı ile yaklaşmıştır. Bunu yaparken de ayetlerin nüzul sebeplerini ve 

siyakını delil olarak kullanmıştır.  İbn Hacer’e göre bu yöntem, sağlam bir ilmî dayanak 

olarak görülmektedir. Aynı zamanda o, problemi cevaplamaya başlamadan önce el-

‘İz’in ortaya atmış olduğu probleminin hatalı olduğunu da ifade etmiştir. Nihayetinde 

İbn Hacer bu problemi aydınlatırken, ayetlerin nüzul sebeplerine, siyakına ve dil 

verilerine dayandığı gözlemlenmiştir.            

Dördüncü Mesele: 

Dördüncü meselenin yine mantık ilminden faydalanılarak ve iki kısma ayrılarak 

cevaplandığını görüyoruz. İbn Hacer, ilk kısımdaki sorulara mantıksal yöntemlerle 

cevap vermiştir. Meseleye yönelik verdiği cevapta, el-‘İzz’in ortaya koyduğu ve yanlış 

neticelere neden olan öncülleri çürütme yöntemine başvurmuştur. Çünkü el-‘İz’in tezini 

çürütmesi, kendi savlarının güvenilirliğini daha da arttıracağı için böyle bir yönteme 

başvurmuş olmalıdır. 

İkinci kısımda ise el-‘İzz’in zikrettiği Hz. Musa ve Hz. Nuh kıssası arasındaki benzerlik 

iddiasını ve bu iddianın neticelerini çürütmeye çalışmıştır. Meseleye fıkhi bakımdan 

yaklaşmış ve bu şekilde çözmeyi denemiştir. Bu yöntemle onun, müfessir olmadan 

önceki fıkhi sahadaki tecrübelerinden istifade ettiğini anlamak mümkündür. Burada bir 

hususu da özellikle belirtmek gerekir: Ebu Hayyân ile İbn Hacer’in yapmış olduğu 

şerhlerin bir bölümünün büyük benzerlik gösterdiği bilinmektedir. İbn Hacer’in bu 

problemi çözerken de Ebu Hayyân’dan istifade ettiği anlaşılmaktadır.  

Beşinci Mesele: 

Bu mesele, dilbilimsel yöntemler ve belagat ile açıklanmaktadır. İbn Hacer’in bu 

meseleye de diğer çözümlerindeki gibi benzer metotlar kullandığını görüyoruz. O, bu 



72 

 

 

 

kısımdaki mevcut problemin, Arap kelamında çokça kullanılan teşbihin tam tersi 

olduğunu ifade etmektedir. Onun buradaki cevabı, el-‘İz’in tezini çürütmekten ziyade, 

müfessirlere yöneliktir. İbn Hacer, أفَنَجَْعَلُ اتْمُسْلمِِينَ كَاتْمُجْرِمِين (Biz müslümanları suçlular 

gibi kılar mıyız?)1 âyetinde, teşbih olmadığını beyan etmiştir. 

Altıncı Mesele: 

Altıncı meselenin çözümü de mantıksal yöntemlerle ele alınmıştır. İbn Hacer bu 

meseleye cevap vermeden önce, müfessirlerin görüşlerini açıklamış ve onların 

söylediklerini örneklerle detaylandırmıştır. Burada İbn Hacer’in iki temel görüşü 

bulunmaktadır. Birinci görüşte el-‘İzz’in problemine cevap vermediği görülmektedir. 

İkinci görüş ise ona yöneliktir ve burada metnin bağlamına göre cevap verilmiştir. 

Ayrıca bu problemin çözümünde, el-‘İzz’in bütün ferî problemlerine cevap verdiğini de 

görmek mümkündür. 

Yedinci Mesele: 

Altıncı meselenin de mantık ve belagat ilmiyle açıklandığı görülüyor. Bu kısımda cevap 

verilirken, mezkûr kıssanın beyanı ve nüzul sebebi gibi çeşitli yöntemlere 

başvurulmuştur. Ardından mantıksal olarak açıklama yapılmış ve konu ile alakalı bir de 

nükte zikredilmiştir. 

İbn Hacer’in, bu probleme verdiği cevabın sonunda, problemle ilgili olarak Razi ve 

Zeccâc’dan alıntılar yaptığını görmekteyiz. Burada mezkûr âlimlerin ifadelerine, hiçbir 

sebep göstermeksizin, “Onun zikrettiği zahir bir görüştür ve doğru, onun düşüncesi ve 

kararıdır” demiş ve “Orada zahir bir görüş vardır” ifadesini zikretmekle yetinmiştir. 

Sekizinci Mesele: 

Diğer bazı meseleler gibi bu mesele de mantık ile ilgilidir. İbn Hacer, bu meseleye 

bağlam/siyak aracılığı ile cevap vermiş ve bu minvalde söylediklerini önceki ayetlerin 

siyakı ile temellendirmiştir. Sonrasında yine el-‘İzz’in ferî problemlerine cevap vermeye 

başlamıştır. Birçok defa yaptığı gibi, buradaki problemi de net bir şekilde 

                                         
1
 Kalem 68:35 



73 

 

 

 

aydınlatabilmiştir. Nihayetinde, ayetin güzel ve farklı bir şekilde mantıki 

değerlendirmesini yaptıktan sonra bu mevzuyu sonlandırmıştır. 

Dokuzuncu Mesele: 

Benzer bir şekilde bu mesele de mantıkidir. İbn Hacer, el-‘İzz’in varmış olduğu 

sonuçları çürütmek için, bizzat onun görüşlerinden istifade edilmiştir. Öncelikle İbn 

Hacer, el-‘İz’in öncüllerini doğru kabul etmekte, daha sonra bu veriler ışığında ulaştığı 

neticeleri çürütmeye ve neticelerin doğru olmadığını farklı metotlar kullanarak ortaya 

koymaya çalışmaktadır.  

Onuncu Mesele: 

Söz konusu onuncu mesele, uzun olmakla birlikte, burada iki farklı mesele mevcut 

olduğu için iki kısımda ele alınmıştır. İbn Hacer, her iki meseleyi de uzun uzadıya 

tartışmıştır. Bu problemin çözümünde de mantık ilminden yararlanmıştır. Bu problemde 

İbn Hacer, el-‘İz’in zikrettiği Süleyman peygamber kıssasını, aslen tekzip etmekte ve 

zikrettiği kıssanın gerçekle bağdaşmadığını ifade etmektedir. Ardından konuyla ilgili 

rivayetler zikrederek, kıssayı sahih bir şekilde açıklamaya başlamaktadır. Sonra el-

Cübbbâî’nin bu mesele ile ilgili sözünü zikretmektedir. Bu probleme verdiği cevabın 

uzun neden olan şey, mesele ile ilgili olarak muhtelif rivayetlerin zikredilmesi ve 

bunların tamamına cevap verilmesidir. Ayrıca İbn Hacer, bu mesele ile ilgili olarak 

fakihlerin görüşlerini de açıklamıştır. İbn Hacer’in burada fıkıh ilmi ile ilgili engin bir 

ilmi birikime sahip olduğunu görmekteyiz. Kendisi bizzat Şafiî olmasına rağmen, 

sadece Şafiî’nin görüşünü zikretmemiş, tarafsız hareket ederek İmam Ebû Hanife’nin 

görüşlerini de zikretmiştir. Bütün bunlar yapılırken, aynı zamanda Hasan el-Basrî’nin 

sözleri ile de desteklenmiştir. 

On Birinci Mesele: 

Bu mesele, hem mantıksal hem de dilbilimsel bir problemdir. El-‘İz’in ulaştığı 

sonuçların batıl olduğunu gösteren öncülleri mantıksal bir şekilde ortaya koymaya 

çalışmıştır. Bunu yaparken de görüşlerini ayetlerin siyakını açıklayarak desteklemiştir. 

İbn Hacer dilbilimsel açıdan da cevap vermekten geri durmamış ve ayetteki atıf ve atfın 

nereye döndüğü ile ilgili durumu da açıklamıştır. 



74 

 

 

 

On İkinci Mesele: 

Bu, iki farklı yönü bulunan bir meseledir. Birincisi belagat -ki İbn Hacer buna Belagat 

ilmi aracılığı ile cevap vermiştir- ile ilgili, ikincisi ise mantık ile alakalı bir meseledir. 

Burada İbn Hacer, âlimlerin ve dilbilimcilerin görüşlerini tasnif etmiş, görüşlerini 

desteklemek için ez-Zeccâc ve el-Eş‘âri’nin sözlerinden istifade etmiştir. 

On Üçüncü Mesele: 

Son olarak bu mesele de mantık ilmi ile çözüme kavuşturulmuştur. Burada İbn Hacer, 

temel olarak el-‘İz’in ilgili ayeti idrak yöntemini eleştirmiştir. O, el-‘İz’in zikrettiği ve 

probleme neden olan ayetin diğer ayete cevap olarak geldiğini ifade etmiştir. İlgili 

ayetin ‘Melekler, Allah (c)’ın kızlarıdır’ diyen müşriklerin liderine cevap olarak 

geldiğini ifade etmiştir. Sonrasında ise onun ayet tefsirlerine yönelik yaptığı şerhler ve 

diğer bazı ilimlerden istifade ederek sorunu aydınlattığı görülmektedir. 

Neticede el-Heytemî, İzz b. Abdüsselâm’ın anlaşılmasında problemlerin olduğunu 

söylediği on üç âyetin tefsirini yaparken dil, belagat, mantık vb. ilimlerden istifade 

etmekle birlikte, özellikle âyetlerin metinsel ve tarihsel bağlamlarını, yani siyak ve 

sibakı ile sebeb-i nüzullerini göz önünde bulundurarak cevaplar vermektedir. İşte bu 

husus, tefsir ilmi açısından son derece önemlidir. Zira âyetleri bağlamlarından 

kopartarak anlamaya çalışmak, beyhude bir çaba, sonuçsuz bir uğraştır. Diğer taraftan 

el-Heytemi’nin cevaplarından hareketle şu tespitte de bulunabiliriz: bir soru yanlış 

sorulunca, ona cevap bulmak da zorlaşmaktadır. Dolayısıyla muhatabın sorduğu 

sorulara cevap vermeden önce, soruların doğruluğu, mantıkî tutarlığı sorgulanmalı ve 

gerektiğinde sorular ya reddedilmeli ya da doğru sorular sorularak cevaplar verilmelidir.  

  



75 

 

 

 

 

 

SONUÇ 

Bizler bu çalışmada, “Ecvibetu’l-İmam İbn Hacer El-Heytemi (H. 974) Ala İşkalat Li’l-

İzz B. Abdisselam (H. 660)”adlı risalenin tahkik ve değerlendirmesini yapılmıştır.  

Çalışmamız iki bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde her iki müellifin de hayatları 

hakkında ayrıntılı bilgiler verildi. İkinci bölümde ise risalenin tahkikini yapıldı. 

Tahkikte yöntem olarak hem eleştiri hem de analiz metodunu tercih ettim. Mekânlar ve 

âlimlerin terceme-i halleri, ayetler ve nasslar kaynak gösterilmiş ve hadislerin tahrici 

konusunda ise temel kaynaklara müracaat edilmiştir. Yani herhangi bir mesele ile ilgili 

haşiyelerde en küçük bir kapalılık olduğu durumlarda fıkıh, dil ve Kur’an ilimleri ile 

ilgili temel eserlere dayalı olarak açıklamalar getirilmesi temel prensip olarak 

benimsenmiştir.  

Ayrıca mümkün olduğunca bir herhangi ilgili bütün görüşler zikredilmeye azami 

derecede gayret gösterilmiştir. Bu bağlamda görüşler sahiplerine nispet edilmiş, bizzat 

kendi kitaplarından yahut temel kaynaklardan delil gösterilmiştir. 

Zaman zaman tartışmalı konularda bizzat kendi görüşümüzü açıkladım ve gerektiğinde 

eleştirilerimizi dile getirdim. Örneğin, yer yer yazarın bizzet kendi görüş ve 

düşüncelerine bazen de başkasından naklettiklerine eleştirilerimizi yönelttim. 

İbn Hacer’in risalesini incelemeyi ve meseleler ile bu meselelere yönelik cevapları 

değerlendirdikten sonra, bu araştırma ile ilgili ulaştığımız birtakım sonuçları özet 

şeklinde vermeyi münasip gördük. İbn Hacer’in de diğer müellifler gibi araştırmasında 

birtakım genel özellikleri bulunmaktadır. Söz konusu bu özellikler olumlu olmakla 

birlikte olumsuz da olabilmektedir. Ancak burada bu özellikler hususunda olumlu ve 

olumsuz yönleri zikretmeden önce el-‘İzz b. Abdisselam’ın problemlerinin 

niteliğine/karakterine değinmemiz gerekmektedir ki bu araştırmamızın temel bir bölümü 

niteliğindedir.  

 



76 

 

 

 

Aslında İbn Hacer’in risalesi eleştirel karakterlidir. Genellikle eleştirdiği şey, İmam el-

‘İzz b. Abdüsselâm’ın metodu ile ilgilidir. Ancak el-‘İzz b. Abdisselam sorduğu 

sorularda ve ortaya attığı meselelerde kesinlikle şüpheci bir yaklaşım 

benimsememiştir; bilakis bunlar cevap aradığı genel soru ya da sorunlardır. 

Daha önce de ifade ettiğimiz üzere; el-‘İzz’in ortaya koyduğu on üç mesele 

bulunmaktadır. Âlim, mantıki bir tefsirinin olduğuna inanmasına rağmen, böyle bir 

tefsir ortaya koyamamış ve bu bağlamda söz konusu problemlere yönelik mantıksal 

açıklama arayışı içerisindedir. Ortaya koyduğu problemler kesinlikle Kur’an-ı 

Kerim’in ayetlerine yönelik bir şüphe ürünü veya Allah’ın kitabında herhangi tenakuz 

ve karışıklık olduğunu ortaya koyma çabası değildir.  

Söz konusu problemlerin bazıları; birinci, üçüncü ve beşinci meselelerde olduğu üzere 

sırf dilbilimsel problemlerdir. Diğer bazıları ise yedinci, on birinci ve on ikinci 

meselelerde olduğu gibi dilbilimsel yönü baskın olmasına rağmen bir yönüyle 

dilbilimsel iken diğer yönü ile mantıksal problemlerdir. Ancak geriye kalan diğer 

meseleler; ikinci, dördüncü, altıncı, sekizinci, dokuzuncu, onuncu ve on üçüncü 

meselelerde olduğu üzere genel olarak mantıksal problemlerdir. 

Aslında İbn Hacer el-Heytemî ’nin risalesinde olumlu özellikler olumsuz niteliklerden 

daha fazladır. Bu nedenle bu araştırmada tespit ettiğimiz pozitif yönleri ve olumlu 

nitelikleri takdim edeceğiz: 

Elinizdeki İbn Hacer el-Heytemî’nin risalesindeki en önemli olumlu özellik meseleleri 

kavramaya olan hâkimiyetidir. Müellif, problemlerin bütün yönlerini kavraması 

açısından farklılık arz etmektedir. el-‘İzz zaman zaman problemleri bir bütün halinde 

ortaya koymamış, tek bir problemi birbirinden farklı diğer sorular ile ifade etmeye 

çalışmıştır. İbn Hacer el-Heytemî bu tür problemleri genel bir şekilde cevaplamak 

yerine problem ile ilgili bir cüzü teşkil eden bütün problemlere tek tek ayrıntılı bir 

şekilde cevap vermiştir. Bu soruların hiçbirini unutmamış ve aynı şekilde problem her 

ne kadar küçük olursa olsun hiçbirini detaylı bir şekilde açıklamadan geçmemiştir.  

Hatta İbn Hacer el-Heytemî, çoğu zaman el-‘İzz’in problemlerine cevap vermeye 

başladığında el-‘İzz’in bakış açısı ile varsayımlar ortaya koymakta ve şayet o bu 

ifadesinde şunu kastetmiş olsaydı o zaman cevap şöyle olurdu şeklinde açıklamalarda 



77 

 

 

 

bulunmuştur. Bu, müellif adına takdir edilmesi gereken bir durumdur. Bu bağlamda 

İbn Hacer el-Heytemî problemleri sadece mükemmel bir şekilde kavramakla veya 

problemleri içselleştirmekle yetinmemiş bilakis el-‘İzz’in problemlerin zahirindeki 

veya batınındaki diğer anlamları kastedebileceğini varsayarak problemlere farklı 

yaklaşımlar sergilemiştir. 

Yine bir önceki düşünceye ilaveten; İbn Hacer el-Heytemî, zaman zaman ayetler ile 

ilgili olarak el-‘İzz’in problemlerinin dışındaki diğer bazı problemleri de 

zikretmektedir. Bunlar el-‘İzz’in problemleri ile bazen doğrudan alakalı iken bazen 

dolaylı olarak söz konusu problemle alakalı olmaktadır. Sonra el-Cübbâî’nin içtihat ile 

ilgili meselesini geniş bir şekilde ele aldığı gibi el-‘İzz’in problemlerinin dışındaki 

problemleri de cevaplamaktadır. 

İbn Hacer söz konusu problemlere cevap verirken bütün sağlam ve mümkün olan 

araçları kullanmıştır: 

 Mantıksal problemlere, Mantık ilmi aracılığı ile cevap vermiştir. Bizler İbn Hacer’in, 

neticelerin üzerine kurulduğu öncülleri ortadan kaldırarak problemi kökten çözdüğüne 

şahit olmaktayız. Hatta İbn Hacer bu şekilde mantıksal olarak cevap vermesi ile 

farklılık arz etmektedir. O çoğu zaman öncülleri ve neticeleri çürüttükten sonra 

öncüllerin doğru olduğunu varsayarak bir kez de sonucu itibari ile bu öncüllerin batıl 

olduğunu ortaya koymaktadır. Bu durum İbn Hacer’e has bir durumdur ve herkes 

mantıksal cevap vermede bu türlü bir melekeye sahip olmayabilir.
 
 

 Zaman zaman problemleri cevaplarken nüzul sebepleri ilmine dayanmaktadır. el-‘İz’in 

zikrettiği kıssaları ve rivayetleri ondan daha farklı bir şekilde zikretmekte veyahut bu 

problemleri cevaplarken el-‘İz’in hiç zikretmediği bir kıssayı zikretmektedir. Ardından 

söz konusu problemin nüzul sebebinde bulunmadığını beyan etmektedir. Bu minvalde 

İbn Hacer nüzul sebepleri ile ilgili bütün rivayetleri ve hadisleri zikretmesi 

bakımından farklılık arz etmektedir.
 
 

 Ayrıca İbn Hacer’i çoğu zaman ayetlerin tefsiri konusundaki görüşlerini delillendirme 

hususunda ayetlerin siyakına dayandığını görmekteyiz.
 
Tefsir edilen ayet ile ilgili 

olarak ister yakın olsun ister uzak olsun ayetlerin siyakına dikkat etmek kolay bir iş 



78 

 

 

 

değildir. Bu durumu birçok müfessirde ve özellikle öncekilerde pek görme imkânımız 

yoktur. Ayetlerin tefsirinde siyaka dayanma ve problemlerin açıklanması modern tefsir 

kitaplarında sık karşılaşılan bir durumdur ve eski tefsir kitapları bu ilimden kimi 

zaman yoksundur. Dolayısıyla İbn Hacer bu konuda öncülerden kabul edilmektedir. 

 Diğer taraftan zaman zaman görüşlerinin doğruluğunu ıspatlamak adına dil bilimlerine 

dayanmakta ve nahiv ve belagat ilimlerine veya diğer ilimlere başvurmaktadır. 

Okuyucu onun risalesinde kendisinin sahip olduğu dilsel gücü çok net bir şekilde 

hissedebilmektedir.  

İbn Hacer el-Heytemi’nin Şafiî mezhebine mensup olduğu doğrudur. Fakat risalesinde 

fıkhî açılım içerinde olduğu ve diğer görüşleri kabul ettiği görülmektedir. Bu onun 

şahsına ait bir özelliktir. İbn Hcer’i çoğu yerde bir mesele ile ilgili fakihlerin 

görüşlerini naklettiğini görmekteyiz. Dolayısıyla sadece İmam Şafiî’nin veya Şafiî 

mezhebinin görüşleri ile yetinmemektedir. Öyle ki bir mesele ile ilgili olarak Ebû 

Hanife’nin görüşlerini de zikretmektedir.
 
 

İmam İbn Hacer’in telif ile ilgili olumlu özelliklerinden biri de tefsir edilen nass ile 

ilgili çok faydalı olan bazı nükteleri ve bilgileri zikretmekten çekinmemesidir. Aslında 

zikretmiş olduğu bu nükteler ve faydalı bilgiler araştırmayı olumlu minvalde 

etkilemiştir.
 
 

İbn Hacer'in metodolojisindeki olumsuzluklara gelince, şunları zikretmemiz 

mümkündür: 

Araştırmanın başında da zikrettiğimiz üzere, İbn Hacer risalesinde bir çok âlimin 

temel kitaplarından görüşlerini nakletmiş veya bu âlimlerden alıntılar yapmıştır.
 
İbn 

Hacer, genellikle naklettiği âlimin kim olduğunu zikretmekte ve örneğin; “Razi’nin 

böyle dediğini gördüm veya Ebî Hayyân’ın şöyle dediğini gördüm” şeklinde 

belirtmektedir. Okuyucu İbn Hacer’in söz konusu risalesinde Razi’nin Mafâtihu’l-

Ğayb adlı eserinden oldukça fazla aktarma yaptığının fark etmesi muhtemeldir. Aynı 

şekilde İbn Hacer, bazen alıntılar yapmış ve fakat kimden, hangi âlimden alıntı 

yaptığını zikretmemiştir.
 

 Hatta bazı konulardaki görüşleri neredeyse Razi’nin 

görüşleri ile birebir aynıdır ve fakat onun ismini zikretmemektedir. Yani bizlerin bu 



79 

 

 

 

konuda “tesadüf üzerine görüşler benzemektedir” deme imkânımız bulunmamaktadır. 

Bu durum, İbn Hacer’in kasıtlı olarak yaptığı bir şey miydi yoksa düştüğü bir hata 

mıydı bilemiyoruz. Allahualem! 

İbn Hacer bazen problemler ile ilgili cevabını zikrettikten sonra, “bu şekilde cevap 

vereni görmedim” ya da “böyle cevap görmedim” şeklinde ifadeler kullanmaktadır.
 

Yani onun verdiği cevap gibi daha önce kimsenin cevap vermediğini ifade etmeye 

çalışmaktadır. Fakat araştıran bir kimse, bazı cevaplarda onun zikrettiklerini diğer 

âlimlerin de zikrettiğini görecektir. Ancak bu durum İbn Hacer ile ilgili mutlak bir 

kusur değildir. Çünkü o verdiği cevaplar ile ilgili olarak; “görmedim” veya 

“rastlamadım” şeklinde ifadeler kullanmakta böyle bir cevap “yoktur” ibaresi 

kullanmamaktadır. Yani o araştırmış ancak bulamamış olabilir. 

Bazen, İzz b. Abdusselam’ın işkaline cevap verdikten sonra sözkonusu meselede 

başka bir âlimin cevabı ve sözünü kısaca zikretmiştir. Ardından bu görüşlerin sahibi 

olan âlimin delillerini açıklamadan hatta delilini de zikretmeden “sahih olan benim 

dediğimdir” ya da “benim zikrettiğim dışında tefsir doğru olmaz” demiştir. 

Ayrıca İbn Hacer’in eleştirilebilecek noktalardan biri de bazen cevap verirken 

gereğinden fazla uzatmasıdır. Mesele veya cevabı üzerinde hâkimiyet kurması müellif 

adına daha önce de zikrettiğimiz üzere olumlu bir niteliktir. Ancak gereğinden fazla 

uzatma genellikle okuyucunun sıkılmasına neden olmaktadır. Dolayısıyla bu övülecek 

bir şey değildir. Çoğunlukla bu duruma, Hz. Süleyman ve Hz. Davut (a.s) kıssalarında 

rastlamaktayız.
 
 

Yine Bir hadis zikrettiği zaman hadisin bir tarafını veya bir bölümünü zikretmektedir. 

Hadisin metninden bir veya iki kelime zikretmekle yetinmekte ve hadisin senedinden 

ve sahabeden ilk rivayet edenlerin kim olduğunu söylememektedir. Bu durum 

risaledeki karşılaşılan en büyük kusurudur.
 
 

Son olarak çalışmamın sonunda şunu söyleyebilirim ki: İmam İbni Hacer el-Heytemi 

bu risalesinde meselelere vermiş olduğu yeterli derecedeki cevaplarıyla bizce 

muvaffak olmuştur. Bu risalesi, Allah Teâlâ’nın kitabı hakkında son derece önemli 



80 

 

 

 

meseleler içermesi bakımından kendisinden sonra gelen birçok araştırmacı için 

örneklik arzetmesi bakımından tefsir alanında çok önemli bir çalışmadır. 



81 

 

 

 

KAYNAKÇA 

Kur'an-ı Kerim. 

İncil. 

Abdu’l-Mu’tî, ‘Iz b. Abdusselâm, Sultânu’l-Ulemâ, Fârûk Abdu’l-Mu’tî, Dâru’l-

Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, Ts. 

Abdüaziz, Âtik (ö. 1396/1976), İlmü’l-Beyân, Darü’n-Nahdati’l-Arabiyyeti Li’t-Tibaâti 

Ve’n-Neşri Ve’t-Tevzi’, Beyrut 1982. 

Abdülkerim, İbn Ali b. Muhammed en-Nemle, el-Mühezzeb Fî İlmi Usûli’l-Fıkhi’l-

Mukâren, Mektebetü’r-Rüşd, Birinci Baskı, Riyad 1999. 

Abdürrezzak, İbn Hümâm b. Nafi’ el-Himyerî el-Yemânî es-San’ânî (ö. 211/826-27), 

el-Musannef, (Tahkik: Habibü’r-Rahman el-Â’zamî), el-Meclisü’l-İlmi, İkinci 

Baskı, Hindistan 1983. 

Ağırakça, Ahmet, “İhşîdîler”, DİA, İstanbul 2000. 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillah Ahmed b. Muhammed b. Ahmed eş-Şeybânî 3l-

Mervezî (ö. 241/855), Müsnedü’l-İmam Ahmed b. Hanbel, (Tahkik: Şuayb el-

Arnavut – Adil Mürşid), Müessesetü’r-Risale, Birinci Baskı, 2001. 

Ahmed, Muhtar Abdülhamid Ömer (ö. 1424/2003), Mu’cemü’l-Lüğati’l-Arabiyyeti’l-

Muâsire, Alemü’l-Kütüb, Birinci Baskı, 2008. 

Âlûsî, Şihabüddin Mamud b. Abdullah el-Hüseynî (ö. 1270/1854), Rûhü’l-Mâanî Fî 

Tefsiri’l-Kur’ani’l-Âzim Ve’s-Seb’il-Mesânî, (Tahkik: Ali Abdülbari Atîyye), 

Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Birinci Baskı, Beyrut 1994. 

Apaydın, H. Yunus, İbn Abdüsselâm, DİA, Ankara 1999. 

Arpa, Abdulmuttalip, İzz b. Abdusselam ve’l-İşâre İle’l-Îcâz Fî Ba’zı Envi’l-Mecâz 

Adlı Eseri, Doktora Tezi, Selçuk Üniversitesi, Konya-2009. 

Askâlânî, Ebû’l-Fazl Ahmed b. Ali b. Muhammed b. Ahmed b. Hacer (ö. 852/1448), 

el-İsâbe Fî Temyizi’s-Sahabe, (Tahkik: Ali Muhammed Müavvad-Adil Ahmed 

Abdülmevcud), Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Birinci Baskı, Beyrut 1994. 

Bağdâdî, Abdülkadir b. Ömer (ö. 1093/1682), Hizânetü’l-Edeb Ve Lübbü Lübâbi 

Lisâni’l-Arâb, (Tahkik: Abdüsselam Muhammed Harun), Mektebetü’l-Hancî, 

Dördüncü Baskı, Kahire 1997. 

Beydavî, Nasirüddin Ebû Said Abdullah b. Ömer b. Muhammed eş-Şirazî (ö. 

685/1286), Envârü’t-Tenzil ve Esrârü’t-Te’vil,(Tahkik: Muhammed 



82 

 

 

 

Abdurrahman Maraşlı),  Darü İhyai’t-Türasi’l-Arabî, Birinci Baskı, Beyrut 

1997. 

Beyhâkî, Ahmed b. Hüseyin b. Ali b. Musa el-Hüsrevcirdî el-Hurasânî Ebû Bekr (ö. 

458/1066), es-Sünenü’l-Kübrâ, (Tahkik: Muhammed Abdülkadir Atâ), Darü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, Üçün Baskı, Lübnan 2003. 

Buharî, Muhammed b. İsmail Ebû Abdullah el-Cû’fî, el-Camiü’l-Müsnedü’s-Sahih el-

Muhtasar Min Ümûri Rasulillah Sallallahû Aleyhi Ve Sellem Ve Sünenihi Ve 

Eyyamihi, (Tahkik: Muhammed Züheyr b. Nasır en-Nasır), Darû Tâvki’n-

Necât, Birinci Baskı, 2001. 

Cassâs, Ahmed b. Ali Ebû Bekr er-Râzî el-Hanefî (ö. 370/981), Şerhü Muhtasari’t-

Tahâvî, (Tahkik: İsmetullah İnayetullah Muhammed – Sait Pektaş – 

Muhammed Abidullah Hân – Zeynep Muhammed Hasan), Darü’l-Beşâiri’l-

İslamiyye-Darü’s-Sirâc, Birinci Baskı, 2010. 

Kallek, Cengiz,  “İbn Hacer El-Heytemî”, DİA, Ankara 1999. 

Cezerî, Ebû’l-Hasan Ali b. Ebi’l-Kerem Muhammed b. Muhammed b. Abdülkerim b. 

Abdülvahid eş-Şeybanî İzzeddin İbnü’l-Esir (ö. 630/1232), Üsdü’lĞabe Fî 

Marifeti’s-Sahabe,(Tahkik: Ali Muhammed Müavvad-Adil Ahmed 

Abdülmevcud), Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Birinci Baskı, 1994. 

Ebû Hayyân, Muhammed b. Yusuf b. Ali b. Yusuf b. Hayyân Esirüddin el-Endülüsî (ö. 

745/1344), el-Bahrü’l-Muhit Fi’t-Tefsir, (Tahkik: Sıtkı Muhammed Cemil), 

Darü’l-Fikr, Beyrut 1999. 

Ebû Nasr, El-Feth b. Muhammed b. Ubeydullah b. Hâkân b. Abdullah el-Kîysî (ö. 

528/1134), Matmaû’l-Enfüs ve Mesrehü2t-Teennüs Fî Milehi Ehli2l-Endûlûs, 

(Tahkik: Muhammed Ali Şevâbike), Müessesetü’r-Risale, Birinci Baskı, 

Beyrut 1983. 

Ed-Dâvûdî, Muhammed b. ‘Ali b. Ahmed, Şemseddîn ed- ed-Dâvûdî (h. 945), 

Tabakât’ül-Müfessirîn, Dâru’l-Kutubu’l-‘Ilmiyye, Beyrût Ts. 

El-‘Askalânî, Ebû’l-Fadl Ahmed b. ‘Ali b. Muhammed b. Ahmed b. Hacer el-‘Askalânî 

(h. 852), Ref‘u’l-İser ‘an Kuddâti Mısr, Thk.: ‘Ali Muhammed ‘Umer, 

Mektebetu’l-Hânicî, Birinci baskı,  Kahire (h. 1418- m. 1998). 

El-‘İmâdi, Abdulhay b. Ahmed b. Muhammed b. El-‘İmâdi el-‘Akrî el-Hanbelî Ebu’l-

Fellâh (1089h), Şezeretü’z-Zehebi fî Ahbâri min Zehebi, thk., Muhammed el-



83 

 

 

 

Arnaût, Hadisleri tahriç eden: Abdulkâdir el-Arnût, Dâru İbn- Kesîr, Dımaşk, 

Birinci Baskı, 1406h-1986m. 

El-Adanâvî, Ahmed b. Muhammed, Tabakâtü’l-Müfessirin, (Tahkik: süleymen b. Salih 

el-Hazzî), Mektebetü’l-Ûlûm ve’l-Hikem, Birinci Baskı, Medine-i Münevvere 

1997. 

El-Âlûsî, Numan b. Mahmûd b. Abdullah Ebu’l-Berekât Hayruddin el-Âlûsî, (1317h) 

Celâlü’l-Ayneyn fî Muhâkemeti’l-Ahmedeyn, Takdim: Alî es-Seyyid Subhî el-

Medenî, 1401h-1981m. 

El-Ayderûs, Muhyiddin Abdulkâdir b. Şeyh b. Abdullah el-Ayderûs (1038h), en-Nûr 

Es-Sâfiru an Ahbâri’l-Karni’l ‘Âşir, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, Birinci 

Baskı, 1405h. 

El-Bâbânî el-Bağdâdî, İsmail b. Muhammed Emîn b. Mîr Selîm El-Bâbânî el-Bağdâdî, 

(1399),  İzâhu’l-Meknûn fi’z-Zeyli ala Keşfi’z-Zünûn, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-

Arabî, Beyrût. 

El-Bâbânî, İsmâil b. Muhammed Emîr Selîm el-Bâbânî el-Bağdâdî, (1399h),  

Hediyyetu’l-‘Ârifîn Esmâu’l-Muellifîn ve Asâru’l-Musannifîn, Vekâletü’l-

Ma’ârifi’l-Celîleti, İstanbul, 1951h., Dâru Ehyâi’t-Turasi’l-Arabi Matbaasında 

yeniden basıldı, Beyrut. 

El-Begavî, Ebû Muhammed el-Hüseyin b. Mes’ud (ö. 510/1116), Meâlimü’t-Tenzil Fî 

Tefsiri’l-Kur’an, (Tahkik: Muhammed Abdullah en-Nemir), Darû Taybe Li’n-

Neşri ve’t-Tevzi’, Dördüncü Baskı, 1997. 

El-Bermekî el-Erbîlî, Ebu’l-Abbâs Şemsuddin Ahmed b. Muhammed b. İbrahim b. Ebî 

Bekr b. Hallikkân el-Bermekî el-Erbîlî (681h), Vefeyâtu’l-‘Ayân ve Enbâu 

Ebnâi’z-Zemân, thk., İhsân Abbâs, Dâru Sâdr Beyrût, Ts. 

El-Cevzî, Cemalüddin Ebû’l-Ferâc Abdurrahman b. Ali b. Muhammed (ö. 597/1201), 

Zadü’l-Mesir Fî İlmi’t-Tefsir, (Tahkik: Abdürrezzak el-Mehdi), Darü’l-

Kitabi’l-Arabî, Birinci Baskı, Beyrut 2001. 

El-Endûlûsî, Ebû Muhammed Abdülhak b. Ğalib b. Abdurrahman b. Temmam b. 

Atiyye el-Mûharibî (ö. 542/1147), el-Muharrerü’l-Vecîz Fî Tefsiri’l-Kitabi’l-

Azîz, (Tahkik: Abdüsselam Abdüşşafi Muhammed), Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Birinci Baskı, Beyrut 2001. 



84 

 

 

 

El-Hâzin, Alaüddin Ali b. Muhammed b. Muhammed b. İbrahim b. Ömetr Ebü’l-Hasan 

(ö. 741/1340), Lübabü’t-Te’vil Fî Maâni’t-Tenzil, Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Birinci Baskı, Beyrut 1994. 

El-Hefâcî, Ahmed  b. Muhammed b. Ömer el-Hefâcî, Reyhânetu’l-elbâi ve Zehretu 

Hayâti’d-Dünya,  thk., Abdulfettah Muhammed el-Halvu, Naşir: İsa el-Halebî 

el-Bâbî, 1386h-1966m, Mektebetu’l-Mesnâ, Bağdat, 1941h. 

El-İmadî, Ebu Suud Muhammed b. Muhammed b. Mustafa (ö. 982/1574)  İrşadü 

Akli’s-Selim İla Mezâyâ’l-Kitabi’l-Kerim, Beyrut, Darü İhyai’t-Türasi’l-Arabî. 

El-Mülkî Abdullah b. Es‘ad b. ‘Ali b. Süleyman b. el-Yâfi‘î’l Yemeni’l – Mülkî (h. 

768), Mirâtu’l-Cenân ve ‘Ibretu’l-Yekzân fî Ma’rifeti mâ Yu’teber min 

Havadisi’s-Zemân, Dâru’l-Kutub’l-‘Ilmiyye, Birinci Baskı, h. 1417- m.1997. 

El-Râzî, Ebû Abdillah Muhammed b. Ömer b. Hasan b. Hüseyin et-Teymî (ö. 

606/1210), Miftahü’l-Ğayb/et-Tefsirü’l-Kebir, Darû İhyai’t-Türasi’l-Arabî, 

Üçüncü Baskı, Beyrut 1999. 

es-Seyyid, Eymen Fuad, “Fâtımîler”, DİA, Ankara 1995. 

Es-Subkî, Tâcuddîn ‘Abdulvahhab b. Takiyüddîn es-Subkî (h. 770), Tabakâtu’ş-

Şâfiiyyeti’l-Kübrâ, Thk.: Mahmûd Muhammed ed-Dâhî ve ‘Abdulfettah 

Muhammed el-Helvu, Hecer li’t-tıbâ‘a ve’n-Neşr, İkinci baskı. 

Es-Suyûtî, Abdurrahman b. Ebî Bekr Celâleddîn es-Suyûtî (911h), Hüsnü’l-Muhadarati 

fi Târîhi Mısr ve’l-Kâhire, thk., Muhammed Ebu’l-Fazl İbrahim, Dâru İhyâi’t-

Turasi’l-‘Arabiyye, Mısır, Birinci Baskı,  1387h-1967m. 

Eş-Şevkânî, Muhammed b. Ali b. Muhammed b. Abdullah eş-Şevkânî el-Yemenî 

(1250h.), El-Bedrü’t-Tâli’ bi Muhasini min ba’di’l-Karn’i-s-Sâbi’î, Dâru’l-

Ma’rife, Beyrut 

Ez-Zeccac, Ibrahim b. es-Seriyy b.Sehl Ebû İshak (ö. 311/923), Meâni’l-Kur’an Ve 

İ’rabûhû, Alemü’l-Kütüb, Birinci Baskı, Beyrut 1988. 

Ez-Zehebî,  Siyeru Âlâmu’n-Nübelâi, thk., Mecmûatü mine’l-muhakkikîne bi Erâfi’ş-

Şeyh Şuayb el-Arnâût Muesseseti’r-Risâle,  Üçüncü Baskı, 1405h/1985m. 

Ez-Zehebî, Muhammed b. Ahmed b. Osmâb Şemsuddin ez-Zehebî (748h),  el-İber fî 

Ahbâri min Ğuber, thk., Muhammed es-Sa’îd b. Besyûnî Zeğlûl, Dâru’l-

Kutubi’l-İlmiyye, Birinci Baskı, 1405h-1985m. 

Ez-Ziriklî, El-A’lâm, Dâru’l-İlm li’l-Melâyîn, Lübnan, Beyrut, 15. Baskı, 2002m. 



85 

 

 

 

Ez-Züheylî, Muhammed, el-İzz b. ‘Abdüsselâm, Daru’l-Kalem, Birinci Baskı, Dımaşk 

h. 1412- m.1992. 

Farâbî, Ebû Nasr İsmail b. Hammâd el-Cevherî (ö. 393/1003), es-Sihâh Tacü’l-Lüğati 

ve Sihâhü’l-Arabiyyeti, (Tahkik: Ahmed Abdülğafûr Attâr), Darü’l-İlm Li’l-

Melâyin, Birinci Baskı, Beyrut 1987. 

Ferrâ’, Ebû Zekeriyya Yahya b. Ziyad b. Abdullah b. Manzûr ed-Deylemî (ö. 207/822), 

Meâni’l-Kur’an, (Tahkik: Ahmed Yusuf en-Necatî – Muhammed Ali en-

Neccâr, Abdülfettah İsmail eş-Şiblî), Darü’l-Mısriyyeti Li2t-Te’lif ve’t-

Terceme, Birinci Baskı, Mısır. 

Gökbel, Ahmet, Kıpçak Türkleri, Ötüken Neşriyat, Ankara, 2000. 

Hafâcî, Ebû Muhammed Abdullah b. Muhammed b. Said b. Sinan el-Halebî (ö. 

466/1074), Sirrü’l-Fesâhâ, Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Birinci Baskı, 1982. 

Halebî, Ahmed b. Muhammed b. Muhammed Ebü’l-Velid Lisanüddin b. eş-Şihne es-

Sekâfî (ö. 882/1477), Lisanü’l-Hükkam Fî Ma’rifeti’l-Hükkâm, İkinci Baskı, 

Kahire 1973. 

Halebî, Ebû’l-Abbas Şihabüddin Ahmed b. Yusuf b. Abdüddaim (ö. 756/1355), 

eDürrü’l-Mâsûn Fî Ülûmi’l-Kitabi’l-Meknûn, (Tahkik: Ahmed Muhammed 

Harrât), Darü’l-Kalem, Dimaşk. 

Hâmevî, Takiyüddin Ebû Bekr b. Ali b. Abdullah el-Hâmevî el-Ezrârî (ö. 837/1434), 

Hiz^netü’l-Edeb Ve Ğâyetü’l-Ereb, (Tahkik: İsam Şâkiyû), Darû Mektebeti’l-

Hilal, Beyrut 2004. 

Hans Wehr, A Dictionary of Modern Written Arabic, (Edited by J. Milton Cowan), 

Third Edition, Spoken Language Services. 

Hemdânî, Mukbil b. Hâdî b. Mukbil b. Kâide el-Vadiî (ö. 1422/2001), es-Sahihü’l-

Müsned Min Esbabi’n-Nüzûl, Mektebetü İbn Teymiyye, Dördüncü Baskı, 

Kahire 1987. 

İbn Abbas, Abdullah (ö. 68/688), Tefsirü’l-Mikbas Min Tefsiri İbn Abbas, Darü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, Lübnan, Ts. 

İbn Aşûr, Muhammed Tahir b. Muhammed b. Muhammed Tahir (ö. 1393/1973), et-

Tahrir ve’t-Tenvir, ed-Darü’t-Tunusiyye Li’n-Neşr, Tunus 1984. 



86 

 

 

 

İbn Cüzeyy, Ebû’l-Kasım Muhammed b. Ahmed b. Muhammed b. Abdullah el-Ğırnatî 

(ö. 741/1340), et-Teshil Li Ülumi’t-Tenzil, (Tahkik: Abdullah el-Halidî), 

Şirketü Darü’l-Erkam b. Ebi’l-Erkam, Birinci Baskı, Beyrut 1995. 

İbn Kesîr, ‘Imâdüddîn ebu’l-Fidâi İsmâil b. Ömer b. Kesîr el-Kureşî ed-Dımaşkî 

(774h.) el-Bidâye ve’n-Nihâye, thk., Abdullah El-Muhsin et-Turkî, Dâru 

Alemi’l-Kütüb, 1424h-2003m. 

İbn Kesir, Ebû’l-Fidâ İsmail b. Ömer b. Kesir el-Kureşî (ö. 774/1373), Tefsirü’l-

Kur’an’i’l-Âzim, (Tahkik: Sami b. Muhammed Selame), Darû Taybe Li’n-Neşr 

Ve’t-Tevzi’, Birinci Baskı, 1999. 

İbn Manzûr, Ebü'l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-

Ensârî er-Rüveyfiî (ö. 711/1311), Lisanü’l-Arab, Darû Sadr, Üçüncü Baskı, 

Beyrut 1993. 

İBN Şakir, Muhammed b. Şakir b. Ahmed b. Abdurrahman b. Şakir el-Mulakkab bi 

Selahaddin, Fevâtu’l-Vefayât, thk., İhsan Abbas, Dâru Sadr, Beyrut, Birinci 

Baskı, 1973m. 

İbn Teymiyye, Takiyüddin Ebû’l-Abbas Ahmed b. Abdülhalim b. Abdüsselam b. 

Abdullah b. Ebi’l-Kasım el-Harranî el-Hanbelî (ö. 728/1328), İktidaü’s-

Sirati’l-Müstakim Li Mahâfeti Sirati’l-Cahim, (Tahkik: Nasir Abdülkerim el-

Akl), Darü Alemi’l-Kütüb, Yedinci Baskı, Beyrut 1999. 

İbn Teymiyye, Takiyüddin Ebü’l-AbbasAhmed b. Abdülhalim el-Harranî (ö. 

728/1328), Mecmû’ü’l-Fetâvâ, (Tahkik: Abdürrahman b. Muhammed  b. 

Kasım), Mecmaû’l-Melik Fehd Li Tibaâti’l-Mushafi’ş-Şerif, Medine’I 

Münevvere 1995. 

İbn Umer, ‘Umer b. Sâlih b. ‘Umer, Makâsıdu’ş-Şerî‘a ‘ınde’l-İmâm el-‘Izz b. 

‘Abdüsselâm, Dâru’n-Nefâis, Birinci Baskı, y.y, h. 1423-m.2003. 

İbn Yaîş, İbn Ebi’s-Süreyya Muhammed b. Ali Ebü’l-Bekâ Muvaffiküddin el-Esedî el-

Musilî (ö. 643/1245), Şerhü’l-Mufassal Li’z-Zemahşerî, Darü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Birinci Baskı, Beyrut 2001. 

İmrü’l-Kays, İbn Hacer b. Haris el-Kindî (ö. 545 m.), Divânü İmrûi’l-Kays, İkinci 

Baskı, 2004. 

İzzeddîn Abdulaziz b. ‘Abdüsselâm, Ebu-Muhammed İzzeddîn Abdulaziz b. 

‘Abdüsselâm eş-Şâf‘î,(h. 660), Fetâvâ Şeyhu’l-İslâm el-İzzb. ‘Abdüsselâm, 



87 

 

 

 

Thk.: ‘Abdurrahman ‘Abdulfettâh, Dâru’l-Ma’rife, Birinci Baskı, h. 1406-m. 

1986 Beyrût. 

Kayravânî, İbrahim b. Ali b. Temim el-Ensarî Ebû İshak el-Hûsârî (ö. 453/1061), 

Zehru’l-Âdâb ve Semerü’l-Elbâb, Darü’l-Cil, Beyrut. 

Kehhâle, Ömer b. Rızâ b. Muhammed Râğıb b. Abdulğanî Kehhâle ed-Dımaşkî 

(1408h.), Mu’cemu’l-Müellifîn, Mektebetü’l-Mesnâ, Dâru İhyâi’t-Turasî’l-

Arabî, Beyrut.  

Kurtûbî, Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Ebi Bekr b. Ferh el-Ensarî el-Hazrecî 

Şemsettin (ö. 671/1273), el-Camiü Li Ahkâmi’l-Kur’an, (Tahkik: Ahmed el-

Berdûnî- İbrahim Âtfîş), Darü’l-Kütübi’l-Mısriyye, İkinci Baskı, Kahire 1964. 

Kurtubî, Ebû Ömer Yusuf b. Abdullah b. Muhammed b. Abdülberr b. Asım en-Nemrî 

(ö. 463/1070), el-İstiâb Fi Marifeti’l-Ashâb, (Tahkik: Ali Muhammed el-

Bicavî), Darü’l-Cil, Birinci Baskı, Beyrut 1992. 

Kustantînî, Mustafa b. Abdullah Katib Halebî (ö. 1067/1657), Keşfü’z-Zünûn An 

Esâmi’l-Kütübi Ve’l-Fünûn, Mektebetü’l-Mesnâ, Bağdat 1941. 

Kuşeyrî, Abdülkerim b. Hevâzin b. Abdilmelik (ö. 465/1072), Letâifü’l-İşârât, (Tahkik: 

İbrahim el-Bisyûnî), Üçüncü Baskı, Mısır Ts. 

M. Sait Kavşut, İzz b. Abdüsselam ve Ahlak Anlayışı, Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2006. 

Malik b. Enes, Ebû Abdillah b. Malik b. Ebi Âmir el-Ashabî el-Yemenî (ö. 179/795), 

Muvattaü’l-İmam Malik, (Tahric: Muhammed Fuad Abdülbaki), Darû İhyai’t-

Türasi’l-Arabî, Beyrut 1985. 

Mecidüddin, Ebü’s-Saadât el-Mübârek b. Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. 

Abdülkerim eş-Şeybânî el-Cezerî İbnü’l-Esir (ö. 606/1210), en-Nihâye Fî 

Ğaribi’l-Hadis ve’l-Eser, (Tahkik: Tahir Ahmed ez-Zavî – Mahmud 

Muhammed et-Tanâhî), el-Mektebetü’l-İlmiyye, Beyrut 1979. 

Muhammed Ali, Emced Reşîd, el-İmam İbn Hacer el-Heytemî ve Eserühü fi’l-Fıkhi’ş-

Şâfiî,  Ürdün Üniversitesi Yüksek Lisans Tezi, (1420h). 

Mukâtil, Ebû’l-Hasan Mukâtil b. Süleyman b. Beşir el-Ezdî el-Belhî (ö. 150/767), 

Tefsirü Mükâtil b. Süleyman, (Tahkik: Abdullah Mahmut Şahhate), Darû 

İhyai’t-Türas, Birinci Baskı, Beyrut 2002. 



88 

 

 

 

Müslim b. Haccâc, Ebü’l-Hüseyin Müslim b. Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî (ö. 

261/875), el-Müsnedü’s-Sahih el-Muhtasar Bi Nakli’l-Adli Ani’l-Adl İlâ 

Rasulillah Sallallahû Aleyhi Ve Sellem, (Tahkik: Muhammed Fuad Abdülbaki), 

Darû İhyai’t-Türasi’l-Arabî, Beyrut. 

Nesefî, Ebü2l-Berekât Abdullah b. Ahmed b. Mahmut Hafizüddin (ö. 710/1310), 

Medârikü’t-Tenzil ve Hakâikü’t-Te’vil, (Tahkik: Yusuf Ali Bedevî), Darü2l-

Kelimi2t-Tayyib, Birinci Baskı, Beyrut 1998. 

Revyânî, Ebû’l-Mehasin Abdulvahid b. İsmail (ö. 502/1109), Bahrü’l-Mezheb, (Tahkik: 

Tarık Fethi es-Seyyid), Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Birinci Baskı, 2009. 

Sâ’lebî, Ahmed b. Muhammed b. İbrahim Ebû İshak (ö. 427/1036), el-Keşfü ve’l-

Beyânü An Tefsiri’l-Kur’an, Darü İhyai’t-Türasi’l-Arabî, Birinci Baskı, Beyrut 

2002. 

Sadrüddin, Muhammed b. Alaüddin Ali b. Muhammed b. Ebi’l-İzz el-Hanefî el-Ezrü’î 

ed-Dimaşkî (ö. 792/1390), Şerhü’l-Akideti’Tahâviyye, (Tahric: Nasirüddin el-

Elbânî), Darü’s-Selam Li’Tabaeti Ve’n-Neşr Ve’t-Tevzi’ Ve’t-Terceme. 

Seâlibî, Ebû Zeyd Abdurrahman b. Muhammed b. Mahlûf (ö. 875/1470), el-Cevâhirü’l-

Hisân Fî Tefsiri’l-Kur’an, (Tahkik: Muhammed Ali Muavvaz – Adil Ahmed 

Abdülmevcud), Darû İhyai’t-Türasi’lArabî, Birinci Baskı, Beyrut 1997. 

Semerkandî, Ebû’l-Leys Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrahim (ö. 373/983), 

Bahrü’l-Ulüm. 

Sûbkî, Ahmed b. Ali b. Abdülkafi Ebû Hamid Behaüddin (ö. 773/1372), Arûsü’l-Efrâh 

Fî Şerhi Telhisi’l-Miftâh, (Tahkik: Abdülhamid Hindâvî), el-Mektebetü’l-

Asriyye Li’t-Tibaâti Ve’n-Neşr, Birinci Baskı, Beyrut 2003. 

Sûyûtî, Abdurrahman b. Ebû Bekr Celaleddin (ö. 911/1505), Şerhû Şevâhidi’l-Muğnî, 

Lecnetü2t-Türasi’l-Arabî, 1966. 

Şâfiî, Lameyâ Şâfiî,  İbn Hacer el-Mekkî ve Cuhûdihi fi’l-Kitâbeti’t-Târihiyyeti, 

(1418h), Mektebetu ve Matbaatu’l-Ğadd. 

Şeşen, Ramazan, “Eyyûbîler”, DİA, Ankara 1995.  

Şeşen, Ramazan, “Selahaddin Eyyûbî”, DİA, İstanbul 2009. 

Şevkânî, Muhammed b. Ali b. Muhammed b. Abdullah el-Yemenî (ö. 1250/1834), el-

Bedrü’t-Tali’ Bi Mehâsini Men Bâ’de’l-Karni’s-Sâbi’, Darü’l-Marife, Beyrut. 



89 

 

 

 

Şirazî, Ebû İshak İbrahim b. Ali b. Yusuf (ö. 476/1083), el-Mühezzen Fi Fıkhi’l-İmam 

eş-Şafiî, Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Kahire Ts. 

Şirbinî, Şemsüddin Muhammed b. Ahmed el-Hatib eş-Şafiî (ö. 977/1569), Muğni’l-

Muhtâc İlâ Marifeti Maâni’l-Minhâc, Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Birinci Baskı, 

1994. 

Taberî, Muhammed b. Cerir b. Yezid b. Kesir b. Ğalib el-Âmilî Ebû Cafer 

(ö.3107922), Camiü’l-Beyân Fî Te’vili’l-Kur’an, (Tahkik: Ahmed Muhammed 

Şakir), Müessesetü’r-Risale, Birinci Baskı, Kahire 2000. 

Teğrî, Cemaleddîn ebî’l-Muhasin Yûsuf b. Teğrî Berdiyyî’l-Atâbekî (h. 874), en-

Nucûmu’z-Zâhira fî Mulûk Mısr ve Kahire, Dâru’l-Kutub, Mısır h. 1383- 

m.1963 

Uysal, İsa, “İbn Hacer El-Heytemî (Ö. 974/1567), Hayatı, Eserleri Ve “El-Fetâvâ El-

Hadîsiyye” Özelinde Hadisciliği”, Yüksek Lisans Tezi, Ankara-2015. 

Vahidî, Ebû’l-Hasan Ali b. Ahmed b. Muhammed b. Ali en-Nisabürî eş-Şafiî (ö. 

468/1075) Esbabü Nüzüli’l-Kur’an, (Tahkik: İsam b. Abdülmuhsin ), Darü’l-

İslah, İkinci Baskı, Dammam 1992. 

Yiğit, İsmail, “Memlükler”, DİA, İstanbul 2004, 

Zehebî, Muhammed b. Ahmed, Marifetü’l-Kurrâi’l-Kibâr Alâ’t-Tabâkâti ve’l-A’sâr, 

(Tahkik: Beşşar Avvad Maruf – Şuayb el-Arnavut), Müessesetü’r-Risale, 

Birinci Baskı, Beyrut 2000. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kasım Mahmut b. Ömer b. Ahmed Carullah (ö. 538/1144), el-Keşşâf 

An Hakâiki Ğavâmidi’t-Tenzil, Darü’l-Kütübi’l-Arabî, Üçüncü Baskı, Beyrut 

1987. 

Zerkeşî, Ebû Abdullah Bedreddin Muhammed b. Abdullah b. Bahadır (ö. 794/1392), 

el-Bürhan Fi Ulumi’l-Kur’an, (Tahkik: Muhammed Ebû’l-Fazl İbrahim), Darü 

İhyai’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1957. 

Zeydân, Corci, Târihu Âdâbi’l-Lüğati’l-Arabiyye, Dâru’l-Hilâl Matbaası, el-Fecâlât, el-

Kâhire. 

Zuhaylî, Muhammed Mustafa, el-Veciz Fî Usûli’l-Fıkhi’l-İslamî, Darü’l-Hayr Li’t-

Tibaati ve’n-Neşri ve’t-Tevzi’, İkinci Baskı, Dimaşk 2006. 



90 

 

 

 

AYETLER FİHRİSTİ 

 فهرس الآيات
 

 لآيةا
 *)الآيات مرتبة حسب حروف الهجاء(

 رقم الصفحة

 67 [351}أصَْطَفىَ اتْبنَاَتِ عَلىَ اتْبنَيِن  ااتصافات:

 66 [355}أفَلَاَ تذََكَّرُون  ااتصافات:

 51=47=44 [36}أفَمََن يخَْلقُُ كَمَن لاَّ يخَْلقُُ أفَلَا تذََكَّرُون  ااتنحل:

 44 [15}أفَنَجَْعَلُ اتْمُسْلمِِينَ كَاتْمُجْرِمِين  ااتقلم:

ينُ اتْخَاتصُِ وَاتَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونهِِ  ِ اتدِّ ِ }ألَاَ لِلهَّ بوُناَ إتِىَ اللهَّ أوَْتيِاَء مَا نعَْبدُُهمُْ إلِاَّ تيِقُرَِّ

َ لاَ يهَْدِي مَنْ هوَُ كَاذِبٌ كَفَّا َ يحَْكُمُ بيَْنهَمُْ فيِ مَا همُْ فيِهِ يخَْتلَفِوُنَ إنَِّ اللهَّ ر  زُتْفىَ إنَِّ اللهَّ

مَر:  [1ااتزُّ

44=47=51 

باَ لاَ يقَُ  يْطاَنُ مِنَ اتْمَسِّ ذَتكَِ }اتَّذِينَ يأَكُْلوُنَ اترِّ ومُونَ إلِاَّ كَمَا يقَوُمُ اتَّذِي يتَخََبَّطهُُ اتشَّ

باَ فمََن جَاءهُ مَوْعِظَةٌ  مَ اترِّ ُ اتْبيَْعَ وَحَرَّ باَ وَأحََلَّ الله  ن  بأِنََّهمُْ قاَتوُاْ إنَِّمَا اتْبيَْعُ مِثْلُ اترِّ مِّ

بِّهِ فاَنتهَىََ فلَهَُ مَا سَلفََ وَأَ  ِ وَمَنْ عَادَ فأَوُْتـَئكَِ أصَْحَابُ اتنَّارِ همُْ فيِهاَ رَّ مْرُهُ إتِىَ الله 

 [565خَاتدُِون  ااتبقرة:

45 

هْرِ اتْحَرَامِ وَاتْحُرُمَاتُ قصَِاصٌ فمََنِ اعْتدََى عَليَْكُمْ فاَعْتدَُواْ عَليَْهِ  هْرُ اتْحَرَامُ باِتشَّ }اتشَّ

َ مَعَ اتْمُتَّقيِن  ااتبقرة: بمِِثْلِ مَا اعْتدََى عَليَْكُمْ  َ وَاعْلمَُواْ أنََّ الله   [394وَاتَّقوُاْ الله 

75 

 

مَاوَاتِ وَالأرَْضِ مَثلَُ نوُرِهِ كَمِشْكَاةٍ فيِهاَ مِصْباَحٌ اتْمِصْباَحُ فيِ زُجَاجَةٍ  ُ نوُرُ اتسَّ }اللهَّ

يٌّ يوُقدَُ مِن شَجَرَةٍ  جَاجَةُ كَأنََّهاَ كَوْكَبٌ دُرِّ باَرَكَةٍ زَيْتوُنةٍِ لاَّ شَرْقيَِّةٍ وَلاَ غَرْبيَِّةٍ يكََادُ  اتزُّ مُّ

ُ تنِوُرِهِ مَن يشََاء وَيضَْرِبُ  زَيْتهُاَ يضُِيءُ وَتوَْ تمَْ تمَْسَسْهُ ناَرٌ نُّورٌ عَلىَ نوُرٍ يهَْدِي اللهَّ

ُ بكُِلِّ شَيْءٍ عَليِم  ااتنور: ُ الأمَْثاَلَ تلِنَّاسِ وَاللهَّ  [15اللهَّ

 

13 

نَ الأرَْضِ همُْ ينُشِرُون  االأنبياء:  55=54=51 [53}أمَِ اتَّخَذُوا آتهِةَ  مِّ

 67 [351}أمَْ خَلقَْناَ اتْمَلائَكَِةَ إنِاَث ا وَهمُْ شَاهِدُون  ااتصافات:

ثْلهِِ وَادْعُواْ مَنِ اسْتطَعَْتمُ مِّ  ِ إنِ كُنتمُْ }أمَْ يقَوُتوُنَ افْترََاهُ قلُْ فأَتْوُاْ بسُِورَةٍ مِّ ن دُونِ الله 

 [13صَادِقيِن  ايونس:

41 

رُ كُلَّ شَيْءٍ بأِمَْرِ رَبِّهاَ فأَصَْبحَُوا لاَ يرَُى إلِاَّ مَسَاكِنهُمُْ كَذَتكَِ نجَْزِي اتْقوَْمَ  }تدَُمِّ

 [55اتْمُجْرِمِين  االأحقاف: 

63 

 51 [35أحَْصَى تمَِا تبَثِوُا أمََد ا  ااتكهف:}ثمَُّ بعََثْناَهمُْ تنِعَْلمََ أيَُّ اتْحِزْبيَْنِ 

ا باِتْغَيْبِ وَيقَوُتوُنَ  ابعُِهمُْ كَلْبهُمُْ وَيقَوُتوُنَ خَمْسَةٌ سَادِسُهمُْ كَلْبهُمُْ رَجْم   }سَيقَوُتوُنَ ثلَاثَةٌَ رَّ

ا يعَْلمَُهُ  تهِِم مَّ بِّي أعَْلمَُ بعِِدَّ مْ إلِاَّ قلَيِلٌ فلَاَ تمَُارِ فيِهِمْ إلِاَّ مِرَاء سَبْعَةٌ وَثاَمِنهُمُْ كَلْبهُمُْ قلُ رَّ

نْهمُْ أحََد ا  ااتكهف: ا وَلاَ تسَْتفَْتِ فيِهِم مِّ  [55ظَاهِر 

51 

 67 [349}فاَسْتفَْتهِِمْ أتَرَِبِّكَ اتْبنَاَتُ وَتهَمُُ اتْبنَوُن  ااتصافات:

 49 [33ا  ااتكهف:}فضََرَبْناَ عَلىَ آذَانهِِمْ فيِ اتْكَهْفِ سِنيِنَ عَدَد  
رْناَ مَعَ دَاوُودَ اتْجِباَلَ يسَُبِّحْنَ وَاتطَّيْرَ  ا وَسَخَّ ا وَعِلْم   وَكُنَّا فاَعِليِن  }ففَهََّمْناَهاَ سُليَْمَانَ وَكُلا   آتيَْناَ حُكْم 

 [69االأنبياء:
57 

ا كَانوُا بهِِ مُؤْمِنيِن  ااتشعراء:  61 [399}فقَرََأهَُ عَليَْهِم مَّ

مْطِرُناَ بلَْ هوَُ مَا اسْتعَْجَلْتمُ  سْتقَْبلَِ أوَْدِيتَهِِمْ قاَتوُا هذََا عَارِضٌ مُّ ا مُّ ا رَأوَْهُ عَارِض  }فلَمََّ

 [54بهِِ رِيحٌ فيِهاَ عَذَابٌ أتَيِم  االأحقاف:

61=63 

 61 [515}فيَأَتْيِهَمُ بغَْتةَ  وَهمُْ لاَ يشَْعُرُون  ااتشعراء:

ا  اطه:}قاَلَ رَبِّ   53 [355تمَِ حَشَرْتنَيِ أعَْمَى وَقدَْ كُنتُ بصَِير 



91 

 

 

 

 53 [357}قاَلَ كَذَتكَِ أتَتَْكَ آياَتنُاَ فنَسَِيتهَاَ وَكَذَتكَِ اتْيوَْمَ تنُسَى  اطه:

بِّكُمْ فمََنِ اهْتدََى فإَنَِّمَا يهَْتدَِي تِ  نفَْسِهِ وَمَن ضَلَّ }قلُْ ياَ أيَُّهاَ اتنَّاسُ قدَْ جَاءكُمُ اتْحَقُّ مِن رَّ

 [313فإَنَِّمَا يضَِلُّ عَليَْهاَ وَمَا أنَاَْ عَليَْكُم بوَِكِيل  ايونس:

46=49 

 61 [511}كَذَتكَِ سَلكَْناَهُ فيِ قلُوُبِ اتْمُجْرِمِين  ااتشعراء:

نكُمْ  نعَُذِّبْ طَآئفِةَ  بأِنََّهمُْ كَانوُاْ  }لاَ تعَْتذَِرُواْ قدَْ كَفرَْتمُ بعَْدَ إيِمَانكُِمْ إنِ نَّعْفُ عَن طآَئفِةٍَ مِّ

 [77مُجْرِمِين  ااتتوبة:

11=14 

 61 [513}لاَ يؤُْمِنوُنَ بهِِ حَتَّى يرََوُا اتْعَذَابَ الأتَيِم  ااتشعراء:

ِ لاَ يسَْتطَِيعُونَ ضَرْب ا فيِ الأرَْضِ يحَْسَبهُمُُ  }تلِْفقُرََاء اتَّذِينَ أحُصِرُواْ فيِ سَبيِلِ الله 

اتْجَاهِلُ أغَْنيِاَء مِنَ اتتَّعَفُّفِ تعَْرِفهُمُ بسِِيمَاهمُْ لاَ يسَْأتَوُنَ اتنَّاسَ إتِْحَاف ا وَمَا تنُفقِوُاْ مِنْ 

َ بهِِ عَليِم  ااتبقرة:  [561خَيْرٍ فإَنَِّ الله 

63 

ا يخَْلقُُ مَا يشََ  ا لاَّصْطفَىَ مِمَّ ُ أنَْ يتََّخِذَ وَتدَ  ُ اتْوَاحِدُ }توَْ أرََادَ اللهَّ اء سُبْحَانهَُ هوَُ اللهَّ

مَر:  [4اتْقهََّار  ااتزُّ

67 

ا يصَِفوُن   ِ رَبِّ اتْعَرْشِ عَمَّ ُ تفَسََدَتاَ فسَُبْحَانَ اللهَّ }توَْ كَانَ فيِهِمَا آتهِةٌَ إلِاَّ اللهَّ

 [55االأنبياء:

51=55 

يسَْتغَْفرُِواْ تلِْمُشْرِكِينَ وَتوَْ كَانوُاْ أوُْتيِ قرُْبىَ مِن بعَْدِ مَا }مَا كَانَ تلِنَّبيِِّ وَاتَّذِينَ آمَنوُاْ أنَ 

 [331تبَيََّنَ تهَمُْ أنََّهمُْ أصَْحَابُ اتْجَحِيم  ااتتوبة:

41 

 67 [ 354}مَا تكَُمْ كَيْفَ تحَْكُمُون  ااتصافات:

يِّئةَِ فلَاَ يجُْزَى إلِاَّ مِثْلهَاَ وَهمُْ لاَ }مَن جَاء باِتْحَسَنةَِ فلَهَُ عَشْرُ أمَْثاَتهِاَ وَمَن جَاء  باِتسَّ

 [371يظُْلمَُون  االأنعام:

65 

نيِنَ  ا وَقدََّرَهُ مَناَزِلَ تتِعَْلمَُواْ عَدَدَ اتسِّ }هوَُ اتَّذِي جَعَلَ اتشَّمْسَ ضِياَء وَاتْقمََرَ نوُر 

ُ ذَتكَِ إلِاَّ باِتْحَقِّ يُ  لُ الآياَتِ تقِوَْمٍ يعَْلمَُون  ايونس:وَاتْحِسَابَ مَا خَلقََ الله   [5فصَِّ

17 

 ِ يَ إتِـَهيَْنِ مِن دُونِ الله  ُ ياَ عِيسَى ابْنَ مَرْيمََ أأَنَتَ قلُتَ تلِنَّاسِ اتَّخِذُونيِ وَأمُِّ }وَإذِْ قاَلَ الله 

قلُْتهُُ فقَدَْ عَلمِْتهَُ تعَْلمَُ مَا قاَلَ سُبْحَانكََ مَا يكَُونُ تيِ أنَْ أقَوُلَ مَا تيَْسَ تيِ بحَِقٍّ إنِ كُنتُ 

 [337فيِ نفَْسِي وَلاَ أعَْلمَُ مَا فيِ نفَْسِكَ إنَِّكَ أنَتَ عَلاَّمُ اتْغُيوُب  ااتمائدة:

73 

وْ }وَإذَِا تتُْلىَ عَليَْهِمْ آياَتنُاَ بيَِّناَتٍ قاَلَ اتَّذِينَ لاَ يرَْجُونَ تقِاَءناَ ائْتِ بقِرُْآنٍ غَيْرِ هـَذَا أَ 

تهَُ مِن تلِْقاَء نفَْسِي إنِْ أتََّبعُِ إلِاَّ مَا يوُحَى إتِيََّ إنِِّي أخََافُ  تْهُ قلُْ مَا يكَُونُ تيِ أنَْ أبُدَِّ إنِْ بدَِّ

 [35عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يوَْمٍ عَظِيم  ايونس:

19 

لَ فِي يَ  عْدُودَاتٍ فمََن تعََجَّ َ فيِ أيََّامٍ مَّ رَ فلَا إثِْمَ }وَاذْكُرُواْ الله  وْمَيْنِ فلَاَ إثِْمَ عَليَْهِ وَمَن تأَخََّ

َ وَاعْلمَُوا أنََّكُمْ إتِيَْهِ تحُْشَرُون  ااتبقرة:  [511عَليَْهِ تمَِنِ اتَّقىَ وَاتَّقوُاْ الله 

49 

 46 [19}وَأنَ تَّيْسَ تلِِإنسَانِ إلِاَّ مَا سَعَى  ااتنجم:

تنَ يؤُْمِنَ مِن قوَْمِكَ إلِاَّ مَن قدَْ آمَنَ فلَاَ تبَْتئَسِْ بمَِا كَانوُاْ }وَأوُحِيَ إتِىَ نوُحٍ أنََّهُ 

 [17يفَْعَلوُن  اهود:

45 

}وَدَاوُودَ وَسُليَْمَانَ إذِْ يحَْكُمَانِ فيِ اتْحَرْثِ إذِْ نفَشََتْ فيِهِ غَنمَُ اتْقوَْمِ وَكُنَّا تحُِكْمِهِمْ 

 [63شَاهِدِين  االأنبياء:

57 

اهِدِين  ايوسف:  49 [51}وَشَرَوْهُ بثِمََنٍ بخَْسٍ دَرَاهِمَ مَعْدُودَةٍ وَكَانوُاْ فيِهِ مِنَ اتزَّ

}وَقاَلَ اتَّذِينَ كَفرَُوا تلَِّذِينَ آمَنوُا اتَّبعُِوا سَبيِلنَاَ وَتْنحَْمِلْ خَطَاياَكُمْ وَمَا همُ بحَِامِليِنَ مِنْ 

ن شَيْءٍ إنَِّهمُْ   [35تكََاذِبوُن  ااتعنكبوت: خَطَاياَهمُ مِّ

43 

نْياَ رَبَّناَ  }وَقاَلَ مُوسَى رَبَّناَ إنَِّكَ آتيَْتَ فرِْعَوْنَ وَمَلأهُ زِينةَ  وَأمَْوَالا  فيِ اتْحَياَةِ اتدُّ

اْ حَتَّى تيِضُِلُّواْ عَن سَبيِلكَِ رَبَّناَ اطْمِسْ عَلىَ أمَْوَاتهِِمْ وَاشْدُدْ عَلىَ قلُوُبهِِمْ فلَاَ يؤُْمِنوُ

 [33يرََوُاْ اتْعَذَابَ الأتَيِم  ايونس:

45=79 



92 

 

 

 

بكُُم بذُِنوُبكُِم بلَْ أنَتمُ بَ  ِ وَأحَِبَّاؤُهُ قلُْ فلَمَِ يعَُذِّ شَرٌ }وَقاَتتَِ اتْيهَوُدُ وَاتنَّصَارَى نحَْنُ أبَْناَء الله 

بُ مَن يشََاء  نْ خَلقََ يغَْفرُِ تمَِن يشََاء وَيعَُذِّ مَّ مَاوَاتِ وَالأرَْضِ وَمَا بيَْنهَمَُا مِّ ِ مُلْكُ اتسَّ وَلِله 

 [33وَإتِيَْهِ اتْمَصِير  ااتمائدة:

67 

لٍ آيةَ  وَتـَكِنَّ أكَْثَ  َ قاَدِرٌ عَلىَ أنَ ينُزَِّ بِّهِ قلُْ إنَِّ الله  ن رَّ لَ عَليَْهِ آيةٌَ مِّ رَهمُْ }وَقاَتوُاْ توَْلاَ نزُِّ

 [16لاَ يعَْلمَُون  االأنعام:

19 

ا وَلاَ تزَِدِ اتظَّاتمِِينَ إلِاَّ ضَلالَا   انوح:  45 [54}وَقدَْ أضََلُّوا كَثيِر 

ا أوَْ بَ  نْهمُْ كَمْ تبَثِْتمُْ قاَتوُا تبَثِْناَ يوَْم  عْضَ يوَْمٍ }وَكَذَتكَِ بعََثْناَهمُْ تيِتَسََاءتوُا بيَْنهَمُْ قاَلَ قاَئلٌِ مِّ

بمَِا تبَثِْتمُْ فاَبْعَثوُا أحََدَكُم بوَِرِقكُِمْ هذَِهِ إتِىَ اتْمَدِينةَِ فلَْينَظرُْ أيَُّهاَ أزَْكَى قاَتوُا رَبُّكُمْ أعَْلمَُ 

نْهُ وَتْيتَلَطََّفْ وَلاَ يشُْعِرَنَّ بكُِمْ أحََد ا  ااتكهف: ا فلَْيأَتْكُِم برِِزْقٍ مِّ  [39طعََام 

51 

مِن بآِياَتِ رَبِّهِ وَتعََذَابُ الآخِرَةِ أشََدُّ وَأبَْقىَ  }وَكَذَتكَِ نجَْزِي مَنْ أسَْرَفَ وَتمَْ يؤُْ 

 [356اطه:

53 

}وَلاَ تزَِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أخُْرَى وَإنِ تدَْعُ مُثْقلَةٌَ إتِىَ حِمْلهِاَ لاَ يحُْمَلْ مِنْهُ شَيْءٌ وَتوَْ كَانَ 

لاةََ وَمَن تزََكَّى فإَنَِّمَا ذَا قرُْبىَ إنَِّمَا تنُذِرُ اتَّذِينَ يخَْشَوْنَ رَبَّهمُ  باِتغَيْبِ وَأقَاَمُوا اتصَّ

ِ اتْمَصِير  افاطر:  [33يتَزََكَّى تنِفَْسِهِ وَإتِىَ اللهَّ

46=43=49 

ا  ااتكهف:  51 [55}وَتبَثِوُا فيِ كَهْفهِِمْ ثلَاثََ مِائةٍَ سِنيِنَ وَازْدَادُوا تسِْع 

ا رَجَعَ مُوسَى إتِىَ قوَْمِهِ  غَضْباَنَ أسَِف ا قاَلَ بئِْسَمَا خَلفَْتمُُونيِ مِن بعَْدِيَ أعََجِلْتمُْ }وَتمََّ

هُ إتِيَْهِ قاَلَ ابْنَ أمَُّ إنَِّ اتْقوَْمَ  أمَْرَ رَبِّكُمْ وَأتَْقىَ الأتْوَاحَ وَأخََذَ برَِأْسِ أخَِيهِ يجَُرُّ

عْدَاء وَلاَ تجَْعَلْنيِ مَعَ اتْقوَْمِ اتظَّاتمِِين  اسْتضَْعَفوُنيِ وَكَادُواْ يقَْتلُوُننَيِ فلَاَ تشُْمِتْ بيَِ الأ

 [351االأعراف:

79 

مَاوَاتُ وَالأرَْضُ وَمَن فيِهِنَّ بلَْ أتَيَْناَهمُ بذِِكْرِهِمْ  }وَتوَِ اتَّبعََ اتْحَقُّ أهَْوَاءهمُْ تفَسََدَتِ اتسَّ

عْرِضُون  ااتمؤمنون:  [63فهَمُْ عَن ذِكْرِهِم مُّ

51 

ا كَانوُا يفَْترَُون عَ أثَْقاَتهِِمْ وَتيَسُْأتَنَُّ يوَْمَ اتْقيِاَمَةِ عَمَّ   }وَتيَحَْمِلنَُّ أثَْقاَتهَمُْ وَأثَْقاَلا  مَّ

 [31ااتعنكبوت:

49 

ِ وَآياَتهِِ وَرَسُوتهِِ  كُنتمُْ }وَتئَنِ سَأتَْتهَمُْ تيَقَوُتنَُّ إنَِّمَا كُنَّا نخَُوضُ وَنلَْعَبُ قلُْ أبَاِلله 

 [75تسَْتهَْزِؤُون  ااتتوبة:

15 

ِ بلَْ أكَْثرَُهمُْ لاَ  ُ قلُِ اتْحَمْدُ لِلهَّ نْ خَلقََ اتسَّمَاوَاتِ وَالأرَْضَ تيَقَوُتنَُّ اللهَّ }وَتئَنِ سَأتَْتهَمُ مَّ

 [55يعَْلمَُون  اتقمان:

54 

ب ا تِّيرَْبوَُ فيِ أمَْوَالِ اتنَّاسِ فَ  ن رِّ ِ }وَمَا آتيَْتمُ مِّ ن زَكَاةٍ ترُِيدُونَ وَجْهَ اللهَّ ِ وَمَا آتيَْتمُ مِّ همُُ  فأَوُْتئَكِ لاَ يرَْبوُ عِندَ اللهَّ

 [19اتْمُضْعِفوُن  ااتروم:
63 

ِ وَتـَكِن تصَْدِيقَ اتَّذِي بيَْنَ يدََيْهِ وَتفَْصِيلَ  }وَمَا كَانَ هـَذَا اتْقرُْآنُ أنَ يفُْترََى مِن دُونِ الله 

بِّ اتْعَاتمَِين  ايونس:اتْكِتاَبِ   [16لاَ رَيْبَ فيِهِ مِن رَّ

13=19=41 

ُ خَيْرُ اتْمَاكِرِين  اآل عمران: ُ وَالله   65 [54}وَمَكَرُواْ وَمَكَرَ الله 

ا وَنحَْشُرُهُ يوَْمَ اتْقيِاَمَةِ أعَْمَى   }وَمَنْ أعَْرَضَ عَن ذِكْرِي فإَنَِّ تهَُ مَعِيشَة  ضَنك 

 [354اطه:

53 

ِ فاَنْتظَِرُواْ إنِِّي مَعَكُم مِّ  بِّهِ فقَلُْ إنَِّمَا اتْغَيْبُ لِله  ن رَّ نَ }وَيقَوُتوُنَ توَْلاَ أنُزِلَ عَليَْهِ آيةٌَ مِّ

 [51اتْمُنتظَِرِين  ايونس:

19 

ِ وَاتَّذِينَ  ِ أنَدَادا  يحُِبُّونهَمُْ كَحُبِّ الله  ِ  وَمِنَ اتنَّاسِ مَن يتََّخِذُ مِن دُونِ الله  آمَنوُاْ أشََدُّ حُب  ا للهِّ 

َ شَدِيدُ اتْعَذَاب   ِ جَمِيعا  وَأنََّ الله  ةَ لِله  وَتوَْ يرََى اتَّذِينَ ظلَمَُواْ إذِْ يرََوْنَ اتْعَذَابَ أنََّ اتْقوَُّ

 [375ااتبقرة:

44 

 



93 

 

 

 

HADİSLER FİHRİSTİ 

 فهرس الأحاديث
 

 الحديث
 *)الأحاديث مرتبة حسب حروف الهجاء(

 الصفحةرقم 

 66 "اتعجماء جبار، واتبئر جبار، واتمعدن جبار" "متفق عليه"
 85 أن راعيا  نزل ذات تيلة بجنب كرم فدخلت الأغنام اتكرم وهو لا يشعر...

، وتعل بعضكم أن يكون أتحن  "إنما أحكم باتظاهر، وإنكم تتختصمون إتي 

بشيء  بحجته منْ بعض، وإنما أقضي على نحو ما أسمع، فمن قضيت ته

 من حق أخيه، فلا يأخذه، فإنما أقطع ته قطعة من اتنار".

 

68 

 27 "فإن الله لا يمل حتى تملوا"
 27 متفق عليه"رحم الله أخي موسى تقد أوذي بأكثر من هذا فصبر" "

قضى صلى الله عليه وسلم بأن حفظ اتحوائط باتنهار على أهلها وأن على 

أخرجه عبد اترزاق في باتليل" "أهل اتماشية ما أصاب ماشيتهم 

 اتمصنف"

 

66 

وا الِإبلَِ وَاتغَنمََ، فمََنِ ابْتاَعَهاَ بعَْدُ فإَنَِّهُ بخَِيْرِ اتنَّظرََيْنِ بعَْدَ أنَْ " لاَ تصَُرُّ

 يحَْتلَبِهَاَ: إنِْ شَاءَ أمَْسَكَ، وَإنِْ شَاءَ رَدَّهاَ وَصَاعَ تمَْرٍ"
66 

  



94 

 

 

 

ŞİİRLER FİHRİSTİ 

 الأشعارفهرس 

 

 الأبيات 
 *)الأشعار مرتبة حسب حروف الهجاء(

 رقم الصفحة الشاعر

 45 حافظ ابراهيم كأن فسيحها صدر اتحليم. … أحن  تهم ودونهم فلاة 

إذا ساقه اتعود اتنباطي  ...  على لا حبٍ لا يهتدى بمناره

 جرجرا.

 64-61 امرؤ اتقيس

تلخلق باتنَّصِّ اتْجَليِ ...  قد قيل من حجرٍ أصمَّ تفجرتْ 

 أنْهاَرُ 

حجر اتعلوم ...  وتفجرت يــــــا معشر اتعلمـــــاء مِن

ار  فبحرُهاَ زخَّ

ورَحَاؤُه حق ا عليه ...  أكَرِمْ بــــــه قطب ا محيــــط ا باتعــلا

 ر.تدُا

 59 اتعيدروس

بلى وغيرها الأرواح ...  قف باتطوال اتتي تم يعفها اتقدم

 واتديم.

 65 زهير بن أبي سلمى

ة جَعْفرَ ... رأى اتْقرن فازدادت كَأنَ  توَِاء اتشَّمْس غرَّ

 طلاقته ضعفا.

د بن  أبَوُ اتْقاَسِم مُحَمَّ

 هانئ

47 

ورمل كأوراك اتعذارى قطعته ... إذا جللته اتمظلمات 

 اتحنادس.

 47-45 ذو اترمة

ومن خفت من جوره في اتقضا     ء فما خفت جورك يا 

 عافيه.

 65 أبو دلامة


