TURKIYE CUMHURIYETI
ANKARA UNIVERSITESI
SOSYAL BILIMLER ENSTIiTUSU
TARIH (GENEL TURK TARiHI) ANABILIM DALI

TURK MUZIGINDE HAYVAN USLUBU
(SIBIRYA ORNEGI)

Doktora Tezi

Feyzan VURAL

Ankara — 2018



TURKIYE CUMHURIYETI
ANKARA UNIVERSITESI
SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU
TARIH (GENEL TURK TARiHI) ANABILIM DALI

TURK MUZIGINDE HAYVAN USLUBU
(SIBIRYA ORNEGI)

Doktora Tezi

Feyzan VURAL

Tez Danismani
Prof. Dr. Saadettin Yagmur GOMEC

Ankara - 2018



TURKIYE CUMHURIYETI
ANKARA UNIVERSITESI
SOSYAL BiLIMLER ENSTITUSU
TARIH ANABILIM DALI

Feyzan VURAL

TURK MUZIGINDE HAYVAN USLUBU
(SIBIRYA ORNEGI)

Doktora Tezi

Tez Damisman: Prof. Dr. Saadettin Yagmur GOMEC

Tez Jiirisi Uyeleri

Ad1 Sovadi Imzasi
Prof. Dr. Saadettin Yagmur Gémeg W
e \—“' —
Prof. Dr. Ugler Bulduk —
S s,

Prof. Dr. Konuralp Ercilasun

Dog. Dr. Cihat Aydogmusoglu M
Dog. Dr. Alper Alp W

Tez Sinav Tarihi: 25.05.2.018



TURKIYE CUMHURIYETI
ANKARA UNIVERSITESI
SOSYAL BiLiMLER ENSTITUSU MUDURLUGUNE

Bu belge ile bu tezdeki biitiin bilgilerin akademik kurallara ve etik davranis
ilkelerine uygun olarak toplanip sunuldugunu beyan ederim. Bu kural ve ilkelerin geregi
olarak, caligmada bana ait olmayan tiim veri, diisiince ve sonuglart andigimi ve
kaynagini gosterdigimi ayrica beyan ederim. (14/06/2018)

Feyzan VURAL



ONSOZ

Tiirk tarihinde goriilen uygulamalarin pek ¢ogu, Tiirk miizigine yansimistir.
Din ritiieller, kam miizigini; savas taktikleri, askeri miizigi; yasanan destansi olaylar,
kahramanlik miizigini sekillendirmistir. Tirklerin hayatinda 6nemli bir role sahip
olan ve kullandiklar1 takvimden, inang sistemlerine kadar, hemen her konuda

motifsel 6zellikleri ile karsimiza ¢ikan hayvanlar da Tiirk miiziginde yer almistir.

Islamiyet’ten onceki donem Tiirk sanatinda en belirgin tarz, “Hayvan
tislubu”dur. Kege, demir, ahsap islemeleri; resim, minyatiir, heykel sanatlari, hayvan
temal1 eserlerle doludur. Bu noktadan hareketle, ¢alismamizin temel amaci, Sibirya

0zelinde Tiirk miiziginde hayvan tislubunun nasil sekillendigini belirlemektir.

Somut olmayan kiiltiirel mirasin ve tarihi degerlerin tespitinde, mevcut
durumun saptanmasi ve analizi biiyilk bir 6nem tasimaktadir. Dolayisiyla bu
calismanin amaci dogrultusunda, Kuzey ve Giiney Sibirya Bdlgelerine aragtirma
gezileri diizenlenmis; elde edilen veriler, literatiir taramasi ile desteklenmeye
calistlmistir.  Alan arastirmasi, Yakutistan (Saha), Tuva, Hakasya Ozerk
Cumbhuriyetlerini kapsamaktadir. So6zii edilen bolgelerde Temmuz-Agustos 2017
tarthleri arasinda bilimsel calismalar gergeklestirilmistir. Bununla birlikte, daha
onceden gerceklestirilen alan aragtirmalarimizdan da istifade edilmistir. Katilimei
gbzlemci ya da sadece gozlemci rolii ile miizikolojik ve folklorik uygulamalara,
konser ve provalara, festival ve torenlere katilinmistir. On alt1 miize ve kiitiiphanede
arastirmalar gerceklestirilmis; yart yapilandirilmis goriisme teknigine dayali olarak

kaynak kisilerle goriisiilmiistiir. Alan c¢alismasini takiben, goriisme kayitlart ile



miiziklerin transkripsiyonunu ve biiyiik ¢ogunlugu Rus¢a olan kaynaklarin analizi

tamamlanmustir.

Calismanin Giris boliimiinde, Tiirk tarihinde ve kiiltiirinde hayvanlarin yeri
ve Onemine deginilmis; eski Tirk inamisinda hayvan motiflerinin énemli konumu
vurgulanmistir. Akabinde Tiirk sanat1 ve zanaatinda islenen baslica hayvanlar ele
alinmistir. Arastirmanin devami, Kuzey ve Giiney Sibirya bolgelerine yapilan alan
arastirmas1 ve literatlir taramasi ile desteklenmeye calisilmistir. Bu dogrultuda
calismanin birinci boliimiinde, hayvan materyali kullanilarak yapilan calgilar; ikinci
bolimde, Tirk calgilar1 {izerine resmedilen hayvan motifleri; {iglincii boliimde
hayvan heykelcikleri kullanilan ve hayvan bi¢imli calgilar; dordiincii boliimde
hayvan seslerinin melodi ve ritim i¢inde yer alis1 islenmistir. Caligmada, Sibirya
Tiirk miiziginde baskin bir “hayvan iislubu”ndan soz edilebilecegi; bu iislubun Tiirk
tarthindeki ¢esitli uygulamalarla sekillendigi; calgilarin yapiminda kullanilan
hayvansal materyallerin, calgilarin {izerine ¢izilen ya da heykelcigi yapilan
hayvanlarin, melodi ve ritim i¢inde uygulanan taklit seslerinin, Tiirk kiiltiiriinde 6ne
c¢ikan hayvanlardan se¢ildigi; bu tislubun Tiirk kiiltiir tarithinde 6nemli bir yeri oldugu

sonuglarma ulasilmistir.



KISALTMALAR

a.g.b. Ad1 gegen bildiri
a.g.e. Adi gecen eser

a.g.m. Adi1 gegen makale
a.g.t. Ad1 gecen tez

akt. Aktaran / Aktarim
bkz. Bakiniz

C. Cilt

Cev. Ceviren

Haz. Hazirlayan

Hz Hertz — Frekans birimi

(Frekans: [ses, akim vb. igin] birim zamandaki titresim sayisi, titresim

siklig)
KK. Kaynak Kisi
RU Rusca
S. Say1
S. Sayfa
STAD Sanat Tarihi Arastirmalar1 Dergisi
T. TOM (Cilt)
ty. Tarihi yok
V. Volume (Cilt)
vb. ve benzeri
vd. ve digerleri
Y. Yil

Yay. Yaymevi, Yayinlari



KAYNAK TANITIMI VE YONTEM

Bahaeddin Ogel’e gore, “Tiirk sazinin en eski sekli nasild1?” sorusuna cevap
aramak, bir Tiirk kiiltiir tarihgisinin en 6nemli konularindan birisidir!. Ogel ve
Gomeg, bu soruya “kopuz” yanitin1 vermektedirler?. Benzer sekilde, Sibirya bolgesi
Tirk kiiltiiriiniin en O6nemli yap1 taglarindan olan miizik tarihini ve kiiltiiriini
arastirmak da genel Tiirk tarihi a¢isindan deger tasimaktadir.

Bu caligmanin giris kisminda derinligi vurgulanan, tarihsel kokenleri ile
kiiltiirel yansimalarina deginilen, dnemli rol aldig1 destanlardan s6z edilen, eski Tiirk
inanigindaki yeri vurgulanan ve nihayet Tiirk sanatindaki 6nemli konumu islenen
hayvan temasi, Tirk miiziginde de yogun sekilde islenmistir. Ancak bu konu,
tizerinde derinlemesine inceleme yapilmamis, miistakil olarak ele alinmamistir. Tiirk
tarihinin énemli bilim insan1 Prof. Dr. Bahaeddin Ogel’in kimi eserlerinde yer alan
bazi saptamalar disinda, genel Tiirk tarihinde bu konu, gerektigi kadar yer
bulamamistir. Durum miizikolojik kaynaklar i¢cin daha da kisirdir. “Where Rivers
and Mountains Sing” adli kitaplarinda, bu konuya deginen Theodore Levin ve
Valentina Stiziikei’nin disinda bu konu hemen hemen hi¢ islenmemistir. S6zii edilen
bu onemli eserde, sadece sozel ve melodik bazi saptamalar yapilmis; calgilarda
kullanilan materyaller, ¢izimler vb. unsurlar, hayvan temas1 ile baglantili olarak
islenmemis; bulgular, Tiirk tarihi ile iliskilendirilmemistir.

S6z konusu kaynak eksikligindeki en Onemli neden, miizigin, notaya

alinmadigi takdirde, resim, heykel ya da minyatiirler gibi kalic1 6zellikte olmayisidir.

1 Bahaeddin (")gel, Tiirk Kiiltiir Tarihine Giris IX. - Tiirklerde Halk Musikisi Aletleri, Ankara
1987, s.1.

2 Ogel, a.g.e., s.1; Saadettin Gémeg, “Samanizm ve Eski Tiirk Dini”, PAU Egitim Fakiiltesi Dergisi,
Say1 4, Denizli 1988, s.43.



Diger nedenler arasinda ise arastirma yapilacak Tiirk cografyasinin genisligi,
verilerin analiz edilmesinin zorlugu siralanabilir.

Islamiyet’ten &nceki dénem Tiirklerine ait pek ¢ok sanat eseri, giiniimiize
gelebilmis oldugu i¢in, eski donem Tiirk sanat tarihi, net ¢izgilerle belirlenebilmis ve
yorumlanabilmistir. Ancak arkeolojik olarak giinlimiize gelebilmis az sayida calgi ve
ge¢ donemleri aydinlatan birka¢ nota 6rnegi disinda, birinci el kaynak eksikligi, eski
donem Tirk miizigini yorumlamayr daha zor hale getirmektedir. Tirk ve komsu
devletlerin yazili kaynaklari, kurganlardan ele gecen bulgular Tiirk miizik tarihine
151k tutsa da, genel Tiirk tarihi ve Tiirk kiiltliriiniin 6nemli unsurlarindan olan Tiirk
miiziginin ve bu miizikteki hayvansal unsurlarin belirlenmesinde, arkeolojik

bulgular, tarihsel metinler ve gliniimiiz uygulamalarinin saptanmasi gerekmektedir.

Sunulan bilgiler 1s18inda, bu c¢alismanin problem ciimlesi “Sibirya Tiirk
miiziginde hayvan islubuna iliskin 6geler kullanilmakta midir?” seklinde tespit
edilmistir. Buna bagli olarak, Sibirya 6zelinde, Tirk calgilarinin hammaddelerinde
kullanilan hayvansal dgeleri; ¢algilarin iizerine ¢izilen ya da kabartma olarak islenen
hayvan figiirlerini; calgilarin {izerinde yer alan hayvan heykelciklerini; Tiirk
miiziginde ritmik ve melodik yapi igerisinde yer alan hayvan sesi taklitlerini tespit
etmek; tespit edilen bu oOgelerin kiiltiirel ve tarthi alt yapisini vurgulamak

amaclanmastir.

Somut olmayan kiiltiirel mirasin ve tarihi degerlerin tespitinde, mevcut
durumun saptanmasi ve analizi bliyiik bir 6nem tasimaktadir. Dolayisiyla betimsel

karakterli® bu calismanin amaci dogrultusunda, Kuzey ve Giiney Sibirya Bélgelerine

% Betimsel arastirmalar, ilgilenilen ve arastirilmak istenen problemin mevcut var olan durumunu
ortaya koymaya yoneliktir. Bu yontemlerin en temel 6zelligi, mevcut halihazir durumu, kendi
kosullar1 igerisinde ve oldugu gibi calismaktadir (S6nmez ve Alacapinar 2011, s.14).



arastirma gezileri diizenlenmis; elde edilen veriler, literatiir taramasi ile
desteklenmeye caligilmistir.

Sibirya bolgesi Tiirk miiziginin ge¢misten gelen pek ¢ok 6zelligini koruyor
olmasi*, giiniimiize iliskin saptamalarin kiiltiir tarihimiz acisindan degerini
arttirmaktadir.

Alan arastirmasi, Yakutistan (Saha), Tuva, Hakasya Ozerk Cumbhuriyetlerini
kapsamaktadir. S6zii edilen bolgelerde Temmuz-Agustos 2017 tarihleri arasinda
bilimsel ¢alismalar gergeklestirilmistir. Bununla birlikte, daha Onceden
gerceklestirilen alan arastirmalarimizdan da istifade edilmistir.

Alan arastirmasina ¢ikmadan once, gidilecek bdlgenin kiiltiirel dokusu,
miizikal ge¢misi, giiniimiizdeki miizik uygulamalar1 incelenmis; alanda bilgi sahibi
olan kilavuz kisiler tespit edilerek, baglantiya ge¢ilmistir. Kilavuz kisiler, gidilecek
alana hakim olan ve topluluk iizerinde etkisi bulunan bireylerden se¢ilmistir. Alan
arastirmasi siliresince, katilimci gézlemci olarak dahil olunan gruplara, calismanin
amaci aciklanmistir. Goriismeler dijital kamera ile kaydedilmis, kiiltiirel ve miizikal
yazili, isitsel veriler toplanmaistir.

Alan arastirmasi ve literatiir taramasinin ardindan, Rusca kaynaklarin g¢evirisi
tamamlanmis, tez yazimina gecilmis; kiiltiirel ve miizikal veriler, tarihi bulgularla
sarmal sekilde degerlendirilmeye calisilmistir. Asagida alan arastirmasi kapsaminda
gerceklestirilen ¢aligsmalar sunulmustur:

e Katihmc1 Gozlemci Rolii ile Incelenen Miizikolojik ve Folklorik

Uygulamalar

o Yakutsk sehrinde Olonho Kutlamalarina Katilim

4 Valentina Yurevna, “Tiopko-Monronbckue Mysbikanbhble Tpamunuun B CoBpeMeHHOM

CommokynstypHoM IIpoctpanctse” (Cagdas Sosyokiiltiirel Agidan Tiirk — Mogol Miizik Gelenekleri),
Hosrble uccaenosanust TyBbl, No:4, Kasim Sayisi, Moskova 2010, s.1.



o Nam Bélgesi’nde Miizik Gruplarini Inceleme

o Yakutistan Federal Universite Olonho Enstitiisinde ve Nam
Bolgesi’nde Destan Anlaticilarint Gézlem

o Yakutistan Kam Torenine Katilim

o Maya Sehrinde Yapilan Gozlemler

o Geleneksel Hayatin G6zlemlenmesi

o Tuva Naadim Senliklerine Katilim

o Tuva Cadaana Sehri Miizik Okulunda Gergeklestirilen Calismalarin
Gozlemlenmesi

e Konser ve Miizik Provalarinda Katilmc1 Gozlemci ya da Sadece
Gozlemci Rolii Ile Yapilan Cahsmalar

o Yakutistan Miizik Festivaline Katilim

o Tuva Geleneksel Miizik Orkestrasi Provalarinin 4 Giin Siire ile
Incelenmesi

o Hakasya Filarmonisinde Gergeklestirilen Calismalar

e Miize ve Kiitiiphane Calismalar:

o Yakutistan Ulusal Miizik ve Folklor Miizesi

o Saha (Yakutistan) Homuz Miizesi

o Yakutistan Dogal Yasam Miizesi

o Yaroslavskova Yakutistan Kuzey Halklar1 Tarihi ve Kiiltlirii Miizesi

o Novosibirsk Yerel Tarih ve Doga Miizesi

o Tuva Geleneksel Miizik Merkezi

o Kizil Giizel Sanatlar Miizesi

o Tuva Ulusal Miizesi



o Hakas Kiiltiirii Miizesi
o Hakas Yerel Tarih Miizesi
o Hakas Geleneksel Yasam Miizesi
o Minusinsk Miizesi
o Azerbaycan Musiki Medeniyet, Devlet Miizesi
o Kazakistan Miizik Miizesi
o Kizil Sosyal Calismalar Enstitiisii Kiitliphanesi
o Abakan Devlet Kiitiiphanesi
o Sanat Galerileri
e Yan Yapilandirilmis Goriisme Teknigine Dayali Uygulamalar
Tam listesi ¢alismanin “Bibliyografya” kisminda sunulan kaynak Kkisiler,

calisma boyunca KK(say1) seklinde gosterilmistir.



GIRIS
TURK KULTURUNDE HAYVAN TEMASI
Binlerce yillik Tiirk tarihi, somut olan ve olmayan pek c¢ok kiiltiirel degerle
doludur. Bu degerlerin icinde miizik, ayricalikli bir yere sahiptir. Dogumdan 6liime
kadar yasamin her evresinde Onemli rol oynayan miizik, savas meydanlarinda,
diglinlerde, torenlerde Tiirk kiiltiirliniin ve kimliginin bir yansimasi olarak yer
almistir. Tirklerin tarihsel gecmisi, inang sistemleri, giinliik yasayislarina ait

ozellikler, egilimleri, 6nem verdikleri degerler, Tiirk miizigine yansimistir.

Sibirya’da yasayan Tiirkler, bulunduklar1 cografyanin o6zellikleri sebebiyle,
zor ve cetin sartlarda yasamasini Ogrenirken, dogaya saygiyr inanglarinin temeline
oturtmuslardir. Savas¢1 bir mizaca sahip olmakla birlikte, sanati asla hayatlarindan
cikarmayan Tirkler, yasam veren suyu kutsal saymiglar, madenleri hediye eden
daglara minnetlerini sunmuslardir. Diinyay1 paylastiklar1 hayvanlara da biiyiik bir
sevgi ve saygil gostermislerdir. Buna bagli olarak hayvanlar, Tiirklerin inang

sisteminde, kullandiklar1 takvimde, sanatsal tirinlerinde yer almistir.

Sanat tarihgileri, Tiirklerin sanatsal gelisiminde “hayvan iislubu”nu ilk sirada
ele alirlar. Dolayisi ile Tiirk yasaminda ve Tiirk sanatinda 6nemli yeri olan “hayvan”

temasi, Tiirk miiziginde de islenmistir.
Tiirk Tarihinde ve Kiiltiiriinde Hayvanlarin Yeri

Diinya tarihinde, tiim kavim ve milletlerin, kiiltiir ve sanat hayatina etkileri
vardir. Ancak pek az millet, binlerce yil diinya tarihini derinden etkileyebilmistir. Bu
milletlerin en basta gelenlerinden biri, siiphesiz Tiirklerdir. M.O. 2500 yillarindan

itibaren takip edilebilen ve Altay Daglarindan, idil/Volga Nehrine kadar uzanan



genis bozkirlarda etkili olmus Afanasyevo Kiiltiiriinli olusturanlarin, Tirklerin atasi
oldugu konusunda bugiin bilim diinyas1 hemfikirdir®. Devaminda Andronovo
kiltiriinii ve Karasuk kiltliriinii olusturan eski Tiirklerin medeniyetlerine iliskin
eserler, Tanr1 Daglari, Cu Vadisi, Kazakistan bolgelerinde yer alan kurganlar

vasitasiyla giiniimiize gelebilmistir®.

M.O. 1050-247 yillar1 arasinda Cin’de kurulan Chou Devleti’nin, Tiirklerle
alakali olabilecegi konusunda cesitli deliller ileri siiriilmekle birlikte’, Orta Asya
kavimlerinin ilk defa Biiyiilk Hun Devleti’nin bayragi altinda toplandigi kabul edilir.
Bozkir cografyasi, Hunlarin beslenme, giyinme, barinma gibi alisgkanliklarini biiyiik
Olciide sekillendirmistir. Yilin belirli donemlerinde yaylaklar ve kislaklar arasinda
gd¢ eden Hunlarm yasaminda hayvancilik, cok 6nemli bir yere sahip olmustur®.
Bilhassa at, savaglarda, tasimacilikta ve kimiz iiretiminde biiyiilk 6nem tagimistir.
Hunlarin hayatinda ath arabalarin, askerl ve giinlilk yasamda ¢ok 6nemli bir yer
tuttugu bilinmektedir. Arkeolojik bulgular, Cin kaynaklar1 ve Hun kaya resimleri,

Hunlarn athi arabalar kullandiklarini kesin olarak kanitlamaktadir®.

5 Bahaeddin Ogel, Tiirk Kiiltiir Tarihi — Orta Asya Kaynak ve Buluntularina Gére, Ankara 2003,
5.7-26-29; Sevket Kogsoy, “Tiirk Tarihi Kronolojisi”, Tiirkler, C.1., Ankara 2002, s.73.

6 Konuya iliskin detayli bilgi i¢in bkz. Bahaeddin Ogel, Tiirk Kiiltiir Tarihi, 5.33-42.

7 Saadettin Gomeg, Uygur Tiirkleri Tarihi, 4. Baski1, Ankara 2011, s.4; Baheddin Ogel, Biiyiik Hun
imparatorlugu, C.1., Ankara 1981, 5.23-25.

8 Bahaeddin Ogel, Biiyiik Hun imparatorlugu, Ankara 1981, s.536; Bahaeddin Ogel, Tiirk
Kiiltiiriiniin Gelisme Caglar1 — Diinden Bugiine, Istanbul 1988, s.660.

° Eyiip Saritas, Cin’de Yapilan Arkeolojik Arastirma ve Kazilara Gore islamiyet’ten Once
Tiirklerde Kiiltiirel Hayat, Istanbul 2010, 5.88-91; Hiiseyin Namik Orkun, Hunlar, Istanbul 1938,
s.74.



Resim 1. Pazirik Kurganindan Cikan Pargalarin Birlesirilmesi ile Olusturulan Hun Arabasi1™

Orta Asya bozkirlari, sundugu zengin madenler ve akarsulara karsin, ¢etin ve
zorlu bir hava sartina da sahiptir. Kisin dondurucu soguklar, yazinsa kavurucu
sicaklar, doganin tiim imkanlarindan faydalanmay1 gerekli kilmistir. Tiirkler binlerce
yillik tarihleri boyunca, evcillestirdikleri ve avladiklari hayvanlardan etkin sekilde

faydalanmuis; onlara ait iirtinleri yaratici sekilde kullanmay1 bilmislerdir.

Hunlarin  ekonomisinde en 6nemli unsurlardan  birisi, hayvan
yetistiriciligiydi’!. Cin kaynaklarinda, at alip satan Hun tiiccarlarinin adlari
gecmektedir'?. At, sigir, koyun, kegi gibi hayvanlarin siiriilerine sahip olan Hunlar,
onlarin etlerinden ve derilerinden faydalanmislardir. Ayni zamanda siit riini
gidalarin yapiminda da bu hayvanlar1 kullanmiglardir. Eski Tiirk¢ede hayvanlar ve
hayvanciliga iliskin kelimelerin fazla olmasi, giinliik yasamda bu konunun ne kadar

onemli oldugunu gostermektedir®®,

10 Fotograf: F.Vural — Hermitage Miizesi — St. Petersburg 2012.

1 fbrahim Kafesoglu, Tiirk Milli Kiiltiirii, [stanbul 1995, s.60.

12 Ogel, Biiyiik Hun imparatorlugu, s.55.

13 Saadettin Gomeg, Tiirk Kiiltiiriiniin Ana Hatlar1, Ankara 2006, s.18; Saritas, a.g.e., 130.



Gilinlimiiz pastirmasina benzeyen kurutulmus et, yilin ortiiler, yiin kumaslar ve
cesitli keceleri ihra¢ eden Hunlar'®, kiyafet konusunda da hayvan iiriinlerinden
sonuna kadar faydalanmislardir. Giyim esyalarinin baglica malzemeleri koyun, kuzu,
sigir, tilki ve az miktarda ay1 derisi ile koyun, ke¢i ve deve yiinii idi*®. Cinliler,
Hunlar i¢in sunlar1 yazmistir: “Hunlar kendi hayvanlarimin derilerinden yaptiklar
elbiseleri giyerlerdi, iistiine de bir kiirk alirlardi”'®. Kurganlardan ¢ikan esyalar, bu

durumu dogrulamaktadir.

Resim 2-3. Deri ve Kiirkten Yapilmis Hun Cocuk Kiyafetleri

Hunlarin ardindan, Kok Tiirk Boriiler (A-shih-na) ailesi, Tiirk birligini

2

saglamigtir. “Tiirk” adiyla anilan ilk siyasi Orgiitlenmeyi kuran Kok Tirkler, 552
yilindan baglayarak Bumin Kagan onderliginde, tiim Orta Asya’ya yayilan genis bir
devlet olusturmuslardir'®, Kok Tiirkler sadece siyasi liderligi degil, Kkiiltiirel
ozellikleri de Hunlardan devralmistir. Bu kiiltiir i¢inde de hayvancilik, hayvanlardan

saglanan driinler ve sanat eserlerine damgasini vuran hayvan {islubu 6nemli bir yere

sahiptir.

14 Wolfram Eberhard, Cin’in Simal Komsular1, Cev. N. Ulutug, Ankara 1996, s.77; Gémeg, a.g.e.,
s.85; Salim Koca, Tiirk Kiiltiiriiniin Temelleri, Ankara 2003, s.152.

15 Kafesoglu, a.g.e., s.217.

16 Orkun, a.g.e., 5.74-75.

1" Fotograflar: F.ve T. Vural — Hermitage Miizesi — St. Petersburg 2012.

18 Saadettin Gomeg, Kok Tiirk Tarihi, Ankara 1999, s.6.



Kok Tiirk ekonomisinde hayvancilik 6nemli bir yere sahipti. Ticarette,
bilhassa disa satislarda, hayvan iiriinleri biiyiik bir yer tutuyordu. Kok Tiirkler komsu
devletlere basta at ve diger hayvanlarla, hayvan iiriinleri satiyorlardi'®. Kok Tiirklerin
giyim esyalarinin baslica malzemesi koyun, kuzu, sigir, tilki ve az miktarda ay1 derisi
ile koyun, keci ve deve yiinii idi®®. Ayrica kurganlarda kiirklii ciibbeler, kiirklii
elbiseler bulunmustur?’. Kok Tiirklerin Hunlara benzer sekilde bozkir tipi kaftan,
pantolon ve ¢izme giydikleri bilinmektedir ki bunlarda da ¢esitli hayvanlara ait deri,

yiin ve kiirk kullanilmistir.

Kok Tiirkler sadece kiyafetlerde degil, diger iiriinlerinde de hayvanlardan
yararlanmasimni bilmislerdir. Ornegin koyun yagiyla, bir tiir kuru otun kiiliinii
karistirarak  sabun {iretiyorlardi?>. Beslenmelerinde yine hayvan iiriinleri ilk
siradaydi. Et ve siit tiikketimini ¢cok seven Tiirklerde kimiz en sevilen icecekti. Litre
basina 450 kalori saglayan kimiz?3, enerji vermesinin yam sira, Tiirklerin vitamin

thtiyacini karsilamasi agisindan da son derece onemli idi.

Kok Tirkler, et ihtiyaglarimi koyun, kegi, at, deve, tavuk gibi kendi
besledikleri hayvanlar ile kus, geyik, tavsan ve balik tiiri av hayvanlarindan temin
etmekteydiler?*. Kok Tiirklerin av etine ¢ok diiskiin olduklar1, bilhassa tavsan ve

karaca etini sevdikleri ¢esitli kaynaklarda yer alir®®.

Yaklasik 300 yil siire ile Kok Tirklerin inang ve toreleri ile yogrulan

Uygurlar, 748 yilinda Baykal Goli’niin giineyindeki Orkun, Selenge ve Togla

19 Saadettin Gomeg, “Kok Boriiler ve Arslanlar”, Goktiirk Devletinin 1450. Kurulus Yildoniimii
Sempozyum Bildiri Kitabi, Ankara 2001, s.140.

2 Kafesoglu, a.g.e., s.306.

2t Ogel, Tiirk Kiiltiir Tarihi, s.156.

22 Gomeg, Tiirk Kiiltiiriiniin..., s.91.

23 Cemal Anadol vd., Tiirk Kiiltiirii ve Medeniyeti, istanbul 2007, s.181.

24 Salim Koca, “Eski Tiirklerde Sosyal ve Ekonomik Hayat”, GTTA, C.Il, Ankara 2002a, s.111.

25 René Giraud, Goktiirk imparatorlugu, Cev. I.Mangaltepe, Istanbul 1999, s.128.

10



Nehirlerinin bulundugu bélgede devletlerini kurmuslardir®®. Uygurlarda toplumsal
yap1, Kok Tiirklerin devami niteligindedir. Budizm ve oOzellikle de Maniheizm
dinlerinin etkisiyle zaman iginde bazi degisiklikler olsa da, temel yapi benzer
kalmistir. Hun ve Kok Tiirk sanatinda son derece énemli olan hayvan tislubu, kimi

bi¢cim degisiklikleriyle 6nemini korumaya devam etmistir.

Bununla beraber, Tirk yemek kiiltiiriiniin karakteristik 6zellikleri de
Uygurlarin ilk donemlerinde kendisini gostermistir. Bu, et agirlikli bir beslenme
seklidir. Uygurlar, Budizm dinini sectiklerinde bile bu aligkanliklarindan
vazgecmemis; yeryliziinde ilk ve son “et yiyen, yazlari hayvanlarini otlatmak icin
yaylaya ¢ikan Budistler” olmuslardir?’. Cin elgisi Wang Yen-Te, Uygurlarim eti ¢ok

lezzetli olan koyunlar yetistirdigini belirtmistir®®,

Ticaret, tasimacilik ve dokumacilikta kullanmak icin hayvan yetistirmeye
devam eden Uygurlar®, cesitli hayvan derilerinden gerek kiyafet, gerek at kosum
takimlari, gerekse diger ihtiyaglarinda yararlanmiglardir. Tagimacilikta hayvanlardan

yogun sekilde faydalanilmaya devam edilmistir®.

Resim 4. Uygur At Arabasi®!

% Gomeg, Uygur Tiirkleri..., 5.29.

27 Ogel, Tiirk Kiiltiiriiniin..., s.175-208-210.

28 Ozkan izgi, Cin Elgisi Wang Yen-Te’nin Uygur Seyahatnamesi, Ankara 2000, s.53.
2 izgi, a.g.e., 5.58.

%0 Giilgin Candaroglu, Islamiyet Oncesi Tiirk Tarihi ve Kiiltiirii, istanbul 2003, s.61.

11



Tiirk tarihinde kimi hayvan isimlerinin, hanlara, beylere unvan olarak
verildigi goriilmektedir. Karahanlilarin hemen hemen biitiin hiikiimdarlarina verilen
Arslan ve Bugra (erkek deve) unvanlari buna 6rnek olarak sunulabilir®. Tarih
boyunca Tiirk erkeklerine arslan, bars, boga (buka), bugra, bori, ¢agri (¢agri-dogan
kusu), tay, teke, togril, dogan gibi isimler verilmistir®. Erkeklere giiclii kabul edilen
hayvan isimleri verilirken; kadinlara daha ziyade suna, meral/maral, ceylan gibi daha

narin hayvanlarin isimleri konulmustur.

Gegmis donemlerde hayatlarini ¢ogunlukla avcilik ve hayvancilikla kazanan
Tiirkler, zor doga sartlarina en iyi sekilde uyum saglayabilen hayvanlarin yagamin
yakindan izlemis ve onlara hayranlik duymuslardir. Hayvanlarin dogadaki
davraniglarini, yasam tarzlarin1 ve karakterlerini 6grenen Tiirkler, bu varliklara
sembolik anlamlar yiiklemeye baslamiglardir. Aslan giiciin ve kudretin; kartal
goklerin hakimiyetinin; kurt korkusuzlugun, yol géstericiligin, 6nderligin sembolleri
olmuslardir®*. Kimi hayvanlara sahip olduklarindan daha farkli ruhani nitelikler, yani
gostergebilimsel® acidan yan anlamlar yiiklenmistir. Burada kastedilen, Tiirk
kiltiiriinde bazi hayvanlarin biyolojik tanimlamalarinin 6tesinde, kiiltiirel, inangsal

acilardan yeni anlamlar kazanmis olmalaridir.

3t Cizim: B.Ogel — Tiirk Kiiltiiriiniin Gelisme Caglar1.

%2 Mehmet Ozkartal, “Tiirk Destanlarinda Hayvan Sembolizmine Genel Bir Bakis (Dede Korkut
Kitab1’ndan Ornekler”, Milli Folklor, Say1 94, Ankara 2012, s.62.

3% Ebulfez Amanoglu, “Eski Tiirk Onomastigi Uzerine Notlar”, Atatiirk Universitesi Tiirkiyat
Arastirmalan Enstitiisii Dergisi, Say1 13, Erzurum 1999, s.64.

3 Ozkartal, a.g.m., $.62.

35 Gostergebilim (semiology), en genel tanimiyla dilsel ve dil-dis1 tiim gdstergeleri inceleyen bilimdir.
Gostergebilimin en dnemli alani, “anlamlama” adi altinda toplanabilen “diiz anlam” ve “yan anlam”la
ilgili boliimdiir. Dliz anlam, anlamlandirma isine dahil olan herkes tarafindan ayni ¢ikarsamalarin
yapilmasina olanak tanir. Yan anlam ise Barthes tarafindan anlamlandirmanin ikinci ve asil dnem
tagiyan diizeyi olarak gosterilmistir (Roland Barthes, Gostergebilimsel Seriiven, Cev. M.Rifat ve
S.Rifat, Istanbul 1993, s.72-73; Pierre Guiraud, Géstergebilim, Ankara 1994, s.12). Toplumun
yonelimlerini, geleneklerini, Onyargilarini, tutumlarini yansitabilen yan anlam, asil farkindaligi
yaratandir. Bu dogrultuda, Tiirkler tarafindan bazi hayvanlara yiiklenmis olan yan anlamlar, toplum
hakkinda 6nemli ipuglar1 verir. Ornegin, kurdun, “kopekgillerden, yirtici, etgil, memeli hayvan”
seklinde tanimlanmasi onun diiz anlami1 iken; ona Tiirkler tarafindan yiiklenen yol gdsteren, ana-ata
figiirleri ise yan anlamsal niteliklerdir.

12



Tiirklerin doga ve hayvanlara kars1 duydugu yakin ilgi, On iki Hayvanli Tiirk
Takviminin dogmasina da neden olmustur. Bir kismi bozkirda gbcer hayat tarzinm
benimseyen Tiirkler, ekip bigme zamanini belirlemek; yazin yaylaya, kisin kislaga
birlikte gocebilmek i¢in, temel olarak gok cisimlerinin hareketine ve gokle ilgili
olaylara bakarak takvimler yapmis ve zamani sistemli halde kullanmaya
baslamuslardir. Tiirkler bir miiddet sonra “On Iki Hayvanli Tiirk Takvimi’ni
olusturmuslardir. Bu takvim, Tiirk boylar1 arasinda yaygin olarak kullanilmistir®®. On
Iki Hayvanl Tiirk takvimi, her biri bir hayvanin ismi ile anilan on iki yillik bir devre
esasina dayalidir¥. On Iki Hayvanh Tiirk Takviminde yer alan hayvanlarin
ozellikleri, o yilin nasil gegecegine ve o yilda dogan insanlarin karakterlerine isaret

sayilmistire,

Tiirkler dogduklari yila ya da iginde bulunduklar1 yilin simgesi olan hayvana
gore hayatlarinin sekillenecegini diisiinmiislerdir. Bu durum, hayvanin himayesini
temin etme, yani koruyucu ruh tasavvuru ya da hayvan-ana / hayvan-ata inanisi ile
baglantil1 olabilir®®. Tiirklerin yarattig1 bozkir kiiltiiriinde hayvanlarin ¢ok biiyiik bir

Oneminin olmasi, bu takvimin olusturulmasinda en 6nemli etkendir.

Secilen dinlerin, toplumun kiiltiir hayatinda 6nemli bir degisim getirdigi

muhakkaktir. Bununla birlikte binlerce yillik kiiltiir ve geleneklerin degismesi de

% Nergis Biray, “12 Hayvanli Tiirk Takvimi — Zaman ve Insana Hilkmetmek”, Atatiirk Universitesi
Tiirkiyat Arastirmalar: Enstitiisii Dergisi, Say1 39, Erzurum 2009, s.672.

3 Bu hayvanlar ¢esitli Tiirk boylarma gore farklihk gdsterebilmekle birlikte genel olarak su
sekildedir: Siggan (si¢an), ud/sigir (6kiiz/sigir), bars (pars/kaplan), taviggan/tabiggan/tovsan (tavsan),
luv/nek (balik ya da timsah ya da ejderha), yilan (y1lan ya da ejderha), yond/yunt/y1ilki (at), koy/goyun
(koyun), bi¢in/masin (maymun), takagu/took/takik (tavuk), it (kdpek), tonguz/donuz (domuz)’dur.
(Kaggarli Mahmud, Divanii Lugati’t-Tiirk, Cev. B. Atalay, Ankara, 1992, s.364; Giilnisa
Aynakulova, “Gregoryen Kipgaklar ve On Iki Hayvanh Tiirk Takvimi Uzerine”, Milli Folklor, Yil
19, Say1 74, Ankara 2007, s.22-28; Osman Turan, Oniki Hayvanh Tiirk Takvimi, Istanbul 2016,
5.113-115).

38 Zeynes Ismail, “Kazak Tiirklerinde 12 Hayvanli Takvim”, Tiirksoy Dergisi, 2003, 5.15-16.

% Yasar Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., Istanbul 2002, s.222-239.

13



olduk¢a yavas bir siirectir. Islamiyet’i secen Tiirkler, dénemin de getirdigi sartlar
nedeniyle giinlik hayatlarinda, tasimacilikta hayvanlardan yogun sekilde
faydalanmaya devam etmislerdir. Bu durum, diinyada oldugu gibi sanayii devrimine
kadar tiim Tiirk topluluklari i¢in de gegerli olmustur. Beslenmeleri et agirlikli olmaya
devam etmis; dolayisiyla siirtileri otlatmak, avlanmak gibi eylemler ile hayvanlarin

hayatin bir pargasi olmasi benzer sekilde stirmiistiir.

Bununla birlikte zaman iginde hayvan figiirleri daha ¢ok stilize sekilde
islenmeye baslanmistir. Selguklu sanatinda takip edebildigimiz hayvan iislubu,
Osmanli doneminde yerini daha ¢ok nebati siislemelere, geometrik desenlere
birakmistir. Ancak hemen hemen tiim Tiirk topluluklarinda hayvan kiiltiine iliskin
goriiniimler, siirdiirilmeye devam etmistir. Sibirya Tiirk topluluklari, bu kiiltiirii daha

canli sekilde korumustur.
Eski Tiirk Inancinda Hayvanlarin Yeri ve Onemi

Eski Tiirk Inanci, ata ruhlarini, doga varliklarini kutsal sayan bir inang
sistemidir’®. Gomeg’in de vurguladig: iizere, bugiinkii Saha (Yakut) ya da Altay
Tirklerinin Samanizm’i ile eski Tirklerin inanglar1 arasinda 6nemli ayrimlar
mevcuttur*l, Nitekim uygulamalar1 ve icerikleri agisindan miihim farkliliklar goze

carpar. Ancak glinlimiiz Samanizm’inde eski Tiirk inancinin kuvvetli etkileri goriiliir.

Eski Tiirk Inancinda, kimi hayvanlara ait unsurlarin kullanimimin, insaniistii
bir giice sahip olmayi saglayacagi diisiiniilmiistiir. Bu nedenle hayvansal 6geler, din

adamlar1 kamlarin elbiselerinde, kamin cildine yapilmis dovmelerde, resimlerde,

4 Mehmet Aydi, “Tiirklerin Dini Tarihi Uzerine Bir Degerlendirme”, Tiirkiyat Arastirmalari
Dergisi, Say1 4, Konya 1997, s.24.

4 Gomeg, Tiirk Kiiltiiriiniin..., s.101; Saadettin Géme¢, Samanizm ve Eski Tiirk Dini, Ankara
2011.

14



kazima teknigi ile duvarlarda vb. yerlerde goriiliir*?. Kuzey ve Giiney Sibirya
Tirklerinde her kamin kendine ait 6zel bir ruhu veya ruhlar1 olduguna inanilmistir.
Kartal ve boganin da dahil oldugu bu yardimci ruhlar, devamli onun yaninda yer

almis ve onun emrinde bulunmustur®®.

“Bu ruhlarin bir kismi kami korurken, bir kismi da ona yardim etmekle
vazifeli olurlar. Ruhlarin hepsinin kisisel isimleri, 6zel bir sarkis1 ve kendine
ozgii simgeleri vardir. Ruhlar genellikle hayvan bigimindedir. Ornegin Sibirya
kavimlerinde bunlar ayi, kurt, geyik, tavsan ve gesitli kuslar, ozellikle kartal,
baykus ve karga seklinde goriilebilirler. Kam yer altina inerken yaninda “ay1
perisi”, gdkyiiziine ¢ikarken “at ruhu”ndan yardim gérebilir. Thtiya¢ halinde o,
diinyanin her tarafindan yardimeci ruhlar ¢agirir. Bu daveti, davulunu calarak

yapar. Yardimcilarmin geldiklerini, onlarin sesini ¢ikararak belli eder®*.”

Yakutistan’in Kangalas bolgesindeki kamlarin her birinin “ine kula” yani
hayvan-ana ad verilen bir ongunu/totemi vardir®® ve benzer gelenek, Tunguz kamlar

arasinda da mevcuttur®.

42 Buchard Brentjes, “‘Animal Style’ and Shamanism Problems of Pictoral Tradition in Northern in
Central Asia” Archaeopress, 111, Oxford 2000, s.259; G.V. Ksenofontov, lllamanusm - U30pannbie
Tpyas! (Samanizm — Segilmis Eserler), Cesep ror, Yakutsk 1992, 5.12.

43 Mircae Eliade, Samanizm, Cev. Ismet Birkan, Istanbul 1999, s.82.

4 Gomeg, Tiirk Kiiltiiriiniin..., s.127.

4 Gabriil, Alekseyev “3Bepn - Mareps Illamana” (Samanin Hayvan Anasi), Illamanusm, Derlenme
Tarihi 1925, Yakutistan 1992, s.50; Petr Danilov “Illamanckuit Matp-3Bepp” (Samanmn Hayvan
Anasi), llamanusm, Derlenme Tarihi 1925, Yakutistan 1992, s.55.

4 Ivan Colko “Illamanckuii Matb-3Beps” (Saman Hayvan Anasi), Illamanusm, Derlenme Tarihi
1925, Yakutistan 1992, s.91.

15



S

Resim 5 ve Resimden Detaylar: Saha Kami ve Yardimci K Ruhunu Temsil Eden
Figiirler*

Yukarida, Yakutistan Kuzey Halklar1 Tarihi ve Kiiltlirii Devlet Miizesi’nde
yer alan kam figiirii ve kama ait objelerin bulundugu kisim goriilmektedir. Kamin
kiyafetinin iizerinde demirden kus figiirleri; yanindaki agacta kamin yardimci
ruhlarindan olan kusu temsilen bir kuzgun figiirii yer almaktadir. Arkadaki fotografta
ise kam toreni ve yine kama yardimer kus ruhlarini gosteren ahsap objeler dikkat
cekmektedir. 5. Resim Grubu’nun en saginda bu fotograftaki figiirlerin bir taklidi

goriilmektedir.

Kamlar toren yaparken, karada, denizde ve havada yasayan hayvanlarin,
derilerini ve kemiklerini yanlarina alarak, onlardan yardim dilerler. Baz1 kamlar
toren esnasinda, sol taraflarina kurt derilerini, sag taraflarina ise balik, yilan
kemikleriyle birlikte ay1 postunu alirlardi®®. Pek ¢ok inang sisteminde oldugu gibi,
eski Tiurk inanicinda da “kurban” olayr vardir ve kurban olarak genellikle atlarin

secildigi gortliir.

47 Fotograf: F.Vural - Yaroslavskova Yakutistan Kuzey Halklar1 Tarihi ve Kiiltiirii Devlet Miizesi -
Yakutsk 2017.
48 Bahaeddin Ogel, Tiirk Mitolojisi, I. Cilt, istanbul 2010, s.35.

16



Eski Tiirk geleneginde beyaz renk, kutsal ve Tanr1 Ulgen’in isareti olarak
kabul edilmistir. Bu nedenle Altay Tiirkleri kurbanlik atlari, genellikle beyaz renkli
atlardan segerlerdi®®. Buna ornek olarak Tiirkler ve Cinliler arasinda yapilan ve
tarihte Wei Nehri Barig Antlasmasi adiyla gegen anlasmada, kurban edilen beyaz at
sunulabilir®. Giiniimiizde bir kisim Tiirkler arasinda devam eden gelenege gore, gok
at kurbani, bas ile ilgili hastaliklardan, doru at veremden, boz at karin ve gogiis

hastaliklarindan, sarimtirak atlar romatizmadan korunmak icin kurban edilmektedir®?.

Eski Tiirk inamgina iliskin pek c¢ok 6zellik, Tiirklerin Islamiyet’i
se¢melerinden sonra da devam etmistir. Bu durum, hayvanlarla ilgili hikayelerde de
gorilir. Anadolu Tirkmen dervislerinden, Orhan Gazi’nin ¢agdasi Geyikli Baba’nin
geyiklerle beraber yiiriidiigii ve geyiklere bindigini anlatan hikayeler, Karaca Ahmet
Oglu Hacit Dogrul’un dogan kusu suretine girmesi ve giivercin sekline biiriinen
Sultan Hacim’i yakalamak istemesi gibi efsanelerin hepsi, eski Tiirk inanisi
kokenlidir. Geyikli Baba’nin geyigine binerek gezmesi hakkindaki hikaye, Altayh

Kamlarin okuduklar1 dualarda, “bindigim hayvan geyik” sdzlerini hatirlatmaktadir®2,
a. Kamlarin Kiyafetlerinde Hayvanlar

Eski Tirklerde kamlar, din ulular1 olma o6zelliklerinin yanmi sira tdrenler
esnasinda basta davul olmak iizere cesitli calgilar ¢almalari, ilahiler sOylemeleri
bakimindan miizisyen kimligini de tasimaktaydilar. Giliniimiizde de bu 06zellikleri

kismen devam etmektedir. Kamlar, torenler sirasinda Tanri1 ve ruhlarla baglanti

49 Mireli Seyidov, “Gok, Ak ve Kara Renklerinin Eski Inanclarla Alakasi”, Tiirk Diinyas:
Arastirmalar1 Dergisi, Cev. O.Yavuz, Say1 52, Istanbul 1988, s.38.

0 Gomeg, “Kok Boriiler ve Arslanlar”, s.88.

51 Gémeg, Tiirk Kiiltiiriiniin..., s.76.

52 Sabiha Tansug, “Anadolu Yasaminda ve Giyiminde Saman izleri”, 5. Milletlerarasi Tiirk Halk
Kiiltiirii Kongresi, Ankara 1997, 5.167.

17



kurmaya calisir, farkli anlamlar igeren ve her bir parcasi bir varligin sembolii olan

giysiler giyer, kiilahlar takarlar®®,

Kamin 6nemli yardimci malzemelerinden birisi olan kam elbisesi, onun
ruhani yolculugu sirasinda bigim degistirme yetenegine sahip olduguna isaret
etmektedir®®. Genellikle hayvan sekilleri taklit edilerck yapilan giysilerin pek gok
ince ayrintitya ve anlama sahip oldugu goriilmektedir. Bu kiyafetler kimi zaman bir

kusu andirmakta, kimi zamansa geyik baslig1 ile tamamlanmaktadir.

Resim 6. Kam Elbisesi ve Bagligi®®

Yukaridaki ¢izimde sol tarafta Yenisey Ostyak kammnin geyik tipi basligi®®,
sag tarafta ise, bir Saha kamina ait kus tipi elbise goriilmektedir. Caligmanin
devaminda so6z edildigi {lizere kuslar, Tiirkler tarafindan kutlu kabul edilen
hayvanlardandir. Kama gii¢ verdigi diisiiniilen hayvanlar, Saha Tiirkleri arasinda
siklikla bir kustur®”. Kuslarin giiniimiiz kamlarinin kiyafetlerinde dahi 6nemini

korudugu goriilmektedir:

%3 Kafesoglu, Eski Tiirk..., s.29.

% Yasar Coruhlu, “Tiirk Samanizminde Bi¢im Degistirme (Metamorphosis) Olay: ve Tiirk Sanati ile
Baglantis1 Uzerine Birkag S6z”, STAD, C. I, Say1 1 Kasim, Ankara 1987, s.55.

%5 Cizim: Y.Coruhlu - Tiirk Mitolojisinin Ana Hatlar1.

5 Selguk Miilayim, “Kuzeyde Geyik Kiiltii ve Hayvan Uslubu’nun Dogusu”, Ege Universitesi Sanat
Tarihi Dergisi, C. 7, Say1 7, Izmir 1994, s.179.

57 Alekseyev, a.g.e., $.50.

18



Resim 7. Tuva Kami Baghgi%® Resim 8. Saha Kami Baglig1>®

Yukarida solda Tuva’da edindigimiz 2017 takviminden bir fotograf yer
almaktadir. Burada fotograflanan bir Tuva kaminin baginda kus tiiylerinden yapilmig
bir baglik; sagda ise Rusya Novosibirsk Miizesi’nde fotografladigimiz bir kamin

baslig1 goriilmektedir. Kamlarin elbiselerine asilan metal unsurlarda da hayvan

bi¢imlerini gérmek miimkiindiir. Asagida bu duruma 6rnekler sunulmustur.

Resim 9 -10 ve Detaylar. Saha Kam Kiyafetleri ve Fotograflardan Ayrintilar®

%8 Fotograf: Huvanaak — Kamlarin Kehaneti Takviminden — 2017. Fotograflayan:V.Balgiy-oola
% Fotograf: F.ve T. Vural - Novosibirsk Yerel Tarih ve Doga Miizesi - Novosibirsk 2017.

19



Yukarida solda, bir Saha kaminin canlandirmasi goriilmektedir. Yakutistan
Ulusal Miizik ve Folklor Miizesi’'nde fotografladigimiz kamin elbisesinde, Tiirkler
icin kutlu kabul edilen demir madeninden yapilmis, kus ve ay1 figirleri yer

almaktadir.

Yukarida sagda ise Yakutistan Milli Kiiltiir Parki i¢inde yer alan bir kam

kiyafeti ve tizerindeki demirden yapilmus figiirler goriilmektedir.

Kamlarin ¢esitli kuslarin hareketlerini taklit ederek
toren yaptiklar1 goriiliir. Bu durum, Saha Tirkleri ile
Hanti-Mansi’lerce kutlanan Ay1 Toreni’nde yer alan
danslarda da tespit edilmistir. Bu esnada kiyafetlere

kuslarin tiiyleri takilir.

Resim 11. Novosibirsk Yerel Tarih ve Doga Miizesi’nden

Kam Kiyafeti Ornegi®*

Tiirk kiiltiriinde kaz, kurban torenleri sirasinda kamin gége yiikselmesini
saglayan hayvanlardan birisi olarak kabul edilmistir®?. Kaz ve diger baz1 kuslar, eski
Tirk inanicinda yardimcr ruhlardan olduklari i¢in kamlar sik sik bu hayvanlarin

kiliklarmna girer, onlari taklit ederler.

Eski Tiirk inancinda yeralt1 ilah1 olan Erlik, yilanla iligkilendirilmistir. Yilan,
bilhassa kara yilan, Erlik’i temsil eder. Bundan dolayr kimi kamlarin kiyafetlerinde

yilan basi ve kuyrugu da yer alabilir®®, Kazak kamlarinin (baksilarm) tdrenler

8 Fotograflar: F.ve T. Vural — Yakutistan Ulusal Miizik ve Folklor Miizesi ve Yakutistan Milli Kiiltiir
Parki - Yakutsts 2017.

81 Fotograf: F.Vural - Novosibirsk Yerel Tarih ve Doga Miizesi - Novosibirsk 2017.

62 Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., s.151.

8 Coruhlu, a.g.e., 5.157-158.

20



esnasinda kullandiklar1 yilan figiirlii ¢algi Jilan Bas Koniray (bkz. Resim 236-237),

Erlik inanci ile iliskili olabilir.

Kamlarin kiyafetleri ile birlikte davulu ve davul tokmaginda da hayvansal
materyaller kullanilmistir. Bu konuya iliskin detayli bilgi, ¢alismanin devaminda

sunulmustur.

b. Kam Torenlerinde Zoomorfik Doniisiime Ugrayan Calgilar

Kamin en 6nemli araglarindan birisi olan davul, torenlerde biiyiik bir role
sahiptir. Kam, davulunu bir binek olarak kullanir ve trans halindeyken onunla
gokyliziine ¢ikip, yer altina indigine inanilir. Zoomorfik® doniisiim olarak
adlandirilan bu durum, davul ile kutlu kabul edilen at ruhunun birlesmesi seklinde

aciklanabilir.
b.1. Kam Davulunun Ata ve Kaza Doniismesi

Tiirk diinyasinin pek ¢ok yerinde davulun ata doniismesi fikrinden s6z edilir.
Ornegin bir Saha efsanesine gdre, kam, davulunu gevirir elindeki sopayla ii¢ kere

vurur. Bunun iizerine davul, ii¢ ayakl bir taya doniiserek onu gokyiiziine gotiiriir®.

Genellikle ata doniistiigli diisiiniilen davul, Altay kamlar1 tarafindan kaz
kimligine de biiriindiiriilmektedir. Buna gore kam, 6nce davulunu at gibi kullanir,
daha sonra “at yoruldu” diyerek ati birakir, kaza biner. Bu sekilde davul, kaz

kimligine biiriinir®,

64 Zoomorfik: Hayvan bigiminde ve genellikle bunun iisluplagtirilmasiyla yapilmis her tiir 6genin
genel adi.

8 Bilge Seyidoglu, “Mitolojik Dénemde At”, Prof. Dr. Umay Giinay Armagam, Ankara 1996, s.52.
 Mefkure Mollova, “Bir Sathiye ve Bir Bilmecede Kaz Kiiltii”, Prof. Dr, S. Elcin Armagam,
Ankara 1993, s5.269.

21



b.2. Kil Kopuzun Kugu ve Kurda Doniismesi

Kamlar torenler esnasinda ¢esitli hayvan seslerini taklit etmektedirler. Bunu
genellikle kendi seslerini kullanarak yapan kamlar, yiizlerce yildir degismeden

gelmis, kadim bir saz olan kil kopuz yardimiyla da hayvan sesi taklitleri

yapabilmektedirler.

Resim 12-13. Kil Kopuz Ornekleri®’

Baz1 Kazak kamlar1 (baksilar), kuis (kiig?) adi verilen enstriimantal (S6z
olmaksizin, sadece calgi ile icra edilen miizik) eserleri kil kopuz ile icra
etmektedirler. Bu eserlerden bir kismu kaskir yani kurt; bir kismi1 ise kuu yani kugu
admni tagimaktadir. Eserler esnasinda, kamin kopuzu ile o hayvan ruhu 6zdeslestirilir.
Yakin zamana kadar pek ¢ok kam, toren yaparken kugu kostiimii giyip, kopuzu ile

buna uygun parcayr calardi. Bu esnada kopuzun kuguya dontstiigii diistiniliirdii.

67 Fotograflar: F.ve T.Vural — Eskisehir Anadolu Universitesi Tiirk Diinyas: Kiiltiir ve Sanat Merkezi
Miizik Miizesi — Feridun Obul Yapimi Kil Kopuzlar

22



Kugunun kutsallig1, gliniimiiz Miisliiman Kazaklar1 arasinda da devam etmekte;

kugunun avlanmasi hos gériilmemektedir®,
Tiirk Destanlarinda Hayvanlarin Konumuna Ornekler

Milli suurun yasatilmasi bakimindan 6neme sahip olan destanlar, ait olduklar1
toplumun, milli hafizas: niteligindedir®. Destanlar dogrudan dogruya tarihi belge
olarak kabul edilmemekle birlikte, tarihle baglantili yonlere sahiptirler ve i¢inden
ciktiklar tarihi yansitirlar. Bu agidan “tarih bilimine yardimer kaynaklar” sinifinda
nitelendirilebilecek olan destanlar, olustuklar1 toplumun tarihini, kiltiiriinii, gelenek

ve goreneklerini yansitan bir ayna gibidir.

Milli degerler ve toplumsal olaylar, destanlarin biinyesinde yiizlerce yil
yasayabilmektedir. Tirk tarihi ve kiiltiirii de Tirk destanlarina sinmis ve onlari
bicimlendirmistir. Diger pek ¢ok kiiltiirel unsur gibi, Tirklerin hayvanlara verdigi
biliyiilk onem, destanlarina yansimistir. Konumuz destan analizi olmadigi igin
caligmanin bu kisminda Tiirk destanlarinda yer alan hayvan unsurlarina kisaca
deginilmistir. Burada amag, hayvanlarin Tirk kiiltiiriniin 6nemli degerlerinden olan
destanlara nasil islediginin altin1 ¢izmek; c¢alismanin ana konusu olan, Tirk

miiziginde yer alan hayvan unsurlarinin, Tiirk kiiltiiriindeki yerine vurgu yapmaktir.

Tiirk destanlarinda pek ¢ok kez hayvanlar, {izerlerine yiiklenen 1yi ya da koti
veya kutsal 6zellikler ile karsimiza ¢ikarlar. Bu durum, onlarin Tiirk kiiltiirii ve Tiirk

mitolojisinde sahip olduklar1 derin anlamlarla baglantilidir.

Tiirklerin eserlerine yogun sekilde yansiyan hayvan iislubuna bagli sanat

anlayis1, gorsel eserlerle smirli kalmamistir. Tiirkler, sozlii anlatim ve edebiyat

8 Levin ve Siiziikei, a.g.e., 5.131.
89 Ali Thsan Kolcu, “Destandan Romana Kirgiz Kiiltiir Miras1 ve Cengiz Aytmatov Ornegi”, Tiirkler,
C. 19, Ankara 2002, s.613.

23



alanindaki mitolojilerinde, masallarinda, destan ve hikayelerinde de hayvan
motiflerine yer vermislerdir. Bunun belirgin 6rneklerinden birisi Oguz Kagan
Destani’dir.  Destanda Oguz’un viicudu, Tiirk kiiltiirinde O©nemli sayilan
hayvanlardan almma benzetmelerle tasvir edilmistir’®: “Ayaklar okiiz ayag1 gibi;
beli kurt beli gibi; omuzlar1 samur omuzu gibi; gégsii ayr gégsii gibi idi. Viicudu
bastan asag tiiylii idi.” Burada Oguz Kagan, hayvanlarin bir kisminin kutsiyetlerini
ve gii¢lerini lizerinde toplamistir. Bir diger 6zellik ise Oguz’un savaglarinda ona gok
tiiylii ve gok yeleli biiyiik bir erkek kurdun yol gosterici olmasidir’’. Oguz Kagan
Destani’nda gok kurdun bir 1s1kla ortaya ¢ikmasi, Tanrisalligin habercisi olarak isaret
edilmistir. Kurt, Tiirk destan ve hikayelerinde, diger hayvanlardan ¢ok daha {istiin bir

konumdadir.

Dede Korkut’ta, kurt yiizli, miibarek olarak tanimlanir’®. Tiirk efsanelerinde
kurdu, Asena, Borcii, Borii, Borte, Cina, Cine, Sina, Yaska gibi isimler ile gormek
miimkiindiir’3.

3

Oguz Kagan Destani’'nda “yol gosterici sembol” olan kurt, Kok Tiirk
destanlarindan olan Tiireyis Destani’nda “koruyuculuk” ve Tiirklerin kurttan

tiiremesi ifadesi i¢inde “hayvan ana” niteliklerine biliriinmiistiir. Ergenekon, Tiireyis

ve Bozkurt Destanlarinda kurt, Tiirk toplumunun en énemli simgesi konumundadir.

Tiireyis destaninin ¢esitli varyantlarinda, ¢ogu kez disi bir kurdun,
diismanlarin katliamindan son kalan erkek ¢ocugu biiyiitmesi; kimi zamanda en eski

Tiirk hiikiimdarinin  disi kurt ile birlesmesinden Tirklerin tiiredigi anlatilir.

0 Ozkartal, a.g.m., s.58.

™t Mehmet Kaplan, “Oguz Kagan — Oguz Han Destani”, islamiyet Oncesi Tiirk Destanlar1, Haz. S.
Sakaoglu,A. Duymaz, 2. Baski, istanbul 2006, s.513.

2 Muharrem Ergin, Dede Korkut Kitabi, C. I, Ankara 1989, s. 101.

8 Murat Uraz, Tiirk Mitolojisi, Istanbul 1994, s.143.

24



Varyantlar kimi degisiklikler gosterse de, kurdun onemli rolii, hep korunmustur.
Bugut Aniti’nin Sogdga yazilmis yazit kisminin iizerinde, K6k Tiirk hanedanliginin
kurttan tiiremesi efsanesini isaret eden bir kabartma goriilmektedir. Bu kabartmada
kurdun bir ¢ocugu emzirmesi tasvir edilmistir. Diger pek ¢ok Tiirk toplulugunda
oldugu gibi Kipgaklar arasinda da kurt, Kurtarici ve kutsal bir figiir; Tanr1 tarafindan

gonderilmis ilahi bir varlik olarak kabul edilmistir’®.

Kurt gibi at da Tirk destan ve hikayelerinde ¢ok 6nemli bir yere sahiptir.
Stikrii Elgin, Tiirk efsanelerinde at figiiriinii dort ana baslik altinda toplamistir.
Bunlar, “Gok Menseli”, “Riizgar Menseli”, “Toprak / Magara Menseli”, “Su
Menseli” atlardir™. Pek cok Tiirk destaninda at, vazgecilemeyen en biiyiik yardimet,
giic durumlarda sahibinin uyaricis1 ve dostudur. Manas’in Ak-kula’s1 destanin
onemli unsurlarindan birisidir. Kéroglu’nun 6liimiinde Kir At, bir insan gibi yas
tutmus, kirk gin yem yememistir. Kazak destan kahramanlarindan olan
Kobilandi’nin Tayburil, Alpamis’in Baysubar isimli atlarina kus gibi u¢gma o6zelligi
verilmistir’®. Atlar tipk1 gercek hayatta oldugu gibi, binicisinin baslica yoldast
konumundadir. Atlara isimler verilir ve kisisellestirilir. At, Tuva Tirklerinin milli
calgis1 igilin yaratilis efsanesinde de basroldedir. Bu efsaneye iliskin bilgi,
calismanin devaminda sunulmustur. Saha Tirkleri arasinda anlatilan bir diger

efsanevi hikayede ise kam davulu ile at 6zdeslestirilir.

Geyik, Tiirk hikaye, destan ve efsanelerinde yer alan bir baska hayvandir.
Geyigin yol gostericiligi konulu Tiirk efsaneleri, farklilasmis igeriklerle Anadolu

Tiirkleri arasinda da devam etmistir.

4 Fuzuli Bayat, “Oguz Kagan Destan1 Ugzerine Yeni Disiinceler”, Tiirkler, C. 3, Ankara 2002, 5.522;
Coruhlu, “Tiirk Sanati’nda Goriilen Hayvan..., s.113-116.

75 Siikrii El¢in, Halk Edebiyat1 Arastirmalar 11, Ankara 1997, s.502.

76 Hasan Koksal, “Tiirk Destanlarinda Bazi Ortak Motifler”, Tiirkler, C. 3, Ankara 2002, s.591.

25



Hayvan unsurlarinin yogun kullanildigi bir diger edebi saheser ise Dede
Korkut’tur. On iki halk anlatisindan olusan bu eser, Tiirk kiiltiirii i¢in son derece
degerli bir hazinedir. Destanda ¢ok sayida hayvan ismi ge¢mektedir. Bunlar,
benzetme amaciyla, atasozlerinde, giinliikk yasami anlatirken, kurbanlik hayvanlardan

s0z ederken kullanilmistir.

Ozkartal, Dede Korkut hikdyelerinde hayvan betimlemeleri ve benzetmeleri
ile ilgili olarak, “Oguz toplumunun giiclii, ¢evik ve yirticiligi ile deger goren
hayvanlarin, kahramanlarla anilmasi, dviilmesi, alp kisilere olan giivenin isaretini ve

™ demistir. Dede Korkut

toplumun tabiata verdigi Onemi yansitmaktadir
hikayelerinde “Kurt yiizli miibarektir”’, “Calkara kus (kartal) erdemli”, “At kostursa

calimli” gibi ifadelerle, ge¢misten beri kutlu sayilan hayvanlarin oviildiigiini;

yigitlerin gii¢lii hayvanlara benzetildigini sik¢a gormek miimkiindiir.

Tiirkler i¢in kutlu hayvanlardan birisi olarak kabul edilen kartala baska
destanlarda da rastlamak miimkiindiir. Ornegin Altay destanlarindan olan Maaday-
Kara destaninda kartal, iilkenin refah ve huzur simgesi olan bir unsurdur. Burada
kartal, Ulu Tanr1 Ug¢-Kurbustan tarafindan yaratilmistir. Oliimsiiz agacin iizerine
tinemis olan kartal, diismanlarin gelme ihtimali olan yolu beklemektedir®.
Verbitskiy’in derledigi Altay Yaradilis Destani’'nda Tanri Ulgen, bir kus

bigimindedir’®. Ayrica balik da bu destanda énemli bir unsur olarak yer alir®.

Radloff’un derledigi Altay Yaradilis Destani’nda ise siyah bir kaz, insan ve
yaratict Tanrty1 simgelemektedir: “Evvelce ancak su vardi, yer, gok, ay ve giines

yoktu. Tanr1 (Kuday) ile bir kisi vardi. Bunlar kara kaz sekline girip su tizerinde

" Ozkartal, a.g.e., 5.62.

78 Salahattin Bekki, Maaday Kara Destan, Elaz1g 2007, 5.575.
™ Ogel, Tiirk Mitolojisi, 5.432.

8 Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., s.144.

26



ucuyorlardi®!”, Insanin kusa doniistiigii ya da kuslarin olumlu anlamlarla anildig1 ¢ok

sayida edebi, bilimsel ve efsanevi eseri saymak miimkiindjir.

Kuzey Sibirya halklar1 arasindaki efsaneye gore Tanrit Toruma’nin kiigiik
oglu bir ayiydi. Tanr1 yeryliziine gonderdigi ogluna, geyikleri 6ldiirmemesini
ogiitledi ancak o bu yasag ¢igneyince Sliimsiizliigii elinden alindi®2. Ayiya karsi
duyulan saygi, Saha Tirkleri ve komsu topluluklar arasinda diizenlenen “Ay1

Festivali”nde goriilmektedir.

Sadece destanlarda degil, masallarda da hayvanlar ¢ok Gnemli bir unsur
olmustur. Tiirk ve Mogol topluluklarinda kugu ve kaz gdlii masallar1 bunlara 6rnek
olarak sunulabilir®, Misalleri arttirmak miimkiin olsa da konu biitiinliigiinii

bozmamak i¢in bu 6rneklerle yetinilecektir.
Tiirk Lehcelerinde Hayvanlara Iliskin Sozlere Ornekler

Bir milletin kelime hazinesi, 0 toplumun kavramlar diinyasini, maddi ve

|'84

manevi kiiltiirinii ortaya koyar®®. Diller, toplumun kiiltiirel 6zelliklerini, degerlerini,

onceliklerini, inanglarini icerirler ve ulusun diinya goriisiinii yansitirlar®,

Her milletin lisani, toplumun i¢ i¢e oldugu ve ilgilendigi konulara iliskin daha
fazla kelime barindirir. Savas¢i bir ulus olan Tirklerde silahlara ait kelimelerin
coklugu buna bir ornektir. Diger toplumlara gore Tiirklerde savas ve silaha ait
kelimeler olduk¢a fazladir®. Aile baglarmma dénem veren Tiirkler, bu kapsamdaki

iligkileri de ayrintili ve zengin bir s6z varligi ile karsilamistir. Buna diinya dilleri

81 Abdiilkadir Inan, Tarihte ve Bugiin Samanizm Materyaller ve Arastirmalar, Ankara 1972, s.14.
8 Sokolova, a.g.m., s.44.

8 Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., s.152.

8 Oguz Ergene, “Tiirkiye Tiirkgesi Agizlarinda Hayvan Adlandirmalarina iliskin Belirleyiciler”,
Turkish Studies, Say1 9/12, Ankara 2014, s.181.

8 Bedia Akarsu, Dil — Kiiltiir Baglantisi, 3. Basim, Istanbul 1998, 5.59-62.

8 Gomeg, Tiirk Kiiltiiriiniin..., s.23.

27



arasinda da ¢ok sayida Ornek verilebilir. Mesela Avrupa dillerinin aksine, Eskimo
dilinde ¢ok sayida kar tiirii, ayr1 ayr1 adlarla anilmistir®”. Bu durum, s6z konusu

kelimelere ihtiya¢ duyulmasi ve sikg¢a kullanilmasi ile iligkilidir.

Doga ile i¢ ige olan Tirklerin dilinde hayvan ve tabiat durumlarina iliskin
kelime sayisinin fazla olmasi da ayni1 nedene baglanabilir. Anadolu Tiirkleri tizerinde
kapsamli bir arastirma yapan Aksan®, koyunlarin cins ve niteliklerini belirten

seksenin tizerinde s6zciik kaydetmistir.

Kok Tirk ve Uygur Yazitlarinda evcil hayvanlar, yabani hayvanlar, av
hayvanlar ile hayvan topluluklar i¢in ayr1 sozciikler kullanilmig; adlandirmalarda,
hayvanlarin sahip oldugu nitelikler gozetilmistir. Karahanli ve Cagatay Tiirkgesi
dénemlerinin s6z varligin1 kaydeden iki 6nemli eserden Divanu Liigati’t-Tiirk ve
Muhakemetii’l-Lugateyn’de de hayvanlarin cinsiyet, yas, islev ve fiziksel 6zellik gibi

pek cok dlciite bagl sekilde adlandirildigi ve ayrimlastirildigr goriiliir®®.

Kaggarli Mahmud’un farkli bilim alanlarinda pek c¢ok arastirmaciyi
ilgilendiren eseri Divanu Liigati’t-Tirk, Tiirk kiiltiirti ve tarihi i¢in son derece degerli

bir kaynaktir.

Bu eserin dizininde 8783 adet kelime vardir ve bunlardan, hayvan ve
hayvanlarla ilgili kavramlar1 karsilayan kelimeler yaklasik 650; hayvan adlarmin
sayis1 ise 272°dir®. Tiirk topluluklarinda hayvan isimlerinin zikredildigi ve

hayvanlara yonelik benzetmeler iceren deyim ve atasozleri de oldukga fazladir.

87 Dogan Aksan, Tiirkcenin S6z Varhgi, Ankara 1996, s.7-9.

8 Aksan, a.g.e., s.161.

8 Ergene, a.g.m., s.182.

% Meltem Giil, “Divaanii Liigati’t-Tiirk’teki Hayvan Adlar1 Uzerine Bir inceleme”, idil, C. 4, S.15,
Ankara 2015, s.4.

28



Tiirk Sanati ve Zanaatinda Hayvan Uslubu

Tiirkler, binlerce yildir ¢esitli sanat ve zanaat dallarinda, son derece nitelikli
eserler liretmiglerdir. Bu eserlerin pek ¢cogunda hayvan temasi, temel konudur. Duvar
resimleri, heykeller, deri, kege, metal, ahsap islemeler, hayvan figiirleri ile doludur.
Sanat tarihi uzmanlari, Islamiyet’ten &nceki dénem Tiirk sanatinin temel stilini

“Hayvan Uslubu” olarak kabul etmektedirler.

Hayvan temasi, pek ¢ok milletin sanat eserlerinde goriiliir®™. Ancak Tiirk
sanatinda hayvan dgelerinin yer alisi, siradan bir konu olmaktan ¢ok daha 6te, temel
tislup konumundadir. Bu ¢alismada Tiirk miiziginde var oldugunu iddia ettigimiz
“hayvan tislubu”nun, Tiirk sanatindaki hayvan iislubu ile olan paralelliginin ortaya
konulmas1 6nemli goriilmiistiir. Dolayisiyla, Tiirk sanatinda hayvan iislubu konulu

eserlerin tarihi gelisimi, Hunlardan baslayarak, detayl sekilde sunulmustur.

Diyarbekirli’ye gore Tiirk sanatinda hayvan tislubu Altaylarda bicimlenmeye
baglamistir. Tarihte ilk kez Tiirk boylarin1 bir araya getirerek, bir anlamda sanatta ve
miizikte de yakinlasmayi1 / birlesmeyi saglayan Hunlarin sanatsal yaklasimlarii
anlamak, biiyiikk oOlclide, gliniimiize gelebilen kurganlar vasitasiyla miimkiin

olmustur.

Sanatin, topluluklarin maddi ve manevi degerlerinin aynasi oldugu
disiinilirse, Pazirik, Sibe, Berel, Katanda, Basadar, Tiickta ve Noin-Ula
kurganlarindan ¢ikan halilar, agaca oyulmus mistik hayvan figiirleri, vahsi
hayvanlarin miicadele sahneleri konulu kabartmalar, siis esyalari, eyerler, kosum

takimlar1 ve eyer alt1 Ortiileri gibi eserlerde, toplumun dinamik ¢izgileri ile zengin

%1 Brentjes, a.g.m., 259.

29



form anlayisini ve hayat dolu sanatini daha iyi anlamamiz miimkiin olmustur®. Hun
sanatcilar1 konular1 degisik agilardan gormiisler, islemisler ve geleneksel sembolizm
kullanmuslardir. Sanatgilar eserlerini tabiatc1 bir goriis ile aksettirmislerdir®®. Hun
sanat iirtinlerinde “hayvan tislubu” 6nemli bir rol oynar. Hun sanatinda karsimiza
cikan bu islup, genis bir hayvan alemi ile bunlarin g¢esitli malzemelere ve degisik
karakterlere yansimasi seklinde goriilmektedir®. Tiirkler agisindan ikonografik
degeri olmasi, efsanelerde yer almasi ve Eski Tiirk Inancinin etkisi sonucu, kurt, at,
geyik gibi hayvan figiirleri her ¢esit sanat iiriiniin ana temalarindan olmustur. Hayvan
islubu ile olusturulmus pek ¢ok nesnenin, zamana dayanamayan materyalleri
nedeniyle zaman icinde yok oldugu tahmin edilmektedir®®. Fakat Hunlara ait
kurganlara yerlestirilmis ¢ok sayida hayvan iislubu tasiyan o6ge, soguk havanin
etkisiyle korunmustur. Arslan, kurt, kaplan, boga, at, kartal, koyun, keci gibi
hayvanlar, at kosum takimlarinda, kili¢ kabzalarinda, eyerlerde, kemerlerde,
kandillerde, kege ortiilerinde, halilarda, insan cesetleri tizerindeki dogmelerde, kilig,
mizrak ve bicaklarda, masrapalarin, kazanlarin kulplarinda ve govdelerinde kisacasi
hayata dair her yerde yer almistir. Ozellikle “vahsi ve yirtict hayvanlarin evcil
hayvanlari alt etmesi” konusu, erken devir Tiirk sanatinda ¢ok sik islenen bir tema

olmustur.

Bilindigi iizere Hunlar, dokumacilik konusunda donemlerinin en 6nde gelen
medeniyetlerinden birisidir. Diinyanin en eski dokuma halis1 Hunlara aittir. Tiirklerin

diinya medeniyetine hediyesi olan halicih@in ilk saheser orne8i bu doénemde

% Nejat Diyarbekirli, Hun Sanati, Istanbul 1972, s.37-38.

% Diyarbekirli, a.g.e., 78.

% Siimeyya Celik, islam Oncesi Tiirk Sanatinda Bazi Hayvansal ve Bitkisel Kiiltir Ogeleri,
Basilmamus Yiiksek Lisans Tezi, Konya 2007, s.32.

% Brentjes, a.g.m., s.260.

30



dokunmustur®. Pazirik bolgesinde Hunlara ait besinci kurganda bulunan ve Pazirik
halis1 olarak anilan halinin yiiksek kalitesi, motiflerinin zenginligi ve inceligi son
derece dikkat ¢ekicidir®. Asagida solda diinyanin ilk halis1 olarak kabul edilen ve
hayvan figiirleri barindiran Pazirik Halisi, sagda ise ayn1 kurganda bulunmus ve yine

hayvan motifleri iceren kegce dokuma oOrtii yer almaktadir.

Resim 14-15. Pazirik Halis1 ve Kege Dokuma Ortiisii®®

Hunlar kece kullanimini bir gereklilikten cikartarak, birer sanat eseri haline
getirmislerdir. Hayvancilikla ugrastiklari i¢in ylin hammaddesi agisindan sikinti
cekmeyen Hunlar, renkli ve ¢ok giizel desenli, zengin nakish kegeler yapmuslardir®.
Kege lizerine ince ve renkli deriler yapistirilarak siislenen tekstil isleri, tamamiyla

O0zglin Hun {slubunun iriinleridir. Bunlar eyer alti Ortlileri (belleme) olarak

% Nejat Diyarbekirli - Oktay Aslanapa, Tiirk Tarihi, Ankara 1977, s.53-93; Yasar Coruhlu, Erken
Devir Tiirk Sanati — i¢ Asya’da Tiirk Sanatinin Dogusu ve Gelisimi, Istanbul 2007, s.128.

% Gordes diigiimii ile dokunmus ustalik eseri olan Pazirik Halis1, 1,89x2 m. boyundadir. 10 cm? de
36.000 diigiimle dokunmustur ve kalinligi sadece 2 milimetredir. Bu hali ikonografik olarak
incelendiginde, Tiirk hali sanatimin gelisim zincirinin bagina rahatlikla oturabilecegi goriiliir (Tuncer
Baykara, “Islamiyet’ten Once Tiitk Toplumlari”, GTTA, C.I., Ankara 2002, s.369). Hal,
iizerlerindeki hayvan figiirleri ile dikkat ¢eker. Pazirik Halisinin yani sira, Hunlara ait diger dokuma
eserlerde de hayvan bigimleri goriiliir.

% Fotograflar: F. Vural - Hermitage Miizesi - St. Petersburg 2012.

% Bahaeddin Ogel, Tiirk Kiiltiir Tarihine Giris V — Tiirklerde Giyecek ve Siislenme
(Goktiirklerden Osmanlilara), Ankara 1985, s.153.

31



100

yapilmistir'®, Islemelerde aslan, kartal, geyik gibi hayvan figiirlerine sik yer

verilmistir'o?.

Tiirkler, madencilik konusunda nitelikli tirtinler ortaya koymuslardir. Bunda
Tirklerin maharetleri ve bulunulan cografi bélgenin madenler agisindan zenginligi
en Oonemli nedenlerdir. Ancak onlar madeni sadece ihtiyaglarin1 karsilamak igin
kullanmamiglar; bunu yaparken sanatsal dokunuslari higbir zaman eksik
etmemislerdir. Elbette Tiirk sanati denildiginde akla ilk gelen iislup olan hayvan

iislubu, madeni eserlerde de ilk gbze ¢arpandir.

Nitekim Hunlara ait bronz ve demirden yapilmis turna kusu seklindeki
baltalar, kus figiirlii gerdanliklar, tokalar, atesbocegi basli yuvarlak ve kisa bicaklar,
cift kus seklinde yapilmis siis esyalar1 ve savas aletleri gibi pek ¢cok esya ve eser, bu
alanda geldikleri seviyeyi gostermektedir. Asagida solda, M.O. V-II. yiizyillara ait

dag kegcisi figiirli; ortada ve sagda ise kandiller goriilmektedir.

Resim 16. Bakir Figiir Resim 17-18: Hun Kandilleri®?

Hunlardan giinimiize gelebilmis kandillerde hayvan figiirleri sik

kullanilmistir. Kadin ve erkeklerin kullandiklar: takilarda da hayvan temalar1 goriiliir.

100 Ayla Ersoy, Tiirklerde Sanat, Ankara 2004, s.408-423; Diyarbekirli - Aslanapa, a.g.e., s.93.
101 Baykara, a.g.m., 373.
102 Resimler: Tiirkler C. 4.

32



1965 yilinda Sui-te Kasabasi yakinlarinda Hunlara ait bir takim bronz esya
bulunmustur. Bunlar, {izerinde agustos bocegi resminin yer aldigi bir su kab,
mitolojik hayvanlarla siislii bir ¢caydanlik, ejder resimli yemek kazani ve ¢esitli savas
aletleridir’®®, Pazirik bolgesinde Hunlara ait sayilar1 4000’i bulan altin levhanmn
lizerine at, kaplan, geyik, dag kegisi, pars, kurt, aslan ve yirtict kus figiirleri ve
hayvan miicadeleleri islenmistir. Bunlar, Kuzey ve Orta Asya maden sanatindaki
hayvan tislubunun gelismis 6rnekleridir. Altin levhalarin yani sira bronz siis levhalari
da incelikli islemeleri ile dikkat ¢ekmektedir. Uzerlerinde basta kartal olmak iizere
cesitli kus tiirleri, at, koyun, kaplan ve kugu figiirlerinin yer aldigi bu siislii

levhalarda, bazen insan figiirleri de kullanilmistir'®,

Deri nesneler de hayvan iislubu ile siislenmistir. Ornegin Hun kurganlarinda
bulunan deri bir mataranin tizerindeki islemeler ve atlarin kosum takimlarindaki deri
siislemeler, hayvan temalarin1 barindiran, 6zenli islerdir'®. Bunlar ayni zamanda

Hunlarin siisleme tekniklerinin diizeyini gostermektedir.

Ahsap islemeciliginde yine hayvan lslubu 6n plandadir. Radloff’un Katanda
Mezarlarinda buldugu ahsap eserler, oldukea ilging drneklerdir. Bunlar muhtemelen
dinsel amagh kullanilan nesnelerdir. Burada ele gecen agactan oyma, dogaci
(natiiralist) anlayisa uygun, tirnaklari altinla kaplanmis at heykelleri 6nemlidir.
Atlardan birinin basi, egri gagali kus basi seklindedir. Ayrica mezarin dibinde
birbirine sarilarak uzanmis ve kuyruklar1 kus basi seklinde tasvir edilmis iki kaplan

bulunan bir tabak, bunun yani sira ahsaptan sigir ve ay1 heykelleri de bulunmustur®,

103 SQaritas, a.g.e., S.56.

104 Saritas, a.g.e., s.104-105.

105 Salim Koca, “Eski Tiirklerde Sosyal ve Ekonomik Hayat”, GTTA, C.1I, Ankara 2002b, s.549.
106 Coruhlu, Erken Devir..., s.142.

33



Hunlar ¢ok eski donemlerden itibaren ¢ok sayida duvar resmi yapmislardir.
Ornegin I¢ Mogolistan’in Yin-shan bdlgesindeki Hun duvar resimleri o kadar ¢oktur
ki, burasi adeta bir acik hava miizesini andirir’®”. Hun resminde ilham verici bir
kaynak olarak hayvan big¢imleri ¢ok 6nemli bir yere sahiptir. Ozellikle Tiirklerde
onemli bir simge olan kurt, at, geyik ile yaban 6rdekleri, boga resimleri, at arabalari,

108 Hunlarin

av sahneleri ile hayvan savag sahneleri resimlerde sik sik konu edilmistir
yasamis oldugu Ivolgi, Verhne-Udinek, Ordos bdlgelerinde yapilan kazilar

sonucunda at figiirleri, koyun ve keci resimleri, 6kiiz basi figiirleri, yirtict hayvan

resimleri ve kirpi resimleri bulunmustur'%,

Hun donemine ait Pazirik Kurganlarinda yari aslan yar1 boga motifleri ile
kutsal boga figiirleri yer almaktadir''®. Bu hayvanlar Tiirk mitolojisinde giicii
simgeleyen hayvanlar olarak sik¢a resmedilmislerdir. Hun sanatgilari kimi zaman
hayvanlari ¢ift basli olarak resmetmislerdir. Mogolistan’daki Mai-hen-t’e-luo-kai
Daginda, kaplan resimlerinin yani sira, kalabalik kitleler halinde tasvir edilen ath
savasgilar, ellerinde ok tutan avcilar, siirii halindeki hayvanlar ve deve kervanlarini

konu alan, detayli ¢izilmis Hun resimleri mevcuttur!?,

1989 yilinda I¢ Mogolistan’daki Wu-lan-ch’a-pu bozkirlarinda bulunan Hun
resmi ise, cok dnemli bir bulguyu gdzler dniine sermektedir. Burada On iki Hayvanl
Takvim ile ilgili glinimiize hi¢ bozulmadan gelebilmis resimler bulunmaktadir.
Soldan saga dogru daire seklinde yapilmis olan bu resimler, Kok Tiirk ve Uygur

doneminde kullanilmis olan bu takvimin Hunlarca da kullanildigim1 ortaya

197 Saritas, a.g.e., s.118.

108 Tuncer Giilensoy, Orhun’dan Anadolu’ya..., istanbul 1989, s.20.
109 Ogel, Tiirk Kiiltiir..., s.51-55.

110 Gomeg, Kok Bériiler. .., 5.82; Giilensoy, a.g.e., s.20.

11 Saritas, a.g.e., s.121.

34



koymaktadir!*?, Resim gibi heykel sanatinda da hayvan figiirleri temel konudur.
Hunlara ait kurganlarda geyik ve griffon heykelcikleri bulunmustur. Pazirik ve
Tiietka kurganlarindan ¢ikan heykelcikler son derece dikkat ¢ekicidir. Bu eserler,
gergekei bir diinya goriisii ve ¢ok usta bir ¢izgicilik ve form anlayisina sahiptir. Bazi
figlirler ise bilerek deformasyona ugramis ve stilize, yeni bir Gislup kullanilmustir.
Ahsaptan ya da metalden yapilan bu heykelcikler kimi zaman altinla kaplanmigstir'®2,
Hun heykel sanatinda her hayvanin tasviri canli ve nettir. Bu 6zellik, Hun heykel
ustalarinin, hayvanlarin 6zelliklerini iyi gozlemledigini ve bunu istiin bir sanat
kabiliyeti ile meydana getirdiklerini gdstermektedir''®. Sanat eserleri, Hunlarin
dogay1 nasil detayl sekilde incelediklerini ortaya koymaktadir. Gilinlimiiz Sibirya

Tiirk Miizigindeki uygulamalar, doga ve hayvanlara yonelik bu detayciligin, miizige

de yansidigin1 gostermektedir.

Tiirklere -bilhassa Hunlara- ait kurganlardan ¢ikan mumyalanmis cesetlerde,
gelismis bir dovme gelenegi ile karsilagilmaktadir. Deri iizerine dovme ile islenen
hayali yaratiklarin daha eski zamanlardan kalan inaniglarla ilgisi oldugu
diisiiniilmektedir. Gilintimiize gelen Hun cesetlerinin tizerinde Tiirk toplumunun

bliylik deger verdigi at ve kog figiirleri ile mitolojik hayvan motifleri 6n plandadir.

112 Saritas, a.g.e., 5.122.
113 Diyarbekirli - Aslanapa, a.g.e., s.118-132-139.
14 Saritas, a.g.e., s.115.

35



115

Resim 19-20. Hun Déneminde Hayvan Temali Dévmeler

Kok Tiirk sanat eserleri, Hun devrinde oldugu gibi “hayvan {slubu”nun
baskin oldugu triinlerdir. Maden islemeciliginden deri islemeciligine kadar pek ¢ok
iriinde, hayvan temas1 goriilmektedir. Gerek giinliik yasamda kullanilan egyalarda,
gerekse siis egyalarinda hayvan figiirleri yer almistir. Hikiimdar1 ve devleti
simgeleyen figiirler, kutlu kabul edilen hayvanlardan se¢ilmistir. Buna iliskin bir
ornek, Kok Tiirklere gonderilen Bizans elgilik heyetinin bagkani Klikyali komutan
Zemarkhos’un anlatiminda goriiliir:

Zemarkhos, Istemi Yabgunun otagmin direklerinin altin kaplama kus

figiirleri ile siislii oldugunu belirtir'®.

Kok Tiirklere ait resim ve heykellerde de hayvan iislubu temel stildir. Dag
kegisi figiirli ¢ok sik goriiliir. Bunun yaninda at, geyik, yirtict kuslar, vahsi hayvanlar

ve av sahneleri, Kok Tiirk sanat eserlerinde yer almistir.

Ongun olarak kabul goren kurt baglari, bilhassa tuglarin tepesinde tercih

edilmistir. Ayrica aslan figiirii de goriilmektedir. Ornegin, Kok Tiirklere ait Kudirge

115 Cizim: N.Diyarbekirli — Hun Sanati; Fotograf: F. Vural — Hermitage Miizesi - St. Petersburg 2012.
118 Gémeg, “Kok Bériiler...”, s.59.

36



mezarhiginda bulunan eyerde, kopekleri ile ava ¢ikan ave ile aslanlar yer alir''’.

VIII. veya IX. ylizyll mezar kitabelerinde aslan adi yer alir. Aslan zamanla, Tiirk

118

hiikiimdarlarina mahsus, yaygin bir ad olmustur**°. Kok Tiirklere ait kaplan resimleri

ise av sahneleri ile alakalidir''®

. Kok Tiirk sanatgilari, lahitler iizerine gergekei kus
tasvirleri yapmislardir'?’, Tiirk sanatinda kaplumbaga sembolizmi, Kok Tiirk ve
Uygur abidelerinde goriilmektedir. Kok Tiirkler zamaninda yapilmis anitlarin,
kaplumbaga kaideler iizerine oturtulabildigi gortliir.

Uygur Tiirkleri, giizel sanatlar ve miizik bakimidan Tiirk kiiltlir tarihinde

onemli bir yere sahiptir?

. Aslinda onlarin kiiltiir, sanat ve miizikte geldikleri nokta,
sadece Tiirk devletleri iginde degil, donemlerinde diinyada 6nde gelen devletlerden
birisi olmalarin1 saglamistir. Uygurlarin sectikleri yeni dinler, onlarin sanat anlayisini

derinden etkilemistir. Bu durum sanat iiriinlerinde kullanilan hayvan figiirlerine de

yansimigtir.

Uygurlar, eski Tiirk resim sanatinin en énemli temsilcilerindendir'?2. Turfan
bolgesinde bulunan ¢esitli mabetlerin duvarlarindaki resim ve freskler, Uygur

sanatinin geldigi noktay1 gozler 6niine sermektedir.

Resim 21-22. Uygur Minyatiirlerinden Ornekler'?

117 Alisa Y.Borisenko, “Giiney Sibirya ve Merkezi Asya Tiirklerinin Tatbiki Dekorasyon Sanati”, Cev.
K. Zamanov- S. Sadikov), Tiirkler, C. 4, Ankara 2002, s.106.

118 Gomeg, “Kok Boriiler...”, 5.82.

119 Diyarbekirli, a.g.e., s.80.

120 Emel Esin, Tiirk Sanatinda..., 5.169-170-209.

121 Oktay Aslanapa, “Islamliktan Once Tiirk Sanat1”, Tiirk Diinyasi1 El Kitabi, Ankara 1976, .366.
122 Syltan Mahmut Kasgarli, Uygur Tiirkleri Kiiltiirii ve Tiirk Diinyasi, Istanbul 2004, s.21.

37



Uygur resim minyatiir sanati, segmis olduklar1 yeni dinlerin de etkisiyle, Hun
ve Kok Tirklerden kimi farkliliklar gésterir. Tiirk sanatina damga vuran hayvan
islubu da kimi degisikliklere ugrar. Birbirleriyle savasan, avlanan hayvan

figiirlerinin yerini daha ¢cok mitolojik hayvanlar ve ejderler alir.

Turfan ve Lou-lan’da yapilan kazilarda Uygur Devleti doneminden kalma
dokumalar ve kumasglar tizerinde, eskenar dortgen sekiller, helezon yaprak motifleri,

bulut ve ¢igek desenli motiflerin yani sira, mitolojik hayvan figiirleri yer almigtir*?4,

Uygurlar doneminde minyatiir gibi resim sanati da son derece ilerlemistir.
Uygur ressamlardan Buyan Buka, ejderha resmi ¢izmede usta idi. Bianlu, ayni

zamanda doga manzarasi ve kus resimleri gizmesi ile taninmistir'?,

Uygur sanatinda On iki Hayvanh Tiirk Takviminde yer
alan hayvan sembollerine iliskin eserlere rastlanir. Bu tip
heykel, resim ve minyatiirlerde, gdvdesi insan, bas1 hayvan ya

da hayvan maskeli figiiratif bir diizenleme s6z konusudur.

Murtuk yakinlarindaki Bezeklik Magara Tapinaklarinda buna

iliskin &rnekler vardir'?,

Resim 23. Tavuk Bash Heykel*?’

Hayvan takvimi yillaria isaret eden bir diger eser ise Turfan’da yapilmis ve

muhtemelen Uygur devrinden bir heykeldir. Bunun T’ang devrine ait olma ihtimali

de vardir. Heykelin govdesi insan biciminde, bast ise tavuk seklindedir'?®,

123 Minyatiirler: B.Ogel - Tiirk Kiiltiir Tarihine Giris IV-V.

124 Nalan Tirkmen, Orta Asya Tiirkmen Halilar1 ile Tarihi Anadolu Tiirk Hallarimin Ortak
Ozellikleri, Ankara 2001, s.50.

125 Alimcan Inayet, “Tiirklerin Cin Kiiltiirii Uzerindeki Etkileri”, Tiirkler, C. 4, Ankara 2002, s.50.

126 Coruhlu, Tiirk Mitoloejisinin..., .250.

127 Fotograf: http://www kholopov.ru/arc/kholopov-ocherki.pdf

38



Islamiyet’i kabul eden Tiirklerde hayvan iislubu ilk donemlerde yerini
korumus; zamanla stilize bir halde sanat eserlerine saklanmistir. Ornegin Selguklu
kaftanlarinda yer alan {i¢ kiire (li¢ pars benek) ve cift dalgali ¢izgiden (iki kaplan)
olusan sembolik siisleme motifi olan ¢intemanide, ya da mimari siisleme
bi¢imlerinde hayvansal 6geler sakli sekilde yasamaya devam etmistir (bkz. s.71, 263

no’lu dipnot).

Selcuklular hayvan iislubunu hemen terk etmemistir. Hatta Selguklular
takiben Tiirk tarihinde Beylikler Donemi olarak adlandirilan siiregte yapilan halilar,
“Hayvan Figiirli Anadolu Halilar1” olarak bilinirler. Erken Osmanli devri
halilarinda, hayvanlarin miicadeleleri konusu islenmistir'?®. Bu sahne, Sibirya Tiirk
sanatinin revagta konularindan birisidir. Devam eden siirecte ise nebati siislemeler ve
geometrik desenler hayvan iislubunu geride birakmaya baslamistir. Bu durumun

olusmasinda siiphesiz Islamiyet’in insan ve hayvan tasvirlerine kars1 tutumu etkilidir.

Ozetle Sibirya Tiirk sanatinda hayvan temas1 kullaniminin en kuvvetli iislubu
olusturdugu ifade edilebilir. Hatta buna siradan bir iislup ya da sanat akimi demek
oldukca giigtiir. Tiirk sanatinda hayvan tislubu, bir yasam tarzinin zuhurudur.
Gilinlimiizde inanisin nitelikleri de§ismis olsa da, Samanist Tiirkler, benzeri iiriinler
ortaya koymaya devam etmektedir. Elbette bu iirlinlerin kullanildigr malzeme ve

ozelliklerde yillarin getirdigi farkliliklar mevcuttur.

128 Coruhlu, Tiirk Mitoloejisinin..., s.250.
129 Bekir Deniz, “Anadolu Tiirk Hali Sanatinin Kaynaklar1”, Sanat Tarihi Dergisi, XIV/1, Istanbul
2005, s5.84.

39



Tiirk Kiiltiiriinde One Cikan Bashica Hayvanlar ve Sanat Eserlerine

Yansimalari

Tiirk kiiltiir ve medeniyetinin sembollerinden sayilan at, kurt ve kartal cinsi
yirtict kuslar basta olmak tizere, pek ¢ok hayvanin Tiirkler i¢cin sembolik anlamlar1
olmustur. Calismanin bu kisminda, calgilarin yapimlarinda materyal olarak
kullanilan, c¢algilarin {izerinde ¢izimleri ya da pargalar1 bulunan, calgilara
heykelcikleri yapilan ve Sibirya Tiirk miiziginin melodik ya da ritmik yapisinda yer
alan hayvanlarin, Tiirk tarihi, kiiltiiri ve sanatindaki konumuna deginilmistir.
Miizikle iligkilendirilmeyen ancak Tirk kiiltiirinde 6neme sahip olan horoz,
kaplumbaga gibi hayvanlara ise yer verilmemistir. Hayvanlarin sunumunda alfabetik

siralama yapilmistir.
a. At

Bozkir yasaminda hayati bir 6neme sahip olan at, savaglarda, goclerde ve
giinliik yagamda giicii ve sadakati ile sahibinin en 1yi dostu olmustur. Magrur durusu,
giizelligi, kuvveti, Tirklerin baslica enerji kaynagi kimizin attan elde edilmesi, onun
degerini daha da arttirmig; Tanri’nin kutsadigi hayvanlardan birisi olarak kabul
edilmesine sebebiyet vermistir. Bu nedenle gerek eski Tiirk inanisinda, gerek Tiirk

sanat uiriinlerinde, gerekse miiziklerinde ata pek ¢cok simgesel anlam yiiklenmistir.

40



Resim 24. Calgi Burguluklarinda At Bagi**®

At, Tirkler arasinda iyilik, dogruluk, diiriistliikk, hiikiimdarlik, hakimiyet,
yigitlik, giic, kudret, sadakat, dostluk gibi kavramlarin simgesi olarak kabul
edilmistir. Ata yiiklenen bu degerler, hemen hemen tiim Tiirk topluluklar1 arasinda
yaygindir. Belki de bu yayginlik, yine Tirk topluluklarinin milli sembollerinden

olan kurt ve Kartal cinsi yirtic1 kuslardan daha fazladir'3.

Tiirklerin yasadig1 genis cografyanin pek ¢ok yerinde bulunan petroglifler, at
ve insan iliskisini yansitmakla kalmamakta'®, Tiirklerin hayatinda atin 6nemli yerini

de vurgulamaktadir.

4

Resim 25. Kaya Resmi Ornegi*®

130 Fotograf: http://russian.cri.cn/1001/2009/11/04/1s312689.htm
181 Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., s.246; Coruhlu, “Tiirk Sanatinda Goriilen Hayvan Figiirleri”,
s.156.

182 Mih4ly Hoppal, Samanlar ve Semboller — Kaya Resmi ve Gostergebilim, Cev. F.Sel, istanbul
2015, s.12.
133 petroglif: M.Hoppal — Samanlar ve Sembolizm.

41



Eski Tirklerde ¢ocuklar ¢ok kiiciikken iyi bir binici olarak yetistirilmeye

baslar; kadinlar da dahil olmak iizere herkes iyi at kullanirdi.

Cin kaynaklari, Hun cocuklarinin daha cok kiigclikken koyunlarin sirtina
binerek, tavsan, fare ve gelincik avladigini, bdylece i1yi birer at binicisi olmaya ¢ok
erken yaslardan itibaren hazirlandiklarini belirtir. Oyle ki Batili kaynaklar Hunlarin

ata binislerini anlatirken: “Hunlar ata binerken ylesine biitiin olurlar ki, bir sentor!34

bile, kendi bedeni ile bu kadar sik1 bir baglant: kuramaz” diye s6z ederler!®®

Eski Turklerin, ailelerinden sonra, en degerli varliklari, atlaridir. Cin
kaynaklar1 “Tirklerin hayat1 atlarma baglidir” demektedir. Ge¢ Antik donemde ve
Ortacagda hiikiimdarin eski unvani olan “aspavati” (atin efendisi), Tiirk hakanlarina
verilmistir. Cin ve Arap kaynaklarinda Tiirklerin atlariyla olan iligkilerine deginilir.
Bu kaynaklarda su bilgiler yer alir: “Tiirkler atlarini soguk ve sert kuzey ikliminde
veya Orta Asya’nin yiiksek platolarindaki suyu bol ve yabani tiirlerle
melezlestirmenin dogal olarak gerceklestigi zengin otlaklarda giiderler. Her zaman
yarisirlar, ¢esitli binicilik oyunlar1 oynarlar. Savasta ve avda ath Tiirk okgular1, hem

ondeki hem arkadaki hedeflere dldiiriicii atislar yapabiliyorlar*®.

Yasarken sahibinin hep yaninda olan at, 6liimiinde de onu yalniz birakmaz,
tiim siisleri ve kosum takimlar1 ile onun yanina gomiiliirdii'®’. Yani insan ve at,
yasamda ve Oliimde hep yan yanaydi. Asagida Pazirik kurganlarinda bulunan ve

Hermitage Miizesi’nde fotografladigimiz bir at fosili gériilmektedir.

134 Sentor: Mitolojide yar at, yar1 insan olarak sdzii gegen varlik.

13 Ciro Lo Muzio, “Erken Donem Tiirklerinde Defin Islemleri”, Cev B. Kenes, Tiirkler, C. 3, Ankara
2002, s.124; Diyarbekirli, a.g.e., s.39; Ogel, Biiyiik Hun..., s.214.

136 Egin, Tiirk Sanatinda..., 5.258.

187 Ogel, a.g.e., 5.214.

42



Resim 26. Pazirik Kurganinda Bulunan At Fosili*3

Kimi zaman ise 6len kisinin kabrinin basindaki agaca asilan at, cennete

139 Ayrica Tiirklerin sadece at

giderken binilecek hayvan olarak tasavvur edilmistir
gomme adetleri de oldugu bilinmektedir. Yapilan arkeolojik incelemeler sonucunda,
Tiirklere ait at gomiilii mezarlarin en doguda olami, Kok Tiirklere aittir ve
Mogolistan’da bulunmustur. En batidaki ise, Avrupa Hunlarina aittir ve Paris

yakinlarinda bir mezarda bulunmustur#,

Bozkir Tiirk’i biitiin varligini bor¢lu oldugu, hususi ad ve unvanlar verdigi,
torenle gdmdiigii ata, destanlarinda gerektiginde konusan, zeka sahibi, gokten inmis,

bir nevi kutsal hayvan gozii ile bakmistir'4.,

Tiirklerde sahibi 6len atlarin  kuyruklarinin = kesildigi  (dullandigr)
bilinmektedir. Hun kurganlarindan ¢ikan pek ¢ok atin da kuyrugu bu gelenege uygun

olarak kesilmistir'*?. Bircok 6nemli Hun kurganinda, at iskeletleri ve atlara ait

138 Fotograf: F.ve T.Vural — Hermitage Miizesi — St. Petersburg 2012.

139 Esin, Tiirk Sanatinda..., s.260.

140 Oguz Erten, Tiirklerde Mezarlara At Gomme Gelenegi-Sanat Tarihi Acisindan Bir Bakas,
Mimar Sinan Giizel Sanatlar Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Basilmanus Yiiksek Lisans Tezi,
Istanbul 2006, s.vii.

141 fbrahim Kafesoglu, “At”, I.A., C. 4, Istanbul 1993, 5.27.

142 Bahaeddin Ogel, Tiirk Kiiltiir Tarihine Giris VI. - Tiirklerde Tug ve Bayrak, Ankara 1984,
5.199.

43



esyalar bulunmustur. Hunlar atlar i¢in etrafi sarkan kordonlarla ve piiskiillerle stislii

yiin aplike, griffon ve efsanevi hayvan resimleriyle siislii eyerler yapmislardir'®,

Pazirik Kurganlarinda bulunan at basliklari, son derece ilgi ¢ekici figiirlerdir.
Asagida Hermitage Miizesi’nde goriintiilleme sansina sahip oldugumuz s6z konusu at

basliklar1 yer almaktadir.

Resim 27-28. At Basliklar'4

Eski Tiirk geleneginde beyaz renk kutsal ve Tanri Ulgen’in isareti olarak
kabul edilmis; bu nedenle kurbanlik atlar genellikle beyaz atlardan secilmistir'®®.
Kurban edilen atlar, bir siriga gegirilir ve atin govdesi goge dogru dikilir. Din ve
diisiince bakimindan bu hareketin pek cok derin anlamlari vardir!*®, Hun
komutanlarinin beyaz atlara bindikleri de Cin belgelerinden anlagiimaktadir'®’.

Beyaz ata binme, gerek Hun, gerekse sonraki Tiirk devletlerinin hiikiimdarlarinda

goriilen bir durumdur.

Hunlarin kiiltiirlerini devralan Kok Tiirkler icin de at ayni Onemini
korumustur. Kok Tiirklerin sahip olduklar: atlarin fiziksel 6zellikleri ¢cok cesitliydi.

Orta ve kiiciik boydaki kimi atlar yliksek hizlara sahipti. Toynaklar1 ¢ok giiclii olan

143 Anadol vd., a.g.e., s.246.

143 Fotograflar: F.-T. Vural — Hermitage Miizesi — St. Petersburg 2012.
145 Saadettin Gomeg, Samanizm ve Eski..., Ankara 2008, s.76.

146 O gel, Biiyiik Hun..., 143.

147 Ogel, a.g.e., 5.538; Ogel, Tiirk Kiiltiir...V1, s.23.

44



bu atlar nallanmiyorlardi. Onlarin bu 6zellikleri sanat eserlerinde abartili bigimlerde
gosterilmistir. Rahat bir oturma yeri saglayan diiz bir sirt, at iizerinde uzun
yolculuklara ¢ikan Tiirkler i¢in ¢ok Onemliydi. Atlarin uzun boyunlu olmalar1 da
istenen bir bagka Ozellikti. Nitekim eski Tiirk resimlerinde uzun ve kavisli boyuna

148

sahip at resimleri sik¢a goriiliir*°. Burguluklarinda at bas1 yer alan Tiirk ¢algilarinda

da benzer durum dikkat ¢ekmektedir.

Diger Tiirk devletleri gibi Uygurlar i¢in de at ¢ok dnemli konumdaydi. Ayri
renklerde ve Ozel cins atlar yetistiren Uygurlar, farkli boylara ait atlarin renk ve
cinslerini biiyiik bir diizen i¢inde ayirir, bu konudaki birlik ve diizene ¢ok dikkat
ederlerdi'®®. Bu diizen, Uygur devletini ziyarete gitmis Cin elgileri ve seyyahlarinin
dikkatini ¢ekmis, notlarinda bu konuya deginmislerdir. Cin kaynaklar1 835 senesinde
T’ai-ha Prensesinin hediyelerini vermeye gelen Uygur el¢ileri iginde, ¢ok iyi ok atan
yedi ath kadinin varligindan s6z ederler’®. Bazi kaynaklarda, Uygurlarda bir bey ya
da yiiksek dereceli bir kisi 6ldiigiinde, mezariin ilizerine “baydara” adi verilen igi

doldurulmus at dikildiginden s6z edilir'>.

At, Tirk topluluklarina ait pek ¢ok efsanede islenmistir. Kimilerinde kanatl
sekilde tasvir edilen at, kimilerinde ise kahramanin bas arkadasidir. Kazak, Tuva,
Altay ve Saha Tirklerinin destanlarinda, bazi atlarin ayaklarinda, yelelerinde ve
kuyruklarinda kili¢ vardir®®?. Eski Tiirklere gére kurban edilmis bir atin tiiylerini

153

saklamanin insana ugur getirdigine inanilirdi Glinlimiizde de bilhassa Saha

148 Esin, Tiirk Sanatinda..., s.288-289.

149 Bahaeddin Ogel, Tiirk Kiiltiir Tarihine Giris I - Tiirklerde Koy ve Sehir Hayati -
(Goktiirklerden Osmanlilara), Ankara 1985, s.121

10 Giilgin Candarlioglu, Uygur Devletleri Tarihi ve Kiiltiirii - Cin Kaynaklar1 ve Uygur
Kitabelerine Gore, Istanbul 2004, s.33.

151 Yasar Kalafat, Dogu Anadolu’da Eski Tiirk inanc¢larimm izleri, Ankara 1999, s.129.

152 Ali Abbas Cmar, “Tiirk Destanlarinda Alp Tipi At”, Milli Folklor, Say1: 56, 2012, 5.154.

153 Ogel, Biiyiik Hun..., 5.143.

45



Tiirkleri, at yelelerini kutsal kabul etmekte; yolculuga ¢ikmadan evvel at yelelerini

agaclara asmanin ¢ok dnemli bir gerek olduguna inanmaktadirlar.

Resim 29. Saha Bolgesinde Yolculuk Oncesi At Yelelerinin Asilmasi***

Eski Tiirk inanmiginda at, tipki davul gibi, Kami gokyiiziine tasiyan
bineklerden birisi olarak kabul edilmistir. Inanisa gére Kam, at yardimiyla yeraltina
ya da oteki diinyaya gecebildigi i¢in ¢ogu kez kanatli at olarak diisiiniilmiistiir. Eski
Tiirk inancinda olumlu uygulamalarla iligkilendirilen at, Budist olan Tiirkler i¢in de
olumlu simgelerle ifade edilmistir. G6ge mensup/Gok menseli tabir edilen ilahi
vasifli atlar yaninda, yer/su ile bagdastirilan, yer/su menseli atlar da vardir. Aslinda
bu, Tiirk kozmolojisindeki temel bir dikotomiye'®® dayanan sistemin sembolik olarak

tam bir ifadesidir®®,

Atlar, Hun o6ncesi donemlerden beri Tirk kiiltiiriiniin milli simgelerinden

kabul edildigi i¢in, On Iki Hayvanli Tiirk Takviminin de temel figiirlerinden

1% Fotograflar: F.Vural — Yakutsk-Nam yolu 2017.

1%5 Dikotimi: Birbirlerine ragmen, birlikte devam eden karsit iki olgunun varligi. Dikotomik inceleme:
Kavramlarin kapsamlarini ikiye bdlerek yapilan incelemedir. Ancak bu, basit bir alt bagliklara ayirma
ya da ikiye bolme olgusu degildir. Ayn1 zamanda kavramsal olarak birbirine zit veya tamamlayan
kavramlarin karsiliklr iliskilerini agiklayan bir olgudur.

16 Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., 5.140-245-246.

46



olmustur. On Iki Hayvanli Takvimde at, genel olarak iyiligin simgesidir. At yilinda
doganlarin 1iyi niteliklere sahip oldugu, basarili ve akilli olduklar1 inanc1 yaygindir.
Ayrica bu yilin lilke i¢in savaslar getirecegi, kisinin ¢etin gececegi; bunlarla birlikte

meyve, sebze acisindan da bolluk getirecegine inanilmistir™>’

. At yilimin genellikle
tyiliklerle anilmasi, ata duyulan sevgi ve begeni ile baglantili olmalidir. Kasgarl

Mahmut’un kaleme aldigi Divanii Ligat-it-Tiirk’te ata iliskin ¢ok sayida tanim ve

tarif, bu hayvanin ne kadar énemli bir yeri oldugunu bir kez daha vurgulamaktadir.

At Tiirklere ait pek cok sanat eserinde gormek miimkiindiir. Dokumalardan
metal objelere, ahsap heykelciklerden resimlere kadar at figiirii, Tiirk sanatinin
onemli unsurlarindan birisi olarak karsimiza ¢ikar. Ayrica Sibirya Tiirk miiziginde at
sesinin ve kosus ritminin ¢ok 6zel yansimalari mevcuttur. Bunlara iligskin detayl
bilgi, ¢alismanm devaminda sunulmustur. Tiirklerin Islamiyet’i kabuliinden sonra da
at, onemini devam ettirmistir. Bunda hem ge¢misten getirilen gelenekler, hem de ath
hayatin devami biiylik rol oynamistir. Selguklu ve Osmanlilarda at, genellikle binici
ile birlikte seramik, minyatiir ve resimlerde yer almustir. Ancak Islamiyet’in
yasaklayici tavri nedeniyle, heykel ve benzeri eserlerin yapimi son derece azalmis;

bu da diger hayvanlar gibi atin da daha az eserlerde yer almasina sebep olmustur.
b. Ayr

Ay, Tiirk mitolojisinde 6nemli bir yer tutmakla birlikte, kartal, at ya da kurt
kadar biiyiik bir yere sahip olmamistir. Bilhassa Sibirya Tiirkleri ve ¢evrelerindeki
topluluklarda goriilen orman kiiltiiriiniin, ay1 kiiltii ile baglantili oldugu; aymin orman

ruhunun bir simgesi oldugu diisiiniilmektedir'®. Bu topluluklarda aymin avlanarak

157 Turan, a.g.e., s.104.
1%8 Coruhlu, Tiirk Mitolejisinin..., $.232.

47



etinin yenilmesiyle, giiciiniin insana gegtigine inamilmustir’>®. Tiirk topluluklarmin
(orijinal kaynak: gocebelerin) yasadigi yerlerde bulunan eserlerin {izerinde ay1
yaygin bir kullanima sahiptir'®. Hunlara ait kurganlarda bulunan ay: figiiriiniin

islendigi metal kandiller bunlara 6rnek olarak verilebilir.

Tiirk mitolojisi ve astrolojisinde de ayr motifi islenmistir. Ornegin Sahalara

gore ayin evrelerinin olugsmasi, ayilarin ve kurtlarin dolunayr yemelerinden

kaynaklanmaktadir®®?,

Ay1r sembolizmi, Tiirk inan¢ sistemine de yansimistir.
Kamlarin kiyafetlerine ayilardan alinmis kimi parcalarin dikilmesi makbul sayilmus;
kamin goge yaptig1 yolculuk sirasinda ay1 da kimi zaman yardimci ruhlardan birisi

olarak kabul edilmistir'®2

. Ayrica kam elbiselerine demirden ay1 figiirlerinin asildigi
goriiliir. Buna iligkin olarak Yakutistan Ulusal Miizik ve Folklor Miizesi’nde

fotografladigimiz kam kuyafeti giizel bir rnektir.

Resim 30. Uzerinde ay1 simgesi bulunan Saha kanm kiyafeti (Biiyiik

fotograf i¢in bkz. Resim 9)

Kuzey Sibirya bolgesinde yasayan Tiirk ve komsu topluluklarda ay1

sembolizmini iceren mitolojik hikayeler; hatta konusu ay1 olan bir téren vardir. Ay1

15 Nikolayeva Valeria, Mensexnii Ipasaauk (Ayr Toreni), http://national-travel.ru/asia/trad-
asia/medvezhii-prazdnik.html, Yayinlanma Tarihi: 2015, Erigim Tarihi: 28.03.2016, s.2.

160 J.D. Kimball. V.A. Basilov ve L.T.Yablonsky. Nomads Of The Eurasian Steppes In The Early
Iron Age, California 1995, s.114.

161 Ogel, Tiirk Mitolojisi, s.50.

162 Nikolayeva, a.g.m., s.2.

48



konulu hikdye ve buna bagli olan ay1 torenine iliskin bilgiler kisaca soOyledir:
Sibirya’da yasayan Hant1 Mansiler arasinda anlatilan bir efsaneye gore, Tanri
Toruma’nin kiigiik oglu bir ayiydi*®®. Benzer bir mit, Saha Tiirkleri arasinda da
anlatilmaktadir'®. Bu efsanede yer alan ayiya duyulan saygi, pek cok ritiieli

baridiran “Ay1 Festivali” nin yapilmasina neden olmustur.

Saha Tiirkleri, Orta Rusya’da Ob Nehri havzasinda yasayan Bati Sibirya
toplulugu olan Hanti Mansiler!®®, Yamalo-Nenets Otonom Bélgesinde yasayan
Nenetsler!®® ve yine Rusya Federasyonuna bagli Habarovsk Krayr bolgesinde

167 ay1 torenini gergeklestiren baslica topluluklardir. Her dort

yasayan Nivkhler
toplulugun inang sisteminde, kiiltiir ve miiziginde animizme dayanan pek ¢ok unsur
vardir. Ay1 toreni iizerine arastirma yapan Rus biliminsanlarindan Sokolova, bu

gelenegin bozkirda yasayan halklarin hayvan kilti ve av gelenegi ile iligkili

oldugunu belirtmektedir'®®, Bilhassa Kuzey Sibirya halklar1 arasinda kahverengi ay:

163 Dimitriyeva, ay1 toreninin temellendigi efsaneye iliskin yaygin iki varyant oldugunu belirtir.

Efsanede anlatilanlar genel itibariyle sOyledir: Hantit Mansiler arasindaki efsaneye gore Tanri
Toruma’nin (Gok Tanr ile iligkilendirilir) kiigiik oglu bir ayiydi. Bu nedenle ¢ok giiclii ve gevikti.
Tanr1 yeryiiziine oglunu gonderdi ve geyikleri dldiirmemesi gerektigini belirtti. Ama aclik nedeniyle
bu kurala uyamayan ogul ay1, cezalandirilarak &liimlii hale geldi. Oldiikten sonra da ruhu dliimsiiz
olarak kaldi. Ayrya burada hild “orman insani” denilmektedir. insanlar halid aymin ruhuna saygi
duyarlar ve bu saygiyr gostermek icin de ayr tdreni diizenlerler. Birkag giin siiren ve gesitli
uygulamalarin gergeklestirildigi bu térende zamanla ay1 dldiirilmemeye, sadece geleneksel ritiiellerin
gerceklestirildigi, dans ve miiziklerin yapildigi, farkli kostiimler esliginde tiyatrolarin oynandig: bir
Ozellige kavusmustur.  (Sokolova 2002, s.44; http:/national-travel.ru/asia/trad-asia/medvezhii-
prazdnik.html Erigim Tarihi: 28.03.2016; Dimitrieva 2012, 5.158).

184 Yu.A.Sleptsov, “Kynst Mensens Cpeau Dsenos Skytuu W Kamuarku” (Yakutistan ve Kamgatka
Evenlerinde Ay1 Kiiltii), ®uaosiorus u yesoBex, No.2, Altay 2014, s.3.

165 Victoria Vorobeva - Zoya Fedorinova - Ekaterina Kolesnik, “Three Crucial Crises in the
Development of the Khanty and Mansi Unique Culture”, XV International Conference ""Linguistic
and Cultural Studies: Traditions and Innovations, LKTI 2015, 9-11 Kasim 2015, Tomsk, Russia
2015, 5.108.

186 E.V.Liarskaya, “Settlement Nenets On The Yamal Peninsula: Who Are They?”, Folklore, Vol.41,
Talin 2009, s.34.

167 Paul Friedrich ve Norma Diamond, Encyclopedia of World Cultures: Russia and Eurasia-
China. Volume 6, G.K.Hall and Company, Boston, Massachusetts 1994, s.10.

188 7.P. Sokolova, “Kynr Mensens U Mengexnii [pasanuk B Mupogosspennu U Kynstype Haponos
Cubupn” (Diinyada Ay1 Kiiltii ve Ay1 Toreni ve Sibirya Halklarinin Kiiltiirti), 3tHoc n KyasTypa,
No:1, Moskova 2002, s.44-45.

49



ongun kabul edilmis ve halk bu hayvana biiylik saygi duymustur. Kahverengi ay1,
hak ve adaletin simgesi ve ormanin sahibi sayilmistir. Ismi dogrudan sdylenmeyen
aytya, “pencgeli yasli adam” gibi adlar takilmistir. Avlanmasi hos karsilanmayan ay,
sadece ay1 toreni i¢in avlanir ve eti yenirdi. Temelde ayilarin ruhunu kutsama amaci
giiden ve Ay1 Toreni / Ay1r Bayrami olarak isimlendirilen bu etkinlik, yakin zamana

kadar devam etmistir'®®

. Gliniimiizde ise torensel bazi uygulamalar devam etse de,
aymin 6ldirilmesi -genellikle- gergeklestirilmemektedir.

3 ila 7 giin siiren bu toren esnasinda
masklar takilir, kus kiligina girilerek danslar

yapilir, teatral oyunlar oynanir ve bu toérene 6zgii

bazi c¢algillar ¢almir. Yanda, Saha Tirkleri,

Nivkhler ve Hanti Mansilerde Ay1 Toreni iginde
aymin  Oldiirtilme  sahneleri  goriilmektedir.
Yakutistan’da ¢ekilmis olan {istteki fotografta ayi

avini yapan avcilar'’®; ortadaki fotografta, 1903

yilinda yapilan ay1 avi ve aymimn baglanmasi;
alttaki fotografta ise aymmn Oldiriilmesi yer

almaktadir.

Resim 31-32-33. Ay1 Toreninden Sahneler

169 James Forsyth, A History of the Peoples of Siberia: Russia's North Asian Colony 1581-1990,
Cambridge University Press, Cambridge 2006, s.15; T.N. Dimitrieva, “O Bo3moxxHoct BbrusiBieHus
O6mux Yepr [Tountanus Mensens Y O6ckux Yrpos 11 Haponos lansHero Bocroka”, (Ob Ugrov ve
Uzakdogu Halklarinda Aymm Onurlandiriima Toreni Hakkinda Genel Bilgiler), Teopusi W
Metonosiornsa Apxanku - Hukamunocrs: Junamuka Kynstypst U Coxpanenne Tpagummm,
Beim. (Say1) 6, PAH (Rusya Bilimler Akademisi), Saint-Petersburg 2013, s. 154.

170 https://www.yakutskhistory.net/ky/abTypa/MeaBeKUHA-NPa3HUK/

50



Glinlimiizde ayiy1 temsilen, bir ay1 postu alinir, basina esarp takilir ve
boncuklarla siislenir'’®. Temsili olarak oldiiriilen aymin postunun siislenmesi ve

toren kapsaminda yapilan danslara asagida 6rnekler sunulmustur.

|

Resim 34. Gozlerine Metal Plaklar Konulmus Ay1 Postu. 2015 yili Ay1 Festivali*’2. Resim
35. Kuglarin Taklit Edildigi Oyun Esnasindan®’

Ay1 Toreninde kullanilan malzemeler 6zeldir. Asagida buna iliskin fotograflar

sunulmaktadir.

Resim 36.Ay1 Téreninde Kullanilan Malzemeler'’* Resim 37. Kuzey Sibirya Halklarinin
Ay1 Térenlerinde Kullanildigi Objeler'”™

Fotograflarda Ay1 Toreninde kullanilan maskeler, ay1 postlari, kam davullar
goriilmektedir. Novosibirsk Yerel Tarih ve Doga Miizesi’nde ¢ektigimiz sagdaki

fotografta ise, ay1 postunun iizerinde ay1 kafatasi yer almaktadir. Ayr Toreni ile

171 Sokolova, a.g.m., s.44.

172 Fotograf: A. Bjorklund, Khanty Bear Festival Kazym Siberia, Part 1.

178 Fotograf: Khanty Bear Festival Kazym Siberia, Part 2.

174 Fotograf: http://gotoural.com

175 Fotograf: F.Vural - Novosibirsk Yerel Tarih ve Doga Miizesi — Novosibirsk 2017.

51



0zdeslesmis bazi calgilar vardir. Bunlarin i¢inde ¢alismanin devaminda sz edilecek
olan ve dag tavugunun guatr kismindan yapilan sallamali bir calgt ve asagida

fotograflar1 verilen brevne ya da gestirge olarak adlandirilan vurmali c¢alg: ilk akla

gelenlerdir.

~
N 1436-2.

Haa. 5. lpardnux napodos Cesepa. 1969 :. Hesamexa COKM,

Resim 38. 1969 Yili Ay1 Toreni'’™ Resim 39. 2015 Yili Ay Téreni

Yukarida 1969 ve 2015 wyillarindaki ay1 torenlerinde yer alan ¢estirge
goriilmektedir. Calgi, 3-6 metre uzunlugundaki bir aga¢ kiitiiglinden olusturulur.
Kiitiik, iki tarafindan iplerle askiya alinir. Boylece yerden 100-120 cm kadar yukari

177

kaldirilmis olur. Bunlarin i¢i kabaca oyulmus olanlar1 da vardir™"'. Calgi, ellerinde

ikiser cubuk tutan birka¢ kadin tarafindan calinmaktadir. Calginin sesinin ayinin

ruhuna yol gésterdigine inanilmugtir!’®,

Saha Tiirklerinde iizerine ay1 resmi ¢izilmis kiiclik vurmali calgilar ve Kuzey

ile Giiney Sibirya Tiirklerinin kimi zaman kam davullariin tokmag: olarak ayi

176 Fotograf: N.A.Mamgeva - “My3bIKajIbHbIe HHCTPYMEHTHI. ..”

17 Mamgeva Natalya Aleksandrovna, Mysbikaabubie Uncrpyments B Cucreme Tpaanuuonnoi
Kyastypst HusxoB (Nivkhs Geleneksel Kiiltiiriinde Miizik Aletleri), Sanatta Yeterlilik Tezi, St.
Petersburg N.A. Rimsky Korsakov Devlet Konservatuvari, St. Petersburg 2010, s.48; Fadeyeva E.V.
“Pornp XKenmmuel B Tpagummonusrx Ponoeix [Ipasmaukax U [IpomsicioBeix O0psimax Y KopeHHBIX
Haponos Hmxuero Amypa” (Alt Amur Halklarinda Geleneksel Dogum Torenleri ve Balikgilik
Ritiiellerinde Kadinlarin Rolii), Oiikymena, No: 3, Vladivostok 2013, s.80.

178 Fadeyeva, a.g.e., s.80.

52



pencesi kullanmalari, ayr kiiltii ve miizik 6gesini bir araya getirebilecegimiz diger

ornekler arasindadir.
c. Boga, Okiiz, inek, Kotuz

Boga, okiiz ve bunlarin tiiylii bir cinsi olan kotuz, erken devir Tirklerinde
yaygin bi¢cimde alplik ongunu ve simgesiydi. Aym1 zamanda kuvvet, kudret ve
yigitlik kavramlar1 ile de iliskilendirilen bu hayvanlar, bu agidan hiikiimdar
sembolizmine de baglaniyorlardi. Yak okiiziiniin ya da kotuzun kuyrugu, egemenlik

simgesi olarak tuglarda kullaniliyordu®’®.

Eski Tirk inancinda boga, kutsal ruhlar arasinda kabul edilirdi. Kam, boganin
giiciine giivenerek Yeralt: Tanrisi’nin yanma iner; bogadan giic alird1!®. Borisov,
1925 yilinda Yakut kamlarinin seytani ruhlarla boga kiliginda miicadele ettigini ifade
etmektedir®!. Eski Tiirk inanc1 cercevesinde, boga tipi hayvanlara daha ¢ok olumlu
anlamlar yiiklenmistir. Budizm ya da Maniheizm’i se¢en Tiirkler, yeni dinlerinin

etkisiyle, bu hayvanlara farkli nitelikler de yakistirmislardir.

Ornegin Budist kozmolojisinde dért ana yonden birisinin sembolii bogadir.
Budist metinlerde Buda’nin sesi, giirliigli agisindan bogaya benzetilir. Burada da
hayvanin kuvvetine gonderme yapilmaktadir. Eski Hint mitolojisinde kara boga veya

okiiz, 6liim tanris1 Yama’nin binegi olarak kabul edilmistir'®2,

17 Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., 5.241-242,

180 Bulug, a.g.m., s.318.

181 Mihail Borisov, Bops6a Illamana B O6pase Beika Co 3meiM Jlyxom (Samanin Seytan Ruhu ile
Boga Kiliginda Miicadelesi), llamanu3m (Samanizm), Yakutistan 1992, s.85-86.

182 Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., .242.

53



Sigir, on iki hayvanli Tiirk takviminin sembollerinden birisidir. Boga ve
sigirlar doviisken olduklart i¢in sigir yilinda savaslarin ¢ok olacagina, kisin soguk

gececegine inanilmistir!®s,

Giinesin simgesi olan aslan ile boganin miicadelesi ise zit kavramlarin
karsilagsmasina isaret ettigi gibi; Nevruz bayraminda baharin gelisini de simgeler. Bu
konuyla ilgili olarak Tiirk sanatinin hemen her doneminde eserler gormek

miimkiindiirt®*,

Calismanin devaminda detayli sekilde deginildigi lizere, boga/inek basi, Tiirk
calgilarinin burguluk kisimlarinda kullanilabilmekte; bu hayvanlarin sesi, melodiler
arasinda taklit edilebilmektedir. Bilhassa Tuva Tiirklerinin ¢algis1 bizangi, boga/inek
ruhuyla 6zdeslestirilir. Dort telli olusu, inegin dort memeli olmasi ile iligkilendirilen

bizanginin ses verisi de, inegin siit vermesine benzetilir.

¢. Dag Kegisi

Dag kegisi, Tiirklerin kutsal saydig1 hayvanlarin iginde yer alir. Ozgiirliigii ve
bagimsizligr simgeleyen dag kegisi figiiri, kararliligi, zekiligi ve ¢evikligi de
sembolize eder'®. Tiirklere ait pek cok eserde dag kegisi figiiriine rastlamak

mumkindiir.

Hun dénemine ait Basadar Kurganinda bulunan lahtin tizerinde 3 erkek keci

resmi yer almaktadir. Esik Kurganindan cikartilan cesedin, altindan yapilmis

18 Turan, a.g.e., s.101.

184 Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., .242.

185 Cengiz Alyilmaz, “Mogolistan’daki Tiirk Anitlar1 Projesi 2000 Yili Calismalar1 Isiginda Bazi
Tespitler”, Goktiirk Devletinin 1450. Kurulus Yildoniimii Sempozyumu Bildiri Kitabi, Haz. Y.
Hacioglu, Ankara 2001, s.68.

54



186, K6k Tiirklerin ongun kabul

kiilahinin lizerinde de dag kegisi tasviri bulunmaktadir
ettigi dag kecisi, Kok Tiirk hakanlarinin damgasinda bulunan bir piktogramdi. Hun

ve Kok Tiirk donemlerinde c¢adir direginin {izerine gecirilen bronz simgelerde,

genellikle dag kecisi ve geyik figilirleri yer almaktadir. Asagida buna Ornekler

sunulmustur.

| Resim40. Dag Kegisi ve Geyik Figiirleri'®’

Tiirklere ait kaya resimleri ¢ok sayida dag kegisi figiirii barindirir. Kirgizistan
ve Kazakistan’da M.O.VII. yiizyila tarihlenen dag kegisi resimleri vardir. Bugiinkii
Tuva’nin bulundugu yerde de ¢ok sayida dag kegisi figiiri, duvar resimleri iginde
goriilebilir. Buralardaki dag kegisi figiirlerinin tekniginin, stilistiginin konu ve
kompozisyonun ana fikir bakimmdan Uyuk dénemi® geyik, mus, maral ve yaban
domuzu tasvirlerinden pek farki yoktur. Aymi killiyede geyik ve dag kegisi

tasvirlerine de rastlanmaktadir®,

186 Coruhlu, Hun Sanat, s.61.

187 Fotograf: F.veT. Vural — Hermitage Miizesi - St. Petersburg 2012.

188 M.O.VII-IIL yiizyilda Tuva bélgesinde bulunan ve bolgede kaya resimleri birakan kiiltiir.

189 M.H. Mannay Ool “Tuva’da Eski Dag Kegisi Tasvirleri”, A.U.Tiirkiyat Arastirmalar Enstitiisii
Derqgisi, Cev. S.Ding, L.Dervigyeva, C.10, Say1 21, Erzurum 2003, s. 173-174.

55



Resim 41-42. Petroglif Ornekleri*®

Tiirk sanatinda sik goriilen dag kecisi figiirii, Tiirk calgilarinda yer almus;

boynuzlu dag kecisi ve kog baglar1 ¢algilarin gévdelerine islenmistir.

d. Deve

Tipk1 at gibi, iki horgiliglii Asya devesinin de ehlilestirildigi ilk yerin Orta
Asya oldugu kabul edilir. Deve Orta Asya Tiirklerince yiik ve binek hayvani olarak
kullanilmis'®; ¢ok da sevilmistir. Omegin Kazak Tiirkleri giizel gozlii olan kisilere
“bota gdz” yani deve gozlii demislerdir®?. Tiirkler, deve yiiniinden giyim kusamda

da faydalanmislardir.

Deve, Tiirk mitolojisinde alplik sembollerinden birisidir. Ozellikle bugra
denilen erkek develer kahramanlar tarafindan toz olarak kabul edilmistir'®®. Altayl
kamlar, savag Tanrisi, Kizagan’in kirmizi yularli erkek deve seklinde tasvir
edildiginden s6z etmislerdir. Deve, Islamiyet’ten sonra da énemli olmustur. Devenin

Tiirk sanatinda kimi zaman kanatli olarak tasvir edildigi goriiliir!®*,

190 Petroglif ¢izimleri: Kimball, Basilov ve Yablonsky - Nomads Of The Eurasian Steppes In The
Early Iron Age.

191 Seyda B.Sayilir. “Gogebelik, Konar-Gogerlik Meselesi ve Cografi Bakimdan Konar-Gégerlerin
Farklilagmas1”, Tiirk Diinyasi incelemeleri Dergisi, XII/1, [zmir 2012, s.565-566.

192 Samet Azap, “Kazak Edebiyatinda “Deve” Algist (Yass1 Burun ve Beyaz Deve Orneginde)”,
Avrasya Uluslararasi Arastirmalar Dergisi, C. 4, Say1 9, Ankara 2016, s.70.

193 Coruhlu, Tiirk Mitoloejisinin..., s.146.

194 Coruhlu, “Tiirk Sanatinda...”, s.166.

56



Devenin bagirmasinin yani bozulamasinin, Orta Anadolu’nun 6nemli miizik
tirii bozlaga kaynaklik ettigi diisiiniilmektedir'®. Deve, Tirk miiziginde ise ¢algi

burguluklarinda goriiliir.
e. Evren (Ejderha-Mitolojik Canli)

Her ne kadar hayali/mitolojik bir varlik olsa da, Tiirk sanatindaki yerinden
dolay1 ejderhalardan da s6z etmek yerinde olacaktir. Tiirklerde “luu” veya “evren”;
Mogollarda “maghur” olarak adlandirilan ejderhal®®, bir ¢ok hayvanmn ozelligini
biinyesinde toplamis bir varliktir!®’, Tiirk sanatinda ve Tiirk mitolojisinde ejderha,
bulundugu yere mutluluk getiren, karanlig1 aydinlig1 ¢ikaran, gii¢siizlerin yardimina

kosan bir canli olarak tasvir edilmistir'®.

Bu masal hayvani, gok ve yer su unsurlarina bagl olarak genis bir uygulama
alan1 bulmustur. Tiirklerde 6zellikle erken donemlerde bereket, refah, giic ve kuvvet
simgesi olarak kabul edilmis olan bu efsanevi yaratik, 6n Asya kiiltiirleri ile iliskiye
gecildiginde, bu anlamlar1 zayiflamis ve daha ¢ok kotiiliigiin simgesi olmustur'®®.

200

Tirk kozmolojisinde kuzey yoOniiniin simgesi olan ejderha motifi“™, {izerine

yiiklenen kutsiyet nedeniyle sanat eserlerinde yer almistir.

1% Hakan Tatyiiz, Nigde Yoresi Halk Tiirkiilerinin Melodik Yonden Incelenmesi, Nigde Universitesi,
Yayinlanmamis Yiiksek Lisans Tezi, Nigde, 2001, s.4.

19 Ejder, ejderha ismi Farsga kokenlidir.

7 Celik, a.g.t., 5.31-32.

198 Mehmet Onder. “Ejder Figiirleri”, Kiiltiir-Sanat, Say1 4, Istanbul 1976, s.13.

19 Gznur Aydm, “Cin ve Tiirk Islemelerindeki Ejderha Motifi”, Akdeniz Sanat Dergisi, C. 6, Say1
12, Antalya 2013, s.2.

200 Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., 5.244-245,

57



Pazirik Kurganlarindan c¢ikan bir figiir,
ejder motifli Tiirk sanat iriinlerine giizel bir
ornektir. Hermitage Miizesi’nde
fotografladigimiz bu eserde, bir ejderhanin
agzinda, geyik bas1 goriilmektedir. Eser, ahsap ve

deri islemeciligi kullanilarak yapilmstir.

Resim 43. Ejder Figiirii?®

Tiirk sanatinda kuyrugu birbirine sarilmis ejder motifi, yeri ve gogii temsil
etmektedir. Bu sekildeki tasvirler, tabiatin enerjisini, yeniden dogusu, verimliligi ve

ebedi hayat: sembolize eder?®?

. Cift bagh ejder ve ¢ift ejder motifi, Tiirkler arasinda
kétiiliikten koruyan kozmik ve astrolojik figiirler halinde goriilmiistiir?®. Sibirya’da
Kirgizlara atfedilen VI-VIII. yiizyillardan kalma bir tung levhada ¢ift ejder basi1 yer

almaktadir?®*,

Uygur minyatiir ve resim sanatinda ejder, farkli sekillerde tasvir edilmistir.
Uygurlarda semavi ejder, erkek, pullu, boynuzlu, iri yapili, kocaman gozlii ve kanatl
sekilde; yeraltina mensup olan ejder ise, disi, boynuzsuz, pulsuz ve kor olarak
belirtilmistir’®.  Uygur eserlerinde, gok giiriiltiisii, ejderin  kiikremesine
benzetilmistir. Ejderin agzindan ¢ikan ates yani inci, gok cisimlerinin ve suyla ilgili

cevherlerin imgesidir?®. Uygurlarda ejder motiflerine, Kogo’da dokuzuncu Bezeklik

tapimnaginda yer alan freskoda simetrik olarak yerlestirilmis bir ejder cifti drnek

201 Fotograf: F.-T. Vural — Hermitage Miizesi — St. Petersburg 2012.

202 Fyat Yondemli, Hayat Agaci - Ejder Yilan, Konya 2006, s.150.

23 Aydin, “Cin ve Tirk...”, s.3; Emel Esin, “Evren — Selguklu Sanati Evren Tasvirinin Tiirk
ikonograﬁsinde Menseleri”, Selcuklu Arastirmalar: Dergisi, S.I, Ankara 1970, s.131.

204 Esin, Tiirk Sanatinda..., Istanbul 2004. s.42.

205 Emel Esin, “Ejder Takinin Kozmik Simgeciligi ve Kétiiliikten Koruyan Maske”, Orta Asya’dan
Osmanl’ya Tiirk Sanatinda ikonografik Motifler, Istanbul 2004, s.150.

206 Celik, a.g.t., s.31.

58



207

olarak verilebilir®’. Uygurlara ait Bezeklik Kiilliyesi’nin Dokuzuncu Tapinagi’nda,

208

havuz i¢inde bir ejder cifti resmedilmistir™™. Bezeklik tapinaginda bulunan bir baska

freskoda ise daglar arasma sikismis gol igerisindeki ejder goriilmektedir®®.

Ornekleri arttirmak miimkiindiir.

Bolluk, bereket, kuvvet, kudret, saglik ve sifa sembolii olarak bilinen Ejder
figliri (evren), Ortaasya Tirk Sanatindan Anadolu-Tiirk Sanatina da gegmis bir

motiftir21?,

Ejder motifi, Tuva Tiirklerinin ve Mogollarin ¢algilarinin burguluk kisminda

goriilebilmektedir.
f. Geyik

Giici ve soguktan koruyan kiirkii ile bilhassa Kuzey Sibirya Tiirklerinin
yasamlarinda ¢cok &nemli olan geyik, Islam 6ncesi Tiirk kiiltiiriinde kutsal bir hayvan
olarak kabul goérmiistiir. M.O. 1200-700 seneleri arasinda bronz ¢agina denk gelen
Altay buluntular1 arasinda, mezarlarda saptanan geyik dislerinin dini bir anlami
oldugu kuvvetle muhtemeldir?!!. Kutsal geyik anlayisinin ¢ok eski dénemlerden beri

var oldugunu, petrogliflerden takip etmek miimkiindiir.

207 Coruhlu, “Tiirk Sanatinda Goriilen Hayvan Figiirleri”, s.225.

208 Emel Esin, “Bezeklik Kiilliyesinde Dokuzuncu Tapinak”, Tiirkiyemiz Dergisi, Say1 37, Istanbul
1982, 5.5

209 Coruhlu, Tiirk Mitoloejisinin..., s.172.

210 Goniil Oney, “Anadolu Selguklu Sanatinda Ejder Figiirleri”, Belleten, XXXIII, Say1 130, Ankara
1969, s. 171.

211 Ogel, Tiirk Kiiltiir..., 5.25.

59



Resim 44. Petroglif Ornekleri?*?

Geyik figiirii, pek ¢ok tas yapita da kazinmistir. Asagida Hakasya Yerel ilim

Miizesi’nde yer alan geyikli taglara bir 6rnek sunulmustur:
P

Resim 45. Hakasya Yerel {lim Miizesi’nde Yer Alan Geyikli Taslar?*®

Kutsallik atfedilen geyik, Tirk sanati ve mitolojisinde énemli bir yere sahip
olmustur®**, Gok unsuruna bagh olarak, Sibirya’da 6zellikle beyaz geyigin dnemli
oldugu soylenebilir. Al ya da kahverengi geyikler ise daha ¢ok yer ya da yer alt1

unsurlartyla iliski iginde diistiniilmiistiir®®®.

212 petroglif ¢izimleri: Hoppal - Samanlar ve Semboller.

213 Fotograf: F.-T. Vural — Hakasya Yerel ilim Miizesi — Abakan.
214 Ogel, Tiirk Mitolojisi, 5.569.

215 Coruhlu, Tiirk Mitoloejisinin..., .143.

60



Islamiyet’ten once 6liimsiizliigiin, sifanmn, ebediyetin sembolii olarak kabul
edilen geyigin cesitli efsanelerde islendigi goriiliir?'®. Tiirk mitolojisinde pesinden
kosan avciyi, yeraltina (6liime) gotiiren geyikleri anlatan efsaneler vardir. Farkli
Tiirk topluluklarina ait hikayelerde geyigi avlayan kisinin iflah olmayacagi,
bedduasinin aveinin tiim ailesini etkileyecegi, mukaddes bir hayvan oldugu, kurt gibi
aniden ortaya cikarak, insanlara yol gosterdigi, Tanri’nin elgisi oldugu gibi ifadeler

yer alir?Y’,

Geyik pek ¢ok sanat eserine konu edilmistir. Tirk sanatinda geyik motifi,

aslan ve pars gibi figiirlerle birlikte sik¢a kullanilmigtir®'8

. Deriden yapilmis olan
Hermitage Miizesi’nde fotografladigimiz sol alttaki Ornekte yirtict bir hayvanin
geyige saldirisi goriilmektedir. Hayvan miicadeleleri, Tiirk sanatinda onemli bir
konudur. Bununla birlikte tek basina geyigin islendigi sanat eserlerine de sik

rastlanir. Resim 47°de Besinci Pazirik Kurganindan c¢ikartilan agactan oyma bir

geyik basi gorliilmektedir. Boynuzlar ise deriden yapilmistir.

Resim 46. Vahsi Hayvan Temal1 Deri Figiir?® Resim 47. Geyik Figiirii?®

216 Detayli bilgi igin bkz. Emel Esin, “Sigunlar Begi”, 5.201-202

217 Gryasettin Aytas, “Tiirk Kiiltiir ve Edebiyatinda Geyik Motifi ve Haza Destan-1 Geyik”, Tiirk
Kiiltiirii ve Haci Bektas Veli Arastirma Dergisi, S.12, Ankara 1999, s.162.

218 Baykara, a.g.m.,, 373.

219 Fotograf: F.- T. Vural — Hermitage Miizesi — St. Petersburg 2012.

220 Fotograf: N. Diyarbekirli — Hun Sanati.

61



Geyik Budist mitolojide de onemli bir yere sahip olmustur. Kimi Budist
efsanelerde geyigin Buda'nin reenkarnasyonu oldugu anlatilir. Bu durum, Budizmi

secen Tiirklerin farkli anlamlarla da olsa geyigi kutsal saymasina neden olmustur.

Geyigin kimi anlamlarinin Miisliiman Tiirkler arasinda da devam ettigi
goriilmektedir. Anadolu’daki alageyik efsanesi ya da geyik destani, bu konuyla
baglantilidir. Bursa’nin manevi sahiplerinden sayilan “Geyikli Baba”nin geyik
bicimine girmesi gibi bazi seyhlerin binegi de geyiktir. Ayrica nazara kars1 geyik
boynuzu kullanilmasi, Yériikler arasinda bolluk ve bereket simgesi olmasi??!, bu
hayvana karsi duyulan sevginin Islamiyet’ten sonra da devam ettigini gdsteren

kanitlar arasinda sayilabilir.

Geyik bagirsagi ve geyik tendonlari, bazi Tiirk calgilarinda tel olarak
kullanilmistir. Ayrica geyige yiiklenen anlamlar, kam davullarinin derilerinde geyik
derisinin tercih edilmesine sebep olmustur. Geyik derisi, diger pek ¢ok vurmali ve
telli calgimin yapiminda da kullanilmistir. Buna iliskin detayli bilgi, ¢alismanin

devaminda sunulmustur.
g. Kartal ve Diger Kuslar

Eski Tiirk Inanc1 basta olmak iizere pek ¢ok inanista kutsal oldugu diisiiniilen
kartal, kotiliiglin diismani, sans sembolili, gilic timsali olarak gorilmiistiir.
Gokyiiziiniin - rakipsiz hakimi olan kartal, Tiirklerde sonsuzlugun sembolii
sayllmistir?®?. Tipki1 at ve kurt gibi kartal da Tiirklerin milli simgelerinden birisi

olarak kabul edilir. Giicii, giizelligi, yiiksekte ucusu ve cesareti, ona pek ¢cok yan

221 Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., s.143-144,
222 Emel Esin, “Kuscu Tiirk Sanatinda Atli Doganci Ikonografisi”, Orta Asya’dan Osmanliya Tiirk
Sanatinda ikonograﬁk Motifler, Istanbul 2004, s.170.

62



anlam yiiklenmesine ve kutsallastirilmasina neden olmustur. Eski Tirkler Gok Tanr1

ile bagdastirdiklar1 kartali, koruyucu ruhun ve adaletin simgesi olarak kabul etmistir.

Kartal, Altaylarda ¢ok eski donemlerden itibaren mukaddes bir kus olarak
diisiiniilmektedir. Asya Hunlar1 devrinden 6nce var olmus Kurot Kiiltiiriine ait
oldugu diisiiniilen bir mezarda, kartal pencesi bulunmasi, bu kutsiyetin bir
gostergesidir?®. Kartal, giic ve kudreti gagristirmasi sebebiyle, hakanlarin ya da

beylerin de sembolii olmustur.

Kartal ve tugrul kusunun gii¢c ve hiikiimdarlik sembolii olarak goriilmesini,
Tiirk tarihinde cesitli Orneklerde takip etmek miimkiindiir. Bilge Kagan Anit
Mezarlig1 kazilarinda ele gegen tag iizerinde, kanatlarini iki yana agmis gérkemli kut
kusu veya tugrul kusu figiirii, Avrupa Hun hiikiimdar1 Atilla’nin kalkan1 tizerindeki
tugrul armas1?%*, bu gériiniimlerden birkagidir. Kut (tugrul) kusu, kulakli ve boynuzlu
sekilde gosterilerek, biiyiik bir kudreti sembolize etmistir?®®. Kartalin hiikiimdarlik,
gii¢ ve kuvvetle ilgili simgesel anlamlar1 islamiyet’ten sonrada devam etmis; devlet

armasi (Selguklularda cift basli kartal armasi) olarak da kullanilmastir.

Calismada daha once de vurgulandig tizere, kam elbiselerine, kutsal ruhlari
temsilen, kama yardim etmesi i¢in bazi hayvanlara ait 6geler ya da bu hayvanlarin
demirden, deriden tasvirleri asilmaktadir. Kartal, hayvan-ata ya da yardimci

ruhlardan birisini temsilen, kam elbiselerinde yer alabilmektedir.

223 (gel, Tiirk Kiiltiir..., s.17.
224 Ogel, Tiirk Mitolojisi, 5.592.
225 Oktay Aslanapa, “Tiirklerde Arma Sanatr”, Tiirk Kiiltiirii, Ankara 1964, s.40.

63



Kam torenlerinde ¢agrilan goksel unsurlar i¢cinde Tanri’nin kusu kartal da

vardir. Kam bu esnada yaninda kartal tiiyii ve kartal pengeleri bulundurur??®,

Saha Tirkleri, kartalin en yiiksek ruhlar tasidigina; gogli yere baglayan

Diinya Agact’nin tepesinde ¢ift bagl bir kartal oturduguna ve goklerin korunmasiyla

227

bu kartalin vazifeli olduguna inanmiglardir Sahalar arasinda, ilk kamin diinyaya

228 Giiniimiizde

kartal tarafindan indirildiginin anlatildig1 bir efsane vardir
Yakutistan’in ¢esitli yerlerinde ahsap gok siriklar: {izerinde kartal figiiriinii gérmek

miumkindiir.

Resim 48. Kangalas Bolgesi Girisinde Yer Alan Kartal Figtirii Resim 49. Yakutistan Milli
Kiiltiir Parkinda Yer Alan Figiirler (Kartal — At — Kimiz Kabi)

Sahalarda kartal 6ldiirmek hos goriilmez. Eger yanliglikla dldiiriiliirse, saman

(kam) cagrilir ve kartal, kam ayini ile kaldirilir??,

226 Sadettin Bulug, “Saman”, IA, C.X, stanbul 1970, s.315.

221 Ogel, Tiirk Mitolojisi, s.289; Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., s.133-134.

228 Yasar Kalafat, Dogu Anadolu’da Eski Tiirk inan¢larimin izleri, Ankara 1995, 5.77.
229 Ipan, Tarihte ve..., 5.119.

64



Kartal, Oguz Tiirklerinin Dede Korkut Hikayelerinde ve Altay Destanlarindan
olan Maaday-Kara destaninda ulu 6zelliklerle karsimiza ¢ikar.

Tiirklerde insanin arkadasi ve silah1 olma gibi niteliklere sahip olan kartal®°,

pek ¢ok Tirk sanatinda da tasvir edilmistir. Altta, Altaylarda Birinci Pazirik
Kurganindan c¢ikartilmig bir eyer Ortiisii iizerinde, kartal griffonun geyik ile

miicadelesi yer almaktadir.

Resim 50. Eyer Ortiisiinde Yer Alan Isleme?®*

Calgilarin burguluk kisimlarinda yer alabilen kartal figiirli, kam davullarinin
da iizerinde resmedilmistir. Sibirya bolgesi Tiirk miiziginde, melodik yap1 i¢inde
kartal ¢igliklar1 kullanimi goriiliir. Bu durumlarin hepsi, yukarida sunuldugu iizere,
kartalin Tirk tarihi, inang¢ sistemi ve mitolojisindeki ©nemli yerinden

kaynaklanmaktadir.

Kartal harici diger kuslara iligkin bilgiler asagida sunulmustur:

Eski ¢aglardan bu yana Tiirk medeniyetlerine ait kiiltiirel {iriinler, destanlar,
sanat eserleri ve miizikler ile Eski Tiirk Inanci kokenli simgeler, mitolojik ve

astrolojik ogeler, Tirklerin kuslar1t ne denli sevdiklerini gostermektedir. Kuslar

230 Adem Aydemir, “Kutadgu Bilig ve Divanii Lugati’t Tiirk’te Kuslar”, JASS, Say1 6/1, Elaz1g 2013,
s.274.
231 fslemenin Cizimi: N.Diyarbekirli — Hun Sanat1

65



giizelliklerinin yan1 sira ugabiliyor olmalariyla hayran olunmus hayvanlardir. Onlarin

g0k ile boyle yakin olmalari, Gok Tanri ile de yakin olduklarini diistindiirmiistir.

Olen kisilerin ruhlarinin, bir kus olarak gdge ugmalari, Tiirklerde oldukca

232

yaygin bir diisincedir=>“. Kusun ruhun simgesi oldugu Orkun yazitlarindaki 6liimle

ilgili ifadelerden de anlasilir. Tirk¢ede oOlim, ‘“u¢mak” kelimesi ile de

233

kargilanmistir". Kok Tiirk sanatgilari, lahitler iizerine gercekei kus tasvirleri

yapmislardir®®*, Kok Tiirk mezarlarinda Umay kusu tasvirleriyle siislenmis lahitler

de bulunmustur®®

. Kamlarin kuslar1 animsatan kiyafetler giymeleri ve koruyucu ruh
olarak kabul ettikleri hayvanlarin arasinda kusglarin yer almasi, onlara verilen ruhani

degeri gostermektedir.

Kus motifinin “Tanr’nin elgisi, habercisi” oldugu inanisin1 pek c¢ok Tiirk
destan ve efsanesinde bulmak miimkiindiir. Bazi kus tiirleri dogal ve beseri

felaketleri giiclii 6nsezileriyle onceden sezerek, gosterdikleri davraniglariyla insanlari

236

uyarmislar ve tedbir almalarini temin etmislerdir=>°. Kuslara yonelik Divanii Ligat-

it-Tiirk’te ¢ok sayida tamim, deyim ve atasdzii mevcuttur?®’,

Tiirklerde avcr kuslar her zaman biiyiik 6nem tagimistir. Buna paralel olarak
Tiirkcede avcl kuglara ait pek ¢ok isim bulunmaktadir. Dogancilik, av hayatinin
onemli bir pargasi olmustur. Hatta dogancilik {izerine eser bile terciime ettirilmis ve

238

yazilmistir Kuslarla ¢esitli hayvanlar avlanabildigi gibi bagka kuslar da

avlaniyordu. Tirkler, yirtici kuslari kus avinda kullanmaya “kus kuslamak”

232 (gel, Tiirk Mitolojisi, 5.129.

233 Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., s.151.
234 Esin, Tiirk Sanatinda..., 5.209.

235 Alyilmaz, a.g.b., s.68.

2% Aydemir, a.g.m., s.274.

237 pkz.Giil, a.g.m.; Aydemir, a.g.m.

238 Esin, Tiirk Sanatinda..., s.169-170.

66



demigslerdir. Bu tabir Yenisey Yazitlarinda yer alir: “Togday turgazi artzun, kusladag1
bilge tutuk yok” (Togday turnalar1 ¢ogalsin, (onlar1) avlayacak Bilge Tutuk (artik)
yok)?°. Kasgarli Mahmud da avci kuslardan soz etmistir. Hatta bu kuslarin av

sirasinda davul ile c¢agrildiklarin1 “avda dogan kusu i¢in ¢alinan davul” sozleriyle

belirir?*,

Sadece yirtict kuslar degil, diger kuslar da Tiirkler i¢in ¢ok énemli olmustur.
Kugu ve kaz gibi kuslar, kutsal sayilmis ve iyiligin, giizelligin simgeleri, hatta kut ve
beylik timsali olmuslardir. 568 yilinda Istemi Kagan’a elgi olarak giden Bizansh
Zamarkhos’un hiikiimdarin tahtindaki tavus figiirlerini anlatmasi, bu kusun
hiikiimdarlik simgelerinden olabilecegini diisiindiirmektedir. Altin K6l Yazitinda
turnanin zenginlik, refah simgesi oldugundan s6z edilmesi, Irk Bitig’de siiksiik kusu

ve kugunun olumlu anlamlarla anmilmasi?*!, bu 6rneklerden bir kagidr.

Tuva ve Mogol calgilarinda yer alan kugu figiirii, Yenisey Yaratilig
destaninda islenir. Burada yaratic1 6zellige sahip olan bir kamin birlikte uctugu

kuslar arasinda gesitli su kuslar1 ve kugular say1lir?*,

Cesitli kuslar, metal, deri, kece, ahsap eserlerde biitiin giizellikleri ile
islenmistir. Asagida Hunlarin kege yapiminda ve islemesinde geldikleri noktayi
gozler Oniine seren kegeden kugular sunulmaktadir. Eserlerdeki sanatsal dokunuslar

dikkat cekicidir.

239 Hatice Sirin User, “Runik Harfli Tiirk Yazitlarinda Av”, Dil Arastirmalar1 Dergisi, C. 1, Sayi 1,
Ankara 2007, s.55.

240 Tiirk Ansiklopedisi, “Davul”, Cilt 12, Ankara 1975, s.354.

241 Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., 5.152-153.

242 Mustafa Sever, “Tiirk Mitolojisinde Kuslar”, Milli Folklor, Y.11, S.42, Ankara 1999, s.85.

67



Resim 51-52. Pazirik Kurganlarinda Bulunan Kege Kugu Ornekleri?*

Kok Tiirkler, oliiniin ruhu ile kus figiirlerini iliskilendirmislerdir®**.

Dolayisiyla bu durumla baglantili olarak Orkun bdolgesinde, giiniimiize gelebilmis

mezar kompleksleri iginde pek cok mezar tasi, balbal ve tas levhalarda gesitli kus

245

motiflerine rastlanmaktadir

v F 30%m, - 7

Resim53-54. Bilge
Resimb55. Kiil Tegin’i Tasvir Ettigi Disiiniilen Mermer Heykel Basi ve Bashgindaki Ayni

Kagan’a Ait Oldugu Diisiiniilen Altin Tag ve Oniindeki Kus Figiirii

Kus Figiirii
Tiirkler Cin kiiltiirii ile oldugu gibi Hint kiiltiirii ile de yakin temaslarda

bulunmustur. Hint masallarina gére Garuda denen akbaba, Garudi, Karuti ve Karakus

2483 Fotograf: F. Vural — Hermitage Miizesi St. Petersburg 2012.

244 Eleonora Nowgorodowa, Alte Kunst der Mongolei (Mogol Antik Sanatlar1), Leipzig 1980, 5.240.
245 Bu konuda detayh bilgi icin bkz. ibrahim Cesmeli, “K&k Tiirklerde Ikonografik Agidan Kus
Motifleri”, Art Sanat, Say1 4, Istanbul 2015.

68



adiyla hem Budist hem de Budist olmayan Tiirk mitoloji ve sanatina girmistir. Bu
mitolojik sembol, Kok Tirk ile Uygur devirlerinde goriilmektedir. Alacali kuyrugu
veya kanatlar1 olan bir akbaba veya kartala benzeyen bu yaratik, Uygur sanatinda
cocuk kacirirken veya goge yiikselmek icin binek olarak kullanilirken tasvir
edilmistir?*®.

Kuslar Tirk miiziginde de yaygin olarak kullanmilmistir. Kus figiirleri, kam

davullarina ¢izilmis, kus tiiyleri calgilara takilmis, kus sesleri melodiler i¢inde taklit

edilmistir.
g. Koyun, Ko¢

Tiirkler uzun yillardir sahip olduklart koyun siiriilerinden beslenmede
faydalanmais; ytlinlerinden de yararlanmislardir. Diinyay1 yorumlayis ve bunu eserlere
yansitista animistik bir yaklagim izleyen Tiirkler, ici¢ce olduklari koyun ve koglarin

tasvirlerini pek ¢ok 6gede kullanmiglardir.

Hun mezar taglarinda, ko¢ ve koyun figiirlerine rastlanmistir. Mezarda yatan
kisi erkek ise mezar tasi kog¢ figiirleriyle, kadin olursa koyun figiirleriyle

stislenirdi?*’.

Kozmolojik agidan koyun ve kog, gok unsuru ile iligkilendirilmis; dolayisiyla
olumlu olgulara simge edilmistir. Bu durum bilhassa beyaz ko¢ igin gegerlidir.
Koglar, karakterlerinden dolayr bilhassa erkeklik, yigitlik gibi kavramlarla alakali

olmustur. Islamiyet’ten sonra onun bu sembolizmi devam etmistir?*%.

246 (Ozkartal, a.g.m., 5.63.
247 Cetindag, a.g.m., s.173.
248 Coruhlu, Tiirk Mitoloejisinin..., 5.246.

69



Koyun/kog, Tiirklerin on iki hayvanli takviminin yil simgelerinden birisidir.
Eski Tirk takviminde koyun yili, bollugun ve asayisin oldugu, nimetlerin bollastig

bir y1l olarak kabul edilmistir?*°.

So6zli anlatilarda koyun, ilk kez Oguz Kagan Destani’nda karsimiza ¢ikar.
Oguz Kagan’in ¢adirmin iki tarafindaki direklerden birinin altina ak, digerininkine
kara koyun baglanir. Beyaz koyun ve altin tavukla Gok Tanri’ya, siyah koyun ve
giimiis tavukla yeralt1 diinyasina haber génderilmektedir?’. Tiirk diinyasinda ak ve

kara koyun konulu ¢esitli hikdye ve masal mevcuttur.

Koyun, Tiirklere ait sanat eserlerinde de yer almistir. Ornegin Bilge Kagan ve
K6l Tigin anit mezarlarinin girislerindeki koyun heykelleri ¢ok detayli ve giizel
sekilleri ile dikkat ¢ekerler. Kog, koyun ve ke¢i kabartmalarina, Asya bozkirlarindan
Anadolu’ya kadar Tiirkiin yasadig1 her cografyada rastlanmaktadir®®!. Uygurlara ait

Siveet Ulaan’daki eserler arasinda kog, koyun ve kuzu heykelleri yer almaktadir®?,

Calg1 yapiminda, koyun, kog tipi hayvanlarin derilerinden faydalanilmakta ve

calgilarin burguluk kisimlarinda kog basi kullanildig1 da goriilmektedir.
h. Kopek

Kopek, kurt, at ya da kartal gibi tamamen olumlu olgularla iliskilendirilen bir
hayvan degildir. Ayn1 zamanda Tiirk tirtinlerinde islenme siklig1 da diger hayvanlara
gore oldukca diisliktiir. Olumsuz anlamlarla anilabilen kopek, koruyucu vasfiyla iyi

unsurlar arasinda da anilir.

24 Turan, a.g.e., s.104.

20 Bilge Seyidoglu, “Oguz Kagan Destani’'nda Mitolojik Motifler”, Tiirk Halklarmm Edebi
Gecmisi: Tiirk Destanlar1 Uluslararas1 Sempozyumu, Bakii 2004, s. 12.

21 Gémeg, Tiirk Kiiltiiriiniin..., s.85.

252 Osman Fikri Sertkaya - Cengiz Alyillmaz, Tsendiyn Battilgo, Tsendiyn, Mogolistan’daki Tiirk
Anitlar1 Projesi Albiimii, Ankara 2001, s.247.

70



Ornegin Kirgizlarm “kumayik” isimli bir efsanevi kopegi vardir. Baskurtlar
da “barak” denen bir kopegi saygiyla anmaktadirlar. Miisliman topluluklarin
etkisiyle, “Yedi Uyurlar” kissasiyla iligkili olarak alegorik bir sembol olan “kitmir”

(magarada bekleyen kopek) 6nemli sayilmistir?™,

Yakutistan’da kamin kutsal hayvan ruhu ile birlikte hayali iki kopegi oldugu
diisiiniiliir. Bu kopekler, giiglii varliklar olarak tasvir edilir. Bu iki kdpek ruhu, kami
kotiiliiklerden koruyan muhafizlardir®®. Kam bu kopeklere ihtiyag¢ duydugunda

55

yiiksek sesle seslenir®®®. Kopekler ozellikle hardas ve betes adli ritiiellerde

cagrilirlar?®.

Kopek, on iki hayvanl Tiirk takviminin simge hayvanlarindan birisidir. Bu
takvime gore kopek yilinda kotii seyler olacagy, fitne, karisiklik, 6liim ve savasin ¢cok

257

olacag diisiiniiliir™’. Calgilarda nadiren kdpek derisi kullanildig1 goriilmiistiir.

1. Kurt

Tiirk mitolojisindeki en Onemli figiirlerden birist “kurt”tur. Kurt, fiziki
kuvveti ve yirticiligr nedeniyle korkuyla karisik bir saygiyla anilmis; Gok kaynakh
bir hayvan-ata sembolii olarak diisiiniilmiis®®®; bagimsizlik ve giiciin timsali kabul

edilmistir.

Kurt, Hunlardan 6nce de énemli olmakla birlikte, Hun doneminde ata kiiltiine

dontismiustiir. Kurt figiirii, Hunlar ve Kok Tiirklerde o6nemli bir sembol

258 Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., 5.248.

24 Petr Ivanov, “mamanckoe Casmennoe Jepeso” (Samanin kutsal agaclar1), Illamanusm
(Samanizm), Derlenme Tarihi 1925, Yakutistan 1992, s.52.

25 Fedor Selelev, “Illamanckuii bec-Cobaka” (Kdpeksiz Saman), lllamanmsm (Samanizm), Derlenme
Tarihi 1925, Yakutistan 1992, s.60.

256 Spiridon Samsanov, “/se Illamanckue Cobaxu” (Iki Saman Kopegi), Illamannsm (Samanizm),
Yakutistan 1992, s.71

257 Turan, a.g.e., s.105.

28 Coruhlu, “Tiirk Sanatinda...”, s.111.

71



259

durumundadir Kok Tiirklerin kurttan tlirediklerine dayanan efsaneden yola

cikarak, kurt sembolii pek ¢ok yerde kullanilmistir.

Kok Tiirklere ait kurt bash sancaklar, arkeolojik caligmalar neticesinde
bizlere kadar ulagsmistir. Ayrica Cin kaynaklar1 da bu konuda bilgi vermektedir. Bir
Cin yilliginda Kok Tiirklere yonelik olarak, “sancaklarinin basina altindan kurt basi

takarlar. Muhafizlarina, savas¢ilarma fu-li (borii) derler” ifadeleri yer almaktadir®®.

Yenisey Kirgizlar1 doneminde, kurt denildiginde Kok Tiirkler akla gelmekteydi?®?.
VI.-XII. yiizyillara ait Dogu Tiirkistan’daki Tiirk freskolarinda kurt basli bayrak

tasvirlerine ve Islamiyet’ten sonraki minyatiirlere de konu olmustur.

Eski Tiirkler sadece efsanevi kahramanlarin1 veya hiikiimdarlarini degil, ayni
zamanda askerlerini de kurtarict ve yol gosterici kurda benzetiyorlardi. Bu durum,
Tiirk ordusunun kurtariciik misyonu ile ilgilidir. Orhun-Yenisey Yazitlari’nda
“Babam kaganin ordusu kurt gibidir” (Kangim kagan siisi bori teg) ciimlesi de bunu
tasdik etmektedir. Bu ornek, hayvan-ata olarak kabul edilmis varliklarin sadece
kahramanlar ve kisiler tizerine degil, bir ordunun tamami iizerine de yansitilabildigini

gostermektedir?®?,

Tiirk Destanlarinda kurdun yeri ve 6nemi tartisilmaz sekilde ¢cok kuvvetlidir.
Tiirklerin ongunu “bozkurt”, destanlarda Tirk’iin hayat ve savas giiciinii temsil

etmistir. Bu gercekten ¢ok giiclii bir simgedir. Hayvan-ata/ana kavrami, destanlarda

29 Yasar Kalafat, “Yasayan Eski Tiirk Inanglar1 Itibariyle “Tiirk Mitolojisi” ve Prof. Dr. Bahaeddin
Ogel”, Uluslararas1 Sosyal Arastirmalar Dergisi, S.2/8 2009, s.115; Coruhlu, Tiirk
Mitolojisinin..., s.136.

260 Mehmet Ozkartal, “Tiirk Destanlarinda Hayvan Sembolizmine Genel Bir Bakis”, Milli Folklor,
Y.24, S.94, s.59.

%1 Viktor Yakovlevig Butanayev vd. Ouepku mcropunm Xakacuu (¢ ApeBHEHIIMX BpPeMeH 0
coBpemennoctn) (Hakas Tarihi Hakkinda Denemeler — Antik Caglardan Giiniimiize), Abakan 2008,
s.155.

262 Bayat, a.g.m., 5.523.

72



kurttan tlireme inancina dayanmaktadir Oguz Kagan Destani’nda gk kurdun bir
1s1kla ortaya ¢ikmasi, Tanrisalligin habercisi olarak isaret edilmistir. Gok kurt ya da
bozkurt nitelemelerinin yaninda, “ak kurt”, “al kurt” ve “kara kurt” ibarelerine
rastlandigini, bu tiir adlandirmalarin renk simgeciligine dair oldugunu belirtmek
miimkiindiir. Ak kurt saflik, temizlik ve erdemi, al kurt siddeti ya da yer unsurunu,
kara kurt ise karst durulmaz kuvveti, yeralti unsurunu ve kotiliigi

simgelemektedir?®3

. Calismanin “Tiirk Destanlarinda Hayvanlar” alt basliginda
deginildigi lizere, Dede Korkut’ta yiizii miibarek olarak nitelendirilen kurt,

Ergenekon, Tiireyis, Oguz Kagan, Bozkurt Destanlarinda ¢ok énemli bir motif olarak

islenir.

Kurt, astrolojide de yer almistir. Tiirk astrolojisinde kiigiik ayi, bir arabayi
ceken iki attan; biiyiikk ay1 ise onu kovalayan yedi kurttan olusmus sekilde ifade
edilmistir?®*.

Ural bozkirlarinda yapilmis olan sanatsal iiriinlerde kurt en yaygin motiftir?%°,
Kurt, simgesel anlamlariyla gerek Tiirk sanatinda, gerekse Tiirk miiziginde yer
almistir. Kurda iligkin parcalar (dis gibi) kam davullarinda kullanilabildigi gibi; kurt
resimleri de kam davullarina sik sik ¢izilmektedir. Ayrica kurt ulumalari, Tirk

miizigi i¢inde kullanilmaktadir. Bu goriinlimlerin hepsi, kurda yiiklenen kutsal

anlamlarla iligkilidir.
i. ParsveArslan

Glig, kudret, hakimiyet, yigitlik, hiikkiimdarlik gibi 6zelliklerin sembolii olarak

pars ya da kaplan, en eski Tiirk kabile ve yigitlerine ait téz/ongunlardan birisiydi.

263 Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., s.136; Ozkartal, a.g.m., 5.64.
264 Ogel, Tiirk Mitolojisi, $.50.
265 Kimball vd., a.g.e., s.114.

73



Pars ya da kaplanin sembolizmi, “gék™ ve “yer” dikotomisi nedeniyle ortaya ¢ikan
bir durum gosterir. Yirtict hayvanlar, genellikle Gok unsuru i¢inde addedilmistir.
Tiirk sanatinda yayginlasan kanatli aslanlar, goge ait unsurlar olarak kabul edilir?®®.
Astrolojik ac¢idan bakildiginda, ak veya benekli parsin, dort ana yonden birine ait

olarak, biiyiik bir yildiz grubunu simgeledigi goriiliir?®’.

Ongun olarak kabul géren diger hayvanlar gibi Pars figiirii de gesitli sanat
eserlerinde karsimiza gikar. Ornegin Altaylarda Birinci Pazirik kurganimdan ¢ikan,
Hunlara ait bir eyer siisiinde, bir kaplan ya da parsin geyige saldirist
canlandirilmistir. I. Tiietka Kurganindan ¢ikan eserler, kaplanin giic sembolii olarak
goriildligiinii vurgulamaktadir. Aslan ise daha ¢ok Budizm ile i¢i¢e olunduktan sonra

Tiirk sanatinda yayginlasan bir figiirdiir?®®,

Kaplanin sahip oldugu giicii barmndiran sembolizm, Tiirkler Islamiyet’i

sectikten sonra da biiyilik oranda devam etmistir. Selcuklu donemi saray tasvirlerinde,

hiikiimdarin panter veya efsanevi yaratik avina ¢ikmasi islenen konulardan biridir?®°.

Islamiyet’ten sonra Tiirklerin sanat eserlerinde panter/kaplan deseni, daha stilize bir

sekilde var olmustur. Ornegin Selguklu seramiklerinde pek c¢ok figiiriin kaftanlari,

270

cintemani deseni“” ile siisliidiir.

266 Butanayev vd., Ouepku ucropun Xakacuu, s.157; Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., s.137-243.

267 Brentjes, a.g.m., s.260.

268 Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., s.137-138.

269 Esin, Tiirk Sanatinda..., 5.264.

210 Cintemani, genel olarak ii¢ kiire (ii¢ pars benek) ve ¢ift dalgali ¢izgiden (iki kaplan) olusan
sembolik siisleme motifidir. Koken olarak Cin’e ve Budizm inancina dayanir. Buda’nin ii¢ ruhani
Ozelliginin belirtildigine inanilan {i¢ benekten olusan figiir, Uygur sanatimin figiiratif motifleri
arasindadir. Anadolu ve civarina Tirkler tarafindan tasindigi disiiniilir (Kardeslik 2011: 86). Pars
benegi ya da Farsca pelenk olarak da bilinir. Gostergebilimsel (Semiyolojik) acidan tasidigi
yananlamlar degisime ugrayarak, Selguklu ve Osmanli déneminde gii¢ sembolii figiirler arasinda yer
almigtir.

74



Ug kiire (ii¢ pars benek) ve ¢ift dalgal1 ¢izgiden (iki kaplan) olusan bu motif,

gii¢ sembolii olarak Selguklu ve Osmanli saray kiyafetlerinde sik tercih edilmistir®’.

Bars (pars), On iki Hayvanli Tiirk Takviminin sembollerinden birisidir.
Eberhard Cin kaynaklarindan aktardig: bilgilerde, Kirgiz Tirklerinin atalar1 olmalar
muhtemel olan Cye-gu’larm bars yili tabirini kullandiklarmi belirtmistir?’2. On Iki
Hayvanli Tiirk takviminde yer alan “bars (pars)” yilinda, devlet diizeninde sorunlar

olacag1, yemisin az; kisin kisa ama soguk olacag1 belirtilmistir?’,

Diinya sanat tarihine biiylik bir damga vuran Arjan Kurganlarinin kesfi ve
buradan cikan altin objeler, Tuva kiiltiir turizminde 6nemli bir yere sahiptir. Arjan
altinlarinda goriilen pars figiirii, Tuva’nin sembollerinden birisi haline gelmeye
baslamistir. Dolayisiyla yeni yapilan bazi c¢algilarin iizerine bu pars simgesi

islenmektedir.
J. Tavsan

Gilinlimiizde Anadolu Tiirkleri arasinda kendisinin ya da ayagini tasimanin
ugur getirecegine inanilan tavsan, Tiirk kiiltiirinde de olumlu unsurlarla birlikte
distintiilmiistiir.

Tiirklerde bilhassa beyaz tavsan, gok unsuruna giren sembollerdendi. Tavsan

274.

Kok Tirkler zamaninda “bolluk” simgesi sayiliyordu“’®: Bazi Kam dualarinda

2094

LS Cintemani desenli Osmanli sultan kaftanlari, Fotograflar: S. Kardeslik

211 Oney, “Tarihten Yansimalarla...”, s.59.

212 Butanayev vd., a.g.€., s.157; Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., 5.242-243.

23 Turan, a.g.e., 5.102.

274 Bahaeddin Ogel, Tiirk Kiiltiir Tarihine Giris VIII. - Tiirklerde Devlet ve Ordu Mehteri,
Ankara 1987, 5.102.

75



275

kurban sunulan kimi tanrilarin binegi olarak dahi tavsanin ad1 gegmektedir<™. Ayrica

kam davullarinin tokmaginin da tavsan derisi ile kaplanabildigi bilinmektedir.

Budizm’i segen Tiirkler arasinda da tavsan 6nemli olmustur. Ciinkii Budist
hikayelerde fedakarlik kavramini anlatmak i¢in kullanilan ve Buda’nin Buda olarak
diinyaya gelmeden onceki bedeninde yasadigi varsayilan hayvanlardan birisi
tavsandi. Tiirklerin Islamiyet’i segmesinden sonra ise tavsan daha ¢ok sans sembolii
olarak algilanmistir. Bununla birlikte Alevi Tirklerinde baz1 6zelliklerinden dolay1
ugursuz sayilmustir. Aleviler, giiniimiizde dahi tavsan etinin yenmesini hos

gérmemektedirler?’®.

Tavsan, On Iki Hayvanh Tiirk Takviminde yer alan yil simgelerinden

birisidir. Tavsan yilinda bolluk, bol yagmur ve refah olacagina inanilmistir®’’.

k. Yilan

Yilan, korkutucu ve gosterisli bulunmasindan dolayi, bir¢ok toplumda
gizemli bir varlik olarak degerlendirilmis; pek cok efsane ve sanatsal iirlinde yer
almistir. Baz1 toplumlarda kotiiliigiin simgesi olarak seytani, bazi toplumlarda ise
hem zehir hem de sifa olabilen 6zellikleri ile Tanrisal bir hayvan olarak diistiniilmiis;
deri degistirebilme oOzelligi ile yenilenmeyi temsil etmistir’’®. Anadolu Tiirk
sanatinda yilan, verimli, dogurgan bahisler arasinda yer alir’’®. Buna karsim, eski

Tiirk inancinda yilan, yeralt: ilah1 Erlik ile ilgili bir simgedir. Tiirk kozmolojisinde

215 Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., $.243.

276 pervin Ergun, “Alevili-Bektaslikteki Tavsan inancinin Mitolojik Kokleri Uzerine”, Tiirk Kiiltiirii
ve Hac1 Bektas Veli Aratirma Dergisi, S.60, Ankara 2011, s.286; Coruhlu, a.g.e., 5.243-244.

27 Turan, a.g.e., s. 102.

218 Necati Siimer, “Dinsel ve Mitolojik Bir Sembol Olarak Yilan”, The Journal of Academic Social
Science Studies, S.43, Bahar 2016, s.276; M.Allaby, Animals: From Mythology to Zoology, New
York 2010, 5.90-91.

219 Aydin, “Cin ve..., s.14.

76



280

ise kuzeyi ve dort yildiz grubundan birini simgeler?®°. On Iki Hayvanli Takvime gore

yilan yilinda meyve ¢ok az olur, yazlar kurak, kislar uzun ve soguk gecer?’.

Tiirklere ait sanat eserlerinde yilan kimi zaman kaplumbaga ile ya da kirpi ile

282 fskitlerde sik gorillen bu hayvanlarin birlikte, i¢ ige

birlikte islenmistir
resmedilme durumu, yilanin gli¢ simgesi kurt ile birlikte tasvir edildigi alttaki plakta

da yer alir.

Resim 56. Yilan ve Kurt Temali Plak?®

Yilanin giizel derisi, pek ¢ok Tiirk calgisinin gégsiinde kullanilmistir. Yilan

ayrica Tuva miiziginin en 6nemli teknigi olan hoomey iginde de taklit edilmektedir.

Tiirklerde simge olma O6zelligi tasiyan ve c¢esitli sanatsal ve/veya inangsal
eserlerde yer alan diger hayvanlar arasinda Altay ve Yakutlarda toz kabul edilen tilki,
bilhassa Budizm etkili eserlerde yer alan maymun ve fil, Altay Yaradilis Efsanesinde
zikredilen balik gibi hayvanlar; anka kusu ve yakin anlamlardaki grifon, phoenix,

simurg gibi hayali/efsanevi yaratiklar da sayilabilir.

280 Coruhluy, a.g.e., 5.157-158.

281 Turan, a.g.e., s.103.

282 Brentjes, a.g.m. s.260.

283 Cizim: Brentjes - Animal Style and Shamanism

77



I. BOLUM
HAYVAN MATERYALI KULLANILARAK YAPILAN

CALGILAR

A. HAYVAN DERiSi KULLANILARAK YAPILAN CALGILAR

Cesitli hayvanlarin derilerinin ¢algi yapiminda kullanilmasi oldukga yaygin bir
gelenektir. Bunlarin basinda vurmali sazlar gelir. Inek, koyun, dag kecisi gibi
hayvanlarin derileri, ahsap, metal ya da pismis topraktan yapilmis kasnaklara
gerilmek suretiyle kullanilir. Deri, ana kasnak ile birlikte, ¢algmin iki temel
bileseninden birini olusturur. Bu kullanimin yani sira, pek cok telli ¢alginin 6n
gbgsline hayvan derisi gerilebilmektedir. At, inek, dag kecisi, yilan, balik gibi
hayvanlarin derileri bu amagla kullanilmistir. Hayvan derileri, ¢algilarin pargalarini
birlestirmek, baglamak gibi amaglarla da kullanilmis; calginin esik gibi baz1 parcalar
olusturulurken de hayvan derilerinden faydalanilmistir. Calismanin bu kisminda ilk

olarak tlizerlerine hayvan derisi gerilen vurmali ¢algilardan s6z edilmistir.
A.1. Hayvan Derisi Gerilen Vurmah Calgilar

Vurmali calgilarda ahsap ya da baska maddelerden elde edilmis olan kasnaga
hayvan derisi gerilmesi, diinyanin hemen hemen tiim toplumlarinda var olmustur.
Ancak Tiirkler i¢in vurmali ¢algilar siradan enstriimanlar degildir. Asagida
belirtildigi tizere, bu calgilara yiiklenen pek ¢ok anlam vardir. Bu 6zel anlamlari
nedeniyle bazi vurmali calgilarda kullanilan hayvan materyalleri gelisigiizel
secilmemis; Tiirk toplumu i¢in motifsel nitelik tasiyan 6geler tercih edilmistir.

Tirkler i¢in davul, ayricalikli bir konuma sahiptir. Hiikiimdarin ve

bagimsizligin sembolii olarak kabul edilen davul, Eski Tiirk inanci i¢in de énemli

78



simgelerden birisidir. Elbette c¢algi yapiminda dogadaki oOgeleri kullanmak
beklenmedik bir durum degildir. Fakat Kam davullarinin yapiminda kullanilan
hayvansal materyaller, rastgele se¢ilmez. Tiirklerce kutlu kabul edilen hayvanlara ait
kisimlar, 6zenle ve bilingli olarak kullanilir.

Davul, biiyiik tef ve daireler Eski Tiirk inancinda ve onun devami sayilabilecek

284 Kam seanslarmda davul, ruhlarla

giiniimiiz Samanizminde kutsal kabul edilmistir
iletisime ge¢mek, kotli ruhlar1 topraklardan kovmak gibi cesitli amaglara hizmet
eder.

Kam davullarinin kasnagi, kutsal kabul edilen agaglardan yapilir. Bunlar,
kayn, sedir gibi Tiirk mitolojisinde 6nemli yer olan agaglardir. Kasnagin yapildigi

agac gibi, calgida kullanilan deri de 6zeldir?®®.

/e

.~ o)
L&,j;iz'ilﬂ -

Resim 57. Novosibirsk Yerel Tarih ve Doga Miizesi’nde Yer Alan Kam Davullari?®

Tiirklerde kutsal kabul edilen geyik ve dag kegisi, kam davullarinin derisi igin
en ¢ok kullanilan hayvanlardir. Kam davullarinda geyik derisinin yaygin olarak

kullanilma nedeni, geyigin, tipki kurt gibi ¢ok eski yillardan beri efsanevi bir kimlik

284 Enver B. Sapolyo, Selcuklu imparatorlugu Tarihi, Ankara 1972, s.237.

285 Petr Ivanov, “Illamanckoe Casmenroe [epeso” (Samanin Kutsal Agaclar), Illamanmusm,
Derlenme Tarihi 1925, Yakutistan 1992, s.52; Mircae Eliade, Traité d’Historie des Religions, Paris
1975, 5.200; Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., 5.60.

286 Fotograf: F.Vural — Novosibirsk Yerel Tarih ve Doga Miizesi — Novosibirsk 2017.

79



kazanmig olmasidir. Kamin torenler sirasinda kimligine biirlindiigli hayvanlardan
olan geyigin derisinin davulda kullanilmas1 gibi, kam elbiselerinde ya da davullara
asilmis geyik pargalar1 da goriilebilir. Kam davulunun derisi kimi zaman da tavsan
derisiyle kaplanir. Tavsan, kamin yardimer ruhlarindan birisi olarak kabul edilmistir.

Ayrica az da olsa at derisinin kullanildig1 da goriilmiistiir?®’,

Resim 58. Kam Davulu?®®

1920’11 yillarda Altayli kamlar, baglant1 i¢inde olduklar1 hayvan ruhuna gore
davullarinin derisini segiyorlardi. Ay ruhu ile baglantili olan bir kamin davulunun
kasnagina ay1 derisi; geyik ruhu ile baglantili olaninkine ise geyik derisi gerilirdi. Bu

sekilde tokmakla her vuruldugunda, o hayvan ruhunun canlandirildigina inanlirdi?®,

Tuva kamlarinin bazilari, sivri kdselere sahip davullar kullanilir. Bu davullarin
kose sayisi, kamin mertebesini gostermektedir. Asagida Tuva Geleneksel Miizik

Merkezi’nde sergilenen bir kam davulu ve Khataliev ciftine ait koseli bir davul

287 Coruhlu, a.g.e., s.76-142; www.dinlertarihi.com
28Fotograf: F.Vural - Yakutsk Federal Universitesi — Yakutsk 2017
289 Levin ve Siiziikei, a.g.e., 5.130.

80



goriilmektedir. Bu davullarda kullanilan deriler, tipki diger kam davullar1 gibi 6zel

anlamlar yiiklenmis hayvanlardan se¢ilmektedir.

Resim 60. Saha’da Koseli Davul?*!

Kam davulunda kullanilan derilerin eski Tiirk inang sistemi ve mitolojisi ile

olan baglar agik olsa da, diger vurmali sazlarda daha ¢ok islevsellik ve materyalin

290 Fotograf: F.Vural — Tuva Geleneksel Miizik Merkezi — Kizil 2017.
291 Fotograf: F.Vural — Khataliev ¢ifti miizik atdlyesi — Yakutsk 2017.

81



ulasilabilir olmas1 goz onilinde tutulmustur. Bu tip vurmalilara ornekler asagida

sunulmustur:

Kam davulu tipinde, biiyiik¢e bir bendire benzeyen
Hakas davulunda inek derisi kullanilmistir. Abakan’a 100
km. uzakliktaki Hakas Geleneksel Yasam Miizesi’'nde
fotografladigimiz bu g¢algmin derisi, daha sonra kok

boyalarla boyanmuistir.

Resim 61. Derisi Boyanmig Davul?®

Tiirk dl'iyasmm tamaminda cesitli tip ve biiyiikliikteki davullar, binlerce yildir
kullanilmis ve kullanilmaktadir. Davula eski Tiirklerde “kobriige”, “kiivrig”, “tug”
isimleri verilmistir’®. Hunlar déneminde davul, sancak ile es anlama sahipti ve
devletin bagimsizligimi simgeliyordu. Hun devrinde davul, dini, siyasi, askeri
oneminin yani sira haberlesmek icin de kullaniliyordu?®*. Davulun devletin simgesi
olmasi, Kok Tiirkler zamaninda da siirmiistiir. Kobiirge ad1 verilen davuldan Orkun

295

Kitabelerinde s6z edilmistir Kok Tiirkler doneminde “kobriige”nin davulu,

“kiivriik”iin kos gibi biiyiik davullar1 niteledigi diisiiniilebilir®®®, Uygurlarin resmi
calgilari, kiiviirdetmek (glimbiirdetmek) fiilinden tliremis olan kdvriik denilen altinli

297

davul ile altinli borudur-®’. Davul sonraki donemlerde de Tiirkler arasinda yaygin bir

kullanima sahip olmustur.

292 Fotograf: F.Vural — Hakasya Geleneksel Yasan Miizesi — Abakan 2017.

293 Sapolyo, a.g.e., 5.237.

2% Bahaeddin Ogel, Tiirk Kiiltiir Tarihine Giris VI. - Tiirklerde Tug ve Bayrak, Ankara 1984, s.21-
81l.

29 Saadettin Gomeg, Kok Tiirk Tarihi, Ankara 1999, s. 104.

2% Feyzan Goher Vural, Islamiyet’ten Once Tiirklerde Kiiltiir ve Miizik, Istanbul 2016, s.135.

297 Mahmut Ragip Gazimihal, “Ulkelerde Kopuz ve Tezeneli Sazlarimiz”, Ankara 1975, s.18

82



Davullar giiniimiizde bilhassa diigiinlerin ve diger eglencelerin baglica
calgisidir. Bunlardan birisi Cuvas bolgesinde yaygin kullanima sahip olan davuldur

(baraban). Bu davul, Anadolu’da yaygin kullanilan davul gibi ¢ift taraflidir.

Tiirkiye Tirkcesindeki karsiligit davul demek olan barabanin/parapanin
genellikle renkli desenlerle siislenmis ahsap govdesinin iki tarafina kopek ya da at
derisi gerilir. Cesitli toérenlerde ve diiglinlerde kullanim1 yaygindir. Diigiin

hazirliklari i¢in 6zel olarak yapilan barabanin derisi i¢in kopek oldiiriilebildigi bilgisi

kaynaklarda yer almaktadir?%,

Resim 62. Cuvas Davulu?®®

Nakkare/nagara calgisi i¢in de ¢esitli hayvanlarin derilerinden faydalanilmisgtir.
Kos Nagra / gos nagra ise Tirk diinyasinin ¢esitli yerlerinde kullanilan, vurmal1 bir
diger calgidir. Ikili davul olarak da adlandirilabilecek bu ¢algi, kudiimii

andirmaktadir®®

. Azerbaycan’da “gosa nagara” olarak adlandirilan ¢algiya iliskin
bolgedeki ilk tasvirler, Giiney Azerbaycan’in eski bir yerlesim bolgesi Cigamis’ta

yapilmis arkeolojik kazilar sonucu bulunmustur ve milattan 6nceki donemlere aittir.

Calgimin tizerinde islenmis deve, sigir veya keci derisi gerdirilmekte; 1slatilmis deri

2% Vertkov K, G. Blagolatov, E. Yazovitskaya. Mysbikaabubie Uucrpymentsr Hapogos Cccep,
(SSCB Halklarinin Miizik Aletleri), Moskova 1963, s.54.

29 Fotograf: www.grenada.al.ru

300 vertkov vd., a.g.e., 5.85.

83



ipler veya metal burgularla gdvdeye sabitlenmektedir®®l, Kos nagra, Uygur Tiirkleri

arasinda giiniimiizde de kullanilmaktadir.

Resim 65-66 Kos Nagra Ornekleri®®

Bu calgiyt olusturan deri gerili iki
kasnagmn,  genellikle  birbirinden  farkli
biiyiikliige sahip oldugu goriiliir. Ekseriyetle
daha genis yiizeyi olan 230-250 mm.; daha

kiigiik yiizeyi olan ise 90-170 mm. c¢apina

sahiptir. Calgi, iki cubuk kullanilarak ¢alinir®®,

Ozbek miiziginde yer alan ve hayvan derisi gerilen benzer bir galgi, nagra /

nagra / nagara’dir. Ozbekistan’da kullanilan ¢ifte davullu bir ¢algi olan nagrada

301 Kerim, a.g.e., s.46-49.

302 Fotograflar: Vertkov vd. - Myssikasibubie Mncrpymentnl Hapogos Cecp.

303 Fotograf: F.-T. Vural — Azerbaycan Musiki Medeniyeti Devlet Miizesi — Bakii 2016; Mecnun
Kerim - Azerbaycan Muzik Aletleri; Yuriy Vsevolodovi¢ Keldis, My3bikanbHas JHUHKIONETUS
(Miizik Ansiklopedisi), T.1, usnarensctBo CoBetckas Duiukioneauns, Moskova 1973, 5.873.

304 Olga Yevgenevna Levasova, Yuriy Vsevolodovi¢ Keldis - Aleksey Ivanovi¢ Kandinski, McTopus
Pycckoii My3biku, (Rus Miizik Tarihi), T.1, Moskova 1973, 5.175.

84



genellikle keci derisi tercih edilir. Calgi calinmadan Once, giineste ya da ates

tizerinde 1sitilir. Bu calgt geemiste askerl amacgli olarak haberlesme igin

305

kullanilmigtir Deri gerili pek ¢ok vurmali galgi, yliksek sesleri nedeniyle Tiirk

ordularinda binlerce yil yer almstir.

e '.—r'/

Resim 67. Nagra

Ozbeklerin bir diger vurmali ¢algisi ise ¢indaul / ¢indavuldur. Gegmiste askeri
miizik calgilarindan birisi olan ¢indaula hayvan derileri gerilmistir®®. Altta bu

calgtya iligkin fotograflar yer almaktadir:

Resim Grubu 68. Cindaul Ornekleri®”’

Eski Azerbaycan topraklarinda biiyilik olciilii ve giir sesli tabl, kotii ruhlarin
kovulmasi i¢in dini térenlerde kullanilmaktaydi. Biiyiik bir kadehi andiran ve iizerine
deri gerili bu c¢algi, savas alanlarinda da kullanilmistir. Tebil calana, tebilgi

denilmistir®®,

305 Vertkov vd., a.g.e., 5.86-103-123.

36 Vertkov vd. a.g.e., s.123; Fotograflar: Vertkov vd., My3sbikanabubie Uncrpyments Haponos
Cccep, Ek.607-655.

307 Vertkov vd., My3sbikaababie Uncrpyments Haponos Ceep

308 Mecnun Kerim, Azerbaycan Musiki Aletleri, Bakii 2014, s.36.

85



Resim Grubu 69. Tiirk Diinyasindan Hayvan Derisi Gerili Vurmali Sazlara Ornekler-
Soldan-Saga: Kol Dabil (Kazakistan), Tokildak (Kazakistan), Tebil (Azerbaycan)3®

Tiirklerin binlerce yillik ¢algilarindan bir digeri ise kostiir. Cok biiyiik bakir ya
da bronz kazanims: silindirin agzina, hayvan derisi gerilmesi suretiyle yapilir. Kosiin
varligint ¢ok eski donemlerden beri takip edebilmekteyiz. Bu tarz calgilarda
kullanilan deri kalinlastik¢a, ses de kalinlasir. Buna iliskin bir bilgi Kirgizlarin inlii

eseri Manas Destani’nda yer almaktadir:

“Manas’1n karargdhinin 6niinde kirk pehlivan muhafiz, fil derisiyle kaplanmig
davul bulunuyordu. Diigman yaklastig1 zaman bu davula vururlardi. Davulun sesini

isiten kirk yigit ile Manas, derhal savas durumuna gegerlerdi®'%”.

Manas’in karargahi onitindeki davul, ¢ok ses ¢ikaran bir galgi olarak tasvir
edilmis ve bunu perginlemek i¢in fil derisinden yapildigi nakledilmistir. Abdiilkadir
Inan’m 1959 yilinda Tiirk Dili Arastirmalar1 Yillig1 Belleten’de yayilanan “Manas
Destam1 Uzerine Notlar” baslkli makalesinde de bu kisma deginilmistir. Bu

makalede, Manas’in silahlar1 gibi davullarmin da ¢ok miibalaga ile tasvir edildigi,

399 Fotograf: F.-T.Vural — Kazakistan Miizik Miizesi — Almati 2014; Mecnun Kerim, Azerbaycan
Musiki Aletleri.

310 Abdiilkadir Inan, Tarihte ve Bugiin Samanizm / Materyaller ve Arastirmalar, Tiirk Tarih
Kurumu, Ankara 1972, 5.82-83.

86



davullarin fil derisinden yapildigi, bu davullara sinek bile konsa, biitiin karargahin
¢in ¢in Ottiigl, bir serce dokundugunda gok giiriiltiisii gibi giirlediginden sz edilir.
Destanlarda sik goriilen abartili anlatim bir yana, Tirk tarihinde biiyiik ve ¢ok ses
cikaran davullar her zaman yer almistir. Mehter takimlarinda bu amagla biiyiik kosler

kullanilmistir. Bu kosler kimi zaman fillerin sirtinda tasinacak kadar biiyiik olmustur.

Ornegin Osman Gazi (1299-1326) devrinde kds adi verilen biiyiik davullar
(kusat) kullanilmaktaydi. Baz1 hallerde Osman Gazi’nin kullandigr bu davullarin
filler iistinde tasindigi bilinmektedir®®!. Istanbul’'un fethi esnasindaki sultan

312

koslerinin etkisi gercekten derin olmustur Kos tipi calgilarin  savaglarda

kullanilmasi, Tiirklerin Orta Asya’dan tasidiklart bir gelenek olmalidir.

Kos ile benzer kullanima sahip olan ve kalin ve giir ses veren bir diger ¢algiya
Saha Bolgesinde rastlanmigtir. Ancak bu calginin kos gibi ahsap, yuvarlak bir
kasnagi yoktur. Kalin bir hayvan derisinin ipler vasitasiyla bir ¢erceveye gerilmesi
suretiyle olusturulan bu galgi, “tabik” olarak adlandirilmaktadir. Calgmnin asilig
bi¢imi gonglar1 andirmaktadir. Yakutistan Ulusal Miizik ve Folklor Miizesi’nde

dikkat ¢ekici iki o6rnek yer almaktadir.

311 Henry George Farmer, “Tablhane”, IA, C.8, istanbul 1979, 5.609.
312 Necmeddin Sahiner, Mehter, Istanbul 2007, s.19; Timur Vural, Tiirklerde Askeri Miizik
Gelenegi — Tug, Nevbet, Mehter, Konya 2019, s.51.

87



Resim 70. Gong Tipi Dev Davul®!®

Yakutistan Ulusal Miizik ve Folklor Miizesi’nde yer alan “talba tabik” ise diger

bolgelerde tespit etmedigimiz ilging bir vurmali ¢algidir.

Resim 71. Gong Tipi Pargali Davul — Talba Tabik®*

313 Fotograf: F.Vural - Yakutistan Ulusal Miizik ve Folklor Miizesi — Yakutsk 2017.
314 Fotograf: F.Vural - Yakutistan Ulusal Miizik ve Folklor Miizesi — Yakutsk 2017.

88



Yukarida goriilen ve Saha Tiirklerince “talba tabik™ ad1 verilen bu ¢algi, farkl
kalinlik ve biiyiikliikteki hayvan derilerinin, kayik seklinde biiyiik bir kasnaga

gerilmesi yoluyla yapilir. Talba tabik, tokmaklarla vurularak ¢alinir.

Kasnagina ¢esitli hayvanlara ait derilerin gerilmesi yoluyla ses elde edilen bir
diger ¢algi ise tabil bastir. At sirtinda taginabilen bir davul tiirii olan tabil bas, dogan
tiiri kuslarla avlanma esnasinda da kullanilmistir. Giiney Osetya’da kullanilan
“gumsag” da bir ¢esit davuldur. Calginin yapiminda koyun derisi kullanilir. Bu ¢algi,
bayramlarda énemli rol oynar. Dol/dul ise Ozbeklerde kullanilmis olan ¢ift tarafl

davuldur. Kasnagina deri gerilen dol, capraz deri kayislarla baglanir.

Taciklerin kullandiklar1 hayvan derisi gerili vurmali ¢algilardan birisi olan
dumbrak ise tasmabilir oldugu icin, yiiriirken ya da at ilizerinde rahatlikla

315

caliabilirdi®*”. Bu ¢algi, Manas Destani’nda tarif edilen gok davulu andirmaktadir.

Saha Tiirkleri arasinda ¢ift tarafli davulun kullanildigi goriiliir. Bir tarafina
tilysiiz, tabaklanmis hayvan derisi; diger tarafina ise tiiylii hayvan derisi gerilen bu
davulun her iki ytliziinden farkli sesler elde edilir. Bilhassa Kuzey Saha Bolgesi’nde
kullanilan bu davulun tokmaklar1 hayvan kiirkiinden yapilmaktadir. Bu ¢algi, asagida

gorilmektedir.

315 Vertkov vd., a.g.e., s.126; Fotograf: Vertkov vd. - My3bikaabubie Hucrpymentsl Haponos
Cccep, Ek.609.

89



Resim 72. Cift Tarafli Davul®!

Ustte yer alan cift tarafli Saha davulunun tokmaklari da hayvan kiirkii ile
kaplidir. Yakutsk Federal Universitesi 6gretim iiyesi Dog. Dr. Ludmila Efimova’nin
kisisel koleksiyonuna ait olan yukaridaki davulun bir yiiziiniin tiiylii deri ile kaph

olmast, o kismin sesinin boguk ¢ikmasini saglamaktadir.

Kuzey ve Giiney Sibirya’da yere dayali olarak ¢alinan biiyiik davul, yap1 olarak
Anadolu ve Balkan Tiirklerinin kullandigi asma davula benzer®'’. Ancak asma
davula gdre daha biiyiiktiir. Asagida solda, Tuva Geleneksel Miizik Merkezi’nde
fotografladigimiz dar kasnakli, ¢ift tarafli, genis ¢apli davul goriilmektedir. Bu
calgmin tokmagi, boguk ses elde edilebilmesi i¢in kiirk ile kaplanmigstir. Sagda ise
Yakutistan’in iinlii miizisyeni German Khataliev, oldukca benzer bir davulu

calmaktadir. Tokmak bu kez kiirk ile degil, deri ile kaplidir.

316 Fotograf: F.Vural - Yakutsk Federal Universitesi — Yakutsk 2017.

817 Balkan davullarmin Tiirk kdkenlerine iliskin olarak bkz. Feyzan Goher Vural, “Kokenlerinden
Giiniimiize Tiirk ve Makedon Diigiinlerinde Davul-Zurna ile Tapan-Zurla”, TUBAR, XLII, Anlara
2017,5.273-298.

90



Resim 73. Tuva Davulu3® Resim 74. Saha Davulu3®®

Saha bolgesinde tiiylii deri gerili vurmali galgilar yaygindir. Asagida solda yer

alan fotografin ortasinda, boyle bir ¢algi goriilmektedir. Sagda ise fotograftan ayrinti

sunulmustur.

Resim 75. Tiylii Deri Gerili

Vurmali Calgi®?°

Taciklerin kullandigi vurmali ¢algilardan olan tavlyak/tavlak ise darbukaya
benzer bir yapiya sahiptir. Uzerine gerilen hayvan derisi, ¢calinmadan énce 1sitilir.
Taciklerde hayvan derisi gerilmis olan diger calgilar arasinda daire, nagra, ¢indaul

sayilabilir. Kirgiz ve Kazak Tiirklerinde de benzer calgilar kullanilmistir. Kirgizlarda

318 Fotograf: F. Vural - Tuva Geleneksel Miizik Merkezi — Kizil 2017.
318 Fotograf: F. Vural — Yakutistan Sanat Okulu — Yakutsk 2017,
320 Fotograf: Kataliev ve Khatyleva - Topyt lopGoon

91



davulbaz/daulbaz da ¢alinmistir. Uzerine hayvan derisi gerilen davulbaz, Kazaklar
arasinda da yaygindir. Yiiksek sesli bu calgi, Kazaklarda eyere bagh sekilde ya da

elde tasinan askeri bir sinyal araci olarak kullanilmistir®?!,

Tirk Diinyasinda tek tarafina gesitli hayvanlarin derilerinin gerildigi tefler
yaygindir. Bunlar zilli/pullu ya da zilsiz/pulsuz olabilmektedirler. Kiiglik ve biiyiik
bas hayvanlarin derilerinin siklikla kullanildigi teflerden kimileri ise daha farkli

hayvan derilerinden hazirlanir.

Dagistan’da  kullanilan  tefte balikk ve c¢esitli hayvanlarin  derileri
kullanilmaktadir. Tiim Tiirklerde oldugu gibi Ozbek miiziginde de ritim son derece
onemlidir. Ozbekistan’da kullanilan vurmali galgilar iginde yer alan dairede kiigiik ya
da biiylikbas hayvan derileri kullanilir. Bu deri, ¢alinmadan 6nce, gerginleserek daha
glizel ses vermesi i¢in sitilir. Boylece deriden temiz, parlak ve giiglii bir ses elde
edilir. “Yarar” ise Sibirya’ya yakin bolgelerde kullanilan bir gesit teftir. Boyutlar
farklilik gosterir. Deri icin ¢esitli hayvanlar se¢ilebilmekle birlikte, en sik kullanilan,
deniz ayisinin karin derisidir. Ayrica tabaklanmis ren geyigi derisi de kullanilir. Sol
elde tef tutulurken, sag eldeki sopayla tefe vurulur. “Yayay” da ayn1 bolgede galinan
bir ¢esit teftir. Derisi genellikle geyiklerden secilir. Ancak bazi topluluklar kopek ya
da fok derisinden de yapabilmektedir. Calinmadan 6nce deri 1sitilir. Calinirken

izleyiciler ya-ya-ya seklinde sarkilar sdylerler®??,

Davul ve At Konulu Saha Efsanesi

Saha Tiirklerine ait olan mitolojik bir hikayede bir ¢algi ile hayvanin

birlikte islendigini goriiriz. Tuva Tiirklerine ait bir efsanede yer alan igil ve at iligkisi

321 Vertkov vd., a.g.e., 5.129-131-133.
322 \fertkov vd., a.g.e., 5.110-122-123-149.

92



gibi burada da davul ve at iliskisi vardir. “Kam Toreninde Zoomorfik Doniisiime
Ugrayan Calgilar” alt bashiginda da deginildigi iizere, bu efsaneye gore, Goge
ulagmak isteyen kam, davulunu ¢evirir elindeki sopayla ii¢ kere vurur. Bunun tizerine

323

davul, {i¢ ayakli bir taya doniiserek onu gokyiiziine gotiiriir’=®. Davulun kamin binegi

olmas1 ve onu yeryiiziine ve yeraltina gotiirmesi, yaygin bir inanistir.

A.2. On Gégsiine Hayvan Derisi Gerilen Telli Calgilar

Calgilarin gogsiine deri gerilmesi, giizel ve farkli ses elde etme istegi ile
birlikte Tiirk inan¢ sistemi ve Tiirk mitolojisi ile de baglantilidir. Tipki kam
davullarina gerilen derinin hangi hayvandan yapildiginin ¢ok 6nemli olmast gibi,
bazi telli calgilarin da gogsiine gerilen deri, hayvan ruhlan diisiiniilerek
secilmektedir. Bu calgilarin basinda at derisi, at yeleleri ve diger at materyalleri
kullanilarak yapilan igil, morin-huur ve bizangi calgilar1 gelmektedir®®*. Igil ve
morin-huurda at ya da bizang¢i da oldugu gibi boga derisinin kullanilmasi, o hayvanin
ruhu ile bu calgi arasinda baglant1 kurulmasi anlamina gelmektedir. Bununla birlikte
bulunulan cografi sartlarda yasayan hayvanlar (Kuzey Sibirya Tirklerinin siklikla
geyik derisi tercih etmesi gibi) ve gecmisten gelen aliskanliklar da telli c¢algilarin

gogsiinde kullanilan hayvan derisinin se¢ciminde biiytlik etkendir.

Vurmali calgilarda temel araglardan olan deri, pek ¢ok telli calginin da
gogsiine gerilme suretiyle kullanilmistir. Bu calgilardan birisi Tuva’nin geleneksel
calgis1 “igil”dir. Igil, calismanin devaminda da deginilecegi iizere bastan sona “at”
ile iliskilendirilen bir c¢algidir. Iki bacagmn arasinda sikistirilarak c¢alman igilin

govdesinde, genellikle cam, karacam ve sedir agaglar1 kullanilir. Gégsiine gerilen

323 Seyidoglu, “Mitolojik Dénemde At”,s.52.
324 |_evin - Siiziikei, a.g.e., 5.130.

93



deri ise kec¢i, koyun ya da nadiren geyik derisinden secilir. Eski kusaklarda igil

yapimcilarmin balik derisi kullandiklar1 da belirtilmektedir3?°.

Ortaya ¢ikis efsanesi de ata baglanan ¢alginin gogsiinde geleneksel olarak at
derisi tercih edilir. Bununla birlikte Tuva Cadaana’da goériisme gergeklestirdigimiz
Ondar Ogur-oolovi¢ Valeriy gilinlimiizde dag kecisi ve inek derisinin de

326

kullanilabildigini belirtmistir®=°. Ondar Ogur-oolovi¢ Valeriy ve kendisinin yaptig1 at

basli igil ¢algis1 asagida goriilmektedir.

Resim 76. Ondar Ogur-oolovi¢ Valeriy®

Saha Tiirkleri arasinda yaygin olan, ancak gilinlimiizde yapimcisi sadece {i¢
kisiye inen kul galgisinin gégsiine at derisi gerilmektedir. Saha Bolgesi’nde yer alan
Maya sehrinde goriisme gergeklestirdigimiz Ruslan Gabisev, Saha’da bu ¢algiy1

yapan son ti¢ kisiden birisidir. Bu galgiya eski donemlerde “kilthax(kh)” denildigini

%5 B.G. [ldirrmli, “Tunonorumueckue Croiicta M Ocobennoctd  CTpyHHO-CMBIYKOBBIX
Uuctpymentos” (Telli ve Yaylh Calgilarin Tipolojik Ozellikleri), Hayka M Mup, No 66 (22), 2,
Moskova 2015, s.152; S. V. Sluckov — S.G.Kuzovkov - A.F.Cunarev, “UccrenoBanue
3Bykousnyuarensubix Cpoiict Jlexn” (Tekne Ses Ozelliklerinin Incelenmesi), Ceccusi Hayunoro
coera no akycruke PAH (Rusya Bilimler Akademisinin Akustik Uzerine Bilimsel Kurul
Toplantist), S.63.

326 KK7

327 Fotograf: F.Vural — Cadaana (Tuva) 2017.

94



ifade eden Gabisev, calgilarinin gdgsiinde at derisi kullandigini belirtmistir3?8,

Asagida Maya’ya 60 km. uzaklikta bulunan ve Gabigev’in de dogdugu yer olan
Tontli Koytindeki atlarin derisinden yapilmis “kul” ¢algis1 goriilmektedir. Calginin

Tiirkiye Tiirk¢esindeki karsiligi da kil demektir.

Resim 77. Ruslan Gabisev ve Kul Calgisi®?°

Tuva’nin sevilen galgilarindan birisi olan dospulur ise
bazen tamamen ahsap kasnaktan, bazen de ahsap kasnagin
gogsline keci derisi gerilerek yapilmaktadir. Solda Tuva
Geleneksel Miizik Merkezi’'nde Aydas Mongus’a ait olan

dospulur goriilmektedir.

Resim 78. On Gégsiine Deri Gerili Dospulur®®

Kopuz da dospulur gibi kimi zaman tamamen ahsap govdeli, kimi zaman da 6n

gogsiine ¢esitli hayvanlarin derisi gerilerek yapilagelmistir. Ogel, kopuzlarin

328 KK11
329 Fotograf: F.Vural - Ruslan Gabigev’in evi — Maya (Yakutistan) 2017
330 Fotograf: F.Vural — Tuva Geleneksel Miizik Merkezi - Kizil 2017.

95



govdesinde deve derisi kullanilabildigini ifade etmistir®!. Ikl1g olarak da adlandirilan
yayli kopuzun Anadolu’da bir miktar degisime ugramis akrabasi olan kabak
kemanenin gévdesi su kabagindan, gogiisii ise biiyiik bas hayvanlarin yiirek zar1 veya
derisi gecirilmek suretiyle yapilir®?. Vertkov’un belirttigine gore kopuzun ana
govdesinde yer alan iki biiyiik oyuga deve derileri yerlestirilebilmektedir. Vertkov

ayrica ¢alginm yapiminda deri seritler kullanildigini da belirtir333,

| Kopuz, Tiirk diinyasinin ¢esitli yerlerinde farkli
isimlerle anilir. Ornegin Hakasya’da daha ¢ok homis
seklinde telaffuz edilir. Hakas homisinin gévdesi Altay
topsur calgisina benzer. Gogsiine koyun ya da geyik
derisi gerilir. Homis, ozanlarin hikayeler, destanlar
anlatirken caldiklar calgilar arasindadir®®*. Yanda 1930
yilinda ¢ekilmis bir fotograf sunulmaktadir. Buradaki

miizisyenin elinde bir homis goriilmektedir. Resim 79. Homus (kopuz)®*®

Sovyet doneminde baskilar nedeniyle pek c¢ok kiiltiirel unsur gibi, Hakas
kopuzu da yok olmus; yaprmim bilen hi¢ kimse kalmamistir. Bu durum lutiye®* ve
organolist®®’ Petr Topoyev’in bir Hakas kdyiinde 150 yillik bir kopuz bulmasindan
sonra degismistir. Asagida, Abakan’da goriisme imkéani buldugumuz Topoyev ve

kendisinin buldugu 150 yillik kopuz goriilmektedir. Bu ¢algi, Hakas miizik kiiltiirti

331 Ogel, Tiirk Kiiltiir... 1X, s.27.

%2 Hiiseyin Kogak, Tiirk Halk Miizigi Terminolojisi, Ege Universitesi Sosyal Bilimler Ensitiisii,
Basilmanus Yiiksek Lisans Tezi, [zmir 2003, s.31.

333 Vertkov vd., a.g.e., 5.132-133.

334 Levin ve Siiziikei, a.g.e., 5.65; Vertkov vd., a.g.e., s.138.

335 Fotograf: A.V. Hargevnikova

33 Lutiye: Calgi onaran veya yapip satan kimse (tdk.gov.tr)

337 Organoloji: Calg: bilimi, miizik enstriimanlarmin tarihi, siniflandirilmasi, ses olanaklarini arastiran
bilim; organolist: Bu bilimle ugrasan kisi.

96



acisindan son derece Onemlidir. Calgi, Sovyetler doneminde yok olmus Hakas

kopuzunun yeniden giiniimiize tasinmasinda temel tip olarak kullanilmistir.

Resim 80. P. Topoyev ve Hakas Kopuzu33®

Petr Topoyev tarafindan tekrar yapimina baslanan Hakas kopuzunun gogsiine
dag kecisi ya da bagka hayvanlarin derileri (¢cok kalin olmayan deriler)
gerilebilmektedir. Asagida Topoyev’in ¢algi yapim atdlyesinde, hakas kopuzunun

yapim asamasi goriilmektedir.

Resim 81. TopoyeV’in Calgi Yapim Atdlyesinde Kopuzun Yapiligi®*®

338 Fotograf: F.Vural - P.Topoev Calg1 Atdlyesi - Abakan 2017.

97



Giiniimiizde Uygur Tiirkleri arasinda sevilerek icra edilen bir ¢algi olan riibap,

6-7 telli, 90 cm. uzunlugunda bir miizik aletidir. Riibabin gogsii, kuzu, at, esek veya

340

bliyiik yilan derisiyle kaphidir®®. Kara Kalpaklarin kullandig riibabin 6n kisminda ve

uzun boyunlu bir ¢alg1 olan Kasgar riibabinin gégsiinde de ¢esitli hayvanlarin derileri

kullanilmigtir®*.

“Gicek/gicek”, yayl bir calgidir. iki, ii¢ veya dort

telli cesitleri olabilir®*?

. Daha ¢ok dut ve kavak agacindan
yapilan yayli bir c¢algi olan gicegin teknesi silindir
seklindedir. GoOgsii yilan ve keci derisi ile kaplanir.

Uygurlar arasinda cok sevilir®®. Ozbek, Tacik ve

Kazaklar arasinda da yaygin kullanilan bir ¢algidir.

562 Resim82-83. Gicek ve icrasi®**

GoOgsili yilan derisi ile kapli olan bir bagka calgi ise “sanz”dir. Bu calgi,

Tuva’da ve Mogolistan’da ¢ok sevilmektedir®*.

339 Fotoraf: F.Vural - P.Topoev Calg1 Atdlyesi - Abakan 2017.

340 Mustafa Arslan - Adem Oger, “Uygur Tiirklerinde Baz1 Calgilar ve Cin Kiiltiiriine Etkisi”, Tiirk
Kiiltiirii Arastirma Enstitiisii Dergisi, C. VIII, Say1 2, [zmir 2008, s.15.

341 Vertkov vd., a.g.e., s.124.

32 Keldss, a.g.e., 5.977.

33 Yagmur Emiroglu, “Uygur Miizigi ve On Iki Makam Uzerine, Saz ve Séz Bagimsiz Tiirk Miizigi
Yayin, http://www.sazvesoz.net, 2010, Erigim tarihi: Temmuz 2011.

34 Fotograflar: Vertkov vd. - My3bikanbnbie HacTpymentsl Hapogos Cecep

345 Sijziikei, MysbikanbHasa KyabTypa..., $.90.

98



Resim 84-85. Sanz ve Icrasi®*
Tuva’nin ¢ok sevilen ve boga/inek ile iligkilendirilen g¢algisi bizanginin
gogsiine keci ya da geyik derisi gerilmektedir®®’. Ince deri gerektirmesi, inek derisi

kullanimin1 engellemis olmalidir.

Azerbaycan Tiirkleri arasinda yaygin kullanima sahip olan tarin gdvdesi
genellikle dut agacindan yapilir. Gogsiine inek, koyun ya da balik derisi gerilir. Ug
ya da dort telli, yayli bir ¢algi olan kemanganin / kamanganin siklikla dut ya ad ceviz
agacindan yapilan teknesinin Onii, balik derisinden yapilan bir zarla kaplanir. Eski
cesitleri su kabagindan yapilan c¢alginin gogsiine farkli hayvan derileri de

gerilebilmektedir3#,

Ehs ussn, o |

Resim 86. Fotograf: Kemanga®*

346 Fotograf: F.Vural — Tuva Geleneksel Miizik Merkezi — Kizil 2017.

347 KK9

348 Vertkov vd., a.g.e., 5.83-85; Kerim, a.g.e., 5.136

34 Fotograf: Vertkov vd. - Mysbikaabnbie Macrpymentsl Haponos Ceep

99



Govdesine deri gerili yayli bir diger calg1 ise “cagan / ¢agan / ¢egane”dir.
Armudi bir gévdeye sahip olan yayl, ii¢ telli bir calgidir. Dagistan’da kullanildig1
gibi Azerbaycan’da da c¢almir. Gatran Tebrizi, Imameddin Nesimi, Seyid Azim
Sirvani ve daha pek c¢ok klasik sairin eserlerinde bu ¢alginin adi yer alir. Caganin
govdesi ceviz, sandal ya da kayin agacindan yapilir. Ust kisminda ise ¢cam kullanilir.

350

Calgiya koyun derisi gerilebilmekte, ayrica deri parcalar da kullanilabilmektedir®".

Bu calginin tamamen ahsap kasnaga sahip olanlar1 daha yaygindir.

Resim 87.Cagan®! Resim 88.Sanz1

Tuva’da ¢ok sevilen bir ¢algi olan sanzinin teknesinin tam ortasinda, kegi ya
da yilan derisi kullanilmaktadir. Tiirk diinyasinin cesitli bolgelerinde goriilebilen
ancak bilhassa Altay bolgesinde yaygmn olan topsur, parmakla calinan (yayl

olmayan) kopuza benzer. Gogsiine hayvan derisi gerilebilen topsurun®?, tamamen

30 Kerim, a.g.e., s.154; http://eomi.ws/bowed/ chagane; Vertkov vd, a.g.e., s.107-108.

%1 Fotograf: Mecnun Kerim - Azerbaycan Musiki Aletleri.

%2 Vladimir F.Hoholkov, Mysbikanbusie Muctpymentsl Toproro Anras (Daglik Altay’in Miizik
Aletleri), Altay 2003, s.10.

100



ahsaptan yapilanlar1 glinlimiizde daha yaygindir. Deri gogiislii ve daha genis kasnaga

sahip topsurlar, Saha bdlgesinde yaygindir®>3,

Altay bolgesinde ¢alinan ve gogsiine deri gerilen bir
baska calgr ise “ikili”dir. Tuva igil calgisinin Altay’daki esi
oldugu sdylenebilir. isminde de anlasilacag1 iizere iki tele
sahiptir. 1kili topsura ¢ok benzeyen bir calgidir. Sedir

agacindan yapilabilen bu calgi, topsurdan biraz daha yliksek

esige®™ sahiptir®®®. Resim 93. ikili®’

Tiirk diinyasinda gogsiine ¢esitli hayvanlarin derileri gerilen daha ¢ok sayida

calgl vardir. Asagida goriilen Ozbek riibaby/tari, cesitli Kazak sesterleri, usem (iiclii)

38 Kataliev ve Khatyleva, a.g.e., 5.106.

34 Fotograflar: Jlerennn apesnero Amras. Ilponomxenue 4. (Antik Altay Efsaneler 4) 2013,
http://www.3.b-u-b-lic.com ; http://oimon.ru/muz-instrumenti/topshur

355 Esik: Telli galgilarin telleri ana gogiis iizerinden yiikselten ve telleri sabit tutan parga. Calginin ana
teknesi lizerindeki alt esik, sapin ucundaki {ist esik olarak adlandirtlir.

356 Hoholkov, a.g.e., s.14.

357 Cizim: Hoholkov - MysbikanbHble THCTpyMeHThI T'opHOro Antas

101



dombira (yonca formlu), sazgem (ters lale formlu) ve sag kisimda yer alan Saha

358

kirumpa ve topsur 6rnekleri bunlardan bir kagidir

Resim Grubu 94. On Gégsiine Deri Gerili Calgilara Ornekler

38 7.S.Jekiseva, Kasaktein JlocTypasl Mysbikansik Acnantapbl (Kazaklarin Geleneksel Miizik
Aletleri), Almaat1 2015, s.113-127.

102



A.3. Tulum Tipi Calgilar

Orta Asya Tiirk diinyasiin kuzey batisinda tulum®®/gayda benzeri calgilara
rastlanabilmektedir. S6z konusu ¢algilar, ke¢i vb. hayvanlarin derilerinin sigirilerek,
uclarina ses borular1 takilmasi esasina dayanir. Calgilarin govdesi kiigiikbas
hayvanlardan elde edilen tulumdan olusturulmakla birlikte, Vertkov, ses ¢ikislarina
takilan borularin, kimi zaman kaz ya da turna kemiginden yapilabildigini

belirtmektedir. Bunlara asagida sunulan calgilar 6rnekler verilebilir:

Sabr/sapar, Cuvas bolgesinde kullanilan bu ¢algi, tuluma benzer. Calgimnin ses
borular1 kimi zaman kemikten yapilabilmektedir. Borularin u¢ kismina, inek boynuzu

yerlestirilebilmektedir.

—
N
Resim 95. Sabr/Sapar®®°
Tulum tipinde bir diger calgi, “sariay”’dir. Bu c¢algi da Cuvas bdlgesinde
kullanilir. Keg¢i postundan yapilir. Hava sirkiilasyonu i¢in, i¢ine ahsap tiipler sokulur.

Altr adet delige sahip olan bu tiipler, dekoratif sekilde siislenir3®L,

3% Onii yarilmadan biitiin olarak yiiziilmiis hayvan derisi (tdk.gov.tr)

360 Fotograflar: Vertkov vd. - My3sbikanbnbie HacTpymentsl Hapogos Cecep
361 Vertkov vd., a.g.e., $.53.

103



Resim 96. Sariay

Azerbaycan’da tipki Anadolu’da oldugu gibi calginin adi tulumdur. Calginin
yapimu i¢in ke¢i ya da koyundan tulum ¢ikartilir; bu tuluma takilan borularin ucuna

okiiz boynuzu da takilabilmektedir®®?.

A.4. Hayvan Derilerinin Yardimci Eleman Olarak Kullamildigi Calgilar

Calgilarin  gogsiine gerilen deri, ayn1 deriden seritlerle gdvdeye

baglanabilmektedir. Buna iligskin bir 6rnek asagida sunulmustur:

669

Resim 97. Dagistan Bolgesi Komuzu (Kopuz)

Dagistan bolgesinde kullanilan aga¢ komuzun ahsap govdesinde deri baglar

bulunur. Mizrabinda da deri kullanilabilir®®®, Yukarida Vertkov’un 1950°1i yillarda

362 \Vertkov vd., a.g.e., 5.83.

104



fotografladig1 kopuz; asagida ise 2017 yilinda Abakan’da fotografladigimiz Hakas
kopuzu yer almaktadir. 150 yillik olan bu saza gerilen derinin de govdeye deri

seritlerle baglandig1 goriilmektedir.

Resim 98. Hakas Homusu (Kopuz)®®*

Deri pargalar, calginin alt ve iist esiginde ya da gogsiinde bir parca olarak da

kullanilabilir. Asagida detaylarina deginilen Huna arp1 buna bir 6rnektir.

Bir calginin yapis1 ve tarihi tiizerine yapilan incelemeler, miizikolojik
caligmalar altinda “organoloji” kapsaminda ele alinir. Diinyada arp tarihine yonelik
tarihsel organoloji calismalarina goz atildiginda, bu galginin kdkenlerine iligkin
Misir, Siimer, Yunan medeniyetlerinden s6z edildigini; kisaca Cin, Hint calgilarina
deginildigini; Tiirk arplarindan ise ya hi¢ s6z edilmedigini ya da Osmanli doneminde
kullanilan ve “ceng” adi verilen calgidan kisaca s6z edilerek gegistirildigini
gormekteyiz. Sadece Batili miizikologlarca degil, Tirk miizikologlarca da yapilan
Tiirk miizik tarihi konulu arastirmalarin pek cogunda, Islamiyet’ten onceki Tiirk
arplarindan soz edilmedigini; s6z edilse bile bunun bir iki climleyi ge¢cmedigini
gormekteyiz. Oysa durum boyle degildir. Tiirklerin arp tiirevi calgilarla olan iligkisi,

bilindigi kadariyla, 2000 yillik bir ge¢mise dayanir. Pazirik Kurganlarinda bulunan

363 Vertkov vd., a.g.e., 5.107-108.
364 Fotograf: F.Vural — Topoev Calg1 Atdlyesi — Abakan 2017.

105



ve Hermitage Miizesi’nde fotograflama sansi buldugumuz altta resmi sunulan arp,

bunun en giizel delilidir.

Resim 99. Hun Arp:®®

Yukarda goriilen arp tipi calgl, lkinci Pazirik Kurganindan g¢ikartilan
pargalarin, bir araya getirilmesi ile olusmus, Tiirk ve diinya miizik tarihi i¢in ¢ok
onemli konumda bulunan bir ¢algidir. M.O. IV-V. yiizyillara tarihlenen ve agik arp
tiriine bir 6rnek olan bu calgi, ayn1 zamanda kavisli arp siifina girmektedir.
Calginin rezonans sandigi tahtadandir. Tahta ve deri parcalart kullanilarak ©n
kismina bir yiikseklik yapilmistir ve muhtemelen hayvan bagirsaklarindan yapilan

tellerin elle gekilmesi suretiyle ses elde edilmektedir.

Arp tipi ¢algilar, tarih boyunca Tiirklerin kullandig1 enstriimanlar arasinda yer
almistir. Uygur Tiirkleri koltuk arpindan, biiylik boyutlu arplara uzanan c¢esitli tip ve

366 Calgi, Uygurlar doneminde Islamiyet’ten

biiyiikliikte arp tipi ¢algi kullanmislardir
once k’ung-hou ad ile anilirken®®’, daha sonra Farsi kokenli ceng adiyla bilinmistir.

Ceng, Azeraycan Tiirkleri arasinda ¢ok popiiler bir galgi olmus; Ozbekler arasinda da

sevilerek kullanilmistir. Taciklerde ¢eng, solo ve orkestralarda yer almistir.

35 Fotograf: F.Vural — Hermitage Miizesi — St. Petersburg 2012.

36 By konuya yonelik detayl bilgi icin bkz. Feyzan Goher Vural, islamiyet’ten Once Tiirklerde
Kiiltiir ve Miizik, Istanbul 2016.

37 (Ygel, Tiirk Kiiltiir... 1X, 5.373.

106



B. HAYVANLARIN CESITLI ORGANLARININ (GUATR, TOYNAK,
DIS, AYAK, YUMURTALIK) ANA GOVDE YA DA YARDIMCI UNSUR

OLARAK KULLANILDIGI CALGILAR

Hayvanlarin toynak, dis, yumurtalik hatta guatr gibi kisimlari, galgilarda
yardimc1 veya ana materyal olarak kullanilabilmektedir. Ilging bir calgiya Saha
Tirkleri ve Hanti Mansiler arasinda rastlanir. Cingirak/pagremuska adi verilen bu

calginin yapiminda, biiyiik orman tavugunun/galihorozunun sisen boyun/guatr kismi

kullanilir.

Resim Grubu 100. Orman Tavugu ve Pagremuska/Cingirak Ornekleri®®®

Pagremuska kelimesi, marakas ya da ¢ingirak anlaminda yaygin bir calgilar
toplulugu i¢in kullanilir. Dag tavugunun guatrindan pagremuska/cingirak yapimi
sOyledir: Orman tavugunun guatr kismi ¢ikartilir ve yikanir. Kumla kaplanarak
kurutulur. Kuruduktan sonra, tizerindeki kum dokiiliir, i¢i havayla doldurulur ve alt

kismi baglanir. Calgi sallandik¢a homurdanmaya benzeyen bir ses ¢ikartir.

368 Fotograflar: My3bIkanbHble HHCTPYMEHTHI HapoaoB CeBepa XaHTHl M MaHCH 1. — mpe3eHTauus -
http://www.myshared.ru/slide/620062/; http://sch-6.edusite.ru

107



Asagida Yakutistan Dogal Yasam Miizesi’nde fotografladigimiz doldurulmus
orman tavugu ile Yakutsk Hayvanat Bahgesi’nde fotografladigimiz canli orman

tavugu yer almaktadir.

ST GR . R T e,
Resim 101. Doldurulmus Orman Tavugu®® Resim 102. Canli Orman Tavugu®’®

Asagida Tuva’da fotografladigimiz doldurulmus orman tavugu goriilmektedir.

Resim 103. Doldurulmus Orman Tavugu®*
Ana materyali hayvanlardan elde edilen bir baska calgi ise Tuva Tiirklerinin
cok sevdikleri “duyuglar”dir. “Tak tuk” adi da verilen duyuglar, miizikte at kosus

ritmini vermek i¢in kullanilir.

369 Fotograf: F.Vural - Yakutistan Dogal Yasam Miizesi — Yakutsk 2017.
870 Fotograf: F.Vural - Yakutsk Hayvanat Bahgesi — Yakutsk yakinlar1 2017.
371 Fotograf: F. Vural — Kizil 2017.

108



Asan Kaybilda Uulu, bu calgmin “tay tuyak” adi ile Kirgizistan’da da

372

bulundugunu berlirtmektedir®’. Bu sesi en dogal sekilde verebilmek i¢in atin

toynaklarindan yapilan duyuglara iliskin gorsel asagida sunulmustur.

Resim 104. Duyuglar3™

Duyuglar  farkli  sekillerde
stislenebilmektedir. Yanda duyuglar
calgisina islemeli bir ornek
sunulmustur:

374

Resim 105. Islemeli Duyuglar

At toynaklarindan yapilan bu ¢algiin {izerine ¢esitli islemeler yapilabilir. Bu
islemeler toynag1 kaziyarak ya da boyayarak uygulanabilmektedir. Calgi bazen iki
elde tutularak c¢alinir. Ancak genellikle bir toynak davulun {izerine sabitlenir.

Davulcu bir eliyle davulun tokmagim tutarken, diger eli ile ikinci toynagi, davula

372 Kaybilda-Uulu, a.g.e., s.25.
373 Fotograf: F.Vural Kisisel Calg1 Koleksiyonu
374 Fotograflar: Z.S.Jekiseva, KazakTbin JIacTypiibl My3bIKaJAbIK AcHanTapbl

109



sabitlenmis Obiir toynaga vurur. Diinyaca iinlii Tuva miizik grubu Hun Huur Tu ile

goriigme sonrasi ve konserde ¢alinan duyuglar asagida goriilmektedir.

Resim 106. Hun Huur Tu Grubu Resim 107. Davula Bagli Duyuglar

Duyuglar, Tuva’da oldugu
gibi  Saha  bolgesinde de
kullanilmaktadir. Miizisyen
German Khataliev, tipki Tuva’da
yapildig1 gibi, duyuglar1 davula
| bagh sekilde calmaktadir. Buna
iliskin gorseli yanda

sunulmaktadir. Resim 108. Davula

375

Bagli Duyuglar

Hayvanlarin tirnaklarinin sallamali ¢algilarda kullanilmasi, Saha Tiirkleri
arasinda yaygindir. Asagida dag kecisi basta olmak iizere, c¢esitli hayvanlarin

tirnaklarindan yapilan calgilar goriilmektedir.

375 Fotograf: F.Vural — Khataliev ¢ifti miizik atdlyesi — Yakutsk 2017.

110



Resim 109. Kegi Tirnaklarmdan Yapilmis Sallamali Calgr®™

Resim 110. Keg¢i Tirnaklarindan Yapilmis Sallamali Calgi

Yukarida goriilen calgilar, yan yana dizilen tirnaklarin sallanmasi yoluyla ses

vermektedir. Asagida ise yine Yakutistan Ulusal Miizik ve Folklor Miizesi’nde

fotografladigimiz dag kecisi toynaklarindan yapilan farkli bir ¢algi yer almaktadir.

Bu ¢algi, toynaklarin bos kismina kiiciik ¢akil benzeri nesnelerin doldurulmasi ve

376 Fotograflar: F.Vural — Yakutistan Ulusal Miizik ve Folklor Miizesi — Yakutsk 2017.

111



acik kismina da hayvan derisi gerilmesi suretiyle yapilir. Bu ¢algi da sallanarak

calinir.

377

Resim 111. Keg¢i Tirnaklarindan Yapilmig Sallamali Calgi

Resim 112. Kegi Tirnaklarindan Yapilmis Sallamali Calgi®™

Hayvan tirnaklarindan yapilan bu sallamali ¢algilar, glinlimiiz Saha miiziginde
aktif olarak kullanilmaktadir. Asagida Yakutistan Miizik  Festivali’nde

fotografladigimiz karede bu ¢algilarin icra an1 yer almaktadir.

377 Fotograf: F.Vural — Yakutistan Ulusal Miizik ve Folklor Miizesi — Yakutsk 2017.
378 Fotograf: F. ve T.Vural — Khataliev ¢ifti miizik atdlyesi — Yakutsk 2017.

112



Resim 113. Yakutistan Miizik Festivali®"®

Ogel, Miitercim Asim Efendi’den “Anadolu’daki ¢oban kopuzlarinda hayvan
tirnagr  kullanildig1”  bilgisini  aktarmaktadir®®. Tirnaklar belki de ¢alginmn
burgulugunda kullanilmaktaydi. Kuzey ve Giiney Sibirya bolgelerindeki telli kopuz
tipi galgilarda ise bu tip bir kullanim1 heniiz tespit etmis degiliz.

Tuva’da hayvanlarin ¢esitli organlarinin ¢algi yapiminda kullanilmas1 6nemli
bir gelenektir. Bunlardan birisi boganin yumurtaliklarindan yapilan harguk/hapgik
adli ¢algidir. Asagida fotografi sunulan bu ¢alginin ana gdvdesi, boga yumurtaliginin
kurutulmasi yolu ile elde edilir.

Calginin elle tutulan kismi ise koyun kemiklerinden yapilmaktadir. Bu kisim,

daha uzun da olabilmektedir3!,

379 Fotograf: F. - T.Vural — Yakutistan Miizik Festivali — Yakutsk 2017.

380 Ogel, Tiirk Kiiltiir... 1X, s.3.

31 Theodore Levin - Valentina Siiziikei, Where Rivers and Mountains Sing — Sound, Music and
Nomadism in Tuva and Beyond, Indiana 2011, s.2.

113



Boga yumurtaligmin igine bu Ornekte
goriildiigli tizere kiigiik hayvanlarin toynagi,
boynuz pargalar1 ya da asik kemikleri konur ve
sallanarak ses elde edilir.

Tuva Geleneksel Miizik Merkezi’nde
calisan Aydas Mongus, har¢gugun Tuva

miiziginde ¢ok 6nemli oldugunu belirmistir®®,

Resim 115. Harguk/Hapg1k®®

Kam davulunda kullanilan aga¢ ve deri gibi, davulun tomaginda kullanilan
malzeme de Onemlidir. Baz1 kam davullarinin tokmaklarinda tavsan kiirkii ya da

tavsan ayag kullamilmistir. Bu, tavsanin kutlu kabul edilen canlilardan birisi

32 Fotograf: F.Vural - Tuva Geleneksel Miizik Merkezi - Kizil 2017.
383 KK1
384 Fotograf: F.Vural - Tuva Geleneksel Miizik Merkezi - Kizil 2017.

114



sayilmasi ile iliskilidir. Asagida Yakutistan Ulusal Miizik ve Folklor Miizesi’nde
0zel izinle elimize aldigimiz kam davulu ve tavsan ayagindan yapilmis tokmagi

goriilmektedir.

Resim 116. Kam Davulu ve Tokmag:3®

Radloff, Potanin, Anohin, Potalov, Menges gibi ¢esitli aragtirmacilar, davulun
tokmaginin samur ya da tavsan ayagi ile kaplandigini ve bunun amacinin, boguk ses
elde etmek oldugunu belirtmektedirler®®. Tokmagin ugurlu sayilan tavsan ayagiyla
kaplanmasinin en onemli nedeni ise tavsanin kamin koruyucu hayvanlarindan biri

olarak kabul edilmesidir.

Kam davulu tokmagina Tuva’da “orba” adi verilmektedir. Orba/orbu, Kimi
zaman lizerine takilan zil ve metal pargalar sayesinde, kendi kendine ses verebilen bir
calgt durumuna getirilmektedir®®’. Orba nadiren ay1 pengesinden de

yapilabilmektedir. Dini amagla kullanilmayan davullarin tokmaklarinda ise cesitli

385 Fotograf: F.ve T.Vural — Yakutistan Ulusal Miizik ve Folklor Miizesi — Yakutsk 2017.
388 Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., s.85.
387 Siiziikei, My3bikanbHas Kyisrypa. .., 5.64.

115



hayvanlarin kiirkleri yer alabilmektedir. Bu sekilde farkli ses tmilar1 elde

edilmektedir.

SahaTiirklerinde de kam davulu tokmaklarinin benzer bir islevi vardir. Asagida

Saha’da “darisil bilaayahtar” ad1 verilen davul tokmag goriilmektedir>®.

Resim 117. Saha Kam Davulu

Tokmag:®

Bazi kam davullarma kurt digi asilabilmektedir ki bu da kurta yiiklenen

kutsiyet ile alakali bir durumdur.

C. HAYVANLARIN KUYRUK, KIL, YELE, TENDON VE

BAGIRSAKLARINDAN FAYDALANILARAK YAPILAN CALGILAR

Geleneksel Tiirk calgilariin pek cogunda tel olarak at kuyrugu ya da cesitli
hayvanlarin bagirsagindan faydalanilmistir. Killar ya da bagirsaklar, bir ip haline
gelecek sekilde birbiri iizerine biikiiliir. Incecik bir ip haline gelen bu materyal,
mizrapl sazlarda tel; yayli sazlarda hem tel hem de yay teli olarak kullanilmustir.
Asagida Saha Bolgesi Maya sehrinde yer alan bir ¢algi atdlyesinde, galgilara tel

olmak tizere hazirlanan at kuyruklar1 goriilmektedir.

388 Kataliev - Khatyleva, a.g.e., s.106.
389 Fotograf: Kataliev - Khatyleva - Topyr dop6oon

116



Resim Grubu 118. Calg: Tellerinde ve Yaylarinda Kullanilacak Olan At Kuyruklari®®

Bagirsaktan tel yapimi, Tiirk ¢algilarinda sik gériilen bir durumdur. Ornegin
dombira ve dutarin geleneksel yapiminda teller, ke¢i bagirsagindan yapilir3o:,
Kopuzun telleri de at kili veya koyun bagirsagindan elde edilir. Kopuzun iki telinden
biri ak, digeri karadir. Ogel’e gore bu calgmin her yanindan, Tiirk tarihine iliskin

izler yansir®®2,

Kazaklarin 6nde gelen calgilarindan olan kobiz/kil kopuz, 60-73 cm. arasinda
degisen boya sahiptir*®®, Kil kopuz/iklig olarak da adlandirilan yayli kopuzun
tellerinin at kili ve koyun bagirsagindan yapilmasi, doygun ve yiiksek bir sesin
¢ikmasini saglar. Calginin i¢i oyulmus ve 6n gogsii bos birakilmis gévdesi sayesinde
boguk ve iniltili bir ses elde edilir. Bu unsurlarin hepsi birlestiginde kil kopuz,
biiyiileyici ve insan1 derinden etkileyen bir sese sahip olur. Sekli ve ruhlar aleminden

geliyormus hissi ile kam torenlerine ¢ok uygun diisen kil kopuz 6rnekleri asagida

sunulmustur.

0 Fotograflar: F.Vural — Ruslan Gabisev Calgi Atdlyesi — Maya (Yakutistan) 2017.
31 {ldiriml, a.g.m., s.152.

92 Ogel, Tiirk Kiiltiir Tarihine Giris IX, s.3.

3% Keldss, a.g.e., 5.847.

117



LA A A A A A A A A A R A A A 4

KA3AKCTAH KAZAKHSTAN
N7

50"

MY3KIKAIBIK ACHAIITAP, KOBb13

2003
AL Assssssssaaas

Resim 119. Kazak Pulu Resim 120. Kil Kopuz**

\\\\\\\\

Resim 121-122. Kazakistan Miizik Miizesi Girisinde Kil Kopuz Heykeli ve Miizede Yer
Alan Kil Kopuz Ornekleri®®

3% Fotograf: Vertkov vd. - Mysbikaabubie HacTpymentsl Haponos Ceep
3% Fotograflar: F.Vural — Kazakistan Miizik Miizesi — Almat1 2014.

118



Hakas kopuzunun tellerinde de at kili ya da koyun

396

! &= bagirsag kullanilmistir™®. Calgilarin yayinda kullanilan at

kuyruklari, Kimi zaman, deve tiiyiinden yapilan bir iplikle
giiclendirilmektedir. Ogel’in belirttigi gibi, davulla birlikte,
ilk Tiirk sazlarindan olan kopuzun, Tirklerin hayvancilik
kiltliriinii yansitmadaki niteligi ¢ok yiiksektir. At kilindan
yapilan kopuz tellerinden eserlerinde sik sik soz eden

13%7, Anadolu Yériiklerinin de at kilindan kemenge yay1

Oge
yaptiklarindan bahseder®®®. At killarindan yay yapilmasi, cesitli medeniyetlerde

goriilebilecek bir durumdur. Resim 123. Baks1 ve Biiyiik Kil Kopuz**°

Nitekim, at kuyrugundan elde edilen yay, regine benzeri bir birlestirici
vasitastyla giizel ses elde edilmesini saglar. Bununla birlikte Tuva Tirklerinin igil
calgisinda ve Tiirklere akraba bir topluluk olan Mogollarin morin huur ¢algisinda at
tellerinin kullanilmasi, bu ¢algiya yiiklenen at ruhu ile de alakalidir. Slugkov, igil
calgisinda tellerin erkek attan elde edilen 105 kil ve disi attan elde edilen 130 kildan
yapildigim belirtir*®. Bir baska Tuva calgis1 olan bizangida da geleneksel olarak at

yeleleri kullanilir®®?,

Karagay Bolgesinde kullanilmis olan hamalag, bir c¢esit
kopuzdur. Vertkov bu sazi, iki telli ve yayli olarak tanimlamistir. Ayrica sazin

yayinda at kili kullanildig1 bilgisini de eklemektedir. Karagaslar olarak da bilinen

Tofa Tiirkleri arasinda kullanilan ii¢ telli bir kopuz tipi olan cart1 kobus, tellerinde at

3% Vertkov vd, a.g.e., s.138.

397 Bkz.Ogel, Tiirk Kiiltiir...IX, s. 24-25-63-65-95-96-98-101-317.

3% (Ogel, a.g.e., 5.294-295.

39 Fotograf: Z.S.Jekiseva - Kasaktbin JlocTypiisl My3bIKanbik Acnantapsl
400 Slugkov vd., a.g.t., 5.63

401_evin - Siiziikei, a.g.e., 5.49; KK9

119



kil kullamilan calgilardandir®®? Tofalar, Rusya’nin Irkutsk Oblast Bolgesinde

yasamaktadirlar.

Resim 124. Cart1-Kobus*®

Uygurlar ve diger Tiirk topluluklari arasinda kullanilan “gicek”in 6n kismina

hayvan derisi gerilir ve yayinda at killar1 kullanilir. Tacikistan’da ¢alinan gijak’in

yayinda siyah at killar1 6zellikle tercih edilir®®,

Ie”IlJ}\INI()H
I KISTAN

HALWPH AKYHOAKU TO‘{MKMCTOH KA3OKUCTOH

Resim 125. Giiniimiiz Gicegine Ornek Resim 126. Tacik Pulu

Azerbaycan kamancgasinin yayinda, diger pek ¢ok Tiirk calgisinda oldugu gibi

at kili kullanilmas1 makbuldir.

Saha bolgesinin geleneksel calgilarindan olan “knul”m giiniimiizde sadece {i¢
yapimcist kalmistir. Onlardan birisi olan Ruslan Gabisev’in yaptigr kul sazina

gerilmis olan at kuyruklar1 agagida goriilmektedir.

402 \ertkov vd., a.g.e., 5.105-139.
403 Fotograf: Vertkov vd. - My3ssikaabnbie Mnerpyments Hapogos Ceep
404 Vertkov vd., a.g.e., 5.121-128.

120



Resim 127. At Kuyruklar1 Gerilmis Kul Calgis1*%®

Calgilarda genelde koyun ve inek bagirsaklarindan yapilan teller yaygin olsa

da, Ogel, kurt bagirsagindan yapilan kopuz tellerinden s6z etmektedir. Vertkov da

06

kurt bagirsagma sahip kopuzlarm altimi ¢izer®®®. Bu durum, kurdun Tiirk

kiiltiiriindeki ayricalikli 6neminden kaynaklaniyor olmalidir. Bahaeddin Ogel ayrica

yay yapiminda kurt sinirinden faydalanildigini da belirtmektedir®®’,

Dagistan ve Azerbaycan’da calinan “cagan”m tellerinde hayvan bagirsagi,
yayinda at kili, parcalarmin birlesimlerinde ise deri seritler kullanilmistir®®,

Giliniimiizde ise yayin at kilindan yapilma gelenegi devam etse de, diger parcalarda

metal, misina vb. materyaller tercih edilebilmektedir.

405 Fotograf: F.Vural Kisisel Calg1 Koleksiyonu
4% Ogel, a.g.e., 5.26-99; Vertkov vd., a.g.e., s.51
407 Ogel, a.g.e., 5.98-99.

408 \ertkov vd.,a.g.e., s.109.

121



Tirk diinyasinin ¢esitli bolgelerinde goriilebilen ancak bilhassa Altay
bolgesinde yaygin olan “topsur”un telleri, eskiden at kilindan yapilirken; simdi

genellikle naylon tel kullanilmaktadir.

Hemen hemen tiim Orta Asya Tiirkleri ile Kuzey Sibirya akraba topluluklari
arasinda kullanilan bir calgi tipi vardir. Bu ¢algmin benzer sekilleri Dogu Asya
kiiltiirleri arasinda da yaygindir (Japonya’da koto, Cin’de gu-zheng gibi). Kirgizlarin
cetigen, Kazak ve Baskurtlarin yatugan/cetigen, Sahalilarin Cagaan, Mogollarin
yoocin ve yatga, Hakaslarin ¢athan, Tuvalilarin ¢cadagan adin1 verdikleri bu ¢algi,
yaklagik 1-1,5 m. uzunlugunda, dikdortgen yapida, 7-14 telli, kucakta ¢alinan bir
sazdir. Telleri ge¢mis yillarda hayvan bagirsagindan yapilan calgi, tipki kanun gibi

parmaklarla ¢alinir®®,

Bu ¢alginin Tuva’daki bi¢imi, Hakas ¢athani1 veya Kazak cetigenine gore daha
kisadir. Cadagan isimli bu ¢algi, Mogol yoog¢in calgist ile benzesmektedir. Calgida
teller, uzun tiplerin aksine, asik kemigi yerine ahsap esikler tizerinde durur. Calginin
telleri arasinda bulunan biiyiik esik ise farkli tin1 elde edilmek istendiginde yerinden

oynatilabilmektedir.

Asagida solda Nagun Coodu’nun icra ettigi cadagan; sagda ise Tuva
Geleneksel Miizik Merkezi’nde fotografladigimiz Otgutay Otsur Vladimirovig

gorilmektedir. Cadagan ¢alinirken, sag el daha aktiftir. Mizrapla ¢alinabildigi gibi

409 V. Yu. Siiziikei, My3bikanbnas Kyabtypa Tyesl B XX Cronernn, (XX. Yiizyillda Tuva Miizik
Kiiltiirti), Moskova 2007, s.91

122



410

parmaklarla da icra edilir**". Calgmin telleri tipki Anadolu Tirkleri arasinda ¢ok

yaygin olan kanun gibi, akort kulaklarina baghdir.

Resim 130. Cadagan Cesitleri*

Yukarida Siiziikei’nin “XX. Yiizyilda Tuva Miizik Kiiltlirii” adli kitabindan
aliman cadagan cesitleri goriilmektedir. Giliniimiizde Tuva’da en yaygin bi¢im sagda
goriilen sekildir. Bununla birlikte ii¢ tip cadaganin da varligindan s6z etmekte

mimkindiir.

40 AN. Aksenov, Tysunckass Hapomnas Mysbika 1964r. - TyBunckoe I'opsiosoe Ilenne U
Hapopansie Hucrpymentsl (1964 yili Tuva Halk Miizigi — Tuva Girtlak Sarkilar1 ve Halk Miizigi
Calgilart), 2010, overtone.ru. Erisim Tarihi: 12.03.2016.

411 Fotograf: http://www.alashensemble.com

412 Fotograf: F.- T. Vural — Tuva Geleneksel Miizik Merkezi — Kizil 2017.

413V Siiziikei - Mysbikaabnasa Kyabsrypa Tyssl B XX Croaerun

123



Hakasya’da destan anlatimi cathan esliginde yapilmaktadir. Asagida yasayan
son Hakas destancist olan Kucenov’un ¢athan calarak destan soOyleyisi

goriilmektedir.

Resim 131. Kugenov’un Cathan Esliginde Destan Okuyusu**

Cathan, Hakas miiziginin temel enstriimanlarindan birisi olarak kabul
edilmektedir*’®>. Asagida Abakan Filarmoniya’da Hakasya’min &nemli sanatgilari
Nina Idimeseva ve Yevgeni Ulugbasev ile goriismemizden bir kare goriilmektedir.

Idimeseva’nin seslendirdigi Hakas sarkisina Ulugbasev cathan ile eslik etmektedir.

414 Fotograf: F.Vural — Abakan 2017.
45 A A. Kenel, Xakac Yonbinsine Korsnepu Hapoanoe Mysbikaabnoe TBopuecTBa Xakacos
(Hakaslarin Milli Miizik Sanati), Xakacckoe Kuusxnoe Usparens CTBO, Abakan 1995, s. 12-13.

124



Resim 132. Cathan Esliginde Okunan Halk Sarkilar1**®

Saha Tirklerinin ¢agaan isimli
calgilar1 ise yanda gortilmektedir. Burada

sunulan, ¢alginin eski bir 6rnegidir.

Resim 133. Cagaan®’

Tiirkler arasinda yaygin olan ¢athan/yatagan benzeri bir ¢algi olan nars-yuh ise
Kuzey Tirkleri ve Hanti-Mansiler arasinda yaygindir. Nars-yuh, yatagan gibi yere ya

da kucaga yatirilarak degil, arkasi karna gelecek sekilde tutularak ¢alinmaktadir.

Yaklagik 1 metre uzunlugundaki bu ¢algiin telleri geyik bagirsagindan ya da

tendonlaridan yapilmaktadir. Calgi, genellikle bes tellidir*'®. Bu ¢algmin sesinin

416 Fotograf: F.Vural — Abakan Filarmoniya — Abakan 2017.
47 Fotograf: Kataliev ve Khatyleva - Topyt lopGoon
418 Vertkov vd., a.g.e., 5.146.

125



hem insanlari, hem de kuslarla diger hayvanlari biiyililedigine inanilmistir. Calgiya bu

1’419.

nedenle Tanr1’nin sarkisi/sesi denilmisti

Resim 134. Nars Yuh icrasi*® Resim 135. Nars Yuh?

Resim 136. Nars Yuh*??

Bu tip calgilarin hemen hepsinde tel ihtiyacinin, eski donemlerde hayvan
bagirsag ile karsilandigr diistintilmektedir. Nars-yuh’a benzeyen ve sangkultap adli
calgl da benzer 6zellikler gosterir. Gegmiste ayi festivalinde ¢alinan benzer bir diger
calgimin ismi “sangkulya”dir. Bu kelime, “ay1r oynatmak” anlamina gelir. Kuzey
Sibirya halklar1 arasinda c¢alinan “neri” isimli c¢algmin telleri ise geyik

423

tendonlarindan ya da at kilindan yapilabilmektedir*=*. Kuzey Sibirya sogugunda at ve

geyiklerin yasayabiliyor olmasi, bolge sakinlerini bu materyallere yoneltmistir.

419 Fattahova Gulsina Timeryanovna ve 1. Ekaterina, “My3bIKaqbHOE TBOPUECTBO HapogoB XMAO-
IOrps1 - Mys3bIkanbHble HHCTPYMEHTBI HapoaoB XaHTel 1 MaHcH” (HMAO-Yugr Halklarinin Miizikal
Yaraticiligi — Hanti Mansi Halklarinin Miizik Aletleri), http://sch-6.edusite.ru : 10, Langepas 2016,
s.9; R.S. Olzina, Hapc 1ox (Nars Yuh), anekTpoHHasi aHTOJIOTHS - KYJIBTYpHOE HacClle[Ue IOTPBI,
http://hmao.kaisa.ru/object/1809255255?Ic=ru

420 Fotograf: http://sch-6.edusite.ru

421 Fotograf: Vertkov vd. - My3sbikanbnbie UncTpyments Haponos Cecp

422 Fotograf: Seykin - Heropust My3sbikauabHnoii KynbsTypsl Hapanos Cuoupu

423 Vertkov vd., a.g.e., 5.145.

126



Tiirkler arasinda kullanilmis olan Afgan riibabi ve Dolan riibabinda da
bagirsak teller kullanilmistir. Tuva Tiirkleri arasinda ¢ok sevilen sanzinin telleri,
giiniimiizde genellikle naylondan yapilsa da eski déonemlerde hayvan bagirsagindan

yapilmaktaydi.

Hayvanlarin tendonlar1 kullanilarak yapilan ¢algilardan olan gudelka (ugultu)
ya da diger ismi ile vivka, Kuzey Sibirya Tiirkleri ile Hanti-Mansi toplulugunda
calinmaktadir. Sedir ya da ¢am agacindan yapilan bir gévdeye, geyik tendonundan
elde edilen saglam bir ip gegirilmesi yoluyla olusturulan bu ¢algi, 10 cm X 4 cm
boyutlarindadir. Pervane gibi donerken ugultulu bir ses ¢ikarir ki buna “riizgarin

sarkis1” ya da “riizgarin giiriiltiisii/ugultusu” denir??*.

Resim 137. Vivka/Gdelka*?®

Calgilarin temel ya da yardimci materyallerinin hayvan menseli olmasinin
yani sira, ¢algi parcalarin1 baglamak i¢in de bagirsaklardan yapilmis ince ya da kalin

baglar kullanilmistir.
Ornegin bir cesit kamistan yapilan, Tiirk diinyasinin pek cok yerinde
kullanilan iiflemeli bir ¢algt olan sibizgu’nun dis tarafina, agikliklar1 kapatmak i¢in

hayvan bagirsagi (ince bagirsak) cekilmektedir. Hayvan derilerinin birlestirici

424 Krilova Olga Nikolaevna, “JlutepaTypHoe KpacBeJeHHE C MCIIOJB30BAHUEM HH(OPMAIMOHHBIX
UTPOBBIX TeXHOJOTHI mo Teme: "JKu3Hp u OBIT I1a3aMu HeHelkoro manbuuka". Urpa "S Tebe Bce
pacckaxy" (Bilgi Teknolojisi ve Bolgesel Literatiir Caligmalari: Nenets Cocugunun Goziinden Yasam
ve Hayat Temas1), M3natensckuii nom nepBoe ceHtsiOps, Ilpesmpentckmii I'pant, Mayis Sayisi,
Moskova 2017, s.1.

425 Fotograf: Nikolaevna - JIutepatypHoe KpaeBeIeHue. ..

127



ozelligi, Altay calgisi olan abirgada da goriiliir. Sesi geyik ¢igligina benzeyen ve bu
nedenle geyik avinda kullanilan, uzun ve genis bir yapisi olan abirga, ahsap

cemberlerin, hayvan bagirsagi ile tutturulmasi seklinde yapilir®?®

P g — o b ==

Resim 138. Abirga*’’

Tuva Tiirkleri arasinda ise ayni calgi benzer bir isimle, “amirga” olarak
bilinmektedir. Kullanilis yeri ise tipki Altay Tiirkleri gibi genellikle av sahasidir.
Kuvvetli ses ¢ikaran amirganin sesi daglarda yankilanarak, geyikleri av sahasina
cekmektedir. Geyik sesini taklit i¢in ¢alinan amirga, ekseriyetle sogiit agacindan elde
edilen konik sekilli ahsaplarin hayvan bagirsag: ile baglanmasiyla yapilmaktadir ve
yaklastk 500 mm uzunlugundadir®®. Ulyana Mongus, “Tuva Dilindeki Miizikal
Terminoloji” bashikli calismasinda amirgayi, “geyik avi borusu” olarak tanimlar.

Calginin 900 mm.’ye uzanan sekilleri de mevcuttur®?,

C. HAYVAN BOYNUZ VE KEMIKLERINDEN YAPILAN CALGILAR

Calgilarda hayvanlarin boynuz ve kemikleri farkli bigimlerde ve farkl
amaglarla kullanilir. Bunlarin ilki c¢algimin ana govdesinin olusturulmasidir.
Boynuzdan yapilan borular ve kemikten yapilan kavallar bu kullanima ornektir.
Boynuz ve kemikler, ¢algilarin burguluk kisminda ya da gévdeye yardimci unsurlar
olarak da kullanilabilmektedir. Ugiincii kullanim sekli ise sedef siislemesinde oldugu

gibi dekoratif amaclhdir.

426 \Vertkov vd., a.g.e., 5.131-137.

427 Fotograf: Vertkov vd. - My3bikaabnbie Mucrpymentsr Hapoxos Ceep

428 Feyzan Goher Vural, “Tirk Kiiltiirinde Av Esnasinda Kullanilan Calgilar”, Tiirk Diinyas:
Arastirmalar1 Dergisi, S.224, Istanbul 2016, 5.226.

428 Ulyana Ochur-oolovna Mongus, MysbikanbHas Tepmunosoruss B Tysunckom Sswike (Tuva
Dilindeki Miizikal Terminoloji), Filoloji Tezi. Tuva Devlet Universitesi, Kizil 2014, s.130-241.

128



C.1. Boynuz ve Kemiklerin Ana Govdeyi Olusturdugu Calgilar

Diinyanin pek ¢ok yerinde insanoglunun ilk gelistirdigi ¢algilar iginde
vurmalilar ve iiflemeliler yer alir. Uflemeli calgilarm en eski bigimlerinde kamis vb.
malzemenin yani sira hayvan kemikleri ve boynuzlar goriliir. Tiirkler i¢in de boyle
olmustur. Hayvan boynuzlari boru yapiminda; kemikler ise kiigiik tiflemelilerin

yapiminda kullanilmistir.

Yanda Afanesyevo
Kiiltiirinden bir duvar resminde
yer alan geyik, bu hayvanin kaval
kemikleri ve bu kemiklerden ve
karagamdan yapilmis vurmali bir

calg1 goriilmektedir®®.

Resim 139. Geyigin Kaval Kemiginden Yapilmis Vurmali Calg1*®

Kok Tirkler donemine tarihlenen ve giliniimiizde Dogu Tiirkistan Sinciang
Miizesinde bulunan, 542-581 yillarina ait oldugu diisiiniilen kemikten yapilmis ii¢

delikli bir kaval (ney?) bulunmaktadir. Asagida Kirgizistan’da bulunmus kemik

432

fliitler goriilmektedir**?. Ornekleri arttirmak miimkiindiir.

430 Seykin, a.g.e., s. 56.
431 Fotograf: Seykin - Heropust My3sbikauabHhoii KynbsTypsl Hapagos Cuoupu
432 Kaybilda Uulu, a.g.e., s.93.

129



Resim 140-141. Kemikten Yapilmus Fliitler*®

Kemikten yapilan tflemeli calgilarla birlikte, Tirklerin kullandigi hayvan

materyalinden yapilmis iiflemeler i¢inde boynuz ve benzeri ¢algilar 6ne ¢ikar.

Sibirya halklari, ¢esitli hayvanlarin boynuzlarindan yapilmis calgilari yaygin
olarak kullanmislardir®®. Tug takiminin temelini olusturan miizik aletlerinden olan
borguy (boru) Hunlardan itibaren takip edebildigimiz miizik aletlerinden birisidir.
Yiiksek sesi nedeniyle, askeri miizik takimlari olan tug takimlarinda tercih edilmistir.
Tiirklerin ordularinda
kullandig1 bir diger ¢algi
ise boynuzdur. Boru ile
kullanim yerleri ve
amacglart ayni olmakla
beraber, boru genellikle

ahsap ya da metalden

yapilirken; boynuz biiyiik bas hayvanlardan saglanmistir.

Resim 142. Kesilmis Hayvan Boynuzlari

48 Fotograf: Kaybilda Uulu, Maaasimaama CnpaBounuk - KbeIpreizasin My3bIKaJbIK
Acnanrapbl
43 Vertkov vd., a.g.e., s.5.

130



Cin kaynaklarinda M.S. IV-V. vyiizyillar arasinda, Tirk halk edebiyati
kahramanlarindan olan Mu-lah’in sdyledigi 66 sarkidan s6z edilmistir. Bu sarkilara

35 Cin ve Bizans kaynaklari,

eslik eden Tirk sazlar1 iginde boynuz da sayilmistir
Hun ve Kok Tiirklerin silahlarindan bahsederken, askeri amacli kullandiklari
calgilardan da s6z ederler. Buna gore, Hunlar ve Kok Tiirkler boynuzdan yaptiklari
yaylar, 1slik ¢alan oklar, siingii, bigak ve kementle, kusatmalarda faydalanilan
kogbaslar1 gibi degisik silahlara sahip olduklar1 gibi, davulun yaninda boynuz veya
diger madenlerden imal ettikleri boru ya da zurnalara da sahiptiler®3,

Uygurlar doéneminde hayvan boynuzundan yapilan iflemeli ¢algilar
kullanilmistir. Ortalama 43 cm olup, iist kisminda yedi delik, altinda da bir delik
bulunan surnaym*®’, Uygurlarda eski donemlerde biiyiik bas hayvanlarin
boynuzundan, sonraki donemlerde erik agaci ve bakirdan yapilmaya baslandig: ifade
edilir. Ancak bu ilk donemlerdeki saz icin surnay demek pek dogru

gozilkmemektedir. Kivrak melodileri icra edebilen surnay yerine, boru demek dogru

olacaktir.

Burga da en eski iiflemeli calgilardan birisidir. Eski donemlerde biiyiikbag
hayvan ve ke¢i boynuzundan yapilan burga, daha sonra bakirdan yapilmaya baglamis
ve genellikle savaslarda kullanilmigtir. 20-30. cm. uzunlugundaki burganin parmak

deligi yoktur®®. Bu calgi Cince “jiao” seklinde sdylenmistir. Asya’daki en eski

4% Muhaddere N. Ozerdim “M.S. 4-5 inci Asirlarda Cin'in Simalinde Hanedan Kuran Tiirklerin
Siirleri”, Dil ve Tarih - Cografya Fakiiltesi Dergisi, C.2, Say1 1, Ankara 1943, 5.90

436 Saadettin Gomeg, “Eski Tiirk Ordusunun Genel Mahiyeti”, 12. Askeri Tarih Sempozyumu,
Ankara 2009, s.6.

437 Mustafa Arslan - Adem Oger, “Uygur Tiirklerinde Bazi Calgilar ve Cin Kiiltiiriine Etkisi”, Tiirk
Kiiltiirii Arastirma Enstitiisii Dergisi, C. VIII, S.2, Izmir 2008, s.13.

4% Arslan - Oger, a.g.m., s.13.

131



liigatlarda ve hald biitlin lehgelerinde “burgu” veya “borgu” olarak

isimlendirilmektedir*.

Saha Bolgesinde kii¢lik hayvanlarin boynuzlari, birbirine vurulup, ritim calgisi

olarak kullanilmaktadir. Asagida buna 6rnekler sunulmustur.

Yakutistan  Ulusal Miizik ve  Folklor

ise sallamali ¢algilar sinifina girmektedir. Bu calgi,
boynuzlarin ic¢ine kiigiik cakil benzeri nesnelerin

doldurulmas1 ve ac¢ik kismina da hayvan derisi

gerilmesi suretiyle yapilir.

Resim 144. Boynuzdan Yapilan Sallamali Calgilar*!

43 Mahmut Ragip Gazimihal, Tiirk Nefesli Calgilar1 (Tiirk Otkii Calgilart), Ankara 2001, s.26.
440 Fotograf: F.Vural — Khataliev Cifti Calg1 Atdlyesi — Yakutsk 2017.
441 Fotograf: F.Vural — Yakutistan Ulusal Miizik ve Folklor Miizesi — Yakutsk 2017.

132



Solda boynuzdan yapilmis

bir bizangt yer almaktadir.

Boynuzun sivri kismi

o~
Bllaarve - wTPRETT Y
..... D At

torpiilenmis; a¢ik kisminda ise

——— Y

hayvan derisi gerilmistir. Resim 145. Boynuzdan Yapilmis Bizangi*4?

Asagida boynuzdan yapilmis iflemeli c¢algilara Ornekler sunulmustur.
Mogolistan ve Altay Bolgesinde kullanilan sagdaki borunun sesin ¢iktig1 agik kismu,

hayvan basi seklinde yapilmastir.

NEFIR

Resim 147. Boynuzdan Yapilmis Boru (sagda)**

Kemigin ¢alginin ana gdvdesi olarak kullanilmasi sadece tiflemeli calgilarda
goriilmez, bir gesit agiz kopuzu olan kemik kopuzda da temel madde kemiktir. Saha
Tiirkleri bu ¢algiya “muos khomus” (kemik kopuz); Hanti Mansiler ise tumran

demektedirler.

442 Kataliev German - Klavdia Khatyleva, TopyT Jlop6oon.

443 Fotograf: F.\Vural — Eskisehir Anadolu Universitesi Tiirk Diinyas1 Kiiltiir ve Sanat Merkezi Miizik
Miizesi — Feridun Obul Yapimi Nefir.

44 Fotograf: http://ene.mn/index.php?newsid=3418

133



Kemik kopuzun olduk¢a eski donemlerden beri kullanildigi tahmin

445

edilmektedir. Bu calgi, genellikle geyik kaburgasindan yapilir™>. Calginin benzeri

Kirgizlar arasinda komuz olarak isimlendirilir*°.

Resim 148-149. Kemik Kopuz / Tumran Ornekleri*’

Kemikten ya da ahsaptan yapilabilen bir diger c¢algi, “vanni yayay”dir.

Sibirya’ya yakin bolgelerde galimir. Ahsap ya da kemikten yapilir*®,

Resim 150. Vanni Yayay*4

Sibirya Tirkleri, koyunlarin asik kemiklerini gesitli amaglar igin
kullanmiglardir. Yaygin olarak ¢ocuk oyunlarina malzeme edilen asiklar, ritim ¢algisi
olarak da kullanilmistir. Tki asik kemiginin birbirine vurularak ses elde edilmesi,

Tirk diinyasinda yaygindir.

445 Khataliev ve Khatyleva, a.g.e., s.77; Vertkov vd., a.g.e., s.146.

46 Asan Kaybilda Uulu, Maaasimaama CnpaBounuk - KbIpreiabin My3bIKaJdbIK AcHanTapbl
(Referans Rehberi — Kirgiz Miizik Aletleri), Biskek, 2003, s.22

47 Fotograf: Vertkov vd. - Mysbikansnbie Muctpymentsr Haponos Ceep; http://sch-6.edusite.ru

48 \ertkov vd., a.g.e., 5.149.

449 Fotograf: Vertkov vd. - Mysbikansnbie Hucrpymentsl Hapogos Cecp.

134



"Resim 151. Asik Kemikleri

Asik kemikleri bir sapa gegirilerek,
sallamal1 bir ¢algt da yapilmaktadir. Hakasya
ve Tuva’da goriilebilen bu ¢algi, yanda

sunulmustur.

Resim 152. Asik Kemiklerinden Yapilan

Sallamal1 Calgi

Kemiklerin kullanilarak yapildigi en dikkat
cekici calgilardan bir digeri ise at kafatasi
kullanilarak yapilan igil calgisidir. Igil efsanesinden
etkilenilerek  yapilmis  olan  deneysel  igil
caligmalarindan birinde, calgimin goégsii olarak bir
atin kafatas1 kullanilmistir. Yanda fotografi sunulan
calgi, Tuva Geleneksel Miizik Merkezi girisinde yer

alan sergide bulunmaktadir. Ornegi verilen diger

calgilarin yiizyillardir devam edegelen geleneksel
ozelliklerine karsin, bu ¢algi Tuva mitolojisine dayanarak olusturulmus bir

enstriimandir. Geleneksel bir tip degildir.

135



Resim 153-154. At Kafatas1 Govdeli Igil*>®

C.2. Boynuz ve Kemiklerin Yardimer Oge Olarak Kullamldigi Calgilar

Boynuz ve kemikler, bazi ¢algilarda ana gévdeyi olusturmaz ama tamamlayici

Oge olarak kullanilir. Bunlara 6rnekler asagida sunulmustur.

Cuvas bolgesinde calinan bir ¢esit tulum olan Sabr/sapar calgisinin ses
borulari, kemikten yapilabilmektedir. Borularin u¢ kisminda ise inek boynuzu
yerlestirilmektedir. Azerbaycan tulumuna konulan borularin ucuna da 6kiiz boynuzu

takilabilmektedir®?.

Boynuzlarin davul tokmag: olarak da kullanildigi goriiliir. Davul tokmag:
genellikle kaym ya da soégiit agacindan veya geyik kemigi ve boynuzundan yapilir.
Altay ve Tuva Tirkleri davul tokmagina “orbu”, Sahalar “bula-ayah” demislerdir. Bu
bolgelerde tokmak, geyik (sigun) boynuzunda yapilabilmektedir®?. Bu da geyigin

Tiirk inaniglarinda kutsal bir yere sahip olmasi ile iliskilidir.

Davul tokmagi olarak kullanilan boynuzun davul kasnagr olarak da
kullanilabildigi ender Ornekler vardir. Hunlara ait {icilincii ve besinci Pazirik
kurganlarindan c¢ikartilan malzemeler arasinda yer alan davulun, sigir boynuzundan

yapilmis olmasi da, bu hayvanm kutsalligindan ileri gelmektedir®3. Muhtemelen bir

450 Fotograf: F.Vural — Tuva Geleneksel Sanatlar Merkezi — Kizil 2017.

41 Vertkov vd., a.g.e., $.52-82.

42 Gomeg, Tiirk Kiiltiiriiniin..., s.123.

43 Eliade, a.g.e., s.200; Yasar Coruhlu, “Hun Sanat:”, Tiirkler, C. 4, Yeni Tiirkiye Yay., Ankara
2002, s.61.

136



kamin ya da 6nemli bir baska kisinin ¢algis1 olan bu davulda boga boynuzunun
kasnak olarak kullanilmasi, boganin fiziki ve ilahi giiclinden faydalanilmas1 amaciyla

yapilmis olmalidir.

Koyun ya da geyik boynuzunun yardimci madde olarak kullaniligini, eski
kopuz orneklerinde gérmek miimkiindiir. Asagida Vertkov’un eserinden nakledilen

bir kopuz goriilmektedir.

Resim 155. Kopuz**

Vertkov’un resmini yaymladign bu saz. Ogel tarafindan soyle tarif
edilmektedir: Komus 2-3 telli bir sazdir (...) Teknesi ve sap1 ayn1 kiitiikten ¢akilir.
Alt kismi, koyun veya geyik boynuzu ile kaplanir*®, Burada sdz edilen ahgap
gdvdenin altma konulan bir parga olmalidir. Ogel bu bilgileri “Tiirk kiiltiir tarihi igin
paha bigilmez sekilde degerli” diye nitelendirir. Teknenin alt kisminin koyun veya
geyik boynuzundan kaplanmasi, sesin daha derinden geldigi hissiyatin1 uyandirmak
icin yapilmig olmalidir. Aym1 zamanda bu hayvanlarin kadim Tirklerin
inanislarindaki 6nemli yeri de, kopuzda kullanilmalarina neden olmus olabilir.

Uygur riibabimin sap1 ve govdesinde hayvan kemiklerinden yararlanilir*®.

Hayvanlarin agik kemikleri, vurmali calgi olarak kullanildigi gibi, Hakas

cathan sazinda ve benzer diger calgilarda, yardimecr unsur olarak yer almaktadir.

454 Fotograf: Vertkov vd. - My3bikaasnbie Mucrpymentsr Hapomos Ceep

455 (gel, Tiirk Kiiltiir...1X, s.3.
46 Arslan - Oger, a.g.e., s.15.

137



Asagidaki fotografta sunuldugu iizere, asik kemikleri, tellerin gévdeden kaldirilmasi
icin esik olarak kullanilmaktadir. Kemigin bu amagla kullanilmasi sesin daha

yumusak olmasini saglamakta ve asik kemiginin ortas1 ¢cukur yapisi, lizerinden gecen

telin kaymasini da engellemektedir.

Resim 156-157-158. Hakas Cathan Calgisinda Esik Olarak Kullamlan Asik Kemikleri*’

47 Fotograflar: F.Vural — Abbakan Filarmoniyas1 — Abakan 2017.

138



C.3. Kemik ve Boynuzlarin Siisleme Amaci ile Calgilarda Kullanilmasi

Calismada yer yer sz edildigi {izere,
Tiirk calgilarinda, siisleme amagli olarak
hayvan materyallerinin kullanimi sik goriiliir.
Kazaklarin en sevdigi c¢algi olan dombra,
boyalar ve kemiklerle siislenebilmektedir®®.
Burada kastedilen kemik malzemesi ile yapilan

sedef kakma olmalidir. Azerbaycan’da teflerin

kemikten sedef kakma ile siislendikleri goriiliir.

Azerbaycan’da calgilarin  kemiklerle

stislenmesi, c¢ok eski bir gelenektir. Solda

goriilen Azerbaycan kamancasinin {izerindeki siislemelerin, eski yillarda fil

kemiklerinden yapildig1 belirtilmektedir*®®. Resim 159. Kamanga*®

Uygur calgilarindan olan “setar” ya da “satar”in ortaya ¢ikigi, Uygurlarca
kutsal nitelikli hikayelere dayandirilir. Setar, armudi gévde yapisina sahip uzun sapli,
yayla calian, telli bir ¢algidir. Govde ve sapinda sert; kapak kisminda yumusak
agaclar kullanilan setar, geleneksel olarak iizerinde siislemeler barindirir. Bu
siislemeleri yapmak i¢in kemik ve boynuzdan kesilen kiiciik parcalar aga¢ tizerinde

acilan yuvalara tek tek yapistirilir®l,

Azerbaycan Tiirkleri arasinda yaygin kullanima sahip olan tarin genellikle dut

agacindan yapilan govdesi lizerine inci ve kemik kakmasi yapilabilir. Bir diger

4%8 Vertkov vd., a.g.e., s.132.

459 Kerim, a.g.e., s.136.

460 Fotograf: Azerbacan Miizik Kiiltiirii Miizesi - Mecnun Kerimov - Azerbaucan Miizik Aletleri
461 Emiroglu, a.g.m., s.1.

139



Azerbaycan ¢algis1 olan kemancgada da kemikten siislemeler bulunur®®? Vertkov’un
sOziinli ettigi bu silislemeler, Tirklerin ahsap islemeciliginde c¢ok sevdigi sedef
kakmadir. Azerbaycan calgilarinda bu tarz siislemeler sik goriliir. Anadolu
calgilarinda da yer alan bu islemde sedefkarlar, baga, deniz kabugu, degerli
madenlerle ya da fildisi, kemik gibi hayvansal maddelerle sedef kakmay1

gerceklestirirler.

D. CALGILARDA HAYVAN TUYLERININ KULLANILMASI

Orta Asya Tiirk calgilarinda basta kus tiiyli olmak tizere, hayvan tiiyleri ana

materyal ya da yardimci unsur olarak kullanilmistir.

Kuzey Sibirya Tiirkleri ve Hanti Mansi halki
arasinda eskiden kullanilan bir ¢algi, oldukca ilging
yapisiyla dikkat g¢ekmektedir. Bu c¢algi, biiylikge bir
tilyden ibarettir. Asagida fotograflari sunulan ¢alginin ses
verebilmesi i¢in tiiylin kok kismina bir kesik atilmaktadir.

Bu sekilde iiflemeli bir ¢alg1 elde edilmektedir®®®.

Resim 160-161. Kus Tiiyii ile Yapilan Uflemeli Calgr*®*

462 \/ertkov vd., a.g.e., 5.83-85.
463 Seykin, a.g.e., S. 98
464 Fotograflar: Seykin - Micropusi Mysbikanbhoii KyasTypsl Hapagos Cuéupu

140



Tirkler calgilarina  biiylikk 6nem  vermisler;
boyamalar, sedef kakmalar ve asilan tiiylerle calgilarini
siislenmislerdir. Ancak calgilara asilan ya da yerlestirilen
tiiylerin dekoratif olmaktan daha derin amaglar
olabilmekte; bu yaklasim tarihi ve mitolojik kokenlere

dayanabilmektedir. Kazak dombirasina asilan kartal tiiyii,

bunun en giizel 6rnegidir. Resim 162. Dombirada Asili Kartal Tiiyii*®®

Dombraya kartal tiiyii asilmast Onemli bir gelenektir. Bunu gerek
Kazakistan’da gerekse Nigde ilinde iskan edilmis olan Kazak Tiirkleri arasinda
goriintiileme imkanimiz oldu. Nigde Altay Koyii’nde yasayan Orhan Sesigiizel,
kartalin kendileri i¢in kutlu bir hayvan oldugundan, bu nedenle dombiraya Kkartal
tiiyleri takildigindan séz etmistir*®. Bu durum siiphesiz kartalin Tiirk kiiltiir ve

mitolojisindeki d6neminden kaynaklanmaktadir.

Resim 163-164. Dombira Sanatcis1 Orhan Sesigiizel *’ ve Nigde Altay Koyii’nden Bir Kare
Uzerine kus tilyleri takilan bir diger calg: ise, “kun tovsuur’dur. Benzerlerine
Tuva ve Altay’da rastlayabildigimiz bu c¢algi, Tiirklere akraba bir topluluk olan

Mogollar arasinda yaygindir.

485 Fotograf: F.Vural - Yakutistan Miizik Festivali — Yakutsk 2017.
466 KKS8
67 Fotograflar: F.Vural — Nigde Altay Kdyii — Nigde 2014,

141



Resim 165. Kun Tovsuur
Burgulugunun iizerinde kugu sekli kullanilan bu c¢algida, kugu goriiniimiini
giiclendirmek amaciyla gévdenin dis1 da beyaz tiiylerle kaplanmaktadir.
Bir ¢esit tulum olan sariay ise Cuvas bolgesinde kullanilir. Bu ¢alginin

siislemesinde kaz tiiyii kullanilabilmektedir*®®,

Tiiylerin kullanildigr bir Kam c¢algisi olan “dcalbir”a Saha bolgesinde

rastlanmaktadir.

Resim 166. Dcalbir*®®

Dcalbir, kam ritiiellerinde kullanilmaktadir. Bir dala baglanan beyaz at yeleleri
ve zillerden olusur®’®. Beyaz at yeleleri, Saha Tiirkleri arasinda kutsal kabul

edilmektedir. Giliniimiizde dahi yola ¢ikmadan once agac dallarina beyaz at yeleleri

468 \Vertkov vd.,a.g.e., s.53.

469 Fotograf: Kataliev - Khatyleva - Topyt Jlop6oon

40German Kataliev - Klavdia Khatyleva, Topyr dop6oon (Yaraticihigin Sesi), Tuuuk, Yakutsk 2015,
s.45.

142



asilmasi, son derece 6nemli goriilmektedir. Bu ritiiel gergeklestirilmedigi takdirde,
bliyiik bir ugursuzluk olacag diistiniilmektedir.
Kazak Tiirklerinin kullandig1 “Kayirsin (Tiiy) Sirnay” isimli tiflemeli ¢alginin

alt kisminda kartal tiiyleri kullanilmaktadir. Asagida kayirsin sirnay goriilmektedir.

Resim 167. Kayirsin Sirnay*’

E. ANADOLU CALGILARI IiCINDE HAYVAN MATERYALI

KULLANILARAK YAPILANLARA ORNEKLER

Hayvan materyallerinin c¢algi yapiminda kullanimi Anadolu Tiirkleri arasinda
yaygin olarak kullanilagelmistir. Temel konumuz Anadolu calgilar iizerine olmadigi

i¢in, kiiltlirel bag1 vurgulamak adina bazi 6rnekler vermekle yetinecegiz:

Deri gerili vurmalilar: Vurmali calgilara c¢esitli hayvanlarin derilerinin
gerilmesi, pek ¢ok medeniyette oldugu gibi Anadolu Tiirkleri arasinda da son derece
yaygindir. Vurmali ¢algilarda kullanilan hayvan derileri, bu bolgede artik eski Tiirk
inanct agisindan degil; islevselligine gore ya da yine Orta Asya koklerine bagl
olarak geleneksel sekilde devam etmistir. Davul, tef ve darbukalarda giiniimiize kimi
yapay maddeler kullanilabilse de, temelde bir kasnaga hayvan derileri gerilmesi
yontemine dayanir. Bakirdan yapilmis iki canaga farkli kalinliklarda hayvan
derilerinin gerilmesi yoluyla elde edilen kudiim ve mehterin temel ¢algilarindan olan
nakkare Anadolu’da kullanilan ¢algilardandir. Kiitahya yoéresinde “gifte diimbek” adi

verilen bir ¢alg: ise iki ayr1 boyda topraktan yapilir ve kalin olanina sigir goniinden,

471 Fotograf: Z.S.Jekiseva - Kazakrbin JlacTypiibl My3bIKaJIbIK ACHANTAPBI

143



ince olanina ise deve gerdanindan yapilmis deriler gerilir Darbuka tipinde, topraktan
yapilmis, iistii deri kapl “{iskiire” adl1 ¢alg1, Izmir, Sarilar, Kemalpasa bdlgelerinde
kullanilmistir. Kimi bolgelerde kamistan yapilan diidiik anlaminda kullanilan

“zambur”, kimi bolgelerde ise tefe gerilen deri manasina gelmektedir®’2.

Gogsiine hayvan derisi gerilen telliler: Anadolu da kullanilan rebab, gogsiine
hayvan derisi gerilmek suretiyle yapilir. Ayrica Egin yoresinde su kabagina deri
gegirilerek yapilan “tolik” adli saz da mevcuttur. Sap1 arkaya donmiis su kabaginin
kesilerek, gogsiine deri gecirilmesiyle yapilmis, yayli ve ii¢ telli bir ¢algt olan yoriik

kemengesi, bilhassa Cukurova yoresinde ¢alinmaktadir®”3.

Kemikten iiflemeliler: Tunceli, Van, iskenderun, Safranbolu gibi yaygin bir
kullanim alanma sahip bir ¢algt olan “cifte kaval” kartal kemiklerinden yapilir.
Birbirine yapistirilmis iki sipsiden olusan zambirin/zanbirin geleneksel olani kartal
kanat kemiginden veya leylegin bacak kemiginden yapilir. Kemik ve kamistan

yapilan nefesli bir ¢alg1 olan “zanbir” en fazla Hatay yoresinde kullanilir*’,

Tel ve Yayda At Kili: At kilindan yapilan yaylar, Sibirya’da oldugu gibi
Anadolu’da da yaygindir. Ornegin kemencenin yay1, at kilindan yapilir. Sadece yay

olarak degil, tel olarak da at kuyruklar1 kullanilabilir.

472 Kogak, a.g.e., s.17-49-51; Nazmi Ozalp, Tiirk Musikisi Tarihi I, Istanbul 2000, s.157; Veyis
Yegin, “Calgilarda Islevsel Gelisim”, 38. ICANAS Kongresi, Ankara 2007, 5.866.

473 Nuran Acar, “Konya ili Rebab ve Klasik Kemenge Ustalarinin (Luthierleri) incelenmesi”,
Kalemisi Dergisi, C. 4, Say1 8, 2016, s.193; Kogak, a.g.e., s.47-50-51.

474 Savas Ekici, “Gaziantep Yoresi Halk Calgilarindan Zambir Uzerine Bir Arastirma”, Motif Dergisi,
Say1 42, Istanbul 2006, s.2; Kogak, a.g.e., s.17-51; Gazimihal, a.g.e., s.24.

144



Bir tahta pargasina atin kuyruk veya yelesinden dort tutam kil gerilip, bunlara
yay siirtiilmesiyle ses elde edilen galgi “givgiv”dir. Calgi, Nigde ve gezgin oymaklar

arasinda kullanilmistir®’®.

Hayvan Bagirsagindan Teller: Bagirsak, sinir ya da kursaktan yapilmis olan

calgi teline Anadolu’da “kiris” ad1 verilmistir.

Kemengenin ve daha pek ¢ok telli calginin telleri eskiden ¢esitli hayvanlarin
bagirsaklarindan yapilmakta iken, gilinlimiizde madeni teller kullanilmaktadir.
Bununla birlikte tirnak kemencgede (istanbul kemencesi) giiniimiizde de kalin telin
bagirsaktan olmasi tercih edilir. Karadeniz kemengesinin ikinci teli de bagirsaktan

yapilir’®.

Tezenelerde Hayvan Parcasi: Calgilar gibi ¢algilar1 ¢almak i¢in kullanilan
tezenelerde de hayvanlara ait parcalar kullanilabilmektedir. Ornegin Azerbaycan’da
oldugu gibi Kuzeydogu Anadolu, Igdir ve Kars’ta “vargug¢” adi verilen ve boynuzdan

yapilmus tar tezenesi kullanilir®’”.

Oglak Derisinden Yapilan Calgi: Karadeniz yoresinde ¢alinan tulum, oglak

derisinden yapilan bir ¢algidir.

Anadolu c¢algilarimin Orta Asya calgilar ile benzerliklerini vurgulamak i¢in

sunulan bu 6rnekler ¢cok sayida arttirilabilir.

475 Kogak, a.g.e., s.27.
476 Miizik Aletleri Yapim, Ankara 2015, s.4; Kocak, a.g.e., s.40.
477 Kocak, a.g.e., s.49.

145



ILBOLUM

CALGILAR UZERINE RESMEDILEN YA DA KABARTMALARI

ISLENEN HAYVAN MOTIFLERI

Eski Tiirk Inanci ve bu inangla birlikte sekillenmis olan Tiirk mitolojisi,
sanatta hayvan iislubunun olusmasinda ¢ok biiyiik bir etkiye sahiptir*’®, Bu durum
Tiirk miizigine yansiyan hayvan temali 6geler i¢in de gegerlidir. Calgilarin tizerlerine
resmedilen motiflerin genellikle eski Tiirk inanis1 kdkenli oldugu goriilmektedir. Bu
durum bilhassa, kam davullar i¢in gecerlidir. Diger ¢algilarin {izerlerinde goriilen
unsurlar ise daha ¢ok giinliik yasamdan izler tasimaktadir. Dolayisiyla ¢alismanin bu
boliimiinde, lizerine ¢ok sayida ve kutsal nitelikli hayvanlar ¢izilen kam davulu ile

diger calgilar iki ayr1 alt baslikta incelemek uygun goriilmiistiir.
A. KAM DAVULU UZERINE RESMEDILEN HAYVAN MOTIFLERI

Kam davulu i¢in, Tiirk mitolojisinin bir aynasidir demek yanlis olmayacaktir.
Cesitli astrolojik simgelerinde yami sira, Kam tdrenlerinde suretine biiriiniilen

hayvanlar ve ¢esitli figiirler de davul iizerine resmedilmistir.

Omegin st kisminda  goksel
unsurlarin  yer aldigt bu davulda, Tirk
mitolojisinde onemli yeri olan kurt, at, kus
(muhtemelen kartal), dag kegisi

goriilmektedir. Bu hayvanlar, yine kutsiyet

yiiklenmis olan dokuz dalli hayat agaci figiirii

ve torensel sekilde dans eden insanlarla

478 Brentjes, a.g.e.,s.260.

146



birlikte goriilmektedir. GOk, yeryiizii ve yerin altinin sinirlarini ¢ekmis olan ana figiir

47

ise tiingiir iyesini*’® simgeliyor olmalidir. Resim 168. Kam Davulu

Kam davullarimin alt kesimlerinde, kurban edilen hayvan resimleri
gorilebilir. Baz1 Altay davullarinin i¢ taraflarina bir takim resimler yapilmistir. Bu
resimler, tipki davulun i¢ kisminda yer alabilen kukla figiir gibi eezi’yi (tlingiir

eezi/iyesi) yani davulun sahibini simgeler.

Eski Tiirk inancinda yeralti ilah1 olan Erlik, yilanla iligkilendirilmistir. Yilan,
bilhassa kara yilan, Erlik’i temsil eder. Bundan dolay1 kimi Kamlarin kiyafetlerinde
yilan basi ve kuyrugu yer alir. Kam davulunun {izerinde de yilan resimleri

bulunabilir. Yilan, Tirk kozmolojisinde ise kuzeyi ve dort yildiz grubundan birini

simgeler®,

. R Fen Kam davullarmin alt kisimlarinda, yeralti diinyasi ile
i "@

3 iliskilendirilen bocek benzeri canlilar da resmedilebilmektedir.

Resim 169. Kam Davulundan Ayrinti*®!

Bazi kam davullarinda gezegenleri sembolize eden rozetler goriiliir ve bu

482

rozetler kurt seklinde yapilabilmektedir™“. Kurt figiirii, kam davullarinda sik sik yer

almaktadir®®,

Katanov, Beltir ve Sagay Kamlarmin davullarinda yedi sar1 kiz, maral,

kurbaga, yilan, ay, giines, cesitli yildizlar, kaym agaci ile hastalik yapan kdtii ruhlarin

484

tasvirlerinin bulundugundan s6z eder™*. Katanov’un soziinii ettigi kurbaga, yilan ve

47 Davul sahibi

480 Coruhlu, Tiirk Mitolojisinin..., s.157-158.

481 Fotograf: F.Vural — Abakan Filarmoniya — Abakan 2017.

482 Goniil Oney, “Anadolu Selguklu Mimarisinde Aver Kuslar....”, s.167

483 Abdiilkadir Inan, “Tiirk Rivayetlerinde Bozkurt”, Makaleler ve incelemeler, Ankara 1987, .73.
44 Coruhlu, a.g.e., 5.84.

147



kertenkeleler, kutsal koyunlari kotii ruhlardan korumasi amaciyla resmediliyor
olmalidir. Baliklarin i¢ hastaliklara iy1 geldigine inanildigi i¢in, Kam davulunda balik
resmi de bulunabilir. Bunlarin disinda davulun iizerinde kétii ruhlarin yaklastigini
kama haber veren alacali ve kara renkli iki kopek de tasvir edilebilmektedir.
Giliniimiiz Samanist Tirklerde, benzer adetler devam etmektedir. Asagida
Novosibirsk Yerel Tarih ve Doga Miizesi’nde fotografladigimiz bir kam davulu

goriilmektedir.

Resim 170. Kam Davullar1 ve Kam Elbisesi*®

Davulun yeryiiziinii temsil eden iist kisminda ata binmis bir kisi ve bir kurt
goriilmektedir. Burada yine Tiirk mitolojisinde en biiyiik yere sahip olan iki hayvan
vurgulanmaktadir. Asagida ise muhtemelen yer unsurlarina kurban edilen atlar yer

almaktadir.

485 Fotograf: F.Vural - Novosibirsk Yerel Tarih ve Doga Miizesi — Novosibirsk 2017.

148



Resim 171. Uzerinde At ve Kurt Cizimleri Bulunan Kam Davulu*®

Resim 172. Kam Davulu*® Resim 173. Kam Figiirii ve Kam Davulu*®

Yukarida Novosibirsk Yerel Tarih ve Doga Miizesi, Minusinsk Miizesi ve

Hakas Kiiltiirii Miizesi’nde sergilenen kam davullar1 goriilmektedir. Buradaki kam

486 Fotograf: F.- T.Vural - Novosibirsk Yerel Tarih ve Doga Miizesi — Novosibirsk 2017.
487 Fotograf: F.- T.Vural — Hakas Kiiltiir Miizesi — Abakan 2017.
488 Fotograf: F.- T. Vural — Minusinsk Miizesi — Minusinsk 2017.

149



davullarini tizerinde Tiirk tarihi ve mitolojisinde en ¢cok 6nem verilen iki hayvanin
cizimlerini gérmek miimkiindiir. Novosibirsk’te fotografladigimiz davulda, serbest
stirii halinde ve atlist ile birlikte ¢izilmis atlarin yani sira tek basina kurt figiirii yer

almaktadir.

Tarihi degere sahip olan yukaridaki kam davullarinin yani sira, giiniimiizde
yapilan kam davullarinda da benzer c¢izimler kullanilmaktadir. Abakan
Filarmoniya’da sergilenen kam davulu bunlardan birisidir. Asagida bu calgi

goriilmektedir.

Calginin  iki  diinyay1 karsilar
sekilde, iki kisma ayrildig1 goriilmektedir.
Yukarida binicileri ile atlar, asagida
binicili ve serbest iki at, koyun, yer alt1
ruhlarint  simgeleyen bocekler ve bir
domuz goriilmektedir. Domuz ve koyun
On iki Hayvanli Tiirk Takviminde yer

alan hayvanlardan olsalar da tarihi degere

sahip kam davullarinda rastlamadigimiz

Resim 174. Kam Davulu - Abakan

figlirlerdir. Ancak yeni yapilan bu
davulda, insanlarin yasadigi diinya boliimiinde dans eden insanlar ve agag
figiirlerinin yan1 sira bir atli, bir at, bir domuz ve bir koyun (ya da kopek?)
gorilmektedir. Davulun alt béliimiinde ise muhtemelen yer alt1 diinyasindan gelen iki

bocek ya da kaplumbaga yer almaktadir.

Kam davullarinda kanatli hayvanlar arasinda kartalin yan1 sira kaz da

resmedilebilmektedir. Bilhassa Altay kam davullari iizerinde gorebildigimiz bu

150



durum, kazin Tiirk mitolojisinde 6nemli bir yere sahip olmasi ile iliskilidir. Akill1 ve
bilgili bir kus olarak tanimlanan kaz, kama hangi ilah1 ziyaret edecegi konusunda yol
gosterir. Kaz, Brahma’nin oldugu kadar, kamin da binek hayvanlar1 arasindadir.
Inanisa gdre kam, 6nce davulunu at gibi kullanir, daha sonra “at yoruldu” diyerek at1
birakir, kaza biner. Bu sekilde davul, kaz kimligine biiriiniir. Kaz ayni zamanda
kozmolojide Zohre yani Veniis yildizimi temsil eder®®. Bu yildiz, Tiirk ve iran

mitolojilerinde elinde siklikla ¢eng calgisi tutan bir kisi olarak yansitilir.

B. DIGER CALGILAR UZERINE RESMEDILEN YA DA

KABARTMALARI YAPILAN HAYVAN MOTIFLERI

Tiirk tarihinde sadece Kam davullarinda degil, hakimiyet sembolii olan
davullarda da hayvan resimleri goriilebilmektedir. Ornegin M.S. 407 yilinda, Cin
kaynaklarinda T’ung-Wan Ch’eng olarak anilan Hun baskentinin girisinde, iizerinde
altindan deve, ejderha gibi motifler bulunan devasa davulun yer aldig:
belirtilmektedir*®. Calismanin giris kisminda da deginildigi iizere, ejderha, giic ve
kudretin simgesi olarak hiikiimdar davuluna resmedilmis olmalidir. Uzerine hayvan
resimleri islenen ¢algilardan bir digeri ise Tuva bolgesinde yaygin olarak kullanilan
“sanz1”dir. Sanzinin yiirek bicimindeki list kisminda at resimlerinin bulundugu
goriilebilir. Ornegin asagida solda Kongar-ool Ondar’in icra ettigi calgida, iizerinde

binicisi oldugu halde bir sanz1 goriilmektedir.

489 Mefkure Mollova, “Bir Sathiye ve Bir Bilmecede Kaz Kiiltii”, Prof. Dr. S. El¢in Armagani,
Ankara 1993, s5.269.

4% Tilla Deniz Baykuzu, “Bir Hun Baskenti: T’ung-Wan Ch’eng”, Modern Tiirkliik Arastirmalari
Dergisi, C. 6, Say1 3,Ankara 2009, s.112.

151



Resim 175-176. Sanz1 Ornekleri**

Ustte sagda ise ¢algmin teknesinin sag ve sol kisimlarinda simetrik sekilde iki
at figlirli goriilmektedir. Bu figiirlerin birebir at tasviri yerine, kismen stilize edilmis

sekilde calgiya islendigi fark edilmektedir.

Tuva Geleneksel Miizik Merkezi Calg1 Atolyesi ile Miizik Okulu Miizesi’nde
fotografladigimiz sol iistteki sanzida ise nebati siislemeler ve insan figiirleri tercih
edilmistir. Ustte sagda gériilen ve Kizil Giizel Sanatlar Miizesi’nde bulunan sanzinin
On ahsap kisminda bir at basi, ahsap oyma teknigi ile islenmistir. Atlarin resmedildigi
bir bagka calgiy1 ise Abakan’da fotograflama sansimiz oldu. Asagida goriilen

cathanin yan tarafinda ahsap boyama ile yapilmis atlilar goriilmektedir.

491 Fotograflar: http://www.alashensemble.com/instruments_chanzy.htm
492 Fotograflar: F.Vural, Tuva Geleneksel Miizik Merkezi Calgi Atdlyesi ve Giizel Sanatlar Lisesi
Miizik Miizesi — Kizil 2017.

152



Hakas ¢athanina benzeyen Tuva ¢adagani {izerinde de ¢esitli hayvan ¢izimleri
goriilebilmektedir. Hakas destan anlaticisi olan Viyageslav Kugenov’un ¢athanlarinin
birisinin {izerinde kurt ve at figiirleri yer almaktadir®®. Bu motifler cathanin yan

yiizeyini stislemistir. Kurt ve at figiirleri calgiya, siyah boya ile boyanmustir.

Resim 180. Kugenov ile Goriisme Esnas1*®

Hakas cathanma gore biraz daha farkli yapidaki Tuva cadaganlarinda da
hayvan resimleri ya da kabartmalari yer alabilmektedir. Asagidaki ¢adaganin 6n

tarafinda bir geyik kabartmas1 goriilmektedir.

493 Fotograf: F.Vural - Abakan Filarmoniya - Abakan 2017.
4% Levin - Siiziikei, a.g.e., 5.167.
4% Fotograf: F.Vural - Abakan 2017.

153



Resim 181. Geyik Kabartmas1 Yapilmis Cadagan®®

Kartal, tim Tiirk topluluklar1 arasinda oldugu gibi Hakaslar arasinda da
onemli bir yere sahiptir. Hakas kiiltiiriinii yeniden canlandirmak, genglere tanitmak
adina 6nemli faaliyetler yliriiten Peter Topoyev, yaptig1 ahsap govdeli kopuzlarda sik
sik kartal figliriinii kullandigint belirtmistir. Tiirk mitolojisine son derece ilgili olan
Topoyev, kartalin Hakaslar icin kutsal hayvanlardan birisi oldugunu; calgilarina da

kartalin ruhunu tagimak igin bdyle bir yola bagvurdugunu ifade etmektedir®®’.

4% Fotograf: http://www.alashensemble.com
497 KK10
4% Fotograf: F.Vural, Topoev Calg1 Atdlyesi, Abakan 2017.

154



Hakasya’nin en onemli
miizisyenlerinden birisi olan Yevgeni
Ulugbasev de Topoyev’in yapimi olan
kartal bas1 figiiriiniin ¢izildigi kopuzlar

kullanmaktadir.

Resim 183. Kartal Cizimli Kopuz Icras:

Kuzey Sibirya Tiirkleri arasinda geyik, ongun kabul edilen hayvanlardan bir
tanesidir. Eski donemlerde geyik avinda kullanilan amirga adli ¢alginin ilk yapilis
nedeni, disi geyik sesini taklit ederek erkek geyikleri av bolgesine ¢ekmektir. Bu
calgl glinlimiizde Saha miizigi i¢inde yer almaktadir. Calginin iizerine, ¢ikardigi ses

ve ilk kullanilis amacina uygun olarak geyik figiirii ¢izilebilmektedir.

Resim 184. Geyik Figiirii Cizilmis Amirga**®

Tuva Geleneksel Miizik Merkezi’nde sergilenen dogpulurun 6n
gbogslinde bir pars motifi goriilmektedir. Burada kullanilan pars,
Arjan Kurganlarinin kesfinden sonra, Tuva’nin sembollerinden birisi
haline gelmistir. Bir baska anlatimla parsin ¢algi tizerinde kullanima,

geleneksel bir uygulama degildir. S6zii edilen pars simgesi asagida

goriilmektedir. Orjinali bronz olan stilize edilmis bu motif, M.O. 8.

ylizyila aittir. Resim 185. Pars Figiirlii Dospulur®®

49 Fotograf: F.- T.Vural- Yakutsk 2017.

155



Resim 186. Arjan Parsi

Tuva Kizil’da Glizel Sanatlar Lisesi’nin i¢inde yer alan Miizik Miizesi’nde

bulunan bir dombirada stilize edilmis bir kus ¢izimi tespit edilmistir.

Resim Grubu 187. Kus Figiirii Cizilmis Dombira®*

Calismada daha once de
vurgulandigi  tizere, Kuzey Sibirya
Tiirkleri ve akraba topluluklar1 arasinda
aytya biliylikk bir 6nem verilmektedir.
Kutlu kabul edilen hayvanlarin i¢cinde yer
alan ayi, Saha Tiirklerinin kullandiklar
vurmal ¢algilara resmedilebilmektedir®2.
Yanda elle ya da tokmakla vurularak

calman vurmali g¢algr goriilmektedir.

Egilmis bir dala ipler vasitasiyla baglanan

50 Fotograf: F.- T.Vural — Tuva Geleneksel Miizik Merkezi — Kizil 2017.
501 Fotograflar: F. - T.Vural, Giizel Sanatlar Lisesi Miizik Miizesi, Kizil 2017.
502 Kataliev - Khatyleva, a.g.e., s.96.

156



deri lizerine ay1 resmi ¢izilen ¢algi, Ay1 Torenlerinde kullaniliyor olmalidir. Resim

188. Ay1 Resimli Vurmali Calg1®®

Govdesinde hayvan figiiriine yer verilebilen bir diger ¢algi ise demir kopuzdur.
Demir kopuz/homus/agiz kopuzu, Orta Asya Tiirklerinin hemen hemen hepsinde
kullanilan, son derece yaygin bir sazdir. Adindan da anlasilacag: {izere, genellikle
metalden yapilan bu ¢algi, 5-20 cm arasinda degisebilen uzunlukta olabilir. Sol elde
tutulan yuvarlak formlu kismin i¢inden ii¢ tel c¢ikar. Ortadaki telin disar1 dogru
uzayan kismi cekilerek ses elde edilir.

Ortadaki metal kisim dil olarak adlandirilabilmektedir. Bu dilin yapis1 ve

uzunlugu, farkli kopuz smiflamalarina meydan vermistir®*

. Calginin ses verebilmesi
icin agz1 i¢i, rezonans (titresim) sandig1 olarak kullanilir. Agiz ve dilin konumu,

farkli tinilarin elde edilmesini saglar. Bu ¢algi, tiim Orta Asya Tirk diinyasinda

calinmakla birlikte, Saha Tirkleri arasinda ayricalikli bir yere sahiptir.

Saha Bolgesinde demir kopuz (homus) milli simgelerden birisi olarak kabul
gormektedir. Sahalar onun sesini, parlak, gérkemli olarak tanimlamaktadirlar. Demir
kopuzun insanin ruhuna isleyen bir sesi oldugunu diisiiniirler®™®. Bu sazin elde
tutulan genis kisminda, Tiirk tarihi ve mitolojisinde 6nemi olan ¢esitli hayvanlarin
islendigi goriilebilir. Saha Bolgesi’nin simgelerinden birisi olarak kabul edilen

“kitalik kusu”, demir kopuzun genis kismina islenebilmektedir.

%03 Fotogrraf: G.P.Arbugaeva’nin Calgi Koleksiyonundan fotograflayan Androsova

504 Antonina Nikitina, Cynrap Osionxo Joiigyra VI- Xomyc xouxynyyp Toiiyra, Dokuskay 2017,
s.117.

505 Alina Nikolaeva, Xomye Aabioap bliaapan, Dokuskay 2016, s.17.

157



Resim 190-191-192. Kitalik Kusu Figiirlii Demir Kopuz Ornekleri®”

Calgilara islenen kitalik kusu, Ludmila Efimova’nin aktarima goére kutlu
kabul edilen “totem/ongun” kuslardan bir tanesidir. Efimova, her ailenin ve herkesin

hayvan bir ongunu oldugundan s6z etmis; kitalik kusunun ise Saha bdolgesinin en

%6 Fotograf: F.- T.Vural - Yakutistan Demir Kopuz Miizesi - Yakutsk 2017.
507 Fotograflar: F. -T.Vural - Yakutistan Homus Miizesi - Yakusk 2017; F.Vural Kisisel Calgl
Koleksiyonu.

158



508

onemli ongunlarindan birisi oldugunu aktarmistir>°. Asagida Yakutistan Hayvanat

Bahgesi’nde fotografladigimiz kitalik kusu goriilmektedir.

Resim 193. Kitalik Kusu®®

Kuzey Sibirya Tiirkleri, kendileri i¢in gerek giinliik yasamda gerekse inangsal
boyutta ¢ok onemli bir hayvan olan geyigi, en sevdikleri ¢algiya tasimiglardir. Bazi

demir kopuzlarda geyik figiiriiniin yer aldig1 goriliir.

Resim 194. Geyik Kabartmast Islenmis Demir Kopuz®°

508 KK4

509 Fotograf: F.Vural - Yakutistan Hayvanat Bahgesi - Yakutsk Yakinlar1 2017.

510 Fotograflar: Ivan 1. Khristoforov ve Kiriheen Uus, Iocodue Io Hsrororaenuto SIKyrckoro
Mysbikaasnoro Mucrpymenra Xomye (Yakut Miizik Aleti Homusun Yapilist), Yakutsk 2011, s.38.

159



Saha Yerinin simgelerinden kabul edilen elinde bayrak olan atli adam figirti,
demir kopuzlara da islenebilmektedir Asagida buna bir 6rnek ve Saha Boglesi’nin

armasi sunulmustur.

Xomye ¢ nacadrkoii «Imbrema Axymuu»
6 omKpuumoil Kopooke
Khomus with «Emblem of Yakutia»
headpiece in open case

Resim 195. Atli Saha Simgesi Cizilmis Demir Kopuz®'! Resim 196. Saha Simgesi

Saha Tiirklerinde her ailenin ve
‘* her kiginin kendisini temsil ettigini
diistindiigii bir hayvan ongunu (onlarin
Bati etkili sOylemi ile totemi)
bulunmaktadir. Ayni zamanda
bolgeleri de simgeleyen hayvanlar
vardir. Kangalas bdlgesinin ongunu

kartal olarak kabul edilmektedir. Resim197. Kartal Kabartmas1 Barindiran Demir Kopuz

Demir Kopuz Miizesinde bu bolgenin ad1 ve sembolii olan kartalin piringle

islendigi, glimiis bir kopuz yer almaktadir.

511 C.C.Sisigin - Yuurecr Urpats Ha Xomyce (Homus Calmay1 Ogrenme), Dokuskay 2015.

160



Saha Bolgesi’nde kisin sehir merkezinde -70 dereceye ulasan iklim sartlarinda,
korunarak giinlimiize gelmis mamutlar, Yakutsk Miizelerinde yer almaktadir. Mamut
ve fil disinden yapilan materyaller, Yakutistan turizminde 6nemli bir yere sahiptir.
Bu durum, mamut figiirii islenmis demir kopuzlarin yapilmasina da neden olmustur.

Cok sik goriilmemekle birlikte asagida li¢ Ornegi sunulmustur. Asagida ayrica

Yakutistan Dogal Yasam Miizesi’nde yer alan mamut fosili de goriilmektedir.

Resim 198. Mamut Kemikleri®?  Resim 199. Mamut Resmi Cizilmis Demir Kopuzlar®*®

Uzerlerinde hayvan ¢izimleri ya da kabartmalart bulunan Tiirk calgilari
incelendiginde, at, kurt ve kartal gizimlerinin one ¢iktigi; geyik ve kus ¢izim ve
kabartmalarina rastlandigi; Arjan Kurganinin simgesi parsin, Saha Bolgesinin
simgesi atli, sancakli adamin ve Saha ile 6zdeslesmis mamutlarin da nadiren

goriildiigl sdylenebilir.

*2 Fotograf: F.- T.Vural, Yakutistan Dogal Yasam Miizesi, Yakutsk 2017.
13 Fotograf: II. Khristoforov - Kiriheen Uus - IMToco6ue Tlo Hsroropienuio SIKyTckoro
MysbikanbsHoro Mucrpymenra Xomyc

161



1.  BOLUM
HAYVAN FORMLU VEYA HAYVAN HEYKELCIKLERI
BARINDIRAN CALGILAR

Calgilar, i¢inden ciktiklar1 toplumun simgesel dzelliklerini tagirlar®4. Hayvan
tslubunun Tirk miizigine olan etkisi sadece miizikal ozellikler ve ¢algilarin
materyallerinde degil, bigimlerinde de kendisini gostermektedir. Cesitli hayvan
heykelcikleri, bilhassa at, calgilarin kimi zaman burgulugunun iizerinde, kimi
zamansa ¢alginin biitlinlinde yer alir.

A. BURGULUKLARINDA HAYVAN BASI KULLANILAN CALGILAR

514 Kevin Dawe, “The Cultural Study of Musical Instruments”, The Cultural Study of Music, New
York 2003, 5.274.

162



Orta Asya Tiirk ¢algilar iizerinde gergeklestirdigimiz incelemeler sonucunda,
yukarida s6zii edilen goriinlimlerin en fazla Rusya’ya bagh 6zerk bir Cumhuriyet
olan Tuva’da yer aldig1 saptanmistir. Bununla birlikte tiim Tiirk diinyasinda buna
benzer uygulamalarla karsilasmak miimkiindiir. Ayrica Tiirklerle kiiltiirel iliskileri
caligmanin ¢esitli yerlerinde vurgulanan Mogol calgilarinda da hayvan heykelcikleri
sik goriliir.

Tuva Ozerk Tiirk Cumhuriyetinin kuzey kesimlerinde Tomsk, Abakan,
Krasnoyarsk sehirleri ¢evresinde ve bu bolgenin batisindaki Tobol nehrinin
kenarinda Tiimen, Tobolsk, Tara, Barabinsk sehirleri ¢evresinde pek ¢ok Tiirk boyu
yasamaktadir. Sozii edilen iki bolgenin arasindaki Baraba bozkirlarinda ise Baraba
Tiirkleri, Krasnoyarsk ve Novosibirsk arasindaki Kemerova’da da Sor Tirkleri
yasamaktadir®®, Tuva Tiirkleri, sahip olduklar1 kiiltiirel degerleri 6nemli oranda
koruyabilmislerdir. Miizik kiiltiirii ve bu kiiltiir icinde olgunlasan c¢algilar1 da Tiirk
tarihi ve kiiltiirii i¢in birer hazine niteligindedir.

A.1. At Bas1 Figiirii

At, Tiirklerin hem giinliik yasayislarinda hem de bununla baglantili olarak
inan¢ hayatlarinda ¢ok o6nemli bir yere sahiptir. Gokyay, “At Uzerine” bashkli
yazisinda, “Tirklerin hayatinda atin yeri, higbir bagka varlikla dlgiilemeyecek kadar
bliyiilk ve 6nemli olmustur (...) Bundan dolayr atin destanlarda, efsanelerde,
atasozlerinde kisacast hayatin her donemecinde karsimiza c¢ikmasini olagan

karsilamak gerekmektedir®®”

ifadesini kullanmistir. Bu ifade siiphesiz dogrudur.
Calismada daha 6nce de vurgulandigi iizere at, Tiirklerin dogumundan baslayarak

Oliimiine kadar, hatta kurganlar iginde 6liimden sonra bile yaninda olmus, kutsal

%% Orhan Gedikli, “Tuva Ozerk Cumhuriyeti”, Tiirk Diinyast Tarih Kiiltiir Dergisi, Aralik Sayisi,
Istanbul 2013, s.36.
516 Orhan Saik Gokyay, “At Uzerine”, I. Uluslararas: Tiirk Folklor Semineri, Ankara, 1974, s. 74.

163



arkadasidir. Hayatin her asamasinda Tiirklerle birlikte olan at, Tiirk hayatinin
vazgecilmezi olan miizikte de kendisine dnemli bir yer bulmustur. Sibirya bolgesi
Tirk miiziginde ritmik ve melodik unsurlar i¢inde islenen at, burguluklarin iizerinde
en sik goriilen hayvan motifidir.

Asagida Tuva Ulusal Miizesi'nde sergilenen c¢algilarin burguluklari

gorilmektedir.

Resim 200. Calg Brguluklar1517

Orta Asya’daki hemen hemen tiim Tiirk topluluklar1 ve Mogollar arasinda at

bas1 figiirli cok yaygin olmakla birlikte, Tuva’da bu gelenek, iilkenin sembolleri

518

arasinda goriilmektedir>*°. Asagida yapim asamasinda olan ¢esitli Tuva ¢algilarinin

hepsinin at bas1 seklinde yapildig dikkat cekmektedir.

517 Fotograf: F. - T.Vural, Tuva Ulusal Miizesi, Kizil 2017.
518 KK5

164



Resim 201. Calg1 Atdlyesinde At Bash Calgilar®®

Resim 202. Miizikolog Z.K Kirgis ile Goriigme®?

Kizil’da goriistiigiimiiz miizikolog Z.K.Kirgis, “hayvan temalari, bilhassa at
basinin ¢algilar tizerinde kullanimi, 6nemli bir gelenektir. Bu, Tuva miiziginin temel

karakteristik 6zelliklerinden birisidir®?'” ifadelerini kullanmustir.

519 Fotograf: F.- T.Vural - Tuva Calg1 Yapim Atdlyesi - Kizil 2017.
520 Fotopraf: F.Vural — Miizikolog Z.K. Kirgis ile Goriisme — Kizil 2017.
21 KK15

165



Resim 203. Tuva Cadir1 Iginde At Basli Calgilar®?
Tuva geleneksel ¢adirlarinin i¢inde, calgilar1 bas kdsede gérmek miimkiindiir.
Bilindigi tizere, Tiirk ¢adirlarinda ana, babaya, ¢ocuklara ve misafirlere ayrilmis
yerler vardir. Dog¢. Dr. Margarita Kungaa, c¢algilarin misafirlere ayrilan kisimda

523

bulundugunu ifade etmistir’>. Bu da calgilara verilen degeri vurgulamaktadir.

Yukarida Naadim Senlikleri kapsaminda kurulan geleneksel Tuva cadirinda bag

kosede yer alan at basl dospulur ve igil ¢algilar1 goriilmektedir.

Resim  204.  Giizel
Sanatlar Lisesi Miizik
Miizesi Icinde Yer Alan
At Bagl Calgilar®®

522 Fotograf: F.- T.Vural - Naadim Senlikleri - Kizil Yakinlar1 2017.
523 KK5
524 Fotograf: F.- T.Vural - Giizel Sanatlar Lisesi Miizik Miizesi - Kizil 2017.

166



Yukarida burguluklarinda at bas1 figiirti kullanilan galgilar siralanmistir. At
bash calgilar i¢inde ilk olarak, yaradilis efsanesinden, malzemelerine kadar tamamen
at ile iliskilendirilen igil ¢algisini ele almak yerinde olacaktir.

Igil

Burguluguna at basi1 yer alan calgilarin basinda Tuva’nin milli calgist igil
gelmektedir. Igil, iki telli ve yayl bir Tiirk sazidir. Tiirk diinyasinda ¢ok yaygin olan

saz, Tuva’da “igil”, Hakasya’da “uh”, Altaylarda “ikili” olarak amlir®?°.

Oval sekilli, yuvarlak hatli bir enstriiman olan igilin en belirgin 6zelligi ise,
burgulugu tizerindeki at bas1 heykelcigidir. Hatta bu 6zelligi dylesine baskindir ki,

calginin kimi zaman “at bas1” diye adlandirildig: da olur.

80-100 cm. boyuna sahip olan ¢algmnin telleri, 118 Hz ve 387 Hz
frekanslarina akort edilir. Degisen siddetlerde armonikleri de ¢alginin icrasi sirasinda
tinlar°?®, Igil hem solo, hem kuartet (dortlii calgi grubu) icinde, hem de orkestra

icinde calinmaktadir®?’.

Resim 205. igil Burgulugu

52 Bertkov, a.g.e., s.139; Aksenov, a.g.m.; Vertkov, a.g.e., s.140.

526 Pcropus Pycekoii Mysbikn (Rus Miizik Tarihi) , Tom 1, Moskova 1973, 5.206; Slugkov vd.,
a.g.t, s.62.

527 Yuriy Vsevolodovig Keldis, My3bikaabhas Junukiaoneauss (Miizik Ansiklopedisi), T. 2,
Moskova 1974, 5.487.

167



Igil, Valentina Suzukey’in ifadesine gore, Tuvalilar tarafindan kiiltiirlerinin

bir simgesi olarak kabul edilmektedir®?,

Resim 206. Valentina Siiziikei ile Goriisme®?®

Resim 207. Igil Ornegi ve Burgulugu

Yukaridaki fotografta gortildiigii gibi, at bag1 kimi zaman daha kabaca, ancak
genellikle Oktober Saya’nin yaptigi igillerde oldugu gibi (altta), ¢ok daha incelikli
oyulur. Alttaki fotografta yer alan galgi, Oktober Saya tarafindan yapilmustir. icraci

ise Badu-Dorzhu’dur.

528 KK12
529 Fotograf: F.Vural - Kizil Sosyal Calismalar Enstitiisii - K1zl 2017.

168



Resim 208. Igil Ornegi ve icrasi
Baz1 igillerin burgulugundaki at baslarinin detayli isciligi, hayranlik

uyandiracak diizeydedir. Kizil’daki Giizel Sanatlar Lisesi Miizik Miizesi’nde

fotografladigimiz alttaki igilin yeleleri, gergek at killarindan yapilmistir.

Resim 209. Yeleleri At Kilindan Yapilmis At Bash Igil

169



Tuva’nin kimi bolgelerinde ise altta gorildiigli lizere ikizkenar yamuk

530

seklinde kasaya sahip olan igiller yapilabilmektedir>>®. Ancak bu durum, nadiren

goruliir.

Resim 210. Koseli igil Ornekleri

Igil, sadece burgulugunda at basi kullanilan bir ¢alg1 degildir. Calismada daha
once de deginildigi lizere, gogsiine at derisi gerili, tel ve yay tellerinde at kuyruklar
kullanilan, icrasinda at sesi taklitleri yapilan bir galgidir. Igilin yaratilis efsanesi de
“at” ile baglantilidir. Bir diger anlatimla igilin at ruhunu tasidig: diisliniiliir. Bu

noktada igilin yaratilis efsanesine deginmek yerinde olacaktir.
At ve Igil Konulu Tuva Efsanesi

Tuva’da goriisme gerceklestirdigimiz Dog¢. Dr. Margarita Kungaa, igilin
yaradilis efsanesini bizimle sdyle paylasti: “Tuva’da atiyla birlikte yasayan bir adam
varmis ve atin1 ¢ok severmis. Her yere birlikte gider; her seyi birlikte yaparlarmis.
Adam sarki sdylerken at onu dinlermis. Giiniin birinde atin1 kaybetmis, hicbir yerde
bulamamis. Bu durum adami kahretmis. Onun hep yaninda olmasi i¢in bir calgi
yapmis. Bir atin kuyruklarin1 ve yelelerini bu calgida tel ve yay olarak kullanmis;
atin derisini ¢algiya germis. Calginin burguluk kismina ise atinin basma birebir

benzer bir at basi heykelcigi kondurmus. Calgisinin ismine ise “igil/egil-geri don”

530 Slugkov vd., a.g.t., 5.63.

170



anlaminda  “igil” ismini vermis. Boylece igil olusmus”3. Efsanesinden
malzemelerine kadar igil icin Tuva Tirklerinin atlarinin sesi demek yanlis

olmayacaktir. Bunlara ilaveten igilin icrasinda da at ses, taklitleri yapilmaktadir.

Igil efsanesinin benzer bir baska cesidi ise soyledir:
“Uzun zaman once, sadece ii¢ kegiye sahip olan fakir bir
adam ve onun Oskiis-00l (0gul) adinda bir ¢ocugu varmis.
Kotli bir Mogol hiikiimdari, oralardan gegerken degerli
otlarimin siska, ise yaramaz atlar tarafindan yenmesini
istemiyorum der ve siska bir atin kurtlara yem yapilmasini
ister. Buna ¢ok iiziilen ¢ocuk, hiikiimdarin dedigini
yapmaz ve ati alarak keci siitiiyle besler. Cocuk
biiylidiigiinde bu atla tim at yanslarmi kazanr,
hikkiimdarin atlarim1  bile yariglarda geger. Tuva’nin
kahramani olur. Buna ¢ok sinirlenen hiikiimdar, atin bir
ucurumdan atilmasini emreder. Atim1 bulamayan Oskiis-
ool atin1 her yerde arar, sonunda bitkin diiserek, bir yerde
uyuyakalir. Riiyasinda ona yaklasan ve insan gibi konusan

atin1 goriir. At ona “Benim cesedimi bir ugurumun altinda

bulacaksin. Kafatasimi yagh bir agacin dalina as ve o

Resim 211. igil Sap1
ve Burgulugu agagctan bir calg1 yap. Calginin gégsiine benim derimi ger,

telleri ve yaymi kuyruk tiiylerimden yap ve bu ¢alginin adina “egil/igil” de” der. Atin
dediklerini yapan Oskiis-ool, ¢algiy1 her calisinda mutlu giinlerini hatirlarmis. Oskiis-

ool, igili 6yle giizel ¢aliyormus ki onu dinleyen insanlar onunla birlikte hiiziinlenip,

531 KK5

171



onunla birlikte aglamislar. Birden yiiksek dagin tepesindeki bulutlar boliinmiis ve

gokten alninda beyaz bir yildiz olan gri bir aygir inmis. Aygir arkasindan siyah beyaz

yiizlerce attan olusan bir siiriiyii de getirmis”®%.

Resim 212. At Bagl igil Saplari

Bu efsane, igil sazi ile atin nasil iliskilendirildigini gozler Oniinde
sermektedir. Tuva’nin Cadaana Sehri’nde yasayan ve Tuva’nin en O6nemli galgi
yapimcilarindan olan Ondar Ogur-oolovi¢ Valeriy, igilin kolay sekil verilebilen ama
aynit zamanda saglam bir agactan yapilmasi gerektigini ifade etmektedir. Kendisi
genellikle Tuva’da yetisen bir agactan igil yaptigini ifade etmistir. Bu agag, ¢igek
gibi kokan bir govdeye sahiptir ve Kkesildikten sonra da ayni giizel kokuyu
barindirmaktadir. Tuvalilar bu agagtan yapilmis olan objelerin, kotii ruhlar
kovacagina inanmaktadirlar. Bu, sliphesiz eski Tirk inanigi kokenli bir gelenektir.
Mis gibi kokan bir sapa sahip olan igilin, baginda Valeriy’nin hocasinin igilinde yer

alan at basina ¢ok benzeyen beyaz bir at yer almaktadir. Ondar Valeriy, kiiciikken

532 Qarah Wallin, “Tuvan Throat Singing and the Legend of the Horses Head Fiddle”,
https://sarahwallinhuff.com, 2005, s.4-5; Kira van Deusen, Singing Story Healing Drum -
Shamans and Storytellers Of Turkic Siberia, Washington 1946, s.114-115; Levin - Siiziikei, a.g.e.,
s.110-111.

172



hocasinin igilini ¢ok begendigini; bu nedenle kendi igillerinde de sik sik beyaz at

figiiriinii kullandigimni belirtmektedir®®,

Bununla birlikte asagidaki drneklerde goriildiigii tizere igillerde sik sik kizil-
kahve at baslar1 yer almaktadir. Kimi zaman ise Budist inanisla baglantili olarak

parlak yesil, kirmiz1 renklerde at baglarinin kullanildig: da goriiliir.

Resim 214-215. Yesil At Bash Igil®*

533 KK7
53 Fotograf: F.- T.Vural - Kiz1l 2017.

173



Tuva Geleneksel Orkestrasi igil icracisi ve yapimcisi olan Otsur Vladimirovig
Otgutay (Ocuktay), igilin sadece bir miizik aleti olmadigini; Tuva’nin en 6nemli
simgelerinden birisi de oldugunu vurgulamaktadir®®. Gercekten de iilkede, igile

bliyiik bir sevgi ve saygi duyuldugunu gérmek miimkiin.

Resim 216. Kizil Giizel Sanatlar Lisesi Miizik Miizesi’nde Yer Alan Igil®>®®

Tuva ile kiiltiirel pek ¢ok acidan yakinlik gosteren Mogollarda da at baslh

calgilara rastlanir. Bu galgilarin basinda morin-huur gelmektedir.
Hur / Morin-huur

Mogollar, tarih boyunca icice yasadiklar1 Tiirklerden pek cok kiiltiirel 6geyi

almislardir. Bu etkilenisi destanlarinda dahi gérmek miimkiindiir®®’

. Ayn1 mekani ve
uzun bir zamani birlikte geciren Tiirkler ve Mogollar, pek cok kiiltlirel unsur gibi
biiyiilk bir ses zenginligi ve ses malzemesini de paylagmislardir. Bugiin de

Mogolistan, Buryatya ve Kalmuklardaki Mogol miizigi ile Tuva, Altay, Hakasya,

Saha, Kirgizistan, Kazakistan Tiirklerinin miizikleri ¢ok biiyiikk benzerlikler

535 KK9

5% Fotograf: F.- T.Vural - Giizel Sanatlar Lisesi Miizik Miizesi - Kizil 2017.

537 Saadettin Gomeg, “Tiirklerin ve Mogollarin Tarihi ki Boyu”, Turkish Studies, 2/1 Kis, Ankara,
2007, s.10.

174



tasimaktadir®®, Gerek miizikal bicim ve tiirlerde, gerekse calgilarda bu kuvvetli
etkilesim hissedilir. Dolayisiyla bu ¢alismada yer yer Mogol calgilarima da
deginilmistir. Yukarda s6z edilen igil ile biiylik bir benzerlik gésteren morin-huur da
hem Mogol, hem de Tiirkler arasinda sevilen bir ¢algidir. Ancak Mogollar arasindaki

popiilaritesi oldukca yiiksektir. Calgi, mataukin olarak da adlandirilmaktadir.

Resim 217. Morin-huur Icralart

Resim 218. Morin-huur Ornekleri®?®

Morin-huur, tekne yapist bakimmdan dospulura son derece benzemektedir.

Ancak igil gibi iki telli ve yaylidir. Igilin dogusuna iliskin at ile ilgili efsane, ok

5% Yurevna, a.g.m., s.1.
539 Fotograf: Asia Pasific Database Intangible Cultural Heritage (ICH) https://www.accu.or.jp

175



benzer sekilde Mogolistan’da morin-huur i¢in anlatilmaktadir. Asagida ornekleri

sunulan morin-huur, ¢esitli boylara sahiptir.

Resim 219. Morin-huur Ornegi>*

Orneklerde de goriildiigii iizere “morin-huur’un en énemli 6zelliklerinden
birisi burgulugunda yer alan at basidir. Zaten morin-huur, Mogolcada “at kemani1 /
atin yayl calgis’” anlamlarina gelmektedir®®. Tipki Sibirya bélgesindeki Tiirk
calgilar1 gibi Mogol calgilarinda da at basi, ¢cok sik kullanilmistir. Ath kiiltiir, bu
gelenegin olugsmasinda en dnemli unsurdur. Calginin telleri at yelesinden ya da at
kuyrugundan yapilmaktadir. Giiniimiizde morin-huurun ¢esitli  big¢imlerinin,
geleneksellerinin  ve modernlestirilmis sekillerinin  konservatuvarlarda egitimi
verilmektedir. Sozii edilen Mogol calgilarina iliskin bir goriinim asagida

sunulmaktadir:

540 https://mongolianstore.com
%1 Mcropus Pycckoii Mysbikn (Rus Miizik Tarihi), T.1, 5.609.

176



Resim 220. Mogol Konservatuvarlarinda Egitimi Verilen Kimi Calgilar

Yukarida sunulan Mogol konservatuvarlarinda egitimi verilen ¢algilar
incelendiginde, burguluklarinda at basi kullaniminin vazgecilmez bir unsur olarak
yer aldigr goriilmektedir. Fotografta ayrica altta detaylar1 sunulacak olan “kun-
tovsuur”un burgulugunun iizerinde yer alan kegi basi da dikkat ¢ekmektedir Kimi
morin-huur calgilarinda ise at bagh burgulugun bitip, sapin basladig1 yerde ejderha
tipi bir varlik goriliir. Bu sekilde, ¢alginin sapi, ejderhanin agzindan ¢ikar gibi bir

goriiniim saglanmugtir.

R[5
Resim 221-222. At Basli Burguluklar

177



Morin-huurda, tipki dospulur ve igildeki gibi genellikle tek bir at bast vardir.
Ancak bazi tiirlerinde {i¢ at baginin yer aldigi da goriiliir. Asagida sagda buna iliskin
ornekler sunulmustur. Yesil sar1 ve kirmizi renkli at baslari, Budizm etkilerini

tasimaktadir.

Resim 223. Yesil Morin-huur# Resim 224. Ug At Basli Morin-huur Ornekleri

Tuva ve Mogol calgilarina ¢esitli renklerde kumaslar baglandigi sikca
goriiliir. Samanizm ve Budizmi igi¢e yasayan Tuva’da kadak bezlerini®®® agaglar ya

da 6nemli goriilen objelere baglamak 6nemli bir gelenektir.

542 Fotograf: F.Vural,Eskisehir Anadolu Universitesi Tiirk Diinyasi Kiiltiir ve Sanat Merkezi Miizik
Miizesi — Feridun Obul Yapim: Morin-huur

543 Kadak Bezi: Bir dilegin gergeklesmesi igin agag ya da kutsal kabul edilen diger objelere baglanan
bezlere verilen isim.

178



Resim 225-226-227. Kadak Bezleri Baglanmis Morin

Huurlar®*

At basi seklinde heykelcikler calgilar iizerinde, genellikle calgi gibi ahsap

renginde birakilir.

Morin huurun burguluk kisminda yer alan at basi ile birlikte ejderha
figlirlinlin de yer aldig1 sik sik goriiliir. Buna iligkin 6rnekler, “Burgulugunda Ejder

Basi Figiirii Kullanilan Calgilar” alt baslhiginda yer almaktadir.

Morin-huurun iki telinin birisinin disi attan; digerinin erkek attan elde edilen
kuyruk killarindan yapildigi; bunun da Cin mitolojisindeki yin-yang gibi, zithigi,
evrenin ve doganin iyi ve kotii; siyah ve beyaz yonlerini simgeledigi goriisii

yaygindir.

54 Fotograflar: http://www.flickr.com; https://loca4motion.com/tag/morin-khuur/

179



Yandaki Ornekte burgulugun basinda,
alisilageldik at basimin yani sira, onilinde de bir
baska at yer almaktadir. Kanatli olarak tasvir
edilmis olan bu at, Tiirk mitolojisinde yeri olan
tulpar ile Ozdeslestirilebilir.  Tulpar, Tirk
mitolojisine gore, beyaz kanath bir attir ve Tanr1
tarafindan yigitlere yardimct olmast igin

yaratildigina inanilan bir varliktir.

f | Tirk mitolojisindeki tulparin, Yunan

mitolojisindeki karsiligi pegasustur. Ancak
tulpar, insan dilinden anlayan, sahiplerini
tehlikelerden koruyan ozelliklere sahiptir.
Tulpar kelimesine Kuzey-Bat1 Tiirk

lehgelerinin hemen hepsinde ve Uygurcada

Resim 229. Kazakistan Devlet
Armasi

rastlamak miimkiindiir. Altay, Kirgiz, Kazak,
Karakalpak Tiirkleri, Karagay Malkarlilar,
Kumuklar ve Kazan Tatarlar1 arasindaki
mitolojilerin yan1 sira Baskurt kahramanlik
destan1 olan Ural Batir’da da tulpar yer alir®®.

Mitolojiye gore tulparin kanatlar1 goriinmez.

Kanatlar1 biri tarafindan goriilecek olursa,

Tulpar’in  ortadan kaybolacagina inanilir.

Resim 230. Mogolistan Devlet
Armast

%45 Ufuk Tavkul, “Kafkas Nart Destanlarinda At Motifi”, Modern Tiirkliik Arastirmalar1 Dergisi,
C. 4, Sayr 3, Ankara 2007, s.198-199; G. Sultanbayeva “Ornamental Art of Kazakhistan”.
Culturology, Sports and Art History,,No: 1, C. 21-28, Altay 2013, s.28.

180



Tulpar, sihirli gilicleri sayesinde sekil degistirip bagska hayvanlarin goriintiisiine
biirlinebilir. Batir, Tulpar’a ihtiya¢ duydugunda onceden almis oldugu atin
kuyrugundan veya yelesinden bir parca kili yakar ve Tulpar bir anda yaninda
beliriverir. Tulpar’in bir anda ortaya ¢ikmasi ve bir anda kaybolmasi, onun farkh

546

diinyalar arasinda seyahat edebildiginin kanit1 olarak goriiliir>*®. Bu figiir, Kazakistan

ve Mogolistan devlet armalarinda kullanilmistir. Kanatli at figiirii Tiirk diinyasinin
baska yerlerinde de goriiliir. Ornegin Tiirkmen masallarinda, hem iyi hem de kotii

547

kahramanlarin atlar1 kanath olarak tasvir edilir>*’. Atin kanatli sekilde tasviri, onun

Goksel unsurlarla baglantili oldugu inanciyla iligkili olmalidir.

546 M.Muhtar Sagitov, “Baskurt Folklorunda Hayvanlara Tapmnma”, Tiirk Dili Arastirma Yilhg
Belleten, 1982-1983 Yilligi, Ankara 1986, s.125.

%7 Ahmet Gokgimen, “Tiirkmen Masallarinda Mitolojik Hayvanlar ve Fonksiyonlar1”, Tiirkbilig,
Say1 20, Ankara 2010, s.172.

%8 Fotograflar:  http://www.inet. mn/?vfile=9&vmet_id=19998&vmet_main=1599&vdate=&vl=
archive

181



VX

Resim 233. Morin-huur 6rnekleri (altta)
Sanz1/Canz1

Bir Tuva calgisi olan sanz1 ¢ telli, parmaklarla ¢alinan bir ¢algidir. Dospulur
ve igile gore daha yumusak bir sesi olan sanzi, tek basina calinmasinin yani sira,
Tuva miiziginin karakteristik tekniklerinden olan girtlak calmaya eslik ederken de
kullanilmaktadir. Girtlak ¢alma teknigi ile birlikte kullanilmasinin temel nedenleri,
insan sesi ile olan uyumu ve sanzinin insan sesini bastirmayacak bir nitelige sahip

olmasidir. Bu durum, igil ve dospulur i¢in de gegerlidir.

Resim 234. Sanz1 Ornegi ve icrasi®®°

549 Fotograflar: https://www.pinterest.com/adnanmg/mongolia/
50 Fotograf: http://www.alashensemble.com/instruments_chanzy.htm

182



Yukaridaki fotografta Kongar-ool Ondar tarafindan icra edilen sanzida
goriildiigii gibi, teknenin istii kalp biciminde, alt1 ise yuvarlaktir. Kimileri bu
teknenin seklini bobrege benzetmektedir. Gilinlimiizde farkli boylar1 yapilsa da,
standart sanzinin teknesi 32x21 cm. ebatlarindadir. Yapiminda karagam ve hus
agaclar1 kullamlir®!, Sanzimin burgulugunda 6rneklerde goriildiigii iizere at basi1 yer
alabilmektedir. Ancak bu durum, igil ya da morin huur gibi olmazsa olmaz bir durum
degildir. Bununla birlikte Tuva c¢algilarinda hayvan motiflerinin kullanilmasinin ¢ok

sevilmesi ile baglantili olarak at basi figiirlii sanzilara rastlanmaktadir.

Zp] MUHMCTEPRCTBO
@ KYABTYPHI
PECIIVEAMKH 'ThIBA

Resim Grubu 236. Kiigiik, Orta Ve Biiyiik Boy Sanzilar®3

551 KK9

552 KK5

58 Fotograflar: Yurevna, a.g.e., s.3; Valentina Siiziikei, IIpo6aema Konuentyannnoro Exuncrea
Teopun U Mupaxrruxu (Teori ve Pratigin Kavramsal Birligi Sorunu, Kizil 2010, 5.63.

183



Resim 237. At Basli Sanzi

Resim 238. Yan Duran At Basli Sanz®**

54 Fotograflar: F.- T.Vural, Giizel Sanatlar Lisesi Miizik Miizesi, Kizil 2017.

184



Sanz/Sudraga

Tuva ve Mogolistan’da yaygin bir kullanima sahip olan sanz, bir Mogol
calgist olarak bilinir. Bununla birlikte Tuva Geleneksel Miizik Orkestrasi’nin temel

calgilarindan birisidir. Asagida bu orkestranin provasindan bir sahne goriilmektedir.

Resim 239. Sanz>®

Orkestra {iyesi miizisyenin elindeki sanzin gogsii yilan derisi ile kaplidir. Orta
uzunlukta bir sap1 olan sanz, ti¢ tellidir. Burgulugunda at bagi figiirii yer alir. Calgt,

boynuzdan yapilmis kiigiik bir mizrap/pena ile ya da parmaklar yardimiyla ¢alinir.
Dospulur

Tuva’da yaygm bir kullanima sahip olan dospulur/dospuluur, ¢ telli bir
calgidir. Batili yazarlarca bu calginin sik sik banjoya benzetildigi goriiliir. Sekli ve
parmakla c¢alinan bir ¢algi olmasi nedeniyle bu calgiya benzetilse de, banjonun
aksine dospulur perdesiz bir sazdir. Iki tel melodileri ¢almak igin kullanilirken,

ictincii tel genellikle bir oktav ses alttan ahenk yaratmak amagli olarak kullanilir.

55 Fotograf: F.- T. Vural, Tuva Geleneksel Miizik Merkezi - Kizil 2017.

185



Resim 240. Deri Gogiislii Dospulur®® Resim 241. Ahsap Gogiislii Dospulur®™’

Dospulur, tamamen ahsaptan ya da dis ahsap tekneye gerilen ke¢i derisinden
yapilir. Yukarida solda Tuva Geleneksel Miizik Merkezi’nde goriistiigiimiiz Aydas
Mongus’un elinde, gogsiine keci derisi gerilmis olan dospulur; sagda ise Yakutistan
(Saha) Homus Miizesi i¢inde diger calgilara ayrilmig kisimda fotografladigimiz

tamamen ahsap kasnaktan yapilmis dospulur goriilmektedir.

56 Fotograf: F.- T. Vural - Tuva Geleneksel Miizik Merkezi - Kiz1l 2017.
57 Fotograflar: F.- T.Vural - Saha Homus Miizesi - Yakutsk 2017.

186



- o o .‘w
Resim 242. At Bash Dospulur®® Resim 243. Pars Cizimli Dospulur®®®

Ustteki sol ve ortadaki fotograflarda dospulur ¢esitleri ve icrasi
goriilmektedir. Ayan-ool Sam tarafindan icra edilen dospulurun yapimcisi Solban
Salcak’tir. Bu calgida burgularinin iizerinde yatar pozisyonda at basi ve boynunun
yerlestirildigi goriilmektedir. Tuva Geleneksel Miizik Merkezi sergi salonunda yer
alan st sagdaki dospulurun ise burgulugunda at basi, gogsiinde ise pars motifi
goriilmektedir. Asagida ise Kizil Giizel Sanatlar Lisesi Miizik Miizesi’nde

fotografladigimiz deri gogiislii dospulur, at basi figiirii ile birlikte goriilmektedir.

Resim 244. Deri Gogiislii Dogpulur®®

58 Fotograf: http://www.alashensemble.com
59 Fotograf: F.- T.Vural, Tuva Geleneksel Miizik Merkezi, Kiz1l 2017.

187



Dospulurun kimi zaman cift sapli yapildigi
goriiliir. Cift sapli dospulurun da herbirinde ticer
tel mevcuttur. Her bir tel, farkli seslere akort edilir.
Icracismin sap kullamminda degisiklik yaparken,
oldukga cabuk hareket etmesi gerektigi i¢in, icrasi

oldukga giictiir. Yanda “Tuva Cumbhuriyeti Kiiltiir

Uriinleri” eserinde yer alan ¢ift sapli bir calg
' sunulmaktadir. Calgmin  her iki  sapinin
burgulugunda da birer at basi yer almaktadir.

Resim 245. Cift Sapli Dogpulur Ornegi

Kirnmpa

Saha Tirkleri arasinda cesitli tiirleri bulunan kirumpa, iki
veya Ug telli, yayll bir ¢algidir. Kirumpa tiirlerinin ana govdeleri
biribirinden oldukga farklilagsmistir. Pek ¢ogunda at basi geleneksel

olarak kullanilir. Baglica kirnmpa tiirleri sunlardir:
Serge Kirnmpa

Serge kirumpa, yayl ve igil gibi bacak arasina sikistirilarak icra

edilmektedir.

Resim 246. Serge Kirnmpa (solda)®*

%0 Fotograf: F.- T.Vural - Giizel Sanatlar Lisesi Miizik Miizesi - Kizil 2017.
51 Fotograf: F.Vural - Ludmila Efimova Kisisel Calgi Koleksiyonu - Yakutsk Federal Universitesi -
Yakutsk 2017.

188



Calginin ana govdesi kemani andirmaktadir. Teknenin alt kismi, asagidaki
orneklerde goriildiigii gibi kavisli ya da diiz olabilir"®?. Calgida ses deligi solda
goriildiigii gibi ortada tek ya da altta goriildiigii iizere ¢ift olabilmektedir. ki telli

serge kirnmpanin burgulugunda at figiirii yer alir.

Resim 247. Serge Kirumpa Icrasi®® Resim 248. Cesitli Biiyiikliikte Kirnmpa Calgilari

Kilthah Kirnmpa

Ug telli ve yayh bir calgi olan kilthah kirimpanin,
teknesinin sapa yakin tarafinda kiiglik oval bir kisim,
girintili bel kism1 ve teknenin sonunda biiytlik yuvarlak bir
boliim yer almaktadir. Govdenin 6n kapaginda genellikle
islemeler bulunan kilthah kirnmpanin burgulugunda at bagi

bulunur. Resim 249. Kilihah Kirimpa®*

%62 Kataliev - Khatyleva, a.g.e., .86.
563 Fotograf: F.- T.Vural - Yakutistan Miizik Festivali - Yakutsk 2017.
564 Fotograf: German Kataliev - Klavdia Khatyleva - Topyr Jop6ooHn.

189



Tammah Kirnmpa

Iki telli olan bu calgi, parmakla calinir. Topsura benzer, armudi bir tekneye

sahiptir. Calgmnin burgulugunda at basi yer alir. Asagida solda bu calgl

goriilmektedir.

Resim 250. Tammah Kirnmpa Resim 251. Timir Kirnmpa Resim 252. Toyuk Kirimpa®%®

Timir (Demir) Hoppo Kirnmpa

Yukarida ortada goriilen kirnmpa ¢esidi ise isminden de anlagildig: lizere
metalden yapilmaktadir. Yayli ve iki telli olan bu calginin da burgulugunda at basi

goriilmektedir.
Toyuk Kirnmpa

Saha Tiirklerinin bir bagka calgisi olan toyuk kirumpa, Tuva bizangi galgist
ile Uygur gi¢eginin bir karmasi1 gibidir. Yukarida sagda goriilen bu sazin da

burgulugunda at bas1 yer alir.

%5 Fotograflar: Kataliev — Khatyleva - TopyT JlopGoon.

190



Kirimpanin bagka tiirleri de bulunmakla birlikte, tespitlerimize gore
burgulugunda at basi olan ¢esitleri bunlardir. Asagida ise Klavdia Khatyleva ve
German Kbhataliev’in miizik atdlyelerinde fotografladigimiz kirnmpa ¢esitleri

goriilmektedir.

Resim 253. Kiriimpa (;esitler_i.é66

Kil Kopuz

Kazaklarin kadim sazlarindan olan kil kopuz,
kendine has inleyen sesi ile kamlarin da kullandigi
calgilardan birisi olmustur. Ana govdesinin iginin
oyuk birakilmasi, sesin bu boslukta dolagmasina,

boguk ve etkili bir sesin elde edilmesine neden

olmaktadir. Kil kopuzun burgulugunda kimi zaman at bas1 kullanildig

gorilmektedir.

Resim 254. At Basli Kil Kopuz

%6 Fotograflar: F.- T.Vural, Khataliev Miizik Atdlyesi - Yakutsk 2017.

191



Topsur

Saha ve Altay’da yaygin bir ¢algi olan topsurun yapiminda kullanilan
hayvansal materyallere iliskin bilgiler, c¢alismanin I. Bolimiinde sunulmustur.
Burada ise topsurun burgulugunda kullanilabilen hayvan baslarindan sz edilecektir.

Topsurun burgulugu sade olabilecegi gibi boga basl ya da at bash bicimlerine de

567

rastlanir

. Buna iligkin bir 6rnek asagida sunulmustur:

Kimi kaynaklarda topsur ile kopuzun, kimi
yerlerde de topsur ile igilin ayn1 anlamda kullanildig:
goriilmektedir. Ancak c¢algilarin tekne tipi kismen
farklilik ~ gOsterir. Topsur, elle veya yayla

calinabilmektedir.

Yandaki 6rnekte yer alan topsurun burguluk

kisminda tipki “igil” ve “hur”da goriildiigi gibi bir at

bas1 yer almaktadir. Resim 255. At Bash Topsur®®®

A.2. Boga Bas1 Figiirii

Yukaridaki Ornekte gortldiigli lizere, boga bast topsur ¢algisinda
kullanilabilmektedir. Ancak bu calgida genellikle at basi tercih edilir. Bununla
birlikte bizang1 boga ve inekle iliskilendirilen, dolayisiyla ekseriyetle burgulugunda

boga bas figiirii kullanilan bir ¢algidir.

567 Levin - Siiziikei, a.g.e., 5.65.
58 Fotograf: Zhadanov

192



Bizangi/Bizaangi

Tiirk calgilarinda at basi kullanim1 ¢ok sevilmekle birlikte, boga basinin da
burguluklarda kullanildig1 goriiliir. Bunun en tipik 6rnegi, “bizanci”dir. Tipk igilin

at ile iliskilendirilmesi gibi bizan¢1 da boga/inek ile iligkilendirilir.

Orta ve Dogu Asya’da pek cok iilkede farkli adlarla anilan bizanci, dort telli,
silindir seklinde bir govdeye sahip, yayl bir ¢algidir. Bu gévde i¢i bos bir ahsaptan
ya da bakir bir silindirden olusur®®. Tel ve yaylarinda geleneksel olarak at kuyruklari

kullanilir. On gdgsiine genellikle kegi derisi gerilir.

Giiney Sibirya Tiirk c¢algilarindan olan “bizangi”nin Tuva Tiirkgesindeki
anlami “boga/inek”tir. Ismi bile Tiirk miizigine etki eden hayvan iislubunu yansitan
bu calgi, goriiniimii ile de bu bagi gbzler oniine sermektedir. Bu isim, calginin
burgulugu tizerindeki boga figiirii ile percinlenmektedir. Asagida cesitli bizanci

tiirleri ve ¢algiy1 icra eden Nagun Coodu adli sanatci goriilmektedir.

Resim 256. Farkli Bizang1 Ornekleri®”

%9 Aksenov a.g.m.; Ucropusi Pycckoii Mysbikn (Rus Miizik Tarihi), T.1, Moskova 1973, s.89;
Keldss, a.g.e., .626.
570 Fotograflar: http://www.alashensemble.com

193



Resim 257. Boga Basl Bizang1 ve Yapimeisi Otgutay Otsur Vladimirovig®’

Tuva Geleneksel Miizik Merkezi’'nin c¢algl
atolyesinde yapilmis olan bir bizang1 yukarida yapimecisi
ile birlikte goriilmektedir. Tuvali lutiye Otgutay Otsur
Vladimirovi¢, Halk Bilimi uzmani Dog¢. Dr. Margarita
Kungaa ve miizisyen Aydas Mongus bizan¢i ile inegin

Ozdeslestirilmesini sdyle ifade etmislerdir: “Bizang¢inin

“l.HJ:E".F'r..TtB..M dort telli olmasi, inegin dort memeli olmasi ile iliskilidir.
Nasil ki at iki memeli ise, igil de iki tellidir. Nasil ki inek dort memeli ise bizang1 da
dort tellidir. Bizanginin ses verisi, inegin siit vermesi gibidir.>’?” Aydas Mongus,
sOzlerini takiben bizangidan inegin “mdd”’lemesine benzeyen sesler g¢ikarmistir.

Resim 258. Boga Basli Bizang1

51 Fotograf: F.- T.Vural, Tuva Geleneksel Miizik Merkezi Calgi Atélyesi, Kizil 2017.
52 KK1, KK5, KK9

194



Bizangi, boga/inek ile baglantili diisiiniilse de,
nadiren at bagh yapildig1 da goriiliir. Bu durum, at baginin
burguluklarda en sik tercih edilen figiir olmasi ile iliskili

olmalidir.

Resim 259. At Bash Bizang1®” Resim 260. At Basli Bizang1®™

Yukarida, Tuva Kizil’da bir calgi atdlyesinde fotografladigimiz at bash

bizangi ile Tuva Ulusal Miizesi'nde sergilenen calgilar yer almaktadir.
Topsur

Calismanm 1. Boliimiinde yer alan “A.2. On Gégsiine Hayvan Derisi Gerilen
Telli Calgilar” alt bagliginda, yapisindan s6z edilen ve burguluk kisminda at bas1 yer
alan c¢algilar kisminda islenen topsurlarin burgulugunda, boga figirii de
kullanilabilmektedir. Boga basl topsurlar, Saha bolgesinde tespit edilmistir. Asagida
solda burgulugunda boga figiirii bulunan topsur 6rnegi goriilmektedir. Ortada ve
sagda ise stilize edilmis boga basli burguluklar yer almaktadir. Bu calgilar da Saha

bolgesine aittir

573 Fotograf: F.- T.Vural - Tuva Geneksel Miizik Merkezi Calg1 Atdlyesi - Kizil 2017.
574 Fotograf: F.- T.Vural - Tuva Ulusal Miizesi - Kiz1l 2017.

195



Resim 261-262-263. Saha Bolgesinden Topsur Ornekleri®’

Asagida Hakas P.Popov’un yapmis oldugu boga basli bir topsur

goriilmektedir.

Resim Grubu 264. Boga Bagli Topsur®™®

575 Fotograflar: Kataliev - Khataleva - Topyr Jlop6oon

196



Kirnmpa

Saha Bolgesinde ¢esitli kirnmpa tipleri
vardir. Bu cesitler i¢inde yer alan tammah
kirnmpa, kimi zaman boga baghh olarak
yapilmaktadir. Yanda boga bashi tammah

kirumpa 6rnegi goriilmektedir

Resim 265. Kirnmpa®’’
A.3. Kus Figiiriu
Kun Tovsuur

Bir Mogol galgist olan kun tovsuur, Tuva ve Altay’da da bilinmektedir. Khun
(xyn) Mogolca kugu anlamina gelmektedir. Iki telli bir galgi olan kun tovsuurun
gogsiine deve, keci bazen de vahsi hayvanlarin derileri gerilebilmektedir.
Burgulugun {istii siklikla bir kugu bagi seklindedir. Teknesinin arkasinda kugu tityleri
ya da kugu tiiylinli andiran beyaz tiiyler yapistirilabilmektedir. Bu sekilde ¢alginin

kugu goriiniimii per¢inlenmektedir.

576 Fotograflar: http://ta-musica.narod.ru/instrum.html
577 Fotograf: Kataliev German - Klavdia Khatyleva - TopyT dop6oon.

197



Resim Grubu 266. Kun Tovsuur Ornekleri®’®

Kun tovsuurun yayi, atlarin yelesinden yapilmaktadir. Telleri
dortlii aralia akort edilmektedir ki bu Orta Asya Tirk ve Mogol
calgilarinda ¢ok tercih edilen bir akortlama seklidir. Sol altta goriildiigii
tizere kimi zaman calgimin derisinin lizerine kugu tlyleri

asilabilmektedir.

-

Resim Grubu 267. Kun Tovsuur Ornekleri®”

578 Fotograflar: http://www.face-music.ch/instrum
579 Fotograflar: http://www.face-music.ch/instrum

198




Kustar: Bir Uygur calgis1 olan kustarin burguluk
kisminda kartal figiirii yer almaktadir. Calg1 dort tellidir ve
yine dort adet ahenk teline sahiptir. Ahenk telleri, ana melodi
calinirken temas edilmeyen fakat titresimden etkilenerek
doguskan sesler iireten tellerdir. Bu, calgidan elde edilen
sesin daha doygun ve duyulmasimi saglar. Kustarin
burgulugunda yer alan kartalin kanatlari, genellikle acik ve

kus ucgar vaziyette tasvir edilir.

Resim 268. Kustar®®  Resim 269. Kustarin Burguluklarinda Yer Alan Kartal Figiirleri

Resim 270. Kustar®!

580 Fotograf: F.- T.Vural — Eskisehir Anadolu Universitesi Tiirk Diinyas: Kiiltiir ve Sanat Merkezi
Miizik Miizesi — Feridun Obul yapimi1 Kustar
%81 Fotograf: The Silent Orchestra - Londra 2005.

199



Ceng / Arp

Cengin kartal bash olanlar1 yapilabilmektedir. Bu
ornek ise Orta Asya galgilarinin model alinarak yapildigi bir
calgidir ve Eskisehir Anadolu Universitesi Tiirk Diinyasi
Bilim Kiiltiir ve Sanat Merkezi i¢inde yer alan Tiirk Miizik

Tarihi Salonu’nda sergilenmektedir. Asagida ise Altay

Bolgesi’nde 19. Yiizyilda yapilmis bir ceng yer almaktadir®®2. Resim 271. Kartal Bash

C en g583

Resim 272. Kartal Bash Ceng ve Fotograftan Detay®®*
Burgulugunda Kus Figiirii Kullanilan Diger Calgilar

Kun tovsuur ve kustarin yani sira, diger yayl calgilarda da kus figiiri

kullanildigr goriilebilir, Kartal, kus figiirleri i¢inde en fazla tercih edilendir.

7/

Resim 273. Kartal ve At Bagh Calgilar

%82 The Silent Orchestra, s.70.

583 Fotograf: F. - T.Vural - Eskisehir Anadolu Universitesi Tiirk Diinyas1 Bilim Kiiltiir ve Sanat
Merkezi Miizik Miizesi - Feridun Obul yapimi ¢eng - Eskigehir 2017.

584 Fotograf: The Silent Orchestra

200



Burgulugunda kus figiirii kullanilan bir diger c¢algiya, Hakas hikayelerinde
rasthiyoruz. Petr Topoyev’in yaratilis hikdyesi konulu kitabinda, her seyin pistigi
kazan, burgulugunda kaz basi olan bir kopuz tarafindan karistirilmaktadir. Asagida

bu hikayeye iliskin ¢izimler yer almaktadir®®,

Kopuz58®

A.4. Dag Kecisi Basi Figiirii

Tiirk kiiltiiriinde ongunlardan birisi olarak kabul edilen dag kegisi, tovsur

calgisinda kullanilabilmektedir.

585 petr Y. Topoev, Kennum Tamusixrapsl, Abakan 2003, 5.21-23.
586 Cizimler: Petr Y. Topoev - Kennum TamMubIXTapbl.

201



Altay Arp1/ Cengi

Mogolistan Ulusal
Miizesi’nde sergilenen ve Mogol-
Altay Havzasi’ndaki arkeolojik
kazilarda bulunan arp tipi bir
calginin sap kisminda, boynuzlari
oldukga gosterisli bir dag kegisi

figliriic yer almaktadir. Calginin

1400 yillik oldugu tahmin edilmektedir®®’. Resim 276. Altay Arp1/ Cengi

Resim 277. Altay Arp1 / Cengi

Calginin bulunmasi ve onarilmasinda Alman arkeologlarin katkis1 nedeniyle,

Altay arp1, Mogol-Alman Kkiiltiirel iliskilerinin bir sembolii ilan edilmistir®®. Altay-

Mogol Havzasinda bulunmus olmasi, ¢algiyr Tiirk miizik tarihi i¢in son derece

587

TanbiH galivaeiH 6B COET” Y33CI3I3H HIATIUMI, http://www.24tsag. mn/content/53638.shtml; 2014

OHBl ypnar, coénblH oHIoX 10 yinm sBman (2017 Yilimin 10 Kiltir ve Sanat Olay),

http://www.mnb.mn/f/41920

588 Anrait atra Monron, I'epManbl cO&IIBbIH Xapuiaadsl 6313 ToMIRr 6omioo (Altay arpt Mogol ve
Alman kiiltiirel iliskilerinin bir sembolidiir) http://www.olloo.mn/n/746.html

202



onemli bir yere koymaktadir. Tellerin baglandigi kisimda bulunan uzun boynuzlu
dag kecisi, bu hayvana yiiklenen 6zel anlamlarla iliskili olarak yapilmis olmalidir.
Calg1 bulunduktan sonra, benzer yeni sekilleri de yapilmaya baslanmistir. Asagida

buna o6rnekler sunulmaktadir.

Resim 278-279-280. Altay Cengine Benzer Yapilan Yeni Calgilar®®

cen

589 Anraiin sTra" 60J1 SPTHUH HYYAITY195C OMIDHIL YIICOH ypJaruiiH yHoT oB oM (Altay Arpr “"eski
gogebelerden gelen bir sanat eseri hazinesi), http://www.olloo.mn/n/21708.html; Fotograf:
D.Ganpurev

203



Tovsur

Iki telli bir ¢alg1 olan tovsur, genellikle
Mogollar arasinda yaygindir. Tovsur,
Altay Tirklerinin yaygin kullandigi
topsur ile cok benzemektedir. Calginin
W burguluk kisminda genellikle bir dag

kegisi figiirii yer alir.

Resim Grubu 281: Tovsur Ornekleri®®

A.5. Ko¢ Basi Figiirii

Geleneksel kopuzun/homisin  burgulugunda at bast kullanimina sik
rastlanmamaktadir. Bununla birlikte asagidaki 6rnekte oldugu gibi kimi zaman kog
basinin  burgulukta yer aldigmi  gormekteyiz. Abakan  Filarmoniya’da
fotografladigimiz bu kopuz, Gennadevi¢ Alekseyevi¢ tarafindan 1989 yilinda

yapilmugtir.

50 Mounroa xmiinmiin  xerkum (Mogol Miizigi) http://ene.mn/index.php?newsid,=3418;

https://mongolianshop.com/musical-intsruments

204



Yanda detay1 sunulan calgida, boynuzlarin kog
basinin yan taraflarinda belirtildigi goriilmektedir.
Kocun yiiz hatlarinin detayli ¢izildigi bu kopuz
gibi, sadece boynuz figiirliniin vurgulandigi

asagidaki kopuz/homus tiirleri de yapilabilmektedir.

Resim Grubu 282. Kog Basl Kopuz®**

Resim Grubu 283. Kog¢ Boynuzlu Kopuz®®

A.6. Deve Bas1 Figiirii

Temeli igil ile ortaklik gosteren, iki telli topsur ve tovsurlar, Tuva ve
Mogolistan’da kullanilmaktadir. Bu ¢algilarin burguluklarinda zaman zaman deve
bast goriilebilir. Asagida yer alan calginin burguluk kisminda deve basi yer
almaktadir. Deve derisinin Tiirk ve Mogol calgilarinda yaygin kullanildigi
bilinmekle birlikte, deve basinin calgilara bir figiir olarak oyulmasi, geleneksel

calgilarda pek rastlamadigimiz bir durumdur.

%1 Fotograflar: F.- T.Vural - Abakan Filarmoniyasi - Abakan 2017.
%92 Fotograflar: F.- T.Vural - Abakan Filarmoniyasi - Abakan 2017.

205



A

Resim Grubu 284: Deve Basl Tovsur Ornegi®%?

A.7. Ejder Bas: Figiirii

Tiirk calgilarinin burguluklarinda ejder basi goriilebilmektedir. Ancak bu
durum, ¢ok yaygmn degildir. Asagida gorildigli iizere, Tiirk ve Mogol yayh

calgilarinin burguluklarinda ejder figiirii kullanilabilmektedir.

Resim 285. Burgulugunda Ejder Bas1 Yer Alan Calgi®®

%3 Monroa xmitumitn  xerxum (Mogol Miizigi) http:/ene.mn/index.php?newsid,=3418;

https://mongolianshop.com/musical-intsruments
59 Fotograflar: http://asuult.net/viewtopic.php?t=11148

206



Kimi morin-huur galgilarinda at basli burgulugun bitip, sapin basladig1 yerde
ejderha tipi bir varlik goriiliir. Bu sekilde ¢alginin sapi, ejderhanin agzindan ¢ikar

gibi bir gorliniim saglanmistir. Asagida buna 6rnekler sunulmustur:

Resim Grubu 286. At ve Ejder Bash Calgt Saplari

Ejderha, Budist inanista yeri olan bir figiirdiir. Eski Tiirk inancinda da yer ve

gok kiiltli olarak ele alinan ejderha, Orta Asya sanatinda bolluk, bereket, kuvvet,

595

kudret, saglik ve sifa sembolii olarak kabul edilmistir>®. Calgilarda yer alis1 da,

estetik kaygiyla birlikte, s6z konusu inaniglar temelli olmalidir.

595 Ozkartal, a.g.e., 5.63; Oney, “Anadolu Selguklu...”, s.171.

207



A.8. Kurt Bas1 Figiirii

Kurt, bilindigi tizere Tiirk tarihi ve mitolojisinde en dnemli ve iizerine en
fazla anlam yiiklenen hayvandir. Bu durum, Sibirya Tirklerince icra edilen
melodilere ve calgilar lizerindeki ¢izimlere yansimakla birlikte, ¢algilarda kullanilan
heykelciklerde yaygin ve geleneksellesmis kurt figiirleri tespit edilmemistir. Bununla

birlikte olduk¢a nadir uygulamalarda, 6zel siparis lizerine ¢algi burguluklarinda kurt

bas1 goriilebilmektedir. Asagida buna bir 6rnek sunulmustur.

R I LI ", 4
T X,“L
Al

v g \

Resim 287. Kurt Basli Calgi Burgulugu

Ceng calgisinin burgulariin yer aldig iist kasnaginin bitis noktasinda ¢esitli
hayvan baslar1 yer alabilmektedir. Bunlardan bir tanesi asagida goriilmektedir. Kurt

basli bu ¢eng, Altay bolgesinde yakin donemde (XX. yy) yapilmis bir galgidir.

Resim 288. Kurt Basli Ceng>%®

56 Fotograf: The Silent Orchestra

208



A.9. Aslan Basi Figiirii

Aslanin Tiirk sanatinda yayginlasmasi, Budizmin etkisiyle
olmustur. Daha 6nceki dénemlerde de aslan, Tiirkler arasinda gii¢
simgesi olarak kabul edilse de, Buda’nin simgelerinden birisi

olmasi nedeniyle bu inanigla birlikte simge olarak

yayginlagmistir. Bununla birlikte aslan bagli Tiirk calgilar1 yok
denecek kadar azdir. Yanda buna bir 6rnek sunulmustur. Resim 289. Aslan Basghi Calgi
Burgulugu®’

A.10. Yilan Bas: Figiiru

Yilan sesi, Tuva Tiirklerinin miizik tiirii
olan hoomey i¢inde taklit edilmektedir. Baz1 kam
davullarinda yilan resmi bulunabilir. Ancak yilan
basli calgilar pek goriilmez. Hayvan bash

calgilarin diinyada 1ilgi ¢ekmesi sonucu, yeni

yaptlan Tuva ve Mogol c¢algillarinda yilan basgh burguluklara nadiren

rastlanabilmektedir. Ustte buna bir 6rnek sunulmustur.

Resim 290. Yilan Basli Calgi Burgulugu

597 Fotograf: Monroa xuiinmiin xersxum (Mogol Miizigi), http://ene.mn/index.php?newsid=3418

209



B. HAYVAN FORMLU CALGILAR

Calgilarin burguluk kisimlarinda ¢esitli hayvan baglar1 yer almakla birlikte,
kimi miizik aletlerinin ise tamamen bir hayvanin formunda yapildigr goriiliir.
Calismanin bu kisminda, s6z edilen oOzelliklere sahip c¢algilara iliskin veriler

sunulmustur.
B. 1. Govdesi Kus Biciminde Yapilan Calgilar
Kil Biilbiil/Suh Tupsik/Gus Tiitegi

Tiirk diinyasinda goriilen iiflemeli calgilar arasinda yer alan biilbiil, farkl

isimlerle anilir. Mari bolgesinde kullanilan suh-tugpik, Tirkiye Tirkgesine “kil

biilbiil” olarak cevrilebilir-®,

Resim 291. Kil Biilbiil Ornekleri®®®

Kazakistan topraklarinda c¢ok eski donemlerden beri var oldugu saptanan
calgi, Kazakistan’da “kus sayrayik” olarak adlandirilmaktadir. Asagida Kazakistan
Miizik Miizesi’'nde fotografladigimiz saz sirnay (iistte), kus sayrayik (ortada) ve

uildek (altta) goriilmektedir.

5% CiioBapb My3sbIKaabHBIX TepMuHOB (Miizik Terimleri Sozliigii), Moskova 2009, s.301.
59 Fotograf: Vertkov vd. - Mysbikaabubie Hucrpymentsi Hapomos Ceep

210



Resim  292-293. Kus Sayrayik

Ornekleri®®

Bu c¢algt Azerbaycan’da “gus
tiitegi” olarak adlandirilmaktadir. Calgiya
burbug, burduk, gil tiitegi, fit tlitegi de
denilmektedir®®., Bu ¢algi, topraktan
yapilmis Kus Dbi¢imli bir heykelcige,

genellikle piring gibi bir madenden diidiik

takilmasi yoluyla elde edilir.

Resim 294. Gus Tiitegi Icrasi®®

iki veya daha fazla deligi olabilir. Bu delikler tam ya da yarim kapatilarak ses
elde edilir ve bu seslerin bir oktav®® tizleri de calinabilmektedir. Kil biilbiil, cocuk
calgist1 gibi goriilse de hem c¢ocuklar, hem de yetiskinler tarafindan

calinabilmektedir®®.

60 Fotograf: F.- T. Vural — Kazakistan Miizik Miizesi — Almat1 2014.

601 Kerim, a.g.e., 5.85

802 Fotograf: Mecnun Kerim - Azerbaycan Musiki Aletleri

603 Oktav: Sekiz sesten olusan ses dizisi, bir do sesiyle ondan sonraki do sesi arasindaki uzaklik
(tdk.gov.tr)

604 Vertkov vd., a.g.e., 5.49.

211



Resim 295. Gus Tiitegi Ornekleri®®

Azerbaycan topraklarinda eski yerlesim yerlerinde yapilan kazilarda, milattan
onceki donemlere ait cok sayida gus tiitegi bulunmustur. Bakii’niin eski Igerisehir
kisminda bulunan gus tiitekleri, giivercin ve ¢avuskusu seklinde yapilmistir®®. Bu
eserleri Azerbaycan Miizik Miizesi’nde gérmek miimkiindiir.

Ahsap Biilbiil/Arama/Arala Summk

Benzer bir diger calgi olan arama/arala-sumnik “ahsap biilbiil” olarak
cevrilebilir. Calgida bir ses ¢ikis deligi disinda baska delik yoktur ve tamamen
iflemenin basinc ile ses kontrolii yapilmaktadir. Kimi zaman ses ¢ikis deligi de elle
kismen kapatilmaktadir. Bu nedenle basit melodileri icra edebilen calgi, Rusya’nin

kuzey bolgelerindeki halk tarafindan calmir®®’.

Gesteru Dagistan bolgesinde ¢almman ve iki delige sahip bu ¢algi, kus

bicimindedir. Genellikle kirmizi renge boyanir ve ¢ogunlukla cocuklar tarafindan

calinir®®,

895 Fotograf: Mecnun Kerim - Azerbaycan Musiki Aletleri
606 Kerim, a.g.e., .85

807 Vertkov vd., a.g.e., 5.49.

608 \/ertkov vd., a.g.e., .106.

212



Kopuz

Kopuzun temel bi¢imi, armudi bir sekle dayanmakla
birlikte, giinimiizde farkli govdeler de denenebilmektedir.
Lutiye P. Topoyev, Tirk/Hakas mitolojisinde ©ne g¢ikan
hayvanlar1 calgilarinda kullanmayr c¢ok sevdigini ifade
etmektedir. Bu amagla, ¢algilarin yapiminda sik sik kartal gibi
kutlu kabul edilen hayvanlara yer veren Topoyev, yaptigi kopuz
tiplerinden bir tanesinin teknesinin arkasini, kaz sirt1 bigiminde
oymaktadir. Yanda bu c¢algt goriilmektedir. Burada Hakas
yaratilis hikayelerinde yer alan, her seyin pistigi kazani
karistiran kaz bash kopuz model alinmistir (bkz. Resim 274-

275).

Resim 296. Kaz Sirt1 Bigimli Hakas Kopuzu®®

Ceng / Arp

Tiirklerde arp tipi ¢algilarin millatan 6nceki dénemlerden beri kullanildigina
iliskin veriler, ¢alismanin 1. Bolim A. 4. alt bagliginda yer almaktadir. Arp tipi
calgilarin burgulugunda hayvan figiirleri kullanilabildigi bilgileri ise III. Boliim A. 4.
alt baghiginda sunulmustur. Bu tip c¢algilarin tamaminin bir hayvan seklinde yapildig:
da goriilir. Kucakta ¢alinan arp tipi ¢algilar, dogal olarak suda yilizen bir kusa
benzemektedir. Bu benzerligi fark eden Kuzey Sibirya halklari, ¢algiyr biraz daha

6zenle turna/kugu bigiminde yapmaktadir.

609 Fotograf: F.- T.Vural - Topoev Calgi Yapim Atélyesi - Abakan 2017.

213



Kuzey Sibirya Tiirkleri ve Hanti Mansiler arasinda goriilen bu calgi asagida

sunulmugtur. Genellikle sedir agacindan yapilan c¢alginin boyu 75-80x60-65 cm.

arasindadir®1°,

Resim 297. Turna / Kugu Bigimli Arp®!

L AN . .

Resim 298-299. Turna / Kugu / Kaz Bigimli Arplar®*?

Bu ¢algiya Hanti Mansiler “Top carut tox (tor sapl yuh)” adin1 vermektedirler.
Bu isim, “kugu/turna arp calgisi” olarak g¢evrilebilir. Bazen bu calgiya “kaz arp
calgis1” denildigi de olmaktadir. Govdesi genellikle sedir ve hus agacindan yapilan

calgida geleneksel olarak balik tutkali kullanilmaktadir. 7-13 arasinda degisen tel

610 yu.l. Seykin, Mcropuss Mysbikaabnoii Kyastypsl Hapamos Cuéupu (Sibirya Halklarinimn
Miizik Kiiltiirii Tarihi), Moskova 2002, s.145.

811 Fotograf: Yu.l. Seykin - Mcropus Mysbikanbhoii KyabTypsl Hapanos Cuéupu

612 Fotograflar: MysblkanbHble uHCTpyMeHTHl (Miizik  Aletleri) -  http://ugra-nasledie.ru;
http://hmao.kaisa.ru

214



sayisina sahip olan ¢algi, dini ritiieller ve torenlerde kullanilmakta, danslara da eslik

etmektedir®?s,

Turna / kugu ya da kaz adin1 tasiyan ¢alginin, kulaklar1 olan daha farkli bir
hayvan bi¢imde yapildigi da gorilmektedir. Asagida bu farkli sekle ornekler

sunulmustur.

Resim 230-231. Hayvan Figiirlii Arplar®

Sallamah Kartal

Sibirya Tiirkleri arasinda Rusga’dan ge¢mis bir kelime olan pagremuska, Bati
dillerinde marakas olarak bilinmektedir. Cingirak tipi sallamali bu calgilar arasinda,
govdesi hayvan seklinde yapilanlar vardir. Kazaklarin kullandiklar1 sallamali kartal
da bu tip bir enstrimandir. Asagida, Atalarimizin Miras1 Konserinde

fotografladigimiz, sallamali kartalin icra edilisi goriilmektedir.

613 E.A.Alekseyenka, “My3bikanbHble MHCTPYMeHTHI Haponos Cesepa 3anannoii Cubupn” (Batih
Sibirya Kuzey Halklarinin Miizik Aletleri ), Marepunansnas 1 [lyxosnas Kyntypa Hapanos Cubupu
(Sibirya Halklarinin Maddi Ve Manevi Kiiltiiri)) P.®.UTC, Hayka, Moskova 1988, Tom XLII, s.8-9.
614 3aragka MaHcuiickoit ap@el (Mansi Arpinm Siurr1), https://senat-perm.livejournal.com;
http://uralistica.com

215



Resim 232. Sallamal1 Kartal icras1 ve Fotograftan Detay®®®

Calgi, kanatlarmm1 agmis kartal bicimi verilmis ahsaba, metal plaklarin
cakilmas1 suretiyle yapilmigtir. Metal plaklardan her bir ¢iftin teki ahsaba
sabitlenmis; digerinin ise sadece ucu ¢akilmistir. Sallama hareketi ile birlikte iki

metal parca birbirine ¢arpmaktadir.
Dcaga/Djaga//Kolyeli Dcaga

Saha Tiirklerinin kullandig1 dcaga, ahsaptan yapilmis bir kugu basina, metal

parcalarin takilmasi yolu ile olusturulur. Sallanarak ses veren bu calgiya, hayvan

616

boynuzlarinin asildigi da goriilebilmektedir®*®. Asagida dcaga ya da kolyeki dcaga

ismi verilen bu ¢alginin bir ¢izimi yer almaktadir.

815 Fotograf: F.- T.Vural - Hacieaue Ipeakos (Atalarrmizin Mirasi) Konseri - Kizil. 14.08.2017
616 Khataliev - Khatalaeva, a.g.e., s. 47.

216



Turna/kugu tipli arptan sonra, kugu basl bu ¢alginin da
Kuzey Sibirya’da bulunmasi, dikkat ¢ekicidir. Saha Tiirklerinin
sembol olarak kabul ettigi ve gesitli ¢algilarda tasvirlerini
kullandig1 kitalik kusu da leylege benzeyen uzun boyunlu bir
hayvandir. Bu oOrnekler, Kuzey Sibirya Tiirkleri ve akraba
topluluklarinin uzun boyunlu kuslar1 giizel bularak, calgilarinda

yer verdiklerini diistindlirmektedir.

Resim 233. Dcaga®’

B.2. Govdesi Dag Kecisi, At ve Ko¢ Bas1 Seklinde Yapilan Calgilar

Calismanin “I. Boliim, C.1. Boynuz ve Kemiklerin Ana Gévdeyi Olusturdugu
Calgilar” alt basliginda s6z edilen ve Resim 153-154’te sunulan at kafatasindan

yapilan igil ¢algisi, govdesinde hayvan figiirli yer alan diger calgilar arasindadir.
Sang/Sangiros

Hakasya’da calinan sangin ahsap kisminin bir ucu at, diger ucu ko¢ basi

seklindedir.

617 Cizim: Kataliev - Khatyleva -Topyt Jlop6oon

217



Sangin altina ses vermesi i¢in demir bir sap ve demir halkalar takilir. Calgt

sallanarak ¢alinir.
Miiiis
Bir ritim calgis1 olan miiiis, ahsap bir kog¢ figiirli, altinda bir tas ve kogun

boynuzuna gegirilen bir deriden olusur. Deri halka bilege takilir. Bu sekilde tutulan

miiiis, sabit bir yere vurularak calinir. Calgi, Hakasya’da kullanilmaktadir.

Resim 235. Miiiis®®

B.3. Govdesinde Hayvan Figiirii Yer Alan Diger Calgilar

Burgulugunda hayvan heykelcigi bulunan ya da govdesi tamamen hayvan
formlu olan ¢algilarin yanmi sira, bir kisminda hayvan figilirii bulunduran diger

calgilara iligskin bulgular agagida sunulmustur.

618 Fotograf: Xakaceln xerskmmuiin 33mear (2) (Hakas Miizik Aletleri 2) - YHmocTHuii 1axum eB
akagemu (Ulusal Elektronik Miras Akademisi), 2011.
619 Fotograf: http://www.face-music.ch/catalog/uelgervol_1songs.html

218



Jilan Bas Koniray

Kazak kamlarinin (baksi) kullandiklar1 calgilardan birisi olan jilan bas

koniray asagida goriilmektedir. Uzerine ziller asilan asa bicimli ¢algi, sallanarak

calinir.

Resim 236-237. Jilan Bas Koniray ve icrasi®?
Kandan / Ejder Bash Boru

Burgulugunda ejder figiirii
bulunan g¢algilarin  yam1 swra ug
kisminda ejder bulunan iiflemeli

calgilardan da s6z etmek miimkiindiir.

Resim 238. Kandan®?!

620 Fotograflar: Z.S.Jekiseva - Kazakrbin JIacTypiibl My3bIKaJIbIK AcCHANTAPBI
621 Cizim: Siiziikei - My3bikaabnas Kyabrypa TyBbl

219



Tuva iiflemeli ¢algilarindan olan “kandan”, Resim 238’de gorildiigi iizere,

sesin ciktigr u¢ kisminda bir ejder bast bulundurmaktadir. Calgi ortalama 30 cm.

boyundadir®??,

Cank

Saha ¢algilarindan olan bu gongun
bagh oldugu kasnagin her iki tarafina da at

bas1 takilmustir.

Resim 239. Cank®?®

At Bash Koniray

Koniray,  Kazaklarin  sallamali
calgilar icin kullandiklart genel bir
isimdir. Burada goriilen konirayimn iist

kisminda bir at bas1 yer almaktadir.

Resim 240. At Bash Koniray®*

622 Siiziikei, My3bikaabnas KyabTypa..., 5.68.
623 Fotograf: Kataliev - Khatyleva - Topyt Jlop6oon, Fotografci: V. Yaroev - Androsova
624 Fotograf: : Z.S. Jekiseva - KazakToin JacTypiibl My3bIKaJIbIK AcnanTaphbl

220



At basmin yanlarindan ya da altindan sarkan

ziller sallanarak ses ¢ikartilmaktadir.

g —

Resim Grubu 241. Koniray Cesitleri®®
Duyuglar

Detayli bilgi, c¢alismanin L
Bolim B. Maddesinde sunulan duyuglar
calgist lizerinde at bas1 figiirliniin
kullanildigt ~ bir  6rnek  asagida

sunulmustur. Bilhassa Tuva miiziginde

at kosusu ritmini vermek i¢in ¢aliman duyuglar, Kazakistan ve Yakutistan’da da

kullanilmaktadir. Resim 243. At Bashi Duyuglar®?

625 Fotograf: F.- T. Vural — Kazakistan Miizik Miizesi — Almat1 2014.
626 Fotograf: Z.S. Jekiseva - Kazaktein JJacTypiibl My3bIKaJIbIK AcCHANTAPDI

221



C. TASIMA/SAKLAMA KABI HAYVAN BICIMINDE YAPILAN

CALGILAR

Sibirya ¢algilar1 ic¢inde, enstriiman saklama, tagima kaplarinin da hayvan

bi¢imli yapilabildigi gériilmektedir. Bu ¢algilar arasinda demir kopuz yer alir.

Resim 244. Demir Kopuz Ornekleri ve Saklama Kabi (solda)®?’

Hakasya’da c¢algi yapimci ve miizikolog Petr Y. Topoyev’in ¢algi yapim
atolyesinde fotografladigimiz demir kopuzlarin birisinin tagima kabinin, Kkartal

seklinde oyuldugu ve boyandigi goriilmiistiir.

Saha Bolgesinde demir kopuzlara verilen 6nem, saklama / tasima kaplaria da

yansimistir. Danilov Aleksander tarafindan yapilmis olan bir kopuzun (homis) kabi,

at seklinde oyulmus ve atin kuyruk kismma da gercek at kuyruklari takilmistir®?,

627 Fotograf: F. - T.Vural - Topoev Calg1 YapimAtélyesi - Abakan 2017.
628 people of the World Khomus Museum and Center Katalogu, Yakutsk 2014, s.6.

222



Resim 245. Demir Kopuz ve At Figiirlii Saklama Kab1®?°

Yine Saha Bolgesi’nde geyik ve mamut figiirlii demir kopuz saklama kaplarina

da rastlanmaktadir.

Resim 246. Demir Kopuz Saklama Kaplar1®*

Saha’da ¢ok sayida bulunan mamut fosilleri ve disleri, daha d6nce de deginildigi
lizere Saha bdlgesinin turistik unsurlarindan birisi haline gelmistir. Kopuz saklama
kaplarinda mamut ve Saha’nin simgesi olan elinde sancak tasiyan atli figiir

gorilmektedir.

629 Fotograf: People of the World Khomus Museum and Center Katalogu

630 Fotograf: I.I. Khristoforov - Kiriheen Uus, Ilocoome IMo Hsrorosienuio SIKyTcKoro
Mysbikaabnoro Mucrpymenra Xomye (Yakut Miizik Aleti Homus Yapma El Kitab1), Yakutsk
2011.

223



Resim 247. Mamut Figiirlii Kopuz Saklama Kab1®%!

Resim 248. Mamut Amblemli Kopuz Saklama Kab1%%?

Demir kopuz saklama kaplarinin, Kuzey ve Giiney Sibirya Tiirkleri arasinda

kutsal kabul edilen ve/veya popiiler hayvanlardan segildigi soylenebilir.

831 Fotograf: 1.1. Khristoforov - Kiriheen Uus, - Ilocodue o Usroropaenunio SIkyTcKkoro

MyssikanbHoro Hucrpymenra Xomyc
832 Fotograf: 1.1. Khristoforov - Kiriheen Uus, - Tlocodue Io M3rotossienuio SIkyrckoro

MysbikanbsHoro Mucrpymenra Xomyc

224



IV. BOLUM

HAYVAN SESLERININ
MELODI VE RiTiM iCINDE YER ALISI

A. HAYVAN SESLERININ MELODI iCINDE TAKLIDI

Sibirya topluluklarinin miiziklerinde doga ve hayvan sesi taklitleri gok 6nemli
bir rol oynamistir®3, Hayvan sesleri, Sibirya Tiirk miizigi melodileri iginde, insan
sesiyle ya da calgilarla taklit edilebilmektedir. Calismanin bu kisminda, s6zii edilen

hayvan sesi taklitlerine iliskin bulgular sunulmustur.
A.1. Insan Sesi Kullamlarak Taklit
Kurt Ulumasi

Tiirk mitolojisinde ve bu mitoloji ile baglantili olan Tiirk destanlarinda cesitli
hayvanlardan s6z edilmekle birlikte, kurt ve at basrolleri oynarlar. Kurdun yaradilis
efsanelerindeki yerine ve Tiirk mitolojisindeki Onemine calismada daha Once
deginilmisti. Bu 6nem, kurt sesinin Sibirya Tiirk miiziginde yer almasinda neden

olmustur.

Performanslar esnasinda icraci, melodinin arasinda kurt ulumalarimi taklit
etmektedir. Uluma sesleri, eserlerin kimi zaman basinda, kimi zamansa arasinda
gelmektedir. Kurt ulumalarmin Tiirk miiziginde yer alisi, Tiirk kiiltiirii, mitolojisi ve

miiziginin birlesimi olarak yorumlanabilir.

833 evin - Siiziikei, a.g.e., 5.115.

225



Resim 249-250. Kurt Uluyusu ve Melodi Iginde Taklidi

Hayvan seslerinin melodi i¢inde yer almasi, ilgi ¢ekici bir unsur olarak son
yillarda daha ¢ok dikkat ¢ekmektedir. Yuliyana Krivosapkina ve Tuva’da konserini
dinledigimiz Saylig Ommun, kurt seslerini sarkilar1 arasinda kullanan sanatgilar

arasindadir.

Resim 251. Yuliyana Krivosapkina Resim 252. Saylig Ommun

Saha ve Tuva Bolgelerinde melodi i¢inde kurt ulumalart goriilmektedir.
Yakutistan Ozerk Cumbhuriyeti’nde, diinyaca taninmus bir miizik toplulugunu kuran
Khataliev ¢ifti, performanslar1 esnasinda kurt sesini sik kullanmaktadirlar.
Atolyelerinde goriisme gerceklestirdigimiz Klavdia Khatyleva ve German Khataliev,
diinyanin ¢esitli bolgelerinde yaptiklar1 konserlerde yer verdikleri kurt ulumalar1 ve

at kisnemelerinin biiyiik bir ilgi gordiigiinden s6z etmislerdir®,

834 KK2, KK3

226



At Kisnemesi

At kisneme sesleri, 6zellikle Tuva miiziginde taklit edilmektedir. Atla
Ozdeslestirilen calgilarin sesleri ve at kosus ritimleri i¢inde duyulan at kisnemeleri
son derece etkilidir. Tuva Kizil’da Geleneksel Miizikler Merkezi’nde miizisyenler, at
kisneme seslerini agizlar1 ile taklit etmektedirler. Bilhassa hareketli miiziklere
baglamadan Once at sesi taklidi yapilmaktadir. Giliney Sibirya’da sik rastlanan bu
durum, Kuzey Sibirya Tiirkleri arasinda da gériilmektedir. Ornegin Saha bdlgesinde
biiyiikk bir taninmighiga sahip olan Klavdia Khatyleva ve German Kataliev,
konserlerinde at kisnemesini, insan sesi ile taklit ettiklerini ifade etmislerdir. Bunun
nedenini, “at bizim kiiltiirlimiizde son derece 6énemli bir hayvandir. O, kutsal bir

hayvandir.%*>” diye ifade etmislerdir.
Kartal Cighg

Kartal, Tirk kiiltiirlinde 6nem tasiyan ve simgesel anlamlar yiiklenmis bir
hayvandir. Kartalin bu 6nemi, Tiirk miiziginde de yerini bulmustur. Bilhassa Tuva ve
Saha Tiirkleri arasinda kartal ¢i1glig1 melodi iclerinde, kisa, kesik ve yliksek seslerle
taklit edilmektedir. Miizikte kartal sesi, dinamik, yirtici, dikkat ¢ekici bir atmosfer
yaratmaktadir. Olga Padlujnaya, performansi esnasinda kartal ve diger kus seslerini

melodi i¢inde taklit eden sanatgilar arasindadir.

8% KK2, KK3

227



Resim 253. Olga Padlujnaya

Diger Kus Sesleri

Kartal ¢igligimin yani sira, bagska kus sesleri de melodi icinde taklit

edilebilmektedir.

Kuslar, gilizel goriiniisleri ve sesleri nedeniyle insanlarca cok sevilmistir.
Onlarin ugabilme ozellikleri ve goge yakin oluslari, Tirkler tarafindan kutsal
goriilmelerine neden olmustur. Kuslarin giizel sesleri, melodileri siislemistir. Sibirya
Tirk miizigi icinde biilbiil, saka gibi 6tiicii kuslar ve puhu kusu taklitleri

goriilebilmektedir.

Bilhassa Tuva ve Saha arasinda sozii edilen kuslarin sesleri, melodiler i¢inde
yer almaktadir. Puhu kusu, kisa bir sesin girtlak hareketi ile kesilmesi seklinde;

biilbiil benzeri 6tiicii kuslar ise 1slik ya da uzun seslerle taklit edilmektedir.

Otiicii kuslarm sesleri, genellikle sakin bir miizik esliginde; rahatlatic bir

atmosferi canlandirmak i¢in kullanilmaktadir.
Hoomey Teknigi Icinde Yilan, Boga, At Uzengisi, Kus Seslerinin Taklidi

Hoomey, Tuva miiziginin en karakteristik tiirlerinden birisidir. Hoomey

teknigi, temel bir ses iizerine es zamanli olarak olusturulan doguskan ses

228



ezgileridir®®

. Ho6mey, insan sesinin, konusma ve sarki i¢i kullaniminin ¢ok 6tesinde
bir yaraticiliga sahiptir. iki tane miizikal melodinin bir selale gibi, ayn1 anda ve uyum
icinde akismasi1 sanatidir®®’. Bu teknik, bir Kisinin ayn1 anda iki ya da ii¢ sesi

cikarmasina olanak tamidigi i¢in biitiin diinyada ilgi ¢ekmektedir. Asagida Tuva

Geleneksel Miizik Merkezi’nde hoomey icrasi goriilmektedir.

Resim 254. Ho6mey Icrasi®%®

Tiim diinyada taninmishiga sahip olan ve festivallere konu olan hodmey
sanatinin kendi iginde farkli teknikleri vardir. Tuva Cadaana gsehrinde goriisme
gerceklestirdigimiz Valeriy Ondar Ogur-oolovig, bu tekniklerden ii¢ tanesinin hayvan
sesleri taklidi icerdigini ifade etmistir®®®. Bu teknikler, Cilandik Kargirasi, Eyengi

Kargirasi, Boga Gustart Hoomeyidir. Cilandik Kargirasi, yilan sesi ve hareketlerinin

63 Timur Vural - Feyzan Vural, “Tuva Ho6mey Gelenegi”, Tiirk Diinyas1 Stratejik Arastirmalar
Kongresi, Antalya 2017, s.116.

837 Theodore Levin - Edgerton Michael, “The Throat Singers of Tuva”, Scientific American, Eyliil
Sayisi, New York 1999, s.80; Valentina Yu Siiziikei - C.S.Tumat, Xeemeiizkn Pecnmyoiaukn TriBa
(Tuva Cumhuriyetinde H66mey), Llentp Pazsutus Tysunckoii, Kizil 2015, s.3; Zoya Kirgisovna
Kirgis, I'opyioBoe meHne Kak LeI0CTHOE SIBJICHHE TPAAMIHOHHON MY3BIKAJILHONH KYJIbTYpPbI
tyBunueB (Tuva Geleneksel Miiziginin Ayrilmaz Bir Pargasi Olarak Bogaz Calma), Doktora Tezi,
Novosibirsk Devlet Konservatuvari, Novosibirsk 2007, s.35.

638 Fotograf: F.- T.Vural - Tuva Geleneksel Miizik Merkezi - Kiz1l 2017.

639 KK7

229



taklidi esasina dayanir. Cilandik, Tuva dilinde yilan anlamina gelir. Melodi iginde
temel sesin {izerinde, yine insan sesiyle yilan sesleri taklidi yapilir. Her iki ses de
ayni anda, ayni kisinin ses tellerinden duyulur ki bu oldukga zor ve galisma isteyen
bir tekniktir. Tiim hoomey teknikleri, icracisini son derece zorlamaktadir. Margarita
Kungaa, h6omey sanatcilarinin erken yaslandigini ve ¢ok erken yaslarda 6ldiigiinii;
bu nedenle onlara 6zel olarak erken emeklilik yasasinin giindemde oldugunu ifade
etmistir®®. Bu zorlayici sesleri ¢ikartan sanatcilarin, akciger ve kalpleri ¢ok erken

yaslarda tiikenmektedir.

Diger bir tiir ise Eyengi Kargirasidir. Bu tiiriin icras1 esnasinda melodi iginde
atin kosarken tizengisinden ¢ikan sesler taklit edilir. Bu tiir ayn1 zamanda, hayvanlara
has ritmik karakterlerin taklidi basligi altina da girer. Eyengi, Tuva Tiirkgesinde

lizengi anlamina gelmektedir.

Bir diger tiir ise Boga Gustar1t Hoomeyidir. Boga sesi hoomeyi olarak Tiirkiye
Tiirkgesinde aktarabilecegimiz bu teknikte, bas bir ses ile boganin bogiirmesi taklit
edilir.

Alan aragtirmasi esnasinda edindigimiz yukaridaki bilgilere ek olarak, hoomey

teknigi kullanilarak kus sesi taklidi yapildig1 da kaynaklarda yer almaktadir®?.

Kamin Toren Esnasinda Cesitli Hayvan Seslerini Taklidi

Calismanin basinda da deginildigi tizere, kamlar din adamlar1 olmakla
birlikte, toplulugun miizik adami olma islevini de yerine getirmektedir. Genellikle
davul ve kimi zaman kopuz ¢alarak ger¢eklestirdikleri ayinler esnasinda miizigi etkin

sekilde kullanan kamlar, gergeklestirdikleri torenin igerigine ve yardimci ruhlarina

640 KK5
841 _evin - Siiziikei, a.g.e., 5.115.

230



gore, toren esnasinda cesitli hayvanlarm seslerini taklit etmektedirler. ilahiler ve

ritmik melodiler esliginde yapilabilen bu taklitlere asagida drnekler sunulmustur:

Tuvali miizikolog Valenitina Siiziikei, giiclii kamlarin gesitli hayvan ruhlar
ile temas i¢inde oldugundan so6z etmektedir. Gokte yasayan kuslar, yer altinda
yasayan yilanlar, yeryliziinde yasayan kurt ve ayilar bu ruhlarin basinda gelir.
Kamlar téren esnasinda bu ruhlarin seslerini taklit edebilirler. Bununla birlikte bazi
kamlar, tedavi ettikleri kisinin hastaligina gore farkli hayvan sesi taklitleri

yapabilmektedir®?,

Eskiden bir miizisyen olan Tuvali kam Kenin Lopsan, yaptigi kam
torenlerinde miizigi etkin sekilde kullanmaktadir®3. Kamlik ayinlerde melodi ile
birlikte farkli hayvan sesi taklitlerinin yapildigini belirten Lopsan, “Bir kam
diismanina kiziyorsa, kuzgun; yagmur duasi ediyorsa, karga; insanlar1 korkutmak
istiyorsa kurt veya baykus; bir yalan1 ortaya c¢ikarmak istiyorsa, saksagan; kendi
giclinii  gostermek icin boga; coskuyu dile getirmek icin ayr taklidi yapar”
demektedir. Bir kadin kam olan Simit Kirgis da torenlerinde hayvan sesi ve
hareketlerini taklit etmektedir. Simit Kirgis eger hastasinin su ya da topragin ruhunun
karigsmas1 nedeniyle rahatsizlandigini diisiiniiyorsa kuzgun, karga, kurt, Sibirya
geyigi, erkek keci, dag sicami ve ay1 taklitleri yapmaktadir. Ancak hastasinin
hayvanlarin ruhunun kizmasi sonucu rahatsizlandigini diisiiniiyorsa, disi keci, koyun,
deve, at ve kopek sesi taklitleri yapmaktadir®*. Bu taklitler, melodiler iginde ya da

davul galarak yapilabildigi i¢in konumuz bakimindan énem tagimaktadir.

642 KK12
643 KK5
644 KK12; Levin ve Siiziikei, a.g.e., 5.126.

231



A. 2. Calgilar Kullamlarak Taklit
Kus Sesi Taklidi

Sibirya Tiirk miiziginde kus sesi taklitleri, yukarida s6z edildigi tizere,
dogrudan insan sesiyle ya da bir ¢algi kullanilarak yapilabilmektedir. Bunun igin ince
bir zara benzeyen bir alet ya da Tiirk diinyasinin pek ¢ok yerinde “biilbiil” olarak

adlandirilan calgilar kullanilabilmektedir. Calgt Azerbaycan’da gus tiitegi,

Kazakistan’da kus sayrayik olarak adlandirilir.

Resim 255. Kil Biilbiiller Resim 256. Gus Tiitekleri

Yukarida sagda goriilen gus tiitegi ile biilbiil ve karatavuk sesleri taklit
edilmektedir®®. Kazakistan’da benzer bir calgi “kus sayrayik” olarak
adlandirilmaktadir. Altta goriilen calgi, gliney Kazakistan — Tiirkmenistan bolgesinde

bulunmustur. Calgt M.O. 1II-V. Yiizyillara aittir54°,

Resim 257. Kus sayrayik5’

645 Kerim, a.g.e., .85
646 Jekiseva, a.g.e., 5.83.

232



Kil biilbiil, ahsap biilbiil, kussayrayik ve gesturu adi verilen calgilarla ve ince

yaprak ya da zar benzeri nesneler kullanilarak da kus sesi taklitleri yapilmaktadir.
Deve Sesi

Rusya’ya bagli olan Buryatya’da calinan ve bizangi ile biiyiik bir benzerlik
gosteren “hugir’e iligskin olarak Vertkov su bilgileri aktarir: Silindir bigimli altigen ya
da sekizgen olan calgiya, hayvan derisi gerilir. Hugir, destan anlatimlarina eslik eden
bir calgidir. Destanda melodik kisimlar bu ¢algiyla calinmis, ayn1 zamanda kimi
hayvanlarin taklitleri de yine bu calgiyla gerceklestirilmistir. Bu calgiyla “aglayan
deve”, kosan at taklitleri yapilir®®, Altta, bizangi ile hemen hemen aym calg

diyebilecegimiz hugir yer almaktadir.

Resim 258. Hugir®*°

Deve sesinin melodi i¢inde taklit edilmesi, Orta Asya’dan Anadolu’ya uzanan
bir gelenektir. Nitekim Orta Anadolu’nun en tipik miizikal tiirlerin olan “bozlak”

devenin bagirmasina yani bozulamasina benzetilmis; bu sekilde isimlendirilmistir:

Tirkmenlerin diisiincesine gore, develer yazin yaylalari, sonbaharda ise

kiglaklar1 6zler; bu 6zlemlerini dile getirmek icin yanik, uzun sesler ¢ikartirlar.

847 Fotograf: Z.S.Jekiseva - Kazakrbin JIdcTypiibl My3bIKAABIK ACANTAPLI
648 Vertkov vd. a.g.e., s.144.
849 Fotograf: Vertkov vd. - Myssixaabubie Mnerpyments Hapogos Ceep

233



Develerin ¢ikardigr bu ses Tiirkmenler “bizlamak” / “bozlamak” demislerdir®®.

Anadolu’da develerin ac1 ac1 bagirmasi, bozlamak / bozulamak olarak; develerin bir

651

arada bagrismasi ise bozulasmak olarak adlandirilir Azerbaycan, Kirgiz, Kazak

ve Uygur Tirklerinde de benzer ifadeler vardir. Buzlamak, Dede Korkut

hikayelerinde, bagira bagira aglamak anlaminda kullanilir®®?

. Develerin ¢ikardig1 bu
ac1 ve yanik sesli niteleyen bozlamak kelimesinin, Orta Anadolu miizik tiirlerinden

olan “bozlak”a kaynaklik ettigi diisiiniiliir.
At Sesi Taklidi

Tuva miiziginde insan sesi ile at kisneme sesleri yapildig: gibi ¢algilarla da bu
taklit yapilabilmektedir. Tuva Geleneksel Orkestrasi, igil icralar1 esnasinda bu galgi
ile at kisneme seslerini gergeklestirmektedirler. Bu ses, yayin tellere hizlica
sirtiiliirek; saptaki elin ise tizden kalina kaydirilarak ¢ikarilmasi seklinde
yapilmaktadir. At sesinin, at ile iligkilendirilen igil calgis1 ile yapilmasi bir

gelenektir.
Boga/inek Sesi Taklidi

At kisnemesinin at ile baglantil1 oldugu kabul edilen igil calgisiyla ¢ikarilmasi
gibi, Tuva’da boga/inek ile baglantili oldugu diisiiniilen bizangi ile de boga sesi
taklidi yapilmaktadir. Miizisyen Aydas Mongus Ve calgi yapimcisi Otgutay Otsur
Vladimirovi¢ bizangi calinirken, boganin mogleme sesinin taklit edildigini ifade

etmislerdir®®,

65 Hakan Tatyiiz, Nigde Yoresi Halk Tiirkiilerinin Melodi Yoniinden incelenmesi, Nigde
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Basilmamis Yiiksek Lisans Tezi, Nigde 2001, s.4.

81 Giilay Mirzaoglu, “Toroslardan Cukurova’ya Yankilanan Ses: “Bozlak™”, Folklorist Dergisi -
Prof. Dr. Dursun Yildirim Armagani, (Ed. M. Ozarslan, O. Cobanoglu), Ankara 1998, s.410.

852 Siikrii Elgin, Halk Edebiyatina Giris, Ankara 1986, s.247.

853 KK1, KK9

234



Resim 260. Inek Sesini Bizanci ile Taklit Eden

Vladimirovig

Geyik Sesi Taklidi

Ik ortaya cikist beslenme ihtiyacina dayanan ancak zamanla bozkir Tiirk
devletlerinin en kudretli geleneklerinden birini olusturan aveilik, Tiirk boylarinin ve
halklarinin ekonomik hayatinda asli bir rol oynamakla kalmamis®>*; kiiltiirel pek ¢ok
olguyu barindiran bir gelenek haline gelmistir. Bu gelenek iginde av hayvanini
tirkiitmek, avlanilan bolgeye ¢ekmek veya avcilikta kullanilan yirtict kuslara mesaj
vermek igin gesitli miizik aletlerinin kullanildig1 gorilir®®. Bu galgilar, zamanla
geleneksel miizik igine de girmistir. Altay Bolgesinde kullanilan abirga isimli

iiflemeli calgi, geyige benzeyen sesiyle, avda geyikleri cekmek i¢in ¢calinmaktadir.

Resim 261. Abirga®®

854 Ahmet Caferoglu, “Tiirklerde Av Kiiltii ve Miiessesesi”, VIL. Tiirk Tarih Kongresi Bildirileri, C.
I. Ankara 1972, 5.169.

855 Detayl: bilgi igin, bkz. Feyzan Goher Vural, “Tiirk Kiiltiiriinde Av Esnasinda Kullanilan Calgilar”,
Tiirk Diinyas1 Arastirmalar1 Dergisi, Say1 224, istanbul 2016, 5.219-222.

8% Fotograf: F.Vural - Topoev Calgl Yapim Atdlyesi - Abakan 2017.

235



Ahsap ya da sedir agacindan yapilan abirganin boyu, 600-700 mm.dir. Ahsap

kisimlar, yine ahsaptan yapilan ¢emberler ve hayvan bagirsagi yardimiyla birbirine

tutturulur. Calgidan ¢ikan ses, geyik iniltisine benzer®’.

R

Resim 262. Abirga

Tuva Tirkleri arasinda ise ayni galgi, benzer bir isimle, “amirga” olarak
bilinmektedir. Kullanilis yeri ise tipki Altay Tiirkleri gibi genellikle av sahasidir.
Kuvvetli ses ¢ikaran amirganin sesi daglarda yankilanarak, geyikleri av sahasina
cekmektedir®®.

Geyik sesini taklit i¢in calinan amirga, ekseriyetle sogiit agacindan elde
edilen konik sekilli ahsaplarin hayvan bagirsag: ile baglanmasiyla yapilmaktadir ve
yaklastk 500 mm uzunlugundadir. Ulyana Mongus, “Tuva Dilindeki Miizikal
Terminoloji” baslikli ¢alismasinda amirgayi, “geyik avi borusu” olarak tanimlar.
Calginin 900 mm.’ye uzanan sekilleri de mevcuttur®®,

Hakas Tiirkleri arasinda bu ¢alginin ¢ok benzeri, “pirgt” adi ile bilinir.
Bilhassa eskiden avcilar tarafindan biiyiik toynakli hayvan avlarinda kullanilmigtir.
Pirg1, koni sekli verilmis iki benzer ahsabin ¢emberlerle baglanmasi yoluyla yapilir.

Yapiminda hus ya da sogiit agaci tercih edilir. Havanin kuvvetle ice ¢ekilmesiyle

cikan disi geyik sesi, erkek geyikleri toplamak i¢in yapilan bir ¢agr gibidir. Pirgi bu

857 Vertkov vd. a.g.e.,s.137.

8%8 http://tuvaculture.ru, Erigim Tarihi: 15.08.2016:

65 Ulyana Ochur-oolovna Mongus, Mysbikanbhasi Tepmunoaoruss B Tysunckom fsbike (Tuva
Dili Miizik Terminolojisi), Filoloji Tezi. Tuva Devlet Universitesi, Kizil 2014, 5.130-241.

236



temel kullaniminin yani sira, savaslarda askeri miizik i¢inde ve sinyal amacl olarak

660

da kullanilmistir

Tipki abirga gibi pirg1 da delikleri olmayan,
iiflemeli bir ¢algidir. Vertkov’a gore pirginin boyu,
500-600 mm civarindadir®®. Blagodatov ise
calgimin boyunun 700 cm’e ¢ikabildigini ¢am ve
662

sedir agacindan yapilabildigini belirtmektedir

Asagida cok eski donemlerden beri avcilikta

kullanildig1 diisiiniilen pirgr calgist ve at iistiinde
Resim 263. Pirgi Calan ve Pirg1 Tastyan Atli®%

AL

onu(;ala kigi gérﬁlmektedir.
Kuzey Sibirya Tiirkleri arasinda geyik ve ayi, son derece kutsal bir yere

sahiptir. Pek ¢ok Saha Tiirkii, kendi ongunu/totemi olarak bu hayvanlar1 kabul

etmektedir. Bu durum miiziklerine de yansimistir.

Bu c¢alginin olduk¢a benzeri Saha Tirkleri arasinda “ayaan” olarak
isimlendirilmektedir ve yine geyik sesini taklit i¢in kullanilir®®. Klavdia Khatyleva,
bu calgiy1 ¢alan en taninmis miizisyendir. Asagida miizik atolyelerinde ziyaret

ettigimiz Khatyleva’nin ¢algiyi icrasi goriilmektedir.

660 | L.Kizlasov - A.M.Tarunov, CokpoBuina Ky.abTypbl Xakacun (Hakasya Kiiltiir Hazineleri),
Moskova 2008, s.115.

661 Vertkov vd. a.g.e., s.138.

862 G.1.,Blagodatov, “Mys3bikanbHble MHCTPYMEHTHI HaponoB Cubupu” (Sibirya’min Halk Miizigi
Calgilar1), CoopHuk my3est 3THorpaduu u antponosoruu, T. XVIII. Saint Petersburg 1958, 5.196.
863 Fotograf: I.L.Kizlasov - A.M. Tarunov - Coxposuma KyaeTyps! Xakacun

664 Khataliev - Khatalieva, a.g.e., s.73.

237



Kamin Kopuz ile Kurt ve Kuguyu Taklit Etmesi

Baz1 Kazak kamlar1 (baksilar), kuis adi verilen enstriimantal eserleri kil kopuz
ile icra etmektedirler. Bu eserlerden bir kismi kaskur yani kurt; bir kism1 ise kuu
yani kugu adimi tagimaktadir. Eserler esnasinda, kamin kopuzu ile o hayvan ruhu
Ozdeslestirilir. Yakin zamana kadar pek c¢ok kam, toren yaparken kugu kostiimii
giyip, kopuzu ile buna uygun pargayi ¢alardi. Bu esnada kopuzun kuguya doniistiigi

diistiniiliirdi®®®.

B. HAYVAN HAREKETLERININ RiTiM iCINDE TAKLIiDi

Insan sesi ya da calg1 yardimiyla hayvan seslerinin miizik icinde taklidinin
yani sira, hayvan hareketleri de calgilar ile ritmik yapilar iginde taklit
edilebilmektedir. Bunlarin en basinda Orta Asya Tiirklerinin en sevdigi hayvanlardan

birisi olan ve miizige ¢esitli goriiniimleri yansiyan atlardir.

865 Fotograf: F.Vural - Khataliev Cifti Miizik Atdlyesi - Yakutsk 2017.
866 |_evin - Siiziikei, a.g.e., 5.131.

238



At Kosusu Taklidi

Derisi, kuyruk ve yeleleri hatta kafatasi c¢algi yapiminda materyal olarak
kullanilan at, sesi ile melodiler iginde; yiirtiylisii ve kosusu ile de ritmik karakter
icinde yasatilmaktadir. Bilhassa Tuva miiziginde at kosus ritmi, miizikal eserlerde
siklikla kullanilmaktadir. Bu miizikal karakter kimi zaman yaylh calgilarin verdigi
ritim ile hissettirilir. Igil, bizang1 gibi yayl calgilar asagida goriilen ritmi, sabit bir

ses lizerinden uygularlar.

= = = =
8y L 7 L 2 L 2]
3 3 3 3

Resim 265. Yayli ve Vurmali Calgilarin Sabit Bir Ses Uzerinden Caldiklar1, At Kosusunu

Hissettiren Ritmik Kalip |

En sik uygulanan yukaridaki ritim kalibinda, kuvvetli vuruslarda aksan
yapildigr goriiliir. Resim 265°te sunulan kalip, ortasinda sus bulunan iiglemeler

seklindedir. Kimi zaman da asagidaki ritmik kalip uygulanmaktadir.

L

Resim 266. Yayli ve Vurmali Calgilarin Sabit Bir Ses Uzerinden Caldiklari, At Kosusunu
Hissettiren Ritmik Kalip Il

Resim 266°da sunulan kalip, digerine gére daha nadir kullanilir. Bu kalip, bir

sekizlik iki on altilik notadan olusur.

Tespit edilen her iki ritmik kalip da orta-hizl1 ve hizli eserlerde kullanilmakta;

miizikte dinamik bir atmosfer yakalanmasina yardim etmektedir.

239



Melodik akis icinde aglayan deveyi taklit ederken kullanilan yayli hugir ¢algist

da (bkz. Resim 256) ritmik anlamda at kosusu taklidinde kullanilir.

Yayli calgilar, ritim c¢algilar1 ile verdikleri bu ritmi genellikle eserlerin
basinda galar. Daha sonra yaylilar farkli melodileri ¢alarken, vurmalilar ayni ritmik
kalibi duyurmaya devam ederler. Bu calgilar icinde ¢ift tarafi deri gerili biiyiik
davullar ilk sirayr alir. Bununla birlikte, at kosusunu en iyi yansitacak materyal
olarak at toynaklarimin kullanilmasi, Tuvali miizisyenlerin yaraticiligi ve doga

unsurlarin1 miizige yansitma 6zelliklerinin giizel bir 6rnegidir.

Calismada daha once de deginilen duyuglar/tak tuk, gercek at toynaklarindan
yapilan, vurmali bir calgidir. Asagida fotografi sunulan c¢alginin bir teki davul
kasnagina sabitlenirken, digeri elde tutularak davul iizerindeki esine vurulur. Kimi
zaman ise bir tekinin sag, diger tekinin sol elde tutuldugu da olur. Duyuglar

genellikle yukarida sunulan ritmik kalib1 duyurmak i¢in kullanilir.

Resim 267. Kiirklii Deri Gerili Davula Takilmis Duyuglar®®’

867 Fotograf: F.- T.Vural - Khataliev Miizik Atolyesi - Yakutsk 2017.

240



Resim 268. German Khataliev’in Duyuglar Icrasi

At Kosus ritmini miizige yansitmak i¢in kullanilan c¢algilardan bir digeri ise
Kuzey Sibirya Tiirkleri ve Hanti — Mansi toplulugu arasinda yaygin olan tumrandir.
Tumran/kemik kopuz, bir ¢esit agiz kopuzudur. Geyik kaburga kemiginden yapilan
bu ¢alginin, ortasina bir ip takilir. Bu galgiyla, hayvanlarin “toynak sesleri” taklit

edilir. Bu sekilde koti ruhlarin uzaklastirildigina ve hastalarin iyilestigine

inanilmaktadir®,

Resim 269-270-271. Tumran Icrasi®®

668 \Vertkov vd., a.g.e., 5.146; http://sch-6.edusite.ru Erisim Tarihi: 19.03.2016
669 Fotograflar: F. — T. Vural Khataliev Miizik Atolyesi - Yakutsk 2017; http://sch-6.edusite.ru

241



Kazaklarin milli ¢algis1 dombra, at kosus ritmi verilirken kullanilan bir bagka
calgidir. Hatta atin farkli kosus bicimleri, kosusunun hizi, giicii de dombira icrasi ile
hissettirilebilmektedir®”®. Buradaki ifadenin elde edilmesinde melodi ve ritimden

birlikte yararlanilsa da, esas olan ritmik kaliplardir.

Tuva galgisi dogpulur ile atin kosusu ve saha kalkis1 taklidi yapilir. Levin ve
Stiziikei tarafindan “Taklit¢i (mimetik) Stil” olarak adlandirilan bu tarz, “dimbil dii”
adin1 almaktadir ve dospulur icracist gerek calarak, gerekse su ritmik kalib1
sOyleyerek at kosusunu taklit etmektedir: “Dimbil dii, dimbil dii, dimbil dimbil

dimbil dii”. Bu stil, dingil dii olarak da bilinmektedir®’.
Uzengi Sesi Taklidi

Melodik yapr icinde, Tuva hoomey teknigi kullanilarak
verilebilen tizengi sesi, Kirgiz Tirkleri arasinda iizengi bigiminde
bir calgimin kullanilmasiyla ritmik yapida hissettirilebilmektedir.
Adi “uzongu” olan bu c¢alg,, yanda goriilmektedir. Uzengi
bicimindeki ¢alginin iizerine asilan zillerle, atin kosus aninda

{izenginin ¢ikardig: ses taklit edilmektedir®’2.

Resim 272. Uzongu / Uzengi

Resim 273. Uzengi®”®

670 |_evin - Siiziikei, a.g.e., 5.107.

671 |_evin - Siiziikei, a.g.e., 5.115.

672 Asan Kaybilda Uulu, a.g.e., 5.25.

673 Fotograf: Jekiseva - Kazakroin JacTypiabl My3bIKadbIK AcnanTapbl

242



Kaz Yiiriiyusu Taklidi

At kosus ritmi kadar sik goriilmemekle birlikte, kaz yiiriiylisii de ritmik yap1
i¢inde taklit edilebilmektedir. Bu kullanima Kazak Tiirkleri arasinda rastlanir. Kazak
dombra sanatgis1 Orhan Sesigiizel, dombuira icralar esnasinda kazlarin yalpalarayarak

yiiriiyiisiiniin taklit edilebildigini ifade etmistir®’.

Tak Teke Oyunu Icinde Dag Kecisi Kosusu Taklidi

Tak Teke, seyirlik Kirgiz oyunlarindan birisidir. Cok eski bir gegmisi oldugu
diistiniilen Tak Teke, ahsaptan yapilan kiiciik bir dag kecisi ya da teke oyuncaginin
hareket ettirilmesi ve bu sekilde dag kecisinin ayagindan ¢ikan ses temeline dayanir.
Oyunda, dag kecisinin yirtict hayvanlara karsi verdigi miicadele anlatilir®®. Bir
yandan dag kegisinin bagli oldugu diizenegi oynatan kisi, yani taktekeci, ayn1 anda
bir ¢algi ¢alar ya da hikaye anlatir. Tak Teke oyunu esnasinda demir kopuz, kopuz ya
da yayli kopuz calinir. Bu oyunun bir benzeri Kazaklar arasinda Orteke adiyla

bilinmektedir.

Resim 274. Nurak
Abdurahmanov’un Tak

Teke Icrasi

674 KKS8
675 Oktay Berber, “Kirgiz Seyirlik Oyunu: Tak Teke”, I. Uluslararas: Tiirk Diinyas1 Cocuk Oyun ve
Oyuncaklar1 Kurultayi, Ankara 2015, 5.195.

243



Resim 275-276. Aynur Berdigulova ve Yedil Huseinov’un Tak Teke icralari®

Tak Teke, oyunu esnasinda, basit ve tekrar eden melodi hizlandik¢a, dag
kecisinin de hareketleri hizlanmakta, miizik yavagladik¢a hayvanin hareketleri de

taktekeci tarafindan yavaslatilmaktadir.

676Fotograflar: https://www.youtube.com/watch?v=Hh5FLGhKY k;
https://www.youtube.com/watch?v=vmatdn39Qjo

244


https://www.youtube.com/watch?v=Hh5FLGhKYIk
https://www.youtube.com/watch?v=vmatdn39Qjo

SONUC

“Tiirk Miiziginde Hayvan Uslubu (Sibirya Ornegi)” baslikli bu ¢alismada

erisilen sonuglar asagida sunulmustur. Sonuglar, ¢alismanin boliimleri dogrultusunda

siralanmustir.

Tirk tarihi ve kiltliriinde hayvanlarin gilinlilk yasamda, savaslarda ve
goclerde onemli bir yeri vardir. Bu 6nem, basta at ve kurt olmak iizere, pek
cok hayvanin sembollestirilmesine; Eski Tiirk inancina iligkin uygulamalara
ve sanatsal iiriinlere dahil edilmesine yol agmustir.

Kam Torenleri esnasinda davul ve kil kopuz c¢algilarinin, metafiziksel olarak
zoomorfik bir doniisme ugratildiklari; davulun at ya da kaza; kil kopuzun
kugu ya da kurda doniistiigii goriillmektedir.

Tiirk destanlari, hikayeleri ve masallarinda biiyiikk bir yere sahip olan
hayvanlar, Tirk lehgelerinde genis bir kelime dagari ile temsil edilmis;
atasozleri ve deyimlerde yer almistir. Hayvan iislubu, binlerce yillik Tiirk
sanatlarinin hemen hepsinde en 6nemli tema olmustur.

Sibirya bolgesi Tiirk calgilarinin yapiminda hayvansal materyal kullaniminin
cok yaygin oldugu goriilmektedir. Hayvansal parcalarin calgilarda giizel ses
vermesi, hayvan iretimi yapan Tirk insanimnin bu materyalleri rahatca
bulabilmesi ve Eski Tiirk Inancinda kimi hayvanlarm kutlu kabul edilmesi,
s6z konusu kullanimin yiiksek olmasinda temel nedenlerdir.

Hayvansal Ogelerin en fazla kullanildigi calgilarin basinda vurmali sazlar
gelmektedir. Genellikle ahsap, toprak, bakir vb. materyallerden yapilan
kasnaklarin 6n; kimi zaman da hem oOn, hem de arka ydnlerine g¢esitli

hayvanlara ait deriler gerilir. Deriler, kam davullarinda oldugu gibi simgesel

245



anlamlar1 yliziinden ya da istenilen ses tinis1 bakimindan secilebilmektedir.
Kam davullarinda kullanilan deri, geyigin simgesel anlamlar1 nedeniyle sik
stk bu hayvandan secilir. Tavsan derisi de aymi Oneminden dolay1
kullanilmaktadir. Ayrica inek, koyun, deve derisi de vurmali calgilarin
ylizeylerinde tercih edilmektedir.

Kam davullarinin tokmaklarmin sik sik tavsan ayagi veya tavsan derisi ile
kaplandig1 goriiliir. Nadiren ay1 pengesi de davul tokmagi olarak
kullanilmustir.

Hayvan derileri, kimi yayli c¢algilarin gogsiinde kullanilmaktadir. Gigek,
cesitli kopuz tiirleri, sanzi, kul, rebap gibi yayl ¢algilarin 6n yiiziine, yilan,
kuzu, at, esek, deve ve keci derisi gerilmektedir.

Hayvanlarin deri pargalari, calgilarin baglant1 yerlerinde kullanilabilmektedir.
Deri parcalart Hun arpinda goriildiigii lizere, ¢algilarda esik vb. amagli da
kullanilabilmektedir.

Kemik, ¢algilarda sik rastlanan materyallerden birisidir. Uflemeli ve vurmali
baz1 ¢algilarin temel materyali olmasinin yani sira, kimi zaman da calgilari
sisleme amaciyla, sedef kakma maddesi olarak kullanildigi goriilmektedir.
Kemik, calgilarin burguluk gibi kisimlarinda yardimci materyal olarak da
kullanilabilmektedir.

Kemiklerin kullanilarak yapildigi en dikkat cekici calgilardan birisi, at
kafatas1 kullanilarak yapilan igil calgisidir. Igil efsanesinden etkilenilerek
yapilmis olan deneysel igil caligmalarindan birinde, ¢alginin gégsii olarak bir

atin kafatasi kullanilmistir.

246



e Hayvanlarin toynak, yumurtalik, guatr, dis ve ayaklarinin, galgilarda ana
govde ya da yardimci unsur olarak kullanilabildigi tespit edilmistir. Bunlarin
icinde dag tavugunun guatri, at toynaklari, boga yumurtalar1 kullanilarak
yapilan vurmali ¢algilar ilk sirada gelir.

e Hayvanlarin kuyruk, yele, kil, tendon ve bagirsaklari, telli calgilarin
tellerinde, yayli calgilarin hem tellerinde hem de yaylarinda kullanilmistir.
Bilhassa atlarin yelelerinden veya kuyruklarindan, galgilarin yaylar1 ya da
telleri yapilabilmektedir. Calgilarin tellerinde giiney bolgelerde koyun / kegi;
Kuzey Sibirya Tiirkleri arasinda geyik bagirsag sik tercih edilmekle birlikte,
kurt bagirsagindan yapilan kopuzlara iliskin bilgileri de tarih kitaplarinda
gormekteyiz. Bu durum, kurdun Tiirk mitolojisi ve kiiltiiriindeki ayricalikli
yerinden kaynaklaniyor olmalidir. Bununla birlikte geyik tendonlari da
calgilarin tel yapiminda kullanilabilmektedir.

Biiyiik bas hayvanlarin boynuzlarindan ¢algi yapiminda yararlanilmaktadir.
Bogaya yiiklenen ilahi anlamlardan dolayi, kam davullarina boga boynuzlari
asilabilmekte, hatta davul, bu boynuzdan olusabilmektedir. Bunun yani sira,
boynuz pargalarinin kesilerek, siis amach calgilara yapistirildigr da gortliir.
Boynuzlarin temel kullanimi ise iiflemeli ¢algi yapimindadir. Keci ve biiyiik
bas hayvanlarin boynuzlarindan burga, surnay gibi tiflemeli ¢algr yapiminda
yararlanilir. Tulum tipi ¢algilarda boynuz, yardimc1 materyal olarak yer alir.
Saha Bolgesinde kiiclik hayvanlarin boynuzlari, vurmali ¢algi olarak
kullanilmaktadir.

Calgilart siisleme amaciyla kemiklerin yani sira g¢esitli hayvanlarin tiiyleri

kullanilabilmektedir. Bu tiiyler, dombirada oldugu gibi burguluk kisminda

247



asilabilmekte ya da kun tovsuurda oldugu gibi ses teknesinin arkasina
yapistirilabilmektedir. Saha Bolgesinde dini ritiiellerde kullanilan calgilara,
kus tliyleri asilabilmektedir.

Tirk c¢algilar1 lizerine resmedilen hayvan figiirlerini ikiye ayirmak
miimkiindiir. Tlki kam davullarma resmedilen ve eski Tiirk inanis ile Tiirk
mitolojisinde derin anlamlar1 bulunan at, kurt, kartal figiirleridir. Digeri ise
sanzi, davul gibi c¢algilara islenen, Tiirk mitolojisi ya da Tirklerin gilinliik
yasamalarindan esinlenen hayvansal figiirlerdir.

Kam davullar1 lizerinde at, kurt, dag kegisi, kartal, davulun iist kistmlarinda
g0k ya da yeryiizii ile iliskilendirilerek; at, yilan ve bocekler ise davulun alt
kisminda yeralti ile iliskilendirilerek ¢izilmistir. Kam davulu {izerindeki atlar,
tek basina, binicisi ile birlikte ya da siirii halinde resmedilebilmektedir.

Tuva c¢algis1 sanzinin ve Hakas c¢algis1 ¢athanin {izerinde at figiirleri
cizilmektedir. Bunun yani sira, Hakas kopuzlarinda kartal, Tuva ¢adaganinda
geyik, Hakas cathaninda kurt, Saha c¢algis1 amirgada geyik, Tuva
dospulurunda panter, Kazak dombirasinda kus, Saha vurmali ¢algilarinda ayi,
Saha demir kopuzlarinda kitalik (Saha’nin simgesi olan kus), geyik, Saha
sembolii athh adam, kartal ve mamut c¢izimleri ya da kabartmalari yer
alabilmektedir.

Sibirya bolgesi Tiirkleri ile Mogollar arasinda, ¢algilarin burgularinda hayvan
baslari, ¢ok sik kullanilmaktadir.

Igil, morin-huur, dospulur gibi calgilarin burguluklarinda ahsap bir at basi

bulunmasi ¢ok 6nemli bir gelenektir. Bunlarin yani sira sanzi, sanz/sudraga,

248



kirnmpa tiirleri, kil kopuz, topsur calgilarmin burguluklarinda at basi
kullanilabilmektedir.

Kanatli at “tulpar”, ¢algilarin burguluklarindan kullanilabilmektedir.

Tuva igil calgis1 ile Mogolistan ve Tuva’da ¢aliman morin-huur at ile
iliskilendirilir. Igilin yaratilis efsanesi ve yapiminda kullanilan materyaller,
igil ile at ruhunun dzdeslestirildigini gdstermektedir. Igilin iki telli olmasi,
atin iki memeli olmasi ile bagdastiriimaktadir.

Tuva calgist bizancida geleneksel olarak boga basi figiirii kullanilmaktadir.
Anlami “boga” demek olan bizanginin dort telli olmasi, inegin dort memeli
olmasi ile iligkilendirilirken; bizangisinin ses verisi de inegin siit vermesi ile
bagdastirilir. Bizanginin yani sira, topsur ve kirnmpa calgilarinda da boga
bas: figiirii kullanilabilmektedir.

Bazi Tirk ve Mogol c¢algilarimin  burguluklarinda kus baslar
kullanilabilmektedir. Telli ¢algilar i¢inde kugu baslh kun tovsuur, kartal bagh
kartal ile arp tipi ¢algilarda da kartal bas1 yer alabilmektedir. Kus basl kopuz,
Hakas yaratilis destaninda islenmistir.

Calgilarin ~ burguluklarinda dag kecisi, ejderha, deve, ko¢ basi
kullanilabilmektedir. Kurt, aslan ve yilan bashi burguluklara ise nadiren
rastlanmistir.

GoOvdesi tamamen hayvan formunda olan calgilarin basinda kus bigimli
miizik aletleri gelmektedir. Mari Bolgesinden kil biilbiil, Kazakistan’dan kus
sayraylk, Azerbaycan’dan gus tiitegi, Kuzey Sibirya’dan ahsap biilbiil,

Dagistan’dan gesteru, bu ¢algilarin i¢inde yer alir.

249



Rezonans sandiginin arka yiizeyi kartal sirt1 bigiminde yapilan Hakas kopuzu,
Kuzey Sibirya’da yaygin kullanilan turna/kugu bi¢imli arp, Kazakistan’da
calinan sallamali kartal, Saha Bolgesi’nden kugu formlu dcaga, kus bigimli
diger calgilardir.
Dag kegisi, at basi, ko¢ basi, yilan, ejder basi, vurmali, sallamali, telli,
iiflemeli calgilarin ana govdesi olarak kullanilmistir.
Tiirk calgilarinin tasima ve saklama kabi olarak hayvan formlarinin
kullanildig: tespit edilmistir. Saha ve Hakasya demir kopuzlari, kartal, at,
geyik, mamut bi¢imli saklama kaplarinda tagimabilmektedir.
baslik altinda incelemek dogru olacaktir. Bunlar, insan sesi ve c¢algi sesi ile
hayvan seslerinin taklit edilmesidir. Bilhassa Saha ve Tuva’da bu 6rnekler
saptanmuigtir.
Insan sesi ile kurt ulumasi ve at kisnemesi en sik taklit edilen unsurlardir.
Ayrica kartal ¢igligi, biilbiil benzeri oOtiicti kuslar ile puhu tipi kuslarin
taklitleri, melodiler i¢cinde yer almaktadir. Tuva hodmey gelenegi i¢inde
yilan, boga, at lizengisi sesleri taklit edilebilmektedir.
Calgilar ile kus sesi, deve sesi, at kisnemesi, boga sesi ve geyik sesi
taklitleri sik yapilmaktadir.
Kam torenlerinde kamin kendi sesi ya da ¢algisi ile kiligina girdigi hayvan
seslerini taklit ettigi goriiliir.
Sibirya Tirk Miiziginde hayvan seslerinin ritmik yapi iginde kullanildig
saptanmistir. Bilhassa at kosusu, vurmali calgilar vasitasiyla, ritmik yapi

olarak kullanilmaktadir. At toynaklar1 bu amacla kullanilmaktadir. Atin

250



kosus ritmi, igil, bizang1, dospulur, hugir gibi yayl ¢algilarla verilen ritmik
kaliplarla da hissettirilebilmektedir. Bir ¢esit agiz kopuzu olan Kuzey
Sibirya Tiirkleri arasinda kullanilan tumran, toynak sesi taklidinde
kullanmilmistir. Kirgiz Tak teke ve Kazak Orteke oyunlar iginde dag kecisi
kosus ritmi, Kazak dombiras1i ile at ve kaz yiirlyiis ritmi taklit
edilebilmektedir.

Orta Asya Tiirk Sanatinda en 6nemli unsur olarak nitelendirilebilecek olan
hayvan tislubu, Orta Asya Tiirk Miiziginin de temel 6zelliklerinden birisini
olusturmaktadir. Calgilarin yapiminda kullanilan ana ve yardimci
materyaller, calgilara ¢izilen figiirler, calgilarin burguluklarinda yer alan
hayvan basi heykelcikleri, melodik ve ritmik yapida hayvan sesi ve
hareketlerinin taklidi, Tiirk Miiziginde Hayvan Uslubunun temel
bilesenleridir. Bu {iislup icinde segilen hayvanlar, Tirk tarihi, eski Tiirk
inanis1, Tiirk mitolojisi ve Tiirk yasayisinin birer yansimasidir.

Sibirya Tiirk Miiziginde baskin bir hayvan iislubu vardir.

251



OZET

Tirk tarihi ve kiiltiiriiniin dogdugu, gelistigi Orta Asya topraklari, Tiirk sanat1 ve
miiziginin de ortaya ¢iktigr bolgedir. Binlerce yillik Tiirk tarihindeki c¢esitli
uygulamalar, Tiirk sanatt ve miiziginin sekillenmesinde biiylik bir rol oynamuistir.
Tirklerin hayatinda son derece énemli olan hayvanlar, Tiirk sanatinda en temel stil
olan hayvan iislubunun olusmasina sebebiyet vermistir. S6zii edilen iislubun Orta
Asya Tiirk miizigindeki yerini, 6zelliklerini, Tiirk tarihi ve kiiltiirii ile olan baglarin

ortaya koymak, bu ¢alismanin temel amacidir.

Somut olmayan kiiltiirel mirasin ve tarihi degerlerin tespitinde, mevcut durumun
saptanmasi ve analizi biiyiik bir 6nem tasimaktadir. Dolayisiyla bu ¢alismanin amaci
dogrultusunda, Kuzey ve Giliney Sibirya Bolgelerine arastirma gezileri diizenlenmis;
elde edilen veriler, literatiir taramasi ile desteklenmeye ¢alisilmistir. Alan aragtirmasi
siiresince, Orta Asya Tirklerinin kutlamalari, senlikleri, torenleri ve giinliik
uygulamalarina katilimc1 gozlemci olarak istirak edilmis;  konser ve miizik
provalarina gidilmis; 14 miizede incelemelerde bulunulmus; 2 kiitiiphane ve sanat
galerilerinde aragtirmalar yapilmig; yar1 yapilandirilmis goriisme teknigine

dayanarak, kaynak kisilerle goriismeler gerceklestirilmistir.

Caligmada, hayvan materyalleri kullanilarak yapilan galgilar ve bu calgilarin
ozellikleri sunulmus; calgilarin Tiirk tarihi ve kiiltlirtindeki yerleri yorumlanmuistir.
Orta Asya Tiirklerine ait ¢algilarda yer alan hayvan ¢izim ve kabartmalar1 saptanmus;
bulgular, Tiirk mitolojisi ve tarihi ile iliskili olarak degerlendirilmistir. Calgilarin
burguluklarinda yer alan hayvan baslar1 ve hayvan formlu calgilar belirlenmistir.

Orta Asya Tiirk miizigi melodileri ve ritmik yapilarinda, hayvan temasi

252



arastirilmistir. Sonug olarak Orta Asya Tiirk miiziginde baskin bir hayvan iislubunun

var oldugu, drnekler yardimiyla ortaya konulmustur.

253



ABSTRACT

Not only Turkish history and culture but also Turkish art and music emerged in
Central Asia. Various practices in Turkish history based on thousands of years, have
a great proposition in the shaping of Turkish art and music. The animals, which are
very important in the life of the Turks, have caused the formation of the animal style
which is the most basic style in Turkish art. The main aim of this study is to reveal
the place of the animal style in Central Asian Turkish music, its characteristics, its

connection with Turkish history and culture.

The identification and analysis of the present situation is of great importance in
the detection of intangible cultural heritage and historical values. Therefore, in the
direction of this study, research trips to the North and South Siberia Regions have
been organized; the obtained data have been tried to be supported with literature
review. During the field survey, the researcher participated as a participant observer
in the celebrations, festivals, ceremonies and daily practices of the Central Asian
Turks; the researcher also participated in the concerts and music rehearsals. 14
museum have been examined; 2 libraries and art galleries have been researched and
negotiations have been held with the source persons based on the semi-structured

interview technique.

In the study, the instruments made using animal materials and the characteristics
of these instruments have been presented; the places of the musicians in Turkish
history and culture have been interpreted. Animal drawings and reliefs have been
found in the instruments belonging to the Central Asian Turks; findings have been

evaluated in relation to Turkish mythology and history. Animal-shaped music

254



instruments and the scrolls with shape of animal head have been determined. It has
been reserched the relations with Central Asian Turkish music melodies, rhythmic
structures and animal theme. As a result, it has been demonstrated with the help of

examples that a dominant animal style exists in Central Asian Turkish music.

255



KAYNAKCA

Acar Nuran, (2016), “Konya Ili Rebab ve Klasik Kemence Ustalarmin (Luthierleri)

Incelenmesi”, Kalemisi Dergisi, C.4, S.8, 5.187-196.
Akarsu Bedia, (1998), Dil — Kiiltiir Baglantisi, 3. Basim, Inkilap Kitabevi, Istanbul.
Aksan Dogan, (1996), Tiirk¢enin S6z Varhgi, Engin Yay., Ankara.

Aksenov A.N. (2010), “Tysunckas Hapomuas My3ssika 1964r. - TyBuHCKOE
['opnoBoe Ilenue U Haponusie Uactpymentsr” (1964 yili Tuva Halk Miizigi —
Tuva Girtlak Sarkilar1 ve Halk Miizigi Calgilar1), overtone.ru. Erisim Tarihi:

12.03.2016.

Alekseyev Gabriil, (1992), "3Bepr - Mateps" Illamana (Samanin Hayvan Anasi),

Mlamanu3M (Samanizm), Ceep tor, Yakutsk.

Alekseyenka E.A., (1988), “My3bikaibHble HHCTPYMEHTHI HapogoB Cesepa
3amagnoit Cubupu” (Batili Sibirya Kuzey Halklarmin Miizik Aletleri ),
Marepuansnast U Jlyxosuas Kynrypa Hapagos Cubupu (Sibirya Halklarinin

Maddi Ve Manevi Kiiltiirii) P.®.UTC, Hayka, T.XLII, 5.6-23

Allaby M., (2010), Animals: From Mythology to Zoology, Facts on File, New

York.

Alyllmaz Cengiz, (2001), “Mogolistan’daki Tiirk Anitlar1 Projesi 2000 Yili
Calismalar1 Isiginda Bazi1 Tespitler”, Goktiirk Devletinin 1450. Kurulus
Yildoniimii Sempozyumu Bildiri Kitabi, Haz. Y. Hacioglu, Yeni Avrasya

Yay., Ankara, s.67-73.

256



Amanoglu Ebulfez, (1999), “Eski Tiirk Onomastigi Uzerine Notlar”, Atatiirk

Universitesi Tiirkiyat Arastirmalar1 Enstitiisii Dergisi, S.13, Erzurum.

Anadol Cemal, F.Abbasova, N.Abbasli, (2007), Tiirk Kiiltiirii ve Medeniyeti, Bilge

Karinca Yay., Istanbul.

Arslan Mustafa ve Ahmet Oger, (2008), “Uygur Tiirklerinde Baz1 Calgilar ve Cin
Kiiltiiriine Etkisi”, Tiirk Kiiltiirii Arastirma Enstitiisii Dergisi, C. VIII, S.2,

Ege Universitesi, {zmir, .9-16.
Aslanapa Oktay, (1964), “Tiirkler’de Arma Sanat1”, Tiirk Kiiltiirii, Ankara, s.40-47.

Aslanapa Oktay, (1976), “Islamliktan Once Tiirk Sanat:”, Tiirk Diinyas1 El Kitabx,

Ankara.

Aydemir Adem, (2013), “Kutadgu Bilig ve Divanii Lugati’t Tiirk’te Kuslar”, JASS,

V.6/1, Elaz1g, s.271-297.

Aydin Mehmet, (1997), “Tiirklerin Dini Tarihi Uzerine Bir Degerlendirme”,

Tiirkiyat Arastirmalar1 Dergisi, S.4, Konya, s.6-24.

Aydin Oznur, (2013), “Cin ve Tiirk Islemelerindeki Ejderha Motifi”, Akdeniz Sanat

Dergisi, C.6, S.12 Antalya, s.1-16.

Aynakulova Giilnisa, (2007), “Gregoryen Kipgaklar ve On Iki Hayvanh Tiirk

Takvimi Uzerine”, Milli Folklor, Y.19, S.74, Ankara, s.21-28.

Aytas Guryasettin, (1999), “Tirk Kiiltir ve Edebiyatinda Geyik Motifi ve Haza
Destan-1 Geyik”, Tiirk Kiiltiirii ve Hac1 Bektas Veli Arastirma Dergisi,

S.12, Ankara, s.161-170.

257



Azap Samet, (2016), “Kazak Edebiyatinda “Deve” Algis1 (Yasst Burun ve Beyaz
Deve Ormeginde)”, Avrasya Uluslararst Arastirmalar Dergisi, C.4, S.9,

Ankara, s.67-78.

Barthes Roland, (1993), Gaostergebilimsel Seriiven, Cev.M.Rifat ve S. Rifat, Yap1

Kredi Yay., Istanbul.

Baykuzu Tilla Deniz, (2009), “Bir Hun Baskenti: T’ung-Wan Ch’eng” Modern

Tiirkliik Arastirmalar: Dergisi, C.6, S.3,Ankara, s.110-126.

Blagodatov G.i., (1958), “Mys3bikanbHble HHCTPYMEHTHI HaponaoB Cubupu”
(Sibirya’nin Halk Miizigi Calgilar1), CoopHuk wmy3esi 3THorpadum H

anTponoJiorun, T. XVIIL., Saint Petersburg, s. 187-207.

Borisenko Alisa Y., (2002), “Giiney Sibirya ve Merkezi Asya Tirklerinin Tatbiki
Dekorasyon Sanat1”, Cev. K. Zamanov- S. Sadikov, Tiirkler, C.IV, Ankara,

5.104-1009.

Borisov Mihail, (1992), bops6a Illamana B O6pa3se beika Co 3ibim JJyxom (Samanin
Seytan Ruhu ile Boga Kiliginda Miicadelesi), Illamanuzm - (Samanizm),

Cesep 1or, Yakutsk, 5.85-86.

Bayat Fuzuli, (2002), “Oguz Kagan Destan1 Uzerine Yeni Diisiinceler”, Tiirkler,

C.3, Yeni Tiirkiye Yay., Ankara.

Baykara Tuncer, (2002), “Islamiyet’ten Once Tiirk Toplumlari”, GTTA, C.I., Yeni

Tiirkiye Yay., Ankara.

Bekki Salahattin, (2007), Maaday Kara Destami, Manas Yayincilik, Elaz1g.

258



Biray Nergis, (2009), “12 Hayvanli Tiirk Takvimi — Zaman ve insana Hiikmetmek”,
Atatiirk Universitesi Tiirkiyat Arastirmalar1 Enstitiisii Dergisi, S.39,

Erzurum, s.671-682.

Brentjes Buchard, (2000), “‘Animal Style’ and Shamanism Problems of Pictoral

Tradition in Northern in Central Asia” Archaeopress, 111, Oxford, s.259-268.

Brunner Bernd, (2016), “A Groundbreaking Exhibition in Frankfurt Investigates
Early Human-Bear Interaction”, http://thesmartset.com/bearing-witness/,

Yayimlanma Tarihi: 25.01.2016, Erisim Tarihi: 07.10.2016

Bulug Sadettin, (1970), “Saman”, IA, C.X, Milli Egitim Bakanlig1 Yay., Istanbul,

s.315.

Butanayev Viktor Yakovlevi¢ vd., (2008), Ouepkm wucropuu Xakacuum (¢
ApeBHelmuX BpeMeHn 10 coBpemenHocTn) (Hakas Tarihi Hakkinda
Denemeler — Antik Caglardan Giiniimiize), M3matenbcTBOo Xakacckoro
rocynapctBeHHoro yHuBepcurera uMm. H. @. Karanosa (N.F. Katonava Hakas

Devlet Universitesi Yay.) Abakan.

Caferoglu Ahmet, (1972), “Tirklerde Av Kiiltii ve Miiessesesi”, VII. Tiirk Tarih

Kongresi Bildirileri, 25-29 Eyliil 1970, C.I. Ankara, 5.169-175.

Candaroglu Giilgin, (2003), Islamiyet Oncesi Tiirk Tarihi ve Kiiltiirii, Tiirk

Diinyas1 Arastirmalar1 Vakfi, Istanbul.

Candarlioglu Giilgin, (2004), Uygur Devletleri Tarihi ve Kiiltiirii - Cin
Kaynaklar1 ve Uygur Kitabelerine Gore, Tiirk Diinyas1 Arastirmalar1 Vakfi

Yay., Istanbul.

259



Cay Abdulhaluk, (1990), Tiirk Milli Kiiltiiriinde Hayvan Motifleri I, Ankara, s.6.

Celik Siimeyya, (2007), islam Oncesi Tiirk Sanatinda Baz1 Hayvansal ve Bitkisel
Kiiltiir Ogeleri, Basilmamis Yiiksek Lisans Tezi, Selguk Universitesi, Sosyal

Bilimler Enstitiisii, Konya.

Cetindag Yusuf, (2002), “Tirk Kiiltirinde Hayvan ve Bitki Motifinin Seyri”,

Tiirkler, Yeni Tiirkiye Yay., C.4, Ankara, s.173.
CaoBaps My3bikaiabHbIX TepMuHOB (Miizik Terimleri SozIiigii), Moskova 2009.

Cinar Ali Abbas, (2012), “Tiirk Destanlarinda Alp Tipi At”, Milli Folklor, Y1l 14,

Say1: 56, Ankara, 5.153-157.

Colko Ivan, (1992), “Illamanckuii Martb-3Bepps” (Saman Hayvan Anasi),

Ilamanu3Mm - (Samanizm), Cesep ror, Yakutsk.

Coruhlu Yasar, (1987), “Turk Samanizminde Bigim Degistirme (Metamorphosis)
Olay1 ve Tiirk Sanati ile Baglantis1 Uzerine Birka¢ S6z”, STAD, C. I, Say1 1

Ankara, s.54-58.

, (1993), “Tiirk Sanati’nda Goriilen Hayvan Figiirlerine “Gok ve Yer”

Sembolizmi Agisindan Bir Bakis”, Uluslararass Ugiincii Tiirk Kiiltiirii

Kongresi Bildirileri, Atatiirk Kiiltiir Merkezi Yay., Ankara.

, (1995), Tiirk Sanatinda Hayvan Sembolizmi, Seyran Yay.,

[stanbul.

, (1999), “Tiurk Sanatinda Goriilen Hayvan Figiirleri”, [111.

Uluslararas1 Tiirk Kongresi Bildirileri, Atatiirk Kiiltir Merkezi Yay., C. I,

Ankara.

260



, (2002), Tiirk Mitolojisinin Ana Hatlar1, Kabalc1 Yay., Istanbul.

, (2002), “Hun Sanat1”, Tiirkler, C. 4, Yeni Tiirkiye Yay., Ankara,

5.54-76.

, (2007), Erken Devir Tiirk Sanati — i¢ Asya’da Tiirk Sanatinin

Dogusu ve Gelisimi, istanbul.

Danilov Petr, (1992), “lllamanckuii Martb-3Beps” (Saman Hayvan Anasi),

IIamanu3mM - (Samanizm), Cesep ror, Yakutsk..

Daruj T.0. ve M.A.X: Ondar, (2011), “Jluanaszon 3BykoB Mruma” (igil Sesleri
Dizisi), Coopuux Tpyao Hayunoii Koudepenuuu Ceccus HayuHoro

Cogsera Pan Ilo Axyctuke U Xxiv Ceccusi Poccniickoro AKycTH4ecKoro

Oo6urecrBa, S.62-64.

Dawe Kevin, (2003), “The Cultural Study of Musical Instruments”, The Cultural

Study of Music, Routledge,New York.

Deusen Kira van, (1946), Singing Stroy Healing Drum - Shamans and

Storytellers Of Turkic Siberia, University of Washington Press, Washington.

Deniz Bekir, (2005), “Anadolu Tiirk Hali Sanatinin Kaynaklar’”, Sanat Tarihi

Dergisi, S.XIV-1, Nisan Sayist, Istanbul, s.19-103.

Dimitrieva T.N., (2013), “O Bo3moxuoctu BeisiBnenus OOmux Yept [lountanus
Mensenss YV O6ckux YrpoB U Hapomos Jlanmeaero Boctoka”, (Ob Ugrov ve
Uzakdogu Halklarinda Aymin Onurlandirilma Toreni Hakkinda Genel
Bilgiler), Teopuss 1 MeTtonosiorust Apxauku - Hukiauunocrs: [IuHamuka
Kyabtypsl 1 Coxpanenne Tpaguuun, Boin. (Say1) 6, PAH (Rusya Bilimler

Akademisi), Saint-Petersburg, s.154-164.

261



Diyarbekirli Nejat, (1972), Hun Sanati, Milli Egitim Basimevi, Istanbul.

Diyarbekirli Nejat - Oktay Aslanapa, (1977), Tiirk Tarihi, Milli Egitim Basimevi,

Ankara.

Ekici Savas, (2006), “Gaziantep Yoresi Halk Calgilarindan Zambir Uzerine Bir

Arastirma”, Motif Dergisi, S.42, Istanbul, s.1-14.
Eliade Mircae, (1975), Traité d’Historie des Religions, Paris.

, (1999), Samanizm, Cev. ismet Birkan, imge Yay., Istanbul.

Elgin Siikrii, (1997), Halk Edebiyati Arastirmalar 1l, 2. Baski, Akg¢ag Yay.,

Ankara.

Emiroglu Yagmur, (2011), “Uygur Miizigi ve On Iki Makam Uzerine”, Saz ve S6z
Bagimsiz Tirk Miizigi Yayim, http://www.sazvesoz.net, Erisim tarihi:

Temmuz 2011.

Ergene Oguz, (2014), “Tirkiye Tiirkgesi Agizlarinda Hayvan adlandirmalarina

Mliskin Belirleyiciler”, Turkish Studies, Vol.9/12, Ankara, s.179-213.

Ergin Muharrem, (1989), Dede Korkut Kitabi, C. I, Tirk Dil Kurumu Yay.,

Ankara.

Ergun Pervin, (2011), “Alevili-Bektaslikteki Tavsan Inancinin Mitolojik Kokleri
Uzerine”, Tiirk Kiiltiirii ve Hac1 Bektas Veli Aratirma Dergisi, S.60,

Ankara, s.281-312.

Erko¢ Hayrettin Thsan, (2015), “Divaanu Liigati’t-Tiirk’te Vahsi Hayvanlarla Ilgili
Kelimeler ve Deyimler”, Hacettepe Universitesi Tiirkiyat Arastirmalar

Dergisi, S.23, Ankara, s.177-208.

262



Ersoy Ayla, (2004), Tiirklerde Sanat, Pagem A Yay., Ankara.

Erten Oguz, (2006), Tiirklerde Mezarlara At Gomme Gelenegi-Sanat Tarihi
Acgisindan Bir Bakis, Mimar Sinan Giizel Sanatlar Universitesi Sosyal

Bilimler Enstitiisii Basiimamis Yiiksek Lisans Tezi, Istanbul.

Esin Emel, (1970), “Evren — Selguklu Sanat1 Evren Tasvirinin Tiirk Ikonografisinde

Menseleri”, Selcuklu Arastirmalar: Dergisi, S.I, Ankara, s.161-182

, (1982), “Bezeklik Kiilliyesinde Dokuzuncu Tapinak”, Tiirkiyemiz

Dergisi, S.37, Istanbul.

, (2000), “Sigunlar Begi”, Tiirklerde Maddi Kiiltiiriin Olusumu,

[stanbul, 5.192-2109.

, (2001), Tiirk Kozmolojisine Giris, Kabalc1 Yay., Istanbul.

, (2002), “Turk Sanatinda At”, Tiirkler, C.4, Yeni Tiirkiye Yay.,

Ankara, s.128.

, (2004), Tiirk Sanatinda ikonograﬁk Motifler, Kabalc1 Yay.,

Istanbul.

, (2004), “Ejder Takinin Kozmik Simgeciligi ve Koétiiliikten Koruyan

Maske”, Orta Asya’dan Osmanl’ya Tiirk Sanatinda fkonografik Motifler,

Istanbul, 5.151167.

, (2004), “Kuscu Tiirk Sanatinda Atli Doganci Ikonografisi”, Orta

Asya’dan Osmanhya Tiirk Sanatinda ikonografik Motifler, Istanbul, s.169-

199.

263



Fadeyeva E.V. (2013), “Posnb XKenmuusr B Tpagurmonsasix Pomoseix IpasgHukax
U TIpomeicnoBeix O6psnax Y Kopennbix HapomoB Hmwxknero Amypa”, ” (Alt
Amur Halklarinda Geleneksel Dogum Torenleri ve Balik¢ilik Ritliellerinde

Kadnlarin Rolii), Oiikymena, No: 3, Vladivostok, s.76-85.

Farmer Henry George, (1979), “Tablhane”, iA, C.8, Milli Egitim Basimevi, Istanbul,

5.609

Forsyth James, (2006), A History of the Peoples of Siberia: Russia's North Asian
Colony 1581-1990, Cambridge University Press, Cambridge.

Friedrich Paul ve Diamond Norma, (1994), Encyclopedia of World Cultures:
Russia and Eurasia- China, Volume 6, G.K.Hall and Company, Boston

Massachusetts.

Gazimihal Mahmut Ragip, (1975), Ulkelerde Kopuz ve Tezeneli Sazlarimz,

Kiiltiir Bakanligi Milli Folklor Arastirma Dergisi Yay. 15., Ankara.

, (2001), Tiirk Nefesli Calgilar1 (Tiirk Otkii Calgilar), Kiiltiir Bakanlig

Yay., Ankara.

Gedikli Orhan, (2013), “Tuva Ozerk Cumhuriyeti”, Tiirk Diinyas1 Tarih Kiiltiir

Dergisi, Aralik Sayis1, Istanbul, 5.36-45.

Giraud René, (1999), Goktiirk Imparatorlugu, Cev.i.Mangaltepe, Otiiken Nesriyat,

[stanbul.

Gok¢imen Ahmet, (2010), “Tirkmen Masallarinda Mitolojik Hayvanlar ve

Fonksiyonlar1”, Tiirkbilig, Say1 20, Ankara, s.165-178.

264



Gomeg Saadettin, (1988), “Samanizm ve Eski Tiirk Dini”, PAU Egitim Fakiiltesi

Dergisi , Say1 4, Denizli, s.38-50.

, (2001), “Kok Boriiler ve Arslanlar”, Goktiirk Devletinin 1450.

Kurulus Yildoniimii Sempozyum Bildiri Kitabi, Haz. Y.Hacioglu, Yeni

Avrasya Yay., Ankara.

, (2006), Tiirk Kiiltiiriiniin Ana Hatlari, Ak¢ag Basim, Ankara.

, (2007), “Tiirklerin ve Mogollarn Tarihi Iki Boyu”, Turkish

Studies, 2/1 Kis Sayisi, Ankara, s.10-16.

, (2008), Samanizm ve Eski Tiirk Dini, Berikan Yayinevi, Ankara.

, (2009), “Eski Tirk Ordusunun Genel Mahiyeti”, 12. Askeri Tarih

Sempozyumu, Ankara.

, (2011), Uygur Tiirkleri Tarihi, 4. Baski, Ankara.

, (2011), Samanizm ve Eski Tiirk Dini, Berikan Yay., Ankara.

Gokyay Orhan Saik, (1974), “At Uzerine”, I. Uluslararas: Tiirk Folklor Semineri

Bildirileri, Bagbakanlik Basimevi, Ankara.

, (2008), Dedem Korkudun Kitabi, Kabalc1 Yay. Istanbul.

Grott J.M. De ve G.A. Asena, (2011), 2500 Yilik Cin imparatorluk Belgeleriyle

Hunlar ve Tiirkistan, Pan Yay., Istanbul.
Guiraud, Pierre, (1994), Gostergebilim, Imge Yay., Ankara.

Giil Meltem, (2015), “Divaanii Liigati’t-Tiirk’teki Hayvan Adlar1 Uzerine Bir

Inceleme”, Idil, C. 4, Say115, Ankara, s.1-24.

265



Giilensoy Tuncer, (1989), Orhun’dan Anadolu’ya Tiirk Damgalari, Tiirk Diinyas1

Arastirma Vakfi Yay., Istanbul.

Hoppal Mihaly, (2015), Samanlar ve Semboller — Kaya Resmi ve Gostergebilim,

Cev. F.Sel, Yap1 Kredi Yayinlar1, Istanbul.

Hoholkov Vladimir F., (2003), My3bikajibubie Uucrpymentsl I'opHoro AJjiras

(Daglik Altay’in Miizik Aletleri), Opexos (Orehov), Altay.

[ldirmli B.G., (2015), “Tunonoruueckue CgoiictBa M Ocobennoctu CTpyHHO-
Cwmbrukobix MucTpymentos” (Telli ve Yayh Calgilarm Tipolojik Ozellikleri),

Hayxa U Mup, No 66, 22/2, Moskova, s.151-153.

[nan Abdiilkadir, (1972), Tarihte ve Bugiin Samanizm / Materyaller ve

Arastirmalar, Tiirk Tarih Kurumu, Ankara.

, (1987), “Tiirk Rivayetlerinde Bozkurt”, Makaleler ve Incelemeler,

Ankara, s.73.

Inayet Alimcan, (2002), “Tiirklerin Cin Kiiltiirii Uzerindeki Etkileri”, Tiirkler, C.4,

Yeni Tiirkiye Yay., Ankara.

Ismail Zeynes, (2003), “Kazak Tiirklerinde 12 Hayvanl Takvim”, Tiirksoy Dergisi,

S.9, Ankara, s.15-17.
Hcropus Pycckoii Mysbiku (Rus Miizik Tarihi) , (1973), TOM 1, Moskova.

Ivanov Petr,(1992), “Illamanckoe Casmennoe Jlepeo” (Samanm kutsal agaclari),

Mlamanu3mM - (Samanizm), Cesep ror, Yakutsk.

Izgi Ozkan, (2000), Cin El¢isi Wang Yen-Te’nin Uygur Seyahatnamesi, Tiirk

Tarih Kurumu Yay., Ankara.

266



Jekiseva Z.S., (2015), Kazakrein J[lacTypabl My3bIKaJdblK Acnanrapbl

(Kazaklarin Geleneksel Miizik Aletleri), Almaati.

Kafesoglu Ibrahim, (1970), Tiirk Milliyetciliginin Meseleleri, Milli Egitim

Bakanlig, Istanbul.

, (1980), Eski Tiirk Dini, Kiiltiir Bakanlig1 Yay., Ankara.

, (1993), “At”, I.A., C.4, Tiirk Diyanet Vakfi Yay., istanbul, s.27.

, (2014), Umumi Tiirk Tarihi Hakkinda Goriisler, Miilahazalar,

Otiiken Nesriyat, istanbul.
Kalafat Yasar, (1995), Dogu Anadolu’da Eski Tiirk inan¢larinn izleri, Ankara.

, (1999), Dogu Anadolu’da Eski Tiirk inanclarimn izleri, Atatiirk

Kiiltiir Merkezi Baskanligi Yay., Ankara.

, (2009), “Yasayan Eski Tiirk Inanglari itibariyle “Tiirk Mitolojisi” ve

Prof. Dr. Bahaeddin Ogel”, Uluslararasi Sosyal Arastirmalar Dergisi, S.2/8,

5.212-220.

Kaplan Mehmet, (2006), “Oguz Kagan — Oguz Han Destan1”, Islamiyet Oncesi
Tiirk Destanlari, Haz. S.Sakaoglu, A.Duymaz, 2. Baski, Otiiken Yay.,

Istanbul.

Kardeslik Selman, (2011), “Vakiflar Hali Miizesinde Sel¢uklu ve Selguklu
Gelenegindeki Halilarda Kozmolojik ve Ikonografik Boyut”, Restorasyon

Yilhig, Vakiflar Genel Midiirligi, s.73-90.

267



Kaybilda Uulu Asan, (2003), Maaabimaama CnpaBouyHuk - KbIprei3abix
Mysbikaiabik Acmanrtapbl (Referans Rehberi — Kirgiz Miizik Aletleri),

Biskek.
Kerim Mecnun, (2014), Azerbaycan Musiki Aletleri, indigo Matbaas1, Baki.
Kasgarli Mahmud, (1992), Divanii Lugati’t-Tiirk I, Cev. B.Atalay, TDK, Ankara.

Kasgarli Sultan Mahmut, (2004), Uygur Tiirkleri Kiiltiirii ve Tiirk Diinyasi, Cagri

Yay., Istanbul.

Kataliev German - Klavdia Khatyleva, (2015), Topyt dop6oon (Yaraticiligin Sesi),

Trunk, Yakutsk.

Keldis Yuriy Vsevolodovig, (1973), My3bikanbhas Juumukiaonemus (Miizik

Ansiklopedisi), T.1, U3naTenscTtBo CoBeTckas DHuuKIoneus, Moskova.

Kenel A.A., (1995), Xakac Youbinbiib Kersiepu Hapoanoe My3bikajibHOE
TBopuectBa XakacoB (Hakaslarin Milli Miizik Sanati), Xakacckoe

Kumxkuoe U3parear CTBO, Abakan.

Khanty Bear Festival Kazym Siberia - Part 1: Museums and Reindeerherders

Day, (2015), Predator Center Gronklitt.

Khristoforov Ivan 1. - Kiriheen Uus (2011), Iocoome ITo M3rorosiieHuIo
Sikyrckoro My3sbikaabHoro Hucrpymenta Xomyce (Yakut Miizik Aleti

Homusun Yapma El Kitab1), ArenrctBo (Ajans) CIR, Yakutsk

Kirgis Zoya Kirgisovna, (2007), I'opJjioBoe mneHme Kak I€JIOCTHOE sIBJIeHUE

TPaIMIIMOHHON MY3bIKAJILHON KyJbTypsl TyBuHHeB (Tuva Geleneksel

268



Miiziginin Ayrilmaz Bir Parcasi Olarak Bogaz Calma), Doktora Tezi,

Novosibirsk Devlet Konservatuvari, Novosibirsk.

Kizlasov I.L. - A.M. Turanov., (2008), Coxposuma KyasTypsl Xakacun (Hakasya

Kiiltiir Hazineleri), Moskova.

Kimball J.D., V.A. Basilov - L.T.Yablonsky, (1995), Nomads Of The Eurasian

Steppes In The Early Iron Age, Zinat Press CA 94709, California.

Koca Salim, (2002), “Eski Tiirklerde Sosyal ve Ekonomik Hayat”, GTTA, C.II, Yeni

Tiirkiye Arastirma ve Yayin Merkezi, Ankara.

, (2002), “Eski Tirklerde Sosyal ve Ekonomik Hayat”, GTTA, C.II,

Yeni Tiirkiye Yay., Ankara.

, (2003), Tiirk Kiiltiiriiniin Temelleri, Berikan Yay., Ankara.

Kogak Hiiseyin, (2003), Tiirk Halk Miizigi Terminolojisi, Ege Universitesi Sosyal

Bilimler Enstitiisii, Basiimamus Yiiksek Lisans Tezi, {zmir.

Kogsoy Sevket, (2002), “Tiirk Tarihi Kronolojisi”, Tiirkler, C.1., Yeni Tirkiye

Yay., Ankara, s.73-188.

Kolcu Ali Thsan, (2002), “Destandan Romana Kirgiz Kiiltiir Miras1 ve Cengiz

Aytmatov Ornegi”, Tiirkler, C.19, Yeni Tiirkiye Yay., Ankara, 5.613-621

Koksal Hasan, (2002), “Tiirk Destanlarinda Bazi Ortak Motifler”, Tiirkler, C.3,

Ankara, s.584-596.

Ksenofontov Gavriil Vasilyevig, (1992), Ilamanu3m - H3opanunbie Tpyabi

(Samanizm — Segilmis Eserler), Cesep tor (Sever-yug), Yakutsk.

269



Jlerenanl apeBHero Aaras. Ilpomosxenue 4. (Antik Altay Efsaneleri 4) (2013),

http://www.3.b-u-b-lic.com ; http://oimon.ru/muz-instrumenti/topshur

Levasova Olga Yevgenevna, Yuriy Vsevolodovi¢ Keldis, Aleksey Ivanovig
Kandinski, (1973), Mcropusi Pycckoii My3biku, (Rus Miizik Tarihi), T.1, un-
T WcTOpuu HcKyccTB M-Ba KynbTypel CCCP (SSCB Kiiltiir Bakanligi Sanat

Tarihi Enstitiisii), Moskova.

Levin Theodore - Edgerton Michael, (1999), The Throat Singers of Tuva”, Scientific

American, Eylil Sayisi, New York, s.80-87.

Levin Theodore - Valentina Siiziikei, (2011), Where Rivers and Mountains Sing —
Sound, Music and Nomadism in Tuva and Beyond, Indiana University

Press, Indiana.

Liarskaya E.V., (2009), “Settlement Nenets On The Yamal Peninsula: Who Are

They?”, Folklore, Vol.41, Talin, 5.33-46.

Mamgeva Natalya Aleksandrovna, (2010), “My3bikansubie MHCTpyMeHTHI B
Cucreme Tpagunmonnoii Kyastypsr HmuxoB” (Nivkhs Geleneksel
Kiiltiirlinde Miizik Aletleri), Sanatta Yeterlilik Tezi, St. Petersburg N.A.

Rimsky Korsakov Devlet Konservatuvari, St. Petersburg.

Mannay Ool M.H., (2003), “Tuva’da Eski Dag Kegisi Tasvirleri”, Cev. S.Ding,
L.Dervisyeva. A.I"J.Tiirkiyat Arastirmalar1  Enstitiisii Dergisi, S.21,

Erzurum, s.169-179.

Mirzaoglu Giilay, (1998), “Toroslardan Cukurova’ya Yankilanan Ses: Bozlak”,

Folklorist Dergisi, Ankara, s.408-418.

270



Mollova Mefkure, (1993), “Bir Sathiye ve Bir Bilmecede Kaz Kiilti”, Tiirk

Kiiltiirii Arastirmalar - Prof.Dr, S. El¢in Armagani, TKAE, Ankara.

Mongus Ulyana Ochur-oolovna, (2014), My3bikaabHasi Tepmunosiorus B
TyBunckom SI3bike, Filoloji  Tezi, TyBunckuit I'ocymapcTBeHHBIN

Vuusepcurer (Tuva Devlet Universitesi), Kizil.

Muzio Ciro Lo, (2002), “Erken Dénem Tiirklerinde Defin Islemleri”, Cev B. Kenes,

Tiirkler, C. 3, Yeni Tiirkiye Yay., Ankara, s.123-128.

Miilayim Selguk, (1994), “Kuzeyde Geyik Kiiltii ve Hayvan Uslubu’nun Dogusu”,

Ege Universitesi Sanat Tarihi Dergisi, C. 7, Say1 7, Izmir, s.163-184.
Miizik Aletleri Yapim, (2015), Milli Egitim Bakanlig1 Yay., Ankara.

Nikitina Antonina, (2017), Cynrap Ouionxo Hoiinyra VI- Xomyc XOHKYHYYp

Toiiyra, ArenrctBo (Ajans) CIP, Dokuskay.
Nikolaeva Alina, (2016), Xomyc Aubioap bliiapan, Dokuskay.

Nikolaevna Krilova Olga, (2017), “JIutepaTtypHoe KpaeBeIeHHE C HCIOIb30BaHHEM
MH()OPMAIIMOHHBIX MTPOBBIX TEXHONOTHH mo Teme: "Ku3Hb M OBIT ritazamu
HeHerkoro manpunka'. Urpa “S tebe Bce pacckaxy” (Bilgi Teknolojisi ve
Bolgesel Literatiir Caligmalari: Nenets Cocugunun Goziinden Yasam ve Hayat
Temas1), M3natensckuit gom nepBoe ceHtsi0ps, Ilpe3upentckmii I'panT,

Mayis Sayisi, OTkpbiThId Ypok, Moskova.

Nikolayeva Valeria, (2015), MeaBe:xuii Ilpazaaux (Ay1 Festivali), http://national-

travel.ru/asia/trad-asia/medvezhii-prazdnik.html, Erisim Tarihi: 28.03.2016.

271



Nowgorodowa Eleonora, (1980), Alte Kunst der Mongolei (Mogol Antik Sanatlari),

E. A. Seemann Verlag, Leipzig.
Orkun Hiiseyin Namik, (1938), Hunlar, Burhanettin Basimevi, Istanbul.

Ogel Baheddin, (1981), Biiyiik Hun Imparatorlugu, C. I, Kiiltir Bakanlig1 Yay.,

Ankara.

, (1984), Tiirk Kiiltiir Tarihine Giris VI - Tiirklerde Tug ve

Bayrak, Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1 Yay., Ankara.

, (1985), Tiirk Kiiltiir Tarihine Giris I - Tiirklerde Koy ve Sehir

Hayati (Goktiirklerden Osmanhlara), Kiltir ve Turizm Bakanligi Yay.,

Ankara.

, (1985), Tiirk Kiiltiir Tarihine Giris V — Tiirklerde Giyecek ve

Siislenme (Goktiirklerden Osmanhlara), Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1 Yay.,

Ankara.

, (1987), Tiirk Kiiltir Tarihine Giris IX. - Tiirklerde Halk

Musikisi Aletleri, Kiiltiir ve Turizm Bakanlig1 Yay., Ankara.

, (1988), Tiirk Kiiltiiriiniin Gelisme Caglar1 — Diinden Bugiine,

Tiirk Diinyas1 Arastirmalar1 Vakfi Yay., Istanbul.

, (2003), Tiirk Kiiltiir Tarihi — Orta Asya Kaynak ve

Buluntularma Goére, Tiirk Tarih Kurumu Yay., Ankara.

, (2010), Tiirk Mitolojisi, C. |, Tiirk Tarih Kurumu Yay., Istanbul.

Olzina R.S., (ty.), “Hapc IOx” (Nars Yuh), Daexkrponnass AHTOJIOTHSI -

KyabTypHnoe Hacaenue FOrpsi, http://hmao.kaisa.ru/object/1809255255?Ic=ru

272



Onder Mehmet, (1976), “Ejder Figiirleri”, Kiiltiir-Sanat, S.4, Istanbul, 5.1317.

Oney Géniil, (1969), “Anadolu Selcuklu Sanatinda Ejder Figiirleri”, Belleten,

XXXIII, S.130, Ankara, s. 171- 216.

, (2008), “Tarihten Yansimalarla Biiyiikk Selguklu Seramiklerinde

Kadin”, Sanat Tarihi Dergisi, S. XVII/I, Nisan Sayzst, Istanbul, $.55-75.

Ozalp Nazmi, (2000), Tiirk Musikisi Tarihi I, Milli Egitim Bakanligi Yay.,

[stanbul.

Ozerdim Muhaddere N., (1943), “M.S. 4-5 inci Asirlarda Cin'in Simalinde Hanedan
Kuran Tiirklerin Siirleri”, Dil ve Tarih - Cografya Fakiiltesi Dergisi, C. 2, Say1 1,

Ankara, s.90-98.

Ozkartal Mehmet, (2012), “Tiirk Destanlarinda Hayvan Sembolizmine Genel Bir
Bakis (Dede Korkut Kitabi'ndan Ornekler”, Milli Folklor, Say: 94, Ankara,

5.58-71.

People of the World Khomus Museum and Center (2014), Kopuz Miizesi

Katalogu, Yakutsk.

Radloff Wilhelm, (1986), Sibirya’dan Se¢meler, Cev.A.Temir. Kiiltiir Turizm

Bakanlig1 Yay. Ankara.

Sagitov M. Muhtar, (1986), “Baskurt Folklorunda Hayvanlara Tapinma”, Belleten,

1982-1983 Yilligi, Ankara, s.125-132.

Samsanov Spiridon, (1992), “Jise Illamanckue Co6aku” (iki Saman Kopegi),

Mlamanu3mM - (Samanizm), Cesep ror, Yakutsk.

273



Saritas Eyiip, (2010), Cin’de Yapilan Arkeolojik Arastirma ve Kazilara Gore

Islamiyet’ten Once Tiirklerde Kiiltiirel Hayat, Scala Yay., Istanbul.

Sayilir B. Seyda, (2012), “Gogebelik, Konar-Gogerlik Meselesi ve Cografi Bakimdan
Konar-Gogerlerin Farklilasmas1”, Tiirk Diinyasi incelemeleri Dergisi, XII/1,

Yaz Sayisi, [zmir, $.563-580.

Seyidoglu Bilge, (1996), “Mitolojik Doénemde At”, Prof. Dr. Umay Giinay

Armagani, Feryal Matbaasi, Ankara.

, (2004), Oguz Kagan Destani’'nda Mitolojik Motifler”, Tiirk

Halklarinin Edebi Gec¢misi: Tiirk Destanlari, Uluslararasi Sempozyumu,

Cag Ogretim Isletmeleri Qafqaz Universitesi Filoloji Fakiiltesi, Bakii.

Sertkaya Osman Fikri, C. Alyilmaz, Battilgo, (2001), Tsendiyn, Mogolistan’daki

Tiirk Anitlar1 Projesi Albiimii, Ankara.

Sever Mustafa, (1999), “Tiirk Mitolojisinde Kuslar”, Milli Folklor, Y1l 11, Say1 43,

Ankara, s.85-88.

Sleptsov Yu.A., (2014), “Kyast Menseas Cpeau DBenoB Sxyruu M Kamuarku”
(Yakutistan ve Kamgatka Evenlerinde Ay1 Kiiltli), ®usosoruss 1 Yenaosek, N0.2,

Altay, s.1-6.

Seyidov Mireli, (1988), “Gok, Ak ve Kara Renklerinin Eski Inanclarla Alakas1”,

Tiirk Diinyas1 Arastirmalar Dergisi, Cev. O. Yavuz, S.52, Istanbul, 5.33-52.

Sokolova Z.P. (2002), “Kynt Measens 11 Mensexwuii [Ipasagauk B MupoBo33penun
U Kynsrype Haponos Cubupu” (Diinyada Ay: Kiiltii ve Ay1 Toreni ve Sibirya

Halklarimin Kiiltiirii), 3tHoc u Kyastypa, No:1, Moskova, s.41-62.

274



Sultanbayeva G. (2013), “Ornamental Art of Kazakhistan”. Culturology, Sports

and Art History, No: 1, C.21-28, Altay, s.28-30.

Stimer Necati, (2016), “Dinsel ve Mitolojik Bir Sembol Olarak Yilan”, The Journal

of Academic Social Science Studies, S.43, Bahar Sayisi, s.275-288.

Stiziikei V.Yu.,(2007), My3bikaabhass Kyastypa TyBsl B XX Croaerun, (XX.

Yiizyilda Tuva Miizik Kiiltiirii), U3patensckuii JJom "Kommosutop", Moskova.

Stiziikei Valentina Yu, (2010), IIpo6.aema KonuentyanbHoro Enuncra Teopun
N Munpaxrruxu (Teori ve Pratigin Kavramsal Birligi Sorunu, TeiBamonurpad,

Kizil.

Siiziikkei Valentina Yu ve C.S.Tumat, (2015), Xeemeiixu Pecnyoanku TeiBa (Tuva

Cumbhuriyetinde Ho6mey), Llentp Pa3zsutus Tysunckoii, Kizil.

Sapolyo Enver B., (1972), Selcuklu Imparatorlugu Tarihi, Giiven Matbaasi,

Ankara.
Sahiner Necmeddin, (2007), Mehter, Elips Kitap, Istanbul.

Selelev Fedor, (1992), “Illamanckuii bec-Cobaka” (Kopeksiz Saman), lllamanu3m -

(Samanizm), Cesep tor, Yakutsk.

Seykin Yu.l., (2002), Hicropusi Mysbikanbnoii KyabTypsr Hapamos Cuoupu

(Sibirya Halklarinin Miizik Kiiltiirii Tarihi), Moskova.

Sisigin C. C., (2015), Yuntecr Urpats Ha Xomyce (Homus Calmayr Ogrenme),

CIP HBP Caxa, Dokuskay.

Slugkov S. V. — S. G. Kuzovkov — A. F. Cunarev, “HccnemnoBanue

3Bykoumsnyuarensbix Coiicts Jlexnu” (Tekne Ses Ozelliklerinin Incelenmesi),

275



Ceccust Hayunoro coBera no akycruke PAH (Rusya Bilimler Akademisinin

Akustik Uzerine Bilimsel Kurul Toplantisi), s.55-64.

Tansug Sabiha, (1997), “Anadolu Yasaminda ve Giyiminde Saman Izleri”, 5.
Milletleraras1 Tiirk Halk Kiiltiirii Kongresi, Kiiltir Bakanligi Seminer

Kongre Bildirileri Dizisi, Ankara.

Tatyiiz Hakan, (2001), Nigde Yoresi Halk Tiirklerinin Melodik Yénden
incelenmesi, Nigde Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Yaymlanmamis

Yiiksek Lisans Tezi, Nigde.

Tavkul Ufuk, (2007), “Kafkas Nart Destanlarinda At Motifi”, Modern Tiirkliik

Arastirmalar Dergisi, C. 4, Say1 3, Ankara, $.196-205.
The Silent Orchestra, Oliver Hoare Limited, Londra 2005.

Timeryanovna Fattahova Gulsina ve 1. Ekaterina, (2016), “My3bIKanbHOE
TBOpuecTBO Hapoa0B XMAO-IOrpsl - My3bikanbHble HHCTPYMEHTBI HapOJ0B
xantel U MaHcu” (HMAO-Yugrt Halklarinin Miizikal Yaraticihigi — Hanti

Mansi Halklarinin Miizik Aletleri), http://sch-6.edusite.ru: 10, Langepas.
Topoyev Petr Y., (2003), Kennum TamubixTapbi, Abakan.
Turan Osman, (2016), On iki Hayvanh Tiirk Takvimi, Otiiken Nesriyat, Istanbul.
Tiirk Ansiklopedisi, (1975), “Davul”, M.E.B. Yay., C. 12, Ankara, s.353-354.

Tirkmen Nalan, (2001), Orta Asya Tiirkmen Halilar: ile Tarihi Anadolu Tiirk
Hahlarinin  Ortak Ozellikleri, Atatirk Kiiltir Merkezi Baskanligi Yay.,

Ankara.

Uraz Murat, (1994), Tiirk Mitolojisi, Diisiinen Adam Yay., Istanbul.

276



User Sirin Hatice (2007), “Runik Harfli Tirk Yazitlarinda Av”, Dil Arastirmalar:

Dergisi, C. 1, Say1 1, Ankara, 5.49-59.

Vertkov K, G. Blagolatov, E. Yazovitskaya. (1963), My3bikaiabHbie UHCTpYMEHTBI
Hapogo Cccp, (SSCB Halklarinin Miizik Aletleri), M.: T'ocynapcTtBeHHOE

My3bIKaJIbHOE H31aTeILCTBO, MOSKova.

Vorobeva Victoria, Zoya Fedorinova, Ekaterina Kolesnik, (2015), “Three Crucial
Crises in the Development of the Khanty and Mansi Unique Culture”, XV
International Conference "Linguistic and Cultural Studies: Traditions

and Innovations”, LKTI 2015, 9-11 Kasim 2015, Tomsk, Russia, s.108-113.

Vural Goher Feyzan, (2016), Tirk Kiiltiirinde Av Esnasinda Kullanilan Calgilar,
Tiirk Diinyas1 Arastirmalar1 Dergisi, Y1l 38, C. 114, Say1 224, [stanbul,

5.219-232

Vural Goher Feyzan, (2016), islamiyet’ten Once Tiirklerde Kiiltiir ve Miizik,

Otiiken Nesriyat, Istanbul.

Vural Timur, (2013), Tiirklerde Askeri Miizik Gelenegi — Tug, Nevbet, Mehter,

Cizgi Kitabevi, Konya.

Wallin Sarah, (2005), “Tuvan Throat Singing and the Legend of the Horses Head

Fiddle”, https://sarahwallinhuff.com, s.1-14.

Yegin Veyis, (2007), “Calgilarda Islevsel Gelisim”, 38. ICANAS Kongresi, Ankara,

5.865-870.

Yondemli Fuat, (2006), Hayat Agac1 - Ejder Yilan, Niive Kiiltiir Yay., Konya

2006.

277



Yurevna Valentina, (2010), “Troopko-Monroasckue My3bikanbubie Tpaauiuun B
CoBpemennoM CormokynbrypHoM [Ipoctpanctee”, (Cagdas Sosyokiiltiirel Alanda
Tirk-Mogol Miizik Gelenekleri) HoBble HccaemoBanusi TyBbl, No:4, Kasim

Sayis1, Moskova, s.1-3.

Kisisel Goriismeler (Alfabetik Sira ile)

KK1: Aydas Mongus, Miizisyen, Tuva-Kizil, 8-10.08.2017
KK2: German Khataliev, Miizisyen, Saha-Yakutsk, 01.08.2017
KKa3: Klavdia Khatyleva, Miizisyen, Saha-Yakutsk, 01.08.2017

KK4: Ludmila Stepanovna Efimova, Halk Edebiyati Uzmani (Dogent Doktor)

Goriisme Tarihi: 25.07.2017-04.08.2017

KKS5: Margarita Kungaa, Halk Edebiyatt Uzman1 Uzmanli (Dogent Doktor), Tuva-

Kizil, Goriisme Tarihi: 06-14.08.2017
KK®6: Nina Idimeseva, Filarmoni sanatcis1, Abakan-Hakasya, 19.08.2017
KKT7: Ondar Ogur-oolovi¢ Valeriy, Calg1 Yapimcisi, Tuva-Cadaana, 12.08.2017
KKa8: Orhan Sesigiizel, Miizisyen, Nigde-Altay Koy, Nigde 2014.

KK9: Otgutay Otsur Vladimirovig, igil Icracis1 ve Calgr Yapimei, Geleneksel Yuva

Miizikleri Merkezi, Tuva-Kizil, Gortisme Tarihi: 08-09.08.2017
KK10: Peter Topoyev, Calgi Yapimcist ve Organolist, Abakan-Hakasya, 17.08.2017
KK11: Ruslan Gabigev, Calg1 Yapimcisi, Saha-Maya, 03.08.2017

KK12: Valentina Yu Siiziikei. Miizikolog, Tuva-Kizil, 09-10.08.2017

278



KK13: Viyageslav Kugenov, Miizisyen, Destan Anlaticisi, Abakan-Hakasya, 19-

20.08.2017
KK14: Yevgeni Ulugbasev, Filarmoni sanatgisi, Abakan-Hakasya, 19.08.2017

KK15: Zoya Kirgisovna Kirgis, Miizikolog, Tuva-Kizil, 13.08.2017

279



