
 

 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TARİH (GENEL TÜRK TARİHİ) ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

 

TÜRK MÜZİĞİNDE HAYVAN ÜSLUBU 

(SİBİRYA ÖRNEĞİ) 

 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

 

 

 

Feyzan VURAL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ankara – 2018 



TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TARİH (GENEL TÜRK TARİHİ) ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

TÜRK MÜZİĞİNDE HAYVAN ÜSLUBU 

(SİBİRYA ÖRNEĞİ) 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

 

 

Feyzan VURAL 

 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Saadettin Yağmur GÖMEÇ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ankara - 2018 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

  

 

 

 



TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

 

 

 Bu belge ile bu tezdeki bütün bilgilerin akademik kurallara ve etik davranış 

ilkelerine uygun olarak toplanıp sunulduğunu beyan ederim. Bu kural ve ilkelerin gereği 

olarak, çalışmada bana ait olmayan tüm veri, düşünce ve sonuçları andığımı ve 

kaynağını gösterdiğimi ayrıca beyan ederim. (14/06/2018) 

 

 

Feyzan VURAL 

 

 

 

 



 
 

i 
 

ÖNSÖZ 

Türk tarihinde görülen uygulamaların pek çoğu, Türk müziğine yansımıştır. 

Dinî ritüeller, kam müziğini; savaş taktikleri, askerî müziği; yaşanan destansı olaylar, 

kahramanlık müziğini şekillendirmiştir. Türklerin hayatında önemli bir role sahip 

olan ve kullandıkları takvimden, inanç sistemlerine kadar, hemen her konuda 

motifsel özellikleri ile karşımıza çıkan hayvanlar da Türk müziğinde yer almıştır. 

İslamiyet’ten önceki dönem Türk sanatında en belirgin tarz, “Hayvan 

üslubu”dur. Keçe, demir, ahşap işlemeleri; resim, minyatür, heykel sanatları, hayvan 

temalı eserlerle doludur. Bu noktadan hareketle, çalışmamızın temel amacı, Sibirya 

özelinde Türk müziğinde hayvan üslubunun nasıl şekillendiğini belirlemektir.  

Somut olmayan kültürel mirasın ve tarihî değerlerin tespitinde, mevcut 

durumun saptanması ve analizi büyük bir önem taşımaktadır. Dolayısıyla bu 

çalışmanın amacı doğrultusunda, Kuzey ve Güney Sibirya Bölgelerine araştırma 

gezileri düzenlenmiş; elde edilen veriler, literatür taraması ile desteklenmeye 

çalışılmıştır. Alan araştırması, Yakutistan (Saha), Tuva, Hakasya Özerk 

Cumhuriyetlerini kapsamaktadır. Sözü edilen bölgelerde Temmuz-Ağustos 2017 

tarihleri arasında bilimsel çalışmalar gerçekleştirilmiştir. Bununla birlikte, daha 

önceden gerçekleştirilen alan araştırmalarımızdan da istifade edilmiştir. Katılımcı 

gözlemci ya da sadece gözlemci rolü ile müzikolojik ve folklorik uygulamalara, 

konser ve provalara, festival ve törenlere katılınmıştır. On altı müze ve kütüphanede 

araştırmalar gerçekleştirilmiş; yarı yapılandırılmış görüşme tekniğine dayalı olarak 

kaynak kişilerle görüşülmüştür. Alan çalışmasını takiben, görüşme kayıtları ile 



 
 

ii 
 

müziklerin transkripsiyonunu ve büyük çoğunluğu Rusça olan kaynakların analizi 

tamamlanmıştır.   

Çalışmanın Giriş bölümünde, Türk tarihinde ve kültüründe hayvanların yeri 

ve önemine değinilmiş; eski Türk inanışında hayvan motiflerinin önemli konumu 

vurgulanmıştır. Akabinde Türk sanatı ve zanaatında işlenen başlıca hayvanlar ele 

alınmıştır. Araştırmanın devamı, Kuzey ve Güney Sibirya bölgelerine yapılan alan 

araştırması ve literatür taraması ile desteklenmeye çalışılmıştır. Bu doğrultuda 

çalışmanın birinci bölümünde, hayvan materyali kullanılarak yapılan çalgılar; ikinci 

bölümde, Türk çalgıları üzerine resmedilen hayvan motifleri; üçüncü bölümde 

hayvan heykelcikleri kullanılan ve hayvan biçimli çalgılar; dördüncü bölümde 

hayvan seslerinin melodi ve ritim içinde yer alışı işlenmiştir. Çalışmada, Sibirya 

Türk müziğinde baskın bir “hayvan üslubu”ndan söz edilebileceği; bu üslubun Türk 

tarihindeki çeşitli uygulamalarla şekillendiği; çalgıların yapımında kullanılan 

hayvansal materyallerin, çalgıların üzerine çizilen ya da heykelciği yapılan 

hayvanların, melodi ve ritim içinde uygulanan taklit seslerinin, Türk kültüründe öne 

çıkan hayvanlardan seçildiği; bu üslubun Türk kültür tarihinde önemli bir yeri olduğu 

sonuçlarına ulaşılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

iii 
 

KISALTMALAR 

 

a.g.b.  Adı geçen bildiri 

a.g.e.  Adı geçen eser 

a.g.m.  Adı geçen makale 

a.g.t.  Adı geçen tez 

akt.  Aktaran / Aktarım 

bkz.  Bakınız 

C.  Cilt 

Çev.  Çeviren 

Haz.  Hazırlayan 

Hz  Hertz – Frekans birimi  

(Frekans: [ses, akım vb. için] birim zamandaki titreşim sayısı, titreşim 

sıklığı) 

KK.  Kaynak Kişi 

RU  Rusça 

S.  Sayı 

s.  Sayfa 

STAD  Sanat Tarihi Araştırmaları Dergisi 

T.  TOM (Cilt) 

t.y.  Tarihi yok 

V.  Volume (Cilt) 

vb.    ve benzeri 

vd.  ve diğerleri 

Y.  Yıl 

Yay.  Yayınevi, Yayınları 

 

 



 
 

1 
 

KAYNAK TANITIMI VE YÖNTEM 

Bahaeddin Ögel’e göre, “Türk sazının en eski şekli nasıldı?” sorusuna cevap 

aramak, bir Türk kültür tarihçisinin en önemli konularından birisidir1. Ögel ve 

Gömeç, bu soruya “kopuz” yanıtını vermektedirler2. Benzer şekilde, Sibirya bölgesi 

Türk kültürünün en önemli yapı taşlarından olan müzik tarihini ve kültürünü 

araştırmak da genel Türk tarihi açısından değer taşımaktadır. 

Bu çalışmanın giriş kısmında derinliği vurgulanan, tarihsel kökenleri ile 

kültürel yansımalarına değinilen, önemli rol aldığı destanlardan söz edilen, eski Türk 

inanışındaki yeri vurgulanan ve nihayet Türk sanatındaki önemli konumu işlenen 

hayvan teması, Türk müziğinde de yoğun şekilde işlenmiştir. Ancak bu konu, 

üzerinde derinlemesine inceleme yapılmamış, müstakil olarak ele alınmamıştır. Türk 

tarihinin önemli bilim insanı Prof. Dr. Bahaeddin Ögel’in kimi eserlerinde yer alan 

bazı saptamalar dışında, genel Türk tarihinde bu konu, gerektiği kadar yer 

bulamamıştır. Durum müzikolojik kaynaklar için daha da kısırdır. “Where Rivers 

and Mountains Sing” adlı kitaplarında, bu konuya değinen Theodore Levin ve 

Valentina Süzükei’nin dışında bu konu hemen hemen hiç işlenmemiştir. Sözü edilen 

bu önemli eserde, sadece sözel ve melodik bazı saptamalar yapılmış; çalgılarda 

kullanılan materyaller, çizimler vb. unsurlar, hayvan teması ile bağlantılı olarak 

işlenmemiş; bulgular, Türk tarihi ile ilişkilendirilmemiştir. 

  Söz konusu kaynak eksikliğindeki en önemli neden, müziğin, notaya 

alınmadığı takdirde, resim, heykel ya da minyatürler gibi kalıcı özellikte olmayışıdır. 

                                                           
1 Bahaeddin Ögel, Türk Kültür Tarihine Giriş IX. - Türklerde Halk Musikisi Aletleri, Ankara 

1987, s.1. 
2 Ögel, a.g.e., s.1; Saadettin Gömeç, “Şamanizm ve Eski Türk Dini”, PAÜ Eğitim Fakültesi Dergisi, 

Sayı 4, Denizli 1988, s.43. 



 
 

2 
 

Diğer nedenler arasında ise araştırma yapılacak Türk coğrafyasının genişliği, 

verilerin analiz edilmesinin zorluğu sıralanabilir.   

İslamiyet’ten önceki dönem Türklerine ait pek çok sanat eseri, günümüze 

gelebilmiş olduğu için, eski dönem Türk sanat tarihi, net çizgilerle belirlenebilmiş ve 

yorumlanabilmiştir. Ancak arkeolojik olarak günümüze gelebilmiş az sayıda çalgı ve 

geç dönemleri aydınlatan birkaç nota örneği dışında, birinci el kaynak eksikliği, eski 

dönem Türk müziğini yorumlamayı daha zor hale getirmektedir. Türk ve komşu 

devletlerin yazılı kaynakları, kurganlardan ele geçen bulgular Türk müzik tarihine 

ışık tutsa da, genel Türk tarihi ve Türk kültürünün önemli unsurlarından olan Türk 

müziğinin ve bu müzikteki hayvansal unsurların belirlenmesinde, arkeolojik 

bulgular, tarihsel metinler ve günümüz uygulamalarının saptanması gerekmektedir. 

Sunulan bilgiler ışığında, bu çalışmanın problem cümlesi “Sibirya Türk 

müziğinde hayvan üslubuna ilişkin ögeler kullanılmakta mıdır?” şeklinde tespit 

edilmiştir. Buna bağlı olarak, Sibirya özelinde, Türk çalgılarının hammaddelerinde 

kullanılan hayvansal ögeleri; çalgıların üzerine çizilen ya da kabartma olarak işlenen 

hayvan figürlerini; çalgıların üzerinde yer alan hayvan heykelciklerini; Türk 

müziğinde ritmik ve melodik yapı içerisinde yer alan hayvan sesi taklitlerini tespit 

etmek; tespit edilen bu ögelerin kültürel ve tarihi alt yapısını vurgulamak 

amaçlanmıştır. 

Somut olmayan kültürel mirasın ve tarihî değerlerin tespitinde, mevcut 

durumun saptanması ve analizi büyük bir önem taşımaktadır. Dolayısıyla betimsel 

karakterli3 bu çalışmanın amacı doğrultusunda, Kuzey ve Güney Sibirya Bölgelerine 

                                                           
3 Betimsel araştırmalar, ilgilenilen ve araştırılmak istenen problemin mevcut var olan durumunu 

ortaya koymaya yöneliktir. Bu yöntemlerin en temel özelliği, mevcut halihazır durumu, kendi 

koşulları içerisinde ve olduğu gibi çalışmaktadır (Sönmez ve Alacapınar 2011, s.14).  



 
 

3 
 

araştırma gezileri düzenlenmiş; elde edilen veriler, literatür taraması ile 

desteklenmeye çalışılmıştır. 

Sibirya bölgesi Türk müziğinin geçmişten gelen pek çok özelliğini koruyor 

olması4, günümüze ilişkin saptamaların kültür tarihimiz açısından değerini 

arttırmaktadır. 

Alan araştırması, Yakutistan (Saha), Tuva, Hakasya Özerk Cumhuriyetlerini 

kapsamaktadır. Sözü edilen bölgelerde Temmuz-Ağustos 2017 tarihleri arasında 

bilimsel çalışmalar gerçekleştirilmiştir. Bununla birlikte, daha önceden 

gerçekleştirilen alan araştırmalarımızdan da istifade edilmiştir.  

Alan araştırmasına çıkmadan önce, gidilecek bölgenin kültürel dokusu, 

müzikal geçmişi, günümüzdeki müzik uygulamaları incelenmiş; alanda bilgi sahibi 

olan kılavuz kişiler tespit edilerek, bağlantıya geçilmiştir. Kılavuz kişiler, gidilecek 

alana hâkim olan ve topluluk üzerinde etkisi bulunan bireylerden seçilmiştir. Alan 

araştırması süresince, katılımcı gözlemci olarak dâhil olunan gruplara, çalışmanın 

amacı açıklanmıştır. Görüşmeler dijital kamera ile kaydedilmiş, kültürel ve müzikal 

yazılı, işitsel veriler toplanmıştır. 

Alan araştırması ve literatür taramasının ardından, Rusça kaynakların çevirisi 

tamamlanmış, tez yazımına geçilmiş; kültürel ve müzikal veriler, tarihi bulgularla 

sarmal şekilde değerlendirilmeye çalışılmıştır. Aşağıda alan araştırması kapsamında 

gerçekleştirilen çalışmalar sunulmuştur: 

 Katılımcı Gözlemci Rolü ile İncelenen Müzikolojik ve Folklorik 

Uygulamalar 

o Yakutsk şehrinde Olonho Kutlamalarına Katılım 

                                                           
4 Valentina Yurevna, “Тюрко-Монгольские Музыкальные Традиции В Современном 

Социокультурном Пространстве” (Çağdaş Sosyokültürel Açıdan Türk – Moğol Müzik Gelenekleri), 

Новые исследования Тувы, No:4, Kasım Sayısı, Moskova 2010, s.1. 



 
 

4 
 

o Nam Bölgesi’nde Müzik Gruplarını İnceleme 

o Yakutistan Federal Üniversite Olonho Enstitüsünde ve Nam 

Bölgesi’nde Destan Anlatıcılarını Gözlem 

o Yakutistan Kam Törenine Katılım 

o Maya Şehrinde Yapılan Gözlemler 

o Geleneksel Hayatın Gözlemlenmesi 

o Tuva Naadım Şenliklerine Katılım 

o Tuva Çadaana Şehri Müzik Okulunda Gerçekleştirilen Çalışmaların 

Gözlemlenmesi 

 Konser ve Müzik Provalarında Katılımcı Gözlemci ya da Sadece 

Gözlemci Rolü İle Yapılan Çalışmalar 

o Yakutistan Müzik Festivaline Katılım 

o Tuva Geleneksel Müzik Orkestrası Provalarının 4 Gün Süre ile 

İncelenmesi 

o Hakasya Filarmonisinde Gerçekleştirilen Çalışmalar 

 Müze ve Kütüphane Çalışmaları 

o Yakutistan Ulusal Müzik ve Folklor Müzesi 

o Saha (Yakutistan) Homuz Müzesi 

o Yakutistan Doğal Yaşam Müzesi 

o Yaroslavskova Yakutistan Kuzey Halkları Tarihi ve Kültürü Müzesi 

o Novosibirsk Yerel Tarih ve Doğa Müzesi 

o Tuva Geleneksel Müzik Merkezi 

o Kızıl Güzel Sanatlar Müzesi 

o Tuva Ulusal Müzesi 



 
 

5 
 

o Hakas Kültürü Müzesi 

o Hakas Yerel Tarih Müzesi 

o Hakas Geleneksel Yaşam Müzesi 

o Minusinsk Müzesi 

o Azerbaycan Musiki Medeniyet, Devlet Müzesi 

o Kazakistan Müzik Müzesi 

o Kızıl Sosyal Çalışmalar Enstitüsü Kütüphanesi 

o Abakan Devlet Kütüphanesi 

o Sanat Galerileri 

 Yarı Yapılandırılmış Görüşme Tekniğine Dayalı Uygulamalar 

Tam listesi çalışmanın “Bibliyografya” kısmında sunulan kaynak kişiler, 

çalışma boyunca KK(sayı) şeklinde gösterilmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

6 
 

GİRİŞ  

TÜRK KÜLTÜRÜNDE HAYVAN TEMASI 

Binlerce yıllık Türk tarihi, somut olan ve olmayan pek çok kültürel değerle 

doludur. Bu değerlerin içinde müzik, ayrıcalıklı bir yere sahiptir. Doğumdan ölüme 

kadar yaşamın her evresinde önemli rol oynayan müzik, savaş meydanlarında, 

düğünlerde, törenlerde Türk kültürünün ve kimliğinin bir yansıması olarak yer 

almıştır. Türklerin tarihsel geçmişi, inanç sistemleri, günlük yaşayışlarına ait 

özellikler, eğilimleri, önem verdikleri değerler, Türk müziğine yansımıştır.  

Sibirya’da yaşayan Türkler, bulundukları coğrafyanın özellikleri sebebiyle, 

zor ve çetin şartlarda yaşamasını öğrenirken, doğaya saygıyı inançlarının temeline 

oturtmuşlardır. Savaşçı bir mizaca sahip olmakla birlikte, sanatı asla hayatlarından 

çıkarmayan Türkler, yaşam veren suyu kutsal saymışlar, madenleri hediye eden 

dağlara minnetlerini sunmuşlardır. Dünyayı paylaştıkları hayvanlara da büyük bir 

sevgi ve saygı göstermişlerdir. Buna bağlı olarak hayvanlar, Türklerin inanç 

sisteminde, kullandıkları takvimde, sanatsal ürünlerinde yer almıştır.  

Sanat tarihçileri, Türklerin sanatsal gelişiminde “hayvan üslubu”nu ilk sırada 

ele alırlar. Dolayısı ile Türk yaşamında ve Türk sanatında önemli yeri olan “hayvan” 

teması, Türk müziğinde de işlenmiştir. 

Türk Tarihinde ve Kültüründe Hayvanların Yeri 

Dünya tarihinde, tüm kavim ve milletlerin, kültür ve sanat hayatına etkileri 

vardır. Ancak pek az millet, binlerce yıl dünya tarihini derinden etkileyebilmiştir. Bu 

milletlerin en başta gelenlerinden biri, şüphesiz Türklerdir. M.Ö. 2500 yıllarından 

itibaren takip edilebilen ve Altay Dağlarından, İdil/Volga Nehrine kadar uzanan 



 
 

7 
 

geniş bozkırlarda etkili olmuş Afanasyevo Kültürünü oluşturanların, Türklerin atası 

olduğu konusunda bugün bilim dünyası hemfikirdir5. Devamında Andronovo 

kültürünü ve Karasuk kültürünü oluşturan eski Türklerin medeniyetlerine ilişkin 

eserler, Tanrı Dağları, Çu Vadisi, Kazakistan bölgelerinde yer alan kurganlar 

vasıtasıyla günümüze gelebilmiştir6. 

M.Ö. 1050-247 yılları arasında Çin’de kurulan Chou Devleti’nin, Türklerle 

alâkalı olabileceği konusunda çeşitli deliller ileri sürülmekle birlikte7, Orta Asya 

kavimlerinin ilk defa Büyük Hun Devleti’nin bayrağı altında toplandığı kabul edilir.  

Bozkır coğrafyası, Hunların beslenme, giyinme, barınma gibi alışkanlıklarını büyük 

ölçüde şekillendirmiştir. Yılın belirli dönemlerinde yaylaklar ve kışlaklar arasında 

göç eden Hunların yaşamında hayvancılık, çok önemli bir yere sahip olmuştur8. 

Bilhassa at, savaşlarda, taşımacılıkta ve kımız üretiminde büyük önem taşımıştır. 

Hunların hayatında atlı arabaların, askerî ve günlük yaşamda çok önemli bir yer 

tuttuğu bilinmektedir. Arkeolojik bulgular, Çin kaynakları ve Hun kaya resimleri, 

Hunların atlı arabalar kullandıklarını kesin olarak kanıtlamaktadır9.    

 

 

 

 

                                                           
5 Bahaeddin Ögel, Türk Kültür Tarihi – Orta Asya Kaynak ve Buluntularına Göre, Ankara 2003, 

s.7-26-29; Şevket Koçsoy, “Türk Tarihi Kronolojisi”, Türkler, C.1., Ankara 2002, s.73. 
6 Konuya ilişkin detaylı bilgi için bkz. Bahaeddin Ögel, Türk Kültür Tarihi, s.33-42. 
7 Saadettin Gömeç, Uygur Türkleri Tarihi, 4. Baskı, Ankara 2011, s.4; Baheddin Ögel, Büyük Hun 

İmparatorluğu, C.I., Ankara 1981, s.23-25. 
8 Bahaeddin Ögel, Büyük Hun İmparatorluğu, Ankara 1981, s.536; Bahaeddin Ögel, Türk 

Kültürünün Gelişme Çağları – Dünden Bugüne, İstanbul 1988, s.660. 
9 Eyüp Sarıtaş, Çin’de Yapılan Arkeolojik Araştırma ve Kazılara Göre İslamiyet’ten Önce 

Türklerde Kültürel Hayat,  İstanbul 2010, s.88-91; Hüseyin Namık Orkun, Hunlar, İstanbul 1938, 

s.74. 



 
 

8 
 

 

 

 

 

 

 

 

Resim 1. Pazırık Kurganından Çıkan Parçaların Birleştirilmesi ile Oluşturulan Hun Arabası10  

Orta Asya bozkırları, sunduğu zengin madenler ve akarsulara karşın, çetin ve 

zorlu bir hava şartına da sahiptir. Kışın dondurucu soğuklar, yazınsa kavurucu 

sıcaklar, doğanın tüm imkânlarından faydalanmayı gerekli kılmıştır. Türkler binlerce 

yıllık tarihleri boyunca, evcilleştirdikleri ve avladıkları hayvanlardan etkin şekilde 

faydalanmış; onlara ait ürünleri yaratıcı şekilde kullanmayı bilmişlerdir.  

Hunların ekonomisinde en önemli unsurlardan birisi, hayvan 

yetiştiriciliğiydi11. Çin kaynaklarında, at alıp satan Hun tüccarlarının adları 

geçmektedir12. At, sığır, koyun, keçi gibi hayvanların sürülerine sahip olan Hunlar, 

onların etlerinden ve derilerinden faydalanmışlardır. Aynı zamanda süt ürünü 

gıdaların yapımında da bu hayvanları kullanmışlardır. Eski Türkçede hayvanlar ve 

hayvancılığa ilişkin kelimelerin fazla olması, günlük yaşamda bu konunun ne kadar 

önemli olduğunu göstermektedir13.  

                                                           
10 Fotoğraf: F.Vural – Hermitage Müzesi – St. Petersburg 2012. 
11 İbrahim Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, İstanbul 1995, s.60. 
12 Ögel, Büyük Hun İmparatorluğu, s.55. 
13 Saadettin Gömeç, Türk Kültürünün Ana Hatları, Ankara 2006, s.18; Sarıtaş, a.g.e., 130. 



 
 

9 
 

Günümüz pastırmasına benzeyen kurutulmuş et, yün örtüler, yün kumaşlar ve 

çeşitli keçeleri ihraç eden Hunlar14, kıyafet konusunda da hayvan ürünlerinden 

sonuna kadar faydalanmışlardır. Giyim eşyalarının başlıca malzemeleri koyun, kuzu, 

sığır, tilki ve az miktarda ayı derisi ile koyun, keçi ve deve yünü idi15. Çinliler, 

Hunlar için şunları yazmıştır: “Hunlar kendi hayvanlarının derilerinden yaptıkları 

elbiseleri giyerlerdi, üstüne de bir kürk alırlardı”16. Kurganlardan çıkan eşyalar, bu 

durumu doğrulamaktadır.  

 

 

 

 

 

                          Resim 2-3. Deri ve Kürkten Yapılmış Hun Çocuk Kıyafetleri17 

Hunların ardından, Kök Türk Börüler (A-shıh-na) ailesi, Türk birliğini 

sağlamıştır. “Türk” adıyla anılan ilk siyasi örgütlenmeyi kuran Kök Türkler, 552 

yılından başlayarak Bumın Kağan önderliğinde, tüm Orta Asya’ya yayılan geniş bir 

devlet oluşturmuşlardır18. Kök Türkler sadece siyasi liderliği değil, kültürel 

özellikleri de Hunlardan devralmıştır. Bu kültür içinde de hayvancılık, hayvanlardan 

sağlanan ürünler ve sanat eserlerine damgasını vuran hayvan üslubu önemli bir yere 

sahiptir.  

                                                           
14 Wolfram Eberhard, Çin’in Şimal Komşuları, Çev. N. Ulutuğ, Ankara 1996, s.77; Gömeç, a.g.e., 

s.85; Salim Koca, Türk Kültürünün Temelleri, Ankara 2003, s.152. 
15 Kafesoğlu, a.g.e., s.217. 
16 Orkun, a.g.e., s.74-75. 
17 Fotoğraflar: F.ve T. Vural – Hermitage Müzesi – St. Petersburg 2012. 
18 Saadettin Gömeç, Kök Türk Tarihi, Ankara 1999, s.6. 



 
 

10 
 

Kök Türk ekonomisinde hayvancılık önemli bir yere sahipti. Ticarette, 

bilhassa dışa satışlarda, hayvan ürünleri büyük bir yer tutuyordu. Kök Türkler komşu 

devletlere başta at ve diğer hayvanlarla, hayvan ürünleri satıyorlardı19. Kök Türklerin 

giyim eşyalarının başlıca malzemesi koyun, kuzu, sığır, tilki ve az miktarda ayı derisi 

ile koyun, keçi ve deve yünü idi20. Ayrıca kurganlarda kürklü cübbeler, kürklü 

elbiseler bulunmuştur21. Kök Türklerin Hunlara benzer şekilde bozkır tipi kaftan, 

pantolon ve çizme giydikleri bilinmektedir ki bunlarda da çeşitli hayvanlara ait deri, 

yün ve kürk kullanılmıştır.  

Kök Türkler sadece kıyafetlerde değil, diğer ürünlerinde de hayvanlardan 

yararlanmasını bilmişlerdir. Örneğin koyun yağıyla, bir tür kuru otun külünü 

karıştırarak sabun üretiyorlardı22. Beslenmelerinde yine hayvan ürünleri ilk 

sıradaydı. Et ve süt tüketimini çok seven Türklerde kımız en sevilen içecekti. Litre 

başına 450 kalori sağlayan kımız23, enerji vermesinin yanı sıra, Türklerin vitamin 

ihtiyacını karşılaması açısından da son derece önemli idi.   

Kök Türkler, et ihtiyaçlarını koyun, keçi, at, deve, tavuk gibi kendi 

besledikleri hayvanlar ile kuş, geyik, tavşan ve balık türü av hayvanlarından temin 

etmekteydiler24. Kök Türklerin av etine çok düşkün oldukları, bilhassa tavşan ve 

karaca etini sevdikleri çeşitli kaynaklarda yer alır25.  

Yaklaşık 300 yıl süre ile Kök Türklerin inanç ve töreleri ile yoğrulan 

Uygurlar, 748 yılında Baykal Gölü’nün güneyindeki Orkun, Selenge ve Togla 

                                                           
19 Saadettin Gömeç, “Kök Börüler ve Arslanlar”, Göktürk Devletinin 1450. Kuruluş Yıldönümü 

Sempozyum Bildiri Kitabı, Ankara 2001, s.140. 
20 Kafesoğlu, a.g.e., s.306. 
21 Ögel, Türk Kültür Tarihi, s.156. 
22 Gömeç, Türk Kültürünün…, s.91. 
23 Cemal Anadol vd., Türk Kültürü ve Medeniyeti, İstanbul 2007, s.181. 
24 Salim Koca, “Eski Türklerde Sosyal ve Ekonomik Hayat”, GTTA, C.II, Ankara 2002a, s.111. 
25 René Giraud, Göktürk İmparatorluğu, Çev. İ.Mangaltepe, İstanbul 1999, s.128. 



 
 

11 
 

Nehirlerinin bulunduğu bölgede devletlerini kurmuşlardır26. Uygurlarda toplumsal 

yapı, Kök Türklerin devamı niteliğindedir. Budizm ve özellikle de Maniheizm 

dinlerinin etkisiyle zaman içinde bazı değişiklikler olsa da, temel yapı benzer 

kalmıştır. Hun ve Kök Türk sanatında son derece önemli olan hayvan üslubu, kimi 

biçim değişiklikleriyle önemini korumaya devam etmiştir.   

Bununla beraber, Türk yemek kültürünün karakteristik özellikleri de 

Uygurların ilk dönemlerinde kendisini göstermiştir. Bu, et ağırlıklı bir beslenme 

şeklidir. Uygurlar, Budizm dinini seçtiklerinde bile bu alışkanlıklarından 

vazgeçmemiş; yeryüzünde ilk ve son “et yiyen, yazları hayvanlarını otlatmak için 

yaylaya çıkan Budistler” olmuşlardır27. Çin elçisi Wang Yen-Te, Uygurların eti çok 

lezzetli olan koyunlar yetiştirdiğini belirtmiştir28.  

Ticaret, taşımacılık ve dokumacılıkta kullanmak için hayvan yetiştirmeye 

devam eden Uygurlar29, çeşitli hayvan derilerinden gerek kıyafet, gerek at koşum 

takımları, gerekse diğer ihtiyaçlarında yararlanmışlardır. Taşımacılıkta hayvanlardan 

yoğun şekilde faydalanılmaya devam edilmiştir30.  

 

 

 

 

                                                  Resim 4.  Uygur At Arabası31 

                                                           
26 Gömeç, Uygur Türkleri…, s.29. 
27 Ögel, Türk Kültürünün…, s.175-208-210. 
28 Özkan İzgi, Çin Elçisi Wang Yen-Te’nin Uygur Seyahatnamesi, Ankara 2000, s.53. 
29 İzgi, a.g.e., s.58. 
30 Gülçin Çandaroğlu, İslamiyet Öncesi Türk Tarihi ve Kültürü, İstanbul 2003, s.61. 



 
 

12 
 

Türk tarihinde kimi hayvan isimlerinin, hanlara, beylere unvan olarak 

verildiği görülmektedir. Karahanlıların hemen hemen bütün hükümdarlarına verilen 

Arslan ve Buğra (erkek deve) unvanları buna örnek olarak sunulabilir32. Tarih 

boyunca Türk erkeklerine arslan, bars, boğa (buka), buğra, böri, çagrı (çağrı-doğan 

kuşu), tay, teke, toğrıl, doğan gibi isimler verilmiştir33. Erkeklere güçlü kabul edilen 

hayvan isimleri verilirken; kadınlara daha ziyade suna, meral/maral, ceylan gibi daha 

narin hayvanların isimleri konulmuştur.  

Geçmiş dönemlerde hayatlarını çoğunlukla avcılık ve hayvancılıkla kazanan 

Türkler, zor doğa şartlarına en iyi şekilde uyum sağlayabilen hayvanların yaşamını 

yakından izlemiş ve onlara hayranlık duymuşlardır. Hayvanların doğadaki 

davranışlarını, yaşam tarzlarını ve karakterlerini öğrenen Türkler, bu varlıklara 

sembolik anlamlar yüklemeye başlamışlardır. Aslan gücün ve kudretin; kartal 

göklerin hâkimiyetinin; kurt korkusuzluğun, yol göstericiliğin, önderliğin sembolleri 

olmuşlardır34. Kimi hayvanlara sahip olduklarından daha farklı ruhanî nitelikler, yani 

göstergebilimsel35 açıdan yan anlamlar yüklenmiştir. Burada kastedilen, Türk 

kültüründe bazı hayvanların biyolojik tanımlamalarının ötesinde, kültürel, inançsal 

açılardan yeni anlamlar kazanmış olmalarıdır.  

                                                                                                                                                                     
31 Çizim: B.Ögel – Türk Kültürünün Gelişme Çağları. 
32 Mehmet Özkartal, “Türk Destanlarında Hayvan Sembolizmine Genel Bir Bakış (Dede Korkut 

Kitabı’ndan Örnekler”, Milli Folklor, Sayı 94, Ankara 2012, s.62. 
33 Ebulfez Amanoğlu, “Eski Türk Onomastiği Üzerine Notlar”, Atatürk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, Sayı 13, Erzurum 1999, s.64. 
34 Özkartal, a.g.m., s.62. 
35 Göstergebilim (semiology), en genel tanımıyla dilsel ve dil-dışı tüm göstergeleri inceleyen bilimdir. 

Göstergebilimin en önemli alanı, “anlamlama” adı altında toplanabilen “düz anlam” ve “yan anlam”la 

ilgili bölümdür. Düz anlam, anlamlandırma işine dâhil olan herkes tarafından aynı çıkarsamaların 

yapılmasına olanak tanır. Yan anlam ise Barthes tarafından anlamlandırmanın ikinci ve asıl önem 

taşıyan düzeyi olarak gösterilmiştir (Roland Barthes, Göstergebilimsel Serüven, Çev. M.Rıfat ve 

S.Rıfat, İstanbul 1993, s.72-73; Pierre Guiraud, Göstergebilim, Ankara 1994, s.12). Toplumun 

yönelimlerini, geleneklerini, önyargılarını, tutumlarını yansıtabilen yan anlam, asıl farkındalığı 

yaratandır. Bu doğrultuda, Türkler tarafından bazı hayvanlara yüklenmiş olan yan anlamlar, toplum 

hakkında önemli ipuçları verir. Örneğin, kurdun, “köpekgillerden, yırtıcı, etçil, memeli hayvan” 

şeklinde tanımlanması onun düz anlamı iken; ona Türkler tarafından yüklenen yol gösteren, ana-ata 

figürleri ise yan anlamsal niteliklerdir.  



 
 

13 
 

Türklerin doğa ve hayvanlara karşı duyduğu yakın ilgi, On İki Hayvanlı Türk 

Takviminin doğmasına da neden olmuştur. Bir kısmı bozkırda göçer hayat tarzını 

benimseyen Türkler, ekip biçme zamanını belirlemek; yazın yaylaya, kışın kışlağa 

birlikte göçebilmek için, temel olarak gök cisimlerinin hareketine ve gökle ilgili 

olaylara bakarak takvimler yapmış ve zamanı sistemli halde kullanmaya 

başlamışlardır. Türkler bir müddet sonra “On İki Hayvanlı Türk Takvimi”ni 

oluşturmuşlardır. Bu takvim, Türk boyları arasında yaygın olarak kullanılmıştır36. On 

İki Hayvanlı Türk takvimi, her biri bir hayvanın ismi ile anılan on iki yıllık bir devre 

esasına dayalıdır37. On İki Hayvanlı Türk Takviminde yer alan hayvanların 

özellikleri, o yılın nasıl geçeceğine ve o yılda doğan insanların karakterlerine işaret 

sayılmıştır38. 

Türkler doğdukları yıla ya da içinde bulundukları yılın simgesi olan hayvana 

göre hayatlarının şekilleneceğini düşünmüşlerdir. Bu durum, hayvanın himayesini 

temin etme, yani koruyucu ruh tasavvuru ya da hayvan-ana / hayvan-ata inanışı ile 

bağlantılı olabilir39. Türklerin yarattığı bozkır kültüründe hayvanların çok büyük bir 

öneminin olması, bu takvimin oluşturulmasında en önemli etkendir.  

Seçilen dinlerin, toplumun kültür hayatında önemli bir değişim getirdiği 

muhakkaktır. Bununla birlikte binlerce yıllık kültür ve geleneklerin değişmesi de 

                                                           
36 Nergis Biray, “12 Hayvanlı Türk Takvimi – Zaman ve İnsana Hükmetmek”, Atatürk Üniversitesi 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, Sayı 39, Erzurum 2009, s.672. 
37 Bu hayvanlar çeşitli Türk boylarına göre farklılık gösterebilmekle birlikte genel olarak şu 

şekildedir: Sıçgan (sıçan), ud/sıgır (öküz/sığır), bars (pars/kaplan), tavışgan/tabışgan/tovşan (tavşan), 

luv/nek (balık ya da timsah ya da ejderha), yılan (yılan ya da ejderha), yond/yunt/yılkı (at), koy/goyun 

(koyun), biçin/maşin (maymun), takagu/took/takık (tavuk), it (köpek), tonguz/donuz (domuz)’dur. 

(Kaşgarlı Mahmud, Divanü Lugati’t-Türk, Çev. B. Atalay, Ankara, 1992, s.364; Gülnisa 

Aynakulova, “Gregoryen Kıpçaklar ve On İki Hayvanlı Türk Takvimi Üzerine”, Milli Folklor, Yıl 

19, Sayı 74, Ankara 2007, s.22-28; Osman Turan, Oniki Hayvanlı Türk Takvimi, İstanbul 2016, 

s.113-115). 
38 Zeyneş İsmail, “Kazak Türklerinde 12 Hayvanlı Takvim”, Türksoy Dergisi, 2003, s.15-16. 
39 Yaşar Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, İstanbul 2002, s.222-239. 



 
 

14 
 

oldukça yavaş bir süreçtir. İslamiyet’i seçen Türkler, dönemin de getirdiği şartlar 

nedeniyle günlük hayatlarında, taşımacılıkta hayvanlardan yoğun şekilde 

faydalanmaya devam etmişlerdir. Bu durum, dünyada olduğu gibi sanayii devrimine 

kadar tüm Türk toplulukları için de geçerli olmuştur. Beslenmeleri et ağırlıklı olmaya 

devam etmiş; dolayısıyla sürüleri otlatmak, avlanmak gibi eylemler ile hayvanların 

hayatın bir parçası olması benzer şekilde sürmüştür.  

Bununla birlikte zaman içinde hayvan figürleri daha çok stilize şekilde 

işlenmeye başlanmıştır. Selçuklu sanatında takip edebildiğimiz hayvan üslubu, 

Osmanlı döneminde yerini daha çok nebati süslemelere, geometrik desenlere 

bırakmıştır. Ancak hemen hemen tüm Türk topluluklarında hayvan kültüne ilişkin 

görünümler, sürdürülmeye devam etmiştir. Sibirya Türk toplulukları, bu kültürü daha 

canlı şekilde korumuştur. 

Eski Türk İnancında Hayvanların Yeri ve Önemi 

Eski Türk İnancı, ata ruhlarını, doğa varlıklarını kutsal sayan bir inanç 

sistemidir40. Gömeç’in de vurguladığı üzere, bugünkü Saha (Yakut) ya da Altay 

Türklerinin Şamanizm’i ile eski Türklerin inançları arasında önemli ayrımlar 

mevcuttur41. Nitekim uygulamaları ve içerikleri açısından mühim farklılıklar göze 

çarpar. Ancak günümüz Şamanizm’inde eski Türk inancının kuvvetli etkileri görülür. 

Eski Türk İnancında, kimi hayvanlara ait unsurların kullanımının, insanüstü 

bir güce sahip olmayı sağlayacağı düşünülmüştür. Bu nedenle hayvansal ögeler, din 

adamları kamların elbiselerinde, kamın cildine yapılmış dövmelerde, resimlerde, 

                                                           
40 Mehmet Aydın, “Türklerin Dini Tarihi Üzerine Bir Değerlendirme”, Türkiyat Araştırmaları 

Dergisi, Sayı 4, Konya 1997, s.24. 
41 Gömeç, Türk Kültürünün…, s.101; Saadettin Gömeç, Şamanizm ve Eski Türk Dini, Ankara 

2011. 



 
 

15 
 

kazıma tekniği ile duvarlarda vb. yerlerde görülür42. Kuzey ve Güney Sibirya 

Türklerinde her kamın kendine ait özel bir ruhu veya ruhları olduğuna inanılmıştır. 

Kartal ve boğanın da dâhil olduğu bu yardımcı ruhlar, devamlı onun yanında yer 

almış ve onun emrinde bulunmuştur43.  

“Bu ruhların bir kısmı kamı korurken, bir kısmı da ona yardım etmekle 

vazifeli olurlar. Ruhların hepsinin kişisel isimleri, özel bir şarkısı ve kendine 

özgü simgeleri vardır. Ruhlar genellikle hayvan biçimindedir. Örneğin Sibirya 

kavimlerinde bunlar ayı, kurt, geyik, tavşan ve çeşitli kuşlar, özellikle kartal, 

baykuş ve karga şeklinde görülebilirler. Kam yer altına inerken yanında “ayı 

perisi”, gökyüzüne çıkarken “at ruhu”ndan yardım görebilir. İhtiyaç halinde o, 

dünyanın her tarafından yardımcı ruhlar çağırır. Bu daveti, davulunu çalarak 

yapar. Yardımcılarının geldiklerini, onların sesini çıkararak belli eder44.”  

Yakutistan’ın Kangalas bölgesindeki kamların her birinin “ine kııla” yani 

hayvan-ana adı verilen bir ongunu/totemi vardır45 ve benzer gelenek, Tunguz kamları 

arasında da mevcuttur46. 

 

 

 

                                                           
42 Buchard Brentjes, “‘Animal Style’ and Shamanism Problems of Pictoral Tradition in Northern in 

Central Asia” Archaeopress, III, Oxford 2000, s.259; G.V. Ksenofontov, Шаманизм - Избранные 

Труды (Şamanizm – Seçilmiş Eserler), Север юг, Yakutsk 1992, s.12. 
43 Mircae Eliade, Şamanizm, Çev. İsmet Birkan, İstanbul 1999, s.82. 
44 Gömeç, Türk Kültürünün…, s.127. 
45 Gabriil, Alekseyev “Зверь - Матерь Шамана” (Şamanın Hayvan Anası), Шаманизм, Derlenme 

Tarihi 1925, Yakutistan 1992, s.50; Petr Danilov “Шаманский Мать-Зверь” (Şamanın Hayvan 

Anası), Шаманизм, Derlenme Tarihi 1925, Yakutistan 1992, s.55. 
46 Ivan Çolko “Шаманский Мать-Зверь” (Şaman Hayvan Anası), Шаманизм, Derlenme Tarihi 

1925, Yakutistan 1992, s.91. 



 
 

16 
 

 

  

 

 

 

  Resim 5 ve Resimden Detaylar: Saha Kamı ve Yardımcı Kuş Ruhunu Temsil Eden 

Figürler47 

Yukarıda, Yakutistan Kuzey Halkları Tarihi ve Kültürü Devlet Müzesi’nde 

yer alan kam figürü ve kama ait objelerin bulunduğu kısım görülmektedir. Kamın 

kıyafetinin üzerinde demirden kuş figürleri; yanındaki ağaçta kamın yardımcı 

ruhlarından olan kuşu temsilen bir kuzgun figürü yer almaktadır. Arkadaki fotoğrafta 

ise kam töreni ve yine kama yardımcı kuş ruhlarını gösteren ahşap objeler dikkat 

çekmektedir. 5. Resim Grubu’nun en sağında bu fotoğraftaki figürlerin bir taklidi 

görülmektedir.  

Kamlar tören yaparken, karada, denizde ve havada yaşayan hayvanların, 

derilerini ve kemiklerini yanlarına alarak, onlardan yardım dilerler. Bazı kamlar 

tören esnasında,  sol taraflarına kurt derilerini, sağ taraflarına ise balık, yılan 

kemikleriyle birlikte ayı postunu alırlardı48. Pek çok inanç sisteminde olduğu gibi, 

eski Türk inanıcında da “kurban” olayı vardır ve kurban olarak genellikle atların 

seçildiği görülür. 

                                                           
47 Fotoğraf: F.Vural - Yaroslavskova Yakutistan Kuzey Halkları Tarihi ve Kültürü Devlet Müzesi - 

Yakutsk 2017. 
48 Bahaeddin Ögel, Türk Mitolojisi, I. Cilt, İstanbul 2010, s.35. 



 
 

17 
 

Eski Türk geleneğinde beyaz renk, kutsal ve Tanrı Ülgen’in işareti olarak 

kabul edilmiştir. Bu nedenle Altay Türkleri kurbanlık atları, genellikle beyaz renkli 

atlardan seçerlerdi49. Buna örnek olarak Türkler ve Çinliler arasında yapılan ve 

tarihte Wei Nehri Barış Antlaşması adıyla geçen anlaşmada, kurban edilen beyaz at 

sunulabilir50. Günümüzde bir kısım Türkler arasında devam eden geleneğe göre, gök 

at kurbanı, baş ile ilgili hastalıklardan, doru at veremden, boz at karın ve göğüs 

hastalıklarından, sarımtırak atlar romatizmadan korunmak için kurban edilmektedir51.  

Eski Türk inanışına ilişkin pek çok özellik, Türklerin İslamiyet’i 

seçmelerinden sonra da devam etmiştir. Bu durum, hayvanlarla ilgili hikâyelerde de 

görülür. Anadolu Türkmen dervişlerinden, Orhan Gazi’nin çağdaşı Geyikli Baba’nın 

geyiklerle beraber yürüdüğü ve geyiklere bindiğini anlatan hikâyeler, Karaca Ahmet 

Oğlu Hacı Doğrul’un doğan kuşu suretine girmesi ve güvercin şekline bürünen 

Sultan Hacım’ı yakalamak istemesi gibi efsanelerin hepsi, eski Türk inanışı 

kökenlidir. Geyikli Baba’nın geyiğine binerek gezmesi hakkındaki hikâye, Altaylı 

Kamların okudukları dualarda, “bindiğim hayvan geyik” sözlerini hatırlatmaktadır52.  

a. Kamların Kıyafetlerinde Hayvanlar 

Eski Türklerde kamlar, din uluları olma özelliklerinin yanı sıra törenler 

esnasında başta davul olmak üzere çeşitli çalgılar çalmaları, ilahiler söylemeleri 

bakımından müzisyen kimliğini de taşımaktaydılar. Günümüzde de bu özellikleri 

kısmen devam etmektedir. Kamlar, törenler sırasında Tanrı ve ruhlarla bağlantı 

                                                           
49 Mireli Seyidov, “Gök, Ak ve Kara Renklerinin Eski İnançlarla Alakası”, Türk Dünyası 

Araştırmaları Dergisi, Çev. O.Yavuz, Sayı 52, İstanbul 1988, s.38. 
50 Gömeç, “Kök Börüler ve Arslanlar”, s.88. 
51 Gömeç, Türk Kültürünün…, s.76. 
52 Sabiha Tansuğ, “Anadolu Yaşamında ve Giyiminde Şaman İzleri”, 5. Milletlerarası Türk Halk 

Kültürü Kongresi, Ankara 1997, s.167. 



 
 

18 
 

kurmaya çalışır, farklı anlamlar içeren ve her bir parçası bir varlığın sembolü olan 

giysiler giyer, külahlar takarlar53.  

Kamın önemli yardımcı malzemelerinden birisi olan kam elbisesi, onun 

ruhanî yolculuğu sırasında biçim değiştirme yeteneğine sahip olduğuna işaret 

etmektedir54. Genellikle hayvan şekilleri taklit edilerek yapılan giysilerin pek çok 

ince ayrıntıya ve anlama sahip olduğu görülmektedir. Bu kıyafetler kimi zaman bir 

kuşu andırmakta, kimi zamansa geyik başlığı ile tamamlanmaktadır.  

 

 

 

                                           Resim 6. Kam Elbisesi ve Başlığı55 

Yukarıdaki çizimde sol tarafta Yenisey Ostyak kamının geyik tipi başlığı56, 

sağ tarafta ise, bir Saha kamına ait kuş tipi elbise görülmektedir. Çalışmanın 

devamında söz edildiği üzere kuşlar, Türkler tarafından kutlu kabul edilen 

hayvanlardandır. Kama güç verdiği düşünülen hayvanlar, Saha Türkleri arasında 

sıklıkla bir kuştur57. Kuşların günümüz kamlarının kıyafetlerinde dahi önemini 

koruduğu görülmektedir: 

 

 

                                                           
53 Kafesoğlu, Eski Türk…, s.29. 
54 Yaşar Çoruhlu, “Türk Şamanizminde Biçim Değiştirme (Metamorphosis) Olayı ve Türk Sanatı ile 

Bağlantısı Üzerine Birkaç Söz”, STAD, C. I, Sayı 1 Kasım, Ankara 1987, s.55. 
55 Çizim: Y.Çoruhlu - Türk Mitolojisinin Ana Hatları. 
56 Selçuk Mülayim, “Kuzeyde Geyik Kültü ve Hayvan Üslubu’nun Doğuşu”, Ege Üniversitesi Sanat 

Tarihi Dergisi, C. 7, Sayı 7, İzmir 1994, s.179. 
57 Alekseyev, a.g.e., s.50. 



 
 

19 
 

 

 

 

 

 

 

        Resim 7. Tuva Kamı Başlığı58               Resim 8. Saha Kamı Başlığı59 

Yukarıda solda Tuva’da edindiğimiz 2017 takviminden bir fotoğraf yer 

almaktadır. Burada fotoğraflanan bir Tuva kamının başında kuş tüylerinden yapılmış 

bir başlık; sağda ise Rusya Novosibirsk Müzesi’nde fotoğrafladığımız bir kamın 

başlığı görülmektedir. Kamların elbiselerine asılan metal unsurlarda da hayvan 

biçimlerini görmek mümkündür. Aşağıda bu duruma örnekler sunulmuştur. 

 

 

 

  

 

  

 

     Resim 9 -10 ve Detaylar. Saha Kam Kıyafetleri ve Fotoğraflardan Ayrıntılar60 

                                                           
58 Fotoğraf: Huvanaak – Kamların Kehaneti Takviminden – 2017. Fotoğraflayan:V.Balçıy-oola 
59 Fotoğraf: F.ve T. Vural - Novosibirsk Yerel Tarih ve Doğa Müzesi - Novosibirsk 2017. 



 
 

20 
 

Yukarıda solda, bir Saha kamının canlandırması görülmektedir. Yakutistan 

Ulusal Müzik ve Folklor Müzesi’nde fotoğrafladığımız kamın elbisesinde, Türkler 

için kutlu kabul edilen demir madeninden yapılmış, kuş ve ayı figürleri yer 

almaktadır.  

Yukarıda sağda ise Yakutistan Millî Kültür Parkı içinde yer alan bir kam 

kıyafeti ve üzerindeki demirden yapılmış figürler görülmektedir. 

Kamların çeşitli kuşların hareketlerini taklit ederek 

tören yaptıkları görülür. Bu durum, Saha Türkleri ile 

Hanti-Mansi’lerce kutlanan Ayı Töreni’nde yer alan 

danslarda da tespit edilmiştir. Bu esnada kıyafetlere 

kuşların tüyleri takılır.  

Resim 11.  Novosibirsk Yerel Tarih ve Doğa Müzesi’nden 

Kam Kıyafeti Örneği61 

Türk kültüründe kaz, kurban törenleri sırasında kamın göğe yükselmesini 

sağlayan hayvanlardan birisi olarak kabul edilmiştir62. Kaz ve diğer bazı kuşlar, eski 

Türk inanıcında yardımcı ruhlardan oldukları için kamlar sık sık bu hayvanların 

kılıklarına girer, onları taklit ederler. 

Eski Türk inancında yeraltı ilahı olan Erlik, yılanla ilişkilendirilmiştir. Yılan, 

bilhassa kara yılan, Erlik’i temsil eder. Bundan dolayı kimi kamların kıyafetlerinde 

yılan başı ve kuyruğu da yer alabilir63. Kazak kamlarının (baksıların) törenler 

                                                                                                                                                                     
60 Fotoğraflar: F.ve T. Vural – Yakutistan Ulusal Müzik ve Folklor Müzesi ve Yakutistan Milli Kültür 

Parkı - Yakutsts 2017. 
61 Fotoğraf: F.Vural - Novosibirsk Yerel Tarih ve Doğa Müzesi - Novosibirsk 2017. 
62 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.151. 
63 Çoruhlu, a.g.e., s.157-158. 



 
 

21 
 

esnasında kullandıkları yılan figürlü çalgı Jılan Bas Konıray (bkz. Resim 236-237), 

Erlik inancı ile ilişkili olabilir.  

Kamların kıyafetleri ile birlikte davulu ve davul tokmağında da hayvansal 

materyaller kullanılmıştır. Bu konuya ilişkin detaylı bilgi, çalışmanın devamında 

sunulmuştur. 

b. Kam Törenlerinde Zoomorfik Dönüşüme Uğrayan Çalgılar 

 Kamın en önemli araçlarından birisi olan davul, törenlerde büyük bir role 

sahiptir. Kam, davulunu bir binek olarak kullanır ve trans hâlindeyken onunla 

gökyüzüne çıkıp, yer altına indiğine inanılır. Zoomorfik64 dönüşüm olarak 

adlandırılan bu durum, davul ile kutlu kabul edilen at ruhunun birleşmesi şeklinde 

açıklanabilir.  

  b.1. Kam Davulunun Ata ve Kaza Dönüşmesi 

Türk dünyasının pek çok yerinde davulun ata dönüşmesi fikrinden söz edilir. 

Örneğin bir Saha efsanesine göre, kam, davulunu çevirir elindeki sopayla üç kere 

vurur. Bunun üzerine davul, üç ayaklı bir taya dönüşerek onu gökyüzüne götürür65. 

Genellikle ata dönüştüğü düşünülen davul, Altay kamları tarafından kaz 

kimliğine de büründürülmektedir. Buna göre kam, önce davulunu at gibi kullanır, 

daha sonra “at yoruldu” diyerek atı bırakır, kaza biner. Bu şekilde davul, kaz 

kimliğine bürünür66. 

 

                                                           
64 Zoomorfik: Hayvan biçiminde ve genellikle bunun üsluplaştırılmasıyla yapılmış her tür ögenin 

genel adı. 
65 Bilge Seyidoğlu, “Mitolojik Dönemde At”, Prof. Dr. Umay Günay Armağanı, Ankara 1996, s.52. 
66 Mefkure Mollova, “Bir Şathiye ve Bir Bilmecede Kaz Kültü”, Prof. Dr, Ş. Elçin Armağanı, 

Ankara 1993, s.269. 



 
 

22 
 

  b.2. Kıl Kopuzun Kuğu ve Kurda Dönüşmesi 

Kamlar törenler esnasında çeşitli hayvan seslerini taklit etmektedirler. Bunu 

genellikle kendi seslerini kullanarak yapan kamlar, yüzlerce yıldır değişmeden 

gelmiş, kadim bir saz olan kıl kopuz yardımıyla da hayvan sesi taklitleri 

yapabilmektedirler. 

 

 

 

Resim 12-13. Kıl Kopuz Örnekleri67 

Bazı Kazak kamları (baksılar), kuis (küğ?) adı verilen enstrümantal (söz 

olmaksızın, sadece çalgı ile icra edilen müzik) eserleri kıl kopuz ile icra 

etmektedirler. Bu eserlerden bir kısmı kaskır yani kurt; bir kısmı ise  kuu yani kuğu 

adını taşımaktadır. Eserler esnasında, kamın kopuzu ile o hayvan ruhu özdeşleştirilir. 

Yakın zamana kadar pek çok kam, tören yaparken kuğu kostümü giyip, kopuzu ile 

buna uygun parçayı çalardı. Bu esnada kopuzun kuğuya dönüştüğü düşünülürdü. 

                                                           
67 Fotoğraflar: F.ve T.Vural – Eskişehir Anadolu Üniversitesi Türk Dünyası Kültür ve Sanat Merkezi 

Müzik Müzesi – Feridun Obul Yapımı Kıl Kopuzlar 



 
 

23 
 

Kuğunun kutsallığı, günümüz Müslüman Kazakları arasında da devam etmekte; 

kuğunun avlanması hoş görülmemektedir68.    

Türk Destanlarında Hayvanların Konumuna Örnekler 

Millî şuurun yaşatılması bakımından öneme sahip olan destanlar, ait oldukları 

toplumun, millî hafızası niteliğindedir69. Destanlar doğrudan doğruya tarihî belge 

olarak kabul edilmemekle birlikte, tarihle bağlantılı yönlere sahiptirler ve içinden 

çıktıkları tarihi yansıtırlar. Bu açıdan “tarih bilimine yardımcı kaynaklar” sınıfında 

nitelendirilebilecek olan destanlar, oluştukları toplumun tarihini, kültürünü, gelenek 

ve göreneklerini yansıtan bir ayna gibidir. 

Millî değerler ve toplumsal olaylar, destanların bünyesinde yüzlerce yıl 

yaşayabilmektedir. Türk tarihi ve kültürü de Türk destanlarına sinmiş ve onları 

biçimlendirmiştir. Diğer pek çok kültürel unsur gibi, Türklerin hayvanlara verdiği 

büyük önem, destanlarına yansımıştır. Konumuz destan analizi olmadığı için 

çalışmanın bu kısmında Türk destanlarında yer alan hayvan unsurlarına kısaca 

değinilmiştir. Burada amaç, hayvanların Türk kültürünün önemli değerlerinden olan 

destanlara nasıl işlediğinin altını çizmek; çalışmanın ana konusu olan, Türk 

müziğinde yer alan hayvan unsurlarının, Türk kültüründeki yerine vurgu yapmaktır.  

Türk destanlarında pek çok kez hayvanlar, üzerlerine yüklenen iyi ya da kötü 

veya kutsal özellikler ile karşımıza çıkarlar. Bu durum, onların Türk kültürü ve Türk 

mitolojisinde sahip oldukları derin anlamlarla bağlantılıdır.  

Türklerin eserlerine yoğun şekilde yansıyan hayvan üslubuna bağlı sanat 

anlayışı, görsel eserlerle sınırlı kalmamıştır. Türkler, sözlü anlatım ve edebiyat 

                                                           
68 Levin ve Süzükei, a.g.e., s.131. 
69 Ali İhsan Kolcu, “Destandan Romana Kırgız Kültür Mirası ve Cengiz Aytmatov Örneği”, Türkler, 

C. 19, Ankara 2002, s.613. 



 
 

24 
 

alanındaki mitolojilerinde, masallarında, destan ve hikâyelerinde de hayvan 

motiflerine yer vermişlerdir. Bunun belirgin örneklerinden birisi Oğuz Kağan 

Destanı’dır. Destanda Oğuz’un vücudu, Türk kültüründe önemli sayılan 

hayvanlardan alınma benzetmelerle tasvir edilmiştir70: “Ayakları öküz ayağı gibi; 

beli kurt beli gibi; omuzları samur omuzu gibi; göğsü ayı göğsü gibi idi. Vücudu 

baştan aşağı tüylü idi.” Burada Oğuz Kağan, hayvanların bir kısmının kutsiyetlerini 

ve güçlerini üzerinde toplamıştır. Bir diğer özellik ise Oğuz’un savaşlarında ona gök 

tüylü ve gök yeleli büyük bir erkek kurdun yol gösterici olmasıdır71. Oğuz Kağan 

Destanı’nda gök kurdun bir ışıkla ortaya çıkması, Tanrısallığın habercisi olarak işaret 

edilmiştir. Kurt, Türk destan ve hikâyelerinde, diğer hayvanlardan çok daha üstün bir 

konumdadır.  

Dede Korkut’ta, kurt yüzü, mübarek olarak tanımlanır72. Türk efsanelerinde 

kurdu, Asena, Börcü, Börü, Börte, Cina, Cine, Sina, Yaşka gibi isimler ile görmek 

mümkündür73.  

Oğuz Kağan Destanı’nda “yol gösterici sembol” olan kurt, Kök Türk 

destanlarından olan Türeyiş Destanı’nda “koruyuculuk” ve Türklerin kurttan 

türemesi ifadesi içinde “hayvan ana” niteliklerine bürünmüştür. Ergenekon, Türeyiş 

ve Bozkurt Destanlarında kurt, Türk toplumunun en önemli simgesi konumundadır. 

Türeyiş destanının çeşitli varyantlarında, çoğu kez dişi bir kurdun, 

düşmanların katliamından son kalan erkek çocuğu büyütmesi; kimi zamanda en eski 

Türk hükümdarının dişi kurt ile birleşmesinden Türklerin türediği anlatılır. 

                                                           
70 Özkartal, a.g.m., s.58. 
71 Mehmet Kaplan, “Oğuz Kağan – Oğuz Han Destanı”, İslamiyet Öncesi Türk Destanları, Haz. S. 

Sakaoğlu,A. Duymaz, 2. Baskı, İstanbul 2006, s.513. 
72 Muharrem Ergin, Dede Korkut Kitabı, C. I, Ankara 1989, s. 101. 
73 Murat Uraz, Türk Mitolojisi, İstanbul 1994, s.143. 



 
 

25 
 

Varyantlar kimi değişiklikler gösterse de, kurdun önemli rolü, hep korunmuştur. 

Bugut Anıtı’nın Sogdça yazılmış yazıt kısmının üzerinde, Kök Türk hanedanlığının 

kurttan türemesi efsanesini işaret eden bir kabartma görülmektedir. Bu kabartmada 

kurdun bir çocuğu emzirmesi tasvir edilmiştir. Diğer pek çok Türk topluluğunda 

olduğu gibi Kıpçaklar arasında da kurt, kurtarıcı ve kutsal bir figür; Tanrı tarafından 

gönderilmiş ilahî bir varlık olarak kabul edilmiştir74.  

Kurt gibi at da Türk destan ve hikâyelerinde çok önemli bir yere sahiptir. 

Şükrü Elçin, Türk efsanelerinde at figürünü dört ana başlık altında toplamıştır. 

Bunlar, “Gök Menşeli”, “Rüzgar Menşeli”, “Toprak / Mağara Menşeli”, “Su 

Menşeli” atlardır75. Pek çok Türk destanında at, vazgeçilemeyen en büyük yardımcı, 

güç durumlarda sahibinin uyarıcısı ve dostudur. Manas’ın Ak-kula’sı destanın 

önemli unsurlarından birisidir. Köroğlu’nun ölümünde Kır At, bir insan gibi yas 

tutmuş, kırk gün yem yememiştir. Kazak destan kahramanlarından olan 

Kobılandı’nın Tayburıl, Alpamış’ın Bayşubar isimli atlarına kuş gibi uçma özelliği 

verilmiştir76. Atlar tıpkı gerçek hayatta olduğu gibi, binicisinin başlıca yoldaşı 

konumundadır. Atlara isimler verilir ve kişiselleştirilir. At, Tuva Türklerinin millî 

çalgısı igilin yaratılış efsanesinde de başroldedir. Bu efsaneye ilişkin bilgi, 

çalışmanın devamında sunulmuştur. Saha Türkleri arasında anlatılan bir diğer 

efsanevi hikâyede ise kam davulu ile at özdeşleştirilir.  

Geyik, Türk hikâye, destan ve efsanelerinde yer alan bir başka hayvandır. 

Geyiğin yol göstericiliği konulu Türk efsaneleri, farklılaşmış içeriklerle Anadolu 

Türkleri arasında da devam etmiştir. 

                                                           
74 Fuzuli Bayat, “Oğuz Kağan Destanı Üzerine Yeni Düşünceler”, Türkler, C. 3, Ankara 2002, s.522; 

Çoruhlu, “Türk Sanatı’nda Görülen Hayvan…, s.113-116. 
75 Şükrü Elçin, Halk Edebiyatı Araştırmaları II, Ankara 1997, s.502. 
76 Hasan Köksal, “Türk Destanlarında Bazı Ortak Motifler”, Türkler,  C. 3, Ankara 2002, s.591. 



 
 

26 
 

 Hayvan unsurlarının yoğun kullanıldığı bir diğer edebî şaheser ise Dede 

Korkut’tur. On iki halk anlatısından oluşan bu eser, Türk kültürü için son derece 

değerli bir hazinedir. Destanda çok sayıda hayvan ismi geçmektedir. Bunlar, 

benzetme amacıyla, atasözlerinde, günlük yaşamı anlatırken, kurbanlık hayvanlardan 

söz ederken kullanılmıştır.  

Özkartal, Dede Korkut hikâyelerinde hayvan betimlemeleri ve benzetmeleri 

ile ilgili olarak, “Oğuz toplumunun güçlü, çevik ve yırtıcılığı ile değer gören 

hayvanların, kahramanlarla anılması, övülmesi, alp kişilere olan güvenin işaretini ve 

toplumun tabiata verdiği önemi yansıtmaktadır77” demiştir. Dede Korkut 

hikâyelerinde “Kurt yüzü mübarektir”,  “Çalkara kuş (kartal) erdemli”, “At koştursa 

çalımlı” gibi ifadelerle, geçmişten beri kutlu sayılan hayvanların övüldüğünü; 

yiğitlerin güçlü hayvanlara benzetildiğini sıkça görmek mümkündür.  

Türkler için kutlu hayvanlardan birisi olarak kabul edilen kartala başka 

destanlarda da rastlamak mümkündür. Örneğin Altay destanlarından olan Maaday-

Kara destanında kartal, ülkenin refah ve huzur simgesi olan bir unsurdur. Burada 

kartal, Ulu Tanrı Üç-Kurbustan tarafından yaratılmıştır. Ölümsüz ağacın üzerine 

tünemiş olan kartal, düşmanların gelme ihtimali olan yolu beklemektedir78. 

Verbitskiy’in derlediği Altay Yaradılış Destanı’nda Tanrı Ülgen, bir kuş 

biçimindedir79. Ayrıca balık da bu destanda önemli bir unsur olarak yer alır80.  

Radloff’un derlediği Altay Yaradılış Destanı’nda ise siyah bir kaz, insan ve 

yaratıcı Tanrıyı simgelemektedir: “Evvelce ancak su vardı, yer, gök, ay ve güneş 

yoktu. Tanrı (Kuday) ile bir kişi vardı. Bunlar kara kaz şekline girip su üzerinde 

                                                           
77 Özkartal, a.g.e., s.62. 
78 Salahattin Bekki, Maaday Kara Destanı, Elazığ 2007, s.575. 
79 Ögel, Türk Mitolojisi, s.432. 
80 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.144. 



 
 

27 
 

uçuyorlardı81”. İnsanın kuşa dönüştüğü ya da kuşların olumlu anlamlarla anıldığı çok 

sayıda edebî, bilimsel ve efsanevî eseri saymak mümkündür.  

Kuzey Sibirya halkları arasındaki efsaneye göre Tanrı Toruma’nın küçük 

oğlu bir ayıydı. Tanrı yeryüzüne gönderdiği oğluna, geyikleri öldürmemesini 

öğütledi ancak o bu yasağı çiğneyince ölümsüzlüğü elinden alındı82. Ayıya karşı 

duyulan saygı, Saha Türkleri ve komşu topluluklar arasında düzenlenen “Ayı 

Festivali”nde görülmektedir. 

Sadece destanlarda değil, masallarda da hayvanlar çok önemli bir unsur 

olmuştur. Türk ve Moğol topluluklarında kuğu ve kaz gölü masalları bunlara örnek 

olarak sunulabilir83. Misalleri arttırmak mümkün olsa da konu bütünlüğünü 

bozmamak için bu örneklerle yetinilecektir.  

Türk Lehçelerinde Hayvanlara İlişkin Sözlere Örnekler 

Bir milletin kelime hazinesi, o toplumun kavramlar dünyasını, maddi ve 

manevi kültürünü ortaya koyar84. Diller, toplumun kültürel özelliklerini, değerlerini, 

önceliklerini, inançlarını içerirler ve ulusun dünya görüşünü yansıtırlar85.  

Her milletin lisanı, toplumun iç içe olduğu ve ilgilendiği konulara ilişkin daha 

fazla kelime barındırır. Savaşçı bir ulus olan Türklerde silahlara ait kelimelerin 

çokluğu buna bir örnektir. Diğer toplumlara göre Türklerde savaş ve silaha ait 

kelimeler oldukça fazladır86. Aile bağlarına önem veren Türkler, bu kapsamdaki 

ilişkileri de ayrıntılı ve zengin bir söz varlığı ile karşılamıştır. Buna dünya dilleri 

                                                           
81 Abdülkadir İnan, Tarihte ve Bugün Şamanizm Materyaller ve Araştırmalar, Ankara 1972, s.14. 
82 Sokolova, a.g.m., s.44. 
83 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.152. 
84 Oğuz Ergene, “Türkiye Türkçesi Ağızlarında Hayvan Adlandırmalarına İlişkin Belirleyiciler”, 

Turkish Studies, Sayı 9/12, Ankara 2014, s.181. 
85 Bedia Akarsu, Dil – Kültür Bağlantısı, 3. Basım, İstanbul 1998, s.59-62. 
86 Gömeç, Türk Kültürünün…, s.23. 



 
 

28 
 

arasında da çok sayıda örnek verilebilir. Mesela Avrupa dillerinin aksine, Eskimo 

dilinde çok sayıda kar türü, ayrı ayrı adlarla anılmıştır87. Bu durum, söz konusu 

kelimelere ihtiyaç duyulması ve sıkça kullanılması ile ilişkilidir.  

Doğa ile iç içe olan Türklerin dilinde hayvan ve tabiat durumlarına ilişkin 

kelime sayısının fazla olması da aynı nedene bağlanabilir. Anadolu Türkleri üzerinde 

kapsamlı bir araştırma yapan Aksan88, koyunların cins ve niteliklerini belirten 

seksenin üzerinde sözcük kaydetmiştir.  

Kök Türk ve Uygur Yazıtlarında evcil hayvanlar, yabani hayvanlar, av 

hayvanları ile hayvan toplulukları için ayrı sözcükler kullanılmış; adlandırmalarda, 

hayvanların sahip olduğu nitelikler gözetilmiştir. Karahanlı ve Çağatay Türkçesi 

dönemlerinin söz varlığını kaydeden iki önemli eserden Divânu Lügati’t-Türk ve 

Muhakemetü’l-Lugateyn’de de hayvanların cinsiyet, yaş, işlev ve fiziksel özellik gibi 

pek çok ölçüte bağlı şekilde adlandırıldığı ve ayrımlaştırıldığı görülür89.  

Kaşgarlı Mahmud’un farklı bilim alanlarında pek çok araştırmacıyı 

ilgilendiren eseri Divânu Lügati’t-Türk, Türk kültürü ve tarihi için son derece değerli 

bir kaynaktır.   

Bu eserin dizininde 8783 adet kelime vardır ve bunlardan, hayvan ve 

hayvanlarla ilgili kavramları karşılayan kelimeler yaklaşık 650; hayvan adlarının 

sayısı ise 272’dir90. Türk topluluklarında hayvan isimlerinin zikredildiği ve 

hayvanlara yönelik benzetmeler içeren deyim ve atasözleri de oldukça fazladır. 

  

                                                           
87 Doğan Aksan, Türkçenin Söz Varlığı, Ankara 1996, s.7-9. 
88 Aksan, a.g.e., s.161. 
89 Ergene, a.g.m., s.182. 
90 Meltem Gül, “Divâanü Lügati’t-Türk’teki Hayvan Adları Üzerine Bir İnceleme”, İdil, C. 4, S.15, 

Ankara 2015, s.4. 



 
 

29 
 

Türk Sanatı ve Zanaatında Hayvan Üslubu 

Türkler, binlerce yıldır çeşitli sanat ve zanaat dallarında, son derece nitelikli 

eserler üretmişlerdir. Bu eserlerin pek çoğunda hayvan teması, temel konudur. Duvar 

resimleri, heykeller, deri, keçe, metal, ahşap işlemeler, hayvan figürleri ile doludur. 

Sanat tarihi uzmanları, İslamiyet’ten önceki dönem Türk sanatının temel stilini 

“Hayvan Üslubu” olarak kabul etmektedirler.  

Hayvan teması, pek çok milletin sanat eserlerinde görülür91. Ancak Türk 

sanatında hayvan ögelerinin yer alışı, sıradan bir konu olmaktan çok daha öte, temel 

üslup konumundadır. Bu çalışmada Türk müziğinde var olduğunu iddia ettiğimiz 

“hayvan üslubu”nun, Türk sanatındaki hayvan üslubu ile olan paralelliğinin ortaya 

konulması önemli görülmüştür. Dolayısıyla, Türk sanatında hayvan üslubu konulu 

eserlerin tarihi gelişimi, Hunlardan başlayarak, detaylı şekilde sunulmuştur.  

Diyarbekirli’ye göre Türk sanatında hayvan üslubu Altaylarda biçimlenmeye 

başlamıştır. Tarihte ilk kez Türk boylarını bir araya getirerek, bir anlamda sanatta ve 

müzikte de yakınlaşmayı / birleşmeyi sağlayan Hunların sanatsal yaklaşımlarını 

anlamak, büyük ölçüde, günümüze gelebilen kurganlar vasıtasıyla mümkün 

olmuştur.  

Sanatın, toplulukların maddi ve manevi değerlerinin aynası olduğu 

düşünülürse, Pazırık, Şibe, Berel, Katanda, Başadar, Tüekta ve Noin-Ula 

kurganlarından çıkan halılar, ağaca oyulmuş mistik hayvan figürleri, vahşi 

hayvanların mücadele sahneleri konulu kabartmalar, süs eşyaları, eyerler, koşum 

takımları ve eyer altı örtüleri gibi eserlerde, toplumun dinamik çizgileri ile zengin 

                                                           
91 Brentjes, a.g.m., 259. 



 
 

30 
 

form anlayışını ve hayat dolu sanatını daha iyi anlamamız mümkün olmuştur92. Hun 

sanatçıları konuları değişik açılardan görmüşler, işlemişler ve geleneksel sembolizm 

kullanmışlardır. Sanatçılar eserlerini tabiatçı bir görüş ile aksettirmişlerdir93. Hun 

sanat ürünlerinde “hayvan üslubu” önemli bir rol oynar. Hun sanatında karşımıza 

çıkan bu üslup, geniş bir hayvan âlemi ile bunların çeşitli malzemelere ve değişik 

karakterlere yansıması şeklinde görülmektedir94. Türkler açısından ikonografik 

değeri olması, efsanelerde yer alması ve Eski Türk İnancının etkisi sonucu, kurt, at, 

geyik gibi hayvan figürleri her çeşit sanat ürünün ana temalarından olmuştur. Hayvan 

üslubu ile oluşturulmuş pek çok nesnenin, zamana dayanamayan materyalleri 

nedeniyle zaman içinde yok olduğu tahmin edilmektedir95. Fakat Hunlara ait 

kurganlara yerleştirilmiş çok sayıda hayvan üslubu taşıyan öge, soğuk havanın 

etkisiyle korunmuştur. Arslan, kurt, kaplan, boğa, at, kartal, koyun, keçi gibi 

hayvanlar, at koşum takımlarında, kılıç kabzalarında, eyerlerde, kemerlerde, 

kandillerde, keçe örtülerinde, halılarda, insan cesetleri üzerindeki döğmelerde, kılıç, 

mızrak ve bıçaklarda, maşrapaların, kazanların kulplarında ve gövdelerinde kısacası 

hayata dair her yerde yer almıştır. Özellikle “vahşi ve yırtıcı hayvanların evcil 

hayvanları alt etmesi” konusu, erken devir Türk sanatında çok sık işlenen bir tema 

olmuştur.                                  

Bilindiği üzere Hunlar, dokumacılık konusunda dönemlerinin en önde gelen 

medeniyetlerinden birisidir. Dünyanın en eski dokuma halısı Hunlara aittir. Türklerin 

dünya medeniyetine hediyesi olan halıcılığın ilk şaheser örneği bu dönemde 

                                                           
92 Nejat Diyarbekirli, Hun Sanatı, İstanbul 1972, s.37-38. 
93  Diyarbekirli, a.g.e., 78. 
94 Sümeyya Çelik, İslam Öncesi Türk Sanatında Bazı Hayvansal ve Bitkisel Kültür Ögeleri, 

Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Konya 2007, s.32. 
95 Brentjes, a.g.m., s.260. 



 
 

31 
 

dokunmuştur96. Pazırık bölgesinde Hunlara ait beşinci kurganda bulunan ve Pazırık 

halısı olarak anılan halının yüksek kalitesi, motiflerinin zenginliği ve inceliği son 

derece dikkat çekicidir97. Aşağıda solda dünyanın ilk halısı olarak kabul edilen ve 

hayvan figürleri barındıran Pazırık Halısı, sağda ise aynı kurganda bulunmuş ve yine 

hayvan motifleri içeren keçe dokuma örtü yer almaktadır. 

 

 

 

 

 

                        Resim 14-15. Pazırık Halısı ve Keçe Dokuma Örtüsü98  

Hunlar keçe kullanımını bir gereklilikten çıkartarak, birer sanat eseri haline 

getirmişlerdir. Hayvancılıkla uğraştıkları için yün hammaddesi açısından sıkıntı 

çekmeyen Hunlar, renkli ve çok güzel desenli, zengin nakışlı keçeler yapmışlardır99. 

Keçe üzerine ince ve renkli deriler yapıştırılarak süslenen tekstil işleri, tamamıyla 

özgün Hun üslubunun ürünleridir. Bunlar eyer altı örtüleri (belleme) olarak 

                                                           
96 Nejat Diyarbekirli - Oktay Aslanapa, Türk Tarihi, Ankara 1977, s.53-93; Yaşar Çoruhlu, Erken 

Devir Türk Sanatı – İç Asya’da Türk Sanatının Doğuşu ve Gelişimi, İstanbul 2007, s.128. 
97 Gördes düğümü ile dokunmuş ustalık eseri olan Pazırık Halısı, 1,89x2 m. boyundadır. 10 cm² de 

36.000 düğümle dokunmuştur ve kalınlığı sadece 2 milimetredir. Bu halı ikonografik olarak 

incelendiğinde, Türk halı sanatının gelişim zincirinin başına rahatlıkla oturabileceği görülür (Tuncer 

Baykara, “İslamiyet’ten Önce Türk Toplumları”, GTTA, C.I., Ankara 2002, s.369). Halı, 

üzerlerindeki hayvan figürleri ile dikkat çeker. Pazırık Halısının yanı sıra, Hunlara ait diğer dokuma 

eserlerde de hayvan biçimleri görülür.  
98 Fotoğraflar: F. Vural - Hermitage Müzesi - St. Petersburg 2012. 
99 Bahaeddin Ögel, Türk Kültür Tarihine Giriş V – Türklerde Giyecek ve Süslenme 

(Göktürklerden Osmanlılara), Ankara 1985, s.153. 



 
 

32 
 

yapılmıştır100. İşlemelerde aslan, kartal, geyik gibi hayvan figürlerine sık yer 

verilmiştir101.                 

Türkler, madencilik konusunda nitelikli ürünler ortaya koymuşlardır. Bunda 

Türklerin maharetleri ve bulunulan coğrafi bölgenin madenler açısından zenginliği 

en önemli nedenlerdir. Ancak onlar madeni sadece ihtiyaçlarını karşılamak için 

kullanmamışlar; bunu yaparken sanatsal dokunuşları hiçbir zaman eksik 

etmemişlerdir. Elbette Türk sanatı denildiğinde akla ilk gelen üslup olan hayvan 

üslubu, madenî eserlerde de ilk göze çarpandır.  

Nitekim Hunlara ait bronz ve demirden yapılmış turna kuşu şeklindeki 

baltalar, kuş figürlü gerdanlıklar, tokalar, ateşböceği başlı yuvarlak ve kısa bıçaklar,  

çift kuş şeklinde yapılmış süs eşyaları ve savaş aletleri gibi pek çok eşya ve eser, bu 

alanda geldikleri seviyeyi göstermektedir.  Aşağıda solda, M.Ö. V-II. yüzyıllara ait 

dağ keçisi figürü;  ortada ve sağda ise kandiller görülmektedir. 

 

 

 

 

        Resim 16. Bakır Figür                                    Resim 17-18: Hun Kandilleri102   

Hunlardan günümüze gelebilmiş kandillerde hayvan figürleri sık 

kullanılmıştır. Kadın ve erkeklerin kullandıkları takılarda da hayvan temaları görülür.  

                                                           
100 Ayla Ersoy, Türklerde Sanat, Ankara 2004, s.408-423; Diyarbekirli - Aslanapa, a.g.e., s.93. 
101 Baykara, a.g.m., 373. 
102 Resimler: Türkler C. 4. 



 
 

33 
 

1965 yılında Sui-te Kasabası yakınlarında Hunlara ait bir takım bronz eşya 

bulunmuştur. Bunlar, üzerinde ağustos böceği resminin yer aldığı bir su kabı, 

mitolojik hayvanlarla süslü bir çaydanlık, ejder resimli yemek kazanı ve çeşitli savaş 

aletleridir103. Pazırık bölgesinde Hunlara ait sayıları 4000’i bulan altın levhanın 

üzerine at, kaplan, geyik, dağ keçisi, pars, kurt, aslan ve yırtıcı kuş figürleri ve 

hayvan mücadeleleri işlenmiştir. Bunlar, Kuzey ve Orta Asya maden sanatındaki 

hayvan üslubunun gelişmiş örnekleridir. Altın levhaların yanı sıra bronz süs levhaları 

da incelikli işlemeleri ile dikkat çekmektedir. Üzerlerinde başta kartal olmak üzere 

çeşitli kuş türleri, at, koyun, kaplan ve kuğu figürlerinin yer aldığı bu süslü 

levhalarda, bazen insan figürleri de kullanılmıştır104.  

Deri nesneler de hayvan üslubu ile süslenmiştir. Örneğin Hun kurganlarında 

bulunan deri bir mataranın üzerindeki işlemeler ve atların koşum takımlarındaki deri 

süslemeler, hayvan temalarını barındıran, özenli işlerdir105. Bunlar aynı zamanda 

Hunların süsleme tekniklerinin düzeyini göstermektedir.  

Ahşap işlemeciliğinde yine hayvan üslubu ön plandadır. Radloff’un Katanda 

Mezarlarında bulduğu ahşap eserler, oldukça ilginç örneklerdir. Bunlar muhtemelen 

dinsel amaçlı kullanılan nesnelerdir. Burada ele geçen ağaçtan oyma, doğacı 

(natüralist) anlayışa uygun, tırnakları altınla kaplanmış at heykelleri önemlidir. 

Atlardan birinin başı, eğri gagalı kuş başı şeklindedir. Ayrıca mezarın dibinde 

birbirine sarılarak uzanmış ve kuyrukları kuş başı şeklinde tasvir edilmiş iki kaplan 

bulunan bir tabak, bunun yanı sıra ahşaptan sığır ve ayı heykelleri de bulunmuştur106.   

                                                           
103  Sarıtaş, a.g.e., s.56. 
104 Sarıtaş, a.g.e., s.104-105. 
105 Salim Koca, “Eski Türklerde Sosyal ve Ekonomik Hayat”, GTTA, C.II, Ankara 2002b, s.549. 
106 Çoruhlu, Erken Devir…, s.142. 



 
 

34 
 

Hunlar çok eski dönemlerden itibaren çok sayıda duvar resmi yapmışlardır. 

Örneğin İç Moğolistan’ın Yin-shan bölgesindeki Hun duvar resimleri o kadar çoktur 

ki, burası adeta bir açık hava müzesini andırır107. Hun resminde ilham verici bir 

kaynak olarak hayvan biçimleri çok önemli bir yere sahiptir. Özellikle Türklerde 

önemli bir simge olan kurt, at, geyik ile yaban ördekleri, boğa resimleri, at arabaları, 

av sahneleri ile hayvan savaş sahneleri resimlerde sık sık konu edilmiştir108. Hunların 

yaşamış olduğu Ivolgi, Verhne-Udinek, Ordos bölgelerinde yapılan kazılar 

sonucunda at figürleri, koyun ve keçi resimleri, öküz başı figürleri, yırtıcı hayvan 

resimleri ve kirpi resimleri bulunmuştur109.  

Hun dönemine ait Pazırık Kurganlarında yarı aslan yarı boğa motifleri ile 

kutsal boğa figürleri yer almaktadır110. Bu hayvanlar Türk mitolojisinde gücü 

simgeleyen hayvanlar olarak sıkça resmedilmişlerdir.  Hun sanatçıları kimi zaman 

hayvanları çift başlı olarak resmetmişlerdir. Moğolistan’daki Mai-hen-t’e-luo-kai 

Dağında, kaplan resimlerinin yanı sıra, kalabalık kitleler halinde tasvir edilen atlı 

savaşçılar, ellerinde ok tutan avcılar, sürü halindeki hayvanlar ve deve kervanlarını 

konu alan, detaylı çizilmiş Hun resimleri mevcuttur111.  

1989 yılında İç Moğolistan’daki Wu-lan-ch’a-pu bozkırlarında bulunan Hun 

resmi ise, çok önemli bir bulguyu gözler önüne sermektedir. Burada On İki Hayvanlı 

Takvim ile ilgili günümüze hiç bozulmadan gelebilmiş resimler bulunmaktadır. 

Soldan sağa doğru daire şeklinde yapılmış olan bu resimler, Kök Türk ve Uygur 

döneminde kullanılmış olan bu takvimin Hunlarca da kullanıldığını ortaya 

                                                           
107 Sarıtaş, a.g.e., s.118. 
108 Tuncer Gülensoy, Orhun’dan Anadolu’ya…, İstanbul 1989, s.20. 
109 Ögel, Türk Kültür…, s.51-55. 
110 Gömeç, Kök Börüler…, s.82; Gülensoy, a.g.e., s.20. 
111 Sarıtaş, a.g.e., s.121. 



 
 

35 
 

koymaktadır112. Resim gibi heykel sanatında da hayvan figürleri temel konudur. 

Hunlara ait kurganlarda geyik ve griffon heykelcikleri bulunmuştur. Pazırık ve 

Tüetka kurganlarından çıkan heykelcikler son derece dikkat çekicidir. Bu eserler, 

gerçekçi bir dünya görüşü ve çok usta bir çizgicilik ve form anlayışına sahiptir. Bazı 

figürler ise bilerek deformasyona uğramış ve stilize, yeni bir üslup kullanılmıştır. 

Ahşaptan ya da metalden yapılan bu heykelcikler kimi zaman altınla kaplanmıştır113. 

Hun heykel sanatında her hayvanın tasviri canlı ve nettir. Bu özellik, Hun heykel 

ustalarının, hayvanların özelliklerini iyi gözlemlediğini ve bunu üstün bir sanat 

kabiliyeti ile meydana getirdiklerini göstermektedir114. Sanat eserleri, Hunların 

doğayı nasıl detaylı şekilde incelediklerini ortaya koymaktadır. Günümüz Sibirya 

Türk Müziğindeki uygulamalar, doğa ve hayvanlara yönelik bu detaycılığın, müziğe 

de yansıdığını göstermektedir.  

Türklere -bilhassa Hunlara- ait kurganlardan çıkan mumyalanmış cesetlerde, 

gelişmiş bir dövme geleneği ile karşılaşılmaktadır. Deri üzerine dövme ile işlenen 

hayali yaratıkların daha eski zamanlardan kalan inanışlarla ilgisi olduğu 

düşünülmektedir. Günümüze gelen Hun cesetlerinin üzerinde Türk toplumunun 

büyük değer verdiği at ve koç figürleri ile mitolojik hayvan motifleri ön plandadır.   

 

 

 

 

                                                           
112 Sarıtaş, a.g.e., s.122. 
113 Diyarbekirli - Aslanapa, a.g.e., s.118-132-139. 
114 Sarıtaş, a.g.e., s.115. 



 
 

36 
 

 

 

 

 

 

 

              Resim 19-20. Hun Döneminde Hayvan Temalı Dövmeler115 

Kök Türk sanat eserleri, Hun devrinde olduğu gibi “hayvan üslubu”nun 

baskın olduğu ürünlerdir. Maden işlemeciliğinden deri işlemeciliğine kadar pek çok 

üründe, hayvan teması görülmektedir. Gerek günlük yaşamda kullanılan eşyalarda, 

gerekse süs eşyalarında hayvan figürleri yer almıştır. Hükümdarı ve devleti 

simgeleyen figürler, kutlu kabul edilen hayvanlardan seçilmiştir. Buna ilişkin bir 

örnek, Kök Türklere gönderilen Bizans elçilik heyetinin başkanı Klikyalı komutan 

Zemarkhos’un anlatımında görülür: 

Zemarkhos, İstemi Yabgu’nun otağının direklerinin altın kaplama kuş 

figürleri ile süslü olduğunu belirtir116.   

Kök Türklere ait resim ve heykellerde de hayvan üslubu temel stildir. Dağ 

keçisi figürü çok sık görülür. Bunun yanında at, geyik, yırtıcı kuşlar, vahşi hayvanlar 

ve av sahneleri, Kök Türk sanat eserlerinde yer almıştır.  

Ongun olarak kabul gören kurt başları, bilhassa tuğların tepesinde tercih 

edilmiştir. Ayrıca aslan figürü de görülmektedir. Örneğin, Kök Türklere ait Kudirge 

                                                           
115 Çizim: N.Diyarbekirli – Hun Sanatı; Fotoğraf: F. Vural – Hermitage Müzesi - St. Petersburg 2012. 
116 Gömeç, “Kök Börüler…”, s.59. 



 
 

37 
 

mezarlığında bulunan eyerde, köpekleri ile ava çıkan avcı ile aslanlar yer alır117. 

VIII. veya IX. yüzyıl mezar kitabelerinde aslan adı yer alır. Aslan zamanla, Türk 

hükümdarlarına mahsus, yaygın bir ad olmuştur118. Kök Türklere ait kaplan resimleri 

ise av sahneleri ile alakalıdır119. Kök Türk sanatçıları, lahitler üzerine gerçekçi kuş 

tasvirleri yapmışlardır120. Türk sanatında kaplumbağa sembolizmi, Kök Türk ve 

Uygur abidelerinde görülmektedir. Kök Türkler zamanında yapılmış anıtların, 

kaplumbağa kaideler üzerine oturtulabildiği görülür.   

Uygur Türkleri, güzel sanatlar ve müzik bakımından Türk kültür tarihinde 

önemli bir yere sahiptir121. Aslında onların kültür, sanat ve müzikte geldikleri nokta, 

sadece Türk devletleri içinde değil, dönemlerinde dünyada önde gelen devletlerden 

birisi olmalarını sağlamıştır. Uygurların seçtikleri yeni dinler, onların sanat anlayışını 

derinden etkilemiştir. Bu durum sanat ürünlerinde kullanılan hayvan figürlerine de 

yansımıştır. 

Uygurlar, eski Türk resim sanatının en önemli temsilcilerindendir122. Turfan 

bölgesinde bulunan çeşitli mabetlerin duvarlarındaki resim ve freskler, Uygur 

sanatının geldiği noktayı gözler önüne sermektedir.  

 

 

  

                                               Resim 21-22. Uygur Minyatürlerinden Örnekler123 

                                                           
117 Alisa Y.Borisenko, “Güney Sibirya ve Merkezi Asya Türklerinin Tatbiki Dekorasyon Sanatı”, Çev. 

K. Zamanov- S. Sadıkov), Türkler, C. 4, Ankara 2002, s.106. 
118 Gömeç, “Kök Börüler…”, s.82.   
119 Diyarbekirli, a.g.e., s.80. 
120 Emel Esin, Türk Sanatında…, s.169-170-209. 
121 Oktay Aslanapa, “İslamlıktan Önce Türk Sanatı”, Türk Dünyası El Kitabı, Ankara 1976, s.366. 
122 Sultan Mahmut Kaşgarlı, Uygur Türkleri Kültürü ve Türk Dünyası, İstanbul 2004, s.21. 



 
 

38 
 

Uygur resim minyatür sanatı, seçmiş oldukları yeni dinlerin de etkisiyle, Hun 

ve Kök Türklerden kimi farklılıklar gösterir. Türk sanatına damga vuran hayvan 

üslubu da kimi değişikliklere uğrar. Birbirleriyle savaşan, avlanan hayvan 

figürlerinin yerini daha çok mitolojik hayvanlar ve ejderler alır.  

Turfan ve Lou-lan’da yapılan kazılarda Uygur Devleti döneminden kalma 

dokumalar ve kumaşlar üzerinde, eşkenar dörtgen şekiller, helezon yaprak motifleri, 

bulut ve çiçek desenli motiflerin yanı sıra, mitolojik hayvan figürleri yer almıştır124. 

Uygurlar döneminde minyatür gibi resim sanatı da son derece ilerlemiştir. 

Uygur ressamlardan Buyan Buka, ejderha resmi çizmede usta idi. Bianlu, aynı 

zamanda doğa manzarası ve kuş resimleri çizmesi ile tanınmıştır125.  

Uygur sanatında On İki Hayvanlı Türk Takviminde yer 

alan hayvan sembollerine ilişkin eserlere rastlanır. Bu tip 

heykel, resim ve minyatürlerde, gövdesi insan, başı hayvan ya 

da hayvan maskeli figüratif bir düzenleme söz konusudur. 

Murtuk yakınlarındaki Bezeklik Mağara Tapınaklarında buna 

ilişkin örnekler vardır126.  

Resim 23. Tavuk Başlı Heykel127 

Hayvan takvimi yıllarına işaret eden bir diğer eser ise Turfan’da yapılmış ve 

muhtemelen Uygur devrinden bir heykeldir. Bunun T’ang devrine ait olma ihtimali 

de vardır. Heykelin gövdesi insan biçiminde, başı ise tavuk şeklindedir128.  

                                                                                                                                                                     
123 Minyatürler: B.Ögel - Türk Kültür Tarihine Giriş IV-V. 
124 Nalan Türkmen, Orta Asya Türkmen Halıları ile Tarihi Anadolu Türk Halılarının Ortak 

Özellikleri, Ankara 2001, s.50. 
125 Alimcan İnayet, “Türklerin Çin Kültürü Üzerindeki Etkileri”, Türkler, C. 4, Ankara 2002, s.50. 
126 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.250. 
127 Fotoğraf: http://www.kholopov.ru/arc/kholopov-ocherki.pdf 



 
 

39 
 

İslamiyet’i kabul eden Türklerde hayvan üslubu ilk dönemlerde yerini 

korumuş; zamanla stilize bir halde sanat eserlerine saklanmıştır. Örneğin Selçuklu 

kaftanlarında yer alan üç küre (üç pars benek) ve çift dalgalı çizgiden (iki kaplan) 

oluşan sembolik süsleme motifi olan çintemanide, ya da mimari süsleme 

biçimlerinde hayvansal ögeler saklı şekilde yaşamaya devam etmiştir (bkz. s.71, 263 

no’lu dipnot).  

Selçuklular hayvan üslubunu hemen terk etmemiştir. Hatta Selçukluları 

takiben Türk tarihinde Beylikler Dönemi olarak adlandırılan süreçte yapılan halılar, 

“Hayvan Figürlü Anadolu Halıları” olarak bilinirler. Erken Osmanlı devri 

halılarında, hayvanların mücadeleleri konusu işlenmiştir129. Bu sahne, Sibirya Türk 

sanatının revaçta konularından birisidir. Devam eden süreçte ise nebati süslemeler ve 

geometrik desenler hayvan üslubunu geride bırakmaya başlamıştır. Bu durumun 

oluşmasında şüphesiz İslamiyet’in insan ve hayvan tasvirlerine karşı tutumu etkilidir. 

Özetle Sibirya Türk sanatında hayvan teması kullanımının en kuvvetli üslubu 

oluşturduğu ifade edilebilir. Hatta buna sıradan bir üslup ya da sanat akımı demek 

oldukça güçtür. Türk sanatında hayvan üslubu, bir yaşam tarzının zuhurudur. 

Günümüzde inanışın nitelikleri değişmiş olsa da, Şamanist Türkler, benzeri ürünler 

ortaya koymaya devam etmektedir. Elbette bu ürünlerin kullanıldığı malzeme ve 

özelliklerde yılların getirdiği farklılıklar mevcuttur. 

 

 

                                                                                                                                                                     
128 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.250. 
129 Bekir Deniz, “Anadolu Türk Halı Sanatının Kaynakları”, Sanat Tarihi Dergisi, XIV/1, İstanbul 

2005, s.84. 



 
 

40 
 

Türk Kültüründe Öne Çıkan Başlıca Hayvanlar ve Sanat Eserlerine 

Yansımaları 

Türk kültür ve medeniyetinin sembollerinden sayılan at, kurt ve kartal cinsi 

yırtıcı kuşlar başta olmak üzere, pek çok hayvanın Türkler için sembolik anlamları 

olmuştur. Çalışmanın bu kısmında, çalgıların yapımlarında materyal olarak 

kullanılan, çalgıların üzerinde çizimleri ya da parçaları bulunan, çalgılara 

heykelcikleri yapılan ve Sibirya Türk müziğinin melodik ya da ritmik yapısında yer 

alan hayvanların, Türk tarihi, kültürü ve sanatındaki konumuna değinilmiştir. 

Müzikle ilişkilendirilmeyen ancak Türk kültüründe öneme sahip olan horoz, 

kaplumbağa gibi hayvanlara ise yer verilmemiştir. Hayvanların sunumunda alfabetik 

sıralama yapılmıştır. 

a. At   

Bozkır yaşamında hayati bir öneme sahip olan at, savaşlarda, göçlerde ve 

günlük yaşamda gücü ve sadakati ile sahibinin en iyi dostu olmuştur. Mağrur duruşu, 

güzelliği, kuvveti, Türklerin başlıca enerji kaynağı kımızın attan elde edilmesi, onun 

değerini daha da arttırmış; Tanrı’nın kutsadığı hayvanlardan birisi olarak kabul 

edilmesine sebebiyet vermiştir. Bu nedenle gerek eski Türk inanışında, gerek Türk 

sanat ürünlerinde, gerekse müziklerinde ata pek çok simgesel anlam yüklenmiştir.  

 

 

 

 

 



 
 

41 
 

 

 

 

 

 

                                            

                            Resim 24. Çalgı Burguluklarında At Başı130 

At, Türkler arasında iyilik, doğruluk, dürüstlük, hükümdarlık, hâkimiyet, 

yiğitlik, güç, kudret, sadakat, dostluk gibi kavramların simgesi olarak kabul 

edilmiştir. Ata yüklenen bu değerler, hemen hemen tüm Türk toplulukları arasında 

yaygındır.  Belki de bu yaygınlık, yine Türk topluluklarının millî sembollerinden 

olan kurt ve kartal cinsi yırtıcı kuşlardan daha fazladır131.  

Türklerin yaşadığı geniş coğrafyanın pek çok yerinde bulunan petroglifler, at 

ve insan ilişkisini yansıtmakla kalmamakta132, Türklerin hayatında atın önemli yerini 

de vurgulamaktadır. 

 

 

                                                             Resim 25. Kaya Resmi Örneği133 

                                                           
130 Fotoğraf: http://russian.cri.cn/1001/2009/11/04/1s312689.htm 
131 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.246; Çoruhlu, “Türk Sanatında Görülen Hayvan Figürleri”, 

s.156. 
132 Mihály Hoppal, Şamanlar ve Semboller – Kaya Resmi ve Göstergebilim, Çev. F.Sel, İstanbul 

2015, s.12. 
133 Petroglif: M.Hoppal – Şamanlar ve Sembolizm. 



 
 

42 
 

Eski Türklerde çocuklar çok küçükken iyi bir binici olarak yetiştirilmeye 

başlar; kadınlar da dâhil olmak üzere herkes iyi at kullanırdı.  

Çin kaynakları, Hun çocuklarının daha çok küçükken koyunların sırtına 

binerek, tavşan, fare ve gelincik avladığını, böylece iyi birer at binicisi olmaya çok 

erken yaşlardan itibaren hazırlandıklarını belirtir. Öyle ki Batılı kaynaklar Hunların 

ata binişlerini anlatırken: “Hunlar ata binerken öylesine bütün olurlar ki, bir sentor134 

bile, kendi bedeni ile bu kadar sıkı bir bağlantı kuramaz” diye söz ederler135 

Eski Türklerin, ailelerinden sonra, en değerli varlıkları, atlarıdır. Çin 

kaynakları “Türklerin hayatı atlarına bağlıdır” demektedir. Geç Antik dönemde ve 

Ortaçağda hükümdarın eski unvanı olan “aspavati” (atın efendisi), Türk hakanlarına 

verilmiştir. Çin ve Arap kaynaklarında Türklerin atlarıyla olan ilişkilerine değinilir. 

Bu kaynaklarda şu bilgiler yer alır: “Türkler atlarını soğuk ve sert kuzey ikliminde 

veya Orta Asya’nın yüksek platolarındaki suyu bol ve yabani türlerle 

melezleştirmenin doğal olarak gerçekleştiği zengin otlaklarda güderler. Her zaman 

yarışırlar, çeşitli binicilik oyunları oynarlar. Savaşta ve avda atlı Türk okçuları, hem 

öndeki hem arkadaki hedeflere öldürücü atışlar yapabiliyorlar”136.  

Yaşarken sahibinin hep yanında olan at, ölümünde de onu yalnız bırakmaz, 

tüm süsleri ve koşum takımları ile onun yanına gömülürdü137. Yani insan ve at, 

yaşamda ve ölümde hep yan yanaydı. Aşağıda Pazırık kurganlarında bulunan ve 

Hermitage Müzesi’nde fotoğrafladığımız bir at fosili görülmektedir. 

                                                           
134 Sentor: Mitolojide yarı at, yarı insan olarak sözü geçen varlık. 
135 Ciro Lo Muzio, “Erken Dönem Türklerinde Defin İşlemleri”, Çev B. Keneş, Türkler, C. 3, Ankara 

2002, s.124; Diyarbekirli, a.g.e., s.39; Ögel, Büyük Hun…, s.214. 
136 Esin, Türk Sanatında…, s.258. 
137 Ögel, a.g.e., s.214. 



 
 

43 
 

 

 

 

 

 

                     Resim 26. Pazırık Kurganında Bulunan At Fosili138 

Kimi zaman ise ölen kişinin kabrinin başındaki ağaca asılan at, cennete 

giderken binilecek hayvan olarak tasavvur edilmiştir139.  Ayrıca Türklerin sadece at 

gömme adetleri de olduğu bilinmektedir. Yapılan arkeolojik incelemeler sonucunda, 

Türklere ait at gömülü mezarların en doğuda olanı, Kök Türklere aittir ve 

Moğolistan’da bulunmuştur. En batıdaki ise, Avrupa Hunlarına aittir ve Paris 

yakınlarında bir mezarda bulunmuştur140.  

Bozkır Türk’ü bütün varlığını borçlu olduğu, hususi ad ve unvanlar verdiği, 

törenle gömdüğü ata, destanlarında gerektiğinde konuşan, zekâ sahibi, gökten inmiş, 

bir nevi kutsal hayvan gözü ile bakmıştır141.  

Türklerde sahibi ölen atların kuyruklarının kesildiği (dullandığı) 

bilinmektedir. Hun kurganlarından çıkan pek çok atın da kuyruğu bu geleneğe uygun 

olarak kesilmiştir142. Birçok önemli Hun kurganında, at iskeletleri ve atlara ait 

                                                           
138 Fotoğraf: F.ve T.Vural – Hermitage Müzesi – St. Petersburg 2012. 
139 Esin, Türk Sanatında…, s.260. 
140 Oğuz Erten, Türklerde Mezarlara At Gömme Geleneği-Sanat Tarihi Açısından Bir Bakış,  

Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul 2006, s.vii. 
141 İbrahim Kafesoğlu, “At”, İ.A., C. 4, İstanbul 1993, s.27. 
142 Bahaeddin Ögel, Türk Kültür Tarihine Giriş VI. - Türklerde Tuğ ve Bayrak, Ankara 1984, 

s.199. 



 
 

44 
 

eşyalar bulunmuştur. Hunlar atları için etrafı sarkan kordonlarla ve püsküllerle süslü 

yün aplike, griffon ve efsanevi hayvan resimleriyle süslü eyerler yapmışlardır143. 

Pazırık Kurganlarında bulunan at başlıkları, son derece ilgi çekici figürlerdir. 

Aşağıda Hermitage Müzesi’nde görüntüleme şansına sahip olduğumuz söz konusu at 

başlıkları yer almaktadır. 

 

 

. 

 

           Resim 27-28. At Başlıkları144 

Eski Türk geleneğinde beyaz renk kutsal ve Tanrı Ülgen’in işareti olarak 

kabul edilmiş; bu nedenle kurbanlık atlar genellikle beyaz atlardan seçilmiştir145. 

Kurban edilen atlar, bir sırığa geçirilir ve atın gövdesi göğe doğru dikilir. Din ve 

düşünce bakımından bu hareketin pek çok derin anlamları vardır146. Hun 

komutanlarının beyaz atlara bindikleri de Çin belgelerinden anlaşılmaktadır147. 

Beyaz ata binme, gerek Hun, gerekse sonraki Türk devletlerinin hükümdarlarında 

görülen bir durumdur.  

Hunların kültürlerini devralan Kök Türkler için de at aynı önemini 

korumuştur. Kök Türklerin sahip oldukları atların fiziksel özellikleri çok çeşitliydi. 

Orta ve küçük boydaki kimi atlar yüksek hızlara sahipti. Toynakları çok güçlü olan 

                                                           
143 Anadol vd., a.g.e., s.246. 
144 Fotoğraflar: F.-T. Vural – Hermitage Müzesi – St. Petersburg 2012. 
145 Saadettin Gömeç, Şamanizm ve Eski…, Ankara 2008, s.76. 
146 Ögel, Büyük Hun…, 143. 
147 Ögel, a.g.e., s.538; Ögel, Türk Kültür…VI, s.23. 



 
 

45 
 

bu atlar nallanmıyorlardı. Onların bu özellikleri sanat eserlerinde abartılı biçimlerde 

gösterilmiştir. Rahat bir oturma yeri sağlayan düz bir sırt, at üzerinde uzun 

yolculuklara çıkan Türkler için çok önemliydi. Atların uzun boyunlu olmaları da 

istenen bir başka özellikti. Nitekim eski Türk resimlerinde uzun ve kavisli boyuna 

sahip at resimleri sıkça görülür148. Burguluklarında at başı yer alan Türk çalgılarında 

da benzer durum dikkat çekmektedir. 

Diğer Türk devletleri gibi Uygurlar için de at çok önemli konumdaydı. Ayrı 

renklerde ve özel cins atlar yetiştiren Uygurlar, farklı boylara ait atların renk ve 

cinslerini büyük bir düzen içinde ayırır, bu konudaki birlik ve düzene çok dikkat 

ederlerdi149. Bu düzen, Uygur devletini ziyarete gitmiş Çin elçileri ve seyyahlarının 

dikkatini çekmiş, notlarında bu konuya değinmişlerdir. Çin kaynakları 835 senesinde 

T’ai-ha Prensesinin hediyelerini vermeye gelen Uygur elçileri içinde, çok iyi ok atan 

yedi atlı kadının varlığından söz ederler150. Bazı kaynaklarda, Uygurlarda bir bey ya 

da yüksek dereceli bir kişi öldüğünde, mezarının üzerine “baydara” adı verilen içi 

doldurulmuş at dikildiğinden söz edilir151. 

At, Türk topluluklarına ait pek çok efsanede işlenmiştir. Kimilerinde kanatlı 

şekilde tasvir edilen at, kimilerinde ise kahramanın baş arkadaşıdır. Kazak, Tuva, 

Altay ve Saha Türklerinin destanlarında, bazı atların ayaklarında, yelelerinde ve 

kuyruklarında kılıç vardır152. Eski Türklere göre kurban edilmiş bir atın tüylerini 

saklamanın insana uğur getirdiğine inanılırdı153.  Günümüzde de bilhassa Saha 

                                                           
148 Esin, Türk Sanatında…, s.288-289. 
149 Bahaeddin Ögel, Türk Kültür Tarihine Giriş I - Türklerde Köy ve Şehir Hayatı -

(Göktürklerden Osmanlılara), Ankara 1985, s.121 
150 Gülçin Çandarlıoğlu, Uygur Devletleri Tarihi ve Kültürü - Çin Kaynakları ve Uygur 

Kitabelerine Göre, İstanbul 2004, s.33. 
151 Yaşar Kalafat, Doğu Anadolu’da Eski Türk İnançlarının İzleri, Ankara 1999, s.129. 
152 Ali Abbas Çınar,  “Türk Destanlarında Alp Tipi At”, Millî Folklor, Sayı: 56, 2012, s.154. 
153 Ögel, Büyük Hun…, s.143. 



 
 

46 
 

Türkleri, at yelelerini kutsal kabul etmekte; yolculuğa çıkmadan evvel at yelelerini 

ağaçlara asmanın çok önemli bir gerek olduğuna inanmaktadırlar.  

 

 

 

 

 

 

       Resim 29. Saha Bölgesinde Yolculuk Öncesi At Yelelerinin Asılması154 

Eski Türk inanışında at, tıpkı davul gibi, Kamı gökyüzüne taşıyan 

bineklerden birisi olarak kabul edilmiştir. İnanışa göre Kam, at yardımıyla yeraltına 

ya da öteki dünyaya geçebildiği için çoğu kez kanatlı at olarak düşünülmüştür. Eski 

Türk inancında olumlu uygulamalarla ilişkilendirilen at, Budist olan Türkler için de 

olumlu simgelerle ifade edilmiştir. Göğe mensup/Gök menşeli tabir edilen ilahi 

vasıflı atlar yanında, yer/su ile bağdaştırılan, yer/su menşeli atlar da vardır. Aslında 

bu, Türk kozmolojisindeki temel bir dikotomiye155 dayanan sistemin sembolik olarak 

tam bir ifadesidir156.   

Atlar, Hun öncesi dönemlerden beri Türk kültürünün millî simgelerinden 

kabul edildiği için, On İki Hayvanlı Türk Takviminin de temel figürlerinden 

                                                           
154 Fotoğraflar: F.Vural – Yakutsk-Nam yolu 2017. 
155 Dikotimi: Birbirlerine rağmen, birlikte devam eden karşıt iki olgunun varlığı. Dikotomik inceleme: 

Kavramların kapsamlarını ikiye bölerek yapılan incelemedir. Ancak bu, basit bir alt başlıklara ayırma 

ya da ikiye bölme olgusu değildir. Aynı zamanda kavramsal olarak birbirine zıt veya tamamlayan 

kavramların karşılıklı ilişkilerini açıklayan bir olgudur.   
156 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.140-245-246. 



 
 

47 
 

olmuştur. On İki Hayvanlı Takvimde at, genel olarak iyiliğin simgesidir. At yılında 

doğanların iyi niteliklere sahip olduğu, başarılı ve akıllı oldukları inancı yaygındır. 

Ayrıca bu yılın ülke için savaşlar getireceği, kışının çetin geçeceği; bunlarla birlikte 

meyve, sebze açısından da bolluk getireceğine inanılmıştır157. At yılının genellikle 

iyiliklerle anılması, ata duyulan sevgi ve beğeni ile bağlantılı olmalıdır. Kaşgarlı 

Mahmut’un kaleme aldığı Divanü Lûgat-it-Türk’te ata ilişkin çok sayıda tanım ve 

tarif, bu hayvanın ne kadar önemli bir yeri olduğunu bir kez daha vurgulamaktadır.   

Atı, Türklere ait pek çok sanat eserinde görmek mümkündür. Dokumalardan 

metal objelere, ahşap heykelciklerden resimlere kadar at figürü, Türk sanatının 

önemli unsurlarından birisi olarak karşımıza çıkar. Ayrıca Sibirya Türk müziğinde at 

sesinin ve koşuş ritminin çok özel yansımaları mevcuttur. Bunlara ilişkin detaylı 

bilgi, çalışmanın devamında sunulmuştur. Türklerin İslamiyet’i kabulünden sonra da 

at, önemini devam ettirmiştir. Bunda hem geçmişten getirilen gelenekler, hem de atlı 

hayatın devamı büyük rol oynamıştır. Selçuklu ve Osmanlılarda at, genellikle binici 

ile birlikte seramik, minyatür ve resimlerde yer almıştır. Ancak İslamiyet’in 

yasaklayıcı tavrı nedeniyle, heykel ve benzeri eserlerin yapımı son derece azalmış; 

bu da diğer hayvanlar gibi atın da daha az eserlerde yer almasına sebep olmuştur. 

b. Ayı 

Ayı, Türk mitolojisinde önemli bir yer tutmakla birlikte, kartal, at ya da kurt 

kadar büyük bir yere sahip olmamıştır. Bilhassa Sibirya Türkleri ve çevrelerindeki 

topluluklarda görülen orman kültürünün, ayı kültü ile bağlantılı olduğu; ayının orman 

ruhunun bir simgesi olduğu düşünülmektedir158. Bu topluluklarda ayının avlanarak 

                                                           
157 Turan, a.g.e., s.104. 
158 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.232. 



 
 

48 
 

etinin yenilmesiyle, gücünün insana geçtiğine inanılmıştır159. Türk topluluklarının 

(orijinal kaynak: göçebelerin) yaşadığı yerlerde bulunan eserlerin üzerinde ayı 

yaygın bir kullanıma sahiptir160. Hunlara ait kurganlarda bulunan ayı figürünün 

işlendiği metal kandiller bunlara örnek olarak verilebilir. 

Türk mitolojisi ve astrolojisinde de ayı motifi işlenmiştir. Örneğin Sahalara 

göre ayın evrelerinin oluşması, ayıların ve kurtların dolunayı yemelerinden 

kaynaklanmaktadır161. Ayı sembolizmi, Türk inanç sistemine de yansımıştır. 

Kamların kıyafetlerine ayılardan alınmış kimi parçaların dikilmesi makbul sayılmış; 

kamın göğe yaptığı yolculuk sırasında ayı da kimi zaman yardımcı ruhlardan birisi 

olarak kabul edilmiştir162. Ayrıca kam elbiselerine demirden ayı figürlerinin asıldığı 

görülür. Buna ilişkin olarak Yakutistan Ulusal Müzik ve Folklor Müzesi’nde 

fotoğrafladığımız kam kıyafeti güzel bir örnektir. 

 

 

 

 

Resim 30. Üzerinde ayı simgesi bulunan Saha kamı kıyafeti (Büyük 

fotoğraf için bkz. Resim 9)   

 Kuzey Sibirya bölgesinde yaşayan Türk ve komşu topluluklarda ayı 

sembolizmini içeren mitolojik hikâyeler; hatta konusu ayı olan bir tören vardır. Ayı 

                                                           
159 Nikolayeva Valeria, Медвежий Праздник (Ayı Töreni), http://national-travel.ru/asia/trad-

asia/medvezhii-prazdnik.html, Yayınlanma Tarihi:  2015, Erişim Tarihi: 28.03.2016, s.2. 
160 J.D. Kimball. V.A. Basilov ve L.T.Yablonsky. Nomads Of The Eurasian Steppes In The Early 

Iron Age, California 1995, s.114. 
161   Ögel, Türk Mitolojisi, s.50. 
162   Nikolayeva, a.g.m., s.2. 



 
 

49 
 

konulu hikâye ve buna bağlı olan ayı törenine ilişkin bilgiler kısaca şöyledir: 

Sibirya’da yaşayan Hantı Mansiler arasında anlatılan bir efsaneye göre, Tanrı 

Toruma’nın küçük oğlu bir ayıydı163. Benzer bir mit, Saha Türkleri arasında da 

anlatılmaktadır164. Bu efsanede yer alan ayıya duyulan saygı, pek çok ritüeli 

barındıran “Ayı Festivali” nin yapılmasına neden olmuştur.  

Saha Türkleri, Orta Rusya’da Ob Nehri havzasında yaşayan Batı Sibirya 

topluluğu olan Hanti Mansiler165, Yamalo-Nenets Otonom Bölgesinde yaşayan 

Nenetsler166 ve yine Rusya Federasyonuna bağlı Habarovsk Krayı bölgesinde 

yaşayan Nivkhler167, ayı törenini gerçekleştiren başlıca topluluklardır. Her dört 

topluluğun inanç sisteminde, kültür ve müziğinde animizme dayanan pek çok unsur 

vardır. Ayı töreni üzerine araştırma yapan Rus biliminsanlarından Sokolova, bu 

geleneğin bozkırda yaşayan halkların hayvan kültü ve av geleneği ile ilişkili 

olduğunu belirtmektedir168. Bilhassa Kuzey Sibirya halkları arasında kahverengi ayı 

                                                           
163   Dimitriyeva, ayı töreninin temellendiği efsaneye ilişkin yaygın iki varyant olduğunu belirtir. 

Efsanede anlatılanlar genel itibariyle şöyledir: Hantı Mansiler arasındaki efsaneye göre Tanrı 

Toruma’nın (Gök Tanrı ile ilişkilendirilir) küçük oğlu bir ayıydı. Bu nedenle çok güçlü ve çevikti. 

Tanrı yeryüzüne oğlunu gönderdi ve geyikleri öldürmemesi gerektiğini belirtti. Ama açlık nedeniyle 

bu kurala uyamayan oğul ayı, cezalandırılarak ölümlü hale geldi. Öldükten sonra da ruhu ölümsüz 

olarak kaldı. Ayıya burada hâlâ “orman insanı” denilmektedir. İnsanlar hâlâ ayının ruhuna saygı 

duyarlar ve bu saygıyı göstermek için de ayı töreni düzenlerler. Birkaç gün süren ve çeşitli 

uygulamaların gerçekleştirildiği bu törende zamanla ayı öldürülmemeye, sadece geleneksel ritüellerin 

gerçekleştirildiği, dans ve müziklerin yapıldığı, farklı kostümler eşliğinde tiyatroların oynandığı bir 

özelliğe kavuşmuştur.  (Sokolova 2002, s.44; http://national-travel.ru/asia/trad-asia/medvezhii-

prazdnik.html Erişim Tarihi: 28.03.2016; Dimitrieva 2012, s.158).    
164 Yu.A.Sleptsov, “Культ Медведя Среди Эвенов Якутии И Камчатки” (Yakutistan ve Kamçatka 

Evenlerinde Ayı Kültü), Филология и человек, No.2, Altay 2014, s.3. 
165 Victoria Vorobeva - Zoya Fedorinova - Ekaterina Kolesnik, “Three Crucial Crises in the 

Development of the Khanty and Mansi Unique Culture”, XV International Conference "Linguistic 

and Cultural Studies: Traditions and Innovations, LKTI 2015, 9-11 Kasım 2015, Tomsk, Russia 

2015, s.108. 
166 E.V.Liarskaya, “Settlement Nenets On The Yamal Peninsula: Who Are They?”, Folklore, Vol.41, 

Talin 2009, s.34. 
167 Paul Friedrich ve Norma Diamond, Encyclopedia of World Cultures: Russia and Eurasia- 

China. Volume 6, G.K.Hall and Company, Boston, Massachusetts 1994, s.10. 
168 Z.P. Sokolova, “Култ Медведя И Медвежий Праздник В Мировоззрении И Культуре Народов 

Сибири” (Dünyada Ayı Kültü ve Ayı Töreni ve Sibirya Halklarının Kültürü), Зтнос и Культура, 

No:1, Moskova 2002, s.44-45.   



 
 

50 
 

ongun kabul edilmiş ve halk bu hayvana büyük saygı duymuştur. Kahverengi ayı, 

hak ve adaletin simgesi ve ormanın sahibi sayılmıştır. İsmi doğrudan söylenmeyen 

ayıya, “pençeli yaşlı adam” gibi adlar takılmıştır. Avlanması hoş karşılanmayan ayı, 

sadece ayı töreni için avlanır ve eti yenirdi.  Temelde ayıların ruhunu kutsama amacı 

güden ve Ayı Töreni / Ayı Bayramı olarak isimlendirilen bu etkinlik, yakın zamana 

kadar devam etmiştir169. Günümüzde ise törensel bazı uygulamalar devam etse de, 

ayının öldürülmesi -genellikle- gerçekleştirilmemektedir.  

3 ila 7 gün süren bu tören esnasında 

masklar takılır, kuş kılığına girilerek danslar 

yapılır, teatral oyunlar oynanır ve bu törene özgü 

bazı çalgılar çalınır. Yanda, Saha Türkleri, 

Nivkhler ve Hanti Mansilerde Ayı Töreni içinde 

ayının öldürülme sahneleri görülmektedir. 

Yakutistan’da çekilmiş olan üstteki fotoğrafta ayı 

avını yapan avcılar170; ortadaki fotoğrafta, 1903 

yılında yapılan ayı avı ve ayının bağlanması; 

alttaki fotoğrafta ise ayının öldürülmesi yer 

almaktadır.  

Resim 31-32-33. Ayı Töreninden Sahneler  

                                                           
169 James Forsyth, A History of the Peoples of Siberia: Russia's North Asian Colony 1581-1990, 

Cambridge University Press, Cambridge 2006, s.15; T.N. Dimitrieva, “О Возможности Выявления 

Общих Черт Почитания Медведя У Обских Угров И Народов Дальнего Востока”, (Ob Ugrov ve 

Uzakdoğu Halklarında Ayının Onurlandırılma Töreni Hakkında Genel Bilgiler), Теория И 

Методология Архаики - Цикличность: Динамика Культуры И Сохранение Традиции, 
Вып. (Sayı) 6, РАН (Rusya Bilimler Akademisi), Saint-Petersburg 2013, s. 154. 
170 https://www.yakutskhistory.net/культура/медвежий-праздник/ 



 
 

51 
 

Günümüzde ayıyı temsilen, bir ayı postu alınır, başına eşarp takılır ve 

boncuklarla süslenir171. Temsili olarak öldürülen ayının postunun süslenmesi ve 

tören kapsamında yapılan danslara aşağıda örnekler sunulmuştur.  

 

 

 

 

Resim 34. Gözlerine Metal Plaklar Konulmuş Ayı Postu. 2015 yılı Ayı Festivali172. Resim 

35. Kuşların Taklit Edildiği Oyun Esnasından173 

Ayı Töreninde kullanılan malzemeler özeldir. Aşağıda buna ilişkin fotoğraflar 

sunulmaktadır.  

 

 

 

 

Resim 36.Ayı Töreninde Kullanılan Malzemeler174 Resim 37. Kuzey Sibirya Halklarının 

Ayı Törenlerinde Kullanıldığı Objeler175 

Fotoğraflarda Ayı Töreninde kullanılan maskeler, ayı postları, kam davulları 

görülmektedir. Novosibirsk Yerel Tarih ve Doğa Müzesi’nde çektiğimiz sağdaki 

fotoğrafta ise, ayı postunun üzerinde ayı kafatası yer almaktadır. Ayı Töreni ile 

                                                           
171 Sokolova, a.g.m., s.44. 
172 Fotoğraf: A. Björklund, Khanty Bear Festival Kazym Siberia, Part 1. 
173 Fotoğraf: Khanty Bear Festival Kazym Siberia, Part 2. 
174 Fotoğraf: http://gotoural.com 
175 Fotoğraf: F.Vural - Novosibirsk Yerel Tarih ve Doğa Müzesi – Novosibirsk 2017. 



 
 

52 
 

özdeşleşmiş bazı çalgılar vardır. Bunların içinde çalışmanın devamında söz edilecek 

olan ve dağ tavuğunun guatr kısmından yapılan sallamalı bir çalgı ve aşağıda 

fotoğrafları verilen brevne ya da çestirge olarak adlandırılan vurmalı çalgı ilk akla 

gelenlerdir.   

 

 

 

 

       Resim 38. 1969 Yılı Ayı Töreni176                       Resim 39. 2015 Yılı Ayı Töreni 

Yukarıda 1969 ve 2015 yıllarındaki ayı törenlerinde yer alan çestirge 

görülmektedir. Çalgı, 3-6 metre uzunluğundaki bir ağaç kütüğünden oluşturulur. 

Kütük, iki tarafından iplerle askıya alınır. Böylece yerden 100-120 cm kadar yukarı 

kaldırılmış olur. Bunların içi kabaca oyulmuş olanları da vardır177. Çalgı, ellerinde 

ikişer çubuk tutan birkaç kadın tarafından çalınmaktadır. Çalgının sesinin ayının 

ruhuna yol gösterdiğine inanılmıştır178.    

Saha Türklerinde üzerine ayı resmi çizilmiş küçük vurmalı çalgılar ve Kuzey 

ile Güney Sibirya Türklerinin kimi zaman kam davullarının tokmağı olarak ayı 

                                                           
176 Fotoğraf: N.A.Mamçeva - “Музыкальные инструменты…” 
177 Mamçeva Natalya Aleksandrovna, Музыкальные Инструменты В Системе Традиционной 

Культуры Нивхов (Nivkhs Geleneksel Kültüründe Müzik Aletleri), Sanatta Yeterlilik Tezi, St. 

Petersburg N.A. Rimsky Korsakov Devlet Konservatuvarı, St. Petersburg 2010, s.48; Fadeyeva E.V. 

“Роль Женщины В Традиционных Родовых Праздниках И Промысловых Обрядах У Коренных 

Народов Нижнего Амура” (Alt Amur Halklarında Geleneksel Doğum Törenleri ve Balıkçılık 

Ritüellerinde Kadınların Rolü), Ойкумена, No: 3, Vladivostok 2013, s.80. 
178 Fadeyeva, a.g.e., s.80. 



 
 

53 
 

pençesi kullanmaları, ayı kültü ve müzik ögesini bir araya getirebileceğimiz diğer 

örnekler arasındadır.  

c. Boğa, Öküz, İnek, Kotuz 

 Boğa, öküz ve bunların tüylü bir cinsi olan kotuz, erken devir Türklerinde 

yaygın biçimde alplık ongunu ve simgesiydi. Aynı zamanda kuvvet, kudret ve 

yiğitlik kavramları ile de ilişkilendirilen bu hayvanlar, bu açıdan hükümdar 

sembolizmine de bağlanıyorlardı. Yak öküzünün ya da kotuzun kuyruğu, egemenlik 

simgesi olarak tuğlarda kullanılıyordu179. 

 Eski Türk inancında boğa, kutsal ruhlar arasında kabul edilirdi. Kam, boğanın 

gücüne güvenerek Yeraltı Tanrısı’nın yanına iner; boğadan güç alırdı180. Borisov, 

1925 yılında Yakut kamlarının şeytani ruhlarla boğa kılığında mücadele ettiğini ifade 

etmektedir181. Eski Türk inancı çerçevesinde, boğa tipi hayvanlara daha çok olumlu 

anlamlar yüklenmiştir. Budizm ya da Maniheizm’i seçen Türkler, yeni dinlerinin 

etkisiyle, bu hayvanlara farklı nitelikler de yakıştırmışlardır. 

 Örneğin Budist kozmolojisinde dört ana yönden birisinin sembolü boğadır. 

Budist metinlerde Buda’nın sesi, gürlüğü açısından boğaya benzetilir. Burada da 

hayvanın kuvvetine gönderme yapılmaktadır. Eski Hint mitolojisinde kara boğa veya 

öküz, ölüm tanrısı Yama’nın bineği olarak kabul edilmiştir182. 

                                                           
179 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.241-242. 
180 Buluç, a.g.m., s.318. 
181 Mihail Borisov, Борьба Шамана В Образе Быка Со Злым Духом (Şamanın Şeytan Ruhu İle 

Boğa Kılığında Mücadelesi), Шаманизм (Şamanizm), Yakutistan 1992,  s.85-86. 
182 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.242. 



 
 

54 
 

Sığır, on iki hayvanlı Türk takviminin sembollerinden birisidir. Boğa ve 

sığırlar dövüşken oldukları için sığır yılında savaşların çok olacağına, kışın soğuk 

geçeceğine inanılmıştır183.  

Güneşin simgesi olan aslan ile boğanın mücadelesi ise zıt kavramların 

karşılaşmasına işaret ettiği gibi; Nevruz bayramında baharın gelişini de simgeler. Bu 

konuyla ilgili olarak Türk sanatının hemen her döneminde eserler görmek 

mümkündür184.  

Çalışmanın devamında detaylı şekilde değinildiği üzere, boğa/inek başı, Türk 

çalgılarının burguluk kısımlarında kullanılabilmekte; bu hayvanların sesi, melodiler 

arasında taklit edilebilmektedir. Bilhassa Tuva Türklerinin çalgısı bızançı, boğa/inek 

ruhuyla özdeşleştirilir. Dört telli oluşu, ineğin dört memeli olması ile ilişkilendirilen 

bızançının ses verişi de, ineğin süt vermesine benzetilir.  

ç.   Dağ Keçisi 

 Dağ keçisi, Türklerin kutsal saydığı hayvanların içinde yer alır. Özgürlüğü ve 

bağımsızlığı simgeleyen dağ keçisi figürü, kararlılığı, zekiliği ve çevikliği de 

sembolize eder185. Türklere ait pek çok eserde dağ keçisi figürüne rastlamak 

mümkündür.  

Hun dönemine ait Başadar Kurganında bulunan lahtin üzerinde 3 erkek keçi 

resmi yer almaktadır. Esik Kurganından çıkartılan cesedin, altından yapılmış 

                                                           
183 Turan, a.g.e., s.101. 
184 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.242. 
185 Cengiz Alyılmaz, “Moğolistan’daki Türk Anıtları Projesi 2000 Yılı Çalışmaları Işığında Bazı 

Tespitler”, Göktürk Devletinin 1450. Kuruluş Yıldönümü Sempozyumu Bildiri Kitabı, Haz. Y. 

Hacıoğlu, Ankara 2001, s.68. 



 
 

55 
 

külahının üzerinde de dağ keçisi tasviri bulunmaktadır186. Kök Türklerin ongun kabul 

ettiği dağ keçisi, Kök Türk hakanlarının damgasında bulunan bir piktogramdı. Hun 

ve Kök Türk dönemlerinde çadır direğinin üzerine geçirilen bronz simgelerde, 

genellikle dağ keçisi ve geyik figürleri yer almaktadır. Aşağıda buna örnekler 

sunulmuştur. 

 

 

 

 

Resim40. Dağ Keçisi ve Geyik Figürleri187 

Türklere ait kaya resimleri çok sayıda dağ keçisi figürü barındırır. Kırgızistan 

ve Kazakistan’da M.Ö.VII. yüzyıla tarihlenen dağ keçisi resimleri vardır. Bugünkü 

Tuva’nın bulunduğu yerde de çok sayıda dağ keçisi figürü, duvar resimleri içinde 

görülebilir. Buralardaki dağ keçisi figürlerinin tekniğinin, stilistiğinin konu ve 

kompozisyonun ana fikir bakımından Uyuk dönemi188 geyik, mus, maral ve yaban 

domuzu tasvirlerinden pek farkı yoktur. Aynı külliyede geyik ve dağ keçisi 

tasvirlerine de rastlanmaktadır189.   

 

 

                                                           
186 Çoruhlu, Hun Sanatı, s.61. 
187 Fotoğraf: F.veT. Vural – Hermitage Müzesi - St. Petersburg 2012. 
188 M.Ö.VII-III. yüzyılda Tuva bölgesinde bulunan ve bölgede kaya resimleri bırakan kültür.  
189 M.H. Mannay Ool “Tuva’da Eski Dağ Keçisi Tasvirleri”, A.Ü.Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü 

Dergisi, Çev. S.Dinç, L.Dervişyeva, C.10, Sayı 21, Erzurum 2003, s. 173-174. 



 
 

56 
 

 

 

 

                                 Resim 41-42. Petroglif Örnekleri190 

 Türk sanatında sık görülen dağ keçisi figürü, Türk çalgılarında yer almış; 

boynuzlu dağ keçisi ve koç başları çalgıların gövdelerine işlenmiştir. 

d. Deve   

Tıpkı at gibi, iki hörgüçlü Asya devesinin de ehlileştirildiği ilk yerin Orta 

Asya olduğu kabul edilir. Deve Orta Asya Türklerince yük ve binek hayvanı olarak 

kullanılmış191; çok da sevilmiştir. Örneğin Kazak Türkleri güzel gözlü olan kişilere 

“bota göz” yani deve gözlü demişlerdir192. Türkler, deve yününden giyim kuşamda 

da faydalanmışlardır. 

Deve, Türk mitolojisinde alplık sembollerinden birisidir. Özellikle buğra 

denilen erkek develer kahramanlar tarafından töz olarak kabul edilmiştir193. Altaylı 

kamlar, savaş Tanrısı, Kızagan’ın kırmızı yularlı erkek deve şeklinde tasvir 

edildiğinden söz etmişlerdir. Deve, İslamiyet’ten sonra da önemli olmuştur. Devenin 

Türk sanatında kimi zaman kanatlı olarak tasvir edildiği görülür194.   

                                                           
190 Petroglif çizimleri: Kimball, Basilov ve Yablonsky - Nomads Of The Eurasian Steppes In The 

Early Iron Age. 
191 Şeyda B.Sayılır. “Göçebelik, Konar-Göçerlik Meselesi ve Coğrafî Bakımdan Konar-Göçerlerin 

Farklılaşması”, Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi, XII/1, İzmir 2012, s.565-566. 
192 Samet Azap, “Kazak Edebiyatında “Deve” Algısı (Yassı Burun ve Beyaz Deve Örneğinde)”, 

Avrasya Uluslararası Araştırmalar Dergisi, C. 4, Sayı 9, Ankara 2016, s.70. 
193 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.146. 
194 Çoruhlu, “Türk Sanatında…”, s.166. 



 
 

57 
 

Devenin bağırmasının yani bozulamasının, Orta Anadolu’nun önemli müzik 

türü bozlağa kaynaklık ettiği düşünülmektedir195. Deve, Türk müziğinde ise çalgı 

burguluklarında görülür.  

e. Evren (Ejderha-Mitolojik Canlı) 

Her ne kadar hayalî/mitolojik bir varlık olsa da, Türk sanatındaki yerinden 

dolayı ejderhalardan da söz etmek yerinde olacaktır. Türklerde “luu” veya “evren”; 

Moğollarda “mağhur” olarak adlandırılan ejderha196, bir çok hayvanın özelliğini 

bünyesinde toplamış bir varlıktır197. Türk sanatında ve Türk mitolojisinde ejderha, 

bulunduğu yere mutluluk getiren, karanlığı aydınlığı çıkaran, güçsüzlerin yardımına 

koşan bir canlı olarak tasvir edilmiştir198. 

Bu masal hayvanı, gök ve yer su unsurlarına bağlı olarak geniş bir uygulama 

alanı bulmuştur. Türklerde özellikle erken dönemlerde bereket, refah, güç ve kuvvet 

simgesi olarak kabul edilmiş olan bu efsanevi yaratık, ön Asya kültürleri ile ilişkiye 

geçildiğinde, bu anlamları zayıflamış ve daha çok kötülüğün simgesi olmuştur199. 

Türk kozmolojisinde kuzey yönünün simgesi olan ejderha motifi200, üzerine 

yüklenen kutsiyet nedeniyle sanat eserlerinde yer almıştır.  

 

 

                                                           
195 Hakan Tatyüz, Niğde Yöresi Halk Türkülerinin Melodik Yönden İncelenmesi, Niğde Üniversitesi, 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Niğde, 2001, s.4.   
196 Ejder, ejderha ismi Farsça kökenlidir. 
197 Çelik, a.g.t., s.31-32. 
198 Mehmet Önder. “Ejder Figürleri”, Kültür-Sanat, Sayı 4, İstanbul 1976, s.13. 
199 Öznur Aydın, “Çin ve Türk İşlemelerindeki Ejderha Motifi”, Akdeniz Sanat Dergisi, C. 6, Sayı 

12, Antalya 2013, s.2. 
200 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.244-245. 



 
 

58 
 

Pazırık Kurganlarından çıkan bir figür, 

ejder motifli Türk sanat ürünlerine güzel bir 

örnektir. Hermitage Müzesi’nde 

fotoğrafladığımız bu eserde, bir ejderhanın 

ağzında, geyik başı görülmektedir. Eser, ahşap ve 

deri işlemeciliği kullanılarak yapılmıştır.  

        Resim 43. Ejder Figürü201 

Türk sanatında kuyruğu birbirine sarılmış ejder motifi, yeri ve göğü temsil 

etmektedir. Bu şekildeki tasvirler, tabiatın enerjisini, yeniden doğuşu, verimliliği ve 

ebedi hayatı sembolize eder202. Çift başlı ejder ve çift ejder motifi, Türkler arasında 

kötülükten koruyan kozmik ve astrolojik figürler halinde görülmüştür203. Sibirya’da 

Kırgızlara atfedilen VI-VIII. yüzyıllardan kalma bir tunç levhada çift ejder başı yer 

almaktadır204. 

Uygur minyatür ve resim sanatında ejder, farklı şekillerde tasvir edilmiştir. 

Uygurlarda semavî ejder, erkek, pullu, boynuzlu, iri yapılı, kocaman gözlü ve kanatlı 

şekilde; yeraltına mensup olan ejder ise, dişi, boynuzsuz, pulsuz ve kör olarak 

belirtilmiştir205. Uygur eserlerinde, gök gürültüsü, ejderin kükremesine 

benzetilmiştir. Ejderin ağzından çıkan ateş yani inci, gök cisimlerinin ve suyla ilgili 

cevherlerin imgesidir206. Uygurlarda ejder motiflerine, Koço’da dokuzuncu Bezeklik 

tapınağında yer alan freskoda simetrik olarak yerleştirilmiş bir ejder çifti örnek 

                                                           
201 Fotoğraf: F.-T. Vural – Hermitage Müzesi – St. Petersburg 2012. 
202 Fuat Yöndemli, Hayat Ağacı - Ejder Yılan, Konya 2006, s.150. 
203 Aydın, “Çin ve Türk…”, s.3; Emel Esin, “Evren – Selçuklu Sanatı Evren Tasvirinin Türk 

İkonografisinde Menşeleri”, Selçuklu Araştırmaları Dergisi, S.I, Ankara 1970, s.131.    
204 Esin, Türk Sanatında…, İstanbul 2004. s.42. 
205 Emel Esin, “Ejder Takının Kozmik Simgeciliği ve Kötülükten Koruyan Maske”, Orta Asya’dan 

Osmanlı’ya Türk Sanatında İkonografik Motifler, İstanbul 2004, s.150. 
206 Çelik, a.g.t., s.31. 



 
 

59 
 

olarak verilebilir207. Uygurlara ait Bezeklik Külliyesi’nin Dokuzuncu Tapınağı’nda, 

havuz içinde bir ejder çifti resmedilmiştir208. Bezeklik tapınağında bulunan bir başka 

freskoda ise dağlar arasına sıkışmış göl içerisindeki ejder görülmektedir209.  

Örnekleri arttırmak mümkündür.  

Bolluk, bereket, kuvvet, kudret, sağlık ve şifa sembolü olarak bilinen Ejder 

figürü (evren), Ortaasya Türk Sanatından Anadolu-Türk Sanatına da geçmiş bir 

motiftir210. 

Ejder motifi, Tuva Türklerinin ve Moğolların çalgılarının burguluk kısmında 

görülebilmektedir.  

f. Geyik 

 Gücü ve soğuktan koruyan kürkü ile bilhassa Kuzey Sibirya Türklerinin 

yaşamlarında çok önemli olan geyik, İslam öncesi Türk kültüründe kutsal bir hayvan 

olarak kabul görmüştür. M.Ö. 1200-700 seneleri arasında bronz çağına denk gelen 

Altay buluntuları arasında, mezarlarda saptanan geyik dişlerinin dinî bir anlamı 

olduğu kuvvetle muhtemeldir211. Kutsal geyik anlayışının çok eski dönemlerden beri 

var olduğunu, petrogliflerden takip etmek mümkündür. 

 

 

 

                                                           
207 Çoruhlu, “Türk Sanatında Görülen Hayvan Figürleri”, s.225. 
208 Emel Esin, “Bezeklik Külliyesinde Dokuzuncu Tapınak”, Türkiyemiz Dergisi, Sayı 37, İstanbul 

1982, s.5 
209 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.172. 
210 Gönül Öney, “Anadolu Selçuklu Sanatında Ejder Figürleri”, Belleten, XXXIII, Sayı 130, Ankara 

1969, s. 171. 
211 Ögel, Türk Kültür…, s.25. 



 
 

60 
 

 

  

 

                                         Resim 44. Petroglif Örnekleri212 

Geyik figürü, pek çok taş yapıta da kazınmıştır. Aşağıda Hakasya Yerel İlim 

Müzesi’nde yer alan geyikli taşlara bir örnek sunulmuştur: 

 

 

 

 

 

 

               Resim 45. Hakasya Yerel İlim Müzesi’nde Yer Alan Geyikli Taşlar213 

Kutsallık atfedilen geyik, Türk sanatı ve mitolojisinde önemli bir yere sahip 

olmuştur214. Gök unsuruna bağlı olarak, Sibirya’da özellikle beyaz geyiğin önemli 

olduğu söylenebilir. Al ya da kahverengi geyikler ise daha çok yer ya da yer altı 

unsurlarıyla ilişki içinde düşünülmüştür215. 

                                                           
212 Petroglif çizimleri: Hoppal - Şamanlar ve Semboller. 
213 Fotoğraf: F.-T. Vural – Hakasya Yerel İlim Müzesi – Abakan. 
214 Ögel, Türk Mitolojisi, s.569. 
215 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.143. 



 
 

61 
 

İslamiyet’ten önce ölümsüzlüğün, şifanın, ebediyetin sembolü olarak kabul 

edilen geyiğin çeşitli efsanelerde işlendiği görülür216. Türk mitolojisinde peşinden 

koşan avcıyı, yeraltına (ölüme) götüren geyikleri anlatan efsaneler vardır. Farklı 

Türk topluluklarına ait hikâyelerde geyiği avlayan kişinin iflah olmayacağı, 

bedduasının avcının tüm ailesini etkileyeceği, mukaddes bir hayvan olduğu, kurt gibi 

aniden ortaya çıkarak, insanlara yol gösterdiği, Tanrı’nın elçisi olduğu gibi ifadeler 

yer alır217.       

Geyik pek çok sanat eserine konu edilmiştir. Türk sanatında geyik motifi, 

aslan ve pars gibi figürlerle birlikte sıkça kullanılmıştır218. Deriden yapılmış olan 

Hermitage Müzesi’nde fotoğrafladığımız sol alttaki örnekte yırtıcı bir hayvanın 

geyiğe saldırışı görülmektedir. Hayvan mücadeleleri, Türk sanatında önemli bir 

konudur. Bununla birlikte tek başına geyiğin işlendiği sanat eserlerine de sık 

rastlanır. Resim 47’de Beşinci Pazırık Kurganından çıkartılan ağaçtan oyma bir 

geyik başı görülmektedir. Boynuzlar ise deriden yapılmıştır. 

 

 

 

 

           Resim 46. Vahşi Hayvan Temalı Deri Figür219             Resim 47. Geyik Figürü220                     

                                                           
216 Detaylı bilgi için bkz. Emel Esin, “Sigunlar Beği”,  s.201-202 
217 Gıyasettin Aytaş, “Türk Kültür ve Edebiyatında Geyik Motifi ve Haza Destan-ı Geyik”, Türk 

Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, S.12, Ankara 1999, s.162. 
218 Baykara, a.g.m.,, 373.   
219 Fotoğraf: F.- T. Vural – Hermitage Müzesi – St. Petersburg 2012. 
220 Fotoğraf: N. Diyarbekirli – Hun Sanatı. 



 
 

62 
 

Geyik Budist mitolojide de önemli bir yere sahip olmuştur. Kimi Budist 

efsanelerde geyiğin Buda'nın reenkarnasyonu olduğu anlatılır. Bu durum, Budizmi 

seçen Türklerin farklı anlamlarla da olsa geyiği kutsal saymasına neden olmuştur. 

Geyiğin kimi anlamlarının Müslüman Türkler arasında da devam ettiği 

görülmektedir. Anadolu’daki alageyik efsanesi ya da geyik destanı, bu konuyla 

bağlantılıdır. Bursa’nın manevi sahiplerinden sayılan “Geyikli Baba”nın geyik 

biçimine girmesi gibi bazı şeyhlerin bineği de geyiktir. Ayrıca nazara karşı geyik 

boynuzu kullanılması, Yörükler arasında bolluk ve bereket simgesi olması221, bu 

hayvana karşı duyulan sevginin İslamiyet’ten sonra da devam ettiğini gösteren 

kanıtlar arasında sayılabilir.  

Geyik bağırsağı ve geyik tendonları, bazı Türk çalgılarında tel olarak 

kullanılmıştır. Ayrıca geyiğe yüklenen anlamlar, kam davullarının derilerinde geyik 

derisinin tercih edilmesine sebep olmuştur. Geyik derisi, diğer pek çok vurmalı ve 

telli çalgının yapımında da kullanılmıştır. Buna ilişkin detaylı bilgi, çalışmanın 

devamında sunulmuştur.  

g. Kartal ve Diğer Kuşlar 

Eski Türk İnancı başta olmak üzere pek çok inanışta kutsal olduğu düşünülen 

kartal, kötülüğün düşmanı, şans sembolü, güç timsali olarak görülmüştür. 

Gökyüzünün rakipsiz hâkimi olan kartal, Türklerde sonsuzluğun sembolü 

sayılmıştır222. Tıpkı at ve kurt gibi kartal da Türklerin millî simgelerinden birisi 

olarak kabul edilir. Gücü, güzelliği, yüksekte uçuşu ve cesareti, ona pek çok yan 

                                                           
221 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.143-144. 
222 Emel Esin, “Kuşcu Türk Sanatında Atlı Doğancı İkonografisi”, Orta Asya’dan Osmanlıya Türk 

Sanatında İkonografik Motifler, İstanbul 2004, s.170. 



 
 

63 
 

anlam yüklenmesine ve kutsallaştırılmasına neden olmuştur. Eski Türkler Gök Tanrı 

ile bağdaştırdıkları kartalı, koruyucu ruhun ve adaletin simgesi olarak kabul etmiştir.  

Kartal, Altaylarda çok eski dönemlerden itibaren mukaddes bir kuş olarak 

düşünülmektedir. Asya Hunları devrinden önce var olmuş Kurot Kültürüne ait 

olduğu düşünülen bir mezarda, kartal pençesi bulunması, bu kutsiyetin bir 

göstergesidir223. Kartal, güç ve kudreti çağrıştırması sebebiyle, hakanların ya da 

beylerin de sembolü olmuştur. 

Kartal ve tuğrul kuşunun güç ve hükümdarlık sembolü olarak görülmesini, 

Türk tarihinde çeşitli örneklerde takip etmek mümkündür. Bilge Kağan Anıt 

Mezarlığı kazılarında ele geçen taç üzerinde, kanatlarını iki yana açmış görkemli kut 

kuşu veya tuğrul kuşu figürü, Avrupa Hun hükümdarı Atilla’nın kalkanı üzerindeki 

tuğrul arması224, bu görünümlerden birkaçıdır. Kut (tuğrul) kuşu, kulaklı ve boynuzlu 

şekilde gösterilerek, büyük bir kudreti sembolize etmiştir225. Kartalın hükümdarlık, 

güç ve kuvvetle ilgili simgesel anlamları İslamiyet’ten sonrada devam etmiş; devlet 

arması (Selçuklularda çift başlı kartal arması) olarak da kullanılmıştır. 

Çalışmada daha önce de vurgulandığı üzere, kam elbiselerine, kutsal ruhları 

temsilen, kama yardım etmesi için bazı hayvanlara ait ögeler ya da bu hayvanların 

demirden, deriden tasvirleri asılmaktadır. Kartal, hayvan-ata ya da yardımcı 

ruhlardan birisini temsilen, kam elbiselerinde yer alabilmektedir.  

                                                           
223 Ögel, Türk Kültür…, s.17. 
224 Ögel, Türk Mitolojisi, s.592. 
225 Oktay Aslanapa, “Türklerde Arma Sanatı”, Türk Kültürü, Ankara 1964, s.40. 



 
 

64 
 

Kam törenlerinde çağrılan göksel unsurlar içinde Tanrı’nın kuşu kartal da 

vardır. Kam bu esnada yanında kartal tüyü ve kartal pençeleri bulundurur226. 

Saha Türkleri, kartalın en yüksek ruhları taşıdığına; göğü yere bağlayan 

Dünya Ağacı’nın tepesinde çift başlı bir kartal oturduğuna ve göklerin korunmasıyla 

bu kartalın vazifeli olduğuna inanmışlardır227.  Sahalar arasında, ilk kamın dünyaya 

kartal tarafından indirildiğinin anlatıldığı bir efsane vardır228. Günümüzde 

Yakutistan’ın çeşitli yerlerinde ahşap gök sırıkları üzerinde kartal figürünü görmek 

mümkündür. 

 

 

 

 

 

 

 

Resim 48. Kangalas Bölgesi Girişinde Yer Alan Kartal Figürü Resim 49. Yakutistan Millî 

Kültür Parkında Yer Alan Figürler (Kartal – At – Kımız Kabı) 

Sahalarda kartal öldürmek hoş görülmez. Eğer yanlışlıkla öldürülürse, şaman 

(kam) çağrılır ve kartal, kam ayini ile kaldırılır229. 

                                                           
226 Sadettin Buluç, “Şaman”, İA, C.X, İstanbul 1970, s.315. 
227 Ögel, Türk Mitolojisi, s.289; Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.133-134. 
228 Yaşar Kalafat, Doğu Anadolu’da Eski Türk İnançlarının İzleri, Ankara 1995, s.77. 
229 İnan, Tarihte ve…, s.119. 



 
 

65 
 

Kartal, Oğuz Türklerinin Dede Korkut Hikâyelerinde ve Altay Destanlarından 

olan Maaday-Kara destanında ulu özelliklerle karşımıza çıkar.  

Türklerde insanın arkadaşı ve silâhı olma gibi niteliklere sahip olan kartal230,  

pek çok Türk sanatında da tasvir edilmiştir. Altta, Altaylarda Birinci Pazırık 

Kurganından çıkartılmış bir eyer örtüsü üzerinde, kartal griffonun geyik ile 

mücadelesi yer almaktadır. 

 

 

 

                                           Resim 50. Eyer Örtüsünde Yer Alan İşleme231 

Çalgıların burguluk kısımlarında yer alabilen kartal figürü, kam davullarının 

da üzerinde resmedilmiştir. Sibirya bölgesi Türk müziğinde, melodik yapı içinde 

kartal çığlıkları kullanımı görülür. Bu durumların hepsi, yukarıda sunulduğu üzere, 

kartalın Türk tarihi, inanç sistemi ve mitolojisindeki önemli yerinden 

kaynaklanmaktadır.  

Kartal harici diğer kuşlara ilişkin bilgiler aşağıda sunulmuştur: 

 Eski çağlardan bu yana Türk medeniyetlerine ait kültürel ürünler, destanlar, 

sanat eserleri ve müzikler ile Eski Türk İnancı kökenli simgeler, mitolojik ve 

astrolojik ögeler, Türklerin kuşları ne denli sevdiklerini göstermektedir. Kuşlar 

                                                           
230 Adem Aydemir, “Kutadgu Bilig ve Divanü Lugati’t Türk’te Kuşlar”, JASS, Sayı 6/1, Elazığ 2013, 

s.274. 
231 İşlemenin Çizimi: N.Diyarbekirli – Hun Sanatı 



 
 

66 
 

güzelliklerinin yanı sıra uçabiliyor olmalarıyla hayran olunmuş hayvanlardır. Onların 

gök ile böyle yakın olmaları, Gök Tanrı ile de yakın olduklarını düşündürmüştür.  

Ölen kişilerin ruhlarının, bir kuş olarak göğe uçmaları, Türklerde oldukça 

yaygın bir düşüncedir232. Kuşun ruhun simgesi olduğu Orkun yazıtlarındaki ölümle 

ilgili ifadelerden de anlaşılır. Türkçede ölüm, “uçmak” kelimesi ile de 

karşılanmıştır233. Kök Türk sanatçıları, lahitler üzerine gerçekçi kuş tasvirleri 

yapmışlardır234. Kök Türk mezarlarında Umay kuşu tasvirleriyle süslenmiş lahitler 

de bulunmuştur235. Kamların kuşları anımsatan kıyafetler giymeleri ve koruyucu ruh 

olarak kabul ettikleri hayvanların arasında kuşların yer alması, onlara verilen ruhani 

değeri göstermektedir.  

Kuş motifinin “Tanrı’nın elçisi, habercisi” olduğu inanışını pek çok Türk 

destan ve efsanesinde bulmak mümkündür. Bazı kuş türleri doğal ve beşerî 

felâketleri güçlü önsezileriyle önceden sezerek, gösterdikleri davranışlarıyla insanları 

uyarmışlar ve tedbir almalarını temin etmişlerdir236. Kuşlara yönelik Divanü Lûgat-

it-Türk’te çok sayıda tanım, deyim ve atasözü mevcuttur237.  

Türklerde avcı kuşlar her zaman büyük önem taşımıştır. Buna paralel olarak 

Türkçede avcı kuşlara ait pek çok isim bulunmaktadır. Doğancılık, av hayatının 

önemli bir parçası olmuştur. Hatta doğancılık üzerine eser bile tercüme ettirilmiş ve 

yazılmıştır238. Kuşlarla çeşitli hayvanlar avlanabildiği gibi başka kuşlar da 

avlanıyordu. Türkler, yırtıcı kuşları kuş avında kullanmaya “kuş kuşlamak” 

                                                           
232 Ögel, Türk Mitolojisi, s.129. 
233 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.151. 
234 Esin, Türk Sanatında…, s.209. 
235 Alyılmaz, a.g.b., s.68. 
236 Aydemir, a.g.m., s.274. 
237  bkz.Gül, a.g.m.; Aydemir, a.g.m. 

238 Esin, Türk Sanatında…, s.169-170. 



 
 

67 
 

demişlerdir. Bu tabir Yenisey Yazıtlarında yer alır: “Togday turgazı artzun, kuşladaçı 

bilge tutuk yok” (Togday turnaları çoğalsın, (onları) avlayacak Bilge Tutuk (artık) 

yok)239. Kaşgarlı Mahmud da avcı kuşlardan söz etmiştir. Hatta bu kuşların av 

sırasında davul ile çağrıldıklarını “avda doğan kuşu için çalınan davul” sözleriyle 

belirir240.  

Sadece yırtıcı kuşlar değil, diğer kuşlar da Türkler için çok önemli olmuştur. 

Kuğu ve kaz gibi kuşlar, kutsal sayılmış ve iyiliğin, güzelliğin simgeleri, hatta kut ve 

beylik timsali olmuşlardır. 568 yılında İstemi Kağan’a elçi olarak giden Bizanslı 

Zamarkhos’un hükümdarın tahtındaki tavus figürlerini anlatması, bu kuşun 

hükümdarlık simgelerinden olabileceğini düşündürmektedir. Altın Köl Yazıtında 

turnanın zenginlik, refah simgesi olduğundan söz edilmesi, Irk Bitig’de süksük kuşu 

ve kuğunun olumlu anlamlarla anılması241, bu örneklerden bir kaçıdır.  

Tuva ve Moğol çalgılarında yer alan kuğu figürü, Yenisey Yaratılış 

destanında işlenir. Burada yaratıcı özelliğe sahip olan bir kamın birlikte uçtuğu 

kuşlar arasında çeşitli su kuşları ve kuğular sayılır242. 

Çeşitli kuşlar, metal, deri, keçe, ahşap eserlerde bütün güzellikleri ile 

işlenmiştir. Aşağıda Hunların keçe yapımında ve işlemesinde geldikleri noktayı 

gözler önüne seren keçeden kuğular sunulmaktadır. Eserlerdeki sanatsal dokunuşlar 

dikkat çekicidir. 

 

 

                                                           
239 Hatice Şirin User, “Runik Harfli Türk Yazıtlarında Av”, Dil Araştırmaları Dergisi, C. 1, Sayı 1, 

Ankara 2007, s.55. 
240 Türk Ansiklopedisi, “Davul”, Cilt 12, Ankara 1975, s.354. 
241 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.152-153. 
242 Mustafa Sever, “Türk Mitolojisinde Kuşlar”, Milli Folklor, Y.11, S.42, Ankara 1999, s.85. 



 
 

68 
 

 

 

 

 

 

       Resim 51-52. Pazırık Kurganlarında Bulunan Keçe Kuğu Örnekleri243 

Kök Türkler, ölünün ruhu ile kuş figürlerini ilişkilendirmişlerdir244. 

Dolayısıyla bu durumla bağlantılı olarak Orkun bölgesinde, günümüze gelebilmiş 

mezar kompleksleri içinde pek çok mezar taşı, balbal ve taş levhalarda çeşitli kuş 

motiflerine rastlanmaktadır245. 

 

 

 

 

 

Resim53-54. Bilge Kağan’a Ait Olduğu Düşünülen Altın Taç ve Önündeki Kuş Figürü  

Resim55. Kül Tegin’i Tasvir Ettiği Düşünülen Mermer Heykel Başı ve Başlığındaki Aynı 

Kuş Figürü 

Türkler Çin kültürü ile olduğu gibi Hint kültürü ile de yakın temaslarda 

bulunmuştur. Hint masallarına göre Garuda denen akbaba, Garudi, Karuti ve Karakuş 

                                                           
243 Fotoğraf: F. Vural – Hermitage Müzesi St. Petersburg 2012. 
244 Eleonora Nowgorodowa, Alte Kunst der Mongolei (Moğol Antik Sanatları), Leipzig 1980, s.240. 
245 Bu konuda detaylı bilgi için bkz. İbrahim Çeşmeli, “Kök Türklerde İkonografik Açıdan Kuş 

Motifleri”, Art Sanat, Sayı 4, İstanbul 2015.  



 
 

69 
 

adıyla hem Budist hem de Budist olmayan Türk mitoloji ve sanatına girmiştir. Bu 

mitolojik sembol, Kök Türk ile Uygur devirlerinde görülmektedir. Alacalı kuyruğu 

veya kanatları olan bir akbaba veya kartala benzeyen bu yaratık, Uygur sanatında 

çocuk kaçırırken veya göğe yükselmek için binek olarak kullanılırken tasvir 

edilmiştir246.  

Kuşlar Türk müziğinde de yaygın olarak kullanılmıştır. Kuş figürleri, kam 

davullarına çizilmiş, kuş tüyleri çalgılara takılmış, kuş sesleri melodiler içinde taklit 

edilmiştir.      

ğ.  Koyun, Koç 

 Türkler uzun yıllardır sahip oldukları koyun sürülerinden beslenmede 

faydalanmış; yünlerinden de yararlanmışlardır. Dünyayı yorumlayış ve bunu eserlere 

yansıtışta animistik bir yaklaşım izleyen Türkler, içiçe oldukları koyun ve koçların 

tasvirlerini pek çok ögede kullanmışlardır.  

Hun mezar taşlarında, koç ve koyun figürlerine rastlanmıştır. Mezarda yatan 

kişi erkek ise mezar taşı koç figürleriyle, kadın olursa koyun figürleriyle 

süslenirdi247. 

Kozmolojik açıdan koyun ve koç, gök unsuru ile ilişkilendirilmiş; dolayısıyla 

olumlu olgulara simge edilmiştir. Bu durum bilhassa beyaz koç için geçerlidir. 

Koçlar, karakterlerinden dolayı bilhassa erkeklik, yiğitlik gibi kavramlarla alakalı 

olmuştur. İslamiyet’ten sonra onun bu sembolizmi devam etmiştir248.  

                                                           
246 Özkartal, a.g.m., s.63. 
247 Çetindağ, a.g.m., s.173. 
248 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.246. 



 
 

70 
 

Koyun/koç, Türklerin on iki hayvanlı takviminin yıl simgelerinden birisidir. 

Eski Türk takviminde koyun yılı, bolluğun ve asayişin olduğu, nimetlerin bollaştığı 

bir yıl olarak kabul edilmiştir249.  

Sözlü anlatılarda koyun, ilk kez Oğuz Kağan Destanı’nda karşımıza çıkar. 

Oğuz Kağan’ın çadırının iki tarafındaki direklerden birinin altına ak, diğerininkine 

kara koyun bağlanır. Beyaz koyun ve altın tavukla Gök Tanrı’ya, siyah koyun ve 

gümüş tavukla yeraltı dünyasına haber gönderilmektedir250. Türk dünyasında ak ve 

kara koyun konulu çeşitli hikâye ve masal mevcuttur. 

Koyun, Türklere ait sanat eserlerinde de yer almıştır. Örneğin Bilge Kağan ve 

Köl Tigin anıt mezarlarının girişlerindeki koyun heykelleri çok detaylı ve güzel 

şekilleri ile dikkat çekerler. Koç, koyun ve keçi kabartmalarına, Asya bozkırlarından 

Anadolu’ya kadar Türkün yaşadığı her coğrafyada rastlanmaktadır251.  Uygurlara ait 

Şiveet Ulaan’daki eserler arasında koç, koyun ve kuzu heykelleri yer almaktadır252. 

Çalgı yapımında, koyun, koç tipi hayvanların derilerinden faydalanılmakta ve 

çalgıların burguluk kısımlarında koç başı kullanıldığı da görülmektedir. 

h. Köpek    

Köpek, kurt, at ya da kartal gibi tamamen olumlu olgularla ilişkilendirilen bir 

hayvan değildir. Aynı zamanda Türk ürünlerinde işlenme sıklığı da diğer hayvanlara 

göre oldukça düşüktür. Olumsuz anlamlarla anılabilen köpek, koruyucu vasfıyla iyi 

unsurlar arasında da anılır.  

                                                           
249  Turan, a.g.e., s.104. 
250 Bilge Seyidoğlu, “Oğuz Kağan Destanı’nda Mitolojik Motifler”, Türk Halklarının Edebî 

Geçmişi: Türk Destanları Uluslararası Sempozyumu, Bakü 2004, s. 12. 
251 Gömeç, Türk Kültürünün…, s.85. 
252 Osman Fikri Sertkaya - Cengiz Alyılmaz, Tsendiyn Battilgo, Tsendiyn, Moğolistan’daki Türk 

Anıtları Projesi Albümü, Ankara 2001, s.247.     



 
 

71 
 

Örneğin Kırgızların “kumayık” isimli bir efsanevi köpeği vardır. Başkurtlar 

da “barak” denen bir köpeği saygıyla anmaktadırlar. Müslüman toplulukların 

etkisiyle, “Yedi Uyurlar” kıssasıyla ilişkili olarak alegorik bir sembol olan “kıtmir” 

(mağarada bekleyen köpek) önemli sayılmıştır253. 

Yakutistan’da kamın kutsal hayvan ruhu ile birlikte hayali iki köpeği olduğu 

düşünülür. Bu köpekler, güçlü varlıklar olarak tasvir edilir. Bu iki köpek ruhu, kamı 

kötülüklerden koruyan muhafızlardır254. Kam bu köpeklere ihtiyaç duyduğunda 

yüksek sesle seslenir255. Köpekler özellikle hardas ve betes adlı ritüellerde 

çağrılırlar256. 

Köpek, on iki hayvanlı Türk takviminin simge hayvanlarından birisidir. Bu 

takvime göre köpek yılında kötü şeyler olacağı, fitne, karışıklık, ölüm ve savaşın çok 

olacağı düşünülür257. Çalgılarda nadiren köpek derisi kullanıldığı görülmüştür. 

ı.  Kurt 

Türk mitolojisindeki en önemli figürlerden birisi “kurt”tur. Kurt, fizikî 

kuvveti ve yırtıcılığı nedeniyle korkuyla karışık bir saygıyla anılmış; Gök kaynaklı 

bir hayvan-ata sembolü olarak düşünülmüş258; bağımsızlık ve gücün timsali kabul 

edilmiştir.  

Kurt, Hunlardan önce de önemli olmakla birlikte, Hun döneminde ata kültüne 

dönüşmüştür. Kurt figürü, Hunlar ve Kök Türklerde önemli bir sembol 

                                                           
253   Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.248. 
254 Petr İvanov, “шаманское Священное Дерево” (Şamanın kutsal ağaçları), Шаманизм 

(Şamanizm), Derlenme Tarihi 1925, Yakutistan 1992, s.52. 
255 Fedor Şelelev, “Шаманский Бес-Собака” (Köpeksiz Şaman), Шаманизм (Şamanizm), Derlenme 

Tarihi 1925, Yakutistan 1992, s.60. 
256 Spiridon Samsanov, “Две Шаманские Собаки” (İki Şaman Köpeği), Шаманизм (Şamanizm), 

Yakutistan 1992,  s.71 
257 Turan, a.g.e., s.105. 
258 Çoruhlu, “Türk Sanatında…”, s.111. 



 
 

72 
 

durumundadır259. Kök Türklerin kurttan türediklerine dayanan efsaneden yola 

çıkarak, kurt sembolü pek çok yerde kullanılmıştır.  

Kök Türklere ait kurt başlı sancaklar, arkeolojik çalışmalar neticesinde 

bizlere kadar ulaşmıştır. Ayrıca Çin kaynakları da bu konuda bilgi vermektedir. Bir 

Çin yıllığında Kök Türklere yönelik olarak, “sancaklarının başına altından kurt başı 

takarlar. Muhafızlarına, savaşçılarına fu-li (börü) derler” ifadeleri yer almaktadır260. 

Yenisey Kırgızları döneminde, kurt denildiğinde Kök Türkler akla gelmekteydi261. 

VI.-XII. yüzyıllara ait Doğu Türkistan’daki Türk freskolarında kurt başlı bayrak 

tasvirlerine ve İslamiyet’ten sonraki minyatürlere de konu olmuştur. 

Eski Türkler sadece efsanevi kahramanlarını veya hükümdarlarını değil, aynı 

zamanda askerlerini de kurtarıcı ve yol gösterici kurda benzetiyorlardı. Bu durum, 

Türk ordusunun kurtarıcılık misyonu ile ilgilidir. Orhun-Yenisey Yazıtları’nda 

“Babam kaganın ordusu kurt gibidir” (Kangım kagan süsi böri teg) cümlesi de bunu 

tasdik etmektedir. Bu örnek, hayvan-ata olarak kabul edilmiş varlıkların sadece 

kahramanlar ve kişiler üzerine değil, bir ordunun tamamı üzerine de yansıtılabildiğini 

göstermektedir262.   

Türk Destanlarında kurdun yeri ve önemi tartışılmaz şekilde çok kuvvetlidir. 

Türklerin ongunu “bozkurt”, destanlarda Türk’ün hayat ve savaş gücünü temsil 

etmiştir. Bu gerçekten çok güçlü bir simgedir. Hayvan-ata/ana kavramı, destanlarda 

                                                           
259 Yaşar Kalafat, “Yaşayan Eski Türk İnançları İtibariyle “Türk Mitolojisi” ve Prof. Dr. Bahaeddin 

Ögel”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, S.2/8 2009, s.115; Çoruhlu, Türk 

Mitolojisinin…, s.136. 
260 Mehmet Özkartal, “Türk Destanlarında Hayvan Sembolizmine Genel Bir Bakış”, Milli Folklor, 

Y.24, S.94, s.59. 
261 Viktor Yakovleviç Butanayev vd. Очерки истории Хакасии (с древнейших времен до 

современности) (Hakas Tarihi Hakkında Denemeler – Antik Çağlardan Günümüze), Abakan 2008, 

s.155. 
262 Bayat, a.g.m., s.523. 



 
 

73 
 

kurttan türeme inancına dayanmaktadır Oğuz Kağan Destanı’nda gök kurdun bir 

ışıkla ortaya çıkması, Tanrısallığın habercisi olarak işaret edilmiştir. Gök kurt ya da 

bozkurt nitelemelerinin yanında, “ak kurt”, “al kurt” ve “kara kurt” ibarelerine 

rastlandığını, bu tür adlandırmaların renk simgeciliğine dair olduğunu belirtmek 

mümkündür. Ak kurt saflık, temizlik ve erdemi, al kurt şiddeti ya da yer unsurunu, 

kara kurt ise karşı durulmaz kuvveti, yeraltı unsurunu ve kötülüğü 

simgelemektedir263. Çalışmanın “Türk Destanlarında Hayvanlar” alt başlığında 

değinildiği üzere, Dede Korkut’ta yüzü mübarek olarak nitelendirilen kurt, 

Ergenekon, Türeyiş, Oğuz Kağan, Bozkurt Destanlarında çok önemli bir motif olarak 

işlenir.  

Kurt, astrolojide de yer almıştır. Türk astrolojisinde küçük ayı, bir arabayı 

çeken iki attan; büyük ayı ise onu kovalayan yedi kurttan oluşmuş şekilde ifade 

edilmiştir264.  

Ural bozkırlarında yapılmış olan sanatsal ürünlerde kurt en yaygın motiftir265. 

Kurt, simgesel anlamlarıyla gerek Türk sanatında, gerekse Türk müziğinde yer 

almıştır. Kurda ilişkin parçalar (diş gibi) kam davullarında kullanılabildiği gibi; kurt 

resimleri de kam davullarına sık sık çizilmektedir. Ayrıca kurt ulumaları, Türk 

müziği içinde kullanılmaktadır. Bu görünümlerin hepsi, kurda yüklenen kutsal 

anlamlarla ilişkilidir.  

i. Pars ve Arslan 

Güç, kudret, hâkimiyet, yiğitlik, hükümdarlık gibi özelliklerin sembolü olarak 

pars ya da kaplan, en eski Türk kabile ve yiğitlerine ait töz/ongunlardan birisiydi. 

                                                           
263 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.136; Özkartal, a.g.m., s.64. 
264 Ögel, Türk Mitolojisi, s.50. 
265 Kimball vd., a.g.e., s.114. 



 
 

74 
 

Pars ya da kaplanın sembolizmi, “gök” ve “yer” dikotomisi nedeniyle ortaya çıkan 

bir durum gösterir. Yırtıcı hayvanlar, genellikle Gök unsuru içinde addedilmiştir. 

Türk sanatında yaygınlaşan kanatlı aslanlar, göğe ait unsurlar olarak kabul edilir266. 

Astrolojik açıdan bakıldığında, ak veya benekli parsın, dört ana yönden birine ait 

olarak, büyük bir yıldız grubunu simgelediği görülür267.   

Ongun olarak kabul gören diğer hayvanlar gibi Pars figürü de çeşitli sanat 

eserlerinde karşımıza çıkar. Örneğin Altaylarda Birinci Pazırık kurganından çıkan, 

Hunlara ait bir eyer süsünde, bir kaplan ya da parsın geyiğe saldırışı 

canlandırılmıştır. I. Tüetka Kurganından çıkan eserler, kaplanın güç sembolü olarak 

görüldüğünü vurgulamaktadır. Aslan ise daha çok Budizm ile içiçe olunduktan sonra 

Türk sanatında yaygınlaşan bir figürdür268.  

Kaplanın sahip olduğu gücü barındıran sembolizm, Türkler İslamiyet’i 

seçtikten sonra da büyük oranda devam etmiştir. Selçuklu dönemi saray tasvirlerinde, 

hükümdarın panter veya efsanevi yaratık avına çıkması işlenen konulardan biridir269.  

İslamiyet’ten sonra Türklerin sanat eserlerinde panter/kaplan deseni, daha stilize bir 

şekilde var olmuştur. Örneğin Selçuklu seramiklerinde pek çok figürün kaftanları, 

çintemani deseni270 ile süslüdür.  

                                                           
266 Butanayev vd., Очерки истории Хакасии, s.157; Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.137-243. 
267 Brentjes, a.g.m., s.260. 
268 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.137-138. 
269 Esin, Türk Sanatında…, s.264. 
270 Çintemani, genel olarak üç küre (üç pars benek) ve çift dalgalı çizgiden (iki kaplan) oluşan 

sembolik süsleme motifidir. Köken olarak Çin’e ve Budizm inancına dayanır. Buda’nın üç ruhani 

özelliğinin belirtildiğine inanılan üç benekten oluşan figür, Uygur sanatının figüratif motifleri 

arasındadır. Anadolu ve civarına Türkler tarafından taşındığı düşünülür (Kardeşlik 2011: 86). Pars 

beneği ya da Farsça pelenk olarak da bilinir. Göstergebilimsel (Semiyolojik) açıdan taşıdığı 

yananlamlar değişime uğrayarak, Selçuklu ve Osmanlı döneminde güç sembolü figürler arasında yer 

almıştır.   



 
 

75 
 

Üç küre (üç pars benek) ve çift dalgalı çizgiden (iki kaplan) oluşan bu motif, 

güç sembolü olarak Selçuklu ve Osmanlı saray kıyafetlerinde sık tercih edilmiştir271. 

Bars (pars), On İki Hayvanlı Türk Takviminin sembollerinden birisidir. 

Eberhard Çin kaynaklarından aktardığı bilgilerde, Kırgız Türklerinin ataları olmaları 

muhtemel olan Cye-gu’ların bars yılı tabirini kullandıklarını belirtmiştir272. On İki 

Hayvanlı Türk takviminde yer alan “bars (pars)” yılında, devlet düzeninde sorunlar 

olacağı, yemişin az; kışın kısa ama soğuk olacağı belirtilmiştir273.    

Dünya sanat tarihine büyük bir damga vuran Arjan Kurganlarının keşfi ve 

buradan çıkan altın objeler, Tuva kültür turizminde önemli bir yere sahiptir. Arjan 

altınlarında görülen pars figürü, Tuva’nın sembollerinden birisi haline gelmeye 

başlamıştır. Dolayısıyla yeni yapılan bazı çalgıların üzerine bu pars simgesi 

işlenmektedir. 

j. Tavşan 

Günümüzde Anadolu Türkleri arasında kendisinin ya da ayağını taşımanın 

uğur getireceğine inanılan tavşan, Türk kültüründe de olumlu unsurlarla birlikte 

düşünülmüştür.  

Türklerde bilhassa beyaz tavşan, gök unsuruna giren sembollerdendi. Tavşan 

Kök Türkler zamanında “bolluk” simgesi sayılıyordu274: Bazı Kam dualarında 

                                                                                                                                                                     

Çintemani desenli Osmanlı sultan kaftanları, Fotoğraflar: S. Kardeşlik 

 
271 Öney, “Tarihten Yansımalarla…”, s.59. 
272 Butanayev vd., a.g.e., s.157; Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.242-243. 
273 Turan, a.g.e., s.102. 
274 Bahaeddin Ögel, Türk Kültür Tarihine Giriş VIII. - Türklerde Devlet ve Ordu Mehteri, 

Ankara 1987, s.102. 



 
 

76 
 

kurban sunulan kimi tanrıların bineği olarak dahi tavşanın adı geçmektedir275. Ayrıca 

kam davullarının tokmağının da tavşan derisi ile kaplanabildiği bilinmektedir. 

Budizm’i seçen Türkler arasında da tavşan önemli olmuştur. Çünkü Budist 

hikâyelerde fedakârlık kavramını anlatmak için kullanılan ve Buda’nın Buda olarak 

dünyaya gelmeden önceki bedeninde yaşadığı varsayılan hayvanlardan birisi 

tavşandı. Türklerin İslamiyet’i seçmesinden sonra ise tavşan daha çok şans sembolü 

olarak algılanmıştır. Bununla birlikte Alevi Türklerinde bazı özelliklerinden dolayı 

uğursuz sayılmıştır. Aleviler, günümüzde dahi tavşan etinin yenmesini hoş 

görmemektedirler276.  

Tavşan, On İki Hayvanlı Türk Takviminde yer alan yıl simgelerinden 

birisidir. Tavşan yılında bolluk, bol yağmur ve refah olacağına inanılmıştır277.   

k. Yılan 

Yılan, korkutucu ve gösterişli bulunmasından dolayı, birçok toplumda 

gizemli bir varlık olarak değerlendirilmiş; pek çok efsane ve sanatsal üründe yer 

almıştır. Bazı toplumlarda kötülüğün simgesi olarak şeytanî, bazı toplumlarda ise 

hem zehir hem de şifa olabilen özellikleri ile Tanrısal bir hayvan olarak düşünülmüş; 

deri değiştirebilme özelliği ile yenilenmeyi temsil etmiştir278. Anadolu Türk 

sanatında yılan, verimli, doğurgan bahisler arasında yer alır279. Buna karşın, eski 

Türk inancında yılan, yeraltı ilahı Erlik ile ilgili bir simgedir. Türk kozmolojisinde 

                                                           
275 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.243. 
276 Pervin Ergun, “Alevili-Bektaşlikteki Tavşan İnancının Mitolojik Kökleri Üzerine”, Türk Kültürü 

ve Hacı Bektaş Veli Aratırma Dergisi, S.60, Ankara 2011, s.286; Çoruhlu, a.g.e., s.243-244. 
277 Turan, a.g.e., s. 102. 
278 Necati Sümer, “Dinsel ve Mitolojik Bir Sembol Olarak Yılan”, The Journal of Academic Social 

Science Studies, S.43, Bahar 2016, s.276; M.Allaby, Animals: From Mythology to Zoology, New 

York 2010, s.90-91. 
279 Aydın, “Çin ve…, s.14.   



 
 

77 
 

ise kuzeyi ve dört yıldız grubundan birini simgeler280. On İki Hayvanlı Takvime göre 

yılan yılında meyve çok az olur, yazlar kurak, kışlar uzun ve soğuk geçer281. 

Türklere ait sanat eserlerinde yılan kimi zaman kaplumbağa ile ya da kirpi ile 

birlikte işlenmiştir282. İskitlerde sık görülen bu hayvanların birlikte, iç içe 

resmedilme durumu, yılanın güç simgesi kurt ile birlikte tasvir edildiği alttaki plakta 

da yer alır.  

 

 

 

                                  Resim 56. Yılan ve Kurt Temalı Plak283  

Yılanın güzel derisi, pek çok Türk çalgısının göğsünde kullanılmıştır. Yılan 

ayrıca Tuva müziğinin en önemli tekniği olan höömey içinde de taklit edilmektedir. 

Türklerde simge olma özelliği taşıyan ve çeşitli sanatsal ve/veya inançsal 

eserlerde yer alan diğer hayvanlar arasında Altay ve Yakutlarda töz kabul edilen tilki, 

bilhassa Budizm etkili eserlerde yer alan maymun ve fil, Altay Yaradılış Efsanesinde 

zikredilen balık gibi hayvanlar; anka kuşu ve yakın anlamlardaki grifon, phoenix, 

simurg gibi hayali/efsanevi yaratıklar da sayılabilir. 

 

 

 

                                                           
280 Çoruhlu, a.g.e., s.157-158. 
281 Turan, a.g.e., s.103. 
282 Brentjes, a.g.m. s.260. 
283 Çizim: Brentjes - Animal Style and Shamanism 



 
 

78 
 

I. BÖLÜM 

HAYVAN MATERYALİ KULLANILARAK YAPILAN 

ÇALGILAR 

 

A. HAYVAN DERİSİ KULLANILARAK YAPILAN ÇALGILAR  

Çeşitli hayvanların derilerinin çalgı yapımında kullanılması oldukça yaygın bir 

gelenektir. Bunların başında vurmalı sazlar gelir. İnek, koyun, dağ keçisi gibi 

hayvanların derileri, ahşap, metal ya da pişmiş topraktan yapılmış kasnaklara 

gerilmek suretiyle kullanılır. Deri, ana kasnak ile birlikte, çalgının iki temel 

bileşeninden birini oluşturur. Bu kullanımın yanı sıra, pek çok telli çalgının ön 

göğsüne hayvan derisi gerilebilmektedir. At, inek, dağ keçisi, yılan, balık gibi 

hayvanların derileri bu amaçla kullanılmıştır. Hayvan derileri, çalgıların parçalarını 

birleştirmek, bağlamak gibi amaçlarla da kullanılmış; çalgının eşik gibi bazı parçaları 

oluşturulurken de hayvan derilerinden faydalanılmıştır. Çalışmanın bu kısmında ilk 

olarak üzerlerine hayvan derisi gerilen vurmalı çalgılardan söz edilmiştir. 

A.1.    Hayvan Derisi Gerilen Vurmalı Çalgılar 

Vurmalı çalgılarda ahşap ya da başka maddelerden elde edilmiş olan kasnağa 

hayvan derisi gerilmesi, dünyanın hemen hemen tüm toplumlarında var olmuştur. 

Ancak Türkler için vurmalı çalgılar sıradan enstrümanlar değildir. Aşağıda 

belirtildiği üzere, bu çalgılara yüklenen pek çok anlam vardır. Bu özel anlamları 

nedeniyle bazı vurmalı çalgılarda kullanılan hayvan materyalleri gelişigüzel 

seçilmemiş; Türk toplumu için motifsel nitelik taşıyan ögeler tercih edilmiştir. 

Türkler için davul, ayrıcalıklı bir konuma sahiptir. Hükümdarın ve 

bağımsızlığın sembolü olarak kabul edilen davul, Eski Türk İnancı için de önemli 



 
 

79 
 

simgelerden birisidir. Elbette çalgı yapımında doğadaki ögeleri kullanmak 

beklenmedik bir durum değildir. Fakat Kam davullarının yapımında kullanılan 

hayvansal materyaller, rastgele seçilmez. Türklerce kutlu kabul edilen hayvanlara ait 

kısımlar, özenle ve bilinçli olarak kullanılır.  

Davul, büyük tef ve daireler Eski Türk İnancında ve onun devamı sayılabilecek 

günümüz Şamanizminde kutsal kabul edilmiştir284. Kam seanslarında davul, ruhlarla 

iletişime geçmek, kötü ruhları topraklardan kovmak gibi çeşitli amaçlara hizmet 

eder. 

Kam davullarının kasnağı, kutsal kabul edilen ağaçlardan yapılır. Bunlar, 

kayın, sedir gibi Türk mitolojisinde önemli yer olan ağaçlardır. Kasnağın yapıldığı 

ağaç gibi, çalgıda kullanılan deri de özeldir285.    

 

 

 

 

 

 

      Resim 57. Novosibirsk Yerel Tarih ve Doğa Müzesi’nde Yer Alan Kam Davulları286 

Türklerde kutsal kabul edilen geyik ve dağ keçisi, kam davullarının derisi için 

en çok kullanılan hayvanlardır. Kam davullarında geyik derisinin yaygın olarak 

kullanılma nedeni, geyiğin, tıpkı kurt gibi çok eski yıllardan beri efsanevi bir kimlik 

                                                           
284 Enver B. Şapolyo, Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, Ankara 1972, s.237. 
285 Petr İvanov, “Шаманское Священное Дерево” (Şamanın Kutsal Ağaçları), Шаманизм, 

Derlenme Tarihi 1925, Yakutistan 1992, s.52; Mircae Eliade, Traité d’Historie des Religions, Paris 

1975, s.200; Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.60. 
286 Fotoğraf: F.Vural – Novosibirsk Yerel Tarih ve Doğa Müzesi – Novosibirsk 2017. 



 
 

80 
 

kazanmış olmasıdır. Kamın törenler sırasında kimliğine büründüğü hayvanlardan 

olan geyiğin derisinin davulda kullanılması gibi, kam elbiselerinde ya da davullara 

asılmış geyik parçaları da görülebilir. Kam davulunun derisi kimi zaman da tavşan 

derisiyle kaplanır. Tavşan, kamın yardımcı ruhlarından birisi olarak kabul edilmiştir. 

Ayrıca az da olsa at derisinin kullanıldığı da görülmüştür287.  

 

 

 

 

 

 

                                                    Resim 58. Kam Davulu288 

1920’li yıllarda Altaylı kamlar, bağlantı içinde oldukları hayvan ruhuna göre 

davullarının derisini seçiyorlardı. Ayı ruhu ile bağlantılı olan bir kamın davulunun 

kasnağına ayı derisi; geyik ruhu ile bağlantılı olanınkine ise geyik derisi gerilirdi. Bu 

şekilde tokmakla her vurulduğunda, o hayvan ruhunun canlandırıldığına inanılırdı289. 

Tuva kamlarının bazıları, sivri köşelere sahip davullar kullanılır. Bu davulların 

köşe sayısı, kamın mertebesini göstermektedir. Aşağıda Tuva Geleneksel Müzik 

Merkezi’nde sergilenen bir kam davulu ve Khataliev çiftine ait köşeli bir davul 

                                                           
287 Çoruhlu, a.g.e., s.76-142; www.dinlertarihi.com 
288Fotoğraf: F.Vural - Yakutsk Federal Üniversitesi – Yakutsk 2017 
289 Levin ve Süzükei, a.g.e., s.130. 



 
 

81 
 

görülmektedir. Bu davullarda kullanılan deriler, tıpkı diğer kam davulları gibi özel 

anlamlar yüklenmiş hayvanlardan seçilmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                  Resim 59. Tuva’da Köşeli Davul290 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                      

                              Resim 60. Saha’da Köşeli Davul291   

Kam davulunda kullanılan derilerin eski Türk inanç sistemi ve mitolojisi ile 

olan bağları açık olsa da, diğer vurmalı sazlarda daha çok işlevsellik ve materyalin 

                                                           
290 Fotoğraf: F.Vural – Tuva Geleneksel Müzik Merkezi – Kızıl 2017. 
291 Fotoğraf: F.Vural – Khataliev çifti müzik atölyesi – Yakutsk 2017. 



 
 

82 
 

ulaşılabilir olması göz önünde tutulmuştur. Bu tip vurmalılara örnekler aşağıda 

sunulmuştur: 

Kam davulu tipinde, büyükçe bir bendire benzeyen 

Hakas davulunda inek derisi kullanılmıştır. Abakan’a 100 

km. uzaklıktaki Hakas Geleneksel Yaşam Müzesi’nde 

fotoğrafladığımız bu çalgının derisi, daha sonra kök 

boyalarla boyanmıştır.  

Resim 61. Derisi Boyanmış Davul292 

Türk dünyasının tamamında çeşitli tip ve büyüklükteki davullar, binlerce yıldır 

kullanılmış ve kullanılmaktadır. Davula eski Türklerde “köbrüge”, “küvrüg”, “tuğ” 

isimleri verilmiştir293. Hunlar döneminde davul, sancak ile eş anlama sahipti ve 

devletin bağımsızlığını simgeliyordu. Hun devrinde davul, dinî, siyasî, askerî 

öneminin yanı sıra haberleşmek için de kullanılıyordu294. Davulun devletin simgesi 

olması, Kök Türkler zamanında da sürmüştür. Köbürge adı verilen davuldan Orkun 

Kitabelerinde söz edilmiştir295. Kök Türkler döneminde “köbrüge”nin davulu, 

“küvrük”ün kös gibi büyük davulları nitelediği düşünülebilir296. Uygurların resmi 

çalgıları, küvürdetmek (gümbürdetmek) fiilinden türemiş olan kövrük denilen altınlı 

davul ile altınlı borudur297. Davul sonraki dönemlerde de Türkler arasında yaygın bir 

kullanıma sahip olmuştur. 

                                                           
292 Fotoğraf: F.Vural – Hakasya Geleneksel Yaşan Müzesi – Abakan 2017. 
293 Şapolyo, a.g.e., s.237. 
294 Bahaeddin Ögel, Türk Kültür Tarihine Giriş VI. - Türklerde Tuğ ve Bayrak, Ankara 1984, s.21-

81. 
295 Saadettin Gömeç, Kök Türk Tarihi, Ankara 1999, s. 104. 
296 Feyzan Göher Vural, İslamiyet’ten Önce Türklerde Kültür ve Müzik, İstanbul 2016, s.135. 
297 Mahmut Ragıp Gazimihal, “Ülkelerde Kopuz ve Tezeneli Sazlarımız”,  Ankara 1975, s.18 



 
 

83 
 

Davullar günümüzde bilhassa düğünlerin ve diğer eğlencelerin başlıca 

çalgısıdır. Bunlardan birisi Çuvaş bölgesinde yaygın kullanıma sahip olan davuldur 

(baraban). Bu davul, Anadolu’da yaygın kullanılan davul gibi çift taraflıdır.  

Türkiye Türkçesindeki karşılığı davul demek olan barabanın/parapanın 

genellikle renkli desenlerle süslenmiş ahşap gövdesinin iki tarafına köpek ya da at 

derisi gerilir. Çeşitli törenlerde ve düğünlerde kullanımı yaygındır. Düğün 

hazırlıkları için özel olarak yapılan barabanın derisi için köpek öldürülebildiği bilgisi 

kaynaklarda yer almaktadır298.   

 

 

 

 

                                                                Resim 62. Çuvaş Davulu299 

Nakkare/nağara çalgısı için de çeşitli hayvanların derilerinden faydalanılmıştır. 

Koş Nağra / goş nağra ise Türk dünyasının çeşitli yerlerinde kullanılan, vurmalı bir 

diğer çalgıdır. İkili davul olarak da adlandırılabilecek bu çalgı, kudümü 

andırmaktadır300. Azerbaycan’da “goşa nağara” olarak adlandırılan çalgıya ilişkin 

bölgedeki ilk tasvirler, Güney Azerbaycan’ın eski bir yerleşim bölgesi Çığamış’ta 

yapılmış arkeolojik kazılar sonucu bulunmuştur ve milattan önceki dönemlere aittir. 

Çalgının üzerinde işlenmiş deve, sığır veya keçi derisi gerdirilmekte; ıslatılmış deri 

                                                           
298 Vertkov K, G. Blagolatov, E. Yazovitskaya. Музыкальные Инструменты Народов Ссср, 

(SSCB Halklarının Müzik Aletleri), Moskova 1963, s.54. 
299 Fotoğraf: www.grenada.al.ru 
300 Vertkov vd., a.g.e., s.85. 



 
 

84 
 

ipler veya metal burgularla gövdeye sabitlenmektedir301. Koş nağra, Uygur Türkleri 

arasında günümüzde de kullanılmaktadır.  

 

 

 

                              Resim 63-64. Koş Nağra Örnekleri302 

                  

 

 

  

                                                               

Resim 65-66 Koş Nağra Örnekleri303   

Bu çalgıyı oluşturan deri gerili iki 

kasnağın, genellikle birbirinden farklı 

büyüklüğe sahip olduğu görülür. Ekseriyetle 

daha geniş yüzeyi olan 230-250 mm.; daha 

küçük yüzeyi olan ise 90-170 mm. çapına 

sahiptir. Çalgı, iki çubuk kullanılarak çalınır304.     

Özbek müziğinde yer alan ve hayvan derisi gerilen benzer bir çalgı, nağra / 

nağra / nagara’dır. Özbekistan’da kullanılan çifte davullu bir çalgı olan nagrada 

                                                           
301 Kerim, a.g.e., s.46-49. 
302 Fotoğraflar: Vertkov vd. - Музыкальные Инструменты Народов Ссср.   
303 Fotoğraf: F.-T. Vural – Azerbaycan Musiki Medeniyeti Devlet Müzesi – Bakü 2016;  Mecnun 

Kerim - Azerbaycan Muzik Aletleri; Yuriy Vsevolodoviç Keldış, Музыкальная Энциклопедия 

(Müzik Ansiklopedisi), T.1, издательство Советская Энциклопедия, Moskova 1973, s.873. 
304 Olga Yevgenevna Levaşova, Yuriy Vsevolodoviç Keldış - Aleksey İvanoviç Kandinski, История 

Русской Музыки, (Rus Müzik Tarihi), T.1, Moskova 1973, s.175. 



 
 

85 
 

genellikle keçi derisi tercih edilir. Çalgı çalınmadan önce, güneşte ya da ateş 

üzerinde ısıtılır. Bu çalgı geçmişte askerî amaçlı olarak haberleşme için 

kullanılmıştır305.  Deri gerili pek çok vurmalı çalgı, yüksek sesleri nedeniyle Türk 

ordularında binlerce yıl yer almıştır.  

 

 

 

                                                     Resim 67.  Nağra   

Özbeklerin bir diğer vurmalı çalgısı ise çindaul / çindavuldur. Geçmişte askerî 

müzik çalgılarından birisi olan çindaula hayvan derileri gerilmiştir306. Altta bu 

çalgıya ilişkin fotoğraflar yer almaktadır: 

  

 

                                               

                                      Resim Grubu 68. Çindaul Örnekleri307 

Eski Azerbaycan topraklarında büyük ölçülü ve gür sesli tabl, kötü ruhların 

kovulması için dini törenlerde kullanılmaktaydı. Büyük bir kadehi andıran ve üzerine 

deri gerili bu çalgı, savaş alanlarında da kullanılmıştır. Tebil çalana, tebilçi 

denilmiştir308.   

                                                           
305 Vertkov vd., a.g.e., s.86-103-123. 
306 Vertkov vd. a.g.e., s.123; Fotoğraflar: Vertkov vd., Музыкальные Инструменты Народов 

Ссср, Ek.607-655. 
307 Vertkov vd., Музыкальные Инструменты Народов Ссср 
308 Mecnun Kerim, Azerbaycan Musiki Aletleri, Bakü 2014, s.36. 



 
 

86 
 

 

 

 

 

 

 

Resim Grubu 69. Türk Dünyasından Hayvan Derisi Gerili Vurmalı Sazlara Örnekler-

Soldan-Sağa: Kol Dabıl (Kazakistan), Tokıldak (Kazakistan), Tebil (Azerbaycan)309 

Türklerin binlerce yıllık çalgılarından bir diğeri ise köstür. Çok büyük bakır ya 

da bronz kazanımsı silindirin ağzına, hayvan derisi gerilmesi suretiyle yapılır. Kösün 

varlığını çok eski dönemlerden beri takip edebilmekteyiz. Bu tarz çalgılarda 

kullanılan deri kalınlaştıkça, ses de kalınlaşır. Buna ilişkin bir bilgi Kırgızların ünlü 

eseri Manas Destanı’nda yer almaktadır:    

“Manas’ın karargâhının önünde kırk pehlivan muhafız, fil derisiyle kaplanmış 

davul bulunuyordu. Düşman yaklaştığı zaman bu davula vururlardı. Davulun sesini 

işiten kırk yiğit ile Manas, derhal savaş durumuna geçerlerdi310”. 

Manas’ın karargâhı önündeki davul, çok ses çıkaran bir çalgı olarak tasvir 

edilmiş ve bunu perçinlemek için fil derisinden yapıldığı nakledilmiştir. Abdülkadir 

İnan’ın 1959 yılında Türk Dili Araştırmaları Yıllığı Belleten’de yayınlanan “Manas 

Destanı Üzerine Notlar” başlıklı makalesinde de bu kısma değinilmiştir. Bu 

makalede, Manas’ın silahları gibi davullarının da çok mübalağa ile tasvir edildiği, 

                                                           
309 Fotoğraf: F.-T.Vural – Kazakistan Müzik Müzesi – Almatı 2014; Mecnun Kerim, Azerbaycan 

Musiki Aletleri. 
310 Abdülkadir İnan, Tarihte ve Bugün Şamanizm / Materyaller ve Araştırmalar, Türk Tarih 

Kurumu, Ankara 1972, s.82-83. 



 
 

87 
 

davulların fil derisinden yapıldığı, bu davullara sinek bile konsa, bütün karargâhın 

çın çın öttüğü, bir serçe dokunduğunda gök gürültüsü gibi gürlediğinden söz edilir. 

Destanlarda sık görülen abartılı anlatım bir yana, Türk tarihinde büyük ve çok ses 

çıkaran davullar her zaman yer almıştır. Mehter takımlarında bu amaçla büyük kösler 

kullanılmıştır. Bu kösler kimi zaman fillerin sırtında taşınacak kadar büyük olmuştur. 

Örneğin Osman Gazi (1299-1326) devrinde kös adı verilen büyük davullar 

(kusât) kullanılmaktaydı. Bazı hallerde Osman Gazi’nin kullandığı bu davulların 

filler üstünde taşındığı bilinmektedir311. İstanbul’un fethi esnasındaki sultan 

köslerinin etkisi gerçekten derin olmuştur312. Kös tipi çalgıların savaşlarda 

kullanılması, Türklerin Orta Asya’dan taşıdıkları bir gelenek olmalıdır. 

Kös ile benzer kullanıma sahip olan ve kalın ve gür ses veren bir diğer çalgıya 

Saha Bölgesinde rastlanmıştır. Ancak bu çalgının kös gibi ahşap, yuvarlak bir 

kasnağı yoktur. Kalın bir hayvan derisinin ipler vasıtasıyla bir çerçeveye gerilmesi 

suretiyle oluşturulan bu çalgı, “tabık” olarak adlandırılmaktadır. Çalgının asılış 

biçimi gongları andırmaktadır. Yakutistan Ulusal Müzik ve Folklor Müzesi’nde  

dikkat çekici iki örnek yer almaktadır.  

 

 

 

 

 

                                                           
311 Henry George Farmer, “Tablhane”, İA, C.8, İstanbul 1979, s.609. 
312 Necmeddin Şahiner, Mehter, İstanbul 2007, s.19; Timur Vural, Türklerde Askeri Müzik 

Geleneği – Tuğ, Nevbet, Mehter, Konya 2019, s.51. 



 
 

88 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Resim 70. Gong Tipi Dev Davul313 

Yakutistan Ulusal Müzik ve Folklor Müzesi’nde yer alan “talba tabık” ise diğer 

bölgelerde tespit etmediğimiz ilginç bir vurmalı çalgıdır.  

 

 

 

 

 

 

 

Resim 71. Gong Tipi Parçalı Davul – Talba Tabık314 

                                                           
313 Fotoğraf: F.Vural - Yakutistan Ulusal Müzik ve Folklor Müzesi – Yakutsk 2017. 
314 Fotoğraf: F.Vural - Yakutistan Ulusal Müzik ve Folklor Müzesi – Yakutsk 2017. 



 
 

89 
 

Yukarıda görülen ve Saha Türklerince “talba tabık” adı verilen bu çalgı, farklı 

kalınlık ve büyüklükteki hayvan derilerinin, kayık şeklinde büyük bir kasnağa 

gerilmesi yoluyla yapılır. Talba tabık, tokmaklarla vurularak çalınır. 

Kasnağına çeşitli hayvanlara ait derilerin gerilmesi yoluyla ses elde edilen bir 

diğer çalgı ise tabıl bastır. At sırtında taşınabilen bir davul türü olan tabıl bas, doğan 

türü kuşlarla avlanma esnasında da kullanılmıştır. Güney Osetya’da kullanılan 

“gumsag” da bir çeşit davuldur. Çalgının yapımında koyun derisi kullanılır. Bu çalgı, 

bayramlarda önemli rol oynar. Dol/dul ise Özbeklerde kullanılmış olan çift taraflı 

davuldur. Kasnağına deri gerilen dol, çapraz deri kayışlarla bağlanır.   

Taciklerin kullandıkları hayvan derisi gerili vurmalı çalgılardan birisi olan 

dumbrak ise taşınabilir olduğu için, yürürken ya da at üzerinde rahatlıkla 

çalınabilirdi315. Bu çalgı, Manas Destanı’nda tarif edilen gök davulu andırmaktadır.  

Saha Türkleri arasında çift taraflı davulun kullanıldığı görülür. Bir tarafına 

tüysüz, tabaklanmış hayvan derisi; diğer tarafına ise tüylü hayvan derisi gerilen bu 

davulun her iki yüzünden farklı sesler elde edilir. Bilhassa Kuzey Saha Bölgesi’nde 

kullanılan bu davulun tokmakları hayvan kürkünden yapılmaktadır. Bu çalgı, aşağıda 

görülmektedir. 

 

 

 

 

                                                           
315 Vertkov vd., a.g.e., s.126; Fotoğraf: Vertkov vd. - Музыкальные Инструменты Народов 

Ссср, Ek.609. 



 
 

90 
 

 

 

 

 

 

                                     Resim 72. Çift Taraflı Davul316 

Üstte yer alan çift taraflı Saha davulunun tokmakları da hayvan kürkü ile 

kaplıdır. Yakutsk Federal Üniversitesi öğretim üyesi Doç. Dr. Ludmila Efimova’nın 

kişisel koleksiyonuna ait olan yukarıdaki davulun bir yüzünün tüylü deri ile kaplı 

olması, o kısmın sesinin boğuk çıkmasını sağlamaktadır.                   

Kuzey ve Güney Sibirya’da yere dayalı olarak çalınan büyük davul, yapı olarak 

Anadolu ve Balkan Türklerinin kullandığı asma davula benzer317. Ancak asma 

davula göre daha büyüktür. Aşağıda solda, Tuva Geleneksel Müzik Merkezi’nde 

fotoğrafladığımız dar kasnaklı, çift taraflı, geniş çaplı davul görülmektedir. Bu 

çalgının tokmağı, boğuk ses elde edilebilmesi için kürk ile kaplanmıştır. Sağda ise 

Yakutistan’ın ünlü müzisyeni German Khataliev, oldukça benzer bir davulu 

çalmaktadır. Tokmak bu kez kürk ile değil, deri ile kaplıdır. 

 

 

 

                                                           
316 Fotoğraf: F.Vural - Yakutsk Federal Üniversitesi – Yakutsk 2017. 
317 Balkan davullarının Türk kökenlerine ilişkin olarak bkz. Feyzan Göher Vural, “Kökenlerinden 

Günümüze Türk ve Makedon Düğünlerinde Davul-Zurna ile Tapan-Zurla”, TÜBAR, XLII, Anlara 

2017, s.273-298. 



 
 

91 
 

 

 

 

 

 

 

   Resim 73. Tuva Davulu318        Resim 74. Saha Davulu319 

Saha bölgesinde tüylü deri gerili vurmalı çalgılar yaygındır. Aşağıda solda yer 

alan fotoğrafın ortasında, böyle bir çalgı görülmektedir. Sağda ise fotoğraftan ayrıntı 

sunulmuştur. 

 

 

 

 

Resim 75. Tüylü Deri Gerili 

Vurmalı Çalgı320 

Taciklerin kullandığı vurmalı çalgılardan olan tavlyak/tavlak ise darbukaya 

benzer bir yapıya sahiptir. Üzerine gerilen hayvan derisi, çalınmadan önce ısıtılır. 

Taciklerde hayvan derisi gerilmiş olan diğer çalgılar arasında daire, nağra, çindaul 

sayılabilir. Kırgız ve Kazak Türklerinde de benzer çalgılar kullanılmıştır. Kırgızlarda 

                                                           
318 Fotoğraf: F. Vural - Tuva Geleneksel Müzik Merkezi – Kızıl 2017. 
319 Fotoğraf: F. Vural – Yakutistan Sanat Okulu – Yakutsk 2017. 
320 Fotoğraf: Kataliev ve Khatyleva - Торут Дорбоон 



 
 

92 
 

davulbaz/daulbaz da çalınmıştır. Üzerine hayvan derisi gerilen davulbaz,  Kazaklar 

arasında da yaygındır. Yüksek sesli bu çalgı, Kazaklarda eyere bağlı şekilde ya da 

elde taşınan askerî bir sinyal aracı olarak kullanılmıştır321.  

Türk Dünyasında tek tarafına çeşitli hayvanların derilerinin gerildiği tefler 

yaygındır. Bunlar zilli/pullu ya da zilsiz/pulsuz olabilmektedirler. Küçük ve büyük 

baş hayvanların derilerinin sıklıkla kullanıldığı teflerden kimileri ise daha farklı 

hayvan derilerinden hazırlanır. 

Dağıstan’da kullanılan tefte balık ve çeşitli hayvanların derileri 

kullanılmaktadır. Tüm Türklerde olduğu gibi Özbek müziğinde de ritim son derece 

önemlidir. Özbekistan’da kullanılan vurmalı çalgılar içinde yer alan dairede küçük ya 

da büyükbaş hayvan derileri kullanılır. Bu deri, çalınmadan önce, gerginleşerek daha 

güzel ses vermesi için ısıtılır. Böylece deriden temiz, parlak ve güçlü bir ses elde 

edilir. “Yarar” ise Sibirya’ya yakın bölgelerde kullanılan bir çeşit teftir.  Boyutları 

farklılık gösterir. Deri için çeşitli hayvanlar seçilebilmekle birlikte, en sık kullanılanı, 

deniz ayısının karın derisidir. Ayrıca tabaklanmış ren geyiği derisi de kullanılır. Sol 

elde tef tutulurken, sağ eldeki sopayla tefe vurulur. “Yayay” da aynı bölgede çalınan 

bir çeşit teftir. Derisi genellikle geyiklerden seçilir. Ancak bazı topluluklar köpek ya 

da fok derisinden de yapabilmektedir. Çalınmadan önce deri ısıtılır. Çalınırken 

izleyiciler ya-ya-ya şeklinde şarkılar söylerler322.   

        Davul ve At Konulu Saha Efsanesi 

        Saha Türklerine ait olan mitolojik bir hikâyede bir çalgı ile hayvanın 

birlikte işlendiğini görürüz. Tuva Türklerine ait bir efsanede yer alan igil ve at ilişkisi 

                                                           
321 Vertkov vd., a.g.e., s.129-131-133. 
322 Vertkov vd., a.g.e., s.110-122-123-149. 



 
 

93 
 

gibi burada da davul ve at ilişkisi vardır. “Kam Töreninde Zoomorfik Dönüşüme 

Uğrayan Çalgılar” alt başlığında da değinildiği üzere, bu efsaneye göre, Göğe 

ulaşmak isteyen kam, davulunu çevirir elindeki sopayla üç kere vurur. Bunun üzerine 

davul, üç ayaklı bir taya dönüşerek onu gökyüzüne götürür323. Davulun kamın bineği 

olması ve onu yeryüzüne ve yeraltına götürmesi, yaygın bir inanıştır.  

A.2.    Ön Göğsüne Hayvan Derisi Gerilen Telli Çalgılar 

Çalgıların göğsüne deri gerilmesi, güzel ve farklı ses elde etme isteği ile 

birlikte Türk inanç sistemi ve Türk mitolojisi ile de bağlantılıdır. Tıpkı kam 

davullarına gerilen derinin hangi hayvandan yapıldığının çok önemli olması gibi, 

bazı telli çalgıların da göğsüne gerilen deri, hayvan ruhları düşünülerek 

seçilmektedir. Bu çalgıların başında at derisi, at yeleleri ve diğer at materyalleri 

kullanılarak yapılan igil, morin-huur ve bızançı çalgıları gelmektedir324. İgil ve 

morin-huurda at ya da bızançı da olduğu gibi boğa derisinin kullanılması, o hayvanın 

ruhu ile bu çalgı arasında bağlantı kurulması anlamına gelmektedir. Bununla birlikte 

bulunulan coğrafi şartlarda yaşayan hayvanlar (Kuzey Sibirya Türklerinin sıklıkla 

geyik derisi tercih etmesi gibi) ve geçmişten gelen alışkanlıklar da telli çalgıların 

göğsünde kullanılan hayvan derisinin seçiminde büyük etkendir. 

Vurmalı çalgılarda temel araçlardan olan deri, pek çok telli çalgının da 

göğsüne gerilme suretiyle kullanılmıştır. Bu çalgılardan birisi Tuva’nın geleneksel 

çalgısı “igil”dir. İgil, çalışmanın devamında da değinileceği üzere baştan sona “at” 

ile ilişkilendirilen bir çalgıdır. İki bacağın arasında sıkıştırılarak çalınan igilin 

gövdesinde, genellikle çam, karaçam ve sedir ağaçları kullanılır. Göğsüne gerilen 

                                                           
323 Seyidoğlu, “Mitolojik Dönemde At”,s.52. 
324 Levin - Süzükei, a.g.e., s.130. 



 
 

94 
 

deri ise keçi, koyun ya da nadiren geyik derisinden seçilir. Eski kuşaklarda igil 

yapımcılarının balık derisi kullandıkları da belirtilmektedir325.   

Ortaya çıkış efsanesi de ata bağlanan çalgının göğsünde geleneksel olarak at 

derisi tercih edilir. Bununla birlikte Tuva Çadaana’da görüşme gerçekleştirdiğimiz 

Ondar Oçur-ooloviç Valeriy günümüzde dağ keçisi ve inek derisinin de 

kullanılabildiğini belirtmiştir326. Ondar Oçur-ooloviç Valeriy ve kendisinin yaptığı at 

başlı igil çalgısı aşağıda görülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

                                  

                                                    Resim 76. Ondar Oçur-ooloviç Valeriy327 

Saha Türkleri arasında yaygın olan, ancak günümüzde yapımcısı sadece üç 

kişiye inen kııl çalgısının göğsüne at derisi gerilmektedir. Saha Bölgesi’nde yer alan 

Maya şehrinde görüşme gerçekleştirdiğimiz Ruslan Gabışev, Saha’da bu çalgıyı 

yapan son üç kişiden birisidir. Bu çalgıya eski dönemlerde “kılıhax(kh)” denildiğini 

                                                           
325 B.G. İldırımlı, “Типологические Свойства И Особенности Струнно-Смычковых 

Инструментов” (Telli ve Yaylı Çalgıların Tipolojik Özellikleri), Наука И Мир, No 66 (22), 2, 

Moskova 2015, s.152; S. V. Şluçkov – S.G.Kuzovkov – A.F.Çunarev, “Исследование 

Звукоизлучательных Свойств Деки” (Tekne Ses Özelliklerinin İncelenmesi), Сессия Научного 

совета по акустике РАН (Rusya Bilimler Akademisinin Akustik Üzerine Bilimsel Kurul 

Toplantısı), s.63.   
326 KK7 
327 Fotoğraf: F.Vural – Çadaana (Tuva) 2017. 



 
 

95 
 

ifade eden Gabışev, çalgılarının göğsünde at derisi kullandığını belirtmiştir328. 

Aşağıda Maya’ya 60 km. uzaklıkta bulunan ve Gabışev’in de doğduğu yer olan 

Tönülü Köyündeki atların derisinden yapılmış “kııl” çalgısı görülmektedir. Çalgının 

Türkiye Türkçesindeki karşılığı da kıl demektir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                           Resim 77. Ruslan Gabışev ve Kııl Çalgısı329 

Tuva’nın sevilen çalgılarından birisi olan doşpulur ise 

bazen tamamen ahşap kasnaktan, bazen de ahşap kasnağın 

göğsüne keçi derisi gerilerek yapılmaktadır. Solda Tuva 

Geleneksel Müzik Merkezi’nde Aydaş Monguş’a ait olan 

doşpulur görülmektedir.  

 

Resim 78. Ön Göğsüne Deri Gerili Doşpulur330 

Kopuz da doşpulur gibi kimi zaman tamamen ahşap gövdeli, kimi zaman da ön 

göğsüne çeşitli hayvanların derisi gerilerek yapılagelmiştir. Ögel, kopuzların 

                                                           
328 KK11 
329 Fotoğraf: F.Vural - Ruslan Gabışev’in evi – Maya (Yakutistan) 2017 
330 Fotoğraf: F.Vural – Tuva Geleneksel Müzik Merkezi - Kızıl 2017. 



 
 

96 
 

gövdesinde deve derisi kullanılabildiğini ifade etmiştir331. Iklığ olarak da adlandırılan 

yaylı kopuzun Anadolu’da bir miktar değişime uğramış akrabası olan kabak 

kemanenin gövdesi su kabağından, göğüsü ise büyük baş hayvanların yürek zarı veya 

derisi geçirilmek suretiyle yapılır332. Vertkov’un belirttiğine göre kopuzun ana 

gövdesinde yer alan iki büyük oyuğa deve derileri yerleştirilebilmektedir. Vertkov 

ayrıca çalgının yapımında deri şeritler kullanıldığını da belirtir333.  

Kopuz, Türk dünyasının çeşitli yerlerinde farklı 

isimlerle anılır. Örneğin Hakasya’da daha çok homıs 

şeklinde telaffuz edilir. Hakas homısının gövdesi Altay 

topşur çalgısına benzer. Göğsüne koyun ya da geyik 

derisi gerilir. Homıs, ozanların hikâyeler, destanlar 

anlatırken çaldıkları çalgılar arasındadır334. Yanda 1930 

yılında çekilmiş bir fotoğraf sunulmaktadır. Buradaki 

müzisyenin elinde bir homıs görülmektedir.  Resim 79. Homıs (kopuz)335  

Sovyet döneminde baskılar nedeniyle pek çok kültürel unsur gibi, Hakas 

kopuzu da yok olmuş; yapımını bilen hiç kimse kalmamıştır. Bu durum lutiye336 ve 

organolist337 Petr Topoyev’in bir Hakas köyünde 150 yıllık bir kopuz bulmasından 

sonra değişmiştir. Aşağıda, Abakan’da görüşme imkânı bulduğumuz Topoyev ve 

kendisinin bulduğu 150 yıllık kopuz görülmektedir. Bu çalgı, Hakas müzik kültürü 

                                                           
331 Ögel, Türk Kültür… IX, s.27. 
332 Hüseyin Koçak, Türk Halk Müziği Terminolojisi, Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Ensitüsü, 

Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, İzmir 2003, s.31. 
333 Vertkov vd., a.g.e., s.132-133.  
334 Levin ve Süzükei, a.g.e., s.65; Vertkov vd., a.g.e., s.138. 
335 Fotoğraf: A.V. Harçevnikova 
336 Lutiye: Çalgı onaran veya yapıp satan kimse (tdk.gov.tr) 
337 Organoloji: Çalgı bilimi, müzik enstrümanlarının tarihi, sınıflandırılması, ses olanaklarını araştıran 

bilim; organolist: Bu bilimle uğraşan kişi. 



 
 

97 
 

açısından son derece önemlidir. Çalgı, Sovyetler döneminde yok olmuş Hakas 

kopuzunun yeniden günümüze taşınmasında temel tip olarak kullanılmıştır.  

 

 

 

 

 

 

                                   

                                         Resim 80. P. Topoyev ve Hakas Kopuzu338    

Petr Topoyev tarafından tekrar yapımına başlanan Hakas kopuzunun göğsüne 

dağ keçisi ya da başka hayvanların derileri (çok kalın olmayan deriler) 

gerilebilmektedir. Aşağıda Topoyev’in çalgı yapım atölyesinde, hakas kopuzunun 

yapım aşaması görülmektedir.  

 

 

 

 

 

 

             

         Resim 81. Topoyev’in Çalgı Yapım Atölyesinde Kopuzun Yapılışı339 

                                                           
338 Fotoğraf: F.Vural - P.Topoev Çalgı Atölyesi - Abakan 2017. 



 
 

98 
 

Günümüzde Uygur Türkleri arasında sevilerek icra edilen bir çalgı olan rübap, 

6-7 telli, 90 cm. uzunluğunda bir müzik aletidir. Rübabın göğsü, kuzu, at, eşek veya 

büyük yılan derisiyle kaplıdır340. Kara Kalpakların kullandığı rübabın ön kısmında ve 

uzun boyunlu bir çalgı olan Kaşgar rübabının göğsünde de çeşitli hayvanların derileri 

kullanılmıştır341.  

 “Gicek/giçek”, yaylı bir çalgıdır. İki, üç veya dört 

telli çeşitleri olabilir342. Daha çok dut ve kavak ağacından 

yapılan yaylı bir çalgı olan giceğin teknesi silindir 

şeklindedir. Göğsü yılan ve keçi derisi ile kaplanır. 

Uygurlar arasında çok sevilir343. Özbek, Tacik ve 

Kazaklar arasında da yaygın kullanılan bir çalgıdır. 

 

                                                                                Resim82-83. Gicek ve icrası344 

Göğsü yılan derisi ile kaplı olan bir başka çalgı ise “şanz”dır. Bu çalgı, 

Tuva’da ve Moğolistan’da çok sevilmektedir345.  

 

 

 

                                                                                                                                                                     
339 Fotoraf: F.Vural - P.Topoev Çalgı Atölyesi - Abakan 2017. 
340 Mustafa Arslan - Adem Öger, “Uygur Türklerinde Bazı Çalgılar ve Çin Kültürüne Etkisi”, Türk 

Kültürü Araştırma Enstitüsü Dergisi, C. VIII, Sayı 2, İzmir 2008, s.15. 
341 Vertkov vd., a.g.e., s.124. 
342 Keldış, a.g.e., s.977. 
343 Yağmur Emiroğlu, “Uygur Müziği ve On İki Makam Üzerine, Saz ve Söz  Bağımsız Türk Müziği 

Yayını, http://www.sazvesoz.net, 2010, Erişim tarihi: Temmuz 2011. 
344 Fotoğraflar: Vertkov vd. - Музыкальные Инструменты Народов Ссср 
345 Süzükei, Музыкальная Культура…, s.90. 



 
 

99 
 

 

 

 

 

 

 

 

                                              Resim 84-85. Şanz ve İcrası346 

Tuva’nın çok sevilen ve boğa/inek ile ilişkilendirilen çalgısı bızançının 

göğsüne keçi ya da geyik derisi gerilmektedir347. İnce deri gerektirmesi, inek derisi 

kullanımını engellemiş olmalıdır. 

Azerbaycan Türkleri arasında yaygın kullanıma sahip olan tarın gövdesi 

genellikle dut ağacından yapılır. Göğsüne inek, koyun ya da balık derisi gerilir. Üç 

ya da dört telli, yaylı bir çalgı olan kemançanın / kamançanın sıklıkla dut ya ad ceviz 

ağacından yapılan teknesinin önü, balık derisinden yapılan bir zarla kaplanır. Eski 

çeşitleri su kabağından yapılan çalgının göğsüne farklı hayvan derileri de 

gerilebilmektedir348.  

 

 

 

                                    Resim 86. Fotoğraf: Kemança349 

                                                           
346 Fotoğraf: F.Vural – Tuva Geleneksel Müzik Merkezi – Kızıl 2017. 
347 KK9 
348 Vertkov vd., a.g.e., s.83-85; Kerim, a.g.e., s.136 
349 Fotoğraf: Vertkov vd. - Музыкальные Инструменты Народов Ссср 



 
 

100 
 

Gövdesine deri gerili yaylı bir diğer çalgı ise “çağan / çağan / çegane”dir. 

Armudî bir gövdeye sahip olan yaylı, üç telli bir çalgıdır. Dağıstan’da kullanıldığı 

gibi Azerbaycan’da da çalınır. Gatran Tebrizî, İmameddin Nesîmî, Seyid Azim 

Şirvânî ve daha pek çok klasik şairin eserlerinde bu çalgının adı yer alır. Çağanın 

gövdesi ceviz, sandal ya da kayın ağacından yapılır. Üst kısmında ise çam kullanılır. 

Çalgıya koyun derisi gerilebilmekte, ayrıca deri parçalar da kullanılabilmektedir350. 

Bu çalgının tamamen ahşap kasnağa sahip olanları daha yaygındır. 

 

 

 

 

 

 

                Resim 87.Çagan351           Resim 88.Şanzı 

Tuva’da çok sevilen bir çalgı olan şanzının teknesinin tam ortasında, keçi ya 

da yılan derisi kullanılmaktadır. Türk dünyasının çeşitli bölgelerinde görülebilen 

ancak bilhassa Altay bölgesinde yaygın olan topşur, parmakla çalınan (yaylı 

olmayan) kopuza benzer. Göğsüne hayvan derisi gerilebilen topşurun352, tamamen 

                                                           
350 Kerim, a.g.e., s.154;  http://eomi.ws/bowed/ chagane; Vertkov vd, a.g.e., s.107-108. 
351 Fotoğraf: Mecnun Kerim - Azerbaycan Musiki Aletleri. 
352 Vladimir F.Hoholkov, Музыкальные Инструменты Горного Алтая (Dağlık Altay’ın Müzik 

Aletleri), Altay 2003, s.10. 



 
 

101 
 

ahşaptan yapılanları günümüzde daha yaygındır. Deri göğüslü ve daha geniş kasnağa 

sahip topşurlar, Saha bölgesinde yaygındır353. 

 

 

 

 

  

 

  Resim 89-92. Topşur Çalgısı ve Topşur İcra Eden Altai Kai Grubu354 

  

Altay bölgesinde çalınan ve göğsüne deri gerilen bir 

başka çalgı ise “ikili”dir. Tuva igil çalgısının Altay’daki eşi 

olduğu söylenebilir. İsminde de anlaşılacağı üzere iki tele 

sahiptir. İkili topşura çok benzeyen bir çalgıdır. Sedir 

ağacından yapılabilen bu çalgı, topşurdan biraz daha yüksek 

eşiğe355 sahiptir356.  Resim 93. İkili357                                           

Türk dünyasında göğsüne çeşitli hayvanların derileri gerilen daha çok sayıda 

çalgı vardır. Aşağıda görülen Özbek rübabı/tarı, çeşitli Kazak şeşterleri, uşem (üçlü) 

                                                           
353 Kataliev ve Khatyleva, a.g.e., s.106. 
354 Fotoğraflar: Легенды древнего Алтая. Продолжение 4. (Antik Altay Efsaneler 4) 2013, 

http://www.3.b-u-b-lic.com ; http://oimon.ru/muz-instrumenti/topshur 
355 Eşik: Telli çalgıların telleri ana göğüs üzerinden yükselten ve telleri sabit tutan parça. Çalgının ana 

teknesi üzerindeki alt eşik, sapın ucundaki üst eşik olarak adlandırılır. 
356 Hoholkov, a.g.e., s.14. 
357 Çizim: Hoholkov - Музыкальные Инструменты Горного Алтая 



 
 

102 
 

dombıra (yonca formlu), sazgem (ters lale formlu) ve sağ kısımda yer alan Saha 

kırıımpa ve topşur örnekleri bunlardan bir kaçıdır358.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                    Resim Grubu 94. Ön Göğsüne Deri Gerili Çalgılara Örnekler 

                                                           
358 Z.S.Jekişeva, Казактын Дәстурлы Музыкалык Аспаптары (Kazakların Geleneksel Müzik 

Aletleri), Almaatı 2015, s.113-127. 



 
 

103 
 

A.3.    Tulum Tipi Çalgılar 

Orta Asya Türk dünyasının kuzey batısında tulum359/gayda benzeri çalgılara 

rastlanabilmektedir. Söz konusu çalgılar, keçi vb. hayvanların derilerinin şişirilerek, 

uçlarına ses boruları takılması esasına dayanır. Çalgıların gövdesi küçükbaş 

hayvanlardan elde edilen tulumdan oluşturulmakla birlikte, Vertkov, ses çıkışlarına 

takılan boruların, kimi zaman kaz ya da turna kemiğinden yapılabildiğini 

belirtmektedir. Bunlara aşağıda sunulan çalgılar örnekler verilebilir: 

Şabr/şapar, Çuvaş bölgesinde kullanılan bu çalgı, tuluma benzer. Çalgının ses 

boruları kimi zaman kemikten yapılabilmektedir. Boruların uç kısmına, inek boynuzu 

yerleştirilebilmektedir. 

 

 

 

 

                                            Resim 95. Şabr/Şapar360 

Tulum tipinde bir diğer çalgı, “sarıay”dır. Bu çalgı da Çuvaş bölgesinde 

kullanılır. Keçi postundan yapılır. Hava sirkülasyonu için, içine ahşap tüpler sokulur. 

Altı adet deliğe sahip olan bu tüpler, dekoratif şekilde süslenir361.  

 

 

                                                           
359 Önü yarılmadan bütün olarak yüzülmüş hayvan derisi (tdk.gov.tr) 
360 Fotoğraflar: Vertkov vd. - Музыкальные Инструменты Народов Ссср 
361 Vertkov vd., a.g.e., s.53. 



 
 

104 
 

 

 

 

 

Resim 96. Sarıay 

Azerbaycan’da tıpkı Anadolu’da olduğu gibi çalgının adı tulumdur. Çalgının 

yapımı için keçi ya da koyundan tulum çıkartılır; bu tuluma takılan boruların ucuna 

öküz boynuzu da takılabilmektedir362.  

A.4. Hayvan Derilerinin Yardımcı Eleman Olarak Kullanıldığı Çalgılar 

Çalgıların göğsüne gerilen deri, aynı deriden şeritlerle gövdeye 

bağlanabilmektedir. Buna ilişkin bir örnek aşağıda sunulmuştur: 

 

 

 

 

 

 

   Resim 97. Dağıstan Bölgesi Komuzu (Kopuz) 

Dağıstan bölgesinde kullanılan ağaç komuzun ahşap gövdesinde deri bağlar 

bulunur. Mızrabında da deri kullanılabilir363. Yukarıda Vertkov’un 1950’li yıllarda 

                                                           
362 Vertkov vd., a.g.e., s.83. 



 
 

105 
 

fotoğrafladığı kopuz; aşağıda ise 2017 yılında Abakan’da fotoğrafladığımız Hakas 

kopuzu yer almaktadır. 150 yıllık olan bu saza gerilen derinin de gövdeye deri 

şeritlerle bağlandığı görülmektedir. 

 

 

 

 

                                     Resim 98. Hakas Homusu (Kopuz)364 

Deri parçalar, çalgının alt ve üst eşiğinde ya da göğsünde bir parça olarak da 

kullanılabilir. Aşağıda detaylarına değinilen Huna arpı buna bir örnektir.   

Bir çalgının yapısı ve tarihi üzerine yapılan incelemeler, müzikolojik 

çalışmalar altında “organoloji” kapsamında ele alınır. Dünyada arp tarihine yönelik 

tarihsel organoloji çalışmalarına göz atıldığında, bu çalgının kökenlerine ilişkin 

Mısır, Sümer, Yunan medeniyetlerinden söz edildiğini; kısaca Çin, Hint çalgılarına 

değinildiğini; Türk arplarından ise ya hiç söz edilmediğini ya da Osmanlı döneminde 

kullanılan ve “çeng” adı verilen çalgıdan kısaca söz edilerek geçiştirildiğini 

görmekteyiz. Sadece Batılı müzikologlarca değil, Türk müzikologlarca da yapılan 

Türk müzik tarihi konulu araştırmaların pek çoğunda, İslamiyet’ten önceki Türk 

arplarından söz edilmediğini; söz edilse bile bunun bir iki cümleyi geçmediğini 

görmekteyiz. Oysa durum böyle değildir. Türklerin arp türevi çalgılarla olan ilişkisi, 

bilindiği kadarıyla, 2000 yıllık bir geçmişe dayanır. Pazırık Kurganlarında bulunan 

                                                                                                                                                                     
363 Vertkov vd., a.g.e., s.107-108. 
364 Fotoğraf: F.Vural – Topoev Çalgı Atölyesi – Abakan 2017. 



 
 

106 
 

ve Hermitage Müzesi’nde fotoğraflama şansı bulduğumuz altta resmi sunulan arp, 

bunun en güzel delilidir.  

 

 

 

 

 

                                                     Resim 99. Hun Arpı365 

Yukarda görülen arp tipi çalgı, İkinci Pazırık Kurganından çıkartılan 

parçaların, bir araya getirilmesi ile oluşmuş, Türk ve dünya müzik tarihi için çok 

önemli konumda bulunan bir çalgıdır. M.Ö. IV-V. yüzyıllara tarihlenen ve açık arp 

türüne bir örnek olan bu çalgı, aynı zamanda kavisli arp sınıfına girmektedir. 

Çalgının rezonans sandığı tahtadandır. Tahta ve deri parçaları kullanılarak ön 

kısmına bir yükseklik yapılmıştır ve muhtemelen hayvan bağırsaklarından yapılan 

tellerin elle çekilmesi suretiyle ses elde edilmektedir.  

Arp tipi çalgılar, tarih boyunca Türklerin kullandığı enstrümanlar arasında yer 

almıştır. Uygur Türkleri koltuk arpından, büyük boyutlu arplara uzanan çeşitli tip ve 

büyüklükte arp tipi çalgı kullanmışlardır366. Çalgı, Uygurlar döneminde İslamiyet’ten 

önce k’ung-hou adı ile anılırken367, daha sonra Farsî kökenli çeng adıyla bilinmiştir. 

Çeng, Azeraycan Türkleri arasında çok popüler bir çalgı olmuş; Özbekler arasında da 

sevilerek kullanılmıştır. Taciklerde çeng, solo ve orkestralarda yer almıştır.   

                                                           
365 Fotoğraf: F.Vural – Hermitage Müzesi – St. Petersburg 2012. 
366 Bu konuya yönelik detaylı bilgi için bkz. Feyzan Göher Vural, İslamiyet’ten Önce Türklerde 

Kültür ve Müzik, İstanbul 2016. 
367 Ögel, Türk Kültür… IX, s.373. 



 
 

107 
 

B. HAYVANLARIN ÇEŞİTLİ ORGANLARININ (GUATR, TOYNAK, 

DİŞ, AYAK, YUMURTALIK) ANA GÖVDE YA DA YARDIMCI UNSUR 

OLARAK KULLANILDIĞI ÇALGILAR 

Hayvanların toynak, diş, yumurtalık hatta guatr gibi kısımları, çalgılarda 

yardımcı veya ana materyal olarak kullanılabilmektedir. İlginç bir çalgıya Saha 

Türkleri ve Hanti Mansiler arasında rastlanır. Çıngırak/pagremuşka adı verilen bu 

çalgının yapımında, büyük orman tavuğunun/çalıhorozunun şişen boyun/guatr kısmı 

kullanılır.  

 

 

 

 

 

                Resim Grubu 100.  Orman Tavuğu ve Pagremuşka/Çıngırak Örnekleri368  

Pagremuşka kelimesi, marakas ya da çıngırak anlamında yaygın bir çalgılar 

topluluğu için kullanılır. Dağ tavuğunun guatrından pagremuşka/çıngırak yapımı 

şöyledir: Orman tavuğunun guatr kısmı çıkartılır ve yıkanır. Kumla kaplanarak 

kurutulur. Kuruduktan sonra, üzerindeki kum dökülür, içi havayla doldurulur ve alt 

kısmı bağlanır. Çalgı sallandıkça homurdanmaya benzeyen bir ses çıkartır. 

                                                           
368 Fotoğraflar:  Музыкальные инструменты народов Севера ханты и манси 1. – презентация - 

http://www.myshared.ru/slide/620062/; http://sch-6.edusite.ru 



 
 

108 
 

Aşağıda Yakutistan Doğal Yaşam Müzesi’nde fotoğrafladığımız doldurulmuş 

orman tavuğu ile Yakutsk Hayvanat Bahçesi’nde fotoğrafladığımız canlı orman 

tavuğu yer almaktadır.  

 

 

 

 

Resim 101. Doldurulmuş Orman Tavuğu369    Resim 102. Canlı Orman Tavuğu370 

Aşağıda Tuva’da fotoğrafladığımız doldurulmuş orman tavuğu görülmektedir. 

 

 

 

 

 

                    Resim 103. Doldurulmuş Orman Tavuğu371 

Ana materyali hayvanlardan elde edilen bir başka çalgı ise Tuva Türklerinin 

çok sevdikleri “duyuglar”dır. “Tak tuk” adı da verilen duyuglar, müzikte at koşuş 

ritmini vermek için kullanılır.  

                                                           
369 Fotoğraf: F.Vural - Yakutistan Doğal Yaşam Müzesi – Yakutsk 2017. 
370 Fotoğraf: F.Vural - Yakutsk Hayvanat Bahçesi – Yakutsk yakınları 2017. 
371 Fotoğraf: F. Vural – Kızıl 2017. 



 
 

109 
 

Asan Kaybilda Uulu, bu çalgının “tay tuyak” adı ile Kırgızistan’da da 

bulunduğunu berlirtmektedir372. Bu sesi en doğal şekilde verebilmek için atın 

toynaklarından yapılan duyuglara ilişkin görsel aşağıda sunulmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                 

                                          Resim 104. Duyuglar373 

Duyuglar farklı şekillerde 

süslenebilmektedir. Yanda duyuglar 

çalgısına işlemeli bir örnek 

sunulmuştur: 

 Resim 105. İşlemeli Duyuglar374    

At toynaklarından yapılan bu çalgının üzerine çeşitli işlemeler yapılabilir. Bu 

işlemeler toynağı kazıyarak ya da boyayarak uygulanabilmektedir. Çalgı bazen iki 

elde tutularak çalınır. Ancak genellikle bir toynak davulun üzerine sabitlenir. 

Davulcu bir eliyle davulun tokmağını tutarken, diğer eli ile ikinci toynağı, davula 

                                                           
372 Kaybilda-Uulu, a.g.e., s.25. 
373 Fotoğraf: F.Vural Kişisel Çalgı Koleksiyonu 
374 Fotoğraflar: Z.S.Jekişeva, Казактын Дәстурлы Музыкалык Аспаптары 



 
 

110 
 

sabitlenmiş öbür toynağa vurur. Dünyaca ünlü Tuva müzik grubu Hun Huur Tu ile 

görüşme sonrası ve konserde çalınan duyuglar aşağıda görülmektedir. 

 

 

 

 

 

      Resim 106. Hun Huur Tu Grubu                            Resim 107. Davula Bağlı Duyuglar 

Duyuglar, Tuva’da olduğu 

gibi Saha bölgesinde de 

kullanılmaktadır. Müzisyen 

German Khataliev, tıpkı Tuva’da 

yapıldığı gibi, duyugları davula 

bağlı şekilde çalmaktadır. Buna 

ilişkin görseli yanda 

sunulmaktadır. Resim 108. Davula 

Bağlı Duyuglar375 

Hayvanların tırnaklarının sallamalı çalgılarda kullanılması, Saha Türkleri 

arasında yaygındır. Aşağıda dağ keçisi başta olmak üzere, çeşitli hayvanların 

tırnaklarından yapılan çalgılar görülmektedir.  

 

 

                                                           
375 Fotoğraf: F.Vural – Khataliev çifti müzik atölyesi – Yakutsk 2017. 



 
 

111 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Resim 109. Keçi Tırnaklarından Yapılmış Sallamalı Çalgı376 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Resim 110. Keçi Tırnaklarından Yapılmış Sallamalı Çalgı 

Yukarıda görülen çalgılar, yan yana dizilen tırnakların sallanması yoluyla ses 

vermektedir. Aşağıda ise yine Yakutistan Ulusal Müzik ve Folklor Müzesi’nde 

fotoğrafladığımız dağ keçisi toynaklarından yapılan farklı bir çalgı yer almaktadır. 

Bu çalgı, toynakların boş kısmına küçük çakıl benzeri nesnelerin doldurulması ve 

                                                           
376 Fotoğraflar: F.Vural – Yakutistan Ulusal Müzik ve Folklor Müzesi – Yakutsk 2017. 



 
 

112 
 

açık kısmına da hayvan derisi gerilmesi suretiyle yapılır. Bu çalgı da sallanarak 

çalınır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

             Resim 111. Keçi Tırnaklarından Yapılmış Sallamalı Çalgı377 

 

 

 

 

 

             

                              Resim 112. Keçi Tırnaklarından Yapılmış Sallamalı Çalgı378 

Hayvan tırnaklarından yapılan bu sallamalı çalgılar, günümüz Saha müziğinde 

aktif olarak kullanılmaktadır. Aşağıda Yakutistan Müzik Festivali’nde 

fotoğrafladığımız karede bu çalgıların icra anı yer almaktadır. 

 

 

 

                                                           
377 Fotoğraf: F.Vural – Yakutistan Ulusal Müzik ve Folklor Müzesi – Yakutsk 2017. 
378 Fotoğraf: F. ve T.Vural – Khataliev çifti müzik atölyesi – Yakutsk 2017. 



 
 

113 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                  Resim 113. Yakutistan Müzik Festivali379 

Ögel, Mütercim Asım Efendi’den “Anadolu’daki çoban kopuzlarında hayvan 

tırnağı kullanıldığı” bilgisini aktarmaktadır380. Tırnaklar belki de çalgının 

burguluğunda kullanılmaktaydı. Kuzey ve Güney Sibirya bölgelerindeki telli kopuz 

tipi çalgılarda ise bu tip bir kullanımı henüz tespit etmiş değiliz. 

Tuva’da hayvanların çeşitli organlarının çalgı yapımında kullanılması önemli 

bir gelenektir. Bunlardan birisi boğanın yumurtalıklarından yapılan harçuk/hapçık 

adlı çalgıdır. Aşağıda fotoğrafı sunulan bu çalgının ana gövdesi, boğa yumurtalığının 

kurutulması yolu ile elde edilir.  

Çalgının elle tutulan kısmı ise koyun kemiklerinden yapılmaktadır. Bu kısım, 

daha uzun da olabilmektedir381. 

 

 

 

                                                           
379 Fotoğraf: F. - T.Vural – Yakutistan Müzik Festivali – Yakutsk 2017. 
380 Ögel, Türk Kültür… IX, s.3. 
381 Theodore Levin - Valentina Süzükei, Where Rivers and Mountains Sing – Sound, Music and 

Nomadism in Tuva and Beyond, Indiana 2011, s.2.  



 
 

114 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

      Resim 114. Müzisyen Aydaş Monguş ve Harçuk/Hapçık Çalgısı382 

Boğa yumurtalığının içine bu örnekte 

görüldüğü üzere küçük hayvanların toynağı, 

boynuz parçaları ya da aşık kemikleri konur ve 

sallanarak ses elde edilir. 

Tuva Geleneksel Müzik Merkezi’nde 

çalışan Aydaş Monguş, harçuğun Tuva 

müziğinde çok önemli olduğunu belirmiştir383.  

Resim 115. Harçuk/Hapçık384 

Kam davulunda kullanılan ağaç ve deri gibi, davulun tomağında kullanılan 

malzeme de önemlidir. Bazı kam davullarının tokmaklarında tavşan kürkü ya da 

tavşan ayağı kullanılmıştır. Bu, tavşanın kutlu kabul edilen canlılardan birisi 

                                                           
382 Fotoğraf: F.Vural - Tuva Geleneksel Müzik Merkezi - Kızıl 2017. 
383 KK1 
384 Fotoğraf: F.Vural - Tuva Geleneksel Müzik Merkezi - Kızıl 2017. 



 
 

115 
 

sayılması ile ilişkilidir. Aşağıda Yakutistan Ulusal Müzik ve Folklor Müzesi’nde 

özel izinle elimize aldığımız kam davulu ve tavşan ayağından yapılmış tokmağı 

görülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

                          Resim 116. Kam Davulu ve Tokmağı385 

Radloff, Potanin, Anohin, Potalov, Menges gibi çeşitli araştırmacılar, davulun 

tokmağının samur ya da tavşan ayağı ile kaplandığını ve bunun amacının, boğuk ses 

elde etmek olduğunu belirtmektedirler386. Tokmağın uğurlu sayılan tavşan ayağıyla 

kaplanmasının en önemli nedeni ise tavşanın kamın koruyucu hayvanlarından biri 

olarak kabul edilmesidir. 

Kam davulu tokmağına Tuva’da “orba” adı verilmektedir. Orba/orbu, kimi 

zaman üzerine takılan zil ve metal parçalar sayesinde, kendi kendine ses verebilen bir 

çalgı durumuna getirilmektedir387. Orba nadiren ayı pençesinden de 

yapılabilmektedir. Dini amaçla kullanılmayan davulların tokmaklarında ise çeşitli 

                                                           
385 Fotoğraf: F.ve T.Vural – Yakutistan Ulusal Müzik ve Folklor Müzesi – Yakutsk 2017. 
386 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.85. 
387 Süzükei, Музыкальная Культура…, s.64. 



 
 

116 
 

hayvanların kürkleri yer alabilmektedir. Bu şekilde farklı ses tınıları elde 

edilmektedir.  

SahaTürklerinde de kam davulu tokmaklarının benzer bir işlevi vardır. Aşağıda 

Saha’da “darışıl bılaayahtar” adı verilen davul tokmağı görülmektedir388.  

 

 

 

 

Resim 117. Saha Kam Davulu 

Tokmağı389 

Bazı kam davullarına kurt dişi asılabilmektedir ki bu da kurta yüklenen 

kutsiyet ile alakalı bir durumdur. 

C. HAYVANLARIN KUYRUK, KIL, YELE, TENDON VE 

BAĞIRSAKLARINDAN FAYDALANILARAK YAPILAN ÇALGILAR  

Geleneksel Türk çalgılarının pek çoğunda tel olarak at kuyruğu ya da çeşitli 

hayvanların bağırsağından faydalanılmıştır. Kıllar ya da bağırsaklar, bir ip haline 

gelecek şekilde birbiri üzerine bükülür. İncecik bir ip haline gelen bu materyal, 

mızraplı sazlarda tel; yaylı sazlarda hem tel hem de yay teli olarak kullanılmıştır. 

Aşağıda Saha Bölgesi Maya şehrinde yer alan bir çalgı atölyesinde, çalgılara tel 

olmak üzere hazırlanan at kuyrukları görülmektedir. 

 

                                                           
388 Kataliev - Khatyleva, a.g.e., s.106. 
389 Fotoğraf: Kataliev - Khatyleva - Торут Дорбоон 



 
 

117 
 

 

 

 

 

 

 

        Resim Grubu 118. Çalgı Tellerinde ve Yaylarında Kullanılacak Olan At Kuyrukları390 

Bağırsaktan tel yapımı, Türk çalgılarında sık görülen bir durumdur. Örneğin 

dombıra ve dutarın geleneksel yapımında teller, keçi bağırsağından yapılır391. 

Kopuzun telleri de at kılı veya koyun bağırsağından elde edilir. Kopuzun iki telinden 

biri ak, diğeri karadır. Ögel’e göre bu çalgının her yanından, Türk tarihine ilişkin 

izler yansır392.  

Kazakların önde gelen çalgılarından olan kobız/kıl kopuz, 60-73 cm. arasında 

değişen boya sahiptir393.  Kıl kopuz/ıklığ olarak da adlandırılan yaylı kopuzun 

tellerinin at kılı ve koyun bağırsağından yapılması, doygun ve yüksek bir sesin 

çıkmasını sağlar. Çalgının içi oyulmuş ve ön göğsü boş bırakılmış gövdesi sayesinde 

boğuk ve iniltili bir ses elde edilir. Bu unsurların hepsi birleştiğinde kıl kopuz, 

büyüleyici ve insanı derinden etkileyen bir sese sahip olur. Şekli ve ruhlar aleminden 

geliyormuş hissi ile kam törenlerine çok uygun düşen kıl kopuz örnekleri aşağıda 

sunulmuştur. 

                                                           
390 Fotoğraflar: F.Vural – Ruslan Gabışev Çalgı Atölyesi – Maya (Yakutistan) 2017. 
391 İldırımlı, a.g.m., s.152. 
392 Ögel, Türk Kültür Tarihine Giriş IX, s.3. 
393 Keldış, a.g.e., s.847. 



 
 

118 
 

 

  

 

 

 

 

        Resim 119. Kazak Pulu                                    Resim 120. Kıl Kopuz394 

 

      

 

 

 

 

 

 Resim 121-122. Kazakistan Müzik Müzesi Girişinde Kıl Kopuz Heykeli ve Müzede Yer 

Alan Kıl Kopuz Örnekleri395         

 

 

 

 

                                                           
394 Fotoğraf: Vertkov vd. - Музыкальные Инструменты Народов Ссср  
395 Fotoğraflar: F.Vural – Kazakistan Müzik Müzesi – Almatı 2014. 



 
 

119 
 

Hakas kopuzunun tellerinde de at kılı ya da koyun 

bağırsağı kullanılmıştır396. Çalgıların yayında kullanılan at 

kuyrukları, kimi zaman, deve tüyünden yapılan bir iplikle 

güçlendirilmektedir. Ögel’in belirttiği gibi, davulla birlikte, 

ilk Türk sazlarından olan kopuzun, Türklerin hayvancılık 

kültürünü yansıtmadaki niteliği çok yüksektir. At kılından 

yapılan kopuz tellerinden eserlerinde sık sık söz eden 

Ögel397, Anadolu Yörüklerinin de at kılından kemençe yayı 

yaptıklarından bahseder398. At kıllarından yay yapılması, çeşitli medeniyetlerde 

görülebilecek bir durumdur. Resim 123. Baksı ve Büyük Kıl Kopuz399      

Nitekim, at kuyruğundan elde edilen yay, reçine benzeri bir birleştirici 

vasıtasıyla güzel ses elde edilmesini sağlar. Bununla birlikte Tuva  Türklerinin igil 

çalgısında ve Türklere akraba bir topluluk olan Moğolların morin huur çalgısında at 

tellerinin kullanılması, bu çalgıya yüklenen at ruhu ile de alakalıdır.  Şluçkov, igil 

çalgısında tellerin erkek attan elde edilen 105 kıl ve dişi attan elde edilen 130 kıldan 

yapıldığını belirtir400. Bir başka Tuva çalgısı olan bızançıda da geleneksel olarak at 

yeleleri kullanılır401. Karaçay Bölgesinde kullanılmış olan hamalaç, bir çeşit 

kopuzdur. Vertkov bu sazı, iki telli ve yaylı olarak tanımlamıştır. Ayrıca sazın 

yayında at kılı kullanıldığı bilgisini de eklemektedir. Karagaslar olarak da bilinen 

Tofa Türkleri arasında kullanılan üç telli bir kopuz tipi olan çartı kobus, tellerinde at 

                                                           
396 Vertkov vd, a.g.e., s.138. 
397 Bkz.Ögel, Türk Kültür…IX, s. 24-25-63-65-95-96-98-101-317.   
398 Ögel, a.g.e., s.294-295. 
399 Fotoğraf: Z.S.Jekişeva - Казактын Дәстурлы Музыкалык Аспаптары 
400 Şluçkov vd., a.g.t., s.63 
401Levin - Süzükei, a.g.e., s.49; KK9 



 
 

120 
 

kılı kullanılan çalgılardandır402 Tofalar, Rusya’nın İrkutsk Oblast Bölgesinde 

yaşamaktadırlar.  

 

 

 

                                              Resim 124. Çartı-Kobus403 

Uygurlar ve diğer Türk toplulukları arasında kullanılan “gicek”in ön kısmına 

hayvan derisi gerilir ve yayında at kılları kullanılır. Tacikistan’da çalınan gijak’ın 

yayında siyah at kılları özellikle tercih edilir404.   

 

 

 

 

           Resim 125. Günümüz Giceğine Örnek                                Resim 126. Tacik Pulu 

Azerbaycan kamançasının yayında, diğer pek çok Türk çalgısında olduğu gibi 

at kılı kullanılması makbuldür. 

Saha bölgesinin geleneksel çalgılarından olan “kııl”ın günümüzde sadece üç 

yapımcısı kalmıştır. Onlardan birisi olan Ruslan Gabışev’in yaptığı kııl sazına 

gerilmiş olan at kuyrukları aşağıda görülmektedir. 

 

                                                           
402 Vertkov vd., a.g.e., s.105-139. 
403 Fotoğraf: Vertkov vd. - Музыкальные Инструменты Народов Ссср 
404 Vertkov vd., a.g.e., s.121-128. 



 
 

121 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                       Resim 127. At Kuyrukları Gerilmiş Kııl Çalgısı405 

Çalgılarda genelde koyun ve inek bağırsaklarından yapılan teller yaygın olsa 

da, Ögel, kurt bağırsağından yapılan kopuz tellerinden söz etmektedir. Vertkov da 

kurt bağırsağına sahip kopuzların altını çizer406. Bu durum, kurdun Türk 

kültüründeki ayrıcalıklı öneminden kaynaklanıyor olmalıdır. Bahaeddin Ögel ayrıca 

yay yapımında kurt sinirinden faydalanıldığını da belirtmektedir407.   

Dağıstan ve Azerbaycan’da çalınan “çağan”ın tellerinde hayvan bağırsağı, 

yayında at kılı, parçalarının birleşimlerinde ise deri şeritler kullanılmıştır408. 

Günümüzde ise yayın at kılından yapılma geleneği devam etse de, diğer parçalarda 

metal, misina vb. materyaller tercih edilebilmektedir.  

                                                           
405 Fotoğraf: F.Vural Kişisel Çalgı Koleksiyonu 
406 Ögel, a.g.e., s.26-99; Vertkov vd., a.g.e., s.51 
407 Ögel, a.g.e., s.98-99. 
408 Vertkov vd.,a.g.e., s.109. 



 
 

122 
 

Türk dünyasının çeşitli bölgelerinde görülebilen ancak bilhassa Altay 

bölgesinde yaygın olan “topşur”un telleri, eskiden at kılından yapılırken; şimdi 

genellikle naylon tel kullanılmaktadır. 

Hemen hemen tüm Orta Asya Türkleri ile Kuzey Sibirya akraba toplulukları 

arasında kullanılan bir çalgı tipi vardır. Bu çalgının benzer şekilleri Doğu Asya 

kültürleri arasında da yaygındır (Japonya’da koto, Çin’de gu-zheng gibi). Kırgızların 

cetigen, Kazak ve Başkurtların yatugan/cetigen, Sahalıların Çagaan, Moğolların 

yooçin ve yatga, Hakasların çathan, Tuvalıların çadagan adını verdikleri bu çalgı, 

yaklaşık 1-1,5 m. uzunluğunda, dikdörtgen yapıda, 7-14 telli, kucakta çalınan bir 

sazdır. Telleri geçmiş yıllarda hayvan bağırsağından yapılan çalgı, tıpkı kanun gibi 

parmaklarla çalınır409.  

Bu çalgının Tuva’daki biçimi, Hakas çathanı veya Kazak cetigenine göre daha 

kısadır. Çadagan isimli bu çalgı, Moğol yooçin çalgısı ile benzeşmektedir. Çalgıda 

teller, uzun tiplerin aksine, aşık kemiği yerine ahşap eşikler üzerinde durur. Çalgının 

telleri arasında bulunan büyük eşik ise farklı tını elde edilmek istendiğinde yerinden 

oynatılabilmektedir.  

Aşağıda solda Naçun Çoodu’nun icra ettiği çadagan; sağda ise Tuva 

Geleneksel Müzik Merkezi’nde fotoğrafladığımız Otçutay Otsur Vladimiroviç 

görülmektedir. Çadagan çalınırken, sağ el daha aktiftir. Mızrapla çalınabildiği gibi 

                                                           
409 V.Yu. Süzükei, Музыкальная Культура Тувы В ХX Столетии, (XX. Yüzyılda Tuva Müzik 

Kültürü), Moskova 2007, s.91 



 
 

123 
 

parmaklarla da icra edilir410. Çalgının telleri tıpkı Anadolu Türkleri arasında çok 

yaygın olan kanun gibi, akort kulaklarına bağlıdır.  

 

 

 

 

 

Resim 128. Çadagan411                                     Resim 129. Çadagan412 

 

 

 

 

                                                           

Resim 130. Çadagan Çeşitleri413 

Yukarıda Süzükei’nin “XX. Yüzyılda Tuva Müzik Kültürü” adlı kitabından 

alınan çadagan çeşitleri görülmektedir. Günümüzde Tuva’da en yaygın biçim sağda 

görülen şekildir. Bununla birlikte üç tip çadaganın da varlığından söz etmekte 

mümkündür.  

                                                           
410 A.N. Aksenov, Тувинская Народная Музыка 1964г. - Тувинское Горловое Пение И 

Народные Инструменты (1964 yılı Tuva Halk Müziği – Tuva Gırtlak Şarkıları ve Halk Müziği 

Çalgıları), 2010, overtone.ru. Erişim Tarihi: 12.03.2016. 
411 Fotoğraf: http://www.alashensemble.com 
412 Fotoğraf: F.- T. Vural – Tuva Geleneksel Müzik Merkezi – Kızıl 2017. 
413 V.Süzükei - Музыкальная Культура Тувы В ХX Столетии 



 
 

124 
 

Hakasya’da destan anlatımı çathan eşliğinde yapılmaktadır. Aşağıda yaşayan 

son Hakas destancısı olan Kuçenov’un çathan çalarak destan söyleyişi 

görülmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

Resim 131. Kuçenov’un Çathan Eşliğinde Destan Okuyuşu414 

Çathan, Hakas müziğinin temel enstrümanlarından birisi olarak kabul 

edilmektedir415. Aşağıda Abakan Filarmoniya’da Hakasya’nın önemli sanatçıları 

Nina İdimeşeva ve Yevgeni Ulugbaşev ile görüşmemizden bir kare görülmektedir. 

İdimeşeva’nın  seslendirdiği Hakas şarkısına Ulugbaşev çathan ile eşlik etmektedir. 

 

 

 

 

 

                                                           
414 Fotoğraf: F.Vural – Abakan 2017. 
415 A.A. Kenel, Хакас Чонынынь Көглери Народное Музыкальное Творчества Хакасов 

(Hakasların Milli Müzik Sanatı), Хакасское Книжное Издатель СТВО, Abakan 1995, s. 12-13. 



 
 

125 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

                   Resim 132. Çathan Eşliğinde Okunan Halk Şarkıları416 

Saha Türklerinin çagaan isimli 

çalgıları ise yanda görülmektedir. Burada 

sunulan, çalgının eski bir örneğidir.  

 

Resim 133. Çagaan417 

Türkler arasında yaygın olan çathan/yatagan benzeri bir çalgı olan nars-yuh ise 

Kuzey Türkleri ve Hanti-Mansiler arasında yaygındır. Nars-yuh, yatagan gibi yere ya 

da kucağa yatırılarak değil, arkası karna gelecek şekilde tutularak çalınmaktadır.  

Yaklaşık 1 metre uzunluğundaki bu çalgının telleri geyik bağırsağından ya da 

tendonlarından yapılmaktadır. Çalgı, genellikle beş tellidir418. Bu çalgının sesinin 

                                                           
416 Fotoğraf: F.Vural – Abakan Filarmoniya – Abakan 2017. 
417 Fotoğraf: Kataliev ve Khatyleva - Торут Дорбоон 
418 Vertkov vd., a.g.e., s.146. 



 
 

126 
 

hem insanları, hem de kuşlarla diğer hayvanları büyülediğine inanılmıştır. Çalgıya bu 

nedenle Tanrı’nın şarkısı/sesi denilmiştir419.  

 

 

 

 

Resim 134. Nars Yuh İcrası420                                 Resim 135. Nars Yuh421  

                                          Resim 136. Nars Yuh422 

Bu tip çalgıların hemen hepsinde tel ihtiyacının, eski dönemlerde hayvan 

bağırsağı ile karşılandığı düşünülmektedir. Nars-yuh’a benzeyen ve sangkultap adlı 

çalgı da benzer özellikler gösterir. Geçmişte ayı festivalinde çalınan benzer bir diğer 

çalgının ismi “sangkulya”dır. Bu kelime, “ayı oynatmak” anlamına gelir. Kuzey 

Sibirya halkları arasında çalınan “neri” isimli çalgının telleri ise geyik 

tendonlarından ya da at kılından yapılabilmektedir423. Kuzey Sibirya soğuğunda at ve 

geyiklerin yaşayabiliyor olması, bölge sakinlerini bu materyallere yöneltmiştir.  

                                                           
419 Fattahova Gulsina Timeryanovna ve İ. Ekaterina, “Музыкальное творчество народов ХМАО-

Югры - Музыкальные инструменты народов ханты и манси” (HMAO-Yugrı Halklarının Müzikal 

Yaratıcılığı – Hanti Mansi Halklarının Müzik Aletleri), http://sch-6.edusite.ru : 10, Langepas 2016, 

s.9; R.S. Olzina, Нарс юх (Nars Yuh), электронная антология - культурное наследие югры, 

http://hmao.kaisa.ru/object/1809255255?lc=ru 
420 Fotoğraf: http://sch-6.edusite.ru 
421 Fotoğraf: Vertkov vd. - Музыкальные Инструменты Народов Ссср 
422 Fotoğraf: Şeykin - История Музыкальной Культуры Нарадов Сибири 
423 Vertkov vd., a.g.e., s.145. 



 
 

127 
 

Türkler arasında kullanılmış olan Afgan rübabı ve Dolan rübabında da 

bağırsak teller kullanılmıştır. Tuva Türkleri arasında çok sevilen şanzının telleri, 

günümüzde genellikle naylondan yapılsa da eski dönemlerde hayvan bağırsağından 

yapılmaktaydı. 

Hayvanların tendonları kullanılarak yapılan çalgılardan olan gudelka (uğultu) 

ya da diğer ismi ile vıvka, Kuzey Sibirya Türkleri ile Hanti-Mansi topluluğunda 

çalınmaktadır. Sedir ya da çam ağacından yapılan bir gövdeye, geyik tendonundan 

elde edilen sağlam bir ip geçirilmesi yoluyla oluşturulan bu çalgı, 10 cm x 4 cm 

boyutlarındadır.  Pervane gibi dönerken uğultulu bir ses çıkarır ki buna “rüzgarın 

şarkısı” ya da “rüzgarın gürültüsü/uğultusu” denir424.  

 

 

 

                                            Resim 137. Vıvka/Gdelka425 

Çalgıların temel ya da yardımcı materyallerinin hayvan menşeli olmasının 

yanı sıra, çalgı parçalarını bağlamak için de bağırsaklardan yapılmış ince ya da kalın 

bağlar kullanılmıştır.  

Örneğin bir çeşit kamıştan yapılan, Türk dünyasının pek çok yerinde 

kullanılan üflemeli bir çalgı olan sıbızgu’nun dış tarafına, açıklıkları kapatmak için 

hayvan bağırsağı (ince bağırsak) çekilmektedir. Hayvan derilerinin birleştirici 

                                                           
424 Krılova Olga Nikolaevna, “Литературное краеведение с использованием информационных 

игровых технологий по теме: "Жизнь и быт глазами ненецкого мальчика". Игра "Я тебе все 

расскажу" (Bilgi Teknolojisi ve Bölgesel Literatür Çalışmaları: Nenets Çocuğunun Gözünden Yaşam 

ve Hayat Teması), Издательский дом первое сентября, Президентский Грант, Mayıs Sayısı, 

Moskova 2017, s.1. 
425 Fotoğraf: Nikolaevna - Литературное краеведение… 



 
 

128 
 

özelliği, Altay çalgısı olan abırgada da görülür. Sesi geyik çığlığına benzeyen ve bu 

nedenle geyik avında kullanılan, uzun ve geniş bir yapısı olan abırga, ahşap 

çemberlerin, hayvan bağırsağı ile tutturulması şeklinde yapılır426 

 

                                                 Resim 138. Abırga427  

Tuva Türkleri arasında ise aynı çalgı benzer bir isimle, “amırga” olarak 

bilinmektedir. Kullanılış yeri ise tıpkı Altay Türkleri gibi genellikle av sahasıdır. 

Kuvvetli ses çıkaran amırganın sesi dağlarda yankılanarak, geyikleri av sahasına 

çekmektedir. Geyik sesini taklit için çalınan amırga, ekseriyetle söğüt ağacından elde 

edilen konik şekilli ahşapların hayvan bağırsağı ile bağlanmasıyla yapılmaktadır ve 

yaklaşık 500 mm uzunluğundadır428. Ulyana Monguş, “Tuva Dilindeki Müzikal 

Terminoloji” başlıklı çalışmasında amırgayı, “geyik avı borusu” olarak tanımlar. 

Çalgının 900 mm.’ye uzanan şekilleri de mevcuttur429.  

Ç. HAYVAN BOYNUZ VE KEMİKLERİNDEN YAPILAN ÇALGILAR 

Çalgılarda hayvanların boynuz ve kemikleri farklı biçimlerde ve farklı 

amaçlarla kullanılır. Bunların ilki çalgının ana gövdesinin oluşturulmasıdır. 

Boynuzdan yapılan borular ve kemikten yapılan kavallar bu kullanıma örnektir. 

Boynuz ve kemikler, çalgıların burguluk kısmında ya da gövdeye yardımcı unsurlar 

olarak da kullanılabilmektedir. Üçüncü kullanım şekli ise sedef süslemesinde olduğu 

gibi dekoratif amaçlıdır. 

                                                           
426 Vertkov vd., a.g.e., s.131-137. 
427 Fotoğraf: Vertkov vd. - Музыкальные Инструменты Народов Ссср 
428 Feyzan Göher Vural, “Türk Kültüründe Av Esnasında Kullanılan Çalgılar”, Türk Dünyası 

Araştırmaları Dergisi, S.224, İstanbul 2016, s.226. 
429 Ulyana Ochur-oolovna Monguş, Музыкальная Терминология В Тувинском Языке (Tuva 

Dilindeki Müzikal Terminoloji), Filoloji Tezi. Tuva Devlet Üniversitesi, Kızıl 2014, s.130-241. 



 
 

129 
 

   Ç.1. Boynuz ve Kemiklerin Ana Gövdeyi Oluşturduğu Çalgılar 

Dünyanın pek çok yerinde insanoğlunun ilk geliştirdiği çalgılar içinde 

vurmalılar ve üflemeliler yer alır. Üflemeli çalgıların en eski biçimlerinde kamış vb. 

malzemenin yanı sıra hayvan kemikleri ve boynuzlar görülür. Türkler için de böyle 

olmuştur. Hayvan boynuzları boru yapımında; kemikler ise küçük üflemelilerin 

yapımında kullanılmıştır. 

      Yanda Afanesyevo 

Kültüründen bir duvar resminde 

yer alan geyik, bu hayvanın kaval 

kemikleri ve bu kemiklerden ve 

karaçamdan yapılmış vurmalı bir 

çalgı görülmektedir430. 

 

 

Resim 139. Geyiğin Kaval Kemiğinden Yapılmış Vurmalı Çalgı431 

Kök Türkler dönemine tarihlenen ve günümüzde Doğu Türkistan Şinciang 

Müzesinde bulunan, 542-581 yıllarına ait olduğu düşünülen kemikten yapılmış üç 

delikli bir kaval (ney?) bulunmaktadır. Aşağıda Kırgızistan’da bulunmuş kemik 

flütler görülmektedir432. Örnekleri arttırmak mümkündür.     

       

                                                           
430 Şeykin, a.g.e., s. 56. 
431 Fotoğraf: Şeykin - История Музыкальной Культуры Нарадов Сибири 
432 Kaybilda Uulu, a.g.e., s.93. 



 
 

130 
 

 

 

 

 

                Resim 140-141. Kemikten Yapılmış Flütler433 

Kemikten yapılan üflemeli çalgılarla birlikte, Türklerin kullandığı hayvan 

materyalinden yapılmış üflemeler içinde boynuz ve benzeri çalgılar öne çıkar.  

Sibirya halkları, çeşitli hayvanların boynuzlarından yapılmış çalgıları yaygın 

olarak kullanmışlardır434. Tuğ takımının temelini oluşturan müzik aletlerinden olan 

borguy (boru) Hunlardan itibaren takip edebildiğimiz müzik aletlerinden birisidir. 

Yüksek sesi nedeniyle, askeri müzik takımları olan tuğ takımlarında tercih edilmiştir.    

Türklerin ordularında 

kullandığı bir diğer çalgı 

ise boynuzdur. Boru ile 

kullanım yerleri ve 

amaçları aynı olmakla 

beraber, boru genellikle 

ahşap ya da metalden 

yapılırken; boynuz büyük baş hayvanlardan sağlanmıştır.    

Resim 142. Kesilmiş Hayvan Boynuzları 

                                                           
433 Fotoğraf: Kaybilda Uulu, Маалымдама Справочник - Кыргыздын Музыкалык 

Аспаптары 
434 Vertkov vd., a.g.e., s.5. 



 
 

131 
 

Çin kaynaklarında M.S. IV-V. yüzyıllar arasında, Türk halk edebiyatı 

kahramanlarından olan Mu-lah’ın söylediği 66 şarkıdan söz edilmiştir. Bu şarkılara 

eşlik eden Türk sazları içinde boynuz da sayılmıştır435. Çin ve Bizans kaynakları, 

Hun ve Kök Türklerin silahlarından bahsederken, askerî amaçlı kullandıkları 

çalgılardan da söz ederler. Buna göre, Hunlar ve Kök Türkler boynuzdan yaptıkları 

yaylar, ıslık çalan oklar, süngü, bıçak ve kementle, kuşatmalarda faydalanılan 

koçbaşları gibi değişik silahlara sahip oldukları gibi, davulun yanında boynuz veya 

diğer madenlerden imal ettikleri boru ya da zurnalara da sahiptiler436.  

Uygurlar döneminde hayvan boynuzundan yapılan üflemeli çalgılar 

kullanılmıştır. Ortalama 43 cm olup, üst kısmında yedi delik, altında da bir delik 

bulunan surnayın437, Uygurlarda eski dönemlerde büyük baş hayvanların 

boynuzundan, sonraki dönemlerde erik ağacı ve bakırdan yapılmaya başlandığı ifade 

edilir. Ancak bu ilk dönemlerdeki saz için surnay demek pek doğru 

gözükmemektedir. Kıvrak melodileri icra edebilen surnay yerine, boru demek doğru 

olacaktır.   

Burga da en eski üflemeli çalgılardan birisidir. Eski dönemlerde büyükbaş 

hayvan ve keçi boynuzundan yapılan burga, daha sonra bakırdan yapılmaya başlamış 

ve genellikle savaşlarda kullanılmıştır. 20-30. cm. uzunluğundaki burganın parmak 

deliği yoktur438. Bu çalgı Çince “jiao” şeklinde söylenmiştir. Asya’daki en eski 

                                                           
435 Muhaddere N. Özerdim “M.S. 4-5 inci Asırlarda Çin'in Şimalinde Hanedan Kuran Türklerin 

Şiirleri”, Dil ve Tarih - Coğrafya Fakültesi Dergisi, C.2, Sayı 1, Ankara 1943, s.90 
436 Saadettin Gömeç, “Eski Türk Ordusunun Genel Mahiyeti”, 12. Askerî Tarih Sempozyumu, 

Ankara 2009, s.6. 
437 Mustafa Arslan - Adem Öger, “Uygur Türklerinde Bazı Çalgılar ve Çin Kültürüne Etkisi”, Türk 

Kültürü Araştırma Enstitüsü Dergisi, C. VIII, S.2, İzmir 2008, s.13. 
438 Arslan - Öger, a.g.m., s.13. 



 
 

132 
 

lügatlarda ve hâlâ bütün lehçelerinde “burgu” veya “borgu” olarak 

isimlendirilmektedir439.  

Saha Bölgesinde küçük hayvanların boynuzları, birbirine vurulup, ritim çalgısı 

olarak kullanılmaktadır. Aşağıda buna örnekler sunulmuştur. 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

                       Resim 143. Boynuzlardan Yapılan Vurmalı Çalgı440 

  

Yakutistan Ulusal Müzik ve Folklor 

Müzesi’nde yer alan ve solda görülen bir başka çalgı 

ise sallamalı çalgılar sınıfına girmektedir. Bu çalgı, 

boynuzların içine küçük çakıl benzeri nesnelerin 

doldurulması ve açık kısmına da hayvan derisi 

gerilmesi suretiyle yapılır.  

Resim 144. Boynuzdan Yapılan Sallamalı Çalgılar441 

                                                           
439 Mahmut Ragıp Gazimihal, Türk Nefesli Çalgıları (Türk Ötkü Çalgıları), Ankara 2001, s.26. 
440 Fotoğraf: F.Vural – Khataliev Çifti Çalgı Atölyesi – Yakutsk 2017. 
441 Fotoğraf: F.Vural – Yakutistan Ulusal Müzik ve Folklor Müzesi – Yakutsk 2017. 



 
 

133 
 

Solda boynuzdan yapılmış 

bir bızançı yer almaktadır. 

Boynuzun sivri kısmı 

törpülenmiş; açık kısmında ise 

hayvan derisi gerilmiştir.  Resim 145.  Boynuzdan Yapılmış Bızançı442 

Aşağıda boynuzdan yapılmış üflemeli çalgılara örnekler sunulmuştur.  

Moğolistan ve Altay Bölgesinde kullanılan sağdaki borunun sesin çıktığı açık kısmı, 

hayvan başı şeklinde yapılmıştır. 

Resim 146. Boynuzdan Yapılmış Nefir (solda)443 

Resim 147. Boynuzdan Yapılmış Boru (sağda)444  

 

Kemiğin çalgının ana gövdesi olarak kullanılması sadece üflemeli çalgılarda 

görülmez, bir çeşit ağız kopuzu olan kemik kopuzda da temel madde kemiktir. Saha 

Türkleri bu çalgıya “muos khomus” (kemik kopuz); Hanti Mansiler ise tumran 

demektedirler.  

                                                           
442 Kataliev German - Klavdia Khatyleva, Торут Дорбоон. 
443 Fotoğraf: F.Vural – Eskişehir Anadolu Üniversitesi Türk Dünyası Kültür ve Sanat Merkezi Müzik 

Müzesi – Feridun Obul Yapımı Nefir. 
444 Fotoğraf: http://ene.mn/index.php?newsid=3418 



 
 

134 
 

Kemik kopuzun oldukça eski dönemlerden beri kullanıldığı tahmin 

edilmektedir. Bu çalgı, genellikle geyik kaburgasından yapılır445. Çalgının benzeri 

Kırgızlar arasında komuz olarak isimlendirilir446. 

 

 

 

 

                   Resim 148-149. Kemik Kopuz / Tumran Örnekleri447 

 Kemikten ya da ahşaptan yapılabilen bir diğer çalgı, “vanni yayay”dır. 

Sibirya’ya yakın bölgelerde çalınır. Ahşap ya da kemikten yapılır448.  

 

 

 

 

                                           Resim 150. Vanni Yayay449 

Sibirya Türkleri, koyunların aşık kemiklerini çeşitli amaçlar için 

kullanmışlardır. Yaygın olarak çocuk oyunlarına malzeme edilen aşıklar, ritim çalgısı 

olarak da kullanılmıştır. İki aşık kemiğinin birbirine vurularak ses elde edilmesi, 

Türk dünyasında yaygındır. 

 

                                                           
445 Khataliev ve Khatyleva, a.g.e., s.77; Vertkov vd., a.g.e., s.146. 
446 Asan Kaybilda Uulu, Маалымдама Справочник - Кыргыздын Музыкалык Аспаптары 

(Referans Rehberi – Kırgız Müzik Aletleri), Bişkek, 2003, s.22 
447 Fotoğraf: Vertkov vd. - Музыкальные Инструменты Народов Ссср; http://sch-6.edusite.ru 
448 Vertkov vd., a.g.e., s.149. 
449 Fotoğraf: Vertkov vd. - Музыкальные Инструменты Народов Ссср. 



 
 

135 
 

  

 

 

 

 

                                                             Resim 151. Aşık Kemikleri                           

  Aşık kemikleri bir sapa geçirilerek, 

sallamalı bir çalgı da yapılmaktadır. Hakasya 

ve Tuva’da görülebilen bu çalgı, yanda 

sunulmuştur. 

 

Resim 152. Aşık Kemiklerinden Yapılan 

Sallamalı Çalgı 

Kemiklerin kullanılarak yapıldığı en dikkat 

çekici çalgılardan bir diğeri ise at kafatası 

kullanılarak yapılan igil çalgısıdır. İgil efsanesinden 

etkilenilerek yapılmış olan deneysel igil 

çalışmalarından birinde, çalgının göğsü olarak bir 

atın kafatası kullanılmıştır. Yanda fotoğrafı sunulan 

çalgı, Tuva Geleneksel Müzik Merkezi girişinde yer 

alan sergide bulunmaktadır. Örneği verilen diğer 

çalgıların yüzyıllardır devam edegelen geleneksel 

özelliklerine karşın, bu çalgı Tuva mitolojisine dayanarak oluşturulmuş bir 

enstrümandır. Geleneksel bir tip değildir. 



 
 

136 
 

                                Resim 153-154. At Kafatası Gövdeli İgil450 

Ç.2. Boynuz ve Kemiklerin Yardımcı Öge Olarak Kullanıldığı Çalgılar 

Boynuz ve kemikler, bazı çalgılarda ana gövdeyi oluşturmaz ama tamamlayıcı 

öge olarak kullanılır. Bunlara örnekler aşağıda sunulmuştur. 

Çuvaş bölgesinde çalınan bir çeşit tulum olan Şabr/şapar çalgısının ses 

boruları, kemikten yapılabilmektedir. Boruların uç kısmında ise inek boynuzu 

yerleştirilmektedir. Azerbaycan tulumuna konulan boruların ucuna da öküz boynuzu 

takılabilmektedir451.  

Boynuzların davul tokmağı olarak da kullanıldığı görülür. Davul tokmağı 

genellikle kayın ya da söğüt ağacından veya geyik kemiği ve boynuzundan yapılır. 

Altay ve Tuva Türkleri davul tokmağına “orbu”, Sahalar “bula-ayah” demişlerdir. Bu 

bölgelerde tokmak, geyik (sıgun) boynuzunda yapılabilmektedir452. Bu da geyiğin 

Türk inanışlarında kutsal bir yere sahip olması ile ilişkilidir. 

Davul tokmağı olarak kullanılan boynuzun davul kasnağı olarak da 

kullanılabildiği ender örnekler vardır. Hunlara ait üçüncü ve beşinci Pazırık 

kurganlarından çıkartılan malzemeler arasında yer alan davulun, sığır boynuzundan 

yapılmış olması da, bu hayvanın kutsallığından ileri gelmektedir453. Muhtemelen bir 

                                                           
450 Fotoğraf: F.Vural – Tuva Geleneksel Sanatlar Merkezi – Kızıl 2017. 
451 Vertkov vd., a.g.e., s.52-82. 
452 Gömeç, Türk Kültürünün…, s.123. 
453 Eliade, a.g.e., s.200; Yaşar Çoruhlu, “Hun Sanatı”, Türkler, C. 4, Yeni Türkiye Yay., Ankara 

2002, s.61. 



 
 

137 
 

kamın ya da önemli bir başka kişinin çalgısı olan bu davulda boğa boynuzunun 

kasnak olarak kullanılması, boğanın fiziki ve ilahi gücünden faydalanılması amacıyla 

yapılmış olmalıdır. 

Koyun ya da geyik boynuzunun yardımcı madde olarak kullanılışını, eski 

kopuz örneklerinde görmek mümkündür. Aşağıda Vertkov’un eserinden nakledilen 

bir kopuz görülmektedir. 

 

 

 

                                                   Resim 155. Kopuz454  

Vertkov’un resmini yayınladığı bu saz. Ögel tarafından şöyle tarif 

edilmektedir: Komus 2-3 telli bir sazdır (…) Teknesi ve sapı aynı kütükten çakılır. 

Alt kısmı, koyun veya geyik boynuzu ile kaplanır455. Burada söz edilen ahşap 

gövdenin altına konulan bir parça olmalıdır. Ögel bu bilgileri “Türk kültür tarihi için 

paha biçilmez şekilde değerli” diye nitelendirir. Teknenin alt kısmının koyun veya 

geyik boynuzundan kaplanması, sesin daha derinden geldiği hissiyatını uyandırmak 

için yapılmış olmalıdır. Aynı zamanda bu hayvanların kadim Türklerin 

inanışlarındaki önemli yeri de, kopuzda kullanılmalarına neden olmuş olabilir. 

Uygur rübabının sapı ve gövdesinde hayvan kemiklerinden yararlanılır456.  

Hayvanların aşık kemikleri, vurmalı çalgı olarak kullanıldığı gibi, Hakas 

çathan sazında ve benzer diğer çalgılarda, yardımcı unsur olarak yer almaktadır. 

                                                           
454 Fotoğraf: Vertkov vd. - Музыкальные Инструменты Народов Ссср 
455 Ögel, Türk Kültür…IX, s.3. 
456 Arslan - Öger, a.g.e., s.15. 



 
 

138 
 

Aşağıdaki fotoğrafta sunulduğu üzere, aşık kemikleri, tellerin gövdeden kaldırılması 

için eşik olarak kullanılmaktadır. Kemiğin bu amaçla kullanılması sesin daha 

yumuşak olmasını sağlamakta ve aşık kemiğinin ortası çukur yapısı, üzerinden geçen 

telin kaymasını da engellemektedir. 

 

   Resim 156-157-158. Hakas Çathan Çalgısında Eşik Olarak Kullanılan Aşık Kemikleri457 

 

 

 

 

 

                                                           
457 Fotoğraflar: F.Vural – Abbakan Filarmoniyası – Abakan 2017. 



 
 

139 
 

  Ç.3.  Kemik ve Boynuzların Süsleme Amacı İle Çalgılarda Kullanılması 

Çalışmada yer yer söz edildiği üzere, 

Türk çalgılarında, süsleme amaçlı olarak 

hayvan materyallerinin kullanımı sık görülür. 

Kazakların en sevdiği çalgı olan dombra, 

boyalar ve kemiklerle süslenebilmektedir458. 

Burada kastedilen kemik malzemesi ile yapılan 

sedef kakma olmalıdır. Azerbaycan’da teflerin 

kemikten sedef kakma ile süslendikleri görülür.  

Azerbaycan’da çalgıların kemiklerle 

süslenmesi, çok eski bir gelenektir. Solda 

görülen Azerbaycan kamançasının üzerindeki süslemelerin, eski yıllarda fil 

kemiklerinden yapıldığı belirtilmektedir459. Resim 159. Kamança460 

Uygur çalgılarından olan “setar” ya da “satar”ın ortaya çıkışı, Uygurlarca 

kutsal nitelikli hikâyelere dayandırılır. Setar, armudî gövde yapısına sahip uzun saplı, 

yayla çalınan, telli bir çalgıdır. Gövde ve sapında sert; kapak kısmında yumuşak 

ağaçlar kullanılan setar, geleneksel olarak üzerinde süslemeler barındırır. Bu 

süslemeleri yapmak için kemik ve boynuzdan kesilen küçük parçalar ağaç üzerinde 

açılan yuvalara tek tek yapıştırılır461.  

Azerbaycan Türkleri arasında yaygın kullanıma sahip olan tarın genellikle dut 

ağacından yapılan gövdesi üzerine inci ve kemik kakması yapılabilir. Bir diğer 

                                                           
458 Vertkov vd., a.g.e., s.132. 
459 Kerim, a.g.e., s.136. 
460 Fotoğraf: Azerbacan Müzik Kültürü Müzesi - Mecnun Kerimov - Azerbaucan Müzik Aletleri 
461 Emiroğlu, a.g.m., s.1. 



 
 

140 
 

Azerbaycan çalgısı olan kemançada da kemikten süslemeler bulunur462 Vertkov’un 

sözünü ettiği bu süslemeler, Türklerin ahşap işlemeciliğinde çok sevdiği sedef 

kakmadır. Azerbaycan çalgılarında bu tarz süslemeler sık görülür. Anadolu 

çalgılarında da yer alan bu işlemde sedefkârlar, bağa, deniz kabuğu, değerli 

madenlerle ya da fildişi, kemik gibi hayvansal maddelerle sedef kakmayı 

gerçekleştirirler.  

D. ÇALGILARDA HAYVAN TÜYLERİNİN KULLANILMASI  

Orta Asya Türk çalgılarında başta kuş tüyü olmak üzere, hayvan tüyleri ana 

materyal ya da yardımcı unsur olarak kullanılmıştır.  

 

 

 

 

 

Kuzey Sibirya Türkleri ve Hanti Mansi halkı 

arasında eskiden kullanılan bir çalgı, oldukça ilginç 

yapısıyla dikkat çekmektedir. Bu çalgı, büyükçe bir 

tüyden ibarettir. Aşağıda fotoğrafları sunulan çalgının ses 

verebilmesi için tüyün kök kısmına bir kesik atılmaktadır. 

Bu şekilde üflemeli bir çalgı elde edilmektedir463.  

Resim 160-161. Kuş Tüyü İle Yapılan Üflemeli Çalgı464 

                                                           
462 Vertkov vd., a.g.e., s.83-85. 
463 Şeykin, a.g.e., s. 98   
464 Fotoğraflar: Şeykin - История Музыкальной Культуры Нарадов Сибири 



 
 

141 
 

Türkler çalgılarına büyük önem vermişler; 

boyamalar, sedef kakmalar ve asılan tüylerle çalgılarını 

süslenmişlerdir. Ancak çalgılara asılan ya da yerleştirilen 

tüylerin dekoratif olmaktan daha derin amaçları 

olabilmekte; bu yaklaşım tarihî ve mitolojik kökenlere 

dayanabilmektedir. Kazak dombırasına asılan kartal tüyü, 

bunun en güzel örneğidir. Resim 162. Dombırada Asılı Kartal Tüyü465 

 Dombraya kartal tüyü asılması önemli bir gelenektir. Bunu gerek 

Kazakistan’da gerekse Niğde ilinde iskan edilmiş olan Kazak Türkleri arasında 

görüntüleme imkanımız oldu. Niğde Altay Köyü’nde yaşayan Orhan Sesigüzel, 

kartalın kendileri için kutlu bir hayvan olduğundan, bu nedenle dombıraya kartal 

tüyleri takıldığından söz etmiştir466. Bu durum şüphesiz kartalın Türk kültür ve 

mitolojisindeki öneminden kaynaklanmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

Resim 163-164. Dombıra Sanatçısı Orhan Sesigüzel 467 ve Niğde Altay Köyü’nden Bir Kare 

  

Üzerine kuş tüyleri takılan bir diğer çalgı ise, “kun tovşuur”dur. Benzerlerine 

Tuva ve Altay’da rastlayabildiğimiz bu çalgı, Türklere akraba bir topluluk olan 

Moğollar arasında yaygındır. 

                                                           
465 Fotoğraf: F.Vural - Yakutistan Müzik Festivali – Yakutsk 2017. 
466 KK8 
467 Fotoğraflar: F.Vural – Niğde Altay Köyü – Niğde 2014. 



 
 

142 
 

 

 

 

 

                                          Resim 165. Kun Tovşuur 

Burguluğunun üzerinde kuğu şekli kullanılan bu çalgıda, kuğu görünümünü 

güçlendirmek amacıyla gövdenin dışı da beyaz tüylerle kaplanmaktadır. 

Bir çeşit tulum olan sarıay ise Çuvaş bölgesinde kullanılır.  Bu çalgının 

süslemesinde kaz tüyü kullanılabilmektedir468.  

Tüylerin kullanıldığı bir Kam çalgısı olan “dcalbır”a Saha bölgesinde 

rastlanmaktadır.  

                                                         Resim 166. Dcalbır469 

Dcalbır, kam ritüellerinde kullanılmaktadır. Bir dala bağlanan beyaz at yeleleri 

ve zillerden oluşur470. Beyaz at yeleleri, Saha Türkleri arasında kutsal kabul 

edilmektedir. Günümüzde dahi yola çıkmadan önce ağaç dallarına beyaz at yeleleri 

                                                           
468 Vertkov vd.,a.g.e., s.53. 
469 Fotoğraf: Kataliev - Khatyleva - Торут Дорбоон 
470German Kataliev - Klavdia Khatyleva, Торут Дорбоон (Yaratıcılığın Sesi), Тичик, Yakutsk 2015, 

s.45.  



 
 

143 
 

asılması, son derece önemli görülmektedir. Bu ritüel gerçekleştirilmediği takdirde, 

büyük bir uğursuzluk olacağı düşünülmektedir.   

Kazak Türklerinin kullandığı “Kayırsın (Tüy) Sırnay” isimli üflemeli çalgının 

alt kısmında kartal tüyleri kullanılmaktadır. Aşağıda kayırsın sırnay görülmektedir.  

 

 

 

                                                  Resim 167. Kayırsın Sırnay471 

E. ANADOLU ÇALGILARI İÇİNDE HAYVAN MATERYALİ 

KULLANILARAK YAPILANLARA ÖRNEKLER  

Hayvan materyallerinin çalgı yapımında kullanımı Anadolu Türkleri arasında 

yaygın olarak kullanılagelmiştir. Temel konumuz Anadolu çalgıları üzerine olmadığı 

için, kültürel bağı vurgulamak adına bazı örnekler vermekle yetineceğiz: 

Deri gerili vurmalılar: Vurmalı çalgılara çeşitli hayvanların derilerinin 

gerilmesi, pek çok medeniyette olduğu gibi Anadolu Türkleri arasında da son derece 

yaygındır. Vurmalı çalgılarda kullanılan hayvan derileri, bu bölgede artık eski Türk 

inancı açısından değil; işlevselliğine göre ya da yine Orta Asya köklerine bağlı 

olarak geleneksel şekilde devam etmiştir. Davul, tef ve darbukalarda günümüze kimi 

yapay maddeler kullanılabilse de, temelde bir kasnağa hayvan derileri gerilmesi 

yöntemine dayanır. Bakırdan yapılmış iki çanağa farklı kalınlıklarda hayvan 

derilerinin gerilmesi yoluyla elde edilen kudüm ve mehterin temel çalgılarından olan 

nakkare Anadolu’da kullanılan çalgılardandır. Kütahya yöresinde “çifte dümbek” adı 

verilen bir çalgı ise iki ayrı boyda topraktan yapılır ve kalın olanına sığır gönünden, 

                                                           
471 Fotoğraf: Z.S.Jekişeva - Казактын Дәстурлы Музыкалык Аспаптары 



 
 

144 
 

ince olanına ise deve gerdanından yapılmış deriler gerilir Darbuka tipinde, topraktan 

yapılmış, üstü deri kaplı “üsküre” adlı çalgı, İzmir, Sarılar, Kemalpaşa bölgelerinde 

kullanılmıştır. Kimi bölgelerde kamıştan yapılan düdük anlamında kullanılan 

“zambur”, kimi bölgelerde ise tefe gerilen deri manasına gelmektedir472.  

Göğsüne hayvan derisi gerilen telliler: Anadolu da kullanılan rebab, göğsüne 

hayvan derisi gerilmek suretiyle yapılır. Ayrıca Eğin yöresinde su kabağına deri 

geçirilerek yapılan “tolik” adlı saz da mevcuttur. Sapı arkaya dönmüş su kabağının 

kesilerek, göğsüne deri geçirilmesiyle yapılmış, yaylı ve üç telli bir çalgı olan yörük 

kemençesi, bilhassa Çukurova yöresinde çalınmaktadır473.  

Kemikten üflemeliler: Tunceli, Van, İskenderun, Safranbolu gibi yaygın bir 

kullanım alanına sahip bir çalgı olan “çifte kaval” kartal kemiklerinden yapılır. 

Birbirine yapıştırılmış iki sipsiden oluşan zambırın/zanbırın geleneksel olanı kartal 

kanat kemiğinden veya leyleğin bacak kemiğinden yapılır. Kemik ve kamıştan 

yapılan nefesli bir çalgı olan “zanbır” en fazla Hatay yöresinde kullanılır474. 

Tel ve Yayda At Kılı: At kılından yapılan yaylar, Sibirya’da olduğu gibi 

Anadolu’da da yaygındır. Örneğin kemençenin yayı, at kılından yapılır. Sadece yay 

olarak değil, tel olarak da at kuyrukları kullanılabilir. 

                                                           
472 Koçak, a.g.e., s.17-49-51; Nazmi Özalp, Türk Musikisi Tarihi I, İstanbul 2000, s.157; Veyis 

Yeğin, “Çalgılarda İşlevsel Gelişim”, 38. ICANAS Kongresi, Ankara 2007, s.866. 
473 Nuran Acar, “Konya İli Rebab ve Klasik Kemençe Ustalarının (Luthierleri) İncelenmesi”, 

Kalemişi Dergisi, C. 4, Sayı 8, 2016, s.193; Koçak, a.g.e., s.47-50-51. 
474 Savaş Ekici, “Gaziantep Yöresi Halk Çalgılarından Zambır Üzerine Bir Araştırma”, Motif Dergisi, 

Sayı 42, İstanbul 2006, s.2; Koçak, a.g.e., s.17-51; Gazimihal, a.g.e., s.24. 



 
 

145 
 

Bir tahta parçasına atın kuyruk veya yelesinden dört tutam kıl gerilip, bunlara 

yay sürtülmesiyle ses elde edilen çalgı “gıvgıv”dır. Çalgı, Niğde ve gezgin oymaklar 

arasında kullanılmıştır475.   

Hayvan Bağırsağından Teller: Bağırsak, sinir ya da kursaktan yapılmış olan 

çalgı teline Anadolu’da “kiriş” adı verilmiştir.  

Kemençenin ve daha pek çok telli çalgının telleri eskiden çeşitli hayvanların 

bağırsaklarından yapılmakta iken, günümüzde madeni teller kullanılmaktadır. 

Bununla birlikte tırnak kemençede (İstanbul kemençesi) günümüzde de kalın telin 

bağırsaktan olması tercih edilir. Karadeniz kemençesinin ikinci teli de bağırsaktan 

yapılır476.  

Tezenelerde Hayvan Parçası: Çalgılar gibi çalgıları çalmak için kullanılan 

tezenelerde de hayvanlara ait parçalar kullanılabilmektedir. Örneğin Azerbaycan’da 

olduğu gibi Kuzeydoğu Anadolu, Iğdır ve Kars’ta “varguç” adı verilen ve boynuzdan 

yapılmış tar tezenesi kullanılır477. 

Oğlak Derisinden Yapılan Çalgı: Karadeniz yöresinde çalınan tulum, oğlak 

derisinden yapılan bir çalgıdır.  

Anadolu çalgılarının Orta Asya çalgıları ile benzerliklerini vurgulamak için 

sunulan bu örnekler çok sayıda arttırılabilir. 

 

 

 

                                                           
475 Koçak, a.g.e., s.27. 
476 Müzik Aletleri Yapımı, Ankara 2015, s.4; Koçak, a.g.e., s.40. 
477 Koçak, a.g.e., s.49. 



 
 

146 
 

II.BÖLÜM 

ÇALGILAR ÜZERİNE RESMEDİLEN YA DA KABARTMALARI 

İŞLENEN HAYVAN MOTİFLERİ 

Eski Türk İnancı ve bu inançla birlikte şekillenmiş olan Türk mitolojisi, 

sanatta hayvan üslubunun oluşmasında çok büyük bir etkiye sahiptir478. Bu durum 

Türk müziğine yansıyan hayvan temalı ögeler için de geçerlidir. Çalgıların üzerlerine 

resmedilen motiflerin genellikle eski Türk inanışı kökenli olduğu görülmektedir. Bu 

durum bilhassa, kam davulları için geçerlidir. Diğer çalgıların üzerlerinde görülen 

unsurlar ise daha çok günlük  yaşamdan izler taşımaktadır. Dolayısıyla çalışmanın bu 

bölümünde, üzerine çok sayıda ve kutsal nitelikli hayvanlar çizilen kam davulu ile 

diğer çalgıları iki ayrı alt başlıkta incelemek uygun görülmüştür. 

A. KAM DAVULU ÜZERİNE RESMEDİLEN HAYVAN MOTİFLERİ  

Kam davulu için, Türk mitolojisinin bir aynasıdır demek yanlış olmayacaktır. 

Çeşitli astrolojik simgelerinde yanı sıra, Kam törenlerinde suretine bürünülen 

hayvanlar ve çeşitli figürler de davul üzerine resmedilmiştir.  

Örneğin üst kısmında göksel 

unsurların yer aldığı bu davulda, Türk 

mitolojisinde önemli yeri olan kurt, at, kuş 

(muhtemelen kartal), dağ keçisi 

görülmektedir. Bu hayvanlar, yine kutsiyet 

yüklenmiş olan dokuz dallı hayat ağacı figürü 

ve törensel şekilde dans eden insanlarla 

                                                           
478 Brentjes, a.g.e.,s.260. 



 
 

147 
 

birlikte görülmektedir. Gök, yeryüzü ve yerin altının sınırlarını çekmiş olan ana figür 

ise tüngür iyesini479 simgeliyor olmalıdır. Resim 168. Kam Davulu 

Kam davullarının alt kesimlerinde, kurban edilen hayvan resimleri 

görülebilir. Bazı Altay davullarının iç taraflarına bir takım resimler yapılmıştır. Bu 

resimler, tıpkı davulun iç kısmında yer alabilen kukla figür gibi eezi’yi (tüngür 

eezi/iyesi) yani davulun sahibini simgeler.  

Eski Türk inancında yeraltı ilahı olan Erlik, yılanla ilişkilendirilmiştir. Yılan, 

bilhassa kara yılan, Erlik’i temsil eder. Bundan dolayı kimi Kamların kıyafetlerinde 

yılan başı ve kuyruğu yer alır. Kam davulunun üzerinde de yılan resimleri 

bulunabilir. Yılan, Türk kozmolojisinde ise kuzeyi ve dört yıldız grubundan birini 

simgeler480.  

Kam davullarının alt kısımlarında, yeraltı dünyası ile 

ilişkilendirilen böcek benzeri canlılar da resmedilebilmektedir. 

Resim 169. Kam Davulundan Ayrıntı481 

Bazı kam davullarında gezegenleri sembolize eden rozetler görülür ve bu 

rozetler kurt şeklinde yapılabilmektedir482. Kurt figürü, kam davullarında sık sık yer 

almaktadır483.    

Katanov, Beltir ve Sagay Kamlarının davullarında yedi sarı kız, maral, 

kurbağa, yılan, ay, güneş, çeşitli yıldızlar, kayın ağacı ile hastalık yapan kötü ruhların 

tasvirlerinin bulunduğundan söz eder484. Katanov’un sözünü ettiği kurbağa, yılan ve 

                                                           
479 Davul sahibi 
480 Çoruhlu, Türk Mitolojisinin…, s.157-158. 
481 Fotoğraf: F.Vural – Abakan Filarmoniya – Abakan 2017. 
482 Gönül Öney, “Anadolu Selçuklu Mimarisinde Avcı Kuşlar….”, s.167 
483 Abdülkadir İnan, “Türk Rivayetlerinde Bozkurt”, Makaleler ve İncelemeler, Ankara 1987, s.73. 
484 Çoruhlu, a.g.e., s.84. 



 
 

148 
 

kertenkeleler, kutsal koyunları kötü ruhlardan koruması amacıyla resmediliyor 

olmalıdır. Balıkların iç hastalıklara iyi geldiğine inanıldığı için, Kam davulunda balık 

resmi de bulunabilir. Bunların dışında davulun üzerinde kötü ruhların yaklaştığını 

kama haber veren alacalı ve kara renkli iki köpek de tasvir edilebilmektedir. 

Günümüz Şamanist Türklerde, benzer adetler devam etmektedir. Aşağıda 

Novosibirsk Yerel Tarih ve Doğa Müzesi’nde fotoğrafladığımız bir kam davulu 

görülmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

                        Resim 170. Kam Davulları ve Kam Elbisesi485 

Davulun yeryüzünü temsil eden üst kısmında ata binmiş bir kişi ve bir kurt 

görülmektedir. Burada yine Türk mitolojisinde en büyük yere sahip olan iki hayvan 

vurgulanmaktadır. Aşağıda ise muhtemelen yer unsurlarına kurban edilen atlar yer 

almaktadır.  

 

 

                                                           
485 Fotoğraf: F.Vural - Novosibirsk Yerel Tarih ve Doğa Müzesi – Novosibirsk 2017. 



 
 

149 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

         Resim 171. Üzerinde At ve Kurt Çizimleri Bulunan Kam Davulu486 

 

 

 

 

 

 

 

     Resim 172. Kam Davulu487           Resim 173. Kam Figürü ve Kam Davulu488 

Yukarıda Novosibirsk Yerel Tarih ve Doğa Müzesi, Minusinsk Müzesi ve 

Hakas Kültürü Müzesi’nde sergilenen kam davulları görülmektedir. Buradaki kam 

                                                           
486 Fotoğraf: F.- T.Vural - Novosibirsk Yerel Tarih ve Doğa Müzesi – Novosibirsk 2017. 
487 Fotoğraf: F.- T.Vural – Hakas Kültür Müzesi – Abakan 2017. 
488 Fotoğraf: F.- T. Vural – Minusinsk Müzesi – Minusinsk 2017. 



 
 

150 
 

Resim 174. Kam Davulu - Abakan 

davullarını üzerinde Türk tarihi ve mitolojisinde en çok önem verilen iki hayvanın 

çizimlerini görmek mümkündür. Novosibirsk’te fotoğrafladığımız davulda, serbest 

sürü halinde ve atlısı ile birlikte çizilmiş atların yanı sıra tek başına kurt figürü yer 

almaktadır. 

Tarihi değere sahip olan yukarıdaki kam davullarının yanı sıra, günümüzde 

yapılan kam davullarında da benzer çizimler kullanılmaktadır. Abakan 

Filarmoniya’da sergilenen kam davulu bunlardan birisidir. Aşağıda bu çalgı 

görülmektedir.  

Çalgının iki dünyayı karşılar 

şekilde, iki kısma ayrıldığı görülmektedir. 

Yukarıda binicileri ile atlar, aşağıda 

binicili ve serbest iki at, koyun, yer altı 

ruhlarını simgeleyen böcekler ve bir 

domuz görülmektedir. Domuz ve koyun 

On İki Hayvanlı Türk Takviminde yer 

alan hayvanlardan olsalar da tarihi değere 

sahip kam davullarında rastlamadığımız 

figürlerdir. Ancak yeni yapılan bu 

davulda, insanların yaşadığı dünya bölümünde dans eden insanlar ve ağaç 

figürlerinin yanı sıra bir atlı, bir at, bir domuz ve bir koyun (ya da  köpek?) 

görülmektedir. Davulun alt bölümünde ise muhtemelen yer altı dünyasından gelen iki 

böcek ya da kaplumbağa yer almaktadır.   

Kam davullarında kanatlı hayvanlar arasında kartalın yanı sıra kaz da 

resmedilebilmektedir. Bilhassa Altay kam davulları üzerinde görebildiğimiz bu 



 
 

151 
 

durum, kazın Türk mitolojisinde önemli bir yere sahip olması ile ilişkilidir. Akıllı ve 

bilgili bir kuş olarak tanımlanan kaz, kama hangi ilahı ziyaret edeceği konusunda yol 

gösterir. Kaz, Brahma’nın olduğu kadar, kamın da binek hayvanları arasındadır. 

İnanışa göre kam, önce davulunu at gibi kullanır, daha sonra “at yoruldu” diyerek atı 

bırakır, kaza biner. Bu şekilde davul, kaz kimliğine bürünür. Kaz aynı zamanda 

kozmolojide Zöhre yani Venüs yıldızını temsil eder489. Bu yıldız, Türk ve İran 

mitolojilerinde elinde sıklıkla çeng çalgısı tutan bir kişi olarak yansıtılır.  

B. DİĞER ÇALGILAR ÜZERİNE RESMEDİLEN YA DA 

KABARTMALARI YAPILAN HAYVAN MOTİFLERİ  

Türk tarihinde sadece Kam davullarında değil, hâkimiyet sembolü olan 

davullarda da hayvan resimleri görülebilmektedir. Örneğin M.S. 407 yılında, Çin 

kaynaklarında T’ung-Wan Ch’eng olarak anılan Hun başkentinin girişinde, üzerinde 

altından deve, ejderha gibi motifler bulunan devâsa davulun yer aldığı 

belirtilmektedir490. Çalışmanın giriş kısmında da değinildiği üzere, ejderha, güç ve 

kudretin simgesi olarak hükümdar davuluna resmedilmiş olmalıdır. Üzerine hayvan 

resimleri işlenen çalgılardan bir diğeri ise Tuva bölgesinde yaygın olarak kullanılan 

“şanzı”dır. Şanzının yürek biçimindeki üst kısmında at resimlerinin bulunduğu 

görülebilir. Örneğin aşağıda solda Kongar-ool Ondar’ın icra ettiği çalgıda, üzerinde 

binicisi olduğu halde bir şanzı görülmektedir.  

 

 

                                                           
489 Mefkure Mollova, “Bir Şathiye ve Bir Bilmecede Kaz Kültü”, Prof. Dr. Ş. Elçin Armağanı, 

Ankara 1993, s.269. 
490 Tilla Deniz Baykuzu, “Bir Hun Başkenti: T’ung-Wan Ch’eng”, Modern Türklük Arastırmaları 

Dergisi, C. 6, Sayı 3,Ankara 2009, s.112. 



 
 

152 
 

 

 

  

                         Resim 175-176. Şanzı Örnekleri491 

Üstte sağda ise çalgının teknesinin sağ ve sol kısımlarında simetrik şekilde iki 

at figürü görülmektedir. Bu figürlerin birebir at tasviri yerine, kısmen stilize edilmiş 

şekilde çalgıya işlendiği fark edilmektedir.  

 

 

 

 

 

 

                                            Resim 177-178. Şanzı Örnekleri492 

Tuva Geleneksel Müzik Merkezi Çalgı Atölyesi ile Müzik Okulu Müzesi’nde 

fotoğrafladığımız sol üstteki şanzıda ise nebati süslemeler ve insan figürleri tercih 

edilmiştir. Üstte sağda görülen ve Kızıl Güzel Sanatlar Müzesi’nde bulunan şanzının 

ön ahşap kısmında bir at başı, ahşap oyma tekniği ile işlenmiştir. Atların resmedildiği 

bir başka çalgıyı ise Abakan’da fotoğraflama şansımız oldu. Aşağıda görülen 

çathanın yan tarafında ahşap boyama ile yapılmış atlılar görülmektedir.  

                                                           
491 Fotoğraflar: http://www.alashensemble.com/instruments_chanzy.htm 
492 Fotoğraflar: F.Vural, Tuva Geleneksel Müzik Merkezi Çalgı Atölyesi ve Güzel Sanatlar Lisesi 

Müzik Müzesi – Kızıl 2017. 



 
 

153 
 

 

 

 

 

                              Resim 179. Atlı Figürleri Çizilmiş Çathan493 

Hakas çathanına benzeyen Tuva çadaganı üzerinde de çeşitli hayvan çizimleri 

görülebilmektedir. Hakas destan anlatıcısı olan Viyaçeslav Kuçenov’un çathanlarının 

birisinin üzerinde kurt ve at figürleri yer almaktadır494. Bu motifler çathanın yan 

yüzeyini süslemiştir. Kurt ve at figürleri çalgıya, siyah boya ile boyanmıştır. 

 

 

 

 

 

                           Resim 180. Kuçenov İle Görüşme Esnası495 

 Hakas çathanına göre biraz daha farklı yapıdaki Tuva çadaganlarında da 

hayvan resimleri ya da kabartmaları yer alabilmektedir. Aşağıdaki çadaganın ön 

tarafında bir geyik kabartması görülmektedir. 

 

                                                           
493 Fotoğraf: F.Vural - Abakan Filarmoniya - Abakan 2017. 
494 Levin - Süzükei, a.g.e., s.167. 
495 Fotoğraf: F.Vural - Abakan 2017. 



 
 

154 
 

 

 

  

 

 

  

                               Resim 181. Geyik Kabartması Yapılmış Çadagan496 

Kartal, tüm Türk toplulukları arasında olduğu gibi Hakaslar arasında da 

önemli bir yere sahiptir. Hakas kültürünü yeniden canlandırmak, gençlere tanıtmak 

adına önemli faaliyetler yürüten Peter Topoyev, yaptığı ahşap gövdeli kopuzlarda sık 

sık kartal figürünü kullandığını belirtmiştir. Türk mitolojisine son derece ilgili olan 

Topoyev, kartalın Hakaslar için kutsal hayvanlardan birisi olduğunu; çalgılarına da 

kartalın ruhunu taşımak için böyle bir yola başvurduğunu ifade etmektedir497. 

 

 

 

 

 

   Resim 182. Topoyev ve Kartal  Çizimli   Hakas  Kopuzu498    

                                                           
496 Fotoğraf: http://www.alashensemble.com 
497 KK10 
498 Fotoğraf: F.Vural, Topoev Çalgı Atölyesi, Abakan 2017. 



 
 

155 
 

Hakasya’nın en önemli 

müzisyenlerinden birisi olan Yevgeni 

Ulugbaşev de Topoyev’in yapımı olan 

kartal başı figürünün çizildiği kopuzları 

kullanmaktadır.  

     Resim 183. Kartal Çizimli Kopuz İcrası 

Kuzey Sibirya Türkleri arasında geyik, ongun kabul edilen hayvanlardan bir 

tanesidir. Eski dönemlerde geyik avında kullanılan amırga adlı çalgının ilk yapılış 

nedeni, dişi geyik sesini taklit ederek erkek geyikleri av bölgesine çekmektir. Bu 

çalgı günümüzde Saha müziği içinde yer almaktadır. Çalgının üzerine, çıkardığı ses 

ve ilk kullanılış amacına uygun olarak geyik figürü çizilebilmektedir. 

 

 

 

       Resim 184. Geyik Figürü Çizilmiş Amırga499 

Tuva Geleneksel Müzik Merkezi’nde sergilenen doşpulurun ön 

göğsünde bir pars motifi görülmektedir. Burada kullanılan pars, 

Arjan Kurganlarının keşfinden sonra, Tuva’nın sembollerinden birisi 

haline gelmiştir. Bir başka anlatımla parsın çalgı üzerinde kullanımı, 

geleneksel bir uygulama değildir. Sözü edilen pars simgesi aşağıda 

görülmektedir. Orjinali bronz olan stilize edilmiş bu motif, M.Ö. 8. 

yüzyıla aittir.  Resim 185. Pars Figürlü Doşpulur500            

                                                           
499 Fotoğraf: F.- T.Vural- Yakutsk 2017. 



 
 

156 
 

 

 

                                Resim 186. Arjan Parsı 

Tuva Kızıl’da Güzel Sanatlar Lisesi’nin içinde yer alan Müzik Müzesi’nde 

bulunan bir dombırada stilize edilmiş bir kuş çizimi tespit edilmiştir. 

 

 

 

 

                            Resim Grubu 187. Kuş Figürü Çizilmiş Dombıra501 

Çalışmada daha önce de 

vurgulandığı üzere, Kuzey Sibirya 

Türkleri ve akraba toplulukları arasında 

ayıya büyük bir önem verilmektedir. 

Kutlu kabul edilen hayvanların içinde yer 

alan ayı, Saha Türklerinin kullandıkları 

vurmalı çalgılara resmedilebilmektedir502. 

Yanda elle ya da tokmakla vurularak 

çalınan vurmalı çalgı görülmektedir. 

Eğilmiş bir dala ipler vasıtasıyla bağlanan 

                                                                                                                                                                     
500 Fotoğraf: F.- T.Vural – Tuva Geleneksel Müzik Merkezi – Kızıl 2017. 
501 Fotoğraflar: F. - T.Vural, Güzel Sanatlar Lisesi Müzik Müzesi, Kızıl 2017. 
502 Kataliev - Khatyleva, a.g.e., s.96. 



 
 

157 
 

deri üzerine ayı resmi çizilen çalgı, Ayı Törenlerinde kullanılıyor olmalıdır. Resim 

188. Ayı Resimli Vurmalı Çalgı503  

Gövdesinde hayvan figürüne yer verilebilen bir diğer çalgı ise demir kopuzdur. 

Demir kopuz/homus/ağız kopuzu, Orta Asya Türklerinin hemen hemen hepsinde 

kullanılan, son derece yaygın bir sazdır. Adından da anlaşılacağı üzere, genellikle 

metalden yapılan bu çalgı, 5-20 cm arasında değişebilen uzunlukta olabilir. Sol elde 

tutulan yuvarlak formlu kısmın içinden üç tel çıkar. Ortadaki telin dışarı doğru 

uzayan kısmı çekilerek ses elde edilir.  

Ortadaki metal kısım dil olarak adlandırılabilmektedir. Bu dilin yapısı ve 

uzunluğu, farklı kopuz sınıflamalarına meydan vermiştir504. Çalgının ses verebilmesi 

için ağzı içi, rezonans (titreşim) sandığı olarak kullanılır. Ağız ve dilin konumu, 

farklı tınıların elde edilmesini sağlar. Bu çalgı, tüm Orta Asya Türk dünyasında 

çalınmakla birlikte, Saha Türkleri arasında ayrıcalıklı bir yere sahiptir.  

Saha Bölgesinde demir kopuz (homus) millî simgelerden birisi olarak kabul 

görmektedir. Sahalar onun sesini, parlak, görkemli olarak tanımlamaktadırlar. Demir 

kopuzun insanın ruhuna işleyen bir sesi olduğunu düşünürler505. Bu sazın elde 

tutulan geniş kısmında, Türk tarihi ve mitolojisinde önemi olan çeşitli hayvanların 

işlendiği görülebilir. Saha Bölgesi’nin simgelerinden birisi olarak kabul edilen 

“kıtalık kuşu”, demir kopuzun geniş kısmına işlenebilmektedir.  

 

 

                                                           
503 Fotoğrraf: G.P.Arbugaeva’nın Çalgı Koleksiyonundan fotoğraflayan Androsova 
504 Antonina Nikitina, Сунтар Олонхо Дойдута VI- Хомус хонкунуур Тойуга, Dokuskay 2017, 

s.117. 
505 Alina Nikolaeva, Хомус Алыбар Ылларан, Dokuskay 2016, s.17. 



 
 

158 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                       Resim 189. Demir Kopuz Örnekleri506 

  

 

 

 

 

 

       Resim 190-191-192. Kıtalık Kuşu Figürlü Demir Kopuz Örnekleri507 

Çalgılara işlenen kıtalık kuşu, Ludmila Efimova’nın aktarıma göre kutlu 

kabul edilen “totem/ongun” kuşlardan bir tanesidir. Efimova, her ailenin ve herkesin 

hayvan bir ongunu olduğundan söz etmiş; kıtalık kuşunun ise Saha bölgesinin en 

                                                           
506 Fotoğraf: F.- T.Vural - Yakutistan Demir Kopuz Müzesi - Yakutsk 2017. 
507 Fotoğraflar: F. -T.Vural - Yakutistan Homus Müzesi - Yakusk 2017; F.Vural Kişisel Çalgı 

Koleksiyonu. 



 
 

159 
 

önemli ongunlarından birisi olduğunu aktarmıştır508. Aşağıda Yakutistan Hayvanat 

Bahçesi’nde fotoğrafladığımız kıtalık kuşu görülmektedir.  

 

 

 

 

 

                                      Resim 193. Kıtalık Kuşu509 

Kuzey Sibirya Türkleri, kendileri için gerek günlük yaşamda gerekse inançsal 

boyutta çok önemli bir hayvan olan geyiği, en sevdikleri çalgıya taşımışlardır. Bazı 

demir kopuzlarda geyik figürünün yer aldığı görülür.  

 

 

 

 

                     Resim 194. Geyik Kabartması İşlenmiş Demir Kopuz510  

 

 

                                                           
508 KK4 
509 Fotoğraf: F.Vural - Yakutistan Hayvanat Bahçesi - Yakutsk Yakınları 2017. 
510 Fotoğraflar: İvan İ. Khristoforov ve Kiriheen Uus, Пособие По Изготовлению Якутского 

Музыкального Инструмента Хомус (Yakut Müzik Aleti Homusun Yapılışı), Yakutsk 2011, s.38. 



 
 

160 
 

Saha Yerinin simgelerinden kabul edilen elinde bayrak olan atlı adam figürü, 

demir kopuzlara da işlenebilmektedir Aşağıda buna bir örnek ve Saha Böglesi’nin 

arması sunulmuştur.  

   

 

 

 

 

 

 

   Resim 195. Atlı Saha Simgesi Çizilmiş Demir Kopuz511           Resim 196. Saha Simgesi  

Saha Türklerinde her ailenin ve 

her kişinin kendisini temsil ettiğini 

düşündüğü bir hayvan ongunu (onların 

Batı etkili söylemi ile totemi) 

bulunmaktadır. Aynı zamanda 

bölgeleri de simgeleyen hayvanlar 

vardır. Kangalas bölgesinin ongunu 

kartal olarak kabul edilmektedir. Resim197. Kartal Kabartması Barındıran Demir Kopuz 

Demir Kopuz Müzesinde bu bölgenin adı ve sembolü olan kartalın pirinçle 

işlendiği, gümüş bir kopuz yer almaktadır.   

                                                           
511 C.C.Şişigin - Учитесь Играть На Хомусе (Homus Çalmayı Öğrenme), Dokuskay 2015. 

 



 
 

161 
 

Saha Bölgesi’nde kışın şehir merkezinde -70 dereceye ulaşan iklim şartlarında, 

korunarak günümüze gelmiş mamutlar, Yakutsk Müzelerinde yer almaktadır. Mamut 

ve fil dişinden yapılan materyaller, Yakutistan turizminde önemli bir yere sahiptir. 

Bu durum, mamut figürü işlenmiş demir kopuzların yapılmasına da neden olmuştur. 

Çok sık görülmemekle birlikte aşağıda üç örneği sunulmuştur. Aşağıda ayrıca 

Yakutistan Doğal Yaşam Müzesi’nde yer alan mamut fosili de görülmektedir. 

  

 

 

 

 

   Resim 198. Mamut Kemikleri512     Resim 199. Mamut Resmi Çizilmiş Demir Kopuzlar513 

Üzerlerinde hayvan çizimleri ya da kabartmaları bulunan Türk çalgıları 

incelendiğinde, at, kurt ve kartal çizimlerinin öne çıktığı; geyik ve kuş çizim ve 

kabartmalarına rastlandığı; Arjan Kurganının simgesi parsın, Saha Bölgesinin 

simgesi atlı, sancaklı adamın ve Saha ile özdeşleşmiş mamutların da nadiren 

görüldüğü söylenebilir.  

 

 

 

                                                           
512 Fotoğraf: F.- T.Vural, Yakutistan Doğal Yaşam Müzesi, Yakutsk 2017. 
513 Fotoğraf: İ.İ. Khristoforov - Kiriheen Uus - Пособие По Изготовлению Якутского 

Музыкального Инструмента Хомус 



 
 

162 
 

III. BÖLÜM 

HAYVAN FORMLU VEYA HAYVAN HEYKELCİKLERİ 

BARINDIRAN ÇALGILAR 

Çalgılar, içinden çıktıkları toplumun simgesel özelliklerini taşırlar514. Hayvan 

üslubunun Türk müziğine olan etkisi sadece müzikal özellikler ve çalgıların 

materyallerinde değil, biçimlerinde de kendisini göstermektedir. Çeşitli hayvan 

heykelcikleri, bilhassa at, çalgıların kimi zaman burguluğunun üzerinde, kimi 

zamansa çalgının bütününde yer alır. 

A. BURGULUKLARINDA HAYVAN BAŞI KULLANILAN ÇALGILAR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
514 Kevin Dawe, “The Cultural Study of Musical Instruments”, The Cultural Study of Music, New 

York 2003, s.274. 



 
 

163 
 

Orta Asya Türk çalgıları üzerinde gerçekleştirdiğimiz incelemeler sonucunda, 

yukarıda sözü edilen görünümlerin en fazla Rusya’ya bağlı özerk bir Cumhuriyet 

olan Tuva’da yer aldığı saptanmıştır. Bununla birlikte tüm Türk dünyasında buna 

benzer uygulamalarla karşılaşmak mümkündür. Ayrıca Türklerle kültürel ilişkileri 

çalışmanın çeşitli yerlerinde vurgulanan Moğol çalgılarında da hayvan heykelcikleri 

sık görülür. 

Tuva Özerk Türk Cumhuriyetinin kuzey kesimlerinde Tomsk, Abakan, 

Krasnoyarsk şehirleri çevresinde ve bu bölgenin batısındaki Tobol nehrinin 

kenarında Tümen, Tobolsk, Tara, Barabinsk şehirleri çevresinde pek çok Türk boyu 

yaşamaktadır. Sözü edilen iki bölgenin arasındaki Baraba bozkırlarında ise Baraba 

Türkleri, Krasnoyarsk ve Novosibirsk arasındaki Kemerova’da da Şor Türkleri 

yaşamaktadır515. Tuva Türkleri, sahip oldukları kültürel değerleri önemli oranda 

koruyabilmişlerdir. Müzik kültürü ve bu kültür içinde olgunlaşan çalgıları da Türk 

tarihi ve kültürü için birer hazine niteliğindedir.  

A.1. At Başı Figürü  

At, Türklerin hem günlük yaşayışlarında hem de bununla bağlantılı olarak 

inanç hayatlarında çok önemli bir yere sahiptir. Gökyay, “At Üzerine” başlıklı 

yazısında, “Türklerin hayatında atın yeri, hiçbir başka varlıkla ölçülemeyecek kadar 

büyük ve önemli olmuştur (…) Bundan dolayı atın destanlarda, efsanelerde, 

atasözlerinde kısacası hayatın her dönemecinde karşımıza çıkmasını olağan 

karşılamak gerekmektedir516” ifadesini kullanmıştır. Bu ifade şüphesiz doğrudur. 

Çalışmada daha önce de vurgulandığı üzere at, Türklerin doğumundan başlayarak 

ölümüne kadar, hatta kurganlar içinde ölümden sonra bile yanında olmuş, kutsal 

                                                           
515 Orhan Gedikli, “Tuva Özerk Cumhuriyeti”, Türk Dünyası Tarih Kültür Dergisi, Aralık Sayısı, 

İstanbul 2013, s.36. 
516 Orhan Şaik Gökyay, “At Üzerine”,  I. Uluslararası Türk Folklor Semineri, Ankara, 1974, s. 74. 



 
 

164 
 

arkadaşıdır. Hayatın her aşamasında Türklerle birlikte olan at, Türk hayatının 

vazgeçilmezi olan müzikte de kendisine önemli bir yer bulmuştur. Sibirya bölgesi 

Türk müziğinde ritmik ve melodik unsurlar içinde işlenen at, burgulukların üzerinde 

en sık görülen hayvan motifidir. 

Aşağıda Tuva Ulusal Müzesi’nde sergilenen çalgıların burgulukları 

görülmektedir. 

                                           Resim 200. Çalgı Burgulukları517 

Orta Asya’daki hemen hemen tüm Türk toplulukları ve Moğollar arasında at 

başı figürü çok yaygın olmakla birlikte, Tuva’da bu gelenek, ülkenin sembolleri 

arasında görülmektedir518. Aşağıda yapım aşamasında olan çeşitli Tuva çalgılarının 

hepsinin at başı şeklinde yapıldığı dikkat çekmektedir.  

                                                           
517 Fotoğraf: F. - T.Vural, Tuva Ulusal Müzesi, Kızıl 2017. 
518 KK5 



 
 

165 
 

 

                     Resim 201. Çalgı Atölyesinde At Başlı Çalgılar519  

 

                     Resim 202. Müzikolog Z.K.Kırgıs ile Görüşme520 

Kızıl’da görüştüğümüz müzikolog Z.K.Kırgıs, “hayvan temaları, bilhassa at 

başının çalgılar üzerinde kullanımı, önemli bir gelenektir. Bu, Tuva müziğinin temel 

karakteristik özelliklerinden birisidir521” ifadelerini kullanmıştır. 

                                                           
519 Fotoğraf: F.- T.Vural - Tuva Çalgı Yapım Atölyesi - Kızıl 2017. 
520 Fotopraf: F.Vural – Müzikolog Z.K. Kırgıs ile Görüşme – Kızıl 2017. 
521 KK15 



 
 

166 
 

  

                       Resim 203. Tuva Çadırı İçinde At Başlı Çalgılar522 

Tuva geleneksel çadırlarının içinde, çalgıları baş köşede görmek mümkündür. 

Bilindiği üzere, Türk çadırlarında ana, babaya, çocuklara ve misafirlere ayrılmış 

yerler vardır. Doç. Dr. Margarita Kungaa, çalgıların misafirlere ayrılan kısımda 

bulunduğunu ifade etmiştir523. Bu da çalgılara verilen değeri vurgulamaktadır. 

Yukarıda Naadım Şenlikleri kapsamında kurulan geleneksel Tuva çadırında baş 

köşede yer alan at başlı doşpulur ve igil çalgıları görülmektedir.  

 

 

   

                    

Resim 204. Güzel 

Sanatlar Lisesi Müzik 

Müzesi İçinde Yer Alan 

At Başlı Çalgılar524 

                                                           
522 Fotoğraf: F.- T.Vural - Naadım Şenlikleri - Kızıl Yakınları 2017. 
523 KK5 
524 Fotoğraf: F.- T.Vural - Güzel Sanatlar Lisesi Müzik Müzesi - Kızıl 2017. 



 
 

167 
 

Yukarıda burguluklarında at başı figürü kullanılan çalgılar sıralanmıştır. At 

başlı çalgılar içinde ilk olarak, yaradılış efsanesinden, malzemelerine kadar tamamen 

at ile ilişkilendirilen igil çalgısını ele almak yerinde olacaktır. 

İgil 

Burguluğuna at başı yer alan çalgıların başında Tuva’nın millî çalgısı igil 

gelmektedir. İgil, iki telli ve yaylı bir Türk sazıdır. Türk dünyasında çok yaygın olan 

saz, Tuva’da “igil”, Hakasya’da “ııh”, Altaylarda “ikili” olarak anılır525.  

Oval şekilli, yuvarlak hatlı bir enstrüman olan igilin en belirgin özelliği ise, 

burguluğu üzerindeki at başı heykelciğidir. Hatta bu özelliği öylesine baskındır ki, 

çalgının kimi zaman “at başı” diye adlandırıldığı da olur.  

80-100 cm. boyuna sahip olan çalgının telleri, 118 Hz ve 387 Hz 

frekanslarına akort edilir. Değişen şiddetlerde armonikleri de çalgının icrası sırasında 

tınlar526. İgil hem solo, hem kuartet (dörtlü çalgı grubu) içinde, hem de orkestra 

içinde çalınmaktadır527. 

 

 

 

 

 

                                        Resim 205. İgil Burguluğu 

                                                           
525 Bertkov, a.g.e., s.139; Aksenov, a.g.m.; Vertkov, a.g.e., s.140.   
526 История Русской Музыки (Rus Müzik Tarihi) , Tom 1, Moskova 1973, s.206; Şluçkov vd., 

a.g.t., s.62.    
527 Yuriy Vsevolodoviç Keldış, Музыкальная Энциклопедия  (Müzik Ansiklopedisi), T. 2, 

Moskova 1974, s.487. 



 
 

168 
 

İgil, Valentina Suzukey’in ifadesine göre, Tuvalılar tarafından kültürlerinin 

bir simgesi olarak kabul edilmektedir528.   

    

                        Resim 206. Valentina Süzükei ile Görüşme529 

 

 

 

 

                                        Resim 207. İgil Örneği ve Burguluğu 

Yukarıdaki fotoğrafta görüldüğü gibi, at başı kimi zaman daha kabaca, ancak 

genellikle Oktober Saya’nın yaptığı igillerde olduğu gibi (altta), çok daha incelikli 

oyulur. Alttaki fotoğrafta yer alan çalgı, Oktober Saya tarafından yapılmıştır. İcracı 

ise Badu-Dorzhu’dur.    

 

                                                           
528 KK12 
529 Fotoğraf: F.Vural - Kızıl Sosyal Çalışmalar Enstitüsü - Kızıl 2017. 



 
 

169 
 

 

 

  

 

 

                                        Resim 208. İgil Örneği ve İcrası 

Bazı igillerin burguluğundaki at başlarının detaylı işçiliği, hayranlık 

uyandıracak düzeydedir. Kızıl’daki Güzel Sanatlar Lisesi Müzik Müzesi’nde 

fotoğrafladığımız alttaki igilin yeleleri, gerçek at kıllarından yapılmıştır. 

  

 

 

 

 

 

 

                    Resim 209. Yeleleri At Kılından Yapılmış At Başlı İgil  



 
 

170 
 

Tuva’nın kimi bölgelerinde ise altta görüldüğü üzere ikizkenar yamuk 

şeklinde kasaya sahip olan igiller yapılabilmektedir530. Ancak bu durum, nadiren 

görülür. 

 

 

 

 

        

İgil, sadece burguluğunda at başı kullanılan bir çalgı değildir. Çalışmada daha 

önce de değinildiği üzere, göğsüne at derisi gerili, tel ve yay tellerinde at kuyrukları 

kullanılan, icrasında at sesi taklitleri yapılan bir çalgıdır. İgilin yaratılış efsanesi de 

“at” ile bağlantılıdır. Bir diğer anlatımla igilin at ruhunu taşıdığı düşünülür. Bu 

noktada igilin yaratılış efsanesine değinmek yerinde olacaktır. 

At ve İgil Konulu Tuva Efsanesi 

Tuva’da görüşme gerçekleştirdiğimiz Doç. Dr. Margarita Kungaa, igilin 

yaradılış efsanesini bizimle şöyle paylaştı: “Tuva’da atıyla birlikte yaşayan bir adam 

varmış ve atını çok severmiş. Her yere birlikte gider; her şeyi birlikte yaparlarmış. 

Adam şarkı söylerken at onu dinlermiş. Günün birinde atını kaybetmiş, hiçbir yerde 

bulamamış. Bu durum adamı kahretmiş. Onun hep yanında olması için bir çalgı 

yapmış. Bir atın kuyruklarını ve yelelerini bu çalgıda tel ve yay olarak kullanmış; 

atın derisini çalgıya germiş. Çalgının burguluk kısmına ise atının başına birebir 

benzer bir at başı heykelciği kondurmuş. Çalgısının ismine ise “igil/egil-geri dön” 

                                                           
530 Şluçkov vd., a.g.t., s.63. 

Resim 210. Köşeli İgil Örnekleri 



 
 

171 
 

Resim 211. İgil Sapı 

ve Burguluğu 

 

anlamında “igil” ismini vermiş. Böylece igil oluşmuş”531. Efsanesinden 

malzemelerine kadar igil için Tuva Türklerinin atlarının sesi demek yanlış 

olmayacaktır. Bunlara ilaveten igilin icrasında da at ses, taklitleri yapılmaktadır. 

İgil efsanesinin benzer bir başka çeşidi ise şöyledir: 

“Uzun zaman önce, sadece üç keçiye sahip olan fakir bir 

adam ve onun Ösküs-ool (oğul) adında bir çocuğu varmış. 

Kötü bir Moğol hükümdarı, oralardan geçerken değerli 

otlarımın sıska, işe yaramaz atlar tarafından yenmesini 

istemiyorum der ve sıska bir atın kurtlara yem yapılmasını 

ister. Buna çok üzülen çocuk, hükümdarın dediğini 

yapmaz ve atı alarak keçi sütüyle besler. Çocuk 

büyüdüğünde bu atla tüm at yarışlarını kazanır, 

hükümdarın atlarını bile yarışlarda geçer. Tuva’nın 

kahramanı olur. Buna çok sinirlenen hükümdar, atın bir 

uçurumdan atılmasını emreder. Atını bulamayan Ösküs-

ool atını her yerde arar, sonunda bitkin düşerek, bir yerde 

uyuyakalır. Rüyasında ona yaklaşan ve insan gibi konuşan 

atını görür. At ona “Benim cesedimi bir uçurumun altında 

bulacaksın. Kafatasımı yaşlı bir ağacın dalına as ve o 

ağaçtan bir çalgı yap. Çalgının göğsüne benim derimi ger, 

telleri ve yayını kuyruk tüylerimden yap ve bu çalgının adına “egil/igil” de” der. Atın 

dediklerini yapan Ösküs-ool, çalgıyı her çalışında mutlu günlerini hatırlarmış. Ösküs-

ool, igili öyle güzel çalıyormuş ki onu dinleyen insanlar onunla birlikte hüzünlenip, 

                                                           
531 KK5 



 
 

172 
 

onunla birlikte ağlamışlar. Birden yüksek dağın tepesindeki bulutlar bölünmüş ve 

gökten alnında beyaz bir yıldız olan gri bir aygır inmiş. Aygır arkasından siyah beyaz 

yüzlerce attan oluşan bir sürüyü de getirmiş”532.   

 

 

 

 

 

                                       Resim 212. At Başlı İgil Sapları 

Bu efsane, igil sazı ile atın nasıl ilişkilendirildiğini gözler önünde 

sermektedir. Tuva’nın Çadaana Şehri’nde yaşayan ve Tuva’nın en önemli çalgı 

yapımcılarından olan Ondar Oçur-ooloviç Valeriy,  igilin kolay şekil verilebilen ama 

aynı zamanda sağlam bir ağaçtan yapılması gerektiğini ifade etmektedir. Kendisi 

genellikle Tuva’da yetişen bir ağaçtan igil yaptığını ifade etmiştir. Bu ağaç, çiçek 

gibi kokan bir gövdeye sahiptir ve kesildikten sonra da aynı güzel kokuyu 

barındırmaktadır. Tuvalılar bu ağaçtan yapılmış olan objelerin, kötü ruhları 

kovacağına inanmaktadırlar. Bu, şüphesiz eski Türk inanışı kökenli bir gelenektir. 

Mis gibi kokan bir sapa sahip olan igilin, başında Valeriy’nin hocasının igilinde yer 

alan at başına çok benzeyen beyaz bir at yer almaktadır. Ondar Valeriy, küçükken 

                                                           
532 Sarah Wallin, “Tuvan Throat Singing and the Legend of the Horses Head Fiddle”, 

https://sarahwallinhuff.com, 2005, s.4-5; Kira van Deusen, Singing Story Healing Drum – 

Shamans and Storytellers Of Turkic Siberia, Washington 1946, s.114-115; Levin - Süzükei, a.g.e., 

s.110-111. 



 
 

173 
 

hocasının igilini çok beğendiğini; bu nedenle kendi igillerinde de sık sık beyaz at 

figürünü kullandığını belirtmektedir533.  

Bununla birlikte aşağıdaki örneklerde görüldüğü üzere igillerde sık sık kızıl-

kahve at başları yer almaktadır. Kimi zaman ise Budist inanışla bağlantılı olarak 

parlak yeşil, kırmızı renklerde at başlarının kullanıldığı da görülür. 

 

 

 

  

 

                                    Resim Grubu 213.  İgil Burguluklarına Örnekler 

 

 

 

 

 

 

                                               Resim 214-215.  Yeşil At Başlı İgil534 

 

                                                           
533 KK7  
534 Fotoğraf: F.- T.Vural - Kızıl 2017. 



 
 

174 
 

Tuva Geleneksel Orkestrası igil icracısı ve yapımcısı olan Otsur Vladimiroviç 

Otçutay (Oçuktay), igilin sadece bir müzik aleti olmadığını; Tuva’nın en önemli 

simgelerinden birisi de olduğunu vurgulamaktadır535. Gerçekten de ülkede, igile 

büyük bir sevgi ve saygı duyulduğunu görmek mümkün.  

 

 

 

 

  

 

      Resim 216. Kızıl Güzel Sanatlar Lisesi Müzik Müzesi’nde Yer Alan İgil536 

Tuva ile kültürel pek çok açıdan yakınlık gösteren Moğollarda da at başlı 

çalgılara rastlanır. Bu çalgıların başında morin-huur gelmektedir. 

Hur / Morin-huur    

Moğollar, tarih boyunca içiçe yaşadıkları Türklerden pek çok kültürel ögeyi 

almışlardır. Bu etkilenişi destanlarında dahi görmek mümkündür537. Aynı mekânı ve 

uzun bir zamanı birlikte geçiren Türkler ve Moğollar, pek çok kültürel unsur gibi 

büyük bir ses zenginliği ve ses malzemesini de paylaşmışlardır. Bugün de 

Moğolistan, Buryatya ve Kalmuklardaki Moğol müziği ile Tuva, Altay, Hakasya, 

Saha, Kırgızistan, Kazakistan Türklerinin müzikleri çok büyük benzerlikler 

                                                           
535 KK9 
536 Fotoğraf: F.- T.Vural - Güzel Sanatlar Lisesi Müzik Müzesi - Kızıl 2017. 
537 Saadettin Gömeç, “Türklerin ve Moğolların Tarihi İki Boyu”, Turkish Studies, 2/1 Kış, Ankara, 

2007, s.10. 



 
 

175 
 

taşımaktadır538. Gerek müzikal biçim ve türlerde, gerekse çalgılarda bu kuvvetli 

etkileşim hissedilir. Dolayısıyla bu çalışmada yer yer Moğol çalgılarına da 

değinilmiştir. Yukarda söz edilen igil ile büyük bir benzerlik gösteren morin-huur da 

hem Moğol, hem de Türkler arasında sevilen bir çalgıdır. Ancak Moğollar arasındaki 

popülaritesi oldukça yüksektir. Çalgı, mataukin olarak da adlandırılmaktadır. 

Resim 217. Morin-huur İcraları 

 

 

 

 

 

 

 

                                       Resim 218. Morin-huur Örnekleri539 

Morin-huur, tekne yapısı bakımından doşpulura son derece benzemektedir. 

Ancak igil gibi iki telli ve yaylıdır. İgilin doğuşuna ilişkin at ile ilgili efsane, çok 

                                                           
538 Yurevna, a.g.m., s.1. 
539 Fotoğraf: Asia Pasific Database Intangible Cultural Heritage (ICH) https://www.accu.or.jp 



 
 

176 
 

benzer şekilde Moğolistan’da morin-huur için anlatılmaktadır. Aşağıda örnekleri 

sunulan morin-huur, çeşitli boylara sahiptir. 

 

 

 

 

 

 

                                  Resim 219. Morin-huur Örneği540 

Örneklerde de görüldüğü üzere “morin-huur”un en önemli özelliklerinden 

birisi burguluğunda yer alan at başıdır. Zaten morin-huur, Moğolcada “at kemanı / 

atın yaylı çalgısı” anlamlarına gelmektedir541. Tıpkı Sibirya bölgesindeki Türk 

çalgıları gibi Moğol çalgılarında da at başı, çok sık kullanılmıştır. Atlı kültür, bu 

geleneğin oluşmasında en önemli unsurdur. Çalgının telleri at yelesinden ya da at 

kuyruğundan yapılmaktadır. Günümüzde morin-huurun çeşitli biçimlerinin, 

geleneksellerinin ve modernleştirilmiş şekillerinin konservatuvarlarda eğitimi 

verilmektedir. Sözü edilen Moğol çalgılarına ilişkin bir görünüm aşağıda 

sunulmaktadır: 

 

 

 

                                                           
540 https://mongolianstore.com 
541 История Русской Музыки  (Rus Müzik Tarihi), T.1, s.609. 



 
 

177 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

        Resim 220. Moğol Konservatuvarlarında Eğitimi Verilen Kimi Çalgılar 

Yukarıda sunulan Moğol konservatuvarlarında eğitimi verilen çalgılar 

incelendiğinde, burguluklarında at başı kullanımının vazgeçilmez bir unsur olarak 

yer aldığı görülmektedir. Fotoğrafta ayrıca altta detayları sunulacak olan “kun-

tovşuur”un burguluğunun üzerinde yer alan keçi başı da dikkat çekmektedir Kimi 

morin-huur çalgılarında ise at başlı burguluğun bitip, sapın başladığı yerde ejderha 

tipi bir varlık görülür. Bu şekilde, çalgının sapı, ejderhanın ağzından çıkar gibi bir 

görünüm sağlanmıştır. 

 

 

 

 

                                  Resim 221-222. At Başlı Burguluklar 



 
 

178 
 

Morin-huurda, tıpkı doşpulur ve igildeki gibi genellikle tek bir at başı vardır. 

Ancak bazı türlerinde üç at başının yer aldığı da görülür. Aşağıda sağda buna ilişkin 

örnekler sunulmuştur. Yeşil sarı ve kırmızı renkli at başları, Budizm etkilerini 

taşımaktadır. 

 

 

 

 

  

  

 

      Resim 223. Yeşil Morin-huur542              Resim 224. Üç At Başlı Morin-huur Örnekleri 

Tuva ve Moğol çalgılarına çeşitli renklerde kumaşlar bağlandığı sıkça 

görülür. Şamanizm ve Budizmi içiçe yaşayan Tuva’da kadak bezlerini543 ağaçlar ya 

da önemli görülen objelere bağlamak önemli bir gelenektir.  

 

 

 

 

                                                           
542 Fotoğraf: F.Vural,Eskişehir Anadolu Üniversitesi Türk Dünyası Kültür ve Sanat Merkezi Müzik 

Müzesi – Feridun Obul Yapımı Morin-huur 
543 Kadak Bezi: Bir dileğin gerçekleşmesi için ağaç ya da kutsal kabul edilen diğer objelere bağlanan 

bezlere verilen isim. 



 
 

179 
 

 

 

 

 

 

Resim 225-226-227. Kadak Bezleri Bağlanmış Morin 

Huurlar544 

At başı şeklinde heykelcikler çalgılar üzerinde, genellikle çalgı gibi ahşap 

renginde bırakılır.  

Morin huurun burguluk kısmında yer alan at başı ile birlikte ejderha 

figürünün de yer aldığı sık sık görülür. Buna ilişkin örnekler, “Burguluğunda Ejder 

Başı Figürü Kullanılan Çalgılar” alt başlığında yer almaktadır.  

Morin-huurun iki telinin birisinin dişi attan; diğerinin erkek attan elde edilen 

kuyruk kıllarından yapıldığı; bunun da Çin mitolojisindeki yin-yang gibi, zıtlığı, 

evrenin ve doğanın iyi ve kötü; siyah ve beyaz yönlerini simgelediği görüşü 

yaygındır. 

 

 

 

                                                           
544 Fotoğraflar: http://www.flickr.com; https://loca4motion.com/tag/morin-khuur/ 



 
 

180 
 

     Yandaki örnekte burguluğun başında, 

alışılageldik at başının yanı sıra, önünde de bir 

başka at yer almaktadır. Kanatlı olarak tasvir 

edilmiş olan bu at, Türk mitolojisinde yeri olan 

tulpar ile özdeşleştirilebilir.  Tulpar, Türk 

mitolojisine göre, beyaz kanatlı bir attır ve Tanrı 

tarafından yiğitlere yardımcı olması için 

yaratıldığına inanılan bir varlıktır.  

Türk mitolojisindeki tulparın, Yunan 

mitolojisindeki karşılığı pegasustur. Ancak 

tulpar, insan dilinden anlayan, sahiplerini 

tehlikelerden koruyan özelliklere sahiptir. 

Tulpar kelimesine Kuzey-Batı Türk 

lehçelerinin hemen hepsinde ve Uygurcada 

rastlamak mümkündür. Altay, Kırgız, Kazak, 

Karakalpak Türkleri, Karaçay Malkarlılar, 

Kumuklar ve Kazan Tatarları arasındaki 

mitolojilerin yanı sıra Başkurt kahramanlık 

destanı olan Ural Batır’da da tulpar yer alır545. 

Mitolojiye göre tulparın kanatları görünmez. 

Kanatları biri tarafından görülecek olursa, 

Tulpar’ın ortadan kaybolacağına inanılır. 

                                                           
545 Ufuk Tavkul, “Kafkas Nart Destanlarında At Motifi”, Modern Türklük Araştırmaları Dergisi, 

C. 4, Sayı 3, Ankara 2007, s.198-199; G. Sultanbayeva “Ornamental Art of Kazakhistan”. 

Culturology, Sports and Art History,,No: 1, C. 21-28, Altay 2013, s.28.   

Resim 230. Moğolistan Devlet 

Arması 

Resim 229. Kazakistan Devlet 

Arması 

Resim 228. Burgulukta Kanatlı At  



 
 

181 
 

Tulpar, sihirli güçleri sayesinde şekil değiştirip başka hayvanların görüntüsüne 

bürünebilir. Batır, Tulpar’a ihtiyaç duyduğunda önceden almış olduğu atın 

kuyruğundan veya yelesinden bir parça kılı yakar ve Tulpar bir anda yanında 

beliriverir. Tulpar’ın bir anda ortaya çıkması ve bir anda kaybolması, onun farklı 

dünyalar arasında seyahat edebildiğinin kanıtı olarak görülür546. Bu figür, Kazakistan 

ve Moğolistan devlet armalarında kullanılmıştır. Kanatlı at figürü Türk dünyasının 

başka yerlerinde de görülür. Örneğin Türkmen masallarında, hem iyi hem de kötü 

kahramanların atları kanatlı olarak tasvir edilir547. Atın kanatlı şekilde tasviri, onun 

Göksel unsurlarla bağlantılı olduğu inancıyla ilişkili olmalıdır. 

 

 

 

       Resim Grubu 231. Halk Arasında En Sevilen Çalgılardan Olan Morin-huur548 

 

 

 

 

                                                Resim 232. Morin-huur icracısı (1923) 549      

                                                           
546 M.Muhtar Sagitov, “Başkurt Folklorunda Hayvanlara Tapınma”, Türk Dili Araştırma Yıllığı 

Belleten, 1982-1983 Yıllığı, Ankara 1986, s.125.   
547 Ahmet Gökçimen, “Türkmen Masallarında Mitolojik Hayvanlar ve Fonksiyonları”, Türkbilig, 

Sayı 20, Ankara 2010, s.172. 
548 Fotoğraflar: http://www.inet.mn/?vfile=9&vmet_id=19998&vmet_main=1599&vdate=&vl= 

archive 



 
 

182 
 

 

 

 

 

 

 

                       Resim 233. Morin-huur örnekleri (altta) 

Şanzı/Çanzı 

Bir Tuva çalgısı olan şanzı üç telli, parmaklarla çalınan bir çalgıdır. Doşpulur 

ve igile göre daha yumuşak bir sesi olan şanzı, tek başına çalınmasının yanı sıra, 

Tuva müziğinin karakteristik tekniklerinden olan gırtlak çalmaya eşlik ederken de 

kullanılmaktadır. Gırtlak çalma tekniği ile birlikte kullanılmasının temel nedenleri, 

insan sesi ile olan uyumu ve şanzının insan sesini bastırmayacak bir niteliğe sahip 

olmasıdır. Bu durum, igil ve doşpulur için de geçerlidir.  

 

 

 

 

 

                              Resim 234. Şanzı Örneği ve İcrası550 

                                                                                                                                                                     
549 Fotoğraflar: https://www.pinterest.com/adnanmg/mongolia/ 
550 Fotoğraf: http://www.alashensemble.com/instruments_chanzy.htm 



 
 

183 
 

Yukarıdaki fotoğrafta Kongar-ool Ondar tarafından icra edilen şanzıda 

görüldüğü gibi,  teknenin üstü kalp biçiminde, altı ise yuvarlaktır. Kimileri bu 

teknenin şeklini böbreğe benzetmektedir. Günümüzde farklı boyları yapılsa da, 

standart şanzının teknesi 32x21 cm. ebatlarındadır. Yapımında karaçam ve huş 

ağaçları kullanılır551. Şanzının burguluğunda örneklerde görüldüğü üzere at başı yer 

alabilmektedir. Ancak bu durum, igil ya da morin huur gibi olmazsa olmaz bir durum 

değildir. Bununla birlikte Tuva  çalgılarında hayvan motiflerinin kullanılmasının çok 

sevilmesi ile bağlantılı olarak at başı figürlü şanzılara rastlanmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

                             Resim Grubu 235. Şanzı Örnekleri552 

                        

Resim Grubu 236. Küçük, Orta Ve Büyük Boy Şanzılar553  

                                                           
551 KK9 
552 KK5  
553 Fotoğraflar: Yurevna, a.g.e., s.3; Valentina Süzükei, Проблема Концептуального Единства 

Теории И Ппракттики (Teori ve Pratiğin Kavramsal Birliği Sorunu, Kızıl 2010, s.63. 



 
 

184 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

                               Resim 237. At Başlı Şanzı 

 

 

 

 

 

 

 

                           Resim 238. Yan Duran At Başlı Şanzı554 

 

 

                                                           
554 Fotoğraflar: F.- T.Vural, Güzel Sanatlar Lisesi Müzik Müzesi, Kızıl 2017. 



 
 

185 
 

Şanz/Şudraga 

Tuva ve Moğolistan’da yaygın bir kullanıma sahip olan şanz, bir Moğol 

çalgısı olarak bilinir. Bununla birlikte Tuva Geleneksel Müzik Orkestrası’nın temel 

çalgılarından birisidir. Aşağıda bu orkestranın provasından bir sahne görülmektedir. 

 

                                                Resim 239. Şanz555 

Orkestra üyesi müzisyenin elindeki şanzın göğsü yılan derisi ile kaplıdır. Orta 

uzunlukta bir sapı olan şanz, üç tellidir. Burguluğunda at başı figürü yer alır. Çalgı, 

boynuzdan yapılmış küçük bir mızrap/pena ile  ya da parmaklar yardımıyla çalınır.  

Doşpulur 

Tuva’da yaygın bir kullanıma sahip olan doşpulur/doşpuluur, üç telli bir 

çalgıdır. Batılı yazarlarca bu çalgının sık sık banjoya benzetildiği görülür. Şekli ve 

parmakla çalınan bir çalgı olması nedeniyle bu çalgıya benzetilse de, banjonun 

aksine doşpulur perdesiz bir sazdır. İki tel melodileri çalmak için kullanılırken, 

üçüncü tel genellikle bir oktav ses alttan ahenk yaratmak amaçlı olarak kullanılır. 
                                                           
555 Fotoğraf: F.- T. Vural, Tuva Geleneksel Müzik Merkezi - Kızıl 2017. 



 
 

186 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Resim 240. Deri Göğüslü Doşpulur556           Resim 241. Ahşap Göğüslü Doşpulur557 

Doşpulur, tamamen ahşaptan ya da dış ahşap tekneye gerilen keçi derisinden 

yapılır. Yukarıda solda Tuva Geleneksel Müzik Merkezi’nde görüştüğümüz Aydaş 

Monguş’un elinde, göğsüne keçi derisi gerilmiş olan doşpulur; sağda ise Yakutistan 

(Saha) Homus Müzesi içinde diğer çalgılara ayrılmış kısımda fotoğrafladığımız 

tamamen ahşap kasnaktan yapılmış doşpulur görülmektedir.  

 

 

 

 

                                                           
556 Fotoğraf: F.- T. Vural - Tuva Geleneksel Müzik Merkezi - Kızıl 2017. 
557 Fotoğraflar: F.- T.Vural - Saha Homus Müzesi - Yakutsk 2017. 



 
 

187 
 

 

 

 

 

 

            

     Resim 242. At Başlı Doşpulur558          Resim 243. Pars Çizimli Doşpulur559 

Üstteki sol ve ortadaki fotoğraflarda doşpulur çeşitleri ve icrası 

görülmektedir. Ayan-ool Sam tarafından icra edilen doşpulurun yapımcısı Şolban 

Salçak’tır. Bu çalgıda burgularının üzerinde yatar pozisyonda at başı ve boynunun 

yerleştirildiği görülmektedir. Tuva Geleneksel Müzik Merkezi sergi salonunda yer 

alan üst sağdaki doşpulurun ise burguluğunda at başı, göğsünde ise pars motifi 

görülmektedir. Aşağıda ise Kızıl Güzel Sanatlar Lisesi Müzik Müzesi’nde 

fotoğrafladığımız deri göğüslü doşpulur, at başı figürü ile birlikte görülmektedir. 

 

 

 

 

                              

                                          

Resim 244. Deri Göğüslü Doşpulur560 

                                                           
558 Fotoğraf: http://www.alashensemble.com 
559 Fotoğraf: F.- T.Vural, Tuva Geleneksel Müzik Merkezi, Kızıl 2017. 



 
 

188 
 

            Doşpulurun kimi zaman çift saplı yapıldığı 

görülür. Çift saplı doşpulurun da herbirinde üçer 

tel mevcuttur. Her bir tel, farklı seslere akort edilir. 

İcracısının sap kullanımında değişiklik yaparken, 

oldukça çabuk hareket etmesi gerektiği için, icrası 

oldukça güçtür. Yanda “Tuva Cumhuriyeti Kültür 

Ürünleri” eserinde yer alan çift saplı bir çalgı 

sunulmaktadır. Çalgının her iki sapının 

burguluğunda da birer at başı yer almaktadır. 

Resim 245. Çift Saplı Doşpulur Örneği 

Kırıımpa 

Saha Türkleri arasında çeşitli türleri bulunan kırıımpa, iki 

veya üç telli, yaylı bir çalgıdır. Kırıımpa türlerinin ana gövdeleri 

biribirinden oldukça farklılaşmıştır. Pek çoğunda at başı geleneksel 

olarak kullanılır. Başlıca kırıımpa türleri şunlardır:  

          Serge Kırıımpa 

Serge kırıımpa, yaylı ve igil gibi bacak arasına sıkıştırılarak icra 

edilmektedir.  

 

Resim 246. Serge Kırıımpa (solda)561  

                                                                                                                                                                     
560 Fotoğraf: F.- T.Vural - Güzel Sanatlar Lisesi Müzik Müzesi - Kızıl 2017. 
561 Fotoğraf: F.Vural - Ludmila Efimova Kişisel Çalgı Koleksiyonu - Yakutsk Federal Üniversitesi -

Yakutsk 2017. 



 
 

189 
 

Çalgının ana gövdesi kemanı andırmaktadır. Teknenin alt kısmı, aşağıdaki 

örneklerde görüldüğü gibi kavisli ya da düz olabilir562. Çalgıda ses deliği solda 

görüldüğü gibi ortada tek ya da altta görüldüğü üzere çift olabilmektedir. İki telli 

serge kırıımpanın burguluğunda at figürü yer alır. 

 

 

 

 

 

 

Resim 247. Serge Kırıımpa İcrası563       Resim 248. Çeşitli Büyüklükte Kırıımpa Çalgıları 

Kılıhah Kırıımpa 

Üç telli ve yaylı bir çalgı olan kılıhah kırımpanın, 

teknesinin sapa yakın tarafında küçük oval bir kısım, 

girintili bel kısmı ve teknenin sonunda büyük yuvarlak bir 

bölüm yer almaktadır. Gövdenin ön kapağında genellikle 

işlemeler bulunan kılıhah kırıımpanın burguluğunda at başı 

bulunur. Resim 249. Kılıhah  Kırıımpa564 

 

 

                                                           
562 Kataliev - Khatyleva, a.g.e., s.86. 
563 Fotoğraf: F.- T.Vural - Yakutistan Müzik Festivali - Yakutsk 2017. 
564 Fotoğraf: German Kataliev - Klavdia Khatyleva - Торут Дорбоон. 



 
 

190 
 

Tammah Kırıımpa 

İki telli olan bu çalgı, parmakla çalınır. Topşura benzer, armudî bir tekneye 

sahiptir. Çalgının burguluğunda at başı yer alır. Aşağıda solda bu çalgı 

görülmektedir.  

 

 

 

 

 

 

Resim 250. Tammah Kırıımpa  Resim 251. Timir Kırıımpa   Resim 252. Toyuk  Kırıımpa565 

Timir (Demir) Hoppo Kırıımpa 

Yukarıda ortada görülen kırıımpa çeşidi ise isminden de anlaşıldığı üzere 

metalden yapılmaktadır. Yaylı ve iki telli olan bu çalgının da burguluğunda at başı 

görülmektedir.  

Toyuk Kırıımpa 

Saha Türklerinin bir başka çalgısı olan toyuk kırıımpa, Tuva bızançı çalgısı 

ile Uygur giçeğinin bir karması gibidir. Yukarıda sağda görülen bu sazın da 

burguluğunda at başı yer alır.  

                                                           
565 Fotoğraflar: Kataliev – Khatyleva - Торут Дорбоон. 



 
 

191 
 

Kırıımpanın başka türleri de bulunmakla birlikte, tespitlerimize göre 

burguluğunda at başı olan çeşitleri bunlardır. Aşağıda ise Klavdia Khatyleva ve 

German Khataliev’in müzik atölyelerinde fotoğrafladığımız kırıımpa çeşitleri 

görülmektedir.  

                                     Resim 253. Kırıımpa Çeşitleri566 

Kıl Kopuz 

Kazakların kadim sazlarından olan kıl kopuz, 

kendine has inleyen sesi ile kamların da kullandığı 

çalgılardan birisi olmuştur. Ana gövdesinin içinin 

oyuk bırakılması, sesin bu boşlukta dolaşmasına, 

boğuk ve etkili bir sesin elde edilmesine neden 

olmaktadır. Kıl kopuzun burguluğunda kimi zaman at başı kullanıldığı 

görülmektedir.  

 Resim 254. At Başlı Kıl Kopuz 

                                                           
566 Fotoğraflar: F.- T.Vural, Khataliev Müzik Atölyesi - Yakutsk 2017.   



 
 

192 
 

Topşur 

Saha ve Altay’da yaygın bir çalgı olan topşurun yapımında kullanılan 

hayvansal materyallere ilişkin bilgiler, çalışmanın I. Bölümünde sunulmuştur. 

Burada ise topşurun burguluğunda kullanılabilen hayvan başlarından söz edilecektir. 

Topşurun burguluğu sade olabileceği gibi boğa başlı ya da at başlı biçimlerine de 

rastlanır567. Buna ilişkin bir örnek aşağıda sunulmuştur: 

Kimi kaynaklarda topşur ile kopuzun, kimi 

yerlerde de topşur ile igilin aynı anlamda kullanıldığı 

görülmektedir. Ancak çalgıların tekne tipi kısmen 

farklılık gösterir. Topşur, elle veya yayla 

çalınabilmektedir.  

Yandaki örnekte yer alan topşurun burguluk 

kısmında tıpkı “igil” ve “hur”da görüldüğü gibi bir at 

başı yer almaktadır. Resim 255. At Başlı Topşur568 

 

A.2. Boğa Başı Figürü  

Yukarıdaki örnekte görüldüğü üzere, boğa başı topşur çalgısında 

kullanılabilmektedir. Ancak bu çalgıda genellikle at başı tercih edilir. Bununla 

birlikte bızançı boğa ve inekle ilişkilendirilen, dolayısıyla ekseriyetle burguluğunda 

boğa başı figürü kullanılan bir çalgıdır.  

 

 

                                                           
567 Levin - Süzükei, a.g.e., s.65. 
568 Fotoğraf: Zhadanov  



 
 

193 
 

Bızançı/Bızaançı 

Türk çalgılarında at başı kullanımı çok sevilmekle birlikte, boğa başının da 

burguluklarda kullanıldığı görülür. Bunun en tipik örneği, “bızançı”dır. Tıpkı igilin 

at ile ilişkilendirilmesi gibi bızançı da boğa/inek ile ilişkilendirilir.  

Orta ve Doğu Asya’da pek çok ülkede farklı adlarla anılan bızançı, dört telli, 

silindir şeklinde bir gövdeye sahip, yaylı bir çalgıdır. Bu gövde içi boş bir ahşaptan 

ya da bakır bir silindirden oluşur569. Tel ve yaylarında geleneksel olarak at kuyrukları 

kullanılır. Ön göğsüne genellikle keçi derisi gerilir. 

Güney Sibirya Türk çalgılarından olan “bızançı”nin Tuva Türkçesindeki 

anlamı “boğa/inek”tir. İsmi bile Türk müziğine etki eden hayvan üslubunu yansıtan 

bu çalgı, görünümü ile de bu bağı gözler önüne sermektedir. Bu isim, çalgının 

burguluğu üzerindeki boğa figürü ile perçinlenmektedir. Aşağıda çeşitli bızançı 

türleri ve çalgıyı icra eden Naçun Çoodu adlı sanatçı görülmektedir.  

 

 

 

 

 

                                   Resim 256. Farklı Bızançı Örnekleri570 

 

                                                           
569 Aksenov a.g.m.; История Русской Музыки (Rus Müzik Tarihi), T.1, Moskova 1973, s.89; 

Keldış, a.g.e., s.626. 
570 Fotoğraflar: http://www.alashensemble.com 



 
 

194 
 

 

 

 

 

 

 

 Resim 257. Boğa Başlı Bızançı ve Yapımcısı Otçutay Otsur Vladimiroviç571 

Tuva Geleneksel Müzik Merkezi’nin çalgı 

atölyesinde yapılmış olan bir bızançı yukarıda yapımcısı 

ile birlikte görülmektedir. Tuvalı lutiye Otçutay Otsur 

Vladimiroviç, Halk Bilimi uzmanı Doç. Dr. Margarita 

Kungaa ve müzisyen Aydaş Monguş bızançı ile ineğin 

özdeşleştirilmesini şöyle ifade etmişlerdir: “Bızançının 

dört telli olması, ineğin dört memeli olması ile ilişkilidir. 

Nasıl ki at iki memeli ise, igil de iki tellidir. Nasıl ki inek dört memeli ise bızançı da 

dört tellidir. Bızançının ses verişi, ineğin süt vermesi gibidir.572” Aydaş Monguş, 

sözlerini takiben bızançıdan ineğin “möö”lemesine benzeyen sesler çıkarmıştır. 

Resim 258. Boğa Başlı Bızançı 

 

                                                           
571 Fotoğraf: F.- T.Vural, Tuva Geleneksel Müzik Merkezi Çalgı Atölyesi, Kızıl 2017. 
572 KK1, KK5, KK9 



 
 

195 
 

Bızançı, boğa/inek ile bağlantılı düşünülse de, 

nadiren at başlı yapıldığı da görülür. Bu durum, at başının 

burguluklarda en sık tercih edilen figür olması ile ilişkili 

olmalıdır.  

 

 

 

 

 

 

 Resim 259. At Başlı Bızançı573                        Resim 260. At Başlı Bızançı574 

Yukarıda, Tuva Kızıl’da bir çalgı atölyesinde fotoğrafladığımız at başlı 

bızançı ile Tuva Ulusal Müzesi’nde sergilenen çalgılar yer almaktadır.  

 Topşur   

 Çalışmanın I. Bölümünde yer alan “A.2. Ön Göğsüne Hayvan Derisi Gerilen 

Telli Çalgılar” alt başlığında, yapısından söz edilen ve burguluk kısmında at başı yer 

alan çalgılar kısmında işlenen topşurların burguluğunda, boğa figürü de 

kullanılabilmektedir. Boğa başlı topşurlar, Saha bölgesinde tespit edilmiştir. Aşağıda 

solda burguluğunda boğa figürü bulunan topşur örneği görülmektedir. Ortada ve 

sağda ise stilize edilmiş boğa başlı burguluklar yer almaktadır. Bu çalgılar da Saha 

bölgesine aittir    

                                                           
573 Fotoğraf: F.- T.Vural - Tuva Geneksel Müzik Merkezi Çalgı Atölyesi - Kızıl 2017. 
574 Fotoğraf: F.- T.Vural - Tuva Ulusal Müzesi - Kızıl 2017. 



 
 

196 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

             Resim 261-262-263. Saha Bölgesinden Topşur Örnekleri575 

Aşağıda Hakas P.Popov’un yapmış olduğu boğa başlı bir topşur 

görülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                Resim Grubu 264. Boğa Başlı Topşur576 

                                                           
575 Fotoğraflar: Kataliev - Khataleva - Торут Дорбоон 



 
 

197 
 

Kırıımpa 

Saha Bölgesinde çeşitli kırıımpa tipleri 

vardır. Bu çeşitler içinde yer alan tammah 

kırıımpa, kimi zaman boğa başlı olarak 

yapılmaktadır. Yanda boğa başlı tammah 

kırıımpa örneği görülmektedir 

 

 

 

 

                                                  Resim 265. Kırıımpa577 

A.3. Kuş Figürü  

Kun Tovşuur 

Bir Moğol çalgısı olan kun tovşuur, Tuva ve Altay’da da bilinmektedir. Khun 

(хун) Moğolca kuğu anlamına gelmektedir. İki telli bir çalgı olan kun tovşuurun 

göğsüne deve, keçi bazen de vahşi hayvanların derileri gerilebilmektedir. 

Burguluğun üstü sıklıkla bir kuğu başı şeklindedir. Teknesinin arkasında kuğu tüyleri 

ya da kuğu tüyünü andıran beyaz tüyler yapıştırılabilmektedir. Bu şekilde çalgının 

kuğu görünümü perçinlenmektedir. 

 

 

                                                                                                                                                                     
576 Fotoğraflar: http://ta-musica.narod.ru/instrum.html 
577 Fotoğraf: Kataliev German - Klavdia Khatyleva - Торут Дорбоон. 



 
 

198 
 

 

 

 

 

  

 

 

                  Resim Grubu 266. Kun Tovşuur Örnekleri578 

Kun tovşuurun yayı, atların yelesinden yapılmaktadır. Telleri 

dörtlü aralığa akort edilmektedir ki bu Orta Asya Türk ve Moğol 

çalgılarında çok tercih edilen bir akortlama şeklidir. Sol altta görüldüğü 

üzere kimi zaman çalgının derisinin üzerine kuğu tüyleri 

asılabilmektedir. 

  

 

 

                  Resim Grubu 267. Kun Tovşuur Örnekleri579  

 

                                                           
578 Fotoğraflar: http://www.face-music.ch/instrum 
579 Fotoğraflar: http://www.face-music.ch/instrum 



 
 

199 
 

Kuştar: Bir Uygur çalgısı olan kuştarın burguluk 

kısmında kartal figürü yer almaktadır. Çalgı dört tellidir ve 

yine dört adet ahenk teline sahiptir. Ahenk telleri, ana melodi 

çalınırken temas edilmeyen fakat titreşimden etkilenerek 

doğuşkan sesler üreten tellerdir. Bu, çalgıdan elde edilen 

sesin daha doygun ve duyulmasını sağlar. Kuştarın 

burguluğunda yer alan kartalın kanatları, genellikle açık ve 

kuş uçar vaziyette tasvir edilir.  

 

 

 

 

 

 

    Resim 268. Kuştar580       Resim 269. Kuştarın Burguluklarında Yer Alan Kartal Figürleri         

 

                  

 

 

                                                                                   Resim 270. Kuştar581 

                                                           
580 Fotoğraf: F.- T.Vural – Eskişehir Anadolu Üniversitesi Türk Dünyası Kültür ve Sanat Merkezi 

Müzik Müzesi – Feridun Obul yapımı Kuştar 
581 Fotoğraf: The Silent Orchestra - Londra 2005. 



 
 

200 
 

Çeng / Arp 

Çengin kartal başlı olanları yapılabilmektedir. Bu 

örnek ise Orta Asya çalgılarının model alınarak yapıldığı bir 

çalgıdır ve Eskişehir Anadolu Üniversitesi Türk Dünyası 

Bilim Kültür ve Sanat Merkezi içinde yer alan Türk Müzik 

Tarihi Salonu’nda sergilenmektedir. Aşağıda ise Altay 

Bölgesi’nde 19. Yüzyılda yapılmış bir çeng yer almaktadır582. Resim 271. Kartal Başlı 

Çeng583 

 

 

 

 

 

                           Resim 272. Kartal Başlı Çeng ve Fotoğraftan Detay584 

Burguluğunda Kuş Figürü Kullanılan Diğer Çalgılar 

Kun tovşuur ve kuştarın yanı sıra, diğer yaylı çalgılarda da kuş figürü 

kullanıldığı görülebilir. Kartal, kuş figürleri içinde en fazla tercih edilendir.  

 

 

                                  Resim 273. Kartal ve At Başlı Çalgılar 

                                                           
582 The Silent Orchestra, s.70. 
583 Fotoğraf: F. - T.Vural - Eskişehir Anadolu Üniversitesi Türk Dünyası Bilim Kültür ve Sanat 

Merkezi Müzik Müzesi - Feridun Obul yapımı çeng - Eskişehir 2017. 
584 Fotoğraf: The Silent Orchestra 



 
 

201 
 

Burguluğunda kuş figürü kullanılan bir diğer çalgıya, Hakas hikâyelerinde 

rastlıyoruz. Petr Topoyev’in yaratılış hikâyesi konulu kitabında, her şeyin piştiği 

kazan, burguluğunda kaz başı olan bir kopuz tarafından karıştırılmaktadır. Aşağıda 

bu hikâyeye ilişkin çizimler yer almaktadır585. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Resim 274-275. Hakas Yaratılış Hikâyesinde Her Şeyin Piştiği Kazanı Karıştıran Kaz Başlı 

Kopuz586 

 

A.4. Dağ Keçisi Başı Figürü  

Türk kültüründe ongunlardan birisi olarak kabul edilen dağ keçisi, tovşur 

çalgısında kullanılabilmektedir. 

 

 

                                                           
585 Petr Y. Topoev, Көнним Тамчыхтары, Abakan 2003, s.21-23. 
586 Çizimler: Petr Y. Topoev - Көнним Тамчыхтары. 



 
 

202 
 

Altay Arpı / Çengi 

Moğolistan Ulusal 

Müzesi’nde sergilenen ve Moğol-

Altay Havzası’ndaki arkeolojik 

kazılarda bulunan arp tipi bir 

çalgının sap kısmında, boynuzları 

oldukça gösterişli bir dağ keçisi 

figürü yer almaktadır. Çalgının 

1400 yıllık olduğu tahmin edilmektedir587. Resim 276. Altay Arpı / Çengi 

 

                              Resim 277. Altay Arpı / Çengi 

Çalgının bulunması ve onarılmasında Alman arkeologların katkısı nedeniyle, 

Altay arpı, Moğol-Alman kültürel ilişkilerinin bir sembolü ilan edilmiştir588. Altay-

Moğol Havzasında bulunmuş olması, çalgıyı Türk müzik tarihi için son derece 

                                                           
587 Талын дайчдын өв соёл” үзэсгэлэн нээгдлээ, http://www.24tsag.mn/content/53638.shtml; 2014 

оны урлаг, соёлын онцлох 10 үйл явдал (2017 Yılının 10 Kültür ve Sanat Olayı), 

http://www.mnb.mn/f/41920 
588 Алтай ятга Монгол, Германы соёлын харилцааны бэлгэ тэмдэг боллоо (Altay arpı Moğol ve 

Alman kültürel ilişkilerinin bir sembolüdür) http://www.olloo.mn/n/746.html 



 
 

203 
 

önemli bir yere koymaktadır. Tellerin bağlandığı kısımda bulunan uzun boynuzlu 

dağ keçisi, bu hayvana yüklenen özel anlamlarla ilişkili olarak yapılmış olmalıdır. 

Çalgı bulunduktan sonra, benzer yeni şekilleri de yapılmaya başlanmıştır. Aşağıda 

buna örnekler sunulmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

        

 

 

 

 

 

 

       Resim 278-279-280. Altay Çengine Benzer Yapılan Yeni Çalgılar589 

 

 

 

                                                           
589 Алтайн ятга" бол эртний нүүдэлчдээс бидэнд үлдсэн урлагийн үнэт өв юм (Altay Arpı “"eski 

göçebelerden gelen bir sanat eseri hazinesi), http://www.olloo.mn/n/21708.html; Fotoğraf: 

D.Ganpurev 



 
 

204 
 

      Tovşur 

İki telli bir çalgı olan tovşur, genellikle 

Moğollar arasında yaygındır. Tovşur, 

Altay Türklerinin yaygın kullandığı 

topşur ile çok benzemektedir. Çalgının 

burguluk kısmında genellikle bir dağ 

keçisi figürü yer alır.  

 

 

 

                                 Resim Grubu 281: Tovşur Örnekleri590 

 

A.5. Koç Başı Figürü  

Geleneksel kopuzun/homısın burguluğunda at başı kullanımına sık 

rastlanmamaktadır. Bununla birlikte aşağıdaki örnekte olduğu gibi kimi zaman koç 

başının burgulukta yer aldığını görmekteyiz. Abakan Filarmoniya’da 

fotoğrafladığımız bu kopuz, Gennadeviç Alekseyeviç tarafından 1989 yılında 

yapılmıştır.  

 

 

 

                                                           
590 Монгол хийцийн хөгжим (Moğol Müziği) http://ene.mn/index.php?newsid,=3418; 

https://mongolianshop.com/musical-intsruments 



 
 

205 
 

 

 

 

       Yanda detayı sunulan çalgıda, boynuzların koç 

başının yan taraflarında belirtildiği görülmektedir. 

Koçun yüz hatlarının detaylı çizildiği bu kopuz 

gibi, sadece boynuz figürünün vurgulandığı 

aşağıdaki kopuz/homıs türleri de yapılabilmektedir.  

 Resim Grubu 282. Koç Başlı Kopuz591 

 

 

 

Resim Grubu 283. Koç Boynuzlu Kopuz592 

A.6. Deve Başı Figürü  

Temeli igil ile ortaklık gösteren, iki telli topşur ve tovşurlar, Tuva ve 

Moğolistan’da kullanılmaktadır. Bu çalgıların burguluklarında zaman zaman deve 

başı görülebilir. Aşağıda yer alan çalgının burguluk kısmında deve başı yer 

almaktadır. Deve derisinin Türk ve Moğol çalgılarında yaygın kullanıldığı 

bilinmekle birlikte, deve başının çalgılara bir figür olarak oyulması, geleneksel 

çalgılarda pek rastlamadığımız bir durumdur. 

 

                                                           
591 Fotoğraflar: F.- T.Vural - Abakan Filarmoniyası - Abakan 2017. 
592 Fotoğraflar: F.- T.Vural - Abakan Filarmoniyası - Abakan 2017. 



 
 

206 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

               Resim Grubu 284: Deve Başlı Tovşur Örneği593 

A.7. Ejder Başı Figürü  

Türk çalgılarının burguluklarında ejder başı görülebilmektedir. Ancak bu 

durum, çok yaygın değildir. Aşağıda görüldüğü üzere, Türk ve Moğol yaylı 

çalgılarının burguluklarında ejder figürü kullanılabilmektedir. 

 

 

 

 

 

                Resim 285. Burguluğunda Ejder Başı Yer Alan Çalgı594 

                                                           
593 Монгол хийцийн хөгжим (Moğol Müziği) http://ene.mn/index.php?newsid,=3418; 

https://mongolianshop.com/musical-intsruments 
594 Fotoğraflar: http://asuult.net/viewtopic.php?t=11148 



 
 

207 
 

Kimi morin-huur çalgılarında at başlı burguluğun bitip, sapın başladığı yerde 

ejderha tipi bir varlık görülür. Bu şekilde çalgının sapı, ejderhanın ağzından çıkar 

gibi bir görünüm sağlanmıştır. Aşağıda buna örnekler sunulmuştur: 

      

                  Resim Grubu 286. At ve Ejder Başlı Çalgı Sapları 

Ejderha, Budist inanışta yeri olan bir figürdür. Eski Türk inancında da yer ve 

gök kültü olarak ele alınan ejderha, Orta Asya sanatında bolluk, bereket, kuvvet, 

kudret, sağlık ve şifa sembolü olarak kabul edilmiştir595. Çalgılarda yer alışı da, 

estetik kaygıyla birlikte, söz konusu inanışlar temelli olmalıdır.  

                                                           
595 Özkartal, a.g.e., s.63; Öney, “Anadolu Selçuklu…”, s.171. 



 
 

208 
 

A.8. Kurt Başı Figürü  

Kurt, bilindiği üzere Türk tarihi ve mitolojisinde en önemli ve üzerine en 

fazla anlam yüklenen hayvandır. Bu durum,  Sibirya Türklerince icra edilen 

melodilere ve çalgılar üzerindeki çizimlere yansımakla birlikte, çalgılarda kullanılan 

heykelciklerde yaygın ve gelenekselleşmiş kurt figürleri tespit edilmemiştir. Bununla 

birlikte oldukça nadir uygulamalarda, özel sipariş üzerine çalgı burguluklarında kurt 

başı görülebilmektedir. Aşağıda buna bir örnek sunulmuştur.  

  

  

 

 

 

                        Resim 287. Kurt Başlı Çalgı Burguluğu 

Çeng çalgısının burgularının yer aldığı üst kasnağının bitiş noktasında çeşitli 

hayvan başları yer alabilmektedir. Bunlardan bir tanesi aşağıda görülmektedir. Kurt 

başlı bu çeng, Altay bölgesinde yakın dönemde (XX. yy) yapılmış bir çalgıdır. 

 

 

 

                                                       

                                                                         Resim 288. Kurt Başlı Çeng596 

                                                           
596 Fotoğraf: The Silent Orchestra 



 
 

209 
 

A.9. Aslan Başı Figürü  

Aslanın Türk sanatında yaygınlaşması, Budizmin etkisiyle 

olmuştur. Daha önceki dönemlerde de aslan, Türkler arasında güç 

simgesi olarak kabul edilse de, Buda’nın simgelerinden birisi 

olması nedeniyle bu inanışla birlikte simge olarak 

yaygınlaşmıştır. Bununla birlikte aslan başlı Türk çalgıları yok 

denecek kadar azdır. Yanda buna bir örnek sunulmuştur. Resim 289. Aslan Başlı Çalgı 

Burguluğu597 

A.10. Yılan Başı Figürü  

Yılan sesi, Tuva Türklerinin müzik türü 

olan höömey içinde taklit edilmektedir. Bazı kam 

davullarında yılan resmi bulunabilir. Ancak yılan 

başlı çalgılar pek görülmez. Hayvan başlı 

çalgıların dünyada ilgi çekmesi sonucu, yeni 

yapılan Tuva ve Moğol çalgılarında yılan başlı burguluklara nadiren 

rastlanabilmektedir. Üstte buna bir örnek sunulmuştur.  

Resim 290. Yılan Başlı Çalgı Burguluğu 

 

 

 

 

 

                                                           
597 Fotoğraf: Монгол хийцийн хөгжим (Moğol Müziği), http://ene.mn/index.php?newsid=3418 



 
 

210 
 

B. HAYVAN FORMLU ÇALGILAR 

Çalgıların burguluk kısımlarında çeşitli hayvan başları yer almakla birlikte, 

kimi müzik aletlerinin ise tamamen bir hayvanın formunda yapıldığı görülür. 

Çalışmanın bu kısmında, söz edilen özelliklere sahip çalgılara ilişkin veriler 

sunulmuştur. 

B. 1. Gövdesi Kuş Biçiminde Yapılan Çalgılar 

   Kil Bülbül/Şuh Tupşık/Guş Tüteği 

Türk dünyasında görülen üflemeli çalgılar arasında yer alan bülbül, farklı 

isimlerle anılır. Mari bölgesinde kullanılan şuh-tuşpık, Türkiye Türkçesine “kil 

bülbül” olarak çevrilebilir598.  

 

 

 

 

 

                               Resim 291. Kil Bülbül Örnekleri599 

Kazakistan topraklarında çok eski dönemlerden beri var olduğu saptanan 

çalgı, Kazakistan’da “kuş sayrayık” olarak adlandırılmaktadır. Aşağıda Kazakistan 

Müzik Müzesi’nde fotoğrafladığımız saz sırnay (üstte), kuş sayrayık (ortada) ve 

uıldek (altta) görülmektedir. 

 

                                                           
598 Словарь Музыкальных терминов (Müzik Terimleri Sözlüğü), Moskova 2009, s.301. 
599 Fotoğraf: Vertkov vd. - Музыкальные Инструменты Народов Ссср 



 
 

211 
 

 

 

 

 

                                                                             

                                                                          Resim 292-293. Kuş Sayrayık 

Örnekleri600 

Bu çalgı Azerbaycan’da “guş 

tüteği” olarak adlandırılmaktadır. Çalgıya 

burbuğ, burduk, gil tüteği, fit tüteği de 

denilmektedir601. Bu çalgı, topraktan 

yapılmış kuş biçimli bir heykelciğe, 

genellikle pirinç gibi bir madenden düdük 

takılması yoluyla elde edilir.  

      Resim 294. Guş Tüteği İcrası602                

İki veya daha fazla deliği olabilir. Bu delikler tam ya da yarım kapatılarak ses 

elde edilir ve bu seslerin bir oktav603 tizleri de çalınabilmektedir. Kil bülbül, çocuk 

çalgısı gibi görülse de hem çocuklar, hem de yetişkinler tarafından 

çalınabilmektedir604.   

 

                                                           
600 Fotoğraf: F.- T. Vural – Kazakistan Müzik Müzesi – Almatı 2014. 
601 Kerim, a.g.e., s.85 
602 Fotoğraf: Mecnun Kerim - Azerbaycan Musiki Aletleri 
603 Oktav: Sekiz sesten oluşan ses dizisi, bir do sesiyle ondan sonraki do sesi arasındaki uzaklık 

(tdk.gov.tr) 
604 Vertkov vd., a.g.e., s.49. 



 
 

212 
 

 

                              

 

 

 

 

 

                           Resim 295. Guş Tüteği Örnekleri605 

 

Azerbaycan topraklarında eski yerleşim yerlerinde yapılan kazılarda, milattan 

önceki dönemlere ait çok sayıda guş tüteği bulunmuştur. Bakü’nün eski İçerişehir 

kısmında bulunan guş tütekleri, güvercin ve çavuşkuşu şeklinde yapılmıştır606. Bu 

eserleri Azerbaycan Müzik Müzesi’nde görmek mümkündür.  

   Ahşap Bülbül/Arama/Arala Şumnık 

Benzer bir diğer çalgı olan arama/arala-şumnık “ahşap bülbül” olarak 

çevrilebilir. Çalgıda bir ses çıkış deliği dışında başka delik yoktur ve tamamen 

üflemenin basıncı ile ses kontrolü yapılmaktadır. Kimi zaman ses çıkış deliği de elle 

kısmen kapatılmaktadır. Bu nedenle basit melodileri icra edebilen çalgı, Rusya’nın 

kuzey bölgelerindeki halk tarafından çalınır607.  

Geşteru Dağıstan bölgesinde çalınan ve iki deliğe sahip bu çalgı, kuş 

biçimindedir. Genellikle kırmızı renge boyanır ve çoğunlukla çocuklar tarafından 

çalınır608.   

                                                           
605 Fotoğraf: Mecnun Kerim - Azerbaycan Musiki Aletleri 
606 Kerim, a.g.e., s.85 
607 Vertkov vd., a.g.e., s.49. 
608 Vertkov vd., a.g.e., s.106. 



 
 

213 
 

Kopuz 

Kopuzun temel biçimi, armudî bir şekle dayanmakla 

birlikte, günümüzde farklı gövdeler de denenebilmektedir. 

Lutiye P. Topoyev, Türk/Hakas mitolojisinde öne çıkan 

hayvanları çalgılarında kullanmayı çok sevdiğini ifade 

etmektedir. Bu amaçla, çalgıların yapımında sık sık kartal gibi 

kutlu kabul edilen hayvanlara yer veren Topoyev, yaptığı kopuz 

tiplerinden bir tanesinin teknesinin arkasını, kaz sırtı biçiminde 

oymaktadır. Yanda bu çalgı görülmektedir. Burada Hakas 

yaratılış hikâyelerinde yer alan, her şeyin piştiği kazanı 

karıştıran kaz başlı kopuz model alınmıştır (bkz. Resim 274-

275).  

Resim 296. Kaz Sırtı Biçimli Hakas Kopuzu609 

Çeng / Arp  

Türklerde arp tipi çalgıların millatan önceki dönemlerden beri kullanıldığına 

ilişkin veriler, çalışmanın I. Bölüm A. 4. alt başlığında yer almaktadır. Arp tipi 

çalgıların burguluğunda hayvan figürleri kullanılabildiği bilgileri ise III. Bölüm A. 4. 

alt başlığında sunulmuştur. Bu tip çalgıların tamamının bir hayvan şeklinde yapıldığı 

da görülür. Kucakta çalınan arp tipi çalgılar, doğal olarak suda yüzen bir kuşa 

benzemektedir. Bu benzerliği fark eden Kuzey Sibirya halkları, çalgıyı biraz daha 

özenle turna/kuğu biçiminde yapmaktadır.  

                                                           
609 Fotoğraf: F.- T.Vural - Topoev Çalgı Yapım Atölyesi - Abakan 2017. 



 
 

214 
 

Kuzey Sibirya Türkleri ve Hanti Mansiler arasında görülen bu çalgı aşağıda 

sunulmuştur. Genellikle sedir ağacından yapılan çalgının boyu 75-80x60-65 cm. 

arasındadır610. 

 

 

 

 

 

                              Resim 297. Turna / Kuğu Biçimli Arp611 

  

 

 

 

                                        

Resim 298-299. Turna / Kuğu / Kaz Biçimli Arplar612 

Bu çalgıya Hanti Mansiler “Тор сапл юх (tor sapl yuh)” adını vermektedirler. 

Bu isim, “kuğu/turna arp çalgısı” olarak çevrilebilir. Bazen bu çalgıya “kaz arp 

çalgısı” denildiği de olmaktadır. Gövdesi genellikle sedir ve huş ağacından yapılan 

çalgıda geleneksel olarak balık tutkalı kullanılmaktadır. 7-13 arasında değişen tel 

                                                           
610 Yu.İ. Şeykin, История Музыкальной Культуры Нарадов Сибири (Sibirya Halklarının 

Müzik Kültürü Tarihi), Moskova 2002, s.145. 
611 Fotoğraf: Yu.İ. Şeykin - История Музыкальной Культуры Нарадов Сибири 
612 Fotoğraflar: Музыкальные инструменты (Müzik Aletleri) - http://ugra-nasledie.ru; 

http://hmao.kaisa.ru 



 
 

215 
 

sayısına sahip olan çalgı, dini ritüeller ve törenlerde kullanılmakta, danslara da eşlik 

etmektedir613. 

Turna / kuğu ya da kaz adını taşıyan çalgının, kulakları olan daha farklı bir 

hayvan biçimde yapıldığı da görülmektedir. Aşağıda bu farklı şekle örnekler 

sunulmuştur.  

 

 

 

 

 

                             Resim 230-231. Hayvan Figürlü Arplar614 

Sallamalı Kartal  

Sibirya Türkleri arasında Rusça’dan geçmiş bir kelime olan pagremuşka, Batı 

dillerinde marakas olarak bilinmektedir. Çıngırak tipi sallamalı bu çalgılar arasında, 

gövdesi hayvan şeklinde yapılanlar vardır. Kazakların kullandıkları sallamalı kartal 

da bu tip bir enstrümandır. Aşağıda, Atalarımızın Mirası Konserinde 

fotoğrafladığımız, sallamalı kartalın icra edilişi görülmektedir.  

                       

 

 

                                                           
613 E.A.Alekseyenka, “Музыкальные инструменты народов Севера Западной Сибири”  (Batılı 

Sibirya Kuzey Halklarının Müzik Aletleri ), Материальная И Духовная Култура Нарадов Сибири 

(Sibirya Halklarının Maddi Ve Manevi Kültürü)  Р.Ф.ИТС, Наука, Moskova 1988, Tom XLII, s.8-9. 
614 Загадка мансийской арфы (Mansi Arpının Sırrı), https://senat-perm.livejournal.com; 

http://uralistica.com 



 
 

216 
 

            

 

 

 

 

Resim 232. Sallamalı Kartal İcrası ve Fotoğraftan Detay615 

Çalgı,  kanatlarını açmış kartal biçimi verilmiş ahşaba, metal plakların 

çakılması suretiyle yapılmıştır. Metal plaklardan her bir çiftin teki ahşaba 

sabitlenmiş; diğerinin ise sadece ucu çakılmıştır. Sallama hareketi ile birlikte iki 

metal parça birbirine çarpmaktadır. 

  Dcaga/Djaga//Kolyeli Dcaga 

Saha Türklerinin kullandığı dcaga, ahşaptan yapılmış bir kuğu başına, metal 

parçaların takılması yolu ile oluşturulur. Sallanarak ses veren bu çalgıya, hayvan 

boynuzlarının asıldığı da görülebilmektedir616. Aşağıda dcaga ya da kolyeki dcaga 

ismi verilen bu çalgının bir çizimi yer almaktadır. 

 

 

                                                           
615 Fotoğraf: F.- T.Vural - Наследие Предков (Atalarımızın Mirası) Konseri - Kızıl. 14.08.2017 
616 Khataliev - Khatalaeva, a.g.e., s. 47. 



 
 

217 
 

           Turna/kuğu tipli arptan sonra, kuğu başlı bu çalgının da 

Kuzey Sibirya’da bulunması, dikkat çekicidir. Saha Türklerinin 

sembol olarak kabul ettiği ve çeşitli çalgılarda tasvirlerini 

kullandığı kıtalık kuşu da leyleğe benzeyen uzun boyunlu bir 

hayvandır. Bu örnekler, Kuzey Sibirya Türkleri ve akraba 

topluluklarının uzun boyunlu kuşları güzel bularak, çalgılarında 

yer verdiklerini düşündürmektedir. 

   Resim 233. Dcaga617 

B.2. Gövdesi Dağ Keçisi, At ve Koç Başı Şeklinde Yapılan Çalgılar 

Çalışmanın “I. Bölüm, Ç.1. Boynuz ve Kemiklerin Ana Gövdeyi Oluşturduğu 

Çalgılar” alt başlığında söz edilen ve Resim 153-154’te sunulan at kafatasından 

yapılan igil çalgısı, gövdesinde hayvan figürü yer alan diğer çalgılar arasındadır. 

Sang/Sangıros    

Hakasya’da çalınan sangın ahşap kısmının bir ucu at, diğer ucu koç başı 

şeklindedir.  

 

 

 

 

 

Resim 234. Sang / Sangıros618 

                                                           
617 Çizim: Kataliev - Khatyleva -Торут Дорбоон 

 



 
 

218 
 

Sangın altına ses vermesi için demir bir sap ve demir halkalar takılır. Çalgı 

sallanarak çalınır. 

Müüs   

Bir ritim çalgısı olan müüs, ahşap bir koç figürü, altında bir taş ve koçun 

boynuzuna geçirilen bir deriden oluşur. Deri halka bileğe takılır. Bu şekilde tutulan 

müüs, sabit bir yere vurularak çalınır. Çalgı, Hakasya’da kullanılmaktadır.  

   

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 Resim 235. Müüs619 

B.3. Gövdesinde Hayvan Figürü Yer Alan Diğer Çalgılar  

Burguluğunda hayvan heykelciği bulunan ya da gövdesi tamamen hayvan 

formlu olan çalgıların yanı sıra, bir kısmında hayvan figürü bulunduran diğer 

çalgılara ilişkin bulgular aşağıda sunulmuştur. 

                                                                                                                                                                     
618 Fotoğraf: Хакасын хөгжмийн зэмсэг (2) (Hakas Müzik Aletleri 2) - Үндэстний цахим өв 

академи (Ulusal Elektronik Miras Akademisi), 2011. 
619 Fotoğraf: http://www.face-music.ch/catalog/uelgervol_1songs.html 



 
 

219 
 

Jılan Bas Konıray 

Kazak kamlarının (baksı) kullandıkları çalgılardan birisi olan jılan bas 

konıray aşağıda görülmektedir. Üzerine ziller asılan asa biçimli çalgı, sallanarak 

çalınır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                               Resim 236-237. Jılan Bas Konıray ve İcrası620    

Kandan / Ejder Başlı Boru 

Burguluğunda ejder figürü 

bulunan çalgıların yanı sıra uç 

kısmında ejder bulunan üflemeli 

çalgılardan da söz etmek mümkündür.  

          Resim 238. Kandan621  

                                                           
620 Fotoğraflar: Z.S.Jekişeva - Казактын Дәстурлы Музыкалык Аспаптары 
621 Çizim: Süzükei - Музыкальная Культура Тувы 



 
 

220 
 

Tuva üflemeli çalgılarından olan “kandan”, Resim 238’de görüldüğü üzere, 

sesin çıktığı uç kısmında bir ejder başı bulundurmaktadır. Çalgı ortalama 30 cm. 

boyundadır622.   

Çank 

Saha çalgılarından olan bu gongun 

bağlı olduğu kasnağın her iki tarafına da at 

başı takılmıştır. 

  

Resim 239. Çank623 

 

At Başlı Konıray 

      Konıray, Kazakların sallamalı 

çalgılar için kullandıkları genel bir 

isimdir. Burada görülen konırayın üst 

kısmında bir at başı  yer almaktadır.  

Resim 240. At Başlı Konıray624 

                                                           
622 Süzükei, Музыкальная Культура…, s.68. 
623 Fotoğraf: Kataliev - Khatyleva - Торут Дорбоон, Fotoğrafçı: V. Yaroev - Androsova 
624 Fotoğraf: : Z.S. Jekişeva - Казактын Дәстурлы Музыкалык Аспаптары 



 
 

221 
 

At başının yanlarından ya da altından sarkan 

ziller sallanarak ses çıkartılmaktadır. 

 

 

 

                          Resim Grubu 241. Konıray Çeşitleri625 

Duyuglar 

Detaylı bilgi, çalışmanın I. 

Bölüm B. Maddesinde sunulan duyuglar 

çalgısı üzerinde at başı figürünün 

kullanıldığı bir örnek aşağıda 

sunulmuştur. Bilhassa Tuva müziğinde 

at koşuşu ritmini vermek için çalınan duyuglar, Kazakistan ve Yakutistan’da da 

kullanılmaktadır. Resim 243. At Başlı Duyuglar626    

 

 

 

 

 

 

                                                           
625 Fotoğraf: F.- T. Vural – Kazakistan Müzik Müzesi – Almatı 2014. 
626 Fotoğraf: Z.S. Jekişeva - Казактын Дәстурлы Музыкалык Аспаптары 



 
 

222 
 

C. TAŞIMA/SAKLAMA KABI HAYVAN BİÇİMİNDE YAPILAN 

ÇALGILAR 

Sibirya çalgıları içinde, enstrüman saklama, taşıma kaplarının da hayvan 

biçimli yapılabildiği görülmektedir. Bu çalgılar arasında demir kopuz yer alır. 

               Resim 244. Demir Kopuz Örnekleri ve Saklama Kabı (solda)627 

Hakasya’da çalgı yapımcı ve müzikolog Petr Y. Topoyev’in çalgı yapım 

atölyesinde fotoğrafladığımız demir kopuzların birisinin taşıma kabının, kartal 

şeklinde oyulduğu ve boyandığı görülmüştür.  

Saha Bölgesinde demir kopuzlara verilen önem, saklama / taşıma kaplarına da 

yansımıştır.  Danilov Aleksander tarafından yapılmış olan bir kopuzun (homıs) kabı, 

at şeklinde oyulmuş ve atın kuyruk kısmına da gerçek at kuyrukları takılmıştır628. 

                                                           
627 Fotoğraf: F. - T.Vural - Topoev Çalgı YapımAtölyesi - Abakan 2017. 
628 People of the World Khomus Museum and Center Kataloğu, Yakutsk 2014, s.6. 



 
 

223 
 

 

                    Resim 245. Demir Kopuz ve At Figürlü Saklama Kabı629 

Yine Saha Bölgesi’nde geyik ve mamut figürlü demir kopuz saklama kaplarına 

da rastlanmaktadır.   

 

                             Resim 246. Demir Kopuz Saklama Kapları630 

Saha’da çok sayıda bulunan mamut fosilleri ve dişleri, daha önce de değinildiği 

üzere Saha bölgesinin turistik unsurlarından birisi haline gelmiştir. Kopuz saklama 

kaplarında mamut ve Saha’nın simgesi olan elinde sancak taşıyan atlı figür 

görülmektedir. 

 

                                                           
629 Fotoğraf: People of the World Khomus Museum and Center Kataloğu 
630 Fotoğraf: I.I. Khristoforov - Kiriheen Uus, Пособие По Изготовлению Якутского 

Музыкального Инструмента Хомус (Yakut Müzik Aleti Homus Yapma El Kitabı), Yakutsk 

2011. 



 
 

224 
 

 

 

 

 

 

  

 

                            Resim 247. Mamut Figürlü Kopuz Saklama Kabı631 

 

 

 

 

 

 

                    Resim 248. Mamut Amblemli Kopuz Saklama Kabı632 

Demir kopuz saklama kaplarının, Kuzey ve Güney Sibirya Türkleri arasında 

kutsal kabul edilen ve/veya popüler hayvanlardan seçildiği söylenebilir.  

 

 

                                                           
631 Fotoğraf: İ.İ. Khristoforov - Kiriheen Uus, - Пособие По Изготовлению Якутского 

Музыкального Инструмента Хомус 
632 Fotoğraf: İ.İ. Khristoforov - Kiriheen Uus, - Пособие По Изготовлению Якутского 

Музыкального Инструмента Хомус 



 
 

225 
 

IV. BÖLÜM 

HAYVAN SESLERİNİN  

MELODİ VE RİTİM İÇİNDE YER ALIŞI 

 

A. HAYVAN SESLERİNİN MELODİ İÇİNDE TAKLİDİ 

Sibirya topluluklarının müziklerinde doğa ve hayvan sesi taklitleri çok önemli 

bir rol oynamıştır633. Hayvan sesleri, Sibirya Türk müziği melodileri içinde, insan 

sesiyle ya da çalgılarla taklit edilebilmektedir. Çalışmanın bu kısmında, sözü edilen 

hayvan sesi taklitlerine ilişkin bulgular sunulmuştur. 

A.1. İnsan Sesi Kullanılarak Taklit 

Kurt Uluması 

Türk mitolojisinde ve bu mitoloji ile bağlantılı olan Türk destanlarında çeşitli 

hayvanlardan söz edilmekle birlikte, kurt ve at başrolleri oynarlar. Kurdun yaradılış 

efsanelerindeki yerine ve Türk mitolojisindeki önemine çalışmada daha önce 

değinilmişti. Bu önem, kurt sesinin Sibirya Türk müziğinde yer almasında neden 

olmuştur.  

Performanslar esnasında icracı, melodinin arasında kurt ulumalarını taklit 

etmektedir. Uluma sesleri, eserlerin kimi zaman başında, kimi zamansa arasında 

gelmektedir. Kurt ulumalarının Türk müziğinde yer alışı, Türk kültürü, mitolojisi ve 

müziğinin birleşimi olarak yorumlanabilir. 

  

 

                                                           
633 Levin - Süzükei, a.g.e., s.115. 



 
 

226 
 

 

 

 

 

                         Resim 249-250. Kurt Uluyuşu ve Melodi İçinde Taklidi 

Hayvan seslerinin melodi içinde yer alması, ilgi çekici bir unsur olarak son 

yıllarda daha çok dikkat çekmektedir. Yuliyana Krivoşapkina ve Tuva’da konserini 

dinlediğimiz Saylıg Ommun, kurt seslerini şarkıları arasında kullanan sanatçılar 

arasındadır.  

 

 

 

 

Resim 251. Yuliyana Krivoşapkina                        Resim 252. Saylıg Ommun  

Saha ve Tuva Bölgelerinde melodi içinde kurt ulumaları görülmektedir. 

Yakutistan Özerk Cumhuriyeti’nde, dünyaca tanınmış bir müzik topluluğunu kuran 

Khataliev çifti, performansları esnasında kurt sesini sık kullanmaktadırlar. 

Atölyelerinde görüşme gerçekleştirdiğimiz Klavdia Khatyleva ve German Khataliev, 

dünyanın çeşitli bölgelerinde yaptıkları konserlerde yer verdikleri kurt ulumaları ve 

at kişnemelerinin büyük bir ilgi gördüğünden söz etmişlerdir634.  

 

                                                           
634 KK2, KK3 



 
 

227 
 

At Kişnemesi 

At kişneme sesleri, özellikle Tuva müziğinde taklit edilmektedir. Atla 

özdeşleştirilen çalgıların sesleri ve at koşuş ritimleri içinde duyulan at kişnemeleri 

son derece etkilidir. Tuva Kızıl’da Geleneksel Müzikler Merkezi’nde müzisyenler, at 

kişneme seslerini ağızları ile taklit etmektedirler. Bilhassa hareketli müziklere 

başlamadan önce at sesi taklidi yapılmaktadır. Güney Sibirya’da sık rastlanan bu 

durum, Kuzey Sibirya Türkleri arasında da görülmektedir. Örneğin Saha bölgesinde 

büyük bir tanınmışlığa sahip olan Klavdia Khatyleva ve German Kataliev, 

konserlerinde at kişnemesini, insan sesi ile taklit ettiklerini ifade etmişlerdir. Bunun 

nedenini, “at bizim kültürümüzde son derece önemli bir hayvandır. O, kutsal bir 

hayvandır.635” diye ifade etmişlerdir.  

Kartal Çığlığı 

Kartal, Türk kültüründe önem taşıyan ve simgesel anlamlar yüklenmiş bir 

hayvandır. Kartalın bu önemi, Türk müziğinde de yerini bulmuştur. Bilhassa Tuva ve 

Saha Türkleri arasında kartal çığlığı melodi içlerinde, kısa, kesik ve yüksek seslerle 

taklit edilmektedir. Müzikte kartal sesi, dinamik, yırtıcı, dikkat çekici bir atmosfer 

yaratmaktadır. Olga Padlujnaya, performansı esnasında kartal ve diğer kuş seslerini 

melodi içinde taklit eden sanatçılar arasındadır. 

 

 

 

 

                                                           
635 KK2, KK3 



 
 

228 
 

 

 

 

 

                                                                            Resim 253. Olga Padlujnaya 

 

Diğer Kuş Sesleri 

Kartal çığlığının yanı sıra, başka kuş sesleri de melodi içinde taklit 

edilebilmektedir.  

Kuşlar, güzel görünüşleri ve sesleri nedeniyle insanlarca çok sevilmiştir. 

Onların uçabilme özellikleri ve göğe yakın oluşları, Türkler tarafından kutsal 

görülmelerine neden olmuştur. Kuşların güzel sesleri, melodileri süslemiştir. Sibirya 

Türk müziği içinde bülbül, saka gibi ötücü kuşlar ve puhu kuşu taklitleri 

görülebilmektedir.  

Bilhassa Tuva ve Saha arasında sözü edilen kuşların sesleri, melodiler içinde 

yer almaktadır. Puhu kuşu, kısa bir sesin gırtlak hareketi ile kesilmesi şeklinde; 

bülbül benzeri ötücü kuşlar ise ıslık ya da uzun seslerle taklit edilmektedir.  

Ötücü kuşların sesleri, genellikle sakin bir müzik eşliğinde; rahatlatıcı bir 

atmosferi canlandırmak için kullanılmaktadır. 

Höömey Tekniği İçinde Yılan, Boğa, At Üzengisi, Kuş Seslerinin Taklidi 

Höömey, Tuva müziğinin en karakteristik türlerinden birisidir. Höömey 

tekniği, temel bir ses üzerine eş zamanlı olarak oluşturulan doğuşkan ses 



 
 

229 
 

ezgileridir636. Höömey, insan sesinin, konuşma ve şarkı içi kullanımının çok ötesinde 

bir yaratıcılığa sahiptir. İki tane müzikal melodinin bir şelale gibi, aynı anda ve uyum 

içinde akışması sanatıdır637. Bu teknik, bir kişinin aynı anda iki ya da üç sesi 

çıkarmasına olanak tanıdığı için bütün dünyada ilgi çekmektedir. Aşağıda Tuva 

Geleneksel Müzik Merkezi’nde höömey icrası görülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

                                         Resim 254. Höömey İcrası638 

Tüm dünyada tanınmışlığa sahip olan ve festivallere konu olan höömey 

sanatının kendi içinde farklı teknikleri vardır. Tuva Çadaana şehrinde görüşme 

gerçekleştirdiğimiz Valeriy Ondar Oçur-ooloviç, bu tekniklerden üç tanesinin hayvan 

sesleri taklidi içerdiğini ifade etmiştir639. Bu teknikler, Çılandık Kargırası, Eyengi 

Kargırası, Boğa Gustarı Höömeyidir. Çılandık Kargırası, yılan sesi ve hareketlerinin 

                                                           
636 Timur Vural - Feyzan Vural, “Tuva Höömey Geleneği”, Türk Dünyası Stratejik Araştırmalar 

Kongresi, Antalya 2017, s.116. 
637 Theodore Levin  - Edgerton Michael, “The Throat Singers of Tuva”, Scientific American, Eylül 

Sayısı, New York 1999, s.80; Valentina Yu Süzükei - Ç.S.Tumat, Хөөмейжи Республики Тыва 

(Tuva Cumhuriyetinde Höömey), Центр Развития Тувинской, Kızıl 2015, s.3; Zoya Kırgısovna 

Kırgıs, Горловое пение как целостное явление традиционной музыкальной культуры 

тувинцев (Tuva Geleneksel Müziğinin Ayrılmaz Bir Parçası Olarak Boğaz Çalma), Doktora Tezi, 

Novosibirsk Devlet Konservatuvarı, Novosibirsk 2007, s.35. 
638 Fotoğraf: F.- T.Vural - Tuva Geleneksel Müzik Merkezi - Kızıl 2017. 
639 KK7 



 
 

230 
 

taklidi esasına dayanır. Çılandık, Tuva dilinde yılan anlamına gelir. Melodi içinde 

temel sesin üzerinde, yine insan sesiyle yılan sesleri taklidi yapılır. Her iki ses de 

aynı anda, aynı kişinin ses tellerinden duyulur ki bu oldukça zor ve çalışma isteyen 

bir tekniktir. Tüm höömey teknikleri, icracısını son derece zorlamaktadır. Margarita 

Kungaa, höömey sanatçılarının erken yaşlandığını ve çok erken yaşlarda öldüğünü; 

bu nedenle onlara özel olarak erken emeklilik yasasının gündemde olduğunu ifade 

etmiştir640. Bu zorlayıcı sesleri çıkartan sanatçıların, akciğer ve kalpleri çok erken 

yaşlarda tükenmektedir. 

Diğer bir tür ise Eyengi Kargırasıdır. Bu türün icrası esnasında melodi içinde 

atın koşarken üzengisinden çıkan sesler taklit edilir. Bu tür aynı zamanda, hayvanlara 

has ritmik karakterlerin taklidi başlığı altına da girer. Eyengi, Tuva Türkçesinde 

üzengi anlamına gelmektedir.    

Bir diğer tür ise Boğa Gustarı Höömeyidir. Boğa sesi höömeyi olarak Türkiye 

Türkçesinde aktarabileceğimiz bu teknikte, bas bir ses ile boğanın böğürmesi taklit 

edilir.  

Alan araştırması esnasında edindiğimiz yukarıdaki bilgilere ek olarak, höömey 

tekniği kullanılarak kuş sesi taklidi yapıldığı da kaynaklarda yer almaktadır641. 

Kamın Tören Esnasında Çeşitli Hayvan Seslerini Taklidi 

Çalışmanın başında da değinildiği üzere, kamlar din adamları olmakla 

birlikte, topluluğun müzik adamı olma işlevini de yerine getirmektedir. Genellikle 

davul ve kimi zaman kopuz çalarak gerçekleştirdikleri ayinler esnasında müziği etkin 

şekilde kullanan kamlar, gerçekleştirdikleri törenin içeriğine ve yardımcı ruhlarına 

                                                           
640 KK5 
641 Levin - Süzükei, a.g.e., s.115. 



 
 

231 
 

göre, tören esnasında çeşitli hayvanların seslerini taklit etmektedirler. İlahiler ve 

ritmik melodiler eşliğinde yapılabilen bu taklitlere aşağıda örnekler sunulmuştur:  

Tuvalı müzikolog Valenitina Süzükei, güçlü kamların çeşitli hayvan ruhları 

ile temas içinde olduğundan söz etmektedir. Gökte yaşayan kuşlar, yer altında 

yaşayan yılanlar, yeryüzünde yaşayan kurt ve ayılar bu ruhların başında gelir. 

Kamlar tören esnasında bu ruhların seslerini taklit edebilirler. Bununla birlikte bazı 

kamlar, tedavi ettikleri kişinin hastalığına göre farklı hayvan sesi taklitleri 

yapabilmektedir642.  

Eskiden bir müzisyen olan Tuvalı kam Kenin Lopsan, yaptığı kam 

törenlerinde müziği etkin şekilde kullanmaktadır643. Kamlık ayinlerde melodi ile 

birlikte farklı hayvan sesi taklitlerinin yapıldığını belirten Lopsan, “Bir kam 

düşmanına kızıyorsa, kuzgun; yağmur duası ediyorsa, karga; insanları korkutmak 

istiyorsa kurt veya baykuş; bir yalanı ortaya çıkarmak istiyorsa, saksağan; kendi 

gücünü göstermek için boğa; coşkuyu dile getirmek için ayı taklidi yapar” 

demektedir. Bir kadın kam olan Şimit Kırgıs da törenlerinde hayvan sesi ve 

hareketlerini taklit etmektedir. Şimit Kırgıs eğer hastasının su ya da toprağın ruhunun 

karışması nedeniyle rahatsızlandığını düşünüyorsa kuzgun, karga, kurt, Sibirya 

geyiği, erkek keçi, dağ sıçanı ve ayı taklitleri yapmaktadır. Ancak hastasının 

hayvanların ruhunun kızması sonucu rahatsızlandığını düşünüyorsa, dişi keçi, koyun, 

deve, at ve köpek sesi taklitleri yapmaktadır644. Bu taklitler, melodiler içinde ya da 

davul çalarak yapılabildiği için konumuz bakımından önem taşımaktadır.  

 

                                                           
642 KK12 
643 KK5 
644 KK12; Levin ve Süzükei, a.g.e., s.126. 



 
 

232 
 

A. 2. Çalgılar Kullanılarak Taklit 

Kuş Sesi Taklidi 

 Sibirya Türk müziğinde kuş sesi taklitleri, yukarıda söz edildiği üzere, 

doğrudan insan sesiyle ya da bir çalgı kullanılarak yapılabilmektedir. Bunun için ince 

bir zara benzeyen bir alet ya da Türk dünyasının pek çok yerinde “bülbül” olarak 

adlandırılan çalgılar kullanılabilmektedir. Çalgı Azerbaycan’da guş tüteği, 

Kazakistan’da  kuş sayrayık olarak adlandırılır. 

 

 

 

Resim 255. Kil Bülbüller                                       Resim 256. Guş Tütekleri 

Yukarıda sağda görülen guş tüteği ile bülbül ve karatavuk sesleri taklit 

edilmektedir645. Kazakistan’da benzer bir çalgı “kuş sayrayık” olarak 

adlandırılmaktadır. Altta görülen çalgı, güney Kazakistan – Türkmenistan bölgesinde 

bulunmuştur. Çalgı M.Ö. III-V. Yüzyıllara aittir646.   

 

 

 

 

Resim 257. Kuş sayrayık647 

                                                           
645 Kerim, a.g.e., s.85 
646 Jekişeva, a.g.e., s.83. 



 
 

233 
 

 Kil bülbül, ahşap bülbül, kussayrayık ve geşturu adı verilen çalgılarla ve ince 

yaprak ya da zar benzeri nesneler kullanılarak da kuş sesi taklitleri yapılmaktadır.    

           Deve Sesi 

Rusya’ya bağlı olan Buryatya’da çalınan ve bızançı ile büyük bir benzerlik 

gösteren “huçir”e ilişkin olarak Vertkov şu bilgileri aktarır: Silindir biçimli altıgen ya 

da sekizgen olan çalgıya, hayvan derisi gerilir. Huçir, destan anlatımlarına eşlik eden 

bir çalgıdır. Destanda melodik kısımlar bu çalgıyla çalınmış, aynı zamanda kimi 

hayvanların taklitleri de yine bu çalgıyla gerçekleştirilmiştir. Bu çalgıyla “ağlayan 

deve”, koşan at taklitleri yapılır648. Altta, bizançi ile hemen hemen aynı çalgı 

diyebileceğimiz huçir yer almaktadır. 

 

 

 

 

 

                                            Resim 258. Huçir649 

Deve sesinin melodi içinde taklit edilmesi, Orta Asya’dan Anadolu’ya uzanan 

bir gelenektir. Nitekim Orta Anadolu’nun en tipik müzikal türlerin olan “bozlak” 

devenin bağırmasına yani bozulamasına benzetilmiş; bu şekilde isimlendirilmiştir: 

Türkmenlerin düşüncesine göre, develer yazın yaylaları, sonbaharda ise 

kışlakları özler; bu özlemlerini dile getirmek için yanık, uzun sesler çıkartırlar. 

                                                                                                                                                                     
647 Fotoğraf: Z.S.Jekişeva - Казактын Дәстурлы Музыкалык Аспаптары 
648 Vertkov vd. a.g.e., s.144. 
649 Fotoğraf: Vertkov vd. - Музыкальные Инструменты Народов Ссср 



 
 

234 
 

Develerin çıkardığı bu ses Türkmenler “bızlamak” / “bozlamak” demişlerdir650. 

Anadolu’da develerin acı acı bağırması, bozlamak / bozulamak olarak; develerin bir 

arada bağrışması ise bozulaşmak olarak adlandırılır651.  Azerbaycan, Kırgız, Kazak 

ve Uygur Türklerinde de benzer ifadeler vardır. Buzlamak, Dede Korkut 

hikâyelerinde, bağıra bağıra ağlamak anlamında kullanılır652. Develerin çıkardığı bu 

acı ve yanık sesli niteleyen bozlamak kelimesinin, Orta Anadolu müzik türlerinden 

olan “bozlak”a kaynaklık ettiği düşünülür. 

At Sesi Taklidi 

Tuva müziğinde insan sesi ile at kişneme sesleri yapıldığı gibi çalgılarla da bu 

taklit yapılabilmektedir. Tuva Geleneksel Orkestrası, igil icraları esnasında bu çalgı 

ile at kişneme seslerini gerçekleştirmektedirler. Bu ses, yayın tellere hızlıca 

sürtülürek; saptaki elin ise tizden kalına kaydırılarak çıkarılması şeklinde 

yapılmaktadır. At sesinin, at ile ilişkilendirilen igil çalgısı ile yapılması bir 

gelenektir. 

Boğa/İnek Sesi Taklidi 

At kişnemesinin at ile bağlantılı olduğu kabul edilen igil çalgısıyla çıkarılması 

gibi, Tuva’da boğa/inek ile bağlantılı olduğu düşünülen bızançı ile de boğa sesi 

taklidi yapılmaktadır. Müzisyen Aydaş Monguş ve çalgı yapımcısı Otçutay Otsur 

Vladimiroviç bızançı çalınırken, boğanın möğleme sesinin taklit edildiğini ifade 

etmişlerdir653.  

                                                           
650 Hakan Tatyüz, Niğde Yöresi Halk Türkülerinin Melodi Yönünden İncelenmesi, Niğde 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Niğde 2001, s.4.  
651 Gülay Mirzaoğlu, “Toroslardan Çukurova’ya Yankılanan Ses: “Bozlak””, Folklorist Dergisi - 

Prof. Dr. Dursun Yıldırım Armağanı, (Ed. M. Özarslan, Ö. Çobanoğlu), Ankara 1998, s.410. 
652 Şükrü Elçin, Halk Edebiyatına Giriş, Ankara 1986, s.247. 
653 KK1, KK9 



 
 

235 
 

                              

                      

 

 Resim 260. İnek Sesini Bızançı İle Taklit Eden 

Vladimiroviç 

   

Geyik Sesi Taklidi 

İlk ortaya çıkışı beslenme ihtiyacına dayanan ancak zamanla bozkır Türk 

devletlerinin en kudretli geleneklerinden birini oluşturan avcılık, Türk boylarının ve 

halklarının ekonomik hayatında asli bir rol oynamakla kalmamış654; kültürel pek çok 

olguyu barındıran bir gelenek haline gelmiştir. Bu gelenek içinde av hayvanını 

ürkütmek, avlanılan bölgeye çekmek veya avcılıkta kullanılan yırtıcı kuşlara mesaj 

vermek için çeşitli müzik aletlerinin kullanıldığı görülür655. Bu çalgılar, zamanla 

geleneksel müzik içine de girmiştir. Altay Bölgesinde kullanılan abırga isimli 

üflemeli çalgı, geyiğe benzeyen sesiyle, avda geyikleri çekmek için çalınmaktadır.  

 

                                                   

 

 

 

Resim 261. Abırga656 

                                                           
654 Ahmet Caferoğlu, “Türklerde Av Kültü ve Müessesesi”, VII. Türk Tarih Kongresi Bildirileri, C. 

I. Ankara 1972, s.169. 
655 Detaylı bilgi için, bkz. Feyzan Göher Vural, “Türk Kültüründe Av Esnasında Kullanılan Çalgılar”, 

Türk Dünyası Araştırmaları Dergisi, Sayı 224, İstanbul 2016, s.219-222. 
656 Fotoğraf: F.Vural - Topoev Çalgı Yapım Atölyesi - Abakan 2017. 



 
 

236 
 

Ahşap ya da sedir ağacından yapılan abırganın boyu, 600-700 mm.dir. Ahşap 

kısımlar, yine ahşaptan yapılan çemberler ve hayvan bağırsağı yardımıyla birbirine 

tutturulur. Çalgıdan çıkan ses, geyik iniltisine benzer657.  

 

 

 

 

                                                  Resim 262. Abırga   

Tuva Türkleri arasında ise aynı çalgı, benzer bir isimle, “amırga” olarak 

bilinmektedir. Kullanılış yeri ise tıpkı Altay Türkleri gibi genellikle av sahasıdır. 

Kuvvetli ses çıkaran amırganın sesi dağlarda yankılanarak, geyikleri av sahasına 

çekmektedir658.  

Geyik sesini taklit için çalınan amırga, ekseriyetle söğüt ağacından elde 

edilen konik şekilli ahşapların hayvan bağırsağı ile bağlanmasıyla yapılmaktadır ve 

yaklaşık 500 mm uzunluğundadır. Ulyana Monguş, “Tuva Dilindeki Müzikal 

Terminoloji” başlıklı çalışmasında amırgayı, “geyik avı borusu” olarak tanımlar. 

Çalgının 900 mm.’ye uzanan şekilleri de mevcuttur659. 

Hakas Türkleri arasında bu çalgının çok benzeri, “pırgı” adı ile bilinir. 

Bilhassa eskiden avcılar tarafından büyük toynaklı hayvan avlarında kullanılmıştır. 

Pırgı, koni şekli verilmiş iki benzer ahşabın çemberlerle bağlanması yoluyla yapılır. 

Yapımında huş ya da söğüt ağacı tercih edilir.  Havanın kuvvetle içe çekilmesiyle 

çıkan dişi geyik sesi, erkek geyikleri toplamak için yapılan bir çağrı gibidir. Pırgı bu 

                                                           
657 Vertkov vd. a.g.e.,s.137. 
658 http://tuvaculture.ru, Erişim Tarihi: 15.08.2016:  
659 Ulyana Ochur-oolovna Monguş, Музыкальная Терминология В Тувинском Языке (Tuva 

Dili Müzik Terminolojisi), Filoloji Tezi. Tuva Devlet Üniversitesi, Kızıl 2014, s.130-241. 



 
 

237 
 

temel kullanımının yanı sıra, savaşlarda askerî müzik içinde ve sinyal amaçlı olarak 

da kullanılmıştır660. 

Tıpkı abırga gibi pırgı da delikleri olmayan, 

üflemeli bir çalgıdır. Vertkov’a göre pırgının boyu, 

500-600 mm civarındadır661. Blagodatov ise 

çalgının boyunun 700 cm’e çıkabildiğini çam ve 

sedir ağacından yapılabildiğini belirtmektedir662. 

Aşağıda çok eski dönemlerden beri avcılıkta 

kullanıldığı düşünülen pırgı çalgısı ve at üstünde 

onu çalan kişi görülmektedir. Resim 263. Pırgı Çalan ve Pırgı Taşıyan Atlı663                                                   

Kuzey Sibirya Türkleri arasında geyik ve ayı, son derece kutsal bir yere 

sahiptir. Pek çok Saha Türkü, kendi ongunu/totemi olarak bu hayvanları kabul 

etmektedir. Bu durum müziklerine de yansımıştır.  

Bu çalgının oldukça benzeri Saha Türkleri arasında “ayaan” olarak 

isimlendirilmektedir ve yine geyik sesini taklit için kullanılır664.  Klavdia Khatyleva, 

bu çalgıyı çalan en tanınmış müzisyendir. Aşağıda müzik atölyelerinde ziyaret 

ettiğimiz Khatyleva’nın çalgıyı icrası görülmektedir. 

 

 

 

                                                           
660 İ.L.Kızlasov - A.M.Tarunov, Сокровища культуры Хакасии (Hakasya Kültür Hazineleri),  

Moskova 2008, s.115. 
661 Vertkov vd. a.g.e., s.138. 
662 G.İ.,Blagodatov, “Музыкальные инструменты народов Сибири” (Sibirya’nın Halk Müziği 

Çalgıları), Сборник музея этнографии и антропологии, Т. XVIII. Saint Petersburg 1958, s.196. 
663 Fotoğraf: İ.L.Kızlasov - A.M. Tarunov - Сокровища Культуры Хакасии 
664 Khataliev - Khatalieva, a.g.e., s.73. 



 
 

238 
 

 

  

 

 

 

 

 

                       Resim 264. Khatyleva’nın Ayaan Çalgısını İcrası665 

Kamın Kopuz ile Kurt ve Kuğuyu Taklit Etmesi 

Bazı Kazak kamları (baksılar), kuis adı verilen enstrümantal eserleri kıl kopuz 

ile icra etmektedirler. Bu eserlerden bir kısmı kaskur yani kurt; bir kısmı ise  kuu 

yani kuğu adını taşımaktadır. Eserler esnasında, kamın kopuzu ile o hayvan ruhu 

özdeşleştirilir. Yakın zamana kadar pek çok kam, tören yaparken kuğu kostümü 

giyip, kopuzu ile buna uygun parçayı çalardı. Bu esnada kopuzun kuğuya dönüştüğü 

düşünülürdü666.  

B. HAYVAN HAREKETLERİNİN RİTİM İÇİNDE TAKLİDİ 

 İnsan sesi ya da çalgı yardımıyla hayvan seslerinin müzik içinde taklidinin 

yanı sıra, hayvan hareketleri de çalgılar ile ritmik yapılar içinde taklit 

edilebilmektedir. Bunların en başında Orta Asya Türklerinin en sevdiği hayvanlardan 

birisi olan ve müziğe çeşitli görünümleri yansıyan atlardır. 

                                                           
665 Fotoğraf: F.Vural - Khataliev Çifti Müzik Atölyesi - Yakutsk 2017. 
666 Levin - Süzükei, a.g.e., s.131. 



 
 

239 
 

 At Koşuşu Taklidi 

 Derisi, kuyruk ve yeleleri hatta kafatası çalgı yapımında materyal olarak 

kullanılan at, sesi ile melodiler içinde; yürüyüşü ve koşuşu ile de ritmik karakter 

içinde yaşatılmaktadır. Bilhassa Tuva müziğinde at koşuş ritmi, müzikal eserlerde 

sıklıkla kullanılmaktadır. Bu müzikal karakter kimi zaman yaylı çalgıların verdiği 

ritim ile hissettirilir. İgil, bızançı gibi yaylı çalgılar aşağıda görülen ritmi, sabit bir 

ses üzerinden uygularlar. 

 

 

Resim 265. Yaylı ve Vurmalı Çalgıların Sabit Bir Ses Üzerinden Çaldıkları, At Koşuşunu 

Hissettiren Ritmik Kalıp I 

 En sık uygulanan yukarıdaki ritim kalıbında, kuvvetli vuruşlarda aksan 

yapıldığı görülür. Resim 265’te sunulan kalıp, ortasında sus bulunan üçlemeler 

şeklindedir. Kimi zaman da aşağıdaki ritmik kalıp uygulanmaktadır. 

 

 

Resim 266. Yaylı ve Vurmalı Çalgıların Sabit Bir Ses Üzerinden Çaldıkları, At Koşuşunu 

Hissettiren Ritmik Kalıp II  

Resim 266’da sunulan kalıp, diğerine göre daha nadir kullanılır. Bu kalıp, bir 

sekizlik iki on altılık notadan oluşur. 

Tespit edilen her iki ritmik kalıp da orta-hızlı ve hızlı eserlerde kullanılmakta; 

müzikte dinamik bir atmosfer yakalanmasına yardım etmektedir. 



 
 

240 
 

Melodik akış içinde ağlayan deveyi taklit ederken kullanılan yaylı huçır çalgısı 

da (bkz. Resim 256) ritmik anlamda at koşuşu taklidinde kullanılır.  

Yaylı çalgılar, ritim çalgıları ile verdikleri bu ritmi genellikle eserlerin 

başında çalar. Daha sonra yaylılar farklı melodileri çalarken, vurmalılar aynı ritmik 

kalıbı duyurmaya devam ederler. Bu çalgılar içinde çift tarafı deri gerili büyük 

davullar ilk sırayı alır. Bununla birlikte, at koşuşunu en iyi yansıtacak materyal 

olarak at toynaklarının kullanılması, Tuvalı müzisyenlerin yaratıcılığı ve doğa 

unsurlarını müziğe yansıtma özelliklerinin güzel bir örneğidir.  

Çalışmada daha önce de değinilen duyuglar/tak tuk, gerçek at toynaklarından 

yapılan, vurmalı bir çalgıdır. Aşağıda fotoğrafı sunulan çalgının bir teki davul 

kasnağına sabitlenirken, diğeri elde tutularak davul üzerindeki eşine vurulur. Kimi 

zaman ise bir tekinin sağ, diğer tekinin sol elde tutulduğu da olur. Duyuglar 

genellikle yukarıda sunulan ritmik kalıbı duyurmak için kullanılır.   

  

              

 

   

Resim 267. Kürklü Deri Gerili Davula Takılmış Duyuglar667 

                                                           
667 Fotoğraf: F.- T.Vural - Khataliev Müzik Atölyesi - Yakutsk 2017. 



 
 

241 
 

             

                                      

 

 

 

 

                                 Resim 268. German Khataliev’in Duyuglar İcrası 

At koşuş ritmini müziğe yansıtmak için kullanılan çalgılardan bir diğeri ise 

Kuzey Sibirya Türkleri ve Hanti – Mansi topluluğu arasında yaygın olan tumrandır. 

Tumran/kemik kopuz, bir çeşit ağız kopuzudur. Geyik kaburga kemiğinden yapılan 

bu çalgının, ortasına bir ip takılır. Bu çalgıyla, hayvanların “toynak sesleri” taklit 

edilir. Bu şekilde kötü ruhların uzaklaştırıldığına ve hastaların iyileştiğine 

inanılmaktadır668.  

 

 

 

 

                                                Resim 269-270-271. Tumran İcrası669  

 

                                                           
668 Vertkov vd., a.g.e., s.146; http://sch-6.edusite.ru Erişim Tarihi: 19.03.2016 
669 Fotoğraflar: F. – T. Vural Khataliev Müzik Atölyesi - Yakutsk 2017; http://sch-6.edusite.ru 



 
 

242 
 

Kazakların millî çalgısı dombra, at koşuş ritmi verilirken kullanılan bir başka 

çalgıdır. Hatta atın farklı koşuş biçimleri, koşuşunun hızı, gücü de dombıra icrası ile 

hissettirilebilmektedir670. Buradaki ifadenin elde edilmesinde melodi ve ritimden 

birlikte yararlanılsa da, esas olan ritmik kalıplardır. 

Tuva çalgısı doşpulur ile atın koşuşu ve şaha kalkışı taklidi yapılır. Levin ve 

Süzükei tarafından “Taklitçi (mimetik) Stil” olarak adlandırılan bu tarz, “dimbil dii” 

adını almaktadır ve doşpulur icracısı gerek çalarak, gerekse şu ritmik kalıbı 

söyleyerek at koşuşunu taklit etmektedir: “Dimbil dii, dimbil dii, dimbil dimbil 

dimbil dii”. Bu stil, dingil dii olarak da bilinmektedir671. 

Üzengi Sesi Taklidi 

Melodik yapı içinde, Tuva höömey tekniği kullanılarak 

verilebilen üzengi sesi, Kırgız Türkleri arasında üzengi biçiminde 

bir çalgının kullanılmasıyla ritmik yapıda hissettirilebilmektedir. 

Adı “uzongu” olan bu çalgı, yanda görülmektedir. Üzengi 

biçimindeki çalgının üzerine asılan zillerle, atın koşuş anında 

üzenginin çıkardığı ses taklit edilmektedir672.  

Resim 272. Uzongu / Üzengi 

 

 

Resim 273. Üzengi673 

                                                           
670 Levin - Süzükei, a.g.e., s.107. 
671 Levin - Süzükei, a.g.e., s.115. 
672 Asan Kaybilda Uulu, a.g.e., s.25. 
673 Fotoğraf: Jekişeva - Казактын Дәстурлы Музыкалык Аспаптары 



 
 

243 
 

 Kaz Yürüyüşü Taklidi  

 At koşuş ritmi kadar sık görülmemekle birlikte, kaz yürüyüşü de ritmik yapı 

içinde taklit edilebilmektedir. Bu kullanıma Kazak Türkleri arasında rastlanır. Kazak 

dombra sanatçısı Orhan Sesigüzel, dombıra icraları esnasında kazların yalpalarayarak 

yürüyüşünün taklit edilebildiğini ifade etmiştir674.   

    Tak Teke Oyunu İçinde Dağ Keçisi Koşuşu Taklidi 

 Tak Teke, seyirlik Kırgız oyunlarından birisidir. Çok eski bir geçmişi olduğu 

düşünülen Tak Teke, ahşaptan yapılan küçük bir dağ keçisi ya da teke oyuncağının 

hareket ettirilmesi ve bu şekilde dağ keçisinin ayağından çıkan ses temeline dayanır. 

Oyunda, dağ keçisinin yırtıcı hayvanlara karşı verdiği mücadele anlatılır675. Bir 

yandan dağ keçisinin bağlı olduğu düzeneği oynatan kişi, yani taktekeci, aynı anda 

bir çalgı çalar ya da hikaye anlatır. Tak Teke oyunu esnasında demir kopuz, kopuz ya 

da yaylı kopuz çalınır. Bu oyunun bir benzeri Kazaklar arasında Orteke adıyla 

bilinmektedir. 

                           

 

 

 

Resim 274. Nurak 

Abdurahmanov’un Tak 

Teke İcrası  

                                                           
674 KK8 
675 Oktay Berber, “Kırgız Seyirlik Oyunu: Tak Teke”, I. Uluslararası Türk Dünyası Çocuk Oyun ve 

Oyuncakları Kurultayı, Ankara 2015, s.195. 



 
 

244 
 

     

 

 

 

           Resim 275-276. Aynur Berdigulova ve  Yedil Huseinov’un  Tak Teke İcraları676                                  

Tak Teke, oyunu esnasında, basit ve tekrar eden melodi hızlandıkça, dağ 

keçisinin de hareketleri hızlanmakta, müzik yavaşladıkça hayvanın hareketleri de 

taktekeci tarafından yavaşlatılmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
676Fotoğraflar: https://www.youtube.com/watch?v=Hh5FLGhKYIk;  

https://www.youtube.com/watch?v=vmatdn39Qjo 

 

 

https://www.youtube.com/watch?v=Hh5FLGhKYIk
https://www.youtube.com/watch?v=vmatdn39Qjo


 
 

245 
 

SONUÇ 

“Türk Müziğinde Hayvan Üslubu (Sibirya Örneği)” başlıklı bu çalışmada 

erişilen sonuçlar aşağıda sunulmuştur. Sonuçlar, çalışmanın bölümleri doğrultusunda 

sıralanmıştır. 

 Türk tarihi ve kültüründe hayvanların günlük yaşamda, savaşlarda ve 

göçlerde önemli bir yeri vardır. Bu önem, başta at ve kurt olmak üzere, pek 

çok hayvanın sembolleştirilmesine; Eski Türk inancına ilişkin uygulamalara 

ve sanatsal ürünlere dâhil edilmesine yol açmıştır. 

 Kam Törenleri esnasında davul ve kıl kopuz çalgılarının, metafiziksel olarak 

zoomorfik bir dönüşme uğratıldıkları; davulun at ya da kaza; kıl kopuzun 

kuğu ya da kurda dönüştüğü görülmektedir. 

 Türk destanları, hikâyeleri ve masallarında büyük bir yere sahip olan 

hayvanlar, Türk lehçelerinde geniş bir kelime dağarı ile temsil edilmiş; 

atasözleri ve deyimlerde yer almıştır. Hayvan üslubu, binlerce yıllık Türk 

sanatlarının hemen hepsinde en önemli tema olmuştur. 

 Sibirya bölgesi Türk çalgılarının yapımında hayvansal materyal kullanımının 

çok yaygın olduğu görülmektedir. Hayvansal parçaların çalgılarda güzel ses 

vermesi, hayvan üretimi yapan Türk insanının bu materyalleri rahatça 

bulabilmesi ve Eski Türk İnancında kimi hayvanların kutlu kabul edilmesi, 

söz konusu kullanımın yüksek olmasında temel nedenlerdir.  

 Hayvansal ögelerin en fazla kullanıldığı çalgıların başında vurmalı sazlar 

gelmektedir. Genellikle ahşap, toprak, bakır vb. materyallerden yapılan 

kasnakların ön; kimi zaman da hem ön, hem de arka yönlerine çeşitli 

hayvanlara ait deriler gerilir. Deriler, kam davullarında olduğu gibi simgesel 



 
 

246 
 

anlamları yüzünden ya da istenilen ses tınısı bakımından seçilebilmektedir. 

Kam davullarında kullanılan deri, geyiğin simgesel anlamları nedeniyle sık 

sık bu hayvandan seçilir. Tavşan derisi de aynı öneminden dolayı 

kullanılmaktadır. Ayrıca inek, koyun, deve derisi de vurmalı çalgıların 

yüzeylerinde tercih edilmektedir.  

 Kam davullarının tokmaklarının sık sık tavşan ayağı veya tavşan derisi ile 

kaplandığı görülür. Nadiren ayı pençesi de davul tokmağı olarak 

kullanılmıştır. 

 Hayvan derileri, kimi yaylı çalgıların göğsünde kullanılmaktadır.  Giçek, 

çeşitli kopuz türleri, şanzı, kııl, rebap gibi yaylı çalgıların ön yüzüne, yılan, 

kuzu, at, eşek, deve ve keçi derisi gerilmektedir. 

 Hayvanların deri parçaları, çalgıların bağlantı yerlerinde kullanılabilmektedir. 

Deri parçaları Hun arpında görüldüğü üzere, çalgılarda eşik vb. amaçlı da 

kullanılabilmektedir. 

 Kemik, çalgılarda sık rastlanan materyallerden birisidir. Üflemeli ve vurmalı 

bazı çalgıların temel materyali olmasının yanı sıra, kimi zaman da çalgıları 

süsleme amacıyla, sedef kakma maddesi olarak kullanıldığı görülmektedir. 

Kemik, çalgıların burguluk gibi kısımlarında yardımcı materyal olarak da 

kullanılabilmektedir.  

 Kemiklerin kullanılarak yapıldığı en dikkat çekici çalgılardan birisi, at 

kafatası kullanılarak yapılan igil çalgısıdır. İgil efsanesinden etkilenilerek 

yapılmış olan deneysel igil çalışmalarından birinde, çalgının göğsü olarak bir 

atın kafatası kullanılmıştır. 



 
 

247 
 

 Hayvanların toynak, yumurtalık, guatr, diş ve ayaklarının, çalgılarda ana 

gövde ya da yardımcı unsur olarak kullanılabildiği tespit edilmiştir. Bunların 

içinde dağ tavuğunun guatrı, at toynakları, boğa yumurtaları kullanılarak 

yapılan vurmalı çalgılar ilk sırada gelir. 

 Hayvanların kuyruk, yele, kıl, tendon ve bağırsakları, telli çalgıların 

tellerinde, yaylı çalgıların hem tellerinde hem de yaylarında kullanılmıştır. 

Bilhassa atların yelelerinden veya kuyruklarından, çalgıların yayları ya da 

telleri yapılabilmektedir. Çalgıların tellerinde güney bölgelerde koyun / keçi; 

Kuzey Sibirya Türkleri arasında geyik bağırsağı sık tercih edilmekle birlikte, 

kurt bağırsağından yapılan kopuzlara ilişkin bilgileri de tarih kitaplarında 

görmekteyiz. Bu durum, kurdun Türk mitolojisi ve kültüründeki ayrıcalıklı 

yerinden kaynaklanıyor olmalıdır. Bununla birlikte geyik tendonları da 

çalgıların tel yapımında kullanılabilmektedir. 

 Büyük baş hayvanların boynuzlarından çalgı yapımında yararlanılmaktadır. 

Boğaya yüklenen ilahi anlamlardan dolayı, kam davullarına boğa boynuzları 

asılabilmekte, hatta davul, bu boynuzdan oluşabilmektedir. Bunun yanı sıra, 

boynuz parçalarının kesilerek, süs amaçlı çalgılara yapıştırıldığı da görülür. 

Boynuzların temel kullanımı ise üflemeli çalgı yapımındadır. Keçi ve büyük 

baş hayvanların boynuzlarından burga, surnay gibi üflemeli çalgı yapımında 

yararlanılır. Tulum tipi çalgılarda boynuz, yardımcı materyal olarak yer alır. 

Saha Bölgesinde küçük hayvanların boynuzları, vurmalı çalgı olarak 

kullanılmaktadır. 

 Çalgıları süsleme amacıyla kemiklerin yanı sıra çeşitli hayvanların tüyleri 

kullanılabilmektedir. Bu tüyler, dombırada olduğu gibi burguluk kısmında 



 
 

248 
 

asılabilmekte ya da kun tovşuurda olduğu gibi ses teknesinin arkasına 

yapıştırılabilmektedir. Saha Bölgesinde dini ritüellerde kullanılan çalgılara, 

kuş tüyleri asılabilmektedir. 

 Türk çalgıları üzerine resmedilen hayvan figürlerini ikiye ayırmak 

mümkündür. İlki kam davullarına resmedilen ve eski Türk inanışı ile Türk 

mitolojisinde derin anlamları bulunan at, kurt, kartal figürleridir. Diğeri ise 

şanzı, davul gibi çalgılara işlenen, Türk mitolojisi ya da Türklerin günlük 

yaşamalarından esinlenen hayvansal figürlerdir.  

 Kam davulları üzerinde at, kurt, dağ keçisi, kartal, davulun üst kısımlarında 

gök ya da yeryüzü ile ilişkilendirilerek; at, yılan ve böcekler ise davulun alt 

kısmında yeraltı ile ilişkilendirilerek çizilmiştir. Kam davulu üzerindeki atlar, 

tek başına, binicisi ile birlikte ya da sürü halinde resmedilebilmektedir. 

 Tuva çalgısı şanzının ve Hakas çalgısı çathanın üzerinde at figürleri 

çizilmektedir. Bunun yanı sıra, Hakas kopuzlarında kartal, Tuva çadaganında 

geyik, Hakas çathanında kurt, Saha çalgısı amırgada geyik, Tuva 

doşpulurunda panter, Kazak dombırasında kuş, Saha vurmalı çalgılarında ayı, 

Saha demir kopuzlarında kıtalık (Saha’nın simgesi olan kuş), geyik, Saha 

sembolü atlı adam, kartal ve mamut çizimleri ya da kabartmaları yer 

alabilmektedir.  

 Sibirya bölgesi Türkleri ile Moğollar arasında, çalgıların burgularında hayvan 

başları, çok sık kullanılmaktadır.  

 İgil, morin-huur, doşpulur gibi çalgıların burguluklarında ahşap bir at başı 

bulunması çok önemli bir gelenektir. Bunların yanı sıra şanzı, şanz/şudraga, 



 
 

249 
 

kırıımpa türleri, kıl kopuz, topşur çalgılarının burguluklarında at başı 

kullanılabilmektedir. 

 Kanatlı at “tulpar”, çalgıların burguluklarından kullanılabilmektedir. 

 Tuva igil çalgısı ile Moğolistan ve Tuva’da çalınan morin-huur at ile 

ilişkilendirilir. İgilin yaratılış efsanesi ve yapımında kullanılan materyaller, 

igil ile at ruhunun özdeşleştirildiğini göstermektedir. İgilin iki telli olması, 

atın iki memeli olması ile bağdaştırılmaktadır. 

 Tuva çalgısı bızançıda geleneksel olarak boğa başı figürü kullanılmaktadır. 

Anlamı “boğa” demek olan bızançının dört telli olması, ineğin dört memeli 

olması ile ilişkilendirilirken; bızançısının ses verişi de ineğin süt vermesi ile 

bağdaştırılır. Bızançının yanı sıra, topşur ve kırıımpa çalgılarında da boğa 

başı figürü kullanılabilmektedir.  

 Bazı Türk ve Moğol çalgılarının burguluklarında kuş başları 

kullanılabilmektedir. Telli çalgılar içinde kuğu başlı kun tovşuur, kartal başlı 

kartal ile arp tipi çalgılarda da kartal başı yer alabilmektedir. Kuş başlı kopuz, 

Hakas yaratılış destanında işlenmiştir.  

 Çalgıların burguluklarında dağ keçisi, ejderha, deve, koç başı 

kullanılabilmektedir. Kurt, aslan ve yılan başlı burguluklara ise nadiren 

rastlanmıştır. 

 Gövdesi tamamen hayvan formunda olan çalgıların başında kuş biçimli 

müzik aletleri gelmektedir. Mari Bölgesinden kil bülbül, Kazakistan’dan kuş 

sayrayık, Azerbaycan’dan guş tüteği, Kuzey Sibirya’dan ahşap bülbül, 

Dağıstan’dan geşteru, bu çalgıların içinde yer alır. 



 
 

250 
 

 Rezonans sandığının arka yüzeyi kartal sırtı biçiminde yapılan Hakas kopuzu, 

Kuzey Sibirya’da yaygın kullanılan turna/kuğu biçimli arp, Kazakistan’da 

çalınan sallamalı kartal, Saha Bölgesi’nden kuğu formlu dcaga, kuş biçimli 

diğer çalgılardır. 

 Dağ keçisi, at başı, koç başı, yılan, ejder başı, vurmalı, sallamalı, telli, 

üflemeli çalgıların ana gövdesi olarak kullanılmıştır. 

 Türk çalgılarının taşıma ve saklama kabı olarak hayvan formlarının 

kullanıldığı tespit edilmiştir. Saha ve Hakasya demir kopuzları, kartal, at, 

geyik, mamut biçimli saklama kaplarında taşınabilmektedir. 

 Sibirya Türk müziği melodileri içinde hayvan seslerinin taklidini iki alt 

başlık altında incelemek doğru olacaktır. Bunlar, insan sesi ve çalgı sesi ile 

hayvan seslerinin taklit edilmesidir. Bilhassa Saha ve Tuva’da bu örnekler 

saptanmıştır. 

 İnsan sesi ile kurt uluması ve at kişnemesi en sık taklit edilen unsurlardır. 

Ayrıca kartal çığlığı, bülbül benzeri ötücü kuşlar ile puhu tipi kuşların 

taklitleri, melodiler içinde yer almaktadır. Tuva höömey geleneği içinde 

yılan, boğa, at üzengisi sesleri taklit edilebilmektedir. 

 Çalgılar ile kuş sesi, deve sesi, at kişnemesi, boğa sesi ve geyik sesi 

taklitleri sık yapılmaktadır. 

 Kam törenlerinde kamın kendi sesi ya da çalgısı ile kılığına girdiği hayvan 

seslerini taklit ettiği görülür. 

 Sibirya Türk Müziğinde hayvan seslerinin ritmik yapı içinde kullanıldığı 

saptanmıştır. Bilhassa at koşuşu, vurmalı çalgılar vasıtasıyla, ritmik yapı 

olarak kullanılmaktadır. At toynakları bu amaçla kullanılmaktadır. Atın 



 
 

251 
 

koşuş ritmi, igil, bızançı, doşpulur, huçır gibi yaylı çalgılarla verilen ritmik 

kalıplarla da hissettirilebilmektedir.  Bir çeşit ağız kopuzu olan Kuzey 

Sibirya Türkleri arasında kullanılan tumran, toynak sesi taklidinde 

kullanılmıştır. Kırgız Tak teke ve Kazak Orteke oyunları içinde dağ keçisi 

koşuş ritmi, Kazak dombırası ile at ve kaz yürüyüş ritmi taklit 

edilebilmektedir. 

 Orta Asya Türk Sanatında en önemli unsur olarak nitelendirilebilecek olan 

hayvan üslubu, Orta Asya Türk Müziğinin de temel özelliklerinden birisini 

oluşturmaktadır. Çalgıların yapımında kullanılan ana ve yardımcı 

materyaller, çalgılara çizilen figürler, çalgıların burguluklarında yer alan 

hayvan başı heykelcikleri, melodik ve ritmik yapıda hayvan sesi ve 

hareketlerinin taklidi, Türk Müziğinde Hayvan Üslubunun temel 

bileşenleridir. Bu üslup içinde seçilen hayvanlar, Türk tarihi, eski Türk 

inanışı, Türk mitolojisi ve Türk yaşayışının birer yansımasıdır.   

 Sibirya Türk Müziğinde baskın bir hayvan üslubu vardır. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

252 
 

ÖZET 

Türk tarihi ve kültürünün doğduğu, geliştiği Orta Asya toprakları, Türk sanatı ve 

müziğinin de ortaya çıktığı bölgedir. Binlerce yıllık Türk tarihindeki çeşitli 

uygulamalar, Türk sanatı ve müziğinin şekillenmesinde büyük bir rol oynamıştır. 

Türklerin hayatında son derece önemli olan hayvanlar, Türk sanatında en temel stil 

olan hayvan üslubunun oluşmasına sebebiyet vermiştir. Sözü edilen üslubun Orta 

Asya Türk müziğindeki yerini, özelliklerini, Türk tarihi ve kültürü ile olan bağlarını 

ortaya koymak, bu çalışmanın temel amacıdır. 

Somut olmayan kültürel mirasın ve tarihî değerlerin tespitinde, mevcut durumun 

saptanması ve analizi büyük bir önem taşımaktadır. Dolayısıyla bu çalışmanın amacı 

doğrultusunda, Kuzey ve Güney Sibirya Bölgelerine araştırma gezileri düzenlenmiş; 

elde edilen veriler, literatür taraması ile desteklenmeye çalışılmıştır. Alan araştırması 

süresince, Orta Asya Türklerinin kutlamaları, şenlikleri, törenleri ve günlük 

uygulamalarına katılımcı gözlemci olarak iştirak edilmiş;  konser ve müzik 

provalarına gidilmiş; 14 müzede incelemelerde bulunulmuş; 2 kütüphane ve sanat 

galerilerinde araştırmalar yapılmış; yarı yapılandırılmış görüşme tekniğine 

dayanarak, kaynak kişilerle görüşmeler gerçekleştirilmiştir.   

Çalışmada, hayvan materyalleri kullanılarak yapılan çalgılar ve bu çalgıların 

özellikleri sunulmuş; çalgıların Türk tarihi ve kültüründeki yerleri yorumlanmıştır. 

Orta Asya Türklerine ait çalgılarda yer alan hayvan çizim ve kabartmaları saptanmış; 

bulgular, Türk mitolojisi ve tarihi ile ilişkili olarak değerlendirilmiştir. Çalgıların 

burguluklarında yer alan hayvan başları ve hayvan formlu çalgılar belirlenmiştir. 

Orta Asya Türk müziği melodileri ve ritmik yapılarında, hayvan teması 



 
 

253 
 

araştırılmıştır. Sonuç olarak Orta Asya Türk müziğinde baskın bir hayvan üslubunun 

var olduğu, örnekler yardımıyla ortaya konulmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

254 
 

ABSTRACT 

Not only Turkish history and culture but also Turkish art and music emerged in 

Central Asia. Various practices in Turkish history based on thousands of years, have 

a great proposition in the shaping of Turkish art and music. The animals, which are 

very important in the life of the Turks, have caused the formation of the animal style 

which is the most basic style in Turkish art. The main aim of this study is to reveal 

the place of the animal style in Central Asian Turkish music, its characteristics, its 

connection with Turkish history and culture. 

The identification and analysis of the present situation is of great importance in 

the detection of intangible cultural heritage and historical values. Therefore, in the 

direction of this study, research trips to the North and South Siberia Regions have 

been organized; the obtained data have been tried to be supported with literature 

review. During the field survey, the researcher participated as a participant observer 

in the celebrations, festivals, ceremonies and daily practices of the Central Asian 

Turks; the researcher also participated in the concerts and music rehearsals. 14 

museum have been examined; 2 libraries and art galleries have been researched and 

negotiations have been held with the source persons based on the semi-structured 

interview technique. 

In the study, the instruments made using animal materials and the characteristics 

of these instruments have been presented; the places of the musicians in Turkish 

history and culture have been interpreted. Animal drawings and reliefs have been 

found in the instruments belonging to the Central Asian Turks; findings have been 

evaluated in relation to Turkish mythology and history. Animal-shaped music 



 
 

255 
 

instruments and the scrolls with shape of animal head have been determined. It has 

been reserched the relations with Central Asian Turkish music melodies, rhythmic 

structures and animal theme. As a result, it has been demonstrated with the help of 

examples that a dominant animal style exists in Central Asian Turkish music. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

256 
 

KAYNAKÇA 

Acar Nuran, (2016), “Konya İli Rebab ve Klasik Kemençe Ustalarının (Luthierleri) 

İncelenmesi”, Kalemişi Dergisi, C.4, S.8, s.187-196. 

Akarsu Bedia, (1998), Dil – Kültür Bağlantısı, 3. Basım, İnkılap Kitabevi, İstanbul. 

Aksan Doğan, (1996), Türkçenin Söz Varlığı, Engin Yay., Ankara. 

Aksenov A.N. (2010), “Тувинская Народная Музыка 1964г. - Тувинское 

Горловое Пение И Народные Инструменты” (1964 yılı Tuva Halk Müziği – 

Tuva Gırtlak Şarkıları ve Halk Müziği Çalgıları), overtone.ru. Erişim Tarihi: 

12.03.2016. 

Alekseyev Gabriil, (1992), "Зверь - Матерь" Шамана (Şamanın Hayvan Anası), 

Шаманизм (Şamanizm), Север юг, Yakutsk. 

Alekseyenka E.A., (1988), “Музыкальные инструменты народов Севера 

Западной Сибири”  (Batılı Sibirya Kuzey Halklarının Müzik Aletleri ), 

Материальная И Духовная Култура Нарадов Сибири (Sibirya Halklarının 

Maddi Ve Manevi Kültürü)  Р.Ф.ИТС, Наука, T.XLII, s.6-23 

Allaby M., (2010), Animals: From Mythology to Zoology, Facts on File, New 

York. 

Alyılmaz Cengiz, (2001), “Moğolistan’daki Türk Anıtları Projesi 2000 Yılı 

Çalışmaları Işığında Bazı Tespitler”, Göktürk Devletinin 1450. Kuruluş 

Yıldönümü Sempozyumu Bildiri Kitabı, Haz. Y. Hacıoğlu, Yeni Avrasya 

Yay., Ankara, s.67-73. 



 
 

257 
 

Amanoğlu Ebulfez, (1999), “Eski Türk Onomastiği Üzerine Notlar”, Atatürk 

Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, S.13, Erzurum. 

Anadol Cemal, F.Abbasova, N.Abbaslı, (2007), Türk Kültürü ve Medeniyeti, Bilge 

Karınca Yay., İstanbul. 

Arslan Mustafa ve Ahmet Öger, (2008), “Uygur Türklerinde Bazı Çalgılar ve Çin 

Kültürüne Etkisi”, Türk Kültürü Araştırma Enstitüsü Dergisi, C. VIII, S.2, 

Ege Üniversitesi, İzmir, s.9-16. 

Aslanapa Oktay, (1964), “Türkler’de Arma Sanatı”, Türk Kültürü, Ankara, s.40-47. 

Aslanapa Oktay, (1976), “İslamlıktan Önce Türk Sanatı”, Türk Dünyası El Kitabı, 

Ankara. 

Aydemir Adem, (2013), “Kutadgu Bilig ve Divanü Lugati’t Türk’te Kuşlar”, JASS, 

V.6/1, Elazığ,  s.271-297. 

Aydın Mehmet, (1997), “Türklerin Dini Tarihi Üzerine Bir Değerlendirme”, 

Türkiyat Araştırmaları Dergisi, S.4, Konya, s.6-24. 

Aydın Öznur, (2013), “Çin ve Türk İşlemelerindeki Ejderha Motifi”, Akdeniz Sanat 

Dergisi, C.6, S.12 Antalya, s.1-16. 

Aynakulova Gülnisa, (2007), “Gregoryen Kıpçaklar ve On İki Hayvanlı Türk 

Takvimi Üzerine”, Millî Folklor, Y.19, S.74, Ankara, s.21-28. 

Aytaş Gıyasettin, (1999), “Türk Kültür ve Edebiyatında Geyik Motifi ve Haza 

Destan-ı Geyik”, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, 

S.12, Ankara, s.161-170. 



 
 

258 
 

Azap Samet, (2016), “Kazak Edebiyatında “Deve” Algısı (Yassı Burun ve Beyaz 

Deve Örneğinde)”, Avrasya Uluslararsı Araştırmalar Dergisi, C.4, S.9, 

Ankara, s.67-78. 

Barthes Roland, (1993),  Göstergebilimsel Serüven, Çev.M.Rıfat ve S. Rıfat, Yapı 

Kredi Yay., İstanbul.  

Baykuzu Tilla Deniz, (2009), “Bir Hun Başkenti: T’ung-Wan Ch’eng” Modern 

Türklük Arastırmaları Dergisi, C.6, S.3,Ankara, s.110-126. 

Blagodatov G.İ., (1958), “Музыкальные инструменты народов Сибири” 

(Sibirya’nın Halk Müziği Çalgıları), Сборник музея этнографии и 

антропологии, Т. XVIII., Saint Petersburg, s. 187-207. 

Borisenko Alisa Y., (2002), “Güney Sibirya ve Merkezi Asya Türklerinin Tatbiki 

Dekorasyon Sanatı”, Çev. K. Zamanov- S. Sadıkov, Türkler, C.IV, Ankara, 

s.104-109. 

Borisov Mihail, (1992), Борьба Шамана В Образе Быка Со Злым Духом (Şamanın 

Şeytan Ruhu İle Boğa Kılığında Mücadelesi), Шаманизм - (Şamanizm), 

Север юг, Yakutsk, s.85-86. 

Bayat Fuzuli, (2002), “Oğuz Kağan Destanı Üzerine Yeni Düşünceler”, Türkler, 

C.3, Yeni Türkiye Yay., Ankara.  

Baykara Tuncer, (2002), “İslamiyet’ten Önce Türk Toplumları”, GTTA, C.I., Yeni 

Türkiye Yay., Ankara. 

Bekki Salahattin, (2007), Maaday Kara Destanı, Manas Yayıncılık, Elazığ. 



 
 

259 
 

Biray Nergis, (2009), “12 Hayvanlı Türk Takvimi – Zaman ve İnsana Hükmetmek”, 

Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, S.39, 

Erzurum, s.671-682. 

Brentjes Buchard, (2000), “‘Animal Style’ and Shamanism Problems of Pictoral 

Tradition in Northern in Central Asia” Archaeopress, III, Oxford, s.259-268. 

Brunner Bernd, (2016), “A Groundbreaking Exhibition in Frankfurt Investigates 

Early Human-Bear Interaction”, http://thesmartset.com/bearing-witness/, 

Yayınlanma Tarihi: 25.01.2016, Erişim Tarihi: 07.10.2016 

Buluç Sadettin, (1970), “Şaman”,  İA, C.X, Millî Eğitim Bakanlığı Yay., İstanbul, 

s.315. 

Butanayev Viktor Yakovleviç vd., (2008), Очерки истории Хакасии (с 

древнейших времен до современности) (Hakas Tarihi Hakkında 

Denemeler – Antik Çağlardan Günümüze), Издательство Хакасского 

государственного университета им. Н. Ф. Катанова (N.F. Katonava Hakas 

Devlet Üniversitesi Yay.) Abakan. 

Caferoğlu Ahmet, (1972), “Türklerde Av Kültü ve Müessesesi”, VII. Türk Tarih 

Kongresi Bildirileri, 25-29 Eylül 1970, C.I. Ankara, s.169-175. 

Çandaroğlu Gülçin, (2003), İslamiyet Öncesi Türk Tarihi ve Kültürü, Türk 

Dünyası Araştırmaları Vakfı, İstanbul. 

Çandarlıoğlu Gülçin, (2004), Uygur Devletleri Tarihi ve Kültürü - Çin 

Kaynakları ve Uygur Kitabelerine Göre, Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı 

Yay., İstanbul. 



 
 

260 
 

Çay Abdulhaluk, (1990), Türk Millî Kültüründe Hayvan Motifleri I, Ankara, s.6. 

Çelik Sümeyya, (2007), İslam Öncesi Türk Sanatında Bazı Hayvansal ve Bitkisel 

Kültür Ögeleri, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Konya. 

Çetindağ Yusuf, (2002), “Türk Kültüründe Hayvan ve Bitki Motifinin Seyri”, 

Türkler, Yeni Türkiye Yay., C.4, Ankara, s.173. 

Словарь Музыкальных терминов (Müzik Terimleri Sözlüğü), Moskova 2009. 

Çınar Ali Abbas, (2012), “Türk Destanlarında Alp Tipi At”, Millî Folklor, Yıl 14, 

Sayı: 56, Ankara, s.153-157. 

Çolko Ivan, (1992), “Шаманский Мать-Зверь” (Şaman Hayvan Anası), 

Шаманизм - (Şamanizm), Север юг, Yakutsk. 

Çoruhlu Yaşar, (1987), “Türk Şamanizminde Biçim Değiştirme (Metamorphosis) 

Olayı ve Türk Sanatı ile Bağlantısı Üzerine Birkaç Söz”, STAD, C. I, Sayı 1 

Ankara, s.54-58. 

____________, (1993), “Türk Sanatı’nda Görülen Hayvan Figürlerine “Gök ve Yer” 

Sembolizmi Açısından Bir Bakış”, Uluslararası Üçüncü Türk Kültürü 

Kongresi Bildirileri, Atatürk Kültür Merkezi Yay., Ankara. 

____________, (1995), Türk Sanatında Hayvan Sembolizmi, Seyran Yay., 

İstanbul. 

____________, (1999), “Türk Sanatında Görülen Hayvan Figürleri”, III. 

Uluslararası Türk Kongresi Bildirileri, Atatürk Kültür Merkezi Yay., C. I, 

Ankara. 



 
 

261 
 

____________, (2002), Türk Mitolojisinin Ana Hatları, Kabalcı Yay., İstanbul. 

____________, (2002), “Hun Sanatı”, Türkler, C. 4, Yeni Türkiye Yay., Ankara, 

s.54-76. 

____________, (2007), Erken Devir Türk Sanatı – İç Asya’da Türk Sanatının 

Doğuşu ve Gelişimi, İstanbul. 

Danilov Petr, (1992), “Шаманский Мать-Зверь” (Şaman Hayvan Anası), 

Шаманизм - (Şamanizm), Север юг, Yakutsk.. 

Daruj T.O. ve M.A.X: Ondar, (2011), “Диапазон Звуков Игила” (İgil Sesleri 

Dizisi), Сборник Трудов Научной Конференции Сессия Научного 

Совета Ран По Акустике И Xxıv Сессия Российского Акустического 

Общества, s.62-64.  

Dawe Kevin, (2003), “The Cultural Study of Musical Instruments”, The Cultural 

Study of Music, Routledge,New York. 

Deusen Kira van, (1946), Singing Stroy Healing Drum – Shamans and 

Storytellers Of Turkic Siberia, University of Washington Press, Washington. 

Deniz Bekir, (2005), “Anadolu Türk Halı Sanatının Kaynakları”, Sanat Tarihi 

Dergisi, S.XIV-1, Nisan Sayısı, İstanbul, s.19-103. 

Dimitrieva T.N., (2013), “О Возможности Выявления Общих Черт Почитания 

Медведя У Обских Угров И Народов Дальнего Востока”, (Ob Ugrov ve 

Uzakdoğu Halklarında Ayının Onurlandırılma Töreni Hakkında Genel 

Bilgiler), Теория И Методология Архаики - Цикличность: Динамика 

Культуры И Сохранение Традиции, Вып. (Sayı) 6, РАН (Rusya Bilimler 

Akademisi), Saint-Petersburg, s.154-164. 



 
 

262 
 

Diyarbekirli Nejat, (1972), Hun Sanatı, Millî Eğitim Basımevi, İstanbul. 

Diyarbekirli Nejat - Oktay Aslanapa, (1977), Türk Tarihi, Millî Eğitim Basımevi, 

Ankara. 

Ekici Savaş, (2006), “Gaziantep Yöresi Halk Çalgılarından Zambır Üzerine Bir 

Araştırma”, Motif Dergisi, S.42, İstanbul, s.1-14. 

Eliade Mircae, (1975), Traité d’Historie des Religions, Paris. 

____________, (1999), Şamanizm, Çev. İsmet Birkan, İmge Yay., İstanbul. 

Elçin Şükrü, (1997), Halk Edebiyatı Araştırmaları II, 2. Baskı, Akçağ Yay., 

Ankara. 

Emiroğlu Yağmur, (2011), “Uygur Müziği ve On İki Makam Üzerine”, Saz ve Söz 

Bağımsız Türk Müziği Yayını, http://www.sazvesoz.net, Erişim tarihi: 

Temmuz 2011. 

Ergene Oğuz, (2014), “Türkiye Türkçesi Ağızlarında Hayvan adlandırmalarına 

İlişkin Belirleyiciler”, Turkish Studies, Vol.9/12, Ankara, s.179-213. 

Ergin Muharrem, (1989), Dede Korkut Kitabı, C. I, Türk Dil Kurumu Yay., 

Ankara. 

Ergun Pervin, (2011), “Alevili-Bektaşlikteki Tavşan İnancının Mitolojik Kökleri 

Üzerine”, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Aratırma Dergisi, S.60, 

Ankara, s.281-312. 

Erkoç Hayrettin İhsan, (2015), “Divâanu Lügati’t-Türk’te Vahşi Hayvanlarla İlgili 

Kelimeler ve Deyimler”, Hacettepe Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları 

Dergisi, S.23, Ankara, s.177-208. 



 
 

263 
 

Ersoy Ayla, (2004), Türklerde Sanat, Pagem A Yay., Ankara. 

Erten Oğuz, (2006), Türklerde Mezarlara At Gömme Geleneği-Sanat Tarihi 

Açısından Bir Bakış,  Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul. 

Esin Emel, (1970), “Evren – Selçuklu Sanatı Evren Tasvirinin Türk İkonografisinde 

Menşeleri”, Selçuklu Araştırmaları Dergisi, S.I, Ankara, s.161-182 

____________, (1982), “Bezeklik Külliyesinde Dokuzuncu Tapınak”, Türkiyemiz 

Dergisi, S.37, İstanbul. 

____________, (2000), “Sigunlar Begi”, Türklerde Maddi Kültürün Oluşumu, 

İstanbul, s.192-219. 

____________, (2001), Türk Kozmolojisine Giriş, Kabalcı Yay., İstanbul. 

____________, (2002), “Türk Sanatında At”, Türkler, C.4, Yeni Türkiye Yay., 

Ankara, s.128. 

____________, (2004), Türk Sanatında İkonografik Motifler, Kabalcı Yay., 

İstanbul. 

____________, (2004), “Ejder Takının Kozmik Simgeciliği ve Kötülükten Koruyan 

Maske”, Orta Asya’dan Osmanlı’ya Türk Sanatında İkonografik Motifler, 

İstanbul, s.151167. 

____________, (2004), “Kuşcu Türk Sanatında Atlı Doğancı İkonografisi”, Orta 

Asya’dan Osmanlıya Türk Sanatında İkonografik Motifler, İstanbul, s.169-

199.   



 
 

264 
 

Fadeyeva E.V. (2013), “Роль Женщины В Традиционных Родовых Праздниках 

И Промысловых Обрядах У Коренных Народов Нижнего Амура”, ” (Alt 

Amur Halklarında Geleneksel Doğum Törenleri ve Balıkçılık Ritüellerinde 

Kadınların Rolü), Ойкумена, No: 3, Vladivostok, s.76-85. 

Farmer Henry George, (1979), “Tablhane”, İA, C.8, Millî Eğitim Basımevi, İstanbul, 

s.609 

Forsyth James, (2006), A History of the Peoples of Siberia: Russia's North Asian 

Colony 1581-1990, Cambridge University Press, Cambridge. 

Friedrich Paul ve Diamond Norma, (1994), Encyclopedia of World Cultures: 

Russia and Eurasia- China, Volume 6, G.K.Hall and Company, Boston 

Massachusetts. 

Gazimihal Mahmut Ragıp, (1975), Ülkelerde Kopuz ve Tezeneli Sazlarımız, 

Kültür Bakanlığı Millî Folklor Araştırma Dergisi Yay. 15., Ankara. 

____________, (2001), Türk Nefesli Çalgıları (Türk Ötkü Çalgıları), Kültür Bakanlığı 

Yay., Ankara. 

Gedikli Orhan, (2013), “Tuva Özerk Cumhuriyeti”, Türk Dünyası Tarih Kültür 

Dergisi, Aralık Sayısı, İstanbul, s.36-45. 

Giraud René, (1999), Göktürk İmparatorluğu, Çev.İ.Mangaltepe, Ötüken Neşriyat, 

İstanbul. 

Gökçimen Ahmet, (2010), “Türkmen Masallarında Mitolojik Hayvanlar ve 

Fonksiyonları”, Türkbilig, Sayı 20, Ankara, s.165-178. 



 
 

265 
 

Gömeç Saadettin, (1988), “Şamanizm ve Eski Türk Dini”, PAÜ Eğitim Fakültesi 

Dergisi , Sayı 4, Denizli, s.38-50. 

____________, (2001), “Kök Börüler ve Arslanlar”, Göktürk Devletinin 1450. 

Kuruluş Yıldönümü Sempozyum Bildiri Kitabı, Haz. Y.Hacıoğlu, Yeni 

Avrasya Yay., Ankara. 

____________, (2006), Türk Kültürünün Ana Hatları, Akçağ Basım, Ankara. 

____________, (2007), “Türklerin ve Moğolların Tarihi İki Boyu”, Turkish 

Studies, 2/1 Kış Sayısı, Ankara, s.10-16. 

____________, (2008), Şamanizm ve Eski Türk Dini, Berikan Yayınevi, Ankara. 

____________, (2009), “Eski Türk Ordusunun Genel Mahiyeti”, 12. Askerî Tarih 

Sempozyumu, Ankara. 

____________, (2011), Uygur Türkleri Tarihi, 4. Baskı, Ankara. 

____________, (2011), Şamanizm ve Eski Türk Dini, Berikan Yay., Ankara. 

Gökyay Orhan Şaik, (1974), “At Üzerine”,  I. Uluslararası Türk Folklor Semineri 

Bildirileri, Başbakanlık Basımevi, Ankara. 

____________, (2008), Dedem Korkudun Kitabı, Kabalcı Yay. İstanbul. 

Grott J.M. De ve G.A. Asena, (2011), 2500 Yıllık Çin İmparatorluk Belgeleriyle 

Hunlar ve Türkistan, Pan Yay., İstanbul. 

Guiraud, Pierre, (1994), Göstergebilim, İmge Yay., Ankara.  

Gül Meltem, (2015), “Divâanü Lügati’t-Türk’teki Hayvan Adları Üzerine Bir 

İnceleme”, İdil, C. 4, Sayı15, Ankara, s.1-24. 



 
 

266 
 

Gülensoy Tuncer, (1989), Orhun’dan Anadolu’ya Türk Damgaları, Türk Dünyası 

Araştırma Vakfı Yay.,  İstanbul. 

Hoppal Mihály, (2015), Şamanlar ve Semboller – Kaya Resmi ve Göstergebilim, 

Çev. F.Sel, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul. 

Hoholkov Vladimir F., (2003), Музыкальные Инструменты Горного Алтая 

(Dağlık Altay’ın Müzik Aletleri), Орехов (Orehov),  Altay. 

İldırımlı B.G., (2015), “Типологические Свойства И Особенности Струнно-

Смычковых Инструментов” (Telli ve Yaylı Çalgıların Tipolojik Özellikleri), 

Наука И Мир, No 66, 22/2, Moskova, s.151-153. 

İnan Abdülkadir, (1972), Tarihte ve Bugün Şamanizm / Materyaller ve 

Araştırmalar, Türk Tarih Kurumu, Ankara. 

____________, (1987), “Türk Rivayetlerinde Bozkurt”, Makaleler ve İncelemeler, 

Ankara, s.73. 

İnayet Alimcan, (2002), “Türklerin Çin Kültürü Üzerindeki Etkileri”, Türkler, C.4, 

Yeni Türkiye Yay., Ankara. 

İsmail Zeyneş, (2003), “Kazak Türklerinde 12 Hayvanlı Takvim”, Türksoy Dergisi, 

S.9, Ankara, s.15-17. 

История Русской Музыки (Rus Müzik Tarihi) , (1973), TOM 1, Moskova. 

İvanov Petr,(1992), “Шаманское Священное Дерево” (Şamanın kutsal ağaçları), 

Шаманизм - (Şamanizm), Север юг, Yakutsk. 

İzgi Özkan, (2000), Çin Elçisi Wang Yen-Te’nin Uygur Seyahatnamesi, Türk 

Tarih Kurumu Yay., Ankara. 



 
 

267 
 

Jekişeva Z.S., (2015), Казактын Дәстурлы Музыкалык Аспаптары 

(Kazakların Geleneksel Müzik Aletleri),  Almaatı. 

Kafesoğlu İbrahim, (1970), Türk Millîyetçiliğinin Meseleleri, Millî Eğitim 

Bakanlığı, İstanbul. 

____________, (1980), Eski Türk Dini,  Kültür Bakanlığı Yay., Ankara. 

____________, (1993), “At”, İ.A., C.4, Türk Diyanet Vakfı Yay., İstanbul, s.27. 

____________, (2014), Umumi Türk Tarihi Hakkında Görüşler, Mülahazalar, 

Ötüken Neşriyat, İstanbul. 

Kalafat Yaşar, (1995), Doğu Anadolu’da Eski Türk İnançlarının İzleri, Ankara. 

____________, (1999), Doğu Anadolu’da Eski Türk İnançlarının İzleri, Atatürk 

Kültür Merkezi Başkanlığı Yay., Ankara. 

____________, (2009), “Yaşayan Eski Türk İnançları İtibariyle “Türk Mitolojisi” ve 

Prof. Dr. Bahaeddin Ögel”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, S.2/8, 

s.212-220. 

Kaplan Mehmet, (2006), “Oğuz Kağan – Oğuz Han Destanı”, İslamiyet Öncesi 

Türk Destanları, Haz. S.Sakaoğlu, A.Duymaz, 2. Baskı, Ötüken Yay., 

İstanbul. 

Kardeşlik Selman, (2011), “Vakıflar Halı Müzesinde Selçuklu ve Selçuklu 

Geleneğindeki Halılarda Kozmolojik ve İkonografik Boyut”, Restorasyon 

Yıllığı, Vakıflar Genel Müdürlüğü, s.73-90. 



 
 

268 
 

Kaybilda Uulu Asan, (2003), Маалымдама Справочник - Кыргыздын 

Музыкалык Аспаптары (Referans Rehberi – Kırgız Müzik Aletleri), 

Bişkek. 

Kerim Mecnun, (2014), Azerbaycan Musiki Aletleri, İndigo Matbaası, Bakü. 

Kaşgarlı Mahmud, (1992), Divanü Lugati’t-Türk I, Çev. B.Atalay, TDK, Ankara. 

Kaşgarlı Sultan Mahmut, (2004), Uygur Türkleri Kültürü ve Türk Dünyası, Çağrı 

Yay., İstanbul. 

Kataliev German - Klavdia Khatyleva, (2015), Торут Дорбоон (Yaratıcılığın Sesi), 

Тичик, Yakutsk. 

Keldış Yuriy Vsevolodoviç, (1973), Музыкальная Энциклопедия (Müzik 

Ansiklopedisi), T.1, Издательство Советская Энциклопедия, Moskova. 

Kenel A.A., (1995), Хакас Чонынынь Көглери Народное Музыкальное 

Творчества Хакасов (Hakasların Millî Müzik Sanatı), Хакасское 

Книжное Издатель СТВО, Abakan. 

Khanty Bear Festival Kazym Siberia - Part 1: Museums and Reindeerherders 

Day, (2015), Predator Center Grönklitt. 

Khristoforov İvan İ. - Kiriheen Uus (2011), Пособие По Изготовлению 

Якутского Музыкального Инструмента Хомус (Yakut Müzik Aleti 

Homusun Yapma El Kitabı), Агентство (Ajans) CIR, Yakutsk 

Kırgıs Zoya Kırgısovna, (2007), Горловое пение как целостное явление 

традиционной музыкальной культуры тувинцев (Tuva Geleneksel 



 
 

269 
 

Müziğinin Ayrılmaz Bir Parçası Olarak Boğaz Çalma), Doktora Tezi, 

Novosibirsk Devlet Konservatuvarı, Novosibirsk. 

Kızlasov İ.L. - A.M. Turanov., (2008), Сокровища Культуры Хакасии (Hakasya 

Kültür Hazineleri),  Moskova. 

Kimball J.D., V.A. Basilov - L.T.Yablonsky, (1995), Nomads Of The Eurasian 

Steppes In The Early Iron Age, Zinat Press CA 94709, California. 

Koca Salim, (2002), “Eski Türklerde Sosyal ve Ekonomik Hayat”, GTTA, C.II, Yeni 

Türkiye Araştırma ve Yayın Merkezi, Ankara. 

____________, (2002), “Eski Türklerde Sosyal ve Ekonomik Hayat”, GTTA, C.II, 

Yeni Türkiye Yay., Ankara. 

____________, (2003), Türk Kültürünün Temelleri, Berikan Yay., Ankara. 

Koçak Hüseyin, (2003), Türk Halk Müziği Terminolojisi, Ege Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, İzmir. 

Koçsoy Şevket, (2002), “Türk Tarihi Kronolojisi”, Türkler, C.1., Yeni Türkiye 

Yay., Ankara, s.73-188. 

Kolcu Ali İhsan, (2002), “Destandan Romana Kırgız Kültür Mirası ve Cengiz 

Aytmatov Örneği”, Türkler, C.19, Yeni Türkiye Yay., Ankara, s.613-621 

Köksal Hasan, (2002), “Türk Destanlarında Bazı Ortak Motifler”, Türkler,  C.3, 

Ankara, s.584-596. 

Ksenofontov Gavriil Vasilyeviç, (1992), Шаманизм - Избранные Труды 

(Şamanizm – Seçilmiş Eserler), Север юг (Sever-yug), Yakutsk. 



 
 

270 
 

Легенды древнего Алтая. Продолжение 4. (Antik Altay Efsaneleri 4) (2013), 

http://www.3.b-u-b-lic.com ; http://oimon.ru/muz-instrumenti/topshur 

Levaşova Olga Yevgenevna, Yuriy Vsevolodoviç Keldış, Aleksey İvanoviç 

Kandinski, (1973), История Русской Музыки, (Rus Müzik Tarihi), T.1, ин-

т истории искусств м-ва культуры СССР (SSCB Kültür Bakanlığı Sanat 

Tarihi Enstitüsü), Moskova. 

Levin Theodore - Edgerton Michael, (1999), The Throat Singers of Tuva”, Scientific 

American, Eylül Sayısı, New York, s.80-87. 

Levin Theodore - Valentina Süzükei, (2011), Where Rivers and Mountains Sing – 

Sound, Music and Nomadism in Tuva and Beyond, Indiana University 

Press, Indiana. 

Liarskaya E.V., (2009), “Settlement Nenets On The Yamal Peninsula: Who Are 

They?”, Folklore, Vol.41, Talin, s.33-46. 

Mamçeva Natalya Aleksandrovna, (2010), “Музыкальные Инструменты В 

Системе Традиционной Культуры Нивхов” (Nivkhs Geleneksel 

Kültüründe Müzik Aletleri), Sanatta Yeterlilik Tezi, St. Petersburg N.A. 

Rimsky Korsakov Devlet Konservatuvarı, St. Petersburg.  

Mannay Ool M.H., (2003), “Tuva’da Eski Dağ Keçisi Tasvirleri”, Çev. S.Dinç, 

L.Dervişyeva. A.Ü.Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, S.21, 

Erzurum, s.169-179. 

Mirzaoğlu Gülay, (1998), “Toroslardan Çukurova’ya Yankılanan Ses: Bozlak”, 

Folklorist Dergisi, Ankara, s.408-418. 



 
 

271 
 

Mollova Mefkure, (1993), “Bir Şathiye ve Bir Bilmecede Kaz Kültü”, Türk 

Kültürü Araştırmaları - Prof.Dr, Ş. Elçin Armağanı, TKAE, Ankara. 

Monguş Ulyana Ochur-oolovna, (2014), Музыкальная Терминология В 

Тувинском Языке, Filoloji Tezi, Тувинский Государственный 

Университет (Tuva Devlet Üniversitesi), Kızıl. 

Muzio Ciro Lo, (2002), “Erken Dönem Türklerinde Defin İşlemleri”, Çev B. Keneş, 

Türkler, C. 3, Yeni Türkiye Yay., Ankara, s.123-128. 

Mülayim Selçuk, (1994), “Kuzeyde Geyik Kültü ve Hayvan Üslubu’nun Doğuşu”, 

Ege Üniversitesi Sanat Tarihi Dergisi, C. 7, Sayı 7, İzmir, s.163-184. 

Müzik Aletleri Yapımı, (2015), Millî Eğitim Bakanlığı Yay., Ankara. 

Nikitina Antonina, (2017), Сунтар Олонхо Дойдута VI- Хомус хонкунуур 

Тойуга, Агентство (Ajans) CIP, Dokuskay. 

Nikolaeva Alina, (2016), Хомус Алыбар Ылларан, Dokuskay. 

Nikolaevna Krılova Olga, (2017), “Литературное краеведение с использованием 

информационных игровых технологий по теме: "Жизнь и быт глазами 

ненецкого мальчика". Игра “Я тебе все расскажу” (Bilgi Teknolojisi ve 

Bölgesel Literatür Çalışmaları: Nenets Çocuğunun Gözünden Yaşam ve Hayat 

Teması), Издательский дом первое сентября, Президентский Грант, 

Mayıs Sayısı, Открытый Урок, Moskova. 

Nikolayeva Valeria, (2015), Медвежий Праздник (Ayı Festivali), http://national-

travel.ru/asia/trad-asia/medvezhii-prazdnik.html, Erişim Tarihi: 28.03.2016. 



 
 

272 
 

Nowgorodowa Eleonora, (1980), Alte Kunst der Mongolei (Moğol Antik Sanatları), 

E. A. Seemann Verlag, Leipzig. 

Orkun Hüseyin Namık,  (1938), Hunlar, Burhanettin Basımevi, İstanbul. 

Ögel Baheddin, (1981), Büyük Hun İmparatorluğu, C. I., Kültür Bakanlığı Yay., 

Ankara. 

____________, (1984), Türk Kültür Tarihine Giriş VI - Türklerde Tuğ ve 

Bayrak, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., Ankara. 

____________, (1985), Türk Kültür Tarihine Giriş I - Türklerde Köy ve Şehir 

Hayatı (Göktürklerden Osmanlılara), Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 

Ankara. 

____________, (1985), Türk Kültür Tarihine Giriş V – Türklerde Giyecek ve 

Süslenme (Göktürklerden Osmanlılara), Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., 

Ankara. 

____________, (1987), Türk Kültür Tarihine Giriş IX. - Türklerde Halk 

Musikisi Aletleri, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay., Ankara. 

____________, (1988), Türk Kültürünün Gelişme Çağları – Dünden Bugüne, 

Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı Yay., İstanbul. 

____________, (2003), Türk Kültür Tarihi – Orta Asya Kaynak ve 

Buluntularına Göre, Türk Tarih Kurumu Yay., Ankara. 

____________, (2010), Türk Mitolojisi, C. I, Türk Tarih Kurumu Yay., İstanbul. 

Olzina R.S., (t.y.), “Нарс Юх” (Nars Yuh), Электронная Антология - 

Культурное Наследие Югры, http://hmao.kaisa.ru/object/1809255255?lc=ru 



 
 

273 
 

Önder Mehmet, (1976), “Ejder Figürleri”, Kültür-Sanat, S.4, İstanbul, s.1317. 

Öney Gönül, (1969), “Anadolu Selçuklu Sanatında Ejder Figürleri”, Belleten, 

XXXIII, S.130, Ankara, s. 171- 216. 

____________, (2008), “Tarihten Yansımalarla Büyük Selçuklu Seramiklerinde 

Kadın”, Sanat Tarihi Dergisi, S. XVII/I, Nisan Sayısı, İstanbul, s.55-75. 

Özalp Nazmi, (2000), Türk Musikisi Tarihi I, Millî Eğitim Bakanlığı Yay., 

İstanbul. 

Özerdim Muhaddere N., (1943), “M.S. 4-5 inci Asırlarda Çin'in Şimalinde Hanedan 

Kuran Türklerin Şiirleri”, Dil ve Tarih - Coğrafya Fakültesi Dergisi, C. 2, Sayı 1, 

Ankara, s.90-98. 

Özkartal Mehmet, (2012), “Türk Destanlarında Hayvan Sembolizmine Genel Bir 

Bakış (Dede Korkut Kitabı’ndan Örnekler”, Millî Folklor, Sayı 94, Ankara, 

s.58-71. 

People of the World Khomus Museum and Center (2014), Kopuz Müzesi 

Kataloğu, Yakutsk. 

Radloff  Wilhelm, (1986), Sibirya’dan Seçmeler, Çev.A.Temir. Kültür Turizm 

Bakanlığı Yay. Ankara. 

Sagitov M. Muhtar, (1986), “Başkurt Folklorunda Hayvanlara Tapınma”, Belleten, 

1982-1983 Yıllığı, Ankara, s.125-132. 

Samsanov Spiridon, (1992), “Две Шаманские Собаки” (İki Şaman Köpeği), 

Шаманизм - (Şamanizm), Север юг, Yakutsk. 



 
 

274 
 

Sarıtaş Eyüp, (2010), Çin’de Yapılan Arkeolojik Araştırma ve Kazılara Göre 

İslamiyet’ten Önce Türklerde Kültürel Hayat,  Scala Yay., İstanbul. 

Sayılır B. Şeyda, (2012), “Göçebelik, Konar-Göçerlik Meselesi ve Coğrafî Bakımdan 

Konar-Göçerlerin Farklılaşması”, Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi, XII/1, 

Yaz Sayısı, İzmir, s.563-580. 

Seyidoğlu Bilge, (1996), “Mitolojik Dönemde At”, Prof. Dr. Umay Günay 

Armağanı, Feryal Matbaası, Ankara. 

____________, (2004), Oğuz Kağan Destanı’nda Mitolojik Motifler”, Türk 

Halklarının Edebî Geçmişi: Türk Destanları, Uluslararası Sempozyumu, 

Çağ Öğretim İşletmeleri Qafqaz Üniversitesi Filoloji Fakültesi, Bakü. 

Sertkaya Osman Fikri, C. Alyılmaz, Battilgo, (2001), Tsendiyn, Moğolistan’daki 

Türk Anıtları Projesi Albümü, Ankara. 

Sever Mustafa, (1999), “Türk Mitolojisinde Kuşlar”, Millî Folklor, Yıl 11, Sayı 43, 

Ankara, s.85-88. 

Sleptsov Yu.A., (2014), “Культ Медведя Среди Эвенов Якутии И Камчатки” 

(Yakutistan ve Kamçatka Evenlerinde Ayı Kültü), Филология И Человек, No.2, 

Altay, s.1-6. 

Seyidov Mireli, (1988), “Gök, Ak ve Kara Renklerinin Eski İnançlarla Alakası”, 

Türk Dünyası Araştırmaları Dergisi, Çev. O. Yavuz, S.52, İstanbul, s.33-52. 

Sokolova Z.P. (2002), “Култ Медведя И Медвежий Праздник В Мировоззрении 

И Культуре Народов Сибири” (Dünyada Ayı Kültü ve Ayı Töreni ve Sibirya 

Halklarının Kültürü), Зтнос и Культура, No:1, Moskova, s.41-62. 



 
 

275 
 

Sultanbayeva G. (2013), “Ornamental Art of Kazakhistan”. Culturology, Sports 

and Art History, No: 1, C.21-28, Altay, s.28-30. 

Sümer Necati, (2016), “Dinsel ve Mitolojik Bir Sembol Olarak Yılan”,  The Journal 

of Academic Social Science Studies, S.43, Bahar Sayısı, s.275-288. 

Süzükei V.Yu.,(2007), Музыкальная Культура Тувы В ХX Столетии, (XX. 

Yüzyılda Tuva Müzik Kültürü), Издательский Дом "Композитор", Moskova. 

Süzükei Valentina Yu, (2010), Проблема Концептуального Единства Теории 

И Ппракттики (Teori ve Pratiğin Kavramsal Birliği Sorunu, Тываполиграф, 

Kızıl. 

Süzükei Valentina Yu ve Ç.S.Tumat, (2015), Хөөмейжи Республики Тыва (Tuva 

Cumhuriyetinde Höömey), Центр Развития Тувинской, Kızıl. 

Şapolyo Enver B., (1972), Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, Güven Matbaası, 

Ankara. 

Şahiner Necmeddin, (2007), Mehter, Elips Kitap, İstanbul. 

Şelelev Fedor, (1992), “Шаманский Бес-Собака” (Köpeksiz Şaman), Шаманизм - 

(Şamanizm), Север юг, Yakutsk. 

Şeykin Yu.İ., (2002), История Музыкальной Культуры Нарадов Сибири 

(Sibirya Halklarının Müzik Kültürü Tarihi), Moskova. 

Şişigin C. C., (2015), Учитесь Играть На Хомусе (Homus Çalmayı Öğrenme), 

CIP НБР Саха, Dokuskay. 

Şluçkov S. V. – S. G. Kuzovkov – A. F. Çunarev, “Исследование 

Звукоизлучательных Свойств Деки” (Tekne Ses Özelliklerinin İncelenmesi), 



 
 

276 
 

Сессия Научного совета по акустике РАН (Rusya Bilimler Akademisinin 

Akustik Üzerine Bilimsel Kurul Toplantısı), s.55-64. 

Tansuğ Sabiha, (1997), “Anadolu Yaşamında ve Giyiminde Şaman İzleri”, 5. 

Milletlerarası Türk Halk Kültürü Kongresi, Kültür Bakanlığı Seminer 

Kongre Bildirileri Dizisi, Ankara. 

Tatyüz Hakan, (2001), Niğde Yöresi Halk Türklerinin Melodik Yönden 

İncelenmesi, Niğde Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, Niğde. 

Tavkul Ufuk, (2007), “Kafkas Nart Destanlarında At Motifi”, Modern Türklük 

Araştırmaları Dergisi, C. 4, Sayı 3, Ankara, s.196-205. 

The Silent Orchestra, Oliver Hoare Limited, Londra 2005. 

Timeryanovna Fattahova Gulsina ve İ. Ekaterina, (2016), “Музыкальное 

творчество народов ХМАО-Югры - Музыкальные инструменты народов 

ханты и манси” (HMAO-Yugrı Halklarının Müzikal Yaratıcılığı – Hanti 

Mansi Halklarının Müzik Aletleri), http://sch-6.edusite.ru: 10, Langepas. 

Topoyev Petr Y., (2003), Көнним Тамчыхтары, Abakan. 

Turan Osman, (2016), On İki Hayvanlı Türk Takvimi, Ötüken Neşriyat, İstanbul. 

Türk Ansiklopedisi, (1975), “Davul”, M.E.B. Yay., C. 12, Ankara, s.353-354. 

Türkmen Nalan, (2001), Orta Asya Türkmen Halıları ile Tarihi Anadolu Türk 

Halılarının Ortak Özellikleri, Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yay., 

Ankara. 

Uraz Murat, (1994),  Türk Mitolojisi, Düşünen Adam Yay., İstanbul. 



 
 

277 
 

User Şirin Hatice (2007), “Runik Harfli Türk Yazıtlarında Av”, Dil Araştırmaları 

Dergisi, C. 1, Sayı 1, Ankara, s.49-59. 

Vertkov K, G. Blagolatov, E. Yazovitskaya. (1963), Музыкальные Инструменты 

Народов Ссср, (SSCB Halklarının Müzik Aletleri), М.: Государственное 

музыкальное издательство, Moskova. 

Vorobeva Victoria, Zoya Fedorinova, Ekaterina Kolesnik, (2015), “Three Crucial 

Crises in the Development of the Khanty and Mansi Unique Culture”, XV 

International Conference "Linguistic and Cultural Studies: Traditions 

and Innovations”, LKTI 2015, 9-11 Kasım 2015, Tomsk, Russia, s.108-113. 

Vural Göher Feyzan, (2016), Türk Kültüründe Av Esnasında Kullanılan Çalgılar, 

Türk Dünyası Araştırmaları Dergisi, Yıl 38, C. 114, Sayı 224, İstanbul, 

s.219-232 

Vural Göher Feyzan, (2016), İslamiyet’ten Önce Türklerde Kültür ve Müzik, 

Ötüken Neşriyat, İstanbul. 

Vural Timur, (2013), Türklerde Askeri Müzik Geleneği – Tuğ, Nevbet, Mehter, 

Çizgi Kitabevi, Konya. 

Wallin Sarah, (2005), “Tuvan Throat Singing and the Legend of the Horses Head 

Fiddle”, https://sarahwallinhuff.com, s.1-14. 

Yeğin Veyis, (2007), “Çalgılarda İşlevsel Gelişim”, 38. ICANAS Kongresi, Ankara, 

s.865-870. 

Yöndemli Fuat,  (2006), Hayat Ağacı - Ejder Yılan, Nüve Kültür Yay., Konya 

2006. 



 
 

278 
 

Yurevna Valentina, (2010), “Тюрко-Монгольские Музыкальные Традиции В 

Современном Социокультурном Пространстве”, (Çağdaş Sosyokültürel Alanda 

Türk-Moğol Müzik Gelenekleri) Новые Исследования Тувы, No:4, Kasım 

Sayısı, Moskova, s.1-3. 

Kişisel Görüşmeler (Alfabetik Sıra ile) 

KK1: Aydaş Monguş, Müzisyen, Tuva-Kızıl, 8-10.08.2017 

KK2: German Khataliev, Müzisyen, Saha-Yakutsk, 01.08.2017 

KK3: Klavdia Khatyleva, Müzisyen, Saha-Yakutsk, 01.08.2017 

KK4: Ludmila Stepanovna Efimova, Halk Edebiyatı Uzmanı (Doçent Doktor) 

Görüşme Tarihi: 25.07.2017-04.08.2017 

KK5: Margarita Kungaa, Halk Edebiyatı Uzmanı Uzmanlı (Doçent Doktor), Tuva-

Kızıl, Görüşme Tarihi: 06-14.08.2017 

KK6: Nina İdimeşeva, Filarmoni sanatçısı, Abakan-Hakasya, 19.08.2017 

KK7: Ondar Oçur-ooloviç Valeriy, Çalgı Yapımcısı, Tuva-Çadaana, 12.08.2017 

KK8: Orhan Sesigüzel, Müzisyen, Niğde-Altay Köyü, Niğde 2014. 

KK9:  Otçutay Otsur Vladimiroviç, İgil İcracısı ve Çalgı Yapımcı, Geleneksel Yuva 

Müzikleri Merkezi, Tuva-Kızıl, Görüşme Tarihi: 08-09.08.2017 

KK10: Peter Topoyev, Çalgı Yapımcısı ve Organolist, Abakan-Hakasya, 17.08.2017 

KK11: Ruslan Gabışev, Çalgı Yapımcısı, Saha-Maya, 03.08.2017 

KK12: Valentina Yu Süzükei. Müzikolog, Tuva-Kızıl, 09-10.08.2017 



 
 

279 
 

KK13: Viyaçeslav Kuçenov, Müzisyen, Destan Anlatıcısı, Abakan-Hakasya, 19-

20.08.2017 

KK14: Yevgeni Ulugbaşev, Filarmoni sanatçısı, Abakan-Hakasya, 19.08.2017 

KK15: Zoya Kırgısovna Kırgıs, Müzikolog, Tuva-Kızıl, 13.08.2017 

 

 

 

 

 


