
T.C. 
İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
TEMEL İSLAM BİLİMLERİ 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

 

 

MUHAMMEDİYE’DE İNSAN-I KÂMİL DÜŞÜNCESİ 
 

 

 

Hanife DÖNMEZ 

2502070304 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Reşat ÖNGÖREN 

 

 

 

 

İstanbul - 2018





III 

ÖZ 

MUHAMMEDİYE’DE İNSAN-I KÂMİL DÜŞÜNCESİ 

Hanife DÖNMEZ 

Bu çalışmada Yazıcıoğlu Mehmed’in Hz. Muhammed’i konu edinen 
Muhammediye adlı eserindeki peygamber algısına İbnü’l-Arabî’nin İnsan-ı kâmil 
anlayışının nasıl tesir ettiğinin gösterilmesi amaçlanmıştır. Bu amaçla öncelikle 
tasavvuf tarihinde, İbnü’l-Arabî’ye gelinceye kadar peygamber algısının nasıl bir 
süreçten geçerek insan-ı kâmil anlayışının ortaya çıktığı üzerinde durulmuştur. Bu 
konu tezimizde birinci bölümü teşkil eder. İkinci ve üçüncü bölümlerde ise 
Muhammediye üzerine odaklanılmış, peygamber tasavvurunun geldiği insan-ı kâmil 
anlayışı çerçevesinde Muhammediye’deki görüş ve düşünceler analiz edilmiştir. Bu 
bağlamda ikinci ve üçüncü bölüm de söz konusu düşünceden hareketle, 
Yazıcıoğlu’nun mevlid/nüzül/yaratılış ve miraç/urûc/ahiret tasavvuruna dayanılarak 
oluşturulmuştur. Bu iki bölüm sufilerin varlık dairesi dedikleri çemberin iki yayını 
oluşturur: Nüzül yayı ve urûc yayı. 

Yazıcıoğlu’nun âlem ve insan tasavvurunu oluşturan arka plan ile 
Muhammediye’yi kurgulayışı arasındaki ilişkiyi tespit ettiğimizde eserin neden tipik 
bir siyer ve/veya mevlid olmadığı açıklığa kavuşmuş olur. Metin Hz. Peygamber’in 
hayatından başka; âlemin ortaya çıkışı, kıyamet ve ahiret halleri içermesi bakından 
siyerlerden farklılaşırken söz konusu içerik ve 9008 beyitlik hacmi ile de mevlit 
literatüründen ayrılmaktadır. 

Muhammediye şekil özelliklerine dayanılarak Türk edebiyatı literatürü 
içerisinde görülse de esasen içerik bakımından tasavvuf literatürünün bir parçası 
olarak kabul edilmelidir. Yazıcıoğlu’nun kendi ifadeleri Muhammediye’yi ortaya 
koymaktaki amacının bir siyer yazmak olmadığını göstermektedir. Metne 
bakıldığında ise Muhammediye bir insan-ı kâmil kitabıdır. Söz konusu anlayışın şiir 
dilinde ifade edilmesi ve halkın anlayışına sunulmuş olmasından kaynaklanan 
nispeten sade anlatımı, metin üzerinden düşüncenin takibini zaman zaman zorlaştırsa 
da yaratılış ve öte dünya tasavvurunun Hakikat-i Muhammediye anlayışı 
çerçevesinde olduğu görülür. 

Anahtar Kelimeler: Muhammediye, insan-ı kâmil, mevlid, mirac, siyer. 



IV 

ABSTRACT 

THE CONCEPT OF THE PERFECT HUMAN İN MUHAMMADİYYA 

Hanife DÖNMEZ 

This dissertation examines the influence of Ibn Arabî’s understanding of the 

Perfect Human on the concept of prophethood in Yazicioglu Mehmed’s 

Muhammadiyya. The first chapter surveys the emergence and development of the 

concept of the Perfect Human in the history of Sufism up until the time of Ibn Arabî. 

The second and third chapters analyze the ideas and views on the concept of 

prophethood with a focus on Muhammadiyya. In this respect, these two chapters are 

structured to reflect Yazicioglu’s concepts of mawlid/nuzul/creation and 

mirac/urûc/hereafter, respectively, which constitute what Sufis called two halves of 

the existential circumference. 

It will be clear why Muhammadiyya is not a typical siyer (historical 

biography of the Prophet) or mawlid (poetic depiction of the Prophet’s birth) when 

we appreciate the relationship between Yazicioglu’s conceptions of universe and 

human. Muhammadiyya differs from other historical biographies by adding elegantly 

to the life of the Prophet the portrayals of genesis, apocalypse and hereafter, while it 

differs from the mawlid literature with its enormous length of 9000 couplet in 

addition to content. 

I argue that, even though it is a common practice to consider Muhammadiyya 

as part of the Turkish belles-lettres literature, given its content, it would be more 

reasonable to regard it as part of Sufi literature. Yazicioglu’s explicit statements 

show that his intent was not to write a historical biography. Instead, it is an 

elaborated articulation of the concept of the Perfect Human. The fact that it is 

articulated in poetry and that it prefers a literary style which is preferably simple for 

common folk should not obscure its significance in expressing genesis story and the 

concept of hereafter within the parameters of the Truth of Muhammadiyya. 

Key words: Muhammadiyya, perfect man, mawlid, mirac, biography of the 

Prophet. 



V 

ÖN SÖZ 

Tezimizi bir giriş ve üç bölüm olarak hazırladık. İlk bölümde insan-ı kâmil 

anlayışının tasavvuf tarihindeki ilk izlerine ve zaman içerisinde değişen peygamber 
telakkisine ışık tutmaya çalıştık. Bu amaçla ilk zahitlerde ve ilk sufi müelliflerde Hz. 
Peygamber algısının nasıl olduğuna ve bu görüşlerin zaman içerisinde İbnü’l-
Arabî’nin insan-ı kâmil anlayışının ortaya çıkmasına etkilerinin neler olabileceğini 
görmeye çalıştık. Bu süreçte tasavvuf tarihi ile ilgili yapılmış çalışmalar olsa da 
sufiler açısından Hz. Peygamber telakkisinin zaman içerisinde geçirmiş olduğu 
aşamaları ve süreci takip edebileceğimiz, kavramsal odakla yapılmış çalışmaların 
azlığını gördük. Bu nedenle birinci bölümün, insan-ı kâmil’e uzanan süreçte gelişen 
peygamber tasavvurunun ikinci ve üçüncü bölüme bir temel teşkil etmesi açısından 
tezimizde yer alması önemli idi. 

İkinci ve üçüncü bölümü ise insan-ı kâmil görüşünün Muhammediye’deki 
peygamber anlayışını nasıl belirlediğini görmek için tasarladık. Bu iki bölümü birlik-
te düşünmemizin sebebi vahdet-i vücûd anlayışının dairesel varlık anlayışıdır. Var-
lık, bir iniş (nüzül, mevlid) ve bir çıkış (urûc, mirac) yayının bir araya gelmesi ile bir 
daire oluşturur. Biz aynı bakış açısının Muhammediye’ye de uyarlanabileceğini gör-
dük ve ikinci bölümde yaratılış ve mevlid ile ilgili konuları, üçüncü bölümde ise mi-
raç ve ahiret ile ilgili konuları ele alabileceğimizi düşünerek tezimizi bölümlendirdik. 

İkinci bölüme Yazıcıoğlu Mehmed ve Muhammediye ile ilgili bilgilere de yer 
vererek başladık. Sonrasında Muhammediye’de yaratılışın nasıl ele alındığına 
odaklandık. Yaratılış ve Hz. Peygamber arasındaki ilişkinin ne olabileceği, bunun 
nasıl gerçekleştiği ve sonuçlarının neler olduğunu görmeye çalıştık. 

Üçüncü bölümde ise Hz. Peygamber’in miracı merkezinde ‘insanın’ 
miracının Muhammediye’de nasıl ele alındığını anlamaya çalıştık. Özellikle bu 
kısımda Muhammediye’de siyer anlatısı bitmiş, ahiret hallerinin anlatıldığı 

bölümlere geçiş yapılmıştır. Bununla birlikte insan-ı kâmil olarak Hz. Peygamber’in 
hikayesi ise devam etmektedir. Hz. Peygamber’in ahiret hayatındaki varlığı üzerinde 
durulan bu bölümde Hz. Peygamber’in varlığının ahiretteki yeri ve öneminin ne 
olduğunu ve bunun insan-ı kâmil olarak Hz. Peygamber algısındaki yerini ortaya 
koymaya çalıştık. 



VI 

Sufiler tasavvufu bir bilme süreci olarak kabul ettiklerinden olsa gerek 

“Nefsini bilen Rabbini bilir.” cümlesini pek çok düşünce ve anlayışlarının temeline 

yerleştirmişlerdir. Bilen ve bilineni “ben ve öteki” olarak anladığımızda, bilen özne 

ile bilinen şey/Rabb arasında bir irtibatın bilgi yolu ile kurulabileceğini kabul etmiş 

oluruz. 

Hz. Peygamber’in hayatı ve hakikati hakkında yazılmış Muhammediye ve 

benzeri eserler, söz konusu irtibatı mümkün kılmaları açısından son derece önemli 

bir bağlantı noktası oluştururlar. Bu özellikleri ise hakikatte ele aldıkları konudan 

yani Hz. Peygamber’in kimliğinden kaynaklanır. 

Muhakkik sufiler ve Yazıcıoğlu Mehmed, Hz. Muhammed’i onun 

hakikatinden hareketle anlayıp anlattıklarından; söz konusu anlayışın doğası gereği 

âlem, insan ve nihayet Allah, başka bir deyişle tüm varoluş, ilgi alanlarına girmekte 

ve hepsi nihai gayeye (Allah) hizmet ettikleri ölçüde öncelik ve öneme sahip 

olmaktadırlar. Söz konusu anlayış, aşkın ve müteal Allah anlayışıyla “şah 

damarından daha yakın” Allah anlayışının arasındaki berzaha ve/veya imkâna işaret 

etmekle Hz. Peygamber’i merkeze almaktadır. Bir insan olarak Hz. Peygamber’i 

tanımak nefsi tanımanın bir yolu iken yine onu tanımak kābe kavseyn ev ednâ 

makamının sahibi ve Allah hakkındaki en sahih bilgiye ulaşan insanı tanımaktır. 

Onun getirdiği bilgiye ulaşmak, onun yaşam biçimi ile örnek alınması, onun her 

işindeki hikmetlerin ve hakikatlerin bilinmesi, başka bir deyişle onun kemâllerinin 

bilinmesi hep birden nihai gayeye hizmet etmeleri yüzünden bilinmeye ve 

anlatılmaya en layık bilgidir. 

Hz. Peygamber tüm kemâlleri ile hakikatte tek insan-ı kâmil iken tüm 

insanlar için kemâlde bir ölçü ve ilke olarak örnektir. Onun Hakk’a ve insana bakan 

iki yönü insanın Rabbine ulaşmasının da vesilesidir. İnsan için Yüce Rabbe 

ulaşmanın yolu, “kendisinde güzel örnekler bulunan” kulu Muhammed (sav)’e 

ulaşmak, onu bilmektir. 

Moderniteyle değişen bilgi ve bilim anlayışı nedeniyle günümüzde hakkıyla 

anlaşılamıyor olsa da Muhammediye geçmişte yüzyıllar boyunca insanlara nefsi 

bilmenin yolunu ve ölçüsünü anlatmış, çok geniş bir coğrafyada Hz. Peygamber’i ve 



VII 

ondan da Rabbi bilmenin bir vesilesi olarak görevini mükemmel bir şekilde ifa 

etmiştir. 

Muhammediye hakkındaki bir anlama ve anlatma denemesi olarak ortaya 

çıkan çalışmamızda yolumuz pek çok değerli insan ile kesişti. Hepsine değerli 

katkılarından dolayı müteşekkirim. Kıymetli Hocam Prof. Dr. Reşat Öngören’e 

değerli görüşleriyle vermiş olduğu tüm destek ve motivasyon için çok teşekkür 

ederim. Prof. Dr. Ekrem Demirli Hocam, yolun en başından sonuna kadar kıymetli 

yardım ve desteğini bizden esirgememekle çok değerli katkılar sunduğu için 

kendisine minnet ve şükran borçlum. Prof. Dr. Sadettin Ökten’e zaman zaman 

karşılaştığım oldukça zor süreçleri aşmakta vermiş olduğu çok değerli destekleri 

dolayısıyla çok teşekkür ederim. Değerli hocalarım Prof. Dr. Mehmet Dalkılıç ve 

Prof. Dr. Azmi Bilgin’e süreç boyunca vermiş oldukları kıymetli destek için çok 

teşekkür ederim. 

Çalışmamızda değerli tecrübelerini benimle paylaşan Dr. Öğr. Üyesi 

Bünyamin Ayçiçeği’ne, Dr. Öğr. Üyesi Ertuğrul İsmail Ökten’e ve cömert 

iyilikseverliği ile destek veren Arş. Gör. Feyza Güler’e teşekkürü borç bilirim. 

Tezimi okuma zahmetine katlandığı için ise Mehmet Özdemir’e teşekkür ederim. 

Ayrıca burada ismini sayamadığım pek çok hocam, dost ve arkadaşım çeşitli 

sorunların çözümünde bana destek oldular, hepsine teşekkür ederim. 

Tüm çalışma sürecim boyunca ailemin desteği hep yanımdaydı. Anneme, 

merhum babama ve kardeşlerime minnettarım. 

Hanife DÖNMEZ 

İSTANBUL / 2018 

 



VIII 

İÇİNDEKİLER 

ÖZ .............................................................................................................................. III 
ABSTRACT .............................................................................................................. IV 
ÖN SÖZ ..................................................................................................................... V 
İÇİNDEKİLER ..................................................................................................... VIII 
KISALTMALAR ...................................................................................................... X 
GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

 
BİRİNCİ BÖLÜM 

 
TASAVVUFTA İNSANIN İDEAL MİSALİ OLARAK HZ. PEYGAMBER: 

EN GÜZEL ÖRNEK 
 

1.1. TASAVVUFUN MENŞEİ TARTIŞMALARI VE HZ. PEYGAMBER ............ 14 
 1.1.1. Tasavvufun İsimlendirme Meselesi ve Hz. Peygamber ............................. 17 
 1.1.2. Tasavvuf Tariflerinde Hz. Peygamber ....................................................... 21 
 1.1.3. Peygamber Olarak Hz. Muhammed ........................................................... 25 
1.2. BİR İLİM OLARAK TASAVVUF VE HZ. PEYGAMBER .............................. 28 
 1.2.1. Cibril Hadisi ve Tasavvuf: Tasavvufun Bir İlim Haline Gelmesi .............. 28 
 1.2.2. İki Şahit Meselesi ....................................................................................... 33 
 1.2.3. Tasavvufun Gayesi Olarak İlahi Ahlakla Ahlaklanma  
  ve Hz. Peygamber ....................................................................................... 35 
1.3. SÎRET YAZICILIĞINA ELEŞTİRİ OLARAK SUFİLERİN  
 PEYGAMBER TASAVVURLARI ..................................................................... 44 
 1.3.1. Velayet-Nübüvvet Meselesi ve Hz. Peygamber ......................................... 47 
 1.3.2. Hakikat-i Muhammediye Görüşünün Şekillenmesi ................................... 59 

 
İKİNCİ BÖLÜM 

 
YAZICIOĞLU MEHMED VE MUHAMMEDİYE 

 
2.1. YAZICIOĞLU MEHMED VE ESERLERİ ........................................................ 65 
 2.1.1. Hayatı Ailesi ve Gelibolu ........................................................................... 61 
 2.1.2. Bir Gazi Derviş Olarak Yazıcıoğlu ............................................................ 66 
 2.1.3. İlmî ve Tasavvufî Kimliği .......................................................................... 69 
 2.1.4. Eserleri ........................................................................................................ 73 
  2.1.4.1. Muhammediye .............................................................................. 76 
   2.1.4.1.1. Bölümleri ..................................................................... 79 
   2.1.4.1.2. Dili ve Yöntemi ........................................................... 80 
   2.1.4.1.3. Kaynakları ................................................................... 81 



IX 

2.2. MUHAMMEDİYE'DE YARATILIŞIN İLKESİ OLARAK  
 HZ. PEYGAMBER VE MEVLİD ....................................................................... 82 
 2.2.1. Varlığın İlkesi Olarak Hz. Peygamber ....................................................... 83 
 2.2.2. Nûr-ı Muhammedî ...................................................................................... 99 
 2.2.3. Yaratılan İlk Şey ....................................................................................... 108 
2.3. MUHAMMEDİYE’DE MEVLİD VE KOZMOS ............................................. 119 
 2.3.1. Âlemin Yaratılması ve Nüzül ................................................................... 119 
 2.3.2. Gaye Varlık ve Ayna İnsan ...................................................................... 134 
 2.3.3. Hz. Muhammed’in Yaratılması ve Mevlid ............................................... 148 
2.4. MUHAMMEDİYE’DE ÂLEMİN NÜSHASI OLARAK İNSAN .................... 157 
 2.4.1. Büyük Âlem-Küçük Âlem ........................................................................ 157 
 2.4.2. Halife Olarak İnsan .................................................................................. 171 

 
ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

 
MUHAMMEDİYEDE İNSANIN KEMÂLİ: MİRAC 

 
3.1. İNSANIN YETKİNLEŞMESİNDE HZ. PEYGAMBER ................................. 178 
 3.1.1. Mutasavvıflar İçin Miraç .......................................................................... 187 
 3.1.2. Urûc ‘Yükseliş’ Yayı ................................................................................ 193 
3.2. MİRACIN ONTOLOJİK YÖNÜ ...................................................................... 205 
 3.2.1. İnsan-ı Kâmile Doğru Miraç .................................................................... 210 
 3.2.2. Varlık Dairesi: Mebde ve Mead Meselesi Çerçevesinde Miraç ............... 213 
 3.2.3. Hz. Peygamber’in Miracı ......................................................................... 222 
 3.2.4. Sufilerin Miracı ........................................................................................ 230 
3.3. RU’YETULLAH VEYA MİRACIN NETİCESİ OLARAK BİLGİ ................. 235 
 3.3.1. Miraçta Ruh - Beden Tartışmaları ............................................................ 242 
 3.3.2. İnsan-ı Kâmil’in Bilgisi: Ru’yetullah ....................................................... 248 
  3.3.2.1. Dünyada Hakk’ı Görmek ........................................................... 256 
  3.3.2.2. Ahirette Hakk’ı Görmek ............................................................ 258 
SONUÇ ................................................................................................................... 273 
KAYNAKÇA .......................................................................................................... 278 
ÖZGEÇMİŞ ........................................................................................................... 286 
 



X 

KISALTMALAR 

A.e. /A.m. : Aynı eser / Aynı makale 

a.g.e. : Adı geçen eser 

a.g.m. : Adı geçen makale, adı geçen madde 

a. mlf. : Aynı müellif 

Bkz. : Bakınız 

bs. : Baskı, basım 

C. : Cilt 

Çev. : Çeviren 

Der. : Derleyen 

DİA : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

D.T. : Doktora tezi 

Ed. : Editör 

Haz. : Hazırlayan 

Müt. : Mütercim 

s. : Sayfa 

S. : Sayı 

TDV : Türkiye Diyanet Vakfı 

thk. : Tahkik eden 

t.y. : Basım tarihi yok 

vb. : Ve benzeri 

vd : Ve devamı 

v.d. : Birden fazla tercüme edenlerde ilkinden sonrakiler 

Yay. : Yayınevi, Yayınları, Yayıncılık 

y.y. : Yayın yeri yok 

 



1 

GİRİŞ 

Bu çalışmanın konusu, Yazıcıoğlu Mehmed (855/1451)’in Muhammediye 

(1449) adlı eserinde insan-ı kâmil görüşünün ortaya konulmasıdır. Amacımız, insan-ı 

kâmil anlayışının Muhammediye’nin ortaya çıkış sürecini nasıl etkilemiş 

olabileceğini ve metne nasıl şekil verdiğini anlamaya çalışmaktır. 

İnsanın kemâli ile ilgili düşünceler doğuda ve batıda en eski felsefelerde ve 

dinlerde yer bulmuş olmakla birlikte Muhammediye’ye ilham kaynağı olan “kâmil 

insan/insan-ı kâmil” hiç kuşkusuz İslam dininin peygamberi olan Hz. 

Muhammed’dir. İnsan-ı kâmil anlayışının içinde bulunduğu sistematik yapı XIII. 

yüzyılda İbnü’l-Arabî (638/1240) tarafından argümanları ve temel prensipleri ortaya 

konulan vahdet-i vücûd anlayışıdır. Vahdet-i vücûd, İbnü’l-Arabî’nin en önemli 

öğrencisi olan Sadreddin Konevi (673/1274) tarafından sistematik bir yapıya 

kavuşturulmuş ve ortaya çıktığı zamandan itibaren Anadolu’daki tasavvufu derinden 

etkilemiştir. Vahdet-i vücûd anlayışı Davud-ı Kayserî ve Molla Fenâri gibi 

temsilciler vasıtasıyla Osmanlı entelektüel birikimine katılmış ve bu yolla 

Anadolu’da yayılmıştır. Yazıcıoğlu Mehmed ise söz konusu anlayışın XV. 

yüzyıldaki temsilcilerinden biri olarak kabul edilir. Kaynaklarda Yazıcıoğlu’nun 

Hacı Bayrâm-ı Velî’ye intisabından söz edilse de onun İbnü’l-Arabî ve görüşleri ile 

nasıl karşılaştığı ve bu görüşlerden ne kadar etkilendiği ile ilgili detaylı ve çok yönlü 

çalışmalar henüz yapılmamıştır. Bununla birlikte Yazıcıoğlu’nun zamanında iyi bir 

eğitim aldığı, Arapça ve Farsçaya bu dillerde kitap ve şiir yazabilecek kadar hakim 

olduğu ve eğitim için İran ve Mısır gibi zamanının bilim merkezlerinde bulunduğu 

bilinmektedir.1 Muhammediye’nin en önemli kaynakları arasında ise İbnü’l-

Arabî’nin eserlerinin, görüşlerinin ve Füsûsü’l-Hikem’inin ilk şarihi Müeyyidüddîn 

Cendî (691/1292)’nin bazı görüşlerinin olduğu görülmektedir. Ayrıca 

Yazıcıoğlu’nun vahdet-i vücûd ve insan-ı kâmil anlayışı ile ilişkisinin sadece 

okuyucu seviyesinde olmayıp söz konusu görüşlerin Türkçede yaygınlaşmasına 

vesile olan şerh çalışması yapması, onun İbnü’l-Arabî’nin görüşlerine yakınlığının 

önemli bir göstergesidir.2 Muhammediye ise Yazıcıoğlu’nun insan ve peygamber 

																																																								
1 Amil Çelebioğlu, Muhammediye, C:II, No: 1, Milli Eğitim Bakanlığı Yay., İstanbul, 1996, s. 19. 
2 Yazıcıoğlu’nun vefat etmeden önceki son eseri, Füsûsü’l-Hikem’in ilk şarihi Cendî’nin şerhinin 

bazı bölümlerine yaptığı ta’likattır. Bu notlar daha sonra kardeşi Ahmed Bîcan tarafından bazı 



2 

algısının vahdet-i vücûd anlayışı ile ne derece örtüştüğünü ortaya koyan çok önemli 

bir kaynaktır. 

Tezimizde üzerinde odaklandığımız esas görüş, Muhammediye’de dile 
getirilen peygamber tasavvurunun vahdet-i vücûd anlayışı çerçevesinde bir Allah-
insan ve âlem telakkisine sahip olduğudur. Tezimizde merkeze aldığımız sorunumuz 
ise Yazıcıoğlu’nun peygamber tasavvurunun Muhammediye’ye nasıl ve ne ölçüde 
yansıdığı, metni nasıl şekillendirdiğidir. Bu sorunun cevabının önemi, yazıldığı 
tarihten itibaren yüzyıllar boyunca geniş bir coğrafyada özellikle halk dindarlığını 
inşa eden metinlerden biri olarak Muhammediye’nin günümüzde daha iyi 
anlaşılmasına katkıda bulunmaktır. Muhammediye’nin doğru biçimde anlaşılması ise 
günümüz Türkiye’sinde geçerli olan peygamber tasavvurunun köklerinin ve 
kendisinin daha iyi anlaşılmasına katkıda bulunacaktır. 

Muhammediye’de insan-ı kâmil anlayışı üzerinde çalışmak bazı güçlükler 
barındırmaktadır. Bunlardan ilki hiç kuşkusuz sistematik ve olabildiğince objektif 
esaslarla ortaya koyulan bir yapıyı şiirin sınırsızlığında görme ve göstermenin 
zorluğudur. Bu zorluğu ilim dili ve şiir dili karşıtlığı kurarak daha anlaşılabilir bir 
hale getirebiliriz. Örneğin vahdet-i vücûd anlayışının ortaya koyduğu insan 
tasavvurunda, insan kevn-i câmi, yani toplayıcı varlıktır. Muhammediye’de insan 
hakkında böyle bir tanımlama aranırsa bulunamayacaktır. Çünkü Yazıcıoğlu aynı 
düşünceyi kendi ifadeleri ile yazar: İbnü’l-Arabî’nin toplayıcı varlığı Yazıcıoğlu’nda 
toplayıcı şehire dönüşmüştür. 

Bu resme bârî insanda bulunur cümle mevcûdât / Ki zîrâ 
mısr-ı câmi’dir bulunur bunda hep fersâ3 

İşte bu şekilde insanda tüm mevcudat bulunur; çünkü insan 
toplayıcı şehirdir (mısr-ı câmî), onda fersâ (her bir yaratılış 
aşaması) bulunur. 

																																																																																																																																																													
eklemelerle Müntehâ adıyla Türkçeye tercüme edilmişti. Bkz.: Ayşe Beyazıt, el-Müntehâ: 
Füsûsu’l-Hikem Üzerine Bir Çalışma, İstanbul, İnsan Yay., 2011, s. 52. 

3 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8711.; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 636. Bu beyitte geçen 
“fersâ” kelimesine Bursevî iki mana vermektedir. İlki yeterlilik ile ilgilidir. Kuvvetli dev manasına 
gelen kelime bu anlamıyla düşünüldüğünde insanın iyi ve kötü her şeyi kendisinde barındırdığına 
ve mısr-ı câmi, toplayıcı şehir olma özelliğine vurgu yapar. İkinci manada ise kelime Farsça halka, 
çember manasına felen ferîs köküne dayandırılır. Bu durumda ise “insanda her çemberden ve 
sûretten nesne mevcut olduğunu beyandır.” Bu ikinci mana Yazıcıoğlu’nun varlığı gizli hazinenin 
açılması olarak tasavvur eden yaratılış anlayışı dikkate alındığında isabetli gözükmektedir. 



3 

Muhammediye yazıldığı tarihten itibaren birkaç yüzyıl Anadolu’da yaygın bir 

şöhrete sahip olmasına rağmen üzerinde yapılmış bilimsel çalışmalar oldukça sınırlı 

kalmıştır. Söz gelimi eser üzerindeki ilk doktora çalışması Amil Çelebioğlu’nun, 

Muhammediye’nin müellif hatlı nüshasına dayanarak, 1971 yılında yapmış olduğu 

“Yazıcıoğlu Mehmed ve Muhammediyesi” adlı çalışmadır. Biz tezimizde 

Muhammediye’yi incelerken müellif nüshasının yanı sıra Çelebioğlu’nun bu 

çalışmasını da kullandık. Çelebioğlu’nun çalışmasında her beyit numaralandırılmış 

olduğundan seçilen beyitlerin gösterilmesinde bu çalışmayı esas aldık. Bununla 

birlikte alıntıladığımız ve referans verdiğimiz beyitleri Muhammediye’nin müellif 

nüshasından da gösterdik. Muhammediye ve Muhammediye’nin şerhi İsmail Hakkı 

Bursevî’nin Ferahu’r-Rûh adlı eseri hakkında edebiyat ve ilahiyat fakültelerinde 

yapılmış, günümüzde, on kadar yüksek lisans çalışması olmakla birlikte 

Muhammediye’nin düşünce dünyası ve peygamber tasavvuru hakkında yapılmış bir 

çalışmaya henüz ulaşamadık. Bununla birlikte halen yazım aşamasında olduğu 

bilgisine ulaştığımız iki doktora tezi bulunmaktadır. Eser, yaygınlığı ve uzun süre 

okunmuş olması dolayısıyla Osmanlı toplumunun inanç dünyasını inşa eden 

metinlerden biri olarak öne çıkmıştır. Bu yüzden Muhammediye’nin akademik 

çalışmalarda ilgi duyulan yanı genellikle sosyo-kültürel ve pedagojik yönleridir. 

Muhammediye üzerindeki çalışmamızdaki kaynaklarımız arasında temelde iki 

eser öne çıkmaktadır: İlki, Yazıcıoğlu’nun peygamber tasavvurunun kurucu metni 

olarak tavsif edebileceğimiz, İbnü’l-Arabî’nin El-Fütûhâtü’l- Mekkiyye’si; ikincisi 

ise İsmail Hakkı Bursevî’nin Muhammediye şerhi Ferahu’r-Rûh’tur. El-Fütûhâtü’l- 

Mekkiyye, Yazıcıoğlu’nun Anadolu’daki temsilcilerinden biri sayıldığı vahdet-i 

vücûd anlayışının temel eseri olması bakımından Muhammediye’nin en temel 

dayanağıdır. Hatta bazı bölümler, örneğin yaratılışın başlangıcı veya büyük âlem-

küçük âlem hakkındaki bölümler, Fütûhât’tan iktibastır. Ayrıca Yazıcıoğlu; İbnü’l-

Arabî ve Fütûhât’ı, Muhammediye’de referans olarak da gösterir. Bu bakımdan 

Muhammediye’nin doğru anlaşılabilmesi için İbnü’l-Arabî’nin görüş ve 

düşüncelerinin de bilinmesi gerekmektedir. Muhammediye’nin arka planında yoğun 

bir tasavvufî tecrübe ve bilgi birikimi, düşünce dünyası durmaktadır. Yazıcıoğlu 

çeşitli nedenlerle, sahip olduğu peygamber ve âlem anlayışını şiir şeklinde ifade 

etmeyi tercih etmiştir. Şiir dili yazar açısından ifade zenginliği sağladığı için bir 



4 

kolaylık olsa da metindeki düşüncenin takibi ve analizini zorlaştırmaktadır. Birden 

çok anlamın bir kelime veya cümleye yüklenmesi şiirin doğası iken düşüncenin 

takibini ve delillendirilmesini ise zorlaştırmaktadır. Bu yüzden İsmail Hakkı 

Bursevî’nin Muhammediye şerhi Ferahu’r-Rûh, metnin kapalılıklarının açılmasında 

önemli bir kaynağımız olarak öne çıkmıştır. Bu ikisinin dışında özellikle Peygamber 

tasavvurunun tasavvuf literatüründe geçirmiş olduğu aşamaların tespitinde, birinci 

bölümde kullandığımız tasavvuf literatürünün klasikleri önemli kaynaklarımızı teşkil 

etmişlerdir. Klasiklerden kastımız; Ebû Nasr Serrâc’ın El-Luma’ adlı eseri, 

Kuşeyrî’nin Er-Risâle’si, Kelâbâzî’nin Et-Taarruf’u, Ebû Talib Mekkî’nin Kûtü’l-

Kulûb’u gibi birincil kaynaklardır. Söz konusu eserlerin hem Türkçe tercümelerinden 

hem de Arapça orijinallerinden faydalandık. Alıntıyı Arapça eserden yaptığımızda 

dipnotta belirttik. İkinci ve üçüncü bölümlerde ise yukarıda sözünü ettiğimiz El-

Fütûhâtı Mekkiyye ve Ferahu’r-Rûh temel kaynağımız iken insan-ı kâmil anlayışının 

detaylarının anlaşılması ve tasavvuf literatüründeki yerinin değerlendirilmesi ile ilgili 

olarak ise diğer modern dönem, ikincil kaynaklarından faydalandık. 

Muhammediye’nin analizi, düşüncenin takibine o da beyitlerin analizine 

bağlıdır. İnsan-ı kâmil anlayışının metinde takip edilebilmesi için öncelikle, 

seçtiğimiz beyitleri günümüz Türkçesi ile sentaks açısından kurallı cümleye çevirme 

yoluna gittik. Bununla birlikte beytin Osmanlıcasını latinize bir şekilde de olsa çeviri 

ile birlikte vererek aslına sadık kaldık ve düşünceyi bu asıl beyit üzerinden takip 

ettik. Beyitlerin düz cümleye çevrilmesi esnasında, anlamın aktarılmasına öncelik 

verdik. Bu çalışmamızda Bursevî’nin Muhammediye şerhi Ferahu’r-Rûh çalışması, 

anlam ile ilgili olarak, detaylar ve en iyi ifade biçimine ulaşmamızda yardımcı oldu. 

Tezimizde yer verdiğimiz beyitleri zaman zaman birden fazla kez, farklı bağlamlarda 

kullandık. Yazar, şiir dilinin imkânlarını kullanarak bir beyite birden fazla görüş ve 

düşünceye işaret eden kelime ve söyleyişleri yüklediğinden aynı beyit farklı 

bağlamlarda kullanılabilir oldu. Söz konusu tekrarları düşüncenin akışını kesmemek 

adına tez metninde dile getirmedik. Tezimize aldığımız her bir beyti ayrı ayrı 

dipnotlandırdık çünkü düşüncenin takibini esas aldığımız için eserin farklı 

yerlerinden beyitleri örnek getirmemiz ve tespitlerimizi farklı bölümlerden 

delillendirmemiz gerekiyordu. Dipnotlarla ilgili bir başka husus el-Futûhâtu’l-



5 

Mekkiyye ile ilgilidir. Futûhat’tan yaptığımız alıntıların hem çevirideki hem de 

Arapça nüshadaki yerlerini tek dipnotta gösterdik.  

Muhammediye’nin Kaynağı Olarak Tasavvufta Hz. Peygamber 

Tasavvuf geleneğinde insan anlayışı, insanın tanınmasıyla Allah’ın 

bilinebileceği ana fikrine dayanır. Fakat buradaki “insan” kuvve bakımından her fert 

olmakla beraber hakikatte sadece Hz. Peygamber’dir. Bu bakımdan Hz. 

Muhammed’in tanınması insanın tanınmasını sağlar. İnsanın tanınması ise nefsin 

bilinmesi demektir. Bu yüzden tasavvufu “marifetü’n-nefs” olarak tanımlayan pek 

çok tarife rastlamak mümkündür. İnsan-ı kâmil olarak Hz. Peygamber’in varlığı bir 

kemâli temsil eder ve onun şahsında gerçekleşen kemâl her nefs için mümkündür. 

Yani nefsin tanınmasının anlamı, onun kemâle ermesiyle gerçekleşen bir süreçtir. 

Buradan hareketle Muhammediye’yi Hz. Muhammed’i anlatan bir siyer olarak 

okumanın yanında tasavvuf anlayışı çerçevesinde bir marifetü’n-nefs (insanı tanıma) 

kitabı olarak okumanın mümkün olduğunu söyleyebiliriz. 

Sufiler yaptıkları pek çok tasavvuf tarifinde merkezî noktada Kur’an ile 

birlikte Sünneti görürler. Bunun en erken ve bilenen örneklerinden biri Cüneyd-i 

Bağdadî’nin “Bizim yolumuz Kitap ve sünnete dayanmaktadır.”4 sözüdür. Her 

dönemde Hz. Peygamber merkezli olmakla birlikte tasavvufun tarihî seyri içinde 

peygamber düşüncesinde bir tekâmülden söz etmek mümkündür. Örneğin ilk 

zahidler için Hz. Peygamber ibadet hayatı ve davranışlarıyla örnek kâmil insandı. 

Buna karşılık tasavvufî hayatın teorik alanda bir zemine oturtulduğu, yani bir ilim 

olarak kabul edildiği ikinci dönemde, Hz. Peygamber, hadisleri ile kendisinden 

tasavvuf ilminin prensipleri istinbat edilen bir bilgi kaynağına dönüşmüştü. Bu 

yaklaşımın ifadesini Ebu Nasr Serrac’ın Hz. Peygamber’e uymada sufilerin yolunu 

ifade eden “ittiba” kavramına getirdiği açıklamalarda bulmak mümkündür.5 İbnü’l-

Arabî ve takipçilerinin temsil ettiği son dönemde ise peygamber düşüncesi genişleyip 

derinleşmiş, özellikle onların görüşleri çerçevesinde ifade ettikleri “insan-ı kâmil” 

düşüncesi ile metafizik bir ilke haline gelmiştir. Fakat şu dikkatten kaçmamalıdır ki 

																																																								
4 Er-Risâleti’l-Kuşeyriyye, thk. Abdülhalim Mahmud, Mahmud b. Şerif, Kahire, Dâru’l-Kütübi’l-

Hâdise, 1972, c. 1, s. 118. 
5 Serrac, Luma’, thk. R.A. Nicholson, Leyden: E.J. Brill, 1914, s. 102. 



6 

ilk zahidler için Hz. Peygamber neyi ifade ediyorsa son dönemde de aynı anlamı 

taşımakla beraber peygamber tasavvurunda bir tekâmülden söz etmek doğru 

olacaktır. 

XIX. yüzyıldan itibaren Batı’da yapılan oryantalist çalışmalar tasavvufun 

menşeini araştırırken Uzakdoğu ve Yunan felsefelerinden veya yerel inanç ve 

kültürlerin etkilerinden söz etseler de bunların modern yaklaşımlar olduğunu bilmek 

gerekir. Sufilere göre tasavvufun menşei Hz. Peygamber’in hayatı ve onun 

sahabesinin uygulamalarındadır. Ebu Nasr Serrac ve sonrasındaki sufilerin üzerinde 

durdukları en önemli sorun söz konusu etkiler değil öncelikle tasavvufu bir ilim 

olarak tespit ettikten sonra tasavvuf ehli içinden çıkan Hulûliyye ve İbâhiyye gibi 

bazı gruplarda görülen nasların tevilinde aşırı yorumlar ve şeriatın hükümlerine 

kayıtsızlıktır. Bunun için tasavvufun sonradan ortaya çıkmış bir bidat olmadığına 

vurgu yaparlar. Onlara göre tasavvufun menşei Kur’an’da, Sünnette, sahabe 

uygulamalarında, tabiûn ve etbau’t-tabiîn yani ilk nesillerin yaşantılarındadır. Bu 

yüzden eserlerinde Hz. Peygamber’in hadislerinin yanında sahabe ve sonraki 

nesillerin dini yaşayışlarından çokça örnekler bulunur. 

Mutasavvıfların hassasiyetle üzerinde durdukları Hz. Peygamber ve gelenek 

vurgusu tasavvufu bir anlamda sîret yorumculuğu olarak görmelerinden 

kaynaklandığını söylemek mümkündür. Bu yüzden birçok sufi ve tasavvuf tarifi Hz. 

Peygamber ve sahabesinin yaşantısına atıfta bulunur. Örneğin Cüneyd bir keresinde 

tasavvufu “Resulullah (sav)’a ve şeriatına uymaktır.”6 şeklinde tanımlamıştır. 

Tasavvufun menşeine dair tartışmaların bir başka yönü isimlendirme problemidir. 

Mutasavvıflar özellikle fukaha ve kelamcılar tarafından “tasavvuf” ve “sufi” isminin 

daha önceki nesillerde olmamasından hareketle eleştirilmişlerdi. Eleştiriler ilk 

yazarlar tarafından sufi ve tasavvuf kelimelerinin kökeninin araştırılması ile aşılmaya 

çalışılmıştır. Böylece mutasavvıf veya sufi, yolunu Hz. Peygamber ve sahabe nesli 

ile birleştirebiliyordu. Eleştiriler tasavvufun bidat olduğunu, kendisine sufi diyen 

bazı kimselerin İlhadî ve İbahî düşüncelere sahip olduklarını ve şeriatın hükümlerini 

anlamsız saydıklarını iddia ediyordu. Mihver noktasını benzer eleştirilerin 

																																																								
6 Kelâbâzî, Ebû Bekir İshak, Ta’arruf li Mezheb-i Ehli’t- Tasavvuf, thk. Ahmet Şemseddin, 

Beyrut, Dâru’l-kütübi’l-İlmiyye, 1993. s. 58. 



7 

oluşturduğu sebeplerle Ebu Nasr Serrac (378/988), Kelâbâzî (380/990), Hucvirî 

(465/1072), Kuşeyrî (465/1072), Ebu Talib Mekkî (386/1006) gibi mutasavvıflar 

tarafından arka arkaya tasavvufun iddia edildiği gibi bidat bir hareket olmadığı ve 

Ehli sünnet içerisinde ve şeriat merkezinde bulunduğunu savunan eserler verildi. 

Böyle bir savunma ihtiyacından ortaya çıkmakla birlikte hakikatte bu eserler 

tasavvufu bir ilim olarak ortaya koyan çalışmalar oldular ve tasavvufî hayatın 

doğasındaki sübjektif karakteri olabildiğince objektif bir dille ifade etmeye çalıştılar. 

Bu çalışmalar sonucu sistematik bir hale gelen tasavvuf sonraki yüzyıllarda 

daha derin bir yapıya kavuştu. Özellikle hicri III. yüzyıldan itibaren genişleyen İslam 

coğrafyasının getirdiği zenginlik ve farklı kültürlerle birlikte yaşama hali sufileri 

artık ilk zahitlerin şeriatin emirlerine hassasiyetle bağlılık, fakr ve nefsi terbiye 

merkezli basit ve sade yaşantısından çok farklı bir noktaya getirmişti. İslam 

topraklarına katılan İran, Suriye, Irak ve Mısır’da yaşayan sufiler için artık Hz. 

Peygamber sadece ibadet hayatı ve ahlakı ile bir örnek değildi. Karşı konulmaz bir 

biçimde birkaç yüzyıldır İslam topraklarına dahil olan bu bölgelerdeki başka dinler 

ve düşünceler ile Müslüman düşünürler etkileşime geçmişlerdi. Sadece tasavvuf için 

değil bütün İslami ilimler için yeni konular ve sorunlar alimlerin ilgi alanlarına 

girmişti. Müslümanlar, Hristiyanlar, yeni dönemde Yahudiler, diğer yerel dinlerin 

müntesipleri ve Yunan filozoflarının eserleri ile tanıştılar. 

İslam dünyası bilim ve kültüründe ortaya çıkan bu zenginleşme, sufilerin 

kendi yollarında karşılaştıkları problemler ve ulaştıkları çözüm yolları, tasavvuf 

düşüncesinin de zühd dönemine göre daha derin ve problematik merkezli bir 

yaklaşıma sahip olmasına neden oldu. Bu dönemde tasavvuf için merkezî noktada 

bulunan tanrı-âlem-insan münasebetlerinde daha sistematik bir yapıya doğru 

gidildiği görülmektedir. Bu bağlamda en önemli isimler şüphesiz tasavvufu bugün 

anladığımız manada tesis eden İbnü’l-Arabî ve onun şarihleridir. İbnü’l-Arabî’nin 

tasavvuf literatürüne kazandırdığı Nûr-ı Muhammedî veya insan-ı kâmil anlayışı ile 

kapsamlı hale gelmiş olan insan fikri, gelişiminin izleri, ilk sufilerden bazılarının 

sözlerinde bulunabilir. Bunların en önemlisi, insanın ezeli hakikati ile ilgili 

görüşlerdir. 



8 

Bâyezîd-i Bistâmî’nin “el-kâmilü’t-tâm” (tam-kâmil) şeklinde ifade ettiği 

insan, insan-ı kâmil anlayışının gelişim sürecinde önemli bir aşama oluşturur.7 Başka 

bir önemli isim olan Hallac-ı Mansur, Hz. Peygamber’den bahsederken bütün nebîlik 

nûrlarının onun nûrundan çıktığını söylemiştir.8 Onun Hz. Peygamberle ilgili bu 

anlayışı daha sonra İbnü’l-Arabî tarafından Hakikat-i Muhammediye ismiyle 

kavramlaştırılacak olan önemli bir unsurdur. Mutasavvıflar tarafından, Hz. 

Peygamber’in manevi hüviyeti anlamına gelen bu nûrun, Hz. Âdem’den başlayıp 

bütün peygamberlerde tecelli ettiği ve en son Hz. Peygamber’de gerçek sahibi ile 

buluştuğu kabul edilir. “Gizli bir hazine olan Cenâb-ı Hak bilinmeyi murad etmiş ve 

ilk defa taayyün-i hubbî şeklinde, yani Hz. Peygamber’in nûru ve sevgisi olarak 

tecelli etmiş, ardından diğer varlıkların hepsini bu nûrdan yaratmıştır. Onun âlemlere 

rahmet9 oluşunun anlamı budur.”10 

 

Türk Edebiyatında Siyer ve Muhammediye 

Siyer yazınında temelde iki üsluptan söz etmek mümkündür. İlki rasyonalist 

ve bilimsel verilerden hareketle yazılan eserlerdir. Hz. Peygamber’in vefatından 

hemen sonraya kadar dayandırılan ilk dönem siyer yazınında Hz. Peygamber’in 

hayatı tarihsel çizgide ele alınmıştı.11 Müslüman yazarlar dışında bu yaklaşım XIX. 

yüzyıldan itibaren Batı’da başlatılan oryantalist çalışmalardaki bilim ve tarih 

anlayışıyla uygulama sahası bulmuştur. Bu tür çalışmalarda Hz. Peygamber’in hayatı 

571’de dünyaya gelişi ile 632’de vefatı arasındaki zaman dilimi ile 

sınırlandırılmıştır. Hadis ve tarih ilminin yöntemlerinin kullanıldığı bu üslubu 

benimseyen yazarlar Hz. Peygamber’in hayatına ait rivayetlerin derlenmesi şeklinde 

bir yol takip etmişlerdir. Buna mukabil günümüzde tasavvufî siyerler olarak 

																																																								
7 Ekrem Demirli, “İnsan-ı Kâmil Ne Demektir?”, İbnü’l-Arabî Metafiziği, İstanbul, Sufi Kitap, 

2013, s. 298. 
8 Hallac, Sirâc Tâsîni’nde Hz. Peygamber’in varlığından bir nûr olarak bahseder ve uzun uzadıya bu 

nûr çerçevesinde Hz. Peygamber’i över: “Peygamberlik nûru yalnız onun nûrundan çıkmıştır. 
Nûrların aydınlığı bile onun nûrundandır. Nûrlar içinde Kıdem’den daha parlağı, daha eskisi, daha 
belirgini olamaz. Ama o kerem sahibinin nûru müstesnadır.”, Yaşar Nuri Öztürk, Hallac-ı 
Mansur (Darağacında Miraç), 2cilt, 3.bs., İstanbul, Yeni Boyut, 2011, c. II, s. 198. 

9 El-Enbiya 21/ 107. 
10 Mehmet Demirci, “Hakîkat-i Muhammediyye”, DİA, c. 15, s. 180. 
11 M. Fatih Köksal, Mevlid-Nâme, İstanbul, TDV, Yay., 2011, s. 26. 



9 

adlandırılan başka bir üslubun varlığı da hicri ikinci yüzyıldan beri 

süregelmektedir.12 Bu yaklaşımda Nûr-ı Muhammedi veya İnsan-ı kâmil düşüncesi 

merkezli bir anlatı söz konusudur. Hz. Peygamber’in hayatını anlatması bakımından 

Muhammediye bu ikinci grupta görülebilir fakat yine de tipik bir siyer değildir. 

Eserin girişindeki İftitâhu’l-Kitab (Kitabın Başlangıcı) bölümünde Hz. Peygamber’in 

hakikatinden ve nûrundan söz edilir. İlk Akıl, Nûr-ı Muhammedi, Kâlem gibi 

isimlerle anılan nûr, varlığın sebebi olarak kabul edilir. İlk yaratılan bu nûrdur. 

Varlık söz konusu nûrdan aşama aşama tecelliler şeklinde ortaya çıkmıştır. Nûrun 

Hz. Peygamber’in doğumuna kadar Hz. Âdem’den diğer peygamberlere geçmesi, 

onlardan sonra Hz. Peygamber’de nasıl karar kıldığı üzerinde durulur ve konu 

doğum hadisesinin anlatıldığı mevlid kısmına bağlanır. 

Mutasavvıflar için merkezî bir noktada bulunan Tanrı-insan münasebeti Hz. 
Peygamber’in örnekliğinde tekâmülün hedefini ifade ederken; bu yolculuk tüm 
Müslümanlar için olduğu kadar özellikle mutasavvıf şairler için mükemmel bir ilham 
kaynağı olmuştur. Peygamberden alınan ilhamla İslam dünyasının her yerinde sayısız 
eser verilmiş; ona duyulan aşk, özlem ve övgü hisleri özellikle Anadolu’da bütün bir 
edebiyatı inşa eden temel taşa dönüşmüştür. Hz. Peygamber Müslüman şairler 
tarafından ilahî aşkın menbaı ve sonu Tanrı’ya ulaşan yolun kendisi olarak 
algılanmış, varlığın kendisiyle tecelli ettiği en mükemmel meclâ, Tanrı’yı yansıtan 
en parlak ayna ve insanın en mükemmel örneği (insan-ı kâmil) olarak övülmüştür. 
Hz. Peygamber’in edebî eserlere konu edinilmesi Anadolu’daki mutasavvıf şairler 
için önemli bir anlam daha taşımaktaydı ki bu da Anadolu’da İslam ve Peygamber 
algısını yerleştirme ve bu yolda hizmet etme çabasıdır. 

Büyük göç dalgaları ile Anadolu’ya yerleşen Türklerin tek dini İslam olsa da 
bu yeni dinin tam olarak yerleştirilmesi ve inceliklerinin insanlara öğretilmesi 
gerekiyordu. Bu amaçla Orta Asya’dan gelen dervişler, hem Müslüman Türklerin 
hem de Anadolu’daki yerli Hristiyan halkın İslamlaşmasını burada yaptıkları 
çalışmalar ve verdikleri eserlerle sağlamışlardır. Bu bağlamda XIII. yüzyıldan 
itibaren verilen eserlerin ortak motivasyonunu “eğitim” olarak tespit etmek 
mümkündür. Bu çalışmaların yardımı ile sosyal, siyasi ve entelektüel olarak yeni bir 

																																																								
12 Seyfettin Erşahin, “Osmanlı Toplumunun Hz. Muhammed Hakkındaki Bilgi Kaynakları Üzerine 

Bir Bibliyografya Denemesi, İslamî Araştırmalar Dergisi, C: 18, sy:3, 2005, s. 337. 



10 

insan modeli inşa edildi. Mevlana’nın Mesnevi’si, Âşık Paşa’nın Garibnâme’si, 
Eşrefoğlu Rûmî’nin Müzekki’n-nüfus’u, Niyazi Mısrî’nin Dîvân-ı İlahiyyât’ı veya 
Yazıcıoğlu Mehmed’in Muhammediye’si ve benzeri eserler bu yöndeki 
çalışmalardandır. Tüm bu eselerde hedeflenen “insan”ın modeli ise her yönü ile Hz. 
Muhammed olmuştur. 

Bu süreçte tasavvuf düşüncesinin en belirleyici etken olduğunu söylemek 

mümkündür. XIII. yüzyılın ve tasavvuf tarihinin en önemli isimlerinden biri olan 

İbnü’l-Arabî ve takipçileri Anadolu’daki tasavvufî hareketin vahdet-i vücûd merkezli 

bir çizgide gelişmesine neden olmuşlardır. Bir mutasavvıf şair olarak Yazıcıoğlu 

Mehmed’in vahdet-i vücûd anlayışını benimsemiş olduğunu eklemeliyiz. Bu yüzden 

Muhammediye de aynı görüşler çerçevesinde yapılandırılmıştır. 

Mutasavvıf şairlerin Anadolu’da Hz. Peygamber çevresinde oluşturdukları 

geniş literatür birçok türden örnekler barındırır. Biz sadece Hz. Peygamber’in 

siyerinden hareketle on dört alt türün oluştuğunu tespit ettik. Mevlidler, hilye ve 

şemailler, mîracnâmeler, hicretnâmeler, gazavatnâmeler, delâil ve hasâis türü eserler, 

mucizât, esmâ-i nebîler öne çıkan örneklerdendir. Muhammediye’nin şekil olarak 

mesneviler içinde yer aldığını söyleriz fakat içerik olarak tipik bir siyer veya mevlid 

olmadığı görülmektedir. Hz. Peygamber’in hayatını konu edinmesi bakımından 

siyerler arasında sayılabilmesine rağmen tipik bir siyer gibi vefat ile son bulmayıp 

kıyamet ve ahiret hallerini konu edinmesi onu siyerlerden ayırır. Ayrıca Türk 

edebiyatındaki mevlid türünün örneklerinden biri olarak da kabul edilmez.13 9000 

beyti aşan uzunluğu ve sadece Hz. Muhammed’in doğumunu konu edinmemesi 

bakımından mevlitlerden ayrılır. Yazıcıoğlu ise eserini Hz. Peygamber’in vasfına 

dair bir kitap olarak tanımlar14 Hz. Peygamber’in hayatı tasavvufî anlayış 

bağlamında yorumlandığında ontolojik ve epistemolojik boyutlar kazanmaktadır. 

Türk edebiyatında siyerlerin başlangıcını bugün bilindiği kadarıyla 

Erzurumlu Mustafa Darir’in Siyer-i Nebî’si oluşturur. Mısır’da 1388 yılında telif 

edilen bu eser Ebu Bekir Bekrî ve İbn Hişam’ın siyerlerinden faydalanılarak yapılan, 

																																																								
13 M. Fatih Köksal, Mevlid-Nâme, İstanbul, TDV Yay., 2011, s. 28. 
14 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 38-68; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 6-8.  



11 

manzum-mensur karışık bir telif-tercümedir.15 Siyer-i Nebî çok uzun zaman 

Anadolu’da kendisinden sonra yazılan siyerlerin hemen tamamını özellikle üslup 

bakımından etkilemiştir. Süleyman Çelebi’nin Vesîletün-Necat’ı bu etkinin tespit 

edildiği metinlerden biridir. Siyer-i Nebî uydurma rivayetler, sahih olmayan hadisler 

ve birçok İsrailiyat barındırdığı iddiasıyla modern ya da klasik dönemde birçok kişi 

tarafından eleştirilmiş olmasına rağmen uzun yıllar en çok okunan siyerlerin arasında 

yer almıştır. Bu yönüyle Muhammediye ile arasında bazı paralellikler bulunur. 

Kanaatimizce bu eleştirilerin sebebi iki eser arasındaki en önemli benzerlik olan, Hz. 

Peygamber’in hayatını halkın anlayacağı bir şekilde anlatma endişesi 

oluşturmaktadır. Bu öncelikle yazılan eserlerde çokça eleştirilen üslubu belirleyen 

şey, sözlü kültürün özelliklerinin devam ettirilmiş olması ve bu metinlerde âlemin 

yaratılış sebebi olarak Hz. Peygamber’in gösterilmesidir. Hz. Peygamber’in 

varlığının âlemin yaratılışı ile ilişkilendirilmesi bu eselere ontolojik bir boyut katmış, 

Tanrı-âlem-insan ilişkilerini açıklama imkânı vermiştir. Böylece kelam ve felsefenin 

en önemli soruları, konunun uzmanı olmayan sıradan insanlar için siyer ve mevlid 

metinlerinde tasavvuf düşüncesi bağlamında cevaplandırılmaya çalışılmıştır. Aslında 

bu yaklaşım Muhammediye’deki ahiret halleri ile ilgili bölümleri de açıklamaktadır. 

Hz. Peygamber’in hayatı Hakikat-i Muhammediye anlayışı ile birlikte anlatılınca 

elbette ki başlangıç doğum değil ilk yaratılan, ilk tecelli eden “şey” (nûr, ilk akıl, 

hakaiku’l hakaik, kâlem, levh-i mahfuz vb.) sonuç ise vefat değil ahirette Hakk’ın 

müşahedesi olmaktadır. Bu iki nokta arasında söz konusu hakikatin/nûrun yolculuğu 

ise tasavvufta sülûk dairesi olarak düşünülmektedir ve bu yolculuğu yapan insanın en 

mükemmel örneğini Hz. Peygamber oluşturmuş olsa da aslında bu her bir insanın 

yolculuğunu tanımlar. Varlık dairesi diye de adlandırılan yolculuk mevlidden önce 

ruhlar âleminde başlar, mevlid ile şehâdet âlemi olan dünyada devam eder ve vefat 

ve/veya ahiret halleri ile ait olduğu varlığa yani Tanrı’ya geri döner.16 

Muhammediye “Hz. Muhammed hakkında, Hz. Muhammed’in vasfına dair” 

kitap demektir. Hz. Muhammed ise insan-ı kâmildir. İnsan-ı kâmil olarak Hz. 

																																																								
15 Nuran Öztürk, “Siyer Türü ve Siyer-i Veysî: Dürretü’t-tac fi sîreti sahibi’l-mi’rac”, 

Yayınlanmamış Doktora Tezi., 1997, Erciyes Ünv., s. 26 vd. 
16 Tevbe / 9. 



12 

Muhammed Habîbullahtır17 ve yine o, kâmil insan, âlemde nûrdur. Nûr ise ilk 

yaratılan şey, âlemin menşeidir.18 Öyleyse Muhammediye’yi insan kitabı olarak 

okumak mümkündür ve Hz. Peygamber’in serencamını okumak aslında her bir 

nefsin bilgisini okumaktır. Hz. Peygamberi tanımak insanı tanımak, insanı tanımak 

nefsi tanımaktır. Nefsin bilgisi de Hakk’ın bilgisine vesile olduğu için, insan Hz. 

Peygamber vesilesiyle Allah’ı tanır. Buradan hareketle Muhammediye’de 

Yazıcıoğlu’nun Hz. Peygamber’i överken sözünü ettiği aksâ-yı mermâ (ulaşılmak 

istenen gaye, nihai maksat) Hz. Peygamber vesilesi ile Allah’ı tanımaktır. Eğer 

Muhammediye’yi bir grafikle yeniden tanımlamamız gerekseydi bir piramit çizerdik 

ve tepe noktasında Hz. Peygamber olurdu. Bu tepe noktasının, piramidi oluşturan her 

bir öğe ile irtibatının olması gibi, insan-ı kâmil olarak Hz. Peygamber’in de 

yaratılıştaki merkezî konumu itibariyle her bir insan teki ile irtibatı bulunur. Çünkü 

her şey ondan ve onun vesilesi ile yaratılmıştır.19 Bu irtibatın ontolojik ve 

epistemolojik boyutları vardır. Dairesel anlatımda bu düzey, yani Allah hakkındaki 

bilgiye ulaşma süreci urûc yayı ile temsil edilir. Urûc nefsin nüzûl esnasında 

kazandığı kesafeti, ahlaklanma ve olgunlaşmayla (kemâl), letafete dönüştürdüğü bu 

süreç birçok tanımlamanın yapıldığı, edebi ve felsefi pek çok ilhama konu olmuştur. 

Söz konusu süreç İbnü’l-Arabî tarafından “Kimyâ-yı Saadet” başlığı altında el-

Fütûhâtü’l-Mekkiyye’de özel olarak ele alınmıştır.20 Ayrıca urûc sufiler için ölmeden 

önce ölmek21 hadisi çerçevesinde temel bazı prensiplerin dayanağını oluşturur. Bu 

ikili yapı Muhammediye söz konusu olduğunda bazı tanımlamalara konu olabilir. Söz 

gelimi Hz. Peygamber’in varlığı hem dünya hem ahirette konu edilir. Nüzûlü mevlidi 

oluştururken, urûcu, vefat ve sonrasındaki ahiret halleri bölümlerini oluşturur. Bu 

																																																								
17 “İbrahim halilulah, Allah’ın dostu; Musa, safiyullah, Allah’ın seçkin kulu; ben ise -Allah’ın bana 

bir ihsanı ve bir ikramı olarak- habibullahım, Allah’ın sevgili kuluyum.”, Darimî, Mukaddime, 8; 
Tirmizî, Menakıb, 1. 

18 Hz. Peygamber buyurdu ki: “Ey Câbir (Allah) eşyadan önce kendi nûrundan senin peygamberinin 
nûrunu yarattı ve şöyle dedi. (…) Allah Teâlâ mahlukâtı yaratmak istediği zaman o nûru taksim 
edip dört parça yaptı: İlk parçadan kâlemi yarattı. İkinci parçadan levhi yarattı. Üçüncü parçadan 
arşı yarattı. Dördüncü parçayı taksim edip dört parça yaptı. (…)”; Elbânî, Sahîha, I, 741; Aclûnî, 
Keşfu’l-Hafâ, I, 265-66. 

19 Bkz., dipnot 17. Bu hadisin tam metni için bkz.: Ahmet Yıldırım, Tasavvufun Temel 
Öğretilerinin Hadislerdeki Dayanakları, Ankara, TDV Yay., 2013, (3.bs.) s. 136. 

20 Fütühât-ı Mekkiyye, Çev. Ekrem Demirli, İstanbul, Litera yay., 2007, c. 8.; el-Futûhâtu’l-
Mekkiyye, muhakkik yok, Kahire, Mektebetu’s-Sekâfeti’d-Dîniyye, t.y., c. 2, s. 270. 

21 el-Aclûnî, Keşfü’l-Hafâ ve Muzîlu’l-İlbâs: amme’ştehera mine’l-Ehâdîsi alâ Elsineti’n-Nâs, 
Beyrut, Dâru İhyâi’t-Turasi’l-Arabî, 1352, c. 2, s. 291. 



13 

ikisi bir bütün olarak okunduğunda bu eser insanın varlık dairesinde yaptığı dairesel 

yolculuğun ifadesidir. Bir numune olarak örnek hep Hz. Muhammed olsa da mesaj 

hep, her insan tekine, her bir nefse verilir. Yazıcıoğlu’nun amacı sadece tarihte 

gerçekleşmiş olayları anlatmak değil, her ele aldığı konuda o konuya ait hikmetleri, 

incelikleri, hakikatleri okuyucusuna aktarabilmektir. Amaç nefsi kötülüklerden 

arındırıp onu insan-ı kâmil olan Hz. Peygamber’e en yakın noktaya taşıyabilmektir. 

Yazıcıoğlu’nun bu amacını yeri geldikçe ifade ettiğine şahit olunur. Hz. 

Peygamber’in gazâlarının anlatıldığı bölümdeki şu beyitler buna güzel bir örnek 

teşkil eder: 

Mücmelâ zikr eyleyelim zîra tafsîlâtını / Sîre ehli ehl-i tefsir 

eyleyiptir inticâb22 

Biz özetleyerek anlatalım, zira siyer ve tefsir yazanlar 

tafsilatlı bir şekilde anlatmışlardır. 

 

Biz onu nakl edelim ki mâ-hasal mefhûm idi / Nâfeden 

müşgîn alalım süzelim gülden gülâb23 

Biz (bilgilerin) yekûnunu ve neticesini dile getirelim, 

ceylanın göbeğinden misk alalım, gülden gülsüyu süzelim. 

 

																																																								
22 Çelebioğlu Muhammediye II, byt: 2959; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 269. 
23 a.g.e., byt: 2960; a.g.e., s. 269. 



14 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 

TASAVVUFTA İNSANIN İDEAL MİSALİ OLARAK HZ. 
PEYGAMBER: EN GÜZEL ÖRNEK 

 

1.1. TASAVVUFUN MENŞEİ TARTIŞMALARI VE  

 HZ. PEYGAMBER 

İslam bilimleri içerisinde menşe tartışmalarının en mühim örnekleri belki de 
tasavvuf tarihinde yapılmıştır. Malumdur ki İslamî ilimlerden hiçbiri Hz. Peygamber 
zamanında teşekkül etmiş değildi. Hatta Kur’an-ı Kerim’in toplu halde bir metin 
haline gelmesi bile sonraki halifeler zamanında gerçekleşti. Dolayısıyla o dönemde 
ne hadis ne fıkıh ne de kelam ilmi teşekkül etmişti. Bununla birlikte tüm bilimlerin 
nüveleri mevcuttu. Hz. Peygamber ve sahabesinin yaşantısı, ibadetleri, karşılaştıkları 
problemler ve çözüm yolları gibi hususlar başlangıçta hadis literatürü yoluyla sonraki 
nesillere aktarılırken tüm bu birikim fıkıh, kelam gibi ilimlere kaynaklık etmiş oldu 
ve Müslüman ilim adamları İslam bilimlerinin teşekkülü sırasında üstatlarını asr-ı 
saadetten seçtiler.1 Aynı şekilde sufiler de her zaman kendilerini Hz. Peygamber’e ve 
sahabesine dayandırmışlardır. Özellikle Hz. Peygamber’in sahabelerinden ilimden 
başka bir işle meşgul olmayan fakir bir grup olan Ehli Suffe içinden birçok kişi ve 
onların yaşam biçimleri sufilerin Hz. Peygamber’den sonraki en önemli referansları 
olmuştur. Elbette ki Ehli Suffe’yi diğer sahabelerden ayıran en temel özellik, ilimden 
başka bir işle meşgul olmamak ve Hz. Peygamber’e yakınlıkları idi. 

Tasavvufun menşeine dair tartışmaların iki yönlü geliştiği görülür. Genellikle 
çağdaş müsteşrik yazarlar tarafından dile getirilen ve tasavvufu İslam dışı çeşitli dinî 
ve düşünsel akımlar ile irtibatlandıran yaklaşımların karşısında tasavvuf tarihinin en 
başından beri sufilerin kendilerini konumlandırdıkları ve özellikle Hz. Peygamber ve 
asrı saadetin önemli bazı isimlerine dayanan yaklaşım bulunur. İkinci yaklaşımda 
Hz. Peygamber’in merkezî rolü dikkat çekmektedir. Tasavvuf, tarihi boyunca çeşitli 
görüş veyaklaşımlarında bazı gelişmeler yaşasa da her dönemde sufilerin kendilerini 

																																																								
1 “İslam toplumunda bilimler ve sanatlar bu devirden (asr-ı saadet) ‘pirler’ aracılığıyla Hz. 

Peygamber’e bağlandı.”, Ekrem Demirli, Şair Sûfiler, Sufi Kitap, İstanbul, 2015, s. 216. 



15 

Hz. Peygamber ve asrı saadete dayandırdıkları görülür. Hatta denebilir ki sufilerin 
zaman içinde gelişen peygamber tasavvurları tasavvufun gelişimine yön vermiştir. 
Bu noktada sufilerin meşruiyet tartışmalarında kendilerini anlatırken kullandıkları 
yöntem dikkate değer bulunmaktadır. Sufiler tasavvufu İslam bilimlerinden biri 
olarak ortaya koyduktan sonra onlarla aynı yöntemi  kullanarak; Kur’an-ı Kerim, Hz. 
Peygamber’in hadisleri ve sahabenin örnekliği üzerinde dururlar ki sahabe-Hz. 
Peygamber ilişkisi tasavvufta birçok görüş ve uygulamaya kaynaklık etmiş ve onları 
Hz. Peygamber’e sıkıca bağlamıştır.2 Söz konusu ilişki fıkıhtaki icmâ uygulamasının 
benzeridir. Menşe tartışmalarının yaşandığı zemin olarak tasavvuf isminin ortaya 
çıkışı hakkındaki görüşler, sufilerin tasavvuf tariflerinde ve mutasavvıfların 
peygamber anlayışlarında öne çıkmaktadır. 

Söz konusu tartışmaların bir yönünü oluşturan görüşler, tasavvufun menşeini 

çeşitli başka dinî ve düşünsel gelenek ve akımlarla birleştirme eğilimindedir. 

Tasavvufun İslam’ın batınî-gnostik yönü olduğunu ileri sürenler, tasavvufu Hint ve 

İran’daki dini ve mistik düşünceler ile birleştirme eğiliminde olanlar ve tasavvufun 

özellikle sonraki dönemini Yeni Eflatunculuktaki bazı görüşlere dayandırma 

eğiliminde olanlar görülmektedir.3 Tasavvufun kaynaklarını Hint geleneğinde 

arayanlar Mevlana, Sa’dî-i Şirâzî ve Hâfız-ı Şirâzî gibi önemli şairlerin şiirleri ile 

Vedalar arasında bir ilgi olduğunu savunmuşlar veya Tasavvufun önemli 

kavramlarından tecelli, varlığın mertebeler yoluyla şahadet âleminde ortaya çıktığını 

ifade eden nüzûl anlayışı ve fenâ görüşü ile yine Vedalar arasında gördükleri 

benzerliklerden yola çıkmışlardır.4 Diğer taraftan söz konusu İslam dışı etkiler 

hakkında yazanların görüşlerine karşılık H. Ritter, Nicholson veya Rene Guénon gibi 

yazarlar bu görüşlerin geçersizliğini savunmuşlardır.5 

Tasavvufun kimliğini bulma çabalarında sufilerin peygamber algısının 

merkezî bir rolü olmuştur. Menşe tartışmalarında hareket noktası olarak genel kabul 
																																																								
2 Tasavvufta Sahabenin örnekliği ve önemi hakkında Ebû Nasr Serrâc Luma’da ayrı bir bölüm telif 

ederek tasavvufun sahabe nesline bakış açısı ve sahabenin önemi hakkında bir bölüm telif 
etmiştir., Bkz: Luma’, Kitâbu’s-Sahâbe bölümü, thk. Abdülhalim Mahmut, Taha Abdülbaki 
Sürur, Dârü’l-Kütübi’l-Hadise, Mısır, 1960, s. 166. 

3 Ebu’l-Alâ Afifi, Tasavvuf: İslam’da Manevi Hayat, çev. Ekrem Demirli, Abdullah Kartal, 
İstanbul, İz Yay., 2004, s. 58 vd. ; R. A. Nicholson, Tasavvufun Menşei Problemi, çev. Abdullah 
Kartal, İstanbul, İz Yay., 2004; Reşat Öngören, “Tasavvuf”, DİA, c. 40, s. 119-126. 

4 Reşat Öngören, “Tasavvuf”, DİA, s. 124. 
5 Bkz. Nicholson, Tasavvufun Menşei Poblemi, s. 49-55; Öngören, a.g.e., s. 124. 



16 

gören anlayış sufi ve tasavvuf isimlerinin köken araştırmasına girmek olmuştur. Bu 

açıklamaların takip edilebileceği önemli tasavvuf klasikleri Ebu Nasr Serrac 

(378/996), Kuşeyrî (465/1072), Kelâbâzî (380/996) ve Hucvirî (470/1077) 

Şehâbeddin Sühreverdî (632/1144) gibi yazarlar ve eserleri ve bu eserler ortaya 

çıkıncaya kadar olan dönemde telif edilen tabakat literatürünün önemli birkaç 

örneğidir. Bu eserlerde tasavvufun ne olduğu, kimlere sufi denebileceği ve 

mutasavvıfların inançları gibi konular çerçevesinde yapılan açıklamalardan hareketle 

sufilerin Hz. Peygamber ile ilgili görüşlerine ulaşma imkânımız olacaktır. 

Söz konusu klasikler hakkında başka bir husus ise bu eserleri ortaya çıkaran 
temel faktörün tasavvufa ve sufilere yapılan eleştiriler olmasıdır. Bu eleştirilerin 
merkezinde sufi ve tasavvuf isimlerinin Hz. Peygamber döneminde olmamasından 
hareketle bid’at suçlamaları ve bazı sufi çevrelerde İlhadî ve İbahî eğilimlerin ortaya 
çıkması gibi suçlamalar gelmektedir. Eleştirilere göre kendilerine sufi diyen kimseler 
Hz. Peygamber’in sünnetinden yani İslam’ın özünden uzaklaşmışlar; İlhadî, İbahî ve 
Hululî eğilimlere sahip olmuşlardı. Bu durum karşısında mutasavvıf yazarların, 
tasavvufun aslında Ehl-i Sünnet içinde olduğunu ve iddia edilenin tam aksine Hz. 
Peygamber’in sünnetini en iyi şekilde sürdürenlerin sufiler olduğunu ortaya koymak 
istemişledir. Başka bir deyişle, bu eserlerin hemen tamamında Ehl-i Sünnet 
merkezinde sabitlenen tasavvufun Hz. Peygamber çevresinde temerküz ettiği 
anlatılmaktadır. Ebu Nasr Serrac’dan Kuşeyrî’ye veya Hucvirî’ye kadar tüm yazarlar 
benzer bir yöntem kullanarak tasavvufu bir ilim olarak tespit etmek ve ilmî 
yöntemlere göre bir tasavvuf yaklaşımı ortaya koymak amacıyla eserler vermişlerdir. 
Öncelikle sufi isminin kökeni tartışmaya açılmıştır. Birçok tarife göre Hz. 
Peygamber tasavvufun esasının üzerine kurulduğu en temel prensip olmuştur. Söz 
gelimi Kuşeyrî veya diğer birçok sufi yazar Seyyidü’t-Tâife olarak nitelenen 
Cüneyd-i Bağdâdî’nin (297/909) görüşlerine önem vermişler ve bu konuda da onun 
sözlerine eserlerinde yer vermişlerdir. Cüneyd Hz. Peygamber’i Allah’a giden bir yol 
olarak tavsif eder: “Sadece Peygamber’in (sa) izini takip eden insanlara bütün yollar 
açıktır.”6 Başka bir sözünde ise Hz. Peygamber’in hadislerini tasavvufu ayakta tutan 
şeyler olarak düşünür: “ Bu ilmimiz Rasulullah’ın hadisi üzerine inşa edilmiştir.”7 

																																																								
6 Ebu Kâsım Abdulkerim Kuşeyrî, er-Risâleti’l-Kuşeyriyye, tah. Abdülhalim Mahmud, Mahmud 

b. Şerîf, Kahire, Dâru’l-Kütübi’l-Hadîse, C:II, No:1, s. 117. 
7 a.g.e., s. 118. 



17 

Sufi unvanına Hz. Peygamber ve onun hemen sonrasında rastlanmaz fakat h. 
I. (VII) yüzyılda Hasan Basrî (110/728) Kâbe’yi tavafı sırasında bir sufîye 
rastladığından bahseder. Unvanın yayılmaya başlaması ise h. II. (VIII) yüzyıldadır. 
Ebû Hâşim el-Kûfî (150/767), Kilâb b. Cerî, Küleyb, Hâşim el-Evkas, Sâlih b. 
Abdülcelîl, Câbir b. Hayyân ve İbrâhim b. Edhem'in müridi İbrâhim b. Beşşâr bu 
unvanla anıldığı bilinen ilk şahsiyetlerdir.8 Bu isim onların yaşam biçimlerine veya 
ahlak ve ibadetlere yönelik bazı uygulamalarına işaret ediliyordu ki bunlara da 
tasavvuf dendi. Sufiler dünya karşısında alınan tavır veya ahlakın güzelleştirilmesi 
gibi hususlar üzerinde ısrarla duruyorlardı ve bu konularda ideal ölçülere ulaşmak 
adına kendi yöntemlerine sahiptiler. Bir sufi için ideal ölçü neydi? Bu sorunun 
cevabı ile tasavvufun menşeine dair tartışmalar arasında yakın bir alaka vardır. 
Bunun için öncelikle tasavvufun menşeine dair tartışmaların temerküz ettiği iki konu 
üzerinde durmamız gerekmektedir: sufi ve tasavvuf isimlerinin iştikakı meselesi. 

1.1.1. Tasavvufun İsimlendirme Meselesi ve Hz. Peygamber 

Sufi ve tasavvuf isimleri gramatik olarak tek bir köke dayandırılamamaktadır. 
Sufiler de isimlendirme sorununa dilsel açıdan bakmamışlardır. Onlar için sufi ve 
tasavvuf isimlerinin taşıdığı mana daha önemli gözükmektedir. Kelimenin kökeni 
hakkındaki tüm ihtimaller aslında birkaç konu etrafında döner: Ehli suffa ve 
peygamberlerin, özellikle de Hz. Peygamber’in yün giymesi hususu. Bir sufi için yün 
elbisenin belki de en son anlamı örtünmekle ilgilidir. Çünkü yün elbise giymenin 
işaret ettiği incelikler birçok anlamla irtibatlıdır ki bunların merkezinde Hz. 
Peygamber’in ahlakı veyaşam biçimini görmek gerekir. İsimlendirme konusu 
üzerinde hassasiyetle duran bir yazar olan Ebu Nasr Serrac (378/988) sufi isminin 
yün elbise ile ilgili olduğu görüşündedir fakat anlam elbise ile sınırlı kalmamıştır. 
Çünkü ona göre hem kelimenin anlamsal dayanağı hem de geçmişle kurduğu irtibat 
Hz. Peygamber’e, dahası birçok peygambere ait bir geleneğe ulaşmaktadır: “Sûf 
giymek nebîlerin alışkanlığı, evliyâ ve asfiyânın şiârıdır.”9 Ayrıca isimlendirmenin 
yöntemi hakkında Allah’ın Kur’an-ı Kerim’de Hz. İsa ve havarilerini dış 
kıyafetlerine göre isimlendirmesi örneğine dikkat çeker.10 Serrac’daki bu kuşatıcı 
yaklaşıma dikkat çekmek istiyoruz. O bu tavrıyla hem Kur’an ve Hz. Peygamber’in 

																																																								
8 Reşat Öngören, “Sûfî”, DİA, c. 37, s. 471. 
9 Ebû Nasr Serrac, el-Lüma’, thk. R.A. Nicholson, Leyden: E.J. Brill, 1914, s. 21. 
10 a.g.e , s. 21. 



18 

ehl-i kitap ile kurdukları ilişkiye benzer bir tavır içerisinde olmuş hem de sufilerin 
Hz. Peygamber’de son bulan vahyin geriye doğru devamlılığı hususundaki görüşleri 
ile aynı doğrultuda bulunmuştur. 

Kuşeyri (465/1072)’nin tasavvuf anlayışındaki Hz. Peygamber’in merkezî ko-

numu, onun isimlendirme konusunu ele alışında öne çıkar. Kuşeyri de sufi ve tasav-

vuf isimleri üzerinde durur fakat o, ısrarla kelimenin dil açısından incelenmesinden 

çok anlamsal bağlamına vurgu yapmaktadır. Ona göre Hz. Peygamber zamanı ve 

hemen sonrasında insanların en şereflileri onun sohbetinde bulunan kimselerdi ve 

onlara “sahabe” dendi. Hz. Peygamber’in sohbetinde bulunanların sohbetindekiler 

“tabiin”; sonra da onların sohbet arkadaşları olanlar “etbau’t tabiin” ismini aldılar. 

“Sonra insanlar ihtilafa düştü ve mertebeler farklılaştı. Dinin emirlerine büyük 
bir dikkatle riayet eden özel insanlara; zâhidler ve âbidler dendi. Daha sonra 
bid’at ortaya çıktı ve fırkaların arasında ihtilaf oldu. Her fırka kendisinin 
zahidlerden olduğunu iddia etti. Gaflet yolundan kalplerini koruyan ve 
nefislerinde Allah ile birlikte olma halini gözeten, ehl-i sünnetten bir havâs 
kesim de mutasavvıf ismi ile temeyyüz etti.”11 

Görüldüğü gibi Kuşeyri bu kısa pasajda isimlendirme sorunundan hareketle 

kısa bir tasavvuf tarihi de vermiş olmakla tasavvufun menşeini de Hz. Peygamber’e 

dayandırmaktadır. Risâle’ye göre tasavvufun ne olduğu kelime köklerinden yola 

çıkılarak değil bizzat önde gelen sufilerin tasavvuftan ne anladığına bakılarak ortaya 

konulabilir.12 Kuşeyri birçok önemli mutasavvıfın, Hz. Peygamber’in sufilerin 

nezdindeki merkezî konumuna işaret eden görüşlerine yer verir. Örneğin Zünnun 

Mısrî’ye göre sufi Allah’a aşık olan kişidir ve bu aşk ancak Hz. Peygamber’e 

ahlâkında, fiillerinde, emirlerinde ve sünnetlerinde tabi olmakla açığa çıkabilir.13 

Yine Kuşeyri’nin İbn Ata’dan aktardığına göre: 

“Bir kimse kendine şeriatin edeplerini gerekli kılarsa Allah onun kalbini 
marifet nuruyla nurlandırır. Fillerindeeririnde, emirlerinde, ahlakında Allah 
sevgilisine (sav) tabii olmaktan başka daha şerefli bir makam yoktur.”14 

																																																								
11 Abdulkerim Kuşeyrî, er-Risâleti’l-Kuşeyriyye, thk. Abdulhalim Mahmud, Mahmud b. Şerîf, 

Kahire, 1972, c. 1, s. 52. 
12 a.g.e., c. 2, s. 550, 551. 
13 a.g.e., c. 1, s. 59 . 
14 a.g.e., c. 1, s. 146. 



19 

Tasavvufun kurucu eserlerinden bir başkası ise Kelâbâzî (380/990)’nin 

Taarruf adlı eseridir. Yazarın sufilerin inanç esasları hakkındaki görüşlerini ele aldığı 

Taarruf’ta isimlendirme sorununa değinirken kapsayıcı bir yaklaşıma sahip olduğu 

görülür. Sufi ve tasavvuf kelimelerinin iştikakı ile ilgili tüm görüşleri ele alır ve 

hepsini de ya doğrudan ya da dolaylı olarak Hz. Peygamber veya ehl-i suffa ile 

ilişkilendirerek gramatik açıdan olmasa da anlamsal olarak kabul eder. “Görünüşte 

bunlar birbirinden farklı lafızlarsa da manaları ittifak halindedir.”15 Kelâbâzî biraz 

daha geriye giderek aslında sonraki dönemde başka sufilerin tasavvuf anlayışlarında 

da örneklerine rastlayacağımız bir tavırla, yün giyme geleneğini Hz Peygamber’den 

önceki peygamberler ile ilişkilendirir. Aslında benzer bir görüşe Serrac’da da 

rastlamak mümkündür fakat o bu konuya kısaca değinip geçer. Kelâbâzî ise yün 

giyme âdetini bir devamlılık olarak algılar ve önceki peygamberlerden Hz. 

Muhammed’e, ondan ashâba ve özellikle de fakirliklerinden dolayı yün giyen Ehl-i 

Suffa’ya, onlardan da sufilere miras kaldığını kabul ederek sufileri sadece Hz. 

Peygamber’e dayandırmakla kalmaz; onları Hz. Muhammed kanalı ile önceki vahiy 

geleneğine bağlar. Aslında bu anlayış henüz teorik olarak ortaya konmamışsa da 

Nûr-ı Muhammedî görüşünden bildiğimiz bir yaklaşımdır. Yani Hz. Muhammed, 

Adem (as) su ile toprak arasında iken bir nebî idi ve silsile tüm peygamberlerden 

geçerek Hz. Muhammed’de son bulmuştu. Konu tasavvuf tarihinde velayet-nübüvvet 

tartışmaları çerçevesinde ele alınmış ve Hz. Peygamber’in varisleri olarak veliler 

veya başka bir deyişle Hz. Peygamber’in ahlakı ile ahlaklanmış kişiler ile peygamber 

arasında güçlü bir bağ tesis edilmiştir. Kelâbâzî’ye dönecek olursak o, konuyu 

örneklendirerek ele alır. “Hz. İsa (as) kıldan elbise giyer, ağaçtan yer, akşam 

bulunduğu yeri mesken edinirdi.”16 Hz. Peygamber ise “Yün giyer, eşeğe biner ve 

güçsüzlerin davetine giderdi.”17 Kelâbâzî, Hasan Basri’den başka bir rivayette ise 

ehli suffa’ya işaret eder: “Bedir Savaşı’na katılan yetmiş kişi ile karşılaştım, onlar 

sadece yün giyiyorlardı”18 Yukarıdaki rivayetler Taarruf’ta aynı sıra ile ele 

alınmıştır. Görülüyor ki yazar burada sufileri vahiy geleneğinin son halkası olarak 

kabul etmekle onları Hz. Peygamber’in en önemli takipçileri saymaktadır. 

																																																								
15 Kelâbâzî, Taarruf, haz. Ahmed Şemseddin, Beyrut, Dâru’l-Kütübi’l İlmiyye, 2001, s. 17 
16 Kelâbâzî, Taarruf, haz. Ahmed Şemseddin, s. 14. 
17 a.g.e., s. 14. 
18 a.g.e., s. 14. 



20 

Kelâbâzî de diğer birçok sufi yazarın takip ettiği metot gibi, ki onu yukarıda 

icmâ ile ilişkilendirmiştik, eserinde genel kabul görmüş önemli sufilerin görüşlerine 

yer verir ve onlara sufi kimdir diye sorar. İfadeler sufilerin Hz. Peygamber’e uyma 

konusundaki hassasiyetlerine vurgu yapar mahiyettedir. Ebu Ali Rûzbârî sufi 

hakkında; 

“sufi, yüksünmeden yün giyen, heva ve hevesine cefa zevkini tattırandır. 
Dünyayı arkasında bırakandır ve Mustafa’nın yoluna gidendir.”19 der. 

Cüneyd’in ifadelerinden ise Hz. Peygamber’in sufiler için tam bir örnek teşkil 

ettiğini anlamak mümkündür. Ona göre sufi; sıfatları, fiilleri ve ahlakında Hz. 

Peygamber’e tabi olan kişi, onun gittiği yol da tasavvuftur: 

“Tasavvuf, halka uymaktan kalbi arındırmak, tabii hal ve huyları terketmek, 
beşerî sıfatları yok etmek, nefsanî davalardan sakınmak, ruhanî sıfatları 
kazanmak, hakikî ilimlerle uğraşmak, ebediyet için en hayırlı olan şeyi 
yapmak, bütün ümmete nasihat etmek, Allah’a hakiki vefâ göstermek ve 
şeriatta Rasûl’e uymaktır.”20 

Yine Kuşeyri’nin Risâle’de yer verdiği başka bir yorumda aynı tavrın başka 

bir ifadesini bulabiliriz. Ebu Bekr Tamestânî’ye göre tasavvuf ve sufinin takip 

edeceği yol çok net bir şekilde ortadadır: 

“Yol açıktır, kitap ve sünnet önümüzde kaimdir. Sohbetleri ve hicrete ilk adım 
atanlar olmaları sebebi ile sahabenin fazileti malumdur. Bizden kim kitap ve 
sünnete sahip çıkar, kendinden ve halktan uzalaşır, kalbi ile Allaha hicret 
ederse o isabet eden sadıktır.”21 

Sufileri Ehl-i Suffa’ya bağlayan başka yazarlar da mevcuttur. Bunlardan biri 

olan Şehâbeddin es-Sühreverdî (632/1234) Avârifü’l Maârif’te kelime kökü için öne 

sürülen anlamları ele aldıktan sonra tüm anlamların sufi isminde mündemiç 

olduğunu ifade eder. Bununla birlikte Sühreverdî sufilerin özelliklerinin Ashâb-ı 

Suffa’nın hallerine benzerliği üzerine birçok rivayet aktarır. Ona göre sufilerin hali 

																																																								
19 a.g.e., s. 18-19. 
20 a.g.e., s. 19-12. 
21 Abdulkerim Kuşeyrî, er-Risâleti’l-Kuşeyriyye, thk. Abdulhalim Mahmud, Mahmud b. Şerîf, 

Kahire, c. 1, s. 188. 



21 

ile Allah’ın Kur’an-ı Kerim’de söz ettiği Ashâb-ı Suffa’nın halleri birbirlerine 

benzemektedir.22 

Onların en temel özellikleri ise her zaman Hz. Peygamber’in özel ilgisine 

mazhar olabilmeleridir. Sufi yazarlar ilk zahitleri Ehl-i Suffa’ya, Ehl-i Suffa’yı ise 

Hz. Peygamber’e isnat ederek sufi isimlendirmesi, daha doğru bir ifade ile sufiler ile 

Hz. Peygamber’in arasındaki güçlü irtibatı göstermiş olmaktaydılar. Söz konusu 

bağın ortaya konulduğu bir başka alan da sufinin yolu, yani tasavvufun tariflerinde 

ortaya çıkar. 

1.1.2. Tasavvuf Tariflerinde Hz. Peygamber 

Sufilerin kendi yollarını tarif ve isimlendirmedeki hassasiyetleri bir taraftan 

tasavvufun objektif bir tanımına ulaşmasının güçlüğünden kaynaklanmaktaysa da 

diğer taraftan bu güçlüğün doğurduğu bir imkân da söz konusu olmuştur. Bu 

bağlamda tasavvufun kişinin şahsi tecrübesi ile çok yakından ilgisi olması 

bakımından, onu tarif edenlerin sayısı kadar tarifi vardır da denir. Bununla birlikte 

tasavvuf tarihi boyunca önemli sufiler tarafından genel kabul gören farklı tarifler 

yapılmıştır. Bu tariflerde kimi zaman şahsi tecrübeyi öne çıkarak nefs’e yönelik, 

kimi zaman insan ile Allah arasındaki irtibata yönelik, kimi zaman da bu irtibatın 

kurulmasında en kritik mecra olarak Hz. Peygamber’in öneminin vurgulandığı 

görülmektedir. 

Mutasavvıf yazarların sufi ve tasavvuf isimlerini anlamsal olarak temelde iki 

köke indirgeme eğiliminde olduklarını söyledik: Yün giymek ve ehli suffa 

benzerliği. Buradan hareketle yapılan menşe araştırması sufilerin tasavvuf 

hakkındaki düşüncelerine bağlanır. Konumuz açısından ise hem isimlendirme hem 

de menşe tartışmalarından sonra tasavvuf tanımlarında da Hz. Peygamber’in sufilerin 

tasavvuf anlayışlarını nasıl biçimlendirdiği ortaya çıkar. Bu bağlamda Serrac, 

Kuşeyrî veya Hucvirî gibi yazarların kelime kökenleri ile değil sufilerin tasavvufu 

nasıl algıladıkları ile ilgilendiklerinin görüldüğü belirtilmişti. Eserlerin hemen 

tamamında önemli sufilerden alıntılar yapılarak tasavvufun Ehl-i sünnetin görüşleri 

																																																								
22 Ebû Hafs Sühreverdî, Avârifu’l-Meârif, haz. Edîb el-Kemdânî, Muhammed Mahmûd Mustafa, 

Mekke, el-Mektebetü’l-Mekkiyye, 2001, c.1, s. 102-103. 



22 

üzerine, başka bir deyişle Hz. Peygamber’den alınan ilhamla ve onun güzel örnekliği 

üzerine bina edildiği vurgusu yapılmıştır. Eserlere yansıyan birçok tasavvuf tarifinde 

bu yaklaşımı görmek mümkündür. Buradan hareketle ilk dönemdeki sufilerin 

tasavvufu Hz. Peygamber’in örnekliği üzerine kurduklarını söylemek mümkündür. 

Örneğin Ebu Hamza Bağdadi: “Hakk Teala’nın yolunu kim bilirse Allah onun 

yolunu kolaylaştırır. Peygamber (sav)’in sözleri, fiilleri, hallerine tabii olmaktan 

başka Allah’ın yoluna delil yoktur.”23 der. 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin bir tasavvuf tarifi ise şöyledir; 

“Tasavvuf kalbi halka tabi olmaktan arındırmak, tabiattan gelen huylardan 
ayrılmak, beşeri sıfatları söndürmek, nefsani davranışlardan uzaklaşmak, 
ruhani sıfatlar üzerine konmak, hakikate ilişkin bilgilerle yücelmek, ebediyete 
kadar en uygun tarzda davranmak, bütün ümmete karşı samimi olmak, gerçek 
anlamda (ilahî ahde vefa) göstermek, şeriat ve Hz. Peygamber’e uymaktır.”24 

Yukarıda sözü geçen sufi literatürünün ortaya çıkışındaki temel faktörlerden 

ikisini, tasavvufa yapılan bid’at suçlamaları ve içerideki bazı yanlış uygulamaları 

önlemek için tasavvufun mahiyetini ve ehli sünnet içindeki yerini ortaya koymak 

olarak göstermiştik. Söz konusu eleştirilere karşılık mutasavvıfların, tasavvufu Hz. 

Peygamber’in örnekliğinde teşekkül etmiş bir hareket olarak algıladıkları, diğer 

İslami ilimler gibi temel referanslarının Kur’an ve sünnet olduğunu vurguladıkları 

görülür. Bu çerçevede klasiklerin hemen tamamında Seyyidü’t-Tâife Cüneyd-i Bağ-

dadî’nin yaptığı tasavvuf tarifi yer almıştır. O burada Hz. Peygamber’in merkezî ro-

lüne dikkat çeker: “Kur’an-ı kerimi ezberlemeyen, hadis-i şerif yazmayan kimseler 

bu konuda (tasavvufta) örnek alınmaz. Çünkü bizim bu ilmimiz kitap ve sünnete 

dayanan bir ilimdir.25 Bu tanımlamada tasavvufun artık bir yaşam biçimi olmaktan 

öte bir ilim olarak kabul edildiğini ve İslam bilimler geleneğinin en önemli yöntemi-

nin sufiler tarafından da benimsenip uygulandığını da görmüş oluyoruz. Tüm İslam 

bilimleri için kaynak Kur’an ve sünnet olduğundan, tasavvuf da aynı yöntemi kulla-

narak ayetlerle birlikte Hz. Peygamber’in sünnetini esas almaktadır. Burada sufilerin 

diğer İslam bilimlerinden farklı bir yaklaşımına işaret etmek gerekir. Sufiler Hz. Pey-
																																																								
23 Abdulkerim Kuşeyrî, er-Risâleti’l-Kuşeyriyye, thk. Abdulhalim Mahmud, Mahmud b. Şerîf, 

Kahire, 1972, C:II, No: 1, s. 150. 
24 Süleyman Uludağ, Cüneyd-i Bağdâdî, Türkiye Diyanet Vakfı Yay., 2008, Ankara, s. 119. 
25 Er-Risâleti’l-Kuşeyriyye, thk. Abdülhalim Mahmut, Mahmud b. Şerif, c. 1, s. 118. 



23 

gamber’in sadece hadisleri ile ilgilenmezler, bir bütün olarak onun yaşamı ve 

varoluşu sufinin ilgi alanına girer. Birçok sufinin iyi birer muhaddis olması da bu 

yüzdendir. Onlar bir ilim olarak hadis ile ilgilendikleri gibi özellikle tasavvuf ilminin 

ortaya çıktığı döneminde tasavvufu da fıkh-ı bâtın olarak tanımlıyorlardı ve onların 

istinbat ettikleri bilgiler Hz. Peygamber’in hayatının tamamına ait rivayetleri içer-

mekteydi. Örneğin onun nasıl namaz kıldığı veya ibadet ettiğinin yanı sıra nasıl uyu-

duğu, nasıl yemek yediği, nasıl konuştuğu veya insanlara nasıl muamele ettiği sufi-

nin ilgi alanındaydı. Onlar tasavvufu Hz. Peygamber’in halleri ile hallenmek veya 

başka bir ifade ile onun ahlakı ile ahlaklanmak olarak kabul etmekteydiler. Dolayı-

sıyla tasavvufun daha çok bir hal ilmi, halden hale geçme (tahavvül) olarak kabul 

edildiği durumda da hali yansıtılacak veya örnek alınıp tekrarlanacak olan kişi Hz. 

Peygamber olmaktadır. Cüneyd’in önemli bir başka sözü sufilerin tasavvuf anlayışla-

rında Hz. Peygamber’e bakışları ile ilgili bir fikir vermesi açısından önemlidir ki bu 

anlayış, onun örnekliğinin biraz daha ötesini işaret etmekte ve ileride Hakikat-i 

Muhammediye görüşü çerçevesinde ifade edilecek görüşlerin izlerini taşımaktadır: 

“Sufi İbrahim’in hissettiği ve Allah’a itaat ettiği gibi kalbinin dünyadan 
kurtulduğunu hisseden, teslimiyeti İsmail’in teslimiyeti gibi olan, hüznü 
Davud’un hüznü gibi; fakrı İsa’nın fakrı gibi; şevki, münacâtı anında 
Musa’nın şevki gibi ve ihlası Muhammed’in ihlası gibi olan kimsedir.”26 

Çünkü onlara göre tasavvuf Cibril hadisinde dile getirilen şekliyle ihlas ile 

özdeşleşmiştir.27 İhlas ise dile getirildiği gibi Hz. Muhammed’e benzemek yolu ile 

gerçekleştirilecektir. Cüneyd-i Bağdadi’nin ifadesinde dile getirdiği durum budur: 

																																																								
26 R. A. Nicholson, Tasavvufun Menşei Problemi, İstanbul, İz Yay., 2004. s. 68. 
27 Cibril hadisi: Abdullah b. Ömer’in, babası Hz. Ömer’den naklettiği bu hadis şöyledir: “Bir gün 

Rasûlullah (s.a.s.)’in yanında bulunduğumuz sırada âniden yanımıza, elbisesi bembeyaz, saçı 
simsiyah bir zat çıkageldi. Üzerinde yolculuk eseri görülmüyor, bizden de kendisini kimse tanımı-
yordu. Doğru peygamber (s.a.s.)’in yanına oturdu ve dizlerini onun dizlerine dayadı. Ellerini de 
uylukları üzerine koydu. Ve: “Ya Muhammed! Bana İslâm’ın ne olduğunu söyle?” dedi. Rasûlul-
lah (s.a.s.): “İslâm; Allah’tan başka ilâh olmadığına, Muhammed’in de Allah’ın Rasulü olduğuna 
şehadet etmen, namazı dosdoğru kılman, zekâtı vermen, Ramazan orucunu tutman ve gücün yeter-
se Beyt’i hac etmendir.” buyurdu. O zat: “Doğru söyledin.” dedi. Babam dedi ki: “Biz buna hayret 
ettik. Zira hem soruyor, hem de tasdik ediyordu.”,”Bana imandan haber ver?” dedi. Rasûlullah 
(s.a.s.): Âllah’a, Allah’ın meleklerine kitaplarına, peygamberlerine ve ahiret gününe inanman, bir 
de kadere, hayrına şerrine inanmandır.” buyurdu. O zât yine: “Doğru söyledin.” dedi. Bu sefer: 
“Bana ihsandan haber ver?” dedi. Rasûlullah (s.a.s.): “Allah’a O’nu görüyormuşsun gibi ibadet 
etmendir. Çünkü her ne kadar sen onu görmüyorsan da o seni muhakkak görür.” buyurdu. (…) “O 
Cibrîl’di. Size dininizi öğretmeye gelmişti.” buyurdular”; Buhârî, İman 1; Müslim, İman 1. 



24 

“Peygamber’in (s.a.) izini takip edenden başkası için Allah’a giden bütün yollar 

insanların yüzüne kapatılmıştır.”28 Burada da Cüneyd’in söz konusu yolların 

merkezine Hz. Peygamberi koyduğu gibi aynı zamanda onun dışındaki başka 

etkenleri dışarıda bıraktığı görülür çünkü hulul, ibahiye, ittihat gibi tasavvufa 

atfedilen bazı ehli sünnet dışı akım ve düşünceler bulunmaktaydı. Cüneyd bu sözü ile 

söz konusu akımları reddetmekteydi. 

Modern zamanlarda yapılan bazı çalışmaların tasavvufu İslam dışı bazı 

kaynaklara isnat etme eğiliminde olduklarını söylemiştik. Zühd döneminde 

uygulanan bazı katı riyazet yöntemlerinin varlığı bu görüşlerin ortaya çıkmasında 

önemli etkenlerden biri olmakla birlikte önde gelen birçok sufinin tasavvuf 

anlayışında esas kaynak Hz. Peygamber’in yaşantısı olmuştur. Söz gelimi Bâyezîd 

gibi farklı kültürler ile iletişim halinde olan sufiler bile tasavvuf anlayışlarını Hz. 

Peygamber’in örnekliği üzerine bina etmişlerdir. Tasavvuf literatürünün ilk örnekleri 

onların tasavvuf anlayışlarını öne çıkartan birçok örnekle barındırır. Örneğin Serrac 

Luma’da Bâyezîd’in şu sözüne yer verir: 

“Allah Tealâ’dan beni yemek ve kadın sıkıntısından kurtarmasını istemeye 
niyetlendim, fakat sonra Peygamber (sav) böyle bir şey istememişken benim 
istemem nasıl caiz olur diye düşündüm ve ben de istemedim.29 

Yine aynı döneme ait bir başka önemli eser olan Luma’da diğer birçok tasav-

vuf klasiğinde gördüğümüz haller ve makamlar bahsi bulunmaz fakat burada bazı 

haller ve makamların Hz. Peygamber’in güzel huy ve sıfatları olarak ele alındığı gö-

rülür. Tasavvufu haller ilmi olarak tavsif eden tanımlamaları hatırladığımızda aslında 

sufinin Hz. Peygamber ile tam bir uyuşma içinde olma çabasında olduğunu görürüz. 

“Haya, seha, tevekkül, rıza, zikir, şükür, hilm, sabır, af ve bağışlama, acıma, 
merhamet, müsamaha, hud’, kendine güven, şecaat, rıfk, ihlas, sıdk, zühd, 
kanaat, huşu, haşyet, ta’zim, heybet, dua, büka, havf, reca, Hakk’a sığınma ve 
iltica, ibadet, cihat ve mücahede”30 

Serrac tarafından Hz. Peygamber’in ahlak ve sıfatları olarak kabul edilmiştir. 

Ayrıca Luma’da Hz. Peygamber’e uyma konusunda Cüneyd-i Bağdadî, Bâyezîd 

																																																								
28 Er-Risâleti’l-Kuşeyriyye, thk. Abdulhalim Mahmud, Mahmud b. Şerif, c.1, s. 117. 
29 Serrac, Luma’, thk. R.A. Nicholson, s. 104 
30 a.g.e., s. 99, 100. 



25 

Bistami, Sehl b. Abdullah Tüsterî gibi önde gelen sufilerin görüşleri alınmıştır. Said 

b. Osman Hiri’nin Hz. Peygamber’in sünnetine dair yaklaşımı sufilerin genel 

görüşünün bir özeti gibidir: 

“Kim nefsine söz ve davranışlarında sünneti emrederse hikmet ile konuşur ve 
kim de nefsine söz ve davranışlarında hevayı emrederse bidat ile konuşur. 
Allah Teala: “Ona itaat ederseniz doğruyu bulursunuz” (en-Nûr, ayet 54) 
buyurur.”31 

Sufilerin bu minvalde Hz. Peygamber’i öne çıkaran tasavvuf anlayışları 
zaman içerisinde onların peygamber düşüncelerinde derinleşerek devam etmiş ve 
onu insan-ı kâmil olarak tanımlayan görüşlerin temelini de oluşturmuştur. Fakat 
bundan önce yani sünni tasavvuf döneminde Hz. Peygamber hakkındaki 
düşüncelerin gelişimine bakılması gerekmektedir. 

1.1.3. Peygamber Olarak Hz. Muhammed 

Tasavvuf tarihinde sonraları Hz. Peygamber’in insan-ı kâmil olarak kabul 
edildiği görüşlerin ortaya çıkışından önce Hz. Peygamber hakkında sufi düşüncedeki 
peygamber tasavvuru zühd dönemi olarak adlandırılan ve kabaca ilk iki yüzyılı 
içeren süreçte Hz. Peygamber’i hem dinî hem de dünyevî açıdan özlenen bir önder 
ve örnek bir kişilik olarak kabul eden bir anlayışın öne çıkmasından sonra, hemen 
arkasından gelen ve tasavvufu İslam bilimlerinden biri olarak kabul eden sufilerin 
yaklaşımlarında Hz. Peygamber bir peygamber olarak diğer peygamberler ile birlikte 
değerlendirilmeye başlandı. Üçüncü ve son dönemde, İbnü’l-Arabî’ye kadar devam 
eden süreçte, o sufilerin metafizik konulara ilgi duymaları ile söz konusu görüşlerin 
merkezinde bulunmuştur. Hakikat-i Muhammediye görüşü ile Hz. Peygamber’in 
varlığın ilkesi olarak kabul edildiği anlayış tezimizin ikinci ve üçüncü bölümlerinin 
ana fikrini oluşturacak ve Muhammediye hakkındaki araştırmamızın da merkezinde 
bulunacaktır. 

Fakat bundan önce söz konusu görüşlere kaynaklık eden özellikle bu ikinci 

dönemde Hz. Peygamber tasavvurundaki önemli değişimin, sufilerin peygamber 

anlayışlarının temelde iki özellik göstermesidir. Bunları “en büyük peygamber” ve 

“süreklilik” şeklinde kavramlaştırmamız mümkündür. Bu kavramlaştırma önemlidir 

																																																								
31 a.g.e., s. 103. 



26 

çünkü sonraları en büyük peygamber, en kâmil insana ile ve yeni kavramlaştırma ile 

“insan-ı kâmil”, süreklilik de varlıkta “ilke” olması ile açıklanacak görüşlerin 

kaynağını oluşturmaktadır. 

Kelam ilmi iman esaslarından biri olan peygamberler konusunu ele almıştı. 

Sufiler de tasavvufun literatür ürettiği ikinci dönemde aynı konu hakkında yazmışlar 

ve ehli sünnet kelamcılarının görüşleri ile aynı düşüncede olduklarını söylemiş-

lerdi.32 Bununla birlikte onlar kelamcıların peygamber düşüncelerine ilave bazı 

görüşler ortaya koydular. Hz Peygamber zühd dönemindeki gibi tam ve en güzel 

örnek olmanın ötesinde iman esaslarından biri olarak düşünüldü. Sufilerin iman 

esasları hakkında başvurulacak ilk eser Kelâbâzî’nin Taarruf’udur. Yukarıda Sünni 

tasavvuf literatürünün teşekkül sürecinin eleştirilere verilen cevaplar ve savunma 

amaçlı yazılan eserlerle tamamlandığı söylenmişti. Kelâbâzî (380/990) et-Taarruf li 

Mezhebi Ehli’t-Tasavvuf adlı eserinde sufilerin iman esasları hakkındaki düşüncele-

rini ortaya koymuştur. Eserini sufilerin ehli sünnet akidesine dayanan itikadını 

açıklamak ve haklarında toplumda ortaya çıkan yanlış bilgileri ortadan kaldırmak 

için yazdığını ifade etmektedir.33 Kelâbâzî bu bağlamda sufilerin peygamberlikle 

ilgili görüşlerini de ayrı bir başlık altında ele almıştır. Burada dile getirilen 

görüşlerde Hz. Peygamber’in vahiy zincirinin son halkası olduğu, İncil ve Tevrat’ta 

kendisine işaret edilen en son ve en üstün peygamber olduğuna vurgu yapılmıştır. 

Taarruf’ta dile getirilen bu ve benzeri görüşler ehli sünnetin peygamberler ve onlar 

arasında Hz. Peygamberin yeri hakkındaki görüşleri ile uyumluluk gösterir. Kelâbâzî 

eserinde Sehl b. Abdullah, Bâyezit Bistami, Ebu Abbas b. Ata gibi isimlerden 

rivayetlerle peygamberler ve insanlar arasında bir derecelenmeden söz eder. 

Taarruf’a göre sufiler peygamberlerin en üstün insanlar olduğuna inanırlar: 

“Hapsi ittifak ederler ki peygamberler insanların en hayırlılarıdır ve derecesi 
ne kadar yüksek, kadrü kıymeti ne kadar büyük olursa olsun ne insanlar, ne 
sıddıklar ne veliler ne de başkaları arasında fazilette peygamberlere denk birisi 
yoktur.”34 

																																																								
32 Bkz. Kelâbâzî, Taarruf, haz. Ahmed Şemseddin, Dâru’l-Kütübi’l İlmiyye, Beyrut, Babu’l-Evvel, 

Kavluhum fi’s-Sûfiyye ve Limâ Summeyet es-Sûfiyyetu Sûfiyyeten, s. 9-21.; Serrac, Luma’, thk. 
R.A. Nicholson, s. 10. 

33 Kelâbâzî, Taarruf, haz. Ahmed Şemseddin, s. 7. 
34 a.g.e., s. 76. 



27 

Bununla birlikte İsra Suresi’nin “Peygamberlerin bazılarını diğerlerine üstün 
kıldık (İsra/17)” mealindeki ayetine dayanarak peygamberler arasında bir derece-
lenme kabul eden Kelâbâzî, yine bazı rivayetler ve Âl-i İmran Suresi’nin “İnsanlar 
için çıkarılan en hayırlı ümmet sizsiniz.” (Ali İmran/110) mealindeki ayetine 
dayanarak o ümmetin peygamberi olan Muhammed (as)’ın insanların ve peygamber-
lerin en üstünü olduğunu kabul etmenin şart olduğunu dile getirir. Kelâbâzî Hz. 
Peygamber’in sufiler için gerçek bir önder ve örnek olduğunu vurgulamıştır.35 

Kelâbâzî’nin görüşlerine başvurduğu Bâyezid-i Bistamî ve Sehl b. Abdullah 
Tüsterî gibi sufilerin peygamberlik ve Hz. Muhammed hakkındaki düşünceleri 
sonraları İbnü’l-Arabî tarafından ortaya konulan vahdet-i vücûd anlayışının Hakikat-i 
Muhammediye ile ilgili görüşlerinin nüvelerini barındırmaktadır.36 Bu konu ilgili 
bölümde ele alınacaktır. 

Yine Ebu Nasr Serrac’ın Luma’ında ve Ebu Talib Mekki’nin Kûtu’l Kulub 
adlı eserinde Hz. Peygamber’e uyma konusunda sufilerin tavrını ortaya koyan bö-
lümler telif ettikleri görülür. Bu iki yazar da Hz. Peygamber’e uyma konusunda 
sufileri diğer insanlardan daha dikkatli ve titiz buldukları için onları havas kabul 
ederler.37 Kûtu’l-Kulub’a göre Hz. Peygamber’e itaat etmek ve onu sevmenin zahirde 
ve batında tezahürleri vardır. Allah Rasulü’ne batında tabi olmanın tezahürleri; korku 
ve rıza, şükür ve haya, teslimiyet ve tevekkül, şevk ve muhabbet, kalbi Allah’tan 
başka şeylerden boşaltmak, yalnız Allah için kaygılanmak ve Allah’ın zikriyle huzur 
bulmak, bunlardan bazılarıdır. Mekkî bunları Hz. Peygambe’e zahirde ve batında 
tam olarak uyan kimselerin amelleri olarak kabul eder. Söz konusu ameller Hz. Pey-
gamber’in batınî halleri ve manalarıdır.38 Ebu Nasr Serrac da insanları kitap ve 
sünnete uymada üç sınıfa ayırmış ve Hz. Peygamber’e uymada sufileri, tam mutaba-
kat halinde görmüştür. Bir sözünde, onları sünnete uyma konusunda şöyle tanımıştır: 

“Farzları ve sünnetleri tahkim eden, dinin hükümlerini bilen, güzel hallere ve 
razı olunmuş amellere, güzel ahlaka ve ulvi işlere, hakların hakikatlerine, 
tahakkuka ve sıdka bağlanan kimselerdir.”39 

																																																								
35 a.g.e., s. 75, 76. 
36 Mehmet Demirci, “Hakîkat-i Muhammediye”, DİA, c. 15, s. 179. 
37 Serrâc, Luma’, thk. R.A. Nicholson, s. 95; Ebû Tâlib Mekkî, Kûtu’l-Kulûb fî Muameleti’l-

Mahbûb, Kahire, Mustafa el-Bâbî el-Halebî, 1961, c. 2, s. 168. 
38 a.g.e., c. 2, s. 168. 
39 Serrâc, Luma’, thk. R.A. Nicholson, s. 102. 



28 

Bu noktada Serrac’ın tasavvufu fıkh-ı batın olarak tanımladığını hatırlamak 
gerekir. Onun söz ettiği hukuk Müslümanın kalbi ve ahlaki amellerinde söz 
konusudur. 

Yine mutasavvıf yazarlar, özelikle Sünni tasavvuf döneminde, Hz. 
Peygamber’in Tevrat ve İncil’de müjdelenmiş olması özelliğine vurgu yapmışlardır. 
Hz. Adem ile başlayan vahiy, Hz. Muhammed ile son bulmuş ve onun dini, bütün 
dinleri ve şeriatları nesh etmiştir. Başka bir deyişle Hz. Peygamber’e gelen vahiy 
aslında Hz. Adem’den beri bir süreklilik arz eder. Ebu Talib Mekkî ve Ebu Nasr 
Serrac gibi bazı sufiler ehli sünnetin bu inancı çerçevesinde tüm ehli kitabı Hz. 
Peygamber’e iman etmekle yükümlü kabul ederler. Bu onlara kitaplarında farz 
kılınan bir şeydir.40 

Cüneyd’in şu ifadesi de Ebu Talib Mekkî ve diğer sufilerle paralellik arz 
eder: 

“Sufi İbrahim’in hissettiği ve Allah’a itaat ettiği gibi kalbinin dünyadan 
kurtulduğunu hisseden, teslimiyeti İsmail’in teslimiyeti gibi olan, hüznü 
Davud’un hüznü gibi; fakrı İsa’nın fakrı gibi; şevki, münacâtı anında 
Musa’nın şevki gibi ve ihlası Muhammed’in ihlası gibi olan kimsedir.41 

Sufilerin Hz. Peygamber ve onun son halkası olduğu kadim vahiy geleneğinin 

takipçileri olarak kendilerini gördüklerini düşündürür bu söz. Bununla birlikte onlar 

her zaman Allah’a giden tek yol kabul etmişlerdir. Bu yol Hz. Muhammed’den teva-

rüs edilmiştir. Cüneyd-i Bağdadi’nin ifadesinde dile getirdiği durum budur: “Pey-

gamber’in (s.a.) izini takip edenlerden başka insanlar için bütün yollar kapalıdır.”42 

1.2. BİR İLİM OLARAK TASAVVUF VE HZ. PEYGAMBER 

1.2.1. Cibril Hadisi ve Tasavvuf: Tasavvufun Bir İlim Haline Gelmesi 

Hz. Peygamber’in vefatından sonraki ilk iki yüzyıl içerisinde İslam toprakları 
ve buna bağlı olarak İslam toplumu hızlı bir yayılma gösterdi. Artık İslam Hicaz 
bölgesinden çıkmış Orta Doğu, Mısır ve İran dahil Kuzey Afrika’ya kadar geniş 
																																																								
40 Ebû Talib Mekkî, Kûtu’l-Kulûb fî muâmelâti’l-Mahbûb, c. 2, s. 166.; Serrac, Luma’, thk. R.A. 

Nicholson, s. 94. 
41 R. A. Nicholson, Tasavvufun Menşei Problemi, s. 68 
42 Abdulkerim Kuşeyrî, er-Risâleti’l-Kuşeyriyye, thk. Abdulhalim Mahmud, Mahmud b. Şerif, c.1, 

s. 117. 



29 

kabul görmüştü. Bu genişleme esnasında İslam, söz konusu bölgelerdeki binlerce 
yıllık kültürel ve bilimsel miras ile karşı karşıya kaldı ve siyasi gelişmeler bir tarafa 
bu karşılaşma İslam bilimlerini önemli ölçüde etkiledi. Bu dönemde ortaya konulan 
tercüme faaliyetleri, kurulan yeni okullar ve bilimsel çalışmalar; artan zenginlik ve 
güce paralel olarak gelişti. Söz konusu bilimsel faaliyetler bir taraftan kadim 
geleneklerin devamı olarak felsefe ve teknik bilimlerde sürerken diğer taraftan daha 
yeni bir bilimsel faaliyet İslamî ilimlerin ortaya çıkması oldu. İslamî ilimler hadis, 
fıkıh ve kelam ekseninde gelişirken İslam toplumu içerisinden h. II. yüzyıldan 
itibaren sufi ismiyle anılan ve Hz. Peygamber ve sahabesinin yaşantılarına 
referanslar göstererek içinde bulundukları toplumu ve ilim anlayışlarını eleştiren bazı 
kişiler dikkat çekmeye başladı. Hasan Basrî (110/728) veya Ma’ruf Kerhî (200/815) 
gibi isimlerle sembolize edilebilecek düşünceler veya eleştirilerin merkezinde İslam 
toplumunun Hz. Peygamber dönemindeki saflık ve nezafetinden uzaklaşarak 
dünyevileşmesi ve yozlaşması eleştirileri bulunmaktaydı.43 Henüz bir ilim olarak 
ortaya çıkmış veya sosyal bir olgu haline gelmiş olmasa da tasavvufun köklerini 
teşkil eden söz konusu dönemdeki (zühd dönemi) düşüncelerin en temel 
karakteristiği, içinde bulundukları topluma yaptıkları eleştiride, Hz. Peygamber ve 
sahabesinin uygulama veyaşantılarına yabancılaşma ve onlardan uzaklaşma vurgusu 
dikkat çekmektedir.44 Bununla birlikte bu ilk zahidler eleştirilerini yaygın bir sosyal 
düzeyde ifade etmiyorlar, çoğunlukla içinde bulundukları toplumdan uzaklaşarak 
tepkilerini ortaya koyuyorlardı.45 

Bu kişiler hadis ve fıkıh gibi ilimleri, kuralcılığa, şekilciliğe ve lafızcılığa 
takılıp kalmakla, bilimlerin esas amacı olan özden ve hakikatten uzaklaşmakla 
eleştirdiler. Bununla birlikte sufiler de Ehl-i Sünnet alimlerince eleştirilen “Mutezile 
sufileri”, “Kerrâmîler”46 veya “Ruhnîler”47 olarak nitelendirilen çeşitli akımları 
																																																								
43 İlk zahitlerin İslam toplumuna ve ilimlerine getirdikleri eleştiriler ve tasavvufun bir ilim olarak 

ortaya çıkması süreci ile ilgili olarak Bkz.: Ekrem Demirli, “Din Bilimi Olarak Tasavvufun Ana 
Meselesi: Şeriat-Hakikat İsribatı veya ‘Hakikat Denizinde Şeriat Gemisiyle Seyir’”, Şair Sufiler, 
s. 42 vd. 

44 Ebu’l-Alâ Afîfi, Tasavvuf: İslam’da Menevi Hayat, s. 79. 
45 Salih Çift, “İslam Düşüncesinin Kurucu Unsuru: Birleşen ve Ayrışan Yönleriyle Tasavvufun 

Usûl-i Fıkıh, Kelam ve İslâm Felsefesi İle Olan İlişkisi”, İslâm Düşüncesinin Kurucu Unsurları: 
Usûl-i Fıkıh, Kelâm, Tasavvuf ve İslâm Felsefesi, Tartışmalı İlmî İhtisas Toplantısı, 14-15 
Kasım 2015, 2016, s. 411-454 

46 Muteziler sufileri ve Kerramiler’in tasavvufun oluşum sürecine etkileri Hakkında Bkz.: Salih Çift, 
a.g.e., s. 418 vd. 

47 Ruhaniler ve İbahiyye gibi heteredoks akımların etkisi ile ilgili Bkz.: Afifi, Tasavvuf: İslam’da 
Manevi Hayat, s. 82. 



30 

içermekle eleştiriye açık bir hale geliyorlardı. Buna karşılık Ehl-i sünnet ile 
tasavvufu uyumlu bir yaklaşımla meczeden Hucvirî, Kelâbâzî ve Kuşeyrî gibi 
yazarlar genellikle eserlerinin sebeb-i telifinde Kur’an ve Sünnet ile uzlaşı halinde 
olduklarını ve bu yüzden tersi eleştirilere yanıt vermek ve gerçek tasavvufu 
göstermek için yazdıklarını söylerler.48 Bu eserler tasavvufun ilk teorik temayülleri 
ortaya koymuşlar ve günümüzde Kuşeyri’nin Risâlesi, Ebû Nasr Serrac’ın Luma’ı 
veya Hucvirî’nin Keşfu’l-Mahcûb’u gibi tasavvufun klasik eserlerini 
oluşturmuşlardır.49 Ana hatlarıyla bu eserlerde hem ortaya konulan savunmaya 
dönük görüşlerde hem de sufilerin diğer ilimlere yaptıkları eleştirilerde Hz. 
Peygamber ve ona uyma konusu merkezî bir noktada durmaktadır. Söz gelimi 
tasavvufu bir ilim olarak ortaya koyan Ebû Nasr Serrâc Luma’da tasavvufun alanını 
ahlak olarak tespit etmiştir ve onu Hz. Peygamber’e bağlamıştır.50 Ona göre 
tasavvufun bilgi kaynakları Kur’an-ı Kerim ile birlikte üsve-i hasene olarak Hz. 
Peygamber ve onun sahabesidir.51 

İslam bilimleri içerisinde son teşekkül eden tasavvuf, bilimlerde öz, hakikat 

ve anlama vurgu yapmaktaydı. Söz konusu bağlamda tasavvufun bir ilim olarak 

ortaya çıkmasını hazırlayan şartlar oluşmuştur. Ebû Nasr Serrac söz konusu ikiliği 

zahir-batın bağlamında ele almıştı ve Luma’da İslam bilimleri arasında tasavvufun 

yerini bu bağlamda tespit etmeye çalışmıştır. Serrac bunu yaparken Hz. Peygam-

ber’in çok bilinen bir hadisini referans göstermiş bulunmaktadır. O, Cibril hadisinden 

hareketle İslam ilimlerinin alanlarını İslam, iman ve ihsan olarak tespit ederek ihsan 

alanının bir ilim olarak tasavvufun alanı olduğunu söylemektedir.52 Serrac’ın yaptığı 

bu ayrım metafizik dönemde de devam ederek günümüze kadar ulaşmıştır. 

Ebu Nasr Serrac’ın yapmaya çalıştığı şey önemliydi çünkü sufiler 

kazandıkları coğrafi ve sosyal yaygınlıkla birlikte yaşamları dikkat çekmiş ve bazı 

eleştiriler söz konusu olmuştu. Eleştiriler sufi olmayan çevrelerden geldiği kadar 

																																																								
48 Hücvirî, Hakikat Bilgisi: Keşfu’l-Mahcub, haz. Süleyman Uludağ, İstanbul, Dergah Yay., 2010, 

(3.bs.), eserin giriş bölümünde; Kelâbâzî, Tarruf: Doğuş Devrinde Tasavvuf, haz. Süleyman 
Uludağ, mukaddime kısmında, s. 47.; Ebû Nasr Serrâc, Lüma’, thk. R.A. Nicholson, s. 5. 

49 Söz konusu klasik eserler hakkında bkz. Edt. Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Klasikleri, Erkam yay. 
2010. 

50 Serrâc, Luma’, thk. R.A. Nicholson, s. 13, 14. 
51 a.g.e., s. 119, 120. 
52 a.g.e., s. 6. 



31 

değişen anlayışlar veyaklaşım tarzları nedeniyle kendi içlerinde de söz konusu 

olmuştur. Merkezinde bidat suçlamalarının bulunduğu eleştirileri sufiler, kendilerini 

İslam bilimler geleneğinde bir yere yerleştirerek -ki Serrac onu dinde ihsan alanı 

olarak göstermişti- kendilerini Hz. Peygamber ve sahabesine dayandırarak aşmaya 

çalışmışlardı. 

Ebû Nasr Serrâc tasavvuf tarihi ve literatüründe bir başlangıç noktasını teşkil 
etmektedir. Luma’da o, tasavvufu İslam bilimlerinden biri olarak ortaya koyarken 
kendisine fıkhı miyar edinmiş ve tasavvufa batınî fıkıh olarak bakmış olsa da 
tasavvuf ilminin ilgi alanını ihsan olarak belirleyerek fıkıhtan farklılaşmış ve yerini 
de ahlak olarak belirlemişti. Bu dönem tasavvufu dini zahir ve batın olarak ikili bir 
bakışla ele almış ve zahirî yönü fıkha ve diğer İslam bilimlerine bırakırken dini 
hayatta ihsanı gerçekleştirmek amacını ise kendi ilgi alanı olarak tespit etmiş, buna 
da ahlak demişti. Bu yaklaşımı Luma’da net bir şekilde ortaya koyan Ebû Nasr 
Serrâc, sufilerin ayet ve hadislerin değerlendirilmesinde özel bir yaklaşımları 

olduğuna dikkat çeker. Bilhassa güzel ahlakı öğütleyen ayet ve hadisler ile haller ve 
amellerdeki faziletlerden bahseden, dinin yüce makamlarından söz eden, müminlerin 
manevi menzillerini anlatan ayet ve hadisler ve bu konularda konuşan sahabe ve 
tabiinden kimselerin görüşleri sufilerin üzerinde dikkatle durdukları konulardır.53 
Serrac bu ve benzeri görüşleri ile sufileri diğer ilim ehlinden ayırdıktan sonra sufileri 
hal ehli kimseler olarak tanımlar ve hal ehlinin sahip olduğu nimetlerin en yücesini 
“murakabeye ermiş olmak” diye kabul eder. Serrac “murakabeyi” ise “ihsan 
makamını gerçekleştirmek” olarak tanımlar. Serrac’ın buradaki görüşlerini Allah 
Resûlü (sav.)’nün adab ve ahlakı ile birleştirdiği, sufilerin hassasiyetine karşılık diğer 
alim ve fakihlerin “ülü’l-ilm kâimen bi’l-kıst” olmadıkları için dini hayatın 
inceliklerinden yoksun olduklarını söyler.54 

Sufiler için ahlak, dinî hayatın incelikleri, sâlikin yaşadığı haller ve makamlar 
ile Hz. Peygamber’in hal veyaşantısındaki örnekliğidir. Sufiler bunu eserlerinde 
haller ve makamlarla ilgili bölümler telif ederek ele almışlar ve sufiyi her halinde Hz. 
Peygamber’e uygunluk ile ölçmüşlerdir. Söz gelimi Serrac sufileri Hz. Peygamber’e 
uymada diğer herkesten daha üstün kabul eder. Ona göre sufiler Hz. Peygamber’i her 
																																																								
53 Serrâc, Luma’, thk. R.A. Nicholson, s. 13. 
54 a.g.e., s. 13. 



32 

şeyi ile örnek alırlar, onun sevdiklerini sever, sevmediklerini sevmezler.55 Bunun 

gibi tasavvufun alanını ahlak olarak belirlemesinin birçok önemli sonucu olmakla 
birlikte konumuz açısından bizim odaklanacağımız şey sufilere göre dinde ahlak 
alanının Hz. Peygamber ile özdeşleşmiş olması gerçeğidir. 

Tasavvuf her ne kadar zaman zaman şeriata muhalefet ile eleştirilse de sufiler 

ilimlerinin merkezine diğer İslamî ilimlerde olduğu gibi Kur’an ile birlikte sünneti de 

yerleştirmişler ve hatta daha ileri giderek kendilerini toplumda Hz. Peygamber’e 

uymada en hassas topluluk olarak görmüşlerdir. Özetle bu dönemde tasavvuf dinin 

batınî tarafına vurgu yapmak ve Hz. Peygamber’in ahlakı ile ahlaklanmak üzerinde 

duruyordu. Kur’an ve sünnet bu dönemde sâlikin içsel yaşantısı olarak kabul edilen 

haller ve makamların da ölçüsü olarak kabul edilmiş ve Hz. Peygamber’in sünnetine 

bağlanamayan uygulama ve söylemler Hucviri gibi yazarların eserleri ile tasavvuf ve 

İslam dışı kabul edilmiştir.56 Yine önemli sufilerden Sehl b. Abdullah Tüsteri (ö. 

283/896) şöyle demiştir: 

“Mezhebimizin esası altı şey üzerine kurulmuştur: Allah’ın kitabına bağlılık, 
Rasulullah’ın sünnetine sarılmak, helal yemek, insanlar bize eza etse bile 
onlara eza etmemek, Allah’ın nehyettiklerinden uzak durmak ve hakları yerine 
getirmede acele etmek.”57 

Türsterî veya Cüneyd gibi sufiler tasavvufun sadece teorik olarak değil ruhî 

hayat ve hallerde de Kur’an ile birlikte sünneti uyulması gereken standartlar olarak 

kabul etmişlerdir.58 Söz gelimi Hucvirî’nin görüşlerine yer verdiği sufilerden Ebu 

Abdullah Belhî marifetin ve Allah’a yakınlığın ancak Hz. Peygamber ve sünnetini 

muhafaza etmekle mümkün olacağını söylemiştir.59 

																																																								
55 a.g.e., s. 95. 
56 Hucviri Keşfu’l-Mahcub’da sufi fırkaları on iki olarak tespit etmiş ve bunlardan Hulûliyye’yi (a. 

Hallaciye ve Hulmaniye) şeriate ve Hz. Peygamber’in sünnetine uygun olmayanları tasavvuf 
saymamıştır. Hucviri bu iki topluluk için şöyle söyler: “Tevhid ve tahkike muhalif söz söyleyen 
bir kimsenin dinden hiçbir nasibi yoktur. Asıl olan din muhkem olmazsa, netice ve fer’ olan 
tasavvufta aksaklıkların bulunacağı aşikârdır.” (s.388) Sonra da bu iki fırkanın görüşlerinin neden 
kabul edilemez olduğu ile ilgili açıklamalarda bulunurken bilimsel yönteme göre hareket etmiş ve 
Kur’an’dan sonra Hz. Peygamber’den konu ile ilgili hadisleri delil göstermiştir. (s. 389) 

57 R. A. Nicholson, Tasavvufun Menşei Problemi, s. 62. 
58 a.g.e., s. 84. 
59 Ebu Abdullah Belhî’nin ifadesi şu şekildedir: “Allah hakkında en çok marifet sahibi olan, O’nun 

emirlerinde en fazla mücahede eden ve peygamberinin sünnetine en çok tâbi olan kimsedir. Şer’i 
hükümlerin edası için en çok çaba harcayan, sünneti muhafazaya ve ona tâbi olmaya en fazla 



33 

Tasavvuf V. ve VI. yüzyıldan itibaren ise teorik temayüllerini arttırmış, bir 

yaşama biçimi olmaya daima devam etmekle birlikte teorik planda nitelikli fikirler 

üretmeye başlamıştı. Bu noktada tasavvufun felsefî ve/veya metafizik bir boyut 

kazanması söz konusu olmuştur. 

İbnü’l-Arabî ile en önemli ürünlerini veren metafizik süreçte de Hz. 

Peygamber’in yeri belirgin bir şekilde vurgulanmıştı. Hatta bu dönemde tasavvuf 

ilminin omurgası Hz. Peygamber’in üzerine veya onun hakikati üzerine kurulmuştur 

denebilir. Çünkü bu dönemde Allah-âlem-insan ilişkisinin merkezinde Hakikat-i 

Muhammediye görüşü vardır. 

1.2.2. İki Şahit Meselesi 

Tasavvufun din bilimlerinden biri olarak ortaya çıkışı sünni tasavvufun ilk 

yazarları ile olmuştu. Bu dönemde ortaya konulan eserlerde İslam toplumu içerisinde 

ortaya çıkan bilimlerden birinin de tasavvuf olduğu vurgulanmıştı. Tasavvuf din 

bilimleri içinde en son ortaya çıkan bilim olarak ihtiyatla karşılanmıştı çünkü din 

bilimleri bilimsel alanda bir boşluk görmemekteydiler. Aslında bu durum sufi 

müellifler için de benzerdi fakat yine de ortaya çıkan doğal süreç bir başka alanı 

icbar etmişti. Bu süreç fetihlerle genişleyen ve sahabe ve tabiin neslinin de ortamdan 

çekilmesi ile başkalaşan İslam toplumunun yaşam biçiminde kendisini 

göstermekteydi. 

Dinde ihsanı gerçekleştirmek, başlangıçta Allah’ı görüyormuş gibi ibadet 

etmek anlamına geliyorken ilerleyen yüzyıllarda Allah’ı görüyormuşçasına yaşamak 

ve daha fazlasına evrilerek derinleşip zenginleşti. Söz konusu süreç ilk zahid ve 

sufilerin sosyal ve ilmi eleştirilerinin merkezinde Hz. Peygamber ve sahabesinin 

bulunması ile gelişmişti. Başka bir deyişle bu insanlar içinde bulundukları toplumdan 

Hz. Peygamber ve sahabesinin çekildiğini görüyorlardı. Bu bağlamda Hasan 

Basri’nin (110 / 728) şu sözü oldukça açıklayıcı görünmektedir. 

“Siz sahabe neslini görseydiniz onlar için deli derdiniz, onlar sizi 
görseydi ‘bunlar yeni Müslüman olan bir kavimdir’ derlerdi.” 

																																																																																																																																																													
rağbet eden, marifet ehlinin ve âriflerin en büyüğüdür.” Hucviri, Keşfu’l-Mahcûb Hakikat 
Bilgisi, haz. Süleyman Uludağ, Dergah yay., İstanbul, 1982, s. 243 



34 

Her halükârda mesele Hz. Peygamber’den uzaklaşmaktı. Nihayetinde sosyal 
ve tarihî anlamda bir uzaklaşma yaşanmış olsa bile mesele hafızanın tekrarı olmaktan 
öteye geçmek zorunluluğundaydı ve öyle de oldu. Hz. Peygamber insanların 
hafızalarında korunmaya devam ederken diğer taraftan onların akıl yürütmelerine ve 
âlem ve Tanrı hakkında geliştirdikleri tüm düşüncelerin merkezine oturmuştur. Bu 
bağlamda bir bilim olarak tasavvuf da yönteminin merkezine Kur’an-ı Kerim ile 
birlikte Hz. Peygamber’in sünnetini koymuştu. 

Sünni tasavvuf döneminde tasavvufun bazı eleştirilere muhatap olduğunu ve 
bu eleştirilere karşı yapılan çalışmaların da tasavvufu sistematik bir hale getirdiğini 
söylemiştik. Fıkıh ve kelam bilginlerinden gelen ve özellikle ilhadi ve ibahi akımlara 
yönelik bu eleştirilerden bazıları, sufilerden bir kısım kişilerin şeriatın hükümlerine 
karşı gösterdikleri kayıtsızlık ile ilgiliydi. Yapılan bu ciddi eleştiriler karşısında 
Cüneyd-i Bağdadî veya Bâyezîd-i Bistâmî gibi bazı mutasavvıfların tasavvufun 
esasını korumak adına Kur’an ve Sünnet üzerinde ısrarla durdukları görülür. Onlarla 
aynı görüşte olan bir başka sufi, Daranî şöyle söyler: “Hakikat kırk gün boyunca 
kalbimi sıkıştırır fakat ben Kur’an ve sünnetten bir şahit bulana kadar onun kalbime 
girmesine izin vermem.60 

Konu tasavvufî bilginin mahiyeti veya meşruluğu problemi ile ilgiliydi. 
Mutasavvıflar nefs tezkiyesi ve mücahede yöntemi ile bazı bilgilere ulaşmanın 
mümkün olduğunu kabul ederler. Kalbe ilka olunan her bilgi ile amel edilebilir 
miydi? Veya bu bilginin bağlayıcılığı ne olabilirdi? Bu sorulara verilecek cevapların 
ayrıntıları bir yana, sorunun mutasavvıflar tarafından, diğer İslami ilimlerde olduğu 
gibi, en temel iki kaynağa gitmek yoluyla çözüldüğünü söyleyebiliriz yani sufiler bu 
bilginin Kur’an ve sünnet ile çelişmemesi gerektiğinde hemfikirdirler. Onlara göre 
rüyada veya benzer başka bir yolla kişi bazı bilgilere ulaşabilir, gelen bu bilgilerin 
Kur’an’dan veya sünnetten getirilen delillerle bir anlamda sağlamasının yapılması 
gerekir, aksi takdirde kabul edilemez. Sehl b. Abdullah şöyle söyler: “Kitap ve 
sünnetin şahitlik etmediği her türlü vecd batıldır.”61 

Seyyidü’t-taife olarak bilinen Cüneyd-i Bağdadî’den aynı yaklaşıma örnek 
olarak şu cümleleri verilebilir: “Allah Resulü’nü örnek alma, sünnetine uyma, 
																																																								
60 Serrac, Luma’, thk. R.A. Nicholson, s. 104. 
61 a.g.e., s. 104. 



35 

izinden gitme yolu hariç ( Hakk’a giden) yolların hepsi kapalıdır. (onu örnek alana 
ise) hayır yollarının tamamı açıktır.” 62 Cüneyyd-i Bağdadî yine aynı bağlamda bir 
başka sözünde ise; “Bu yolda sağ elinde ulu ve yüce Allah’ın kitabını, sol elinde 
Muhammed Mustafa (sav)’nın sünnetini tutan kimseler yürüyebilir. Şüphe çukuruna 
ve bid’at karanlığına düşmemek için bu iki meşalenin ışığında yol almak gerekir.63 
demektedir. 

Bu konu karşısında mutasavvıfların takındıkları tavır tasavvuf içinde Sünni 
tasavvuf ve diğerleri şeklinde bir ayrışmaya sebep oldu. Çünkü Ehl-i Sünnet dışı ve 
sapkın olarak kabul edilen diğer akım ve düşünceler de kendilerine Kur’an’ı kaynak 
olarak kabul ettiklerini söylüyorlardı. Bu noktada Kur’an’ın en mükemmel 
yorumcusu olarak Hz. Peygamber’in varlığı kritik bir noktada bulunmaktadır. Sufiler 
Hz. Peygamber’in varlığı, başka bir deyişle sünnetin kabulü ile kendilerini 
heterodoks akımlardan ayırıp ehli sünnet içinde konumlandırmaktaydılar. Hz. 
Peygamber’in varlığı veya Cüneyd’in ifadesi ile Kur’an ve sünnetle sabitledikleri 
yolları, zamanla irtibata geçtikleri her yeni görüşü ya da bilgiyi kendi kriterleri ile 
analiz ederek içselleştirmelerine ve Hz. Peygamber’e dayanan bir süreklilik olarak 
algıladıkları tasavvufu yeni imkânlar ile ifade etmelerine sebep olmuştur. Hz. 
Peygamber’in Hz. İbrahim’i dedesi olarak tavsif etmesi, bizzat Kur’an’ın Tevrat ve 
İncil’e atıf yapması gibi unsurlar sufi geleneği bir anlamda insanlık tarihi ile eş 
konuma getirebilir ki bu yaklaşım Serrac’ın sufi ve tasavvuf tariflerinde rastladığımız 
bir yaklaşımdı.64 Bu bağlamda Hz. Muhammed’in nûru çerçevesinde geliştirilen 
anlayışın merkezinde de varlığa Muhammedi bir yorum getirmek vardır denebilir. 

1.2.3. Tasavvufun Gayesi Olarak İlahi Ahlakla Ahlaklanma 
  ve Hz. Peygamber 

Tasavvuf yüzyıllar içerisinde farklı dönemlerden geçmiş, farklı özellikleri 
öne çıkmış olsa da ana fikri hiçbir zaman değişmemiş, insan ve onun ahlaki gelişimi 
																																																								
62 Süleyman Uludağ, Cüneyd-i Bağdâdî, s. 47. 
63 a.g.e., s. 48. 
64 Daha önce yukarıda sufilerin tasavvuf tariflerinde ve Hakikat-i Muhammediye görüşünün ortaya 

çıkmasından önceki işaretler ile ilgili olarak değindiğimiz bir tasavvuf tarifif burada yeniden ele 
alınmalıdır. Cüneyd’in tasavvuf tarifini hatırlamak gerekirse; “Sufi İbrahim’in hissettiği ve Allah’a 
itaat ettiği gibi kalbinin dünyadan kurtulduğunu hisseden, teslimiyeti İsmail’in teslimiyeti gibi 
olan, hüznü Davud’un hüznü gibi; fakrı İsa’nın fakrı gibi; şevki, münacâtı anında Musa’nın şevki 
gibi ve ihlası Muhammed’in ihlası gibi olan kimsedir.”, R. A. Nicholson, Tasavvufun Menşei 
Problemi, s. 68. 



36 

tasavvufun her zaman merkezinde bulunmuştur. İlk dönem sufilerinden itibaren 
bazen amel, bazen ilim, bazen de teori öne çıkmış fakat amaç daima insanın ahlaki 
olarak yetkinleşmesi olmuştur. Sufiler insanı Allah’a ulaştıracak ve ibadetler ve iman 
esaslarının ruhunu teşkil eden şeyin ahlak olduğunu düşünmüş, Allah’ı 
görüyormuşçasına kulluk etme bilincinin Allah’ın ahlakıyla ahlaklanmak manasına 
geldiğini görmüşlerdir. Peki Allah’ı görüyormuşçasına kulluk etme veya Allah’ın 
ahlakı ile ahlaklanma nasıl mümkün olacaktır? Bu noktada sufilerin bütün 
dönemlerinde mercii yine Hz. Peygamber olmuştur. Bu konuda görüşlerine 
başvurulabilecek en önemli örneklerden biri olarak Ebû Nasr Serrac, Hz. Peygamber 
hakkındaki bir ayeti yorumlarken Hz. Peygamber ve ahlakı ile ilgili önemli şeyler 
söyler. Ona göre tasavvuf ahlaktır ve ahlakın en önemli örneği ise Hz. 
Peygamber’dir. Sufiler ise yollarında Hz. Peygamber’i öğretici ve önder olarak kabul 
edip ona bağlanırlar. Ayet şöyle gelmektedir: “O Allah ki ümmîlere kendi içlerinden 
bir peygamber göndermiştir. O peygamber onlara Allah’ın ayetlerini okur, onları 
tezkiye eder, onlara kitabı ve hikmeti öğretir.”65 Serrac ise ayeti şöyle 
yorumlamaktadır: “Kitap, Kur’an ve hikmettir. Hikmet isabettir. İsabet ise 
Peygamber (sav)’in sünneti âdâbı, ahlâkı, fiilleri, halleri ve hakikatleridir.”66 Bir 
başka deyişle tasavvuf ahlaktır ve ahlakın en önemli kaynağı ise Kur’anî bir ahlaka 
sahip olan Hz. Peygamberdir. 

Tasavvuf, ferdiyetin ön planda olduğu; bir zühd ve ahlak hareketi olarak 
kabul edildiği ilk dönemde Hz. Peygamber’in örnek kişiliğini vurgulamıştı. 
Tasavvufun müstakil bir bilim olmadığı bu dönemde sufiler yaşanan sosyal ve 
siyasal gelişmeler karşısında Hz. Peygamber gibi yaşamayı esas kabul etmişlerdir. 
Bu bağlamda hem yeni gelişen İslam bilimlerini hem de içinde yaşadıkları toplumu 
Hz. Peygamber gibi yaşamadıkları için ve/veya ilimde ve hayatta lafızcılığa ve şekle 
takılıp kaldıkları için eleştirdiler ve sadece toplumsal açıdan değil ilmî açıdan da 
zühdü benimsediler. Bu yaklaşımın ayrıntıları bir yana ilk zahitlerin/sufilerin 
yaşamları ve din anlayışları; artık somut olarak aralarında olmayan Hz. Peygamber’i 
her hali, fiilleri ve sözleri ile örnek alarak bir anlamda sürekliliği sağlamak olmuştur. 
Süreklilik, işlerde veyaşam biçiminde anlam veya manaya vurgu yapmak şeklinde 
ortaya çıkarken, insan varoluşunda ahlaka vurgu yapılmasına neden olmuştur. 

																																																								
65 Cuma / 2. 
66 Serrâc, Luma’, thk. R.A. Nicholson, s. 93. 



37 

Örneğin Ebu Ali Ruzbari’nin bir sufi tarifi bunun tipik ifadesidir: “Safa ile yün 
giyen, hevâsını cefânın zevki ile doyuran, dünyayı arkasına atan ve Muhammed 
Mustafa’nın yoluna bağlanan kişidir.”67 

Anlama/manaya/ batına dair vurgu Sünni tasavvuf döneminde ifadesini fıkh-ı 
batın teriminde bulacaktır. Sufiler nazariyat bakımından eksik bir batini hayatın bazı 
sakıncaları ile karşılaştıklarından bu dönemde tasavvufu artık ilmî bir disiplin 
içerisinde anlamaya ve ortaya koymaya başlamışlardır. Fakat ahlak ve Hz. 
Peygamber vurgusunun değişmediği görülür. Ebu Nasr Serrac tarafından tasavvuf ile 
eş anlamda kullanılan fıkh-ı batın terimi, dinde işler ve ibadetler alanında anlama 
vurgu yaparken teklife muhatap olan insan söz konusu olduğunda ahlak alanına 
karşılık gelmektedir. Zaten Serrac, Cibril hadisi üzerinden yaptığı 
değerlendirmelerde tasavvufun alanını ahlak olarak tespit etmiştir. Bu dönemde 
ortaya konulan eserlerin pek çoğuna göre tasavvuf sistemli, riyazet ve mücahede 
metotlarına sahip bir ahlaklanma hareketidir. Birçok sufi ahlak ile tasavvufu bir 
kabul etmiş, ahlak konusunda üstün olanın tasavvuftaki derecesinin de üstün 
olduğunu ifade etmişlerdir. Tasavvuf klasiklerinde bu bakış açısını yansıtan pek çok 
tasavvuf tarifine rastlamak mümkündür. Ebu’l- Hüseyin en-Nûri: 

“Tasavvuf ne ilimdir, ne de resm (şekil) lakin o ahlaktır. Eğer o, resmden 
ibaret olsaydı mücahede ile ele geçebilirdi. Yok eğer ilim olsaydı, öğrenmekle 
kazanılabilirdi. Fakat o, Allah’ın ahlakıyla ahlaklanmaktır. İlim ve resm ile 
ilahi ahlakı elde etmeye de gücün yetmez.”68 

Sufiler ahlak üzerinde ısrarla durmuş, ahlakın önemi ve kaynağı ile ilgili 

görüşler üzerinde düşünmüşlerdir. Söz gelimi Ebu Hafs’a göre ise “Ahlak, aziz ve 

celil olan Allah’ın ayet-i kerimede69 Resulü (sa) için seçtikleridir.”70 Hz. Peygamber 

ise üsve-i hasene olarak tüm müslümanlar için bir anlamda ahlakın hayata geçmiş 

hali ve kaynağıdır. 

Tasavvuf ilk dönem zahitlerinden sonra pratik yönü devam etmekle birlikte 

yaklaşık h. III. yüzyıldan itibaren bir ilim olma yolunda ilerlemeye başlamıştı. Söz 

																																																								
67 Kelâbâzî, Taarruf, haz. Ahmed Şemseddin, s. 18. 
68 R. A. Nicholson, Tasavvufun Menşei Problemi, s. 66. 
69 Sen af yolunu tut, iyiliği emret, cehillerden yüz çevir. (A’raf, 199) 
70 Abdulkerim Kuşeyrî, er-Risâleti’l-Kuşeyriyye, thk. Abdulhalim Mahmud, Mahmud b. Şerif, c. 2, 

s. 498. 



38 

konusu süreçte Ebû Nasr Serrac sufilerin değişen tasavvuf anlayışlarını yansıtan en 

önemli yazar olmuştur. Luma’da o bir ilim olarak, fıkh-ı bâtın dediği tasavvufun 

İslami ilimler içerisinde, bir ilim olarak tasavvufun alanını belirlemiştir. Yukarıda 

değindiğimiz Cibril hadisi mutasavvıflar tarafından genel kabul görmüş bir yaklaşımı 

ortaya koyar. Buna göre ibadetler ve iman esasları fıkıh ve kelam alimleri tarafından 

belirlenirken dinde ihsanı gerçekleştirmek veya ihlas ile kulluk etmek kişinin 

ahlaklanması ile bağlantılı kabul edildiğinden bu amaca ulaşmak için bilgi üretilen 

alan ahlak olarak tespit edilmiştir. 

Tasavvufun alanını ahlak olarak belirlemesinin birçok önemli sonucu olmakla 

birlikte konumuz açısından bizim odaklanacağımız şey dinde ahlak alanının Hz. 

Peygamber ile özdeşleşmiş olması gerçeğidir. Ebû Nasr Serrâc tasavvuf tarihi ve 

literatüründe bir başlangıç noktasını teşkil etmektedir. Luma’da o, tasavvufu İslam 

bilimlerinden biri olarak ortaya koyarken kendisine fıkhı miyar edinmiş ve tasavvufa 

batınî fıkıh olarak bakmış olsa da tasavvufun amacını ihsan olarak belirleyerek 

fıkıhtan farklılaşmış ve alanını de ahlak olarak belirlemiştir. 

Tasavvuf bu alanı kendisine seçmiş olmakla çalışmalarının merkezine insanı 

yani onun ahlaki gelişimini koymuştur. Elbette Serrac tarafından dile getirilen 

insanın merkezdeki durumu ilk zahitlerden beri süregelen bir şeydi. Bir başka 

ifadeyle, sufiler tarafından bir ilim olarak düşünülmediği ilk dönemde de tasavvuf bir 

zühd ve ahlak hareketi olarak kabul edilmiştir. Fakat önceki bireysel yaşantılar artık 

bir bilim disiplini içerisinde, Kur’an ve sünnet çizgisinde objektif hale getirilecek, 

tasavvuf bunun dışında kalan yaklaşımların olumsuz etkilerinden korunmuş olacaktı. 

Tasavvuf böylece Kur’an ve sünnet dışındaki bütün referansları dışlamış, Hz. 

Peygamber’in yaşam biçimi, her hal ve davranışı, yaşayan Kur’an olarak sufiler 

tarafından her yönü ile ele alınmış referans kabul edilmiştir. 

Bu bağlamda sufi yazarlar tarafından Hz. Ayşe’den gelen ve çokça başvu-

rulan bir rivayette Hz. Peygamber’in ahlakının Kur’an olduğu ifade edilmektedir. 

Hz. Peygamber’i her hal ve davranışında takip eden sufi nihayetinde bir ahlaka 

ulaşmayı hedeflemektedir ve o ahlakın hayata geçmiş hali en mükemmel şekliyle Hz. 

Peygamber’de görülmektedir. Çünkü Peygamber, Allah tarafından terbiye edilmiş, 

yaşayan Kur’an olarak tavsif edilmiş ve O’nun ahlakı ile ahlaklanmıştır. 



39 

Yine Ebu Nasr Serrac’ın Bâyezîd’den aldığı bir rivayette tasavvufun temel 

umdelerinden olan riyazetin belirlenmesinde Hz. Peygamber’in yaşantısının kaynak 

olduğu görülmektedir. Buna göre sufileri Hz. Peygamber’de bulamadıkları 

uygulamaları hayata geçirmezler. Bâyezîd’den şu rivayet Luma’da yer alır: 

“Allah Teâlâ’dan beni yemek ve kadın sıkıntısından kurtarmasını istemeye 
niyetlendim fakat sonra Peygamber (sav) böyle bir şey istememişken benim 
istemem nasıl caiz olur diye düşündüm ve ben de istemedim.”71 

Serrac sufilerin ilmini ahlak ilmi olarak kabul eder ve fukaha ve 

muhaddislerden farklı olarak onları dinde daha dikkatli bulur: 

“Sufiler yüksek derecelere sahiptir; çeşitli ibadetler, taatin hakikatleri ve güzel 
ahlak hususunda yüce hallere ve yüksek menzillere ulaşmışlardır. Bu 
hususlarda, ulema fukaha ve ashab-ı hadisten farklı olarak sufilere özel 
manalar vadır. ”72 

Aslında mutasavvıflar amellerin neticesinde bir ahlak hedeflemişlerdir ki 

nihayeti Allah’ın ahlakı ile ahlaklanmaktır. Sufiler her dönemde bu nihai hedefe 

ulaşmış bir insan olarak Hz. Peygamber’i görmüşlerdir. Hz. Peygamber, güzel ahlak 

ve ibadetler konusunda, dünyaya iltifat etmeme, sabır ve tövbeyi tavsiye etme ve 

gelmiş ve gelecek tüm günahları affolmuş olsa da çok ibadet etme ve özellikle gece 

namazına devamı gibi konular mutasavvıfların uygulamalarını şekillendirmiştir. 

Sufiler için “Fecrin iki rekatı benim için dünyadan ve dünya içinde bulunan her 

şeyden daha iyidir.”73 hadisi veya “Rabbin senin gecenin üçte ikisinde, yarısında ve 

üçte birinde kalkıp namaz kıldığını biliyor. Seninle beraber bir topluluk da böyle 

yapıyor.”74 gibi ayetler; ibadetler, ibadetler dışındaki ameller ve onların anlamları 

hakkındaki düşüncelerine kaynaklık eden bazı referanslardır. Bu bağlamda 

Kuşeyri’nin Risâle’de birçok görüşüne yer verdiği şeyhi Ebu Ali Dekkak’ın şu 

ifadesi, sufilerin amel ve ahlak merkezli tasavvuf anlayışlarını yansıtır ki bu ameller 

Hz. Peygamber’in örnekliğinde şekillenmiştir: 

																																																								
71 Serrâc, Lumâ’, thk. R.A. Nicholson, s. 104. 
72 a.g.e., s. 10, 11. 
73 Müslim / 725. 
74 Müzzemmil / 20. 



40 

“Allah peygamberinin ahlakını övdüğü kadar onun özelliklerinden başka bir 
şeyi övmemiştir ve “Şüphesiz ki sen yüce bir ahlak üzeresin”75 buyurmuş-
tur.”76 

Sufiler güzel ahlakı Hz. Peygamber’in en önemli özelliği olarak kabul etmiş-
lerdir çünkü Allah peygamberini yukarıdaki ayette ve başka bazı ayetlerde ahlakı ile 
övmüş ve örnek göstermiştir. Bazı sufiler ise tasavvufu tamamen güzel ahlak olarak 
düşünmüşlerdir. Ebû Muhammed Cerîrî bir tasavvuf tarifinde şöyle söyler: 
“Tasavvuf, bütün yüce ahlaklara girmek ve bütün kötü ahlaklardan çıkmaktır.”77 

Kendisinden sonra birçok sufi yazarı etkilemiş olan Ebu Nasr Serrac Luma’da 
Hz. Peygamber ile ilgili müstakil bir bölüm oluşturmuş ve bu bölümde onun ahlakı-
nın sufiler için nasıl merkezî bir konumda olduğunu, görüşlerini çeşitli ayet ve ha-
dislerle destekleyerek ortaya koymuştur. Serrac Hz. Peygamber’in tevazuu, cömert-
liği, fakirlikten korkmaması, kulluk bilinci gibi konularda özelliklerini tanıtmış ve 
Hz. Peygamber’i her hal ve davranışıyla örnek alınması gerektiğini söylemiştir: 

“Kim Kur’an’a uyar, Peygamber (sav)’in sünnetine uymazsa, o aslında 
Kur’an’a muhalefet etmiş ve ona tabii olmamıştır. Peygamber (sav)’in 
sözlerinden, aksine bir delil gelmedikçe, onun ahlakı, fiilleri, halleri, emirleri 
ve nehiyleri mendup gördükleri, teşvik ettikleri ve tehdit ettikleri hususundaki 
sahih rivayetlerin tümüne uymak gerekir.”78 

Yazar, sufileri Hz. Peygamber’e uyma konusunda havastan yani ulema ve 
fukahadan daha anlayışlı ve daha derin düşünceli bulur. Serrac’ın ifade ettiği 
üstünlük, sufilerin Hz. Peygamber’e uyma konusunda onun ahlakı ile ilgili 
hassasiyetlerinden dolayıdır. 

“Bu havassın (din bilginleri) içinde de havas vardır. Onlar, dini esasları 
tahkim eder, sınırları korur ve sünnetleri tutarlar ve bu konularda Hz. 
Peygamber’in sünnetinden kalan hiçbir şeyi bırakmazlar.Allah Rasulü 
(sav)’nün taat, âdap, ibadet ve şerefli ahlakını ve razı olunmuş ahvâlini 
araştırarak, nefislerini Allah Rasülü (sav)’ne tam uydurmayı ve onu örnek 
almayı isterler. Allah Rasulü’nün izini takip ederler”79 

																																																								
75 Kâlem / 4. 
76 Abdulkerim Kuşeyrî, er-Risâleti’l-Kuşeyriyye, thk. Abdulhalim Mahmud, Mahmud b. Şerif, c. 2, 

s. 494. 
77 Serrâc, Luma’, thk. R.A. Nicholson, s. 25. 
78 Serrac, Luma’, thk. R.A. Nicholson, s. 94, 95. 
79 Serrac, Luma’, thk. R.A. Nicholson, s. 95. 



41 

Çünkü sufilere göre Peygamber’in ahlakı Kur’an’dır. Hz. Aişe malum 

rivayetiyle Hz. Peygamber’in Kur’an’a bağlılık ve uyumunu kastediyordu. Nitekim 

Peygamberimiz “Ben ancak güzel ahlakı tamamlamak üzere gönderildim.”80 

buyurmuştur. Yine Luma’da tasavvufun en temel kavramları Hz. Peygamber’in 

güzel huy ve sıfatları olarak karşımıza çıkmaktadır. 

“Hayâ, sehâ, tevekkül, rızâ, zikir ve şükür, hilm, sabır, affedicilik, bağışlayı-
cılık, şefkat, merhamet, hoşgörü, samimiyet, sekînet, vakar, tevazu, iftikar, 
genişlik ve müsamaha, yumuşak başlılık, güç ve cesaret sahibi olma, rıfk, ih-
las, zühd, kanaat, huşû ve haşyet, tazim, heybet, dua, büka, havf ve recâ, iltica, 
ibadet, cihat ve mücâhede, gibi haller Peygamber (sav)’in ahlakındandır.”81 

Mutasavvıflara göre bu özelliklerle tanımladıkları Peygamber’e itaat etmek 

bütün Müslümanlara ayetlerle farz kılınmıştır. Bunun için sufiler kendilerine 

gösterilen bu hedefe sıkı sıkıya sarılmışlar ve Peygambere uymada kuralları 

hafifletmenin ya da sadece uymanın ötesinde her hal ve tavırlarında ona ittiba yolunu 

seçmişlerdir. Bu görüş hem Luma’da hem de Kûtu’l-Kulûb’da karşımıza çıkmıştı. 

Ebû Nasr Serrâc’ın ve Ebû Tâlib Mekkî’nin bu konudaki görüşleri, Cüneyd’in 

tasavvufu Hz. İbrahim’den gelen kadim geleneğin bir devamı olarak tanımladığı 

yaklaşımı ile uyum içerisindedir.82 

Ebu Talib Mekki ise Kûtu’l-Kulub’da Hz. Peygamber’e uymanın zahirde ve 

batındaki tezahürlerinden bahsederken Peygamber’e uymanın onun ahlakıyla 

ahlaklanmak olduğunu söyler. Peygamber’in ahlakıyla ahlaklanan kişi Hakk’ın 

sevgisini kazanır ve ahirette peygamberi ile birlikte olmaya hak kazanır.83 

Ayrıca tasavvufu bir nefs mücahedesi şeklinde algılayan bazı tasavvuf 
tarifleri de ahlaki bağlamda okunabilir. Cüneyd-i Bağdadî böyle bir tasavvuf 

																																																								
80 Muvatta, Husnü’l Halk, 8; Müsned, 2/381. 
81 Serrâc, Luma’, thk., R.A. Nicholson, s. 99, 100. 
82 Ebû Tâlib Mekkî, Kûtu’l-Kulûb fî Muameleti’l-Mahbûb, c. 2, s. 166.; Serrac, Luma’, thk. R.A. 

Nicholson, s. 94.; Sufilerin kendilerini Hz. İbrahim’den gelen kadim gelenekle bağlantılı görmeleri 
konusu, kendi bağlamları içerisinde, yukarıda iki başlıkta incelenmişti. Bkz.: “Tasavvuf 
Tariflerinde Hz. Peygamber” ve “İki Şahit Meselesi” başlıkları.; Cüneyd’in tasavvuf tarifi şu 
şekildedir: “Sufi İbrahim’in hissettiği ve Allah’a itaat ettiği gibi kalbinin dünyadan kurtulduğunu 
hisseden, teslimiyeti İsmail’in teslimiyeti gibi olan, hüznü Davud’un hüznü gibi; fakrı İsa’nın fakrı 
gibi; şevki, münacâtı anında Musa’nın şevki gibi ve ihlası Muhammed’in ihlası gibi olan 
kimsedir.”, R. A. Nicholson, Tasavvufun Manşei Problemi, s. 68. 

83 Ebû Tâlib Mekkî, Kûtu’l-Kulûb fî Muameleti’l-Mahbûb, c. 2, s. 168. 



42 

tarifinde, “Tasavvuf sulhü olmayan bir mücadeledir.”84 der. Tasavvuf, insanın nefsini 
ıslah etmesi, nefsin kötü özelliklerinin kontrol altına alınması ve iyi özelliklerinin 
ortaya çıkarılması ile ilgilidir. Bu maksatylara ulaşmanın yöntemi yine Cüneyd’in bir 
başka tasavvuf tarifinde ortaya konmuştur. “Tasavvuf, diğer şeylerden uzaklaşıp 
odaklanarak zikir, semâ ile vecd ve dinin emirlerine tam olarak tâbi olarak amel 
etmektir.”85 

Sufilerin peygamber anlayışları Tasavvufun bid’at olduğu ile ilgili eleştiriler 
karşısında önemli bir dayanak oluşturmuştur. Sufiler bu ve benzeri eleştirilere her 
dönemde maruz kalmışlardır. Bununla birlikte onlar söz konusu eleştirileri yine Hz. 
Peygamber’i referans göstererek karşılamışlardır. Tasavvuf literatürü benzer 
eleştirilere karşılık verilmek için telif edilen birçok esere sahiptir. Söz konusu önemli 
eserlerden biri olarak Luma’da Hz. Peygamber’e uyma (ittiba) konusu üzerinde 
durulmuş ve sufilerin bu konudaki görüşleri açıklanmıştır. Serrac sünnete uyma 
konusunda insanları üç gruba ayırır. Bunlar arasında dinin bütün emirlerini 
hassasiyetle uygulayan ve bunlara ilaveten hâl, amel ve özellikle de ahlak konusunda 
sıdk ve tahkik ehli kimseler olarak sufileri görür. Serrâc’a göre “Sufiler bid’atlerden 
ve hevaya uymaktan ictinâb eden ve en güzel örneğe tabii olan kimselerdir.”86 
kimselerdir. Yine o, sufilerin Peygamber görüşleri hakkında ise 

“Sufiler, taat, âdâp, ibadet, ahlak ve güzel hallerle ilgili Hz. Peygamber’den 
vârid olan haberleri araştırırlar ve nefislerini Peygamber (sav)’e tabii kılar-
lar.”87 

Sufiler Hz. Peygamber’i her haliyle örnek almışlardır. 

“Onun tazim ettiğini tazim ederler, küçük gördüğünü küçük görürler; onun 
azalttığını azaltır, çoğalttığını çoğaltırlar. Onun kerih gördüğünü kerih görür, o 
neyi tercih ederse onu tercih ederler. Onun terkettiğini terkeder, sabrettiğine 
sabrederler. Kime düşmanlık ederse ona düşmanlık eder, kiminle dost olursa 
onunla dost olurlar. Onun üstün tuttuğunu üstün tutar, rağbet ettiğine rağbet 
ederler. Onun sakındığı şeyden sakınırlar. (…) çünkü onun ahlakı Kur’an’-
dır.”88 

																																																								
84 Abdulkerim Kuşeyrî, er-Risâleti’l-Kuşeyriyye, thk. Abdulhalim Mahmud, Mahmud b. Şerif, c. 2, 

s. 452. 
85 a.g.e., s. 553. 
86 Serrâc, Luma’, thk. R.A. Nicholson, s. 10. 
87 a.g.e., s. 95. 
88 a.g.e., s. 95. 



43 

Tasavvuf ilk literatürün ortaya çıktığı dönemden sonra yaklaşık h. VI. 
yüzyıldan itibaren yeni bir yaklaşımla ele alınmaya başlanmıştır. Metafizik dönem 
olarak ifade edilen bu dönemde Tanrı-âlem-insan arasındaki ilişkiler incelenmiştir. 
Meselenin ayrıntıları konumuz dışında kaldığından bizi burada ilgilendiren konu, 
tasavvufun gayesi bakımından ahlak ve peygamber düşüncesi üzerine 
odaklanacaktır. Bu dönemin en önemli isimleri İbnü’l-Arabî (638/1240) ve öğrencisi 
Sadreddin Konevî (673/1274)’dir. Tasavvuf bu döneminde de insan ve ahlak 
merkezli bir yaklaşıma sahip olarak eskinin devamı niteliğini korurken ahlaki hayatın 
metafizik açıdan ele alınması yaklaşım farkını ortaya koymaktadır. Tanrı ve âlem 
irtibatının vahdet-i vücûd anlayışı çerçevesinde açıklandığı bu dönemde insan ve 
onun ahlakî boyutu insan-ı kâmil görüşü ile açıklanmış, insanın Tanrı ve âlem ile 
kurduğu ilişkiler, ontolojik, epistemolojik ve ahlaki açıdan incelenmiştir. Temelde 
insanın ahlaki olarak yetkinleşmesi ile Allah’a ulaşabileceği tezi üzerinden ele alınan 
konular, insan-ı kâmil olarak Hz. Peygamber üzerinden açıklanmıştır. Buna göre 
hakikate ulaşmış bir insan olarak Hz. Peygamber’in varlığı, her insan için hakikate 
ulaşmayı mümkün kılar. Bunun yolu ise sufilerin çokça dile getirdikleri “Allah’ın 
ahlakı ile ahlaklanmak”tır. Bu dönemde ahlak ontolojik ve epistemolojik olarak ele 
alındığında konu bir yönü ile âlemin ve insanın yaratılışına diğer yönden yine insanın 
ve âlemin geldiği yere geri dönüşünü ifade eden ahiret ve miraç kavramlarına 
bağlanmaktadır. 

Bu dönemde tasavvuf başından beri mesafeli durduğu teorik tavra uyum 
sağlamış, pratik manevi hayat teorik bir çerçeveyle, Kur’an ve sünnet ile, 
sınırlandırılmış ve yine pratik yön devam ettirilmekle birlikte ciddi bir felsefi 
yaklaşım ortaya konmuştur. Bu yaklaşım tarzı insanı ve onun ahlaki hayatını Hz. 
Peygamber örnekliğinde incelemiştir. Tasavvufta hangi konuyu ele alırsak alalım; 
oradan Allah’a, insana ve onun ahlaki yapısına ulaşmamamız mümkün değildir. Bu 
dönemde Allah’a ulaştıran bir yol olarak ahlak incelenmiştir. 

Bu dönemin bilgi anlayışı ile ahlak anlayışı arasında doğrudan bir ilişki söz 
konusudur. Bilgi ahlaki kemâle sebep olmalıdır. Ahlaki kemâller ise insanı Hakka 
ulaştıracak yegane yoldur. Sufiler bu ahlakı büyük olarak tanımlamış ve insanın 
bezenebileceği güzel ahlakın en yetkini olarak kabul etmişlerdir. Bu ise ancak Hz. 
Peygamber’in ahlakıdır. Çünkü o Allah’ın ahlakı ile ahlaklanmış, Kur’anî bir ahlak 
ile bezenerek beşerilikten fani olmuştur. 



44 

Cibril hadisi hatırlanırsa; tasavvufta maksat Allah’ı görüyormuşçasına kulluk 
etmektir. Sufiler bunu gerçekleştirebilmenin yolunun ahlaki olarak yetkinleşmek 
olduğunu kabul ettikleri için tasavvufun alanını Serrâc ahlak olarak vaz etmişti. 
Sufiler insanın ahlaki olarak yetkinleşebileceğini kabul ettiklerinden dolayı, bir ilim 
olarak tasavvufun meseleleri haller ve makamlardır. Tasavvuf söz konusu 
yetkinleşmeye (tahavvül) riyazet ve mücahede yöntemi ile ulaşabileceklerini kabul 
ederler. Tasavvufun tüm bu süreçten maksadı/gayesi ise Allah’ın ahlakıyla 
ahlaklanmaktır. 

İlk dönemlerden itibaren sufilerin hedefi haline gelen Allah’ın ahlakıyla 
ahlaklanmak prensibi İbnü’l-Arabî ve sonrasında ilahi isimler ile ilgili görüşlerin bir 
parçası olarak ele alınmış, ahlak ilkeleri Allah’ın sıfatları ile belirlenmiştir. Örneğin 
merhamet, cömertlik veya sabır temelde Allah’a aittir, insan bunları kendi ahlakında 
yansıttığı ölçüde kemâle veya başka bir deyişle hakikate yaklaşmaktadır. 

Tasavvufta ahlak meselesi merkezî bir konu olması dolayısıyla birçok kavram 
ile yakın ilişki içerisindedir. Bu bağlamda ahlak meselesinin ontolojik ve 
epistemolojik boyutları ile birlikte ele alınması kavramı daha da derinleştirmekte ve 
zenginleştirmektedir. Eğer ontolojik bir bağlamda inceleme yapılırsa varlığın ortaya 
çıkışı veya mevlid ele alındığında insanın yaratılışı ve mizacı ile ilgili bağlı 
kavramlara ulaşmak mümkünken epistemolojik bir bağlam ile varlığın gelmiş olduğu 
yere geri dönüşünü ifade edebilecek olan miraç veya kemâl gibi ilgili kavramlar ile 
yakından temas kurulabilmektedir. Konunun ayrıntıları bir yana tezimiz itibariyle 
Muhammediye’ye baktığımızda Yazıcıoğlu’nun ahlak anlayışını onun Peygamber 
anlayışı ile birlikte ele almak gerekmektedir. Konunun tasavvuf düşüncesindeki 
karşılığı ise insan-ı kâmilin ahlakı ile ilgilidir. 

1.3. SÎRET YAZICILIĞINA ELEŞTİRİ OLARAK SUFİLERİN  

 PEYGAMBER TASAVVURLARI 

İslam bilimler atlasında son teşekkül eden bölge olarak tasavvuf, diğer İslami 

ilimlere getirdiği bazı eleştiriler yanında onlardan, İslam tarihi ve hadis külliyatına 

bakış açısı ile de ayrılmıştır. Bununla birlikte birçok sufi yazar aynı zamanda kelam 

ve fıkıh alimi olmalarının yanında iyi birer muhaddis olmuşlardır. Onlar, görüşlerini 

desteklemek amacıyla ayetleri kullandıkları kadar hadis literatürü de en temel 



45 

başvuru kaynaklarındandır. Bu bağlamda yukarıda sufilerin Kur’an ve sünnet 

merkezli tasavvuf anlayışları hakkında açıklamalar yapılmıştı. Sufilerin kendine 

özgü ilim anlayışı veyaklaşımları, örneğin tefsir tarihinde işari tefsir literatürünü 

oluşturduğu gibi hadisler konusunda da tasavvufî hadis şerhi literatürünün 

oluşmasına neden olmuştur. Benzer şekilde, İslam tarihi literatüründe de sufi çizginin 

kendine ait bir yaklaşımla var olduğu görülür. Özellikle İslam tarihi araştırma 

alanlarından biri olarak kabul edilen Hz. Peygamber’in hayatını konu edinen siyer 

yazınına sufi yazarların önemli katkıları olmuştur. Geliştirdikleri varlık-âlem ve 

insan görüşleri çerçevesinde siyerler telif etmişlerdir. Bu yaklaşım onları İslam tarihi 

disiplininde, tefsir ve hadistekine benzer şekilde, kendilerine özgü bir yere 

yerleştirmiştir. Hz. Peygamber’in hayatını konu edinen ve tasavvufî siyerler şeklinde 

isimlendirilen bu eserleri benzerlerinden ayıran en önemli özellik Hz. Muhammed’in 

hayatını tasavvufî anlayış çerçevesinde ele almış olmalarıdır. Peki bu yaklaşımın 

siyer literatürüne katkısı ne olmuş ya da bu türden eselerin ayrıştırıcı vasıfları neler 

olmuştur? 

Bir önceki başlıkta tasavvufta Hz. Peygamber’in insan-ı kâmil olarak 

düşünüldüğünü ifade etmiştik. İnsan-ı kâmil görüşü sufilerin varlık-tanrı-âlem 

irtibatını açıklayan görüşlerinde merkezî bir kavramdır ve sufi literatür bu çerçevede 

birçok eser üretmiştir. İbnü’l-Arabî ve vahdet-i vücûd anlayışı çerçevesindeki söz 

konusu çalışmalar çoğunlukla İbnü’l-Arabî’nin eserlerinin, daha çok da Füsûsu’l-

Hikem’in şerhleri mahiyetindedir. İbnü’l-Arabî’nin en önemli şarihi, görüşlerinin 

sistemleştirilmesini sağlayan en önemli öğrencisi, Sadreddin Konevî ve arkasından 

gelen takipçileri, özellikle Anadolu’da ve Osmanlı coğrafyasında çok sayıda eser 

telif etmişlerdir.89 Muhammediye’nin yazarı Yazıcıoğlu Mehmed de aynı anlayışın 

takipçilerinden biri olarak kabul edilmektedir.90 

Hz. Peygamber’in varlığının tarihî ve metafizik boyutlarının ele alınması İs-

lam tarihi alanında iki farklı bakış açısıyla eser verilmesine neden olmuştur. İlki Hz. 

																																																								
89 Örneğin Anadolu’daki İbnü’l-Arabî’nin görüşlerinin takipçilerinden Davud Kayserî Osmanlı 

medreselerinin kurucusudur. Müeyyidüddin Cendî ise Yazıcıoğlu’nun Müntehâ adlı eserine 
kaynaklık eden şârihtir. Yine Abdullah Bosnavî, Bedreddin Simâvî, Alâüddevle Simnânî vb birçok 
isim sayılabilir. İbnü’l-Arabî takipçileri ve şarihlerinin isimleri için Bkz.: M. E. Kılıç, “Füsûsü’l-
Hikem” DİA, c. 13, s. 230-237; Ekrem Demirli, “Vahdet-i Vücûd” DİA, c. 42, s. 431-435. 

90 Mahmut Erol Kılıç, “Füsûsü’l-Hikem”, DİA, c. 13, s. 233. 



46 

Peygamber’i sadece tarihî kimliği ile ele alan, onun hayatını siyasî, askerî, ekono-

mik, sosyal ve dinî yönleri ile inceleyen eserlerdir. Diğeri ise Hz. Muhammed’in 

manevi kişiliğini öne çıkartarak onu yaratmada bir ilke, varlık ile Tanrı irtibatını sağ-

lamada vesile veya nûr olarak düşünen yaklaşımdır ki buna göre Hz. Peygamber’in 

varlığı ve buna bağlı olarak anlatısı dünyaya gelmeden çok önce ruhlar âleminden 

başlatılmalıdır. Bu ikinci yaklaşımın özellikle Anadolu’da pek çok örneğine 

rastlamak mümkündür. Söz gelimi Türk klasik edebiyatının taç yapıtlarından biri 

olan Süleyman Çelebi (1421)’nin Mevlid’i (1409) veya çalışmamıza konu olan 

Yazıcıoğlu Mehmed (1451)’in Muhammediye’si (1449) öne çıkan iki örnektir. 

Mevlid şekil ve muhteva açısından bir siyer sayılamasa da Anadolu’da özellikle 

halkın Hz. Peygamber imajını yapılandıran en temel metinlerden belki de ilkidir. 

Muhammediye ise hem şekil hem de içerik olarak sözü geçen tasavvufî siyerlere 

örnek teşkil etmektedir. Bununla birlikte Muhammediye için Peygamber’in hayatını 

anlatmak üzere yazılmış bir kitaptır demek, onu sınırlandırmak anlamına gelir. 

Yazıcıoğlu’nun Muhamediye’yi yazmaktaki maksadı, Hz. Peygamber’in vasıflarını 

anlatmak ve onun hayatında tahakkuk eden bazı hakikatlere dikkat çekmektir: 

 

Sığındım Hakk’a sığandım elimi / Ki yazam vasfını sırran ve 

cehrâ91 

(Hz. Peygamber’in) gizli ve açık vasıflarını yazmak için 

Hakk’a sığındım ve kollarımı sıvadım (işe giriştim, yazmaya 

başladım). 

 

Mücmelâ zikr eyleyelim zîra tafsilâtını / Sîre ehli ehl-i tefsir 

eyleyiptir inticâb92 

Biz özetleyelim, zira tafsilatlı bilgileri siyer yazarları ve tefsir 

yazanlar çokça anlatmışlardır. 

																																																								
91 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 68; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 8. 
92 a.g.e., byt: 2959; a.g.e., s. 269. 



47 

Biz onu nakl eyleyelim ki mâ-hasal mefhum idi / Nâfeden 

müşgîn alalım süzelim gülden gül-âb93 

Biz (bilgilerin) yekûnunu ve neticesini dile getirelim, 

ceylanın göbeğinden misk alalım, gülden gülsüyu süzelim. 

 

Muhammediye bu yönüyle dikkate alındığında ise karşılaşılacak olan eser Hz. 

Peygamber’in siyerinin çok ötesinde bir amaçla yazılmış görünür. Bu bağlamda 

Muhammediye’ye “insan kitabı” demek yanlış olmaz. Eser Hz. Muhammed’i insan-ı 

kâmil olarak düşünür ve anlatısını insan-ı kâmilin sahip olduğu nitelikler üzerine 

kurmuştur. Aslında insan-ı kâmilden söz etmek potansiyel olarak her bir insandan, 

fiili olarak da Hz. Muhammed’den bahsetmek demektir. 

1.3.1. Velayet-Nübüvvet Meselesi ve Hz. Peygamber 

Nihayeti insan-ı kâmil görüşüne dayanan insan hakkındaki fikirlerin 

temellerinden birini varlıkta ve insanda bir derecelenmeyi öngören görüşler 

oluşturur. Kelam, felsefe ve tasavvuf her biri kendi terminolojisi içinde varlıkta ve 

özellikle peygamberler arasında bir derecelenmeden söz etmişlerdir. Bu 

derecelenmenin en üstünde Hz Muhammed bulunmaktadır. Aynı şekilde İslamî 

edebiyatlar veyazıcıoğlu’nun Muhammediyesi de aynı yaklaşım ile oluşturulmuş, 

Hz. Muhammed diğer bütün peygamberlerin üzerinde kabul edilmiş ve vahyin son 

halkası, insanlar için mükemmel ve en iyi örnek olarak gösterilmiş veya Allah’a 

giden yolda sadık yol gösterici kabul edilmiştir. Metafizik açıdan ise varlığın ilkesi 

kabul edilmiş ve miraç hadisesi ile bir insanın ulaşabileceği en yüce mertebeye 

ulaştığı kabul edilmiştir. Bu ve benzeri görüşler tasavvuf içerisinde Hz. 

Peygamber’in varoluşu ile ilgili düşünceler çevresinde fakat oradan hareketle tümel 

olarak insanlık için üretilen bir literatürü ortaya çıkartmıştır. Velayet-nübüvvet 

hakkındaki görüşlerin merkezinde bulunduğu peygamber algısı, günümüzde de 

karşılığı olan tartışmalara kaynaklık etmiştir. Çünkü burada söz konusu olan Hz. 

Peygamber’in peygamberliğinin yanı sıra bir insan olarak kemâlleri ve var oluşudur. 

																																																								
93 a.g.e., byt: 2960; a.g.e., s. 269. 



48 

İlk bakışta kelamî bir konu gibi gözükse de tartışmaların güncel ve canlı kalmasını 

sağlayan özellikler taşıyan bu tümel konu, bir peygamberle ilgili olduğu kadar diğer 

insanları da ilgilendirmektedir. Başka bir deyişle bir peygamber veya peygamberlik 

hakkında söyleyebileceğimiz birçok şeyi bir insan veya velayet hakkında da 

söyleyebilme imkânını içerir. 

Sufilerin velayet tasavvurlarında önemli bir aşamayı X. yüzyılda Hakim 

Tirmizî (ö. 320/932) tarafından ifade edilen görüşler oluşturur. Bu görüşlerin 

merkezinde velayet, nübüvvet arasındaki fark ve benzerlikler ve nefs hakkındaki 

görüşler bulunmaktadır. Tirmizî kendi zamanına kadar veli kimdir, özellikleri 

nelerdir, resul ve nebî kimdir; bu üç kavram arasındaki farklar ve benzerlikler 

nelerdir gibi konulardaki fikirlerini yazmıştır. Velayet ve nübüvvet konusunda ilk 

defa müstakil bir eser ortaya koyan Tirmizî olmakla birlikte söz konusu meseleler o 

dönem ve öncesinde de kelam ve tasavvuf çevrelerinde tartışılmaktaydı.94 

Veli ve velayet kavramı İslam bilimlerinin farklı alanlarındaki alimlerin görüş 

beyan ettikleri konulardan olsa da esasında tasavvuf literatürü içerisinde geniş olarak 

ele alınmıştır. Hakim Tirmizî, Hatmu’l- Evliyâ (Sîretü’l-Evliyâ) adı ile bilinen 

eserini 260/874’ten sonra yazmıştır.95 Konu ilk kez çeşitli yönlerden Ebû Said el-

Harrâz (277/890), Sehl b. Abdullah et-Tüsterî (283/896), Hallac (310/922), Cüneyd-i 

Bağdâdî (297/910) gibi sufiler tarafından ele alınmış fakat bunlar müstakil bir eserde 

dile getirilmemiştir.96 Bu kişiler aynı zamanda Hz. Peygamber’in hakikati, metafizik 

anlamda varoluşu (Hakikat-i Muhammediye) veya ona işaret eden konular hakkında 

da ilk konuşan kimselerdir.97 Başka bir deyişle velayet hakkındaki düşünceler zaman 

içerisinde Hz. Peygamber’in hakikati ve insan-ı kâmil olarak Hz. Muhammed 

hakkındaki görüşlere zemin hazırlamıştır. 

																																																								
94 Salih Çift, “Hatmu’l-Evliyâ Ebû Abdullah Muhammed b. Ali el-Hakîm et-Tirmizî”, Tasavvuf: 
İlmi ve Akademik Araştırma Dergisi, yıl: 6, sy. 15, 2005, s. 368. 

95 Salih Çift, “Hatmu’l-Evliyâ”, Tasavvuf Klasikleri, Edt. Ethem Cebecioğlu, Erkam matbaacılık, 
İstanbul, 2010, s. 34. 

96 Salih Çift, Veliliğin Sonu Hatmu’l-evliyâ Hakim Tirmizî, İnsan Yay., İstanbul, 2006, s. 37; 
Abdulfettah Abdullah Bereke ise el-Hakim Tirmizî ve Nazariyyetuhu fi’l-Vilâye adlı eserinde 
veleyet hakkında konuşan kişileri daha eski bir tarihe dayandırmaktadır. Ona göre velayetin ortaya 
çıkışı hicri ikinci yüzyıla kadar inmektedir. Fudayl b. İyaz (ö.187), Maruf el-Kerhî (ö.200) gibi 
isimler velayet hakkında Şia’dan önce söz söyleyen sufilerdir. el-Hakim Tirmizî ve Nazariyyetuhu 
fi’l-Vilâye, Mecmaü’l-Buhusi’l-İslâmiyye, Kahire, c. 2, s. 35, 36. 

97 Bkz.: Mehmet Demirci, “Hakikat-i Muhammediyye”, DİA, c. 15, s. 179-180. 



49 

Veli ve velayet98 kavramları tasavvuf literatüründe yakınlık, yardım ve 
dostluk anlamları ile öne çıkmaktadır. Allah’a yakın olmak ve Allah tarafından dost 
edinilmek ile ilgili olan anlam etken ve edilgen manaları ile dönüşlü bir şekilde 
kullanılmaktadır.99 Terim olarak kelimenin anlamına bakıldığında, “yakın olan, 
seven-âşık olan, dost, yardım eden, efendi, köle, arkadaş, komşu, ihsan eden, 
ihsandan faydalanan…” gibi değişik manalara gelmektedir.100 Söz gelimi Allah bazı 
kullarını kendisine dost edinir veya bazı kullar diğerlerinden farklı olarak yaptıkları 
taat ve ibadetle Allah’a biraz daha yaklaşabilirler. Bu kullar salihler, âşıklar, 
sıddıklar, veliler, arifler Allah dostları veya ehlullah gibi isimlerle anılmışlardır. 

Muhammediye’de de bu isimleri görmekteyiz. 

Bunlar şol ehlu’llâh idi bunda ıyâlu’llâh idi / Bunlar şu 
fazlu’llâh idi kim başları fevka’l-livâ 101 

Bunlar öyle Allah’ın seçtiği kimselerdir ki onlara Allah’ın 
yakınları denmiştir. Bunlar Allah’ın öyle faziletli kullarıdır ki 
başları yüksek sancakların da üstündedir. 

																																																								
98 Suad el-Hakim İbnü’l-Arabî Sözlüğü’nde veli ve velayet kavramlarını açıklamıştır. Buna göre veli 

ismi Kur’an-ı Kerim’de hem Allah’a hem de kullarına izafe edilmiştir: “Allah’ın adı olarak Veli: 
Yoksa onlar Allah’tan başka dostlar mı edindiler. Fakat gerçek dost (Veli) Allah’tır. Ölüleri o 
diriltir ve her şeye gücü yeten de O’dur. (42.9), Allah veli olarak kafidir, Allah yardımcı olarak 
kafidir. (4:45); Bazı kullarına izafeyle (müminler, salihler, takva sahipleri): “ Allah’a sarılın, o 
sizin Mevla’nızdır. Ne güzel Mevla ve ne güzel yardımcıdır. (Hac, 78), Allah müminlerin 
velisidir, onları karanlıktan nûra çıkartır. (2:257), O salih kullarına sahip çıkar (tevella). (7:196), 
Allah takva sahiplerinin velisidir. (45:19); İnsan olarak veli: “Dikkat ediniz: Allah’ın velilerine ne 
korku vardır ne de mahzun olurlar. (10:62), Erkek ve kadın müminler birbirlerinin velileridir. 
(9:71), Kâfirler de birbirlerinin velileridir. (8:73), Zalimler birbirlerinin dostlarıdır. (45:19), 
Babacığım! Doğrusu ben sana o Rahman’dan bir azabın dokunup şeytana dost (veli) olmandan 
korkuyorum. (19:45); Yardım, irşat, genel olarak tövbe anlamında velayet: “ Her kim Allah’ı 
bırakıp şeytanı dost edinirse, şüphesiz açıktan açığa bir zarara düşmüştür. (4:119), Bize senin 
katından bir sahip (veli) gönder ve yine tarafından bize bir yardımcı (veli) gönder. (4:75), Allah’ın 
saptırdığına doğru yolu gösterecek bir yardımcı (veli) bulamazsın. (18:17) Suad el-Hakim, İbnü’l-
Arabî Sözlüğü, çev. Ekrem Demirli, Kabalcı yay., 2005, İstanbul, s. 675 vd. 

99 “Velâyet Hak ve halk arasında ortaktır: Velâyet Allah ile müminler arasında ortaktır. Allah 
doğruyu söyler ve doğru yola ulaştırır.” 

 “Kulun Rabbine velâyeti ve Rabbin kuluna velâyeti şu âyette dile getirilmiştir: ‘Eğer Allah’a 
yardım ederseniz, o da size yardım eder’ (47:7). İki velâyet arasında ince bir fark vardır: Buna 
göre Allah kuluna yardım etmesini bir karşılık yapmıştır, bunun gerçekleşmesini ise insana 
bağlamıştır. Nitekim sana dair bilgide seni ona dair bilginin önüne geçirmiştir. Bunun nedeni, 
senin ilminin mertebeni bilmendir. Böylece, onun seni bilmesini de öğrenirsin.”, Suad el-Hakim, 
İbnü’l-Arabî Sözlüğü, s. 758. 

100 Salih çift, “Tasavvufta Velayet Kavramı: Hakim Tirmizî Örneği”, Bursa’da Dünden Bugüne 
Tasavvuf Kültürü-2, Haz. Nahit Kayabaşı, Bursa kült. San. Ve Trzm. Vak. Yay., İstanbul, 2003, 
s. 116. 

101 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8276; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 614. 



50 

Zîrâ bulardı hassalar dergâha ehlu’llâh olan / Pes bunlara 
bizzât ola geri menâl-i Kibriyâ 102 

Aslında Allah’ın seçtiği kimseler, onun dergahına seçilmiş 
kullar, bunlardır. Sonra cennette büyük bağış onlara Hakk’ın 
zâtıyla olacaktır. 

 

Bu resme bir kez çün ere yüzünü âşıklar göre / Bu devlete 
Hak irgüre geri edeler ilticâ 103 

Bu şekilde âşıklar bir kez onun yüzünü gördüklerinde, Hak 
onları bu şeref ve ihsana ulaştırdığında onu tekrar tekrar 
isterler. 

 

Ere hitâb-ı müstetâb kalkın sücûddan oldu tâb / Çün eyledim 
keşf-i hicâb görsün yüzümü evliyâ 104 

Hakk’ın güzel hitabı şöyle ulaştı: “Secdeden başınızı 
kaldırın; çünkü yüzümü evliya görsün diye perdeyi 
kaldırdım, görünür oldum.” 

 
Bunlar şu kâmilller durur k’evvel bunları sevdi Hak / Âhir 
bular onu sevip emrine etti iktidâ 105 

Bunlar şöyle kâmil kullardır ki önce Hak onları sevmiş; sonra 
onlar Hakk’ı sevip emirlerine itaat etmişlerdir. 

 
Bunlar şu vâsıllar durur öğdü Muhammed Mustafâ / Çün 
Hak’tan artuk nesneyi bunlar edemez ibtigâ 106 

Bunlar; Muhammed Mustafa’nın övdüğü, Hak’tan gayrısını 
istemeyen, amaca ulaşmış kimselerdir. 

																																																								
102 a.g.e., byt: 8319; a.g.e., s. 616. 
103 a.g.e., byt: 8289; a.g.e., s. 615. 
104 a.g.e., byt: 8222; a.g.e., s. 611. 
105 a.g.e., byt: 8282; a.g.e., s. 614. 
106 a.g.e., byt: 8283; a.g.e., s. 614. 



51 

Ammâ velî âriflere dünyâda vermiştir rızâ / Muştulamıştır 

vaslını ol lâ-yezâl-i Kibriyâ 107 

Ammâ velâkin sonsuz yücelik sahibi olan Allah, ariflere 

dünyada rızasını vermiştir, (ahirette de) kendisine kavuşmayı 

müjdelemiştir. 

 
Başka bir beyitte ise veli kul ya da makbul kul belalar oduna yanıp da 

saflaşanlardır. Burada sufi ile saflaşan eşitlenir ki yukarıda sufi isminin kökenini 
araştırırken güçlü bağlantılardan birinin de saflaşmaktan gelen anlam olduğunu 
belirtmiştik.108 İnsan-ı kâmil ki o velî kuldur, kemâle ulaşarak Hakk’a yakınlaşır, 
kemâl ise dünyada belaların ateşinden geçerek saflaşmakla mümkündür. Kulun 
saflaşması nefsinde gerçekleşir. Nefs, kalp, ruh ise belli nüanslar taşımakla birlikte 
bazen birbirleri yerine kullanılabilecek kavramladır. Burada saflaşan kulun kalbidir. 
Saflaşmış bir kalp ise Allah’ın bilgisini yansıtır hale gelmiştir. Yazıcıoğlu Faslün fî 
Ma’rifeti’r-Rab ve’n-Nefs (Rabbi ve Nefsi Bilme) başlığı altında insandan 
bahsederken bu düşünceleri dile getirmiştir. 

 

Bu kez geldik bu mahlûkaat kamusu düştüler esdâf / Kim 

insan cevheri doğa ola sâfî bula evsâf 109 

Bu kez bu mahlukatın bir sedef (istiridye) gibi olmasına 

gelelim. (Öyle) ki (o sedeften) insan ortaya çıkar; saflık bulup 

kendi gerçek vasfına kavuşur. 

Velî dinle ne vech ile sıfâtta oldular sâfî / Belâlar oduna 

yanıp nice çıktılar olup saf 110 

Şimdi (insanın) vasıflarının nasıl saflaştığından, nasıl belalar 

ateşinde yanıp saf bir hale gelerek (oradan) çıktığından söz 

edelim. 
																																																								
107 a.g.e., byt: 8329; a.g.e., s. 617. 
108 Bkz., Tasavvufta İsimlendirme Meselesi ve Hz. Peygamber başlığı. 
109 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8421; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 622. 
110 a.g.e., byt: 8422; a.g.e., 623. 



52 

Yukarıda dile getirilen veli kul veya başka bir ifade ile Allah’a yaklaşmış 

kimsenin özelliklerinden en önemlisi Hakk’ın bilgisi ile ilgilidir. Buradaki kişi 

Hakk’a ait bilgiyi kendi nefsinden hareketle idrak edecektir. Onun ismi burada 

nefsini bilerek Rabb’ine ulaşmaya çalışan ârif’tir. Yazıcıoğlu nefsi ve Rabb’i 

bilmekle ile ilgili sufilerin çokça başvurdukları cümleyi çok önemser. 

Muhammediye’de bazen müstakil bölümler halinde ve birçok kereler de gerekli 

gördüğü yerlerde kişinin nefsini bilmesinin öneminden bahseden beyitler 

geçmektedir. Söz gelimi yukarıda örnek verdiğimiz beyitlerin geçtiği başlık ve 

Ma’rifetü’n-nefs (Nefsi bilme) gibi bölümler müstakil olarak bu konuya ayrılmıştır. 

Tasavvuf geleneği Hakk’ın gizli hazinesini bilinmek için açtığını kabul eder. 

Veli kul o bilme işini en iyi yapan kişidir çünkü o insan-ı kâmildir. Burada bilgi ile 

yakınlık neden-sonuç ilişkisine döner. 

Hakk âlemi bilinmek için yaratmıştır: 

Ki zîrâ kendi buyurdu ki ben bir gizli kenz idim / Diledim kim 

bilineydim yarattım cism ile ervâh 111 

Zira Allah buyurmuştur ki; ben bir gizli hazine idim, 

bilinmeyi diledim, cisimleri ve ruhları yarattım. 

Hakkın hakikaten bilinmesi ise ancak insan-ı kâmil’in yapabileceği bir şeydir. 

İnsan-ı kâmil onu bildiği gibi Hakk’a ait bilginin insanlara ulaşmasının da kanalı 

olmuştur. 

Ki tâ insan-ı kâmilden ola zâhir onun ilmi / Sıfâtına ola 

mişkât ola zâtına tâ mısbâh112 

Sıfatına mişkat, zatına da misbah olsun diye Allah’ın ilmi 

insan-ı kâmilden zâhir oldu. 

Peki, Hakk’a yakınlığı sağlayan bilgiye ulaşmanın yolları nelerdir? Velayet 

ile ilgili görüşlerin önemli bir merhalesini oluşturan düşüncelere göre velayet iki 

																																																								
111 a.g.e., byt: 8367; a.g.e., s. 625. 
112 a.g.e., byt: 8366; a.g.e., s. 625. 



53 

türlüdür: Birincisi meczuplardır ki onlar Allah tarafından seçilmişlerdir. Bu sınıfın 

içerisine rasuller ve nebîler ile birlikte dünya işlerini göremeyecek kadar sürekli bir 

cezbe halinden kurtulamayan ve literatürde akıllı deliler113 olarak zikredilen bir grup 

vardır. Diğerleri ise Allah’a farz ve nafile ibadetler ile yaklaşmak isteyenlerdir. Bu 

noktada sufilerin çokça başvurdukları hadis kulun Allah’a farzlardan sonra nafile 

ibadetleri ile yaklaşmasını ve sonunda ona yakınlık kazanmasını dile getiren bir 

rivayettir. 

“Her kim bir dostuma düşmanlık ederse, ben ona karşı harb ilan ederim. 
Kulum kendisine emr ettiğim farzlardan, bence daha sevimli herhangi bir 
şeyle bana yakınlık sağlayamaz. Kulum bana (farzlara ilâveten işlediği) nafile 
ibadetlerle durmadan yaklaşır; nihayet ben onu severim. Kulumu sevince de 
(âdeta) ben onun işiten kulağı, gören gözü, tutan eli ve yürüyen ayağı olurum. 
Benden ne isterse onu mutlaka veririm, bana sığınırsa onu korurum.”114 

Velayet-nübüvvet tartışmaları çerçevesinde oluşan literatür ve düşünceler 

sonuçları itibariyle ve Muhammediye’nin yazılma sürecine yaptıkları katkılar 

bakımından bizim için merkezî bir noktada bulunmaktadır. Çünkü Muhammediye bu 

tartışmaların katkı yaptığı düşünceler sonucunda oluşan peygamber-veli-insan 

tasavvuru çerçevesinde ortaya çıkmış bir eserdir. Buna göre insanlar; peygamberler, 

veliler ve diğer insanlar şeklinde bir hiyerarşiye göre düşünülmüştür. Bununla 

birlikte söz konusu hiyerarşi birçok noktada geçişkenliğe açık bir yapı arz eder. Yani 

ortaya çıkan durumu bir piramide benzetirsek piramidin her bir ögesi arasında 

doğrudan bir irtibat öngörülmüş ve alt kademlerinde bulunan her ögenin yukarıya 

doğru hareketi mümkün kılınmıştır. Çünkü tasavvuf anlayışı insanları eşit kabul 

etmiştir.115 Tasavvuf literatüründe bu hiyerarşi makamlar şeklinde tasnif edilmiştir. 

Kişi çeşitli hallerde ve makamlarda seyreder. Burada ilerlemek söz konusu olduğu 

gibi geriye dönüş de mümkündür. Söz konusu olan nefsin makamlarda seyretmesidir 

(Seyr-ü sülûk)116 Bunun istisnası peygamberlerdir ki seçilmiş olmak dolayısıyla tepe 

noktasını oluştururlar ve bulundukları makam peygamber olmayan kişilerin 

ulaşamayacağı bir noktadır. Tirmizî, kâmil anlamda velayetin gerçekleştiği tek 

																																																								
113 İbnü’l-Arabî, Fütühât-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, Litera yay., İstanbul, 2007, c. 2, s. 259.; 

el-Futûhâtu’l-Mekkiyye, c.1, s. 248. 
114 Buhârî, Rikak 38. 
115 Salih Çift, “Tasavvufta Velayet Kavramı: Hakim Tirmizî Örneği”, s. 122. 
116 Nefs mertebeleri ve kat ettiği yollar hakkında bkz. Salih Çift, Hakim Tirmizî, Hatmu’l-Velâye. 



54 

kişinin ise Hz. Peygamber olduğunu söyler.117 Sıralamada veya hiyerarşide velayetin 

sonu, ki bunlar salih kullardır, peygamberliğin başlangıcıdır. Biz aynı yaklaşımı 

Muhammediye’de de görmekteyiz. Yazıcıoğlu, Muhammediye’nin tamamında 

velileri peygamberlerden sonra zikretmiştir. Bundan sonra eserde ortaya konulan Hz. 

Muhammed piramidin tepe noktasında durmakla birlikte okuyucuya yukarıya doğru 

çıkışın yolları gösterilmiş ve okuyucu teşvik edilmiştir. 

Örneğin en yüce cennet olan Adn Cenneti sadece üç kısım kul içindir: 

öncelikle peygamberler, onlardan sonra sıddıklar ve şehitler buraya girebileceklerdir. 

Adn’e girmez ille üç türlü bölük / Ne kadar ederse bu yolda 

sülük 118 

Ne kadar sülük etseler de Adn cennetine şu üç bölük 

insandan başkası giremeyecektir. 

 

Birisidir enbiyâ ve mürselîn / Birisi sıddıklardır kâmilin 119 

Birisi nebîler ve rasullerdir, diğeri ise kemâl sahibi sıddıkla 

etbau’t tabiin” ismini aldılar rdır. 

 

Birisidir fî-sebîli’llâh şehîd / Cidd ile ihlâs ile lillâh şehîd 120 

Diğeri ise ihlas ile Allah yolunda şehit olanlardır. 

Burada görülen hiyerarşi metnin tamamında aynı sıra ile ele alınmıştır. Yazı-

cıoğlu devam eden beyitlerde ise okuyucusuna Adn cennetine girmenin neden önem-

li olduğunu ve oraya girebilmek için neler yapılması gerektiğini göstermektedir. 
																																																								
117 Tirmizî en kâmil veli olarak Hz. Peygamber’i kabul ettikten sonra velayetteki üstün örneklerden 

söz ederken Hz. Peygamber’in yakın çevresindeki Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer, Hz. Osman, Hz. 
Ali’yi saydıktan sonra sahabeyi ve arkasından tâbiinden bazı kimseleri ve her kuşaktan onları takip 
edenler şeklinde bir sıralama ortaya koyar. Muhammediye’de burada gözüken sünni hassasiyeti 
yansıtmaktadır. Salih Çift, “Tasavvufta Velayet Kavramı: Hakim Tirmizî Örneği”, s. 122. 

118 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 379; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 37. 
119 a.g.e., byt: 380; a.g.e., s. 37. 
120 a.g.e., byt: 381; a.g.e., s. 37. 



55 

Adn’e girmek ister isen sâdık ol / Yâ şehîd ol olmaz isen âşık 

ol 121 

Adn cennetine girmek istersen ya sâdıklardan ya da 

şehidlerden ol, (hiç birisi) olmazsan Hak âşığı ol. 

Muhammediye’de Hakim Tirmizî ve Hatmu’l-Velâye adlı eserine doğrudan 

bir atıf bulunmamakla birlikte biz Yazıcıoğlu’nun iyi bir İbnü’l-Arabî okuyucusu 

olduğunu biliyoruz. İbnü’l-Arabî ise velayete dair görüşlerini Tirmizî’ye 

dayandırmıştır.122 Yazıcıoğlu Hz. Peygamber’i ideal göstererek okuyucusunu 

yetkinleştirme, arındırma ve özellikle de ibadetler yoluyla tıpkı Hz. Peygamber gibi 

Hakk’a yaklaştırma amacını taşır. Paradoksal gibi görünse de Hz. Peygamber 

ulaşılmaz örnektir. Velayet konusunda bir başka paradoks ise velayetin ibadetlerle 

kazanılmış olmadığının kabul edilmesidir, o Allah’tan gelen bir ihsandır. Buna göre 

kul ibadet ve taatı ile veya başka bir ifade ile sülûku ile Hakk’a yaklaşmak ister, 

kalbini saflaştırır fakat velayet ile bu seyr arasında bir nedensellik bulunmamaktadır. 

Kul mertebe kat ettiğinde bunun çalışması ile değil Hakk’ın ihsanı ile geldiğini kabul 

etmelidir.123 

Yukarıda sözü geçen Adn cenneti içinde de velayet makamlarının en üstünde 

olan Hz. Peygamber’e hasredilmiş bulunan “Vesîle” makamı bulunmaktadır. Vesile 

makamı, Hz. Peygamber için olmakla beraber cennetteki en yüce ödül olan 

Ru’yetullah’ın da gerçekleşeceği mekandır. Diğer insanlar bu görüş için vesile 

makamına gelecekler ve burada faziletlerine göre uygun bir hiyerarşiyle miskten bir 

tepede yerleşeceklerdir. Görülüyor ki Ru’yetullah’ın imkânı da Hz. Peygamber’e 

yakınlık ile söz konusu olabilmektedir. En salih, en âbid kullar Hz. Peygamber’e en 

yakın noktada yerleşeceklerdir. Vesile makamı ile ilgili Muhammediye’de pek çok 

																																																								
121 a.g.e., byt: 383; a.g.e., s. 38. 
122 Suad el-Hakim, İbnü’l-Arabî’nin velayete dair görüşlerini Hakim Tirmizî’nin teorisi üzerine bina 

ettiğini söyler ve buna delil olarak da Tirmizî’nin Hatmu’l-Evliya’da velayete dair sorduğu 155 
soruya şeyhin Fütühat’ta cevap vermesini gösterir. Suad el-Hakim, İbnü’l-Arabî Sözlüğü, s. 676. 

123 Aynı şekilde velayetin üst makamlarında olan peygamberler de çalışmaları ile değil hakkın bir 
ihsanı olarak seçilmeleri ile o makama kavuşmuşladır. Yine veliler içerisinden bir grubu oluşturan 
meczuplar da genel manada teklifin şartı olan akıldan yoksun oldukları için şeriatın 
hükümlerinden de muaftırlar. Bu görüş içinde başka bir kavram Akıllı Delilerdir. Akıllı Deliler ve 
meczuplar için bkz. Fütühât-ı Mekkiyye, c. 2, s. 259; el-Futûhâtu’l-Mekkiyye, c. 1, s. 248. 



56 

beyit bulunmakla birlikte aşağıda konumuzla ilgili olan birkaçından örnekler 

getireceğiz. 

Tâ ki ola ol makam onun habîbine merâm / Cennetin ola 

nizâmı ondan ola infirâc 124 

O makam (Vesîle makamı) Allah’ın habîbi için yarattığı bir 

makamdır (bir bahçedir). Cennetin nizamı ondan ortaya 

çıkmış veyayılmıştır. 

 

Ol vesîle uçmağın düzdü onunçün onda kim / Zîrâ âşık dost 

ilindendindir ki zinhar ona kaç 125 

(Allah) o “Vesîle Cennet”ini Hz. Peygamber için yarattı 

(çünkü) âşık dosta özel mekandadır, sen de oraya ulaşmaya 

gayret et. 

 

Vesîle cenneti anda olur kamudan a’lâdır / Habîbullâh’a 

mahsustur o Adn içre bu a’lâ dâr 126 

Vesîle cenneti oradadır, tüm cennetlerden yücedir. Adn 

cenneti içindeki bu yüce makam Habîbullah’a mahsustur. 

Adn cenneti peygamberler ve velilerin ileri gelenleri için tahsis edildiği gibi 

ondan sonra gelen Firdevs cenneti de veliler ve alimler ve diğer iyi kullar içindir: 

Velîler ulu âlimler kopar Firdevs-i a’lâda / Koparlar emr ü 

nehy edende anda yüzleri akmâr 127 

Veli kullar ve büyük alimler yüce Firdevs cennetine girecek-

lerdir. İyiliği tavsiye edip kötülükten sakındırdıkları için de 

yüzleri yıldızlar gibi parıldayacaktır. 
																																																								
124 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 349; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 35. 
125 a.g.e., byt: 356; a.g.e., s. 36. 
126 a.g.e., byt: 7064; a.g.e., s. 543. 
127 a.g.e., byt: 7072; a.g.e., s. 543. 



57 

Veliler, büyük alimler ve iyiliği emredip kötülükten sakındıranlar Firdevs 

cennetinde bulunacaklardır. Öyleyse Allah’ın makbul kulları peygamberler, 

Sıddıklar ve şehitlerden sonra genel olarak veliler, bilginler ve insanlara iyiliği 

tavsiye edip kötülükten sakındıranlardır. 

Yazıcıoğlu’nun okuyucusuna piramidin tepe noktasını gösterebilmesinin 

imkânı velayet-nübüvvet tartışmaları içerisinde ortaya konan veli tanımından 

kaynaklanmaktadır. İki türlü veli vardır. Biri meczuplar ki seçilmiş olmak dolayısıyla 

kendilerinde kesbî veya iradî özellikler aranmaz; diğeri ise ibadet, taat ve nefs 

mücahedesi ile Hakk’a yaklaşmış kişilerdir. İşte Yazıcıoğlu’nun hedefi burasıdır. 

Meczuplar veya peygamberler insanlar arasında çok küçük bir gruptur. İnsanların 

geri kalan kısmı ise mücahede ile velayete veya başka bir deyişle Hakk’a yaklaşmaya 

imkân bulabilmektedirler. Yani literatürde tarif edilen veli ile Yazıcıoğlu’nun katkı 

sağlamak istediği insan aynı şeydir. Literatürdeki metafiziksel tartışmalar 

Muhammediye’de bulunmamakla birlikte bu tartışmaların ortaya koyduğu insanın 

özellikleri Muhammediye’nin oluşturmak istediği insan tipi ile örtüşmektedir. 

Velayet ile ilgili görüşlerin bir başka yönünü insan ve melek arasındaki üs-

tünlük tartışmaları oluşturur. Kötülük yapma potansiyeline sahip olmayan meleklerin 

mi yoksa kötülük yapabilen insanın mı üstün olduğunu tartışan görüşlere göre; 

“… bu özelliklerden sadece bazıları meleklere verilmişti. Bunun için insanın 
tabiatı, daha kâmil ve yetkin, varlık merdivenindeki mertebesi meleklerin 
tabiatından daha üstün oldu. Çünkü insanda cemâl-i ilahînin tecellisi olan 
iyilik eğilimi ile celâl-i ilahînin tecellisi olan kötülük eğilimi (Celal tecellileri) 
beraberdir. Oysa kötülük eğilimi meleklerde asla bulunmaz. (…) insan 
şehvetine ve hevasına galip gelir, nefsinin arzularına gem vurursa itaata 
yönelmiş ve meleklerden daha üstün olmuş olur.”128 

Bu paragrafta dile getirilen insan, yani ibadet ve taatı ve nefsine hakimiyeti 

nedeniyle üstün olan kişi velidir. Hakk’a yakındır. Yazıcıoğlu da veliyi melekten 

üstün kabul eder. 

																																																								
128 Afifi, Tasavvuf: İslamda Manevi Hayat, s. 267. 



58 

Egerçi senden ulu kul onun yoktur kapısında / Velî sencileyin 

yoktur belâlar okuna evvâb129 

Gerçi Hakk’ın kapısında senden ulu kul yoktur fakat senin 

gibi bela oklarına hedef olan kul da yoktur. 

 

Ki kudsîlerde aşk varsa velî derdin vücudu yok / Geri derdin 

durur derman geri derman sana gîrd-âb 130 

Meleklerde aşk varsa da dert yoktur. Derdin senin dermanın-

dır ve yine dermanın derdindir. Bunlar senin için bir girdap 

gibidirler. 

“İbnü’l-Arabî’ye göre velayetin manası kutsiyet vera ve takvada aşırılık 
değildir. Bazı veliler bu özelliklerle mümtaz olsa da, ona göre velayetin en 
önemli özelliği marifet veya ilm-i batındır. Şu halde veli, arif ile müradiftir. 
İbnül Arabî bu kavramı “ebdal” “ümena”, “ efrad”, “ verese” gibi sınıfların 
teşkil ettiği velileri olduğu kadar resul ve nebîleri de içeren bir çerçeveye 
kavuşturmaktadır.”131 

Yazıcıoğlu da burada belirtilen şekilde Muhammediye’de Hz. Peygamber’in 

hayatına dair “hakâik ve dekâik”ten bahsettiğini vurgular. Zahir batın ikiliği ya da iç 

dış metaforu gibi hususlar… Veli peygamberi taklit edendir. Peygamber vahiy alır, 

veliye ilham olunur. Veliliğin en önemli özelliği veya en üstün velilik bilgi iledir. 

Muhammediye de aynı görüştedir. O ariflerin üstün olduğunu söyler. Tirmizî’deki 

veli kulun günde iki kez hakka baktığına dair hadis, Muhammediye’de de yer bulur: 

Velî ekrem kul oldur kim nazar kıla sabah akşam / İki kez 

günde ol Hakk'a / Yüzünü göre Allah'ın ona vaslın kıla erzan / 

Be-gâyet irtikaasından 132 

																																																								
129 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 7948; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 596, beyitte kullanılan 

“evvâb” kelimesi “Rucu’ eden, geri dönen” manasına geldiği gibi “günahlardan tevbe edip hakkı 
kabul eden” manasına da gelmektedir. Beyitteki anlamı kelimenin bu ikinci manası ile birlikte 
düşündüğümüzde “bela oklarına hedef olup da tövbe ederek Hakk’a dönen” kul. Manası da 
verilebilmektedir. 

130 a.g.e., byt: 7949; a.g.e., s. 596. 
131 Afifi, Tasavvuf: İslam’da Manevi Hayat, s. 270. 
132 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 7900; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 593. 



59 

Ancak kendisine en çok ikram edilmiş kul, sabah ve akşam 

günde iki kez Hakk’a bakandır. O Allah’ın yüzünü görür, 

derecesinin yüksekliğinden ona kavuşmaya layık olmuştur. 

1.3.2. Hakikat-i Muhammediye Görüşünün Şekillenmesi 

Sehl bin Abdullah Tüsteri (283/896), Hallac-ı Mansur (309/922), Bâyezîd-i 

Bistâmî (234/848), Râbia el-Adeviyye (185/801), gibi bazı sufi veyazarların Hz. 

Peygamber hakkındaki bazı düşünceleri sonraki dönemde İbnü’l-Arabî tarafından 

ortaya konan insan-ı kâmil görüşüne kaynaklık etmiştir. Bu görüşe göre özetle 

kâinatinsan için yaratılmıştır. Eşref-i mahlukat olarak yaratılan insanın en mükemmel 

örneği ise insan-ı kâmil olarak Hz. Muhammed’dir. Hakikat-i Muhammediye görüşü 

IX. yüzyıldan sonra tasavvuf içinde ortaya çıkmış olsa da sufiler için Hz. 

Peygamber’in en temel özelliklerinden biri olan güzel örnekliği mutasavvıflar için 

zühd döneminden beri var olmuştu. Hz. Peygamber’in dindeki merkezî konumu 

vahyi insanlara tebliğ eden ve onu hayat(ın)a tatbik eden kişi olarak pek çok ayetle 

Müslümanlara bildirilmişti.133 Bu çerçevede tasavvuf klasiklerine tekrar bakıldığında 

tasavvufun dinin özellikle ahlaki yetkinleşme konusundaki yönlerini Muhammedî bir 

yoruma tabi tutarak hayata geçirilmesi olduğunu söylemek mümkündür. Zaten 

tasavvuf, dini ilimler içinde, amacını ihlası gerçekleştirmek, alanını da ihsan olarak 

en başta belirlemişti. Muhammed (sav)’in ihlası gibi bir ihlasa sahip olabilmenin 

yolu onu tanımaktan geçmekteydi. Öyleyse Hz. Peygamber sufiler tarafından nasıl 

algılanıyordu? 

Sufiler için Allah’ı sevmenin yolu Peygamber’i sevmek ve ona itaat etmekten 

geçtiği gibi Allah’ı ve Resulünü kendinden fazla sevmek ve onu her şeye tercih 

etmek gerektiğine dair hadis ve ayetler onların düşüncelerine yön veriyordu.134 Yine 

bu dönemde Hz. Peygamber daha çok Allah’ın en sevgili kulu (habibullah) olarak 

düşünülüyordu ve h. III. yüzyılın sonlarına kadar da onun hakikatinden veya 

																																																								
133 Birkaç örnek vermek gerekirse: “O Allah ki ümmilere kendi içlerinden bir peygamber 

göndermiştir. O peygamber onlara Allah’ın ayetlerini okur, onları tezkiye eder, onlara kitabı ve 
hikmeti öğretir.” el- Cuma’ suresi, ayet 2.; “Şüphesiz sen doğru yola götürüyorsun. Göklerde ve 
yerlerde bulunan şeylerin sahibi olan Allah’ın yoluna.” eş- Şuara suresi, ayet 52, 53.; “Rasulüne 
itaat eden Allah’a itaat etmiş olur.” en- Nisa suresi, ayet 80. 

134 Serrac, Luma’, thk. R.A. Nicholson, s. 93-94.; Kelâbâzî, Taarruf, haz. Ahmed Şemseddin, s. 75-
77. 



60 

nûrundan bahsetmemişlerdir. h. II. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Basra’da Râbia 

el-Adeviyye’nin isminin öne çıktığı bir grup sufi daha çok ilahi sevgi üzeride 

durmaya ve sevgi unsurunu öne çıkartmaya başladılar. Bunlar sufi düşüncede 

farklılaşmanın ilk tezahürleridir denebilir. 

Mutasavvıflar için başlangıçtan beri özellikle ahlak ideali olarak merkezî bir 

noktada bulunan Peygamber tasavvuru, miladi dokuzuncu yüzyıldan itibaren bazı 

değişikliklere uğramış olmakla birlikte her şeye rağmen İbnü’l-Arabî’ye kadar ahlaki 

boyutun ötesine geçmemiştir.135 Sehl b. Abdullah Tüsterî (283/896) ile ilk kez 

Peygamber’in nûrundan bahsedilmiştir. Tüsterî, Allah’ın ilk defa Hz. Muhammed’i 

kendi nûrundan yarattığını ileri sürmüştür.136 Daha sonra bu görüş Tüsterî’nin 

öğrencisi Hallac-ı Mansur (309/922) tarafından dile getirilmiş ve bütün peygamber-

lerin nûrunun Hz. Peygamber’in nûrundan çıktığı söylenmiştir.137 Hallac’ın temel 

görüşlerinden biri Nûr-ı Muhammedî fikridir. Ona göre Hz. Peygamber’in iki şahsi-

yeti vardır: Biri ezeli bir nûr oluşu, diğeri insan ve peygamber olarak şahsiyetidir. 

Allah’ın ilk yarattığı şey onun nûrudur. Bütün veliler, nebîler ve rasuller ilim ve 

irfanlarını ondan almışlardır. Varlıkların var oluş sebebi odur. Hz. Adem bedenlerin, 

Hz. Muhammed ise ruhların babasıdır (Ebu’l-ervah).138 Bu görüşler Peygamber’in 

hakikati ile ilgili olduğu kadar sonraki dönemde İbnü’l-Arabî ile sistematik bir hale 

gelecek olan insan-ı kâmil görüşünün kaynakları arasında da yer alır. 

Sonraki dönem tasavvufunda hakim olan Peygamber algısı büyük ölçüde 

İbnü’l-Arabî’nin görüşleri çerçevesinde şekillenir. Bu dönemin en önemli farklılığı 

ise ontolojik bir ilke olarak Hz. Peygamber’in hakikatinden bahsediliyor olmasıdır. 

Artık Peygamber sadece bir ahlaki ideal değil aynı zamanda yaratma sebebi olarak 

varlığın ontolojik ilkesidir de. 

 

																																																								
135 Ekrem Demirli, “İnsan-ı Kâmil Ne Demektir?”, İbnü’l-Arabî Metafiziği, s. 298. 
136 Mehmet Demirci, “Hakîkat-i Muhammediye”, DİA, c. 15, s. 179. 
137 Yaşar Nuri Öztürk, Hallac-ı Mansur: (Darağacına Miraç), İstanbul, Yeni Boyut, 2011, (3.bs), c. 

2, s. 198. 
138 a.g.e., s. 199. 



61 

İKİNCİ BÖLÜM 

YAZICIOĞLU MEHMED VE MUHAMMEDİYE 

2.1. YAZICIOĞLU MEHMED VE ESERLERİ 

Bir yazarın hayatını yazmak hiç kuşkusuz onun düşüncelerini anlamak için 
önemlidir. Ancak ortada bir gelenek var ve gelenek içinde yazı yazmış birisi söz 
konusu ise gerçekten de onun hayatı, kitabını anlamamıza ne ölçüde yardımcı 
olabilir? Mesela tasavvuf geleneği içerisinde pek çok yazar vardır ki hayatları 
hakkında çok az şey bilinir. Bununla birlikte onların düşüncelerine atıf yaparız ve 
yorumlayabiliriz. Bunu yapmamızı mümkün kılan şey ise onların belirli bir bilim ve 
düşünce geleneği içerisinde kabul edilmiş olmalarıdır. Yunus Emre, Hacı Bektaş-ı 
Veli, Ahmet Yesevi veya Hacı Bayram-ı Velî hakkında bilgilerimiz genellikle 
menkıbevi tarzda ve bu kişilerin tarihteki etkileri dikkate alındığında çok azdır. 
Bununla birlikte bu yoksunluk onların düşüncelerini anlamamızı engellemez. Bunun 
tersi de söylenebilir. Yazıcıoğlu’nun hayatını bu iki çekince arasında ele almak 
gerekir. Çünkü hayatı hakkında gerçekten çok az şey biliyor olsak da, elimizdeki 
metni yorumlayabileceğimiz düşünsel bir çerçeveye sahibiz ve tarihsel süreçte bu 
metin o çerçeve içinde yorumlanabilmiştir. Ancak yine de hayatı hakkında 
bildiklerimiz bize en azından çerçevemizin doğru olduğunu ve yorumda doğru bir 
istikamet üzere olduğumuzu gösterebilir. 

Bu genel değerlendirmenin ardından bizim için kurucu bir öge olmasa bile, 
sufilerin tabiriyle ‘işari’ diyebileceğimiz veya çağrışımlarımızı pekiştirebilecek bir 
unsur kabul edebileceğimiz şekilde biyografik saptamalar yapabiliriz. 

2.1.1. Hayatı Ailesi ve Gelibolu 

Muhammediye’nin yazarı Yazıcıoğlu Mehmed (ö. 1451) XV. yüzyılın ilk 
yarısında Gelibolu’da yaşamıştır. Ailesinin aslen Ankaralı olduğu kabul edilmekle 
birlikte aile sonradan Gelibolu’ya yerleşmiştir. Yazıcıoğlu’nun doğum yeri olarak 
kaynaklarda Gelibolu yakınlarındaki Malkara’ya bağlı Kadıköy kaydı geçer fakat 
doğum tarihi kesin olarak bilinmemektedir.1 Yazıcıoğlu ilk eğitimini alim bir 

																																																								
1 Bursalı Mehmet Tahir, Osmanlı Müellifleri, c. 1, İstanbul, Matbaa-i Âmire, 1333,, s. 194 ; Nihad 

Sâmi Banarlı, Resimli Türk Edebiyatı Tarihi, c. 1, Milli Eğitim Basımevi, İstanbul, 1971, s. 488. 



62 

şahsiyet olan Babası Yazıcı Salih’ten almış, Arapça ve Farsça öğrenmiştir.2 1451’de 
Gelibolu’da vefat etmiş ve orada defnedilmiştir.3 Kabri ziyaret edilen bir mekan 
olarak zamanımıza kadar ulaşmıştır. Yazıcıoğlu’nun hayatı hakkında bilgilerimiz çok 
az olduğundan kendisini anlayabilmemiz için tali bilgileri de kullanmak 
durumundayız. Örneğin Yazıcıoğlu’nun nasıl bir aileden geldiğini bilmemiz 
kendisinin hayatına ve düşüncelerine ışık tutabilir kanaatindeyiz. 

Yazıcıoğlu’nun yaşamı ve ailesi hakkındaki bilgilerimiz oldukça sınırlı 

olmasına rağmen yine de babası Yazıcı Salih ve kardeşi Ahmed Bican hakkındaki 

verilerden hareketle iyi eğitim almış ve devlet memuriyeti ile görevli bir aileden 

geldiği görülür. Muhammediye’sinin ketebe kaydında bulunan Muhammed b. Salih 

b. Süleyman ibaresinden babasının adının Salih, dedesinin ise Süleyman isminde bir 

zat olduğu anlaşılmaktadır.4 Yazıcı Salih’in 1408 yılında Ankara’da yaşayan 

Devlethan ailesinden İskender b. Hacı Paşa’ya Şemsiyye isimli bir eser ithaf 

etmesinden yola çıkılarak onun Ankaralı olduğu veya bir zaman Ankara’da yaşadığı 

tahmin edilmektedir ki Yazıcıoğlu Mehmed’in Gelibolu’yu sonradan vatan tuttuğu 

yönündeki aşağıdaki beyitte geçen ifadelerinden hareketle ailenin Ankara’dan gelip 

Gelibolu’ya yerleştiği düşünülmektedir.5 

Onun6 sevgisine edip tavattun / Gelibolu'da kılmıştım 

temekkün 7 

Onun sevgisi nedeniyle Gelibolu’yu vatan edinmiş, orada 

karar kılmıştım. 

																																																								
2 Mustafa Uzun, “Yazıcıoğlu Mehmed Efendi, DİA, c. 43, s. 362-363. 
3 Amil Çelebioğlu, Muhammediye I, İstanbul, Milli Eğitim Bakanlığı yay., 1996, s. 17-18. 
4 Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 654; Ayşe Beyazıt, el-Müntehâ: Fusûsu’l-Hikem Üzerine Bir 

Çalışma, İstanbul, İnsan Yay., 2011, s. 24. 
5 Amil Çelebioğlu, Muhammediye I, s. 18. 
6 Yazıcıoğlu’nun bu beyitte sevgisinden bahsettiği kişi II. Murat ve Fatih dönemi vezirlerinden 

Mahmut Paşa’dır. Alim ve faziletli bir devlet adamı olarak kayıtlara geçen Mahmut Paşa, “İlim ve 
fazilet sahiplerini himaye etmiş ve adına bir hayli eser yazılmıştır. Adnî mahlâsiyle iki mürettep 
divanı vardır.”, “Vazir-i âzam Mahmud Paşa (vefatı 879 h/ 1574? (1474) m.) gerek zatî fazileti ve 
gerek âlim ve şairleri himaye etmesi itibariyle XV. inci yüzyılın ikinci yarısına şeref veren 
kıymetli bir vezir olduğu gibi Adnî mahlesiyle yazdığı nazımları arasında çok kuvvetli olanları 
görülüyor.” İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi, c. II, Anlara, Türk Tarih Kurumu 
Basımevi, 1949, s. 523, 587; Mahmut Paşa’nın dîvanı için bkz. Bercis Miskioğlu, Adnî Dîvanı, 
Türkiyat Enst. tz 372, İstanbul, 1949. 

7 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8870; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 645. 



63 

Yazıcı Salih’in eğitimi hakkında bilgi bulunmamakla birlikte devlet 

kademesinde katiplik görevinde bulunması ve Türk edebiyatında Melhame tarzındaki 

ilk eser olarak kabul edilen Şemsiyye’nin müellifi olması ve eserini Arapça ve Farsça 

kaynaklardan yararlanarak telif etmesi, belli bir ilmî birikime sahip olduğunun 

göstergesi olarak kabul edilir.8 Ayrıca Fatih dönemi devlet adamlarından Kasaboğlu 

Mahmut Paşa’nın oğlunun hocası olması ve Şemsiyye’yi İskender Paşa’ya ithaf 

etmesi dolayısıyla devlet adamları ile de yakın ilişkiler içerisinde olduğu kabul 

edilmektedir.9 Gelibolu’da vefat eden yazıcı Salih’in mezarının bugün Yazıcıoğlu 

mezarlığı olarak bilinen yerde olduğu kabul edilir.10 

Yazıcıoğlu ailesinin diğer üyesi Ahmed Bîcan, Yazıcıoğlu Mehmed’in küçük 

kardeşidir. Envâru’l-Aşıkîn11 adlı eserindeki “Hak Tealâ Hazretleri, miskîn Ahmed 

Bîcan’ı deniz kenarında gaziler şehrinde, Gelibolu’da yarattı.” şeklindeki ifadesine 

dayanarak onun Gelibolu’da doğmuş olduğu kabul edilir.12 İki kardeş Gelibolu’da 

yaşamışlar ve yine orada vefat etmişlerdir. Eserlerinden anlaşıldığı kadarıyla onun da 

ağabeyi Mehmed gibi Arapça ve Farsçaya hakim, temel İslamî ilimlerde yetkin, iyi 

eğitim almış bir kişi olduğu görülür. O da ağabeyi gibi Hacı Bayram-ı Veli’ye intisab 

etmiştir.13 Ahmet Bican, ağabeyi Yazıcıoğlu Mehmed’in Arapça yazdığı 

Megaribu’z-Zaman adlı eseri “Envâru’l-Âşıkîn” ve yine Yazıcıoğlu Mehmed’in 

yazdığı Füsûs şerhini de “Müntehâ” adıyla nesir olarak Türkçeye tercüme etmiştir. 

Bunlardan başka; Acâibu’l-Mahlûkat, Dürr-i Meknûn, Bostânü’l Hakâyık ve Rûhu’l-

Ervah adlı eserleri vardır.14 

Öyle görünüyor ki Gelibolu Yazıcıoğlu ailesi için çok önemli bir yerdi. 
Yazıcıoğlu Mehmed kardeşi Ahmed Bîcan ile birlikte Gelibolu’da yaşamışlar ve 

																																																								
8 Yazıcı Salih ve Şemsiyye adlı eseri hakkında detaylı bilgi için bkz.: Amil Çelebioğlu, “Yazıcı 

Salih ve Şemsiyyesi”, AÜİFD, c. 1, s. 1, Aralık, 1975, Atatürk Üniversitesi Basımevi, Erzurum, 
1976. 

9 Amil Çelebioğlu, Muhammediye I, s. 9-10. 
10 a.g.e., s. 16. 
11 Ahmed Bîcan’ın bu eseri, ağabeyi Yazıcıoğlu Mehmed’in Megâribu’z-zamân adlı Arapça yazdığı 

eserin Türkçeye serbest bir tercümedir. Bilgi için Bkz.: Amil Çelebioğlu, “Ahmed Bîcan”, DİA, c. 
II, Ankara, TDV, 1989; Mustafa Uzun, “Envâru’l-aşıkîn”, DİA, c. 11, s. 258-260.; Ayşe Beyazıt, 
Müntehâ, s. 40. 

12 Beyazıt, a.g.e., s. 22. 
13 a.g.e., s. 34. 
14 a.g.e., s. 40. 



64 

vefat etmişlerdir.15 Gelibolu’nun stratejik konumunun hayatlarında belirleyici bir 
etken olduğu da görünmektedir. Söz gelimi Yazıcıoğlu kardeşlerin Hacı Bayrâm-ı 
Velî’ye intisabları16 Gelibolu’da gerçekleştiği gibi Gelibolu onlara, çok değer 
verdikleri ve adeta bir yaşam biçimi olarak benimsedikleri “düşmanla gaza etme” 
imkânını da sunuyordu. Yazıcızade kardeşlerin Hacı Bayram-ı Velî’ya intisabları 
Hacı Bayram’ın II. Murat zamanında Edirne’ye yaptığı zorunlu yolculuk esnasında 
olmuştur. Kaynaklara göre Hacı Bayram’ın Ankara’da müridlerinin çoğalması 
üzerine II. Murat’a, devlete başkaldırabileceği yönünde şikayetler gelmiştir. Bunun 
üzerine durumu anlamak isteyen padişah Hacı Bayram’ı bir çavuş eşliğinde 
Edirne’ye getirtmiş fakat görüşmede iddiaların doğru olmadığı ortaya çıkınca 
padişah Hacı Bayram’a iltifatlarda bulunarak onu geri göndermiştir. Söz konusu 
yolculuk esnasında Yazıcıoğlu kardeşler Hacı Bayram ile Gelibolu’da iki kez 
görüşmüş ve kendisine intisab etmişlerdi.17 

Gelibolu, Osmanlı’nın Rumeli ve Anadolu’daki topraklarının kesişim 
noktasında olması dolayısıyla oldukça önemli bir noktada bulunuyordu. Şehir, 
devletin bu iki parçası arasındaki bağlantı noktasıydı. Başka bir ifadeyle İstanbul’dan 
önceki iki başkentin yani Bursa ve Edirne’nin arasında, geçiş yolu üzerindedir. 
Yazıcıoğlu Mehmed (v.1451)’in yaşadığı yıllarda başkent Edirne olsa da devletin bir 
önceki başkenti Bursa hala entelektüel açıdan önemini korumaktaydı. Bu durum 
Yazıcıoğlu’nun eğitim aldığı yıllarda en önemli medreselerin ve ilim adamlarının 
çok yakınında bulunduğunu göstermesi açısından önemlidir. Buradan hareketle 
yazarın eğitimi için gittiği yerler hakkındaki “Rum illeri” ifadesi ile kastının 
Anadolu’nun birçok yeri olabilmesi muhtemel olsa da Yazıcıoğlu için Gelibolu’dan 
sonra en önemli yerin Bursa olduğu düşünülebilir. Gelibolu’nun siyasal ve toplumsal 
açıdan bulunduğu bu merkezî konumunun yanında Yazıcıoğlu’nun önemli ilişkiler 
ağı içinde olduğu da anlaşılmaktadır. Bunlardan bazıları Muhammediye’de söz 
konusu edilmiştir. Söz gelimi Mahmud Paşa (v.1474) II. Murat ve Fatih dönemi 
vezirlerinden biridir. Kendisi hakkında Muhammediye’de şu ifadeler kullanılmıştır: 

																																																								
15 Abdurrahman Camî, Nefahâtü’l-Üns, Şrh. ve Trc. Lâmiî Çelebi, çev. Süleyman Uludağ, haz. 

Mustafa Kara, İstanbul, Ma’arifet Yay., 1995, s. 842. 
16 Mehmet Mecdî Efendi (Mecdî Mehmed Efendi), Hadâikü’ş-Şakâ’ik/Şakâik-i Nu’mâniyye ve 

Zeyilleri (Şakaik-ı Nu’maniye ve Zeyilleri: Hadaiku’ş-Şakaik), Haz. Abdülkadir Özcan, c.1, 
İstanbul, Çağrı Yay., s. 127 ; Gelibolulu Mustafa Âli Efendi, Kitâbü’t-Târih-i Künhü’l-Ahbâr, 
haz. Ahmet Uğur vd., c. 1, Kayseri, Erciyes Ünv. Yay., 1997, s. 399. 

17 Sarı Abdullah Efendi, Semerâtu’l-Fuad, İstanbul, Matbaa-i Âmire, 1288, s. 234-235. 



65 

Veziri var idi bir nûr-ı Vehhâb / Adı Mahmud Paşa’dı İbn 

Kassâb18 

(Padişahın) Yüce Allah’ın nuru (na mazhar), adı Kasaboğlu 

Mahmut Paşa olan bir veziri vardı. 

 

Bir diğer önemli isim Gelibolu’nun o dönemdeki subaşısı Ahmed-i Has 

(v.1451’den sonra)’dır. Bu isim de Gelibolu’nun idari teşkilatından biri olduğu gibi 

Yazıcıoğlu tarafından “mukarreblerden” biri olarak tanımlanmıştır. 

Pes anı hâs idin yarın katunda / Mukarreblerden olsun 

hazretünde19 

Sonra sen onu yarın (ahirette) katında kıymetli kullarından 

edin, (o) senin huzurunda yakın kullarından olsun. 

Muhammediye’den hareketle tespit edilen son isim Derviş Bayezid’dir. Bu 

kişi de kaynaklarda alim, fazıl ve kâmil bir zat olarak tanımlanmaktadır ve kendisi 

Yıldırım Bayezıd’ın oğlu şehzade Mehmed’in hocasıdır. Yazıcıoğlu ise onu zamanın 

Bayezid’i olarak tanımlar; 

Gelibolı anunla oldı bestâm / Giru Şeyh Bayezîd’i buldı 

Bestâm20 

Tıpkı Bâyezîd-i Bistâmî’nin Bestam’ı kıymetlendirmesi gibi 

Gelibolu onunla kıymetlendi. 

Bu üç isim de o dönemde Gelibolu’da ilmî ve idarî açıdan önde gelen 

isimlerden olmaları dolayısıyla müellifimizin Osmanlı topraklarındaki ilmî, fikrî ve 

																																																								
18 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8864; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 644. 
19 a.g.e., byt: 8960; a.g.e., s. 649. 
20 a.g.e., byt: 8964; a.g.e., s. 650. 



66 

askerî hareketlilikten haberdar ve hatta bizzat içinde bulunduğunu öngörmek 

mümkündür. 

Gelibolu’nun bir başka çok önemli özelliği de söz konusu stratejik konumu 

dolayısıyla Bizans ile birçok savaşa sahne olmuş olmasıdır. Yazıcıoğulları da bizzat 

bu savaşlara katılmışlar ve gazilerden olmuşlardır. 

 

2.1.2. Bir Gazi Derviş Olarak Yazıcıoğlu 

Yazıcıoğlu Mehmed’in gaza anlayışını anlamak onun tasavvuf anlayışını 

anlamaya ışık tutacaktır. Yazıcıoğlu Mehmed’in yaşadığı XV. yüzyılın ilk yarısı, 

Osmanlı Devleti’nin ikinci kuruluş yıllarını içerir. Ankara Savaşı’ndan sonra I. Meh-

med Çelebi’nin Anadolu’da birliği yeniden sağlamasına kadar geçen on dört yıllık 

fetret dönemi (1402-1413) bitmiş ve Timur baskısından kurtulan Osmanlı Devleti 

yeni bir atılım yaparak siyasi hareketliliğin yanında ilmî ve kültürel faaliyetlerde de 

hareketliliğin yaşandığı bir toparlanma dönemine girmiştir. Bu dönemde devlet 

özellikle batıya doğru ilerleme ve bu bölgelere kesin yerleşme yoluna gitmiştir. Bu 

noktada Gelibolu’nun stratejik önemi dikkat çekmektedir. Gelibolu; Trakya ve 

Balkanlar’a yönelik akınlarda önemli bir hareket üssü olmuş, Osmanlı orduları için 

bir geçit yeri ve deniz üssü olarak önem kazanmıştı. Bununla bağlantılı olarak 

Yazıcıoğlu’nun hayatında iki mihver nokta tespit edilecekse hiç kuşkusuz bunlar 

“gaza” bilinci ve “ilim” anlayışı olacaktır. Elbette ki Yazıcıoğlu’nun hayatında bu iki 

kavrama rengini veren tasavvuf olmuştur. Yazıcıoğlu Mehmed kardeşi Ahmed Bîcan 

ile Gelibolu’da pek çok savaşa katılmış ve şehadet arzu etmişlerdir. Örneğin Ahmed 

Bîcan’ın Envâru’l-Aşıkîn’de onların gaza anlayışlarını ortaya koyan şöyle bir ifadesi 

bulunmaktadır: “el-Hamdüli’llâh ki, Gelibolu’da nice kez denizde ve 

Kostantiniyye’de gazâ etmişizdir. İnşâallâhu Teâlâ gazâda şehîd oluruz.”21 

Muhammediye’ye göre ise Yazıcıoğlu kardeşler Gelibolu’da Osmanlının 

batıya doğru yaptığı akınlara ve aynı zamanda Gelibolu’nun Bizans’ın akınlarından 

korunmasına bizzat katılmışlar veyazıcıoğlu’nun deyimi ile “gaziler”den olmuşlardır. 

																																																								
21 Ahmed Bîcan, Müntehâ, Kılıç Ali Paşa, vr. 94a-94b., aktaran, Ayşe Beyazıt, El-Müntehâ: 

Fusûsu’l-Hikem Üzerine bir Çalışma, s. 23. 



67 

İlâhî biz kulun dahi Gelibolu’da olurduk / Deniz katında 

beklerdik firenkten kal’a ve âfâk22 

Allah’ım, biz kulların da Gelibolu’da yaşadık. Denizde 

Frenklerden (Avrupalılar) kalaleri ve ufukları korumak için 

denizde beklerdik. 

 

İşimiz ceng idi ekser çü heftâd ü dü millet ki / Verirdik başı 

yolunda ederdik malımız infâk23 

İşimiz çoğunlukla yetmiş iki devletle savaşmaktı. Allah 

yolunda başımızı verir, malımızı infâk ederdik. 

Peki Yazıcıoğlu’nun kendisini gazilerden biri olarak kabul etmesinin anlamı 

ne olabilir? Bilinmektedir ki Osmanlı’nın fetihlerinde gaza / cihad ruhu taşıyan 

savaşçı toplulukların öncü rolleri olmuştur. Gaziler Osmanlı topraklarının Gelibolu 

gibi sınır bölgelerinde yerleşmişlerdi. Benzer şekilde Yazıcıoğlu’nun şahsiyetinde de 

gaza bilincinin belirleyici bir unsur olduğu görülmektedir. Gaziler Osmanlı 

toplumunda özellikle yükselişten önceki dönemde çok önemli olmuşlar ve genellikle 

Bektaşiler, Mevleviler gibi tasavvufî hareketlerle dinamizm kazanmışlardır ki benzer 

şekilde yeniçeri ocağının geleneksel tarikatı Bektaşilik idi. Yazıcıoğlu da kardeşi 

Ahmed Bîcan ile birlikte Hacı Bayram-ı Velî’ye intisab etmiştir. Bayramilerin 

İstanbul’un fethinde Akşemseddin ve dervişleri ile fethe katıldıkları bilinmektedir. 

Bununla birlikte Yazıcıoğlu’nun gazaya verdiği önemi Hacı Bayram-ı Veli’ye 

intisabına bağlamak doğru olmaz çünkü Yazıcıoğlu ailesi Hacı Bayram-ı Veli’ye 

intisablarından önce Gelibolu gibi -Yazıcıoğlu tarafından- gaziler şehri olarak 

tanımlanan bu yerde yaşamayı seçmişlerdi. Muhammediye’den anladığımıza göre 

Yazıcıoğlu Gelibolu’nun Osmanlı Devleti için stratejik öneminin bilincindeydi ve bu 

şehrin Osmanlı topraklarının korunmasındaki önemini kavramış bulunuyordu. Bu 

bağlamda Muhammediye’de Gelibolu’yu “gaziler şehri” “mülk-i Rum’un miftahı” 

olarak tanımlar: 

																																																								
22 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 6033; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 485. 
23 a.g.e., byt: 6034; a.g.e., s. 485. 



68 

Ki mülk-i Rûm’u çün yarattı Fettâh / Gelibolu’yu kıldı ona 
miftah24 

Kapıları açan Allah Rum diyarını yarattığında Gelibolu’yu 
onun anahtarı kılmıştır. 

 
Gaza anlayışı ve tasavvufî öğreti birbirlerini destekleyen ögelerdir. Çünkü biz 

biliyoruz ki tasavvuf, sufiler tarafından ‘büyük cihat’ olarak tanımlanmıştır. Bu 
anlayış Hz. Peygamber’in bir hadisine dayanmaktadır. Hadiste Hz. Peygamber; 
düşmanla savaşı küçük cihat, insanın nefsiyle yaptığı mücadeleyi ise büyük cihat 
olarak tanımlamıştı.25 Yazıcıoğlu da Gelibolu ve halkı ile ilgili bazı beyitlerde bu 
hadise telmihte bulunmuştur: 

 
Şehidi iki türlü şahs idiler / Ki can oynamağa ber-raks 
idiler26 

(Onların) şehitleri iki çeşit insandır ki her ikisi de canları ile 
oynamaya can atarlar. 

 
Birisiydi şehit küffâr elinde / Birisiydi şehit Gaffâr elinde27 

Birisi, küffar elinde şehit düşenler, diğeri de Gaffar olan 
Allah yolunda canını verenlerdir. 

 
İki türlü idi gâzîleri hem / Deniz yüzü idi yazıları hem28 

(Onların) gazileri de iki türlüdür. Onların kaderleri deniz 
üzerine yazılmıştır (denizde savaşmaktır.) 

																																																								
24 a.g.e., byt: 8957; a.g.e., s. 649. 
25 Hz. Peygamber Tebük seferi dönüşünde demiştir ki: “Şimdi büyük cihâda (nefs cihâdına, nefsin 

hevâsı ile mücâhedeye) dönüyoruz!”, Süyûtî, II, 73; Münâvî, Feyzü’l-Kadîr, III, 141/2873; Ali el-
Müttakî, IV, 430/11260. 

26 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8950; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 649. 
27 a.g.e., byt: 8951; a.g.e., s. 649. 
28 a.g.e., byt: 8952; a.g.e., s. 649. 



69 

Biri hasmına ederdi gazâyı / Biri nefsine ederdi cezâyı29 

Biri düşman ile savaşırdı, diğeri ise nefsini cezalandırırdı. 

 

Bununla birlikte Yazıcıoğlu’nun tasavvuf anlayışının gaza düşüncesinin yanı 

sıra ilim anlayışı ile de çok yakından ilgili olduğu görülmektedir. Yazıcıoğlu o 

dönemde Osmanlı medreselerinin karakteristiğini yansıtan tekke-medrese 

birlikteliğini şahsında hayata geçirmiş kişiliklerden biridir. 

2.1.3. İlmî ve Tasavvufî Kimliği 

Yazıcıoğlu Mehmed’in ilmî ve tasavvufî kimliği hakkında konuşabilmemiz 

için öncelikle nasıl bir eğitim aldığı üzerinde kısaca durmamız gerekmektedir. Konu 

hakkında doğrudan bilgilerimiz oldukça sınırlı olmasına rağmen elimizdeki eserlerin-

den yola çıkarak bazı genel değerlendirmeler yapmamız mümkündür. Yukarıda da 

belirtildiği gibi babası Yazıcı Salih’in alim bir kişi olması dolayısıyla genel kanı ilk 

eğitimini babasından almış olduğu yönündedir.30 Muhammediye’ye göre daha sonra 

ilim tahsil etmek için zamanın önemli ilim merkezlerinden Arap bölgeleri, İran ve 

Anadolu’nun farklı yerlerinde bulunmuştur. Hocaları ile ilgili olarak ise sadece 

Zeynel Arab ve Hayda Hafi’nin isimlerini zikreden Yazıcıoğlu bu ikisinin arasında 

birçok hocadan ders aldığını söylemekle yetinir.31 Yazıcıoğlu’nun eğitimine dair 

bilgilerimiz sınırlı olsa da eldeki metinler bize bir yorum çerçevesi kazandırmaktadır. 

Öncelikle Arap, Fars ve Rum diyarları ifadelerinden hareketle Yazıcıoğlu’nun eğitim 

aldığını tahmin ettiğimiz XV. yüzyılın ilk yarısında söz konusu bölgelerdeki medrese 

çevrelerini konumuzla ilgili olduğu kadarı ile gözden geçirmeliyiz. 

İlk Osmanlı medreselerinin arka planı Selçuklular döneminde Anadolu’da 
gerçekleşen birçok ilmî faaliyette gizlidir.32 Anadolu’da ilmî faaliyetler ise XIII. 
yüzyılın ikinci yarısından sonra gelişme gösterir. Bu yüzyıl Osmanlı öncesi Anadolu 

																																																								
29 a.g.e., byt: 8953; a.g.e., s. 649. 
30 Muhammediye I, s. 18. 
31 Muhammediye I, s. 18; Bkz. Bursalı Mehmed Tahir, Osmanlı Müellifleri, İstanbul, Matbaa-i 

Âmire, 1333, s. 194. 
32 Mustafa Sarıbıyık, “İlk Osmanlı Medreseleri”, Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi, C.2, S.3, 2014, 

(Çevrimiçi) http://dergipark.gov.tr/esosder/issue/6117/82086, 31 Ekim 2017. 



70 

coğrafyası için ilmî ve siyasî birçok değişime sahne olmasıyla da bilinir. Anadolu 

Selçuklularının kısmen istikrarsız ve mücadelelerle geçen hakimiyeti ve arkasından 
Anadolu’daki Moğol istilaları gibi olaylar siyasi açıdan Osmanlının ortaya çıkmasına 
zemin hazırlamış olmakla birlikte ilmî ve kültürel açıdan durgunluğa neden olduğu 
kabul edilmekle birlikte, araştırmacılara göre söz konusu ilmî duraklamanın tek 
istisnası “tasavvufî düşünce alanı”dır.33 Bu yüzyıl tasavvuf alanında vahdet-i vücûd 
gibi bir anlayışın ortaya çıkışına sahne olmuştur.34 Vahdet-i vücûd İbnü’l-Arabî 
tarafından sistemli bir yapıya kavuşturulmuş olmakla birlikte kendisinden önceki 
Bâyezît-i Bistâmî (874), Cüneyd-i Bağdâdî (910) ve Hallac-ı Mansur (922) gibi 
sufilerin tasavvuf anlayışlarında izlerine rastlanır.35 Vahdet-i vücûd anlayışının 
Anadolu’da yerleşip yayılması ise İbnü’l-Arabî’nin görüşlerini daha sistematik ve 
anlaşılır bir hale getiren en önemli talebesi Sadreddin Konevî (1274) olmuştur.36 

Konevî’den sonra Ekberî gelenek Anadolu’daki temsilcileri vasıtası ile geniş 
bir alanda; hem yüksek zümre hem de halk arasında yaygınlık kazandı. 
Muhammediye’de karşımıza çıkan isimlerden biri olarak Müeyyedüddin Cendî, 
Sadeddin Fergânî ve Afîfüddin Fergânî gibi isimlerin “Yetiştirdikleri öğrenciler, 
Konya, Sivas, Erzincan gibi devrin önemli kültür merkezlerinde zaviyeler açıp 

şeyhlerinin eserlerini şerh ederek ve kendileri eserler yazarak “Vahdet-i Vücûd” 
mektebini yaydılar.”37 Osmanlılar öncesi Anadolu’daki siyasi ve kültürel faaliyeler 
Anadolu’nun siyasi bir istikrara kavuştuğu Osmanlı dönemindeki yapılanmanın 
kuruluş aşaması olarak kabul edilebilir. Söz konusu faaliyetler bu dönemde Selçuklu 
mirasının üzerine kurulmuş ve devam etmiştir.38 

																																																								
33 Anadoludaki düşünce hayatı ve tasavvufun yeri hakkında bkz. Ahmet Yaşar Ocak, “Selçuklular ve 

Beylikler Devrinde Düşünce”, Genel Türk Tarihi, edt. Hasan Celal Güzel, Ali Birinci, Ankara, 
Yeni Türkiye Yay., 2002, s. 503-504. 

34 XIII. yüzyılın ilk yarısında Anadolu’daki kültürel hayat ve Sadreddin Konevî’nin yeri hakkında 
bkz.: Claude Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu, çev. Erol Üyepazarcı, İstanbul, Tarih Vakfı 
Yurt Yay., 2000, s. 324.; Ayrıca yine XIII. yüzyılda Anadolu’daki kültürel ve dinî hayatta İbnü’l-
Arabî ve Sadreddin Konevî’nin yeri ve önemi için bkz. a.g.e., s. 214-215. 

35 İbnü’l-Arabî ve vahdet-i vücûd anlayışının Anadolu’daki tesirleri ile ilgili olarak bkz.: Ahmet 
Yaşar Ocak, adı geçen makale, s. 508. 

36 Vahdet-i vücûd anlayışında Sadreddin Konevî ve çalışmaları için bkz.:Ekrem Demirli, Sadreddin 
Konevî, Nazari Tasavvufun Kurucusu Sadreddin Konevî: Hayatı, Eserleri, Düşünceleri, 
İstanbul, İSAM Yay., 2008.; Ahmey Yaşar Ocak, adı geçen makale. 

37 Ahmet Yaşar Ocak, adı geçen makale, s. 509. 
38 “İbn ‘Arabî’nin 1204’te I. Gıyadeddin Keyhüsrev’in hocası Şeyh Mecdeddîn İshak’ın daveti 

üzerine Malatya’ya gelmesi ve Konya, Kayseri, Sivas, Erzurum gibi önemli merkezleri ziyaret 



71 

Ekberî gelenek Anadolu’daki yaygınlığını ve etkisini Osmanlılar döneminde 

de Osmanlı medreselerinin kurucusu Davud-ı Kayserî (ö.1350) gibi isimlerle hem 

entelektüel ortamlarda hem de halk arasında devam ettirmiştir. Söz konusu anlayışın 

yaygınlık kazandığı yerler arasında Bursa ve Edirne gösterilmektedir.39 XV. yüzyılın 

ilk yarısında Yazıcıoğlu Mehmed, Muhammediye ile vahdet-i vücûd anlayışının bir 

temsilcisi olmuş ve Füsus şerhi (Münteha) ile şarihler geleneğine bağlanmıştır.40 

Böylece biz Yazıcıoğlu’nu ve eserlerini, özelde ise Muhammediye’yi söz konusu 

paradigma içinde değerlendirme ve yorumlama imkânına kavuşmuş olmaktayız. 

Yazıcıoğlu Mehmed’in ait olduğu söz konusu tasavvufî geleneğin temelleri 

de yine XIII. yüzyılda atılmıştır. Ekberiye geleneğinin Osmanlı medreselerindeki, 

Davud Kayseri, Molla Yegan veya Molla Fenâri gibi bazı temsilcileri, yaptıkları 

çalışmalar ve verdikleri eserlerle Anadolu’daki ilmî hayatın gidişatını etkilemişlerdir. 

Konya, Kayseri, Tokat ve Sivas gibi ilim merkezlerinden yetişen birçok 

bilgin de Osmanlı’nın ilk medreselerinde öğrenci yetiştirmeye başlamıştır.41 Bu 

medreselerdeki kadrolar eğitimlerini Anadolu Selçuklularından tevarüs edilen 

medreselerin yanında Mısır, Suriye, Irak, İran ve Türkistan olmak üzere klasik İslam 

coğrafyasına tahsil için gidip eğitimini tamamladıktan sonra dönenler ve bu 

coğrafyalara mensup alimlerden oluşur. Yazıcıoğlu’nun eğitim aldığı XV. yüzyılın 

ilk yarısında Osmanlı medreseleri böyle bir arka plana sahipti. O yıllarda 

Osmanlı’nın ilim merkezi, Gelibolu’ya çok yakın olan, Bursa’ydı. Yazıcıoğlu’nun 

eğitim için Bursa’da bulunmuş olabileceğini düşünülebilir. Muhammediye’ye 

bakıldığında referans gösterilen yazarlar ve eserle aynı anlayışın temel kitapları ve 

ilim adamlarıdır. 

Böyle bir ilmî çevreden hareketle Yazıcıoğlu’nun telif etmiş olduğu eserlere 

bakıldığında vahdet-i vücûd geleneği içinde değerlendirilmesi gereken bir metinle 

																																																																																																																																																													
ederek mistik öğretisini bu coğrafî çevrede yaygınlaştırması, Osmanlı öncesi Anadolu tasavvuf 
kültürünü şekillendiren başlıca dinamikler arasında öncelikle dikkat çekmektedir.” Ekrem Işın, 
“Osmanlı Döneminde Tasavvufî Hayat”, Osmanlı (Toplum), Edt. Güler Eren, Yeni Türkiye Yay., 
Ankara, 1999, c. 4, s. 451. 

39 Ahmet Yaşar Ocak, “Klasik Dönme Osmanlı Düşünce Hayatı”, Genel Türk Tarihi, c. 6, s. 469. 
40 Mahmut Erol Kılıç, “Füsûsü’l-Hikem”, DİA, c. 13, s. 233. 
41 Mustafa Sarıbıyık, “İlk Osmanlı Medreseleri”, APA, Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi, 

http://dergipark.gov.tr/esosder/issue/6117/82086. 



72 

karşılaşılır. Öyleyse bu geleneğin Osmanlı coğrafyasındaki macerası ile 

Yazıcıoğlu’nun ilmî ve tasavvufî kimliği arasında önemli bir paralellik ortaya çıkar. 

Çünkü Yazıcıoğlu’nun üç eserinden ikisi yani hem Muhammediye hem de Füsus 

şerhi, Ekberi geleneğe aittir. 

Bununla birlikte özellikle Muhammediye’de yazarın İslam ilim geleneğinde 

kabul görmüş en önemli tefsir ve hadis kaynaklarına hakimiyetini de görüyoruz. 

Böyle bir ilim anlayışı Muhammediye’nin ortaya çıkışını da sağlamıştır. Sebeb-i telif 

kısmında yazarın eserini ortaya koyarken hareket ettiği temel saiklerden birinin, Hz. 

Peygamber’in hayatına dair daha önce yazılmış sayısız eserin varlığına rağmen tefsir 

ve hadislerden faydalanılarak ortaya konulmuş bir eser telif etme bilinci olduğu 

görülmektedir. 

 

Dediler nakl-i tefsîr olsa bize / Hadîs olsa kim oldur ilm-i ahrâ 

Dostlarım dediler ki en münasip bilgiler olan tefsirlerden ve 

hadislerden nakillerle (yazılsa).42 

 

Dedim ger ola takdîr-i İlâhî / Koyam bu yüzde bir zülfi 

mutarrâ43 

(Cevaben) dedim ki eğer takdir-i İlahî olursa bu yüze bir 

misk kokulu zülüf de ben koyayım. 

 

Fakat bu noktada dikkat çekilmesi gereken husus Yazıcıoğlu’nun ilim anlayı-

şının farkının; gelenekteki ilim ve irfan birlikteliğine dayanan bir yaklaşım oldu-

ğudur. Şu çok açıkça görülmektedir ki ona göre ilim, kitaplardaki bilgilerle başlasa 

da hakikatler okuyup yazarak değil saflaşmış bir gönülle bilinir. Yazıcıoğlu hangi 

konuda yazarsa yazsın okuyucusuna verdiği mesaj; bu bilinen tarihi olayda dikkat 

																																																								
42 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 41; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 6. 
43 a.g.e., byt: 42; a.g.e., s. 6. 



73 

çekilmesi gereken husus, cereyan eden olaylar değil onların arkasındaki hakikatler-

dir. Bu bağlamda onun tabiri ile Hz. Peygamber’in varoluşundaki hakâyık ve dekâ-

yık (hakikatler ve incelikler) Muhammediye’nin varlık sebebidir. Yazıcıoğlu Sebeb-i 

Telif’te Muhammediye’nin Hz. Peygamber’in vasıflarını anlatmayı değil onun ke-

mâllerinin ortaya konmasını hedeflemektedir.44 Başka bir ifade ile Hz. Peygamber’in 

hayatı hakkındaki en yüksek bilgi keşf ve ilhama dayanan tasavvufî bilgidir. 

Yazıcıoğlu’nun bilgi ve tasavvuf anlayışının dayandığı vahdet-i vücûd 

anlayışının Anadolu’daki ve/veya Osmanlı medreselerindeki hikâyesine kısaca 

bakılmalıdır. Asıl konumuz söz konusu düşüncenin tarihi olmadığı için dikkate 

aldığımız zaman dilimini Muhammediye’nin telifiyle sınırlandırıyoruz. 

Vahdet-i vücûd anlayışı Muhammediye’nin telif edildiği 1449 yılına kadar 

yaklaşık iki yüz yıllık zaman içerisinde yapılanmasını tamamlamış ve Müeyyidüddin 

Cendî (v.1291), Azizüddin Nesefî (v.1291?), Abdürrezzak Kâşânî (v.1329) ve Davud 

Kayserî (v.1350) gibi en önemli şarihlerini çıkartmıştı. İbnü’l-Arabî’nin ortaya 

koyduğu görüşleri hemen arkasından Sadreddin Konevi (v.1273) sistematik bir 

ifadeye kavuşturmuş ve bu düşünceye “İlm-i ilahi” demişti.45 Konevî’nin arkasından 

gelen öğrencisi Müeyyedüddin Cendî ile Yazıcıoğlu Mehmed’in de dahil olduğu 

şarihler silsilesi başlamış ve günümüze kadar devam edegelmiştir. Osmanlı 

döneminde kurulan ilk medresenin baş müderrisi olan Davud Kayseri (ö.1350) 

Mısır’da İbnü’l-Arabî’nin en önemli talebesi, şarihi ve Ekberî geleneğin temel 

prensiplerini ortaya koyan Sadreddin Konevi’nin öğrenci Abdürrezzak Kâşânî’nin 

öğrencisi olmuştu.46 

2.1.4. Eserleri 

Yazıcıoğlu Mehmed’in Muhammediye’den başka iki eseri daha vardır. Bunlar 

Megâribu’z-Zamân ve Şerh-i Füsûsu’l-Hikem (Müntehâ)’dir ve ikisi de Arapçadır. 

																																																								
44 “Ki düpdüz âlemin halkı işitti / Benüm evsâfımı berren ve bahrâ”, a.g.e., byt: 59; a.g.e., 7. 
 Âlemin halkı denizlerde ve karalarda baştan başa benim vasıflarımı işitti. 
 “Kemâlâtım yetiştir sen dahi pes / İşitsin ümmetim şehren fe-şehrâ”, a.g.e., byt: 60; a.g.e., 7. 
 Sen de ümmetime benim kemâllerimi ulaştır, şehirden şehire kemâllerimi işitsinler. 
45 Sadreddin Konevî, Tasavvuf Metafiziği (Miftâhu Gaybi’l-Cem Ve’l-Vücûd), çev. Ekrem 

Demirli, İstanbul, İz Yay., 2004, (2.bs.), s. 9-10. 
46 Mehmet Bayraktar, “Dâvûd-i Kayserî”, DİA, c. 9, s. 32. 



74 

Bu iki eser daha sonra Yazıcıoğlu’nun kardeşi Ahmed Bîcan tarafından Envâru’l-

Aşıkîn (Megaribu’z-Zamân) ve Müntehâ (Şerh-i Füsûsü’l-Hikem) adıyla Türkçeye 

tercüme edilmiştir.47 

Yazıcıoğlu eserlerini dönemin ilim geleneğine uyarak Arapça telif etmiş olsa 

da eser vermedeki asıl gayesine uygun bir şekilde onların Türkçeye tercüme 

edilmesini istemiştir.48 

Yazıcıoğlu’nun Megâribu’z-Zamân adıyla bilinen eserinin tam adı, Megâ-

ribu’z-Zamân li-gurûbi’l-eşyâ fi’l-ayn ve’l-ıyân’dır. Eserin Amasya, Konya, İstanbul 

gibi illerdeki kütüphanelerde pek çok yazma nüshası bulunmaktadır.49 Bu nüshalar-

dan en eskisi ve Amil Çelebioğlu tarafından muhtemelen yazar devrine ait olabilece-

ği tahmin edileni, Nurosmaniye Kitaplığı, Nurosmaniye koleksiyonundaki Nk 2595 

numaralı nüshadır.50 Bu nüsha eksik olduğundan yazılış tarihi bulunmamaktadır. 

Çelebioğlu, nüshanın kağıdı, yazısı ve mihrabiyesinin özelliklerine dayanarak metnin 

istinsah tarihini XV. yüzyılın ilk yarısı olarak tahmin etmektedir.51 

Ahmed Bican’ın ifadesine göre eser beş vakit namaza işaret olarak beş ana 

bölümden oluşmaktadır: el-Megâribu’l-evvel fî tertibi’l- mevcûdât ve’n-nizâm. Bu 

bölüm Muhammediye’de İftitâhu’l-Kitâb başlığı altında geçmektedir; el-Megâribu’s- 

sâni fî hitâbâtillah maa’l-enbiyâe’l- ızâm; el-Megâribu’s-sâlis kelimâtu’llâh maa’l- 

melâiketi’l-kirâm; el-Megâribu’r-râbi hıtâbâtu’llâh yevmü’l-kıyâm; el-Megâribu’l-

hâmis kelimâtu’llâh fî-ale’l-makâm52 

Muhammediye’de de benzer konular çerçevesinde bölümler bulunmaktadır. 

Megârib’in tercümesi olan Envâru’l-Âşıkîn Batı dillerine en erken tercüme edilen 

																																																								
47 Çelebioğlu, Muhammediye I, s. 172, 174. 
48 Yazıcıoğlu Megârib ve onun tercümesini kardeşi Ahmed Bîcan’dan istemesinden 

Muhammediye’de söz etmiştir: Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8875-8888; Yazıcıoğlu, 
Muhammediyye, s. 603. 

49 Bunlardan bazıları şunlardır: Nurosmaniye Yazma Eser Kütüphanesi, Nurosmaniye Koleksiyonu, 
34 Nk 2593, 2594, 2595, 2596 numaralı yazmalar; Ayrıca Konya Bölge Yazma Eserler 
Kütüphanesi, Antalya Akseki Yeğen Mehmet Paşa İlçe Halk Kütüphanesi, 07 Ak 132; Konya 
Bölge Yazma Eserler Kütüphanesi, Burdur İl Halk Kütüphanesi, 15 Hk 2063 koleksiyonlarında 
yazma nüshaları bulunmaktadır. 

50 Amil Çelebioğlu, Muhammediye I, s. 172. 
51 a.g.e., aynı yer. 
52 a.g.e., aynı yer. 



75 

Türkçe eserlerden biridir. 1624 yılında Erdel hükümdarı olan Gabor Bethlen’in 

tercümanı ve kâtibi olan Janos Hazi tarafından Macarcaya tercüme edilmiş ve iki yıl 

sonra da Macaristan’ın kuzeyindeki Kassa53 şehrinde basılmıştır.54 

Şerh-i Füsûsü’l-Hikem (Müntehâ) ise Muhyiddin İbnü’l-Arabî’nin Füsûsu’l- 

Hikem adlı eserinden bazı bölümlerin Arapça kısa bir şerhidir.55 Eserin yazılış tarihi 

(1451) Yazıcıoğlu’nun vefat tarihi ile aynı yıla denk gelmektedir ve müellifin son 

eseridir. Füsus şerhi de Megârib gibi Ahmed Bîcan tarafından Türkçeye Müntehâ 

adıyla, Gelibolu’da 1465 tarihinde tercüme edilmiştir. Bu eser Füsûs’un ilk Türkçe 

tercümesi olarak kabul edilmektedir.56 Eserin İstanbul kütüphanelerinde yazma 

nüshaları bulunmaktadır. Bulardan bazıları şunlardır: Topkapı Sarayı Müzesi 

kitaplığı, III. Ahmed bölümü, N: 1616; Nurosmaniye Yazma Eserler Kütüphanesi, 

Nurosmaniye Koleksiyonu, 34 Nk 2466; Süleymaniye kitaplığı, Esad Efendi bölümü, 

N: 175, yine Süleymaniye kitaplığında Pertev Paşa bölümü, N: 293, Lala İsmail 

Efendi bölümü, N: 162/13, Halet Efendi bölümü, N: 262’dir. Şerhin tercümesi olan 

Müntehâ’nın ise sadece İstanbul kütüphanelerinde 10’dan fazla yazma nüshası 

bulunmaktadır.57 

Bu küçük şerh, Füsûsü’l-Hikem’in Müeyyidüddîn Cendî (691/1292) 

tarafından yapılan şerhine notlar mahiyetinde olup bazı müellifler tarafından zor 

konulara değinilmediği için eleştirilmiş olsa da bu çalışmanın varlığı bizim 

açımızdan oldukça önemlidir. Öyle ki Yazıcıoğlu’nun başka bir eseri olmasa da bu 

şerh tek başına bize onun hayatı ve tasavvuf anlayışı açısından çok önemli bilgiler 

verebilir. Böylece yazarın eğitimi, hangi ilmî geleneğe bağlı olduğu ortaya 

koyulabileceği için eserlerinin ve kendi ilmî birikiminin hangi kavramsal çerçevede 

ve hangi bakış açısından hareketle ele alınması gerektiğine dair önemli ipuçlarına 

sahip oluruz. 

																																																								
53 Macaristan’ın kuzeyindeki bu şehrin adı günümüzde “Kosica”dır. 
54 Mustafa Uzun, “Envârü’l-Âşıkîn”, DİA, İstanbul, 1995, c. 11, s. 260. 
55 Gelibolulu Mustafa Âli Efendi, Kitâbü’t-Târih-i Künhü’l-Ahbâr, haz. Ahmet Uğur vd., Kayseri, 

Erciyes Ünv. Yay., c. I, kısım I, s. 401. 
56 Amil Çelebioğlu, Muhammediye I, s. 174, 177.; Mahmut Erol Kılıç, “Füsûsü’l-Hikem”, DİA, c. 

13, s. 233. 
57 Müntehâ ve nüshaları hakkında detaylı bilgi için bkz., Ayşe Beyazıt, el-Müntehâ: Fusûsu’l-

Hikem Üzerine Bir Çalışma, İstanbul, İnsan yay., 2011. 



76 

Yazarın bu üç eserinden başka kaynaklarda bir Fatiha Tefsiri bir de Saltuk-

name’si olduğu rivayet edilmiştir. Amil Çelebioğlu Fatiha Tefsiri’ne henüz ulaşıla-
mamakla birlikte böyle bir eseri muhtemel kabul eder.58 Saltukname ile ilgili olarak 
ise “Yazıcıoğlu’nun mevcut eserleri düşünülürse bu tip bir eser yazıp yazmayacağı 
ayrıca tereddüde şayandır.”59 ifadesi ile böyle bir kitaba mesafeli yaklaşmıştır. 

Bu çerçevede düşünüldüğünde Yazıcıoğlu’nun vahdet-i vücûd geleneğine 
mensup ve bu geleneğin en temel metinlerine ve düşüncelerine hakim bir arka plana 
sahip olduğunu kolayca söyleyebiliriz. Muhammediye açısından bakıldığında ise 
böyle bir metin Muhammediye’deki vahdet-i vücûd geleneğine ait gördüğümüz 
düşünceleri açıklar mahiyettedir. Bu çalışma, Yazıcıoğlu’nun telif ettiği Hz. 
Peygamber’in siyerini başka siyer çalışmalarından farklılaştırarak Muhammediye’ye 
insan-ı kâmil’in kitabıdır dememizi mümkün kılar. 

2.1.4.1. Muhammediye 

Eserin tam adı Yazıcıoğlu tarafından, “Kitâb-ı Muhammediyye Fî-na’t-ı 
Seyyidi’l-âlemin Habîbullâhi’l-a’zam Ebi’l-Kâsım Muhammedü’l-Mustafâ” olarak 
eserin başında belirtilmiştir.60 Muhammediye Yazıcıoğlu Mehmed’in en bilinen 
eseridir.61 Muhammediye’nin müellif nüshası Vakıflar Genel Müdürlüğü Arşiv ve 
Neşriyat Müdürlüğü kitaplığı, N: 431/A’da bulunmaktadır. Nüshanın telif tarihi: 
853/1449, telif eden: Yazıcıoğlu Muhammed’dir. Yazıcıoğlu söz konusu nüshanın 
Gelibolu’dan çıkartılmamasını vasiyet etmiştir fakat zimmet kaydından anlaşıldığı 
kadarıyla II. Dünya Savaşı yıllarında zayi olması tehlikesi karşısında tedbir amacıyla 
Ankara’ya getirilmiştir.62 Türkiye kütüphanelerinde yazma ve matbu olarak pek çok 
nüshası olan eserin Kahire Hidiviye kitaplığı, Londra British Museum ve Vatikan 
kitaplığında nüshaları bulunmaktadır.63 Amil Çelebioğlu sadece İstanbul kitaplık-
larında istinsah tarihi belli olan kırk, belli olmayan on sekiz yazma olmak üzere elli 

																																																								
58 Amil Çelebioğlu, Muhammediye I, s. 177. 
59 a.g.e., s. 177. 
60 Yazıcıoğlu Mehmed, Muhammediyye, Vakıflar Genel Müdürlüğü Arşiv ve Neşriyat Müdürlüğü, 

nr. 431/A, telif tarihi, 853/1449. Eser günümüzde Ankara’da Vakıflar Genel Müdürlüğü’nde, Kasa 
No: 201’de muhafaza edilmektedir. 

61 Muhammediye hakkında detaylı bilgi için bkz.: Amil Çelebioğlu, Muhammediye I-II, Ankara, 
MEB Yay., 1996., Mustafa Uzun, “Muhammediye”, DİA, c. 30, s. 586. 

62 Çelebioğlu, Muhammediye I, s. 58. 
63 a.g.e., s. 77. 



77 

sekiz eksiksiz yazma nüsha tespit etmiştir.64 Öyle görünüyor ki Osmanlı toprakları 

ile Türkçe konuşulan bölgeler arasındaki ilmî hareketlilik Muhammediye’nin 
Anadolu’nun dışında, Balkanlardan Kafkaslara yayılmasını sağlamıştır.65 Yazıldığı 
zamandan günümüze kadar yüzyıllardır, eğitimli kişiler yanında özellikle halk 
arasında yayılmış ve okunmuştur. Hz. Peygamber’in siyerine dair bu eser 9008 
beyitten66 oluşan Türkçe bir mesnevidir. Yazıcıoğlu Mehmed’in Arapça ve Farsçaya 
hakim ve iyi eğitim almış bir mutasavvıf olduğunu biliyoruz. O da çağdaşları gibi 
zamanının ilmî geleneğine uyarak diğer iki eserini Arapça telif etmesine rağmen 
Muhammediye’nin Türkçe olması, eserin varlık amacına uygun düşmektedir. 
Muhammediye Hz. Peygamber’in emri ile geniş bir kitleye ulaşmak için yazılmıştır. 
Yazıcıoğlu, sebeb-i telif kısmında Hz. Peygamber’i rüyasında gördüğünü ve onun 
kendisine, insanlar arasında yayılacak yeni bir eser yazmasını emrettiğini söyler. 
Yazıcıoğlu bir taraftan dostlarının kendisinden Hz. Peygamber’e dair bir eser 

yazmasını istemeleri ve esasen Hz. Peygamber’in, rüyasında kendisine böyle bir 
görev vermesi üzerine Muhammediye’yi yazmaya başladığını ifade etmiştir: 

 

İçir hikmet şarâbın ümmetime / Sözümü söyle halka âşikârâ67 

Ümmetime hikmet şarabını içir, halka benim sözlerimi açık 

bir şekilde söyle. 

 

Tamâmet dolsun iller mu’cizâtım / Yetişsin sözlerim mülk ü 

diyara 68 

Ülkeler mucizelerim ile dolsun, sözlerim memleketlere ve 

beldelere ulaşsın. 

																																																								
64 a.g.e., s. 60-61. 
65 “Muhammediye yalnız Türkiye’de değil, Kırım’da ve daha sonra Kazan’da ve Başkurt Türkleri 

arasında büyük bir kudsiyet kazanmıştır.”, Mehmed Fuad Köprülü, Eski Şairlerimiz: Divan 
Edebiyatı Antolojisi, İstanbul, 1934, s. 68. 

66 Amil Çelebioğlu’nun çalışmasında esas alınan Muhammediye nüshasının beyit sayısıdır. 
67 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 55; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 7. 
68 a.g.e., byt: 56; a.g.e., s. 7 



78 

Şu resme eyle imdi beni takrir / İşitsin Mısr u Şâm Rûm u 
Buhârâ 69 

Şimdi beni öyle anlat ki Mısır, Şam, Rum illeri, Buhara 
duysun. 

 
Yenile mevlidim çıksın cihana / Eğerçi söylenir dehren fe-
dehrâ 70 

Gerçi diyardan diyara, devirden devire söylenir (ama) 
mevlidim yeniden cihana yayılsın. 

 
Ki düpdüz âlemin halkı işitti / Benüm evsâfımı berren ve 
bahrâ 71 

Tüm âlem halkı, karalarda ve denizlerde benim vasıflarımı 
işitmiştir. 

 
Kemâlâtım yetiştir sen dahi pes / İşitsin ümmetim şehren fe-
şehrâ 72 

Sen de benim kemâllerimi şehirlerden şehirlere ümmetime 
ulaştır ki işitsinler. 

 
Muhammediye edebiyat literatürü içerisinde Hz. Peygamber’in hayatını anlat-

ması bakımından siyer olarak kabul edilmiş fakat Hz. Peygamber’in mevlidinin 
önemli bir kısım teşkil etmesi ile de siyer-mevlid gibi bir ara durumda kabul edildiği 
de olmuştur. Bununla birlikte eserin, hacmi ve muhteviyatı dolayısıyla mevlid olma-
dığı görüşü de mevcuttur.73 Yukarıda da söz konusu olduğu gibi biz Muhammediye’-
yi Türk edebiyatındaki manzum tasavvufî siyerlerden biri olarak kabul etmekteyiz. 

																																																								
69 a.g.e., byt: 57; a.g.e., s. 7. 
70 a.g.e., byt: 58; a.g.e., s. 7, “Dehren fe-dehrâ”: Diyardan diyara, devirden devire, İlhan Ayverdi, 

Kubbealtı Lugatı: Misalli Büyük Türkçe Sözlük, c. I-III, İstanbul, Kubbealtı Neşriyat, 2006. 
71 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 59; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 7. 
72 a.g.e., byt: 60; a.g.e., s. 7. 
73 Fatih Köksal, Mevlid-Nâme, İstanbul, TDV, Yay., 2011, s. 29. 



79 

2.1.4.1.1. Bölümleri 

Muhammediye 9008 beyitlik hacmi ile ilk bakışta birbiri ile doğrudan ilgili 
gibi görünmeyen birçok bölümden oluşur. Eseri öncelikle üç ana bölüme ayırmak 
mümkündür; ilki kitabın mukaddimesi sayılabilecek ‘başlangıç’tan Hz. Peygam-
ber’in doğumuna kadarki konuları ele alan 1540 beyitlik bölüm, ikincisi Hz. Pey-
gamber’in hayatının anlatıldığı, mevlidden vefata kadar, 3216 beyitlik bölüm. Bu 
bölüm aynı zamanda ehl-i beyt ve dört halifenin vefatlarını da içerir. Sonuncusu Hz. 
Peygamber’in vefatından ve kıyametin kopmasından itibaren, ahiret halleri, cennet-
likler ve cehennemliklerle bunların durumları ve cennet ehlinin Hakka kavuşmasını 
anlatan 4252 beyitlik bölüm. Görüldüğü gibi siyer anlatısı ile ahiret hallerinin 
anlatıldığı diğer kısımlar arasında bir denklik mevcut. Bunun sebebi yukarıda 
Yazıcıoğlu’nun peygamber tasavvuru ile ilgili görülmüş ve konu açıklanmıştı. 

Muhammediye’nin bölümleri yukarıda sözü edilen üç bölümün ayrıntısına 
inilerek ortaya konacaktır. Eser, edebi olarak, mesnevi olduğu için türünün genel 
özelliklerini havi olarak girişte tevhid, na’t, sebeb-i telif gibi bölümleri içermektedir. 
Daha sonra kitabın mukaddimesi olarak tanımladığımız İftitâhu’l-kitap kısmı gelir. 
Bu bölüm yazarın tasavvuf anlayışının ve varlık tasavvurunun takip edilebileceği bir 
içeriğe sahiptir. Ayrıca bölüm, okuyucusuna, yazarın nasıl bir peygamber 
tasavvuruna sahip olduğunu göstermesi bakımından önemlidir. Yazar bölüme 
mutasavvıfların yaratılış anlayışlarında çok önemli yeri olan bir hadisle başlar: 
“Allah vardı ve O’nunla birlikte hiçbir şey yoktu.”74 Daha sonra varlığın ortaya 
çıkması, ilk yaratılanlar olarak ilk akıl, kâlem, levh, arş ve kürsinin yaratılışından 
sonra âlemlerin yaratılması, cennet ve cehennemin yaratılması sırasıyla ele alındıktan 
sonra yazar “Zikru’l-mîsak” başlığı altında insanın yaratılmasına geçer. Burada da 
anlatı insanoğlunun dünyaya gelmezden önce ruhlar âleminde var edilmesi, Hz. 
Adem ve Havva’nın yaratılması, Cennetteki hayatları veyasaklanmış ağaca 
yaklaşarak cennetten yeryüzüne indirilmeleri ayrıntılarıyla anlatılmaktadır. 
Yazıcıoğlu tüm bu anlatıya kaynak olarak Fahreddin Razî’nin Tefsir-i Kebîr’ini ve 
Keşşâf’ı gösterir ve konular birden fazla rivayetle ayrıntılandırılır. Yazarın bu ve 
benzeri tahkiye kısımlarında oldukça başarılı olduğu gözden kaçmaz. Sözlü 

																																																								
74 İsmail b. Muhammed Aclûnî, Keşfu’l-Hafâ ve Muzilu’l-İlbâs: amme’ştehera mine’l-Ehâdîsi 

alâ Elsineti’n-Nâs, Beyrut, Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 1351, c. 2, s. 130-131.  



80 

geleneğin dinamik anlatısını Muhammediye’nin birçok yerinde görmek mümkündür. 
Hz. Adem ve Havva’nın yeryüzüne indirilmelerinden sonra Hz. Peygamber’e 
gelinceye kadar geçen peygamberler; sırasıyla “Tertibu’l-Enbiya” bölümünde ele 
alındıktan sonra söz, Hz. Peygamber’in soyağacına getirilir. Soyağacı sayıldıktan 
sonra da “Meb’as-i Muhammed Mustafâ” bölümüyle Hz. Peygamber’in gönderilmesi 
veya başka bir deyişle Muhammediye’nin mevlid kısmına geçilir. Bu bölümde 
Yazıcıoğlu’nun oldukça lirik bir üsluba ve dile sahip olduğu görülür. Amil 
Çelebioğlu’na göre mevlid kısmı Yazıcıoğlu’nun Vesiletü’n-Necat yazarı Süleyman 
Çelebi’den etkilendiğine veya en azından onu okumuş olduğuna dair izler taşır.75 

2.1.4.1.2. Dili ve Yöntemi 

Muhammediye Yazıcıoğlu’nun tek Türkçe eseridir. Eser, telif nedeni ile 

uyumlu bir şekilde halkın dilinde yazılmıştır ki Hz. Peygamber’in kemâlleri, 

hikmetleri ve vasıfları böylece insanlar arasında yeniden yayılsın. Dili genel olarak 

sade ve akıcıdır, yazar sanatlı bir üslubu benimsememiştir. Bununla birlikte anlatılan 

konular değiştikçe bazen dil de ağırlaşıp sanatlı ve süslü bir şekil alır. Örneğin Hz. 

Peygamber’e naat ve münacaat kısımları ilahî aşk yüklü, bazen de süslü bir dille 

yazıldığı olmuştur. Böylece yazar hem iyi eğitim almış medrese çevrelerine hem de 

halka hitap etmiş olmaktadır. 

Muhammediye geniş bir kitleyi hedeflemesine paralel olarak anlatımın da 

okuyucusuyla sohbet eder gibi konuşma üslubunda olduğu ve bir hikâyeci gibi 

konuları tahkiye ettiği görülür. Nitekim bir beyitte yazar kendisini “vassaf” olarak da 

tanımlamıştır: 

 

Elâ î tâlib-i ahbâr nedür dir dinle bu vassâf / Elâ î câlib-i 

âsâr nebîlerden işit evsâf76 

Ey haberler almak isteyen kişi, dinle bak bu anlatıcı ne 

söyler. Ey öndekilerin eserlerini önemseyen, peygamberlerin 

vasıflarını dinle! 

																																																								
75 Çelebioğlu, Muhammediye I, s. 183. 
76 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 1457; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 129. 



81 

Bu tanımlamanın anlamı önemlidir çünkü sözlü gelenekte zaten Hz. 

Peygamber’in vasıflarını anlatan hikayecilerin geniş halk kitlelerinin eğitiminde 

önemli bir rolünün olduğunu biliyoruz. 

Yazıcıoğlu, eserini Hz. Peygamber’in kemâllerinin yaygınlık kazanması 

amacıyla yazmış olmakla birlikte; yazarın yazım yöntemi oldukça bilimseldir. İslam 

bilimlerinin araştırma yöntemlerinden bir olarak kabul edilebilecek olan, konu 

hakkındaki sözlerini Kur’an, sünnet ve ulema görüşlerine dayandırma ve bunlar ile 

destekleme yöntemini kullanmıştır. Bir konuyu ele aldığında önce birkaç beyitten 

müteşekkil bir giriş ile okuyucusunu konuya hazırlar. Bu kısımdaki beyitler aşağıda 

ele alınacak konunun bir özeti mahiyetindedir. Arkasından gelen kısımda ayet ve 

varsa konu hakkındaki hadisler ortaya konur ve genellikle ayetlerin kısa bir tefsirine 

yer verilir. Bu kısım genellikle Razî’nin Tefsir-i Kebîr’inden alınır ve İbn Abbas gibi 

önemli isimlerin yorumlarından oluşur. Ayet ve hadislerden sonra Ehl-i sünnet 

alimlerinin görüşleri ifade edildikten sonra konunun tasavvufî yorumu ifade edilir ki 

bu kısımda tasavvuf tarihinin her dönemine ait öne çıkan isimlerin görüşlerine yer 

verilir. Örneğin Cüneyd-i Bağdâdî, Bâyezîd-i Bistâmî, Hasan Basrî, Ebû Zer Gıfarî 

ve İbnü’l-Arabî gibi tasavvufun çok önemli isimlerinin sözleri ve görüşleri özellikle 

bu kısımda yer alır. 

2.1.4.1.3. Kaynakları 

XV. yüzyılda doğrudan veya dolaylı olarak Muhammediye’ye kaynaklık veya 

tesir etmesi bakımından önemli tasavvufî eserler arasında; İbn’l-Arabî’nin Rûhü’l-

Kuds’u ve el-Fütûhatü’l-Mekkiyye’si gibi tasavvufun temel eserleri, Ebu Hafs 

Sühreverdî’nin tasavvuf klasiklerinden kabul edilen Avârifu’l-Maarif’i, Ebu’l-Leys 

Semerkandî’nin bazı görüşleri, yine Ebû Talib Mekkî ve eseri Kûtu’l Kulûb, 

Müeyyüdiddîn Cendî, Mukâtil b. Süleyman, Molla Fenârî gibi isim ve eserler 

bulunuyordu.77 Bunlar dışında İslam ilimleri literatürünün en önemli tefsir ve hadis 

eserleri de Yazıcıoğlu’nun temel kaynaklarıdır. Fahreddin Razî (606/1209)’nin 

Tefsîr-i Kebîr’i, Zemahşerî’nin Keşşâf’ı, Kadı İyaz’ın Şifâ’sı, eserlerinin isimleriyle 

anılırken Mücâhid, Süddî, Nevevî, İsfehânî, Mukâtil b. Süleyman, Kurtubî, Kaffâl 

																																																								
77 Çelebioğlu, Muhammediye I, s. 177-178. 



82 

eş-Şâşî, Maturîdî, Tahavî, Kerhî, Şems-i Şirâzî, Ebî Bekr-i Nakkâş Muhammediye’de 

isimleri ile anılmış, onların görüşlerine yer verilmiştir. 

2.2. MUHAMMEDİYE’DE YARATILIŞIN İLKESİ OLARAK  

 HZ. PEYGAMBER VE MEVLİD 

Hz. Peygamber’in varlığına dair bir kitap olarak ortaya koyduğumuz bu 

eserde Hz. Peygamber ile ilgili müstakil bir başlık açmanın anlamına dair aklımıza 

gelecek olan sorular, aynı zamanda bizim burada ele alacağımız konulara bir kapı 

aralamak bakımından çeşitli imkânları barındıracaktır. Muhammediye’de Hz. 

Peygamber dediğimizde; Hz. Peygamber’in yaratılışı, onun ahlaki özellikleri, hayatı 

ve vefatını, hikmetleri ile ele alan bir eserden bahsediyoruz. Vefattan sonra ise bir 

devamlılık anlayışı içerisinde Hz. Peygamber’in ahiretteki varlığı ele alınarak 

konular işlenmektedir. Böylece Yazıcıoğlu’nun Peygamber tasavvurunun oldukça 

geniş bir perspektife sahip olduğunu ilk adımda söylemek gerekmektedir. Bir başka 

deyişle Muhammediye’de Peygamber dediğimizde aslında Hz. Peygamber’e dair pek 

çok anlamı birlikte kastetmiş olmaktayız. 

Bu başlık altında öncelikle yaratılış ya da varlık’a dair şeyler üzerinde 

düşünmüş ve konuşmuş olacağız. Çünkü Yazıcıoğlu’nun da benimsemiş olduğu 

şekliyle vahdet-i vücûd anlayışı çerçevesinde Hz. Muhammed, varlığın ortaya 

çıkmasında “ilke” olarak kabul edilmektedir. Yazıcıoğlu’nun yaratmaya dair 

beyitlerle konuya giriş yaptığını, konuyu İlk Akıl, Kâlem, Levh gibi temel 

kavramları kullanarak ele aldığını görmekteyiz. Konu eserin mukaddimesi sayılan 

“İftitâhu’l-Kitab” adlı bölümde özetle ele alınmış olmakla birlikte biz 

Muhammediye’nin bir bütün olarak bu bölümde ele alınan görüşlerin tafsilatına 

tahsis edildiği söyleyebiliriz. Buradan hareketle Muhammediye’nin “ilke olarak 

Muhammed (sav)’ın” ve “Hz. Muhammed’in” ne manaya geldiği üzerine tahsis 

edilmiş bir eser olduğu söylenebilir. 

Daha sonra ikinci başlık altında Hz. Peygamber’in nûrundan söz edilecektir. 

Varlığın kendisinden neşet ettiği bu nûrun yaratılışta ve varlığın devamlılığındaki 

merkezî konumu üzerinde duracak Nûr-ı Muhammedi’nin ne manaya geldiği ve Mu-

hammediye’deki yeri hakkında hem önemli mutasavvıfların hem de Yazıcıoğlu’nun 



83 

görüşleri ele alınacaktır. Son olarak ise “İlk Yaratılan Şey” başlığı altında varlığın 

ilkesi ve Nûr-u Muhammedî olarak ele aldığımız Hz. Peygamber’in hakikatinin bu 

defa hem Hz. Peygamber’in hem de âlemin yaratılmasında veya bir başka deyişle 

mevlidde varoluşa nasıl bir zemin hazırladığı üzerinde odaklanılacaktır. Canlı veya 

cansız, yaratılan ilk varlıkların nasıl Hz. Peygamber’in hakikati ile ilişki içinde 

bulunduklarına değinilecektir. 

2.2.1. Varlığın İlkesi Olarak Hz. Peygamber 

Varlık meselesinin ele alınışı kendi içerisinde farklı yönlere sahiptir. 

Öncelikle varlık meselesi felsefenin ana konusu olarak ortaya çıkar ve burada 

soruşturulan konulardan bir tanesi de Tanrı’nın varlığı meselesidir. Tanrı’nın varlığı 

hakkında konuşmak ise âlem hakkında konuşmayı zorunlu kılmıştır. Çünkü 

filozofların müteal bir Tanrı hakkında konuşmalarının imkânı ve yöntemi 

tümevarımsal olarak âlemden veya bir başka deyişle var olandan yola çıkarak Tanrı 

düşüncesine ulaşmak şeklinde geliştiği görülür.78 Bu bağlamda ilk akla gelen soru, 

acaba insanın kendinden başlayarak gözlemlediği bu dünyanın bir ilkesi var mıdır, 

yok mudur? En genel hatları ile ifade edersek felsefe; özellikle metafizik düşünce, 

birlik çokluk sorununun tartışılması ya da çokluğun ilkesi olarak birlik var mıdır, yok 

mudur, meselesi üzerine odaklanmış gözükmektedir.79 İslam dünyasında ise 

kelamcılar, İslam filozofları ve sufiler aynı sorun üzerinde düşünmüş ve Tanrı’nın 

varlığı, yaratılış, Tanrı-âlem irtibatı gibi konular üzerinde çeşitli görüşler ve 

anlayışlar ortaya koymuşlardır.80 Söz gelimi tasavvuf XIII. yüzyılda İbnü’l-Arabî ile 

yukarıda zikredilen meseleleri vahdet-i vücûd anlayışı çerçevesinde ele almıştır. 

Tasavvuf literatürü içerisindeki Muhammediye ve benzeri eserler ise söz konusu 

birikimin yaygın hale gelmesi ve toplumsallaşmasını sağlamışlardır. Düşüncenin 

popülerleşmesi söz konusu olsa bile bu yolla Muhammediye İslam düşüncesi 

geleneğine bağlanmaktadır. 
																																																								
78 A. Saim Kılavuz, Anahatlarıyla İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, İstanbul, Ensar Neştiyat, 2007, 

(13.bs.), s. 91-92. 
79 İbn Sînâ, Metafizik I, çev. Ekrem Demirli, Ömer Türker, İstanbul, Litera Yay., 2004, s. 2-3, s. 91-

92.; Jussi Backman, “Bir, Bir Şey Değildir: Post-Metafizik Düşüncede Birlik ve Çokluğun 
Akıbeti”, Sabah Ülkesi, sayı: 51, Nisan 2017, s. 16-19. 

80 İslam felsefesinin birlik-çokluk problemine bakışı ve konuyla ilgili görüşler için bkz. Muhammed 
Âbid el-Câbirî, Arap-İslam Kültürünün Akıl Yapısı, çev. Burhan Köroğlu vd., İstanbul, 
Kitabevi, 2000, (2.bs.), s. 573. 



84 

İslam filozofları Grek mirasından tevarüs edilen bu tartışmaları ele 

aldıklarında öncelikle varmak istedikleri şey Tanrı’nın bir ilke olarak kanıtlanması 

idi. Özellikle İbn Sina, Farabî gibi filozoflar dış dünyada gözlemlediğimiz bu 

çokluğu bir ilkeye dayandırarak Tanrı’nın varlığını ispatlamak istemişlerdi.81 Bu 

noktada sudur ve benzeri teorilerle Tanrı’nın varlığı ispatlandığı gibi aynı zamanda 

âlemin Tanrı’dan nasıl çıktığı sorunu da tartışılmıştır. Kelamcıların meseleye 

yaklaşımı ise kısmen farklı bir çizgide gelişmiştir. Başta Mutezile olmak üzere Ehl-i 

Sünnet ve öteki kelam gelenekleri Tanrı’nın varlığı üzerinde çeşitli tavırlar ortaya 

koymuşlardır.82 Mutezilenin akılcı kanıtlama yöntemleri öne çıkarken Ehl-i Sünnet 

geleneğinin Tanrı’nın varlığını bazen ıspatlamaya gerek olmayan, bedihî bir konu 

olarak ele aldığını, bazen de kanıtlamaya çalıştığını görmekteyiz ama ortak olarak 

özellikle Allah’ın sıfatları çerçevesinde birlik-çokluk sorununa eğilmişlerdir.83 Ehl-i 

sünnet ve mutezile kelam gelenekleri ile birlikte ortaya çıkan başka bir şey Tanrı’nın 

âlemle ve özellikle de insanla ilişkisi problemidir. Bu problem bizi vahiy meselesine 

götürür. Bu noktada mesele Tanrı’nın varlığının kanıtlanması olmaktan çıkarak 

Tanrı’nın âlemle veya bizimle irtibat kurması meselesi haline gelir. Yani bizimle 

irtibat kurabilen bir Tanrı ve bu Tanrı’nın keyfiyeti sorunu… Kelamcılar felsefede de 

yer alan başka birtakım kavramları ele alarak insanın varlıktaki yerini, varlık 

gayesini tartışmış ve Tanrı-âlem ilişkisini bu eksende yorumlamışlardır. Sufiyyenin 

bu meseleyi ele alma biçimi ise doğrudan varlığın gayesi meselesinde odaklanmıştır, 

daha doğrusu en önemli sorun burada varlığın gayesinin ne olduğu meselesi 

olagelmiştir.84 Muhammediye’nin de konuya aynı yerden dahil olduğunu 

görmekteyiz. Baştan beri sufiler açık ifadelerle olmasa dahi varlığın ana meselesinin 

ve gayesinin Tanrı’nın bilinme arzusu olduğunu kabul etmişlerdir. Bu cümle yani 

Tanrı’nın bilinmek için âlemi yaratmış olması cümlesi, değişik şekillerle tasavvuf 

tarihinde yer almıştır. Felsefede problem Tanrı’nın varlığının ispatlanması iken sufi 

muhakkikler farklı olarak Tanrı’nın varlığını müsellem kabul edip problemi, bir olan 

Tanrı’dan çokluğun nasıl çıktığının açıklanması olarak vazetmişlerdir.85 Benzer 

																																																								
81 İbn Sînâ, Metafizik I, çev. Ekrem Demirli, Ömer Türker, s. 35; a.g.e., s. 91. 
82 A. Saim Klavuz, Anahatlarıyla İslam Akâidi ve Kelâm’a Giriş, s. 81. 
83 Ekrem Demirli, İslam Metafiziğinde Tanrı ve İnsan, s. 242-243. 
84 Ekrem Demirli, a.g.e., s. 251. 
85 Sadreddin Konevî, Tasavvuf Metafiziği, çev. Ekrem Demirli, İstanbul, İz Yay., 2004, (2..bs.), s. 

10; Ekrem Demirli, İslam Metafiziğinde Tanrı ve İnsan, s. 169, s. 178. 



85 

şekilde Yazıcıoğlu’nun da Muhammediye’ye yaratılışın başlangıcından başladığını 

görmekteyiz. Söz konusu bakış açısı Hz. Muhammed hakkında yazılan bu eserin 

girişini Ganî bi’zzât idi ol Hak ki gaybü’l-gayb idi mutlak86 gibi ifadelerle Hakk’ın 

zatına bağlamıştır. 

Buradan hareketle birkaç husus ortaya çıkmıştır. Birincisi bizim kanıtlamaya 

çalıştığımız Tanrı yerine kendini göstermek isteyen ve varlığını izhar etmek isteyen 

bir Tanrı anlayışı, maksadı bilinmek olan bir Tanrı anlayışı ortaya çıkmıştır. Buna 

şimdilik tümevarımsal Tanrı anlayışı yerine tümdengelimsel olarak varlığın 

açıklanması diyebiliriz. Bu noktada kilit kavram Muhammediye’de de görüldüğü 

üzere peygamber ve peygamberin hakikati kavramları olagelmiştir. Özellikle 

Muhammediye’nin ilk bölümünde Tanrı’nın âlemi bir maksat için yaratmış olduğu ve 

bu maksadın Tanrı’nın bilinme arzusu olduğu, bunun öncesinde ise Tanrı’nın 

kendisini kenz-i mahfî olarak nitelediği eserde yer alır. Söz konusu maksadın 

gerçekleşmesi ise Hakikat-i Muhammediye’ye bağlanmıştır. 

 

Ki zîrâ gizli kenz idi kimesne onu bilmezdi / Cihâna rahmet 

olmazdı yog idi şemme-i zerrât 87 

O gizli bir hazine idi, kimse onu bilmezdi, cihana rahmet 

olmamıştı (ve) zerreler varlık kokusu koklamamışlardı. 

 

Diledi ki aça kenzin ayân eyleye kendüzin / Tecellî eyleye 

yüzün yarattı Ahmed’i mir’ât 88 

O, gizli hazinesini açmayı ve kendisini aşikar eylemeyi diledi 

ve kendisine ayna olarak Ahmed’i yarattı. 

 

Ganî bi’zzât idi ol Hak ki gaybü’l- gayb idi mutlak / Sıfât 

esmâdı müstagrak hüviyyetteydi isti’lâ89 
																																																								
86 Çelebiolu, Muhammediye II, byt: 73; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 9. 
87 a.g.e., byt: 213; a.g.e., s. 22. 
88 a.g.e., byt: 214; a.g.e., s. 22. 



86 

Gaybların gaybı olan Hak hiçbir şeye muhtaç değildi, esma 

ve sıfatlar onun zatında kaybolmuştu ve üstünlük (sadece) 

onun hüviyyetinde idi. 

 

Ki nice nice bâtında nice gayb-ı hazâyında / Nice vahdet 

sarâyında ademde kalmışız amyâ90 

(Esma ve sıfatlar) bilinmezlik hazinelerinde, onun nice birlik 

sarayında yoklukta kalmışlardı. 

Muhammediye’de konular kitabın farklı bölümlerinde, farklı bağlamlarda 

tekrarlanarak işlenmiştir, doğrudan ya da dolaylı olarak bu kavramlara ve konulara 

atıf yapıldığını, şiirin de ifade biçimlerinden yararlanılarak bu düşüncenin metnin 

tamamına yayılarak farklı bağlamlarda işlendiğini görmekteyiz. Söz gelimi Allah’ın 

gizli bir hazine olması yukarıda örneklerini verdiğimiz şekilde kitabın girişinde 

yaratma ile ilgili kısımda ele alındığı gibi kitabın sonundaki bir bölümde 

(Ru’yetullah) de yine Allah’ın gizliliği ve onun açılması ele alınmıştır. Fakat bu sefer 

yaratma ile ilgili bir tecelliden söz edilmez. Hakk bu defa cennette salih kulları için 

tecelli edecektir, bununla birlikte düşünce aynıdır. Hakk bir gizlilik içindeki halinden 

tecelli ederek “görünür / bilinir” olacaktır. 

 

Ulûhiyyet sarâyında serâ-perde bırakmışken / Gerek aça 

nikâbını görüne râyet-i râyât 91 

İlahlık sarayında baştan ayağa perdeli iken (cennette) 

perdesini açacak ve sancaklar sancağı görünecektir. 

Veya âlemin Hz. Peygamber hürmetine yaratıldığı anlayışı metnin tamamında 

yaygın bir biçimde işlenmiştir. Örneğin âlemin yaratılması hakkında eserde yer 

verilen birçok rivayetten birkaç örnek vermek gerekirse: 
																																																																																																																																																													
89 a.g.e., byt: 73; a.g.e., s. 9. 
90 a.g.e., byt: 76; a.g.e., s. 9. 
91 a.g.e., byt: 8036; a.g.e., s. 601. 



87 

Bu kamu tertîb onunçün kim Muhammed Mustafâ / Gele 

yerler yüzüne dillerde ola imtidâh 92 

Bütün bu hazırlık Muhammed Mustafa yeryüzüne gelsin, 

dillerde övgüsü olsun diye yapılmıştır. 

 

Cümle bu devletleri izzetleri ni’metleri / Cümle bu rahmetleri 

onun için etti revâc 93 

(Allah) bütün bu devletleri, izzetleri, nimetleri, rahmetleri 

Hz. Peygamber için yaratıp yaydı 

 

Pes Muhammed dostluğuna yaradıptır âlemi / Pes geri onun 

için hoş geçer onda yalın aç94 

O, Muhammed dostluğu için âlemi yaratmıştır, sonra yine 

ona kavuşmak için yalın ayak, aç da geçse hoştur. 

 

Geldiğimiz bu noktada bizim açımızdan Muhammediye’de ana iddialardan 

birinin varlığın ilkesi olarak Hz. Peygamber’in kabul edildiği veya başka bir deyişle 

onun kâmil insan, insanın en mükemmel örneği olarak kabul edildiği söylenebilir. Bu 

bağlamda Muhammediye’yi tasavvuf literatürü içerisinde daha çok yaklaştırabile-

ceğimiz metinler İbnü’l-Arabî’nin Füsûsü’l Hikem’i ya da Sadreddin Konevi’nin 

Miftahu’l-Gayb’ı veya Abdülkerim Cili’nin İnsan-ı kâmil’i gibi metinler olabilir. 

Muhammediye’nin bu kitaplarla aynı çizgi içerisinde olduğunu ifade edebiliriz. Bir 

başka deyişle bizim varlığın ilkesi derken kastettiğimiz şey ve Hz. Peygamber’in 

hakikati hakkındaki düşünceler sufi literatürde hakikat-i Muhammediye ile ilgilidir. 

Dolayısıyla biz Muhammediye’de ele alınmış olan özellikle varlığın gayesi ve 

varlığın ilkesi olarak peygamber meselesini bu kitaplara referansla açıklamamız ve 

Muhammediye’yi onların bir takipçisi olarak kabul etmemiz mümkündür. 

																																																								
92 a.g.e., byt: 425; a.g.e., s. 42. 
93 a.g.e., byt: 342; a.g.e., s. 34. 
94 a.g.e., byt: 343; a.g.e., s. 34. 



88 

Bilindiği üzere tasavvuf tarihinde peygamber meselesinin ele alınışı zaman 

içerisinde hadisçilerden kısmen farklılaşarak peygamberin manevi şahsiyeti ve sonra 

onun hakikati meselesi olmak üzere İslam düşüncesinde aşina olunmayan bir çizgide 

devam etmiştir. Bu düşüncenin kaynakları hususunda birtakım tartışmalar yapılmış 

olsa dahi Hz. Peygamber’in ezeli bir hakikati olduğu fikri ilk sufilerden itibaren dile 

getirilmeye başlanmıştır. Kuşkusuz bu düşüncelerde peygamber insanı temsil 

ediyordu ve peygamberden söz edildiği her yerde Hz. Peygamber bilfiil kâmil insan 

anlamına gelmekteydi. Biz bunu Muhammediye’de de görmekteyiz. Yazıcıoğlu 

birçok vesile ile Hz. Peygamber’i en kâmil insan olarak tanımlamıştır fakat 

Muhammediye’nin son bölümlerinde yazmış olduğu ‘Medhü’n-Nebî’ isimli bölümde 

Hz. Peygamber’in şahsiyeti ile kavramsal olarak ‘insan’ arasında geçişler konumuz 

açısından önemli bir örnek teşkil edecek veyazıcıoğlu’nun insan ve Hz. Peygamber 

hakkındaki düşüncelerinin özeti sayılabilecek bir bölüm telif edilmiş olacaktır. Yazar 

bu bölümde insanı yüceltmiş ve sözlerini Hz. Peygamber’e bağlamıştır. Başka bir 

deyişle insan derken Hz. Peygamber’i; Hz. Muhammed derken de insanı kastetmiştir. 

Bu bölümde yine yazarın anlatmaya Hakk’ın zatından başladığı görülmektedir. Öyle 

görünüyor ki Yazıcıoğlu Hz. Peygamber’i ve insanı ısrarlı bir şekilde Hakk’a 

bağlamayı seçmiştir. Varlık ve onun maksadı olarak insan, Hakk’tan zuhur edip 

maddi âlemde seyr ettikten sonra yine Hakk’a döner. Söz konusu methiye 

bölümünden bazı beyitler konuyu daha anlaşılır kılacaktır: 

Odur sultan ki zâtından tecelli etti zâtına / Hüviyyetten hicâb 

açıp / Getirdi ilm-i gaybından zuhura nûr-ı Subhânı / Ki 

nâtıktır celâlâtı 95 

O, öyle bir sultandır ki hüviyetinden perde açıp zatından 

zatına tecelli etmiştir. Böylece gayba ait ilminden, onun 

üstünlüklerini anlatan tertemiz bir nûr ortaya çıkarttı. 

Sultan olan Hakk, zatından zatına tecelli edip hüviyeti üzerindeki perdeyi 

araladı ve gizli ilminden, noksanlıklardan tenzih edilmiş bir nûr zuhur etti ki bu nûr 

onun celâl sıfatlarını anlatır. 

																																																								
95 a.g.e., byt: 7807; a.g.e., s. 583. 



89 

Yazıcıoğlu’nun hassasiyetle vurguladığı şey bu beyitlerde de ortaya 

çıkmaktadır. Hz. Peygamber’in hakikatine veya nûruna atfen “nûr-ı subhan” 

şeklinde ifade edilmiş olan görüş, Hz. Peygamber’in hakikatinin daima Hakk’ın 

zatından sonra gelen ve tüm varlığın kendisinden çıktığı mecra olarak kabul 

edilmesidir. Hz. Peygamber’den söz ederken konuşmaya onun hakikatinden 

başlamaktadır ki bu durum Hz. Peygamber’in hakikatinin varlığın kendisinden ortaya 

çıktığı ilke olarak kabul edilmesiyle aynı şeydir. 

 

Odur Subhân kim ol nûru musavver etti âlemde / Muzaffer fer 

müeyyed yed / Ki tâ sırr-ı muhabbetten erişe feyz-i Rahmânî / 

Ki vasl ede hayâlâtı96 

Noksanlıklardan tenzih edilmiş olan Hak, o nûra bu âlemde 

muzaffer bir kudret ve kuvvetli bir yardım ile güçlendirilmiş 

bir suret verdi ki muhabbet sırrından Rahman olan Hakk’ın 

feyzi gelsin ve hayal olanı gerçeğe çevirsin. 

 

Cihân câm idi hâlî fercâm idi cilveden / Yarattı pes insanı ol 

suret-i ma’anîdâr97 

Cihan boş bir son kadeh gibi anlamsızdı. Sonra o, insanı 

manalı bir surette yarattı. 

 

İşitgil kim onu nice eder ehl-i kemâl / Kemâlince îcâd edip 

gösterir iktidâr98 

Şimdi onun insanı nasıl kemâl sahibi yaptığını dinle. O, insa-

nı kâmil bir şekilde yaratıp kendi kudretini ortaya koymuştur. 

																																																								
96 a.g.e., byt: 7808; a.g.e., s. 583. 
97 a.g.e., byt: 704; a.g.e., s. 66. 
98 a.g.e., byt: 705; a.g.e., s. 66. 



90 

Çün oldur kâmil-i âdem pes onundur bu kemâl / Çün oldur 

âlim-i âlem yücedir bin tabakaat 99 

Mükemmel insan odur. Kemâl adına ne varsa onundur. 

Çünkü o âlemlerin âlimidir ve derecesi binlerce kat yücedir. 

 

Sufiler kâmil insan olarak peygamberden söz ettiklerinde aynı zamanda 

yukarıda işaret ettiğimiz gibi varlığın ortaya çıkışı hakkında bazı görüşleri birlikte 

düşünüyorlardı. Söz gelimi onlar Tanrı’nın âlemi yaratmasının gayesinin bilinmek 

olduğunu düşünmüş, bu maksadın ise ancak Hz. Peygamber vasıtası ile 

tamamlanacağını beyan etmişlerdir. Bu durumda Tanrı’nın âlemi yaratma düşüncesi 

yine bazı bağlantılı görüşleri içermektedir. Örneğin âlemin yaratılması düşüncesi 

ezeli olduğu kadar bu durumda bu düşüncenin muhatabı olan veya mazharı olan 

kişinin hakikatinin de ezeli olması gerekir. Sufiler bu nedenle ilk dönemden itibaren 

Hz. Peygamber’in hakikatinin ezeliliğine dair belli belirsiz bir takım ifadeler 

kullanmışlardır.100 Ancak bu düşüncelerin kemâle erdiği esas nokta İbnü’l-Arabî ve 

takipçileri olmuştur. Muhammediye’de ise bu hususta yer alan kanaatler İbnü’l-Arabî 

geleneğinden tevarüs edilmiştir. İbnü’l-Arabî Hz. Peygamber’in Tanrı’nın maksadı 

olduğunu beyan etmiştir, daha doğrusu Tanrı’nın maksadı insan ise bilfiil insan olan 

Hz. Peygamber, Tanrı’nın ilk ve asli gayesi demektir.101 Buradan hareketle 

peygamber âlemin varlık sebebidir ve çeşitli ayet ve hadislerde bu durumun izah 

edildiği görülmektedir. Muhammediye de bu konuları ele almış ve sufi 

muhakkiklerin önemle üzerinde durdukları ayet ve hadisleri o da açıklamalarında 

kullanmıştır. Örneğin yaratma ile ilgili çeşitli rivayetlerin ele alındığı âlemin 

yaratılması ile ilgili bölümde Yazıcıoğlu söze ilk yaratılanlardan bahsederek başlar. 

Burada yukarıda da ifade ettiğimiz gibi akıl, kâlem, levh-i mahfuz, arş, kürsî, cennet 

ve cehennem bir daha kısaca anlatıldıktan sonra tüm bunlardan maksadın Hz. 

Peygamber olduğu şöyle dile getirilmiştir: 

																																																								
99 a.g.e., byt: 4357; a.g.e., s. 380. 
100 Bkz. Mehmet Demirci, “Hakikat-i Muhammediyye”, DİA, c. 15, s. 180.; Mehmet S. Aydın, 

“İnsan-ı Kâmil”, DİA, c. 22, s. 330. 
101 Bkz. İbnü’l-Arabî, Âlemin Yaratılışı: Fütühât-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, s. 31; Fütühât-ı 

Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, c. 1, s. 17; İbnü’l-Arabî, el-Futûhâtu’l-Mekkiyye, c. 1, s. 2. 
Ekrem Demirli, İslam Metafiziğinde Tanrı ve İnsan, s. 31. 



91 

Bulardan kim durur maksûd Muhammed Ahmed ü Mahmûd / 

Buluna tâ kim ol ma’bûd biline tâ ki meknûnât102 

Bunlardan maksat (yaratılış) Hz. Muhammed, Ahmed ve 

Mahmud’dur. Onun vesilesi ile kendisine ibadet edilen ilah 

bulunabilir veyaratılmış şeyler (in anlamları) bilinebilir. 

Mesela Peygamber’in âlemlere rahmet olarak gönderilmiş olması ya da 

sufilerin kutsi bir hadis diye aktardıkları “Sen olmasaydın âlemleri yaratmazdım.” 

gibi cümleler bu kapsamda değerlendirilebilir. Öte yandan Hz. Peygamberin Allah’ın 

yarattığı ilk şeyin kendisinin nûru oladığuna dair hadisi ya da “Âdem toprak ve su 

arasında iken ben peygamber’dim”103 gibi ifadeleri bu kapsamda değerlendirilir. 

Nitekim Muhammediye yazarı bu gibi rivayetlere de atıflar yapmış, bu rivayetleri 

metinde ana bir unsur olarak zikretmiştir. Örneğin aşağıda Hz. Peygamber’in 

vefatının anlatıldığı bölümden alıntıladığımız iki beyit “Levlâk” hadisi diye çok 

bilinen bir hadisi dile getirir: 

 

Buyurdu hem Taâlâllah ki bilgil yâ Muhammed sen / Benim 

izzim celâlimçün kim erişmez ona evsâf104 

Allahu Tealâ buyurdu: “Ey Muhammed bil ki tasavvur 

edilemeyen izzetim ve celâlime yemin olsun, 

 

Eger seni yaratmasam yaratmazdım cihânı der/ Ne şems ü 

kamer gökler ne yerler ne hu kûh-ı Kaaf 105 

Eğer seni yaratmasaydım (ne) cihanı ne güneşi ve ayı, gökleri 

ne yerleri ne Kaf Dağı’nı yaratırdım. 

																																																								
102 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 212; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 22. 
103 Aliyyu’l-Kârî, el-Esrâr, s268 (h.no:352); Zerkeşî, Tezkire, s. 172; A. Avni Konuk, Füsûsü’l-

Hikem Tercüme ve Şerhi, Haz. Mustafa Tahralı, Selçuk Eraydın, İstanbul, İFAV Yay., 1987, c. 
1, s. 11, 220, c. 2, s. 327. 

104 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 4025; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 361. 
105 a.g.e., byt: 4026; a.g.e., s. 361. 



92 

Söz konusu hadis Muhammediye’nin başka birçok bölümünde doğrudan veya 

dolaylı olarak kullanılmıştır. Öyleyse Muhammediye yazarının kanaatinde Hz. 

Peygamber’in varlığın ilkesi olarak zikredildiğini ve metnin bu istikamette kurulmuş 

olduğunu ifade edebiliriz. Muhammediye’de bu bahse ayrılmış olan yerin göreceli 

olarak az olması düşüncenin merkezî önemini azaltmaz, aksine, Muhammediye’nin 

kurgusu dikkate alındığında bu konunun eserin girişi mahiyetindeki İftitâhu’l-Kitap 

bölümünde ele alınmış olması onun referanslarını ve metnin ana fikrini ortaya 

koyması bakımından önemlidir ve bu düşüncenin eserdeki merkezî konumunu 

gösterir. Böylece tasavvuf için müsellem bir kaziyye haline gelmiş olan bir konu bir 

yerde değil metnin bütününe yayılan fikir haline getirilmiştir. Burada Muhammediye 

yazarının Peygamber’in ilke olmasını açıkladığı bazı ifadeleri zikredebiliriz. 

Peygamber’in varlığın ilkesi olması daha sonra kitapta göreceğimiz şu üç 

düşüncenin kabul edilmesi demektir. Birincisi Peygamber varlığın ilkesidir ve 

Tanrı’nın maksadı Peygamber ile gerçekleşmiştir. Bu, Peygamber’in ontolojik olarak 

ilk ve en üstün varlık olduğu anlamına gelir. Bu görüş Muhammediye’de en çok dile 

getirilen ve çeşitli bağlamlarıyla ortaya konan en önemli görüştür. Bu bağlamda 

Yazıcıoğlu’na göre tüm âlem Hz. Peygamber için ve onun şanını yüceltmek üzere 

var edilmiştir: 

Kuruldu hey’et-i eflâk kim erişmez ona idrâk / Muhammed 

şânına levlâk gelip kıldı onu i’lâ106 

İdrakin erişemeyeceği şekilde felekler topluluğu kuruldu. 

Levlâk (sözü) Hz. Muhammed’in şanını yüceltti. 

 

Onunçün Âdem ü dâmâ onunçündür senâ Seynâ / Onunçün 

kubbe-i mînâ onunçün sahra-i sammâ107 

Âdem, deryalar, nûr saçan yıldızlar ve Sina (Tur Dağı), mavi 

kubbe, düzlükler ve dağlar onun içindir. 

																																																								
106 a.g.e., byt: 101; a.g.e., s. 13. 
107 a.g.e., byt: 102; a.g.e., s. 13. 



93 

Yarattı hubb-i zâtîden ki mazhar ola zatına / Ki subhâne’l-

lezî esrâ demiştir Leyle-i İsrâ108 

Hak, kendi zatına zuhur yeri olsun diye onu kendi zâtına 

duyduğu muhabbetten yarattı. Miraç gecesinde ise 

“Subhanellezi esrâ”109 demiştir. 

 
Yarattı Hak kemâl-i kudretinden / Onun nûrunu nûr-ı 

hazretinden110 

Hak, onun nûrunu mükemmel kudretiyle ve kâmil bir şekilde 

kendi nûrundan yaratmıştır. 

 
Allah Hz. Peygamber’i ilk olarak yaratmıştır. O varken ondan ve Hakk’tan 

başka hiçbir şey yoktu; 

 
Yog idi arş u kürsî cennet ü nâr / Yog idi yir ü gök bu çarh-ı 

devvâr111 

(O zaman daha) Arş, kürsi, cennet ve cehennem, yer ve gök, 

bu devreden çark (felekler) yoktu. 

 
Yog idi âlemin nâm-ı nişânı / Yog idi Âdem’in adı ve sanı112 

Âlemin ismi, Âdem’in adı ve şanı bile yoktu 

 
Bulardan ön yarattı Hak onu bil / Ki üç yüz yigirmi dört bin 

yıl113 

Bil ki Hakk onu bunlardan üç yüz yirmi dört bin yıl önce 

yarattı. 

																																																								
108 a.g.e., byt: 103; a.g.e., s. 13. 
109 İsra/1. 
110 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt:192; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 20. 
111 a.g.e., byt: 193; a.g.e., s. 20. 
112 a.g.e., byt: 194; a.g.e., s. 20. 
113 a.g.e., byt: 195; a.g.e., s. 20. 



94 

Yukarıda gördüğümüz tüm beyitlerdeki anlamı toparlayacak olursak özetle 

hiçbir şey yaratılmamışken Hz. Peygamber’in hakikatinin yaratılmış olduğu ve bu 

hakikatin Hakk’ın zatının mazharı olduğu söylenerek Hz. Peygamber’in üstünlüğü 

dile getirilmiş ve övülmüş olmaktadır. 

İkincisi Peygamber’in getirdiği bilgi Tanrı’nın maksadına en uygun bilgidir 

ve insanlar bu bilgiyi takip ettikleri ölçüde Tanrı’nın maksadına göre 

yaşayacaklardır. Bu düşünce için Muhammediye’nin varlık sebebidir demek yanlış 

olmaz. Çünkü Yazıcıoğlu geçmişte Hz. Peygamber hakkında birçok eserin yazılmış 

olduğunu biliyordu. Yapmak istediği önceki bilgileri tekrar etmek değil; bu sefer 

yeni bir peygamber tasavvurunun inanlara ulaşmasına hizmet etmekti ve bunun için 

Hz. Peygamber’in hayat hikayesini hikmetler bağlamında ele almak gerekiyordu. 

Yazıcıoğlu’nun peygamber söz konusu tasavvurunun iyi ifadelerinden birini bu 

bağlamdaki beyitlerinde görmekteyiz: 

 
Mücmela zikredelim zira tafsilatını / Sîre ehli ehl-i tefsir 

eyleyiptir intihâb114 

Biz özetle zikredelim zira ayrıntılarını siyerciler, tefsir ehli 

ayrıntılarıyla anlatmışlardır. 

Siyerciler ve tefsir bilginleri Hz. Peygamber’in hayat hikayesini ve getirdiği 

mesajı insanlara zaten çok iyi anlatmışlardı. Yazıcıoğlu’nun amacı ise bu sefer 

bilinen hikayenin inceliklerine inmek, hikmetlerini ortaya koymak ve insanlara Hz. 

Peygamber’in hayatının başka bir vechesini anlatmaktı. Bunun için devamındaki 

beyitlerde şöyle der: 

 
Biz onu nakl edelim ki mâ-hasal mefhum idi / Nâfeden 

müşgin alalım süzelim gülden gülâb115 

Biz (bilgilerin) yekûnunu ve neticesini dile getirelim, 

ceylanın göbeğinden misk alalım, gülden gülsuyu süzelim. 

																																																								
114 a.g.e., byt: 2959; a.g.e., s. 269. 
115 a.g.e., byt: 2960; a.g.e., s. 269. 



95 

Bu noktada şöyle bir soru akla gelmektedir: Yazıcıoğlu neden bu bilgiyi 

aktarmak veyaymak ister? Cevabı yine Muhammediye’den almak mümkün. Eserin 

sebeb-i telif bölümünde Yazıcıoğlu neden Muhammediye’yi yazdığını açıklarken 

gördüğü rüyadan söz ettikten sonra sözü Hz. Peygamber’e layık ümmet olmaya 

getirir ve burada ortaya koyulan kısa açıklamada Hz. Peygamber’in dilinden ona 

layık bir Müslümanın nasıl olması gerektiğini ortaya koyar. 

 

Bana ümmet olan şoldur ki dâyim / Hakk’a hamd eyleye 

sabren ve şükrâ116 

Bana ümmet olan kişi daima Hakk’a şükretmeli ve (belalara 

karşı) sabırlı olmalıdır. 

 

Tuta buyruğun Allâh’ın tamâmî / Sımaya hükmünü farzan ve 

emrâ117 

Allah’ın tüm emirlerini, farzları ve emirlerini, tamamiyle 

tutmalı ve onlara karşı gelmemelidir. 

 

Kişi kimi severs’ onunla kopar / Severse taş dahi haşren ve 

neşrâ118 

Kişi kimi severse, sevdiği taş dahi olsa onunla diriltilir ve 

neşrolunur. 

 

Beni seven benim ile kopısar / Bulısar mertebe fazlan ve 

kadrâ119 

Beni seven benimle diriltilecektir, faziletli ve değerli bir 

mertebe bulacaktır. 
																																																								
116 a.g.e., byt: 61; a.g.e., s. 7. 
117 a.g.e., byt: 62; a.g.e., s. 7. 
118 a.g.e., byt: 63; a.g.e., s. 7. 
119 a.g.e., byt: 64; a.g.e., s. 7. 



96 

Beni seven sözüm aydan işiden / Yüzümü gözleyen ıyden ve 

kadrâ120 

Beni seven, sözlerimi dinleyen, beni özleyen (gerçek) 

bayramı ve kadir gecesini bulur. 

 

Çü dili kulağı ola sözümde / Özü yüzü olan sadren ve 

bedrâ121 

Gönlü, kulağı sözümde olanın özü ve yüzü dolunay gibi 

nurlanır. 

 

Buna göre Yazıcıoğlu’nun Muhammediye’yi telif etmekteki amacının Hz. 

Peygamber’e dair önceki bilgilerin tekrar edilmesi değil, yine Muhammedî irfan ile 

elde edilen bilginin yeni bir insan inşa etmek olduğu açıktır. Bu insan yukarıdaki 

beyitlerde özetlendiği gibi Hakk’a her daim şükreden, Allah’ın emir veyasaklarını 

gözeten, Peygamber’in sünnetini yaşatan özü sözü iman nûru ile aydınlanmış bir 

kişidir. Bu kişi Hakk’a Peygamber ve onun sevgisi ile vasıl olmaktadır. 

Muhammediye bu peygamberi tanıtmak, sevdirmek ve onun örnekliğinde bir insan 

inşa etmek için yazılmıştır. 

Yazıcıoğlu vahyin Hz. Peygamber tarafından hayata geçirilen şekli ve o 

hayatın anlamı üzerinde durmaya ve bunu insanlara aktarmaya çalışmıştı çünkü o, 

ancak Hz. Peygamber’den alınan sahih bilgi ile Tanrı’nın maksadına göre 

yaşanabileceğini kabul ediyordu. 

Sufiler Tanrı’yı bilmenin veya bunu bir süreç olarak kabul ettiğimizde 

öncelikle onun maksadını bilmenin âlemi bilmekle mümkün olacağını 

düşündüklerinden, âlem hakkındaki bilgiye çok önem vermiş ve Hz. Peygamber’i bu 

bilginin en mükemmel ve temiz kanalı olarak kabul etmişlerdir. Yazıcıoğlu bu 

düşünceyi şu şekilde ifade etmiştir: 

																																																								
120 a.g.e., byt: 65; a.g.e., s. 8. 
121 a.g.e., byt: 66; a.g.e., s. 8. 



97 

Muhammed’çün olunmuştur bu hissiyyât bu hadsiyyât / 

Muhammed’den bilinmiştir bu aklıyyât u şer’iyyât122 

Bu hissiyat, bu mümkinat Muhammed için yaratılmıştır. 

Akliyyat ve şeriyyat Muhammed’den bilinmiştir. 

 

Yukarıdaki beyit Yazıcıoğlu’nun dikkatini âlemin yaratılmasına çevirdiği 

İftitahu’l Kitap bölümünde geçmektedir. Muhammediye’nin Hz. Peygamber’in 

siyerini Tanrı’nın zatından başlayarak ele aldığını söylemiştik. Bu beyit Hz. 

Peygamber’in mevlidine uzanan süreçte âlemin yaratılmasının konu edildiği 

bölümlerden alınmıştır. Burada (byt:231) Yazıcıoğlu’nun Hz. Peygamber’i bir bilgi 

kaynağı olması bakımından ele aldığını söylemeliyiz. İsmail Hakkı Bursevî söz 

konusu beyitte geçen “hissiyyat ve hadsiyyat / akliyyat ve şeriyyat” kelimelerini 

açıklamış, ‘hissiyât’ kelimesini ikiye ayırıp duyu organları ile algıladığımız; görme, 

işitme, tatma gibi idraklere hiss-i zâhir; hayal, vehim, mütehayyile gibi idraklere ise 

hiss-i batın demiştir. 

 

Çün ol sultân-ı kevneyndir / Odur gevherlerin kânı o bildi 

buldu sultânı / Ki sadıktır risâlâtı123 

O iki âlemin sultanıdır. O cevherlerin kaynağı odur. O sultanı 

bildi, buldu. Onun getirdiği mesaj tam ve doğrudur. 

 

Üçüncü olarak Peygamber’in ilke olması onun ahlaki örnek olması anlamına 

gelir. Başka bir ifade ile Tanrı’nın maksadı olan varlık insanlığın Tanrı’yı 

tanımasındaki ahlaki örneğidir. 

Bu yüzden Muhammediye Hz. Peygamber’in ahlakına müstakil bir bölüm 

ayırmıştır. Seksen altı beyitlik bu bölümde Yazıcıoğlu Hz. Peygamber’in ahlaki 

özelliklerini hikmetleri ile birlikte ele almaktadır. Onun ahlakı Hak tarafından 

kemâle erdirilmişti ve o tevazu sahibi idi: 

																																																								
122 a.g.e., byt: 231; a.g.e., s. 24. 
123 a.g.e., byt: 7806; a.g.e., s. 583. 



98 

Vermiş idi Hakk kemâl-i hüsn ile hulk-ı azîz / Halktan a’lâ idi 

ammâ etmez idi ol ulâ124 

Hakk ona kâmil güzellikle bir yüce ahlak vermişti, o halktan 

üstündü ama büyüklük göstermezdi. 

 

Yazıcıoğlu ilk adımda Hz. Aişe’nin “Onun ahlakı Kur’an idi” sözüne telmihte 

bulunur: 

 

Hulku Kur’an idi zîrâ hep tutardı hükmünü / Hem kemâlât ile 

zâtı olmuş idi dopdolu125 

Ahlakı Kur’an’dı zira onun hükümlerine uyardı. Mem zâtı 

kemâllerle dopdoluydu. 

 

Menba-ı ahlâk idi hulk ederdi âleme / Ma’den-i eltâf idi hâşâ 

kim edeydi gulû126 

Ahlakın kaynağıydı, âleme güzel ahlakla muamele ederdi. 

Asla yanlış bir iş yapmayan lütuflar kaynağıydı. 

 

Yazıcıoğlu’na göre Hz. Peygamber’in ahlakından söz etmenin anlamı onun 

örnek alınmasıdır, böylece onun hayatı her bir Müslüman için ahlaka kaynaklık teşkil 

edecek ve referans olacaktır. 

Muhammediye’de konu birçok kere farklı bağlamlarda ele alınmış olmakla 

birlikte biz burada bazı örneklerle yetinmek durumundayız. Örneğin Hz. 

Peygamber’e ilk vahiy geldiğinde yaşadığı endişeli hali gören Hz. Hatice onu teselli 

ederken ilk olarak onun güzel ahlakına vurgu yapmıştır: 

																																																								
124 a.g.e., byt: 1963; a.g.e., s. 174. 
125 a.g.e., byt: 1967; a.g.e., s. 175. 
126 a.g.e., byt: 1968; a.g.e., s. 175. 



99 

Dışın halk ile hüsn-i ahlâk ile / İçin Hakk ile zikr-i Hallâk ile127 

Dışın halk ile güzel ahlak ileyken için Hak ile Hallâk’ın zikri iledir. 

Bu noktada varlığın ilkesini anlatmak için kullanılan başka kavramlar vardır. 
Şimdi sırayla bunların bir kısmını görelim. 

2.2.2. Nûr-ı Muhammedî 

Muhammediye yazarı Yazıcıoğlu’nun Hz. Peygamber’in ontolojik önceliği ve 
ahlaki örnekliğine dair açıklamaları, sufilerin insan tasavvurlarının çok yönlülüğünü 
yansıtır. Çünkü Yazıcıoğlu’nun temel amacı bir “insan”ı anlatırken onu her yönü ile 
ortaya koymak ve böylece bir insanı her insana yaklaştırmaktır. Sufilerin insana ve 
varlığa dair bu görüşleri onların insan meselesini metafizik bir boyutta ele aldıklarını 
göstermektedir. Özellikle İbnü’l-Arabî ve arkasından gelen yorumcularının tavrı 
budur. Bir vahdet-i vücûd yorumcusu olarak Yazıcıoğlu Mehmed de benzer bir 
çizgide bulunmaktadır. Muhammediye’de Hz. Peygamber’in hakikatine vurgu 

yaparken bu hakikatin farklı tezahürlerinin aldığı farklı isimler veya eş değer 
kavramlar üzerinde durmuştur. Bunların önemli bir kısmı sufilerin ilk dönemlerden 
itibaren atıf yaptığı kavramlardır. Bu noktada en önemli/öne çıkan kavram Nûr-ı 
Muhammedi kavramıdır. 

Nûr-ı Muhammedî kavramı sufiler tarafından varlık ve bilgi ile 
ilişkilendirilerek tanımlanır. Onlara göre nûr bilgiyle, karanlık ise cehaletle 
özdeşleştirilir. Bu yönüyle Nûr-ı Muhammedi aynı zamanda bilginin kaynağıdır. 
İkinci olarak nûr varlıkla ilgili bir kavramdır çünkü varlık ışık ile müretadif olduğu 
gibi karanlık yokluk ile eş değer bir kavramdır. Bu yönüyle Nûr-ı Muhammedî’den 
söz etmek varlığın ilkesinden ve devamında yaradılıştan söz etmek demektir. Bu 
durumda Nûr-ı Muhammedi’nin geçtiği bağlamları hem bilgi kaynağı olarak Hz. 
Peygamber hem varlık kaynağı olarak Hz. Peygamber diye iki kısımda ele almak 
mümkündür. Nûr-ı Muhammedî kavramının öncesinde hatırlamamız gereken bir 
husus bu kavrama da kaynaklık teşkil eden bir ayeti kerimedir. Bu ayeti kerime Nûr-ı 
Muhammedî kavramı dahil olmak üzere insanın ezeliliği ve Tanrı’nın maksadı 
oluşuyla ilgili pek çok düşünceye de kaynaklık eden ayettir. Ayette Allah Teâlâ 
																																																								
127 a.g.e., byt: 1775; a.g.e., s. 158. 



100 

“Allah göklerin ve yerin nurudur…”128 diye buyurur. Bu ifade nûr kelimesini Allah’a 

izafe eder. Aynı zamanda nûrun Allah’ın isimlerinden birisi olduğu da hatırlanma-
lıdır. Bu itibarla Allah, gökleri ve yerin nûru olduğu gibi bizzat en-Nûr olandır. 
Nitekim bazı hadislerde ve bazı başka ifadelerde Allah’a nûr olarak hitap edildiği ve 
kendisinden nûr olarak söz edildiği görülmektedir. Ayetin devamında Allah’ın 
nûrunu açıklamak üzere bir temsilden söz edilir. Bu temsilde Allah’ın nûru fânusun 
içerisinde bir kandile benzetilir. Mukatil bin Süleyman’dan itibaren Müslümanlar 
burada kastedilen şeyin Hz. Peygamber’in nûru olabileceğini dile getirmişlerdir. 
Mutasavvıflar da buna işaret etmişler ve peygamberin nûru kavramı ortaya çıkmıştır. 
Muhammediye de Hz. Peygamber’in varoluşuna dair düşüncelerinde aynı görüşleri 
kabul etmekte, aynı yorumları getirmektedir. Hiç kuşkusuz burada bu terkibin 
oluşmasıyla zaman içerisinde kazandığı anlamlar sorunu ele alınması gereken 
müstakil bir konudur. Başka bir ifade ile ilk metinlerde Nûr-ı Muhammedî 

kavramının oluşması ile sonradan kazandığı özellikle metafizik derinlik ve boyutlar 
arasında bir mutabakat var mıdır sorunu tartışmaya açık olmakla beraber bizim 
meselemiz şimdilik bu değildir. Bizim için mesele Muhammediye’de gördüğümüz 
üzere Nûr-ı Muhammedî kavramı ve bu kavrama hangi manaların yüklendiğidir. 
Muhammediye için yakın kaynakların yine İbnü’l-Arabî ve takipçileri olduğu 
görülmektedir. Bir başka deyişle Yazıcıoğlu, Hz. Peygamber’in nûrundan söz 
ederken İbnü’l-Arabî ve şarihleri tarafından tanımlanan şekliyle konuyu ele almıştır. 
Söz gelimi birçok yerde Hz. Peygamber’i ayete telmih ile nûr ve kandil “sirac u 
münîr” şeklinde tanımlar: 

 

Çün oldur beşîr ü nezîr ü sirâc u münîr / Fedâdır cihân ona 

canlardır ona nisâr129 

Müjdeleyen, tehlikeyi haber veren, parlak kandil odur. Cihan 

ona fedadır, canlar onun yoluna saçılmıştır. 

Yazıcıoğlu yine başka bir bağlamda Hz. Peygamber’i “misbah” olarak 

tanımlamıştır. Farklı bağlamlarda benzer örnekleri çoğaltmak mümkündür: 
																																																								
128 Nûr / 35. 
129 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 700; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 65. 



101 

Çün evvel âlemin misbâhı çıktı / Pes andan mürselîn ervâhı 

çıktı130 

(Âdem’in sırtından) ilk olarak âlemin kandili çıktı, sonra 

peygamberlerin ruhları çıktı. 

 
Gelenekte sufiler Hz. Peygamber’in nûruyla beraber insanın hakikati tabirini 

kullanmışlar, özellikle Hallac’da “lahut ve nasut” anlayışı, Cüneyd-i Bağdâdî’nin 
“fenâ ve misak” anlayışı gibi görüşlerle insanın ezelîliğine dair görüşler işlenmiştir. 
Söz gelimi Cüneyd-i Bağdâdî’nin “fenâ” anlayışına bağlı olarak misak hakkındaki 
görüşlerine göre insan bu âleme gelmezden çok önce Allah ile bir ahit yapmıştır. 
A’raf Suresi’nin 172. ayetine dayanan bu görüşe göre Allah insanların ruhlarını 
yaratmış ve “Ben sizin rabbiniz değil miyim?” diye sormuştur. İlk kez Cüneyd 
tarafından dile getirilen bu düşünceler daha sonraki sufiler ve Muhammediye gibi 
eserlerde insanın ezelî kimliğine vurgu yapılmak üzere kullanılmıştır. Yukarıda 
verdiğimiz örnekte (byt:1349) Yazıcıoğlu ruhlar âleminde ruhların yaratılışı ve 
onlardan misakın alınması konusunu anlatırken ilk olarak ortaya çıkan ruhun Hz. 

Peygamber’in ruhu olduğunu söyler ve burada Nûr Suresi’nin otuz beşinci ayetine 
telmihte bulunur. 

Yazıcıoğlu bu konuyu Zikru’l- Mîsak adlı müstakil bir bölümde ele alır. 
Konu seksen üç beyitlik bölümde altı isme referansla işlenir. Misak, Âdem’den 

yeryüzüne inmeden önceki bir zamanda, ruhlar âleminde alınmıştır. Yazıcıoğlu 
Muhammediye’de yer verdiği rivayetlerden muhaddis Yusuf b. Esbât (m. 810)’ın 
yine tefsir ve hadis alimi Süddî (m.745)’den rivayetini tercih etmiştir, buna göre 
misak ruhlar âleminde gerçekleşmişti: 

 
Dedi Esbât ki Süddî eyle dedi / Ki göklerden dahî inmeden 

idi131 

Esbât, Süddî’den rivayetle dedi ki: (söz konusu misak) 

göklerden inmeden önceydi. 

																																																								
130 a.g.e., byt: 1349; a.g.e., s. 120. 
131 a.g.e., byt: 1335; a.g.e., s. 119. 



102 

İnsanların ruhları Hz. Âdem’in zürriyeti olarak yaratılmış; sözleşme o 

zamanda yani göklerden inmeden önce, o yerde yani Serendib ya da Batn-ı 

Nu’man’da kıyamete kadar gelecek tüm ruhlardan alınmıştır. Yazıcıoğlu Razi’nin 

Tefsir-i Kebîr’inden açıklamalarla sözü bağlar; 

 

… / Bu resme ahd alıp bizden dahi kıldı neler iblâğ 132 

Hakk bu şekilde bizden söz aldı ve daha başka neler bildirdi, 

dinle: 

 

Elestü dip hitâb etti ki Rabb’iniz değil miyem / Belâ dedi 

kamu ervâh ki icâb ettiler iblağ 133 

Ben sizin Rabbiniz değil miyim? diye hitap etti. Cümle 

ruhlar, “evet” deyip cevap verdiler. 

 

Şehidnâ dediler küllî edip birliğine ikrâr / Buyurdu 

gönderiserem size ben elçiler iblağ 134 

Bütün ruhlar onun birliğine, “Şahit olduk” dediler. (Sonra O) 

ben size elçiler göndereceğim dedi. 

 

Yazıcıoğlu bu beyitlerin devamında söz konusu sözleşmenin anlamı üzerinde 

de durur. Ona göre burada verilen söz Allah’ın birliğine, elçiler ve kitaplar 

göndereceğine ve va’dinin hak olduğuna iman etmek demektir. İnsanın ezeli 

varlığına dair görüşlerin Yazıcıoğlu tarafından teorik zeminden pratik zemine 

taşınarak okuyucuya aktarıldığı görülmektedir. İnsanın yeryüzünde yaratılmazdan 

önceki âlemlerde varlığının anlamı onun bu âlemdeki hayatını veyaşayışını 

belirlemesi bakımından önemli ve öncelikli olarak işlenmektedir. İnsan daha ruhlar 
																																																								
132 a.g.e., byt: 1377; a.g.e., s. 122. 
133 a.g.e., byt: 1378; a.g.e., s. 122. 
134 a.g.e., byt: 1379; a.g.e., s. 122. 



103 

âleminde iken kendisine peygamberler ve kitaplar gönderileceğini bilmektedir ve 

tabii ki Hz. Peygamber o gönderilecek olanları en sonuncusu ve en büyüğü olarak 

ortaya konmaktadır. Orada da ilk yaratılan ruh Hz. Peygamber’in ruhudur. 

 

Mukaddem kim hurûc etti cihana / Nüzûl etti urûc etti 

cihana135 

İlk olarak âlemde ortaya çıkan, âleme inen ve çıkan; 

 

Muhammed Mustafâ’nın rûhu idi / Pes andan enbiyanın ruhu 

idi 136 

Muhammed Mustafa’nın ruhu idi, ondan sonra peygamber-

lerin ruhları idi. 

 

Devamında, Hz. Muhammed’in ruhu yaratıldığında ilk olarak şehadet 

kelimesini söyler: 

 

Şehâdet ederem kim sensin Allah / Ki senden gayri yoktur 

halka mevlah137 

Şehadet ederim ki Allah sensin, insanlar için senden başka 

ilah yoktur. 

 

Dahî verdim şehâdet kim muhakkak / Benim abdin resûlün 

sen Hüve’l-Hak138 

Ve kesin olarak şehadet ederim ki ben senin kulun ve 

resulünüm, sen Hakk olansın. 
																																																								
135 a.g.e., byt: 1343; a.g.e., s. 120. 
136 a.g.e., byt: 1344; a.g.e., s. 120. 
137 a.g.e., byt: 1347; a.g.e., s. 120. 
138 a.g.e., byt: 1348; a.g.e., s. 120. 



104 

Böylece ruhlar âleminde gerçekleşen sözleşme ile tasavvuf literatüründe 

çokça sözü edilen vatan-ı aslî kavramına yol açılarak insana yaratılmazdan önceki bir 

zaman atfedilmiş olmakta, insanın ezeli bir hakikate sahip olduğuna dair görüşler 

somutlaştırılarak aktarılmış olmaktadır. Ayrıca Allah’ın peygamberler ve kitaplar 

göndereceğinden de söz edilerek insanlara ulaşan bilginin kaynağı ve taşıyıcısı 

olarak Hz. Peygamber gösterilmektedir. 

Yine Nûr-ı Muhammedî’nin bilgiyle ilişkisi başka bir hadiste de dile 

getirilmektedir. Bu hadis Muhammediye’de de zikredilen “Allah’ın yarattığı ilk şey 

akıldır.”139 ya da “Allah’ın yarattığı ilk şey kâlemdir”140 şeklindeki hadislerdir. 

Bu ifadeler nûr kelimesini ve Nûr-ı Muhammedi terkibini daha doğru anla-

mamızı sağlıyor çünkü Muhammediye’de de görüldüğü üzere Allah’ın yarattığı ilk 

şeyin kâlem olması, yazılmış ya da yaratılmış olan her şeyin Nûr-ı Muhammedi ile 

ortaya çıkması anlamına gelir. Ya da âlemdeki bütün bilgilerin Nûr-ı Muhammedi’-

den doğması anlamına gelir. Muhammediye aynı konuya farklı vesilelerle değinmiş-

tir. Örneğin yaratılışın ele alındığı İftitâhu’l-Kitab bölümünde şu beyitleri görürüz: 

 

Pes evvel kim zuhur etti vücudun hil’atin giydi / Muhammed 

nûrudur hakkaa kim ondandır kamu ezvâ 141 

Sonra ilk olarak ortaya çıkan, varlık elbisesini giyen 

Muhammed’in nûrudur. Tüm varlıklar onun hakikatindendir. 

 

Hem oldur Akl-ı evvel kim kamu eşyâya mebde’dir / Hem 

oldur Rûh-ı a’zam kim kılar Hakk emr ile ihyâ 142 

O hem bütün varlığın kaynağı olan Akl-ı evvel hem de 

Hakk’ın emri ile hayat veren “En Büyük Ruh”tur. 

																																																								
139 Hadis ile ilgili detaylı bilgi için Bkz.: Ahmet Yıldırım, Tasavvufun Temel Öğretilerinin 

Hadislerdeki Dayanakları, s. 112: “Ebû Nuaym, Hilye, VII, 318; Gazalî, İhyâ, I, 122.” 
140 a.g.e., aynı yer: “Ebû Davud, 34/Sünnet, 16 (II,637-38 h.no:4700); Tirmizî, 33/Kader, 17 (IV, 398, 

h.no: 2155)” 
141 Çelebioğlu Muhammediye II, byt: 98; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 
142 a.g.e., byt: 99; a.g.e., s. 12. 



105 

O hem bütün eşyaya bir çıkış yeri olan İlk Akıl’dır, hem de Yüce Ruh’dur ki 

Hakk’ın emri ile hayat verir. 

 

Kâlem geldi ve levh oldu düzüldü arş u kürsî hem / Döşendi 

bu bisât-ı ferş yasandı hayme-i hadrâ143 

Kâlem geldi, levh-i mahfuz yazıldı ve hem de arş ve kürsi 

kuruldu, yayılıp açılan yerler ve yeşil çadır (gökler) kuruldu. 

 

Kuruldu hey’et-i eflâk kim erişmez ona idrâk / Muhammed 

şânına levlâk gelip kıldı onu i’lâ144 

İdrak edilemeyecek kadar muazzam göklerin düzeni kuruldu, 

Muhammed şanına “Ey Habibim sen olmasaydın âlemi 

(felekleri) yaratmazdım” sözü gelip onu yüceltti.145 

 

Onunçün Âdem ü dâmâ’ onunçündür senâ Seynâ / Onunçün 

kubbe-i mînâ onunçün sahra-i sammâ146 

Âdem, deryalar, nûr saçan yıldızlar ve Sina (Tur Dağı), mavi 

kubbe, düzlükler ve dağlar onun içindir. 

 

Nûr-ı Muhammedi ya da kâlem, âlem ile Allah arasındaki irtibat noktasıdır. 

Allah’ın feyzi Nûr-ı Muhammedi’dir ve bu feyiz âlemin hakikatine ulaştığında âlem 

varlık kazanır. Bu nûrun kâlem olarak ifade edilmesi bazı hadislerde zikredilir. 

Muhammediye yazarı bu hadisi zikreder ve onu çeşitli şekillerde ifade eder. Şöyle ki: 

																																																								
143 a.g.e., byt: 100; a.g.e., s. 13. 
144 a.g.e., byt: 101; a.g.e., s. 13. 
145 Beyitte geçen söz kutsi hadistir ve sufiler tarafından yaygın bir şekilde kullanılmıştır., Aclûnî, 

Keşfu’l-Hafâ ve Muzilu’l-İlbâs, c. II, s. 164. 
146 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 102; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 13. 



106 

Rivâyettir risâlet hazretinden / Ki Allahu Taâlâ kudretinde 147 

Peygamberlik makamından rivayet edilmiştir ki; Allahu 

Teâlâ kudretinden 

 

Benim nûrumu evvel kıldı îcâd / Pes ondan sonra kıldı mülke 

bünyâd 148 

İlk olarak benim nûrumu yaratmıştır. Ondan sonra tüm 

varlığı ortaya çıkartmıştır. 

 

Ki elli bin yıl onu ön yarattı / Semâvât ile arzı son yarattı 149 

(Allah) onu elli bin yıl önce yarattı, semâvat ile arzı (da) 

sonra yarattı. 

 

Dedi hem ruhum evvel oldu mahlûk / Dedi hem Akl-ı evvel 

geldi mahlûk150 

(Hz. Peygamber) dedi ki ruhum ilk yaratılandır. (Başka bir 

seferde de dedi ki) ilk yaratılan Akl-ı evveldi. 

 

Dedi hem evvelâ dürr oldu mevcûd / Dedi hem külli dürden 

geldi mevcûd 151 

(Hz. Peygamber) dedi ki ruhum ilk yaratılandır. (Başka bir 

seferde de dedi ki) ilk yaratılan Akl-ı evveldi. 

																																																								
147 a.g.e., byt. 129; a.g.e., s. 15. 
148 a.g.e., byt: 130; a.g.e., s. 15. 
149 a.g.e., byt: 131; a.g.e., s. 15. 
150 a.g.e., byt: 132; a.g.e., s. 15. 
151 a.g.e, byt: 133; a.g.e., s. 15. 



107 

(Başka bir rivayette) Dedi ki ilk önce ‘inci’ yaratıldı, sonra tüm varlıklar o 

“inci”den var oldu. 

 

Dedi evvel kâlemdir k’oldu melhuz / Dedi evvel yazıldı levh-i 

mahfuz152 

(Yine başka bir rivayette) dedi ki ilk akledilen Kâlem’dir, 

önce Levh-i Mahfuz yazılmıştır. 

 

Ayrıca Yazıcıoğlu Muhammediye’nin sonundaki bölümlerden biri olan 

Meclisü’n-Nûr bölümünde yukarıda değinmiş olduğumuz Nûr Suresi’nin otuz 

beşinci ayeti olan “Allah göklerin ve yerin nûrudur…” ayeti hakkında bazı 

açıklamalarda bulunmuştur. Bu bölümde yazar adeti olduğu üzere öncelikle ayetin 

farklı açıklamaları üzerinde durur ve onlardan rivayetlerde bulunur. Sonunda ise 

kendi tercihi olan açıklamayı ortaya koymaktadır ki bu açıklama tasavvufta Hz. 

Peygamber’in nûru üzerine yapılan açıklamaları içermektedir. Burada bölümün 

tamamını almamız söz konusu olmadığı için bazı önemli beyitlerde konunun 

Muhammediye’de nasıl ele alınmış olduğunu ortaya koymaya çalışacağız. Buna göre 

Yazıcıoğlu’nun meydan-ı ilahi’de at süren Hakka yakın kişiler olarak tarif ettiği 

kişilerin açıklamalarına göre söz konusu ayete geçen nûr Hz. Muhammed’dir. 

Yazıcıoğlu burada Nûr Suresi otuz beşinci ayetin bir tefsirini yapar: 

 

Ki sadrıdır onun mişkât zücâce kalbidir onun / Risâlettir ona 

misbâh saçar müşg ü abîr enfâs153 

(Hz. Peygamber’in) göğsü kandilin hücresidir, kalbi (de) 

içine kandil konan cam fanustur. Peygamberlik onun 

aydınlatıcı, güzel kokular saçan kandilidir. 

																																																								
152 a.g.e., byt: 134; a.g.e., s. 15. 
153 a.g.e., byt: 8065; a.g.e., s. 603. 



108 

Onu nûrun alâ nûrin kılıptır san’at-ı nakkâş / Hemîn ola 

kemâlise kemâl-i sun’ısa şâbâş 154 

Hakk’ın sanatı onu “nûr üzerine nûr” kılmıştır, böylece onu 

gören (Hakk’ın) kemâl-i sanatını takdir eder. 

 

Hakikat gözile baksan odur bil nûru’l-envâr ol / Sen onu 

sanma kim oldur hemîn bu söz ü yüz göz kâş 155 

Hakîkat gözüyle bakarsan bilirsin ki nûrların nûru odur; sen 

onu söz, yüz, kaş ve göz sanmayasın. 

 

Yazıcıoğlu bu açıklamaları Hz. Peygamber’in hakikat bilgisine sahip olan ve 

onu aktaran kişi olarak ortaya koyması ile devam etmektedir. O Hz. Peygamber’i 

hakikate dair bilginin denizinden, ki ona derya-yı vahdet der, inciler çıkaran 

dalgıçlara ve şeriatin üstünlük tahtına oturan kişi olarak tanımlar. Meşruiyetin 

kaynağı Hz. Peygamberdir. 

Öyleyse gerek varlığın ilkesi olarak Hz. Peygamber ve gerekse bunun için 

kullanılan kavramlarda gördüğümüz üzere Muhammediye yazarının varmak istediği 

yer Hz. Peygamber’in ontolojik önceliğidir. Bunu daha sonra göreceğimiz üzere var 

olan ilk şey olarak, Hz. Peygamber, ele alabiliriz. 

2.2.3. Yaratılan İlk Şey 

Yaratma kelimesi genellikle varlıkların yoktan yaratıldıklarını çağrıştırsa bile 
hem İbnü’l-Arabî ve takipçilerinde hem de Muhammediye’de farklı bir mananın öne 
çıktığı görülür. Muhammediye’ye göre yaratmanın anlamı nedir diye baktığımızda 
öncelikle bu manada kullanılan kelimelerdeki zenginlik dikkat çekmektedir. 
Karşımıza yirmiye yakın kelime ve kullanım çıkar. Örneğin tecelli, feyiz, vücud 
vermek (i’ta), taayyün, ayan eylemek bunlardan çokça kullanılanlarıdır. Tüm bu 
kelimelerin ortak noktası ise varlığın zıddı olarak yokluk ya da yokluğun zıddı olarak 

																																																								
154 a.g.e., byt: 8066; a.g.e., s. 603. 
155 a.g.e., byt: 8068; a.g.e., s. 603. 



109 

varlık anlamından farklı olarak; bir ortaya çıkış, görünür hale gelme ya da varlığa 
bürünme gibi varlığın farklı bir alanı kastedildiği ve aslında bir sürekliliğin söz 
konusu olduğu görülür. Konunun ayrıntıları bir yana yaratmanın anlamının, varlığın 
Hakk’ın Zat’ından tecelliler yolu ile sudur eden bir hakikat olduğu kabul edilmek-
tedir. Peki ezeli bir hakikate sahip olduğuna inandığımız Hz. Peygamber’in yaratıl-
masının anlamı nedir? Bu, ne manaya gelir? Bu noktada sufilerin düşüncelerini ifade 
ederken hakikat veyaradılış düalitesi ya da ezelde var olmak ve sonra dış dünyada 
ortaya çıkmak şeklinde ikili bir dil kullandıklarını görmekteyiz. Bu yaklaşım 
özellikle Hz. Peygamberle ilgili olarak ortaya çıkmaktadır. Hz. Peygamberin ezelde 
var olması ve ezelde varlığa sahip olmasıyla, belli bir zamanda ve mekanda ortaya 
çıkması arasındaki çelişki tasavvufun önemli meselelerinden birisidir. Muhammediye 
yazarı Hz. Peygamber’den söz ederken ısrarlı bir şekilde ilk var olan tabirini kullanır, 
bu durum yukarıda birçok beyitle örneklendirilmişti. Hz. Peygamber ilk var olandır 
ve onun varlığın ilkesi olması bu demektir. Muhammediye bir bütün olarak Hz. 
Peygamber’in “ilk” olması üzerine kurulu bir bakış açısından yazılmıştır. O hakikatte 
ilk var olan, ahirette ilk dirilecek olan, hesap yerine ilk gelecek olan, cennete ilk 
girecek olan ve nihayetinde Ru’yetullah’ı ilk görecek olandır. 

Bu yönüyle özellikle İbnü’l-Arabî’den tevarüs edilmiş düşünceler arasında 
hakikat-i Muhammediye kavramının kullanıldığını görmekteyiz. Bilindiği üzere 
hakikati Muhammediye Hz. Peygamber’in ezeli varlığını anlatmak için kullanılmış 
bir kavramdır. Bu yönüyle hakikat-i Muhammediye, İbnü’l-Arabî düşüncesinde çok 
önemli yer tutan a’yân-ı sâbite görüşünün bir parçasıdır. Daha doğrusu Hakikat-i 
Muhammediye ilk a’yân-ı sâbitedir ve diğer hakikatler hakkındaki tasavvurumuzun 
çerçevesini belirleyecek bir şekilde izah edilmektedir. İbnü’l-Arabî’nin Hakikat-i 
Muhammediye’yi bir a’yân-ı sâbite olarak ele alması ortaya bazı sorunlar 
çıkartmıştır fakat İbnü’l-Arabî, bu düşünceleri Hakikat-i Muhammediye ile öteki 
varlıkların a’yân-ı sâbitesini mertebe bakımından ayrıştırarak çözmüştür. Nitekim bu 
durum Muhammediye’de de varlığını göstermiştir ve Muhammediye Hz. 
Peygamber’in hakikatini müstakil bir mertebe, öteki varlıkların hakikatlerinden ise 
sonraki mertebeler olarak söz eder. Muhammediye’de ayân-ı sâbite bir problematik 
olarak ele alınmaz çünkü Yazıcıoğlu’nun böyle bir maksadı yoktur. Söz konusu 
boşluğu İbnü’l-Arabî’nin eserlerine dönerek kapatmak mümkündür çünkü İbnü’l-
Arabî ve el-Fütühâtü’l- Mekkiyye, Muhammediye’nin en önemli kaynaklarındandır. 



110 

Konuyu bu şekilde özetledikten sonra ayân-ı sâbitenin Muhammediye’de ele 

alınışı ve Hz. Peygamber’in hakikati ile ilgisi üzerinde durulmalıdır. Söylediğimiz 

gibi Yazıcıoğlu’nun Muhammediye’de yapmak istediği şey öncelikle varlık 

meselesini ele almak olmadığı için ayân-ı sâbite ile ilgili müstakil bir bölüm telif 

etmek gereği duymamıştır. Bununla birlikte yaratılış bahisleri zaten ayân-ı sâbite ile 

ilgili görüşleri içerdiği için konu Muhammediye’de yer bulmuştur. İftitâhu’l-kitap 

bölümündeki yaratmanın başlangıcı, söz konusu teoriden hareketle ortaya 

konmuştur. Burada esma ve sıfatlardan varlık talep eden hakikatler aslında ayân-ı 

sâbitedir. Yirmi üç beyitten müteşekkil bölümde “Eğer biz olavuz zâhir olasız siz 

dahî zâhir”156 beytiyle somutlaşan talep, hakikatlerin varoluşsal konumlarını ortaya 

koymuştur. Hakikatler esma ve sıfatlardan varlık talep ederler ve böylece yaratılış bu 

hakikatlere göre ortaya çıkar. Yazıcıoğlu henüz burada Hz. Peygamber’in nûrundan 

veya varoluşundan söz etmez. Aslında bu bölüm İbnü’l-Arabî’nin el-Fütühâtü’l- 

Mekkiyye’sinden tercüme edilmiştir. Esma ve sıfatlar ve hakikatlerin söz konusu 

konuşması ilk olarak Hz. Peygamber’in nûrunun ortaya çıkması ile sonuçlanır. İşte 

teorideki ayrışma da bu noktadan sonra anlatıda yer bulmaktadır. İlk var olan İlk 

Akıl/Muhammed nûrudur ve o, diğer bütün varlıklardan önce ve fakat Hakk’ın 

zatından sonra olandır. Muhammedî nûr kamu eşyaya mebde’dir. Yazıcıoğlu buraya 

kadar Hz. Peygamber’in nûrunun ortaya çıkışını anlatmıştır. Bundan sonra ise o 

nûrdan diğer bütün varlıklar ortaya çıkacaktır. Hakikatler veya ayân-ı sâbite 

açısından bakıldığında bu mertebe yani Nûr-ı Muhammedi veya Hakikat-i 

Muhammediye diğer bütün hakikatlerin mündemiç olduğu bir kaynaktır. Varlık 

mertebelerinde, varlıkların henüz ayrı ayrı kendi hakikatlerinin temeyyüz etmeyip 

toplu halde bulundukları bir vahdete denk gelir. Muhammediye bu mertebeden birçok 

yerde dolaylı olarak söz etmişse de söz konusu bölümde taayyün-i evvel’e denk 

gelen bu mertebeyi “vahidiyyet” olarak ortaya koyar. 

 

Tecelli eyledi gayb-ı hüviyyet / K’Ahad’dan zâhir ola vâhidiyyet157 

Hakk bilinemez hüviyyet makamından tecelli eyledi ki Ahadiy-

yet makamından Vahidiyyet ortaya çıksın. 
																																																								
156 a.g.e., byt: 79; a.g.e., s. 10. 
157 a.g.e., byt: 105; a.g.e., s. 13. 



111 

Mertebeyi Muhammediye şarihi Bursevî şöyle açıklamaktadır: “Ve vâhidiyyet 

mertebesine makâm-ı cem ve mertebe-i ilâhiyye denir. Buna izâfî vahdet derler.”158 

Bu makamı Muhammediye, Hakikat-i Muhammediye’nin batını olarak kabul 

etmiştir. Beyitte geçen ahadiyet ve vahidiyet birliğin iki türüdür. “Aralarındaki fark 

niteliklerinde ortaya çıkar. Vahidiyyet makamı da bir “birlik” türü olmakla beraber 

Ahadiyet’ten farkı söz konusu birliğin sıfatları ile birlikte düşünülebilmesidir.159 

 

Tecellidir ahad cem’iyyetine / Hakîkattir Muhammed haz-

retine160 

(Vahidiyyet makamı) Ahadiyyetin tecellisidir (ve) Muham-

med makamının hakikatidir. 

 

Bu makamın devamında Yazıcıoğlu Hz. Peygamber’in nûrundan diğer 

varlıkların kaynağı olarak söz eder. Burada yukarıda sözü geçen hakikatlerin 

ayrışmasını görmekteyiz. 

 

Tecelli eyledi pes nûr-ı mutlak / Ki zâhir ola bir nûr-ı 

muhakkak161 

Hakiki bir nûr ortaya çıksın (diye) mutlak nur tecelli eyledi. 

 

Ki mazhar ola ol zâta sıfâta / Ki yâni manzar ola nûr-ı 

zâta162 

Ki böylece o hakiki nûr, zatın ve sıfatların zuhur yeri olsun. 

Yani zât nûrunun ortaya çıkışına mahal olsun. 

																																																								
158 Ferahu’r-Rûh, c. 1 , s. 85. 
159 “Ahadiyet” ve “vahidiyet” hakkında Bkz.: Ekrem Demirli, İslam Metafiziğinde Tanrı ve İnsan, 

kitabın sözlük kısmı. 
160 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 116; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 14. 
161 a.g.e., byt: 125; a.g.e., s. 14. 
162 a.g.e., byt: 126; a.g.e., s. 14. 



112 

Ki sırr-ı küntü kenzen ola mevcûd / Muhammed’den biline 

Rabb ü Mahmûd163 

Ki böylece gizli hazine ortaya çıksın ve Rab, göklerde 

övülmüş olan, Muhammed vasıtası ile bilinsin. 

 

Yukarıya aldığımız beyitlerde Yazıcıoğlu Hz. Peygamber’in hakikatini Zât’ın 

tecellisine; diğer varlıkları da söz konusu hakikate atfeder. 

Konuya bu çerçevede bakınca Hakikat-i Muhammediye ezeli olan hakikattir. 

Diğer bütün hakikatler ise ondan çıkmış, Hz. Peygamber’in nûru diğer bütün nûrların 

veya hakikatlerin veya varlıkların kaynağı/ilkesi haline gelmiştir. Bu düşünce yine 

Muhammediye’de karşılık bulmuştur. Bir kez daha fakat başka bir bağlamda ilk 

yaratılandan söz edilir ve o bu sefer Muhammedî nûr olarak isimlendirilerek bütün 

yaratılanların ondan olduğu dile getirilir: 

 
Pes evvel kim zuhûr etti vücudun hil’atin giydi / Muhammed 

nûrudur hakkaa kim ondandır kamu ezvâ164 

Sonra ilk olarak ortaya çıkan, varlık elbisesini giyen 

Muhammed’in nûrudur. Tüm varlıklar onun hakikatindendir. 

 
Muhammediye bu şekilde Hz. Peygamber’in hakikati ile diğer bütün 

varlıkların hakikatlerini ayrıştırır veyaratma süreci Taayyün-i sani denilen mertebede 

hakikatlerin cem halinden tafsil edilerek ayrışması ile devam etmektedir. Sufiler 

yaratma sürecinde var edilen ilk şey olarak Nûr-ı Muhammedi’yi kabul ederler ve 

yaratma bu ilkeye göre gerçekleşecek ve nihai hedefine varacaktır. 

İbnül Arabî ve takipçilerine göre insan Tanrı tarafından ilk akledilen varlıktır. 

Tüm âlem insan için; insan Tanrı için var edilmiştir. Tanrı insanı çok özel bir şekilde 

yaratmış ve mahiyeti bilinemese de ona kendi ruhundan üflemiştir. Ruh meselesi 

																																																								
163 a.g.e., byt: 127; a.g.e., s. 14. 
164 a.g.e., byt: 98; a.g.e., s. 12. 



113 

ayete göre hakkında çok az bilgiye sahip olduğumuz bir konu olmakla birlikte insanı 

diğer bütün yaratılmışlardan farklı kılan ve Hakk’ın suretine yaklaştıran bir özellik 

olarak daima önemini korumuştur. Muhammediye de konuya şöyle temas etmiştir: 

 

Ki zîrâ suret-i esmâ zuhurunda yarattı Hak / “Nefahtü fîhi 

min rûhî deyip” kıldı onu esnâ165 

Ki zira Hakk insanı esmanın suretleri görüntüsü olarak yarattı 

ve “Ona ruhumdan üfledim.” diyerek insanı yüceltti. 

 

“Allah insanı kendi suretine göre yarattı.” hadisine atıf yapılan beyitte insanın 

yüceltilerek yaratılmış olduğuna vurgu yapılmış. Yazıcıoğlu yine sufiler tarafından 

çokça kullanılan “Allah ilk önce senin peygamberinin nûrunu yarattı…” şeklindeki 

ifadelere yer vermiştir. 

 

Buyurdu hem resûlullâh kim evvel kim yarattı Hak / Benim 

nûrum yaratmıştır mukaddem ol Kerîm agnâ166 

Resulullah buyurmuştur ki, Hak ilk önce benim nûrumu 

yaratmıştır. 

 

Yazıcıoğlu bu hadisi açıklamak üzere devamında şu beyitleri yazmıştır: 

Çü bu nûrânî sûrette mukaddem olıcak insan / Bu âlem 

suretin ona göre düzmüş ol bî-hemtâ167 

İnsan işte bu nûrani suretiyle ilk olduğu için eşsiz olan Allah, 

bu âlemi o insana göre yaratmıştır, düzenlemiştir. 
																																																								
165 a.g.e., byt: 8715; a.g.e., s. 636. 
166 a.g.e., byt: 8716; a.g.e., s. 636. 
167 a.g.e., byt: 8717; a.g.e., s. 636. 



114 

Yani bu görünen âlem insan için ve insana göre var edilmiştir: 

 

Onunçün der muhakkıklar ki bu insan hakikatte / Budur sırr-ı 

İlâhî kim bunundur suret-i hüsnâ168 

Bunun için muhakkikler derler ki insan bu hakikatiyle İlahî 

sırra sahiptir ve en güzel surette yaratılmıştır. 

 
Yukarıdaki takip eden iki beyitte Yazıcıoğlu insanın nûrani bir surete göre 

yaratıldığını ve tüm âlemin de insana göre yaratıldığını ifade etmektedir. Elbette söz 
konusu nûrani suret yine yukarıda ifade edilmiş olan Hz. Peygamber’in nûru 
olmaktadır. Yazıcıoğlu’na göre bütün insanlar ve âlem bu nûrdan gelmektedir. 
Yazıcıoğlu bu düşünceyi şöyle ifade etmiştir: 

 
Ki bu mecmû’-ı esrârı ne denli varsa envârı / Muham-
med’den bu izhârı getirdi eyledi büşrâ169 

(Allah) ne kadar sırrı ve nûru varsa Muhammed’den açığa 
çıkartmış, (âleme) getirmiş ve müjdelemiştir. 

 
Hakikat-i Muhammediye’nin yaratılıştaki bu önceliği varlık mertebelerinde 

taayyün-i evvel ile ifade edilmiş; diğer hakikatler ise taayyün-i sani mertebesi olarak 
kabul edilmiştir. Bu konu başka bir yönü ile ifade edilirse hakikat-i Muhammediye 
kendisinden sonra ortaya çıkan bütün hakikatleri içermiş ve onların, bu yönüyle, 
varlık ilkesi olmuştur. Burada dikkate değer olan husus, zuhur söz konusu olduğunda 
bir sıralama değişikliğinin olması yani hakikat-i Muhammediye’nin zuhurunun son-
radan gelmiş olmasıdır. Sufi metinlerinde hakikat bakımından ilk olmakla zuhurda 
son olmak arasındaki çelişki sıkça işlenmiştir ve bu yaklaşım Muhammediye’de de 
karşılık bulmaktadır. Muhammediye’ye bir bütün olarak bakıldığında esere Hz. 
Peygamber’in hakikatinin hikâyesidir demek yanlış olmaz. Hakikat-i Muhammediye 
Hz. Peygambere ait bir hakikattir ve en nihayetinde de belirli bir tarih ve belirli bir 
																																																								
168 a.g.e., byt: 8718; a.g.e., s. 636. 
169 a.g.e., byt: 8719; a.g.e., s. 636. 



115 

mekân içerisinde ortaya çıkmış bir kişide tahakkuk etmiştir. Muhammediye bu süreci 
yaratılışı Hz. Peygamber’in mevlidine bağlayarak dile getirmiştir. Bu aslında 
Tanrı’nın maksadının bir neticesi idi. Yani ilk olan, ezeli olan hakikat belirli bir tarih 
ve zaman diliminde Hz. Muhammed’in kişiliğinde zuhur etmiş ve bu şekilde maksat 
gerçekleşmiş oldu. İlk ve son olmakla ilgili düşüncelerin bir kısmı Yazıcıoğlu’nun 
Hz. Peygamber’in vefatına dair telif ettiği beyitlerde görülür. Burada Hz. 
Peygamber’in evvel ve ahir olması ile ilgili açıklamalar yapılmıştır. Yazıcıoğlu önce 
zahir ehlinin açıklamalarını verir. Hz. Peygamber’in evvel ve ahir olmasının ne 
demek olduğu açıklanmıştır: 

 
Kim evvelsin hem âhir yâ Muhammed / Ki bâtınsın ki zâhir 
yâ Muhammed 170 

Ya Muhammed! Hem evvel hem ahir, hem batın hem 
zahirsin. 

 
Bu beyitleri evvel ve ahir’den ne kastedildiğine dair açıklamalar izler: Onun 

evvel olması hakikatinin Akl-ı evvel şeklinde isimlendirildiği ve bizim de yukarıda 
açıkladığımız şekliyle varlığın ilkesi olması ile ilgilidir. İlke olan ilk/öncedir ve onun 
hakikati kendisinden sonra gelen her şeye yayılmıştır. Ona bu özelliğinden dolayı 
sufiler İlk Akıl demişlerdir. Yazıcıoğlu da böyle düşünür ve bu konudaki açıklama-
larını zahir ehli ve batın ehli diye ikiye ayırarak rivayet eder. Batın ehli dediği sufi 
muhakkiklerdir. Önce zahir ehlinin açıklamalarını verir. Burada Levlak hadisi ve Hz. 
Muhammed’in son peygamber oluşu üzerinde durulmuştur. Levlak hadisi, 
“Âlemlerden önce sen vardın, seni yarattım ve sonra da senin için âlemleri yarattım.” 
manasında telif edilmiştir. 

 
Ayıttılar kim oldur Akl-ı evvel / Pes evveldir bu ma’nâca 
müevvel171 

(Ehl-i zahir) dediler ki o Akl-ı evvel’dir ve sonra da bu sözü 
şu şekilde tevil ettiler. 

																																																								
170 a.g.e., byt: 4248; a.g.e., s. 374. 
171 a.g.e., byt: 4254; a.g.e., s. 374. 



116 

Onunçün dedi Allah ona levlâk / Sen olmasan yaratmaz idim 
eflâk172 

Onun için Allah ona dedi ki: “Levlâk, sen olmasan yarat-
mazdım eflâk.” 

 
Yine bu alimlere göre Hz. Muhammed’in ahir olmasının anlamı, onun son 

peygamber olması ile ilgilidir: 

 
Hem âhırdır ki hatm-i enbiyadır / Nebîler şâhı mâh-ı evli-
yadır173 

(O) hem son peygamber olan âhirdir. Peygamberlerin şahı ve 
velilerin dolunayıdır. 

 
Bundan sonra batın ehlinin açıklamalarına biraz daha ayrıntılı yer verir. Bu-

rada yapılan açıklamalar Hz. Muhammed’in hakikati çerçevesinde odaklanır. Önce-
likle onun ilk akledilen hakikat olması ve diğer bütün hakikatlerin ondan veya onun 
vesilesi ile zahir oldukları dile getirilmiştir. Aşağıdaki iki beyit onun ilk akledilen 
olduğuna dairdir. Yazıcıoğlu sonra da bunun ne anlama geldiğini açıklayacaktır. 

 
Dediler onun içün oldur evvel / Kim evveldir taakkulda 
muhassal174 

Onun için evvel dediler çünkü o akledilmekte evveldir ve bir 
netice/hulasa/özettir. 

 
Ki zîrâ ism-i a’zamdır vücudu / Müsemmâda muazzamdır 
vücudu175 

Varlığı ism-i azamdır (yani) o isimleri kabul etmede/ 
isimlendirilmede çok ulu/yücedir. 

																																																								
172 a.g.e., byt: 4255; a.g.e., s. 374. 
173 a.g.e., byt: 4256; a.g.e., s. 374. 
174 a.g.e., byt: 4260; a.g.e., s. 374. 
175 a.g.e., byt: 4261; a.g.e., s. 374. 



117 

Takip eden beyitler Hz. Muhammed’in ilk akledilen olması ve ism-i azamı 

kabul eden olmasının ne demek olduğu açıklanır; 

 

Çü zâtına tecelli eyledi zât / Tecelliden hüviyyet geldi 

bizzât176 

(Şöyle ki) Hakk ilk önce zâtından zatına tecelli etti ve bu 

tecelliden onun hüviyeti ortaya çıktı. 

 

Pes evvel bu taayyün zâhir oldu / Hakaayıktan bu evvel zâhir 

oldu177 

Sonra ilk zuhur eden bu taayyün oldu. Hakikatler içinde ilk 

zuhur eden bu hakikattir. 

 

Burada evvellik Hakikat-i Muhammediye’nin ilk zuhur eden varlık olmasıyla 

açıklanmıştır. Onun ahir olması ise tüm var olan hakikatlerin döneceği yer olması ile 

açılanmıştır. Hakikatler hakikat-i Muhammediye’den tafsil olunmuşlardır ve yine 

onda toparlanacaklardır. 

 

Hem âhirdir rücu’ etse hakaayık / Buna vâsıl olur âhir dakāyık178 

Hem ahirdir (çünkü) hakikatler geldikleri yere dönseler ona 

ulaşacaklardır, sonunda bütün incelikleri ile ona ulaşacaklardır. 

 

Böylece maksat gerçekleşmiş olur, o tüm varlığın zuhur etmesinde vesile 

olduğu gibi geldiği yere dönüşünün de vesilesidir. Yazıcıoğlu Muhammediye’nin 

sonunda insanların Hakk’a vasıl oldukları bölümde Hz. Peygamber’in varlığını 
																																																								
176 a.g.e., byt: 4262; a.g.e., s. 374. 
177 a.g.e., byt: 4263; a.g.e., s. 375. 
178 a.g.e., byt: 4264; a.g.e., s. 375. 



118 

merkezî bir noktada ele almıştır. Ru’yetullah’ın ilk gerçekleştiği yine Hz. Peygamber 

olur, ondan sonra bütün insanlar bunu yaşar. 

 

Onunla varır Allah’a varanlar / Onunla erer Allah’a 

erenler179 

Allah’a varanlar onunla varır, Allah’a erenler onunla erer. 

 

Ki zâtı maksad-ı Rabbânî idi / Sıfâtı mersâd-ı nûrânî idi180 

Ki onun zâtı, Rabb’in maksadıydı. Sıfatları (ise) nûrların 

görüntü yerleriydi. 

 

Ki onun zatı Rabb’in maksadı idi ve sıfatları nûrlu bir gözetleme yeri idi. 

Müellifin mersad’dan kastı Hz. Peygamber’in Hakk’ın sıfatlarının en iyi mazharı 

olmasıdır. 

Bunu anlatırken sufiler bir evi yapma örneğini verirler; evi yapmanın maksadı 

eve oturmaktır, evde oturmak ise en son gerçekleşen fiildir, halbuki bu fiil evi 

yapmazdan önce düşünülmüştür. Sufiler buradan hareketle oturmak (ikamet) ilk 

düşünülen, son gerçekleşen şeydir diyerek Hz. Peygamberin varlıktaki durumunu 

anlatmışlardır. Bu yönüyle aslında bu düşünce sufilerin başka bazı düşüncelerini 

anlamada da çok verimlidir. Özellikle Muhammediye’de gördüğümüz ve bizim 

miraç bahsinde daha ayrıntılı bir şekilde ele alacağımız üzere varlıklar, varlıkların 

birbirinden çıkması, özellikle “müvelledat-ı selase, gökler, yıldızlar” vs. gibi bütün 

varlıklarla peygamberin ilişkisi bu yönüyle bir maksada doğru giden varlığın ilişkisi 

haline gelmiştir. Sufilerin ve Muhammediye’nin Hz. Peygamber’i varlığın sebebi 

olarak nitelemesi buradan kaynaklanır. Metnin Hz. Peygamber’i aynı zamanda 

varlığın babası, rûh-ı a’zam diye nitelemiş olması buradan kaynaklanmıştır. Çünkü 

																																																								
179 a.g.e., byt: 4265; a.g.e., s. 375. 
180 a.g.e., byt: 4272; a.g.e., s. 375. 



119 

bütün varlık Hz. Peygamber ortaya çıksın diye tekevvün etmiş ve zuhur etmiştir. Bu 

bakış açısı Muhammediye’de de yer bulmuştur: 

 

Hem oldur Akl-ı evvel kim kamu eşyaya mebde’dir / Hem 

oldur Rûh-ı a’zâm kim kılar Hak emr ile ihyâ181 

O, Akl-ı evvel’dir ki bütün varlıklara kaynaktır ve hem de o 

yüce Ruh’tur ki Hakk’ın emri ile hayat verir. 

 

Öyleyse her varlık, varlığını Hz. Peygamber’e borçludur ve her varlık bu 

yönden doğrudan veya dolaylı olmak üzere Hz. Peygamber’in varlığına bağlanır. 

Burası Muhammediye yazarının mikro kozmos-makro kozmos irtibatı kurduğu 

noktadır. Bütün varlık peygamberle ilişkili ise peygamber de onlara varlık imdadı 

yapan kişidir ve peygamber var olmakla her şeyi var eden olmuştur. 

2.3. MUHAMMEDİYE’DE MEVLİD VE KOZMOS 

2.3.1. Âlemin Yaratılması ve Nüzül 

Âlem ve onun ortaya çıkışı hakkında insanlık tarihi boyunca Doğu ve Batı 

medeniyetlerinde birbirinden farklı birçok kozmolojik teori ve görüş ortaya 

konmuştur. Bütün dinler veya mitolojiler evrenin ve insanın kökenlerine dair 

düşüncelerini; varoluşun anlamı, âlemin kökeni ve nihayeti; kurtuluşa ermenin 

yolları ile birlikte düşünmüşlerdir.182 İslam düşüncesinde varlık ile ilgili görüşler 

filozoflar tarafından felsefi dille, Bîrûnî gibi bilim adamları tarafından bilimsel 

açıklamalarla veya İbnü’l- Arabî gibi sufi muhakkikler tarafından da vahdet-i vücûd 

gibi bir anlayışla ifade edildi. 

Âlem, Tanrı’nın zatından başka var olan; duyu ya da akıl yoluyla 

kavranabilen, maddi veya manevi tüm varlıkları kapsamaktadır.183 Kavramsal olarak 

ise “Âlem, “alâmet ve nişan koymak” manasındaki alm veya “bilmek” anlamındaki 
																																																								
181 a.g.e., byt: 99; a.g.e., s. 12. 
182 Bkz. Kürşat Demirci, “Yaratma”, DİA, c. 43, s. 331. 
183 Süleyman Hayri Bolay, “Âlem”, DİA, c. 2, s. 357. 



120 

ilm kökünden türetilmiş olup yaratıcısının varlığına alâmet teşkil eden, onun 

mevcudiyetinin bilinmesini sağlayan demektir.”184 Dairesel varlık anlayışı dikkate 

alındığında kelimenin iki kökü de karşılık bulmaktadır. Âlem, yaratılış ve mevlid 

düşünüldüğünde “alm” kökü, ahiret, miraç ve bilgi anlayışı söz konusu olduğunda 

ise “ilm” kökü kullanılmaktadır. Ayrıca tarifteki “yaratıcısının varlığına işaret 

etmek” ifadesi ise Muhammediye’nin âlem ve onun içindekiler hakkındaki algısının 

ana fikridir. Biz burada âlemin yaratılması ile nüzül’ü birlikte düşünmekteyiz. 

Muhammediye’de de ortaya konan âlem tasavvuru sufilerin ortaya koyduğu 

anlayıştır ki o da şudur: Sufilerin yaratılışı, yoktan yaratma değil, Hakk’ın ayân-ı 

sâbiteye/hakikatlere varlık vermesi olarak kabul ettiklerini ve en büyük hakikatin de 

Hz. Peygamber’e ait Hakikat-i Muhammediye olduğunu ifade edilmişti.185 Varlık bu 

ilk ve en büyük hakikatten tecelliler yolu ile mertebelerde ortaya çıkmış ve son 

merhale olan mertebe-i insan’da kemâle ermiştir. Bu son mertebenin kemâli ise Hz. 

Muhammed’in yaratılması olarak kabul edilir. 

Var oluşun ilkesi Hz. Peygamberdir veyaratma süreci, nihayetinde yine 

başladığı yere yani Hakk’ın zatına dönmek üzere kurgulanmıştır. İşte bu noktada var 

olan her şey, aynı hakikatin çeşitli merhalelerdeki farklı görünümlerinden ibarettir. 

Tam da bu yüzden hangi ‘şey’e bakılırsa bakılsın o ilk ve büyük hakikate ulaşılabilir. 

Aslında âlem bu gerçeğin bir yansıması ve hakikate ulaştıran en önemli yoldur. Bu 

yüzden tasavvuf anlayışı ve Muhammediye “Nefsini bilen Rabb’ini bilir” cümlesini 

çok önemsemiştir. Yazıcıoğlu bu cümleyi doğrudan veya dolaylı olarak pek çok 

beytinde ele aldığı gibi sadece bu sözün kastettiği anlamı açıklamak üzere 

“Ma’rifetü’r-Rab ve’n-Nefs” ve “Ma’rifetü’n-Nefs” adlı iki bölüm kâleme almıştır. 

Peki Muhammediye’de tasvir edilen âlem ve onun nüzülü nasıldır ve eserde 

nasıl ortaya konmuştur? Öncelikle Yazıcıoğlu’nun âlemin yaratılışından söz ettiği 

beyitlerde, insan ve Allah tasavvurunun tamamen Ehl-i sünnet çerçevesinde kaldığını 

söyler. Âlemin zuhurunu takip edebileceğimiz ilgili beyitlerde panteizm, hulul veya 

ibahiyye gibi görüş ve tavırlara karşı olduğu söylenebilir. Şeriate bağlılık onda 

																																																								
184 a.g.e., Aynı yer. 
185 Bkz.: Mehmet Demirci, “Hakikat-i Muhammediye” DİA, c. 15, s. 179-180.; Ekrem Demirli, 

“Yaratma” DİA, c. 43, s. 329. 



121 

esastır. Örneğin “Faslun fi-ma’rifetü’r-Rab ve’n-nefs” adlı bölümde Hakk’ın bilin-

mesinden bahsederken açıkça Hulül anlayışını reddeder: 

 

Bu hod ma’lûm onun zâtı ki hiç şeye hulûl etmez / Tecelliyle 

sığarmış pes ki tâ dil cân ede deryâb186 

Şu bilinmelidir ki Hakk’ın zâtı hiç bir şeye hulul etmez. O, 

(kulunun kalbine) kendisini bilsin ve anlasın diye (teceliyle) 

sığmıştır. 

 

Söz konusu düşünceye götürebileceği için Hakk’ın tecellisinin Zâtı ile 

olmadığını dile getirir: 

 

Ki zîrâ Kibriyâ-yı Zât ganidir cümleden bizzât / Mukaddestir 

taayyünden tecellisi geri li’z-zât187 

Zira Yüce Zât, kendiliğinde tüm varlıklardan yücedir, onun 

zâtî tecellisi kendinden kendinedir. O, taayyünden ârîdir. 

 

Yine Yazıcıoğlu Muhammediye’yi ehl-i sünnet çerçevesinde kalan ve bidat 

ehlinin korkacağı bir söz olarak tanımlamaktadır. 

 

Bu söz ehl-i sünnet cemâat olanındur(ur) / Velî korkudur 

bid'at ehline kıl infihâm188 

Bu söz ehli sünnet ve’l cemmat olanlar içindir. Fakat bidat 

ehli için korkudur. Bunu anla! 

																																																								
186 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8352; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 619. 
187 a.g.e., byt: 8353; a.g.e., s. 619. 
188 a.g.e., byt: 4561; a.g.e., s. 395. 



122 

Muhammediye vahdet-i vücûd gibi kavranılması zor bir görüşten 

kaynaklanmış olsa da âlemin zuhuru ile ilgili bu anlayışı halkın anlayışına hitap 

edecek bir dille ifade etmiştir. Bu çerçevede Yazıcıoğlu âlemi metafiziksel olarak 

levh, arş, kürsi, cennetler, cehennem, melekler ve diğer göksel varlıklar; fiziksel 

olarak da gezegenler, yıldızlar, yeryüzü ve canlılar ve nihayetinde insanlar olmak 

üzere tüm varlıkları içerecek şekilde fizik ve metafizik anlamda bir bütün olarak 

düşünmektedir. Bunların hepsi yaratılış veya mebde bakımından Hak’tan geldikleri 

gibi; mead itibariyle de Hakk’a dönücüdürler ve onların varlıklarının anlamı, insanın 

Rabb’ine ulaşmasını sağlayan yollar olmalarındadır. Bu yüzden İslam kozmolojisinin 

ortaya koyduğu âlem modeli, bu âlemin kaynağı ile ilişkisinin tesisine 

dayanmaktadır.189 Muhammediye’nin de âlem veyaratılışa bakışı aynı çerçevede 

kabul edilmelidir. 

Bu bağlamda âlemin varlığı insan için bir bilgi objesine dönüşür. Yazıcıoğlu 

Faslün fî ma’rifeti’r-Rab ve’n nefs (Rabbi ve Nefsi Bilme) başlığı altında nefsin ve 

Rabb’in bilinmesi hakkında yazarken Rabb’e giden yolun âlemi bilmekten geçtiğini 

söyler. Âlem Allah’ın birliğini yansıtan alametler bütünü ya da tevhidi yazan bir 

kitap gibi tasavvur edilmiştir. Âlem varlığın hangi aşamasından yola çıkılırsa çıkılsın 

Hakk’a götüren bir yol olarak kabul edilir. Parçadan bütüne bir bakış açısının 

yansıması olan görüşe göre âlemin bir parçası olarak insan da âlem gibi Hakk’a 

ulaştıran bir hareket noktası, bir imkândır. Bu yüzden Yazıcıoğlu burada daha önce 

farklı bağlamlarda üzerinde durmuş olsa da burada bir defa daha âlem hakkında 

yazar. Ona göre âlem öncelikle temaşa edilmek için vardır. Böylece insan sanattan 

sanatçıya ulaşabilecektir. Rabbini bilecektir. 

 

Nazar kıl yere ve göğe dilersen olasın bîdâr / Nazar kıl 

andan insana dilersen göresin dîdâr190 

Uyanık olmak dilersen yere ve göğe bak, sonra Hakk’ın 

yüzünü görmek istersen gözünü insana çevir. 

																																																								
189 Nasr, Seyid Hüseyin, İslam ve İlim, çev. İlhan Kutluer, İstanbul, İnsan Yay., 1989, s. 28. 
190 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8381; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 620. 



123 

Onun sultanlığın bilmek dilersen sun’unu gözle / Ki her bir 

nesne şâhiddir kemâline onun ey yâr191 

Onun kudretini bilmek istersen sanatına bak. Ey dost, her şey 

onun kemâline şahittir. 

 

Güneş gibi münevverdir onun her zerrede nûru / Velî gayet 

zuhurundan hafidir göremez deyyâr192 

Onun nûru her zerrede güneş gibidir. Fakat kimse o nûrun 

zuhuru yüzünden O’nu göremez. 

 

Kamu eşyâ mahallinde kemâlince yaraşıkdır / Kamu bu 

madde ve sûret düşüptür ona ma’nîdâr193 

Bütün eşyada kâmil bir şekilde bulunur, tüm varlıklar onu 

gösteren bir manaya sahiptir. 

 

Kaala’llâhu subhânehu “kuli’nzurû mâzâ fi’s-semâvâti ve’l-

ard”194 

 

Peki Yazıcıoğlu’na göre âlem nasıl oluşmuştur? Yazıcıoğlu varlığı bir bütün 

olarak düşünür ve her şeyi Nûr-ı Muhammediye’ye dayandırır.195 Buradan hareketle 

biz Muhammediye’yi söz konusu nûrun seyrinin takip edilmesi olarak da 

okuyabiliriz. Yaratılış, ilahi hakikatlerin ya da Nûr-ı Muhammediye’nin letafetten 

kademe kademe uzaklaşarak içinde bulunduğumuz şehadet âleminde kesafet 

kazanmasıdır. Söz konusu aşamalar varlığın Hak’tan nüzulüdür. Bu süreç tasavvuf 
																																																								
191 a.g.e., byt: 8382; a.g.e., s. 620. 
192 a.g.e., byt: 8383; a.g.e., s. 620. 
193 a.g.e., byt: 8384; a.g.e., s. 620. 
194 Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 621, “De ki, Bakın, göklerde ve yerde neler var!” Yunus/101. 
195 Bkz: Varlığın İlkesi Olarak Hz. Peygamber. 



124 

literatüründe varlık mertebeleriyle ifade edilir. Bu mertebelerde Hakk’ın ilk tecellisi 

Nûr-ı Muhammedi’dir196 ve Taayyün-i evvel olarak isimlendirilir. Nüzül süreci veya 

varlık mertebeleri soyut ve somut bütün varlıkları içerdiği gibi insanı da içererek son 

bulur.197 Bir başka deyişle nüzül aynı zamanda her bir varlığın şehadet âlemine 

mevlididir. Örneğin bir insanın doğumundan ve ölümünden bahsettiğimiz gibi 

evrendeki bir yıldızın da doğum ve ölümünden söz ederiz. İşte bu benzerlik 

literatürde makro kozmos-mikro kozmos birlikteliği şeklinde düşünülür ve bu ikisi 

arasındaki ilişkiler çokça işlenmiştir. Muhammediye de aynı konuya temas etmiş, 

âlem ve insan arasındaki benzerlikleri ortaya koymuştur. Muhammediye’nin varlık, 

yaratma, âlem, insan ve Tanrı hakkındaki görüşlerinin önemli bir kısmını oluşturan 

kozmoloji anlayışını eserin başındaki İftitâhu’l-kitab başlığı altında toplanan, hem 

esere giriş mahiyetinde olan ve hem de yaratma ile ilgili görüşlerin bulunduğu 

beyitlerde görmekteyiz. 

Yazıcıoğlu İftitâhu’l-kitab’ta ve başka birçok vesile ile yaratılışı gizli 

hazinenin ortaya çıkışı olarak ortaya koyar. Kozmoloji anlayışı da varlığı tek 

kaynağa dayandırmasına veya başka bir deyişle varlığın tevhidine dayalıdır. Tevhid 

varlığın söz konusu gizli hazineye dayandırılmasıdır. 

Öncelikle yaratma bir amaca mebnidir, o da gizli hazinenin kendisi açarak 

bilinmek istemesidir. Hakk’ın bilinmek istemesi birçok önemli sonuç yaratır. Sufiler 

buradan hareketle Tanrı-âlem-insan irtibatına dair görüşler ortaya koymuşlar, varlığı 
ve anlamını açıklayan modeller kurmuşlardır. Daha açık ifade etmek gerekirse söz 

konusu gizli hazine/Hakk hakikatte hiçbir zorunlu sebebe dayanmaksızın 
yaratmaktadır. Sufi muhakkikler, filozofların ve kelamcıların açıklamalarına kendi 

yorumlarını getirerek yaratılışı sevgiye dayandırmışlardır. Onlara göre Hak bilinmeyi 
istemiş/sevmiş ve bilinmek için âlemi yaratmıştır. Fakat âlem Hakk’ın bilinmesinin 

tek aracı olmamıştır. Başka bir deyişle yaratma nihai hedefine âlem ile varamaz. 
Hakk yetkin bir şekilde ancak kendi suretinde yarattığı varlık tarafından yani insan 

tarafından bilinecektir. Fakat burada da nihai hedef henüz gerçekleşmemiştir çünkü 
																																																								
196 Bkz: Muhammediye’de Yaratılışın İlkesi Olarak Hz. Peygamber ve Mevlid 
197 “İnsan zuhur itibariyle vücud mertebelerinin en son mertebe-i tenezzülünde olup başka bir mevcud 

için mümkün olmayan kemâl mertebesine nazaran da en yüksek mertebededir.”, Abdülkerim Cili, 
Varlık Mertebeleri, çev. Abdülaziz Mecdi Tolun, Haz. Ahmet Faruk Güney, İstanbul, Furkan 
Kitaplığı, 2006, s. 80. 



125 

Hakk’ın yetkin bir şekilde bilinmesi ancak İnsan-ı kâmil ile gerçekleşecektir. 

Hakikatte insan-ı kâmil ise yalnızca Hz. Muhammed’dir. Diğer kâmiller ona 

vekaleten kemâl sahibidirler. Öyleyse yaratılışın amacı insan-ı kâmil, başka bir 
deyişle Hz. Muhammed’dir. Bu kemâl sufi literatürde ayna, suret, kelime gibi 

metaforlar ile dile getirilir. Muhammediye de bu nihai hedefi farklı vesileler ile 
birçok kez dile getirir. Başka bir deyişle Muhammediye’nin yazılışının en temel 

sebebi hem o mükemmel aynanın gösterilmesi hem de Yazıcıoğlu’nun okuyucusuna 
aynayı tutarak onun kendisini, o aynada, görmesini sağlamaktır. Nihayetinde Hakk 

kendisine bir ayna olarak yarattığı Ahmed vesilesi ile bilinecektir. Muhammediye de 
âlemin varlığını bu sebebe dayandırır. 

Tüm var edilenlerden maksat Hz. Muhammed’dir. Onun vesilesi ile insanlar 

ibadet ettikleri ilaha ulaşabilirler ve varoluşun anlamını bilebilirler. Başka bir deyişle 
Hakk ancak bu yolla bilinecek ve nihai hedef gerçekleşecektir. Yazar böylece 

aşağıda anlatacağı yaratılış sürecinin anlamına vurgu yapmaktadır. Âlem burada 
Hakk’a ulaşacak bir yol olarak karşımıza çıkmakla birlikte Hz. Peygamber’in 

merkezî konumuna da vurgu yapılmıştır. Beyit şöyle gelir: 

 
Bulardan kim durur maksûd Muhammed Ahmed ü Mahmûd / 

Buluna tâ kim ol ma’bûd biline tâ ki meknûnât198 

Bunlardan maksat (yaratılış) Hz. Muhammed, Ahmed ve 

Mahmud’dur. Onun vesilesi ile kendisine ibadet edilen ilah 
bulunabilir veyaratılmış şeyler (in anlamları) bilinebilir. 

 

Burada sözü edilen kişi insanın mükemmel örneği olarak Hz. Peygamberdir 
fakat onun şahsında anlam atfedilen “insan”dır. Çünkü mükemmel bir bilgi ve hayat 

örneği olarak Hz. Peygamber var olsa da tüm insanların varlığının amacı aynıdır ki o 
da Hakk’ı bilmektir. 

Yazıcıoğlu aşağıdaki beyitte yine Hz. Peygamber’i âlemlere (varlığa) 
rahmetin vesilesi olarak kabul eder çünkü varlık/var olmak başlı başına bir rahmettir 

																																																								
198 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 212; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 22. 



126 

ve tüm varlığı kapsar. Bu düşünceden hareketle Hz. Peygamber aşağıdaki beyitlerde 
âlemlerin varlık sebebi ve rahmet kaynağı olarak gösterilmiştir. Yazıcıoğlu varlığa 
yokluktan söz ederek gelecektir. Yokluk Rahman isminin tecelli etmemesidir ki bu 
aslında söz konusu değildir. Başka bir ifade ise Rahman isminin mükemmel tecellisi 
Hz. Muhammed’dir. Çünkü varlık Hakikat-i Muhammediye vesilesi ile olmuştur. 

Yazıcıoğlu söze yaratmanın olmadığı bir surumdan başlar ki bu Lâ- taayyün 
mertebesidir. 

 
Ki zîrâ gizli kenz idi kimesne onu bilmezdi / Cihâna rahmet 
olmazdı yog idi şemme-i zerrât199 

Zira O (Hakk) kimsenin bilmediği gizli bir hazine idi. 
(Yaratma olmasaydı) âlemlere rahmet olmazdı çünkü önce 
varlığın kokusu (şemme-i zerrât) dahi yoktu. 

 
Bu beyitte Yazıcıoğlu tasavvuf literatüründeki a’yan-ı sâbite anlayışına atıfta 

bulunmuştur. Yani o teoriyi basit bir şekilde yeniden ifade etmiştir. Varlık, Hakk’ın 
bilgisindeki varlık kokusu koklamamış ilahi hakikatlere dayanmaktadır (a’yân-ı 
sâbite). Yaratılış ise söz konusu hakikatlerin varlık kazanması demektir.200 

Hak gizli hazinesini açıp kendisini görünür kılmayı (izhar) veya başka bir 
deyişle tecelli etmeyi dilemiştir. Bunun için de yüzüne bir ayna olarak Ahmed’i 
yaratmıştır. Hz. Peygamber’in Hakkın aynası olması ve âlemin bir ayna olması 
konusunun ayrıntılarına aşağıda değinilecektir.201 

 
Diledi ki aça kenzin ayân eyleye kendüzin / Tecellî eyleye 
yüzün Yarattı Ahmedi mir’ât202 

Hakk hazinelerini açmak, kendisini görünür kılmak, tecelli ey-
lemek istemiş ve yüzüne bir ayna olarak Ahmed’i yaratmıştır. 

																																																								
199 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 213; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 22. 
200 Bkz.: Süleyman Uludağ, DİA, “A’yân-ı Sâbite”, c. 4, s. 199. 
201 Bkz.: Gaye Varlık ve Ayna İnsan bölümü. 
202 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 214; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 22. 



127 

Peki bu yaratma süreci nasıl işledi? Yazıcıoğlu aşağıdaki beyitte varlık 

mertebelerine atıfla, gayb hazinelerinin/ilahi hakikatlerin nûrani âlemlerden geçerek 

içinde bulunduğumuz cisimler âlemine geldiklerini söyler, bu sürece biz nüzül dedik. 

 

Çıkıp nûr-ı Îlâhîden erip nûrânî âlemde / Gelip cismânî 

âlemde ayân eyledi gaybiyyât203 

Gayb hazineleri/ilahi hakikatler, nûr-ı ilahiden çıkıp nûrani 

âlemlerde seyredip cismani âlemde görünür olmuşlardır. 

 

İşte bu süreç yaratmadır. Beyitte de açıkça görülüyor ki yaratma aslında ilahi 

nûrun yani Nûr-ı Muhammedi’nin Zât-ı İlahî’den çıkıp, nûrani âlemlerden sonra 

cisimler âleminde varlık kazanmasıdır. Söz konusu nûr Hz. Peygamber’in mevlidi ile 

âlemde temessül etmiştir. 

Yazıcıoğlu işte bu kısa giriş ile yaratmayı özetledikten sonra konunun 

ayrıntılarına girecektir. Fakat bu noktada ilginç bir bilgi verir. Der ki: “Şimdi size 

anlatacağım şeyler kitaplardan öğrenilmemiştir.” Yazıcıoğlu bu beyitlerin kaynağını 

ilm-i ledün olarak gösterir: 

 

Elâ ey server-i âlem işit ilm-i ledünnîden / Ki işbu âlem-i 

mülke nice geldi vucûdiyyât204 

Ey âlemin efendisi (olan insan), varlığın bu mülk âlemine 

nasıl geldiğini ledünnî ilimden dinle! 

 

Bu beyitteki ledünnî ilim, âlem-i mülk ve vücûd ifadelerinin birlikte 

kullanımı bize birçok bilgi sağlamaktadır. Sözü edilen varoluş sürecidir. İsmail 

Hakkı Bursevî Muhammediye şerhi Ferahu’r-Rûh’da buradaki ledünnî ilim hakkında 

																																																								
203 a.g.e., byt: 215; a.g.e., s. 22-23. 
204 a.g.e., byt: 217; a.g.e., s. 23. 



128 

bir açıklamada bulunur. Sufiler ilm-i ledün hakkındaki görüşlerini Kehf Suresi’nin 

65. ayetine dayandırırlar. “Derken, kullarımızdan bir kul buldular ki ona katımızdan 

bir rahmet (vahy ve peygamberlik) vermiş, yine ona tarafımızdan bir ilim205 

öğretmiştik.” Bursevî bu ayetteki birkaç kavram üzerinde durur ve “rahmet” ile 

kastedilenin şeriat ilimleri; “indiyet” ile kastedilenin vâhidiyet makamı ve “ilim” ile 

kastedileni hakikat ilmî olarak kabul eder ve “ledünniyet” ile kastedilenin ahadiyet 

makamı olduğunu söyler.206 Buradan hareketle şunu söyleyebiliriz ki Yazıcıoğlu 

âlemin yaratılması hakkındaki bilgilerinin kaynağını ilm-i ledün olarak göstermekle 

âlemin yaratılması gibi delil ve burhanla açıklanamayacak bir konuyu sufiler için 

daha üst bir bilgi metodu olan keşfe dayandırmaktadır. Diğer taraftan bir âlemin 

yaratılması ve sonu hakkında bir literatürün olduğunu da bilmekteyiz. Özellikle 

âlemin yaratılması, gökler ve yıldızlar ve dünyadaki ilginç yerler ve şeyler ile ilgili 

Acâibu’l Mahlukat literatürü Muhammediye’nin kaynakları arasında yer almıştır.207 

Ayrıca Yazıcıoğlu kardeşlerin âlemin yaratılışı ve ahiret halleri gibi konularla 

yakından ilgili oldukları bilinmektedir. Muhammediye’ye de aynı literatür kaynaklık 

etmiştir. Bu gibi konular geniş halk kitlelerinin Muhammediye ile irtibat kurdukları 

noktalar olmuştur. 

Muhammediye’nin varoluş anlayışında âlem ve insan birlikte düşünülmüştür. 

Yaratılış süreci insanın ortaya çıkmasına kadar âlemlerin yaratılmasından hareketle 

ele alınmıştır. Yazıcıoğlu âlemin ortaya çıkışına da yine gizli hazine, ilk akıl, kâlem, 

levh ve arşın yaratılmasından söz ederek başlar. Söz konusu bu kavramları özetle 

geçtikten sonra arşın yaratılması ile asıl konuya girilir. Arş, büyük melekler, ruh, 

illiyyin208, kürsî, cennetler ve en sonunda yeryüzünün yaratılması anlatılır. Yeryüzü-

nün yaratılmasına kadar olan süreç Yazıcıoğlu’nun ifadesiyle varlığın “nûranî 

âlemlerde” seyridir.209 Bundan sonrası yani yeryüzünün ortaya çıkışı ise varlığın 

cismani âleme nüzulüdür. Gözle görülür âlem Muhammediye’de klasik İslam 

kozmolojisinin verileri ile şekillenmiştir. 
																																																								
205 İlm-i ledünnî: Bâtın ilmi demektir. Bu ibare Hazreti Hızır hakkında vârid olan Kehf Suresi’nin 65. 

Ayetinden alınmıştır. İ. H. Bursevî, Ferahu’r-Rûh, c. 1, s. 109. 
206 a.g.e., Aynı yer. 
207 Çelebioğlu, Muhammediye I, s. 177-178. 
208 İlliyyîn: “ el-İrşad’da bildirdiğine göre İlliyyûn; bütün meleklerin, insan ve cinlerin sâlihlerinin 

bilmiş oldukları her şeyin toplandığı hayır dîvânına denir.” Ferahu’r-Rûh, s. 111. 
209 Bkz. Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 215; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 22-23. 



129 

Asıl yaratılış kısmının başlangıcını burada göstermek doğru olacaktır çünkü 

anlatı bu bakış açısından ortaya konur ve bu beyitler eserdeki düşünce akışının 

yönünü, varlığın ortaya çıkış merhalelerini gösterdiği için önemlidir. Bununla 

birlikte Yazıcıoğlu farklı vesileler ile yaratılış konusuna değinmiş ve her zaman aynı 

yolu takip etmiştir. Yaratılış Kenz-i Mahfi hadisi olarak bilinen, sufilerin kutsi hadis 

olarak kabul ettikleri söze dayandırılır. “Ben gizli bir hazine idim, bilinmeye 

muhabbet ettim; bilineyim diye halkı yarattım.”210 

Gizli hazine hadisine atıf Muhammediye’nin başından sonuna kadar çeşitli 

vesileler ile kendisine yer bulmuştur. Örneğin: 

 
Ki nice nice bâtında nice gayb-ı hazâyında / Nice vahdet 

sarâyında ademde kalmışız amyâ211 

(Bizler) nice zamandır batında, bilinmezlik hazinelerinde (ve) 

birlik sarayında, yokluğun karanlığında kör bir şekilde 

kalmışız. 

 
Gerektir kim kemâl-i hazretinden / Saça düpdüz hazâyin 

kudret-i zât212 

Gerektir ki zatın kudreti kendi kemâlinden hazineler saçsın. 

 
Hazâyin kapısın açtı nisâr etti atâsından / Saçıp âlemlere 

düpdüz erişti buna da sevgât213 

Hazinelerinin kapısını açtı, (lütuflarını) atasından her yana 

saçtı, bu ihsanlar âlemi baştan sona doldurdu ve insana da 

ulaştı. 

																																																								
210 Aclûnî’de yer alan bu hadis Ahmet Yıldırım’a göre hiçbir (sahih) hadis kaynağında 

bulunmamaktadır. Yıldırım, bu hadisin İbn Arabî’nin Tedbirât-ı İlâhiyye adlı eserinde 
bulunduğunu, sufilerin bu hadisi tesahül ile kutsi hadislerden biri olarak kabul ettiklerini belirtir.; 
Ahmet Yıldırım, Tasavvufun Temel Öğretilerinin Hadislerdeki Dayanakları, s. 109. 

211 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 76; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 9. 
212 a.g.e., byt: 110; a.g.e., s. 13. 
213 a.g.e., byt: 7605; a.g.e., s. 572. 



130 

Hazâyin kapısın açtı cihâna rahmetin saçtı / Ki ammü’l- feyz 

idi çünkim / Husûsa iş bu insâna kim inzâl eyledi Furkaan / 

Bilindi Mustafâ’sından 214 

(Hak) feyzi her yana yayılan olduğu için hazinelerinin 

kaplarını açıp âleme rahmetini saçtı. Özellikle de bu insana 

(iyiliklerden kötülükleri ayırıcı) Furkan’ı indirdi. (Allah) 

Mustafa’sından bilindi. 

 

Hak bir gizli hazine idi ve âlem o hazinenin açılmasından meydana gelmiştir. 

Peki gizli hazine neden kendisini açtı? Kenz-i Mahfi hadisi buna işaret eder. Hak 

bilinmek istediği için veya bilinmeyi sevdiği için âlemi yarattı. Bilinmesinin yolu 

yaratması ile olacaktır ve yaratmanın kemâli, insan ile, insanın kemâli ise Hz. 

Muhammed’de gerçekleşecektir. Amaç onun var olması idi çünkü Hakk’ın kâmil bir 

şekilde bilinmesi ancak Hz. Peygamber ile gerçekleşebilir. 

Yazıcıoğlu yaratılışı çeşitli merhalelerde ele alır demiştik. Onlardan ilki, 

Hakk’ın kendisini bilmesiyle bir nûrun var olmasıdır. Bu nûr, Nûr-ı Muhammedi’dir. 

 

Severdi hazretini lâ-yezâl ol / Cemâlin arz kıldı ber-kemâl 

ol215 

Zeval bulmayan, yok olmayan Hak kendisini severdi (bilin-

meyi severdi), cemalini tam olarak, kâmil bir şekilde açtı. 

 

Tecelli eyledi pes nûr-ı mutlak / Ki zâhir ola bir nûr-ı 

muhakkak216 

Nûr-ı muhakkak ortaya çıksın diye nûr-ı mutlak tecelli 

eyledi. 
																																																								
214 a.g.e., byt: 7856; a.g.e., s. 588. 
215 a.g.e., byt: 124; a.g.e., s. 14. 
216 a.g.e., byt: 125; a.g.e., s. 14. 



131 

Ortaya çıkan bu nûr (Nûr-ı Muhammedî) Hakk’ın bilinmesinin yegâne yolu 

olan isimlerin ve sıfatların bilinmesinin de yegâne yoludur. Yazıcıoğlu nûrun 

varlığının amacını aşağıdaki beyitte bu sebebe dayandırır. Nûr zatın ve sıfatların 

göründüğü bir görüntü yeridir. 

 

Ki mazhâr ola ol zâta sıfâta / Ki yâni manzar ola nûr-ı 

zâta217 

O nûr Hakk’ın zatına ve sıfatlarına zuhur yeri olsun, yani 

Zât’ın nûrunun görüldüğü yer olsun. 

 

Ki sırr-ı küntü kenzen ola mevcûd / Muhammed’den biline 

Rabb ü Mabûd218 

Ki böylece gizli hazinenin sırrı ortaya çıksın, vücud bulsun; 

yani Rabb ve Mabûd Muhammed’den bilinsin. 

 

Ser-â-ser nûr ola bu kâyinâta / Tamâmet rahmet ola 

mümkinâta 

Bu nûr/Muhammed baştan başa kainatın nûru olsun; bütün 

yaratılmışlara (mümkünlere) rahmet olsun. 

 

Daha sonra aşağıda gelecek olan hadis rivayeti yer alır. Bu hadis ilk yaratılan 

şeyin Hz. Peygamber’in nûru olduğunu söylemektedir ve âlemdekiler bu nûrdan 

yaratılmıştır. Bu “yaratılan ilk şey” çeşitli açılardan, yani sahip olduğu her işlevin 

başka bir isimle anılması yüzünden örneğin İlk Akıl, Beyaz inci, Kâlem vb. çeşitli 

isimlerle anılır. Buna göre Yazıcıoğlu aşağıda Hz. Peygamber ilk yaratılan şeyin ne 

olduğuna dair kendisine sorulan sorulara verdiği cevapları şöyle ifade etmiştir: İlk 

yaratılan Hz. Peygamber’in nûrudur. Varlıklar daha sonra o nûrdan yaratılmışlar-
																																																								
217 a.g.e., byt: 126; a.g.e., s. 14. 
218 a.g.e., byt: 127; a.g.e., s. 14. 



132 

dır.219 Bu nûr yerlerden ve göklerden elli bin yıl önce yaratılmıştı.220 Hz. Peygamber 

başka bir rivayette ilk yaratılan şeyin İlk Akıl olduğunu söylerken yine bir başkasın-

da kendi rûhu olduğunu ifade etmiştir.221 Hz. Peygamber bu açıdan tüm ruhların 

babasıdır (Ebu’l-ervah). Yazıcıoğlu bu konuda detaya girmeden başka bir rivayete 

daha yer verir: Âlemde ilk yaratılan şey tüm varlıkların kendisinden çıktığı “inci”dir. 

İncinin istiridyenin içinde çoğalması gibi varlıklar da bu ilk var olan şey/inciden 

çoğalarak var olmuşlardır.222 

Yine başka bir hadis ilk var olanın Kâlem olduğunu söyler, bu kez burada 

ifade edilen düşünce varlıkların birer kelime olduklarını kabul eden anlayışla 
ilgilidir. Buna göre: 

 
Dedi evvel kâlemdir k’oldu melhûz / Dedi evvel yazıldı levh-i 
mahfuz 

(Yine başka bir rivayette) dedi ki ilk akledilen Kâlem’dir, 
önce Levh-i Mahfuz yazılmıştır. 

 
İlk var olanlar, âlemin kendisinden ortaya çıktığı kaynaklar olarak önem taşır-

lar. Aslında bunların hepsi de Hz. Peygamber’in nûrunun farklı açılardan isimlendi-
rilmiş şeklidir dedik. Örneğin kâlem, birer kelime olarak kabul edilen varlıkların 
kaynağı olması bakımından nûrdur. Veya inci çoğalması bakımından varlıklara bir 

başlangıçtır. Yahut da “akıl” her bir varlığa sirayet etmesi bakımından nûrdur. Nûrun 
bu çoklu anlatımı bir karışıklığa neden oluyor gibi görünse de Nûr-ı Muhammedi’nin 
sonsuz imkânlığını anlatabilmenin bir yolu olarak önem kazanmış ve kullanılmıştır. 

Âlemin var edilmesi süreci Muhammediye’de birden fazla rivayetle anlatılır. 

Örneğin İbni Abbas’tan gelen bir rivayete göre âlem latif bir cevherin ikiye 

bölünmesiyle oluşmaya başlamıştır. Bir yarısı su diğer yarısı ateş olur. Ateş suyu 

kaynatmış, ortaya çıkan buhardan gökler, köpükten ise yeryüzü yaratılmıştır. Gökler 

																																																								
219 a.g.e., byt: 130; a.g.e., s. 15. 
220 a.g.e., byt: 131; a.g.e., s. 15. 
221 a.g.e., byt: 132; a.g.e., s. 15. 
222 a.g.e., byt: 133; a.g.e., s. 15. 



133 

ve yerler ayrı olarak ikişer günde yaratılmıştır ve sonra birleştirilmişlerdir.223 

Yazıcıoğlu’na göre tüm bu yaratılış Hz. Peygamber içindir: 

 
Bu kamu tertîb onunçün kim Muhammed Mustafâ / Gele 

yerler yüzüne dillerde ola imtidâh224 

Bütün bu düzen ve hazırlık Muhammed Mustafa’nın 

yeryüzüne gelip dillerde övülmesi içindir. 

 
Muhammediye buraya kadar yeryüzünün ilk defa nasıl ortaya çıktığını 

anlatıyor. Birbirine zıt iki unsur olarak su ve ateşin birleşmesinden yeryüzü yine 
birbirine bitişik olarak yaratıldıktan sonra bu birleşik madde Allah’ın nazar etmesi ile 
yedi kat yerler ve yedi kat da gökler olarak birbirlerinden ayrılıyor ve böylece gökler 
ve yerler katmanlar halinde ortaya çıkmış oluyor. Yazıcıoğlu tüm bu gök katlarının 
isimlerini, hangi madenden yapıldıklarını, orada yaşayan canlıların görünüşlerini ve 
isimlerini tek tek yazmaktadır.225 

Gökler bu şekilde yaratıldıktan sonra yerlerin yaratılmasına geçen 
Yazıcıoğlu, yerleri de yedi tabakada anlatır. Aynı gökler gibi yerlerde de yedi 
tabakada yaşayan yedi tür varlık vardır.226 

Yeryüzünde önemli iki yer vardır. Bunlardan biri Kaf Dağı diğeri ise Beyt-i 
Mamur’dur. Bu iki önemli yerden bahsettikten sonra kâinatiçerisinde yeryüzünün 
yaratılması hakkında başka bir rivayete yer veren Yazıcıoğlu dünyaya bir zemin 
bulmak ister gibidir: 

 
Çü yerler yaradıldı oldu tamâm / Gemi gibi çalkandı olmadı 

râm227 

Yerin yaratılması tamamlanmıştı (fakat o), gemi gibi çalkala-

nıyor, sabit bir şekilde durmuyordu. 

																																																								
223 a.g.e., byt: 413-416, 424; a.g.e., s. 40-41, 42. 
224 a.g.e., byt: 425; a.g.e., s. 42. 
225 a.g.e., byt: 428; a.g.e., s. 42. 
226 a.g.e., byt: 459; a.g.e., s. 44. 
227 a.g.e., byt: 592; a.g.e., s. 55. 



134 

Yerin sabitlenmesi için Allah önce bir melek yarattı ve yeryüzünü onun 

omuzuna yerleştirdi. Fakat meleğin ayakları sabit bir şekilde duramadı. Bunun 
üzerine Allah meleğin basması için ayaklarının altında cennetten gelen bir büyük taş 
yarattı, fakat melek bununla da sabit bir şekilde kalamadı. Bunun üzerine Allah 
meleğin ayaklarını basması için Leyûsân isminde bir öküz yarattı. Fakat bu sefer de 
onun ayakları sabit kalamadı. Allah onun ayaklarının sabitlenmesi için altına büyük 
bir taş yarattı. Fakat taş da sabit kalamadığı için Allah taşın altında Yehmûd isminde 
bir balık yarattı ama balık da bir sabitlikte kalamayınca Allah’tan yardım diledi ve o 
zaman Allah o balık için bir su yarattı. Bu su özel bir hayatiyete sahiptir. Dünyada 
yaşamın devam etmesine sebep olduğu gibi ahirette de diriliş bu sudan olacaktır.228 

Âlem bu şekilde var edildikten sonra yer artık insan için hazırlanmıştır. 
Yazıcıoğlu bu aşamada insanın âleme gönderilmesinden bahsedecektir. İnsanın 
yaratılması ve yeryüzüne gönderilmesi konusunu aşağıda ele alacağız. Fakat daha 
önce Muhammediye’nin yaratılışı anlatırken söz ettiği önemli iki konu vardır. Bunlar 
cennet ve cehennemin yaratılması bahisleridir. 

2.3.2. Gaye Varlık ve Ayna İnsan 

Tasavvuf anlayışı varlığın gizli hazine veya mutlak bilinmezlik halinden 
mertebeler boyunca ortaya çıkmasını bir gayeye bağlamıştır. Hakikatte Tanrı 
kendisinden başka hiçbir neden ile bağlanamayacağından, kendisinden kaynaklanan 
bir sebep ile “şeyleri” yaratmıştır. Sufiler bu sebebi Allah’ın bilinmek istemesi olarak 
kabul etmektedirler. Peki “Allah nasıl bilinir? Veya bu soru başka bir versiyonu ile, 
Tanrı hakkında bilgi mümkün müdür?” şeklinde ortaya konmuş ve üzerinde tarih 
boyunca akıl yürütülmüştür. Öyle görünüyor ki Tanrı’nın bilinemez olduğuna dair 
ortaya atılan iddialar kabul görmemiştir. Bu konu sadece sufileri değil herhalde 
insanlık tarihi boyunca, çeşitli versiyonları ile Tanrı hakkında düşünen her kişiyi 

meşgul etmiş olmalıdır. Örneğin XV. yüzyılın ilk yarısında, Yazıcıoğlu Mehmed 
Anadolu’da Türkçe yazan bir yazar olarak bu soruyu sadece olumlu bir şekilde 
cavaplamakla kalmaz, okuyucusuna o bilgiyi de verir. En başından en sonuna, 
yaratılıştan nihayete tarih bir hikaye çerçevesinde toparlanır ve nihayetine erdirilir. 
Bu açıdan bakıldığında Muhammediye öncelikle bir siyer kitabı değildir. Yazıcıoğlu 

																																																								
228 a.g.e., byt: 592; a.g.e., s. 55. 



135 

da zaten buna işaret eden değerlendirmelerde bulunmuştur. Bu açıdan Muhammediye 

bir varlık ve zaman kitabıdır. Varlığın ve zamanın koordinatları ise Hz. 
Muhammedin hakikati ve hikayesi üzerinden ortaya konulmuştur. 

Tasavvuf düşüncesinde varlık hakkında düşünmek öncelikle bir gayeye 
yönelik düşünmektir. Bu yüzden literatürde Allah bilinmek için âlemi yarattı 

anlamındaki hadise yaygın olarak rastlarız. Sufiler yaratılışı oldukça detaylı bir 
sistem içinde açıklamışlar ve başlangıç noktasını varlığın ortaya çıkmasının sebebi 
üzerinde düşünerek tespit etmişlerdir. Onlara göre Allah hiçbir dışsal sebep ile 
bağlanamayacağından tamamen kendisinden kaynaklanan bir bilinme isteği ile âlemi 
var etmiştir. Bu konuda düşüncenin en önemli dayanağı Hz. Peygamber’in Allah’ın 
bilinmek istemesi/bilinmeyi sevmesi nedeniyle âlemi var etmiş olduğuna dair söz 
konusu hadisidir. Konu hakkında sorulabilecek pek çok soruya rağmen Muham-
mediye gibi eserlerin pratik ve somut yaklaşımları öncelikle şu soruların üzerinde 
düşünüldüğünü göstermektedir: Bu gaye en iyi şekilde nasıl gerçekleşir? Allah 
kendisini bir aynada görmek ister ve âlemi yaratır, bununla birlikte gaye tam olarak 
gerçekleşmemiştir çünkü âlem bu haliyle cilalanmamış bir ayna mesabesindedir. Bu 
aynanın cilası ise insandır. Veya başka bir ifadede o âlemin göz bebeği insandır. 

Âlem insan vasıtası ile Hakk’ı yansıtan parlak bir aynaya dönüşür ve insan vasıtası 
ile Hakk’ı görür. Sufiler âlemdeki bu önemli yeri ile Allah’ı en iyi şekilde bilebilecek 
yegane varlığın insan olduğunu düşünürler. Çünkü insan Allah’ın suretinde 
yaratılmıştır ve “ism-i câmî”nin mazharıdır. Onun cila ve göz bebeği olmasının 
anlamı da budur ve bu yüzden O’na en çok benzeyen varlık O’nu en iyi bilebilir.229 

Peki her insan aynı mıdır, yani her insan keskin bir göz, parlak bir ayna 

mıdır? Sufilere göre böyle bir sorunun cevabı “hayır” olacaktır. İnsanoğlu yeryüzüne 

bir potansiyel olarak gelir ve bu potansiyelini fiiliyata geçirmeden tam bir insan yani 

insan-ı kâmil olamaz. İnsanın kemâlinin ölçüsü ise hakikatte tek “kâmil” insan olan 

Hz. Peygamberdir. Çünkü o ism-i camî’nin gerçek mazharı veyaşayan Kur’an idi. Bu 

yüzden Hz. Peygamber daima kemâlatın yegane örneği olmaya devam etmektedir. 

Bu yüzden Muhammediye yazılmış, Hz. Peygamber’in örnekliği insanlara 

anlatılmıştır. 
																																																								
229 İnsanın varlık ile ilişkisi ve varlıktaki yerine dair pek çok yorum, İbnü’l-Arabî ve şarihlerinin 

eserlerinde ele alınmıştır. 



136 

XV. yüzyılın ilk yarısında Yazıcıoğlu Mehmed özellikle vahdet-i vücûd 

geleneğinin bir takipçisi olarak okuyucusuna bu çerçevedeki insan ve peygamber 

anlayışından hereketle bir anlatı ortaya koymuş ve Muhammediye’de söz konusu 

peygamber ve insan anlayışının iyi bir örneğini sunmuştur. Örneğin 

Muhammediye’nin girişi mahiyetindeki beyitlerde Yazıcıoğlu, Na’t-i Resûlullâh 

(Resulullah’a Övgü) başlığı altında Hz. Peygamber’in yaratılışı için şöyle der: 

 

Anı kendü içün halkı anınçün / Yarattı tal’atın itti musaffâ 230 

Onu kendisi için, halkı onun için yarattı. Hak onun 

yüzünü/görünüşünü saf ve nûrlu kılmıştır. 

 

Ona göre Allah Hz. Peygamber’i kendisi için, diğer varlıkları da Hz. Pey-

gamber için yaratmıştır. Muhammediye’nin girişindeki bu beyitlerde karşılaştığımız 

âlemin varlık sebebi olarak Hz. Peygamber tasavvuru, sufilerin insan-ı kâmil dü-

şüncesi ile paralel bir yaklaşım arzetmektedir ve Muhammediye’nin tamamına yayıl-

mış bu düşünce Muhammediye’nin varlık sebebidir de. Benzer cümleleri tasavvuf 

literatüründe yaygın olarak görebiliriz. Örneğin, Yazıcıoğlu’nun kaynaklarından biri 

olarak el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye’de İbnü’l-Arabî Hakikat-i Muhammediye hakkında 

yazdığı bir bölümün girişindeki selamlama cümlelerinde şu ifadeleri kullanır: 

“Allah’ın rahmeti, âlemin sırrı ve özü, âlemin gayesi ve varlık sebebi, doğru sözlü 

efendimiz, Rabbine yönelmiş, kayan yıldızın (Hz. Muhammed’in) üzerine olsun.”231 

Yukarıdaki beyit hakkında aynı düşünce çerçevesinde İ. Hakkı Bursevî de 

şöyle bir açıklama yapmaktadır: “Bütün eşya onun aynasından müşâhede olundu. 

Sâir isimler ise ona tâbî oldular. El-hâsıl yaratılışın illeti, gâye ve asıl maksadı onun 

varlığıdır.”232 Başka bir deyişle, yaratılış Hz. Peygamber’in varoluşuyla görünür hale 

geldi veya onun aynasında göründü. Onun bu merkezî rolü nedeniyle diğer her şey 

bir anlamda onun varlığı içindir ve ona tabii olmuşlardır. Bursevî’nin işaret ettiği, 

																																																								
230 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 12; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 4. 
231 İbnü’l-Arabî, Fütühât-ı Mekiyye, çev. Ekrem Demirli, c. 1, s. 17.; İbnü’l-Arabî, el-Futûhâtu’l-

Mekkiyye, c.1, s. 2. 
232 Ferahu’r-Rûh, c. 1, s. 35. 



137 

sair isimler veya beyitte geçen halk ifadesi Hz. Peygamber’in varoluşundan başka, 

yaratılmış her şeyi içerir. 

Yazıcıoğlu bir sonraki beyitte yukarıda işaret ettiğimiz düşünceyi bu sefer 

peygamberler bağlamında dile getirir ve Hz. Peygamber’in varlığını, ona aksâ-yı 

mermâ”233 diyerek âlemlerin yaratılış nedeni olarak ortaya koyduktan sonra tüm 

peygamberlerin ona tabii olduklarını ve onun geleceğini müjdelediklerini iddia eden 

düşünceye işaret eder. Hz. Peygamber’in üstünlüklerinin dile getirilip övüldüğü bir 

bölüm olarak burada diğer peygamber ile karşılaştırmaya gidilmesi doğaldır. Başka 

bir açıdan, Hz. Peygamber zaten varlığın amacı, gayesi, olarak kabul edildikten ve 

tüm varlığı öncelediği kabul edildikten sonra bu karşılaştırmanın gelmesi teorik 

olarak da gereklidir: 

 

Cemi-i Enbiyâ ümmettir ana / Kamu âlemlere aksâ-yı mermâ234 

Tüm peygamberler onun ümmetidir. (Hz. Peygamber) Bütün 

âlemlerin varlık sebebidir. 

 

Bir başka örnekte, aynı düşünce daha açık bir şekilde Tertibu’l–Enbiya (Pey-

gamberlerin Tertibi) bölümünde gelir. Yazıcıoğlu burada Hz. Peygamber’in nûrunun 

peygamberler üzerinde seyrinden ve peygamberliğin Hz. Muhammed’e gelinceye 

kadarki yolculuğundan bahsederken burada Hz. Muhammed’in bir peygamber ve 

maksat olarak en baştan bilinip kabul edildiği düşüncesini işlediği görülüyor. Burada, 

peygamberler kendi mesajını getirirken gelecekteki bir ahir zaman nebîsinden söz 

ederler. Örneğin Hz. Adem oğlu Şis’e Ahmet’den bahsettiği gibi yine Şis’in yüzü 

Nûr-ı Mustafâ’nın nûruna mazhardır.235 Yazıcıoğlu sözlerinin devamında Hz. İbra-

him’den söz ederken ona Hz. Âdem’e olduğu gibi insanlar arz edildiğini236 ve onun 

bu insanlar içinde bir nûrlu cemaat gördüğünden bahseder. Hz. İbrahim bunların kim 
																																																								
233 Aksâ-yı mermâ: gâye, murad ve maksattır. Zîrâ dünya ve ukbâda bütün saâdetlerin kaynağıdır. 

Binâenaleyh, yaratıklar içinde ondan başka kasdolunan bir zât yoktur. Ferahu’r-Rûh, c. 1, s. 36. 
234 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 13; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 4. 
235 a.g.e., byt: 1416-1438; a.g.e., s. 127-128. 
236 “Meger bir gün ona Allâh cemîi halkı arz etti / Nitekim Âdem’e etti kamu envâ’ ile esnâf”, a.g.e, 

byt: 1464; a.g.e., 130. 



138 

olduğunu Rabb’ine sorduğunda verilen cevap Hz. Muhammed’in öncelikli ve özel 

konumunu dile getirmektedir. Bu insanlar Rabb’in habibi Muhammed’in ümmetidir 

ve yaratılış başlamadan önce dahi onun ismi yazılmıştır. Hak, daha yerleri ve gökleri 

yaratmazdan önce ona rasülüm demiş, onu peygamber olarak takdir etmiştir.237 Yani 

hem peygamberlerin geliş amacı hem de yaratılışın seyri Hz. Peygamber’e doğru bir 

akışı ifade etmektedir. Hz. Peygamber menba’-ı rahmet, mahzen-i hayrât, ma’den-i 

eltâf238 olarak tanımlanmaktadır. Yazıcıoğlu burada Hz. Peygamber’in çok bilinen: 

“Ben Âdem su ve toprak arasında iken peygamberdim.”239 hadisine atıf yapmaktadır. 

Yine Yazıcıoğlu Davud (as)’dan bahsederken Hz. Peygamber’in gaye ve varlığın se-

bebi olması düşüncesine vurgu yapmaktadır. Allah Davud (as)’a şöyle vahyetmiştir: 

 

Dedi yâ Dâvûd yarattım Âdem’i / Âdem’in oğlanlarıçün 

âlemi 240 

(Allah dedi ki:) Ey Davud! Ben âlemi Adem ve Âdemoğlu 

için yarattım. 

 

Âdem’e verdim Muhammed’çün vücûd / Hem melekler etti 

onunçün sücûd 241 

Adem’e ise Muhammed için vücûd verdim. (Bu yüzden) 

melekler ona secde etmişlerdir. 

 

Onu yarattım bana kıldım habîb / Dertlilere onu kılmışam 

tâbîb 242 

Muhammed’i yarattım ve kendime onu habîb, dertlilere de 

tabib kıldım. 

																																																								
237 a.g.e., byt: 1464-1471; a.g.e., s. 130-131. 
238 a.g.e., byt: 1469; a.g.e., s. 131. 
239 Aclûnî, Keşfu’l-hafâ, II, 129 (h.no: 2007); İbn Ömer Şeybânî, Temyizu’t-tayyib, s. 126. 
240 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 1503; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 134. 
241 a.g.e., byt: 1504; a.g.e., s. 134. 
242 a.g.e., byt: 1505; a.g.e., s. 134. 



139 

Allah âlemi Âdem (as) ve onun nesli için yani insanın ortaya çıkması için 
yaratmıştır çünkü yaratılış nihai gayeye bu şekilde ulaşacaktır. Nihai geye Hz. 
Muhammed’in yaratılmasıdır. Yazıcıoğlu, meleklerin Adem (as)’e secde etmelerinin 
sebebini Adem’in Hz. Muhammed’in yaratılmasındaki rolüne bağlamaktadır. Adem 
(as) Hz. Peygamber’in nûrunu taşımaktaydı. Yazıcıoğlu burada da Na’t-i Resulullah 
bölümünde zikrettiği görüş ile paralel olarak Hz. Peygamber’i, “Onu yarattım bana 
kıldım habib”243 mısraı ile Hakk’a izafe etmiş ve nihai gayeye işaret etmiştir. Burada 
işaret etmekten bahsediyoruz çünkü bu gaye aşağıda daha açık bir şekilde dile 
getirilecektir. 

Anlatı Hz. İsa’dan sonra hızlı bir şekilde toparlanır ve Hz. Muhammed’in 
nûrunun Hz. İsmail soyu üzerinden Hz. Peygamber’in büyük dedelerinden Benî 
Adnân’a getirilerek Hz. Peygamber’in annesi ve babasına bağlanır. Nûr, baba 
Abdullah’tan anne Amine’ye geçer ve Hz. Peygamber dünyaya gelir. Tüm 
peygamberler onu müjdelemişlerdir çünkü o, âlemin veyaratılışın özüdür ve Allah 
onun için “Ol” emrini vermiştir.244 

Bölümün sonunda Yazıcıoğlu âlem, insan ve Hz. Muhammed ile ilgili 
görüşlerinin bir özetini verir ve anlatmak istediğimiz nûr, gaye, insan-âlem, ayna, 

aynanın cilası gibi metaforlarının başarılı bir kullanımı ile iyi bir özet sunar. Bu 
kısımda Yazıcıoğlu Nûr-ı Muhammedî’nin varlık mertebebelerinde seyrederek âlem-

i şehadete, yani görülen, maddi âleme ulaşması düşüncesini Hz. Peygamber özelinde 
anlatıyor. Tabii her zaman yaptığı gibi en baştan başlıyor. Başlangıç, burada İzzet 

Hazreti’dir. Yani o kâmil sıfatlarla muttasıf nûr, izzet hazretinden yola çıkmıştır. 
Tasavvuf düşüncesinde zamanın başlangıcı yani mebde veya başka bir deyişle ezel 

düşüncesi, ruhlar âlemi ile açıklanır. Bizler yaratılmazdan önce ruhlar âleminde var 
edilmiştik ve yine oraya geri döneceğiz. Bu zaman sufiler için bilinmez ve geçmişe 

karışıp uzaklarda kalmış bir oluş olmaktan öte kişinin şimdiki zamanını belirledikleri 
bir “hatırlamaya” dönüşmüş, öyle tasavvur edilmiştir. Bu düşüncenin iyi bir örneğini 

Cüneyd-i Bağdadî’nin bir tasavvuf tarifinde bulabiliriz. Bu tarifinde Cüneyd 
tasavvufu olmazdan önceki halimize dönme çabası olarak ortaya koymaktadır ki bu 

düşünce sufinin sadece geçmiş zaman algısını değil gelecek ve hal tasavvurunu da 

																																																								
243 Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 134. 
244 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 1517-1518; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 135. 



140 

inşa ederek onu bir ahlaka ve varlık anlayışına da yöneltir. Söz konusu ahlak ve 

varoluşun ideal örneği olarak da Hz. Peygamber’in varoluşu merkezde durmaktadır. 

Yazıcıoğlu buradaki sözlerine “Hatırında var mıdır? ” diye okuyucusuna seslenerek 
başlar ve bir çok kez yaptığı gibi onu Nûr-ı Muhammedî’nin yolculuğuna ortak eder: 

 

Hatırında var mıdır ol nûr-ı zât / Hazret-i izzetten ol kâmil-

sıfât 245 

Hatırlar mısın ki o Zât nûru, o mükemmel sıfatlar sahibi 

(olan) nûr, izzet hazretinde/makâmında idi. 

 

Nûr yüz binlerce yıl boyunca âlemlerde seyretmiştir. Aşağıdaki beyitte 

Yazıcıoğlu literatürde kırka kadar çıkartılabilen sudur sistemindeki âlemleri temelde 

ikiye ayırır: Burada sözü edilen Lâhut âlemleri, yukarıdan aşağıya doğru esma ve 

sıfatlar ile ruhlar gibi mertebeleri içerirken Nâsut, yaratıklar âlemi veya şehâdet 

âlemi de diyebileceğimiz maddi ve görünen cisimler âlemini içerir.246 Nûrun 

yolculuğu bu âlemlerden geçerek aşağıda konu edilecek Hz. Peygamber’in 

doğumuna kadar hikâye edilir: 

 

Nice yüz bin yıl avalim seyr edip / Âlem-i Lâhûtı nâsûtı 

gidip247 

(Sonra o nûr) nice yüz bin yıllar âlemlerde seyredip, ruhî ve 

maddî âlemleri geçmişti. 

 

Yazıcıoğlu’na göre nûr, insan suretini aldığında işte o zaman Rahman’ın 

vechine bir ayna olmuştur. Sufiler âlemin-insanın ve Allah’ın birbirinin aynası 

																																																								
245 a.g.e., byt: 1525; a.g.e., s. 136. 
246 “Sonra Resul-i Ekrem (sav) Hazretleri’nin temiz nûrları âlem-i lâhuttan ceberuta, oradan melekûta 

ve oradan da nâsûta inip neş’e-i unsûriyelerinin taayyününe dek bu kadar bin yıl âlem-i küllî ve 
cüz’îyi geçip nice yüz bin yıl âlem-i ervâhı ve âlem-i ecsâmı dolaştı.” Bursevî, Ferahu’r-Rûh, c. 
1, s. 451. 

247 a.g.e., byt: 1526; a.g.e., s. 136. 



141 

olduğunu düşünürler. Aynı düşünce Yazıcıoğlu tarafından da dile getirilmiştir. 

Burada ise Hz. Peygamber’in varlığı Hakk’ı yansıtan kâmil bir aynadır. Nitekim 

aşağıda dile getirilecektir: 

 

Usta şimdi gelir insan vechine / Vechi mir'ât ola Rahman 

veçhine248 

İşte o nûr şimdi insan suretine gelir ve onun vechi Rahman’ın 

vechine ayna olur. 

 

Nûr-ı Muhammedi’nin insan suretiyle vücut bulmasıyla Rahman’ın aynasının 

ortaya çıkması gerçekleşmiş olmakla beraber bu durum aynı zamanda âlem aynasının 

da kâmil bir şekilde parlatılması demek olmaktadır ki bu durum aynı zamanda 

âlemin artık Hakk’ın tecellilerini kâmil bir şekilde yansıtabilir olması da demektir. 

Hakk’ı mükemmel bir şekilde yansıtabilir olmak ise âlemin kemâli demektir. Buna 

göre âlemin yaratılışı insanın var oluşu ile kemâle ermiştir. 

 

Çün tamâm oldu kemâlince cilâ / Etti isticlâ tecellî incilâ 249 

(Aynanın) cilâsı mükemmel bir şekilde tamam olduğunda 

(Hakk’ın) tecellileri ortaya çıkıp görünmek istedi. 

 

Âlem insan ile tamamlanmıştır çünkü Ademoğlu yaratılışı itibariyle toplayıcı 

varlıktır. Literatürde sufiler insanın bu özelliğine, câmiu’l-ezdâd (zıtlıkları kendi-

sinde toplayan) olan Allah tarafından iki el ile yaratılmış olması düşüncesi ile işaret 

ederler. İnsan, Allah tarafından iki el ile yaratılmıştır, yani insanın yaratılışı Hakk’ın 

celal ve cemal sıfatlarını içeririr. Bu durum sufiler tarafından insanın yaratılışı ile 

zamanda veyaratılışta zirve noktasının ve kemâlin ortaya çıkmış olması demek 

olarak kabul edilir. Çünkü insan Allah’a en çok benzeyen varlıktır. Başka bir açıdan 

																																																								
248 a.g.e., byt: 1527; a.g.e., s. 136. 
249 a.g.e., byt: 1528; a.g.e., s. 136. 



142 

söylersek insan Allah’ın ahlakı ile ahlaklanabilen varlıktır ve bu durum yaratıklar 

içerisinde sadece insana mahsustur. Nûr-ı Muhammedi açısından bakarsak insan 

âlemde nûrun taşıyıcısıdır ve bu özellikleri ile yaratıklar içerisinde “berk-i lâmi’ 

vech”tir. Yani bu özellikleri onun yüzünde parıldamaktadır: 

 

Sûret-i Âdem ki câmi' vech idi / Onun ile berk-i lâmi' vech 

idi250 

Âdem’in sureti tüm yüzleri (Hakk’ın isimlerini, celal ve 

cemal sıfatlarını) kendisinde toplamıştı/câmi’ vech. O nûr ile 

yüzü parıldıyordu.251 

 

İnsanın söz konusu özellikleri onun hakikatinin dayandığı nûrun hakikatlerin 

özü/aslı olmasından dolayıdır (asl-ı hakaayık). İnsanların ruhları bu nûrdan ışığını 

alır ve parıldar. Nûr sadece insanın özü değil varlığın da çıktığı asıldır. Fakat insan 

dışındaki varlıklar ya celal ya da cemal isimlerinin mazharlarıdır fakat sadece insan 

celâl ve cemâl özelliklerini kendisinde birleştirmiştir: 

 

Zîra asl idi hakaayık cem'ine / Nûr-ı enver idi ervâh 

şem'ine252 

Zira (o nûr) hakikatlerin toplamının aslıdır. Ruhların mumuna 

(da) nûrların nûrudur. 

 

Sufi varlık tasavvurunda yaratılışın gizli hazinenin açılmasından ibaret 

olduğunu çeşitli vesileler ile dile getirdik. Bu gizli hazine Hakk’ın hüviyetidir. 

Yazıcıoğlu yaratılışın Hakk’ın hüviyetinden tecelli ettiğini dile getiriyor. Tecelli, 

hüviyetten yani Zât’tan başlamış ve Hakk’ın Rahman sıfatının tecelligâhı olarak 
																																																								
250 a.g.e., byt: 1529; a.g.e., s. 136. 
251 “cami’ vech” ifadesi için bkz. Ferahu’r-Rûh, c. 1, s. 453. 
252 a.g.e., byt: 1530; a.g.e., s. 136. 



143 

insanın ortaya çıkışına kadar devam etmiştir. Bu noktada Hz. Peygamber’e âlemlere 

rahmet olarak gönderilen peygamber sıfatının verilmiş olmasını hatırlamalıyız. 

Aşağıda detaylarına girilecektir. Bu durum elbette ki Hakk’ın yaratmasının bittiği 

anlamına gelmez, tam tersi yaratılışın bir kemâl noktasına ulaştığını ifade eder. Yani 

sufiler insanın yaratılmış olmasını Hakk’ın kemâllerinin en önemli tecellisi sayarlar. 

Çünkü insan türü, içerisinde Hz. Muhammed’i barındırmaktadır. 

 

Pes hüviyyetten tecellî kıldı zât / Tâ kim insan ola ol 

Rahman-sıfât253 

(Hakk’ın) Rahman sıfatı insanı var etsin diye zât hüviyetten 

tecelli etti. 

 

Âlemde insanın ortaya çıkmasının Hakk’ın bilinmeyi istemesi/sevmesinin bir 

sonucu olarak gerçekleştiği birçok kez çeşitli vesilelerle dile getirildi. Aşağıdaki 

beyitte Yazıcıoğlu aynı düşünceye işaret etmektedir. Hakk’ın zâtî sevgisinin ortaya 

çıkması ve yine onun sırrının âlemde ortaya çıkması için varlıklar yaratılmıştır. 

Yazıcıoğlu’nun bu genel ifadeleri aşağıda özelleşecek ve Hz. Peygamber üzerinde 

toplanacaktır ki sufilerin yaratılış teorisi de aynı şekilde Hz. Muhammed merkezinde 

odaklanır. Aşağıdaki beyitte kanaatimizce üzerinde durulması gereken iki kelime 

Hakk’ın sevgisi (hubb-i zât) ve Sırr’dır. Hubb-i zâtî tamlaması görüldüğü kadarıyla 

tek ve kesin bir açıklamaya sahip değildir. Bazen Hakk’ın kendisine duyduğu sevgi 

şeklinde anlaşılırken bazen de Hakk’ın bilinmeye duyduğu sevgi veya bilinme isteği 

olarak anlaşılmaktadır. Kanaatimizce ikinci anlama biçimi daha doğru bir anlamı 

içermektedir ki zaten varoluşun, maksad-ı aksa/nihai hedefi veya ulaşacağı nihai 

gaye hakkındaki düşüncelere bakıldığında epistemolojik bir sonuç öngörüldüğü 

anlaşılır.254 Beyitte geçen sırr’ın da aynı minvalde anlaşılması gerekmektedir. 

Yaratmayı gizli hazinenin ortaya çıkması olarak anlayan sufi düşünceye göre Hak bu 

durumda gizli hazine ve gaybu’l-gayb yani tam bir bilinmezlik halinden isimleri, 
																																																								
253 a.g.e., byt: 1531; a.g.e., s. 136. 
254 Nihai gayenin Allah’a vasıl olma ve/veya ru’yetullah olduğu ve vuslatında bir nevi sahih / 

hakka’l-yakin bilgi olarak kabul edildiği görülecektir. Vuslata bu bilgi temelli yaklaşım İbnü’l-
Arabî tarafından dile getirilmiştir. Bkz.: Üçüncü bölüm. 



144 

sıfatları ve fiilleri vasıtası ile bilinebilirliğe tenezzül etmektedir. Bu açıdan Hak zâtı 

ve hüviyeti açısından bilinemezken yaratma yani isim, sıfat ve fiillerinin tecellileri 

açısından ise bilinebilir. Sırrın âlemde ortaya çıkması bu demektir. Bu açıdan âlem 

Hakk’ın aynası, insan ise o aynanın cilasıdır. 

 
Ta ki hubb-ı zâtı isticlâ ide / Sırrını âlemde istilâ ede255 

Şunun için ki: (Hakk’ın) zât’ının sevgisi ortaya çıksın ve 
onun sırrı âlemi kaplasın. 

 
Yukarıdaki beytin ikinci mısraında ifade edilen düşünce görüleceği üzere 

aşağıdaki birkaç beyte yayılmış haldedir. Hakk’ın sırrının âleme yayılması veya buna 
sırrın ortaya çıkması da diyebiliriz. Aşağıdaki beyitler ışığında bu ifadeye 
baktığımızda gayenin ortaya çıkmasının aynı zamanda sırrın da ortaya çıkıp âlemi 
kaplaması manasına gelmektedir. Bu düşünce hem Ferahu’r-Rûh’ta hem de âlemin 
yaratılması bahsinde Fütûhat’ta geçmekte ve Yazıcıoğlu’nun bu görüşler ile paralel 
yazdığı ortaya çıkmaktadır. 

Sufiler tarafından Hz. Peygamber’in dünyaya gelmesi zamanda bir döngünün 
bitip başka bir döngünün başlaması olarak kabul edilir. Hz. Peygamber’in nûrunun 
varlıktaki seyrine başlamasından, Hz. Peygamber’in dünyaya gelişine kadarki zaman 
bir dairenin tamamlanması olarak düşünülür. Aşağıdaki beyitte bu düşünceyi ifade 
eden Yazıcıoğlu’na göre bir kere söz konusu devrini tamamlayan zaman, ikinci 
devrinde artık miftâh-ı guyûb (gayblerin anahtarı) olarak tanımlanır ve daha önce 
ortaya çıkmamış bazı hakikatlerin artık görünür hale geleceklerine işaret eder. Başka 
bir deyişle Hz. Muhammed’in dünyaya gelmesi bazı hakikatlerin ortaya çıkacağının 
da işareti olarak kabul edilmektedir: 

 
İstidâret eyledi geri zaman / Tâ ki miftâh-ı guyûb ola ayân256 

Gayblerin anahtarı ortaya çıksın diye zaman döndü dolaştı ve 
başladığı yere geri geldi. 

																																																								
255 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 1532; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 136. 
256 a.g.e., byt: 1533; a.g.e., s. 136. 



145 

Zaman aslında başından beri gaybların anahtarının ortaya çıkmasına doğru 

akmıştır ve şimdi miftâh-ı guyûb ortaya çıkacaktır. İbnü’l-Arabî zamanın bu geldiği 

noktayı ez-Zâhir isminin tecellisi olarak açıklamaktadır.257 

Zamanın bu döngüsel hareketi (devr-i semâ) o zaman kabul edilen 

kozmolojiye göre dokuz feleğin hareketleri ile ortaya çıkar. Dairenin başlangıcı 

terazi burcundan olduğu için bir kez devrin bitiş noktası da yine dokuzuncu feleğin 

terazi burcuna gelmesidir. Hz. Peygamber’in dünyaya gelişi ise bu hareketlerin bir 

kez tamamlanıp yeni bir devre geçilmiş olması demektir. Yazıcıoğlu da aşağıda bu 

zahir olma (açığa çıkma) durumuna işaret eder. 

 

Saltanat kim etdidi devr-i semâ / Devr-i arşa eyledi âvdet-

nümâ258 

Göklerin devrinin saltanatı Arş’a geri dönmeye meyletti. 

 

Gökler dönmeye arştan başlamışlardır ve dairesel hareketleri başladıkları yere 

yani arşa geri dönmüştür. Bu durum felekler açısından ise terazi burcuna geri 

dönmek anlamını taşır.259 Feleklerin başlayacağı bu yeni devir, vahdaniyet mizaçlı 

sûrî bir mazharın ortaya çıkışına vesile olacaktır. 

 

Tâ mizâc-ı unsuru vahdânîden / Mazhar-ı sûrî gele ferdâ-

nîden260 

(Ki böylece) vahdaniyet mizaçlı bir mazhar-ı sûrî gelsin ve 

(külliler ve cüziler) hepsini toplasın.261 

																																																								
257 İbnü’l-Arabî, Fütühât-ı Mekkiyye, (Âlem’in Yaratılışı), çev. Ekrem Demirli, Litera yay., 3. 

Baskı, İstanbul, 2016, s. 142. 
258 Çelebioğlu,Muhammediye II, byt: 1534; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 136. 
259 Zamanın bu döngüsel hareketi hakkında beyit 1533 ve 1534 hakkında İ. Hakkı Bursev’i’nin 

açıklamaları için Bkz. Ferahu’r-Rûh, c. 1, s. 456-457. 
260 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 1535; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 136. 



146 

Beyitte geçen (byt: 1535) ifadeye vahdaniyet mizaçlı bir suret de diyebiliriz. 

Adında da anlaşılacağı gibi bu suret vahdanî yani toplayıcı olma özelliğine sahiptir 

ve bu şekildeki toplayıcılık, varlıkta daha önce bir mazharda gerçekleşmemişti. 

Külliler ve cüz’iler onda birleşmiştir. Biz buna celal ve cemal isimlerini kendisinde 

birleştiren bir mazhar da diyebiliriz. Hatırlarsak Allah insanı iki eliyle yaratmıştı ve 

sufiler bu ‘iki el’ ifadesini celal ve cemal isimleri olarak anlamışlardır. Bu mazhar 

varlıkta insan iken insanlar içerisinde ise en kâmil haliyle Hz. Peygamber olarak 

kabul edilmiştir. Bunu Yazıcıoğlu’nun ifadeleri ile aşağıda göreceğiz ama şimdilik 

söz konusu mazhar hakkındaki açıklamaları okumaya devam ediyoruz: 

 

Bu mizacdan tâ taayyün bula kalb / Ma'nevî mazharda zâhir 

ola kalb262 

(İlk olarak) Kalp bu mizaçtan taayyün bulsun, manevi bir 

mazharda ortaya çıksın. 

 

Söz konusu vahdanî mizaçtan ilk olarak kalp taayyün edecektir. Yazı-

cıoğlu’nun üstteki beyitte ifade ettiği kalp, Bursevî’ye göre manevi bir âlemdir. Söz 

konusu külli mizaç, bir surette ortaya çıkmazdan önce kalp âleminde yani manevi bir 

mazharda ortaya çıkmıştır.263 Yazıcıoğlu’nun burada işaret ettiği taayyünât, metnin 

girişinde söz ettiği Hz. Peygamber’in nûrunun âlemlerde seyrinin bir aşamasının ifa-

desidir. Bursevî nûrun seyrettiği âlemler hakkında şu açıklamayı yapmıştır: “… Zîrâ 

âlem-i sûrette mazhar-ı sûrî olduğu gibi, âlem-i misâlde de mazhar-ı misâlî ve onun 

üstünde mazhar-ı mânevî olur. Sonra tertîb ile bu âlem-i sûrete inip bu libâsı gi-

yer.”264 Takip eden beyit Nûr-ı Muhammedi’nin âlemlerdeki inişinde Bursevî’nin 

yukarıdaki açıklamasında söz ettiği âlem-i surete seyretmesi ile ilgilidir: 

																																																																																																																																																													
261 “Yâni Feleğin devri Arş’ta son buldu ki unsur-ı vahdânî ve asl-ı küllî ve makâm-ı ferdânî 

mîzâcından ve tabiatından bir mazhar-ı sûrî gelsin ki hepsini toplasın. Nitekim Arş-ı azîm 
Rahmâniyyet sırrına mazhar olup bütün külliyât ve cüz’iyyâtı içine almaktadır.” Ferahu’r-Rûh, c. 
1, s. 457. 

262 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 1536; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 136. 
263 Bkz: Ferahu’r-Rûh, c. 1, s. 457. 
264 a.g.e., aynı yer. 



147 

Çün sirâyet etti asl-ı hubb-ı zât / Pes teveccüh eyledi arz-ı 

sıfât265 

Zât’ın sevgisinin aslı âlemden âleme geçti (ve böylece) 

sıfatlar var olmaya teveccüh ettiler. 

 

Zatî sevginin aslı veya burada Allah’ın bilinmeye teveccüh etmesinin haki-

kati, yukarıda sözü edilen manevi âlemlerden geçerek suret âleminde var olmaya 

doğru teveccüh etmiştir. Âlem-i suret ise sıfat tecellilerindendir. Onun bu varlığa 

teveccühünden ise Yazıcıoğlu’nun aşağıdaki beyitte söz ettiği mizâc-ı a’del yani çok 

dengeli, çok adaletli bir mizaç hasıl olur ki o, en kâmil şekliyle Hz. Muhammed’in 

mizacıdır: 

 

Etti ta'yîn bir mizâcı a'deli / Kim Muhammed idi onun 

ekmeli266 

Böylece (o teveccüh) en adil ve en dengeli bir mizaç olan Hz. 

Muhammed’in mükemmel mizacını ortaya çıkarttı. 

 

Hz. Muhammed’in ruhu bütün ruhlara yol gösterici bir kandil ve cismi ise 

bütün cisimlere fetihler açan bir anahtar gibidir. Yazıcıoğlu’nun aşağıdaki beyitte 

dile getirdiği bu benzetmelerinin anlamlarını Hakikat-i Muhammediye’nin varlığın 

ilkesi olması ve onun ilk varlık olması düşüncesi çerçevesinde anlamamız 

mümkündür. Hz. Peygamber’in ruhu, ruhlar âleminde ilk yaratılan ruh idi ve onun 

varlığının ışığı tüm ruhlara yol gösterici olduğu gibi yine onun cismi veya suretler 

âlemindeki varlığı da cisimlere yani madde ve onunla ilgili varlıklara pek çok 

fetihlerin açılmasının da sebebidir. 

 

																																																								
265 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 1537; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 136. 
266 a.g.e., byt: 1538; a.g.e., s. 136. 



148 

Rûhudur ervâha misbâh-ı sabûh / Cismidir ecsâma miftâh-ı 

fütûh267 

Onun ruhu ruhların uyanışını sağlayan kandildir/misbâh-ı 

sabuhdur. Onun cismi cisimlerin fetihlerinin anahtarıdır. 

 

Yazıcıoğlu aşağıdaki beyitle buraya kadarki düşüncelerinin ana fikrini ortaya 

koymuş ve bu düşüncelerin özetini yapmış olmaktadır. Allah, kudreti ile Nûr-ı Mu-

hammedi’yi madde ve suretin aslı yapmış ve kendisine de canan (sevgili) edinmiştir: 

 

Gör kemâl-i kudretini nûru cism ü cân eder / Canlara cân 

eder onu kendüye cânân eder 268 

Allah’ın mükemmel kudretine bak ki nûru, cisim ve can eder. 

Onu canların canı ve kendisinin de cananı etmiştir. 

 

2.3.3. Hz. Muhammed’in Yaratılması ve Mevlid 

Tasavvufta Hz. Muhammed’in yaratılmasından bahsetmek aslında onun 

hakikatinden bahsetmek demektir. Bu ise sufi düşüncenin Allah, insan ve âlem 

ilişkileri hakkında ortaya koyduğu varlık anlayışının omurgasını veya ana fikrini 

oluşturan doktrindir. Buradan hareketle meseleye bakıldığında sufiler tarafından Hz. 

Peygamber’in varoluşunun, yukarıda ele aldığımız gibi, âlemde insanın varoluşu ve 

âlemin varoluşunun ilkesi ve illeti olarak kabul edildiğini biliyoruz. Tasavvufta Hz. 

Peygamber’in yaratılması dendiğinde konunun fizik ve metafizik olarak iki yönlü ele 

alınması gerektiği görülecektir. 

Yazıcıoğlu da Muhammediye’de tam olarak bunu yapmıştır. Hz. Peygam-

ber’in yaratılmasını ilk olarak onun hakikatinin yaratılması olarak kabul etmiş ve bu 

metafizik alanı metnin tamamının dayanağı yapmıştır. Hz. Peygamber’in dünyayı 
																																																								
267 a.g.e., byt: 1539; a.g.e., s. 136. 
268 a.g.e., byt: 1540; a.g.e., s. 137. 



149 

teşrifi ise âlemin yaratılmasından sonra ele alınmıştır ki bu, aynı zamanda 

Yazıcıoğlu’nun konuyu “en başından/başlangıçtan itibaren” ele almasının doğal bir 

sonucudur. Bu yüzden biz Muhammediye’nin anlatısına gizli hazinenin açılmasından 

yani yaratılışın başlangıcından başladığını gördük. Yani eser klasik bir siyer 

kitabındaki gibi Hz. Peygamber’in doğumu ile başlamaz çünkü Hz. Peygamber’in 

varoluşunda onun dünyaya gelmesi bir sürecin bitip yenisinin başlaması anlamında 

sadece önemli bir tarihtir ve bu yüzden de vefatı metnin sonu değildir. Tarihsel anlatı 

9008 beyitlik eserin yarısından daha az (4139 beyit) sayıdaki beyitte ele alınmıştır ve 

bu kısımların pek çoğu da zaten tarihsel detaydan ziyade Hz. Peygamber’in 

yaşamındaki temel meseleler ve barındırdıkları hikmetlerin dile getirilmesiyle 

ilgilidir. Hz. Peygamber’in hayatına bu hikmet merkezli bakış Yazıcıoğlu’nun 

peygamber tasavvurunun “hakikat” temelli olmasından, başka bir deyişle Hakikat-i 

Muhammediye düşüncesi merkezli bir bakış açısından kaynaklanmaktadır. 

Bu başlık altında anlatmaya çalışacağımız düşünce yukarıda ele aldığımız Hz. 

Peygamber’in varlığın ilkesi olması meselesinden hareketle ele alacağımız bir 

konudur. Burada söz konusu olan Hz. Peygamber’in doğumu ise başlangıç noktamız 

m. 571 olması gerekirken meseleye bir hakikatin dünyada tecessüm etmesi olarak 

bakıldığında başlangıç noktamız ezel; bitiş noktamız da vefat değil ebed olacaktır. 

Muhammediye’de bu düşünce açık bir şekilde müşahede edilmektedir. Bu yüzden 

tasavvuf düşüncesinde onun yaratılışı metafizik bir boyutta anlaşıldığı gibi doğumu 

da özellikle Muhammediye gibi metinlerde birçok olağanüstülük ile birlikte ele 

alınmaktadır. Bunu aşağıda göreceğiz. 

Muhammediye’de İlk Akl’ın Hz. Muhammed’in hakikati ile aynı şey 

olduğunu söylemiştik. Yazıcıoğlu yaratılışın gayesi olarak Hz. Muhammed’i kabul 

eder ve Tanrı’nın bilinme isteğini tüm bunların merkezine yerleştirir. Bu durum 

yazarın Muhammediye’de varlığı metafizik olarak Hz. Peygamber’in hakikati ile 

açıklaması demektir ve buradan hareketle bakıldığında Hz. Peygamber’in yaratılması 

ile ilgili olarak şu iki hadise referans vermesi beklenir. “Adem su ve balçık arasında 

iken ben peygamberdim.”269 ve “Ey Cabir! Her şeyden önce Allah’ın ilk yarattığı şey 

senin peygamberinin nûrudur.” Bu iki hadis Hz. Peygamber’in yaratılmasında 

																																																								
269 Aclûnî, 2/129. 



150 

dünyaya gelişinden çok önceki bir zamana işaret eder. Yazıcıoğlu’na göre Hz. 

Peygamber’in ilk hadiste işaret ettiği ruhlar âlemidir.270 

 

Dinle bundan söyleyelim bir kelâm / Âlem-i ervah idi işbu 

makaam 271 

Dinle şimdi burada bir söz söyleyelim, işte bu makam, âlem-i 

ervah’tır. 

 

Bu kısımda Yazıcıoğlu Hz. Muhammed de dahil henüz hiçbir insanın 

cisminin yaratılmış olmadığı ruhlar âleminden bahseder. Allah insanı yaratacağını 

meleklere bildirir ve Azrail’in yeryüzünden getirdiği toprak ile insanın hamurunu 

yapar; ona acı-tatlı su katar ve bu yüzden insan ihtilaflıdır. Fakat Hz. Peygamber’in 

cismi bu hamurdan yaratılmayacaktır. Onun için Cebrail başka bazı meleklerle 

yeryüzüne iner ve şimdi Hz. Peygamber’in kabrinin bulunduğu yerden toprağını alır, 

onun suyu cennetteki Tesnîm, Rahîk ve Selsebîl çeşmelerinden katar, çamurunu 

cennet ırmaklarına batırır. Bu yüzden Hz. Muhammed’in çamurunun rengi ak inci 

gibi beyaz olur. Sonra Cebrail onu alıp yerleri ve gökleri dolaşır ve böylece tüm 

melekler henüz Adem’in adı bilinmezken Ahmed’i tanır, bilir.272 İşte aşağıda rivayet 

edilen hadis bu zamana yani ruhlar âlemine işaret eder. Burada görülüyor ki 

cisimlerin yaratılmasında ilk olan Hz. Peygamber ondan daha önceki bir zamana 

referans vermektedir. Henüz Adem’in adı sanı bilinmiyorken Ahmed hamurundaki 

bu nûr ile bilinmektedir.273 

																																																								
270 Yazıcıoğlu insanın yaratılmasıyla ilgili detayları anlatırken, çamurdan ilk olarak Hz. 

Muhammed’in cisminin yaratıldığını ve nûrunun onda parladığını söyler ve Hz. Muhammed’in 
varlığının Hz. Adem’den önce olduğunu ifade eder. Bu kısımda Hz. Peygamber’in varoluşu ile 
ilgili olarak yukarıda alıntıladığımız malum hadisi aktarır; Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 
792-807; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 73-74; Ayrıca Yazıcıoğlu’nun Hz. Peygamber’in 
varlıktaki önceliğine farklı bağlamlarda atıf yaptığı pek çok yer bulunmaktadır fakat biz söz 
konusu hadisi kullandığı kısmı burada incelemekteyiz. 

271 a.g.e., byt: 804; a.g.e., s. 74. 
272 a.g.e., byt: 780-800; a.g.e., s. 72-74. 
273 “Gökleri ve yerleri etti tavâf / Tâ melâik göre ede i’tirâf” a.g.e., byt: 799; a.g.e., s. 73. 
  “Bildiler cümle melekler Ahmed’i /Kim bilinmezdi henüz Âdem adı” a.g.e., byt: 800; a.g.e., 74. 



151 

Dedi ben peygamber idim şol zaman / K'anda Âdem'den 

bilinmezdi nişan274 

Dedi ki, ben Âdem’den hiçbir şey bilinmez iken ben 

peygamberdim. 

 

Dedi beyne'l-mâi' ve't-tîn idi ol / Ya'ni ilm ü cism arasında 

nüzûl275 

Dedi ki, o (Hz. Adem) su ve çamur arasında yani ilim ve 

cisim arasında idi. 

 

Yazıcıoğlu’nun yukarıdaki beytin ikinci mısraında ifade ettiği ilm ü cism 

arasında ibaresi Bursevî tarafından “suret-i ilmiyye -ki a’yân-ı sâbitedir- ile suret-i 

unsûriyye arasında” bir makam veya başa bir deyişle Adem “ruh ile cesed arasında” 

iken ben peygamberdim.” diye anlaşılır. Yine Bursevî’ye göre Hz. Peygamber İlk 

Akıl mertebesindeyken de fiilen nebî idi ve bütün ruhların Hz. Adem’in sulbünde 

toplanması gibi bütün peygamberlerin ve velilerin ruhları da Nûr-ı Muhammedî’de 

toplanmıştı. Peygamberlik de nefs-i külliye mertebesinde Hz. Peygamber’in Adem’e 

peygamberlik elbisesi giydirmesi ile başlamıştır.276 

Yazıcıoğlu’nun Muhammediye’de ilk yaratılan varlığın Hz. Peygamber’in 

nûru olduğunu ifade ettiğini, tezimizin yukarıdaki başlıklarında dile getirmiştik. Bu 

konuda Muhammediye’de geçen diğer örnekleri, Yazıcıoğlu’nun konu hakkındaki 

hadisleri ele almasının önemine binaen burada inceleyeceğiz. 

Hz. Peygamber’den rivayet edilmiştir ki; Hz. Peygamber’in yaratılışı tüm 

varlığı önceler: 

																																																								
274 a.g.e., byt: 806; a.g.e., s. 74. 
275 a.g.e., byt: 807; a.g.e., s. 74. 
276 Ferahu’r-Rûh, c. 1, s. 223. 



152 

Benim nûrumu evvel kıldı îcâd / Pes ondan sonra kıldı mülke 

bünyâd277 

(Allah) onu elli bin yıl önce yarattı, semâvat ile arzı (da) 

sonra yarattı. 

 

Yazıcıoğlu’nun rivayet ettiğine göre Hz. Peygamber’in nurunun yaratılması -

yani metafizik var oluşu- yerler ve göklerin yaratılmasından elli bin yıl öncedir. 

Burada ifade edilen elli bin yıllık zaman dilimi ile bizim tecrübe ettiğimiz zamanın 

aynı ölçüde olmadığından hareketle Hz. Peygamber’in önceliğini burada ifade edilen 

zaman dilimi ile değil yaratılıştaki önceliği ile ele almamız daha doğru olacaktır. 

Nitekim rivayet yaratılış sırasından bahsederek devam eder: 

 

Ki elli bin yıl onu ön yarattı / Semâvat ile arzı son yarattı278 

(Allah onu) gökler ve yerden elli bin yıl önce yaratmıştır. 

 

Yerler ve gökler yaratılmadan önce var edilen ilk şey olarak Hz. Peygam-

ber’in nûrunu kabul ettiğimizde aşağıdaki beyitler ilklerin sıralanışı olmamalıdır. İlk 

yaratılanlar arasında rivayet edilen ruh, akl-ı evvel, dürr, kâlem gibi ifadeler yaratılışı 

farklı açılardan ifade eden kelimelerdir. Yani ilk akıl ile dürr (inci) veya kalem farklı 

işlevleri bakımından aynı şeyi yani Nûr-ı Muhammediye’yi ifade eder.279 Bu açıdan, 

																																																								
277 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 130; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 15. 
278 a.g.e., byt: 131; a.g.e., s. 15. 
279 “Ruh: (er-Rûhu’l-a’zam): En büyük ruh. İlk Akıl, Yüce Kâlem. İlk Akıl’ın üç mânevî-genel yönü 

vardır: Birincisi varlığı ve ilmi doğrudan ve mücmel alması; Yaratan’ın bilinmezlik mertebesinden 
ona ulaşan şeyleri idrâk ve zabt etmesidir. Bu yönüyle o, ‘İlk Akıl’ diye isimlendirilir. (…) İkinci 
yönü mücmel aldığı şeyleri “Yaratıklarıma dair ilmimi yaz, o da olacak her şeyi yazdı” ifadesinin 
hükmüyle, Korunmuş Levha’da tafsîlleştirir; bu yönüyle ona, ‘Yüce Kâlem’ anlamında ‘Kâlemu’l-
a’lâ’ denilir. (…) Üçüncü yönü ise, ilk tecelli hükmünün taşıyıcısı ve onun mazharı olmasıdır. 
Bunun nedeni birlik ve basitlik hükmünün kendisine egemen olmasıdır. Bu özelliğiyle o, ilâhî ve 
kevnî bütün tecellîleri kendisinde topladığı ve var olanların hepsinin ruhlarının menşei olduğu için, 
Ruh-ı Muhammed ve Nûr-ı Muhammed’dir. Dürretü’l-Beyzâ: beyaz inci. Böyle isimlendirilme-
sinin nedeni, onun en nezih ve basit mümkün olmasıdır. Bu nedenle değişikliğe uğramaz, nitekim 
hadiste, “Allah’ın ilk yarattığı şey beyaz bir incidir” “Allah’ın yarattığı ile şey Akıl’dır” ve 



153 

ilk yaratılan çoğalmaz, onun işlevleri çoğalır. Yazıcıoğlu’nun ruh, akl-ı evvel, dürr, 

kalem ile ifade ettiği şey Nûr-ı Muhammedî’nin yaratılıştaki işlevleridir. 

 

Dedi hem ruhum evvel oldu mahlûk / Dedi hem akl-ı evvel 

geldi mahlûk280 

(Hz. Peygamber) dedi ki ruhum ilk yaratılandır. (Başka bir 

seferde de dedi ki) ilk yaratılan Akl-ı evveldi. 

 

Dedi hem evvelâ dürr oldu mevcûd / Dedi hem külli dürden 

geldi mevcûd 281 

(Hz. Peygamber) dedi ki ruhum ilk yaratılandır. (Başka bir 

seferde de dedi ki) ilk yaratılan Akl-ı evveldi. 

 

Dedi evvel kâlemdir k'oldu melhuz / Dedi evvel yazıldı levh-i 

mahfûz 282 

(Yine başka bir rivayette) dedi ki ilk akledilen Kâlem’dir, 

önce Levh-i Mahfuz yazılmıştır. 

 
Yukarıdaki beyitlerde ifade edilen işlevler Hz. Peygamber’in hakikatinin 

aşağıdaki beyitte ortaya konulacak olan özelliğine de bir nevi hazırlık mahiyetinde 

																																																																																																																																																													
“Allah’ın ilk yarattığı şey kâlemdir” buyrulmuştur. Bu isimler farklı yorumlarla tek anlam için 
kullanılmışlardır. Akıl mümkün varlıkların en ulvîsi, en faziletlisi ve en şereflisi olduğu için, dürre 
(inci) diye isimlendirilmiştir. (…) İlk Akıl da böyledir. Onun varlığı da imkân sedefine hayat 
suyundan gelen bir incidir. Bu varlık zorunluluk deryasından taşmış, Rablık semasının üzerinden 
Nefes-i Rahmânî havasında dolaşmıştır. Binaenaleyh İlk Akıl, varlığı açısından zorunluluk 
deryasının incisidir.; el-Kâlem: Kâlem, akıl. Yaratılmışlara dair tafsili ilim. Tafsîlî ilim İlk Akıl, 
Yüce Kâlem ve Büyük Ruh’tur.; Yüce Kâlem (el-Kâlemu’l-a’lâ): Akl-ı Evvel, yani İlk Akıl. 
Yüce Kâlem denilmesinin nedeni ilim ve mârifetleri bütün yaratıklara ulaştırmada vasıta 
olmasıdır.; İlk Akıl (el- Aklu’l-evvel): Varlığı Rabbinden kabul eden ilk cevher. Bu nedenle akıl 
diye isimlendirilmiştir, çünkü o, Rabbini ilk bilen ve varlık feyzini kabul eden şeydir.” 
Abdürrezzak Kâşânî, Tasavvuf Sözlüğü, çev. Ekrem Demirli, İz Yay., İstanbul, 2004. 

280 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 132; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 15. 
281 a.g.e., byt: 133; a.g.e., s. 15. 
282 a.g.e., byt: 134; a.g.e., s. 15. 



154 

kabul edilmelidir. Yazıcıoğlu’na göre tüm bu özellikleri ile Hz. Peygamber’in 

nûru/hakikati bir açılmanın yani yaratmanın yegâne vesilesidir; Hak kendisinin 

ilmini ve kemâllerini onunla izhar etmiş, görünür kılmıştır ki peygamberlik zaten 

Hak hakkındaki en sahih bilginin de getirilmesidir. Hz. Peygamber’in son peygamber 

olması, şeriatının son şeriat olması ve Allah’ın “Dininizi kemâle erdirdim.” 

mealindeki ayeti ile konuya baktığımızda Hz. Peygamber’in getirdiği bilginin sıhhati 

ve kemâlinin de ortaya çıktığını görebiliyoruz. Sufilere göre zaten yaratılışın amacı, 

en temelde, Hakk’ın bilinme isteği idi ve Hz. Peygamber ile bu gaye kâmil bir 

şekilde gerçekleşmiş olmaktadır. Yazıcıoğlu da Hakk’ın gizli ilmini ve kemâllerini 

bunlar ile ortaya koyduğunu ifade etmiştir: 

  

Bulardan feyz kıldı ilm-i esrâr / Kemâlâtın bulardan kıldı 

izhâr283 

(Hak) sırlar ilmini bunlardan feyz kıldı/yaydı. Kemâllerini 

bunlar ile ortaya çıkarttı. 

 

Yazıcıoğlu yine yaratılış ile ilgili görüşlere yer verdiği İftitâhu’l-Kitab 

bölümünün başka bir yerinde ilk yaratılanın Hz. Muhammed’in nûru olduğuna dair 

rivayete yer verir. Bu rivayette de Nûr-ı Muhammedî’nin arş, kürsi, cennet ve 

cehennem, felekler (çarh-ı devvar), âlem ve insanın yaratılışından üç yüz yirmi dört 

bin yıl önce yaratıldığını söyler.284 

Hakk’ın kemâllerinin en sahih bir şekilde bilinebilmesi, bu kemâllerin yine 

kâmil bir mazharda tecelli edip bilinebilmesine bağlıdır. Söz konusu kâmil mazharın 

da bir insan-ı kâmil olduğunu biliyoruz. Tasavvufta insan-ı kâmilin hakikatte sadece 

Hz. Muhammed olduğunu ve diğer kâmil insanların ona vekaleten kemâl sahibi 

olduklarını biliyoruz. Üstelik Hz. Peygamber en sahih bilginin vesilesidir ki Hak 

kemâllerini onun vasıtası ile ortaya koymaktadır. Bu yüzden Hz. Peygamber pek çok 

																																																								
283 a.g.e., byt: 135; a.g.e., s. 15. 
284 a.g.e., byt: 191-195; a.g.e., s. 20. 



155 

güzel sıfat ile tanımlanmaktadır. Örneğin âlemlere rahmet olması (Rahmeten li’l-

Âlemîn) onun bu temel vasfını ortaya koyan ifadelerden en çok bilinenidir. 

Sufilere göre âlemlere rahmet olarak varlığın merkezinde bulunan Hz. 

Peygamber’in manevi varlığı (Hakikat-i Muhammediye, Nûr-ı Muhammedi vb.) m. 

571 yılında âlemlerdeki seyrini, nüzülünü tamamlayarak şehadet âlemine ulaşmıştır. 

Başka bir deyişle bu tarih Hz. Peygamber’in doğumu yani mevlididir. Yazıcıoğlu da 

hakikat merkezli anlatımı dolayısıyla önce Nûr-ı Muhammedî’nin şehadet âlemine 

gelinceye kadar yapmış olduğu yolculuğu ele almış, söz konusu nûrun önceki 

peygamberlerden geçerek Hz. Peygamber’in nesl-i İsmail’e285 dayanan soyundan 

babasına, ondan annesine geçmesini anlattıktan sonra onun mevlidinden söz etmiştir. 

Çünkü o hem Muhammediye’yi bir siyer olarak hem de kendisini ehl-i sîre 

olarak görmemektedir. Okuyucusuna; eğer Hz. Peygamber’in vasıflarını bilmek 

istiyorsan “Gerek kim bulasın vassâfın onun”286 diyerek kendisini klasik bir siyer 

anlatıcısından ayrı tutar. Peki Yazıcıoğlu ne yapmaktadır? O, tefsir ve hadislerle 

tashih edilmiş bir anlatıyı tercih etmiştir: 

 

Velî biz edelim şol sözü tasrîh / Ki tefsîr ü hadiste geldi 

tashîh287 

Fakat biz tefsir ve hadislerde tashih olarak gelen sözleri 

açıklayalım. 

 

Başka bir beyitteki ifadelerinden ise onun kendisini siyer ehlinden uzak 

tutmakla birlikte Hz. Peygamber’in kemâllerini dile getirmiş olan ashab-ı kibar’ın 

takipçisi olarak kabul ettiğini görmemiz mümkündür.288 

																																																								
285 Hz. Peygamber’in Muhammediye’de kısaca geçen soy bilgisi için bkz. Çelebioğlu, byt: 1520-

1524; Yazıcıoğlu, s. 135-136. 
286 a.g.e., byt: 1584; a.g.e., s. 142. 
287 a.g.e., byt: 1586; a.g.e., s. 142. 
288 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 1550. Bu beyit siyak ve sibakı ile birlikte okunduğunda 

görülüyor ki Yazıcıoğlu Hz. Peygamber’in kemâllerinin kendisinden önceki bütün şeriatlarda ve 



156 

Yazıcıoğlu bu bölümde Hz. Peygamber’in doğumu ile ilgili bilinen pek çok 

mucizeden bahsetmiştir fakat onun konuya asıl yaklaşım tarzını hem mevlid bölümü-

nün girişinde hem de mevlitten bir önceki bölümün kapanış beyitlerinde bulabiliriz. 

Söz konusu beyitler mevlid başlığı altında yazılmamış olsalar da mevlidin hazırla-

yıcısı ve daha çok düşünsel alt yapısının dile getirildiği kısımları oluşturması bakı-

mından önemlidir. Buradaki görüşler tamamen Nûr-ı Muhammedî çerçevesinde ifade 

edilmişlerdir. Mevlid kısmının girişinde ise tavır öncelikle yine tarihe toparlayıcı bir 

yaklaşımdır. Yazar az sonra söz edeceği doğum hadisesini, metninin başından beri 

ele aldığı Hakikat-i Muhammediye’nin yeni bir aşaması olarak kabul eder ve okur-

ken görülür ki yazar aslında bu aşamada söylemesi gerekenleri söyleyip bir sonraki 

sözüne devam etmek ister gibidir. Başka bir deyişle Allah’ın bizzat övdüğü, bütün 

peygamberlerin kendisine ümmet olmak istedikleri, yeryüzünden geçmiş bütün 

şeriatlerin onun şeriatinin ana fikrini taşıdığı bir peygamberin anlatısı altmış üç yıl ile 

sınırlandırılamaz, bu yüzden onun cismani varlığı ya da mevlidi aslında büyük 

resmin sadece bir parçası olması bakımından eksik bırakılmaması gereken ve asıl 

önemli olan mesajı da tek başına taşımayan bir hadisedir. 

 

Cümle âlem kâtib olsa yazsalar evsâfını / Yazmayalar ille bir 

katre denizden ak kara289 

Vasıflarını cümle âlem kâtip olup yazsa da onun kemâllerinin 

denizinden ak kara/görünen görünmeyen bir damlayı dahi 

yazmış olamazlar. 

 

Mevlid miraç ile dünyevi manada tamamlanacak, hakikatler tarafı ile ise 

ahirette cennetteki Ru’yetulah ile vuslata erecektir. Böyle bakıldığında 

Yazıcıoğlu’nun, kendisini dönemin siyer anlatıcılarından ayırması son derece 

normaldir ve insan-ı kâmil merkezli peygamber tasavvuru bakımından ise gereklidir. 

																																																																																																																																																													
kitaplarda dile getirilip övüldüğünü söylemektedir. Ayrıca sadece bu bölümde değil, Hz. 
Peygamber’in övüldüğü ve tabiatıyla metnin tamamına yayılan beyitler ve düşünceler aynı 
noktanın farklı ifade biçimleridir.; “Ashâb-ı kibâr: yani peygamberlerin önde gelen ashabı onun 
(sav) kemâlâtını anlatan kitaplar yazdılar.” Ferahu’-Rûh, c. II, s. 23. 

289 a.g.e., byt: 1551; a.g.e., s. 138. 



157 

Buradan hareketle mevlid hadisesinin, Yazıcıoğlu’nun esasında anlatmak 
istediği insan-ı kâmilin hikâyesinde nereye düştüğünü aşağıya aldığımız, yukarıda 
söz ettiğimiz, mevlidi önceleyen bölümün290 kapanış beyitleriyle göreceğiz. Mevlid 
ile dünyaya gelen zat öyle bir hakikate sahiptir ki onun dünyadan ayrılması ile 
anlatısı sona ermez. 

Yazıcıoğlu’nun buradaki ifadelerine göre Hz. Peygamber’in nûru şehadet 
âleminde ortaya çıkmadan önce yüz binlerce yıl lâhut ve nâsut âlemlerinde seyr 
etmiştir. İşte şimdi ise insan suretinde gelecektir ki onun sureti/vechi Rahman’ın 
suretine/veçhine aynadır.291 Ve işte o zaman âlem aynasının cilası tamamlanır ve 
Rahman’ı kemâlince yansıtır bir hale gelir. Hz. Peygamber’in yeryüzüne teşrifi 
Hakk’ın sırrının âlemle yayılması demektir. Yukarıda Hz. Peygamber’in dünyaya 
geliş zamanının sırların ortaya çıkışına vesile kabul edildiğini anlatmıştık. 
Muhammediye’de mevlid Yazıcıoğlu tarafından bu kısımda ele alınan düşünceler 
çerçevesindeki bir yaklaşım ile ele alınmıştır. 

2.4. MUHAMMEDİYE’DE ÂLEMİN NÜSHASI OLARAK İNSAN 

2.4.1. Büyük Âlem-Küçük Âlem 

Tasavvuf düşüncesinde âlem ile insan arasındaki irtibatın ne olabileceği ile 
ilgili düşünceler çerçevesinde “benzerlik” ve “bilgi” üzerinde durulmaktadır. Âlemin 
yaratılmasını sudur sistemi ile açıklayan görüşlerin bir uzantısı olan büyük âlem-
küçük âlem ile ilgili görüşler söz konusu irtibatın nasıl ortaya çıktığını açıklamak-
tadır. Tasavvuf düşüncesinde İbnü’l-Arabî ve onun en önemli şarihi olarak Sadreddin 
Konevi tarafından ortaya konulan düşünceye göre yaratma Hakk’ın sıfatlarının ke-
mâlinin gereğidir ve yaratılış sıfatların tecellilerinin bir sonucudur.292 Varlık merhale 
merhale şehadet âlemine doğru seyrederken her bir merhale bir ismin/sıfatın 
hakikatini taşımaktadır. Yaratılış bu şekilde en soyut hakikatler âleminden en somut 
şehadet yani fizik âleme kadar seyreder. Sufi muhakkikler söz konusu seyirde 
temelde bir ilke kabul ederler: Süreklilik ve bunun neticesi olarak da benzerlik.293 

																																																								
290 Mevlid’den önceki bölüm, Tertîbü’l-Enbiyâ (Peygamberlerin Sırasıyla Zikri) bölümüdür. 
291 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 1525-1527; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 135. 
292 Yaratma ve sıfatlar ilişkisi için bkz.: Ekrem Demirli, Tasavvufun Altın Çağı, s. 116. 
293 Yaratmada süreklilik ve benzerliğin bilgi ile ilişkisi için bkz.: Ekrem Demirli, İslam 

Metafiziğinde Tanrı ve İnsan, s. 196. 



158 

Sufi muhakkiklerin felsefeden tevarüs ettikleri yaratma ile ilgili iki prensip bu 

ilkenin kaynağıdır. “Birden bir çıkar.” ve “Tecellide tekrar yoktur.” Bir şeyden 
kendisinin tamamen zıddı bir şey meydana gelmez ve bir şey aynen kendisini tekrar 
etmez. Buna göre yaratma ile ortaya çıkan şey, ne tamamıyla kaynağının aynen 
tekrarı olur ne de onun bütünüyle zıddıdır. Yani varlık Gizli Hazine’den taşarken ne 
onun aynı ne de gayrıdır. 

Söz konusu benzerlik aynı zamanda yaratan veyaratılan arasındaki bilgi 
ilişkisini de mümkün kılar. Ancak bu şekilde biz Hakk’ı ve halkı bilebiliriz ve bu 
sayede nefsimizi bildiğimizde Rabbimizi biliriz. Sudur teorisi bütünden parçaya bilgi 
yolu iken nefsi ve ondan da Rabbi bilmek parçadan bütüne bilgiyi mümkün kılar.294 
Külli anlamda yaratılış hakkında düşünmek, cüzi anlamda ise nefs hakkında düşün-
mek nihayette aynı bilgiyi verirken yön ve yol açısından farklılık içerir. Bununla bir-
likte hangisinden yola çıkılırsa çıkılsın sonuç aynıdır. Bu açıdan Muhammediye’ye 
bakıldığında görülecektir ki Yazıcıoğlu nihai maksadı olan Hakk’a vuslatı 
gerçekleştirmek için iki yolu birlikte kullanmaktadır. Yaratılışı ve âlemin gizli 
hazineden ortaya çıkışını anlatırken filozofların sudur teorisinin imkânlarına göre 
bütünden parçaya doğru bir çizgi takip ediyorken Hakikat-i Muhammediye’yi 

yaratmanın merkezinde tutan sufi muhakkiklerin görüşleri dikkate alarak da yaratılan 
“şey”in nefsinin seyrini anlatmakta ve bu yüzden her zaman ele aldığı her konunun 
en derindeki hakikatini bizzat okuyucusunun kendisi ile yüzleştirmekte, bu iki 
“şey”in aralarındaki irtibatı ortaya koymaktadır. Bu yüzden Yazıcıoğlu okuyucusuna 
sadece hakikatlerden bahsettiğini, malumatfuruşluktan dikkatle kaçındığını dile 
getirmekte ve onu bu hakikatler üzerinde düşünmeye teşvik etmektedir. 

Yazıcıoğlu âlem ve insan arasındaki benzerlik ilişkisinden, anlatıyı Hakk’ın 
cemali ile tamamlayacağı noktaya doğru teksif ederken söz etmektedir. Bu ikisi 
arasındaki benzerliği somut ve detaylı bir şekilde ele aldığı yer Ammâ Ma’rifetü’n-
Nefs (Nefsi Bilme) başlığıdır. 

Metin üzerinde detaylı incelemeye geçmeden önce bu bölümün bir haritasını 
çıkarmak Yazıcıoğlu’nun konu hakkındaki görüşlerini daha sağlıklı ve doğru bir 
şekilde anlamamızı sağlayacaktır. Öncelikle nefsin bilinmesini âlemin bilinmesi ile 

																																																								
294 a.g.e., s. 197. 



159 

birlikte ele alması veya nefs hakkındaki bilgiyi âlem hakkındaki bilgiyle ilişkilendir-

mesi onun yaklaşımının yukarıda sözünü ettiğimiz teorik arka plan ile tam olarak 
uyuştuğunu gösterir. Yazıcıoğlu öncelikle “Nefsini bilen Rabb’ini bilir.” sözünden 
hareketle konuya girer. Ona göre “Kim nefsini bilirse, o kişi Rabb’ini bilir ve nefsini 
bilmenin yolu ise insanı bilmekten geçer çünkü insandan Hakk’a giden bir yol vardır 
ve Hak nihaî gayedir.” Öyleyse nefsi ve insanı bilmenin asıl gayesi Hakk’ı bilmek, 
ona ulaşan yola girmektir. Öyle görünüyor ki bu bir “bilme” çabası ve gayesidir. 

Yazıcıoğlu öncelikle nefsin ne olduğu ile ilgili görüşleri özetler. Gazalî, 

Fahreddin Razî ve Müeyyidüddin Cendî’nin295 görüşlerine yer vererek asıl anlatmak 

istediği bölüme geçer. Yazıcıoğlu’nun Cendî’nin görüşlerini tercih ettiği görülür. Bu 

kısımda İbnü’l-Arabî’nin düşünceleriyle şekillenmiştir. Âlemin yaratılışı, nefs, insan 

ve Allah arasındaki ilişkinin ortaya konulacağı bu bölümde öncelikle İbnü’l-

Arabî’nin yaratılışın nasıl gerçekleştiğine dair görüşlerine yer verilerek bir özet 

yapılır. Sonrasında da yaratılıştan hareketle âlem ve insan arasındaki benzerlikler 

ayrıntılandırılır. 

Yazıcıoğlu bu kısma geçmeden önce nefsin bilinmesi ile ilgili bazı görüşlerini 

dile getirir. Öncelikle nefsi bilmek; onu hakikatçe bilmek, tabiatçe bilmek ve onun 

hassalarını bilmektir. Yazara göre nefsi bilmek insanı bilmekten geçtiği için 

öncelikle insan hakkında birkaç görüşle karşılaşırız. İnsan manada büyük âlemdir ve 

diğer tüm yaratılanlar bu durumda küçük âlemdir. Gerçi görünüşte insan âlemden 

çıkmıştır fakat hakikatler göz önüne alındığında âlem Âdem’den doğmuştur. İnsan 

âlemin anlamının suretidir. Bu anlam önceliği nedeniyle âlem küçük nüsha, insan ise 

büyük nüshadır. Bu iki nüsha görünüşte okunmazlar fakat onlar hakikatlerle 

bakıldığında birbirlerini açıklayan, birbirine tekabül eden iki nüshadır. 

Yazıcıoğlu bu açıklamalar ile konuya yaklaşım şeklini ortaya koyduktan 

sonra anlam bakımından öncelikli olan insan olsa da zamansal önceliğe sahip olan 

																																																								
295 Ebû Abdillâh Müeyyidüddîn b. Mahmûd b. Sâid el-Cendî (ö. 691/1292 [?]); İbnü’l-Arabî’nin en 

önemli talebesi Sadreddin Konevî’nin müridi ve halifesidir. Türkistan’da Cend şehrinde doğdu. 
Anadolu’da Sinop ve Konya’da yaşamıştır. Cendi şeyhi Sadreddin Konevî’nin isteği üzerinde 
İbnü’l-Arabî’nin Füsûsü’l-Hikem adlı eserini şerh etti. Bu şerh Füsûs’un ilk şerhi olma özelliğini 
taşımaktadır. Yazıcıoğlu’nun el-Müntehâ adlı eseri Cendi’nin bu şerhinin şerhidir. Yazıcıoğlu 
Mehmed’in kardeşi Ahmed Bîcân el-Müntehâ’yı Kitâbu’l-Müntehâ ale’l-Füsûs ismi ile Türkçe’ye 
tercüme etmiştir. 



160 

âlemin ortaya çıkışını İbnü’l-Arabî’nin anlatımından aktarır. Yazıcıoğlu Muhamme-

diye’nin başında, yaratılışı açıklayan ve İslam geleneğinin akıl ve nakil olarak 

temelde iki yaklaşımını ortaya koyan anlatılarına yer vermişti. Fakat burada konunun 

detaylarına dair kısımda kaynağı sadece İbnü’l-Arabî’dir. Yazarın buradaki amacı 

yaratılış hakkında bir kez daha açıklamalarda bulunmak değil, varlığı âlem ve insan 

ilişkisi üzerinden anlayan bir yaklaşımı ortaya koymaktır. Yazıcıoğlu’nun dediğine 

göre İbnü’l-Arabî’nin burada, kozmos ve insan ilişkisi hakkında vereceği bilgiler 

keşfî bilgilerdir: 

 

Nitekim Şeyh Muhiddin Futûhât’ında demiştir. / Onu keşf ile 

bilmiştir buluptur hikmet-i uzmâ296 

Nitekim Şeyh Muhyiddin İbnü’l-Arabî Fütûhât adlı eserinde 

söylemiştir. O bu ilmi keşf bilgisi ile bilmiş, büyük bir 

hikmete ulaşmıştır. 

 

Yazıcıoğlu’nun Fütûhat’tan aktardığına göre Allah önce bir beyaz inci 

yaratmış ve soyut, somut tüm varlıklar ondan yaratılmıştır. Allah ona bir kez nazar 

etmiş, inci o nazar ile hayasından eriyip su olup akmıştır. Hak ona (cism-i mutlak) 

ikinci kez baktığında o (Küll oldu) toplanıp bir araya gelmiş ve bu ortaya çıkan şeye 

Allah Arşü’l-Hayat demiştir. Bu suyun buharından gökler, felek-atlas yaratılmıştır. 

Bunlar boşlukta asılı kalmışlardır. Böylece o eşsiz inciden yaratılan atlas feleği tüm 

cisimler âlemini kuşatmıştır. Onun kuşattıklarının içinde amâ’ mertebesi de vardır ve 

amâ’nın adı felek-i a’zam’dır. Kıyamet günü üflenecek sur’un ağzı da orasıdır (arş-ı 

a’lâ) ve İsrafil orayı kendisine makam edinmiştir. Hz. Peygamber miracında orada 

vahyedilen şeyleri yazan kâlemin cızırtısını işitmişti. Hz. Peygamber orada Refref’i 

bırakmış ve varlıktan fenâ bulup en yüce mertebede Hak ile bâki olmuştu.297 Allah 

daha sonra bir felek yaratmış ve adına Kürsî demiştir. Burası âlemin işlerini çekip 

çeviren diğer meleklerle birlikte Mikail’in makamıdır. Hayaller ve hakikatler Kürsi 

ve Arş’tan iner. Kerametler ve özel bilgiler (havass) ve mucizeler sahiplerine bu 

																																																								
296 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8661; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 634. 
297 Hz. Peygamber’in bu mertebedeki hali ile ilgili olarak bkz. Ferahu’r-Rûh, c. 9-10, s. 318. 



161 

göklerden iner. Ondan sonra Allah Kürsi’de bir gök yarattı ve bunu Refref âlemi 

yaptı, yani orayı kumaşlar ve halılarla kaplı kıldı. “Burası Hz. Peygamber’in Refref’e 

binip gittiği âlemdir ki Sidretü’l-Müntehâ’nın üstündedir.”298 Burası Cebrâil’in 

makamıdır ve misallerin âlemidir (misal âlemi). Bilginler göksel ilimlerini (Rasad) 

buraya kadar sürdürebilirler. Bundan sonra gökleri gözlemleyerek ilim sahibi olanla-

rın (Dânâ) ilimleri son noktaya erişmiş olur çünkü bu gökte gözlemlemek için yıldız 

yoktur.299 Sonra Allah bir gök kubbe daha yarattı ve onun içini cennet yaptı, orası 

âlem-i Rıdvan’dır ve Ravza ve Tûba makamları oradadır. Sonra bu feleklerin, gökle-

rin yaratılışı bittiğinde Allah, Arz merkezini (Merkez-i Arz) yarattı; bundan başka altı 

gök yarattı ve böylece dünya baştan başa düzenlenmiş oldu. Bunlardan sonra Allah 

Mikail’e emretti ve o felekleri harekete geçirdi. Böylece melekler yaratıldı, yerler ve 

gökler doldu. Sonra Allah dört unsuru ve türeyenleri300, cinleri ve insanı yarattı. 

Böylece dünya yukarıdan aşağıya tamamlanmış oldu. Âlem bu şekilde merkezinden 

dış sınırlarına erişince aşağısı dar yukarısı geniş bir şekil almış oldu. Yukarısına 

İlliyyîn dendi; orada Müminler olur ki orası yüceliktir, aşağısına ise siccîn dendi, 

orada ise kafirler zindandadır.301 Âlemin ortaya çıkışı bu şekilde ortaya koyulduktan 

sonra Yazıcıoğlu bu âlem ile insan arasındaki şekil benzerliklerinden söz eder: 

 

Çü bildin âlemin şeklin ki nice olmuş ol mahlûk / Pes işit 

suret-i insan nice benzer ona şeklâ302 

Âlemin şeklini ve nasıl yaratıldığını öğrenmiş oldun, şimdi 

insanın suret olarak âleme nasıl benzediğini dinle. 

 
Öncelikle insanın başına bak! İnsanın başı Rahmân’ın arşına (Arş-ı Ramân) 

benzer. Yüzü ise Rahman’ın yüzüne (Vech-i Rahmân) saf bir ayna gibidir. Göğsü ise 
Kürsi’ye benzer ki insanın gönlüne (kalbine) kürsidir. Kalp ise cennete benzer ki 
cennette me’vâ makamı olduğu gibi kişinin kalbi de parlak ve temiz makamları ve 

																																																								
298 a.g.e., s. 319. 
299 Bu makamda rasad ilmi ve keşif ilmi karşılaştırması için Bkz., a.g.e., s. 319. 
300 Dört unsur; hava, ateş, su ve topraktır. Türeyenler ise; madenler, bitkiler ve hayvanlardır. 
301 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8661-8678; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 634. 
302 a.g.e., byt: 8679; a.g.e., s. 634. 



162 

dereceleri içine alır.303 İnsanın yedi organı304 yedi gökleri gibi yerleştirilmiştir. On 
iki burcun karşılığı da onun teninde yaratılmıştır. İnsanın kulağı koç burcu (Hamel) 
gibidir, boynu boğa burcuna (Sevr) benzer. İki el ikizler burcudur (Cevzâ) ki insan 
onunla işlerini yapar. İki el ve iki ayak yengeç burcuna (Seratan) benzer, göğsü ise 
aslan (Esed) gibidir ve cesarette iddialıdır. Ciğer başak burcu (Sünbüle) gibidir, 
göbek teraziye (Mizan) benzer; safrakesesi akrebe benzer ki insan onunla rağbet 
eder, düşkünlük gösterir. İnsanın bağrı yay burcuna (kavs), budu oğlak burcuna 
(Cedy), dizinden aşağısı kova burcuna (Delv), ayağı balık burcuna (Hût) benzer ki 
kişi onunla yürüyüp gider. 

Derler ki on iki burç insandaki on iki deliğe karşılık gelir.305 Onları hesapla, 
bedende bir bir yerlerini bul ki gizli kalmasınlar. Gökte sabit yıldızlar vardır, senin 
de teninde kuvvetler var, bunlar dün de bugün de senden ayrılmazlar. Feleklerde 
melekler vardır, senin de canında ve gönlünde nice kuvvetler306 vardır ki canın ve 
gönlün onlar ile Allah’a yaklaşır. 

İnsanın gözü Azrail’e benzer, kulak Mikail’e benzer, burun İsrafil’e benzer, 
dil ise Cebrâil gibidir. Feleklerde seyyar yıldızlar (seyyârât) olduğu gibi insanda da 
kuvvetler vardır. Onlardan beşi zahirde görülebilen beş duyu (havass-ı hams) gibidir 
(görme, işitme, tat alma, koklama, dokunma duyuları). İnsandaki kuvvetlerin altıncısı 
içte, görünmezdir ki o akıldır (âkile), yedincisi ise konuşmadır (Nâtıka) ki o idrak ve 
uyanıklık verir. 

Âlemde dört unsur (hava, ateş, su, toprak) olduğu gibi insanda da ahlat (dört 
mizaç: safra, sevda, balgam, kan) vardır ki onların dengeli birleşimi sıhhati getirir, 
hastalığı götürür. 

Beden bir bütün olarak yeryüzü gibidir, katmanlıdır. Kemikler yüce dağlar gi-
bidir, karın denizler gibi, damarlar ırmaklara benzer, ilikler madenler gibidir. Beden-
deki kılları bitki ve ağaçlar gibi görebilirsin, kimi uzun, kimi kısa, kimi öylece atılıp 
bırakılmış gibidir. Yüzü doğu gibi şerefli, güldüğünde güneş gibi güzel ve şirin, sırtı 
																																																								
303 Ferahu’r-Rûh, c. 9-10, s. 321. 
304 Yedi a’zâ: alın, iki el, iki diz ve iki ayak. a.g.e., s. 322. 
305 İnsandaki on iki delik: iki göz, iki kulak, iki burun deliği, sebileyn (iki yol, def-i hâcet yolları, iki 

göğüs, göbek ve ağız. Ferahu’r-Rûh, c. 9-10, s. 322. 
306 Bu beyitte söz edilen kuvvetler ruhanî kuvvelerdir. “İlim kuvveti, akıl kuvveti, hatırlama kuvveti, 

düşünme kuvveti, vehim kuvveti, hayal kuvveti ve benzerleridir.” Ferahu’r-Rûh, c. 9-10, s. 323. 



163 

batı gibidir ki yüzü orada batmış, gark olmuş (güneş) gibidir. İnsanın nefesi rüzgarlar 
gibidir, sözleri gök gürültüsü gibi; güldüğünde yıldırım gibidir, gül(en) yüzünde gü-
zellik ortaya çıkar. Eğer insan ağlarsa göz yaşları yağmur gibidir, kederi kara bulutlar 
gibidir, uyuduğunda da onu ölü zannedersin. İnsan uyandığında sanki, geçici olanın 
ve kalıcının bilindiği, kıyamet kopmuş da kabrinden kalkmış gibidir. Çocukluk sanki 
ilkbahardır, gençlik yaz gibi, orta yaş sonbahar gibidir, yaşlılık günleri kış. 

Bey güneş gibidir, veziri ay gibi. Yazıcısı Merkür (Utarid), yâri Venüs 
(Zühre) gibidir. Asker Merih (Mars) gezegenine benzer, kadı’yı ise Jüpiter (Müşteri) 
sanırsın. Köyün reisi Satürn (Zuhal) gibidir, eker, biçer, sevda çeker. 

İnsanın cismi bir şehir (Medine) gibidir; oranın sultanı ruh’tur. (Yukarıda 
sayılan, görülen ve görülmeyen) kuvvetler bedenin askerleri gibidir. Bedenin 
organları (a’zâları) ise korunup gözetilenlerdir. 

Kimi insan bir canavar (hayvan) gibidir, önüne kim çıksa ikiye böler, kimi de 
samimiyetsiz dalkavukluk eder, kedi gibi her yerde dolanır. Kimisi de hile edip 
örümceğin ağ yapması gibi tuzaklar kurar, kimisi de kunduz gibi, boğa gibidir; zırh 
giyip kavga eder. 

Kimisi bir kuş gibi uçar, kimisi tavşan gibi kaçar. Kimisi de karga gibi her an 
korku ve kaçma halindedir. Kimi aslan gibi cesur yüreklidir, kimi kaplan gönüllüdür. 
Kimisi tilki gibi fitneci, kimisi de koyun gibi uysaldır. Kimisi tavus kuşu gibi 
kabararak yürür, yüzünü insanlara gösterir, kimisi de baykuş gibi yalnız ve tenhaları 
sever. Kimi insan ilden ile gezip misafir olmayı sever Bağırtlak kuşu gibidir. Kimisi 
ise arı gibi yetenekli, horoz gibi cömerttir kimisi de. kimi insan geyik yürüyüşlüdür, 
kimisi ise deve gibi kincidir. Kimisi balık gibi dilsizken kimisi de çekirge gibi çok 
konuşandır. 

İşte bu şekilde düzgün ve mütenasip bir halde tüm varlıklar insanda bulun-
maktadır. Çünkü insan toplayıcı bir şehirdir (mısr-ı câmi) ve onda her halka ve çev-
reden (şey) bulunur. Allah insanı iki ayaklı bir şehir kılmıştır. Onun ayağına yeryü-
zünü döşemiş, başına da mavi gökleri gölgelik etmiştir. İşte şimdi bu şekilde iki nüs-
hanın (büyük âlem-küçük âlem) birbirinin mukabili olduğunu gördün mü? Fakat bu-
nu anlamak için körlükle değil hakkı gören bir bakışla bakmak gerekir.307  

																																																								
307 Âlem ve insan arasındaki benzerliklerin anlatıldığı bu bölüm: byt: 8679-8713; Yazıcıoğlu, 

Muhammediyye, s. 634-636. 



164 

Görülüyor ki Yazıcıoğlu âlem ve insanın birbirlerini yansıtan nüshalar 
olduklarını ortaya koyuyor ama yine de bu bilginin şartını hakkı gören bir göze ve 
bakışa (hak-bîn nazar) sahip olmaya ve körlük üzere (ale’-amyâ) olmamaya 
bağlıyor.308 Başka bir deyişle samimiyet ve iyi niyet olmazsa bilgi de olmaz 
demektedir. 

İnsanın âlemin toplayıcı nüshası (mısr-ı câmi) olması düşüncesi İbnü’l-Arabî 

ve takipçileri tarafından insanın kevn-i câmi, yani “toplayıcı varlık” olması düşün-

cesinin Muhammediye’ye yansımış halidir. Aşağıdaki beyitte Yazıcıoğlu insanı bir 

şehre benzeterek bu düşünceyi ifade etmiştir: 

 

Bu resme bârî insanda bulunur cümle mevcûdât / Ki zîrâ 

mısr-ı câmi’dir bulunur bunda hep fersâ 309 

İşte bu şekilde insanda tüm mevcudat bulunur; çünkü insan 

toplayıcı şehirdir (mısr-ı câmî), onda fersâ (her bir yaratılış 

aşaması) bulunur. 

 

Yazıcıoğlu için büyük âlem küçük âlem düşüncelerinin işaret ettiği bir haki-

kat vardır ve o, okuyucusuna âlem ile insan arasındaki münasebeti şeklen 

gösterdikten sonra konunun hakikatinden söz etmek ister. Ona göre nefsi bilmekle 

aynı çerçevede değerlendirilmesi gereken ‘âlemi bilmek’, en çok da ‘bir şey’ için 

önemlidir ki o da dünyada Hakk’ın bilmesidir. Nefs hakkındaki bilginin kişiyi Rab-

bine ulaştırması gibi insanın mukabili olan âlem hakkındaki bilgi de kişiyi Hakk’a 

ulaştırmalıdır. Eğer insan bugün burada Hakk’ı bilmezse yarın ahirette de onu 

bilemeyecektir. Bu bilme zamanı ve şekli aslında kişinin dünyada ruhani miracını 

gerçekleştirmesi ile ilgilidir ki Yazıcıoğlu burada “vicdan ile bilme”310 den bahseder 

																																																								
308 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8711-8713; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 636. 
309 a.g.e., byt: 8711; a.g.e., s. 636. 
310 “Demişlerdir muhakkıklar gerektir tâlibe bunda / Ki vicdân ile Allâh’ı görebile bula melcâ” a.g.e., 

byt: 8736; a.g.e., s. 638. 



165 

ve bunu “miraç etmiş bir can”311 şartına bağlar. Bu konu tezimizin üçüncü bölü-

münde ele alınacaktır. 

Göre tâ tâlib-i âgâh ere sâlik ona nâgâh / Eger keşf eyleye 

Allâh komayam va’deye ferdâ 312 

Eğer Allah o bilgiyi (açarsa), Hakkı talep eden, farkındalığı 

yüksek kişi görsün, Hak yolunun yolcusu o bilgiye erişsin 

diye (bunu anlatmayı) sonraya bırakmayacağım. 

 

Budur ol kim kişi Hakk'ın bugün bulmazsa zevk ile / 

Kıyâmette dahi bulmaz bulamaz anda bir mencâ 313 

(O bilgi) şudur ki, kişi eğer bugün, burada zevk yolu ile 

Hakk’ı bulmazsa (yarın) kıyamette de kurtulabileceği bir yer 

bulamayacaktır. 

 

Demişlerdir muhakkıklar gerektir tâlibe bunda / Ki vicdân ile 

Allâh’ı görebile bula melcâ314 

Muhakkikler demişlerdir ki Hak talibi burada vicdanı ile 

Allah’ı görüp bilmeli, burada sığınılacak bir yer bulmalıdır. 

 

Yazıcıoğlu, sonuç değerlendirmesi olarak kabul edebileceğimiz beyitlerde 

kozmosla ile ilgili bu görüşlerinin teorik arka planını da oluşturmaktadır. İnsan-ı kâmil 

görüşü ile bire bir örtüşen bir yaklaşımla âlem ve insan arasındaki ilişkiyi zamansal 

sonralık ile anlamsal öncelik ilişkisi üzerine bina eder. Bu açıklamalar Yazıcıoğlu’nun 

insan ve peygamber tasavvurunun dayandığı vahdet-i vücûd anlayışı çerçevesinde 

																																																								
311 “Bu sırrı bilmeye zîrâ gerek kim cân ede mi’râc / Geçe yiri göğü ya’nî koya dünyâ ile ukbâ” 

a.g.e., byt: 8731; a.g.e., s. 637. 
312 a.g.e., byt: 8734; a.g.e., s. 637. 
313 a.g.e., byt: 8735; a.g.e., s. 637. 
314 a.g.e., byt: 8736; a.g.e., s. 638. 



166 

ortaya çıkan insan-ı kâmil315 görüşüne dayanır. İbnü’l-Arabî insanın bu anlamsal 

önceliğini Fütühat’ta açıklamaktadır. İnsan âlemde son olarak ortaya çıkmış olsa da 

ona göre bu zamansal sonralık aslında Tanrı’nın bilgisindeki öncelik/gaye ile ilgilidir: 

 

Ki bu insan vücûdu kim egerçi sûretâ sondur / Velî ma'nîde 

öndendir bunundur mülk-i lâ-yeblâ316 

Bu insanın varlığı görünüşte sonradan olandır fakat manâ 

açısından ilktir. Zeval bulmayacak nimet onundur. 

 

Burada Yazıcıoğlu’nun ve İbnü’l-Arabî’nin gaye olarak kabul ettiği insan 

Hakk’ın tam sureti olan insan-ı kâmildir. Bu görüş dikkate alınmalı. İbnü’l-Arabî bu 

görüşlerini el-Fütûhât-ı Mekkiyye ve Füsûsu’l-Hikem’de çeşitli vesileler ve farklı 

bağlamlarda pek çok kez dile getirmiştir. Onlardan birinde şöyle der: 

“Gaye, kendisinden önce gelen yaratılış ile amaçlanandır. Onu önceleyen şeyler, 
gayeden dolayı yaratılmış ve ondan dolayı ortaya çıkmıştır. Gaye olmasaydı, 
yaratılan onu öncelemeyecekti. O halde gaye, kendisinden önce gelen şeylerin 
kendisinden dolayı yaratıldığı durumdur. O ise insan-ı kâmildir.” 317 

Öyleyse yaratılan her insan gerçek/tam insan değildir. İbnü’l-Arabî sözlerinin 

devamında gerçek insan (insan-ı kâmil) olmanın şartını da ortaya koymuştur: 

“Burada ‘kâmil’ dedik, çünkü insan kelimesi, şeklen insana benzeyene de 
verilebilir. Nitekim Zeyd için insan, Amr için insan deriz. Bununla birlikte ilahî 
hakikatler Zeyd’de ortaya çıkmışken Amr’da ortaya çıkmamış olabilir. O halde 
Amr gerçekte insan şeklindeki hayvandır.” 318 

İbnü’l-Arabî’nin söz konusu görüşleri önemlidir. Çünkü çeşitli vesileler ile 

daha önce de dile getirdiğimiz gibi Yazıcıoğlu Muhammediye’nin birçok yerinde 

																																																								
315 “İbnü’l-Arabî, insan-ı kâmil fikrini, varlık görüşünün merkezine yerleştirmiştir.” Ekrem Demirli, 

“İnsan-ı Kâmil Ne Demektir?, İbnü’l-Arabî Metafiziği, s. 299. 
316 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8714; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 636. 
317 İbnü’l-Arabî, Fütühât-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, c. 8, s. 378.; İbnü’l-Arabî, el-

Fütûhâtü’l-Mekkiyye, Kahire, Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Dîniyye, c. 2, s. 396. 
318 a.g.e., aynı yer. 



167 

“insan” ve “Hz. Muhammed’i” aynı anlamda kullanmış, ele aldığı konuyu birinden 

diğerine geçişlerle işlemiştir. Kanaatimizce bu yöntem bir “insan” olarak 

okuyucusunun metnin içeriğine kişisel olarak katılmasında önemli rol oynamış ve 

Muhammediye’nin dinamik yapısına en önemli katkıyı sağlamıştır. 

Yazıcıoğlu kozmos ve insanın kozmostaki yeri hakkındaki görüşlerini 

aşağıdaki gibi üç ayet ve bir hadis ile delillendirir. 

Allah insanı esmasının suretinde yaratmıştır. “Allah insanı kendi suretinde 
yarattı.” ifadesinin bir açıklaması mahiyetinde anlaşılabilecek olan aşağıdaki beyitte 
Yazıcıoğlu insanın yaratılışındaki üstünlüğe işaret etmektedir. Hakk’ın esmasının 
suretinde yaratılmış ve O’nun ruhundan bir nefes taşıyan insanın yüce yaratılışı 
incelendiğinde kişiye Hak hakkında bir bilgi vermektedir: 

 
Ki zîrâ sûret-i esmâ zuhûrunda yarattı / Hak “Nefahtü fîhi 
min-rûhî” deyip kıldı onu esnâ 319 

Hak (insanı) esmanın suretinin ortaya çıktığı bir şekilde 
yaratmış ve ona ruhundan üfleyerek onu üstün kılmıştır. 

 
İnsanın bu üstün yaratılmışlığı bir taraftan Tanrı’nın ona ruhundan üflemiş ol-

ması ile ilgiliyken diğer taraftan kaynağının bu hakikat yani Nûr-ı Muhammedî ol-
masındandır. Bununla birlikte Nûr-ı Muhammedi sadece insanın değil âlemin de 
kendisinden yaratıldığı nûrdur. Bu, aynı kaynaktan neş’et etme hali insan ile âlem 
arasında bir benzerliğe sebep olmuş ve böylece ikisi arasında bir irtibatı da mümkün 
kılmıştır. Bu yüzden sufiler âlem ve insanı birbirinin nüshası olarak kabul 
etmişlerdir. 

 
Buyurdu hem resûlullâh kim evvel kim yarattı Hak / Benim 
nûrum yaratmıştır mukaddem ol Kerîm agnâ 320   

																																																								
319 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8715; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 636. 
320 a.g.e., byt: 8716; a.g.e., s. 636.; Hadis: “Ey Cabir! Her şeyden önce Allah’ın ilk yarattığı şey senin 

peygamberinin nûrudur. O nûr, Allah’ın kudretiyle onun dilediği yerlerde dolaşıp duruyordu. O 
vakit daha hiçbir şey yoktu. Ne Levh, ne kâlem, ne cennet, ne ateş / cehennem vardı. Ne melek, ne 
gök, ne yer, ne güneş, ne ay, ne cin ve ne de insan vardı.” el-Mevahibul-Ledünniye, Aclunî, c. 1, s. 
265-266. 



168 

Resulullah buyurmuştur ki, en zengin olan Kerîm Allah, ilk 
olarak benim nûrumu yaratmıştır. 

 
Çü bu nûrânî sûrette mukaddem olıcak insan / Bu âlem 
sûretin ona göre düzmüş o bî-hemtâ 321 

İnsan işte bu nûrani suretiyle ilk olduğu için eşsiz olan Allah, 
bu âlemi o insana göre yaratmıştır, düzenlemiştir. 

 

Sufiler için insan hakikatte sadece Hz. Peygamber’dir (insan-ı kâmil). Diğer 

insanlar ise insan olma potansiyeli ile doğmuş olmakla birlikte kendilerinde gizli 

olan hakikatleri ortaya çıkardıkları ölçüde, yani Allah’ın ahlakıyla ahlaklandıkları 

ölçüde insandırlar. Ahlaklanma ve kemâl ilişkisi yukarıda İbnü’l-Arabî’den yaptığı-

mız alıntı ile çelişmez. Çünkü Arabî’nin yukarıda ifade ettiği; ilahi hakikatlerin 

insanda ortaya çıkması hali, insanın ahlaki olarak yetkinleşmesi demektir.322 Bu du-

rumda Yazıcıoğlu, Nûr-ı Muhammedî’nin yaratılışın merkezindeki konumuna dikkat 

çekmektedir. İnsan henüz yaratılmamış bir şekilde o var edilen ilk nûr’da, Nûr-ı 

Muhammedi’de, mündemiç bir hakikattir. Hz. Muhammed’in nûru sadece insanın 

değil diğer tüm varlıkların da kaynağı olduğu için tüm yaratılış ondan ve ona göre 

ortaya çıkmıştır.323 

Bu yüzden insan Gizli Hazine’nin sırrının ortaya çıkışı olarak kabul edilmek-

tedir. Çünkü Gizli Hazine açılmak istediğinde yani Hakk “sırr-ı İlahî”yi izhar etmek 

istediğinde âlemi ve içindekileri yaratmıştır. İnsan da bu sırdan ortaya çıkan en güzel 

surettir (suret-i hüsnâ) çünkü insan kevn-i cami324 (toplayıcı varlık) olarak ilahi sırrın 

mazharıdır: 

 

																																																								
321 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8717; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 636. 
322 Bkz. Ekrem Demirli, “Tasavvufta İnsan Sevgisinin Kaynağı”, İbnü’l-Arabî Metafiziği, , s. 292, 

275. 
323 Hz. Peygamber’in hakikatinin (Hakikat-i Muhammediye) diğer tüm hakikatleri içermesi hakkında 

bkz. Ekrem Demirli, İslam Metafiziğinde Tanrı ve İnsan, s. 258. 
324 a.g.e., s. 276. 



169 

Onunçün der muhakkıklar ki bu insan hakikatte / Budur sırr-ı 

İlâhî kim bunundur sûret-i hüsnâ325 

Bu yüzden muhakkikler, insanın hakikatte ilahi sırrın güzel 

sureti olduğunu söylerler. 

 

Yukarıda ifade edilen İlahî sırrın mazharı olan insan aslında mükemmel 

şekliyle sadece Hz. Peygamberdir (insan-ı kâmil). Hz. Peygamber’in hakikati 

(Hakikat-i Muhammediye) diğer tüm hakikatleri de içermektedir. Öyleyse insan 

bilindiğinde veya âlemde ortaya çıktığında ilahi sırlar da ortaya çıkmış olmaktadır: 

 

Ki bu mecmû'-ı esrârı ne denli varsa envârı / Muhammed'den 
bu izhârı getirdi eyledi büşrâ 326 

(Allah) bütün sırlarını, ne kadar nûru varsa hepsini 
Muhammed’den görünür kılmış, ondan müjdelemiştir. 

 
Yukarıda327 Hz. Peygamber’in dünyaya geliş zamanının dünya yaratıldığın-

dan beri devam eden bir döngünün bitip yenisinin başlamasına işaret ettiğini söyle-
miştik. Bu zamanın özelliği sırların açığa çıkması, diğer tüm peygamberin mesajla-
rında mündemiç bulunan mesajın ortaya çıkması ve Hakk’ın en doğru şekilde bilin-
mesi gibi üstünlükler taşımaktadır. Yazıcıoğlu sayılan tüm özelliklerin bu dönemde 
ortaya çıkmış olmasının nedenini Hz. Muhammed’in dünyaya gelmiş olmasına bağ-
lamıştır. Bunlar yukarıdaki beyit ile anlam olarak birbirini tamamlayan 
düşüncelerdir. Devamında aşağıdaki beyte baktığımızda ise Hz. Peygamber/insanın 
âlemlerde ortaya çıkışı ile âlemde ve nefislerde olan sırların ortaya çıkışını ifade 
etmektedir.328 

																																																								
325 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8718; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 636. 
326 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8719. 
327 Konuya yukarıda “ Gaye Varlık ve Ayna İnsan” başlığı altında ele alınmıştır. 
328 İnsanın varoluşunun diğer varlıkları içermesi düşüncesi için bkz.: Ekrem Demirli, “İbnü’l-Arabî ve 

Takipçilerinde Hakikat-i Muhammediye Düşüncesi”, İbnü’l-Arabî Metafiziği, s. 251. 



170 

 
Onunçün imdi zâhirdir kamu âfâk u enfüs kim / Bu insânın 
vücûdundan olur âlemlere zikrâ329 

Böyle olduğu için şimdi bütün “âfâk ve enfüs” ortaya çık-
mıştır. Bu (hakikatler) insanın vücudundan âlemlere hatır-
latıcı olur. 

 
Yazıcıoğlu âlem ve insan arasındaki benzerlikleri veya bu başlık altındaki 

ifadesi ile âlem ve insanın birbirinin nüshası olması düşüncesini aşağıdaki ayetlere 
dayandırmaktadır: 

“Zamanı geldiğinde insana mesajlarımızı (evrenin) uçsuz bucaksız ufukla-
rında ve kendi öz benliklerinde (bulduklarıyla) tam olarak anlatacağız ki bu (vahy)in 
tartışılmaz bir gerçek olduğu, apaçık ortaya çıksın. Rabbinin her şeye tanık 
olduğu(nu bilmeleri onlara) hala yetmez mi?”330 “Tıpkı kendi kişiliğiniz üzerinde de 
(O’nun işaretleri bulunduğu) gibi: (bunları) görmüyor musunuz?”331 “Ona ruhumdan 
üfledim.”332 

Yazıcıoğlu’nun insan ve âlem arasındaki ilişkiyi yaratılışa dayandırdığını da 
görmekteyiz. Beyitler içinde sudur sisteminden kavramsal olarak söz etmese de onun 
yaratılışı, âlemi ve insanı açıklama biçimi sudur sistemini kabul ettiğini açıkça 
gösterir. Âlem ve insan ilişkilerini de aynı sistem üzere analar ve anlatır. Faslü’n 
Fi’z-Zevviri’l-A’zam bölümünde âlem ve insan ilişkisini yaratılış ile birlikte anlayıp 
açıkladığını görmekteyiz. Yaratılış âlemde kademe kademe gerçekleşirken her bir 
âlem kendinde ortaya çıkan veya orada hakim bulunan esmanın etkisi altındayken 
insan “câmi’ u mecmû’-ı esmâ ve hakāyıktır.”333 Yani bütün esma ve hakikatleri 
kendisinde toplayan birliktir.334 Yazıcıoğlu yukarıda gösterdiğimiz şekilde başka bir 
																																																								
329 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8720; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 636. 
330 Fussilet Suresi/53., Meal: Muhammed Esed, Kur’an Mesajı meal-tefsir, çev. Cahit Koytak, 

Ahmet Ertürk, İşaret yay., İstanbul, 1997. 
331 Zâriyat / 20, 21., (Yeryüzünde içlerinde hiçbir şüphe duymadan inananlar(ın görebileceği, Allah’ın 

varlığının) işaretleri vardır,) “tıpkı kendi kişiliğiniz üzerinde de (O’nun işaretleri bulunduğu) gibi: 
(bunları) görmüyor musunuz?”, Meal: a.g.e. 

332 Hicr suresi/29., “Ona belirli bir biçim verip de ruhumdan üflediğim zaman onun önünde yere 
kapanın.”, Meal: a.g.e. 

333 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 7980; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 598. 
334 a.g.e., byt: 7978-7980; a.g.e., s. 598. 



171 

beyitte insanı yine toplayıcı varlık (mısr-ı câmi) olarak tanımlamıştı. Yine başka bir 
bağlamda fakat aynı manada insan on sekiz bin âlemin manasının özüdür (ayn-ı 
ma’nî).335 Bu yüzden tüm âlemler ile insan arasında irtibat ve bilgi mümkün olur. 

Cihan, Hakk’ı gösteren cam bir küre gibidir ve Hak orada zatı ile tecelli 
etmektedir. İnsan ise o aynanın içinde gözüken büyük bir nûr gibidir ve insanın 
varlığı çeşitli şekillerde hep Hakk’ı anlatmaktadır.336 Öyleyse bu âlem aynası 
müşahede edildiğinde Hak görülecektir. Tüm bunlardan ötürüdür ki insan: 

 
Bu andandır ki bu âlem bir insan gibidir şeklâ / Sen onun 
cânı cânısın ki sensin merkez-i aktâb 337 

Bu yüzdendir ki bu âlem şekil olarak bir insan gibidir. Sen de 
onun canının canısın ki kutupların merkezindeki noktasın. 

İnsanın bu âlemin merkezindeki toplayıcı varlık olması ne demektir? Ve bu 
düşüncenin sonuçları neler olabilir? Bir sonraki başlığımızda bu soruların cevabını 
insanın halife olması düşüncesi çerçevesinde ele alacağız. 

2.4.2. Halife Olarak İnsan 

İnsanın yeryüzünde Hakk’ın halifesi olması düşüncesi temelde insanın varlık-
lar içerisindeki üstün konumuna işaret etmektedir. İbnü’l-Arabî’nin insan-ı kâmil 
düşüncesi çerçevesinde ortaya koyduğu fikirlerden bir olan halife insan, hakikatte 
Hakk’ın esmalarını kendi varlığında tahakkuk ettirmiş insanın özelliği ya da sahip 
olduğu bir ayrıcalıktır.338 Aslında düşüncenin detaylarına bakıldığında bu ayrıcalık 
temelde “sorumluluktur”. İbnü’l-Arabî’ye göre hilâfet insandan başka kimsenin üst-
lenmek istemediği o yüktür ve ancak insan onu yüklenebilmiştir.339 İnsanın bu so-
																																																								
335 a.g.e., byt: 7947; a.g.e., s. 596. 
336 a.g.e., byt: 7963, 7964; a.g.e., s. 597. 
337 a.g.e., byt: 7982; a.g.e. s. 598. 
338 “Yeryüzünde hükümranlık ve tasarruf mertebesi (bu mertebe asalet yoluyla Hakk’a, vekalet 

yoluyla ise kula aittir.). Bu mertebe, özelde peygamberlere, genelde ise insanlara aittir.”; Suad el-
Hakim, İbnü’l-Arabî Sözlüğü, s. 246. 

339 “Sonra insanı yarattı ve ona emâneti yükledi. Bu emânet ile insanı mevcûdat üzerinde nazar ve 
tasarruf sahibi kıldı, tıpkı Allah’ın her varlığa yaratılışını verdiği gibi insanın da her hak sahibine 
hakkını vermesi için… yaratılmışlardan bir başkasını değil insanı yeryüzünde halîfe kıldı. O, 
Allah’ın yarattıklarının emanetçisidir. Onlara karşı muamelesinde sünnetullâhı terketmez. İnsanın 
elindeki varlıklar, ona taşıması için sunulmuş birer emanettir.” İbnü’l-Arabî, el-Fütûhâtü’l-
Mekkiyye, c. 2, s. 267. 



172 

rumluluğunu onun ‘berzah’ olması ile açıklayabiliriz. Sufilere göre insan âlem ile 
Allah arasında bir ara varlıktır. Onun bir yanı Allah’a diğer yanı âleme bakar. İnsan 
Hakk’a bakan yönü ile ondan aldığı feyzi, âleme bakan yönü ile âleme aktarır. Bu 
berzahî konumu ile insan âlemi ayakta tutan direk olarak da nitelendirilir çünkü 
sufilere göre insanın varlığı âlemden çekildiğinde âlem de varlığını devam 
ettiremeyecektir. 

İnsanın âlemdeki üstünlüğü düşüncesi temelde insanın Allah’ın suretine göre 
yaratılmış olmasına dayanmaktadır. Bu düşüncenin kabulü insanın âlemde Hakk’ın 
halifesi olması fikri de dahil daha pek çok düşüncenin hareket noktasıdır. Detaylarına 
burada girmeyecek olsak da surete göre yaratılmış olmanın; sufilerin insan hakkın-
daki düşüncelerinin iyi bir özeti olduğunu söylemeliyiz. Surete göre yaratılmış olmak 
iki el ile yaratılmak ve celal ve cemal isimlerini kendinde toplayan varlık olmak 
(cevâmiu’l-kelîm) demektir. İnsanın bu toplayıcı varlığı sufilerin isimler ile ile ilgili 
düşüncelerinde detaylandırılır. Biz burada Yazıcıoğlu’nun insanın ve/veya Hz. 
Peygamber’in âlemdeki hilafeti hakkındaki düşünceleri çerçevesinde konuya 
değineceğiz. 

Bir üst başlığımızda insan-âlem ilişkisine değinmiş ve Yazıcıoğlu’nun Mu-

hammediye’de aralarındaki benzerlikler sebebiyle birbirlerinin nüshası olduklarını 

(büyük âlem-küçük âlem) söyleyen sufilerle aynı düşünceyi paylaştığını göstermiş-

tik. İnsanın âlemdeki hilafeti meselesi de insan âlem ilişkilerinde başka bir merha-

ledir. 

Yazıcıoğlu’nun hem âlem hem de insan ve peygamber tasavvurunun İbnü’l-

Arabî’nin halife insan görüşü ile tam bir uyum içerisinde olduğunu söylemeliyiz. 

Konuyu İbnü’l-Arabî gibi detaylarıyla tartışmasa da ona göre de insan âlemde 

Hakk’ın halifesi olabilecek yegane varlıktır. Yazıcıoğlu öncelikle Hz. Peygamber’i 

sonra da ona benzedikleri ölçüde diğer insanları halife kabul etmektedir. 

Yazıcıoğlu’nun insanın yeryüzündeki hilafeti konusuna ilk olarak Adem’in 

cennetten çıkartılması hadisesini anlatırken değinmesi ilginçtir. İlk bakışta Adem’in 

yapmış olduğu malum hata yüzünden cennetten çıkartılması meselesinin, onu yeryü-

zünde şereflendirecek bir sonuç doğurması yadırganabilir ki melekler de bu fikirdey-

diler. Bu yüzden cennetten çıkacağı zaman yaptığı hata yüzünden onu kınıyorlardı: 



173 

 

Çün Âdem çıktı cennetten firiştehler onu gördü / Dediler bu 

durur yâ Rab bedî-i fıtrat-ı Feyyâz 340 

Âdem cennetten çıkınca melekler onu gördüler ve dediler ki: 

(Allah’ın) çok feyizli fıtratının eşi benzeri bulunmaz yaratışı 

budur! 

 

Dediler kim niçin sıdın Hudâ’nın ahd ü mîsâkın / Kanı ol 

izzet ü ikrâm kanı ol ni’met-i Feyyâz341 

Dediler ki niçin Allah’a verdiğin sözü tutmadın? Hani nerede 

o izzet ve ikram, nerede o çok cömertçe verenin verdiği 

nimetler? 

 

Hz. Âdem ise bütün üzüntüsüne rağmen cennetten çıkartılışa meleklerden 

farklı bakıyordu: 

 
Çü gördü dil uzattılar dedi kim yâ firiştehler / Esirgen 

merhamet kılın bu idi hikmet-i Feyyâz342 

Âdem meleklerin kendisine dil uzattıklarını görünce dedi ki: 

“Ey melekler, bana merhamet edip beni esirgeyin; Allah’ın 

takdiri ve hikmeti buydu.” 

 
Husûsâ kim buyurmuştu k'olam yerde halîfe ben / Pes 

onunçün bu takdîri ediptir kudret-i Feyyâz343 

																																																								
340 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 1063; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 96. 
341 a.g.e., byt: 1065; a.g.e., s. 96. 
342 a.g.e., byt: 1066; a.g.e., s. 96. 
343 a.g.e., byt: 1067; a.g.e., s. 96. 



174 

(Allah) benim yeryüzünde halife olmamı buyurmuştu. Onun 

için yüce kudretli Allah bunu takdir etmiştir. 

 
Yazıcıoğlu, Âdem (as)’ın cennetten çıkarılışının Hakk’ın bir takdiri olduğunu 

söyler. Yazıcıoğlu buradaki takdir-i ilahinin hikmetinden söz etmez ama metnin 

devamında âdem (as)’ın cennetten çıkartılmasının yeryüzüne gönderilmesi amacını 

taşıdığını görürüz.344 İbnü’l-Arabî’ye göre ise melekler Âdem gibi yaratılmış 

olmadıklarından onda sadece maddeye bakan karanlık ve kesif tarafı görmüşler ve 

ondaki ilahi suretin kemâlini görmediklerinden Âdem (as)’ı kınamışlardı.345 Söz 

konusu iniş Âdem ve oğulları için bir tenzil-i rütbe346 değil, aksine yeryüzünün 

hilafetini yüklenme meselesi, bir başka deyişle insanın yaratılışındaki hikmettir.347 

İnsanın Allah’ın suretine göre yaratılmış olması onu yeryüzünde halife yapmıştır. 

Tasavvuf literatüründe surete göre yaratılmış olmak=> iki el ile yaratılmış olmak=> 

celal-cemal isimlerin öğretilmesi; isimleri kendisinde toplamak (cevâmiu’l-kelim), 

gaye varlık, Hakk’ın ve âlemin aynası olmak gibi özelliklerle açıklanmıştır.348 Bu 

yönüyle hilafetin bazı sonuçları olacaktır. Yazıcıoğlu’nun değindiği kadarıyla bunu 

göreceğiz. 

Muhammediye’de hilafet meselesine değinilen ikinci yer Hz. Peygamber’in 

mucizelerinden bahseden Faslün Fi’l-Mu’cizât (Mucizeler faslı) bölümüdür. Burada 

																																																								
344 Bkz: Muhammediye, İftitâhu’l-Kitab bölümü. 
345 İbnü’l-Arabî, Fütühat’ta Âdem (as)’ın cennetten çıkartılışının hikmetini meleklerin anlamadık-

larından şu şekilde söz eder: “İnsan kendisindeki ilahi suretin kemâli nedeniyle ‘halîfe’ diye 
isimlendirilir, çünkü âlem ancak söz konusu ilahi surete bakar. Melekler, Adem’de sadece 
unsurdan oluşan karanlık-kesif doğal sureti gördükleri için söylediklerini söylemişlerdir.” 
Fütûhât-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, c. 11, s. 353.; el-Futûhâtu’l-Mekkiyye, c. 3, s. 156. 

346 “Ve tövbe etmesiyle beraber ona “in” dedi. Velâyet sahibi olarak ve yer değiştirme şeklinde in 
dedi, tenzil-i rütbe olarak değil.”, el-Futûhâtu-l Mekkiyye, c. 2, s. 141. 

347 “İniş, Âdem ve Havva için bir ceza değil, sadece İblis için bir cezaydı. Çünkü Âdem, vaadin 
doğruluğu için indirilmişti. Bu vaad, Allah’ın yeryüzünde bir halife yaratacağı vaadiydi. Onun 
halife olması, Allah’ın kendisine dönüp onu seçmesi ve günahını kabul ederek ve Rabbinden 
kelimeleri almasıyla gerçekleşir. O halde, Âdem’in günahı itiraf etmesi, ‘Ben ondan daha 
hayırlıyım’ şeklindeki İblis’in sözünün karşılığıydı. Böylece Allah, bize Allah katında itirafın 
yerini ve emrine uymadığımızda onu yol edinelim diye meydana getirdiği mutluluğu bildirmiştir. 
İblis’in iddiasını ve sözünü ise, günah işlediğimizde benzerinden sakınalım diye, bize 
bildirmiştir.”, İbnü’l-Arabî, Fütûhât-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, c. 2, s. 211.; Bkz: İbnü’l-
Arabî, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, c. 1, s. 231-232. 

348 İnsanın taşıdığı bu özellikler ve açıklamaları için Bkz. Ekrem Demirli, İslam Metafiziğinde 
Tanrı ve İnsan; Suad el-Hakim, İbnü’l-Arabî Sözlüğü, çev. Ekrem Demirli. 



175 

anılan halife kuşkusuz Hz. Peygamberdir. Bununla birlikte giriş beyitlerinde yine 

insanın âlemdeki ve yaratılıştaki üstünlükleri ve Hz. Peygamber’in üstünlükleri 

birlikte anılmıştır. 

Mucizeler kısmı öncelikle bir Hz. Peygamber övgüsü ile başlar. Yazıcıoğlu 

Hz. Peygamber’i övmeye onun miracına atıfla başlar. Muhammediye’de miraç 

hadisesi349 Hz. Peygamber’in hayatındaki bir tecrübe olarak yer almış olmakla bir-

likte metnin tamamında bu hadiseye çeşitli vesileler ile atıflar yapıldığı görülmek-

tedir. Burada da miracı yaşamış bir insan/peygamber olarak Hz. Peygamber’in 

üstünlükleri dile getirilir. Bu üstünlükler ve övgü kısmı aşağıda hilafet görüşüne 

bağlanması bakımından önemlidir. Hz. Peygamber maddi âlemde suret bulmuş olan 

en yüce ruhtur (Rûh-ı a’zam). Hz. Peygamber Hakk’ın nûrunun tecellisidir ve Yüce 

Rabb’in mülkü onun haremidir/mekânıdır. Bu yüzden o, cisimler âlemindeki 

görüntüsü ile değil bu yücelikleriyle bilinmeli ve anılmalıdır.350 Hz. Peygamber hem 

Hakk’ın hem de halkın yöneldiği/kıbledir351, yerlerde ve göklerdekiler ona 

yönelmiştir. Çünkü Hak zahir ve batındır ve Hz. Muhammed onun ilk mazharıdır. 

Hak evvel ve ahirdir, Hz. Muhammed ise ikinci maksattır. Allah Hz. Peygamber’i 

zâtını görmek için ayna edinmiştir ve Hz. Peygamber’in canı/aklı (akl-ı evvel) en 

mukaddes feyizden yaratılmıştır. Âlem ise Hz. Peygamber’e aynadır. Âlem 

aynasında gözüken Hz. Peygamber’in yüzü iken onun aynasında gözüken Subhan 

olan Hakk’ın yüzüdür (vech-i Subhânî).352 

Allah Âdem’i yaratmış ve “Ona ruhumdan üfledim.” buyurmuştur. İnsan bu 

yönü ile gayb âleminin bu şehadet âlemindeki halifesidir ve buranın yöneticisidir; 

																																																								
349 Yazıcıoğlu’nun miraç ile ilgili iki noktaya vurgu yaptığı görülür. Birincisi miraç Hz. 

Peygamber’in kişisel tecrübesi bir yana onun diğer insanlarla paylaştığı şekliyle sahih bilginin 
kaynağıdır, ikincisi ise Hz. Peygamber’in bir insan ve peygamber olarak yaratılmışların en üstünü 
olduğunun ispatıdır. 

350 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2786-2788; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 253. 
351 Hz. Peygamberin varlıkların ve Hakkın kıblesi olması düşüncesini Bursevî bir ‘yönelme’ olarak 
şöyle açıklamaktadır: Allah “Esmmâ-i Hüsnâsının tamamına onu tecelligâh eyleyip sıfât-ı 
Cemâliyye ve sıfat-ı Celâliyyesiyle onda tecelli etmiştir. (…) Allâh Teâlâ (cc) da kendi kemâlâtını 
görmeye onu ayna edinip hubb-i zâtî ve meyl-i sıfâtîsinin kıblegâhı kılmıştır. (…) bütün 
varlıkların onu kıble edinmesinin sırrı budur ki onların esmâsı Fahr-i Âlem (sav.)’in ism-i câmii 
altında toplanmış olmakla, sultanın tebâsının sultânı kıble edinmesi gibi esmâ-i cüziyye de o ism-i 
küllîyi kıble edinmişlerdir.” Ferahu’r-Rûh, c. 3, s. 361. 

352 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2791-2792; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 253-254. 



176 

 

Yarattı Âdem'i dedi “nefahtü fîhi min rûhî"* /Velî gaybe 

halîfe bu şehâdet mülkinin hânı353 

Âdem’i yarattı, “(Ona) ruhumdan üfledim.” buyurdu. Bu 

şehadet âleminin hânı olan Âdem gayb âleminin halifesidir. 

 

Bu beyitte ortaya koyulan düşünce, bizim buradaki hilafet görüşünü 

dayandıracağımız halifenin berzah olması düşüncesi ile ilgilidir. İnsan âlemde iki 

yönlü yaratılışı ile bir berzah hükmündedir. İnsan taşımış olduğu esma ve sıfatlar ile 

Hakk’a; cisimsel varlığı ile de âleme aittir ve her ikisi ile irtibatı bulunmaktadır. Ay-

rıca Âdem burada bir sedefe benzetilmiştir çünkü Hz. Muhammed’in cevherinin/ 

nûrunun taşıyıcısıdır.354 Beyitte kastedilen asıl halife Hz. Peygamber’dir. Bu yüzden 

Âdem (as) Hz. Peygamber’in hakikatini içinde saklayan bir sedefe benzetilmiştir. 

Her kim H. Peygamber’in aynasına bakarsa orada göreceği Yüce Hak’tır:  

 

Kemâl-i kudretin gör kim bu mir'ata nazar kıldı /Ki her kim 
gördü bu hânı göre lâ-şekk o sultânı355 

(Allah’ın) kudretinin mükemmelliğini gör ki (Allah) bu 
aynaya (Hz. Peygamber) bakmıştır. Her kim de bu aynaya 
bakarsa şüphesiz o Sultan’ı görecektir. 

 
Allah Hz. Muhammed’i sadece bu cisimler âleminde değil öncesindeki ruhlar 

ve melekût âlemlerinde de kendisinin halifesi kılmıştır; 

 
Onu cümle avâlimde halîfe kodu kendüye / Kemâlin eyledi 
izhâr bu yüzden cümle hattânı356 

																																																								
353 a.g.e., byt: 2793; a.g.e., s. 254. 
354 a.g.e., byt: 2794; a.g.e., s. 254. 
355 a.g.e., byt: 2802; a.g.e., s. 255. 



177 

Onu bütün âlemlerde kendisine halife kılmıştır. (Allah) tüm 
kemâllerini bu yüzün (Hz. Peygamber) çizgilerinde ortaya 
koymuştur. 

 
Bu yüzden; 

 
Onunçün şol ki âriftir Muhammed kim durur bildi / Onunçün 
şol ki kâmildir ona etmiştir iz’ânı357 

Her kim ki ariftir, Muhammed’i bilmiştir; her kim ki kâmildir 
Muhammed’e uymuştur. 

 
Buraya aldığımız beyitleri topluca değerlendirdiğimizde görülmektedir ki Hz. 

Muhammed Allah ve âlem arasında bir feyz ve rahmet kanalıdır. Yazıcıoğlu’nun yu-
karıda ifade ettiği gaybın halifesi ifadesi İbnü’l-Arabî düşüncesindeki insanın hilafe-
tinin Tanrı ve âlem arasındaki berzahî konumu ile açıklanmalıdır. Hz. Peygamber’in 
aynası Hakk’ın bilinmesinde vesile, varlığı ise feyzin akışındaki vesiledir. 

																																																																																																																																																													
356 a.g.e., byt: 2803; a.g.e., s. 255. 
357 a.g.e., byt: 2804; a.g.e., s. 255. 



178 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MUHAMMEDİYE’DE İNSANIN KEMÂLİ: MİRAÇ 

 

3.1. İNSANIN YETKİNLEŞMESİNDE HZ. PEYGAMBER 

Miraç hadisesi İslam literatüründe temel meselelerden biridir. Hadisenin 

Kur’an’da ve hadislerde ele alınışından hareketle İslam tarihçileri ve siyerciler mi-

racın kaç kez yaşandığı, zamanı ve yeri gibi niceliksel konularına odaklanmışlardır. 

Kelamcılar ise miracı niteliksel olarak ele almışlar ve bu yolculuğun ruhla mı 

bedenle mi yapıldığını veya Hz. Peygamber’in Allah’ı görüp görmediği 

(Ru’yetullah) gibi hususları tartışmışlardır.1 Miraç hakkında düşüncelerini ortaya 

koyan bir diğer bilim ise tasavvuf olmuştur. Sufiler hem yukarıda geçen konular 

hakkındaki görüşlerini ortaya koymuş hem de onlara ek olarak miraca daha derin bir 

tanım ve yaklaşım geliştirmişlerdir. Miraç hadisesine Muhammediye’nin yaklaşımı 

ise sufilerle aynı minval üzere olmuştur. Yazıcıoğlu’nun miraç anlayışına geçmeden 

önce genel olarak miraç hakkındaki düşüncelerin bir özetini vermek, hem sufilerin 

hem de bir sufi olarak Yazıcıoğlu’nun düşüncelerini anlamakta aydınlatıcı olacaktır. 

Sözlükte yukarı çıkmak, yükselmek anlamında olan urûc kökünden gelen 

miraç kelimesi “yukarı çıkma vasıtası, merdiven” anlamındadır. İsra kelimesi ise 

“geceleyin yürütme, yürütülme, gönderme” anlamında bir isimdir. İsra ve miraç 

kelimeleri terim anlamlarıyla ise Hz. Peygamber’in Mescid-i Haram’dan Mescid-i 

Aksâ’ya oradan da göğe yaptığı yolculuğu ifade ederler.2 Miracın ne zaman 

gerçekleştiği ile ilgili ise kaynaklarda farklı bazı tarihler verilmişse de genel kabul 

gören görüşe göre Müslümanların Habeşistan’a hicretlerinden ve Hz. Peygamber’in 

en önemli destekçilerinden eşi Hz. Hatice ve amcası Ebû Talib’in vefatlarından 

sonra, hicretten ise bir yıl önce meydana geldiği kabul edilmektedir.3 Kur’an’da 

miraç hadisesi ile ilgili fazla bilgi bulunmamaktadır. Kur’an-ı Kerim’de geçen 

şekliyle miraç hadisesi Allah tarafından Hz. Peygamber’e bazı ayetlerin gösterilmesi 

																																																								
1 Miraç ile ilgili tartışmalar ve görüşler ile ilgili bkz.: Salih Sabri Yavuz, “Mirac”, DİA, c. 30, s. 

132-135. 
2 a.g.e., s. 132. 
3 a.g.e., c. 30, s. 133 



179 

için vuku bulmuştur. Ayette Allah’ın kulunu (Hz. Peygamber’i) bir gece, bazı ayetle-

rini göstermek üzere Mescid-i Haram’dan çevresini mübarek kıldığı Mescid-i Ak-

sâ’ya götürdüğü ifade edilmiştir.4 Hadiseyle ilgili Mescid-i Aksâ’dan sonra Hz. Pey-

gamber’in semaya yükselişi hakkında ayetlerde doğrudan bilgi bulunmamakla bir-

likte Necm suresinde “kābe kavseyn ev ednâ” ifadesiyle dile getirilmiş olan “şey” 

miracın zirve noktasına işaret etmektedir. Bazı kaynaklarda bu ifadenin Cebrail (as) 

ile Hz. Peygamber arasında vuku bulan yakınlaşmayı ifade ettiği kabul edilirken 

Ehl-i Sünnet’in birçoğuna ve sufilere göre söz konusu ifade Hz. Peygamber ile Allah 

arasında gerçekleşen yakınlaşmaya işaret etmektedir. Yazıcıoğlu’na göre ise söz 

konusu yakınlaşma Hz. Peygamber ile Allah arasında gerçeklemiştir.5 Miraçta 

yaşanan hadiseler konusunda İslam alimleri arasında bazı tartışmalı değerlendirmeler 

söz konusu olmuştur. Örneğin bahsi geçen ru’yetullah meselesi yani miraç esnasında 

Hz. Peygamber’in Allah’ı görüp görmediği meselesinde Hz. Aişe ve Muaviye’den 

gelen rivayetleri esas alanlara göre Hz. Peygamber Rabbini baş gözü ile görmemiş ve 

ayette geçen ‘iki yay aralığı veya daha fazla’ ifadesinin Hz. Peygamber ile Cebrail 

arasında gerçekleştiği kabul edilirken Enes (ra)’ten ve İbn Abbas (ra)’tan gelen 

rivayetleri kabul edenlere göre ise söz konusu yakınlaşma Allah ile Hz. Peygamber 

arasında vuku bulmuştur. Miraç ile ilgili üzerinde ihtilaf olan bir başka önemli konu 

miracın bedenle gerçekleşip gerçekleşmediği meselesidir. Bir kısım alimler isra ve 

miraç hadiselerinin Hz. Peygamber yatağında iken ruhen gerçekleştiğini savunur-

larken Müslümanların büyük kısmı isra ve miraç hadiselerinin Hz. Peygamber tam 

bir uyanıklık ve bilinç halinde iken ve bedenle gerçekleştiğini kabul ederler. Miracın 

sayısı ile ilgili de ihtilaflar mevcuttur. Mahiyetleri farklı olmak üzere iki defa 

olduğunu kabul ederlerden başka otuz dört miraç hadisesi olduğunu düşünenler de 

vardır.6 Bunlardan başka miracın tarihi ve yeri ile ilgili de farklı kabuller söz konusu 

olmakla birlikte bizim için yukarıda değindiğimiz ru’yetullah ve bedenle miraç 

meseleleri öncelikli öneme sahiptir. 
																																																								
4 “Bir gece, kendisine bazı âyetlerimizi gösterelim diye kulunu Mescid-i Haram’dan çebresini 

mübarek kıldığımız Mescid-i Aksâ’ya götüren Allah eksikliklerden münezzehtir. O, gerçekten 
işitendir, görendir.” İsra; 17/1; Miracın “Mescid-i Haram’dan Mescid-i Aksâ’ya kadar olan kısmı 
ayetle, oradan Allah’ın dilediği yüce makamlara çıkması sünnet ve icma ile sabit olmuştur.” 
Kelam El Kitabı, Edt. Şaban Ali Düzgün, İsra-Mi’rac, Grafiker Yay, Ankara, 2012, s. 357. 

5 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2153-2161; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 192-193. 
6 Miraç hadisesi hakkındaki tartışmalı konular hakkında bkz. DİA, Miraç maddesi, c. 30, s. 132-

135; Kelam El Kitabı; edt. Şaban Ali Düzgün, İsra-Mi’rac. 



180 

Miraç ile ilgili bilgilerimizin kaynağı çoğunlukla hadis literatürüdür. Buhari 

ve Müslim gibi sahih kaynaklarda hadisenin kırk beş sahabeden rivayeti mevcuttur. 

Bu sahabe içinde sadece dördü miracın mahiyetine dair görüş beyan etmişlerdir.7 Söz 

konusu rivayetler ayrıntılarda bazı farklılıklar taşır. Bu farklılıklar temelde Hz. 

Peygamber’in miraç hadisesinden farklı yerlerde ve zamanlarda bahsetmiş 

olmasından ileri gelmektedir. Bunun dışında sahih kabul edilmeyen birçok rivayet de 

mevcuttur. 

Hz. Peygamber’in miraç mucizesi iki aşamalı olarak gerçekleşmiştir. Hz. 

Peygamber önce Mekke’deki Mescid-i Haram’dan Mescid-i Aksâ’ya götürülmüş, 

oradan da göklere çıkartılmıştır. Hadislerden edinilen bilgilere göre yolculuk bir 

gecede, yatsı namazından sonra sabah vaktine kadarki bir zaman diliminde 

gerçekleşmiştir. Ayette geçtiğine göre bu yolculuğun amacı Hz. Peygamber’e bazı 

ayetlerin gösterilmesidir.8 Hz. Peygamber’in yeryüzündeki yolculuğu Burak ile, 

göklere yükseltilmesi ise Mirac (bir çeşit merdiven veya yükselme aracı) ile 

olmuştur. Bu yolculuk esnasında Hz. Peygamber’e Cebrail yoldaşlık etmiştir. Miraç 

hadisesi pek çok ayrıntıyı barındırmaktadır. Örneğin Burak’ın ve Miracın nasıl bir 

binek olduğu, Mescid-i Aksâ’da kılınan namaz, yolculuk esnasında cennet ve 

cehennemin görülmesi veya gök katları ve oralarda bulunan peygamberler, Sidretü’l-

Müntehâ veya Beyt-i Ma’mur hakkında birçok bilgi kaynaklarında yer almaktadır. 

Miraçta beş vakit namaz farz kılınmış, Bakara Suresi’nin son iki ayeti indirilmiş ve 

Allah’a ortak koşmayanların affedileceği müjdesi verilmiştir.9 

Miraç ile ilgili bilgilerimizin ana hatları Buhari ve Müslim gibi sahih hadis 

kaynaklarına dayanmaktadır. Hadis kitaplarında yer alan her rivayet hadiseyi bütün 

olarak ele almaz. Hz. Peygamber farklı bağlamlarda, zamanlarda ve yerlerde bu hadi-

seden bahsettiği için rivayetler çeşitlenmiş ve çoğalmıştır.10 Biz burada Muhammedi-

																																																								
7 Hz. Aişe, Muaviye ve Huzeyfe b. El-Yeman miracın ruhen gerçekleştiğini söylerken, Abdullah b. 

Mesud miracın cismen ve uyanık halde yaşandığını ifade etmişlerdir. Söz konusu ifadeler Hz. 
Peygamber’e dayandırılmayıp sahabenin kendi görüşleridir. Bkz. Kelam El Kitabı, s. 357. 

8 İsra, 17/1 
9 Salih Sabri Yavuz, “Mirac”, DİA, c. 30, s. 132. 
10 “İsra ve Mi’râc vak’ası, zaman ve zemin kayıdlarından hâriç, mülk ve melekûta dâir sırlarla dolu 

muazzam bir mu’cize olduğu için müteaddid tarîklerle rivâyet edilmiş ve bu rivâyetler müteaddid 
ve muhtelif görüş ve ictihâdları mucib olmuştur.” Sahih-i Buhari ve Tercemesi, müt. Mehmed 
Sofuoğlu, İstanbul, Ötüken, 1987, c. 8, s. 3633. 



181 

ye ile uyumlu bulduğumuz Buhari ve Müslim’in kapsamlı rivayetlerine dayanarak11 

konuyu ele almaktayız. Buna göre, olay Hatîm’de veya el-Hicr’de gerçekleşmiştir. 

Hz. Peygamber yolculuğa çıkartılmadan önce göğsü yarılarak kalbi yıkanmış ve göğ-

sü ‘iman ve hikmet’ ile doldurulmuştur. Bu hadise kapsamlı rivayetlerin tamamında 

ve Muhammediye’de mevcuttur. Daha sonra Hz. Peygamber Mekke’den Burak’a 

bindirilerek Mescid-i Aksâ’ya götürülmüş, orada diğer peygamberlere imam olarak 

namaz kıldırmıştır. Hz. Peygamber’in diğer peygamberlere imam olması üstünlüğü-

nü gösteren delillerden biri olarak yorumlanır. Aynı yaklaşım Muhammediye’de de 

bulunmaktadır. Yazıcıoğlu bu bölümü şöyle dile getirmiştir. 

 
Dedi pes Cebrayil kim yâ Muhammed / Çü sensin Hâmid ü 
Mahmûd u Ahmed 12 

Sonra Cebrail dedi ki: “Ya Muhammed, Hâmid, Mahmûd ve 
Ahmed sensin!” 

 
Yaraşır kim imâmet sen kılasın / Bu emre istikaamet sen 
kılasın 13 

Bu emre yönelmek, imamet kılmak sana yaraşır. 

 
Çün uydu enbiyâlar Mustafâ'ya / Eriştiler safâya ıstıfâya 14 

Tüm peygamberler Mustafa’ya uydukları için kalp safâsına 
erişip seçilmişlerden oldular. 

 
Bundan sonra Hz. Peygamber miraç vasıtası ile gök katlarına yükseltilmiştir. 

Her kat bir peygamberin makamıdır. Birinci kat gök yani dünya göğünde Hz. Adem 
ile karşılaşan Hz. Peygamber onun sağında ve solunda insanların ruhlarını karaltılar 
																																																								
11 Sahîh-i Buhârî ve Tercemesi, Kitâbu Menâkıbi’l-Ensâr, Kitâbu Bedi’i’l-Halk, Kitâbu’s-Salât, 

müt. Mehmed Sofuoğlu; Sahih-i Müslim Tercemesi ve Şerhi, Kitâbu’l-İyman, çev. Ahmed Da-
vudoğlu, c. II, Sönmez yay. İstanbul 1974. 

12 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2092; Yazıcıoğlu, Muhammediyye s. 195. 
13 a.g.e., byt: 2093; a.g.e., s. 195. 
14 a.g.e., byt: 2094; a.g.e., s. 195. 



182 

şeklinde görmüştür. Hz. Âdem sağ tarafındakilere baktığında gülümser, sol tarafın-
dakilere baktığında ise ağlar. Cebrail Hz. Peygamber’e bu gördüklerini açıklar. Hz. 
Âdem sağdakilere baktığında gülümser; çünkü onlar cennetlik kulların ruhlarıdır. 
Soldakilere baktığında ise ağlar; çünkü onlar da cehennemlik kulların ruhlarıdır. Hz. 
Peygamber birinci kat, yani dünya göğünde aynı zamanda cehennemi de görmüştür. 
Orada yetim malı yiyenler, faiz yiyenler, zina edenler ve dedikodu yapanların azap-
larını gören Hz. Peygamber cehennem meleği Malik’i de görmüştür.15 Bu görüşme 
ve cehennem hakkındaki rivayet Muhammediye’de yer almamaktadır. Görüşmeler 
ikinci katta Hz. İsa veyahya ile devam eder. Üçüncü katta Hz. Yusuf, dördüncü katta 
Hz. İdris, beşinci katta Hz. Harun ile görüşen Hz. Peygamber altıncı katta Hz. Musa 
ile görüşmüştür. Müslim’deki rivayette Hz. Peygamber ile görüşmesi esnasında Hz. 
Musa ağlamıştır. Kedisine neden ağladığı sorulduğunda ise “Ya Rab! Bu genç 
benden sonra peygamber gönderdiğin bir zattır. (Fakat) onun ümmetinden cennete 
girenler benim ümmetimden cennete girenlerden daha çoktur… dedi.”16 Yazıcıoğlu 
da Muhammediye’de aynı rivayete yer vermiştir; 

 
Çün erdim sâdisine âsümânın/Dururdu üstüne Mûsâ semânın17 

Göklerin altıncısına erdiğimde Musa onun üstünde durmaktaydı. 

 
Çü geldim ol felekten ağladı ol/Dediler niçin ağlarsın dedi ol18 

O felekten geçerken o (Musa) ağladı. Niçin ağlıyorsun dedikle-
rinden o şöyle dedi: 

 
Onunçün ağlaram kim Hak Taâlâ / Ki benden son yarattı kıldı 
a’lâ19 

“Hak Teâlâ onu benden sonra yarattığı (fakat) daha üstün kıldığı 
için ağlıyorum.” 

																																																								
15 Sîret-i İbn Hişam Tercemesi, çev. Hasan Ege, Kahraman Yay, İstanbul, 1985, s. 58. 
16 a.g.e., s. 611. 
17 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2112; Yazıcıoğlu, Muhammediyye s. 188. 
18 a.g.e., byt: 2113; a.g.e., s. 188. 
19 a.g.e., byt: 2114; a.g.e., s. 188. 



183 

Bunun ümmetleri çok olısardur / Benimden cennete çok 
tolısardır.20 

Bunun ümmeti benimkinden çok olacak ve benimkilerden daha 
çok cennete gireceklerdir. 

 
Gök katlarındaki yolculuk yedinci katta Hz. İbrahim ile sona erer. Bazı 

rivayetlerde Hz. Peygamber’in Hz. İbrahim’i yedinci katta sırtını Beytu’l-Ma’mur’a 
dayamış bir şekilde gördüğü belirtilir.21 

Beytu’l-Ma’mûr’a ulaşan Hz. Peygamber oraya her gün yetmiş bin meleği 
girip çıktığını ve hiçbirinin tekrar geriye dönmediğini görmüştür. Burada Hz. 
Peygamber’e içlerinde süt, bal ve şarap bulunan üç kap içecek sunulmuştur. Hz. 
Peygamber sütü tercih etmiştir. Cebrail ona “İçtiğin süt senin ve ümmetinin 
fıtratıdır.” demiştir. Müslim’de ise içeceklerin Beyt-i Makdis’te namaz kıldıktan 
sonra getirildiği yönündedir. Yazıcıoğlu ise kadehlerin hem Mescid-i Aksa’da namaz 
kıldıktan sonra hem de Beyt-i Ma’mur’da sunulduğunu söyler. 

Mescid-i Aksâ’da: 

 
Pes andan dedi kim bana getirdiler iki kâse / Bana arz eyledi 
onu kim edem imtisâl Allâh 22 

(Hz. Peygamber) ondan sonra dedi ki: “Allah’a itaat etmem 
için bana iki kâse (içecek) getirdiler.” 

 
Birinde hamr var idi birinde süt idi onun / Mürevvak sâfî 
kılmıştı yetiştirdi zülâl Allâh 23 

Birinde şarap, birinde süt vardı. (Onları) Allah, süzülmüş, 
saf, berrak, tatlı kılmıştı. 

																																																								
20 a.g.e., byt: 2115; a.g.e., s. 188. 
21 Sahih-i Müslim Tercemesi, s. 604. 
22 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2078;Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 185-186. 
23 a.g.e., byt: 2079; a.g.e., s. 186. 



184 

Dedi pes bana Cebrâil ikisinden birin içgil / Ki kıldı hâss 

feyzinden sana çün ittisâl Allâh 24 

Sonra Cebrail ikisinden birini içmemi söyledi. İç ki Allah 

sana has feyzinden bir yakınlık verecektir. 

 

Pes aldım ben sütü içtim dedi bana ki hoş vardın / Bulısar 

ümmetin islâm viriserdir visâl Allâh 25 

Sonra ben sütü içtim. (Cebrail) bana güzel olanı yaptığımı, 

ümmetimin selamete ve kurtuluşa erip Allah’a kavuşacağını 

söyledi. 

 

Kadehler ikinci defa, Hz. Peygamber Beyt-i Ma’mur’a yükseltildiğinde 

kendisine sunulmuştur. Hz. Peygamber sütü içmiş, Cebrail (as) kendisine fıtratı 

seçtiğini söylemiştir:26 

 

Ki ya’ni fıtratı islâm eder tevhîde istikrâr / Sana Hak kıldı 

erzânî edesin Hakk’a tehlîlâ27 

Yani İslam, fıtratı (yaratılışı) tevhide yöneltir. Hak sana (bu-

nu) layık kıldı (böylece), Allah’ı tehlil edip La ilâhe illallah 

diyesin. 

 

Hz. Peygamber Beyt-i Ma’mur’da bunları gördükten sonra Sidretü’l-

Münteha’ya ulaşır. Sidre, mahiyeti tam olarak açıklanamamakla birlikte bir berzah 

noktası olması hasebiyle önemlidir. Burası Cebrail’in makamı olarak da kabul edilir. 

Aşağıdan yükselen şeylerin son noktası ve yukarıdan inen şeylerin başladığı yerdir. 

																																																								
24 a.g.e., byt: 2080; a.g.e., s. 186. 
25 a.g.e., byt: 2081; a.g.e., s. 186. 
26 a.g.e., byt: 2142-2143; a.g.e., s. 191. 
27 a.g.e., byt: 2142-2144; a.g.e., s. 191. 



185 

İbnü’l-Arabî ise Sidre’yi insanların her türlü amellerinin yükseldiği yer olarak tarif 

eder. Müminlerin iyi amellerinin ulaştığı yer olarak Sidre’ye İlliyyin ismi verilmiştir. 

Kötü ameller, günahlar da Sidre’ye ulaşır ama onlar Sidre’nin köklerine indirilirler ki 

orası Zakkum ağacı adını almaktadır.28 Sidre, Cebrail de dahil Hz. Peygamber’den 

başka yaratılmışların geçemediği ve ilimlerinin ulaşamadığı bir noktadır.29 Yine Hz. 

Peygamber’in bu noktayı aşması onun üstünlüğünün bir göstergesi olarak kabul 

edilir. Sidretü’l Münteha bazı hadislerde ve Muhammediye’de tarif edilmiştir. 

Buhari’de geçen rivayete göre Hz. Peygamber Sidre ağacını şu şekilde tarif eder. 

“Sonra bana Sidretu’l-Muntehâ sahası yükseltildi. Bir de gördüm ki, Sidre 

ağacının yemişleri (Yemen’in) Hecer beldesi testileri benzeridir. Yaprakları da 

fillerin kulakları gibidir.”30 

Muhammediye’de; 

 

Pes andan çün giderdim intihâya/Eriştim yolda Sidre münte-

hâya31 

Ondan sonra, nihayete doğru gidiyordum. Yolda Sidretü’l-Mün-

yehâ’ya ulaştım. 

 

Yemişi kulleler gibiydi mutlak / Filin kulağına benzerdi yaprak32 

Onun meyveleri su testileri gibi, yaprakları ise fil kulağı gibiydi. 

 

Hz. Peygamber burada Sidre’nin köklerinden kaynaklanan ve ikisi zahir ikisi 

de batından akan dört nehir görmüştür. Söz konusu nehirlerden zahirden akanlar Nil 

ve Fırat; batından akanlar ise cennetteki iki nehirdir.33 

																																																								
28 İbnü’l-Arabî, Fütûhât-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, İstanbul, Litera yay., 2006, c. 2, s. 379; 
İbnü’l-Arabî, el-Futûhâtu’l-Mekkiyye, muhakkik yok, Kahire, t.y., c. 1, s. 290. 

29 Sidretü’l Müntehâ hakkında bkz. DİA, c. 37, s. 151. 
30 Sahih Buhari Tercemesi, Kitâbu Menâkıbi’l-Ensâr, c. 8, s. 3633. 
31 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2123; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 189. 
32 a.g.e., byt: 2124; a.g.e., s. 189. 



186 

Aynı konu Muhammediye’de şöyle geçer; 

 
Gözettim anda dört ırmağ akardı/İkisi zâhirâ çağ çağ akardı 

Orada (Sidre) dört ırmağın aktığını gördüm. İkisi çağlayarak 
açıktan açığa akıyordu. 

 
İkisi bâtın akardı sebîle / Suâl ettim ben ondan Cebrîyîl’e 

İkisi ise gizliden akardı. Onları Cebrail’e sordum. 

 
Dedi bu iki kim bâtın akarlar / İkisi dahi uçmaktan çıkarlar 

Dedi ki: “Bu ikisi açıktan akarlar, ikisi de cennetten çıkarlar.” 

 
Bu ikisi zâhirde akar bil / Birisidir Fırât u birisi Nîl34 

Zahirden akan ikisi ise Fırat ve Nil’dir. 

 
Daha sonra Hz. Peygamber Sidretü’l- Münteha’dan yukarıya yükseltilmiştir; 

“Sonra ben çok yükseklere çıkartıldım, nihayet kâlemlerin cızırtılarını 
işittiğim yüksek bir yere çıktım.”35 

Hz. Peygamber “kābe kavseyn” makamına ulaşır. Miraç mucizesinin zirve 
noktası Sidre’den sonra Hz. Peygamber’in Allah’ın huzurunda olmasıdır. Bu hadise 
ayette şöyle geçmektedir: 

“Nihayet Sidretu’l-Müntehâ’ya geldi. Rabbu’l-İzzet olan Cebbâr da ‘yaklaştı 
ve tedellî etti’ (daha çok yaklaşmak istedi) de nihayet (bu suretle O, Peygamber’e) iki 
yay kadar yâhud daha yakın oldu da’ Allah, kuluna vahyettiğini etti’ (en-Necm: 8-
9)”36 

																																																																																																																																																													
33 Sahih Buhari Tercemesi, Kitâbu Menâkıbi’l-Ensâr, c. 8, s. 3640. 
34 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2125-2128.; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 189. 
35 Sahih Buhari Tercemesi, Kitâbu’s-Salât, c. 1, s. 449. 
36 Age. c. 16, s. 7382 



187 

Bu görüşme esnasında rivayete göre önce günde elli vakit namaz farz 

kılınmıştı. Fakat sonra miraçtan dönüş esnasında Hz. Peygamber’in Hz. Musa ile 

olan diyaloğu ve Allah’a müracaatı ile namaz beş vakte indirilmiştir. Bundan başka 

Hz. Peygamber’e Allah’a ortak koşmayanların affedileceği müjdelenmiş ve Bakara 

Suresi’nin son ayetleri indirilmiştir. Bu bölümler Muhammediye’de aynen 

aktarılmıştır.37 

Miraçtan dönüş kısmında namazın beş vakte indirilmesi meselesine deği-

nilerek rivayetler son bulur. Fakat Muhammediye’de miraç hadisesi esas bu noktada 

başlamaktadır demek mümkündür. Yazıcıoğlu miraç anlatısının bundan sonraki 

bölümlerinde miracın anlam ve önemini, miraç hakkındaki çeşitli hakikatleri dile 

getirerek devam etmiş ve her bir hakikat kābe kavseyn makamından hareketle dile 

getirilmiştir. Kābe kavseyn ev ednâ makamı yani Allah (cc) ile Hz. Peygamber’in en 

yakın oldukları ânın nasıl gerçekleştiği ve ona nelerin vahyedildiğini Yazıcıoğlu 

ayrıntılı bir şekilde dile getirmektedir. Bu makam insan-ı kâmilin makamıdır. 

Yazıcıoğlu miraç hakkında anlattıklarının sahih rivayetlere dayandığını 

özellikle vurgulamıştır. Söz konusu rivayetlerin bazıları lafızlarla ifade edilen akli, 

somut bilgiler/anlamlar, bazıları da ruha gelen “ruhani” bilgilerdir.38 

3.1.1. Mutasavvıflar İçin Miraç 

Tezimizin birinci bölümünde tasavvufun bir ilim olarak ortaya konulmasını 

ele alırken sufilerin Hz. Peygamber’in Cibril hadisini tasavvufun dayanaklarından 

biri kabul ettiklerini ifade etmiştik. Bakıldığında Cibril hadisi ile miraç hadisesi 

arasında tasavvuf açısından kuvvetli bir bağlantı olduğu görülecektir. Bu hadis 

tasavvufun alanı, amacı ve yöntemi açısından pek çok konuda sağlam bir dayanak 

mahiyeti taşımaktadır.39 Hz. Peygamber Cebrail (as)’in “İhsan nedir?” sorusuna; 

“İhsan, Allah’a onu görüyormuşsun gibi kulluk etmendir. Sen onu görmü-

yorsan da O seni mutlaka görüyor” buyurdu. 

																																																								
37 Salih Sabri Yavuz, DİA, c. 30, s. 132. 
38 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2491-2492.; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 225. 
39 Müslim, Îmân 1, 5. Ayrıca bk. Buhârî, Îmân 37; Tirmizî Îmân 4; Ebû Dâvûd, Sünnet 16; Nesâi, 

Mevâkît 6. 



188 

Allah’ı görüyor gibi ibadet/kulluk etmek (ihlas) tasavvufun amacıdır. Cibril 

hadisi tasavvufun gayesini ortaya koyarken Allah’ı görüyor gibi ibadet/kulluk etmeyi 
hedef gösterir. Tasavvuf bir anlamda sufiyi dünyada Allah’ı görme amacına 
ulaştırma yoludur. 

Allah’a onu görüyormuş gibi kulluk edebilme ve onu görebilmenin yollarını 

arama gayreti sufileri Allah-insan münasebetleri üzerinde düşünmeye zorlamıştır. Bu 
gayret özellikle tasavvufun klasik eserlerinin ortaya çıktığı dönemdeki eserlerde 
takip edilebilir bir hale gelmiştir. Allah karşısında insanın/sufinin konumunu haller 
ve makamlar üst başlığı altında incelemişlerdir. Allah-insan münasebetlerini Hakk’a 
yakınlık bildiren bir dizi kavram ile ifade etmişlerdir. Örneğin biz bu çerçevede 
yakîn, kurb, ittisal, müşâhede, mükâşefe, muhâdara, tecellî, fenâ, bekâ gibi 
kavramları ele alındıklarını görmekteyiz. Aynı kavramlar sonraki dönemde sufinin 
miracını anlatırken yeniden ele alınmıştır. 

Sufilerin kelamî bir konu olarak miraç hadisesine bakışları bu şekilde olmakla 
birlikte tasavvufta Hz. Peygamber’in miracı yakından incelenmiştir. Söz gelimi 
bildiğimiz kadarıyla tek örnek olsa da Kuşeyrî, Kitâbu’l-Mirâc’ı40 yazmıştır. Bu eser 
miraç hadisesinin hadislerdeki kaynakları, hadislerin çeşitli rivayetleri, bazı kelam 
ekollerinin görüşleri ve bunlar karşısında Ehl-i Sünnet’ten bir topluluk olarak 
sufilerin görüşlerini özetler ve kendi görüşünü yine ayet, hadis ve önemli sufilerin 
görüşlerine dayandırarak açıklar. Kuşeyrî velilerin miracı başlığını açmıştır. Ona 
göre velilerin miraçları vardır fakat burada sadece bedenle miraç etmenin yalnız Hz. 

Peygamber’e has olduğunu fakat rüyada miracın mümkün olduğunu ve bunun 
sufilerin yollarının başında yaşadıkları hallerden olduğunu dile getirir.41 

Bu dönemde Hz. Peygamber’i bir örnek ve önder olarak kabul eden sufiler 
İbnü’l-Arabî ve sonrasındaki miraç tasavvuruna sahip olmasalar da burada ele aldık-

ları kavramlarla sonraki dönemdeki miraç tasavvurunun zeminini hazırlamışlardır. 
Onlar söz konusu kavramları eserlerinde haller ve makamlar başlıkları altında incele-
mişlerdir. Söz gelimi yakîn ve müşâhede veya fenâ hakkındaki düşünceleri miracın 
temel meselelerinden birkaçı olmuştur. 
																																																								
40 Abdülkerim Kuşeyrî, Kitâbü’l-Mirac: Hakk’a Yükseliş, çev. Cevher Caduk, İstanbul, İlk Harf 

Yay., 2011.; Kitâbü’l-Mi’rac, Tahkik, Ali Hasan Abdülkadir, Paris, Dâr Byblion, 2005. 
41 Kuşeyrî, Kitâbü’l-Mirac, çev. Cevher Caduk, s. 85-86. 



189 

Buradan hareketle sonraki dönemdeki miraç tasavvuruna baktığımızda Hz. 

Peygamber’in tecrübesini içermekle birlikte, hakikatte insan-ı kâmilin yolculuğunun 
adıdır. İlk dönemde seyri sülûktaki merhale ve haller sufinin Allah’a miracının veya 
urûcunun aşamalarıdır. Söz gelimi doğrudan miraç ile ilişkilendirilerek ele alınmasa 
da sünni tasavvuf döneminin önemli eserlerinde Ru’yetullah’ın ölmeden önce, yani 
dünyadayken “ruhen” gerçekleşebileceğini Hz. Peygamber’in (ruh meal cesed) 
tecrübesine dayanarak delillendirmişlerdir. Bundan başka fenâ-bekâ, gaybet-huzur, 
vuslat, müşahede gibi kavramlar; insanın hassaları olarak kalp, ruh, sırr hep miraçta 
anlam bütünlüklerine kavuşmuşlardır. Bu manasıyla miraç, tasavvufta merkezî bir 
kavrama dönüşmüş, pek çok sufi tarafından tasavvufun anlamı ve maksadı olarak 
kabul edilmiştir. Sufilerin ele aldıkları hemen her tasavvuf kavramı meşruiyetini 
miraçtan almıştır. Söz gelimi bir sufi vuslattan söz ettiğinde bunun meşruiyet zemini 
Hz. Peygamber’in miraçta Rabbi ile, mahiyeti hakkında tartışmalar olsa da, 

yakınlaşması veya vuslatı olmuştur. Benzer şekilde tasavvufun kendileri olmadan 
açıklanamayacağı temel kavram çifti olarak “fenâ ve bekâ” yine miraçta kâmil 
manada yaşanmış hallerden biri olarak kabul edilebilir. Hz. Peygamber hem bütün 
hayatında hem de miraç esnasında varlıktan soyutlanmış, geçici ve sonradan olan ile 
bağlarını zayıflatarak kalıcı ve baki olan Allah ile bekâ ve varlık kazanmıştır. 

Tasavvufî bir siyer olarak Muhammediye de aynı bakış açısından miraç ha-
disesini değerlendirmiştir. Yazıcıoğlu’nun Hz. Peygamber’in miracını okuyucusuyla 
paylaşırken bu tecrübeyi okuyucunun kendi miracı için bir ilke ve hareket noktası 
olarak ortaya koyduğu görülür. Miraç hadisesinin tasavvuftaki anlam ve önemi ve 
buna bağlı olarak insan-ı kâmil düşüncesindeki merkezî konumunun anlaşılması 
öncelikle önemlidir. Çünkü biz Muhammediye’yi bu verilerden hareketle okuduğu-
muzda ondaki gerçek peygamber tasavvurunu ve miraç algısını ortaya koymuş 
olacağız. 

Sufilerin Hz. Peygamber’in miracı hakkındaki düşünceleri tasavvuftaki 
peygamber tasavvuruna paralel olarak genişleyip derinleşmiştir. Miraç hakkındaki 
olgunlaşmış düşüncelerin ilk izleri Cüneyd ve Bâyezîd’e kadar geri götürülebilse de 
konunun ilmî bir çerçevede ele alınması ve insan-ı kâmil düşüncesindeki anlamıyla 
düşünülmesi İbnü’l-Arabî ve sonrasında mümkün olmuştur. Bu noktada dikkat 
çekilmesi gereken husus ise miracın bu dönemde yeni keşfedilen bir konu 



190 

olmadığıdır. Başka bir ifade ile miraç ile ilgili metafizik manalar kazanan kavramlar 

İbnü’l-Arabî tarafından ilk dönemden tevarüs edilmiştir. İlk dönemde sufiler aynı 
kavramları seyri sülûk merkezinde ele alıyorlardı. Söz konusu iki dönem arasındaki 
temel farkı; ilk dönemde öne çıkan vuslat manasının zaman içinde geride kalarak, 
miracın epistemolojik açıdan ele alınmasıyla, bilgi/kemâl manalarının öne 
çıkartılması şeklinde dile getirebiliriz. Konu bu şekilde ele alındığında ilk dönem için 
öne çıkan ilgili kavramı ahlak; ikinci dönemde ise urûc/yükselme/hareket olarak 
kabul etmekteyiz. Her iki dönem için ortak manayı ise ‘yolculuk’ olarak tespit etmek 
mümkündür. Başka bir ortaklık ise söz konusu yolculuğun yöntemidir: ahlaklanma. 
Değişen şey, yolculuğun mahiyetinin anlaşılma biçimi olmuştur. 

Sufiler için miraç Hz. Peygamber’in tecrübesinde en mükemmel ve somut 

hali ile yaşanmış öncelikle bir seyr tecrübesidir ve sufiler Hz. Peygamber ile bu 

tecrübede ortak olduklarını kabul ederler. Elbette bu, tek bir cümle ile ifade 

edilebilecek bir ortaklık ve tecrübe değildir ama nihai noktası itibariyle, yani Hakk’a 

vasıl olmak itibariyle, ortaklık mümkündür çünkü sufiler ru’yetullahın mümkün 

olduğunu kabul etmişlerdir. Bir kez ru’yetullah mümkün oldu ise sufiler ona urûc 

etmenin imkânını araştırmışlar ve bunun için öncelikle iki kavramı vurgulamışlardır. 

Tasavvuf her dönemde kabul gören şekliyle bir ahlaklanma hareketi olmuştur. 

Sufiler ahlaki olarak yetkinleşerek Allah’a ulaşabileceklerini kabul ederler. Bu 

yüzden birçok sufi tasavvufu ahlaklanma olarak tarif ve kabul etmiştir.42 

Sufilerin miraç hakkındaki düşüncelerinin temelinde nefsin, terbiye/tahliye/ 

tecerrüd ederek Allah’a vasıl olmasının mümkün olduğu kabulü bulunmaktadır. 

Nefsin terbiye edilmesi, yani ahlaklanma Allah hakkında sahih bilgiye ulaşmanın 

yolu olarak tasavvufun en önemli hedefleri arasında yer almıştır. Tasavvufu bir 

ahlaklanma olarak gören tasavvuf anlayışlarına rağmen sufinin nihai hedefi vuslat 

olduğu için İbnü’l-Arabî ve sonrasındaki tasavvuf anlayışında sufiler ahlakı Allah 

hakkındaki bilgiye ulaştıran bir yöntem olarak kabul etmişlerdir. Bilgi ise ahlak-

lanma ile birlikte yeniden tanımlandığında ona marifet/merifetullah denmektedir. 

İnsanın Allah hakkında ulaşabileceği nihai şey ise marifetullahtır ki sufiler marifet 

konusunda da aşamalı bir yol takip ederek onu bilmek = olmak gibi bir ilişkiyle ele 
																																																								
42 Bkz: Tasavvufun Gayesi Olarak İlahi Ahlakla Ahlaklanma ve Hz. Peygamber. 



191 

almaktadırlar. Buradan hareketle tasavvufta ahlaklanma yoluyla Allah’a ulaşmanın 

yolunu şu şekilde ifade etmek mümkündür; bilgi => ahlak => bilgi (marifet). Marifet 

ise ayne’l-yakin, ilme’l-yakin, hakka’l-yakin olarak üç aşamada ifade edilmiştir. 

Sözünü ettiğimiz ahlak-bilgi ilişkisi ilk dönemden itibaren sufiler tarafından 

görülmüştür. Bununla birlikte ilk dönemde sufiler Allah hakkında bilgi sahibi olma 

konusunda konuşmaktan çok ona vasıl olma ve kurbiyet üzerine vurgu yapmışlardır. 

Bu yüzden birçok sufi kurbiyete vesile olması için Hz. Peygamber’in ahlakını kâmil 

ahlak olarak kendilerine örnek kabul etmişlerdir. Örneğin Cüneyd-i Bağdadi 

“Tasavvuf, bütün kötü huyları terk ederek güzel davranışlarla bezenmektir.” derken 

İbn Kayyım el-Cevzî, Medâricü’s-Sâlikîn adlı eserinde şöyle der: “Bu konuda 

konuşanların hepsi tasavvufun ahlaktan ibaret olduğunda ittifak etmişlerdir.”43 Sehl 

b. Abdullah Tüsteri ise kötü bir ahlakı değiştirmenin en büyük keramet olduğunu 

düşünür. “Kerametin en büyüğü kötü huyunu güzel ahlaka çevirmendir.”44 

Peki sufilere göre güzel ahlakın tanımı nedir ve sufiler hangi hal ve 

davranışları güzel ahlak olarak benimserler? Ebu Hafs ahlakın ne olduğuna dair bir 

soruya şu cevabı vermiştir: “O (ahlak) Aziz ve Celil olan Allah’ın Resulü (sav) için 

seçtiğidir.”45 Sufiler için ahlakın kâmil örneği hiç kuşkusuz Hz. Peygamber’in 

ahlakıdır. Onun ahlakı ise Kur’an ahlakıdır46 ve Hz. Peygamber büyük bir ahlak 

üzeredir.47 Sufiler büyük ahlak ifadesi üzerinde düşünmüşlerdir. Bu ifadeyi Hz. 

Peygamber’in dünyadan uzak, Hakk’a yakın olması, Allah’tan başka bir şey 

istememesi, Hakk’ın hükmü altında olması ve Hakk’ın yüce tecellilerini müşâhede 

etmiş olması nedeniyle âlemin onun gözünde küçülmüş olması şeklinde açıklamış-

lardır.48 Bu ise dünyadan tecerrüd etmektir. Cüneyd, “Onun ahlakı büyüktür çünkü 

onun Allah-u Teâlâ’dan başka hiçbir arzusu olmamıştır.” der. Yine bir açıklamada 

İbn-u Atâ: “Büyük ahlak, onun için bir ihtiyar olmaması ve onun, nefsinin ve alışıp 

kaynaştığı şeylerin yok olmasıyla ilahi hükmün altında olmasıdır.” demiştir. Hasan 

Basrî ise büyük ahlak ifadesini Hakk’ı müşahede ederken halkın cefasının Hz. 

																																																								
43 Afifi, İslam’da Manevi Hayat, s. 83. 
44 Er-Risâleti’l-Kuşeyriyye, thk. Abdulhalim Mahmud, Mahmud b. Şerîf, c. 2, s. 679. 
45 a.g.e., s. 498. 
46 Müslim, Müsafirin, 139; Ebu Davud, Tatavvu, 26; Ahmed b. Hanbel, VII, 54. 
47 Kâlem Suresi, 47. 
48 Ebû Hafs Sühreverdî, Avârifü’l-Meârif, çev. Yahya Pakiş, Dilâver Selvi, İstanbul, 1988, s. 216 



192 

Peygamber’e tesir etmemesi şeklinde açıklamıştır. Yine Sühreverdî’nin Avârif’te 

ifadelerine yer verdiği isimlerden biri olan Vasıtî, Hz. Peygamber’in büyük ahlakını 

konuyla ilgili ayete yaptığı tefsirde; Hz. Peygamber’in, sırrında Rabbi’nin tecellîle-

rini müşâhede ediyor olması şeklinde açıklamıştır. “Habibim sen, sırrında Rabbi’nin 

tecellîlerini müşâhede etmenin halâvetini bulduğundan dolayı pek büyük bir ahlak 

üzeresin” demiştir. 49 Rabbi’nin tecellîlerini müşâhede eden Hz. Peygamber, Rabb’i 

dışındaki tüm şeylerle bağını zayıflatır. Hz. Peygamber’in en önemli müşahedesi ise 

Miraç hadisesinde hem âlemleri hem de Hakk’ın zatını içeren tecrübesidir. Çünkü 

ayette miracın amacının Hz. Peygamber’e Rabbinin bazı ayetlerini göstermek olduğu 

dile getirilmiştir.50 Güzel ahlaka ulaşmak için nefsin tezkiye edilmesi ise ancak dinin 

edep ve ahkâmına uymakla mümkündür ki bu da şüphesiz Hz. Peygamber’in şeriatı-

dır. Güzel huylarla bezenmiş olmanın amacının ise Hakk’a vasıl olmak olduğunu 

yukarıda ifade etmiştik. 

Sufiler Allah’a vasıl olmanın iki yolu olduğunu düşünmüşlerdir: İlki Allah’ın 

rızasına uygun bir yaşamdan sonra ölüm ile gerçekleşecek ahiret hayatı iken ikincisi 

Hz. Peygamber’in hadisine dayanan bir ifadede; ölmeden önce ölmek51 ile 

mümkündür. Ölmeden önce ölmek, sufinin ahlaklanma ve marifetullah ile miraç 

etmesiyle mümkündür. 

Sehl b. Abdullah Tüsterî Allah’ı zikir ve nefs tezkiyesi ile sâlikin nefsini 

güzel ahlaklara yani Allah’ın ahlakı ile ahlaklanmaya hazır hale getireceğini ifade 

eder. Sufi için ise nihai hedef aslında burasıdır. Söz konusu ahlaklanma süreci sâlikin 

seyri sülûku veya başka bir ifade ile Hakk’a yükselmesidir. Çünkü sufi kendi 

miracını zikir ve mücahede ile tezkiye etmiş olduğu nefsiyle gerçekleştirecektir: 

“Kalb zat zikrinin nûruyla süslenince ve kurbiyyet nesimlerinin esmesiyle 

kaynayan bir deniz olunca, nefsin ahlaklarının kanallarında hâllerinin ve sıfatlarının 

safiyeti akar. Böylece Allah-u Teâlâ’nın ahlakı ile ahlaklanma gerçekleşir.”52 

																																																								
49 a.g.e., s. 217. 
50 “Kendisine âyetlerimizden bir kısmını gösterelim diye kulunu (Muhammed’i) bir gece Mescid-i 

Haram’dan çevresini bereketlendirdiğimiz Mescid-i Aksa’ya götüren Allah’ın şanı yücedir. Hiç 
şüphesiz o, hakkıyla işitendir, hakkıyla görendir. İsrâ/1.”, Diyanet İşleri Başkanlığı Kur’an-ı 
Kerim Meâli, haz. Halil Altuntaş, Muzaffer Şahin, Yenigün Matbaacılık, Ankara, 2011. 

51 Tirmizî, Zühd, 25; İbn Mace, Zühd, 3; Müsned, 2/24, 41, 131. 
52 Sühreverdî, Avârifü’l-Meârif, çev. Yahya Pakiş, Dilaver Selvi, s. 220. 



193 

Allah’ın ahlakıyla ahlaklanan kul Hakk’ın sıfatlarının aynası olur ve bu durum onun 

nefsinin kötü huylardan veya aşağı özelliklerden tahliye edilmesidir. 

3.1.2. Urûc ‘Yükseliş’ Yayı 

Tasavvuf düşüncesinin ve aynı zamanda Yazıcıoğlu’nun miraç hadisesine 

bakışını anlamak için isra ve miracı urûc ve seyri sülûk kavramları ile birlikte dü-

şünmemiz gerekmektedir. Yazıcıoğlu birçok yerde nefsin ahlaki olarak yetkinleşmesi 

ile miraç etmesi arasında irtibat kurmuştur. Aynı şekilde urûc miraç hadisesi ile 

ilişkisi bakımından Hz. Peygamber’in göklere yükseltilmesini ifade etse de sufiler, 

bu kelimeyi tasavvuf literatüründe Hakk’a doğru her türlü yükselişi ifade eder 

şekilde kullanırlar. Söz gelimi varlık dairesinin ikinci yayı yani varlığın geldiği yere 

dönüşü, ölüm, fenâ vb kavramlar hep urûcun farklı boyutlarıdır. Başka bir ifadeyle 

Hak’tan gelmiş olan her şeyin Hakk’a dönüşü olması bakımından yükseliş anlamın-

daki urûc, miraç ile eşitlenmektedir ve her bir miraç kendi karakteristik özellikleri ile 

var olan urûc hareketleridir. 

Yazıcıoğlu’nun miraç hadisesini ele alışı ilk anda yüzeysel bulunabilir. Esere 

parçacı bir yaklaşımla bakılırsa tasavvufta çok önemli meselelerin dayandırıldığı bu 

hadise kısa bir bölümde ele alınmış ve birçok detay atlanmış gibi görünmektedir. 

Fakat yazarın tasavvuf anlayışı ve tasavvuf düşüncesinin miraç konusundaki 

görüşleri dikkate alınıp eser bütüncül bir yaklaşımla incelendiğinde aslında özellikle 

ahiret halleri kısmı olmak üzere eserin büyük bir bölümünde miraç hadisesinin 

yorumlandığı ve urûc hareketinin değerlendirildiği görülmektedir ki yazar bu 

bağlamı her zaman canlı tutmuştur. Yazıcıoğlu’nda miraç ile ilgili görüşler genel ve 

özel bağlamlarda iki şekilde değerlendirilmelidir. Özel bağlamı ile miraç Hz. 

Peygamber’in tecrübesini ifade ederken genel manada birçok kez seyr-i sülük 

kavramı ile karşılanabilir. Özellikle sufilerin miracı denildiğinde bu ikinci anlamın 

öne çıktığı görülmektedir. Bu mana üzerinde düşünüldüğünde miraç ile urûc 

kelimelerinin zaman zaman anlamlarının eşitlendiği noktalar ortaya çıkmaktadır. Söz 

gelimi sülûk anlamındaki urûc-miraç, sufiler tarafından çokça kullanılan; insanın 

ölmeden önce ölmesini ifade eder. Yazıcıoğlu’nun miraç anlayışında da söz konusu 

hadisin, miraç bölümünün giriş beyitlerinde kelimelerin bir anlam bütünlüğüne 

hizmet eder şekilde bir arada kullanıldığını görmekteyiz. 



194 

Yazıcıoğlu miraç bölümüne sufilerdeki Allah sevgisi, muhabbetullah halinin 
etkisinde bir giriş yaptığı görülür. Buradaki ana fikir seven-sevilen ilişkisi üzerine 
kurulmuştur. Bir başka deyişle miraç hadisesi bir kavuşma olarak tasavvur edilir. 
Buradaki yedi veya sekiz beyit aslında miracın ana fikrini yansıtan bir söylenişe de 
sahiptir. Yazıcıoğlu’na göre miraç ru’yet ve vuslattır ve bu yüzden anlatım göz, 
görme ve huzurda olma üzerine inşa edilmiştir. Yazıcıoğlu Allah’ın huzurunda olma 
iştiyakı taşıyan kişiye seslenerek bölüme giriş yapar. Söz ettiği huzurda olma halinin 
bir çeşit ‘görme’ ile ilgili olduğu açıktır. Huzur/Zât aşıkına Allah’ın neler yaptığını 
gözlemesini öğütler ve bu görüş aynı zamanda bazı vaz geçişleri veya bazı şeylerde 
fani olmayı da gerektirir. Söz gelimi Hakk’ı öyle istemelisin ki canından vazgeçmeyi 
ve varlıktan fani olmayı göze almalısın. Zaten miraç fenâfillah ve bekâbillahtır.53 
Burada ele aldığımız beyitleri anlamaya çalışırken İsra Suresi’nin birinci ayetini 
hatırlamak hem manayı derinleştirecek hem de Yazıcıoğlu’nun maksadına uygun 
düşecektir. Ayet Allah’ın kulunu bazı ayetlerini göstermek üzere yürüttüğü 
söylenmektedir. Hz. Peygamber âlemlerde bu yüzden taşınmış ve nihayetinde 
Hakk’a yükseltilmiştir. Örneğin İbnü’l-Arabî de Allah’ın kuluna kendisini değil bazı 
ayetlerini göstermek üzere yolculuk ettirdiğini söylemiştir. Hz. Peygamber aslında 
daha önceden vahiy yolu ile bilgi sahibi olduğu âlemleri bu yolculuğunda müşahede 
etmiş yani aslında yeni bir bilgiden çok bilgide yakîninin arttığını söylemiştir. “O 
bildiğini gördü, tahkik”54 Yazıcıoğlu da okuyucusuna aynı şeyi tavsiye ederek başlar: 
“Ey Allah’ın huzurunda olmayı arzulayan kişi, Allah’ın fiillerine ve âleme bir bak!” 
Hz. Peygamber de urûcundan önce yeryüzünde taşınmış daha sonra ise gök 
katlarında yükseltilmişti. Beyitlere bakıldığında öyle gözüküyor ki evet gök 
katlarındaki yolculuk bir urûc hareketidir fakat “kābe kavseyn ev adna makamı” 
mekânsal bir yükselişten çok vücûdî bir urûcu işaret etmektedir: 

 
Unuttun âlem-i aslı hicâb oldu sana faslı / Dirîgâ kanı dost 
vaslı demedi mi haber Allâh55 

Asıl âlemi unuttun, onun bir faslı (parçası) sana perde oldu. 
Yazık! Hani dosta ulaşmak, Allah sana bundan haber ver-
medi mi? 

																																																								
53 Çelebioğlu, Muhammediye II, by: 2048-2052.; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 182. 
54 Suad El-Hakim, İbnü’l-Arabî Sözlüğü, s. 385. 
55 Muhammediye, byt: 2053.; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 182. 



195 

Yazıcıoğlu bu beyitle (byt: 2053) sözü Hz. Peygamber’in vuslatına bağlar ve 
sonraki beyitte miraç seven ve sevilenin vuslatı olarak tahayyül edilir ve okuyucu 
kendi manevi miracını yapması için teşvik edilir: 

 
Gel urma yârene yare habîbullâh’ı gör yârâ / Nice müştak idi 
yâre nice onu sever Allâh56 

Ey yâr, gel yaranın üzerine yara açma, Habibullah’ı gör! 
Onun Allah’a nasıl müştak olduğunu ve Allah’ın da onu nasıl 
sevdiğini gör. 

 
Miraç hadisesinin sıradan bir yolculuk olmadığı açıktır. İçerdiği mucizevi 

yanları nedeniyle Kur’an-ı Kerim’de bir imtihan vesilesi57 olduğu da dile 
getirilmişken bu özellikleri aynı zamanda hadiseyi şiirsel dile çok uygun bir hale 
getirmiştir. Şiir ile irtibat bir yana yukarıda ele aldığımız gibi, miracın özellikle 
vuslata dair yorumları sünni tasavvuf dönemi öncesine kadar dayanmaktadır. 
Yazıcıoğlu Hz. Peygamber’in miracını öncelikle bir vuslat olarak anlıyor. Fakat 
bununla yetinmiyor ve konuyu açıklarken aynı zamanda okuyucusuna da kendi 
miracının imkânını gösteriyor. 

Bu noktada edebi metin olarak Muhammediye’nin söz konusu beyitlerde 
kullanmış olduğu bir edebi sanattan bahsetmek konunun daha iyi anlaşılmasına katkı 
sağlayacaktır. Yukarıda ele aldığımız giriş beyitlerinde yazarın meseleye okuyu-
cusunun zihninde bir hazırlık yaptığını görmekteyiz. Bu bağlamda yöntem olarak 
tenasüp sanatının imkânlarının kullanıldığı görülecektir. Tenasüp sanatı, şiirde 
birbiri ile anlam yakınlığı olan kelimeleri birlikte kullanarak anlamı güçlendirme 
sanatıdır.58 Yazıcıoğlu’nun da burada; âşık-ı Hazret, basiret, basar, göz, felekler, 
idrak, fenâ-bekâ, fenâdan önce fenâ, âlem-i asl, hicab, vasl, iştiyak ve sevgi ifadeleri 
ile oldukça yoğun bir anlam kurgusu oluşturduğu görülür. Sadece bu kelimeler 

																																																								
56 a.g.e., byt: 2054.; a.g.e., s. 182. 
57 İsra Suresi/60: “Sana gösterdiğimiz o rüyayı ve Kur’an’da lanetlenen ağacı, sadece insanları 

sınamak için meydana getirdik.” 
58 Tenasüp sanatı şiirde anlam ile ilgili sanatlardandır. “Manaca aralarında ilgi bulunan iki veya daha 

fazla kelimeyi, tezad meydana getirmemek şartıyle bir arada kullanmaktır.”; Numan Külekçi, 
Edebi Sanatlar, Akçağ Yay., Ankara, 1995, s. 221. 



196 

üzerinden bile Yazıcıoğlu’nun miraç tasavvurunu ve miracın insan-ı kâmil görüşü ile 
irtibatını ortaya koymak mümkündür. Göz ve görmekle ilgili olarak basiret, basar, 
göz; sevgi ve onunla ilgili kelimler olarak da âşık, vâsıl, iştiyak, sevgi kullanılmışken 
kavuşmaya işaret eden Hazret ve vasl kelimeleri kullanılmıştır. Kavuşmanın engeli 
olarak ise hicab kelimeleri kullanmışken buna karşılık kavuşmanın yöntemi ile ilgili 
olarak fenâ, fânî, bekâ, fenâdan önce fenâ kullanılmıştır. 

Öncelikle görülmektedir ki Yazıcıoğlu’nun miraç tasavvuru bir sevgi ilişkisi 

üzerine kurulmuştur. Miraçta Hz. Peygamber ve Rabbi arasındaki ilişkiyi bir iştiyak, 

birbirine duyulan bir vuslat isteği olarak tasavvur etmiştir. Bu yolculuk hiçbir 

zorunluluktan yapılmamıştı. Ayete göre; Rabb’i kuluna bazı ayetlerini göstermek 

istemiş ve bu yüzden onu yeryüzünde yürütmüş, oradan da göklere yükseltmişti. Hz. 

Peygamber Rabb’inin huzurundan döndüğünde miracından bazı şeyleri insanlarla 

paylaşmıştı. Bu yolculukta ru’yetullah gerçekleşmiş, kul Rabbi ile konuşmuş ve 

sonucunda bazı hükümlerle geriye dönmüştür. Miraçtan dönüşte bazı hükümlerin 

getirilmesi ise Hz. Peygamber’in miracını sufilerin miracından ayıran en önemli 

özelliktir. Yolculuğun özellikle göklere yükseltilme kısmının mahiyeti üzerinde bazı 

tartışmalar yapılmış olsa da Hz. Peygamber’in/kulun Rabb’inin huzuruna çıktığı 

kabul edilmektedir. 

Yazıcıoğlu söz konusu yolculuğu anlatmaya yukarıdaki beyitlerle başlamıştı. 

Burada Rabb’inin huzurunda olmaya iştiyak duyan âşıka/okuyucuya seslenmiş ve 

önce onu Hz. Peygamber gibi Rabbinin ayetlerini gözlemeye çağırmıştı ki buradaki 

ayetler hem bizzat Hz. Peygamber’in miracı hem de Rabbin âfakta ve enfüsteki59 

ayetleri veya âlemdeki ayetlerdir. Bu yüzden o, felekleri işaret etmiş; onların 

yolculukları ile âşıkın yolculuğunu birbirine benzetmiştir. Bursevî bu benzetmedeki 

amacın sâlikin yolculuğu esnasında karşılaşmış olduğu zorlukları âlem ve onun 

içindekilerle paylaşmak ve bu sayede yolculuğu bir mutluluk vesilesi haline getirmek 

olarak açıklamıştır.60 

																																																								
59 “Varlığımızın delillerini, (kâinattaki uçsuz bucaksız) ufuklarda ve kendi nefislerinde onlara 

göstereceğiz ki, o Kur’an’ın gerçek olduğu onlara iyice belli olsun. Rabbinin, her şeye şahit olması 
yetmez mi?”, Fussilet Suresi/53. 

60 “Şimdi, idrak sahibi olanlar bunların bu şekilde bellerinin bükülmesinden ibret alır ve onu abes 
olarak görmez. Belki kendi aşk derdine müptela olup beli büküldü ise bütün beli bükülenleri de bu 
manaya haml eder ve doğru görüş sahibi olur. Kısaca kendisine dert arkadaşı bulup yalnız kalmaz. 



197 

Elâ ey âşık-ı Hazret ne kılar kıl nazar Allâh / Basîret göz ile 
gözle çü vermiştir basar Allâh 61 

Ey Allah’ın huzurunda olmaya iştiyak sahibi aşık! Bak, Allah 
ne yapmaktadır! Kalp gözüyle bak; çünkü Allah (sana) 
basar/görme yeteneği vermiştir. 
 

Beyitteki Allah’ın fiillerine işaret eden kılmak kelimesini Allah’ın kevnî veya 
lafzî ayetleri olarak anlayabiliriz.62 Yazar okuyucusunu Allah’ın ayetlerine bakmaya 
çağırıyor. Miraç nasıl Hz. Peygambere bazı ayetleri göstermişse okuyucu ve/veya 
sâlik de hem Hz. Peygamberin miracını hem de âlemdeki ayetleri basiret gözü ile 
gözlemlemelidir. Yazar burada görmek anlamını basirete bağlamaktadır. Basiret ise 
gözün görme işlevinden biraz daha fazlasını gerektirir. Göz ile bir nesneyi algılamak-
tan çok kalp gözü ile görmeyi, görülen şeyin mana boyutu ile algılanmasını kastet-
mektedir. Bu yolla âşıka Allah’ın neler yaptığına bakmasını öğütlüyor ve aşağıda da 
Hz. Peygamber’in miracını örnek olarak anlatıyor. Miraçta olan şey de zaten görmek 
yoluyla bilgilenmek olarak özetlenebilir. İbnü’l-Arabî de miracın görmek ve bilgi 
yönleri üzerine odaklanmış ve miracı bir “tahkik” olarak kabul etmiştir.63 

İkinci beyitle Yazıcıoğlu miraca yükselebilmenin yolunun Allah’ı can u 
gönülden istemek olduğunu ifade ediyor. Aşık Allah için gözlerinden kanlı yaşlar 
akıtmalı, en içten şekilde Allah’ı istemelidir. Bu ilk yedi beytin anlamı birlikte 
düşünüldüğünde ise göze sahip olmanın anlamı da zaten budur: 

 
Gözünde var mı kan kanı niçin dökmeyesin kanı / Niçin 
vermeyesin cânı niçin demez ciger Allâh64 

Gözünde kan var mı, niçin gözünden kan(lı yaşlar) dökmü-
yorsun? Niçin canını vermiyorsun? Niçin ciğerinden Allah 
demiyorsun? 

																																																																																																																																																													
“bela umumi olduğunda hoş olur” sözü icabı herkesi kendi derdine müptela bilip derd ile hali hoş 
olur, şikayet etmez. İ. H. Bursevî, Ferahu’r-Rûh, c. II, s. 300. 

61 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2048.; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 182. 
62 Beytin bu şekilde anlaşılmasına bir örnek olarak Bursevî’nin Ferahu’r-Ruh’undaki açıklamalar 

gösterilebilir. “Yani Allah Teâlâ ne ince sanat ve ne şaşılacak iş gösterir.” Ferahu’r-Rûh, c. II, s. 
296. 

63 Bkz. Ru’yetullah ile ilgili bölüm. 
64 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2049.; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 182. 



198 

Yazıcıoğlu’nun üçüncü beyitte feleklerden söz ettiği görülür. Miraç 

hadisesinin göklere yükseliş olması itibariyle feleklerde yapılan bir yolculuk olması 
okuyucunun gözeteceği kevnî ayetlere de işaret etmektedir. Böylece âlem, yerler ve 
gökler bir bütün olarak okunacak ayete dönüşmektedir ki bu sufinin kâinat kitabına 
karşılık gelmektedir. Literatürde insanı kâmil düşüncesindeki makro kozmos-mikro 
kozmos görüşleri çerçevesinde ele alınan konu, Hz. Peygamber’in miracının teorik 
zemindeki temellerini oluşturan bir düşüncedir. 

 
Büküldü beli eflâkin aceb var mıdır idrâkin /Yerin gözleri 
yaşından akıp derler sular Allâh65 

(Aşk derdinden) feleklerin beli bükülmüştür, bunun nedenini 
anlayacak idrakin var mıdır? Yerin göz yaşları olan sular 
Allah deyip akmaktadırlar. 

 
Yazıcıoğlu burada feleklerin yay şeklindeki hareketlerini onların Allah’a olan 

aşkları yüzünden bellerinin bükülmesi olarak tahayyül etmekle beraber anlamsal ola-
rak Peygamber ve Rabb’i arasındaki iki yay aralığı veya daha da yakın66 ifadesine 
atıf yapmaktadır. Ayrıca miracın feleklerde yapılan bir yolculuk olduğunu da hatırla-
yabiliriz. Yazıcıoğlu’na göre bu, kavuşmaya duyulan iştiyaktır. Sufiler varlığı da 
benzer şekilde bir sevgi ilişkisi ile açıklamışlardı. Allah hiçbir zorunluluk olmadığı 
halde, tamamen kendisinden kaynaklanan bir sebeple -ki sufiler buna bilinme isteği/ 
sevgisi derler- âlemi var etmişti. Âlemde ise insanı bu âlemin göz bebeği olarak ya-
ratmıştır. Bir başka deyişle kendisini bilebilecek yegane varlık olarak insanı yaratmış 
ve bu yüzden onu kendisine muhatap olarak kabul etmiştir. Miraca yükseltilen de bu 
eşref-i mahlukat olarak tanımlanan insandır. Sufiler bunu parça-bütün veya küll cüz 

ilişkisi olarak tasavvur ederler. Parça ile bütün arasında daima bir çekim söz konu-
sudur. 

Dördüncü beyitte Yazıcıoğlu insanın hoşuna giden ve bir anlamda onu 
dünyaya bağlayan güzel çiçekli bahçelerin bile Allah için ağlayıp inlediğini söyler: 

																																																								
65 a.g.e., byt: 2050.; a.g.e., s. 182. 
66 “(Peygamber’e olan mesafesi) iki yay aralığı kadar, yahut daha az oldu.” Necm/9. 



199 

N’edesin bâğ u gülzârı çün eder bâğ u gül zârî / Yakalar da 

yakalar çâk edip de tâ seher Allâh 67 

Bağı bahçeyi ne yapacaksın, onlar da ta sabahlara kadar 

Allah deyip yakalarını yırtmakta, ağlamaktadırlar. 

 

Yazıcıoğlu beşinci beyitte tasavvufun en temel kavramlarından fenâ ile 

miracın ilişkisini ortaya koymaktadır aslında. Okuyucusunun geçici olan bu âleme 

bakışının ne olması gerektiğini dile getirir: 

 

Çü yoktur bu fenâ mülkün bekâsı pes bekaa iste / Fenâdan ön 

fenâ olgıl komasın hiç eser Allâh68 

Bu (kötü) geçici mülkün kalıcılığı yoktur, sen kalıcılık (bekâ) 

iste. Yok olmadan önce yok ol ki Allah varlıktan eser 

bırakmasın. 

 

“Bu fenâ mülkün bekâsı yoktur.” Burada mülk, veya âlem de diyebiliriz, fenâ 

kelimesi ile tanımlanır. Fenâ hem iyi olmayan, kötü manasında hem de kalıcılığı 

olmayan, geçici manasıyla bu beyitte âlemi tanımlar. Öyleyse okuyucu kendisi için 

iyi olmayan bu âlemi bırakmalı ve geçici olmayana yönelmelidir. Aslında bu noktada 

tasavvuf düşüncesinin insan görüşünün belirli bir bekâ / kalıcılık anlayışı taşıdığını 

da görmüş oluyoruz. Burada insan âlem karşısında sürekliliği olan bir varlık olarak 

düşünülmüştür ve bu yüzden de onun muhatabı, geçiciliği olmayan ve ona 

sürekliliğini veren Hak olmalıdır. Fakat okuyucu söz konusu sürekliliğe ulaşabilmek 

için âlem ile ilişkisini uzaklaşma ve soyutlanma üzerine kurmalıdır. Yazıcıoğlu 

okuyucusuna “Ölmeden önce ölünüz” mealindeki hadisi bir yol ve hedef olarak 

gösterir. Ölmeden önce ölmek veya gerçek bekâya ulaşmak dünyadan ve mülk 

âleminden fani olmayı, soyutlanmayı gerektirir ki yazar bunun zirve noktasını 

ilerleyen beyitlerde Hz. Peygamber’in miracıyla ortaya koyacaktır. 

																																																								
67 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2051.; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 182. 
68 a.g.e., byt: 2052.; a.g.e., s. 182. 



200 

Altıncı beyitte Yazıcıoğlu dünyadan fani olacak olan kulun Cüneyd-i Bağdâ-

dî’nin ifadesi ile olmadan önceki haline dönerek veya geldiği âleme yani âlem-i asla 

dönerek bekâ bulacağını dile getiriyor. 

 

Unuttun âlem-i aslı hicâb oldu sana faslı / Dirîgâ kanı dost 

vaslı demedi mi haber Allâh69 

Asıl âlemi unuttun, onun bir faslı (parçası) sana perde oldu. 

Yazık! Hani dosta ulaşmak, Allah sana bundan haber 

vermedi mi? 

 

Beyti şöyle okuyabiliriz: Ey Hakk’ın huzurunda olmaya iştiyak duyan kul, 

ölmeden önce ölerek yani dünyadan fani olarak, olmadan önceki haline yani 

yaratılmadan önceki haline -ki orası senin geldiğin yerdir- dönmelisin. Sen bu 

dünyaya gelirken geldiğin yer ile ilgili bilgilerini ve nereden geldiğini unutmuştun 

çünkü bu âleme gelirken geçmişin hakkındaki bilgilerden perdelenmiş, onlara 

yabancılaşmıştın. Şimdi ise Allah sana ona dönüşün hakkında haberler vermiştir. 

Anlıyoruz ki miraç bir geriye dönüştür. Peki sufilere göre geriye dönülecek yer 

neresidir? Bu sorunun cevabını Muhammediye’nin yaratılış bahislerini anlattığı 

beyitlere giderek bulabiliyoruz. Yazıcıoğlu yaratılışın kaynağını “gizli hazine, 

gaybu’l-gayb” olarak zaten göstermişti, okuyucunun bu anlatıyı hatırlaması yeterli 

olacaktır ki Yazıcıoğlu yaratılışla ilgili olarak çeşitli bağlamlarda gizli hazineye 

atıflar yapmıştır. Bunlardan birkaçını hatırlamak aydınlatıcı olacaktır: 

 

Budur ol kenz-i mahfi kim hakaayık / Ki külliyât idi buldu 

dakāyık70 

Kenz-i mahfî budur, hakikatler burada incelikli manalar 

taşıyan küllîlerdir. 

																																																								
69 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2053.; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 182-183. 
70 a.g.e., byt: 115.; a.g.e., s. 14. 



201 

Ki zira gizli kenz idi kimesne onu bilmezdi / Cihâna rahmet 

olmazdı yog idi şemme-i zerrât71 

Zira (Hakk) gizli hazine idi, kimse onu bilmezdi. (Eğer 

yaratmamış olsaydı) cihana rahmet olmazdı (ve) (o zamanda) 

varlıkların kokusu (dahi) yoktu. 

 

Diledi ki aça kenzin ayân eyleye kendüzin / Tecellî eyleye 

yüzün yarattı Ahmedi mir'ât72 

Hakk hazinelerini açmak, kendisini görünür kılmak, tecelli 

eylemek istemiş ve yüzüne bir ayna olarak Ahmed’i 

yaratmıştır. 

 

O bir gaybü’l-guyûb idi ki zâtı kenz-i mahfîdi 

Ki didi “küntü kenzen"* ol Cihânı eyledi izhâr ki zâhir ola tâ 

insan 

Haber vere Hudâ’sından73 

Onun zatı bilinmezler bilinmezi gizli hazine idi, “Ben gizli 

bir hazine idim” dedi. Cihanı yarattı ki insan ortaya çıksın ve 

Rabb’inden haber versin diye cihanı yarattı. 

 

Ki zîrâ kendi buyurdu ki ben bir gizli kenz idim / Diledim kim 

bilineydim yarattım cism ile ervâh74 

Kendi, ben bir gizli hazineydim buyurdu. Bilinmeyi istedim, 

cisimleri ve ruhları yarattım. 

																																																								
71 a.g.e., byt: 213.: a.g.e., s. 14. 
72 a.g.e., byt: 214.; a.g.e., s. 14. 
73 a.g.e., byt: 7854.; a.g.e., s. 588. 
74 a.g.e., byt: 8367.; a.g.e., s. 620. 



202 

Peki gizli hazine veya gayu’l-gayb olarak nitelenen şeyin ne olduğuna dair 
literatürde verilen cevap nedir? Sufilere göre Yazıcıoğlu’nun gizli hazine olarak 
tanımladığı şey, bu ifade bir kutsi hadis olduğu için, Hakk’ın zatıdır. Çünkü yaratma 
Hakk’ın zatından varlığın feyezan etmesi, taşması olarak kabul edilmektedir ve bu 
kaynak Cüneyd’in ifade ettiği şeyle yani ruhlar âlemi ile çok yakın anlamdadır. 
Cüneyd tasavvufu olmadan önceki hale dönüş olarak tanımlarken insanın olurken 
kazandığı maddeleşmeyi, Hak ile arasına giren perdelerin ortadan kaldırılmasını, 
yani insanın Hak’tan perdelenmediği ruhlar âlemine geri dönmeyi işaret ediyordu. 
Sufiler insanın ve aynı şekilde varlığın gizli hazinede olması durumunu açıklamışlar 
ve insanın yaratılmadan önceki halini onun hakikati olarak kabul etmişlerdir. Vah-
det-i vücûd anlayışı ile birlikte söz konusu hakikatleri varlık kokusu koklamamış ola-
rak tanımlamış ve Allah’ın bilgisindeki hakikatler olarak kabul etmişlerdir. Bunlara 
literatür “a’yân-ı sâbite” demiş ve sufi muhakkikler bununla ilgili uzun açıklama-
larda bulunmuşlardır.75 A’yân-ı sâbite meselesi ise vahdet-i vücûd anlayışının en 
temel yapı taşıdır ve insan-ı kâmil düşüncesinin dayanak noktalarından biri olması 
dolayısıyla merkezinde bulunmaktadır. Yazıcıoğlu’nun yukarıdaki 115. beyitte söz 
ettiği “hakikatler” de aynı şeye işaret etmektedir. Yazar burada hakikatlerin külli bir 
halde gizli hazinede bulunduklarından söz ediyor. Yaratılışın başlaması ile bu külli 
hakikatler “buldu dakāyık” yani tikel varlıklar olarak yaratılmışlarıdır. Yine 213. 
beyitte ifade edilen “şemme-i zerrât” zerrelerin kokusu ifadesi gizli hazinenin açılıp 
varlığı ortaya koymadan önceki haline işaret eder. Yazıcıoğlu’nun bu beyitte 
şemme-i zerrat olarak işaret ettiği yaratılış, tasavvuf literatüründe yani a’yân-ı sâbite, 
“varlık kokusu koklamamış hakikatler” olarak tanımlanmaktadır. Onlar gizli 
hazinede mündemiç hakikatlerdir veyaratılışın başlaması ile ortaya çıkan varlıkların 
Allah’ın bilgisindeki hakikatlerini oluştururlar. Yazar beyitte söz konusu hakikatlerin 
ortaya çıkışına yani yaratılışa ise “rahmet” demektedir. Yazıcıoğlu bu yaratılış 
teorisinden mülhem beyitleri kitabın başındaki İftitâhu’l-Kitab bölümünde yaratılışın 
başlangıcını anlatırken dile getirmişti.76 

Bu açıdan bakıldığında beytin devamından anlıyoruz ki âlem-i asl ve Allah’a 
vuslat farklı açılardan aynı şeydir. Öyleyse gelinen ve dönülecek yer Allah’tır ki 
																																																								
75 A’yân-ı sâbite hakkında bilgi için Bkz.: Süleyman Uludağ, “A’yân-ı Sâbite, DİA, c. 4, s. 198-199.; 

Avni Konuk, Füsûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi, A’yân-ı Sâbite, Mustafa Tahralı-Selçuk 
Eraydın, İfav yay., 1990, İstanbul, c. I, s. 25. 

76 Bkz. II. Bölüm. 



203 

miraç da Allah’ın huzuruna yapılmıştır. Miraç anlatısı okuyucuya geri dönülecek o 
mercii hatırlatacaktır. Yazıcıoğlu kulun geldiği yeri unutmasının sebebine de işaret 
etmektedir. İlk mısrada ifade ettiği şekliyle; âlem-i aslı unuttun çünkü seninle o 
âlemdeki hakikatler arasına perdeler girmiştir. Ve geriye dönüş de aynı perdelerin 
birer birer, geriye doğru aşılması ile mümkün olacaktır ki bu, sufinin seyr-i sülûku, 
insanın âleme gelişi esnasında kazandığı kesafetten geriye yani eski latif haline 
yolculuğudur. İnsan görülür âlemde ortaya çıkmadan veya doğmadan, önce hayal, 
misal, ervah ve gayb âlemlerinde yolculuk yapmıştı. Yazıcıoğlu söz konusu varlık 
anlayışından hareketle insanı ve miracı tasavvur etmektedir. Bu konu tasavvuf 
literatüründe yaratılış teorisindeki sudur anlayışı çerçevesinde ele alınmaktaydı. 
İnsanın Hak’tan perdelenmesi hakkında Yazıcıoğlu, Hz. Peygamber’in vefatını 
anlattığı bölümde şöyle demişti: 

Dünya kul ile Hak arasındaki perdelerden bir perdedir ve Hz. Peygamber 
vefatı ile bu dünya perdesini aşarak Rabb’ine ulaşmıştır. Bu kez, miraçtakinin aksine, 
geri dönememek şartıyla. 

 
Velî dünyâ hicâb idi kodu gitti Habîbu’llâh77 

Dünya bir perde idi, Habibullah (onu) bırakıp (Allah’a) gitti. 

 
Yedinci beyitte Yazıcıoğlu’nun miracı, takip eden beyitlerde, seven ve 

sevilen ilişkisinin göstergesi olarak ortaya koyacağının ifadesini görürüz. Anlıyoruz 

ki miraç hadisesi, bize Allah’ın kulu Muhammed’i nasıl sevdiğinin bir ifadesi olarak 

anlatılacaktır: 

 
Gel urma yârene yare habîbullâh’ı gör yârâ / Nice müştak idi 

yâre nice onu sever Allâh78 

Ey yâr, gel yaranın üzerine yara açma, Habibullah’ı gör! 

Onun Allah’a nasıl müştak olduğunu ve Allah’ın da onu nasıl 

sevdiğini gör. 
																																																								
77 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 4131; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 367. 
78 a.g.e., byt: 2054.; a.g.e., s. 182. 



204 

Miraçta farklı olan neydi? Hz. Muhammed bir peygamber olarak zaten vahye 

muhatap oluyordu. Öyleyse bu gecede kendisine verilen ayetler için bu yolculuk 

zorunlu değildi. Benzer şekilde; diğer peygamberler, ahiret halleri ve 

kâinathakkındaki bilgiler kendisine hem vahiy ile hem de rüyada verilebilirdi ki 

sadık rüyalar Hz. Peygamber’in vahiy alma yollarından biridir.79 Miraç tecrübesinde 

Allah kulunu bir bilinç ve teşrifat ile yürütüp yükseltmiş, bununla birlikte hadisenin 

her aşamasında kul, bir kul ve insan olarak kalmıştır. Örneğin bu gösterme hali ile 

Hz. Peygamber’in vahiy alma hallerini karşılaştırabiliriz. Hz. Peygamber vahye 

muhatap olduğunda vahiy sadık rüya şeklinde geliyorsa kendisinin uyanık olmadığı 

bir halde, uyanık halde geldiğinde ise çevresinden ve diğer insanlardan belli bir 

oranda koparak belki bir çeşit fenâ hali içinde gerçekleşmekteydi. Fakat hakkındaki 

bilgilerden anladığımıza göre miraç yolculuğu Hz. Peygamber tam bir bilinç 

halindeyken gerçekleşmiştir.80 Bu yolculukta o sadece bir vahiy taşıyıcısı olarak 

kalmadı, bazen seçimler yaptı, bazen tereddüt etti, bazen sorular sordu ve cevaplar 

alarak öğrendi. Fakat bu öğrenme süreci söz gelimi Cibril hadisindeki gibi meleğin 

ona gelerek bazı bilgiler aktarması şeklinde değildi. Hz. Peygamber yaparak, 

yaşayarak, tecrübe ederek öğrendi. Peki bu öğrenmenin anlamı nedir? 

Hz. Peygamber miraçtan dönüşünde hayatına eskisi gibi bir kul olarak 

insanlar arasında devam etti. Oradan getireceklerini getirdi ve insanlara tebliğ etti. 

Örneğin daha önce münferit olarak Hz. Peygamber tarafından uygulanan namaz, 

artık tüm müminler üzerine farz kılınmıştı. Peki insanlara getirdiklerinin dışında Hz. 

Peygamber’in kendi varlığında miracın anlamı ne olabilir? 

Bu soruya İbnü’l-Arabî’nin cevaplarından birinin “kemâl” olduğunu 
söyleyebiliriz.81 Biz bununla Hz. Peygamber’in miraçla kemâle ulaştığını 
kastetmiyoruz. Tam aksine Hz. Peygamber kâmil olduğu için sadece kendisine ait 
özellikleriyle miraç ettirilmiştir. Yazıcıoğlu’nun da miraç tasavvuru Hz. 
Peygamber’in üstünlükleri ve kemâllerine dayanır. Bu özellikleriyle, aralarında bazı 

																																																								
79 A. Saim Kılavuz, Anahatlarıyla İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, İstanbul, Ensar Neşriyat, 2007, 

(13.bs.), s. 267. 
80 Miracın ruh ile mi beden ile mi gerçekleştiği ile ilgili tartışmalar çerçevesinde ele alınan konu, 

Muhammediye’de de tartışılmıştır. Yazıcıoğlu’nun Hz. Peygamber’in miracının tam bir uyanıklık 
ve bilinç halinde yaşandığını kabul ettiğini görmekteyiz. 

81 Suad el-Hakîm, İbnü’l-Arabî Sözlüğü, s. 410.; a.g.e., s. 386. 



205 

farklılıkla olsa da sufilerin miracının meşruiyetini aldığı yer Hz. Peygamber’in 

miracıdır. Hz. Peygamber’in miracı hakkında söyleyebileceğimiz pek çok şeyi82 
sufinin miracı için de söyleyebiliriz. Buradan hareketle Yazıcıoğlu’nun okuyucusunu 
Hz. Peygamber’in miracını paylaşmaya çağırdığı görülür. Bu yüzden o, Allah’ın 
huzurunda olmaya iştiyak duyan kişiye seslenerek başlar ve anlatıyı, aralarında bir 
sevgi ilişkisi kurduğu Allah ile peygamberinin vuslatı olarak ortaya koyar. Sevgi 
bağı kurulduğunda miraç mümkün ve belki kaçınılmaz bir hadisedir. Kemâl ise bu 
iştiyak saiki ile alınan yolun sonundaki varış noktasıdır. Aşağıda bu son noktanın 
ru’yetullah ile ilgili olduğuna değinilecektir. Çünkü ontolojik ve epistemolojik olarak 
iki açıdan değerlendirildiğinde kemâlin her iki açıdan da tam olarak cennette 
gerçekleşeceğini göreceğiz. Meselenin dünyevi tarafı ise sufinin dünyada 
gerçekleştirdiği ruhî miracında söz konusu olmaktadır.83 

3.2. MİRACIN ONTOLOJİK YÖNÜ 

Yazıcıoğlu’nun miraç tasavvuru her ne kadar halk için yazılmış bir kitap 
olması dolayısıyla metafizik tartışmalardan uzak gibi görünse de bağlı olduğu 
vahdet-i vücûd geleneğinin derinliğini taşıdığını söylememiz gerekmektedir. Bir 
başka deyişle Muhammediye’nin en doğru şekilde anlaşılabilmesi için İbnü’l-
Arabî’nin düşüncelerinin bilinmesi gerekmektedir. Eserde siyer anlatısı zaman ve 
mekan ile ilgili bilgiler açısından merkezde kalmakla birlikte tarihsel anlatının 
aşıldığı yerler; yazarın İbnü’l-Arabî düşüncesine açıldığı noktaları oluşturmaktadır. 

Muhammediye’yi bu açıdan değerlendirerek tasavvuf literatürüne 
baktığımızda şunları söyleyebiliriz: ‘Miraç’ tasavvuru İslam literatüründe kazandığı 
manaları aşarak tasavvuf literatüründe merkezî bir kavrama dönüşmüştür. Miraç öne 
çıkan manasıyla bir yükseliş hareketine atfedilse de mevlid ile birlikte bir bütün 
olarak tasavvuf düşüncesinin varlık anlayışını ortaya koyan bir anlamda kullanılır. 

Buradan hareketle farklı bakış açılarından birden fazla miraçtan söz etmek 
																																																								
82 Söyleyemeyeceklerimiz Hz. Peygamber’in peygamber olarak sahip olduğu ayrıcalıklardan 

kaynaklanır. Söz gelimi Hz. Peygamber’in miracı hüküm koyucu olduğu halde sufinin miracı 
umumi bir hüküm getirmez. Aynı şekilde Hz. Peygamber ruh meal cesed miraç etmişken sufiler 
sadece nefslerinde/nefsleriyle yol alırlar. 

83 Kemal: “İbnü’l-Arabî’nin kemale bakışı, ahlaki değil, ontolojik-epistemolojik bir bakıştır. Kemal 
ahlaki olgunluk, başka bir ifadeyle akıl, şeriat ve örfe göre iyi sayılan bir iş değil, varlık olarak 
gerçekleşmektir. (…) epistemolojik düzeyde kemal, gerçekte, ontolojik kemalin farkına varmaktan 
ibarettir.” Suad El-Hakim, İbnü’l-Arabî Sözlüğü, s. 410. 



206 

mümkündür. Söz gelimi en bilinen haliyle miraç Hz. Peygamber’in Hakk’a yükseliş 

tecrübesini anlatırken söz konusu hadise sufiler tarafından metafizik anlamda 
ontolojik boyutları ile incelenmiş ve tüm yaratılışın anlaşılmasında bir ilke ve imkân 
olarak kabul edilmiştir. Bu bakış açısından miraç, insanın yolculuğu olduğu kadar 
âlemin geldiği yere geri dönüşünü anlatan bir mahiyet kazanmaktadır. Çok yönlü 
bakış açısından miracı temelde üç yönden ele almak mümkündür: Varlık (yaratılış), 
bilgi ve ahlak. Biz açıklayıcı olması bakımından öncelikle varlık ile miracın ilişkisi 
üzerinde duracağız. Bunun nedeni ise Yazıcıoğlu’nun Peygamber tasavvurunun 
tasavvufun varlık anlayışı çerçevesinde ortaya konan insan-ı kâmil görüşüne 
dayanmasıdır. 

Miraç tasavvuf literatüründe tanrı-âlem ilişkilerini açıklayan ve böylece 
ontolojik bir mahiyet kazanan merkezî kavramlardan biridir. Yaratılışla ilgisi 
bakımından varlığın çıktığı/geldiği yere geri dönüşünü anlatır. Tasavvuf 
düşüncesinin yaratılışı açıklama modeli olarak kabul ettiği nüzülden hareketle, söz 
konusu dönüş bir urûc hareketi olarak tasavvur edilir.84 Sufiler felsefede kullanılan 
sudur teorisini yaratılışı açıklamada bir model olarak kabul etmekle birlikte 
felsefeden ödünç aldıkları bu kavramı kendi varlık anlayışları doğrultusunda tadil 

etmişler ve vesileciliği söz konusu teorinin merkezine yerleştirerek temelde çok 
önemli bir farka doğru hareket ederek filozoflardan ayrılmışlardır.85 Ayrıntıları 
konumuzu aşması dolayısıyla değinmeyeceğimiz felsefedeki sudur teorisi, tasavvuf 
düşüncesinde ele alındığı şekliyle nedenselliğin aşıldığı bir model olarak (vesileci 
sudur/nüzül) ortaya konmuştur. 

Sufiler Allah ile âlem arasında kesintisiz bir irtibat kabul ederler. İbnü’l-
Arabî ve takipçileri tarafından vahdet-i vücûd anlayışı çerçevesinde dile getirilen bu 
görüşlerin merkezinde ise insan-ı kâmil görüşü yer alır. Sufiler varlığın bir gayeye 
doğru ortaya çıktığını kabul ederler ki bunun ilk adımı Tanrı’nın bilinme arzusudur. 
Tanrı kendisini kendisi ile değil bir ayna mesabesindeki başka bir şeyde görmek 
istemiş, bu nedenle de âlemi yaratmıştır. Âlem ise insan olmadan tamamlanmış 
sayılmaz. İbnü’l- Arabî insanı âlemin tamamlayıcı cüz’ü olarak kabul etmektedir. Bir 
																																																								
84 İbnü’l-Arabî sudur sistemini yaratılışı açıklamada bir model olarak kullansa da sistemin dayandığı 

nedenselliği vesileciliğe dönüştürerek temelden bir farklılaşmaya gitmiştir. Bu görüşler için Bkz. 
Ekrem Demirli, Bilgi ve Varlık, İslam Metafiziğinde Tanrı ve İnsan, s. 198, 294, 325. 

85 a.g.e., s. 21-22. 



207 

başka deyişle insan olmadan âlem Tanrı’yı kâmil bir manada gösteremeyecektir. Bu 

yüzden insan Hakkı gösteren âlem aynasının cilası, varlığın gayesinin kendisinde 
ortaya çıktığı mütemmim cüz’üdür. Ayrıca insanın kendisi de hem âlemin hem de 
Allah’ın bir aynasıdır. İnsanın âlemin aynası olması ve âlemin de insanı yansıtması 
meselesi makro kozmos-mikro kozmos düşünceleri çerçevesinde de ele alınmıştır. 
Konu insanın kevn-i cami olarak yaratılmış olması ile ilgilidir.86 

İnsanın ayna veya bir gösterge olarak Allah’a atfedilmesi onu tüm 
varlıklardan ayıran en önemli özelliği ile mümkün olabilmektedir. İnsanın, diğer 
varlıklardan ayırıcı özelliğiyle akıl sahibi olarak felsefede ve din bilimlerinde 
tanımlanması tasavvuf için yeterli değildir. Sufilere göre insanın akıl sahibi olması 
demek Allah’ı bilebilmesi demektir ki bu aynı zamanda insanın kemâlidir. Öyleyse 
sufiler Allah’ı tanımayan bir insanı “kâmil” yani “tamamlanmış” kabul etmezler. Bu 
durumdaki insan bir potansiyelden ibarettir. İnsanın kemâli ise söz konusu 
potansiyelin ortaya çıkmış olmasıdır. Peki insan bu batınî yönünü nasıl ortaya 
çıkaracaktır? Bu soruyu sufiler; insan nefsini tezkiye ederek yani “Allah’ın ahlakı ile 
ahlaklanarak kemâle erer” diye cevaplarlar. Bununla birlikte insanın kemâli ahlaktan 
ibaret olmayıp insanın ahlaklanma yoluyla nefsini arındırması ve saflaşmış bir ayna 

mesabesindeki iç dünyası ile Hakk’ı müşahede etmesi olarak anlaşılmalıdır. 
Tasavvuf: insanın kemâle doğru batınî yolculuğuna ise çeşitli açılardan seyr-i sülûk, 
urûc veya miraç adını verir.87 

Bu yolculuk bir yükseliş hareketi olarak tasavvur edilir ve çeşitli bakış 

açılarından çeşitli şekillerde tarif edilebilir. Bunlardan biri, miracı başladığı yere geri 

dönmek olarak düşünmektir ki bu onun ontolojik yönüdür. Sufiler “Sonra Rabb’inize 

döndürüleceksiniz”88 mealindeki ayete bu bağlamda sıkça atıf yaparlar. Bu 

düşüncede insan ile birlikte tüm varlığın bir dönüş hareketi içerisinde olduğunu 

																																																								
86 Suad el-Hakîm, İbnü’l-Arabî Sözlüğü, s. 627; Ekrem Demirli, İslam Metafiziğinde Tanrı ve 
İnsan, s. 272, 276, 317. 

87 Suad el-Hakîm, İbnü’l-Arabî Sözlüğü, s. 385; Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve 
Deyimleri Sözlüğü, s. 636, 654; Seyyid Şerîf Cürcânî, Ta’rîfât: Tasavvuf Istılahları, çev. 
Abdülaziz Mecdî Tolun, haz. Abdurrahman Acer, İstanbul, Litera Yay., 2014, s. 96; Abdürrezzak 
Kâşânî, Tasavvuf Sözlüğü, s. 527. 

88 “De ki: Sizin için görevlendirilen ölüm meleği canınızı alacak, sonra Rabbinize döndürüle-
ceksiniz.”, Secde / 11; “Kim salih bir amel işlerse kendi lehine işlemiş olur. Kim de kötülük 
yaparsa kendi aleyhine yapmış olur. Sonra Rabbinize döndürüleceksiniz.”, Câsiye / 15., Diyanet 
İşleri Başkanlığı, Kur’an-ı Kerim Meâli. 



208 

söylerler sufiler. Varlık Allah’tan gelmişti ve yine ona dönmektedir yani geri dönen 

özelde insan iken genelde tüm varlıktır. İnsanın geriye dönüşü öncelikle ölümü ile 

varlıkların/âlemin geri dönüşü ise kıyamet ile gerçekleşecektir. Ölüm aynı zamanda 

mürekkep bir varlık olan insanın varlığının nihai bir çözülmeye uğramasıdır da. 

Maddi ve manevi olarak ölümle çözülen insan, bedeniyle çürüyüp yok olurken latif 

tarafı, yani ruhu ile geldiği yere urûc eder. 

İnsanın bir başka dönüş imkânı ise yine sufiler tarafından çokça zikredilen 
“Ölmeden önce ölünüz” mealindeki hadistir.89 Ölmeden önce ölmek, insanın maddi 
çözülmesinden önce manevi varlığındaki bir ayrışmaya işaret eder. Bu durum insan 
yaratılırken -yani varlık dairesi düşünülürse- nüzül ederken uğradığı terkibin 
çözülmesidir ki sufiler buna urûc, yani tahlil miracı adını verirler. Bu esnada kul, 

metafizik ağırlıklarından kurtularak letafet kazanır ve böylece geldiği yere yani 
Rabb’ine urûc eder.90 Bu nihai urûc değildir. Çünkü maddi yönü ile dünyada var 
olmaya devam eden kul, söz konusu metafizik urûcunu yani miracını 
tamamladığında yeniden yeni bir terkib ile geri dönmek durumundadır. Fakat bu 
dönüşte o, giden kişi değil tüm yönleri ile yeniden terkip edilmiş olan kişidir. Bu kişi 
artık ahlaki yönden, Allah’ın ahlakıyla ahlaklanmış, epistemolojik yönden ilme’l-
yakin seviyesindeki bilgileri tahkik edilerek hakka’l-yakîn’e dönüşmüş, ontolojik 
olarak ise olduğu hal üzere, zamanın etkisine açık bir şekilde, bedeni ile kalmıştır. 

Söz ettiğimiz yükseliş hareketi belki de insanlık tarihi kadar eskiye 

götürülebilecek temel bir soru/sorun ile ilgilidir. Nereden geldik, nereye gidiyoruz? 

Bu çok basit ve bir o kadar da önemli ve temel soru İslam literatüründe felsefe, 

kelam veya fıkıh gibi bilimlerin yanı sıra sufiler tarafından da cevaplanmıştır. Elbette 

İslam literatürü içerisinden verilen tüm cevapların yukarıda sözü geçen Kur’anî 

(Secde/11, Câsiye/15) cevap ile bir ilgisinin bulunduğunu öngörebiliriz. Başka bir 

																																																								
89 Aclûni, Keşfu’l-Hafâ, c. 2, s. 291. 
90 “Allah Teâlâ peygamberin varislerinden ve velilerinden dilediklerinin ruhlarını kendilerine 

ayetlerini göstermek üzere isra ettirdiğinde, bu yolculuk bilginin artmasını ve anlayış gözünün 
açılmasını sağlar. Bu bağlamda onların yolculukları farklı farklıdır. Bir kısmı Allah’ta isra eder ki 
bu onların terkiplerinin çözülmesi demektir. Bu yolculukta Allah, basit ve bileşik âlemin 
sınıflarına göre, uğradıkları her âlemden o âleme uygun şeylere yolculuk etmelerini sağlar. Bir veli 
bu isra esnasında, her âleme uygun olan özelliği kendi zatından o âleme bırakır (tahlil miracı). 
Bırakma Allah’ın kendisiyle o âlem türüne bıraktığı özellik arasına perde çekmesiyle gerçekleşir.” 
İbnü’l-Arabî, Fütûhât-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, c. 13, s. 107; İbnü’l-Arabî, el-
Futûhâtu’l-Mekkiyye, c. 3, s. 343. 



209 

deyişle söz konusu görüşleri ayetin birer tefsiri olarak görebiliriz. Yazıcıoğlu da 

Muhammediye’de aynı soruyu sormuş ve bu soruya verdiği cevap Muhammediye’yi 

ortaya çıkarmıştır. 

Muhammediye’de söz konusu soruya iki yolla cevap verildiğini görüyoruz. 

Yazıcıoğlu öncelikle yaratılış bahislerini ele alarak âlemin mevlidinden söz ederek 

insana nereden geldiğini gösterirken miraç ve ahiret halleri ile ilgili konularla da 

mead, yani nereye gideceğini göstermiş olmaktadır. Bu durumda insanın varoluşunu 

üç aşamalı bir süreç olarak algılarsak nereden geldiğine dair sorular; âlemin 

yaratılması, insanın yaratılması gibi konuları ele alarak ve ruhlar âlemi hakkında 

açıklamalar yaparak cevaplandırırken o, ahiret hayatı hakkında söyledikleri ile de 

mead yani son hakkında bilgiler verir. Bu durumda dünya hayatı geçmiş ve geleceğe 

sıkı sıkıya bağlı olmak bakımından mebde ve mead problematiğine güncel bir 

şekilde bağlanmaktadır. Köksüz veya tesadüfen var olmamış olan insan, benlik 

inşasında geldiği yer, dünya hayatı hakkındaki bilgileri ile sağlam referanslara 

ulaşmış olur ve onlara tutunarak ânı yaşar ve geleceğini kurgular. Muhammediye’yi 

birçok bağlamda okumamıza imkân sağlayan da insanın bu çok temel, varoluşsal 

sorusuna verdiği cevaplardır. Yazıcıoğlu okuyucusuna nereden geldiğini ve nereye 

gideceğini çok ayrıntılı bir şekilde açıklar. Bu iki bilgi arasında da sürekli 

okuyucusunun ânını inşa etmesine yardımcı olur. Örneğin Hz. Peygamber’in 

mevlidinin sadece tarihteki m. 571 olmadığı gibi miraç da sadece Hz. Peygamber’in 

tecrübesinden ibaret kalmaz. Mevlid ve ilgili bahisler varlığın ikinci mertebesi olan 

Hakikat-i Muhammediye görüşü çerçevesinde ele alınan bir peygamber düşüncesi 

kapsamında âleme teşmil edilir ve Hz. Peygamber’in varlığı ile âlemin varlığı 

arasında bir sebep sonuç ilişkisi kurulmuş olur. Bu düşünce ile Hz. Peygamber’i 

varlığın merkezine yerleştirmesinin yanı sıra insanı merkeze koymuş olmaktadır. 

Aynı şekilde miraç hadisesi de sufi literatürde ve Muhammediye’de Hz. 

Peygamber’in tecrübesini merkeze alarak yukarıda sözünü ettiğimiz varlık anlayışı 

dolayısıyla mevlide benzer şekilde insana ve âleme teşmil edilmiştir. Hz. Peygamber 

ne yaşamışsa onun takipçileri de kendi nefislerinde miraçlarını tecrübe edeceklerdir. 

Yazıcıoğlu başlangıç ile ilgili konuları anlatırken de geleceğe ait bahislerden 

söz ederken de hep okuyucusunu bilgilendirerek onu doğru yola sevk etme, bir başka 



210 

deyişle onun ânını doğru bir şekilde inşa etmesine yardım etme peşindedir. 

Yazıcıoğlu söz konusu düşüncesini Muhammediye’de açık bir şekilde ifade etmiştir. 

 

Ki tâ bu âlem-i esbâb onu düşürmeye mahcûb / Nerden geldi 

neye gider ede önün sonunu yâd 91 

(İnsan) nereden geldi nereye gider, başlangıcını ve sonunu 

bilsin ki bu sebepler âlemi onun (ahirette) mahcup düşmesine 

sebep olmasın. 

 

Varlığın dairesel tasarlanması ve onun da nüzül ve urûc olmak üzere iki yaya 

ayrılması mevlid ve miraç çiftini birbirine paralel kavramlar yapar. Biz bu paralelliği 

sağ ve solun birlikteliği şeklinde tasavvur edebileceğimiz gibi aynı zamanda bileşik 

kaplar gibi de düşünebiliriz. Bu durumda varlık dairesinin iniş yayında yaşanan her 

şeyin çıkış yayında yeniden fakat başka bir açıdan yaşanması demektir bu. Burada 

dikkat edilecek husus inen ve çıkan şeyin hakikatte aynı şey olduğunun bilinmesidir. 

Farklılaşan, “şeyin” yolda uğradığı kimyasal değişimdir. Sufilere göre söz konusu 

dairesel hareket varlık, emir veya nefsin yolculuğu olarak literatürde varlık 

mertebeleri fikri ile ifade edilmiştir.92 

3.2.1. İnsan-ı Kâmile Doğru Miraç 

Tasavvuf düşüncesindeki miraç konusu ve buna bağlı olarak 

Muhammediye’nin miraç ile ilgili görüşlerinin daha iyi anlaşılması için konunun 

mevlid ve yaratılış bahisleri ile birlikte düşünülmesi gerekmektedir. Bu bağlamda bir 

siyer metni olarak Muhammediye’de miraç bahsi anlaşılmak isteniyorsa öncelikle şu 

soru sorulmalıdır: Yaşadığı dönem birçok açıdan biliniyor olmasına rağmen Hz. 

Peygamber’in hayatı anlatılırken neden sadece onun doğum ve vefat tarihleri 

arasında bir biyografiden bahsedilmez de ruhlar âleminden söze başlanır ve neden bir 

biyografiden çok eskatalojinin konuları arasına giren ahiret halleri ayrıntılı bir 
																																																								
91 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8055.; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 602. 
92 Sufilerin Dairesel varlık anlayışları ile ilgili bkz.: William Chittick, Varolmanın Boyutları, çev. 

Turan Koç, İstanbul, İnsan Yay., (3.bs.), s. 154, Ekrem Demirli, İslam Metafiziğinde Tanrı ve 
İnsan, s. 31-32. 



211 

şekilde ele alınır? Bu soruların cevabı bize, bir taraftan Yazıcıoğlu’nun peygamber 

düşüncesini ve buna bağlı olarak miraç anlayışını verecekken diğer taraftan insan 

anlayışını da gösterecektir. Başka bir deyişle eserdeki peygamber anlatısının alt 

metni insan anlatısıdır. Cevap verdiği sorulardan bir kısmını “nereden geldim, nereye 

gidiyorum; nasıl geldim ve nasıl gideceğim? şeklinde ifade edebiliriz. Okuyucu tüm 

bu sorularının cevaplarını ve daha fazlasını Muhammediye’de bulacaktır. Söz gelimi 

“Nasıl gideceğim?” sorusuna bir cevap bulmak istediğimizde bakacağımız ve 

cevabın arka planını teorik bir zemin üzerinden ele alan şeklini görebileceğimiz yer, 

önce Hz. Peygamber’in miracı ve eserin farklı bölümlerine yayılmış miraçla ilgili 

düşüncelerdir. Ahiret halleri kısmı ise söz konusu teorik arka plan üzerinden 

değerlendirildiğinde asıl anlamını ortaya koymaktadır. Aksi halde, günümüz bilim 

anlayışları çerçevesinde esere bakıldığında birbirinden kopuk, bağlamı yerine 

oturtulamayan, rasyonel bir bağlamda anlaşılamayacak anlatılar görülür ki bu, hem 

Muhammediye’nin hem de Yazıcıoğlu’nun tamamen yanlış anlaşılmasına neden olur. 

Ve bu yaklaşımı kullanan diğer pek çok kitap ile oluşmuş olan peygamber 

tasavvurumuzu gerçek anlamda asla anlayamamamıza neden olur. 

Söz konusu düşünceler Muhammediye’de teorik bir tartışma şeklinde ele 

alınmış olmasa da ortaya koyulan peygamber anlayışının hareket noktaları ve 

kaynakları söz konusu düşüncelerdir. Bu teorik arka plan miracı düşünürken mevlide 

bakmayı, mevlidi anlamaya çalışırken mutlaka miracı dikkate almayı gerektiren ikili 

bir yapıda ortaya çıkar. Bu yüzden miraç ancak mevlid ile birlikte düşünüldüğünde 

doğru anlaşılabilir. 

Muhammediye’de miraç hadisesine tarihsel akışa uygun olarak siyer 

bölümünde yer verilir. Hadisenin nasıl gerçekleştiği bilinen rivayetlerle fakat 

ayrıntısına girilmeden anlatılır ve yine miracın sonuçları ile ilgili bazı hadislerden 

hareketle değerlendirmeler yapılır. Söz gelimi Hz. Peygamber söz konusu 

yolculuğunun hemen her aşamasında ümmeti için ya bir dilekte veya duada bulunur; 

ya onun diğer peygamberlerden üstünlüklerinden söz edilir veya hadise hikmetler 

boyutu ile ele alınır. 

Esasen biz Muhammediye’yi bir bütün olarak âlemdeki mevlid(ler)i ve 

miraç(lar)ı konu edinen bir eser olarak okumanın mümkün ve doğru bir okuma 



212 

olacağını düşünmekteyiz. Çünkü bu düşünce Muhammediye’nin varlık sebebi ile 

örtüşmektedir. Muhammediye’nin varlık sebebini ise Hz. Peygamber’in anlatısının 

yaygınlık kazanması ve insanların Hz. Peygamber’i tanıması olarak tespit etmiştik. 

Hatırlamak gerekirse Yazıcıoğlu, Muhammediye’yi telif etmeye karar verdiği 

aşamada Hz. Peygamber’in kendisine bu görevi verdiğini ifade etmişti. Hz. 

Peygamber’in kemâllerinin insanlara ulaştırılması düşüncesi ve Yazıcıoğlu’nun sık 

sık Muhammediye’yi bir hakâik ve dekâik kitabı olarak tanımlaması ve hatta eserini 

bir siyerci gibi yazmadığını açık bir şekilde ifade etmesi onun peygamber 

düşüncesinin de ana fikrini ortaya koymaktadır. Örneğin aşağıdaki beyitte ifade 

edilen şey, metnin sonunda esas anlamını ortaya koymaktadır. İlk beyitte ifade edilen 

hikmet burada ele alınacak peygamber düşüncesinin merkezindeki düşünceyi ortaya 

koyar. Okuyucu bilmelidir ki şimdiye kadar okuduğu siyer metinlerinden farklı 

olarak Hz. Peygamber’in hayatı hikmetler açısından ele alınacak ve siyercilerin 

anlatısı aşılarak derinleştirilecektir. Başka bir deyişle görünenin arkasındakine 

odaklanılacak, mana ve öz öne çıkartılacaktır. Bu yüzden, Hz. Peygamber, 

hikayesinin ağızdan ağıza dolaşageldiğini fakat bu anlatının yeni bir şekil kazanması 

gerektiğine işaret etmektedir. 

 

Yenile mevlidim çıksın cihâna / Eğerçi söylenir dehren fe-

dehrâ”93 

(Hz. Peygamber buyurdu ki:) “Asırlar boyu ağızdan ağıza 

söylensin (ve) cihana yayılsın diye mevlidimi yeniden yaz 

(ona taze bir soluk getir.) 

 

Hz. Peygamber’in haberlerinin insanlara ulaştırılması Yazıcıoğlu’nun 

peygamber tasavvurunda Tanrı-âlem-insan ilişkilerinin açıklanması demektir. Çünkü 

onun peygamber tasavvuru ‘insan-ı kâmil’ olarak Hz. Muhammed’dir. Bu yüzden o 

âlemin yaratılışından başlayarak konuyu ele alır. Âlem ve Hz. Peygamber arasında 

bir ilişki kurduğu açıktır. 

																																																								
93 Çelebioğlu, Muhammediye, byt: 58.; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 7. 



213 

Yazıcıoğlu’nun miraç olayı hakkındaki düşüncelerini en iyi şekilde ortaya 

koymak için Muhammediye’yi iki katmanlı bir okumayla ele almak gerekmektedir. 

İlk okumanın konusu, bir siyer metni olarak Muhammediye’de ele alınan ve tarihsel 

verilerden hareketle yazılmış “Faslün fi’l-Mi’rac” başlığı altında ele alınan, Hz. Pey-

gamber’in miraç hadisesidir. Bu bölümün kaynakları ayetler, hadisler ve alimlerin 

miraç hakkındaki görüşleridir. Yazıcıoğlu miracı sahih kaynaklardan hareketle 

yazdığını söylemektedir. Miraç faslında, hadisenin nasıl yaşandığı, aşamaları, 

mekanlar, kişiler ve nesneler anlatılmış; ayrıca Ru’yetullah meselesi, miracın ruhen 

mi bedenen mi gerçekleştiği ve miracın sayısı gibi tartışmalı konulara değinilmiştir. 

Yazıcıoğlu’nun konuyu işlerken her zaman yaptığı gibi, öncelikle ayet ve 

hadislerden hareket ettiği görülmektedir. Miracın kaynaklarda nasıl ele alındığı ve bu 

konuda ortaya konmuş önemli görüşleri beyitler üzerinden takip etmek mümkündür. 

Muhammediye’deki miraç anlatısını doğru okumanın ikinci yolu ise Yazı-

cıoğlu’nun miraç hadisesine bakışının bir mutasavvıfın gözünden olduğunu bilmekle 

olur. Bu bakış açısından görülmektedir ki evet, miraç öncelikle Hz. Peygamber’in 

siyerindeki bir merhale olarak tarihî verilerden hareketle ele alınmıştır. Fakat bu-

nunla birlikte anlatı orada kalmayıp miracın tasavvufî bir tecrübe olarak tüm Müs-

lümanlar tarafından paylaşılabilecek bir hadise olarak ele alındığı görülmektedir. Ko-

nuyu bu şekilde ele almanın, miraca bir seyr-i sülük olarak bakmayı gerektirdiği 

açıktır. Miraç sülük / Hakk’a doğru bir yolculuk olarak ele alındığında ise onun nihai 

olarak epistemolojik bir kavrama dönüştüğü görülmektedir. Muhammediye’nin mira-

cı bu şekilde ele alması ise miraç ile ilgili görüşleri sadece miraç bölümünde değil 

eserin tamamına yayılmış olarak bulmamıza neden olmaktadır. Söz gelimi ahiret 

halleri ile ilgili kısımlarda Yazıcıoğlu miraca çeşitli vesileler ile birçok kez atıflar 

yapmış ve özellikle ahiret saadetinin miraç yapmış bir nefse nasip olacağı düşünce-

sini öne çıkartmıştır. Peki, Hz. Peygamber’in miracı ile onun takipçisi olan diğer 

Müslümanların miraçları arasında nasıl bir ilişki vardır ve onların miracı nasıl 

olacaktır? 

3.2.2. Varlık Dairesi: Mebde ve Mead Meselesi Çerçevesinde Miraç 

Tasavvuf düşüncesi Allah ile insan arasında kopması mümkün olmayan bir 
irtibat kabul etmiştir. Söz konusu irtibat, âlemi de içerir. Bu ilişkiler sisteminde 



214 

merkez, tüm sistemin dayanağı ve kaynağı Tanrı’nın zatıdır. İnsan ve âlemin varlığı, 

Tanrı’nın onları var etmesine bağlıdır ve sistem tüm varlıkların Tanrı’ya geri dönüşü 
üzerine kurulmuştur. Burada bütün mesele her durumda gerçekleşecek olan geri 
dönüşün tam bir bilinç ve kemâl ile gerçekleştirilebilmesidir. Denebilir ki tasavvufun 
ana fikri, Allah’a dönüşün yetkin bir şekilde nasıl gerçekleştirilebileceğinin araştırıl-
ması üzerine kurulmuştur. İslam metafizikçileri için bir şeyin tamamlanmasından söz 
etmek, o şeyin Allah’a bağlanmasından söz etmek demektir.94 

Sufiler Allah’tan gelişi çok çeşitli şekillerde isimlendirmiş olsalar da en genel 
manada Allah’tan geliş bir nüzül, Allah’a dönüş ise bir urûc hareketi olarak tasavvur 
etmişlerdir. Nüzül ve urûc birbirini tamamlayarak varlık dairesini oluştururlar ve bu 
dairenin iki yayı arasında mütekabiliyet esastır. Burada anlaşılması gereken şey, 
nüzülden söz ederken mutlaka urûca dair bir karşılığın var olduğunu ve tersinin de 
doğru olduğunu bilmektir. 

Konumuz gereği, Muhammediye söz konusu olduğunda ise mevlid ve miraç 
bahisleri Yazıcıoğlu tarafından insanın nüzül ve urûcuna kâmil bir örnek olarak 
tasavvuf düşüncesi çerçevesinde ortaya konmuştur. Bu bağlamda Hz. Peygamber’in 
miracı tam ve mükemmel bir miraçtır ve okuyucuya kendi miraç yolculuğunda örnek 
ve önder olarak sunulmuştur. Bu bakış açısından, bir insan-ı kâmil anlatısı olan 
Muhammediye’nin iki kısma ayrılması mümkündür. Başlangıçtan kıyamet 
bahislerine kadar olan beyitleri toplu halde mevlide; kıyamet ve ahiret hallerini 
içeren ikinci kısmı ise miraca yönelik okumak mümkün ve açıklayıcı olacaktır çünkü 

dünyaya tüm gelişler mevlit, Allah’a tüm dönüşler miraçtır. Muhammediye, 
okuyucusunu anlatıya katan bir metin olarak inşa edilmiştir. 

Hz. Peygamber ve onun miracı tasavvuf düşüncesinde, insanın varoluşu ile 

ilgili olarak nefs teorileri çerçevesinde ele alınmıştır. İbnü’l-Arabî’den sonra 

Sadreddin Konevî, Cîlî ve diğer şarihler nefsin bazı yöntemler sonucunda kemâle 

ereceğini yani miraç edeceğini kabul ederler. Hz. Peygamber’in miracı ilkesel olarak 

bize her bir insan tekinin potansiyel olarak kendi miracını gerçekleştirme imkânını 

sunmaktadır. Bu bakış açısından miraç bahsi artık sadece Hz. Muhammed’in bir gece 

Mescid-i Haram’dan Mescid-i Aksa’ya yürütülmesi, oradan da göklere yükseltilmesi 

																																																								
94 Ekrem Demirli, Şair Sufiler, s. 257. 



215 

olayını anlatmaz aynı zamanda belli yetkinlik derecesine ulaşmış her insanın Hakk’a 

doğru kendi yolculuğunu yapabileceğini de göstermektedir. 

Tasavvufta miraç anlayışının ontolojik ve epistemolojik yönü sufilerin nefs 

teorisine dayanır dedik. Allah’tan gelen ve yine ona dönecek olan, insanın bedeni 

değil nefsi/ruhudur. Bunun tek istisnası Hz. Peygamber’in miracıydı. O, ruh ve 

bedeniyle birlikte miraç etmiştir. İnsanın metafizik varlığının varlık dairesindeki 

nüzül yayı ile ilgili yönünü mevlid bahislerinde ele almıştık. Burada ise miraç, nefsin 

seyr-i sülûk yolu ile urûc kavsini kat etmesi olarak ele alınacaktır. Yazıcıoğlu da 

Muhammediye’de miracı bu şekilde anlamış ve dili basitleştirerek de olsa miraç 

anlayışını bu şekilde ortaya koymuştur. 

Miraç hakikatte varlığın ortaya çıkışı, yaratılış ile ilgili bir konudur. Başka bir 

deyişle yaratılışın niteliği miracın niteliğini de belirler. Tasavvufa göre varlık nasıl 

ve hangi şartlarda ortaya çıkmışsa aynı noktalardan da urûc edecek, yani geldiği yere 

geri dönecektir. Bu yüzden Cüneyd tasavvufu “olmadan önceki hale geri dönmek” 

olarak tarif etmişti. Tasavvufta fenâ kavramı ile açıklanan olmadan önceki hale 

dönmek, nefsin yaratılırken kazandığı varlık katmanlarını, tersine bir hareketle, 

bırakması ve onlardan fâni olması anlamına gelir. Bu yüzden Yazıcıoğlu, Mirac 

bölümünün başında “Fenâdan ön fenâ olgıl komasın hiç eser Allâh” 95 diyerek Hz. 

Peygamber’in hadisine atıfla, insanı varlıktan soyutlanmaya çağırmıştır. Varlıktan 

soyutlanma meselesi İbnü’l-Arabî metafiziğinde varlık mertebeleri fikri ile 

açıklanmıştır. Mertebeler öncelikle yaratılışı açıklıyor olsa da mevlid ve miraç 

birlikte düşünüldüğünde asıl anlamın ortaya çıktığını düşünen sufiler miracı da varlık 

mertebelerinden hareketle açıklamışlardır. Buna göre nefs yaratılırken geçtiği 

âlemleri geriye doğru kat ederek urûc eder ve aslında bu, onun kemâlidir. Bu yüzden 

İbnü’l-Arabî’ye göre miraç bir yetkinleşme/kemâl olarak düşünülmüştür ve 

ahlaklanma bunun yöntemi iken bilgi ve ru’yet onun gayesini teşkil eder.96 

Yazıcıoğlu da ilk bakışta konunun detaylarına girmese de aslında miracı bu şekilde 

ortaya koyduğu anlaşılmaktadır. Hz. Peygamber’in tecrübesini fenâ-bekâ, vuslat ve 

ru’yet gibi tasavvuf kavramları üzerine kurmuş, metafizik manada tasavvuf ile pratik 

																																																								
95 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2052; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 182. 
96 Suad Hakîm, İbnü’l-Arabî Sözlüğü, çev. Ekrem Demirli, s. 409. 



216 

tasavvuf arasında geniş bir zeminde gezinmiştir. Şimdi Muhammediye’de miraç 

hareketinin nasıl ele alındığını göreceğiz. 

Varlık/emir (Kün), gizli hazineden taşarak mertebeler vesilesi ile görülür 
âlemde ortaya çıkmadan önce âlemlerde yol alır. Tasavvuf literatürü bu âlemleri 
üçten kırka kadar tanımlamıştır. Bununla birlikte sufilere göre söz konusu mertebeler 
aslında Allah’ın isimlerinin sonsuz olması gibi sonsuzdur.97 Yazıcıoğlu ise varlık 
mertebelerini açıklamak gibi bir problemden hareket etmediği için konuyu 
mertebeler başlığında toplu bir şekilde ele almış değildir. Bununla birlikte varlıkta 
mertebeler fikrine sahip olduğu hem Muhammediye’nin İftitâhu’l-Kitâb başlığı 
altında ele aldığı âlemin yaratılması ile ilgili bölümde hem de ahiret hallerinden söz 
ettiği bölümlerde, özellikle “Rabbin ve Nefsin Bilinmesi” ile ilgili bölümde, konuyu 
işlerken kullandığı yöntemde açık bir şekilde görülmektedir. 

Mertebeler fikri iki yönlü ele alındığında Yazıcıoğlu’nun aynı konuya neden 
iki ayrı açıdan değindiği de ortaya çıkacaktır. Çünkü varlığın mertebelerde tecelli 
etmesi yolu ile ortaya çıkışını açıklayan fikir, yine aynı varlığın geldiği yere geri 
dönüşünü de açıklamak durumundadır. Varlığın seyrinin bir daire şeklinde tasavvur 
edildiğini hatırlarsak inişin mertebelerdeki mevlidi/yaratılışı, çıkışın ise miracı/vefatı 
(dünyadan yok oluş) ortaya koyduğu kabul edilmektedir.98 Yazıcıoğlu da aynı 
şekilde varlık mertebelerini hem iniş hem de çıkış ile ilgili kabul ettiği için aynı 
beyitlerde hem yaratılış hem de miraçtan söz eder. 

Yazıcıoğlu’nun söz konusu düşünceyi en açık şekilde ele aldığı bölüm 
Muhammediye’nin son iki bin beyitlik bölümünde yer alan “Rabbin ve Nefsin 
Bilinmesi” başlığıdır. O burada insan-ı kâmile giden süreçteki çok önemli bir 

																																																								
97 Abdülkerim Cîlî, kırk varlık mertebesini açıladığı eseri Meratib-i vücud ve Beyan-ı Hakikat-i 
İbtida-i Küll-i Mevcud’da varlık mertebelerinin sayısı hakkında şöyle bir açılamada bulunur: 
“Evet! Meratib-i vücud sayılamayacak derecede çok olduğu halde mezkur 40 mertebe âtide 
zikredeceğimiz veçhile meratibin kâffesine şamil ve meratibin kâffesini muhittir; hatta 40 
mertebeden her bir mertebenin diğer mertebeye nazaran arasında da birçok meratib varsa da o 
meratibi de bu 40 mertebe imkânı altına almıştır.” Varlık Mertebeleri, Abdülkerim Cilî, Haz. 
Ahmet Faruk Güney, Furkan Kitaplığı, İstanbul, 2006, s. 33. 

98 Varlığın bir dairesellik taşıdığı ve dairesel bir temyülde var olduğu ile ilgili görüşler için Bkz.: 
Ekrem Demirli, İslam Metafiziğinde Tanrı ve İnsan, s. 234; Ayrıca, İbnü’l-Arabî dairesel varlık 
anlayışından Fütühât-ı Mekkiyye’de farklı bağlamlarda söz etmiştir. Onlardan birinde dairenin 
Allah’tan geliş ve yine ona dönüş olduğunu ve bu sürece tüm varlıkların dahil olduğunu ifade 
etmiştir. Fütûhât-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, c. 5, s. 226; a.g.e., c.11, s. 225; İbnü’l-Arabî, 
el-Futûhâtu’l-Mekkiyye, c. 1, s. 663; a.g.e., c. 3, s. 119. 



217 

prensibi, yani Allah’ı bilmenin yolunu dile getirirken okuyucusuna yine kapsamlı bir 
resim sunmaktadır. Yazıcıoğlu hemen her önemli konuyu “baştan sona” ele alır. Bir 
başka deyişle, her işin nasıl Allah’tan geldiğini ve yine ona döneceğini yani Allah ile 
irtibatını kuvvetli bir şekilde ortaya koyuyor. 

Yazıcıoğlu bu bölümde tümden gelim yöntemiyle anlatısını ortaya 
koymaktadır. Bu noktada “Nefsini bilen Rabb’ini bilir.” sözünü hatırlıyoruz. Bu 
sözdeki bilmede öncelik nefse yöneliktir. Yani bu bilme fiilinin yönü parçadan 
bütüne veya tikelden tümele olarak tasavvur edilmiştir. Fakat Yazıcıoğlu bu sözdeki 
bilginin yönünü değiştiriyor, yani bütünden parçaya veya tümelden tikele doğru bir 
yön takip ediyor. Bu açıdan bakıldığında böyle bir bilgi imkânsızdır. Hiç kimsenin 
Tanrı’nın hakikatte “ne” olduğunu akıl ile bilmesi mümkün değildir. Bu yüzden 
filozofların ortaya koydukları Tanrı hakkındaki bilgi bir “tasavvur”dan ve 
ispatlanamayan ve bu yüzden de sadece inanca/imana konu olabilecek bilgilerden 
öteye geçmez. Öyleyse bu açıdan bakıldığında söz konusu beyitlerin yazılması 
mümkün değildir, Tanrı’nın kendisini tanıtması durumu hariç! 

Yazıcıoğlu “Zevviri’l-a’zam (en büyük vuslat)” bölümünde tam da bu 
bilinemezlik ve bilinebilirlik’e değinmektedir. Onu akıl veya gönül yolu ile bilmek 
mümkün olmadığını düşünür. Bununla birlikte o parlak bir nûrdur ve kendisini 
açması ile onu bilmek mümkün olabilir. Onun kendisini açması ise tecellileri yolu ile 
gerçekleşecektir. Hakk’ın zatını bazı isimlerle isimlendirmek, onun hakkında gerçek 
bilgiyi vermez veya onun gönüllerde keşf olunacağı bilgisi de aslında yanlıştır. O, 
akıl yolu ile de bilinemez, akıldan gizlenmiştir ve onun apaçık bir nûru vardır fakat 
mükâşefe ehlinin basiretleri de onu göremez, ihata edemez çünkü o, başlangıçsız ve 
sonsuz olandır. Onu bildiğini zanneden bazı “mutlu kişiler” vardır fakat o bilmede 
bilen onlar değil aslında Hak’tır. Hak sadece o gönlü ihya etmiş, mutlu kılmıştır. 
Yazıcıoğlu’na göre bilmek bilmemektir yani Hakk’ın bilinemeyeceğini idrak etmek 
bilmenin kendisidir ve bu yolda elde edilmiş olan sırları ifşa etmek haramdır. 
Bilenler ise “fenâ fi’z-zât”99 yani Zât’ta fâni olanlardır ki Zat’ta fâni olmak, ona 
miraç etmekle mümkündür. 

Allah hakkındaki bilgi, bir yönüyle varlık hakkındaki bilgi ile yakından 

ilgilidir. Bir başka deyişle Allah’ın zatı ve/veya hakikati hakkında bilgi mümkün 
																																																								
99 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt; 8002 - 8010.; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 599-600. 



218 

olmadığından Yazıcıoğlu bu imkânsızlığa değinerek Rab hakkında yazmaya nefs 

hakkında yazarak başlamaktadır ama hala bilginin yönü yukarıda değindiğimiz gibi 

tümelden tikele doğrudur. Bu yüzden aslında burada Yazıcıoğlu’nun söz ettiği Rab 

ve nefs hakkındaki anlayışların karşılıkları felsefede metafizikte bulunmaktadır. 

Sufiler âlem ile Allah arasındaki ilişkiye dayanarak “Nefsini bilen Rabb’ini bilir.” 

cümlesini bir yol tarifi olarak kabul etmişlerdir. Nefs hakkında düşünmek bir yönü 

ile nefsin varlık mertebelerinde seyrini ve kemâl yolculuğunu ortaya koymaktır. 

Felsefeciler bu konuyu Sudur düşüncesi çerçevesinde tartışmışlardır. Varlığın 

yolculuğu aynı zamanda bize nefsin ve insanın yolculuğu hakkında bilgiler verir. Bu 

yüzden biz varlığın nasıl âlemlerde tecelliler yolu ile ortaya çıktığını bildiğimizde, 

teoriye göre, aynı yolu tersinden kat ettiğimizde kemâlinin de nasıl mümkün 

olabileceğini öğrenmiş oluruz. Vahdet-i vucud düşüncesine göre varlık, Tanrı’nın 

zatından nüzül ederken bir kemâle doğru yönelmektedir. Varlığın kemâli insan, 

insanın kemâli ise insan-ı kâmildir.100 İnsan-ı kâmil ise hakikatte sadece Hz. 

Peygamber ve ona vekâleten Hakk’ın veli kulları yani seyri sülûkunu/miracını 

gerçekleştirmiş diğer kullardır. İbnü’l-Arabî’ye göre insan-ı kâmilin nefsi Allah’a 

miraç etmiş bir nefstir ve bu kemâl aslında çoğunlukla Hak hakkında bilgi sahibi 

olmak ile ilgilidir. Kul vahiy ile kendisine verilmiş olan bilgileri miraç ile tahkik 

etmektedir.101 

Nefs miraç/urûç ederken yaratılırken/inerken geçtiği mertebelerden/ 

âlemlerden tekrar, Rabb’ine dönerken geçecektir. İnerken terkip olunan nefs 

çıkarken tahlil ve yeniden terkip edilerek kemâle ulaşacaktır. Yazıcıoğlu “Faslün fi 

Temsîli'd-Dâreyn (İki Cihanın Temsîlî)” adlı bölümde varoluşu Allah’ın bilinmesi ve 

dolayısıyla söz konusu kemâl fikrine dayandırır. Yaratılışın amacını Allah’ın 

birliğinin bilinmesi ve onun tazim edilmesi olarak ortaya koyan Yazıcıoğlu, 

yaratılışın amacını bilen akıllı ve faziletli kişilerin, ki onlara kâmiller diyor102, 

nefislerini tekmil ettiklerini yani nefsin kemâli için çalıştıklarını söyler. Bu faziletli 

kişiler bu âleme gelişin amacını (asl-ı tenzîlât) tefekkür ederek nefslerini tekmîl 

																																																								
100 Varlığın insan-ı kâmile doğru seyri hakkında bkz. Ekrem Demirli, İslam Metafiziğinde Tanrı ve 
İnsan, s. 234. 

101 İbnü’l-Arabî, Fütûhât-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, c. 13, s. 107; İbnü’l-Arabî, el- 
Fütûhâtu’l-Mekkiyye, muhakkik yok, c. 3, s. 343.; Suad Hakim, İbnü’l-Arabî Sözlüğü, “İsra” 

102 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 7662.; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 575. 



219 

ederler. Nefsin kemâl yolculuğunu kademeli bir şekilde özetleyen Yazıcıoğlu’na 

göre bu yolculuk nefiste başlar, kalpte devam eder, ruhta belli bir mertebeye erdikten 

sonra Zât nûrlarına ulaşılır.103 

Yazıcıoğlu, Rabb’in bilinmesi ile ilgili olarak sufi muhakkiklerin ortaya 
koyduğu varlık mertebeleri fikrinden yararlanmıştır. Hakk’a miraç etmek için bu 
mertebelerden geçmek gerekmektedir. Burada o, varlık mertebeleri tasniflerinden 
beşli olanını kullanmıştır. Beyitlerde; gaybu’l-gayb/gizli hazine, âlem-i ervah, âlem-i 
misal, âlem-i şehadet ve insan-ı kâmilden söz eder. 

Yazıcıoğlu, Rab hakkındaki bilgiye ilm-i tevhid der ve bu bilgiyi “fenâ fillâh” 
olanın bileceğini ve “bekâ billâh olan”ın ona erişebileceğini ifade eder.104 Bu bilginin 
yeri ise “gönüldür” tam bu noktada Yazıcıoğlu’nun Miraç bölümüne nasıl başladığını 
hatırladığımızda ilm-i tevhide ulaşmış olan kişinin aslında miraç etmiş kişi olduğunu 

da anlarız. Yazar diyor ki: “Bu kötü ve geçici âlemin kalıcılığı olmadığı için yok 
olmadan önce yok ol ki sonsuzluğu bulasın.” Hz. Peygamber’in “Ölmeden önce 
ölünüz.” hadisine atıfla daha iyi bir şekilde anlayabileceğimiz beyit, miraç etmenin 
varlıktan kurtulmakla mümkün olabileceğini söyleyerek miraç faslına giriyordu.105 
İki beyti arka arkaya hatırladığımızda Yazıcıoğlu’nun miraç düşüncesinin farklı 
bağlamlardaki sürekliliğini de görebiliyoruz. 

Varlık’tan fani olma aslında varlık mertebelerini geriye doğru kat etmektir. 
Hak hakikatçe bilinemez bir gizli hazine olsa da bilinmeyi istemiş ve kendisini 
açmış, zuhur etmiştir. Bu ilk mertebe, mutlak bilinemez olanın kendisini yine 
kendisinden kaynaklanan bir neden ile tecelliler yolu ile bildirmesi, açması, zuhur 
etmesidir. Yazıcıoğlu bu isteğin sonucunda ortaya çıkanı önce ruhlar ve cisimler 
olarak ikiye ayırıyor106 ve aslında bundan sonraki her mertebe bu ikili yapıyı 
koruyarak var oluyor. Söz gelimi her mertebe kendisinden öncekine bakan tarafı ile 

																																																								
103 a.g.e., byt: 7660-7669.; a.g.e., s. 575. 
104 Belî bu ilm-i tevhîdi fenâ fillâh olan bildi / Bekaa billâh olan buldu ki bâkî kim nedir ikbaa, a.g.e., 

byt: 8347.; a.g.e., s. 619. 
105 Çü yoktur bu fenâ mülkün bekaası pes bekaa iste / Fenâdan ön fenâ olgıl komasın hiç eser Allâh, 

a.g.e., byt: 2052.; a.g.e., s. 182. 
106 a.g.e., byt: 8367.; a.g.e., s. 620. Esasen hem âlem hem de insan hem cisim hem de ruhu kendisinde 

barındırır. Âlem maddi bir varlık olsa da onun ruhu insandır. İnsan ise hem bir maddi bedene hem 
de Allah’tan gelen bir ruha sahiptir ve bu yüzden insan hem cisimler yani âlem ile hem de Hakk 
ile irtibat kurabilecek berzahî bir nitelikte yaratılmıştır. 



220 

latif ve külli hali iken sonraki mertebe öncekine göre daha kesif ve ayrışmış 
bulunuyor. 

Yazıcıoğlu gizli hazineden bahsettikten sonra sözü insana getiriyor ve insanın 

bu yaratma silsilesindeki yerini ve önemini dile getiriyor. O’na göre Hakk’ı 

bilebilecek olan insan-ı kâmildir. Yazar insanı iki yönlü kabul etmektedir. Yukarıda 

sözünü ettiği “ruh ve cisim” insanda aynı anda bulunmaktadır ve insan aynı zamanda 

birçok sırrı da açığa vuran bir yapıdadır. Diyor ki: “İnsan cismanî ve ruhanî âlemlere 

candır, yani her ikisinin de varlık nedeni insandır. İnsanın yönelimi, özü ve hakikati 

gereği Hakk’a doğrudur çünkü o Hak’tan gelmişti ve yine ona dönecektir. İnsanın 

özü ve hakikati varoluşsal olarak ise halka yani varlığa ve çokluğa aittir ve o 

kendisinde taşımış olduğu bu ikili yön veyaratılış sayesinde sırları açığa çıkarıcı bir 

özelliğe de sahiptir. Yani onun yaratılışına bakılırsa varlığa veyaratıcıya dair pek çok 

bilgiye ulaşılır.107 

Burada Yazıcıoğlu insanın katmanlı yapısından biraz daha söz eder. Biz de 

onu takip ederek konuyu anlatacağız çünkü aslında insan miraç ederken söz konusu 

katmanlarda yol alacaktır. İnsanda içeriden dışarıya doğru; ruha kalp, kalbe nefs, 

nefse cisim bir elbise gibi kat kat örtü olmuştur.108 

Yazıcıoğlu insanın maddi ve manevi bir berzah olması dolayısıyla âlemlerin 

yaratılmasındaki berzahî konumuna vurgu yaptıktan sonra gizli hazineden taşan 

varlığın şehadet âleminde ortaya çıkmadan önce geçtiği merhaleleri anlatmaya geri 

döner ve sözü ruhlar âlemine getirir. Buna göre her âlem kendisinden önceki 

aşamanın da bir sonucudur aslında. Başka bir deyişle her mertebe bir mazhar talep 

ederek kendisinden sonraki mertebeye de sebep olmuş olur. 

Gizli hazine yani Zât kendisinden kaynaklanan bir bilinme isteği ile açılmak 

istediğinde kendi kendisini bildi. Bu mertebe literatürde âyân-ı sâbite’ye denk gelir. 

Âyân-ı sâbite, eşyanın Hakk’ın bilgisindeki hakikatleridir ve bu hakikatler ortaya 

çıkmak için mazharlar talep eder.109 

																																																								
107 Düşüptür imdi bu insan dü âlem cismine bir can / Yönü Hakk’a özü halkla yüzü gözü sözü bevvâh, 

a.g.e., byt: 8368.; a.g.e., s. 620. 
108 a.g.e., byt: 8369; a.g.e., s. 620. 
109 a.g.e., byt: 8389 - 8396.; a.g.e., s. 621. 



221 

Yazıcıoğlu’nun buradaki tasnifinde ruhlar âlemi ikinci mertebedir. Ruhlar 
âlemi de bir mazhar isteyince daha ayrışmış varlığa doğru bir yönelimle misal âlemi 
ortaya çıkar, misal âlemi de bir mazhar istediğinde Hak, cisimler âlemini yaratmıştır. 
Bu cismanî âlem ile yaratma belli bir vasata oturdu ama henüz tamamlanma söz 
konusu değildir. Bu âlem anâsır-ı erbaayı yani yaratmanın dört unsurunu içerir ki 
onlar; su, ateş, toprak ve havadır. Cisimler âleminde anâsır bir sonraki aşamaya 
sebep olur. Yani bu terkip bir gayeye doğru yol almaya devam etmektedir. Onlardan 
mevalid-i selase denilen madenler, bitkiler ve hayvanlar oluşmuştur ki yaratılış halâ 
asıl gaye olan insanın ortaya çıkmasına doğru devam etmektedir. Yazıcıoğlu tüm bu 
varlıkları Hakk’ın mazharları olarak kabul ettikten sonra mazharlarda kemâlin, 
insanın yaratılması ile gerçekleştiğini söylemektedir. O, insana mazhar-ı kâmil der: 

 
Bu kez bir mazhar-ı kâmil yaratıldı adı insan / Şu resme 
müntehâ düştü ki mislin yazmadı hattât110 

Adı insan (olan insan-ı kâmil) bu sefer Hakk’ın tam bir 
mazharı (olarak) yaratıldı. O öyle eksiksiz ve benzersiz oldu 
ki yazıcılar onun gibisini yazamaz. 

 
İşte varlığın/insanın yukarıda söz edilen süreci tersten kat etmesi ile gizli 

hazineye dönüşü onun miracıdır. Her âlemin kendine has özellikleri vardır. İnsan her 
âlemden geçerken oraya ait olan ve kendisine inerken eklenen özelliklerinden sıyrılır 
ve sufinin miracındaki yetkinleşme veya kemâl bu şekilde ortaya çıkar. Her bırakış 
olmadan önceki hale bir dönüş merhalesidir. Varlıktan fani olma, kişiyi Hak ile bakî 
olmaya taşır. Sufiler bu çıkışa tahlil miracı adını verirler. İbnü’l- Arabî sufinin tahlil 
miracı ile ilgili şöyle söyler: 

“İnsan isradaki çözülmede (tahlil) her âlemde o âleme uygun unsuru bırakır. 
Geride sadece üflenmiş ilahi sır kalır. Böylece insan, Hakk’ın katında Hak ile 
ve onun dilediğiyle kalır. Ardından Hak kulunu arşına ve mülküne gönderir. 
Böylece Hakk’ın katından ayrılır ve her âleme (çıkarken) bıraktığı şeyi alır, ta 
ki yeryüzüne ininceye kadar.”111 

																																																								
110 a.g.e., byt, 8408.; a.g.e., s. 622. 
111 “İnsan birinci semaya yükselişinde üç unsuru terk eder: su, hava ve ateş. Her rükne veya âleme 

uğradığında kendisinde o âlemden bulunan şeyi terk eder.” İbnü’l-Arabî Sözlüğü, s. 388. 



222 

İbnü’l-Arabî’nin bu pasajda söz ettiği miraç, sufilerin miracı, Hz. Peygam-

ber’in miracından farklıdır. Hz. Peygamber’in miracının bedenle gerçekleştiği kabul 

edilmektedir ve ayrıca teşrii (hüküm koyan) bir urûc olmuştur. Sufiler ise bedenle 

miraç etmezler. Onların miracı ruhsal-berzahî miraç olarak kabul edilir. Yani 

manaların hayal âleminde bedenlenmesi ile ruhların bu manaları müşahede etmeleri 

şeklinde gerçekleşir.112 Aşağıda önce Hz. Peygamber’in miracının Yazıcıoğlu 

tarafından nasıl anlatıldığını ele alacağız. Daha sonra ise insan-ı kâmile giden süreçte 

sufilerin miracından söz edeceğiz 

3.2.3. Hz. Peygamber’in Miracı 

Yazıcıoğlu Hz. Peygamber’in miracı hakkında yazarken her zaman yaptığı 

gibi önce konu ile ilgili ayet, hadis ve ulema sözlerine yer verir ve konuyu bu şekilde 

meşru bir zemine oturttuktan sonra kendi değerlendirmelerine geçer. İlk beyitlerde 

konunun vaz edilmesi aynı zamanda bir özet gibidir. Mesele en temel başlıkları ile 

ortaya konmuş, literatürdeki görüşler kısaca ele alınmış ve bu konular hakkındaki 

düşüncelere işaret edilerek geçilmiştir. Bununla birlikte biz her aşamada 

Yazıcıoğlu’nun kendine has üslubunu veyaklaşım tarzını daima hissederiz. O, hangi 

konuda yazarsa yazsın hep bir sufi gibi konuşur, temel meselesi ilahî aşktır. 

Yazar miraç bölümünün başında ilahî Hazret’e ulaşmayı umut eden Hak âşı-

kına seslenmişti,113 Hz. Peygamber’in miracına dair detaylara gireceği aşağıdaki bö-

lüme ise Hazret’e vasıl olmuş kişiye seslenerek giriş yapar ve ona şimdi Hz. Pey-

gamber’in miracına dair hakikatlerden ve bu konuda söylenmesi gereken asıl sözler-

den bahsedeceğini belirtir.114 Biz bu seslenişten miraç hakkında ileri seviye bilgilere 

ulaşacağımızı düşünmeliyiz. Çünkü biliyoruz ki sufiler bilgide bir derecelenmeye 

gitmişler ve bilginin muhatabını avam ve havas olarak temelde iki kısma ayırmış-
																																																								
112 “Şimdi Allah ehlinin isra yolculuklarında bilhassa Allah’ın bana gösterdiklerini zikredelim. Çünkü 

onların isra yolculukları farklı farklıdır. Onların yolculukları bedenle yapılan isranın aksine 
bedenlenmiş anlamlardan ibarettir. Başka bir ifadeyle velilerin miraç yolculukları, ruhların 
miraçları, kalplerin görmesi, berzahî suretler, ve bedenlenmiş manalardan ibarettir”, Fütûhât-ı 
Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, c. 13, s. 105-106.; el-Futûhâtu’l-Mekkiyye, muhakkik yok, c. 3, 
s. 343. 

113 “Elâ ey âşık-ı Hazret ne kılar kıl nazar Allâh / Basîret göz ile gözle çü vermiştir basar Allâh”, 
Çelebioğlu, Muhammediye, byt: 2048.; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 182. 

114 “Elâ ey vâsıl-ı Hazret işit kim hakaayıktan / Ki bunda dendi bir ma’nâ ki sözler aslıdır faslâ”, 
a.g.e., byt: 2162.; a.g.e., s. 193. 



223 

lardı. Yazıcıoğlu’nun seslendiği Hazret’e vasıl olmuş kişi havas olarak değerlendiril-

melidir. Dolayısıyla görülecektir ki bu bölüm miraç hakkında teksif edilmiş tasavvufî 

yaklaşımları, görüşleri ve bilgileri içermektedir. Daha önce Hz. Peygamber’in mira-

cının sufilerin miracı için bir ilke ve dayanak olduğunu ifade etmiştik. Temel tasav-

vufî kavramların Hz. Peygamber’in miracında nasıl kullanıldığını da burada görmüş 

olacağız. 

Bu kısımda anlatı Hz. Peygamber’in göklere yükseltilmesine odaklanmıştır. 

Yukarıda miracın öncelikle bir çözülme ve bırakma olduğunu ifade etmiştik. Aynı 

şekilde bu kısımda da Yazıcıoğlu Hz. Peygamber’in dünya göğüne ulaştığında 

öncelikle nefsini orada bıraktığını ifade ediyor. Sidretü’l müntehâ’ya ulaştığında ise 

kalbini bırakır. Sidre, Cebrail (as) da dahil, yaratılmışların ilerisine geçemeyecekleri 

bir sınırdır. Bununla birlikte Hz. Peygamber ileriye taşınarak kābe kavseyn maka-

mına ulaştırılır ve orada canını bırakır. Hz. Peygamber burada canını bırakmıştır 

fakat hâlâ var oluşu devam eder, onu ileriye götüren ve onun ileriye götürdüğü başka 

bir şeye daha sahiptir. Yazıcıoğlu bu son şeyden bahsetmeden önce sözün devamında 

yüce bir sırdan (sırr-ı a’lâ) söz edeceğini bildirmektedir. Okuyucu şimdi daha özel 

bir bilgi ile karşılaşacağını bilmelidir. 

Yazar burada Hz. Peygamber’den ayrılan beşeri kuvvetlerin, birbirleri 

hakkında bilgi sorduklarını ifade etmiştir. Nefs kalbi, kalp ruhu ruh ise sırrı 

sormaktadır. Sır ise kābe kavseyn makamını aşıp ‘ev ednâ’ makamına ulaşandır, o 

Allah’ı sorar. Yazıcıoğlu sırrın ev ednâ makamında Hakk’ı tahsîl ettiğini söyler. 

Burası miraç anlatısının hem zirve noktası hem de en özel bilgileridir. Peki burada 

ifade edilen hassaların birbirlerini sormaları ve sırrın tahsil etmesi ne demektir? 

İ. Hakkı Bursevî sırrın tahsil etmesi ve nefs, ruh ve kalbin birbirlerini 

sormaları ile ilgili yapmış olduğu açıklamada miracın varlık mertebelerindeki seyrini 

ortaya koymuştur. Ona göre Yazıcıoğlu’nun burada ifade ettiği hassaların her biri bir 

âleme karşılık gelmektedir. Yani sırr âlem-i emre, rûh âlem-i ervaha, kalp âlem-i arş 

ve kürsîye ve nefs âlem-i esmaya aittir ve bunların her biri ait olduğu âleme dair 

özellikler taşırlar. Miraçta her biri ait oldukları âlemde bırakılmışlardır. Burada ifade 

edilen sıra aşağıdan yukarıya doğru olduğunda kesiften latife, yukarıdan aşağıya 



224 

doğru olduğunda ise latiften kesife bir nitelik taşır. Örneğin en kesif âlem, oluş ve 

bozuluş âlemi nefs ile ilgili iken kalp âlem-i cennettendir.115 

Beyitlerin devamında Allah, Hz. Peygamber’in her bir hassasına bir lütufta 
bulunur. Nefs affedilir yani günahlardan tahliye edilir, rûha rahmet bağışlanmıştır 
yani o, nimetlerle süslenmiştir, kalbin payına ise muhabbet düşer. Sırr-ı Muhammed 
ise Zat ile kalmıştır zira o tüm masivadan temizlenmişti ve bu makam “sırr-ı ev ednâ 
dır.”116 Bursevî’ye göre sırr-ı ev ednâ, “makam-ı ahadiyet”e işarettir.117 

Yazıcıoğlu sözlerinin devamında Hz. Peygamber’in sırrının Zât-ı ilahî ile 
karşılaşmasını anlatır. Bu kısım hem miraç anlatısının zirvesini hem de ru’yetullahın 
gerçekleşmesini içerir. Sırr, Hazret-i izzet nûrları ile karşılaştığında hissî âlemler ile 
ilgili tüm şeyler kaybolur. Çünkü bu nûrlar makam-ı ahadiyetten gelen sırr-ı zât ve 
nûr-ı hakîkattir.118 Hz. Peygamber baktığında altı yönün de tamamen nûr ile 
kaplandığını görür ve bu kez sırrın içinden mükemmel bir nûr yükselir. O zaman Zat 
tecellileri gelir ve Hz. Peygamber’in varoluşunu sırf yokluk kılar (mahv-i mahz), 
şimdi Hz. Peygamber Allah’tan başka her şeyi bırakmıştır.119 

Bursevî bu ‘yokluğu’ şöyle açıklar: “Mahv-ı mahz, fenâ-i küllî mânâsınadır. 
(…) Yani Fahr-i Âlem (sav)’e tecelli-i zât hâsıl olup vücudunu mahv ve hâlis kıldı. 
Şöyle ki kevn ve hudûs eseri tamâmiyle yok olup vücûb ve kıdem mânâsından 
gayrisi kalmadı.”120 Böylece Hz. Peygamber’in varlığı tüm taallukattan temizlenerek 
sade, sırf vücub oldu, sırr ise halâ varlığını devam ettiriyor, çünkü o latif bir hassa 
olarak kesafete en uzak olandır. 

Miraçta en yüce makama, Allah’ın huzuruna çıkan “sırr”dır. Sırrın hakikatte 
ne olduğu hakkında Muhammediye’de özel bir açıklama yapılmamıştır fakat İbnü’l-
Arabî hem miraca çıkan hem de ahirette cennette gerçekleşecek olan ru’yetullahı 
tecrübe edecek olanın insandaki bu “sır” olduğunu söylüyor.121 Muhammediye’de de 
aynı minvaldeki düşünceleri İnkişâfu’z-Zât bölümünde göreceğiz. 

																																																								
115 Ferahu’r-Rûh, c. II, s. 393. 
116 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2163-2168.; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 193. 
117 Ferahu’r-Rûh, s. 396. 
118 a.g.e., s. 396. 
119 Çelebioğlu, Muhammediye, byt: 2169, 2170.; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 193. 
120 Ferahu’r-Rûh, c. II, s. 398. 
121 “İnsan Rabbine yönelik miracında yükselirken çözünüp yol sürecindeki her oluş, kendisine uygun 

parçayı insandan aldığında, arkasında ondan geriye sadece Allah’tan bulunan bu sır kalır. Artık 



225 

Hz. Peygamber’in vücudu sırf yokluk olunca, tüm varlık alakalarından 

kurtulunca, Allah ona kendisi ile bekâ bulmasını lütfeder. Artık Hz. Peygamber 

bekâbilllah ile bakî kalmıştır. Yazıcıoğlu o zaman Hz. Peygamber’in nûr üstüne nûr 

(nûrun alâ nûr) olduğunu söyler. Hz. Peygamber’in varlığının aslı her türlü 

ziyadeliklerden fenâ bulunca onun kalıbı da kalbi gibi latifleşerek nûra dönüşür, o 

zaman Hz. Peygamber bu nûr ile zât nûruna bakar. Yani zâtın nûruna sırr nûruyla 

nazar etmiştir.122 Bursevî’ye göre bu iki nûr, Zât ve sırr, aslında bir nûrdur fakat 

anlatabilmek için iki nûrdan söz edilir. “Yani zâtın nûru yine kendi nûru olan sır nûru 

ile görülüp güzelliğini ve cemalini izhâr eylemiştir.”123 Hz. Peygamber sırr nûru ile 

Allah’ını görmüştür, orada Hakk’ın taayyünatı söz konusu değildir; bu görme 

halinde teşbih söz konusu olmadığı gibi ta’til124 de söz konusu değildir.125 

Yazıcıoğlu’nun Miraç anlatısında Hz. Peygamber’in Hakk’ı görmesi 

(Ru’yetullah) ile cennette gerçekleşecek Ru’yetullah arasında bazı temel benzerlikler 

mevcuttur. Hz. Peygamber’in Allah’ı görmesinde temel meselenin, varlıktan 

soyutlanma ve nûr’a tebdil olma, nûra batma, nûr ile kaplanma ve nûrun nûr ile 

irtibatı olduğu görülüyor. Ru’yetullah meselesinin cennette nasıl gerçekleştiğine 

baktığımızda ise Yazıcıoğlu’nun aynı anlatıyı bu sefer tüm cennetlik kullar üzerinden 

dile getirdiğini görüyoruz. Aradaki benzerliğin net olarak ortaya çıkması için iki 

anlatının ilgili beyitlerini birlikte görelim. 

Öncelikle Hz. Peygamber’in miraç tecrübesinin en önemli noktası, “kābe 

kavseyn ev ednâ” makamının Yazıcıoğlu tarafından nasıl anlatıldığını görelim. 

																																																																																																																																																													
insan, Allah’ı ancak o sır vasıtasıyla görür, sözünü ancak bu sır vasıtasıyla duyar. Çünkü Allah, 
söz konusu sırrın aracılığı olmaksızın algılanmaktan münezzeh ve mukaddestir.” İbnü’l-Arabî, 
Fütûhât-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, c. 2, s. 33; İbnü’l-Arabî, el-Futûhâtu’l-Mekkiyye, 
muhakkik yok, c. 1, s. 168. 

122 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2171-2175; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 194.; Bursevî, 
Ferahu’r-Rûh, c. II, s. 400. 

123 Ferahu’r-Rûh, s. 400. 
124 Ta’til: Âlemin yaratıcısı yoktur deyip âlemi ondan boş ve muattal kılmaktır. Yani Fahr-i Âlem 

(sav.)’in zikrolunduğu şekilde Hakk’ı (cc.) görmesi öyle bir görme idi ki onda Hakk Teâlâ’ya 
mekan, uzuvlar ve sonradan olan sıfatlar yakıştırmak yoktu. Kezâ Hakk’ın varlığını ve kadîm olan 
sıfatlarını yok saymayı gerektiren şekilde değildi. Öyle bir görme hâsıl oldu ki onda kul Hak 
olmakla “teşbîh” ve Hak kul olmakla ta’tîl yok idi. Bursevî, Ferahu’r-Rûh, c. II, s. 401. 

125 “Bu nûru’llâh ile gördü geri Allâh’ını hakkaa / Taayyün gitti kaldı zât ne teşbîhen ne ta’tîlâ”, 
Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2175.; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 194. 



226 

Çü nûr-ı Hazret-i izzet tecellî etti sırrına / Tamam selb oldu 

mahsûsât ne temsîlen ne tahyîlâ126 

İzzet makamının nûru (Hz. Peygamber’in) sırrına tecelli 

ettiğinde (onun his ve idrake konu olan varlığa dair taşıdığı 

şeyler), (masiva) tamamen ortadan kalktı. 

 

Nazar kıldı cihâd-ı sit tamâmet külli nûr olmuş / Sutû' etti bu 

kez sırrın içinden nûr-ı tekmîlâ127 

(Hz. Peygamber) baktı, altı yön tamamen nûr olmuş. Bu sefer 

(onun sırrı içinden) bir nûr yükseldi ve (diğerini) tamamladı. 

 

Bu kez erdi tecellî zât vücûdun mahv-i mahz etti / Kodu pes 

mâsiva'llâhı128 “verettelnâhu tertîlâ”129 

Bu kez zât tecellisi gelip onun vücudunu (varoluş) ortadan 

kaldırdı.130 Sonra o, bütün taayyünâtı bıraktı, “… ve onu 

güzel bir şekilde beyân edip ayet ayet okuduk.” ayetindeki 

mana ortaya çıktı. 

 

Pes andan Hak bekaa verdi bekâ' billâh ile durdu / Olup 

nûrun alâ nûr ol ve “fassalnâhu tafsîlâ”131 

Sonra Hak ona bekâ verdi (Hz. Peygamber) Allah ile bakî 

oldu. “Biz onu iyice açıkladık” (ayetinin manası ortaya çıktı.) 
																																																								
126 a.g.e., byt: 2169.; a.g.e., s. 193-194. 
127 a.g.e., byt: 2170.; a.g.e., s. 194. 
128 Biz beytin düz cümleye çevrilmesi esnasında “masivallah” kelimesine Bursevî’nin şerhine 

dayanarak “taayyünat” anlamı verdik. Bursevî aynı kelimeyi şöyle açıklar: “Mâsiva’llâh’tan 
murâd taayyünât-ı ilâhiyye ve taayyünât-ı kevniyyedir. Zîrâ tecelli-i zât, bütün taayyünât 
elbisesinden soyunmuş olur.” Ferahu’r-Rûh, c. II, s. 398. 

129 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2171; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 194.; Furkan Suresi / 
32. 

130 Bu beyitte sözü geçen, Hz. Peygamber’in vücûdunun mahv-i mahz edilmesi meselesi İ. H. Bursevî 
tarafından Hz. Peygamber’in varlığından hudus ve kevn eserlerinin ortadan kaldırılıp vücûb ve 
kıdem manasının geride kalması olarak açıklar. Ferahu’r-Rûh, c. II, s. 398. 

131 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2172; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 194.; İsrâ Suresi / 12. 



227 

Çü gitti cümle keyfiyyât fenâ buldu vücûdiyyât / Ki hatta 

kalebi kalbi oluptu nûra tebdîlâ132 

Varlığın aslı üzerine ziyade kılınan özellikler gitti, varlığa 

dair her şey yok oldu. Öyle ki, (onun) kalıbı (bedeni) ve kalbi 

nûra dönüşmüştü.133 

 

Bu nûr ile nazar kıldı geri ol zâtı nûruna /Bu kez nûr inkişâf 

etti geri nûruna tecmîlâ134 

(Hz. Peygamber) bu nûr ile Zât’ın nûruna baktı, bu sefer bir 

başka nûr ortaya çıkıp (onu) süsledi. 

 

Yukarıdaki beytin (byt: 2174) ikinci mısraında anlatılan mana ile ilgili olarak 

Bursevî şöyle bir açıklama yapmaktadır: “İlk nûr ile murâd, nûr-ı zât; ikinci nûr ile 

murâd ise nûr-ı sırdır. Yâni zâtın nûru yine kendi nûru olan sır nûru ile görülüp 

güzelliğini ve cemalini izhâr eyledi.”135 

 

Bu nûru'llâh ile gördü geri Allâh'ını hakkaa / Taayyün gitti 

kaldı zât ne teşbîhen ne ta'tîlâ136 

(Hz. Peygamber) Allah’ın nûru ile Allah’ını gördü. Taay-

yünler gitti, geriye kendisi hakkında teşbih ve ta’til137 düşü-

nülemeyecek olan Zât kaldı. 

																																																								
132 a.g.e., byt: 2173; a.g.e., s. 194. 
133 Burada ifade edilen dönüşme ile ilgili olarak Bursevî, Hz. Peygamber’e nûrların aksetmesi ile 

bedeni ve kalbinin aynılaştığını, bedeninin de kalbi gibi nûr ile aydınlandığını ve hatta nûrun 
kendisi olduğunu söyler. Ferahu’r-Rûh, c. II, s. 400. 

134 Çelebioğlu, Muhammediye, byt: 2174.; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 194. 
135 Ferahu’r-Rûh, c. II, s. 400. 
136 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2175.; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 194. 
137 Ta’til: “Boş olmak” anlamındaki atl (utûl) kökünden tef’îl kalıbında türeyen ta’tîl “boş ve hâlî 

kabul etmek” manasına gelir. (…) kâinâtın, madde özelliği taşımayan aşkın bir varlık tarafından 



228 

Detaylarına ilgili başlık altında değinmek üzere şimdi ana hatları ile cennette 
ru’yetullahın nasıl gerçekleşeceği ile ilgili beyitlere bakalım: Cennetlik kullar Allah’ı 
görecekleri tepede toplanırlar. Herkes kendi yerine yerleşir ve; 

 
Bu hâl içindeken bunlar bu kez işrâk ede bir nûr / Ki düpdüz 
âlemi tuta ede âsârını i’dâm138 

(Cennetlikler) bu halleri içindeyken bu sefer bir nûr doğar, 
öyle ki âlemi baştan başa kapladığı gibi onun eserlerini de 
ortadan kaldırır. 

 
Bular onu görüp vecde gele küllî ede secde / Kamu toprağa 
yüz urup sanasın olalar a’dâm139 

Bunlar (o nûru) gördüklerinde kendilerinden geçerler ve 
hepsi secdeye kapanırlar. Toprağa öyle yüz vururlar ki onları 
yok olmuş sanırsın. 

 
Sirâyet ede pes bu nûr dola ervâh ile ebdân / Tamâmet zâhir 
ü bâtın dola envâr ile insan140 

Bu nûr onlara sirâyet edip ruhlarını ve bedenlerini doldurur. 
İnsanların içi dışı nûrla dolar. 

 
Hemin göz ü kulak ola kamu insan bu kez ancak / Ki tâ bizzât 
ona anda cihetsiz gözüke Rahman141 

O zaman bütün insanlar göz ve kulak kesilirler, işte ancak o 
zaman Rahmân onlara orada yönsüz bir şekilde görünür. 

																																																																																																																																																													
yaratılıp idare edilmediği, tabiatın bundan hâlî, boş ve uzak olduğu düşüncesine ta’tîl, böyle 
düşünenlere de Muattıla, Dehriyye, Melâhide denilmiştir.”Kelam Terimleri Sözlüğü, Bekir 
Topaloğlu, İlyas Çelebi, İstanbul, İSAM yay., 2010. 

138 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8099; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 604. 
139 a.g.e., byt: 8100.; a.g.e., s. 604. 
140 a.g.e., byt: 8101.; a.g.e., s. 604. 
141 a.g.e., byt: 8102.; a.g.e., s. 605. 



229 

İşite hem onun sözün cihetsiz işbu nûr ile / Ki tâ Hakkanî 
tevhîde erişe vahdet-i îman142 

Hem de yönsüz bir şekilde bu nûr ile (Rahman’ın) sözünü 
işitirler. İşte böylece iman edilen şeylerin hakikati ortaya 
çıkar ve “iman” birliği (vahdet-i iman) gerçekleşir. 

 
Açalar gözlerin nâgâh ki yüzün göreler onun / Bu üç türlü 
hicâbından şu derli erişe ezvâ143 

İnsanlar gözlerini açarlar ve aniden onun yüzünü görürler. Bu 
üç hicabın kalkması ile öyle bir ışık ortaya çıkar ki; 

 
Ki tâkaat tâk ola onun hicâbın görmeğe gözde / Hicâbına çü 
döymez göz kim ede nûrun istîzâ144 

Onun hicabını görmeye gözde hiç takat kalmaz. Onun 
perdesine göz bakamaz, nûrunun parlaklığına göz nasıl 
dayanabilsin? 

 
Çü sübhâtının işrâkı sanasın eyleye pertâb / Eser kalmaya 
bunlarda ede envârını sînâ145 

Allah’ın vechinin parlak nurlarının her tarafa yayıldığını 
zannedersin. (Allah) nûrunu yükselttiğinde bunlardan 
(cennetliklerden) bir eser kalmaz. 

 
Onun vechi cenâbından şu denli erişe envâr / Ki düpdüz 
bunların zâtı tamâmet nûr ola beyzâ146 

O’nun yüzü tarafından o kadar nûr gelir ki insanların tamamı 
büsbütün beyaz nûr olurlar. 

																																																								
142 a.g.e., byt: 8103.; a.g.e., s. 605. 
143 a.g.e., byt: 8191.; a.g.e., s. 605. 
144 a.g.e., byt: 8192.; a.g.e., s. 610. 
145 a.g.e., byt: 8193.; a.g.e., s. 610. 
146 a.g.e., byt: 8194.; a.g.e., s. 610. 



230 

Nûrün alâ nûrin olup ol nûrü'l-envâra erip / Sermed ebed 

olup kalıp nûrunda bulalar zekâ147 

(Onlar cennette) nûr üzerine nûr olarak nûrların nûruna 

ulaşırlar. (Böylece) sonsuza kadar tertemiz kalıp saflığa 

ulaşırlar. 

 

3.2.4. Sufilerin Miracı 

Tasavvuf literatürüne göre Hz. Peygamber’in miraç etmesi gibi diğer pey-

gamberler ve Allah’ın veli kullarının da kendi miraçları vardır. Bununla birlikte veli-

lerin miracı ile Hz. Peygamber’in miracı arasında önemli bazı farklılıklar mevcuttur. 

Örneğin Hz. Peygamber’in miracı şeriat getiren, hüküm koyan bir miraçtır. Nitekim 

müminin miracı olarak tanımlanan namaz, miraç esnasında beş vakit olarak bütün 

müslümanlara farz kılınmış ve Kur’an-ı Kerim’den iki ayet, arada Cebrail olmadan 

vahyedilmiştir. Ayrıca Hz. Peygamber’in hem israsını hem de miracı bedenle yaptığı 

kabul edilmektedir. Buna karşılık diğer Müslümanların miraçları umumi bir nitelik 

taşımaz. Kendi nefslerinde yaptıkları bir yolculuktur ve Hz. Peygamber gibi bedenle 

değil ruhen gerçekleşir.148 Bu birkaç farklılığın dışında miracın en önemli özelliği 

olan bilgilenme ve kemâl her iki miraçta da aynı olan şeydir. İbnü’l-Arabî Fütûhat’ta 

İsra Suresi’nin ilk ayetlerini bu bağlamda değerlendirir. Allah Hz. Peygamber’e bazı 

ayetlerini göstermek üzere ona yolculuk ettirmiştir. Aynı şekilde sufi de Allah’ın 

isim ve fiillerini kendi miracı esnasında müşahede eder. İbnü’l-Arabî’ye göre Allah 

kulunu hallerinde taşır ve ona ayetlerini bu şekilde gösterir ve bu görmeden yakîn 

hasıl olur. Allah’ın kulunu taşıması aslında kendisini göstermek için değil, o mekana 

tahsis etmiş olduğu özel bir nitelik yönünden kendisini gösteren ayetleri göstermek-

tir.149 Öyleyse miracın amacı Hakk’ın kendisini görmek değil onun isim ve sıfatlarını 

taşıyan âlemlerde onun hakkında bilgi sahibi olmaktır. Allah’ın kuluna kendisini 
																																																								
147 a.g.e., Byt: 8317.; a.g.e., s. 616. 
148 “Onların yolculukları bedenle yapılan isranın aksine bedenlenmiş anlamlardan ibarettir. Başka bir 

ifadeyle velilerin miraç yolculukları, ruhların miraçları, kalplerin görmesi, berzahî suretler, ve 
bedenlenmiş manalardan ibarettir.” Fütûhât-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, c. 13, s. 105-106; 
el-Futûhâtu’l-Mekkiyye, c. 3, s. 340; Yusuf Şevki Yavuz, “Mirac”, DİA, c. 30, s. 133. 

149 Fütûhât-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, c. 13, s. 99; İbnü’l-Arabî el-Futûhât-ı Mekkiyye, 
muhakkik yok, c. 3, s. 340. 



231 

göstermesi için onu bir yerden başka bir yere taşıması gerekmez. Çünkü Allah 

herhangi bir mekana sığmaz, mümin kulunun kalbine sığar.150 

Yazıcıoğlu’nun da aynı minvalde bir miraç telakkisine sahip olduğu görül-

mektedir. Zaten sufinin miracının ruhî bir yolculuk olduğunu yeri geldikçe hatırlatan 

Yazıcıoğlu, kulun Rabb’ini bilmesini onun miracı olarak da kabul etmiştir. Öyle 

görünüyor ki Yazıcıoğlu miracın zirvesini ru’yetullah olarak ortaya koymuş olsa da 

ru’yetullahın görmekle birlikte bu görmeden hasıl olan bir bilgi olduğunu düşünmek-

tedir. Bu bilgiyi o; ilm-i ledün, yakîn, batınî ilim gibi tanımlayarak okuyarak elde 

edilen ilimden ayırmıştır. Yazıcıoğlu’na göre miraç aynı zamanda insan-ı kâmile 

giden yolda son durak, Rabb’e vuslattır. Bir yerde “Bu ilim ancak miraç etmiş bir 

nefsin ilmidir.” diyerek okumakla değil miraç ederek elde edilen bilgiye vurgu yapar: 

 

Ki tâ bir söz edem taktir ki bilmezler melekler de / Bu ilmi 

kâ'be kavseynden okurlar yâhud ev ednâ151 

Bir söz söyleyeceğim ki onu melekler dahi bilmezler, bu ilmi 

kābe kavseyn ev ednâ makamından okurlar. 

 

Kābe kavseyn makamından, miraç ile elde edilen bilgi özeldir çünkü bu 

makama ermeyen kimse bu bilgiye ortak olamaz. 

 

Bu sırrı bilmeğe zîrâ gerek kim cân ede mi'râc / Geçe yiri 

gögü ya'nî koya dünyâ ile ukbâ152 

Bu sırrı miraç etmeyen can bilemez, (miraç eden can) yerleri 

ve gökleri geçmiş, dünyadan ve ahiretten vazgeçmiştir. 

																																																								
150 Fütûhat-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, c. 13, s. 99; İbnü’l-Arabî, el- Futûhâtu’l-Mekkiyye, 

muhakkik yok, c. 3, s. 340. İfadede atfı geçen hadis; “Yere ve göğe sığmam, fakat mü’min 
kulumun kalbine sığarım. Keşfü’l-Hafâ, c: 2, s: 195, hadis no: 2256.” 

151 Çelebioğlu, Muhammediye, byt: 8730; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 637. 
152 a.g.e., byt: 8731; a.g.e., 637. 



232 

Yazıcıoğlu’nun Hakk’a götüren ilim ve onun elde edilmesinin yolu olarak 

miracı ele aldığı yerlerden biri de Temsîlü’d-Dâreyn (İki Cihanın Temsili) adlı 

bölümdür. Bu bölümde o dünyanın ve ahiretin anlamı üzerinde durur. Ona göre 

varlık ve yaratılış Allah’a götürmesi bakımından önemli ve değerlidir. Âlem ve onun 

yaratılışına bakan kâmil kişi oradan Allah’a ulaşacaktır çünkü âlem bir ayetler 

bütünü olarak okunduğunda aynı zamanda Kur’an’dır. Yazıcıoğlu’nun bölüm 

başlarında bir nevi o bölümün ana fikrini ifade ettiği beyitler olur. Bu beyitlere 

bakıldığında aşağıda hangi konuyu hangi açıdan ele alacağını da görmüş olursunuz. 

Temsîlü’d-Dareyn bölümünün ilk beytine bir ayet ve bir hadis ile bakmak açıklayıcı 

olur ve bölümün sarih bir özetinin de yapılmış olduğu görülür: Ayet, İsra Suresi’nin 

ilk ayetidir “Biz ayetlerimizi göstermek için yolculuk ettirdik.” ve hadis, “Allah 

bilinmek istedi ve âlemi yarattı.” beyit ise şöyle gelir: 

 

Elâ ey tâlib-i âyât gör imdi a’zam-ı âyât / Elâ ey kaasıd-ı 

gâyât gel işit gayet-i gâyât153 

Ey ayetleri talep eden kişi, gel büyük ayeti gör, ey gayeyi 

talep eden kişi gel gayelerin gayesini dinle. 

 

İlk mısrada İsra Suresi’nin ilk ayetinin kastettiği, “ayetleri” göstermek 

amacıyla miraç ettirmek ifadesi düşünüldüğünde âlemlerde miraç eden kişi İbnü’l-

Arabî’nin de ifade ettiği gibi her âlemde Allah’a ait özel bir yönden Allah hakkında 

bilgi sahibi olduğunda âlemin büyük Kur’an olması ifadesi bu manada bir anlam 

kazanıyor. Âlem hakkında bilgi sahibi olmak için ona bakmak, onu okumak Allah’ın 

kevnî ayetlerini okumaktır ve kul bu okuma işini mikro ölçekte Kur’an-ı Kerim’de 

yapıyorsa makro ölçekte âlemlerde yol alarak, miraç ederek yapmaktadır. 

İkinci mısra ise âlemlerde ayetleri okumanın amacına atıfta bulunmaktadır. 

Kul âlemlerdeki ayetleri okuduğunda gayelerin gayesini de bilmiş olacaktır. 

Bilmenin en iyi yolu da görmektir. Kul görmek yoluyla bilgi edinmek için, başka bir 

ifade ile kesin bilgiye ulaşmak yani tahkik için miraç eder. Bu yüzden Yazıcıoğlu 

																																																								
153 a.g.e., byt: 7594; a.g.e., s. 572. 



233 

âleme Allah’a ulaştıran bir vesile, bir nevi merdiven veya burak olarak da bakar 

aslında. Burak İbnü’l Arabî tarafından sebepler olarak şerh edilmişti.154 

Miracın ana fikrini Allah’ın ayetlerini görmek ve O’nu zevk yolu ile bilmek 

olarak kabul ettiğimizde miraç ederken âlemlerde yol alan sufi her âlemden oradaki 

bilgiyi alarak yükselir yani miraç aslında bilgilenmedir.155 Yazıcıoğlu’na göre bu 

âleme gelmenin amacı buradan Hakk’a yol almaktır. Hakk’ın dilinden diyor ki, biz 

bu yaratılışı ona bakarak bizi bilsinler ve bize döneceklerini bilip buna hazırlansınlar 

diye var ettik. Ne kadar açıklama varsa biz onları tenzilat içinde yaratıp tevil ettik, 

açıkladık. Bu âlemden bir gün bize döneceklerini bilmelerini istedik. İşte bu yüzden 

akıllı ve faziletli kâmil kişiler nefislerinde bir kemâlat için çalışırlar. Onlar akledilen 

veya duyularla algılanabilen şeylere bağlanmazlar, cisimler âleminden vazgeçerler. 

Bu kemâl isteyen kişiler akılla veya başka yollarla elde edilebilecek ilimlerle de 

tatmin olmazlar ve nefislerini Hakk’a ulaşmalarını engelleyecek her şeyden boşal-

tırlar, tahliye ettiler. Bu kâmil kişiler kalplerini marifetlerle süslediler ve aşkı buldu-

lar. Onlar bu yüzden ruhlarını hakikatler ile süslediler ve Hakk cemalinden perdeleri 

kaldırıp yüzünü onlara açtı. Bu faziletli kişiler Hakk’ı ilahi mertebelerden de 

soyutladılar, tasfiye ettiler. Böylece Hakk aşıkına bizzat nûr-ı zât açıldı, gözüktü.156 

Yazıcıoğlu varoluşu, yaratılışı Hakk’ın bilinmesi amacına bağlıyor. Hak 

varlığı kendisine ulaştıracak bilgilerle donatmıştır bu yüzden âleme bakan oradan 

Hakk’a gidebilir. Aslında tenzilat olarak ifade ettiği yaratılışın amacı da hakikatte 

budur. Yazıcıoğlu bu bilmenin yerini akıl değil kalp olarak ortaya koymuştur. Aşk ile 

Hakk’ın bilinmesi ise âlemden ve Hak’tan başka her şeyden nefsi tahliye etmek ve 

aşk ile kalbi süslemek ile mümkündür. İşte bu, sufinin miracının da ifadesidir 

aslında. Sufi Hakk’a doğru bütün yolu nefsinde almak durumundadır. 

Yazıcıoğlu aynı bölümün devamında sufinin nefsinde yapmış olduğu 

yolculuk hakkındaki fikirlerini Fahreddin Razî’nin görüşleri ile destekler. Razî’nin 

sâlikin miracı esnasında âlemlerde yapmış olduğu yolculuğu hakkında görüşlerine 

																																																								
154 Fütûhât-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, c. 13, s. 101; İbnü’l-Arabî, el-Futûhâtu’l-Mekkiyye, 

muhakkik yok, c. 3, s. 340-341. 
155 Fütûhât-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, c. 13, s. 105; İbnü’l-Arabî, el-Futûhâtu’l-Mekkiyye, 

muhakkik yok, c. 3, s. 342. 
156 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 7659-7669; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 575. 



234 

yer veren Yazıcıoğlu nefsin yolculuğunu temelde üç âlemden hareketle açıklar: Buna 

göre nefs âlem-i ecsâd, âlem-i ervâh ve âlem-i gayb’a miraç eder. 

Yazıcıoğlu’nun Razî’den aktardığına göre varlık âlemi temelde ruhlar (âlem-i 
ervâh), cisimler (âlem-i ecsâd) ve gayb (âlem-i gayb) olmak üzere üçe ayrılır. Varlık 
ister akledilirler (ma’kuul) ister duyularla algılanabilenler (mahsûs) olsun bu üç 
âlemde seyreder.157 

Bununla birlikte miraçta nihayete erişecek olan ancak insan ruhudur. İnsanın 
kemâlatı miraçta ortaya çıkacaktır. Ruh, yola çıktığında önce dünya göğüne ulaşır 
daha sonra sırası ile gökleri geçer ve her gökte oranın sakinleri ile karşılaşır ve 
yolculuğu Kürsi’ye kadar ulaşır.158 Ruh hangi âlemde ise o âlemin özelliklerine de 
bürünür, yani aslında yukarıya doğru seyrettikçe daha latif bir özellik kazanmakla 
birlikte o gökte bulunanların da bilgisine kavuşmuş olur. Başka bir deyişle o âleme 
ait ayetler kendisine gösterilmiştir. Burada sâlik için yakînin artması söz konusudur. 
Aslında sâlikin miracı ruhların miraçları, kalplerin görmesi, berzahî suretler ve 
bedenlenmiş manalardan ibarettir.159 

Ruh burada kalmaz, yukarıya doğru yoluna devam eder. Yükseldikçe o âleme 
ait, orayı doldurmuş çok çeşitli melekleri görür fakat burada kalmayıp yoluna devam 
eder. Ruh bu sefer a’lâ-yı illiyyîne yükselmeye devam eder ve varlıktaki bütün 
mertebe ve hadleri aşar. Nihayetinde ise Yazıcıoğlu’nun mebdeü’l - kül hazretullah 

olarak ifade ettiği varlığın başlangıcının hazreti/mertebesine yani nihayete erer. 
Bursevî yola çıkan her sâlikin çeşitli sebepler ile nihayete erişemediğinden söz eder. 
Miraçta kemâl, nûrlar nûruna vasıl olduğunda sâlikin bir makama taaşşuk 
etmemesidir. Eğer sâlik bir şeye taaşşuk ederse bir makama ayağından bağlı kalır ve 
nakıslardan olur.160 

Yazıcıoğlu sufinin miracı hakkında farklı bağlamlarda ve yerlerde pek çok 

değerlendirme yapmış olmakla birlikte aşağıda alıntılayacağımız beyitlerde miracı 

nihayeti açısından yani vuslat ve ru’yet açısından ele almıştır. Ona göre dünyada 

																																																								
157 a.g.e., byt: 7702-7707; a.g.e., s. 577. 
158 a.g.e., byt; 7702-7709.; a.g.e., s. 577-578. 
159 Fütûhât-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, c. 13, s. 105; İbnü’l-Arabî, el-Futûhâtu’l-Mekkiyye, 

muhakkik yok, c. 3, s. 342. 
160 Ferahu’r-Rûh, c. 8, s. 426. 



235 

iken miraç edip de Hakk’ı zevk yolu ile görmeyen ahirette de göremeyecektir. Bu 

yüzden sâlik Allah’a kavuşmayı ahirete ertelememelidir.161 Bir başka deyişle sâlik 

ölmeden önce ölmelidir. 

Sâlikin dünyada Hakk’ı görmesi yani ona miraç etmesi öncelikle Hakk’ın bir 
cisim gibi görülemeyeceğini bilmesi ve onu cevher ve arazlardan tenzih etmesine 
bağlıdır. Bursevî buradaki beyitlerle ilgili olarak, ru’yetin on sekiz bin âlemden 
kesilmekle olabileceğini söyler. Hakkı tam anlamıyla tenzih eden sâlik bu sefer bir 
vicdan ile Hak’tan bir nûr görür. Bu nûr sâlike Hakk’ın vücûdunu zevk yolu ile 
görülür kılar. Bu görmek cevhersiz ve arazsız olduğu gibi Hakk’ı duymak da sessiz 
ve sözsüz bir duymadır. Hakikatte bu dünyada Allah’ı gören ve duyan sadece 
Habibullah Muhammed (sav)’dir. Hz. Muhammed gören ve duyan olduğu gibi 
dünyada insanlara Hakk’ı gösterecek olan da yine sadece odur.162 

Buna göre sâlik dünyada iken Hakk’a miraç etmelidir. Onun miracı Hz. 
Peygamber gibi varlıkta/varlıktan, âlemlerde cereyan eder fakat Hz. Peygamber’in 
bedeniyle yaptığı yolculuğu sâlik, ondan farklı olarak, nefsiyle yapar. Hz. Peygam-
ber’in miracını beden ile diğer kulların ise ruhları ile miraç ettiğine dair görüşler hem 
Muhammediye’de hem tasavvuf literatüründe hem de İslam bilimlerinde ısrarla 
vurgulanmıştır. Bunun nedeni üzerinde yapılan bir araştırma bizi kelamda ruh-beden 
tartışmalarına, ahirette bedenle dirilme meselesine, tasavvufta miracın ruh ile ahirette 
yaratılmanın ise bedenle gerçekleşeceğine dair görüşlere götürmektedir. 
Yazıcıoğlu’nun söz konusu bahislere hassasiyetle yaklaştığını gördüğümüzden 
aşağıda Muhammediye’nin ele aldığı biçimiyle konu üzerinde duracağız. 

3.3. RU’YETULLAH VEYA MİRACIN NETİCESİ OLARAK BİLGİ 

Tasavvuf literatürü içerisinde miraç hadisesi hem Hz. Peygamber’in 
tecrübesinde hem de sufinin miracında aslında bir bilgilenmedir. Allah kulunu bazı 
ayetlerini göstermek için yürüttüğünde kul yolculuğun her aşamasında o aşamaya ait 
bilgiye de sahip olur. Nefs yükseldikçe letafeti artar ve girdiği her âlemden o âleme 
ait bilgiyi alarak ilerler. Nihayetinde ru’yetullaha ulaştığında ise hakikatler hakikati 
veya gizli hazinenin hakikati ile karşılaşır ki bu ev ednâ makamı olarak Hz. 

																																																								
161 Çelebioğlu, Muhammediye, byt; 8734-8736; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 637-638. 
162 a.g.e., byt: 8737-8739, 8743-8744; a.g.e., 638, 638-639. 



236 

Peygamber’in tecrübesinde gerçekleşmiştir. Her kul aynı yolculuğu yapmadığı gibi 
aynı sona da ulaşmaz. Bu açıdan miraç bilgide tahkik ve derecelenmedir. Yani miraç 
ile kulun yakîni artar. 

Sufiler birçok konuda olduğu gibi bilgi konusunda da kendi içinde bir 

derecelenmeye gitmişlerdir. Okuyarak ve çalışma yolu ile edinilen bilgi bir yana 

sufinin hedefinde her zaman Hakk’a ve hakikate dair bir bilgi ve ona ulaşma yöntemi 

olarak tasavvufta ahlaklanma ve onun sonucu olarak da müşahede yer almıştır. 

Allah’ın ahlakı ile ahlaklanan kul Allah’ın tecellilerine bir meclâ olduğunda gönlü de 

Allah’tan gelen hakikatlerin/bilgilerin yansıdığı bir tecelligâha dönüşür ki Hakk’a 

vâsıl olacak olan da bu tecelligâhtır. 

Muhammediye de miraç yolculuğundaki süreçleri o süreçlere ait kavramlarla 

ele almaktadır. Söz gelimi Allah’ın ahlakı ile ahlaklanma ve Hakk’ın bir 

tecelligâhına dönüşen gönül, Yazıcıoğlu için kişinin ulaşması gereken bir hedeftir. 

Veya urûcun ilk aşaması diyebileceğimiz nefsin yükseldikçe maddi alakalarından 

kesilip latifleşmesi tahlil miracı şeklinde isimlendirilirken miraçtan dönen nefsin 

ikinci defa terkib edilmesi de tahlilden sonra nefsin hakikatler bilgisine ulaşmış bir 

şekilde yeniden terkib edilmesi olarak kabul edilmektedir. Yazıcıoğlu ikinci terkipten 

söz etmese de miraç etmiş gönlün bilgisinden bahsetmektedir ki bu zaten ikinci 

terkibi yaşamış bir nefsin bilgisidir. Tasavvuf literatürü bu tür bilgiye marifetullah 

demiştir. Marifet ve marifetullah Yazıcıoğlu’nun da farklı bağlamlarda çokça 

kullandığı ifadelerdir. Yazıcıoğlu Muhammediye’de yeri geldikçe, miraç konusunun 

dışında da görülebileceği şekilde, yazdığı şeylerin miraç etmiş bir gönlün bilgisi 

olduğunu ifade etmektedir. Bunlardan birisi Ammâ Ma’rifetü’n-Nefs (Nefsin 

Bilinmesi) bölümünde dile getirilmiştir. Yazıcıoğlu okuyucusuna seslenir: Aşağıda 

söyleyeceğim şeyleri anlayabilmen için gönül levhanı parlatmalısın ki Hak’tan gelen 

nûr-ı ilâhî oraya tecelli etsin. Sana öyle şeyler anlatacağım ki bu bilgiler meleklerde 

dahi bulunmaz çünkü “Bu ilmi kābe kavseynden okurlar yâhud ev ednâ” bu ilim 

kābe kavseyn veya daha ötesi olan ev adnâ makamına miraç etmiş bir gönle aittir. Bu 

bilgiye ulaşmak için canın yerleri ve gökleri yani dünya ve ukbayı geçmesi, onlardan 

uzaklaşması gerekir. O zaman o can miraç edebilir ve marifete ulaşabilir.163 

																																																								
163 a.g.e., byt: 8729-8733; a.g.e., s. 637. 



237 

Ahirette, cennette ru’yetullaha mazhar olmak da ilim ile olacaktır. Buradaki 

ilim çalışarak elde edilen kesbî ilimleri içerse de hakikatte tedrisatın ötesinde bir 

şeydir. Cennette Allah’ı görmek ise miraç ettiren yahut da miraç ile elde edilen ilim 

olacaktır. Bu ameller ise sadece cennetteki derecelerin yükselmesi içindir çünkü ilim 

amel ve takvadan üstündür. 

 

Amel zîrâ onunçündür kim uçmakta ola rif’at / Velî Allâh'ı 

görmekte ne medhâl eyleye a'mâl164 

Zira amel uçmakta rif’at içindir, Allah’ı görmekte ne dahli ve 

ameli olabilir? 

 

Ki ilm eşref durur zîrâ amelden zühd ü takvâdan / Ki zîrâ ilm 

ile buldu bulanlar ahsen-i ahvâl 165 

İlim amelden, zühd ve takvadan şereflidir. Zira hallerin en 

güzellerini bulanlar ilim ile bulmuşlardır. 

 

Elbette burada Yazıcıoğlu’nun ilimden kastı, kişiyi cennette 

cemalullah ile karşılaştıracak olan marifetullahtır ve aslında 

marifetullah aşk ile ilgilidir: 

 

İşitmedin midi onu bu aşk yolun şular gider / Kim ef’âl ü 

sıfâtında ederler zâtı tevhîdât166 

İşitmedin mi ki bu aşk yolunun yolcuları Zât’ı fiillerinde ve 

sıfatlarında birleyenlerdir. 

																																																								
164 a.g.e., byt: 8096; a.g.e., s. 604. 
165 a.g.e., byt: 8097; a.g.e., s. 604. 
166 a.g.e., byt: 7695; a.g.e., s. 577. 



238 

İşitmedin midi onu mahabbet ma'rifet sırrın / Şular bildi ki 
mutlaktan giderdi külli takyîdât167 

İşitmedin mi ki Allah’ın sevgisinin ve Allah’ı bilmenin sır-
rına Hakk’ın mutlak varlığından her türlü kaydı silip “âlem-i 
ıtlâka sırr-ı mutlak ile girip varlığını yok eyleyenler”168 ulaştı. 

 
İşitmedin midi onu mahabbet ona derler kim / Ki lezzete 
helâk olup fenâda gide teklîfât169 

İşitmedin mi muhabbet ona derler ki kişi sevdiğinin 
sevgisinde yok olup her türlü zorluk/varlık ortadan kalkar. 

 
İşitmedin midi onu kim oldur ma'rifet tahkik / Ki hayretle 
şuhûd edip bekaaya gide taklîdât170 

İşitmedin mi Hakk’ın ve hakikatin bilgisi hayret makamında 
müşahedeyle bakî olup taklitten kurtulmaktır. 

 
İşitmedin midi onu ki keşf ermezse zatından / Tecellî nûru 
insandan gidermez aslâ ta'dîdât171 

İşitmedin mi ki eğer Hakk’ın zatından keşif ulaşmazsa tecelli 
nûru insandan çokluğu gidermez. 

 
Var imdi Yazıcıoğlu bu ilme aklın erişmez / Eğer yazsan da tâ 
devr-i kıyâmet türlü tasnîfât 172 

Yazıcıoğlu kıyamete kadar çeşitli kitaplar yazsan da bu (keşf) 
ilmine (ilm-i ledün) aklın ermez. 

																																																								
167 a.g.e., byt: 7696; a.g.e., s. 577. 
168 Ferahu’r-Rûh, c. 8, s. 420. 
169 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 7697; Yazıcıoğlu, Muhamediyye, s. 577. 
170 a.g.e., byt: 7698; a.g.e., s. 577. Beyitte geçen “bekâya gide taklîdât” ifadesi için Bursevî şöyle bir 

açıklama yapmıştır: “ yani, Hak ile bekâ hâli hâsıl olup taklîd sona ere ve her işi sırf hakikat ola.” 
Ferahu’r-Rûh, c. 8, s. 420. 

171 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 7699; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 577. 
172 a.g.e., byt: 7700; a.g.e., s. 577. 



239 

Yazıcıoğlu’nun yukarıda ifade ettiği aşk yolu elbette ki Allah’a ulaşan yoldur 

ve kulun miracı ve seyr-i sülûku ile aynı şeydir. Bu yolun yolcuları Allah’ı 

sıfatlarında ve fiillerinde birleyenlerdir. Onlar Zâtî tevhide ulaşmış kişilerdir. Bu 

kişiler tevhide ulaşmak için Zât-ı mutlak’ı çokluğa ve varlığa dair her türlü alakadan 

tenzih etmişlerdir. Bursevî’nin burada geçen “mutlakdan”173 ifadesi için yaptığı 

açıklamaya baktığımızda kulun Allah’tan bütün mertebelerin ve taayyünlerin 

kayıtlarını kaldırması ve âlem-i ıtlâka sırr-ı mutlak ile girip kulun varlığını yok 

etmesi174, fenâ-i küllî olarak anladığını görüyoruz. Öyle anlaşılıyor ki kul Allah’ı 

tevhid ederken aslında kendisini de sırr’a kadar varlıktan soyutlamıştır ki kulu miraç 

ettiren de bu soyutlanmadır (Tahlil miracı). Yazıcıoğlu’nun takip eden beyitlerde 

söyledikleri de bu açıklamayı teyid eder niteliktedir. Kişi yolculuğunu aslında 

muhabbet ile yapmaktadır. Muhabbet onun fenâ-i küllî ile varlıktan fâni olmasını 

sağlar. Bu yüzden miraç bölümünün başında “Hazretullah’a” ulaşmayı arzulayan, 

Hakk’a aşık kula seslenerek başlamıştı sözlerine. Ma’rifet ise tahkiktir. Yani varlığa 

dair olan şeylerin hakikatlerine ulaşmak ve onların aslında hakikatlerinin 

olmadığının (taklîdât) öğrenilmesidir ve bu bilgi insanı hayret’e düşürür. Bu 

seviyeye gelen kişi bekâ bulur ve aslında tüm bunlar sadece Zât-ı İlâhî’nin lütfuna 

bağlıdır.175 Yazıcıoğlu geldiği bu noktada aczini ve yetersizliğini itiraf etmektedir. 

Onun acziyeti ise muhabbet ve marifet ile ilgilidir yoksa telif ettiği bu eser için değil. 

Görülüyor ki Yazıcıoğlu’nun söz ettiği ilim, kişiyi Allah’a ulaştıran bir merdiven/ 

miraç mesabesindedir ve “marifetullah” ile birçok noktada eşittir. Yazıcıoğlu istisnai 

durumlar olduğunu da zaten son beytin son mısraında belirtmektedir.176 Başka bir 

deyişle o, ilim dediği zaman marifetullahı anlamalıyız. Kesbî ilimden söz ettiğinde 

ise zaten ifadeleri bunu ortaya koyar nitelikte olmaktadır. 

																																																								
173 a.g.e., byt: 7696; a.g.e., s. 577. 
174 Bursevî, Ferahu’r-Rûh, c. 8, s. 420. 
175 “Yani, sâlikin kalbine âlem-i melekûttan bazı haller münkeşif olmakla kesretten kurtulamaz. Belki 

nûr-ı kıdemden tam bir keşif lâzımdır ki hudûs karanlığı onunla dağıla ve Zât-ı ehadiyyenin 
tecellisiyle tamamen kesret zevâl bula. Kısaca, fenâ-i ilimden sonra fenâ-i ayn ve sonra bekâ-i ayn 
gerektir; tâ ki sâlikin ef’âl, sıfât ve zâtı hakikat üzere Hakk’ın ef’âl, sıfât ve Zâtında fenâ bulup 
O’nunla bâkî ola ve tevhidin hakikati hâsıl ola. Bu, yalnızca kâmil velîlerin hâlidir. Binâenaliyh 
her nâkıs tamâa düşmeye, haddini anlaya ve yıldız hükmünde olan tecelliyi ay ve ay’ı güneş 
zannetmeye ve iddia yolunda gitmeye.” Bursevî, Ferahu’r-Rûh, c. 8, s. 421. 

176 “Var imdi Yazıcıoğlu bu ilme aklın erişmez / Eğer yazsan da tâ devr-i kıyâmet türlü tasnifât”, 
Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 7700; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 577. 



240 

Yazıcıoğlu’nun ilim anlayışında şüphesiz okuyarak elde edilen kesbî ilim 

önemlidir. Bu iddiamızı birçok şekilde ispat edebileceğimiz gibi sadece 

Muhammediye’de kullandığı yönteme bakarak da tahkik edebiliriz. Yazıcıoğlu hangi 

konuyu yazarsa yazsın klasik bilim yöntemini kullanır; konuya ilgili ayetten, 

hadislerden ve ulema sözlerinden açıklamalar getirdikten sonra kendi görüşlerini ve 

konunun tasavvufî yorumunu yazar. Bu yaklaşım onun ilim anlayışını ortaya 

koyması bakımından önemlidir. 

Bununla birlikte yine onun ilim anlayışına yönelik bir çıkarım yapabilece-

ğimiz ifadelerinden birinde, eserin sebeb-i telif kısmında, çok önemli bir şey söyler. 

Hz. Peygamber’in hayatına dair pek çok eser vardır, okuyucu bunların bir çoğuna 

erişebilir. Bununla birlikte bizim yeniden bir siyer yazmaktaki amacımız onun 

hayatına dair incelikleri ve hakikatleri dile getirmektir der. Burada yapılan incelikler 

ve hakikatler vurgusu teknik olarak tasavvuf literatürüne karşılık gelirken Yazıcıoğ-

lu’nun kişisel tecrübesinde onun ilm-i tahkik, ilm-i bâtın, miraç etmiş gönlün bilgisi, 

ma’rifet vb. olduğu görülmektedir. O, zaman zaman okuyucusuna burada 

okuduklarının Allah’ın kendisine verdiği özel bilgilerden süzülmüş şeyler olduğunu 

da ifade eder. Örneğin Ammâ Ma’rifetü’n-Nefs (Nefsi Bilme) başlığı altında 

vereceğini söylediği bilgiler bu çeşittendir. Yani Allah’tan aniden gelen, verili şeyler: 

 

Bu tedkîkın fezâsında kuram bir hayme kim ben de / İçinde 

arz edem bir yüz ki gözler görmedi aslâ177 

Bu incelikli manâlar göğünde/âleminde ben de bir çadır 

kurayım. İçinde öyle bir yüz sunayım ki şimdiye kadar 

kimseler görmemiştir. 

 

Bu beyitte (byt:8733) Yazıcıoğlu sözlerinin devamında dile getireceği şeyler 

hakkında bir ön bilgi veriyor; burada dile getireceği bilgilerin iki özelliği vardır. 

Birincisi, bu bir tedkîk’tir ve diğeri ise daha önce kimsenin bilmediği bir şeydir. Peki 

bu bilgi nasıl elde edilmiştir? 

																																																								
177 a.g.e., byt: 8733; a.g.e., s. 637. 



241 

Göre tâ tâlib-i âgâh ere sâlik ona nâgâh / Eger keşf eyleye 
Allâh komayam va’deye ferdâ178 

(Böyle yapayım ki Hakk’ı) talep eden uyanık kimseler (o 
bilgiyi) görsün, bu yolun yolcuları ona çabucak ulaşsın. Eğer 
Allah (bana) o keşfî bilgileri açarsa ben de onları (söylemeyi) 
yarına bırakmayayım. 

 
Öncelikle söz konusu bilgiler bir yerden okuyarak değil Allah’ın onları 

açması ile sahip olunan cinstendir. Yazıcıoğlu buna “keşf eyleye Allah” ifadesinde 
işaret etmiştir. Bu ifade iki anlamda alınmalı. İlki kelimenin ilk anlamı olan açmakla 
ilgili mana; “Allah o bilgileri bana açarsa ben de onları size aktaracağım.” İkinci 
mana yine birinciyi de kapsayacak şekilde ama tasavvufî bir kavram olarak “keşf”. 
Sufiler için keşf, bir bilgiye ulaşma yoludur ve bu bilgi gaybî manalar ve “şeylerin 
hakikatine” dairdir.179 

Yine başka bir örnekte Yazıcıoğlu konu hakkında verdiği bilgilerin ilm-i 
ledün olduğunu ifade eder. Ona göre ilm-i ledün hakikatlerden (hakâyıktan) 
kaynaklanır, onlar hakâyık hokkasının cevherleridir. Bu beyitlerde de yukarıdaki iki 
özelliği görebiliyoruz: bu bilginin verili olması ve aniden gelmesi. 

 
Ledünnî ilminin bu gevheriydi / Hakaayık hokkasının cevhe-
riydi180 

(Bu anlattıklarım) ledün ilminin değerli taşlar gibi bilgile-
riydi. Hakikatler hokkasının ise mücevherleri gibiydiler. 

																																																								
178 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8734; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 637. 
179 “Keşf: Lügatte örtünün kalkması, ıstılahta ise perdenin ardında bulunan gaybî mânâlara ve 
şeylerin hakîkatine vücûdî ve şuhûdî olarak vâkıf olmaktır.”, Ta’rîfât: Tasavvuf Istılahları, Çev. 
Abdülaziz Mecdi Tolun, Haz. Abdurrahman Acer, İstanbul, Litera Yay., 2014, s. 78. 

180 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2178; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 194; Beyitte geçen 
ilm-i ledün (Ledünnî ilm) Kâşânî’nin sözlüğünde şöyle açıklanır: “Kulun çaba ve gayreti 
bulunmaksızın meydana gelen ilim. Bu ilme ledünnî denmesinin nedeni, bizim çabamızla değil, 
r(R)abbimizin katından gelmiş olmasıdır. Allah şöyle buyurmuştur: “Kendi katımızdan ona bir 
ilim öğrettik” (Kehf,65). (…) Ledünnî ilim ve sır kaynaklı mârifetlerden birisi de, Hz. 
Peygamber’in şu hadisiyle işaret ettiği ilimdir: “Ebû Bekir cennette çok oruç tuttuğu veya namaz 
kıldığı için değil, gönlündeki bir şey sebebiyle sizleri geçer.” Abdürrezzak Kâşânî, Tasavvuf 
Sözlüğü: Letâifu’l-a’lâm fî işarât-ı ehli’l-ilhâm, Çev: Ekrem Demirli, İstanbul, İz Yay., 2004, s. 
399. 



242 

Bu bir tahkîk-i Rabbanî idi âh / Nesîm-i gayb idi kim erdi 

nâgâh181 

Ah, bu bir Rabbanî hakikat bilgisiydi. Ansızın ulaşan gayb 

rüzgarıydı. 

 

Kişiyi hem dünyada hem de ahirette Allah’a ulaştıracak olan bu ilimdir. Ama 

yakından bakıldığında bu “ilim merdiveni” mi kişiyi taşır yoksa kişi mi onu inşa 

eder? Veya marifet mi kişiyi miraç ettirir? Yoksa marifetullah miracın neticesi 

midir? Bu soruların cevapları hem evet ve hem de hayır olabilir; bu evet ve hayırlar 

bazen aynı anda, bazen de art arda olabilir. Bazen evet, çünkü “Bu okuduklarınız 

miraç etmiş bir gönlün bilgisidir.” der Yazıcıoğlu; bazen de hayır, çünkü “Allah’tan 

bir keşif, açılma olmazsa sonsuza kadar te’lîfat ve tedkîkât yapsan da, çalışsan da bir 

işe yaramaz.” Allah ise kendisini dünyadayken ölmeden önce ölene, ahirette ise 

cennette açacaktır. 

3.3.1. Miraçta Ruh-Beden Tartışmaları 

Miracın en çok tartışılan ve bazı kelamî problemlere de temel teşkil eden 

meselelerinden birisi hadisenin ruhla ve bedenle gerçekleşip gerçekleşmediğidir. Hz. 

Peygamber rüyada mı isra ve miraç etti yoksa yolculuğu sadece ruhî bir tecrübe 

miydi veyahut bunların tersine yolculuk tam bir bilinç halinde ve bedenle mi 

gerçekleşti? Bu ve benzeri sorular önemli tartışmalarla ilgisi olan bir arka plana 

sahiptir. Bu soruların cevapları sadece sufi literatürde değil İslam bilimlerinde 

karşılıkları olan hükümler ve inançlara da ilkesel bir dayanak oluşturmaktadır. Söz 

gelimi konunun bir uzantısı ahirette dirilmenin bedenle gerçekleşeceği ve cennette ve 

cehennemde insanların bir bedene sahip olacağı inancı ile ilgiliyken; reenkarnasyon, 

tenasüh ve hulul gibi inançlarla da ilgilidir. Bu yüzden bedenle dirilme ba’s182 

																																																								
181 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2179; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 195; Beyitte geçen 

tahkîk ise, tasavvuf literatüründe şu anlama gelir: “Hakkı isimlerinde görmek. (…) söz konusu 
isimler yaratıcısını gösteren varlıkların hakikatlerinden ibâret olan şâhitleriyle müşâhede edilir. Bu 
nedenle tahkik Hakkı sahip olması gereken en güzel isimleriyle ve yüce sıfatlarıyla birlikte 
görmek olmuştur. (…) Binaenaleyh ‘tahkîk’in kaynağı varlığın tek hakikatten başka bir şey 
olmayışına bağlıdır.” Kâşânî, Tasavvuf Sözlüğü, s. 130-131. 

182 Sözlükte ba’s “göndermek, diriltmek” anlamına gelir. Terim olarak ise Cenâb-ı Hakk’ın âhiret 
hayatını başlatmak üzere yeniden canlandırması diye tanımlanır. Bkz: Kelam Terimleri Sözlüğü, 



243 

tartışmaları Ehl-i Sünnet kelamcılarının üzerinde hassasiyetle durdukları konular-

dandır. Kelamcıların tariflerinde insan ruh ve beden birlikte kabul edilir, bu düşünce 

Kur’an’ın insan tabiatını bir bütün olarak kabul etmesiyle ilgilidir. Ruh veya bedenin 

ayrı ayrı insanı meydana getiremeyeceğini kabul eden görüşe göre bu ikisinin bir 

uyum içerisinde bir arada bulunmaları gerekir. Kelamcılara göre Kur’an’da ruh veya 

bedenin birbirlerine üstünlüğünden söz edilmediği gibi Yunan felsefesinden kaynak-

lanan görüşlerdeki gibi insanın ruh ile özdeşleşmesi de kabul edilememektedir.183 

Sufiler de bedenle dirilme meselesinde kelamcılar ile aynı fikirde olmuşlar ve bu 

konu üzerinde hassasiyet göstermişlerdir. Söz gelimi Yazıcıoğlu Muhammediye’de 

hem Hz. Peygamber’in bedenle miraç ettiğini hem de ahirette dirilişin bedenle 

gerçekleşeceğini söylemektedir. İlkesel olarak Hz. Peygamber’in miracının taşımış 

olduğu özellikler sufinin miracının özelliklerinin ortaya koyulmasına dayanak teşkil 

ettiğinden tasavvuf literatürü miracı her yönüyle ele almıştır. 

Miraç hadisesi ile ilgili müstakil bölümde Yazıcıoğlu, Abdullah b. Abbas ve 

Fahreddin er-Razî gibi isimlerin görüşlerine yer verir. Yazıcıoğlu, cismanî miraç 

konusunda da miracın ruh ve bedenle birlikte gerçekleştiğini kabul ettiğini açıkça 

ortaya koymaktadır. Bu konuda o, Ragıp İsfehânî’nin yorumlarını referans verir. 

Yazıcıoğlu’na göre İsfehânî, Hz. Peygamber’in otuz dört kez miraç ettiğini 

söylemiştir.184 Bunlardan biri ruh-beden birlikte gerçekleşmiş diğerleri ise rüyada 

değil ruhani olarak vuku bulmuştur.185 Yazıcıoğlu’na göre Hz. Peygamber önceleri 

rüyasında miraç etmiş, sonra ruhanî miraçları olmuş ve en önemli miracını bedeniyle 

yaşamıştır. Burada Hz. Peygamber’in bedeni ruhuna tabii olmuş ruhu ne yaparsa 

bendeni de onu yapmıştır.186 Yazıcıoğlu daha sonra ruh-beden tartışmalarına girer. 

																																																																																																																																																													
B. Topaloğlu-İ. Çelebi, İSAM yay, İstanbul, 2010; Tekrar yaratmak (ba’s): Ba’s, tabiatın 
yönetilmesi sırasında “oluşturmak-yok etmek” manasına geldiği gibi kelam ilminde daha çok 
kıyamet gününde sûra ikinci defa üflenmesiyle bütün insanların kabirlerinden kalkarak rablerine 
doğru koşmaları, (Yasin 36 / 51,52; ez-Zümer 39/68) ruhların bedenlere ait cüzlere (eczâ-i asliyye) 
iadesi suretiyle vuku bulacak olan ba’sın şekli münasebetiyle de gündeme gelir. Böylece hem 
haşrın cismani değil ruhani olacağını söyleyen İslam filozoflarına hem de reenkarnasyonu 
benimseyen dini gruplara cevap vermiş olur.” İslam’da İman Esasları, Bekir Topaloğlu vd., DİB 
yay, Ankara, 2015, s. 437. 

183 Mehmet Dalkılıç, İslam Mezheplerinde Ruh, İz Yay., İstanbul, 2004, s. 286. 
184 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2268; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 202. 
185 a.g.e., byt: 2269; a.g.e., s. 202. 
186 a.g.e., byt: 2270-2273; a.g.e., s. 202-203. 



244 

Miracın bedenle gerçekleştiğine dair başka ilmî deliller de getirir. Örneğin bu 

beyitlerde soru cevap yöntemini kullanır. Miracın bedenle veya ruhen yapıldığına 

dair tefsirlerde ve hadislerde bir bilgi veya açıklama olmadığını, bedenle miracı neye 

dayanarak savunduğu sorusuna karşılık verir. Buna göre miraç ile ilgili haberler pek 

çoktur ve sahih kaynaklarda yalan söylemesi mümkün olmayan bir çoğunluğun aynı 

şeyleri rivayet ettiklerini (tevâtür haber) dile getiren Yazıcıoğlu eğer miraç bedenle 

olmasaydı rivayetlerde Hz. Peygamber’in bunu dile getirmiş olacağını söylemek-

tedir. Ayrıca bedenle miracı, hem zahir ashabı dediği ilim adamlarının hem de ehl-i 

îsar dediği batınî ilim sahiplerinin kendi ilimleri açısından ispatladıklarını söyler.187 

Yazıcıoğlu Hz. Peygamber’in miracının zirve noktası olan, Rabbi’nin huzurunda 

olması yani kābe kavseyn ev ednâ makamı sahnesini anlatırken de Hz. Peygamber’in 

bedeni ile orada olduğunu ifade ettiği görülür. O bu sahnede Hz. Peygamber’in 

bedeninin nûra tebdil olduğunu söylerken aslında tüm miraç yolculuğunu da bedenle 

yaptığını söylemiş olmaktadır: 

 

Çü gitti cümle keyfiyyât fenâ buldu vücûdiyyât / Ki hatta 

kalebi kalbi oluptu nûra tebdîlâ188 

Varlığın aslı üzerine ziyade kılınan özellikler gitti, varlığa 

dair her şey yok oldu. Öyle ki (onun) kalıbı (bedeni) ve kalbi 

nûra dönüşmüştü.189 

 

Miracın bedenle yapılmasının anlam ve önemine yapılan vurgunun 

nedenlerine bakıldığında hem tasavvufun kendi içinde hem de İslam dinindeki tevhid 

ilkesinin korunması açısından önemli olduğu görülmektedir. Sufiler tasavvufu 

İslam’ın en temel dinamiği tevhid ilkesi ile çelişmesine zemin hazırlayacak düşünce 

ve akımlardan korumaya özen göstermişler ve bu yüzden tasavvuf tarihi boyunca 

kendi içlerinde heterodoks akımlara karşı mücadele etmişlerdir. Birinci bölümde 

																																																								
187 a.g.e., byt: 2274-2285; a.g.e., s. 203. 
188 a.g.e., byt: 2173; a.g.e., 203. 
189 Burada ifade edilen dönüşme ile ilgili olarak Bursevî, Hz. Peygamber’e nûrların aksetmesi ile 

bedeni ve kalbinin aynılaştığını, bedeninin de kalbi gibi nûr ile aydınlandığını ve hatta nûrun 
kendisi olduğunu söyler. Ferahu’r-Rûh, c. II, s. 400. 



245 

ayrıntıları ile ele alınan tasavvufun Ehl-i Sünnet çerçevesinde bir merkezde tutulması 

ve Ehl-i Sünnet’in hulul ve ittihat gibi akımlardan temizlenmesi prensibinin bir ayağı 

miracın bedenle gerçekleşmesi meselesine bağlanmaktadır. Aynı şekilde sufiler 

ahirette bedenle dirilme konusunda da fikir beyan etmişler ve bu konuda da ehli 

sünnet çizgisinde olduklarını ilan etmişlerdir. Yazıcıoğlu da konuyu bu şekilde ele 

alır ve hem hulul ve ittihadı reddeder hem de Mutezîlî söylemlerden uzak olduğunu 

açıkça ortaya koyar. Onun peygamber ve insan anlayışında ahiret halleri; ahirette de 

bendenle dirilme konusu netlik kazanmış bir ifade ile ele alınır. Muhammediye’de 

görüşlerine sıkça başvurulan Fahreddin er-Razî de Tefsîr-i Kebîr’de İsra Suresi’nin 

birinci ayeti hakkında açıklama yaparken, Hz. Peygamber’in ruh ve beden birlikte 

miraç ettiğinin delillerinden söz ederken onun ‘kul’ olarak tanımlanmasına vurgu 

yapar. Kul (abd) lafzının ancak ruh ve bedenin toplamı için kullanıldığına işaret 

ederek Kur’an’dan buna deliller getirir.190 Yine Muhammediye şarihi İ. H. Bursevî de 

tefsirinde bu konuya üç delil getirir. Kul’un ruh ve beden toplamına dendiği, 

Burak’ın bir taşıyıcı olarak Hz. Peygamber’in bedenini taşıdığı ve miraçtaki 

olağanüstülüğün ruh-beden birlikteliğinden ileri geldiğini, aksi halde yani bir rüya 

olsa müşriklerin Hz. Peygamber’e karşı çıkmayacaklarını belirtir.191 Yazıcıoğlu da 

Muhammediye’de yeri her geldiğinde kendisinin Ehl-i Sünnet olduğunu dile 

getirmektedir. Hatta ru’yetullah konusundaki görüşlerini ifade ederken kendisinin 

Mutezileye ait fikirlerden uzak olduğunu söylediğine şu beyitlerde şahit oluyoruz: 

 

Yüzünü görmeğe imkân çü vardır ârzûmendem / Kulağım 

hâlîdir zîrâ kelâm-ı i’tizâlîden192 

(Allah’ım) yüzünü görmenin mümkün olduğuna inanıyor ve 

bunu arzuluyorum. Zira kulağıma Mutezile kelamının sözleri 

girmez. 

																																																								
190 Fahreddin Er-Razî, Tefsîr-i Kebîr, çev. Suat Yıldırım vd., Akçağ yay., Ankara, 1992, c. 14, s. 

395. İsra 
191 İsmail Hakkı Bursevî, Rûhu’l-Beyân, çev. Tercüme Heyeti, Damla Yay., İstanbul, 1995, c. 4, s. 

514. 
192 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8755; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 639. 



246 

Bedenle miracın tasavvuf açısından bir başka önemi ise bir taraftan Hz. 

Peygamber’in tecrübesinin yegâneliğinin göstergelerinden biri olmasıyken diğer 

taraftan sufinin miracının sınırlarının belirlendiği ilkeleri de ortaya koymasıdır. Yani 

Hz. Peygamber bedenle miraç etmişken sufinin miracı ruhsal bir tecrübedir, sufi 

nefsiyle urûc eder ve miracın nihayeti olan ru’yet sufi için zevk yolu ile 

gerçekleşmektedir. Sufiler böylece çok önemli iki prensibi de garanti altına 

almışlardır. Bunlardan ilki ve en önemlisi İslam’ın temeli tevhid ilkesinin korunması 

iken diğeri ehli sünnet çizgisinde kalma hassasiyetidir. Bu iki temel saik özellikle 

sufiler açısından, İslam dışı, reenkarnasyon, hulul ve devir inanç ve düşünceleri gibi 

mistik akımlarla ayrışmanın da sınırlarını belirlemesi açısından önemle 

vurgulanmıştır ki biz, bu hassasiyeti Yazıcıoğlu’nun hem insan hem ahiret hem de 

miraç anlayışlarında müşahede etmekteyiz. Bunun için Muhammediye’nin yazım 

planına, konu başlıklarına ve kaynak kabul ettiği eser ve isimlere bakmak bile bir 

gösterge olacaktır. 

Muhammediye’nin konuya yaklaşımının daha iyi anlaşılması için söz konusu 

düşünceler hakkında bazı kısa kelamî hatırlatmalar ile devam edeceğiz. 

Ehli sünnet kelamcıları ahirette dirilmenin bedenle gerçekleşeceğini kabul 

etmektedirler. Ruhlar kıyamette o bedenlere iade edilecek ve hesap; cennet ve 

cehennem, ruh ve beden birlikteliği şeklinde yaşanacaktır.193 

Muhammediye’de Hz. Peygamber’in miracının bedenle yapıldığına dair vur-

guların, kelam ilminin verilerinden hareketle düşünüldüğünde daha anlamlı hale gel-

diği görülmektedir. Yazıcıoğlu’nun miracın bedenle gerçekleşmesi ile ahirette be-

denlerin yeniden yaratılması (ba’s) meselesinin mahiyetini benzer şekilde ele aldığı 

görülür. O, bedenle yaratılma meselesini kelamî bir problem olarak tartışmıyor fakat 

hem miracı hem de kıyameti anlattığı bölümlerde bedenle ‘varolma’ya vurgu yaptığı 

görülüyor. Örneğin hem ahiret hallerinin ele alındığı bölümde hem de bedenlerin 

toprak altından nasıl çıkacaklarını ele aldığı beyitlerde konuyla ilgili ayrıntılı bilgiler 

vermektedir. Kıyamette ilk dirilen İsrafil olacak ve onun Sur’u üflemesiyle latif, 

kesif tüm varlıklar yeniden hayat bulacaklardır. İsrafil bedenlere seslenir: 

																																																								
193 Yusuf Şevki Yavuz, “Ba’s”, DİA, c. 5, s. 100. 



247 

Ey kara yerlerde çürümüş sünükler dirilin / Ey turâb olmuş 

bedenler k’oldunuz idi hebâ194 

Ey kara yerlerde kalmış kemikler, dirilin! Ey toprağa karış-

mış bedenler! Ki daha önce heba olmuştunuz. 

 

Bedenler anne rahminde nasıl yaratılmışlarsa yeniden öyle yaratılırlar fakat 

bu yaratılışta henüz bir ruha sahip değillerdir. Tüm bedenlerin yaratılmaları 

tamamlandığında bedenler dizilirler ve İsrafil’in Sur’a üflemesiyle bedenler ruhlar ile 

birleşir. Rivayetten anlıyoruz ki aslında bu birleşme tesadüfî değil belirlidir; her ruh 

kendisine ait bedene girer ve her bir beden o zaman canlanıp kabrinden kalkar. 

Yazıcıoğlu Hz. Peygamber’in dirilişini etkileyici bir görsel anlatım ile dile getirir. İlk 

dirilecek olan Hz. Peygamber’dir. İsrafil Hz. Peygamber’e seslenir. Bu sesleniş bir 

bakıma Hz. Peygamber’e övgüdür de: 

 

“Dur a rûh-ı tayyibe şâh-ı rızâ / Dur kıyâmet koptu gör fasl-ı 

kazâ / Dur hesâb u arz için Rahmân'a gel / Tururu tiz 

derdlere dermâna gel”195 

Kalk ey tertemiz ruh, rıza makamının şâhı / Kalk! kıyamet 

koptu, şimdi takdirin vaki olacağı zamandır / Kalk! 

Yapılanların sunulması ve hesabı için Rahman’a gel / Kalk! 

Dertlere derman için çabucak gel! 

 

Hz. Peygamber kabrinden kalkar. Okuyucu şimdi, burada yaşanan bu 

hadiseye şahitlik etmiş gibidir, konuyla ilgili detaylar verilir: Hz. Peygamber 

kalkarken saçından ve sakalından toprağı silkeler: “Silke başından sakalından bu kez 

toprağını” ve Cebrail (as)’in kendisi için hazırlamış olduğu cennet giysilerini giyer: 

“İki hulle donlarını giye ol âlî-cenâb”196 

																																																								
194 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 5066; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 425. 
195 a.g.e., byt: 5067, 5068; a.g.e., s. 425. 
196 a.g.e., byt: 5069-5072; a.g.e., s. 425. 



248 

Ruhlar bedenlerle buluşup hesap ve diğer işler tamamlandıktan sonra, ki bu 
bilgiler Muhammediye’de ayrıntılı bir şekilde anlatılır, cennetlikler cennetin en yüce 
makamı olan Adn Cenneti’ne girerler. Bu cennetteki en yüce lütuf Ru’yetullah 
olacaktır ve Yazıcıoğlu Ru’yetullah’ın baş gözü ile olacağını söyler. 

 
Yarın anda diriliser cemî’i cennet ehli hep / Kamu bu göz ile 
anda muayyen göriser dîdâr 197 

Yarın tüm cennet ehli orada toplanacaktır (ve) hepsi bu 
gözler ile orada onun yüzünü apaçık göreceklerdir. 
 

3.3.2. İnsan-ı Kâmil’in Bilgisi: Ru’yetullah 

Yazıcıoğlu Allah’ın görüleceğine dair görüşlerine Muhammediye’nin 
sonundaki Ru’yetullâh bölümünde etraflıca yer vermektedir. Meselenin tartışmalı 
birçok boyutu olduğu için konunun delillerle işlendiği görülmektedir. Yazıcıoğlu 
Ru’yetullah meselesinin “nice ayaklar kaydırdığını”198 dile getirir ve okuyucusunu 
burada ayağının kaymaması konusunda uyarır. Yazıcıoğlu’nun miraç esnasında Hz. 
Peygamber’in Rabbini gördüğünü kabul ettiğini söylemiştik, aynı şekilde ahirette de 
Allah’ın görülebileceğini kabul ettiği için bu başlık altında Allah’ın görülüp 
görülemeyeceği ve görmenin dünyada ve ahirette ne şekilde gerçekleşeceği üzerinde 
literatürden delillerle açıklamalarda bulunur: 

 
Pes onun zâtını görmek muhâl olmaya insana / Bu âlemde o 
âlemde / Bu sözü ettiler tasdîk getirdiler buna îmân / İşitip 
müctebâsından199 

Onun zatını görmenin insan için bu âlemde de öbür âlemde 
de mümkün olduğunu Allah’ın seçkin kulları söylemiş ve 
diğerleri de buna iman etmişlerdir. 

																																																								
197 a.g.e., byt: 7062; a.g.e., s. 543. 
198 “Bu yer şol yer durur bunda tayındı nice ayaklar / Ki katı korkulu yerdir / Önet fikr et ta’akkul kıl 

tayınma sen de kıl îmân / Olasın murtazâsından”, a.g.e., byt: 7878; a.g.e., 591. 
Allah’ın görülmesi meselesi birçok ayağın kaydığı korkulu bir yerdir. Sen de düşün, iyice akıl yürüt, 

bir noktaya takılıp kalma ve buna iman et ki O’nun rızasını kazanan kullardan olasın. 
199 a.g.e., byt: 7870; a.g.e., 590. 



249 

Yazıcıoğlu görüşlerini akıl ve nakil dediği iki yolla ispatlar. Nakil yolunda 

ayet, hadis ve ulemanın görüşlerini dile getirirken akıl yolu ile ispatta Ru’yetullah’ın 

neden mümkün olduğu ile ilgili aklî delilleri ortaya koymaktadır. Yazıcıoğlu konu ile 

ilgili naklî delilleri değerlendirirken Hz. Musa’nın Tur Dağı’nda Allah’ı görmek 

istemesi ile ilgili rivayete yer verir. Bu olay hakkında alimlerin Allah’ın Hz. Musa’ya 

kendisini görmek için dağın yerinde durmasını şart koştuğunu fakat görmenin hiçbir 

şartta mümkün olmadığının söylenmemesine dayanarak da eğer Allah isterse 

görmenin mümkün olacağı şeklindeki yorumlara yer verir. Yine aynı şekilde Hz. 

Peygamber’in miraç tecrübesini de unutmamak gerekir. Yazıcıoğlu miraca atıfla Hz. 

Peygamber’den de Ru’yetullah’ın mümkün olduğuna dair rivayetlerin geldiğini 

söylemektedir.200 

Allah’ın görüleceğine dair akli delileri ortaya koyduğu beyitlerde 

Yazıcıoğlu’nun birden fazla ‘görme’ tasavvur ettiği açık bir şekilde görülmektedir. 

En somut hali ile “baş gözü ile görme” dediği çeşitten akıl ve kalp gözü ile 

görmelere kadar görme hallerinden söz etmektedir; tüm varlıkta ve kainatta akıl gözü 

ile Hakk’ın müşahedesi ve/veya “baş gözü” ile görmeye kadar tüm haller ele 

alınmıştır. Bu bölümde “vicdan” ve “bilgi” vurgusu yaptığı görülmektedir. Marifet, 

irfan ve ilm-i ledün kavramları bu açıklamaların özünü oluşturmaktadır. 

Yazıcıoğlu’na göre akıl ve vicdan gözü ile bakılırsa zaten kainatın tamamında 

Hakk’ı görmek mümkündür. Bu çeşit görme dünyada Hakk’ın görülmesidir. 

Tasavvuf literatüründe sufilerin miraç hakkındaki görüşlerine bakıldığında 

miracın iki yönüyle ele alındığını görmekteyiz: Varlık ve bilgi. Miraç ontolojik 

açıdan kulun âlemlerde ve kendi nefsinde yaptığı bir yolculuk iken diğer taraftan bu 

yolculuk yine âlem/nefs ve Allah hakkında bir bilgiyle sonuçlanır.201 Bu yüzden 

sufiler “Nefsini bilen Rabbini bilir” sözü üzerinde sıkça durmuşlardır. Yukarıda 

miraç hadisesini, Hz. Peygamber’in tecrübesinin istisnai özellikleri bir yana, kulun 

âlemlerde seyretmesi açısından ortaya koymuştuk. Yani kişi yaratılırken geçtiği 

âlemlerden bu kez geriye doğru yeniden geçer demiştik. Mesele epistemolojik açıdan 
																																																								
200 a.g.e., byt: 7863-7872; a.g.e., s. 589-590. 
201 “Allah Teâlâ peygamberin varislerinden ve velilerinden dilediklerinin ruhlarını kendilerine 

ayetlerini göstermek üzere isra ettirdiğinde, bu yolculuk bilginin artmasını ve anlayış gözünün 
açılmasını sağlar.”, İbnü’l-Arabî, Fütûhât-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, c. 13, s. 107; İbnü’l-
Arabî, el-Futûhâtu’l-Mekkiyye, c. 3, s. 343. 



250 

ele alındığında ise sâlikin bu geri dönüşünde geçtiği her âlemde oraya ait bilgiyi de 

alması gündeme gelir. Çünkü urûc bir soyutlanma, çözülme ve bırakma hareketiydi 

ve bu hal “sürekli” değildir. Sâlik, Rabb’inin huzurundan dönmek durumundadır. 

Sâlikin bu geri dönüşü, çözülen ve geride bırakılan hassaların yeniden terkib 

edilmesi sürecidir. Bu seyrin hem ontolojik hem de epistemolojik anlamda zirvesi ise 

ru’yetullahtır. 

Miracın en önemli gayesi olan “Ru’yetullah” aynı zamanda en önemli 
meselesidir de. Hz. Peygamber’in miraç esnasında Allah’ı görüp görmediği üzerinde 
hem sufiler hem de diğer Müslümanlar durmuşlardır. Miraç esnasında bir kez 
görülen Allah, ahirette bütün müminlere görünecektir ki Yazıcıoğlu, bu iki görmeyi 
hemen hemen aynı şekillerde anlatmaktadır. Müslümanlar Hz. Peygamber’in hayatta 
iken yaşadığı tecrübesine, ölmeden önce ruhani miraçlarla ve ahiret hayatında ise 
bizzat ortak olacaklardır. Bununla birlikte, ancak varlıkta kemâle ermiş bir nefs 
Ru’yetullah’a ulaşabilecektir. İnsan Allah’tan gelmişti ve yine ona döneceği için 
miraç beklenen bir buluşmaya dönüşmektedir. Bu açıdan bakıldığında eserin gizli 
hazinenin açılmasından başlayıp siyer ile devam etmesine rağmen orada kalmayıp 
uzun uzadıya ahiret hallerini konu edinmesi ve miraç ile ilgili beyitlerin veya miraca 
yapılan atıfların metnin tamamına yayılmış olması da bu yaklaşımın bir sonucu 
olarak ortaya çıkmaktadır. 

Yazıcıoğlu ahiret hallerinin anlatıldığı bölümde müstakil olarak Ru’yetullah 
meselesini Beyân-ı Ru’yetillâh (Hakk’ı Görmeye Dair) başlığı altında ele almış ve bu 
görmenin mahiyeti hakkında, söz konusu başlık altında bazı açıklamalarda 
bulunmuştur. Ru’yetullah bölümünden başka Zevvirü’l-Azam (En Büyük Vuslat), 
Meclisü’n-Nûr (Nûr Meclisi), İnkişâfü’z-Zât ve Kasîdetü’l-İlâhiyye adlı bölümlerde 
ve tabii Mi’râcu’n-Nebî başlığı altında görmenin nasıl gerçekleştiği hakkında önemli 
açıklamalar yapılmıştır. Bu husustaki tartışmalar Kur’ân-ı Kerîm’de geçen, Hz. 
Peygamber’in sidretü’l-müntehâda “iki yay ucu aralığı kadar” (kābe kavseyn) 
yaklaştığını ve onu gördüğünü ifade eden ayet ve Ru’yetullah’ın mümkün olduğunu 
ifade eden başka bazı ayet ve hadisler çevresinde temerküz etmiştir. Yazıcıoğlu 
ayrıntılarına girmeden de olsa konuya değinir ve Ru’yetullah’ın mümkün olduğunu 
ortaya koyan görüşleri savunur.202 Burada Ru’yetullah’ın gerçekleşeceğini iki yoldan 
																																																								
202 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 7854-7881; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 588-591. 



251 

ispat eder Yazıcıoğlu: Ayet, hadis ve ulema görüşlerinden oluşan nakil yolu ile ve 
konu ile ilgili aklî delilleri ortaya koyarak. Aklî deliller dediği kısmın ana fikri 
dünyada görmenin Hak hakkında marifetullaha ulaşmakla ahirette ise ayette 
bildirilen şekliyle cennette ise Allah’ın lütfuyla olacağını söyler. 

Allah’ın dünyada ve ahirette görülmesi meselesi üzerinde ortaya konulan 
kelamî veya başka bağlamlardaki görüşlerin nedenleri ve nasılları bir yana, biz 
Yazıcıoğlu’nun Ru’yetullah konusunda Allah’ın nûr olması düşüncesi üzerine 
kurguladığı bir bakış açısına sahip olduğunu düşünmekteyiz. Aşağıda göreceğiz ki 
miraç esnasında Hz. Peygamber’in bedeninin ve kalbinin nûra tebdil olması;203 
nefsinde miraç eden veli kulun Hakk’ı gören kalbinin nûrlanması; ahirette ise 
cennetteki miskten tepede Allah’ın bir nûr olarak tasavvur edildiği ve görecek olan 
kişinin de kendi varlığı devam etmekle birlikte nûra tebdîl olma hali yaşadığı 
görülecektir. Bu bakımdan Hz. Peygamber’in miracını anlatan beyitler ile cennette 
miskten tepede Allah’ı görecek olan kulların tecrübesi birbirlerine çok benzer şekilde 
cereyan edecektir. Bu halin bir letafet ve temizlenme, varlıktan soyutlanma 
gerektirdiği açıktır ki zaten Muhammediye baştan sona okuyucusunu hem dünyada 
hem de ahirette bu fenâ haline ve sonucunda ru’yetullaha hazırlamak üzere 
kurgulanmış bir metindir. 

Literatürdeki tartışmalar öncelikle ayette geçen yaklaşmanın kimler arasında 

olduğu ile ilgilidir. Hz. Âişe, Abdullah b. Mes’ud gibi bazı sahabeden gelen 

rivayetlerde yaklaşmanın Hz. Peygamber ile Cebrâil arasında olduğu savunulurken 

Enes b. Mâlik’ten gelen rivayette ise söz konusu yaklaşmanın Hz. Peygamber ile 

Allah arasında gerçekleştiği kabul edilmektedir.204 Yazıcıoğlu her iki görüşe de yer 

vermektedir. Bu konudaki görüşlerinin giriş cümlelerinde “Gönül gözü ile gördü 

budur Kur’an’da tenzîlâ”205 ve “Göz ile baktı kalbine fu’âd ile nazar kıldı / Pes 

andan gördü Allah’ı gönül gözü ile illâ”206 ifadeleri ile baş gözü ile görme görüşüne 

karşıt gibi gözükse de aslında buradaki ifadeleri sadece karşıt görüşü ortaya koyma 

amacı taşır. Sonraki beyitlerde, baş gözü ile gördüğünü beyan eden görüşleri 

																																																								
203 “Çü gitti cümle keyfiyyât fenâ buldu vücûdiyyât / Ki hatta kalebi kalbi oluptu nûra tebdîlâ”; a.g.e., 

byt: 2173; a.g.e., s. 194. 
204 Sahih Buhârî Tercemesi, “Tevhid”, 37. 
205 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2154; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 192. 
206 a.g.e., byt: 2155; a.g.e., s. 192. 



252 

onaylayan kendi ifadeleri mevcuttur. Örneğin; bu konuda hadis alimi Nevâvî’nin İbn 

Abbas’tan rivayet ettiği ‘baş gözü ile görme’ ifadesini Hz. Hatice’den gelen rivayetle 

destekleyerek “Bu sözdür sözlerin sağı edin bu söze ta’vîlâ” ifadesiyle kabul eder 

görünmektedir. Ayrıca “acem fazıllarının” gönül gözü ile görme görüşünde 

olduklarını fakat Nevâvî gibi baş gözü ile görmenin gerçekleştiğini savunan “Arap 

kâmillerinin” sözünün tutulması gerektiğini ifade etmiştir. 

 

Acem fazılları gerçi gönül gözüyle gördü der / Arab kâmilleri 

haktır tutun bu sözü ta’lîlâ207 

Gerçi Acem fazılları gönül gözüyle gördüğünü söylerler ama 

Arap kâmilleri doğru söylemektedirler, (onların) sözünü 

tercih edin. 

 

Muhammediye şarihi İsmail Hakkı Bursevî’nin söz konusu beyitler hakkında 

yaptığı açıklamalarda Yazıcıoğlu’nun, Hz. Aişe’den gelen rivayet ile İbn Abbas’ın 

görüşlerini uzlaştırdığı ifade edilmektedir. Bursevî Ebû Zerr (ra)’in Hz. Peygamber’e 

sorduğu “Miraç gecesinde Rabb’ini gördün mü?” sorusuna Hz. Peygamber’in 

Allah’ın mücerred bir nûr olduğu ile ilgili cevabından hareketle bir açıklama yapar. 

Ona göre görme çeşitli mertebelerde ve mazharlarda ortaya çıkan bir nûrdur. Allah 

dilediği kimseyi bu nûra yani “ahadiyetin nuruna” (nûr-ı mutlak-ı ehadî) ulaştırır: 

“Binâenaleyh hakikatte İbn Abbas’ın ispat ettiği görme, mazharlarda taayyün 

etmiş olan nûr-i zillî ve nûr-i izâfîye göredir. Hz. Âişe’nin reddetmesi, nûr-ı aslî ve 

nûr-i hakîkiye nisbetledir. Yoksa mazharlarda, mertebelerin perdesi arkasından idrâk 

etmek mümkündür.208 

Bununla birlikte Yazıcıoğlu’nun Ru’yetullah ve mahiyeti hakkında yaptığı 

açıklamalarda somut olarak sadece baş gözü ile görmekten çok; göz ve gönül birlik-

te, bir “hal” olarak görmenin gerçekleşmiş olduğunu kabul ettiği anlaşılmaktadır. Baş 

																																																								
207 a.g.e., byt: 2161; a.g.e., s. 193. 
208 Bursevî, Ferahu’r-Rûh, c. II, s. 390. 



253 

gözü vurgusunun ise daha çok bir hüviyet sorunsalı ile ilgili olduğu görülüyor. Yani 

gören kişi varlığında bazı değişmeler yaşamış olsa da hakikatte yine kendisi olarak 

Rabb’inin huzurunda olacaktır. Söz gelimi sufinin miracının onun nefsinde bir yolcu-

luk olduğunu hatırlarsak dünyadaki Ru’yetin somut, baş gözü ile olmasının mümkün 

olmadığı açıktır. Sufi, Rabb’inin katına Hz. Peygamber’den farklı olarak sırrı ile 

ulaşabilir. Aslında Yazıcıoğlu’nun beyitlerine bakılırsa Hz. Peygamber miracı ruh 

meal ceset yapmış olsa da Ru’yetullah’ın sırr ile yaşandığı da görülecektir. 

Miraç bölümünde konumuzla ilgili beyitleri hatırlayalım. Hz. Peygamber 

nefsini, canını, kalbini, ruhunu bırakıp Rabbinin katına sırrı ile çıkmıştı. Yazıcıoğlu 

bu hali şöyle anlatıyordu: 

 

Veyâ sırr-ı Muhammed gel beni sana seni bana / Budur uş 

sırr-ı ev-ednâ pes etti Hakk’a tebdîlâ 209 

Ve ey Sırr-ı Muhammed sen benimsin, ben seninim. İşte bu 

“iki yay aralığı ya da daha yakın” anlamının sırrıdır. (Ve 

böylece o, Hz. Peygamber) dünyadan uzaklaşıp Hakk’a 

yönelmiştir. 

 

Çü nûr-ı Hazret-i izzet tecellî etti sırrına / Tamam selb oldu 

mahsûsât ne temsilen ne tahyîlâ 210 

İzzet makamının nûru (Hz. Peygamber’in) sırrına tecelli 

ettiğinde (onun his ve idrake konu olan varlığa dair taşıdığı 

şeyler, masiva), tamamen ortadan kalktı. 

																																																								
209 Beyitteki (byt:2168, s. 193) “sırr” hakkında Bursevî, nefs, ruh ve kalbin her birine bir lürfun 

verildiğini ve Hz. Peygamber’in sırrına ise sırr-ı zât’ın verildiğini söylüyor. “… sırr-ı Muhammed 
Zât’ın ve sırr-ı Zât sırr-ı Muhammed’in oldu.” Ferahu’r-Rûh, c. II, s. 396. 

210 Bu beytin (byt: 2169, s. 193-194) ikinci mısraı hakkında İ. Hakkı Bursevî şu açıklamayı yapmıştır. 
“… Yani his ve idrake taalluk eden oluşların Fahr-i Âlem (sav.)’in zâhirinden suret ve misali; 
bâtınından mânâ ve hayâli kaldırılıp vücut levhinden unsurların ve tabiatların nakşı ve izleri 
tamamen silindi ve belki mâsivâ adı verilen tayyünâtın cümlesi zevâl ve fenâ bulup akşam güneşi 
gibi dolundu (battı).” Ferahu’r-Rûh, c. II, s. 397. 



254 

Nazar kıldı cihât-ı sit tamâmet külli nûr olmuş / Sutu’ etti bu 
kez sırrın içinden nûr-ı tekmîlâ 211 

(Hz. Peygamber) baktı, altı yön tamamen nûr olmuş. Bu sefer 
(onun sırrı içinden) bir nûr yükseldi ve (diğerini) tamamladı. 

 
Bu kez erdi tecelli zât vücudun mahv-i mahz etti / Kodu pes 
mâsiva’llâhı “verettelnâhu tertîlâ”212 

Bu kez zât tecellisi gelip onun vücudunu (varoluş) ortadan 
kaldırdı.213 Sonra o, bütün taayyünâtı bıraktı, “ve onu güzel 
bir şekilde beyân edip ayet ayet okuduk” ayetindeki mana 
ortaya çıktı. 

 
Pes andan Hak bekaa verdi bekâ’ billâh ile durdu / Olup 
nûrün alâ nûr ol ve “fassalnâhu tafsîlâ”214 

Sonra Hak ona bekâ verdi (Hz. Peygamber) Allah ile bakî 
oldu. “Biz onu iyice açıkladık” (ayetinin manası ortaya çıktı.) 

 
Çü gitti cümle keyfiyyât fenâ buldu vücûdiyyât / Ki hatta 
kalebi kalbi oluptu nûra tebdîlâ 215 

Varlığın aslı üzerine ziyade kılınan özellikler gitti, varlığa 
dair her şey yok oldu. Öyle ki, (onun) kalıbı (bedeni) ve kalbi 
nûra dönüşmüştü.216 

																																																								
211 Bursevî bu beyit (byt: 2170, s. 194) hakkında şu açıklamayı yapmıştır: “… Kısaca nûr-ı sıfât ve 

nûr-ı zât ile zâhir ve bâtını mükemmel oldu. Muhtemeldir ki mükemmel kılınma nûr-ı sıfâta göre 
ola. Yani nûr-ı sır, nûr-ı sıfâtın suretini tamamladı.” Ferahu’-Rûh, c. II, s. 398. 

212 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2171, Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 194, (… ve onu güzel 
bir şekilde beyân edip âyet âyet okuduk.) Furkan suresi, 32. 

213 Bu beyitte sözü geçen, Hz. Peygamber’in vücûdunun mahv-i mahz edilmesi meselesi İ. H. Bursevî 
tarafından Hz. Peygamber’in varlığından hudus ve kevn eserlerinin ortadan kaldırılıp vücûb ve 
kıdem manasının geride kalması olarak açıklanır. Ferahu’r-Rûh, c. II, s. 398. 

214 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 2172; Yazıcıoğlu Muhammediyye, s. 194. (Biz onu iyice 
açıkladık.) İsrâ / 12. 

215 a.g.e., byt: 2173; a.g.e., s. 194, “Tebdîl”: (a.i. bedel’den. c. tebdîlât) değiştirme, değiştirilme, 
başka bir hâle getirme, (bkz: tagyîr, tahvîl), Ferit Devellioğlu, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik 
Lugat, haz. Aydın Sami Güneyçal, Ankara, Aydın Kitabevi, 2011. 



255 

Bu nûr ile nazar kıldı geri ol zâtı nûruna / Bu kez nûr inkişâf 

etti geri nûruna tecmîlâ217 

(Hz. Peygamber) bu nûr ile Zât’ın nûruna baktı, bu sefer bir 

başka nûr ortaya çıkıp (onu) süsledi. 

 

Bu nûru’llâh ile gördü geri Allâh’ını hakkaa / Taayyün gitti 

kaldı zât ne teşbîhen ne ta’tîlâ218 

(Hz. Peygamber) Allah’ın nûru ile Allah’ını gördü. 

Taayyünler gitti, geriye kendisi hakkında teşbih ve ta’til219 

düşünülemeyecek olan Zât kaldı. 

 

Yukarıdaki beyitlerde görülüyor ki Hz. Peygamber de âlemlerde seyrederken 

geçtiği her âlemde varoluşuna dair bir özelliğini bırakmıştır. Bu çözülme Rabbin 

huzurundaki sırra kadar devam etmiş ve Hakk’ın huzuruna söz konusu sırr ile 

ulaşmıştır. Bununla birlikte bu bir araya gelişte Rab, Rab olarak, kul da kul olarak 

kalmış ve hulul veya ittihad gibi bir birleşme olmamıştır.220 

																																																																																																																																																													
216 Burada ifade edilen dönüşme ile ilgili olarak Bursevî, Hz. Peygamber’e nûrların aksetmesi ile 

bedeni ve kalbinin aynılaştığını, bedeninin de kalbi gibi nûr ile aydınlandığını ve hatta nûrun 
kendisi olduğunu söyler. Ferahu’r-Rûh, c. II, s. 400. 

217 Bu beyitle (byt: 2174, s. 194) ilgili Bursevî’nin açıklaması şöyledir: “Burada “tecmîl” cemâlini 
göstermek manasınadır. İlk “nûr” ile murâd, nûr-ı zât; ikinci nûr ile murâd ise nûr-ı sırdır. Yâni 
zâtın nûru yine kendi nûru olan sır nûru ile görülüp güzelliğini ve cemâlini izhâr eyledi. Bu iki nûr 
hakikatte bir nûrdur. Lâkin anlatmak için iki nûr, ikilik yüzünden görülür.” Ferahu’r-Rûh, c. II, s. 
400. 

218 Bu beyit (byt:2175, s. 194) hakkında Bursevî’nin açıklaması şu şekilde gelir. “Yani Fahr- Âlem 
(sav)’in zikrolunduğu şekilde Hakk’ı (cc) görmesi öyle bir görme idi ki onda Hak Teâlâ’ya mekân, 
uzuvlar ve sonradan sıfatlar yakıştırmak yoktu. Keza Hakk’ın varlığını ve kadîm olan sıfatlarını 
yok saymayı gerektiren şekilde değildi. (…) Zîra taayyün gidip vahdet-i zât zuhur etmekle kulun 
Allah olması lazım gelmez. Belki kul yine mertebesinde kul ve Rab da Rab’dır. Lâkin kul, tecelli 
ile fâni ve mahv olup bâkî olan Rab kalır.” Bursevî, Ferahu’r-Rûh, c. II, s. 401 

219 Ta’til: “Boş olmak” anlamındaki atl (utûl) kökünden tef’îl kalıbında türeyen ta’tîl “boş ve hâlî 
kabul etmek” manasına gelir. (…) kâinâtın, madde özelliği taşımayan aşkın bir varlık tarafından 
yaratılıp idare edilmediği, tabiatın bundan hâlî, boş ve uzak olduğu düşüncesine ta’tîl, böyle 
düşünenlere de Muattıla, Dehriyye, Melâhide denilmiştir.”Kelam Terimleri Sözlüğü, Bekir 
Topaloğlu, İlyas Çelebi, İstanbul, İSAM yay., 2010. 

220 “Bu hod ma’lûm onun zâtı ki hiç şeye hulûl etmez / Tecelliyle sığarmış pes ki tâ dil cân ede 
deryâb”, Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8352; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 619. 



256 

Hz. Peygamber gören ve gösterendir çünkü o Allah’ın mükemmel tecellisidir: 

 

Onu ancak Habîbullâh Muhammed gördü dünyâda / Ki 

çıkmıştı yeri göğü buluptu Hakk ile mahyâ221 

Onu dünyada sadece Allah’ın sevgilisi Muhammed 

görmüştür. Çünkü o, yeri ve göğü aşıp Hakk’a ulaşmış ve 

bakî hayat bulmuştur. 

 

Dünyada ru’yet Hz. Peygamber’in tecrübesinin öncülüğünde ve kendisinin 

hayat rehberliğinde gerçekleştiği gibi ahirette de Hz. Peygamber aracılığıyla 

gerçekleşecektir. 

 

O göstertir geri bunda tecelli mâverâsından / Ki zîrâ mazharı 

oldur o şahlar şâhının şâhâ222 

O, (Hakk) ötelerin ötesinden tecellisiyle burada (kendisini) 

gösterir ki o (Hz. Muhammed) şahlar şahının mazharıdır. 

 

Bu beyit şöyle de okunabilir: Hz. Muhammed ötelerin ötesinden gelen 

Hakk’ın tecellisinin buradaki mazharı, zuhur yeridir. Hz. Peygamber hem gören hem 

de gösterendir. Miraçta görendir ve dünyada Hakk’ı gösterendir. 

3.3.2.1. Dünyada Hakk’ı Görmek 

Marifet sahibi ve kendilerini temizlemiş kullar Hakk’ı dünyada göreceklerdir. 

Buradaki görme ile Hz. Peygamber’in tecrübesindeki gibi bedenle miraçtan söz 

edilmediği gibi baş gözü ile görmekten de söz edilmez. Yazıcıoğlu insanın dünyada 

iken ledünnî ilim ile Hakk’ın zatını idrak edebileceğini düşünür ve ona göre bu, 

kâmil kulların dünyada Hakk’ı görme biçimidir. Aslında ahirette Allah’ı görmek de 

dünyada görmeye bağlıdır. 
																																																								
221 a.g.e., byt: 8743; a.g.e., s. 638. 
222 a.g.e., byt: 8744; a.g.e., s. 639. 



257 

Yazıcıoğlu hem dünyada hem de ahirette Hakk’ın nasıl görüleceğine dair 

müstakil bir bölüm telif etmiştir. Faslün fî Beyân-ı Rü’yeti'llâh (Hakk'ı görmeye dâir) 

adlı bölümde ru’yetin mümkün olacağına dair delilleri ve kısmen de nasıllığı 

üzerinde durur. Ru’yet hakkındaki detaylara ise daha sonra İnkişâfü’z-Zât bölümünde 

girecektir. Dünyada Hakk’ı zevk yolu ile bulmayan kişinin ahirette de bulamaya-

cağını söyler.223 Dünyada Hakk’ı görmek ise göz ile değil, daha çok onun hakkında 

sahih bir bilgiye ulaşmak ile olacaktır. Allah temizlenip saflaşmış bir gönle sahip 

asfiyâsından olmuş kulunda kendisi ile ilgili bir bilgi yaratacaktır. Kişi Allah’ı bu 

ilim ile bilir.224 Yazar dünyada görmenin mahiyeti hakkında açıklamalarda bulun-

muştur. Onları burada yeniden hatırlamak gerekirse bu görme baş gözü ile görme 

değil daha çok gönülde gerçekleşen bir haldir ve sürekliliği yoktur. Ayrıca bazı 

şartları da bulunmaktadır ki bunlardan ilki ve belki de en önemlisi söz konusu gönlün 

‘saflaşmış’ olması esasıdır.225 

Peki görme nasıl gerçekleşecektir? Yazıcıoğlu saflaşmış gönle ilk olarak 

esma ve sıfatların açılacağını söyler. Allah kullarının sırlarını varlıktan uzaklaşsınlar 

ve kendisine yaklaşsınlar diye izzet mertebesine koyar ve önce isimleri ve sıfatları ile 

o saflaşmış gönüllere açılır. Allah bu sırlara isim ve sıfatları ile tecelli ettiğinde 

kişide ma’rifet nûru ortaya çıkar. Bu bilgi ile kul kendisini bilir. Böylece o, ârif, 

bilgisi ise irfan olur. Allah bu kullarının içini ve dışını aydınlatmıştır.226 

Bundan sonra Allah kendi nûr perdelerini kaldırır ve bu aydınlanmış kulla-

rının sırrlarına her ne kadar azap, belâ, şer ve zan varsa ortadan kalksın diye kendi 

güzelliklerini gösterir. Böylelikle kul zulmetten kurtulup vechullahın aydınlığına 

çıkar. Allah’ın nûrları ile bir anda karşılaşan sırrlar muhabbet ateşi ile yanıp varlığa 

dair iz ve nişanlardan kurtulmuşlardır.227 Kul o anda kendisini unutur bir haldedir. 

Açılma ise sürekli değildir. Sonra Hak kendisini kulundan gizlediğinde kul bu 

perdelenmeden dolayı büyük bir hayretle baştan ayağa hüzün içerisinde kalır.228 

																																																								
223 a.g.e., byt: 8735, 8736; a.g.e., 638. 
224 a.g.e., byt: 7877; a.g.e., s. 590-591. 
225 a.g.e., byt: 7882; a.g.e., s. 591. 
226 a.g.e., byt: 7883, 7884; a.g.e., s. 591. 
227 a.g.e., byt: 7885, 7886; a.g.e., s. 591. 
228 a.g.e., byt: 7887; a.g.e., s. 592. 



258 

Yazıcıoğlu’na göre dünyada Hakk’ın görülmesi bazı şartları gerektirse de 

mümkündür. Ona göre dünyada miraç edip Hakk’a gitmeyen ahirette de 

gidemeyecektir, bu yüzden kendini buna hazırlamalısın. Dünyada kendi miracını 

yaşayıp batınî bir bakışla, akıl ve gönül gözü ile Allah’ı gören kâmil kişi ahirette de 

bu baş gözü ile Allah’ı görecektir. 

3.3.2.2. Ahirette Hakk’ı Görmek 

Ahirette Hakk’ın görülmesi meselesi öncelikle cennetteki ru’yet ile ilgili olsa 

da Yazıcıoğlu tarafından yeri geldikçe Hz. Peygamber’in miracı ile ilişkilendirilmiş 

önemli bir meseledir. Bu yüzden Yazıcıoğlu “Beyân-ı Ru’yetullah” başlığı altında, 

ahirette Hakk’ın görülmesi ile ilgili çeşitli açıklamalar yapmış; yeri geldikçe miraca 

atıflar ile konuyu işlemiştir. Söz konusu açıklamalar, miraç başlığı altında ele alınan 

ve “kābe kavseyn ev ednâ makamı” olarak ifade edilen yakınlaşma ve görüşme hali 

hakkında yapılan açıklamalar ile birlikte düşünüldüğünde ru’yetin ve/veya vuslatın 

varlıktan soyutlanmaya bağlandığını fakat bununla birlikte söz konusu 

soyutlanmanın bir yok oluş veya Allah ile bir ittisale gitmediğini görmekteyiz. Anlatı 

varlık izlerinin silinmesi, madde kirinden arınma, saflaşma, Hakk’ın nûrlarına gark 

olma gibi madde ve alakalarından kesilmeyi vurgulamış olsa da Yazıcıoğlu’nun 

titizlikle baş gözü ile görme, göz ile görme ve görme ifadeleri kullandığı ve Hakk’ın 

karşısındaki kulun mahiyetini açıklamadığı bir var oluş ile var olmaya devam ettiğini 

görmekteyiz. Görme ve vuslat ile ilgili açıklamalar dikkatlice okunmadığı durumda 

Yazıcıoğlu’nun söylemlerinde Hakk’ın karşısındaki kulun hali ile ilgili varlık/yokluk 

açıklamalarında bir tutarsızlık varmış gibi görünse de onun tevhid ilkesini koruma ve 

Ehl-i sünnet çizgisinde kalma konusundaki hassasiyeti, Allah karşısında kulun “bir 

şekilde” hüviyetinin korunmasına dayandığı görülecektir. 

Muhammediye’ye baştan sona, bütüncül bir gözle baktığımızda, 

Yazıcıoğlu’nun varoluşu aslında ru’yetullaha bağladığını söylemek mümkündür. 

Ru’yet; varlığın kaynağına, gizli hazineye geri dönüşü olarak düşünülmektedir. Söz 

konusu geri dönüş veya “vuslat”ın yolu ise hem dünyada hem de ahirette Hz. 

Peygamber’den geçmektedir. Hz. Peygamber dünyada hem vahiy ile hem de miraç 

tecrübesi ile Hak hakkındaki en sahih bilgiye ulaşmış olan kişidir; ahirette ise 

Allah’ın kendisini kullarına açacağı zaman söz konusu vuslatta da bir vesile 



259 

olacaktır. Bunu aşağıda göreceğiz. Yazıcıoğlu’na göre Allah gizli bir hazine iken 

bilinmek istemiş ve âlemi ve insanı bu yüzden yaratmıştır. Peki bu bilginin kaynağı 

nedir? Yazıcıoğlu’na bu soruyu sorarsak dünyada ve ahirette olmak üzere iki çeşit 

bilgiden bahsettiğini görürüz. Hakikatte bu bilgiler aynı ana fikre sahiptir: Fenâ ve 

bekâ. Hakk’ı bilmenin dünyadaki yolunun onun hakkında çeşitli yollarla bilgi sahibi 

olmak olduğunu düşünen Yazıcıoğlu, ahirette ise Hakk’ı bilmenin yolunun onu 

görmek olacağını düşünmektedir. Bu noktada Yazıcıoğlu’nun yine bu gözlerle 

gözükecektir229 vurgusu ile karşılaşıyoruz. Göz ile görme ifadesi bazı kelamcılar 

tarafından ihtiyatla karşılansa bile hem Ehli Sünnet kelamcıları hem de sufiler bu 

görüştedirler. Mutezile gibi tenzihçi yaklaşımlar ahirette Allah’ın görülemeyeceğini 

savunmuş olsalar da Yazıcıoğlu; kendisinin Mutezile gibi düşünmediğini, ahirette 

Allah’ın görülebileceğine inandığını söylemektedir.230 Bununla birlikte Hakk’ın 

kendisini açması ve bu gözlerle görülmesi ifadesindeki teşbihî anlamı açıklama 

ihtiyacı hissetmiştir. Tasavvufun, bir evet bir hayır, tenzih ile teşbih arasındaki 

yaklaşımı Muhammediye’de de benimsenen bir prensiptir. Evet, bu gözlerle 

görülecektir ama hayır, bildiğin gibi değil.” diyor Yazıcıoğlu. Yazarın görüşlerine 

yakından bakıldığında “görülecek ama…” şeklindeki bu yaklaşımının görünenden 

daha çok, gören ile ilgili bir inceliğe bağlı olduğu anlaşılmaktadır. 

Hz. Peygamber de dahil olmak üzere insan, Allah’ı dünyada bu bedenine ait 

gözlerle göremeyecektir. Ahirette ise insan yine bir beden ile yaratılacaktır fakat bu 

kez cennette ru’yetullah o bedene ait gözlerle görülecektir. Bu noktada Allah’ı görme 

esnasında insanın yaşayacağı bir dönüşümü dikkate almak gerekmektedir. Çünkü 

dünyada miraç bedensel niteliklerin aşılması ile ilgili bir durumdur. Burada insan, 

beşerîliğin etkilerinden sıyrılarak, Allah’ı görebilir hale gelmiştir. Ahirette ise yine 

bir bedenden söz edilse bile bu, dünyevî manada bir bedenlenme olmadığından 

dünyadaki gibi bir sülûka ihtiyacı olmasa da Hakk’ın huzurunda tam bir benlik ve 

bilinç halinde kalamayacağı da açıktır. Yazıcıoğlu doğrudan veya dolaylı olarak bu 

kendinden geçme haline birçok kez atıf yapmıştır. Örneğin onlardan biri Nûr Meclisi 

(Meclisü’n-Nûr) adlı bölümde şöyle gelir: 
																																																								
229 “Ona bildirdi Kur’an’da ki bir gün yüzünü tahkik / Hicâbın keşf edip nâgâh / Ayân edip bu 

gözlerle gözikiserdir ol Sübhan / Açısardur senâsından”, a.g.e., byt: 7858; a.g.e., s. 588-589. 
230 “Yüzünü görmeğe imkân çü vardır ârzûmendem / Kulağım hâlîdir zîrâ kelâm-ı i’tizâlîden”, a.g.e., 

byt: 8755; a.g.e., s. 639. 



260 

Ki tâ keşf-i hicâb ede göre gözler yüzün onun / O yüzde mahv 
ola gözler be-küllî gide keyfiyyât 231 

Perdeleri kaldırır ve gözler onun yüzünü görür. Gözler o 
yüzde yitip giderler ve artık tamamıyla nitelikler silinir. 

 

Hak ahirette kendisini Adn Cenneti’ndeki beyaz miskten bir tepede (kesîb-i 
ebyâz)232 kullarına açacaktır. Yazıcıoğlu bu zirve anlatıya geçmeden önce uzun 
açıklamalar yapar. Anlatı Muhammediye’nin sonlarına doğru veya Ru’yetullah’a 
doğru da diyebiliriz, Hakk’ın görülmesi ve O’nun nûr olması üzerine odaklanarak 
Ru’yetullah’ın gerçekleşmesiyle zirve noktasına taşınır ama burada noktalanmaz. 
Hatırlamak gerekir ki Muhammediye aslında bir eğitim kitabıdır ve bir insan-ı kâmil 
vizyonundan hareketle ortaya çıktığı için Yazıcıoğlu yeniden sözü insana getirir. 
Buradaki insan anlatısı metafizik bir yaklaşımla Hz. Peygamber ve kavramsal olarak 
insan arasında gider gelir. Söz gelimi insan bazen Hz. Peygamber, bazen ademoğlu, 
bazen insan-ı kâmil, bazen de okuyucunun bizzat kendisidir. Bu yüzden Hakk’ın 
görülmesinden sonra Yazıcıoğlu, onu görecek kişiye geri döner. Rabb’in ve nefsin 
bilinmesinin ne olduğu ve onu bilen arif kişinin özelliklerinin neler olduğu üzerinde 
detaylıca durur. Çünkü ahirette görmek dünyada bilmeye bağlıdır ve Muhammediye 
yaşayan bir insan ile konuşmaktadır. 

Yazıcıoğlu önce görmenin nasıl olmayacağı (tenzih) üzerinde durur. Doğal 
olarak teşbih ifade eden görmek kelimesinin Hakk’a izafe edilebilmesi için bilinen 
hiçbir görmeye benzememesine özen gösterilmelidir. Bununla birlikte cennetteki 
görmenin bu zâhir gözlerle olacağına da vurgu yapmaktadır yazar.233 Allah cisim 
olmadığı gibi cisimsel bir şey de değildir ve onun varlığı kendindendir. Ona bir 
mekan da atfedilemez, yönlerle sınırlandırılamaz ve bu, onun kemâlindendir.234 

Bir cisim olmayıp mekan ile ilgili sınırlamalardan da âri olduğu için onun 
varlığı başka herhangi bir şey gibi bir başka şeyle karşı karşıya veya yüz yüze gelip 
ona tekabül etmez. Veya görme esnasında nesnenin suretinin gözde yer tutması gibi 
																																																								
231 a.g.e., byt: 8037; a.g.e., s. 601. 
232 a.g.e., byt: 7910; a.g.e., s. 594. 
233 “Gel imdi zevk ile nice gözikiser Allâh / Bu zâhir gözlere anda / Ki tâ bende bu tahkîka diyem 

tâbende bir bürhân / Dola gözler ziyasından” a.g.e., byt: 7858, a.g.e., 588-589. 
234 a.g.e., byt: 7859; a.g.e., 589. 



261 

bir durum da gerçekleşmez.235 Bu özellikler ay altı âlemlerdeki varlık ve cisimlere 
mahsustur. 

Bununla birlikte Hak verdiği sözü tutacak, perdeleri açacaktır. Onun perdesi 
ise yücelik nûrudur (Nûr-ı Kibriyâ). Allah perdeyi kaldırdığında gözler onu kesin 
olarak göreceklerdir. Yazıcıoğlu Hakk’ın görülmesi konusunda Hz. Peygamber’in 
dolunay hadisine atıf yapar.236 Nasıl ki gökyüzünde dolunay apaçık parladığında 
görme özelliğini yitirmemiş gözler onu görebiliyorsa Hak da yüzünün perdesini 
kaldırdığında öyle apaçık görülecektir.237 

Bu dünyada kişinin Hakk’ı görmesi hem mecazi bir anlam taşımaktadır hem 
de süreklilik arzetmeyen bir haldir. Yazıcıoğlu kalıcı varlık ve tam bir görüşün 
ahirette gerçekleşeceğini söylemektedir. Buradaki sözlerini Kıyâme Suresi’ndeki iki 
ayet ve Hz. Peygamber’in bir hadisine dayandırmaktadır.238 Hadise göre müminler 
ahirette bulutsuz bir gecede dolunayın görülmesi gibi Rab’lerini göreceklerdir. 
Yazıcıoğlu da bu referanslarla yazar ve ardından kendi görüşlerini ortaya koyar.239 
Cennette Allah’ı görecek olan kullar dünyada belli bir kemâl derecesine ulaşmış-
lardır. Onlar alimler, abidler vb. kâmillerdir. Bu kulların Allah’ı görmesi ile Hz. 
Peygamber’in miracı esnasında (ev ednâ makamında) Rabbi ile yakınlaşması/ 
görüşmesi anlatıları birbirine çok benzemektedir. Bu iki anlatının ortak noktasının 
gören kişinin maruz kaldığı dönüşüm olarak tespit etmemiz gerekir. Hem miraç hem 
de Ru’yetullah, Muhammediye’de nûrun nûra kavuşması olarak tasavvur edilmiştir: 

Bârî çün onu göreler cümle yere yüz uralar / Secde idüben 

duralar nûra ere nûr u ziyâ 240 

(İnsanlar) onu gördüklerinde tüm yüzler yere kapanır, secde 

edip öylece kalırlar. Nûr ve ziyâ nûra kavuşur. 

																																																								
235 Bursevî, Ferahu’r-Rûh, c. 9-10, s. 94.; Çelebioğlu Muhammediye II, byt: 7860; Yazıcıoğlu, 

Muhammediyye, s. 589. 
236 Buhari, Mevakitu’s-Salat 6, 26, Tefsir, Kaf 1, Tevhid 24; Müslim, Mesacid 211, (633). 
237 Çelebioğlu, Muhammediye, byt: 7861, 7862; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 589. 
238 “Oysa o gün bir kısım yüzler rablerine bakarak mutlulukla parıldayacaktır.” Kıyâme/22, 23; 

“Resulullah (sav) bir dolunay gecesi, aya baktı ve: “Siz şu ayı gördüğünüz gibi, Rabbinizi de böyle 
perdesiz göreceksiniz ve O’nu görmede bir sıkışıklığa düşmeyeceksiniz” (herkes rahatça görecek). 
(…) Buhari, Mevakitu’s-Salat 6, 26, Tefsir, Kaf 1, Tevhid 24; Müslim, Mesacid 211, (633); Ebu 
Davud, Sünen. 

239 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 7897-7906; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 593-594. 
240 a.g.e., byt: 8221; a.g.e., s. 611. 



262 

Kişi maddi ve dünyevi özelliklerinden soyutlanır ve Hakk’ın huzurunda, onun 
nûrlarına batar. Yazıcıoğlu’nun ifadesi ile kişinin kalıbı ve kalbi nûra dönüşür.241 

Yazıcıoğlu ru’yetullahın nasıl gerçekleşeceğine geçmeden önce Mecâlisi’n-
Nûr (Nûr meclisi) adlı bir bölümde Nûr Suresi’nin otuz beşinci ayetinin mealini 
verip ayet hakkında farklı yorumlar içeren tefsirlere yer verir. Nûr öncelikle Hakk’ın 

kendisidir. O göklerin ve yerlerin nûrudur ve yerleri ve gökleri kendi nûrundan 
yaratmıştır.242 Yazıcıoğlu esasen anlatının geri kalanını, yani Allah’ın cennette 
kendisini kullarına açması (ru’yetullah) konusunu bu ayette söz edilen “Allah’ın nûr 
olması” ifadesi üzerine kurmuştur. Bizce Muhammediye’nin zirve noktasını 
oluşturan anlatıda yani İnkişâfu’z-Zât bölümünde, ru’yetin gerçekleşmesini ifade 
eden beyitlerde gören de görülen de nûr olarak ortaya konmuştur. Zât-ı İlahî ve nûr-ı 
mutlak, mutlak manada bilinemez243 ise de Cennetteki miskten tepede insanlar bu 
nûr ile karşılaşacaklar, o nûra batıp onunla kaplanacaklar ve görüş (ru’yet) bir çeşit 
“hal” olarak tecrübe edilecektir. Allah göklerin ve yerlerin nûrudur ve o nûrun misali 
ise Yazıcıoğlu’nun yer verdiği tefsirlerde hem insan hem de Hz. Muhammed olarak 
yorumlanmıştır. Bunlara aşağıda değineceğiz. 

Yazıcıoğlu söz konusu ayetin birkaç tefsirine yer vermiştir. Buna göre 
öncelikle nûr Allah’tır ki o, yerleri ve gökleri nûrlandırır.244 Allah’ın nûrunun 
misaline gelince ise burada iki görüşe yer verir. İlk görüşe göre bu ayette kastedilen 
insandır. İnsanın cesedi mişkat (kandillik), gönlü kandil ve nefsi (nefs-i kudsiyye) ise 
ateş değmeden tutuşabilen zeytin ağacı gibidir. Yazıcıoğlu’nun burada sözünü ettiği 

nefs, insanı kötülüğe sevk eden nefs değil keskin idrakin son noktası, yakîn sahibi 
																																																								
241 “Çü gitti cümle keyfiyyât fenâ buldu vücûdiyyât / Ki hatta kalebi kalbi oluptu nûra tebdîlâ”, 

a.g.e.,byt: 2173; a.g.e., s. 194. 
 “Ki kalbi ne yere erse ererdi kalebi anda / Oluptu kalb gibi kaleb kemâlât üzre ol bedr ay”, a.g.e., 

byt: 2226; a.g.e., s. 198. 
 Burada kalıbın kalbe uyması söz konusudur. Görme esanasında da durum böyledir. Kalıp ortadan 

kalkmaz fakat daha latif olana tabi olur. 
 “Sirâyet ede pes bu nûr dola ervâh ile ebdân / Tamâmet zâhir ü bâtın dola envâr ile insan”, 

a.g.e.,byt: 8101; a.g.e., 604. 
242 “Allah göklerin ve yerin nûrudur. O’nun nûrunun misali, içinde kandil bulunan bir kandilliktir. 

Kandil bir cam içindedir, cam inci gibi parlayan bir yıldıza benzer; (bu kandil) doğuya da batıya 
da ait olmayan, yağı neredeyse ateş dokunmasa bile ışık veren mübarek bir zeytin ağacından 
yakılır. Nûr üstüne nûr. Allah nûruna dilediğini kavuşturur. Allah insanlar için misaller veriyor, 
Allah her şeyi hakkıyla bilmektedir.” Nûr Sûresi, ayet 35. 

243 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8031-8032, 8038; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 601, 601. 
244 a.g.e., byt: 8035, 8038-8039; a.g.e., s. 601, 601. 



263 

insanın imkânıdır.245 Bu nefs ile insan herhangi bir yöne ait değil, vasattadır ve nûr-ı 

kudsîden (Allah’ın nûru) aldığı nûr ile başka bir şeye ihtiyacı olmadan parlar. İnsan 
nûr üzerine nûr yani iki nûr sahibidir. Birisi Yazıcıoğlu’nun nûr-ı isti’dâd olarak 
ifade ettiği insan yaratılırken kendisine verilen imkânlar; diğeri ise yukarıda ifade 
edilen kutsal nûr yani insanın Hakk’tan aldığı nûrdur. İstidat nûrları zahir, kutsal nûr 
ise batındır. İnsan kendisine verilen kutsal nûr sayesinde nereden gelip nereye 
gittiğini unutmayacaktır.246 

İnsan dünyadan ayrılırken beşeri özelliklerinden sıyrılır ve böylece beşeri 

istidat nûrlarından ayrılır fakat varoluşundaki kutsal nûr süreklidir. Yazıcıoğlu 

insanın bu nûr sayesinde varlık tadını tattığını ve bu nûrun nihayette varacağı yerde 

(ahiret) insanı mahcup olmaktan koruyacağını ifade etmektedir.247 

Nûr ayetinin ikinci yorumunda ise söz konusu edilen mümin kuldur. Burada 

yukarıda söz ettiği “mahcubiyetten korunma” anlamının daha açık ifade edildiğini 

görmekteyiz aslında. Buna göre ayette verilen misalde, fânusun konulduğu mişkat 

müminin nefsi, cam fanus göğsü, kandil ise göğsündeki imanıdır ve iman nûrunu 

Kur’an-ı Kerim’den almaktadır. İman aynı zamanda irşat ağacından da nûr alır. Bu 

yorumda mümine beş nûr atfedilir: Müminin sözü, ameli, gönlü, yüzü ve makamı 

nûrdur.248 Yazıcıoğlu sözü, ameli, gönlü ve yüzü nûr olan müminin kendisinin de nûr 

olacağını ve bu nûrun makamının da nûr olacağını söylemektedir. Mümin bu nûrlu 

makama ahirette cennette kavuşacaktır ki Ru’yetullah da burada gerçekleşecektir: 

 

Beşincisi budur nûrun makaamı ola nûrânî / Pes ola sonucu 

nûrün alâ nûrin olup şâh-bâz249 

Beşincisi budur ki nûrun makamı da nûrânî olur. Böylece 

(mümin) nûr üzerine nûr sahibi olup alaca doğan gibi olur. 

																																																								
245 Nefs-i kudsiyye: bu öyle bir nefstir ki yakîn üzere bütün insan nev’i için mümkün olan her şeyi 

veya pek çok şeyi istihzar (hazır etme) etme melekesi vardır. Bu durum ise keskin idrâkin son 
noktasıdır. İ. H. Bursevî, Ferahu’r-Rûh, c. IX-X, s. 151. 

246 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8047-8055; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 602. 
247 a.g.e., byt: 8054, 8055; a.g.e., s. 602. 
248 a.g.e., byt: 8058-8063; a.g.e., s. 602. 
249 a.g.e., byt: 8062; a.g.e., s. 602. 



264 

Nûr Suresi’nin otuz beşinci ayeti ile ilgili Yazıcıoğlu’nun yer verdiği son 

yorumda Allah’ın bu ayette geçen misali Hz. Peygamber için getirdiği ifade 

edilmektedir. 

 

Ki bu temsil onunçündür ki tâ fehm edeler ebrâr / 

Muhammedçün buyurdu Hak kim oldur kutb-i kutbü’n-nâs250 

Bu misal basiret sahibi kimseler düşünüp bilsinler diye 

verilmiştir: Hak burada Hz. Muhammed için onun insanların 

kutuplarının kutbu olduğunu söylemiştir. 

 

Ayette zikredilen kandillik Hz. Peygamber’in göğsüdür, cam fanus kalbidir, 

risalet ise etrafa nefis kokular saçan kandildir.251 Yazıcıoğlu Hz. Peygamber’in 

yaratılışındaki mükemmelliğe vurgu yaparak onun nûr üzerine nûr olduğunu söyler. 

Kim burada Hz. Peygamber’in yoluna baş koyarsa ahirette de cennet yoluna ayağını 

basacaktır. Yazıcıoğlu’nun çokça üzerinde durduğu bir prensip burada da karşımıza 

çıkar: Ahirette iyilik isteyen bunun yolunu dünyada yapmalıdır. Örneğin kim ahirette 

Allah’ın cemalinin nûrlarına kavuşmak isterse burada Hz. Peygamber’in nûruna 

ulaşmalıdır. Allah bize kendisine ulaşan Hz. Peygamber’in yolunu göstermiştir. 

İnsan Hz. Peygamber’i sadece beşeriyetten ibaret görmemelidir. O, vahdet sırlarına 

ulaşmıştır ve en üstün şeriatin de sahibidir.252 

Yazıcıoğlu bu ifadeleri cennetteki miskten tepeye bağlar. Ru’yetullah bir 

cuma günü burada gerçekleşecektir. İnsanlar buraya Hz. Peygamber’in önderliğinde 

gelirler253 ve herkes kendi layık olduğu yere yerleşir. Burada liyakati ilim belirler.254 

Yazıcıoğlu Ru’yetullah’ın gerçekleşmesinden önce bir hazırlık süreci 

öngörür. Bu tepedeki insanların Hakk’ın cemalini görmelerinden önce her yeri 

kaplayan bir nûr ortaya çıkar ve varlık izlerini siler. İnsanlar ise bu nûr karşısında 

																																																								
250 a.g.e., byt: 8064; a.g.e., s. 602. 
251 a.g.e., byt: 8065; a.g.e., s. 603. 
252 a.g.e., byt: 8066-8073; a.g.e., s. 603. 
253 a.g.e., byt: 7988; a.g.e., a.g.e., s. 598. 
254 a.g.e., byt: 8091-8098; a.g.e., s. 604. 



265 

secdeye kapanırlar. Bu halleri ile nûra öyle batmışlardır ki onları yok olmuş sanırsın. 

Bu nûr onların ruhlarını ve bedenlerini kaplar, zahirlerine ve batınlarına sirayet eder. 

İnsan bu hali ile bir bütün olarak göz ve kulak kesilmiştir ve Hakk’ı yönsüz bir 

şekilde görecek ve duyacaktır. İşte o zaman insan tüm iman edilen şeylerin 

hakikatine ulaşacaktır.255 Burada Yazıcıoğlu yine “işbu göz ile” ifadesiyle görmenin 

yine göz ile olacağını vurgulamıştır. 256 

Ru’yetullah uzun bir hazırlık aşmasından sonra gerçekleşir. Öyle görünüyor 

ki Yazıcıoğlu Ru’yetullah meselesinde iki açıdan hassasiyet göstermektedir. 

Öncelikle Ru’yetullah insan için nihai bir gaye olduğu için çok önemli bir hedeftir. 

Bu yüzden konunun incelikleri ile anlatılması gerekmektedir. Diğer taraftan konu 

Ehl-i Sünnet’in tevhid prensibi ile ilgili olarak ise hassas bir noktada bulunmaktadır. 

Tenzih ve teşbihin aynı anda ve dengeli bir şekilde tutulması gerekir. Allah, yüzünü 

kullarına açacak kadar kullarının yakınında olmakla birlikte, ihata edilemeyecek 

kadar da yücedir. Bu yüzden Ru’yetullah’ın detaylarına girildiğinde teşbihe her 

başvurulan aşamadan önce veya sonra bir tenzih gelir. Örneğin o görülecektir ama 

bilinen bir görüş ile değil, baş gözü ile görülecektir fakat bu beden dünyevî manada 

bir beden değildir. Yani beşerî özelliklerinden büyük ölçüde soyutlanmış bir 

varoluştan söz edilmektedir. Bunun gibi hassasiyetlere dikkat ederek Yazıcıoğlu, 

sözü Allah’ın görülmesi meselesine getirmiş ve bu bölümün adını İnkişâfu’z-Zât ola-

rak belirlemiştir. İfade, Hakk’ın cennetteki miskten tepede kullarına hitap etmesini 

ve aradaki perdeleri kaldırarak cemalini onlara göstermesini ifade etmektedir. Bu 

noktada Hz. Peygamber’in belirleyici varlığının öne çıktığını göreceğiz. 

Yazıcıoğlu sözlerine burada dile getireceği bilgilerin ilm-i ledün sınıfından 

olduğunu ifade ederek başlar. Bu bölümde en yüce sırlar ortaya çıkacaktır. 257 Hak 

daha önce kendi sırrını sevgili peygamberi Hz. Muhammed’e miraç gecesi açmıştır: 

																																																								
255 İnsanın içi-dışının nûrla dolması önemli. Burada insan sanki nûr oluyor ve Allah’a daha çok 

benziyor. Bu beyit bir anlamda insanın geldiği yere dönmesi ve maddi her unsurdan temizlenerek 
nûra tebdil olması düşüncesini veriyor. İbnü’l-Arabî Fütühat-ı Mekkiyye’de varlığın geldiği yere, 
aslına dönüşünü farklı bağlamlarda birçok kez ifade eder. Varlığın dairesel temayülü de bu 
bağlamda anlaşılabilir. Ayrıca varlığın aslının nûr olması meselesi için bkz. Fütûhât-ı Mekkiyye, 
çev. Ekrem Demirli, c. 9, s. 218.; İbnü’l-Arabî, el-Futûhâtu’l-Mekkiyye, muhakkik yok, c. 2, s. 
488. 

256 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8099, 8105; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 604-605. 
257 a.g.e., byt: 8125-8126; a.g.e., s. 606. 



266 

Bulardan sonra Allâh’ın da var bir sırr-ı esrârı / Ki 

subhânellezî esrâ’da etti sırrını isrâ258 

Bunlardan sonra Allah’ın da bir sırlar sırrı vardır. (Allah) 

subhanellezî esrâ’da (miraç gecesinde) sırrını yürütmüştür. 

 

Yazıcıoğlu’nun yukarıdaki ifadesini en azından iki şekilde okumak mümkün 

ve hatta gereklidir. Beyit ilk anlamıyla alınırsa Allah’ın bir sırrı vardır ve o sır, 

sırların sırrıdır ki Allah o sırrını Miraç gecesinde Hz. Peygamber’e göstermiştir. Hz. 

Peygamber o gece Rabb’ine “ev ednâ” makamı kadar yaklaşmış, onu görmüş ve 

onunla konuşmuştur. Bunlar miraç ile ilgili malum bilgilerdir. Beyti daha bütüncül 

bir bakışla ikinci bir okumaya tabi tuttuğumuzda ise ilk anlamı da geçersiz kılmamak 

şartı ile ikinci bir anlam katmanı ile karşılaşırız. İlk mısra yine aynı şekilde anlaşılır: 

Allah’ın sırların sırrı olan bir sırrı vardır. İkinci cümlede Hz. Peygamber’in adı 

geçmiyor fakat biz yazarın İsra Suresi’nin birinci ayetine atıf yaparak, Hz. 

Peygamber’i kastetmiş olduğunu anlıyoruz. Yazıcıoğlu diyor ki Allah miraç gecesi 

sırrını yürütmüştür. Biz biliyoruz ki ayette yürütüldüğü ifade edilen kul Hz. 

Muhammed’dir. Beyte bu şekilde bakınca Yazıcıoğlu’nun aslında İsra gecesi 

yürütülen Hz. Peygamber’in Allah’ın sırrı olduğunu söylediği görülmektedir. 

Yazıcıoğlu burada Hz. Peygamber’in Allah’ın sırrı olduğunu söylüyor ama takip 

eden altı beyitte Allah’ın sırrının nasıl da erişilmez, bilinemez ve ihata edilemez 

olduğunu anlatmaktadır. Buradaki tenzihi yine bir teşbih takip ediyor; Allah’ın sırları 

bilinemez ama yine de kılı kırk yaran ariflerin bu sırlara dair söyleyecek bazı sözleri 

bulunmaktadır.259 Hakk’ı o kadar da uzak sanma! 

Bu arifler özellikle muhabbetten söz ederler. Bununla birlikte muhabbet 

hakikatte yaşanan bir haldir ve sözlerin en güçlüsü bile onun özünü ortaya koymakta 

yetersiz kalacaktır. Alimler, Allah’ın zatının sevilemeyeceğini savunurlar. Onlara 

göre kişi ancak Allah’a çokça itaat ve ibadet etmeyi, ondan gelecek ihsanı ve 

lütufları sevebilir. Diğer taraftan Yazıcıoğlu ariflerin Allah’ın sevilebileceğini 

düşündüklerini ifade eder. Muhabbet bir tat alma, bir lezzettir ve insanların maksadı 

																																																								
258 a.g.e., byt: 8127; a.g.e., s. 606. 
259 a.g.e., byt: 8133; a.g.e., 606. 



267 

da odur. İnsanlar eksiksizliği, kemâli sever. Bu yüzden Allah’ın zatı da sevilebilir 

çünkü o kemâl-i mahzdır/sırf kemâldir (kemâl mahbûb imiş bizzât).260 Şu âlemde 

kemâle dair ne varsa tamlığını Hakk’tan almıştır. İnsanlar hakikatte kemâli sevdikleri 

için varlığa dair sevilen her şeyde asıl sevilen kemâli kendinden olan Hak’tır. Bu 

yüzden her şeyden Hakk’a giden bir yol vardır. Her kim muhabbette kemâle ermişse 

tüm makamları tamamlamış, hakikatin tadına varmıştır. Muhabbetten nasibi olmayan 

ise cümle makamlar hakkında bilgiye sahip olsa da helvanın tadını tatmamıştır. 

Çünkü muhabbet Hakk’ın zât nûrlarından gelmektedir, onun dışındaki her şey ise 

Hakk’ın sıfatlarındadır. 

Yazıcıoğlu Hakk’ın kullarına açılmasından önce muhabbetullahtan söz eder 

ve Cennette Hakk’ın cemaline kavuşmayı muhabbetullaha ve Zât’ta fenâya 

bağladıktan sonra sözü Hz. Peygamber’e getirir. Her kim Cemâl isterse Hz. 

Peygamber’e uymalıdır. 

Hakk’ın açılması üç aşamada gerçekleşecektir. Bu aşamaların her biri bir 

perdeye tekabül etmektedir. İlk açılacak perde İzzet Hicabı’dır. İzzet perdesi Hakk’ın 

zâtını filleriyle gizler. İkinci perde Azamet Hicabı’dır. Hakk’ın yüceliği sıfatlarının 

hakikatini insanlardan gizlemektedir. Üçüncü ve son perde ise Hicâb-ı Kibriyâ’dır ki 

bu perde Hakk’ın zâtını gizler. Çünkü “Erişmeye ona enzar ki tâ sâfî kala beydâ”261 

Hakk yüzünden perdeleri kaldırdığında ise ortaya öyle büyük bir nûr çıkar ki 

insanlarda varlığa dair izler silinir ve onlar tamamen nûr olurlar.262 Hak bütün 

perdelerini kaldırsa bile Hicâb-ı Kibriyâ kalacaktır: 

 

Hicâbın cümle keşf ede kamu gözler göre zâtın / Hicâb-ı 

Kibriyâ ola hemîn ancak kala hasnâ263 

Hak bütün perdelerini kaldıracak ve tüm gözler O’nun zâtını, 

güzelliklerini görecektir ancak Kibriyâ Perdesi kalacaktır. 

																																																								
260 a.g.e., byt: 8134-8149; a.g.e., s. 606-607. 
261 a.g.e., byt: 8190; a.g.e., s. 609. 
262 a.g.e., byt: 8188-8194; a.g.e., s. 609-610 
263 a.g.e., byt: 8212; a.g.e., s. 611. 



268 

Aynı konuda başka bir söyleyiş ise şu şekilde gelmiştir: 

 

Çünkim tecelli ede zât götrüle hep kibr ü riyâ / Cümle hicâbı 

ref’ ede illâ ridâü’l-Kibriyâ264 

Yüce Zât tecelli ettiğinde her şey yok olur, ne kibir ne de 

gösteriş ortada kalır. Hak Kibriyâ örtüsü hariç tüm perdeleri 

kaldırmıştır. 

 

Çünkü: 

 

Zîrâ hakîkat mülkünün sultânı zâhir olsadı / Bulmaz idi kimse 

bekaa ger evliyâ ger enbiyâ265 

Eğer hakikat mülkünün sultanı (tam olarak) ortaya çıksaydı 

evliya veya enbiya hiç kimse bekâ bulamazdı. 

 

Hak perdelerini kaldırdığında insanlar onun cemalini göreceklerdir fakat bu 

görme hakkında Yazıcıoğlu yine bazı açıklamalarda bulunur. İnsanlar O’nu görürler 

fakat bu görmede yan ve yön yoktur, gayet yakından bir görüş olmakla birlikte bu 

görüşte ne bir değer hükmü, ne nitelik, ne nicelik, ne de kısımlar veya parçalar söz 

konusudur. Veya bu görme bilinen görme gibi değildir; gözde bir resim, şekil 

belirmediği gibi ışığın göze girmesi de söz konusu değildir. Yahut da o, kendisini 

gören gözlerin mukabilinde değildir. Bakışlar ona eriştiğinde bir son bulamazlar, 

kalp gözleri de onu ihata edemez ve o, kendi el değmemişliğinde kalır. Yüce Hak 

tecelli edişlerinden ve tecellinin nûrlarından daha yücedir.266 Bunula birlikte kullar 

dünyada Allah’a hangi sıfatta inandıysalar ahirette de onu o şekilde bulacaklardır. 

																																																								
264 a.g.e., byt: 8218; a.g.e., s. 612. 
265 a.g.e., byt: 8219; a.g.e., s. 611. 
266 a.g.e., byt: 8213-8217; a.g.e., s. 610-611. 



269 

Her kim bula anda sebât etdi niceyse der-sıfât / Ancılayın 

keşf ola zât şol vakt kim açısar gıtâ267 

Her kim dünyada Allah’a hangi sıfatları ile inanmışsa ahirette 

de Hak, o kula perdelerini o şekilde açacaktır. 

 

Ru’yetullah kulların amellerinin veya iyiliklerinin karşılığı değil Hak’tan bir 

lütuf ve ihsandır. 

 

Evvel kelâmı bu ola kim ben şol Allâh’am size / Kim va’deme 

sâdık olup lütfumda ettim ihtimâ268 

(Hakk’ın) ilk sözü şu olacaktır: Ben öyle Allah’ım ki sözüme 

sadık olup lütfumla sizi korudum. 

 

Sizi getirdim dârıma lâyık edip envârıma / İrgürdüm uş 

dîdârıma verdim vilâyetten kabâ269 

Sizi nûrlarıma layık edip yurduma (cennete) getirdim. İşte 

cemâlime eriştirdim ve size (bana) yakınlık elbisesi 

giydirdim. 

 

Yazıcıoğlu Ru’yetullah’ın gerçekleşmesi öncesinde Hz. Peygamber’i bir şart 

olarak ortaya koyarken onu Rûh-ı a’zam, Ridâ-yı Kibriyâ ve Ferd-i câmi’ olarak 

tanımlamaktaydı.270 Kibriya perdesi tanımı ru’yet meselesinde bizim için önemlidir. 

Çünkü aynı tamlama daha sonra Hakk’ın kaldırmadığı tek perdesinin ismi olarak 

yeni bir kullanımla karşımıza çıkacaktır. Yazıcıoğlu Hakk’ın açılmasına dair 

sözlerinin sonlarında yapmış olduğu bazı değerlendirmelerde Hz. Peygamber’den 
																																																								
267 a.g.e., byt: 8229; a.g.e., s. 611. 
268 a.g.e., byt: 8299; a.g.e., s. 615. 
269 a.g.e., byt: 8300; a.g.e., s. 615. 
270 a.g.e., byt: 8183-8185; a.g.e., 609. 



270 

söz etmese de Kibriyâ perdesinin insanlar ile Hak arasında bir berzah oluşturduğunu 

ve Zât nûrlarının bu berzahtan insanlara tecelli edeceğini söyler. İnsanlar ancak bu 

şekilde Hakk’ın Zât nûrlarına dayanabileceklerdir, aksi halde evliya veya enbiya fark 

etmeksizin yok olurlardı.271 Bu beyitlerdeki ifadeler sufilerin, asıl insan-ı kâmilin Hz. 

Muhammed olduğunu, diğer kâmil kulların ona nisbetle, ona vekâleten kâmil 

olduklarını söyleyen görüşleri ile de örtüşmektedir.272 Devam eden beyitlerde ise 

Yazıcıoğlu’nun Hakk’ın ilk olarak Hz. Peygamber’e tecelli ettiğini, ondan sonra 

diğer insanlara tecelli ettiğini söylediğini görüyoruz. 

Ru’yetullah kullar için nihai noktadır fakat dünyada müşahedenin sürekli 

olamaması gibi cennette de ru’yet sürekli değildir. Hak kendisini açar, kulları ile 

konuşur onlara lütuflarını saçar ve sonra yine kapanır: Bir sonraki cumaya kadar. 

Cuma günü Muhammediye’de Yevmü’l-mezîd olarak isimlendirilmiştir. Artış ve 

ziyadeleşme anlatan tamlama, kulların her Cuma bir öncekine göre daha fazla 

yakınlık ve muhabbet bulacaklarını ifade etmektedir.273 

İnsanlar saflar halinde cennetteki o miskten tepeye gelirler ve her biri 

kendisine ait yere oturur. Buradaki hiyerarşiyi ise kulların dünyada Hakk’a 

yakınlıkları belirlemektedir274 ki bu yüzden Yazıcıoğlu çeşitli vesileler ile yeri 

geldikçe ahirette Hakk’ı bulmanın yolunun onu dünyada bilmek olduğunu 

söylemektedir. 

Hakk’ı dünyada en iyi bilen ise Hz. Muhammed’dir. O, miraca çıkıp kābe 

kavseyn ev ednâ makamına ulaşmış ve en sahih bilgiye sahip olmuştur. Bu yüzden 

insanlar saf saf gelerek her biri miskten tepedeki makamlarına oturduklarında en 

üstün makamda (A’lâ-yı illiyyîn) şüphesiz ki Hz. Peygamber bulunacaktır. A’lâ-yı 

illiyyîn, bütün cennetlerin en yükseği olan Adn Cenneti’ndeki vesile makamında 

bulunan Hz. Muhammed’in nûrdan minberidir.275 Hakk kendisini ilk önce Hz. 

Muhammed’e açacaktır: 

																																																								
271 a.g.e., byt: 8218-8220; a.g.e., 611. 
272 Ekrem Demirli, “İnsan-ı Kâmil Ne Demektir”, İbnü’l-Arabî Metafiziği, s. 300. 
273 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8310; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 616. 
274 a.g.e., byt: 8280-8295; a.g.e., s. 614-615. 
275 Bursevî, Ferahu’r-Rûh, c. 9-10, s. 201. 



271 

Saf saf gelip cem’ olalar yer yer geri oturalar / A’lâyı 
illiyyîne pes Ahmed çıka bî-imtirâ 276 

(İnsanlar) saflar halinde gelip toplanarak her biri kendi yerle-
rine otururlar. En yüce makama ise şüphesiz Ahmed çıkar. 

 
Makâm-ı a’lâ-yı illiyyîn’de Ahmed olacaktır çünkü Hz. Peygamber bu 

dünyada “irfân ve şuhûd cihetinden insanların en kâmilidir.”277 Bu yüzden makamı 
da cennetin en yüce yeri olacağından ilk tecelli kendisine olacak, ondan sonra Hak 
cemalini tüm insanlara açacaktır: 

 
Zîrâ tecelli kim eder evvel ona eder celîl / Ondan kamu halka 
eder yoktur bu sözde iftirâ 278 

Zira Yüce Allah ilk önce ona tecelli eder, ondan sonra bütün 
insanlara tecelli eder. Bu sözde iftira yoktur. 

 
İlk görüş nasıl oldu ise aynı merhaleler tekrar yaşanacaktır. Burada insanların 

nûra batıp her yanları ile göz ve kulak kesilmeleri söz konusudur. 

 
Zâhir olısar geri arş nûra batısar geri ferş / Göz kulak ola 
geri halk etmeyeler savt u sadâ 

(Bir kez daha) Arş ortaya çıkacak ve yerler nûra batacaktır. 
İnsanlar yine göz, kulak kesilecekler ve sessiz kalacaklardır. 

 
Pes nâgehân ol Zü’l-Celâl keşf eyleye geri cemâl / Arz eyleye 
geri kemâl feyz eyleye hayru’l-cezâ279 

Sonra aniden Celâl sahibi yüce Allah cemalini açar, kemâl-
lerini sunar, güzel karşılıkların verileceği günde feyzinden 
lütfeder. 

																																																								
276 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8295; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 615. 
277 Ferahu’r-Rûh, c, 9-10, s. 201. 
278 Çelebioğlu, Muhammediye II, byt: 8296; Yazıcıoğlu, Muhammediyye, s. 615. 
279 a.g.e., byt: 8297-8298; a.g.e., 615. 



272 

Ru’yetin gerçekleşmesi ile kulların nûrlarının ziyadeleşmesi söz konusudur. 

Bu yüzden her Cuma bir öncekine göre daha nûrlu olur.280 Yani Hakk’ın görülmesi 

bitip cemal insanlara kapansa bile onların üzerinde Zât nûrlarının izleri kalır.281 

Böylece insanlar, nûrları arttıkça saflık ve temizlik bulurlar; Hakk’a yakınlıkları artar 

ve bu ziyadeleşme (sermed ebed) sonsuza kadar bu şekilde devam edip gider. 

 

Nûrün alâ nûrin olup ol nûrü’l-envâra erip / Sermed ebed olup 

kalıp nûrunda bulalar zekâ282 

(Onlar cennette) nûr üzerine nûr olarak nûrların nûruna ulaşırlar. 

(Böylece) sonsuza kadar tertemiz kalıp saflığa ulaşırlar. 

 

																																																								
280 a.g.e., byt: 8309; a.g.e., s. 616. 
281 a.g.e., byt: 8316; a.g.e., s. 616. 
282 a.g.e., byt: 8317; a.g.e., s. 616. 



273 

SONUÇ 

Muhammediye’de insan-ı kâmil olarak Hz. Muhammed tasavvurunun ortaya 

konması mutasavvıfların peygamber ve insan anlayışlarının ortaya konması 

sayesinde gerçekleştirilebilir. Bu çalışmanın birinci bölümü tasavvufta Hz. 

Peygamber tasavvuru ile insan-ı kâmil görüşü arasındaki ilişkiyi irdelemektedir. Hz. 

Peygamber tasavvuf tarihinin her aşamasında merkezî konumunu korumuştur. Bu 

durum sufilerin tasavvufu isimlendirme ve tasavvufun İslam bilimlerinden biri olarak 

kabul edilmesi sürecinde Hz. Peygamber’i referans kabul etmelerinde görülmüştür. 

Mutasavvıfların peygamber tasavvurları örnek ve önder Hz. Peygamber 

kabulünden zaman içerisinde insan-ı kâmil olarak Hz. Peygamber’e doğru gelişip 

derinleşmiştir. Söz konusu süreç tasavvuf tarihinin ilk iki döneminde, sufilerin 

tasavvuf ve Hz. Peygamber arasında kurdukları ilişkilerde ortaya çıkmaktadır. 

Sufiler tasavvufun alanını ihsan olarak belirlerken Hz. Peygamber’in ahlakını 

kendilerine hedef olarak belirlemişlerdir. Çünkü sufiler tasavvufu Hz. Peygamber’in 

yaşam biçimi, onun ahlakını da kendi ahlaklarının ilkesi olarak kabul etmişlerdir. Bu 

yönüyle hem ilk zahitlerde hem de tasavvuf literatürünün telif edildiği ikinci 

dönemde Hz. Peygamber’in ahlakı sufilerin en temel meselesi olmuştur. 

Sufilerin Hz. Peygamber’e dair söz konusu yaklaşımları onların tasavvuf 

tariflerinde ve tasavvufun isimlendirilmesi meselelerinde Hz. Peygamber’i referans 

olarak kabul etmelerine neden olmuştur. Ahlaklanma meselesinin ise tasavvuf 

tarihinde velayet görüşü ile ilgisi bulunmaktadır. Varlıkta ve insanlar arasındaki bir 

derecelenmeye dayanan görüşlere göre Hz. Peygamber sadece peygamberlerin değil 

insanların da en üstünüdür. Velâyet meselesinde söz konusu olan Hz. Peygamber’in 

peygamberliğinin yanı sıra bir insan olarak kemâlleri ve var oluşudur. 

Ahlaklanma meselesi tasavvuf tarihinde velayet-nübüvvet konusu ile ilgilidir. 

Varlıkta ve insanlar arasında bir derecelenmeye dayanan görüşler, Hz. Peygamber’i 

sadece insanlar arasında değil, tüm peygamberler arasında da en üstün konuma 

yerleştirmiştir. Velayet-nübüvvet konusundaki düşünceler zaman içerisinde Hz. 

Peygamber’in hakikati ve insan-ı kâmil olarak Hz. Muhammed hakkındaki görüşlere 

zemin hazırlamıştır. Allah bazı kullarını kendisine dost edinir veya bazı kullar 



274 

diğerlerinden farklı olarak yaptıkları taat ve ibadetle ve ahlaklarını Hz. Peygamber’in 

ahlakına uydurmakla Allah’a biraz daha yaklaşabilirler. Bu kimseler ahlaken ve 

yaptıkları fillerinde Hz. Peygamber’in taşıdığı kemâlleri kendi nefislerinde tahakkuk 

ettirmeye çalışan kimselerdir. Yazıcıoğlu’nun da Muhammediye’yi telif etmesinin 

nedenlerinin en önemlisi söz konusu ibadet hayatı, filler ve ahlaka sahip salih mü-

minler yetiştirmek ve okuyucusunun imanını güçlendirmektir. Yazıcıoğlu ele aldığı 

her konuyu, o konudaki hakikatleri ve incelikleri okuyucusuna göstererek ve onu 

konuya dahil ederek işler. Bu kullar Muhammediye’de sâlihler, âşıklar, sıddıklar, 

velîler, ârifler, Allah dostları ve ehlullah gibi isimlerle anılmışlardır. Bu kullar cen-

netteki “miskten tepe”de makam sahibi olacaklardır. Allah’a yakınlaşmış kul anla-

mında velî, Allah hakkındaki en sahih bilgiye ulaşan kişidir. Söz konusu bilgi Mu-

hammediye’nin amacı ve okuyucusunu yönlendirdiği nihai gayeye (Allah) ulaşabil-

menin de yegâne imkânı olarak kabul edilmiştir. Bu bilgiye ulaşmanın yolunu 

Yazıcıoğlu miraç etmiş bir gönle sahip olmak olarak kabul etmektedir; bunun yolu 

ise insan-ı kâmil olan Hz. Peygamber’i örnek almak, ona benzemeye çalışmaktır. 

Sufilerin insan ve peygamber tasavvurunda insan-ı kâmil görüşünün ortaya 

çıkmasına kadar uzanan süreçte önemli bir merhale, sufilerin çeşitli ayet ve hadislere 

dayanarak Hz. Peygamber’in peygamberlerin en büyüğü olduğunu ve onun getirdiği 

mesajın tüm peygamberlerin mesajlarında mündemiç bulunduğunu söylemeleri 

olmuştur. O, bu süreklilikte en son ve en önemli halkadır. Sufilerin Hz. Peygam-

ber’deki kemâller üzerinde düşünmeleri peygamber tasavvurlarında önemli bir aşama 

oluşturmuştur. 

Hz. Peygamber’in üstünlükleri taşıdığı kemâllerden ileri gelmektedir. Söz 

konusu düşünce Muhammediye’de Hz. Peygamber’e müstakil olarak dört naat 

yazılmasına ve bir bütün olarak Muhammediye’nin ortaya çıkmasına sebep olmuştur. 

Yazıcıoğlu Muhammediye’yi Hz. Peygamber’in kemâllerine dair bir eser olarak 

kabul etmektedir. Yazıcıoğlu’nun Hz. Peygamber’in kemâllerinden söz etmeye 

yaratılışın başlangıcından başlaması ise onun sahip olduğu peygamber tasavvuru ve 

İbnü’l-Arabî’nin vahdet-i vücûd anlayışının takipçilerinden biri olması nedeniyledir. 

Muhammediye bir manzume olarak telif edildiği için dinî-tasavvufî Türk 
edebiyatı içerisinde değerlendirse de Yazıcıoğlu’nun amacı şiir yazmak değil, sufilerin 



275 

Hz. Peygamber tasavvurlarını halka ulaştırmak olmuştur. Yazıcıoğlu bu amaç doğrul-

tusunda İbnü’l-Arabî tarafından sistemli bir şekilde ifade edilen, insan-ı kâmil olarak 
Hz. Peygamber anlayışını Muhammediye’de halkın anlayacağı bir dille yeniden ifade 
etmiştir. Arkasındaki yoğun tasavvufî tecrübe ve düşünsel arka plan Muhammediye’yi 
bir “insan-ı kâmil şerhi” haline getirmiştir. Bu bakımdan Muhammediye tasavvuf 
literatürüne dahil olmakta ve sahip olduğu insan-ı kâmil olarak Hz. Peygamber 
tasavvuru dolayısıyla da vahdet-i vücûd geleneğine bağlanmaktadır. 

XV. yüzyılda Yazıcıoğlu’nun peygamber tasavvurunun insan-ı kâmil anlayışı 
çerçevesinde şekillendiği, eserden yola çıkılarak gösterilmiştir. Muhammediye’deki 
insan-ı kâmil görüşü çerçevesinde ele alınan en temel kavram Nûr-ı Muhammedî 
ve/veya Hakîkat-i Muhammediye’dir. Temelde Hz. Muhammed’in metafizik 
varoluşu veya hakikatini tanımlayan bu ifadeler tasavvuf literatürü içerisinde on’dan 
fazla kavramla ifade edilir. Söz gelimi Nûr-ı Muhammedî ile yaratılıştaki en önemli 
kavramlardan biri olarak, İlk Akıl aynı şeydir. Hakikat-i Muhammediye, varlığı 
a’yân-ı sâbite görüşü ile açıklayan anlayışta, tümel hakikate karşılık gelerek yine 
yaratılışın kaynağına işaret etmesi bakımından Nûr-ı Muhammedî ile aynı şeydir. 
Yazıcıoğlu yaratılışın açıklanmasından söz ettiği İftitâhu’l kitap başlığı altında aynı 

düşünce ve anlayış ile yaratılışı/varoluşu açıklamıştır. Hz. Peygamber’in nûru yani 
Nûr-ı Muhammedî Hz. Peygamber’in dünyaya gelişinin ele alındığı “mevlid” 
bölümüne kadar varoluşun nedeni olarak gösterildiği gibi söz konusu anlayış metnin 
bütününde yeri geldikçe dile getirilmiş, özellikle Hz. Peygamber Rahman isminin 
tecellisi olarak birçok beyitte vurgulanmıştır. İftitâhu’l-kitâb bölümünün ilk yirmi 
beş beyti el-Fütühâtü’l-Mekkiyye’den serbest bir tercüme mahiyetindedir. Yaratılışın 
başlangıcı yani Yazıcıoğlu’nun ifadesi ile “gizli hazinenin açılmasının” nasıl 
gerçekleştiği ve esmâların yaratılış sürecinin gerçekleşmesindeki rolleri, karşılıklı 
konuşmalar şeklinde ifade edilmiştir. Esmaların konuşmaları İlk Akıl’ın yaratılması 
ile nihayetlenir ve bu kısımdan sonrası, tüm varlığın kademe kademe ortaya çıkışının 
da kaynağıdır. 

Yazıcıoğlu yaratılışın başlangıcını Hz. Peygamber’in nûruna/hakikatine 
dayandırdığı gibi “vefat”tan sonraki konular da Hz. Peygamber’in hakikati 
merkezinde devam eder. Çalışmamızın üçüncü bölümü Hz. Peygamber’in ahiret 
halleri ile ilgili anlatının merkezinde olduğunu göstermiştir. Hz. Peygamber 



276 

kıyamette yeniden diriltilen ilk insan olacaktır. Yazıcıoğlu’nun ifadesi ile Hz. 

Peygamber şefaat tahtının sahibidir. Bu öncelikli konumu ile Hz. Peygamber, sadece 
diğer bütün peygamberlerden değil tüm insanlardan ve diğer varlıklardan da 
üstündür. Hz. Peygamber’in ahiretteki bu öncü ve merkez konumu ahirette 
yaşanacak her bir merhalede ortaya çıkmakla birlikte bizim açımızdan konunun 
önemi, Hz. Peygamber’in Adn cennettindeki beyaz miskten tepedeki rolünde ortaya 
çıkmıştır. 

İkinci bölümde gördüğümüz, yaratılışın ilkesi olarak peygamber anlayışı, 
burada Allah’a vuslatın vesilesi peygamber anlayışı ile yeniden merkeze taşınmıştır. 
Muhammediye’nin sonunda ru’yetullah meselesi çerçevesinde anlatılanlara göre Hz. 
Muhammed Allah’a vuslatın veya cennette Allah’ın görülebilmesinin de vesîlesi ve 
imkânıdır. Burada da Hakk’ı ilk gören Hz. Peygamber olacak, diğer insanlar ondan 
sonra göreceklerdir. Yazıcıoğlu Allah’ın ahirette görülebilmesini dünyada kalp gözü 
ile görülebilmesine bağlamıştır. Ahirette Hakk’ı görmek, dünyada onu bilmektir. Bu 
açıdan Muhammediye’de ahiret ve onunla ilgili konular epistemolojik bir çerçeveden 
ele alındığında daha doğru bir şekilde anlaşılabilmiştir. Yazıcıoğlu’nun bilgi anlayışı 
kesbe değil ilhama dayalıdır ve bu bilgi ona göre ancak miraç etmiş bir gönle yansır. 

Yazıcıoğlu için Hz. Peygamber, hem dünyada yaşamış olduğu Mirac hadisesi ile 
Allah hakkındaki en sahih bilginin kaynağı hem de ahirette ru’yet esnasında Hakk’ın 
ilk tecelli edeceği meclâ olarak O’nun hakkındaki en sahih bilginin kaynağıdır. Hz. 
Peygamber’in insan-ı kâmil olmasının anlamı burada vurgulanmıştır. Yazıcıoğlu 
ru’yetin görmeye imkân veren bir nûr perdesi ardından gerçekleşeceğini kabul 
etmiştir. O perdenin adı Ridâu’l-Kibriyâ’dır. Bu nûr perdesi aslında insanların 
Hakk’ı görebilmelerinin de imkânıdır çünkü eğer o olmasaydı insanlar Hakk’ın 
nûrları karşısında dayanamayıp yok olup giderlerdi. Yazıcıoğlu burada söz konusu 
perdenin Hz. Peygamber olduğunu söylemez. Ama bu beyitlerin hemen öncesinde 
Hz. Peygamber’i Ridâu’l-Kibriya olarak vasıflandırmıştır. 

Hz. Peygamber’in miracı tasavvuf literatüründe sufilerin ruhanî miraçlarının 

ilkesi olarak Muhammediye’de metnin başından sonuna kadar çeşitli vesileler ile 

vurgulanır. Sâlik veya Yazıcıoğlu’nun çokça kullandığı ifade ile “âşık”, Allah’a 

vuslat gayesi ile yaşar ve cennetteki ödülü de sofralar veya huriler değil 

Ru’yetullah’tır. Ru’yetullah meselesi Muhammediye’de Hakk’ın görülmesi, onunla 



277 

konuşulması ve mahiyeti tam olarak açıklanmayan bir “nûra gark olma” halini 

içermektedir. Hak ile karşılaşma, ona kavuşma hali (vuslat) Muhammediye’de iki 

konu çerçevesinde, birbirleriyle çok benzer biçimde ele alınmıştır. İlki Hz. 

Peygamber’in miraç hadisesi iken ikincisi ahirette Hakk’ın kendisini kullarına 

açması hadisesidir (İnkişâfü’z-Zât). Bu iki konu arasındaki benzerlikler şunlardır: 

Yazıcıoğlu hem miraçta hem de cennette Hakk’ın baş gözü ile görüldüğünü ve 

görüleceğini açık bir şekilde ifade etmiştir. Bununla birlikte miraç hadisesinde Hz. 

Peygamber, urûc ettikçe madde ve dünya ile ilgisini kesmiştir. Cennette ise kulların 

bedenleri letafet kazanacaktır. Miraçta Hz. Peygamber en yüce makamda Hakk’ın 

karşısında “sırrı” ile kaldığı gibi ahirette de kulların bedenleri nûrlara batacak ve 

varlıklarının izleri görünmez olacaktır. Onlar da Hakk’ı sırr’ları ile göreceklerdir. 

Bununla birlikte Yazıcıoğlu ne miraçta ne de Ru’yetullahta hulul ve ittihadı 

kesinlikle kabul etmez. Yazıcıoğlu miraç esnasındaki vuslatın detaylarına çok 

girmese de cennetteki Ru’yetullah’ta tam bir “sükûn” hali gerçekleşecektir. 

Muhammediye’de kulun ulaşacağı “Hakk’a vuslat” hedef olarak gösterilmiş olmakla 

birlikte Yazıcıoğlu anlatısını Ru’yetullah’ın sükûnetinde bitirmemiştir. Ona göre 

Allah’ın kuluna en büyük lütfu, kulundan sonsuza kadar razı olmasıdır. Böylece 

“Rıza” Ru’yet’ten sonraki makamdır. 

Yazıcıoğlu’na göre ahirette Hakk’ın lütuflarına dünyada Hz. Peygamber’e 

uymak ile ulaşılabilir. Hz. Peygamber, yaratılışın maksadı olarak varlığa dair bütün 

kemâllerin tahakkuk ettiği, Allah isminin mazharı olan insan-ı kâmildir. 

İnsanlar/ümmet/okuyucu ona benzediği ölçüde kâmil bir insan olacaklardır. 

 



278 

KAYNAKÇA 

Aclûnî, İsmail b. Muhammed: Keşfu’l-Hafâ ve Muzîlu’l-İlbâs: amme’ştehera 
mine’l-Ehâdîsi alâ Elsineti’n-Nâs, c. I-II, Beyrut, Dâru 
İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 1351. 

Afifi, Ebu’l-A’lâ : Tasavvuf: İslam’da Manevî Hayat, çev. Ekrem 
Demirli, Abdullah Kartal, İstanbul, İz Yay., 2004. 

--------------- : Füsûsu’l-Hikem Okumaları İçin Anahtar, çev. Ekrem 
Demirli, İstanbul, İz. Yay., 2002, (2bs.). 

Altıntaş, Ramazan vd. : Kelam El Kitabı, Edt. Şaban Ali Düzgün, Ankara, 
Grafiker Yay., 2012. 

Ateş, Süleyman : İşari Tefsir Okulu, İstanbul, Yeni Ufuklar Neşriyat, 
1998, (2.bs.). 

Aydın, Mehmet S. : “İnsan-ı Kâmil” DİA, c. 22, s. 230-231. 

Ayverdi, İlhan : Kubbealtı Lugatı: Misalli Büyük Türkçe Sözlük, 
İstanbul, Kubbealtı Neşriyat, 2006. 

Banarlı, Nihad Sâmi : Resimli Türk Edebiyatı Tarihi, İstanbul, Milli Eğitim 
Basımevi, 1971. 

Bayraktar, Mehmet : “Dâvûd-i Kayserî”, DİA, c. 9, s. 32-35. 

Beyazıt, Ayşe : el-Müntehâ: Füsûsu’l-Hikem Üzerine Bir Çalışma, 
İstanbul, İnsan Yay., 2011. 

Buhârî, Abû Abdullah : Buhârî, Ebû Abdullah, Sahîh-i Buhârî ve Tercemesi, 
çev. Mehmed Sofuoğlu, İstanbul, c. XVI, Ötüken 
Yay.,1987. 

Bursalı, Mehmet Tahir: : Osmanlı Müellifleri, İstanbul, Matbaa-i Âmire, 1333. 



279 

Bursevî, İsmail Hakkı : Ferahu’r-Rûh, haz. Mustafa Utku, İstanbul, c. X, 
Uludağ Yay., 2000. 

--------------- : Muhtasar Rûhu’l-Beyân Tefsîri, çev. Tercüme Heyeti, 
İstanbul, c. X, Damla Yay., 1995. 

Bolay, Süleyman Hayri : “Âlem”, DİA, C. II, s. 357-360. 

Câbirî, Muhammed Âbid : Arap-İslâm Kültürünün Akıl Yapısı, çev. Burhan 
Köroğlu vd., İstanbul, Kitabevi, 2000, (2.bs.). 

Cahen, Claude : Osmanlılardan Önce Anadolu, çev. Erol Üyepazarcı, 
İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yay., 2000. 

Câmî, Abdurrahman : Nefahâtü’l-Üns, şrh ve trc. Lâmiî Çelebi, çev. Süleyman 
Uludağ, Haz. Mustafa Kara, İstanbul, Ma’rifet Yay., 
1995. 

Cebecioğlu, Ethem : Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Ankara, 
Rehber Yay., 1997. 

--------------- : Tasavvuf Klasikleri, İstanbul, Erkam Yay., 2010. 

Cîlî, Abdülkerim : İnsan-ı Kâmil, çev. Abdülaziz Mecdi Tolun, haz. Selçuk 
Eraydın vd., İstanbul, İz Yay., 1998. 

--------------- : Varlık Mertebeleri, haz. Ahmet Faruk Güney, İstanbul, 
Furkan Kitaplığı, 2006. 

Chittick, William : Varolmanın Boyutları, çev. Turan Koç, İnsan Yay., 
İstanbul, 2008, (3.bs.). 

Cürcânî, Seyyid Şerif : Ta’rîfât: Tasavvuf Istılahları, çev. Abdülaziz Mecdî 
Tolun, haz., Abdurrahman Acer, İstanbul, Litera Yay., 
2014. 



280 

Çelebioğlu, Amil : Muhammediye I-II, Milli Eğitim Basımevi, İstanbul, 
1996. 

---------------- : “Ahmed Bîcan”, DİA, c. II, TDV Yay., Ankara, 1989. 

---------------- : “Yazıcı Salih ve Şemsiyyesi”, AÜİFD, c. I, sy. I, Aralık, 
1975., Atatürk Üniversitesi Basımevi, Erzurum, 1976. 

Çift, Salih : “Hatmu’l-Evliyâ Ebû Abdullah Muhammed b. Ali el-

Hakîm et-Tirmizî”, Tasavvuf: İlmi ve Akademik 

Araştırma Dergisi, yıl: 6, sy. 15, 2005, 351-376. 

--------------- : “Tasavvufta Velayet Kavramı: Hakim Tirmizî Örneği”, 

Bursa’da Dünden Bugüne Tasavvuf Kültürü-2, Haz. 

Nahit Kayabaşı, Bursa Kült. San. Ve Trzm. Vak. Yay., 

İstanbul, 2003, s. 116-150. 

--------------- : “İslam Düşüncesinin Kurucu Unsuru: Birleşen ve 
Ayrışan Yönleriyle Tasavvufun Usûl-i Fıkıh, Kelam ve 
İslâm Felsefesi İle Olan İlişkisi”, İslâm Düşüncesinin 
Kurucu Unsurları: Usûl-i Fıkıh, Kelâm, Tasavvuf ve 
İslâm Felsefesi, Tartışmalı İlmî İhtisas Toplantısı, 14-
15 Kasım 2015, 2016, s. 411-454. 

Dalkılıç, Mehmet : İslam Mezheplerinde Ruh, İstanbul, İz Yay., 2004. 

Demirci, Kürşat : “Yaratma”, DİA, c. XLIII, s. 331-332. 

Demirci, Mehmet : “Hakîkat-i Muhammediyye”, DİA, c. XV, s. 179-180. 

Demirli, Ekrem : İbnü’l-Arabî Metafiziği, İstanbul, Sufi Kitap, 2013. 

-------------- : İslam Metafiziğinde Tanrı Ve İnsan, İstanbul, Kabalcı 
Yay., 2012. 



281 

--------------- : Sadreddin Konevî’de Bilgi ve Varlık, İstanbul, İz. 
Yay., 2004. 

--------------- : Şair Sufiler, İstanbul, Sufi Kitap, 2015. 

--------------- : Tasavvufun Altın Çağı: Konevi ve Takipçileri, 
İstanbul, Sufi Kitap, 2015. 

--------------- : “İnsan-ı Kâmil Ne Demektir?, İbnü’l-Arabî Metafiziği, 
İstanbul, Sufi kitap, 2013, s. 297-302. 

--------------- : “Tasavvufta İnsan Sevgisinin Kaynağı”, İbnü’l-Arabî 
Metafiziği, İstanbul, Sufi Kitap, 2013, s. 287-296. 

--------------- : “Yaratma”, DİA, c. XLIII, s. 329- 331. 

--------------- : Nazari Tasavvufun Kurucusu Sadreddin Konevî: Hayatı, 
Eserleri, Düşünceleri, İstanbul, İSAM Yay., 2008. 

Devellioğlu, Ferit : Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lugat, Yay. Haz. 
Sami Güneyçal, Ankara, Aydın Kitabevi, 2007. 

Diyânet İşleri Başkanlığı : Kur’an-ı Kerim Meâli, haz. Halil Altuntaş, Muzaffer 
Şahin, Ankara, 2011. 

Erşahin, Seyfettin : “Osmanlı Toplumunun Hz. Muhammed Hakkındaki 
Bilgi Kaynakları Üzerine Bir Bibliyografya Denemesi, 
İslamî Araştırmalar Dergisi, C: 18, sy:3, 2005, s. 337-
358. 

Esed, Muhammed : Kur’an Mesajı (meal-tefsir), çev. Cahit Koytak, Ahmet 
Ertürk, İşaret yay., İstanbul, 1997. 

Gelibolulu Mustafa Alî : Kitâbü’t-Tarih-i Künhü’l-Ahbâr, haz. Ahmed Uğur 
vd., Kayseri, Erciyes Ünv. Yay., 1997. 



282 

Hakîm, Suad : İbnü’l-Arabî Sözlüğü, çev. Ekrem Demirli, İstanbul, 
Kabalcı Yay., 2004. 

Hucvirî, Ali b.Osman : Keşfu’l-Mahcûb: Hakikat Bilgisi, çev. Süleyman 
Uludağ, İstanbul, Dergâh Yay., 1996. 

Işın, Ekrem : “Osmanlı Döneminde Tasavvufî Hayat”, Osmanlı 
(Toplum), edt. Güler Eren, c. 4, Yeni Türkiye Yay., 
Ankara, 1999. 

İbnü’l-Arabî : el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, muhakkik yok, Mektebetü’s-
Sekâfeti’d-Dîniyye, t.y. 

--------------- : Fütûhât-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, c:XVIII, 
İstanbul,  Litera Yay., 2008. 

--------------- : Fütühât-ı Mekkiyye: Âlem’in Yaratılışı, çev. Ekrem 
Demirli, İstanbul Litera Yay., 2016, (3.bs.). 

İbn Hişam,  : Sîret-i İbn Hişam Tercemesi: İslam Tarihi, çev. Hasan 
Ege, İstanbul, Kahraman Yay, c. IV, 1985. 

İbn Sînâ : Metafizik I, çev. Ekrem Demirli, Ömer Türker, İstanbul, 
Litera Yay., 2004. 

Kâşânî, Abdürrezzak : Tasavvuf Sözlüğü, çev, Ekrem Demirli, İstanbul, İz 
Yay., 2004. 

Kelâbâzî, Ebû Bekr Muhammed:Ta’arruf li Mezheb-i Ehli’t-Tasavvuf, haz. 
Ahmed Şemseddin, Beyrut, Dâru’l-kütübi’l-İlmiyye, 
1993. 

Kılavuz, A. Saim : Anahatlarıyla İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, 
İstanbul, Ensar Neşriyat, 2007, (13.bs.). 

Kılıç, Mahmut Erol : “Füsûsü’l-Hikem”, DİA, c. XIII, s. 230-237. 



283 

Konevî, Sadreddin : Tasavvuf Metafiziği (Miftâhu Gaybi’l-Cem Ve’l-
Vücûd), çev. Ekrem Demirli, İstanbul, İz Yay., 2004, 
(2.bs.). 

Konuk, Ahmet Avni : Füsûsü’l-Hikem Tercüme ve Şerhi, haz. Mustafa 
Tahralı, Selçuk Eraydın, İstanbul, İFAV Yay., İstanbul, 
c.IV, 1999, (3.bs.). 

Köksal, M. Fatih : Mevlid-Nâme, İstanbul, TDV Yay., 2011. 

Köprülü, Fuat : Eski Şairlerimiz: Divan Edebiyatı Antolojisi, İstanbul, 
1934. 

Kuşeyri, Abdülkerim : er-Risâleti’l-Kuşeyriyye, tah. Abdulhalim Mahmud, 
Mahmud b. Şerîf, Kahire, Dâru’l-Kütübi’l-Hâdise, c. II., 
1972. 

--------------- : Kitâbü’l-Mirac: Hakk’a Yükseliş, çev. Cevher Caduk, 
İstanbul, İlk Harf Yay., 2011. 

Külekçi, Numan : Edebi Sanatlar, Ankara, Akçağ Yay., 1995. 

Mecdî Mehmed Efendi : Hadâiku’ş-Şakâ’ik/Şakâik-i Nu’mâniyye Ve Zeyilleri, 
haz. Abdülkadir Özcan, İstanbul, Çağrı Yay., 1989. 

Mekkî, Ebû Talib : Kûtu’l-Kulûb fî Muameleti’l-Mahbûb, muhakkik yok, 
Kahire, c. II, Mustafa Bâbi el-Halebî, 1961. 

Müslim, el-Haccac : Sahih-i Müslim Tercemesi ve Şerhi, çev. Ahmed 
Davudoğlu, İstanbul, Sönmez Yay., 1974. 

Nasr, Seyid Hüseyin : İslam ve İlim, çev. İlhan Kutluer, İstanbul, İnsan Yay, 
1989. 

----------------- : İslam Kozmoloji Öğretilerine Giriş, çev. Nazife 
Şişman, İstanbul, İnsan Yay., 1985. 



284 

Nicholson, Reynold Alleyne :Tasavvufun Menşei Problemi, çev. Abdullah Kartal, 
İstanbul, İz Yay., 2004. 

Ocak, Ahmet Yaşar : “Selçuklular ve Beylikler Devrinde Düşünce”, Genel 
Türk Tarihi, edt. Hasan Celal Güzel, Ali Birinci, 
Ankara, Yeni Türkiye Yay., 2002. 

Öztürk, Nuran : Siyer Türü ve Siyer-i Veysî (Dürretü't-tac fi sîreti 
sahibi'l-mi'rac), (Yayınlanmamış Doktora Tezi), 
Erciyes Üniversitesi, 1997. 

Öztürk, Yaşar Nuri : Hallac-ı Mansur (Darağacında Miraç), İstanbul, Yeni 
Boyut, 2011, (3.bs.). 

Öngören, Reşat : “Tasavvuf”, DİA, c. XL, s. 119-126. 

er-Razî, Fahreddin : Tefsir-i Kebir: Mefâtihu’l-gayb, çev. Suad Yıldırım, 
edt. Ahmet Hikmet Ünalmış, Ankara, Akçağ Yay., 1988. 

Sarı Abdullah Efendi : Semerâtü’l-Fuad fî’l-Mebde ve’l-Meâd, İstanbul, 
Matbaa-i Âmire, 1288. 

Mustafa Sarıbıyık : “İlk Osmanlı Medreseleri.” Elektronik Sosyal Bilimler 
Dergisi, 2 (3), http://dergipark.gov.tr/esosder/issue/ 
6117/82086. 

Mustafa Uzun : “Yazıcıoğlu Mehmed Efendi”, DİA, c. XLIII, s. 362-
363. 

Serrâc, Ebû Nasr : Luma’, thk. Reynold Alleyne Nicholson, Leyden: E. J. 
Brill, 1914.   

---------------- : Luma’, thk. Abdulhalim Mahmud, Tâhâ Abdulbaki 
Surûr, Dâru’l-Kutubi’l-Hadise, Mısır, 1960. 

Sühreverdî, Ebû Hafs : Avârifü’l-Meârif, çev. Yahya Pakiş, Dilâver Selvi, 
İstanbul, Umran Yay., 1988. 



285 

Tirmizî, Hakim : Veliliğin Sonu: Hatmu’l-evliyâ, haz. Salih Çift, 

İstanbul, İnsan Yay., 2006. 

Topaloğlu, Bekir, vd. : İslam’da İman Esasları, Ankara, Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yay., 2015, (2.bs.). 

----------------- : Kelam Terimleri Sözlüğü, İstanbul, İSAM Yay., 2010. 

Uludağ, Süleyman : Cüneyd-i Bağdâdî, Ankara, TDV Yay., 2008. 

----------------- : Taarruf: Doğuş Devrinde Tasavvuf, İstanbul, Dergâh 
Yay., 1979. 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı : Osmanlı Tarihi, Ankara, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 

1949. 

Yavuz, Yusuf Şevki : “B’as”, DİA, c. 5, s. 98-100. 

Yazıcıoğlu Mehmed : Muhammediyye, Vakıflar Genel Müdürlüğü, No: 

431/A, Kasa No: 201. 

Yıldırım, Ahmet : Tasavvufun Temel Öğretilerinin Hadislerdeki 

Daynakları, Ankara, TDV Yay., 2013, (3.bs.). 

 



286 

ÖZGEÇMİŞ 

 

1977’de İstanbul’da doğdu. İstanbul’da başladığı ilk ve orta öğrenimini Düzce’de 

tamamladı. 2003’te Yeditepe Üniversitesi Türk Dili ve Edebiyatı bölümünden mezun 

oldu. 2005’te yine Yeditepe Üniversitesi’nde Türk Dili ve Edebiyatı Öğretmenliği 

tezsiz yüksek lisansını tamamladı. İngilizce ve Arapça bilen Dönmez’in makale ve 

bildirileri bulunmaktadır. 


