
  

 

 

T.C 

FATİH ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 
 

            

        OSMANLI DEVLETİ’NDE FIKHIN TEDVİNİ ÇALIŞMALARI ve 

1333/1915 TARİHLİ KİTABÛ’N-NAFAKÂT ADLI KANUN KİTABININ        

    İNCELENMESİ 

 

 

 

 

LÜTFİYE AKGÜL 

Ocak 2014 

 

 

L
ü

tfiy
e A

K
G

Ü
L

 
T

em
el İslâ

m
 B

ilim
leri A

n
a

 B
ilim

 D
a
lı 

Y
ü

k
sek

 L
isa

n
s T

ezi 

                 O
ca

k
 

                 2
0

1
4
 



                                        ONAYLAMA SAYFASI 

 

Enstitüsü   : Sosyal Bilimler 

Anabilim Dalı  : Temel İslâm Bilimleri 

Tez Konusu    : Osmanlı Devleti’nde Fıkhın Tedvini 

Çalışmaları ve   1333/1915 Tarihli Kitabû’n-Nafakât Adlı kanun Kitabının 

İncelenmesi 

Tez Danışmanı   : Prof. Dr. Hamdi Döndüren 

Tez Tarihi   : Ocak 2014 

 

Bu tezin şekil ve içerik açısından Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tez 

Yazım Kılavuzunda belirtilen kurallara uygun formatta yazıldığını onaylıyorum.  

 

Prof. Dr. Muhit MERT 

Anabilim Dalı Başkanı 

 

 

 

Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı 51191134 numaralı öğrencisi Lütfiye 

Akgül tarafından hazırlanan bu tezin Yüksek Lisans Tezinde bulunması gereken 

yeterliliğe, kapsama ve niteliğe sahip olduğunu onaylıyorum. 

 

       Prof. Dr. Hamdi DÖNDÜREN 

          Tez Danışmanı 

 

 

 

Tez Sınavı Jüri Üyeleri      İmza 

 

 

Prof. Dr. Muhit MERT                          ……….………………    

 

Prof. Dr. Hamdi DÖNDÜREN                           ……….……………… 

 

Yrd. Doç. Dr. İsa ÖZEL                          ……….……………… 

 

 

Bu tezin Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tez Yazım Kılavuzunda 

belirtilen kurallara uygun formatta yazıldığını onaylıyorum.  

     

                                                                        Doç.Dr. Mehmet KARAKUYU 

 

 Müdür 

 



I 

 

                                                ÖNSÖZ 

              Aile; kan bağı ve evlilikle doğan akrabalık ilişkileriyle bir araya gelmiş ve 

birbirine bağlanmış olan bir müessesedir.
1
 Her fert yaratılış gereği bakım ve 

korunmaya muhtaç olarak dünyaya gelmiştir ve bu ihtiyaç onun bir aile içinde 

olmasıyla karşılanacaktır. Bu bakımdan aile içerdiği fonksiyon olarak toplumun 

temelini oluşturan unsurdur. 

             Toplum için asıl olan bu yapının, düzen içinde işlemesi ve sağlam bir toplum 

yapısı için kamunun gerektiği durumlarda müdahalelerde bulunma yetkisi kanun 

maddeleriyle düzenlenmiştir. Aile içinde fertlerin birbirlerine olan sevgi, saygı, 

koruma ve yardım hasletleri sonucunda karı-koca arasında veya ebeveyn-çocuklar 

arasında olduğu gibi akrabalar arasındaki birtakım sorumlulukların yerine getirilmesi 

sağlanmış ve olabilecek mağduriyetler önlenmiş olur. Bu hedeflenen bir aile 

yapısının getireceği sonuçlardır. Fakat bazı durumlarda hukuk müdahalesi olmadan 

bu beklenen durumun aksadığı da bir gerçektir. Bu sebeplerden dolayı hukuk aile 

birliğinin korunması, fertlerin hak ve menfaatlerinin korunması için gereken 

tedbirleri almıştır.  

              Hukuk, evlilik birliğinin başlangıcından sona ermesine kadar ve hatta bazı 

durumlarda birliğin dağılmasından sonra da devam etmesi için aile fertleri arasında, 

iaşe ve bakım gibi yükümlülüklerin yerine getirilmesini sağlamak için tedbirler 

almıştır.
2
 Bütün bunları incelediğimiz bu çalışmada; öncelikle üzerinde çalıştığımız 

dönemin Osmanlı dönemi olması sebebiyle, Osmanlı hukuk sistemini tanımaya 

yönelik bir yol takip ettik. Bu çalışma neticesinde gördük ki, Osmanlı hukuk sistemi, 

o günün şartları gözönüne alınarak, mahkemelerde her soruna cevap olacak şekilde 

hükümlerle bütün boşlukları doldurmuştur.  

              Osmanlı Devleti’nin son zamanlarında, bu hükümlerin alanlarına göre 

toparlandığı ciddi birçok çalışma yapılmıştır. Bütün hukuk dallarında başlatılan bu 

derleme faaliyetlerinin bir kısmı çok güzel bir çalışma olarak tamamlanmış, bir kısmı 

ise bazı sebeplerden dolayı yarım kalmış, istenilen hedef sağlanamamıştır. Bir kanun 

                                                           
1
 Samim, Gönensay, Medenî Hukuk, İstanbul, 1937, s. 5. 

2
 Yılmaz, Ergenekon, Türk Medeni Hukukunda Yardım Nafakaları, İstanbul, 1966, s. 3. 



I 

 

kitabı niteliğinde olan Kitabû-n-Nafakât, bu çalışmaların içerisinde tamamlanma 

şansına kavuşmuş çok değerli bir eser olarak elimizde mevcuttur.  

              Kaynağını İslam hukukundan alan Osmanlı hukuk sistemi her ne kadar Şerî 

ve Örfî hukuk olarak iki kısımda incelense de aslında şerî hukuk temelli tek bir 

hukuk sistemi olarak karşımıza çıkmaktadır. Çalışmamızda da ayrıntılarıyla 

incelediğimiz örfî hukuk sisteminin bütün unsurları şerî hukuk sisteminin 

süzgecinden geçerek uygulanmıştır. 

              Kitabû’n-Nafakât’ta nafaka hükümlerinin Medeni Kanunda yer alan nafaka 

hükümleriyle kıyaslandığında, bu eserin ne kadar önemli bir çalışma olduğu 

anlaşılacaktır. Orhan Çeker’in Latin harfleriyle yazmış olduğu bu eser, şu anda 

tamamen sadeleştirilmiş bir formda mevcut değildir.  

              Medeni Kanundaki nafaka hükümlerini esas alarak, Kitabû’n-Nafakat’taki 

nafaka maddelerini karşılıklı kıyaslamaya çalıştığımız için bu değerli eseri tam 

olarak bütün hükümleriyle ele alma imkânımız olamadı. Çünkü bu eserdeki her 

hükmün karşılığı Medeni Kanunda mevcut değildir. 634 maddeden oluşan bu kitapta, 

temelde Hanefi mezhebine göre hüküm verilmiş, bazı çözüm bulmakta zorlanılan 

meselelerde başka mezheplere de başvurulmuştur. İncelememizin neticesinde, 

günümüz Medeni Hukukunda nafaka kanun maddelerinin, Osmanlı Devleti’nin son 

dönemlerinde uygulanma fırsatı bulabilmiş bu eserdeki hükümlerle çok az farklılıklar 

dışında bir paralellik gösterdiği ortaya çıkmaktadır. 

              Sonuç olarak, nafaka konusunda yazılmış birçok eser incelemiş olmakla 

beraber Osmanlı’da nafaka konusunda başlı başına büyük bir kaynak olan ve 

zamanın değişen şartlarına göre akla gelebilecek her türlü vaziyete cevap verebilecek 

nitelikte olan bu kanun kitabını, tüm maddeleri ayrı ayrı incelenmek üzere hukuk 

fakültelerinde ders kitabı olarak uygulanabilecek değerde olduğu kanaatindeyiz. 

              Beni bu çalışmayı yapmaya sevk eden ve her türlü yardımını esirgemeyen 

danışman hocam Sayın Hamdi DÖNDÜREN başta olmak üzere fakültemizin diğer 

hocalarına ve manevi yardımlarını esirgemeyen dostlarıma samimi teşekkürlerimi 

sunmayı borç biliyorum. 

 

                                                                                            LÜTFİYE AKGÜL 



III 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ ......................................................................................................................... I 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................ III 

KISALTMALAR ...................................................................................................... V 

KISA ÖZET .............................................................................................................. VI 

ABSTRACT ............................................................................................................ VII 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................... 5 

1. İSLAM HUKUKUNDA NAFAKAYLA İLGİLİ GENEL BİLGİLER ............ 5 

1.1. Nafaka Terimi ve Kapsamı ................................................................................ 5 

1.1.1. Nafakanın Kelime Olarak Tanımı .............................................................. 5 

1.1.2. Nafakanın Terim Olarak Tanımı ................................................................ 5 

1.2. İslam Hukukunda Nafaka Çeşitleri ................................................................... 6 

1.2.1. Evlilik Nafakası .......................................................................................... 6 

1.2.2. İddet Bekleyen Kadının Nafakası ............................................................. 17 

1.2.3. Hısımlık (Usûl-Fürû ve Civar Hısımlar ) Nafakası .................................. 20 

İKİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................... 27 

2. OSMANLI HUKUKUNUN KAYNAKLARI VE İŞLEYİŞİ ........................... 27 

2.1. Örfî Hukuk Tanımı Ve Kapsamı  .................................................................... 27 

2.1.1. Padişahların Osmanlı Hukukundaki Yeri  ................................................ 32 

2.1.2. Kanunnâmelerin Hazırlanması  ................................................................ 35 

2.1.3. Şeriye Sicil Defterleri  .............................................................................. 38 

2.1.4. Osmanlı Hukukunda Geçerli Resmi Mezhep Uygulaması  ...................... 42 

2.2. Şerî Hukuk Tanımı Ve Kapsamı  .................................................................... 45 

2.2.1. İslâm Tarihi Süresince Fetvâ ve Kazâ Müessesesi  .................................. 49 

2.2.2. Osmanlı Devleti’nde Fetvâ ve Kazâ Müessesesi  ..................................... 51 

2.2.3. Şeyhülislâmlık Kurumu ve Ortaya Çıkışı  ................................................ 53 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM .................................................................................................. 62 

3. TELÎF-İ MESÂİL(ŞERÎ MESELELERİ YAZIM) KURUMUNUN ORTAYA 

ÇIKIŞI VE SEBEPLERİ  ........................................................................................ 62 

3.1. Tanzimatla Birlikte Başlayan Fıkhı Tedvin Hareketleri  ................................ 62 



IV 

 

3.1.1. Mecelle Ve Kapsamı  ............................................................................... 62 

3.1.2. Fıkhi Meseleleri Toplama İstekleri  .......................................................... 63 

3.2. Telîf-i Mesâil ( Fıkhı Tedvin) Kurumu Ve Çalışmaları  ................................. 66 

3.2.1. Layihaların Hazırlanmasında İzlenen Usûl  ............................................. 69 

3.2.2. Fetva Alanında Yapılan Çalışmalar  ......................................................... 72 

3.2.3. Fıkıh Alanında Yapılan Çalışmalar Ve Kitabû’n-Nafakât  ...................... 73 

3.3. Kitabû’n-Nafakât’ın Hazırlanması  ................................................................. 77 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM ............................................................................................ 82 

4. KİTABÛ’N-NAFAKÂT (V)’ IN TÜRK MEDENİ KANUNUNUN İLGİLİ 

HÜKÜMLERİ İLE KARŞILAŞTIRILMASI  ...................................................... 82 

4.1. Günümüz Medeni Hukukunda Nafakayla İlgili Genel Bilgiler  ..................... 82 

4.2. Kitabû’n-Nafakât (V)’ın Türk Medeni Kanunu İle Karşılaştırılması  ............. 85 

4.2.1. Karının, Diğer Hısımların Nafakası ve Kapsamı  ..................................... 85 

4.2.2. Tedbir Nafakası  ....................................................................................... 92 

4.2.3. Yardım Nafakası  ...................................................................................... 95 

SONUÇ .................................................................................................................... 102 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 105 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



V 

 

                                      

                                                    KISALTMALAR 

AD    : Adalet Dergisi 

a.g.e.    : Adı geçen eser 

AÜSBFD   : Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Fakültesi Dergisi 

Bkz.    : Bakınız 

c.    : Cilt 

DİA    : Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

HD    : Hukuk Dairesi 

İA    : İslam Ansiklopedisi 

İct    : İctihat 

İ.S.    : İlmiye Salnamesi 

İÜEF    : İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi        

Kül    : Külliyat 

Mad.    : Madde 

MK    : Türk Medeni Kanunu 

s.    : Sayfa 

sy.    : Sayı 

SBFD    : Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi 

tr.    : Tercüme eden 

vd.    : Ve devamı          

Y    : Yargıtay 

Y.HGK   : Yargıtay Hukuk Genel Kurulu 

Y. İct. BK   : Yargıtay İctihadi Birleştirme Kararı 



VI 

 

Enstitüsü : Sosyal Bilimler 

Anabilim Dalı  : Temel İslâm Bilimleri 

Tez Danışmanı  : Prof. Dr. Hamdi DÖNDÜREN 

Tez Tarihi   : Ocak 2014 

 

 

                                              KISA ÖZET 

 
               OSMANLI DEVLETİ’NDE FIKHIN TEDVİNİ ÇALIŞMALARI ve 

1333/1915 TARİHLİ KİTABÛ’N-NAFAKÂT ADLI KANUN KİTABININ 

İNCELENMESİ                   

Lütfiye AKGÜL 

              Nafaka müessesesinin, Osmanlı Devleti’nde nasıl işlediğini gösteren tam bir 

kanun kitabı niteliğinde olan “Kitabu’n-Nafakat” adlı eserin, günümüz Medeni 

Hukukunda, nafaka kanun maddeleriyle mukayeseli olarak incelenmesini 

amaçladığımız bu çalışmamızda, bir giriş ve arkasından “Nafakayla İlgili Genel 

Maddeler”, “Osmanlı Hukukunun Kaynakları ve İşleyişi”, “Telif-i Mesâil 

Kurumunun Ortaya Çıkışı ve Ortaya çıkmasının Sebepleri” ve “Kitabu’n-Nafakat’ta 

Nafaka ile Günümüz Medeni Hukukunda, Nafaka’nın Karşılaştırılması” şeklinde 

dört bölüm bulunmaktadır. 

             Giriş bölümünde, çalışmamızın amacı, metodu ve faydalandığımız kaynaklar 

üzerinde durduk.  

              Birinci bölümünde, tüm hukuk sistemlerinde önemli bir yeri olan ve İslâm 

hukukunda da derinden incelen ve çözümler bulunan nafaka konusunu İslâm 

hukukunda ana hatlarıyla incelemeye çalıştık. 

              İkinci bölümde Osmanlı döneminde nafaka konusunu incelemeye tabi 

tuttuğumuz için Osmanlı hukuk sisteminin nasıl işlediğini ve aslında Temelde İslam 

hukuku kaynaklı bir hukuk sisteminin geçerli olduğunu göstermeye çalıştık. 

              Üçüncü bölümde de çalışmamızın inceleme konusu olan “Kitabû’n-

Nafakat” adlı eserin ortaya çıkışında rol alan kurum ve bu kurumun çalışmaları 

araştırılmış ve bu eserin ortaya çıkış aşamaları ve özellikleri üzerinde durulmuştur. 

              Son bölümümüz olan dördüncü bölümde, Günümüzde Nafaka konusunun 

geçtiği kanun maddelerinin “Kitabu’n-Nafakat” adlı eserdeki kanun maddeleriyle 

mukayesesi yapılarak incelenmiştir. Sonuç olarak bu iki dönem kanun maddeleri 

arasındaki benzerliklere ve farklılıklara ayrı ayrı değindik. 

 

 

Anahtar Kelimeler: Kitabû’n-Nafakât, Nafaka, Osmanlı Hukuku, Medeni Hukuk, 

Fıkıh 

 

 

 

 

 



VII 

 

 Institute  : Social Sciences 

Department  : Islamıc Sciences 

Thesis Advisor : Professor Hamdi DÖNDÜREN 

Thesis Date  : January 2014 

                                              ABSTRACT 

                   THE CODIFICATION OF THE FIQH STUDY IN THE 

OTTOMAN EMPIRE AND İNVESTIGATION OF THE LAW BOOK 

“KITABÛ’N-NAFAKÂT” WHICH IS PRINTED IN 1333/1915 

Lütfiye AKGÜL 

                Kitabû’n-Nafakât is a law book that tells us how the maintenance 

allowence insttituion worked in the Ottoman Empire. This study shows and 

compares today’s Civil Law’s maintance allowence with Kitabû’n-Nafakât. It 

contains an introduction and after four sections which names are “The Sources and 

The Workings Of The Ottoman Law”, “The Appearange and the Appearange 

Reasons Of The Telif-i Mesâil İnstution” and “The Comparasion Of The Kitabû’n-

Nafakât and Today’s Civil Law’s Maintance Allowence.” 

              In the introduction, we studied about the aim of this subject, the method of 

the study and the sources which we used. 

              In the first section we tried to investigate the matter of maintance allowence 

which has an important place in the İslamic Law as in all the law systems. 

              In the second section we tried to show how the Ottoman Law system 

worked and it’s source was The İslamic Law. Because we investigated the maintance 

allowence in the Ottoman period. 

              In third section because the main subject which we researched is Kitabû’n-

Nafakât we looked at the institution and its workings which produced this book. We 

mentioned the levels of occurance and the specialities of this book. 

              In fourth section we investigated and compared the law articles in The 

Kitabû’n-Nafakât and todays maintance allowence is law articles. 

              In the conclusion we mentioned the differences and similarities of the law 

articles this law periods. 

 

Key Words: Kitabû’n-Nafakât, Maintance Allowence, The Ottoman Law, The Civil 

Law, Fiqh 

 

 

 

 

 



1 

 

                                                              GİRİŞ 

                              ARAŞTIRMANIN AMACI,  METODU ve PLANI 

 

              Kişinin en başta kendisine olmak üzere etrafındaki bütün canlılara karşı bazı 

hak ve sorumlulukları vardır. Toplum içinde bu hak ve sorumluluklar aile içinde 

başlar ve bu birliğin sonucu olarak ortaya çıkan akrabalık ilişkileri çerçevesinde 

devam eder. Nitekim bunlar aile hukuku olarak belirli kurallar şeklinde 

düzenlenmiştir. 

             Nafaka olarak adlandırdığımız ve fertlerin ihtiyaçlarının karşılanmasını 

amaçlayan bu konu aile hukuku içerisinde düzenlenmiştir ve kamu hukuku yönü de 

vardır.  Şartlar değişir ve taraflar zorunlu olduğu ihtiyaçları karşılayamaz, aile 

fertlerine bakamaz, hatta kendisine yardım edilmediğinde zarurete düşerse, bu 

durumda yakın hısımlar devreye girer. Eğer onlar da temin edemezse o noktada 

kamu kuruluşları ve devlet bu ihtiyacı karşılar. 

              Batı toplumlarında çok geç zamanlara kadar bu konuda yükümlülük 

herhangi bir hukuki kanunla düzenlenmediği halde, İslâm toplumunda, İslâm’ın 

kabul edilmesiyle beraber, insan ihtiyaçlarını temin etmeyi hedefleyen bu 

yükümlülük nafaka olarak adlandırılmış ve hukukun bağlayıcı hükümleriyle beraber 

uygulanmıştır. Mesela, toplumumuzda en yakın hısımdan nafaka alacağını tahsil 

edemeyen mağdur mahkemeye başvurabilmekte, almış olduğu ilamı da takibe 

koyabilmektedir. 

             Bu konuyu seçmekteki amacımız, nafaka müessesesinin temeli İslam hukuku 

olan Osmanlı hukukunda nasıl işlediğini göstermek,  aile ve akrabalık ilişkileri içinde 

maddi ve manevi anlamda ortaya çıkan veya çıkabilecek mağduriyetlerin çoğuna 

cevap veremeyecek durumda olan günümüz Medeni Hukukunda nafaka konusuna 

çok daha geniş yer verilmesine sebep olabilmektir.  

               Araştırmamızın konusu olan Kitabûn-Nafakat adlı kanun kitabının 

incelenmesinde, bu kitabın ne denli ince ayrıntılara değindiği ve çok kapsamlı olarak 



2 

 

hazırlandığı ortaya çıkmaktadır. Günümüz Medeni Hukukunda nafakaya on maddeyi 

geçmeyecek kadar bir yer verilmesine rağmen, Osmanlı Devletinin son dönemlerinde 

uygulanan bu eser, 634 maddeden oluşmaktadır. Daha çok aile fertleri içerisinde 

temel mevzulara, çocukların ve mağdur olan yakın akrabaların ihtiyaçlarına cevap 

verebilecek şekilde düzenlenmiş Medeni Kanun karşısında, evlilik birliği içinde 

eşlerin, çocukların ve akrabaların her türlü mağduriyetleri ve ihtiyaçları dikkate 

alınarak düzenlenmiş olan bu kaynağın güncelleştirilerek yeniden uygulanabilir 

nitelikte olabileceğini göstermek, tezin ana hedefleri arasındadır.        

              Ayrıca şu bir gerçektir ki, günümüz medeni dünyasında özellikle kadınlar, 

çalışma hakkı ve hürriyeti adı altında bir bakıma ailenin geçimini kazanmaya mecbur 

bırakılmakta ve hayatın zorluklarıyla karşı karşıya kalmaktadırlar.  Oysa ki İslâm’da 

ve dolayısıyla Osmanlı hukukunda kadın çalışma hürriyetine sahiptir, ancak buna 

mecbur değildir. Çalışması onun kendi tercihiyledir. Her durumda onun geçimi 

teminat altındadır. Kadının geçimi öncelikle babasına, evlenince de kocasına aittir. 

İşte temel amaçlarımızdan biri de Osmanlı hukukunun fertlerin bütün hak ve 

sorumluluklarına büyük bir önem verdiğini göstermektir.   

           Bu çalışmada, Osmanlı’da örfi hukuku incelerken İslam hukukunda geçerli 

olan bazı hükümlerin, Osmanlı’da marufa göre yeni bir uygulamaya dönüştüğünü 

görmekteyiz. Örfî hukuk aslında Osmanlı’da başlamış bir hukuk sistemi değildir. 

Raşit Halifeler dönemiyle beraber bu düzenlemelerin olduğunu görmekteyiz. Bunun 

diğer bir sebebi de kanunların boş bıraktığı alanlarda hukuki birliği ve istikrarı 

sağlamak için yeni ihtiyaçlara göre yeni düzenlemelere ihtiyaç duyulmasıdır. Bunun 

bir örneğini Hz. Ömer zamanında görmekteyiz. Yaşanan kıtlık sebebiyle hırsızlık 

artmış dolayısıyla bu sebebe dayanarak cezalar hafifletilmiştir. 

      Nafaka konusunda müstakil bir kanun kitabı olan Kitabû’n- Nafakat’ı 

incelediğimiz bu çalışmada diğer bir amacımız, günümüzde uygulanmakta olan 

Medeni Kanunla ilgili birtakım boşlukları doldurma adına yapılabilecek başka 

çalışmalara örnek olabilmesi düşüncesidir. 

    Çalışmamızın metoduna gelince, konumuz Osmanlı Devleti’nin son dönemleri 

olan Tanzimat sonrasıyla ilgili bir çalışma olduğu için o dönemin hukuk yapısıyla 

ilgili yazılmış pek çok eserle birlikte özellikle Ahmet Akgündüz’ün Osmanlı 

Kanunnameleri ve Hukukî Tahlilleri başta olmak üzere Şeriye Sicilleri adlı eseri de 

çok faydalandığımız kaynaklar arasındadır. Osmanlı ve aile hukukuyla alakalı olarak 

çok değerli çalışmalara imza atmış M. Akif Aydın’ın eserlerinden de sık sık 



3 

 

faydalandık. Ayrıca Osmanlı hukuk sisteminin unsurları olarak incelediğimiz örfi ve 

şeri hukuk yapısını incelerken çok ciddi çalışmalar olarak kabul edebileceğimiz tez 

ve makalelere de başvurduk.
3
         

            Çalışmanın ilk bölümünü oluşturan İslâm hukukunda nafakayla ilgili genel 

bilgilerden bahsederken özellikle kaynak olabilecek Arapça ilk eserleri taramaya 

gayret ettik. Ulaşabildiğimiz kadarıyla bunların yanısıra günümüz hukukçularından 

Vehbi Zuhayli ve Hamdi Döndüren’in eserleri hukuk alanında ihtiyacımıza cevap 

bulabildiğimiz referans kaynaklarımızdan olmuştur. 

          Araştırmalarımız esnasında Kitabû’n-Nafakat’la ilgili sadece birkaç kaynağa 

ulaşabildik. Bu kaynaklar arasında 1916 tarihli Düstur Dergisi ve Ceride-i İlmiye  

başvurduğumuz resmi belgeler niteliğindedir. İstanbul Müftülüğü Meşihat 

Arşivinden de faydalandık. Bunlar dışında birkaç eser hariç başka kaynağa 

ulaşamadık.         

                  Karşılaştırma yapılırken, öncelikle Medeni hukuktaki nafakanın geçtiği 

maddeler konularına göre toparlanıp, K.N. taki konuyla alakalı maddeler seçilerek 

kıyaslanmıştır. Şu bir gerçek ki, 164 sayfalık K.N.’ı sadeleştirerek bütün 

maddeleriyle bu çalışmada inceleyerek ne denli özel bir çalışma olduğunu göstermek 

isterdik fakat tezin kapsamını çok aşacağından dolayı buna imkânımız olmamıştır.               

              Çalışmamız dört bölümden oluşmaktadır. Her bölümde genel olarak iki 

kısım bulunmaktadır. 

                Nafakayla ilgili genel bilgiler olarak adlandırdığımız birinci bölümde, 

İslâm hukukunda nafakanın tanımı ve kapsamıyla ilgili genel bilgilerle beraber 

nafaka çeşitleri konusu üzerinde ayrı ayrı durulmuştur. Bu bölümde nafaka konusunu 

İslâm hukukunda incelediğimiz için bu konunun dayandığı hukuki deliller de 

açıklanmıştır. 

             İkinci bölümde; Osmanlı hukukunun kaynakları ve işleyişi başlığı altında, 

Örfî hukuk, Şerî hukuk ve bu sistemlerin çalışmaları kendilerini oluşturan unsurlar 

dahil olmak üzere genel olarak incelendi. Bu bölümün hemen hemen tamamında 

aslında Osmanlı hukuku Şerî hukuk kaynaklı tek bir hukuk sistemi olarak ortaya 

çıkmaktadır. Örfî hukuk dediğimiz hukuk sisteminin ulül-emr tarafından yine şerî 

hukuk kontrolünde ortaya çıktığını görmekteyiz.  

                                                           
3
Celal, Erbay “İslam Hukukunda Evlilik Ve Hısımlık Nafakası” , Bakü, 1995, Doktora Tezi; İslam, 

Demirci  “Osmanlı Meşihat Makamına Bağlı Te’lif-i Mesâil Şubesinin Kuruluşu ve İslam Hukuku 

Alanında Yaptığı Çalışmalar” , İstanbul, 2002, Yüksek Lisans Tezi  

 



4 

 

           Üçüncü bölümde; araştırma konumuz olan Kitabû’n-Nafakat’ı ortaya çıkaran 

kurum olan Telif-i Mesâil’in kurulması ve yaptığı çalışmalar, sebepleriyle birlikte 

açıklanmıştır. Bu bölümün son kısmında da eserin hazırlanma süreci ve kitabın 

özellikleri üzerinde durulmuştur.  

            Son bölüm olan dördüncü bölümde de günümüz Medeni Hukukunda nafaka 

maddeleri konularına göre tasnif edilerek Kitabû’n-Nafakat’ta karşılığı olabilecek 

nafaka maddeleriyle karşılaştırmalı olarak incelenmiştir. Karşılaştırmada nafaka 

konusunun günümüz Medeni Hukukuyla Osmanlı hukukunun çok az farklılıklar 

dışında tam bir uyum içinde olduğu ve dolayısıyla Hanefi uygulamasının devam 

ettiğini görmekteyiz. 

           Daha önce Kitabû’n-Nafakat’la ilgili yapılmış bir çalışma mevcut olmadığı 

için araştırmamızın bir ilk olması sebebiyle bu alanda yapılacak diğer çalışmalara 

referans olmasını umut ediyoruz.    

           Çalışmamız kıyaslamaların yapıldığı sonuç bölümüyle tamamlanmıştır.



5 

 

                                        BİRİNCİ BÖLÜM 

1. İSLÂM HUKUKUNDA NAFAKAYLA İLGİLİ GENEL BİLGİLER 

1.1. Nafaka Terimi ve Kapsamı 

1.1.1. Nafakanın Kelime Olarak Tanımı 

              Nafaka, Arapça bir kelimedir. Enfaka fiilinin masdarı olan “infak” tan gelen 

isimdir. Çoğulu nafakattır. İnfak kelimesinin anlamı; yiyeceklerinin, malının ve 

parasının tükenerek kişinin fakirleşmesi, kişinin mülkünü harcayarak tüketmesi, 

paranın raic olmasıdır. Sözlükte nafaka “yenecek yemek, katık, maişet ve diğer 

zaruri ihtiyaçların karşılanması maksadıyla kişinin kendisi ve aile fertleri için 

harcadığı her şeydir.”
4
 

1.1.2. Nafakanın Terim Olarak Tanımı 

             Fıkıh terimi olarak nafaka; geçimini üstlendiğine yiyecek, giyecek ve 

mesken teminidir. Örfen nafaka; yiyecek, katık ve içecekleri, giyecek; örtü ve 

üstlüğü, mesken; ev eşyası, örfe göre su ve aydınlatma, temizlik aleti ve hizmetçi 

ücretini kapsar.
5
 

              Diğer bir kısım fıkıhçıya göre ise; hayatiyetin sürdürülebilmesi için ihtiyaç 

olan şeylerin devamlı bir şekilde temin edilmesidir.
6
 Bu tarifte hayatiyet tabiri insan, 

hayvan ve bitki için, yararlanma tabiri ise cansız eşya için kullanılmıştır.
7
 

Muhammed eş-Şeybânî ise “nafaka nedir?” sorusuna şu şekilde cevap vermiştir: 

“Nafaka, iaşe ve giyim eşyası ile sükna (mesken) hakkıdır.”
8
          

                Nafaka ikiye ayrılır;
9
  

                1-Kişinin kendisi için gerekli olan nafakadır. Bu nafaka, başkasına 

                                                           
4
 İbn Manzur, Lisanü’l – Arab, XII, 237; Muhammed b. Ya’kub, Firûzâbâdî, Kamus-ul-Muhit,  Mısır, 

1371, c. III,  s.296; Mahmud b. Ömer, Zemahşeri, Esâsü’l-Belâğa,  Mısır, 1960, s. 981, 982. 
5
 Muhammed-Ali, el-Haskefi, Dürrü’l-Muhtâr-Şerhu Tenvîri’l-Ebsar, Mısır, tr., c. II, s. 886. 

6
 Ahmed b. Yunus, eş-Şelebi, Haşiye ale’l-Kenzi ve’t-Tebyîn, Mısır, 1313-1315, s. 50; Muhammed b. 

Mahmud, el-Baberti, el-İnaye Şerhu’l-Hidaye, Mısır, 1316, c. III, s. 321. 
7
 Celal, Erbay, İslam Hukukunda Evlilik Ve Hısımlık Nafakası, Bakü, 1995, s. 13. 

8
 Zeynuddin b. İbrahim, İbn Nüceym, el-Bahru’r-Râik, Mısır, 1313, c. IV, s. 188. 

9
 Muhammed b. Ahmed, eş-Şirbini, Muğni’l-Muhtaç, Mısır, 1317, c. III, s. 430, 431. 



6 

 

vereceği nafakadan daha önce gelir. Hz. Peygamber, en faziletli sadakayı soran 

sahabeye şöyle buyurmuştur: “Önce kendi nefsine,  sonra nafakası sana gerekli olan 

kimselere tasadduk et. ”
10

 

               2-Kişinin başkasına sağlayacağı nafakadır. Bu nafaka üç sebepten dolayı 

kişiye zorunluluk arz eder. Bu sebepler, evlilik, akrabalık ve mülkiyettir.
11

 

1.2. İslâm Hukukunda Nafaka Çeşitleri 

              Bir insanın nafakası üç sebeple başkasına vâcip olur. Bunlar; evlilik, 

akrabalık ve mülkiyettir. İslâm hukukçuları, nafaka hukukunu incelemeye 

çoğunlukla evlilikten başlamıştır. Çünkü, evlilik hısımlığın başlangıcıdır ve çocuğun 

aslı odur. Yani akrabalık ancak doğum sebebiyle olur. Oğul, baba, kardeş ve amca 

gibi insanların asılları ancak evlilikle meydana gelir. Bundan dolayı evlilik hepsinden 

önce gelir.
12

 

1.2.1. Evlilik Nafakası 

1.2.1.1. Evli Kadının Nafakası 

              Nafakanın varlığı, eşler arasında nikâh akdinin başladığı andan itibaren 

varlık kazanır ve nafakanın varlığı, evliliğin hukuki anlamda sona ermesiyle başlayan 

iddet dönemi denilen süre içinde de çok önemlidir. Evlilik nafakası sadece eşler 

arasındaki nafaka sorumluluğudur. İslam hukukuna göre tek kadınla evliliğin 

yanında kocanın birden fazla kadınla evlenebileceği düşünüldüğünde evlilik 

nafakasını şöyle tanımlanabilir; "Koca ile karısı veya karıları arasında mali bir 

alacaklılık ve borçluluk ilişkisidir."
13 

1.2.1.2. Evlilik Nafakasının Dayandığı Deliller 

              Bu statüde bulunan kimseler üzerine nafakanın vâcip oluşu Kitap, Sünnet ve 

icma ile sabittir.  

Kuran’dan deliller; 

                                                           
10

 İbnu’l-Haccac, Müslim, Zekât, Beyrut, 1375, s. 95, 97, 106; Süleyman b. Eş’as, Ebu Davud, Zekât, 

Mısır, 1371, s. 39, 40; Ahmed b.Hanbel,  Mısır, 1313, c. II, s. 94. 
11

 Haskefi, Dürrü’l–Muhtâr, II, 886; Şirbini, Muğni’l-Muhtâç, III, 430, 431; Muhammed b. Ahmed, 

Serahsi, Mebsût, Mısır, 1324, c. V, s. 180; İbn Abidin, Reddü’l Muhtar, Mısır, 1386, c.III,  s.572. 
12

İbn Abidin, er-Reddü’l Muhtâr, III, 372; Ali b. Muhammed, İbn Hazm, Muhalla, VII, 109, Mısır, tr.; 

Ahmed b. Yahya, İbnu’l –Murteza, Bahru’z-Zehhâru’l-Cami li Mezâhibi Ulemâi’l-Emsâr, Mısır, 

1366, c. III, s. 271. 
13

 Erbay, İslam Hukukunda Evlilik Ve Hısımlık Nafakası,  s. 24 



7 

 

Ayetlerde şöyle buyurulur:
14

 

"Kocaları, bu bekleme süresi içinde barışmak isterlerse, onları geri almaya herkesten 

daha hak sahibidirler. Erkeklerin meşru surette kadınlar üzerindeki hakları gibi 

kadınların da onlar üzerinde hakları vardır. Erkekler onlar üzerinde (daha üstün) bir 

dereceye sahiptirler. Allah aziz ve hakimdir."
15

 

"Onlara verdiğinizden bir şeyi geri almanız size helâl olmaz. Erkekle kadın, Allah'ın 

sınırlarına riâyet edemeyeceklerinden korkarlarsa müstesna... Eğer siz onların, 

Allah'ın sınırlarına riâyet edememelerinden korkarsanız, o zaman kadının fidye 

vermesinde ikisine de bir günah yoktur. İşte bunlar Allah'ın sınırlarıdır. Onları 

aşmayın. Kim Allah'ın sınırlarını aşarsa, işte o kimseler zâlimlerin ta kendileridir."
16

 

"Anneler çocuklarını iki tam yıl emzirirler. (Bu), emmeyi tam yaptırmak isteyenler 

içindir. O (annelerin) ma'ruf şekilde yiyeceği ve giyeceği, çocuk kendisinin olan 

babaya aittir. Kimse güç yetiremeyeceği şeyle mükellef tutulamaz. Ne bir anne 

çocuğu yüzünden, ne de çocuğun babası, o çocuğu sebebiyle zarara sokulmasın. 

Mirasçıya düşen de bunun gibisidir. Eğer (ana ve baba) aralarında anlaşarak ve 

müşavere ederek, çocuğu memeden kesmeyi arzu ederlerse, ikisine de günah 

yoktur.”
17

 

"Kendileriyle temas etmediğiniz veya kendilerine bir mehir belirlemediğiniz 

kadınları boşarsanız, bunda size bir vebal yoktur. O kadınları, zengin olanlarınız 

gücüne göre, fakir olanınız da yine gücüne göre, ma'ruf bir mal ile faydalandırınız 

(onlara veriniz). Bu, muhsinler üzerine bir borçtur."
18

 

“Eğer (borçlu) darlık içinde bulunuyorsa ona geniş bir zamana kadar mühlet (verin). 

Sadaka olarak bağışlamanız ise sizin için daha hayırlıdır. Eğer bilirseniz.”
19

 

“Ey îman edenler! Kadınlara zoraki bir tarzda vâris olmanız sizin için helâl değildir. 

Kadınlardan açık bir fahişelik (zina) görülmedikçe, mehir olarak verdiğinizin bir 

kısmını almak için onları sıkıştırmanız (veya mal karşılığında boşamak istemeniz) 

helâl değildir. Onlarla hoş geçininiz. Eğer onlardan hoşlanmazsanız (sabır ve 

tahammül gösteriniz.) Olabilir ki, siz bir şeyi hoş görmezsiniz, fakat Allah o şeyde 

                                                           
14

 Muhammed b. İdris, Şafii, Ümm, Mısır, 1388, c. V, s. 77; Fahruddin Muhammed b. Ömer, er-Razi, 

Tefsîrü’l Kebir, Mısır, tr., c. VI, s. 99 
15

 Bakara, 2/228 
16

 Bakara, 2/229 
17

 Bakara, 2/233 
18

 Bakara, 2/236 
19

 Bakara, 2/280 



8 

 

birçok hayır takdir kılar.”
20

 

“Allah, sizi yeminlerinizdeki lağvden dolayı sorumlu tutmaz. Fakat kalplerinizin 

azmettiği yeminler yüzünden muaheze eder. Bunun da kefareti, ailenize yedirmekte 

olduğunuzun orta derecesinden on yoksulu doyurmak veya onları giydirmek, yahud 

bir köle azad etmektir. Fakat kim de bulamazsa, üç gün oruç tutması (lâzımdır). İşte 

bu, ahdettiğiniz vakit yeminlerinizin kefaretidir. Yeminlerinizi muhafaza edin. Allah 

âyetlerini size böylece açıklıyor. Ta ki şükredesiniz"
21

 

“Ey peygamber! Kadınları boşadığınız zaman iddetlerine doğru boşayın ve o iddeti 

sayın. Rabbiniz olan Allah'tan korkun. Onları evlerinden çıkarmayın, kendileri de 

çıkmasınlar. Ancak açık bir kötülük yapmaları (hali) müstesna. Bunlar Allah'ın 

hudududur. Kim Allah'ın hududunu geçerse muhakkak kendine zulmetmiş olur. 

Bilmezsin, belki Allah bundan sonra bir durum ortaya çıkarıverir.”
22

 

“O kadınları gücünüzün yettiği kadar ikamet ettiğiniz evin bir kısmında oturtun. 

(Evleri) başlarına dar getirmek için kendilerine zarar vermeyin. Eğer hamile iseler 

doğum yapıncaya kadar nafakalarını verin. Eğer sizin için çocuk emzirirlerse onlara 

ücretlerini verin. Aranızda iyilikle bunu görüşün. Eğer güçlüğe uğrarsanız, onu 

babası için bir başka kadın emzirecektir.”
23

 

“Varlıklı olan, nafakayı varlığına göre versin. Rızkı daraltılmış olanda nafakayı 

Allah'ın ona verdiğinden versin. Allah hiçbir kimseye ona verdiğinden başkasını 

yüklemez. Allah, güçlüğün arkasından kolaylık ihsan eder.”
24

 

Nafakanın Sünnetten delilleri: 

               Kişinin ailesine, akrabalarına ve hizmetçisine gerekli nafakayı vermesini 

teşvik eden birçok hadis-î şerîf mevcuttur. 
25

 Bu hadislerden biri,  Buharî'de şu 

şekilde yer alır: "Nafaka vermeye ailenle başla. Kadın der ki; ya beni doyur, ya da 

boşa. Köle der ki; Beni doyur da öylece çalıştır. Evlat der ki; Beni kendisine 

bırakacağın kimseye teslim edinceye dek doyur.” Bir başka rivayette "beni doyur" 

sözü yerine "nafakamı ver" ifadesi kullanılmıştır. Bu hadîs-i şerîfte, hakedenlere 

nafakalarını vermek açıkça teşvik edilmektedir.
26

 

                                                           
20

 Nisa, 4/19 
21

 Maide, 5/89 
22

 Talak, 65/1 
23

 Talak, 65/6 
24

 Talak, 65/7 
25

 Muhammed b. Ali, Şevkani, Neylu’l- Evtâr, Mısır, tr., c. VI, s. 364  
26

 Abdurrahman, el-Ceziri, Dört Mezhebin Fıkıh Kitabı, İstanbul, tr., s. 395. 



9 

 

              Cabir b. Abdullah’ın rivayet ettiği bir başka hadiste Hz. Peygamber Veda 

Haccı’nda şöyle buyurmuştur: "Kadınlar hakkında Allah’tan korkun. Onlar sizin 

yönetiminize verilmiştir. Allah’ın emanetiyle aldınız onları, namuslarını da Allah’ın 

sözüyle helal ettiniz kendinize. Maruf bir şekilde rızıklarını ve giyeceklerini temin 

etmeniz onların sizin üzerindeki haklarıdır."
27

 

              "Kocanın yediği zaman karısına da yedirmesi, giydiği zaman karısına da 

giydirmesi, karının kocası üzerindeki haklarındandır."
28

 

              Ebu Süfyan’ın eşi Hind Hz. Peygamber’in yanına gelip: "Ya Resulullah! 

Ebu Süfyan cimri bir adamdır. Bana ve çocuğuma yetecek olanı vermiyor." dedi. Hz. 

Peygamber de : "Sana ve çocuğuna yetecek olanı maruf ölçüde al.”
29

 buyurdu. Bu 

hadis, eşe verilecek nafakanın yeterli olması gerektiğinin, çocuğun nafakasının 

erkeğe ait olduğunun ve ayrıca nafakanın maruf ölçüde olduğunun delilidir.
30

 

İcma delili; 

              İslâm hukukçuları, naşize
31

(itaatsiz) kadın dışında,  evli olup kocasıyla aynı 

meskeni paylaşan kadının geçim masraflarının kocanın üzerine vacip olduğu 

konusunda görüş birliği içindedirler.
32

 

Akıl delili; 

              Kadın evlilik akdiyle koca evine yerleştiği zaman tasarruf ve kazanmaktan 

uzak sayılmıştır. O halde karısının geçim masraflarını koca karşılamalıdır. Bu 

nafaka, alıkonma ve bekletilmenin karşılığıdır. Aynı zamanda İslam hukukçuları 

konuya şöyle yaklaşırlar; devletin istihdam ettiği kişilere belli süreler içinde, bu 

kişilerin hareket ve tasarruflarını kendisinin kontrol ve istifadesinde bulundurmasına 

karşılık nasıl bir ücret ödüyorsa,  koca da ortak ikametgâhta kendi lehine, arzu ve 

hissiyatı doğrultusunda bulundurduğu karısının nafakasını temin etmek zorundadır.
33

 

                                                           
27

 Müslim 
28

 Kâsani, Bedâi, IV, 15; Şirbini, Muğni’l-Muhtaç,  III, s. 426; Şevkânî,  Neyl, VI, s. 364. 
29

 Müslim, III, 1338. 
30

 Şevkânî, a.g.e, VI, s. 364; Serahsi, a.g.e, V, s. 181; Şafii, Ümm, V, s.77; Kâsani, a.g.e, IV, s. 15. 
31

Naşize: Ortak meskende bulunma görevini, kocasının rızası olmadan ihlal eden ve kocasının meşru 

isteklerinden haksız sebeplerele kaçınan kadın. 
32

 Vehbi, Zuhayli, İslam Fıkhı Ansiklopedisi,  1989, tr., X, s. 94; Kâsani, a.g.e, IV, s. 16. 
33

 Kâsani, a.g.e, IV, s. 16; Abdullah b. Ahmed, Nesefi, Kenzu’d Dekâik, Mısır, 1313, c. III, s. 51; 

Muhammed b. Abdilvahid Kemaleddin, İbnu’l Hümam, Fethu’l Kadîr Şerhu’l-Hidâye, Mısır, 1316, c. 

III, s. 322. 



10 

 

  1.2.1.3. Kadının Nafakaya Hak Kazanmasının Şartları ve Nafakanın 

Düşmesinin Sebepleri 

              Evlilik nafakası kocanın üzerine vacip olup, kocanın zengin, fakir, gaip veya 

huzurda olması hasta veya sakat olması ya da onun borçlu olması bu durumu 

değiştirmez. Kocanın nafaka borçlusu olabilmesi için malvarlığının müsait olması, 

gelirinin bulunması veya çalışarak nafaka sağlamaya muktedir olması gerekir.
34

  

               Kadın ise ister müslüman olsun, ister gayr-i müslim vatandaş olsun, ister 

fakir ya da zengin bulunsun, nafakası kocasına vâciptir. Yine nafaka konusunda 

zevcenin hür veya mükâtebe (kendisiyle yazılı anlaşma yapılan câriye) olması fark 

etmez. Her iki durumda da kocasının ona nafaka vermesi vâciptir.
35

 

              Nafakanın kocanın üzerine vacip olmasıyla ilgili olarak İslam hukukçuları 

iki görüş ortaya koyarlar.
36

 Hanefilere göre; koca sahih bir evlilikle evlendiği kadını 

kendisine ait kılmıştır ve alıkoyma hakkına sahip olmuştur. Bundan dolayı fasit bir 

nikâhla gerçekleşmiş bir evliliğin sonucunda nafaka söz konusu olamaz. Çünkü 

böyle bir evlilikte alıkoyma hakkı yoktur. Nafaka ortak meskende kalmanın 

karşılığıdır.  

Çoğunluk fakihlere göre ise sebebi; karı-kocalıktır. Kadının erkeğin eşi olmasıdır.                 

Evlilik sahih olmalıdır. Evlilik fasit ise kocanın nafaka vermesi gerekmez. Fâsit 

akitle gerçekleşmiş bir evlilikte kadın kocası tarafından (kendi evinde) alıkonulamaz 

ve böylece nafaka hakkı da olamaz. Sahih bir evlilikle evlendikleri zannedilen fakat 

sonradan evliliğin muteber nikâha istinat etmediği anlaşıldığında ve kadın lehine 

hükmetmiş bir mahkeme kararı olduğu durumda ise, alınan nafakanın geri iade 

edilmesi zorunludur. Hanbeli ve Şafii uygulamasında nafaka iade edilmez.
37

 

              Kadın nafaka alacaklısı olan kocasına nefsini tam bir şekilde teslim 

etmelidir. Cinsi ilişkiye mani bir durumu olmamalıdır. Ancak, kadının kendini teslim 

etmemesinin, muaccel veya peşin mehrin teslimi ya da şeran uygun bir evin 

hazırlanması gibi haklı bir sebebi varsa nafaka hakkı mevcuttur.
38

 

              Kocanın, karısının üzerindeki hakları,  kadının kendi kusurları sebebiyle 

karşılıksız kalmışsa nafaka geçici olarak vacip olmaz. Nâşize olan kadının kocası 

                                                           
34

 İbn Rüşd, a.g.e, II, s. 55; Şirbini, Muğni’l-Muhtaç, VII, s.564. 
35

 İbn Abidin, a.g.e, III, s. 373. 
36

 Kâsani, a.g. e, IV, s. 16; İbnu’l Hümam, a,g.e, III, s. 321; Şirbini, a.g.e, III, s. 425. 
37

 İbn Abidin, a.g.e, III, s. 572-575; Serahsi, a.g.e, V, s. 44, 193; Hindiyye, I, s. 567, 568. 
38

  Haskefi, a.g.e, II, s. 886; Şirbini, a.g.e, III, s. 435; İbnu’l Hümam, a.g.e, III, s. 324; İbrahim b. Ali, 

Şirazî, Mühezzeb, Mısır, tr., c. II, s. 159. 



11 

 

yanındaki durumu da böyledir. Şer’î bir gerekçe olmadan kocanın evinden çıkınca 

nafakası düşer.
39

 Kocasının evine geri dönünceye kadar nâşize olarak kabul edilir.               

              Bununla birlikte, muaccel mehrin ödenmemesi, normal oturmaya müsait bir 

evin olmaması gibi kadının itaatsizliğini haklı kılan durumlar olabilir. Ancak, 

kocanın başka bir eve taşınmayı kabul etmemesi durumunda kocasını evine 

almadığında da kadın nâşize olur.
40

 

              Kadın mürted olmamalıdır. İrtidad ederse, nafaka hakkı düşer. Mürted kadın 

iddet beklemekteyken tevbe edip müslüman olursa, nâşize kadının aksine nafaka 

hakkı geri gelmez. Çünkü mürtedliği kocasından ayrılmasını gerektirir ve bu ayrılma 

sebebi de kendisinden kaynaklanmaktadır. Bu neden onun nafakasını iptal etmiştir. 

Ayrılma nedeniyle nafaka iptal olunca, artık bu hak bir daha geri dönmez. Ama 

nâşize kadında durum bunun tersinedir. Nâşizelik geçici bir durum olup nafakayı 

iptal etmez de geçici olarak durdurur. Ama kadın zimmî olup müslüman bir erkeğin 

nikâhında bulunması durumunda; ister evlilik nafakası olsun, ister iddet nafakası 

olsun, kadına nafaka vermek gerekir.
41

 

              Kadın, hısımlık mahremiyetini oluşturacak bir iş yapmış olmamalıdır. 

Kocasının (başka kadından doğma) oğluna veya kayınpederine kendini teslim eder 

de bunlar kendisiyle cinsel temasta bulunur ya da şehvetle dokunursa,  kocasından 

bâin olarak boşanır. Kocasının kendisine nafaka verme mecburiyeti olmaz.
42

 Aynı 

şekilde dört mezhebe göre; kadın hapsedilmemiş olmalıdır. Çünkü bu durumda 

kocanın kadını alıkoyma hakkı ortadan kalkmıştır. Kadın zulmen hapsedilse dahi 

Hanefi ve Hanbeli’ye göre, bu duruma koca sebep olmadığı için kadın nafaka 

alamaz. Maliki’ye göre buna kadın da sebep olmadığı için nafaka alabilir.
43

 

Kadın vefat iddetini bekleme halinde bulunmamalıdır.
44

 

               Eğer koca hapsedilir (borcunu ödemeye gücü yetsin veya yetmesin) veya 

kaçarsa; kadına nafaka vardır. Kocanın zindana zulmen hapsedilmesi hâlinde, nafaka 

borçlusu olmasıyla ilgili alimler ihtilâf etmişlerdir. Sahih olan görüş, kadına nafaka 

vardır.
45

 

                                                           
39

 Zuhayli, a.g.e, X, s. 97; Ahmed b. Muhammed, Kudurî, Muhtasaru’l--Kudurî,  Mısır, 1384, c. II, s. 

317, 324, 325;  el-Hasen b. Mansur, Kadihan, Fetâvâ Kadi Han, Mısır, 1323, c. I, s. 390-401. 
40

 Haskefi, a.g.e, II, s. 891. 
41

 Ceziri, a.g.e, s. 414. 
42

 Bilmen, Ömer Nasuhi, Bilmen, Hukuku İslâmiyye ve İstilahâtı Fıkhıyye Kâmûsu, İstanbul, 1969, c. 

I, 14, c. II, s. 455; Ceziri, a.g.e, s. 422. 
43

İbn Abidin, a.g.e, s. 572-575;  Bilmen, a.g.e, II, s. 455. 
44

 Döndüren, Delilleriyle Aile İlmihali, İstanbul, 2012, s. 240. 
45

 Kadihan, a.g.e, I, s. 390, 400, 401. 



12 

 

              Kadın kocanın izni olmaksızın çalışmamalıdır. Çünkü bu durumda zamanını 

kocasına ayırma işi eksiktir. Koca kadının çalışmasına önce razı olup sonradan evden 

çıkmasına mani olsa ve kadın buna rağmen çıksa nafakası gene de düşer. Çünkü 

kadının çıkışı nüşûzdur.
46

 

               İslâm alimleri hasta kadına nafaka verilmesinde müttefiktirler. Kadının 

ailesinin evinde tedavi olması da bu durumu değiştirmez. Ancak kocası evine 

dönmesini ister ve taşınarak bile olsa dönebilecek durumda iken kadın bunu 

reddederse nafaka düşer. 
47

 

                Kadının mahremsiz yolculuk yapması da nafaka hakkını düşürür. Kocanın 

yanında olması demek olan ihtibâs durumu kadından kaynaklanan bir sebeple 

kalktığı için bu durum da nüşûz sayılır ve nafaka düşer. Fakat kadın, mahremiyle 

beraber farz haccı edâ etmek üzere kocasından izin bile almadan evden çıkabilir. 

Ancak bu durumda kocasından nafaka alma hakkına sahip olmaz. Çünkü bu durumda 

kocası için evde alıkonulmamaktadır. Ama kocasıyla birlikte hacca giderse; sefer 

nafakası değil, hazar nafakasını kocasının vermesi vâcip olur. Deve, vapur veya diğer 

ulaşım araçlarının ücretini kadının vermesi gerekir. Kocanınsa yiyecek, giyecek ve 

bunlarla ilgili şeyleri karısına temin etmesi vâcip olur. Kadının, beraberinde mahremi 

olmaksızın sefere çıkması helâl olmaz.
48

 Ancak İmam Şafii’ye göre, yol güvenliği ve 

güvenli yol arkadaşları ile kadın uzun yolculuklara çıkabilir.
49

 

               Karı-kocanın farklı dinlere mensup olmaları nafaka engeli değildir. 

Müslüman koca gayrimüslim karısının, gayrimüslim koca başka dinden olan 

karısının nafakasını temin etmek zorundadır.
50

 

1.2.1.4. Evlilik Nafakasından Kaçınmanın Sonuçları 

              Koca nafakayı vermeyi kendisi kabul ettiği halde veya hâkim kararıyla 

nafaka zorunluluğu ortaya çıktıktan sonra nafakasını vermediği durumlarda 

uygulanacak hükümler şunlardır; 

              Eğer koca zenginse ve nafaka vermekten kaçınıyorsa ve malı da varsa hâkim 

malını zorla satar ve bedelini hanımına nafaka olarak verir. Eğer zengin kocanın 

ortada malı yoksa, kadının istemesiyle hâkim kocayı hapsedebilir. Nafakayı ödeyene 

                                                           
46

 Haskefi, a.g.e, II, 891. 
47

 Haskefi, a.g.e, II, 889; İbn Abidin, a.g.e, III, 572- 575; Şirbini, a.g.e, III, 431. 
48

 Haskefi, a.g.e, II, s. 889; İbn Abidin, a.g.e, III, s. 572. 575. 
49

 Buhari, Menakîb, 25; Hanbel, Müsned, IV, 257. 
50

 Serahsi, a.g.e, V, s. 190. 



13 

 

kadar tutuklu kalır.
51

 Bu konuda Allah’ın Elçisi’nin şu hadisini zikredebiliriz. 

“Zenginin borcunu geciktirmesi zulümdür. Bu durum malını ve cezasını mübâh 

kılar.”
52

 Koca nafakayı yine ödemezse ve hâkim de nafaka ödeyemeyeceğine 

inanırsa ödemeye muktedir olana kadar terk edilir. Allah Tealâ Bakara 280. ayette 

şöyle buyurmuştur: “Eğer borçlu darlık içinde ise, ona ödeme gücüne kavuşacağı 

zaman kadar süre tanımak gerekir.”
53

 

             Nafaka borçlusu koca fakirse hapsedilmez ve karısıyla araları ayrılmaz. 

Çünkü bu durumda koca yoksulluğu sebebiyle veremediğinden dolayı haksızlık 

yapmış sayılmaz. 

            Malikiler dışındaki çoğunluğa göre yoksul kocanın nafaka yükümlülüğü 

düşmez. Yukarıda zikrettiğimiz ayete göre, zenginleşinceye kadar üzerinde borç 

olarak kalır.  

             Hâkim kadın için nafaka takdir eder ve borç almasını emrederse; kocası 

adına borç almış olur. Kadının borç almasından kasıt; ihtiyaç duyduğu şeyleri borçla 

satın almasıdır. Bu borçlar kocasının üzerine havale etmesi ve kocasının ölmesi 

halinde mirasçılarına müracaat edip onlardan ödeme talebinde bulunma hakkı vardır. 

Ama hâkimin emri olmadan borç alırsa, alacaklılar haklarını kadından talep ederler. 

O da bu borçları kocasına havale edemez ve kocanın ölmesi halinde de kocasının 

mirasçılarına müracaat edip onlardan bu borcu ödemeleri talebinde bulunamaz. 

Çünkü onun kocası üzerinde velayet hakkı yoktur. Bu sebeple kadına kocası adına 

borç alması emredilir.
54

              

              Hâkimin kararıyla kadına kocasının fakir oluşuna göre nafaka takdir edilip 

sonra koca fakirlikten kurtulursa; ailesinin nafakasını zenginliğine göre tamamlar. 

Çünkü nafakanın miktarı (kocanın malî) durumuna göre değişir. Farzedilen, henüz 

vâcip olmamış bir nafakanın takdir edilmesidir. Kocanın malî durumunda bir 

değişiklik meydana gelirse, kadının da onun durumuna göre bir nafaka talebinde 

bulunma hakkı doğar. Aynı şekilde kadına kocasının zengin oluşuna göre nafaka 

takdir edilip, sonradan koca fakirleşirse, -açıkladığımız sebepten dolayı-kadına ancak 

yoksul kocanın verebileceği bir nafaka takdir edilir.
55

         

              Hâkim tarafından nafaka takdir edilmedikçe veya kan-koca arasında nafaka 

                                                           
51

 Kâsani,, a.g.e, IV, s. 16. 
52

 Buharî, Havale, 1, 2; Müslim, Müsafakat, 33. 
53

 Zuhayli, a.g.e, X, s. 108. 
54

 Kâsânî, Bedaî, IV, 26. 
55

 Serahsî, Mebsût, V, 182. 



14 

 

miktarı üzerinde bir anlaşma olmadıkça; kadına verilmemiş olan geçmiş zamanların 

nafakası düşer. Hâkim tarafından takdir edilmişse veya karı-koca bir miktar üzerinde 

anlaşmışlarsa, o halde verilmemiş olan geçmiş zamanların nafakası takdir edilir. 

Hâkim tarafından nafakaya hüküm verildikten sonra aralarındaki anlaşmadan sonra, 

daha nafaka kabzedilmeden taraflardan biri ölürse; tayin ve takdir edilen nafaka 

düşer.
56

  

              Şafii ve Hanbelilere göre koca fakirliği sebebiyle nafakasını ödeyemiyorsa 

kadının evliliği feshetme hakkı ortaya çıkar. Kadının boşama hakkı sınırlı olduğu 

için bu görüş uygulamada kadına bazı kolaylıklar sağlayabilir. Nitekim, eşini 

Türkiye’de bırakarak yurt dışında kalan eşi ve çocuklarıyla ilgilenmeyen pekçok 

erkek vardır. Kadın kendi başına geçimini sağlamakta, çocuklarının eğitimini 

yaptırmak için ömrünü vermektedir. Böyle bir durumda bu görüşten yararlanmak 

mümkündür.
57

 

              Malikilere göre ise, fakirliği süresince kocadan nafaka kalkar ve üzerine 

borç olmaz. Nitekim Allah Tealâ şöyle buyurmuştur: “Allah bir nefse verdiğinden 

başkasını yüklemez.”
58

 

              Kaybolan kocanın nafaka vermemesi durumunda koca üzerine uygulanacak 

yaptırımlarla ilgili İslam hukukçuları arasında faklı görüşler ortaya çıkmıştır. 

Kaybolan koca dendiğinde, yakın veya uzakta olmasıyla nafaka davası için 

mahkemeye getirilemeyen kişi kastedilmektedir. Hanefilere göre bu koca için geçen 

sürenin nafakasını vermesi ancak hâkimin kararıyla zorunlu hale gelir. Kadının 

nafakası günü birlik vacip olur eğer hâkim karar vermemişse gecikmeyle beraber bu 

nafaka düşmüştür. Çünkü geçmiş günlerin nafakasının ihtiyacı da geçmiştir.
59

 

             Çoğunluğa göre ise, hâkimin kararı olmasa bile koca geçen sürenin 

nafakasını vermek zorundadır ve bu onun üzerine borçtur. Eğer kayıp kocanın malı 

varsa ve kadın da hâkimden nafaka talebinde bulunsa, kadına mahkemede kayıp 

kocasının maslahatını gözetmek için kocasının kendisinin nafakasını vermediğine 

dair yemin ettirilir. Kadının nafakasını almış veya kocası onu boşamış ve iddeti 

bitmiş olabileceği düşünüldüğü için kadından kefil istenir. Ve hâkim kocanın 

                                                           
56

 Serahsî, Mebsût, V, 184. 
57

 Döndüren, Delilleriyle Aile İlmihali, s. 240. 
58

 Haskefi, a.g.e, II, s. 889; İbn Abidin, a.g.e, III, s. 572. 575; Abdullah b. Mahmud, Mevsilî, İhtiyâr 

li- Ta’lîli’l-Muhtâr, Mısır, 1370; Şirazi, a.g.e, II, s. 159. 
59

 Zuhayli, a.g.e, 109, 110. 



15 

 

malından nafaka takdir eder. Bu Hanefi ve Şafii’ye göredir.
60

 

              Eğer kayıp kocanın malı yoksa; Hanefiye göre hâkimin onları boşama 

yetkisi yoktur. Fakirlik hiçbir durumda boşanma gerekçesi değildir. Cumhur, fakirlik 

dolayısıyla kadının boşanabileceğini kabul eder.
61

 

              Eğer kadın kayıp kocanın nafakasından harcar ve infaktan önce kocanın 

öldüğü anlaşılsa, harcadığı miktarı mirastan düşürülür. Bunda hukukçular ittifak 

halindedirler.
62

 

1.2.1.5. Nafakanın Kapsamı 

Yiyecek temini; 

             Koca, karısının hayatını normal bir şekilde devam ettirebilmesi için gereken 

bütün yiyecek ve diğer ihtiyaç maddelerini yeterli miktarda sağlamak zorundadır. 

Nitekim Allah Tealâ “Annelerin rızkı ve giyecekleri maruf bir şekilde babaya 

aittir.”
63

 buyurmuştur.  Yine bir rivayette Resulullah Hind’e  “Sana ve çocuğuna 

yeterli olanı maruf bir şekilde al.”
64

 buyurmuştur. Rızıkta yeterli olanı terk etmek 

maruf şekli terk etmektir. Bu deliller yeterli miktarın vacipliğini ortaya koyar.
65

 

              Kocanın vermesi gereken yiyecek nafakasının kapsamı konusunda 

fıkıhçıların iki görüşü vardır;
66

 

              Hanefi ve Şafilere göre yiyecek ve giyecek nafakası kocanın zenginlik ve 

fakirlik durumuna göre takdir edilir. Delilleri de “İmkânı geniş olan nafakayı 

genişliğine göre versin. Rızkı kendisine daraltılmış olan fakir de nafakayı Allah’ın 

verdiğinden versin.”(Talak-6) ayetidir.  

              İkinci görüş te Malikilere ve Hanbelilere aittir. Eşlerin zenginlik fakirlik 

durumu, kadının konumu ve yörenin durumu dikkate alınarak takdir edilir. Delilleri 

yukarıdaki ayet ve Hind hadisinde “Sana yetenini al” buyurulmuş olmasıdır. 

Hanbelilere göre iki eşin durumunu dikkate almak delillerin hepsini uygulamak 

demektir. Çünkü ayet kocanın durumuna,  hadis kadının durumuna göredir. Eğer 

                                                           
60

 Özcan, Nafaka Mükellefiyeti, 90. 
61

 İbn. Kudame, Mukni, II, 359. 
62

 İbn Rüşd, a.g.e, II, s. 55; Haskefi, a.g.e, II, s. 889; İbn Abidin, a.g.e, III, s. 572. 575; Şirazi, a.g.e, 

II, s. 163. 
63

 Bakara, 2/233 
64

 Müslim, III, 1338. 
65

 Kâsani, a.g.e, IV, s. 20; Serahsi, a.g.e, V, s. 180; Haskefi, a.g.e, II, s. 572; Şirbini, a.g.e, III, s. 427 
66

 Zuhayli, a.ge, X, s. 103; Serahsi, a.g.e, V, s. 180; Şirbini, a.g.e, III, s. 427; Ruhi, Özcan,  İslâm 

Hukukunda Karı-Koca Nafaka Mükellefiyeti, Erzurum, 1976, s. 61. 



16 

 

ikisi zengin ise zengin nafakası ikisi de fakirseler fakir nafakası gerekir. Durumları 

farklı ise orta derecede nafaka ödemelidir.
67

 

             Yiyecek nafakası ayni olarak verilebileceği gibi nakit olarak da verilebilir. 

Günümüzde uygulama böyledir. Ancak nakit olarak verildiğinde, yiyecek 

maddelerinin zamanla uğrayacağı fiyat değişiklikleri dikkate alınmalıdır.
68

 

              Yiyecek nafakasının verilme şekli kocanın kazancının durumuna göre tespit 

edilir. Koca kazancını günlük temin ediyorsa her günün akşamında bir sonraki günün 

nafakasını verir. Haftalık alarak çalışan koca, karısının nafakasını haftalık, aylık 

alarak çalışan koca aylık, hasılatını yıllık kazanan çiftçi veya zengin kişiler nafakayı 

yıllık öderler. Hâkim nafakayı kararlaştırırken koca için en uygun ödeme şeklini 

seçer.
69

 

Giyim eşyası temini; 

              Koca kadının giyim eşyalarını temin etmek zorundadır. Giysi takdir 

edilirken sosyal seviye, örf ve adetler ölçü alınır.
70

 Ayette geçen maruf kelimesi bunu 

ifade eder. Kadının biri yazlık diğeri kışlık olmak üzere iki takım elbiseye hakkı 

vardır. Giyim eşyaları kadına hazır bir şekilde verilebileceği gibi bedeli de verilebilir. 

Kadının kendine ait giyim eşyasının bulunması veya başkaları tarafından giyim 

kapsamında hediye almış olması kocanın bu vazifesini kaldırmaz ve karısına bu yeter 

diyemez.
71

              

               Kadın giyim eşyasına sahip olduktan sonra, süre dolmadan yenisini isteme 

hakkı yoktur. Fakat kendi hatası olmadan itinalı bir şekilde kullandığı halde eğer 

giyim eşyasında vaktinden önce bir yıpranma olmuşsa koca yenisini temin 

etmelidir.
72

 

             Kocanın dünya hayatında giyimle alakalı en son yapacağı masraf kefenleme 

masrafıdır. Bundan dolayı teçhiz ve tekfin masrafları kocaya aittir.
73

 

Mesken temini; 

              Koca hanımına sosyal durumuna uygun mefruşatı olan bir mesken sağlamak 

zorundadır.
74

Allah Tealâ Talak Suresi 6. ayeti kerimede şöyle buyurmuştur. “Onları 

                                                           
67

  Serahsî, Mebsut, V, 182. 
68

 Ahmed b. Muhammed, Tahtâvi, Haşiyetu’t-Tahtâvî ale’d-Durri’l-Muhtâr, Mısır, 1254, c. II, s. 255; 

Cin, İslâm ve Osmanlı Hukukunda Evlenme, Ankara, 1974, s. 198. 
69

 Haskefi, a.g.e, II, s. 889; İbn Abidin, a.g.e, III, s. 572; Serahsi, a.g.e, V, s. 181. 
70

 Hindiyye, I, s. 569, 575, 576. 
71

 Kasani, a.g.e, IV, s. 23; Şirbini, a.g.e, III, s. 429, 433; Haskefi, a.g.e, II, s. 893, Bilmen, a.g.e, II, s. 

449 
72

 Serahsi, a.g.e, V, s. 183. 
73

 İbn Abidin, a.g.e, III, s. 598; Özcan, Nafaka Mükellefiyeti, s. 70; Kadihan, a.g.e, I, s. 399. 



17 

 

imkânınız dâhilinde oturduğunuz yerde oturtun.” Şer’î bir meskende koca fakir de 

olsa en az, kadına ait kilitli bir oda ile diğer gerekli bölmeler bulunmalıdır.
75

 

               Koca eşi için yine hanımının sahip olduğu evi kiralayabilir ve eğer hanım 

isterse kirayı ödemekten kaçınamaz.
76

 

               Kadının razı olması dışında koca hanımını hısımlarıyla oturmaya 

zorlayamaz. Ancak kocanın ilk evliliğinden olan ve henüz erginliğe ulaşmamış 

küçük çocuklarla oturtabilir. Kadının diğer evliliğinden olan bu durumdaki çocuk 

kocanın izni olmadan aynı evde oturtulamaz.
77

 

             Çoğunluk alimlere göre (Maliki hariç) mesken döşeli olmalı. Meskende 

yatak, yorgan, yastık gibi uyku için gerekli olan mefruşat, yeme içmede gerekli olan 

mutfak malzemeleri, adete göre zorunlu ev eşyaları ve elbisesini yıkayacağı alet ve 

aydınlatma malzemesinin bulunması gereklidir.
78

 

             Meskenin olduğu yer eğer kadın yalnız kaldığında korkulacak bir yer olursa 

kocanın kadının korkmayacağı bir yerde mesken temin etmesi ya da ona bir arkadaş 

bulması gerekir. Koca kötü komşulu olmayan canı,  ırzı, malı güvende olacağı bir 

mesken temin etmek zorundadır.
79

 

             Kocası gerekli şartları taşımayan mesken sağlanmadığı takdirde evi terk 

etme hakkına sahiptir. Böyle bir durumda itaatsiz sayılmaz ve nafakası düşmez.
80

 

Hizmetçi temini; 

              Kadın sosyal seviye bakımından emsali olan kadınların hizmetçisi varken 

veya bakıma muhtaçsa koca hizmetçi tutmak zorundadır ve bu hizmetçinin 

nafakasını da temin etmelidir.
81

 Hizmetçinin nafakası yiyecek ve giyim 

masraflarından ibarettir. Aynı zamanda hizmetçi için yatacak yer ve gerekli ev 

eşyasını temin eder. Fakat giyim eşyası eskimeden yenisini alma mecburiyeti yoktur. 

Hizmetçi kocaya da hizmet etmelidir. Aksi takdirde hizmetçinin nafakasından 

sorumlu olmaz. Hizmetçinin nafakası hizmetinin karşılığıdır.
82

 

                                                                                                                                                                     
74

 Özcan, İslâm Hukukunda Hısımlık Nafakası,14, Erzurum, 1980. 
75

 Döndüren, Delilleriyle Aile İlmihali, s. 239. 
76

 Bilmen, a.g.e, II, s. 450; İbnu’l Hümam, a.g.e, III, s. 321; Hindiyye, I, s. 544. 
77

 Şirbini, a.g.e, III, s. 432; Haskefi, a.g.e, II, s.  912. 
78

 Haskefî, a.g.e, II, s. 912. 
79

 Kasânî, a.g.e, IV, s. 21; Bilmen, a.g.e, II, s. 450. 
80

 Erbay, a.g.e, s. 30. 
81

Hindiyye, I, s. 568, 569; Kasânî, a.g.e, IV, s. 24. 
82

 Haskefî, a.g.e, III, s. 584; Mevsili, İhtiyar, IV, s. 4. 



18 

 

              Zengin koca birden fazla çocuğun olma durumunda ve tek hizmetçinin 

yetmemesi halinde daha fazla hizmetçi temin eder. Fakir kocadan hizmetçi tutması 

ve onun nafakasını ödemesi beklenemez.
83

 

             Hizmetçi emin olmalıdır. Emin olmayan hizmetçinin nafakasının ödenmesi 

istenmez.
84

 

1.2.2. İddet Bekleyen Kadının Nafakası 

              İddet; sözlükte boşanan veya kocası ölen kadının yeniden evlenebilmek için 

beklemesi gereken süredir. Bir fıkıh terimi olarak, -Hanefilere göre- evliliğin 

etkilerinden, geriye kalanların sona ermesi için şerân sınırı belirlenmiş olan süre 

demektir. Çoğunluğa göre ise; kadının gebe olup olmadığının bilinmesi veya sırf 

kulluk için yahut kocanın ölümü yüzünden eşinin belli bir süre beklemesinden 

ibarettir.
85

 

              İddet süresi eşlerin ayrılık durumlarına göre değişir. Kocası vefat eden 

kadının iddet süresi dört ay on gündür. Eğer kadın hamileyse doğum yapmasıyla 

iddet süresi biter. Ayrılık boşanma sebebiyle olmuşsa iddet süresi Hanefilere göre üç 

adet, diğer üç mezhebe göre ise üç temizlik süresidir. Yaşlılık veya yaşının küçük 

olması sebebiyle adet görmeyenlerin iddet süresi ise üç aydır.
86

 

              Kocası vefat eden kadına nafaka gerekmemektedir. Çünkü ölen kişinin 

bütün mal varlığı varislerine intikal eder. Kadın da dörtte bir veya sekizde bir 

oranında mirasçı olur ve artık hissesine düşen kısımla ihtiyaçlarını karşılar.
87

 

               Kadının, vefat dışında başka bir sebeple eşinden ayrıldığı durumlarda iddet 

nafakasının gerekli olup olmadığını bu ayrılma nedenlerine göre incelenir.  

              Ayrılma nedeni kocadan kaynaklanabildiği gibi kadının da ayrılmaya neden 

olduğu durumlar söz konusu olabilir. Ayrılma nedeninin koca olduğu durumlar; 

kocanın karısını rici
88

 veya bain
89

 talakla boşaması, lian yoluyla
90

, il’a yoluyla
91

, 

                                                           
83

Hindiyye, I, s. 568, 569; Kasani, a.g.e, IV, s. 24. 
84

 Serahsi, a.g.e, V, s. 182. 
85

 İbn Abidin, a.g.e, II, s. 823; Bilmen, a.g.e, II, s. 34, 35. 
86

Hindiyye, I, s. 587;  İbn Hazm, Muhalla, VII, s. 312; İbn Abidin, a.g.e, III,  s. 522. 
87

 Döndüren, Delilleriyle Aile İlmihali, s. 240. 
88

 Karaman, Mukayeseli İslam Hukuku, İstanbul, 1974, s. 303. 
89

 Karaman, İslam Hukuku, s. 303. 
90

 Kelime anlamı lanetleşmektir. Kocanın karısına zina isnadında bulunup kadının da bunu inkâr 

etmesiyle durum mahkemeye intikal eder. Mahkemede taraflar birtakım sözlerle kendilerinin doğru 

söylediğine dair yemin ederler. Sonunda taraflar ayrılır.(Bkz; İbn Abidin, Reddü’l Muhtar, III, 482) 
91

 Kocanın karısına “ Vallahi sana dört ay yaklaşmayacağım” demesiyle ve bu müddet içerisinde eşine 

evlilik ilişkileri açısından yaklaşmamasıyla Hanefiye göre bain talak gerçekleşmiştir. (Bkz. Karaman, 

İslam Hukuku, 321) 



19 

 

muhalea yoluyla
92

 boşamasıyla gerçekleşen ayrılıkta kadın iddet süresince nafaka 

alacaktır. Ricî ve bain talakla boşamada kadının hamile olup olmaması nafaka 

almasını etkilemez, nafakasını alacaktır. Bunun yanında gayrimüslim eşlerden kadın 

İslâm’ı kabul edip koca müslüman olmaktan kaçındığı takdirde, durum mahkemeye 

intikal eder ve hâkim eşlerin ayrılmasına karar verir. Nitekim kadın iddet bekler ve 

iddet nafakasına hak kazanır. Diğer bir ayrılık sebebi; dedesi veya babası dışında bir 

veli tarafından küçük yaşta evlendirilen kocanın nikâhın feshini istemesiyle      

(buluğ muhayyerliği), nikâh bozulmuş olur. Bütün bu durumlarda ayrılığın sebebi 

koca olduğu için iddet nafakası kocanın üzerine zorunludur. 
93

 

              Kocanın irtidat etmesiyle nikâh akdi bozulmuş olacaktır ve kadının iddet 

beklemesi gerekir. Bu durumda da ayrılığın sebebi yine kocadır, bu yüzden kocanın 

kadına nafaka vermesi zorunludur. Kocanın karısının usûl ve fürû durumundaki 

kadınlardan biriyle zina ettiğinde veya şehevi arzularla tuttuğunda nikâhları ortadan 

kalkar ve karısı ona ebediyen haram olur. Kadın bu ayrılık sonucunda da iddet bekler 

ve nafaka hakkı vardır.
94

 

              Ayrılma kadının tasarrufuyla da gerçekleşebilir. Birkaç durum dışında bu tür 

ayrılıklarda da kadının iddet nafakası söz konusudur. Küçük yaşta babası veya dedesi 

dışında bir başkası tarafından evlendirilen bir kadının büluğdan sonra nikâhı fesh 

ettirmek için dava açmasıyla ortaya çıkan ayrılıkta, kadının iddet beklemesi 

gerekir.
95

 Bu durumda ayrılığın nedeni koca olmamasına rağmen kadın nafaka 

almaya hak kazanır. Çünkü ortada meşru bir hakkın istimali vardır.
96

 

              Kadın evlilik akdinin icrası esnasında erkeğin İslam hukuku hükümleri 

doğrultusunda denk olmasını isteyebilir. Karşı taraf ta bunu kabul edip daha sonra 

denk olmadıkları ortaya çıkarsa, kadın nikâhın feshi için dava açabilir. Ayrılma 

sonucunda iddet bekler ve nafaka almaya hakkı olur.
97

 

              Nikâh esnasında kadının şart koştuğu mihri misilin
98

 verilmeme veya o 

miktardan az verilmesiyle, kadın nikâhı feshi için mahkemeye başvurabilir. Ayrılık 

sonucu iddet nafakası alır. Bütün bu ayrılmalar zifaftan sonra gerçekleştiği takdirde 

                                                           
92

 Kadının bir bedel karşılığında evliliğini sona erdirmesidir.(Bkz. Karaman, İslam Hukuku, 311- 313 ) 
93

 Kasânî, a.g.e, IV, s. 16, 17; Şirbini, a.g.e, VII, s. 153, 154; Haskefi, a.g.e, III, s. 610, 611. 
94

 Kadihan, a.g.e, I, s. 391, 395, 402. 
95

 Günümüz Medeni Hukukunda küçük yaşta evliliklerin geçerliliği sözkonusu değildir. M.K. 

mad.124/I “Erkek veya kadın onyedi yaşını doldurmadıkça evlenemez..”. 
96

 Karaman, İslam Hukuku, s. 270; Erbay, a.g.e, s. 45. 
97

 Özcan, Nafaka Mükellefiyeti, s. 37 
98

 Yaş, güzellik, mal, iffet, belde, v.b. vasıflarda eşit durumdaki kadınlar için kararlaşmış mehirler 

emsal alınarak takdir olunan mehirdir. ( Bkz. Karaman, İslam Hukuku, 254 ) 



20 

 

kadının nafaka hakkı doğacaktır. Zaten zifaftan önce kadının iddet beklemesinden 

söz edilemez.
99

 

               Kadının irtidat etmesiyle nikâh kalkar ve kadın iddet beklese de nafaka 

hakkı olmaz. Kadın kocasının usûl fürundan biriyle zina etmesi halinde de nikâhı 

kalkacak, iddet beklemesi gerektiği halde nafaka hakkı olmayacaktır.
100

 

1.2.3. Hısımlık ( Usûl-Fürû ve Civar Hısımlar )  Nafakası 

1.2.3.1. Hısımlık Nafakasının Dayandığı Deliller 

Kuran’dan deliller; 

“Rabbin hükmetti ki: Kendisinden başkasına ibadet etmeyesiniz. Ana ve babaya iyi 

davranasınız. Eğer onlardan biri veya her ikisi senin yanında iken yaşlanacak olursa 

onlara: “Öf dahi deme! Onları azarlama ve her ikisine de tatlı söz söyle.”
101

 

“Biz insana anne ve babasına iyi davranmasını emrettik. Eğer annen ve baban senin 

hakkında bilgi sahibi olmadığın bir şeyi bana ortak koşman için seni zorlarlarsa o 

takdirde onlara itaat etme. Sizin dönüşünüz yalnız banadır. Ben size yapmış oldu-

ğunuz şeyleri haber vereceğim.”
102

 

“Biz insana ana-babasına karşı iyi davranmasını tavsiye etmişizdir. Annesi onu 

güçsüzlükten güçsüzlüğe uğrayarak karnında taşımıştı. Çocuğun sütten kesilmesi iki 

yıl içinde olur. Bana ve ana-babana şükret, diye tavsiyede bulunmuşuzdur. Dönüş 

yalnız banadır.”
103

 

“Anneler çocuklarım iki tam yıl emzirirler. (Bu), emmeyi tam yaptırmak isteyenler 

içindir. O (annelerin) maruf şekilde yiyeceği ve giyeceği, çocuk kendisinin olan 

babaya aittir. Kimse güç yetiremeyeceği şeyle mükellef tutulamaz. Ne bir anne 

çocuğu yüzünden, ne de çocuğun babası, o çocuğu sebebiyle zarara sokulmasın. 

Mirasçıya düşen de bunun gibidir. Eğer (ana ve baba) aralarında anlaşarak ve 

müşavere ederek, çocuğu memeden kesmeyi arzu ederlerse, ikisine de günah yoktur. 

“
104

 

Sünnet delili; 

              Bu konuda kaynak teşkil eden hadis sayısı çok fazladır. Bunlardan bazılarını 

şöyle sıralayabiliriz; 

                                                           
99

 Özcan, Nafaka Mükellefiyeti, 37. 
100

 Erbay, a.g.e, s. 46. 
101

 İsra, 17/23 
102

 Ankebut, 29/8 
103

 Lokman, 31/14 
104

 Bakara, 2/233 



21 

 

“Elindeki mali imkânını önce kendin için kullan, artanı aile fertleri için, yine artacak 

olursa onu da akrabaların için harca.”
105

 

 Bir sahabi Resulullah’ın yanına gelip , “Kime iyilik edeyim ey Allah’ın Resulü?” 

diye sorar ve Efendimiz; “Önce annene, sonra babana, sonra kız ve erkek 

kardeşlerine, sonra da yakın olan mahrem akrabalarına.” buyurmuştur.
106

 

“Kişinin yediğinin en güzeli kendi kazandığından yediğidir. Evladı da kişinin 

kazandığındandır. O halde çocuklarınızın kazandığından muhtaç olduğunuzda 

muhtelif şekilde yiyiniz.”
107

 

“Veren el faziletlidir. Önce vermeye anne ve babanın nafakasını teminle başla, sonra 

kız kardeşinin, sonra erkek kardeşinin, sonra da yakından uzağa doğru devam et.”
108

 

 

İcma delili; 

              İslam hukukçuları usûl-fürû ve civar hısımları arasındaki nafaka 

mükellefiyetinin varlığı konusunda müttefiktirler.
109

 

 

Akıl delili; 

              Büyük zorluklarla çocuklarını büyütüp, hayata hazırlayan anne babaların, 

günün birinde yardıma muhtaç bir hale düştüklerinde çocukların da onları himaye 

etmemeleri ve onlara yiyecek, giyecek, mesken temin etmemeleri düşünülemez. 

Anne ve babalar için olması gereken bu davranış dedeler ve nineler ve torunlar için 

de geçerlidir.  

              Zor durumda olduğumuz zaman yardım isteyebileceğimiz kişiler genellikle 

ilk olarak nesep bağı olan akrabalarımızdır. Başkalarından bekleyemediğimiz ve 

ummadığımız yardım ve alakayı onlardan görürüz. Eğer bir gün onlar da yardıma 

muhtaç hale düşerlerse, bizim de onlara destek olmamız akla en uygun hareket 

tarzıdır. İleride birbirlerinin mirasçısı olacak ve birbirleriyle evlenemeyecek 

yakınlıkta bulunanların zora düştüklerinde, güçleri yettiği halde yardım etmemeleri 

aklın kabul edemeyeceği bir şeydir.
110

 

                                                           
105

Ahmed b. Hanbel, III, 369. 
106

 Şevkani, a.g.e, VI, s. 367. 
107

 Ebu Davud, Buyu, 77; Ahmed b. Hanbel, II, 214. 
108

 Şevkânî, a.g.e, VI, 367 
109

 Özcan, Hısımlık Nafakası, 69. 
110

 Erbay, a.g.e, s. 76. 



22 

 

1.2.3.2. Hısımlık Nafakasının Çeşitleri 

1.2.3.2.1. Fürûun (Çocuklar)  Nafakası 

              İslam Hukukunda fürû,  bir şahsın, birinci derecede dünyaya getirdiği 

çocuklar ve kendi sulbünden gelenlerdir.
111

 Çocukların nafakasını karşılamak 

babaların üzerine vaciptir. Dedeler de gerek anne tarafından gerekse baba tarafından 

olması fark etmez, torunlarının nafakasından sorumludur. Aynı zamanda çocukların 

kız veya erkek olması fark etmez.  

              Çocukların nafakasının karşılanmasında erkek ve kız çocukların nafakası 

ayrı olarak incelenmiştir. 

Babanın erkek çocuğuna nafaka mecburiyetinde olması için şu şartlar 

gerekmektedir;
112

 

              Çocuk, fakir ve malı olmamalıdır. Eğer malı varsa, nafakası o maldan 

karşılanabilir.  

              Erkek çocuk büluğ çağına ulaşmamış olmalıdır. Yani kazanmaktan aciz 

olmalıdır. Kazanma çağında baba onu çalışıp kazanabileceği bir mesleğe dâhil eder 

ve kazancıyla da nafakası sağlanabilir. Ancak, buluğ çağında olup, kazanma 

kudretinde olamayacağı durumlar da söz konusu olabilir, sakat, felçli veya 

vücudunda çalışmasına mani olabilecek bir hastalığın olması gibi. Bu durumda 

nafakası babasına düşer. 

              Babanın zengin veya çalışmaya muktedir olması gerekmektedir. Zenginse 

malından nafakayı karşılar, aksi takdirde çalışarak nafakayı temin etmek zorundadır. 

Zenginlik ölçüsü ne olacaktır? İhtiyaç fazlası nafaka cinsi mala sahip olan kişi nafaka 

hukuku açısından zengindir. İmam Muhammed, Maliki ve Şafii alimlerinin yaptığı 

açıklamada “Kendisi ve bakmakla yükümlü olduğu şahısların bir günlük nafakasını 

karşıladıktan sonra ihtiyaç fazlası olarak elinde kalan gündelikçi, fazlalık nispetinde 

zengindir.” Maliki, Şafii ve Hanbeli hukukçular babanın zengin olmasını şart 

koşarken fakir olması durumunda çalışmaya zorlanamayacağını ifade etmişlerdir. 

              Babanın ve çocuğun hür olmaları gerekir. 

              Çocuk çalışmaya muktedir olmasının yanında ilim tahsiliyle meşgul 

oluyorsa,  nafakası babaya düşer. İlim tahsilinde milletin iyiliği söz konusu olduğu 

için çocuk çalışmaya zorlanamaz.  

                                                           
111

 Erbay, a.g.e, s. 94. 
112

 Erbay, a.g.e, s. 104; İbn Hazm, a.g.e, VII, s. 124; Döndüren, Delilleriyle Aile İlmihali, s. 

242;Zuhayli, a.g.e,  X, s. 117. 



23 

 

Babanın kız çocuğuna nafaka mükellefiyeti için aranan şartlar şunlardır,
113

 

              Fakir olmalıdır. Erkek çocukta olduğu gibi malı varsa nafakası ondan temin 

edilir. 

               Kız çocuğunun evleninceye kadar nafakası babaya aittir. Evlenince bu 

nafaka borcu kocasına geçer. Kocası vefat eder veya eşinden ayrılırsa baba evine 

döner. Çalışmaya zorlanamaz. İslami ölçüler dâhilinde uygun bir işte kendi isteğiyle 

çalışıyorsa da nafakası babanın üzerinden düşer. 

              Baba ve kız evlat hür olmalıdır. 

              Baba zengin veya çalışmaya muktedir olmalıdır. 

              Din ayrılığı çocukların nafakasında bir engel değildir. 

              Çocukların nafakasının baba zengin veya çalışmaya muktedir olduğunda 

babaya ait olduğu noktasında alimlerin ittifak halinde olduğu açıklanmıştı. Baba fakir 

ve geçerli bir mazeretten dolayı çalışamıyorsa bu durumda çocukların nafakası kimin 

üzerine olacak? Hanefi alimlere göre, böyle bir durumda çocuğun nafakası, babanın 

dışında varlıklı olan erkek veya kadın usulün üzerine vaciptir. Bu aşamada nafaka 

sorumluluğu ikinci dereceden yükümlü olan annenin üzerinedir. Anne de fakirse 

nafaka sorumluluğu dedeye geçecektir.
114

 

            Eğer baba kayıpsa; çocukların nafakası öncelikle babanın malından temin 

edilme yoluna gidilir. Şayet, malı yoksa nafaka alacaklısı mahkemeye başvurur. 

Hâkim ikinci derece ve onun olmaması halinde üçüncü sıradaki usulü sorumlu tayin 

edecektir. Şayet usulden kimse yoksa kayıp baba adına borç almasına hükmedilir.
115

 

             Eğer baba vefat etmişse, nafakanın nasıl karşılanacağı geride terike bırakıp 

bırakmamasına göre değişir. Baba terike bırakmışsa; çocukların nafakası hissesine 

düşen miras payından karşılanır. Miras payından nafaka, ya babanın hayattayken 

tayin ettiği vasi aracılığıyla ya da vefattan sonra mahkemenin tayin edeceği vasi 

aracılığıyla karşılanır. Baba terike bırakmamışsa, nafaka sorumluluğu diğer usule 

geçer. Bu usûlün nafaka temin etmede üzerlerine düşen borç oranları şu ölçülere göre 

belirlenmiştir. Usûlün, fürûa yakınlık derecesinin farklı olduğu durumda en yakın 

usûl nafaka borçlusudur. Örneğin, anne ve onun babası varsa, nafaka mükellefi 

annedir. Çünkü, anne daha yakındır. Eğer hayatta kalan usûl yakınlıkta eşitse, 

annenin babası ve babanın babası gibi usülden mükellef olanlar varsa, bu durumda 

                                                           
113

 Şirbini, a.g.e, III, s. 446,  Haskefi, a.g.e, II, s. 923, 925; Şirazi, a.g.e, II, s. 166 
114

 Kadihan, a.g.e, I, s. 409; Hindiyye, I, s. 587. 
115

 İbn Nüceym, Bahr, IV, s. 235. 



24 

 

fürûa varis olma açısından önceliği olan babanın babasına nafaka sorumluluğu düşer. 

Hepsi de fürûun mirasçısı ise hepsi mirastaki hisseleri oranında nafaka yükümlüsü 

olacaktır. Örneğin anne ve babanın babasının hayatta olduğu durumda, anne 

nafakanın 1/3 ünü, dede 2/3 ünü temin edecektir.
116

 

1.2.3.2.2. Usûlün(Anne ve Babalar) Nafakası 

             Anne ve babaların nafakası çocuklarının üzerine vaciptir. Usûl,  ne kadar 

yukarı doğru çıkarsa çıksın babalar, dedeler, anneler ve nineleri kapsar. Nafaka 

üzerine vacip olan çocuklardan kastedilen erkekler ve kadınlardır. Nafaka 

mükellefiyeti çocuğun çocuğunun üzerine de düşer.
117

 

              Usûle nafaka verilebilmesi için gerekli şartlar şöyle açıklanabilir; 
118

 

              Usûle nafaka düşmesi ancak fakir olması ve kazanmaktan aciz olması 

şartıyla vaciptir. Bunda alimler görüş birliğindedirler. Hanefilerde ve Şafilerde 

kuvvetli olan görüşe göre, usûlün alacaklı olabilmesi için fakirlik şartını yeterli 

görür. Kazanmaya muktedir olsalar bile nafakanın düştüğünü belirtirler. Nitekim İsra 

23. ayette Allah Tealâ anne babaya ihsanda bulunmayı emretmiştir. Böyle bir emir 

karşılığında onları kazanmak için zorlamak ihsandan vazgeçmektir. Malikiler ve 

Hanbeliler eğer usûl kazanmaya muktedirse bunun için zorlanır ve kazananın da 

nafakaya ihtiyacı yoktur derler.
119

 

             Nafaka yükümlüsü fürûun usûlün nafakasının sorumlusu olabilmesi için 

nafaka verebilecek zenginlikte veya kazanabilecek durumda olması gerekmektedir. 

Usûlün nafakasında din ayrılığı engel değildir. 

              Nafaka alacaklısı hür olmalıdır. 

              Nafaka yükümlüsü olabilecek fürûun birden fazla olması durumunda, usûlün 

nafakası kimlerin üzerine gerekecek? Birden fazla usûlün olma durumunda olduğu 

gibi burada da birden fazla fürû arasında nafaka mükellefini belirlemek için aynı yol 

takip edilecektir. Usûle yakınlık derecelerine göre nafaka sorumlusu tayin 

edilecektir. Örneğin, usûlün oğlunun oğlu ve usûlün kızı varsa nafaka kızının 

üzerinedir. Çünkü, kızı kendisine daha yakındır. Aynı yakınlıkta fürû varsa, fürû 

hısımları eşit miktarda nafaka yükümlüsüdür. Mesela, usûlün hem kızı hem de oğlu 

varsa nafakayı ½ oranında ikisi de üstlenirler. Fürûun, usûlünün varisi olup olmaması 

                                                           
116

 İbnu’l Hümam, a.g.e, III, s. 346; Hindiyye, I, 583; İbn Abidin, a.g.e, II, s. 625. 
117

 Kâsani, a.g.e, IV, s. 30; Şirazi, a.g.e, II, s. 65. 
118

 Serahsi, a.g.e, V, s. 222, 228; İbnu’l Hümam, a.g.e, III, 346; Şirazi, a.g.e, II, s. 166. 
119

 Özcan, Hısımlık Nafakası, 187. 



25 

 

nafaka sorumlusu olmasında etken değildir. Varis olmasa da usûle yakınlığı öncelik 

alacak ve nafaka yükümlüsü olacaktır.
120

 

              Usûl – fürûun nafakası için hâkim kararı gerekmeksizin vacip olur.
121

 

1.2.3.2.3. Civar Hısımların Nafakası 

              Usûl ve fürû dışında nesepleri müşterek bir usûlde birleşen hısımlara 

(kardeşler, kardeş çocukları, amca, hala, teyze gibi) civar hısımlar denir.
122

 

              Civar hısımların nafaka alacaklısı olup olmama durumları arasında 

mezhepler arasında görüş ayrılıkları vardır. 

              Maliki, Şafii ve Caferi alimlerine göre, civar hısımları nafaka alacaklısı 

olamazlar. Hanbelilere göre ise civar hısımların nafaka alabilmeleri için,  nafaka 

borçlusu olabilecek hısımlara asabe
123

 veya ashabül –feraiz 
124

 sıfatıyla varis olmaları 

gerekmektedir. Hanefilere göre; kardeşler, dayılar, amcalar, kardeş, hala, teyze gibi 

yakın akrabalara belli şartlar dâhilinde nafaka düşer. Bu şartlar fakir olmaları, 

kazanmaya muktedir olmamaları ve alacaklısının nafaka borçlusu olacak yakın 

akrabaya mirasçı olacak derecede nesep hısımı olması gerektiğidir.
125

        

              Nitekim din ayrılığı miras engeli olduğu için, civar hısımlarının nafaka 

alacaklısı ve borçlusu olmalarında da engeldir. Sadece müslüman yakın akraba, yine 

müslüman olan yakın akrabasının nafakasından sorumlu olacaktır. Hısımlık 

nafakasında uygulama ancak mahrem civar hısımlar arsında uygulanır. Civar 

hısımlık nafakasından sorumlu olacak tarafın zengin olma vasfı şarttır. 

              Civar hısımların nafakası ancak hâkim kararı veya karşılıklı rıza ile sabit 

olur. Bunun sebebi, bu hısımların nafakası konusunda hukukçular arasında görüş 

ayrılığının olmasıdır. 
126

 

1.2.4. Mülkiyet Nafakası 

              Nafaka vazifesi, insana bağlı olan köle, hayvan, bitki-ekin, evler ve arazileri 

de kapsamaktadır. Bütün bunları korumak için nafaka vazifesi bunları da kapsar. 

                                                           
120

 İbnu’l Hümam, a.g.e, III, 348; İbn Hazm, a.g.e, VII, s. 124;Serahsi, a.g.e, V, s. 222. 
121

 Döndüren, Delilleriyle Aile İlmihali, s. 244. 
122

Erbay, a.g.e, s. 127. 
123

Asabe: Bir kişinin erkek vasıtasıyla murise bağlanan erkek hısımlarıdır. (Döndüren,  Delilleriyle 

Aile İlmihali, s. 522 ) 
124

 Ashabü’l Feraiz: Mirastaki payları muayyen mirasçılar. (Döndüren, a.g.e, s. 522 ) 
125

 Serahsi, a.g.e, V, s. 227. 
126

 Döndüren, Delilleriyle Aile İlmihali, s. 244. 



26 

 

Malın ziyan edilmesi haramdır. Alimler, ekini ve ağaçları susuz ve bakımsız, evleri 

ve arazileri tamirsiz ve harap olarak terk etmeyi mekruh görmüşlerdir. 
127

 

              Bir ailenin yanında malik ve zilyed sıfatıyla bulunan, süt, et, yumurta veya 

gücünden yararlanılan hayvanların bakım sorumluluğu evin erkeğine aittir. Hz. 

Peygamber şöyle buyurmuştur: “Açlıktan ölünceye kadar hapsettiği bir kedi için bir 

kadın azap olundu. Ona kendisi yedirmediği gibi, toprak haşeratını yiyebilmesi için 

serbest de bırakmadı.”
128

 Hayvan sağan kimsenin hayvana eziyet vermemek için 

tırnaklarını kesmesi müstehaptır. Bunu yanında yavrusunu mağdur edecek kadar 

fazla süt sağmak da caiz değildir. Hayvana gücünün üstünde yük yüklemek caiz 

değildir.
129

 

              Bir hayvan sahibi onu aç veya susuz bırakırsa çoğunluğa göre hem 

diyaneten hem de kazaen bu hayvana bakmaya mecbur edilir.  Hanefilere göre 

mahkeme yoluyla buna zorlanamaz.
130

 

              Böylece nafaka konusunu, bütün çeşitleriyle beraber ana hatlarıyla 

özetlemeye çalıştık. Şimdi Osmanlı Hukukunun yapısını ve işleyiş şeklini 

incelediğimiz tezimizin ikinci bölümüne gelmiş bulunuyoruz. 

 

                                                           
127

 Zuhayli, a.g.e, X, s. 77. 
128

 Müslim, Selâm, 151, 152. 
129

 Bilmen, a.g.e, I, s. 14. 
130

 Kâsânî, a.g.e, IV, 40. 



27 

 

                                              

                                                  

                                                   İKİNCİ BÖLÜM 

2. OSMANLI HUKUKUNUN KAYNAKLARI VE İŞLEYİŞİ              

                  Türk hukuk tarihinde en çok araştırılan konuların başında Osmanlı 

hukukunun şer’i ve örfî hukuk şeklindeki ikili yapısı gelmektedir. Şer’î hukuk veya 

şer’î şer’if de denilen birinci yapı, Kuran, Sünnet, icma ve kıyasa dayanarak ve fıkıh 

kitaplarında tedvin edilmiş bulunan düzenlemelerden oluşur. Osmanlı hukukunun 

ikinci büyük parçasını ise, örfî hukuk oluşturur. Başka bir ifadeyle, fıkıh kitaplarında 

yer alan hükümlere şer’î hukuk
131

, ulül-emr fermanlarıyla oluşan hükümler 

topluluğuna örfî hukuk denir. Her iki hukuk Osmanlı hukukunu oluşturur.
132

 

2.1. Örfî Hukuk Tanımı Ve Kapsamı 

                        

              Şer’î hukuk, müçtehit hukukçuların İslam hukukunun kaynaklarına 

dayanarak, fıkıh usûlü ilmindeki esaslar çerçevesinde yapmış oldukları içtihatlardan 

oluşmaktadır. Ayrıca oluşum sürecinde Hulefa-i Raşidin dönemi hariç devletin bir 

müdahalesi ya da katkısı olmamıştır. Buna karşılık örfî hukuk, İslam hukukçularının 

içtihatlarıyla değil, ulül-emrin koyduğu kurallarla gelişmiştir. Burada açıklanması 

gereken bir nokta vardır ki, bu ayırım örfî hukukun şer’î olmadığı anlamına gelmez. 

Bilakis şer’i hukuk, niteliği itibarıyla örfî hukukun oluşmasına izin vermiştir. Ayrıca 

şer’î ve örfî hukuk birbirinden tamamen bağımsız da değildir. Yani örfî hukuk, şer’î 

hukuka bağlı olarak gelişen hükümler topluluğudur.  

                Örfî hukukun değişik tanımlarına birçok kaynakta rastlamak mümkündür. 

Yapılan en eski tarif, Fatih döneminin önemli tarihçilerinden Tursun Bey’in ”Tarih-i 

EbulFeth” adlı eserinde karşımıza çıkmaktadır. Bu tanıma göre örfî hukuk, “nizâmı 

                                                           
131

 Bilmen, a.g.e, I, s. 14; Ahmet Akgündüz, Osmanlı Kanunnameleri Ve Hukukî Tahlilleri, İstanbul, 

1990, c. I, s. 49.  
132

Osman,  Kaşıkçı, İslâm Ve Osmanlı Hukukunda Mecelle, İstanbul, 1997, s. 22. 



28 

 

alem için akla dayanarak hükümdarın koyduğu nizam, siyaset-i sultanî ve yasağı 

padişahi veya örf”  şeklinde açıklanmıştır.
133

 

Osmanlı hukukundaki kullanılışıyla, örfi hukuk tabiri, İslam hukukçularının 

kullandığı “siyaset”, “siyaset-i şer’iye”, “kanun”, “yasa” ve benzeri ifadelerle eş 

anlamlı hale gelmiş ve manası genişlemiştir. Osmanlı hukukunda örfî hukuk deyince 

sadece adet hukuku değil, şer’i hükümlerin kanun tarzında tedvini de dahil olmak 

üzere, ulül-emre tanınan sınırlı yasama yetkisi çerçevesinde, mütehassıs İslam 

hukukçularının içtihad ve fetvalarına da başta örf ve adet kaideleri olmak üzere İslam 

hukukunun asli veya çoğunlukla tali kaynakları olduğu anlaşılır.
134

 

          Şer’î hükümler denilen fıkıh ahkâmı ile örfî hukuk denilen kanun 

ahkâmının düzenledikleri hukuk dalları ve hukuki meseleler farklıdır. Birbirinin 

mukabili değil mütemmimidir.
135

 Bu şöyle de ifade edilebilir, örfî hukuk şer’î 

hükümlere muhalif olamaz, olduğu takdirde muteber sayılmaz.
136

 Ulül-emrin mevcut 

şer’î hükümleri tedvin etmesi örfî hukuk olarak nitelendirilir. Bu durumda meydana 

getirilen hükümler şer’î, onlara verilen şekil ise örfî hukuk olarak şekil alır. Osmanlı 

Devleti’nin Tanzimat sonrası iki önemli hukuki düzenlemesi olan Mecelle ve 1917 

Hukuk-ı Aile Kararnamesi bu şekilde oluşmuştur.
137

 Şer’î hukukun bir hüküm 

belirtmediği ve kanunlaştırılmasını tamamen zamanın ulül-emrine bıraktığı 

durumlarda şer’î hükümlerde göz önünde bulundurularak örfî hukuk yerini alır.
138

 

         Padişahın yönetme ve icra etme yetkisini ifade eden örfî hukuk aslında bir 

kanun hukukudur.
139

 Osmanlı Devleti’nin bakanlar kurulu demek olan Divan-ı 

Hümayun’da örfî hukuktan sorumlu üye olarak yer alan nişancıya
140

 “müft-î kanun” 

denilmesinin sebebini de böyle anlamak mümkündür. Bu hukuk kurallarının özelliği, 

mahalli veya örf ve âdet uygulamalarından olması değil padişahlar tarafından 

emredilmeleridir. Zira örfi hukukun kapsamına, ulül-emre tanınan yasama yetkisi 

sonucu ortaya konan bütün hukuki mevzuat girmektedir.
141

 

                                                           
133

 Halil, İnalcık, “Örf”, İA, IX 
134

 Akgündüz, Osmanlı Kanunnameleri Ve Hukukî Tahlilleri, I, s. 51. 
135

Akgündüz, Osmanlı Kanunnameleri Ve Hukukî Tahlilleri, I, s. 53. 
136

 Halil, Cin-Ahmet, Akgündüz, Türk Hukuk Tarihi, İstanbul, 1990, c. I, s. 135. 
137

 Halil, Cin-Gül Akyılmaz, Türk Hukuk Tarihi, Konya, 2011, s. 83. 
138

 Kaşıkçı, a.g.e, s. 22, 23. 
139

 Mehmet Akif, Aydın, Türk Hukuk Tarihi, İstanbul 1995, s. 89. 
140

Nişancı: Osmanlı devlet teşkilatında ferman, berat, menşur, nâme, mektup, ahidnâme, hüküm gibi 

resmi devlet evrakının baş tarafına padişahın imzası demek olan tuğra çekme görevini üstlenen 

kişilerdir.(Bkz.Pakalın, Zeki, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, I, 337) 
141

 Akgündüz, Osmanlı Kanunnameleri Ve Hukukî Tahlilleri, I, s. 58. 



29 

 

         Fıkıh alimlerinin örfü tanımlarken öne çıkardığı unsur akıl unsurudur. Örfî 

hukukun şer’î hukuk karşısında laik bir yapı arz ettiği fikri isabetli değildir. Örf, 

sultanın sınırsız yasama yetkisi anlamına da gelmez. Esasen İslam hukuku örf ve 

âdette, seddi zerâi, maslahat ve istihsan gibi hukuk kaynaklarıyla devlet başkanı veya 

kanun koyucuya yasama alanında geniş yetkiler vermiştir. Yine tazir gibi ceza 

hukuku, tekâlif-i örfiye gibi vergi hukuku, miri arazi gibi eşya hukuku ve anayasa 

hukukuyla idare hukuku alanlarında ülke ihtiyacının ve kamu düzeninin gerektirdiği 

düzenlemeleri yapmak da devlet başkanına bırakılmıştır. İslam hukuk literatüründe 

buna, “siyaseti şer’iyye” adı verilir.
142

 

         Örfî hukukun İslâm Hukukundan ayrı şekilde ortaya çıkışı bazı 

araştırmacıları, onun şer’î hukuktan bütünüyle farklı ve bağımsız bir hukuk olduğu  

fikrine götürmüştür.
143

 Osmanlı Devletinin kısa zamanda gelişmesinde İslam inancını 

yeni ülke ve insanlara götürme arzusunun belirli bir rol oynadığı tartışmasızdır. 

Devletin gelişmesinde rol oynayan böyle felsefi, temeli örfî hukuk kuralları konurken 

hiç dikkate alınmamış olması düşünülemez. Öte yandan örfî hukukunun oluşumunda 

birinci derecede rol alan nişancılar bu hukukun şekillendiği ilk asırlarda müderrisler 

arasından seçilmiştir.
144

 Fatih Kanunnâmesi’nde nişancılığın, Dâhil ve Sahn-ı Seman 

müderrislerine ait olduğu belirtilmektedir.
145

 Müderrislerin en yaygın ilgi alanlarının 

İslâm hukuku olduğu göz önüne alındığında onların birikimlerinin örfî hukukun 

şekillenmesinde etkili olduğu görülecektir.
146

 

       Zaman zaman şeyhülislâmların bazı kanun ve uygulamalara karşı çıktıkları 

bilinmektedir. Ebussuud Efendi’nin padişahın bir uygulamasına karşı, “Nâmeşrû 

olan nesneye emr-i sultânî olmaz.” demesi bunun örneğidir.
147

 Bir kanunnâmenin 

başlığında yer alan, “Şeyhülislâm Yahya Efendi talebiyle Dîvân-ı Hümâyun’da 

Okçuzâde Mehmed Efendi ihraç eylediği kanunudur.” ifadesi kanunnâmenin 

hazırlanmasında şeyhülislamın rolünü ve kanunnâme uygulamasına müspet bakışını 

ortaya koymaktadır. Bu bağlamda şunu da ayrıca belirtmek gerekir ki, şer’î ve örfî 

hukukun belli bir uyum ve bütünlük içinde Osmanlı hukukunun şekillendirilmesinde 

Şeyhülislam Ebussuud Efendi’nin önemli bir rolü vardır. Ebussuud Efendi, bir 

yandan Budin Kanunnâmesinde görüldüğü gibi örfî/mirî arazi esaslarını şer’î bir 

                                                           
142

 Mehmet, Akman, “Örf”, İA, IV 
143

 Aydın, “Osmanlılar-Hukukî ve Adli Yapısı”, DİA, c. 33 
144

 Cin, Halil-Akyılmaz, Gül, a.g.e, s. 87. 
145

 Akgündüz, Osmanlı Kanunnameleri Ve Hukukî Tahlilleri, I, s. 321. 
146

 Aydın, “Osmanlılar-Hukukî ve Adli Yapısı”, DİA, c. 33 
147

Uriel, Heyd, Studies in Old Ottoman Criminal Law, Oxford, 1973, s. 180. 



30 

 

yapıya kavuşturmak öte yandan Maruzat risalesinde görüldüğü üzere bazı şer’î 

kuralları kanuni bir kalıba dökmek suretiyle kendi içinde uyumlu bir Osmanlı 

hukuku oluşturmada önemli bir başarı göstermiştir.
148

 

        Şer’î ve örfî hukukun belli bir uyum içinde olmasını, her iki hukukun 

temsilcilerinin (ehl-i şer’ ve ehl-i örf) bu süreç içinde daima uyum içinde çalıştıkları 

şeklinde anlamamak gerekir. Örfî hukukun öngördüğü para cezalarını tahsil etme, 

bazı bedeni cezaları uygulama, vergileri toplama konularında geniş yetkileri olan 

beylerbeyi, subaşı, sipahi gibi kamu görevlileri (ehl-i örf) bazen kamu düzenini 

sağlamak, bazen de gelirlerini arttırmak için bu yetkilerini kötüye kullanmışlardır. 

Bu uygulamaya zaman zaman ehl-işer’in en güçlü temsilcisi olan kadılar karşı 

çıkmıştır. Aslında Osmanlı merkez yönetimi de bir taraftan kamu görevlilerini, 

icraatlarını kadıların bilgi ve gözetimi altında yapmaları konusunda uyarmış, diğer 

taraftan kadıları da ehli örfün keyfi uygulamalarına seyirci kalmamaları için ikaz 

etmiştir. Bu da ehl-i örf ile ehli şer’ arasında zaman zaman gerginliğe yol açmıştır. 

Ebussuud Efendi’nin “Ehli örf ile ittifak eden adil olmaz” diye fetva verecek kadar 

ileri gitmesi dikkat çekicidir. Bir adaletnâmede ehl-i örften zalimler diye 

bahsedilmesi ayrıca ilgi çekmektedir.
149

 

         Örfî hukuk kuralları konurken şer’î hukukun dikkate alınmadığını ileri 

sürenleri bu kanaate götüren husus, kanunnamelerde İslam hukukunca düzenlenmiş 

had cezaları için de ceza öngörülmüş olmasıdır. Ancak verilen örnekler böyle bir 

kanaati oluşturmaya yeterli değildir. Çünkü ilk bakışta şer’i cezalar yerine ikame 

edilmiş izlenimini veren cezalar aslında şer’i cezaların bir sebeple uygulanmaması 

durumunda devreye girmesi sözkonusu olan müeyyidelerdir. Esasen birçok 

kanunnâme nüshasında bu cezalardan bahsedilirken “şer ile cezalandırmalı olmazsa” 

vb. ifadeler kullanılarak bu müeyyidelerin hangi durumlarda uygulanması gerektiği 

açıklanmaktadır.
150

          

            Örfi hukuk Osmanlılarla ortaya çıkmış bir kavram değildir. Daha ilk 

halifeler devrinden itibaren görülmektedir. İslâm Devletinin sınırlarının genişlemeye 

başlaması ve yeni toplumların İslâmiyeti kabulüyle birlikte ortaya konan “pratik 

esasları” ilk önce dine mâledilmiş sonraları İslam hukukçuları da örfî hukukun etkisi 

altında kalmış memleketlerin şartlarına göre ayrı içtihatlarda bulunmak suretiyle 

                                                           
148

 Aydın, İslâm-Osmanlı Aile Hukuku, s. 96-99 
149

 Halil, İnalcık, “Adaletnameler”, Belgeler, c. II/3-4, s. 129 (1965). 
150

 Ömer Lütfi, Barkan, Kanunlar, İstanbul, 1943, s. 121, 125; Heyd, a.g.e, s. 56, dipnot 6; Akgündüz, 

Osmanlı Kanunnameleri Ve Hukukî Tahlilleri, IV, s. 296. 



31 

 

İslami usûl ve idare kurallarının çeşitlenmesine sebep olmuşlardır.
151

 Böylece devlet 

başkanları kamu zarureti ve iyi geleneklere uyma düşüncesi ile şer’iatın açıkça karşı 

çıkmadığı konularda herhangi bir kural ile bağlı kalmadan kanun çıkarma yetkisini 

kazanmışlardır.
152

 Bu şekilde, yorumlanabilir, kodifiye edilebilir, fakat asla 

değiştirilemez ve eklenemez olan şer’iatın yanında bizzat onun açık bıraktığı 

alanlarda ayrı bir örfi hukuk teşekkül etmiştir.
153

 

          Herşeyden önce Emevilerle birlikte hilafetin saltanata dönüşmesinden sonra 

İslâm hukukçuları kamu ve özellikle anayasa hukuku alanındaki içtihatlarının 

uygulanmayacağı düşüncesi ile çalışmalarını uygulanma şansı bulunan diğer 

alanlara, daha çok özel hukuk branşlarına çevirmişlerdir. Bu da devletin yapısı ve 

işleyişini ilgilendiren konularda hukuki bir boşluğun doğmasına yol açmıştır. Öte 

yandan devlet adamlarının İslam hukukçularının getirebileceği kısıtlamalarla sınırlı 

kalmak yerine, kendi idari bilgi ve tecrübelerinden yararlanarak kurallar koyma 

arzuları da örfi hukukun gelişimine katkıda bulunmuştur. Osmanlı Devleti’nin 

kendinden önceki Türk devletlerinden zengin bir devlet kurma ve idare etme 

geleneğini miras almış olduğunu da göz ardı etmemek gerekmektedir. Bütün bunların 

ötesinde h.III. yüzyıl ortalarından itibaren içtihat faaliyetlerinin neredeyse 

durmasıyla birlikte İslam hukuku bir durgunluk dönemine girmiş, özellikle kamu 

hukuku ve devlet yöneticilerinin emir ve fermanlarıyla doldurulmak istenmiştir.
154

 

          Osmanlı Devleti’nin içinde bulunduğu malî, askerî, ve idarî şartlar da, 

devletin bu şartlara uygun hukukî düzenlemeler yapmasını gerekli kılmıştır. Tekâlif-i 

Şer’iyye denilen vergilerin yanı sıra çeşitli isimler altında örfî vergilerin konması 

buna örnektir.
155

            

         Osmanlı Devleti’nde örfî hukuk bir anda değil, uzun süre içerisinde ihtiyaca 

göre yavaş yavaş oluşmuştur. Bu şekilde ortaya konan kurallar belli bir yekûne 

ulaşınca oluşum biçiminin klasik İslam hukukundan farklı oluşu göz önüne alınarak 

ayrı bir isim verilmiş, örf veya örfî hukuk denmiştir. Bu oluşum içinde özellikle arazi 

ve vergi hukuku alanlarında mevcut örf ve adetler ve mahalli şartlar göz önüne 

alınarak bütün ülkeyi kapsayacak genel kanunlar yerine, her bölgenin şartlarına 

uygun sancak kanunları hazırlanmış ve bu kanunlar o bölgenin tahrir defterlerinin 

                                                           
151

 Barkan, “Kanunname”, İA, V 
152

Ahmet,  Mumcu, Osmanlı Devletinde Siyaseten Katil, Ankara, 1985, s. 30. 
153

 Halil, İnalcık,  “Osmanlı Hukukuna Giriş”, AÜSBFD,1958, XIII/2, s. 102; Barkan, Kanunlar, 185. 
154

 Cin-Akyılmaz, a.g.e, s. 81. 
155

 Aydın, Türk Hukuk Tarihi, s. 72. 



32 

 

başına kaydedilmiştir.
156

 Ayrıca zamanla oluşan bu esaslar çeşitli padişahlar 

döneminde genel kanunlar şeklinde bir araya getirilmiştir.
157

 

         Bizzat Hz. Peygamber Medine’deki İslâm hukukunun şartlarına uygun örf 

ve adeti benimsemekte bir sakınca görmemiştir.
158

  

         Sonuç olarak şunu belirtmemiz gerekir ki, örfi hukuk kuralları konurken 

devletin hakim hukuku olan İslam hukukuyla çatışmamasına özellikle dikkat 

edilmiştir. Bu sebepten dolayı, bazı kanunnâmelerin başına kanunnâmenin şer’î 

şer’ife uygun olduğunun belirtilmesine ayrıca ihtiyaç hissedilmiştir.
159

 

2.1.1.Padişahların Osmanlı Hukukundaki Yeri 

          Eski hukukumuzda devletin yüksek otoritesini elinde tutan organa ulül-emr 

denmektedir. Bu organ halife olabilir, sultan olabilir veya hem halife ve sultan hem 

de yardımcı bir şura meclisi olabilir. Osmanlı hukuk nizamının temelini oluşturan 

İslâm hukukunda,  gerçek anlamıyla kanun koyucu (şâri) Allah yani O’nun ilahi 

iradesidir. Osmanlı hukukunun gerçek anlamda kanun koyucusu Allah ve ilahi 

hükümleri tebliğ eden Hz. Peygamber’dir. Ancak Allah ve Peygamberi’nin emrettiği 

prensipler ışığında Ulül-emr denilen yüksek otoriteye bazı yetkiler tanınmıştır. 

         Asli kaynaklarla sabit olan şer’î hükümler ve bu durumda kanun koyucusu 

Allah ve Resulü olduğu için hiçbir şahıs ve kurumun tasdikine gerek olmadan bütün 

müslümanları bağlar. Yani sultan ve halife de dahil, bütün müminler söz konusu 

hükümlere uymakla mükelleftirler. Şer’î hukukun esaslarını fıkıh kitapları tedvin 

etmiştir. Ulül-emr şer’î hükümler dediğimiz bu hükümleri,  uygulama amacıyla bir 

kanun şeklinde tanzim edebilir.
160

  

           Şer’î hükümleri icra, yürütme kuvvetini elinde tutan ulül-emre yani 

Osmanlı hukukunda kullanılış şekline göre ehl-i örfe ait olduğu gibi içtihadi 

hükümlerden birisinin tercih edilerek tatbik olunması yani kesin şer’î hükümler gibi 

bağlayıcı olmayan içtihadi hükümlerin bağlayıcılık kazanabilmesi için ulül-emrin 

fermanı gerekmektedir. Ulül-emrin bu yetkilerini kullanması sonucu ortaya çıkan 

hukuki mevzuata örfî hukuk denmiştir. Osmanlı kanunnâmelerinde zikri geçen “örf-î 

padişah-î” ve “örf-i sultanî” tabirleriyle de bu mana kastolunmuştur. Nitekim Tursun 

Bey örfi hukuku, “yani bu tedbir ol mertebe olmazsa, belki mücerred tavr-ı  akl üzere 

                                                           
156

 Murat Şen, “Osmanlı Hukukunun Yapısı”,Osmanlı, Ankara, 1999, c. VI, s. 330. 
157

 Cin-Akyılmaz, a.g.e, s.82. 
158

 Fahrettin Atar, İslam Adliye Teşkilatı Ortaya Çıkışı ve İşleyişi, Ankara, 1979, s. 81. 
159

M.Akif, Aydın, İslâm- Osmanlı Aile Hukuku, İstanbul, 1985, s. 62. 
160

 Akgündüz, Osmanlı  Kanunnameleri Ve Hukukî Tahlilleri, I, s. 63. 



33 

 

nizâm-ı  âlem-i zâhir için mesela tavr-ı Cengiz Han gibi olursa sebebine izâfe 

ederler, siyaset-i sultanî  ve yasağı padişahî derler ki, örfümüzce  ona örf derler” 

şeklinde  ulül-emrin yetkisine dâhil örfî  hukuku tarif etmektedir.
161

 

             Ulül-emr denilen yüksek otorite,  isterse meseleleri mütâlaa etmek üzere ehl-

i hali ve’l akd denilen uzman şahıslardan kurulu şûra meclisinin görüşünü alır. Ulül-

emrin birinci yetkisi şer’î hükümleri, uygulamada kolaylık olsun diye, derleyerek 

kanun haline getirebilmesidir. Ulül-emr,  şer’î hükümlerle çatışmayan içtihadi bir 

konuda, mevcut içtihatlardan birinin uygulanması ve tercih edilmesi yolunda bir emir 

verdiği zaman, bu emre itirazsız uyulur ve tercih edilen içtihad herkesi bağlar. Tercih 

edilen görüşün zayıf veya kuvvetli bir görüş olması fark etmez.
162

  Nitekim Allah 

Tealâ şöyle buyurmuştur: ”Allah’a, O’nun peygamberine ve sizden olan ulül-emrin 

emir ve yasaklarına itaat ediniz.”
163

 

         Osmanlı hukukçuları birden fazla evlenmenin şarta bağlanmasını ve 

küçüklerin velileri tarafından evlendirilmesinin yasaklanmasını bu yetkiye örnek 

olarak vermişlerdir. 1917 tarihli Hukuk-i Aile Kararnâmesinin mazbatasında konu 

ayrıntılı olarak açıklanmıştır. Ulül-emr, âmme maslahatı (kamu düzeni), şer’î 

hükümlere aykırı olmayan örf adet kaideleri ve benzeri sebeplerle, bazı şer’î 

hükümleri uygulama açısından kayıtlar, içtihadî konularda bazı emir ve 

yasaklamalarda bulunabilir. Bazı davaların belli zaman aşımı sürelerinin 

geçmesinden sonra dinlenemeyeceği, borca batık şahsın hapsedilebileceği ve 

tasarruflarının geçerli olmayacağı yolunda Osmanlı padişahlarının şeyhülislâmın 

fetvasını alarak verdikleri fermanlar bu kabildendir.
164

 

         Türk tarihçi ve devlet adamı Tursun Bey’e göre, “Her insan toplumu, İslam 

toplumu da dahil olmak üzere, bekâsı için, sivil bir otoriteyi kabul etmelidir.” Ona 

göre siyaset hikmete dayanıyorsa, insan tabiatında mevcut bulunan ve iki cihanda 

mutluluğa götüren mükemmeli gerçekleştirir. Bu tür bir siyaset, ilahi siyaset olarak 

adlandırılır ve buna namus ya da dindar kişinin diliyle Şer’iat denir. Bunun 

kurucusuna da peygamber denir. Ancak, otorite bu düzeyde değilse ve Cengiz Han’ın 

yaptığı gibi bu dünyada düzen kurmayı başarmak amacıyla sadece akla dayanırsa, 

                                                           
161

 Tursun Bey, Tarih-i Ebü’l-Feth, Hzr. Mertol Tulum, İstanbul, 1977, s. 12; İnalcık,  “Osmanlı 

Hukukuna Giriş”, SBFD, 1958, c. XIII/2, s. 103. 
162

Muhammed Emin b. Ömer, İbn Abidin, er-Reddü’l-Muhtâr ale’d-Durri’l-Muhtâr, Mısır, 1386, c. I, 

s. 75, 76. 
163

 Nisa 4/58 
164

 Cin-Akgündüz, Türk Hukuk Tarihi, I, s. 197-199. 



34 

 

buna “sultânî siyaset” veya “padişah yasağı” denir. Başka bir deyişle “buna biz örf 

deriz.” diyor.
165

 

         Padişahın örfî hukuk koyma yetkisi özellikle ilk dönemlerde çok geniş bir 

kapsama erişmiş, devletin örgütüyle ilgili pek çok ana düzenlemeler, bu yetkiye 

dayanılarak yapılmış, ulemadan olan devlet adamları da bu kuralları 

benimsediklerinden, hükümdarın yasama yetkisi giderek gelişmişti. Öyle ki Fatih ve 

Kanuni Süleyman, İslâm hukukunun koyduğu bazı ceza kurallarını bile 

değiştirebilmişlerdir. Örneğin, hırsızlık ve zinaya para cezası verilmiştir.
166

          

          Padişahlar kurumsal olarak yalnız şer’î konulara karışamaz iseler de 

şeyhülislamı da kazaskerleri de kendileri atadıklarından ve istedikleri zaman bunların 

görevlerine son verme yetkileri olduğundan şer’î hususların yürütülmesi de 

padişahlara bağlıydı. Ancak padişahlar bu konuda kesin şer’î hükümlere saygılı ve 

onları İslâm’a uygun biçimde yürütmekte de kararlı davranmışlardır. Örfî hukuka 

ilişkin konularda, hükümdarın yargı yetkisi sınırsızdır. Padişah örfî hukuktan doğan 

anlaşmazlıkları istediği biçimde çözümler veya çözümletir. Örfî alanda hükümdar 

iradesi kanun olduğundan, isterse anlaşmazlığı çözerken yeni bir hukuk kuralı 

koyabilir. Şer’iata uygun olarak verilmiş bir hükmün halife tarafından ortadan 

kaldırılamayacağı genel bir kanıdır. Uygulamada da İslâmın ilk dönemlerinde 

halifeler bu biçimde davranmışlar özellikle had cezalarını affetmekten 

kaçınmışlardır. Gerek örfi hukuka, gerek ta’zire dayanılarak verilen cezaları affetmek 

yetkisini kesinlikle ellerinde tutmuşlardır.
167

 

          Padişahlar örfî hukuk sahasında oldukça serbest bir şekilde kanunlar 

koyarken şer’î hukuk ve aile hukuku sahasında böyle bir yetkiye sahip 

olamamışlardır.
168

 Herşeyden önce padişahın resmi mezhebi içerisinde herhangi bir 

görüşü diğerine tercih etmek hatta çok az örnekleri olmakla birlikte, diğer 

mezheplerdeki bir görüşün zamanın ihtiyaçlarına daha uygun olduğu düşüncesiyle 

mahkemelerde tatbik edilmesini emretmek salahiyeti vardır.
169

 İşte hem hukukî birlik 

ve istikrarı bozmamak hem de hukuki hayatta ihtiyaç duyulan yenilikleri yapabilmek 

için bir taraftan kadılar diledikleri hukukçunun görüşünü uygulamaktan menedilip 

                                                           
165

 Tursun Bey, a.g.e, s. 12. 
166

 Coşkun, Üçok, AHFD, III, s. 48-75 ve IV, s. 365-383. 
167

 Aydın, Türk Hukuk Tarihi, s. 184,185. 
168

 Barkan, “Kanunnâme” , İA, V; Ahmet, Mumcu,  Divan-ı Hümayun, Ankara, 1971, s. 83. 
169

 Barkan, “Osmanlı İmparatorluğunda Teşkilat ve Müesseselerinin Şeriliği Meselesi”, İHFM, XII 

/3-4, s. 206 



35 

 

Hanefi mezhebinin en sahih görüşüne göre hükmetmekle mükellef tutulmuştur.
170

 

Bunun yanında Hanefi mezhebinin en sahih görüşü dışındaki bir görüşü “muâmelat-ı 

nâsa evfak ve maslahatı asra erfak” bularak tercih etmek, kaza ve fetvada bunun 

tatbik edilmesini emretmek salahiyeti padişahlara tanınmıştır.
171

          

            Bir görüşün terk edilip diğerinin kabul edilmesinde şüphesiz 

şeyhülislamların önemli bir rolü vardır. O zamana kadar tatbik edilen görüşün 

terkedilip diğerinin kabul edilmesinin zamanın ihtiyaçlarına daha uygun olduğunu 

tespit edip bunu padişahın iradesine hem de doğrudan doğruya arzeden 

şeyhülislamdır.
172

 Ne var ki Osmanlı hukukunun gelişmesinde önemli bir vasıta olan 

bu yol, en çok Kanuni devrinde kullanılmış, sonraları muhtemelen Ebussuud Efendi 

gibi büyük ve dirayetli hukukçuların yetişmemesi sonucu fazla kullanılmamıştır. 

Padişahın Hanefi mezhebinin en sahih görüşü dışında yine Hanefi hukukçulardan bir 

başkasının görüşünün tatbikini emretmesinin misalini velinin izni olmadan kıyılan 

nikâhların yasaklanmasında görmekteyiz. Hanefi mezhebindeki büluğa eren kızların, 

velilerin izin veya icazetini almadan evlenebilecekleri şeklindeki hakim görüş, 

Kanuni zamanına kadar yürürlükte kalmış, 951/1544 yılında bu görüş terk edilerek 

İmam Muhammed’in bu durumdaki kızların da ancak velilerinin izinleriyle 

evlenebilecekleri görüşü kabul edilmiş ve kadılar veliden izinsiz nikâhtan 

menedilmişlerdir.
173

 

2.1.2.Kanunnâmelerin Hazırlanması 

         Örfi hukukun, ulül-emr tarafından tedvini neticesinde ortaya çıkan hukuki 

düzenlemeleri ifade etmek üzere değişik kavramlar kullanılmıştır. Bu kavramlar 

arasında “örf”, “kanun”, “yasa”, “yasak”, “kanunnâme”, “siyaset” ve “kavanin-i 

siyaset” gibi kelimeleri sayabiliriz. Bunların hepsi de aynı manaları ifade eder; 

“kanun” kelimesi, sözlükte her şeyin mikyasına denir ki, onunla kıyas olunur. 

Çoğulu kavanindir. Kanun, şer’î veya gayri şer’î olabilir. Ancak İslam devleti söz 

konusu olunca ve örfî hukukun sınırları içinde kalındıkça, adına kavanin-i örfiye 

dense de şer’î yani şer’î hükümlere aykırı olmayan kanun sözkonusudur.
174

 Örfi 

hukukun sınırları içinde, idari, malî, cezai ve benzeri hukuk alanlarında, muhtelif 

                                                           
170

 Barkan, “Türkiye’de Din ve Devlet İlişkilerinin Tarihsel Gelişimi”, Cumhuriyet’in 50. Yıldönümü 

Semineri, Ankara, 1975, s. 61. 
171

Barkan, “Müesseselerin Şeriliği Meselesi”, s. 206. 
172

Ebû-’Ula Mardin, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmed Cevdet Paşa, İstanbul, 1946, s. 106. 
173

 Barkan, “Din Devlet İlişkisi”, s. 61, 62; Aydın, İslâm-Osmanlı Aile Hukuku, s. 67-69. 
174

 Asım, Köksal, Kamus, IV, s. 733; M. Zeki, Pakalın, Osmanlı Tarih Deyimler Ve Terimleri Sözlüğü, 

İstanbul, 1993, c. II, s. 162, 163 



36 

 

zaman ve zeminlerde, ulül-emrin emir ve fermanlarıyla ve zamanın şeyhülislamların 

fetvalarına dayanılarak vazedilen kanun hükümlerinin, aynen veya özet halinde bir 

kanun kitabında derlenmesi şekline de “kanunnâme” denilmektedir.
175

 

          Osmanlı kanunnâmelerinin asıl kaynağı örfî hukukun kaynaklarıdır. 

Tanzimattan önceki Osmanlı kanunnâmelerini iki gruba ayırmak mümkündür.
176

 

Birincisi, genel kanunnamelerdir ve bunlara Kanun-i Osmanî denmektedir. İlk genel 

kanunnâme, Fatih devrinde hazırlanmıştır. II. Bâyezid bu kanunu daha da 

sistemleştirmiştir. Yavuz Sultan Selim, bu kanunu biraz genişleterek yayınlamıştır. 

Kanunî devrinde hazırlanan Kanun-ı Osmanî IV. Murat ve I. Ahmed zamanındaki 

bazı cüz’î değişikliklerle Tanzimat sonrasına kadar yürürlükte kalmıştır. Genel 

kanunlar başta ta’zir cezaları ile ilgili hükümler, sonra reâyânın halleri ve yükümlü 

oldukları vergiler, askeri teşkilat ve benzeri ulül-emrin yasama yetkisine sahip 

olduğu konulara ait hükümleri ihtiva eder. Tımar sistemi etraflıca anlatılır.  

          İkinci grup kanunnâmeler ise, sayıları 35’e varan eyaletlere ve bu eyaletlere 

bağlı sancaklara ait özel kanunnâmelerdir. Bunlar, Genel Kanun-ı Osmanî ‘nin 

mahalli şartlara uydurulmuş şeklidir. Daha ziyade askeri, cezai, zirai ve idari 

esaslarla gümrük ve bac (vergi) konularını düzenlerler. Tanzimattan sonraki hukuki 

metin veya düzenlemelerin yani kanun, nizamnâme, ta’limât ve iradelerinin en 

önemli yazılı kaynağı, I. Ve II. Düstûrlardır. Ayrıca 1247/1831 yılından itibaren 

yayın hayatına başlayan ve Osmanlı devletinin ilk resmi gazetesi olan Takvim-i 

Vakayi, Temyiz mahkemesi kararlarının yayınlandığı Ceride-i Mahâkim, Mecmua-i 

Mukerrerât-ı Temyiziye, Ceride-i Adalet ve Ceride-i İlmiye gibi hukuku ilgilendiren 

süreli yayınlar da çok önemlidir. Hukuki düzenlemeler arasında Ceza 

Kanunnamelerini, eşya, borçlar ve usûl hukukunu tanzim eden Mecelle’yi, Hukuk-i 

Aile Kararnamesini ve Mısırlı Kadri Paşa’nın 647 maddelik Ahval-i Şahsiyesi ile 

eşya ve borçlar hukukuna ait 1045 maddelik Mürşid’ül Hayran’ın zikredilebilir. 

        Genel kanunnamelerin hiçbirinin mahkemelerde ve devlet dairelerinde 

uygulanacak resmi bir kanun olmadığı iddia edilmiştir. Belirli bir konuda ve belirli 

bir tarihte geçerli olan bir kanunun daima en son ferman ya da en son sancak 

kanunnâmesindeki bir madde olduğu doğrudur. Bununla birlikte belirli bir süreçte 

                                                           
175

 Cin-Akgündüz, Türk Hukuk Tarihi, I, s. 162. 
176

 Cin-Akgündüz, Türk Hukuk Tarihi, II, s. 111, 112. 



37 

 

beylerbeyi divanlarında ve mahkemelerde geçerli olan genel kanunnâmeler resmi 

kararlar için bir kaynak ve başvuru metni olmuştur.
177

          

        Genel kanunnamelerde değişiklik gerektiren hükümler ya doğrudan kadı 

veya beylerbeyi tarafından eldeki nüshaya dahil edilmiştir ya da tasdik için 

başşehirdeki nişancıya gönderilmiştir. Bununla birlikte, kadılar ellerindeki resmen 

onaylanmamış kanunnâmelere göre karar verme konusunda serbest idiler. Kadılara 

ya da mahkeme görevlilerine ait olan ve günümüze kadar gelen yüzlerce kanunnâme 

vardır. Yürürlükte olan resmi bir kanunnâme, diğer kanunnâmeleri kontrol için 

referans olarak ya da divandaki belgelerin düzenlenmesi ve kayıtları için 

reisülküttabın elinin altında bulunurdu. Kadılar resmi kanunnâmeleri resmi sicillere 

kaydeder ve bundan böyle onlara uygun hareket etmek zorunda bulunurlardı.
178

 

         Kanunnâmeler, bab ve fasıllara ayrılmış olabildiği kadar sistemleştirilmiş 

resmi kanun kodlarıdır. Bu kanunnâmeler, zamanın nişancısı tarafından padişahın 

fermanı üzere hazırlanır. Divan-ı Hümâyûn’da görüşülür. Bu görüşmelere sadrazam 

da bizzat katılır sonra padişaha arz edilirdi. Tasdik edildiğinde ise bütün halkı bağlar 

hale gelirdi. Özellikle kavanin-i örfîye Osmanî adıyla anılan kanunnâmeler, şer’i 

fetva ve kaza süzgecinden de geçirilirler.
179

 

         Özel kanunnâmelerin hazırlanışında bazı farklılıklar vardır. Özellikle bu tarz 

kanunların çoğunluğunu teşkil eden sancak kanunnâmelerinin aslı ve esası, Kanun-i 

Osmanî denilen genel kanunlardır. Özel kanunlar yeni çıkarılan kanunlar değildir, 

belki Kanun-i Osmanî’nin o yerlerin sosyal ve iktisadi şartlarına uygun hale 

getirilmiş şekilleridirler. Bu tarzda hazırlanan sancak kanunnâmeleri, mufassal 

defterin başına kaydedilir. Bazıları önemine binaen merkezde ve çoğunlukla da 

nişancının evinde temize çekilir, mümeyyiz tashih ederdi. Sadrazamın arzı sonucu 

padişah tasdik eder ve tasdik edilenlere tuğrayı nişancı çekerdi. Böylece defterlerin 

muhtevası ve kanunnâmeler kesinleşmiş olur ve artık bütün halkı bağlardı.
180

Ayrıca 

kısa ferman, berât veya yasaknâme şeklinde bazı kanun hükümleri vardır ki, bunların 

da hazırlanışı diğerlerinden farklı değildir. Ferman, berât veya yasaknâme, nişancı 

tarafından hazırlanır, Divanı Hümayun’da müzakere ve mütalaa olunur ve 

                                                           
177

 Barkan, Kanunlar, Mukaddime 
178

 İnalcık, “Kanunnâme”, İA, V 
179

 İnalcık, “Kanunname”, İA, V 
180

İsmail Hakkı, Uzunçarşılı,  Osmanlı Devletinin Merkez Ve Bahriye Teşkilatı, Ankara, 1984, s. 218. 



38 

 

sadrazamca padişaha arzedilip tasdik olunduktan sonra yine nişancı tarafından tuğra 

çekilir ve kesinleşirdi.
181

 

         Osmanlı Devleti’nde şeyhülislam tarafından veya hakim ve müftülerden biri 

tarafından tasdik olunmamış hiçbir kanun, ferman ve irade yoktur. Ancak padişah 

icazetli âlim ise bu durum müstesnadır. Osmanlı kanunnâmelerinin tedvininin % 90’ı 

Fatih, II. Bâyezid, I. Selim ve Kanunî devrine rastlar. Bu dönemlerdeki 

kanunnâmelerin tedvininde başta Ebussuud, İbn Kemal ve benzeri şeyhülislamların 

rolünün olduğu inkâr edilemez. Bu ilim adamlarının verdikleri kararlarla padişahın 

emir ve iradelerinin kanuni bir kudret kazandığı da bir çok kanunnâmede açıkça 

görülmektedir. Çoğu kanunnâmenin başında yer alan “Bey’an-ı tafsîl-i kavânin-i 

şer’iyye-i müte’âmile ve kavâid-i rüsûm-ı örfiye-i müte’ârife ki, mebânî-i defâtir-i 

Osmaniye ve meâhiz-i ahkâm-ı Sultaniyedir” şeklindeki ifadeler de bunu teyid 

etmektedir.
182

 

         Şer’î hükümlere aykırı kanun hükümleri kabul ve ilan edildiğinde, şer’î 

hukuku temsil eden şeyhülislam, kadı ve müftülerin bunlara karşı çıktıkları 

bilinmektedir. Ayasofya Evkafına ait dükkânların kiracıları, dükkânlara 

yerleştirdikleri alet ve edevatlarını bahane ederek ve vakfın da zengin olduğunu ileri 

sürerek, kendilerinden alınan kira bedellerinin yükseltilmemesini ve ecri-misil talep 

edilmemesini istemişler, padişahtan da ferman getirmişlerdir. Ancak Osmanlı 

Devletinin şanlı hukukçusu Ebussuud’un bunlara cevabı şöyle olmuştur: “Emr-i 

Sultani ile nâmeşru olan nesne meşru olmaz.” Yani haram olan nesne sultanın 

emriyle helal olmaz. “Ecri-misilden kusuru ne mikdar ise, bî-kusûr tazmin olunması 

gerekir. Emr-i Sultan sadece gayr-ı sahih vakıflarda (yani mirî arazi türü vakıf 

arazide) muteberdir.”
183

 

2.1.3. Şeriye Sicil Defterleri 

          Şer’iye sicilleri, Osmanlı hukukunun kaynaklarının, şer’î şer’if dedikleri 

İslam hukukunu ne dereceye kadar uyguladıklarının, padişahların ve ulül-emr 

denilen devlet yetkililerinin sınırlarının, Kuran ve Sünnette kesin bir şekilde 

zikredilmeyen ve içtihad ile zamanın ulül-emrinin içi boş yasama yetkisine terk 

edilen örfî hukukun uygulama alanlarının anlaşılmasında önemli bir etkiye sahiptir. 

                                                           
181

İnalcık, “Kanunnâme”, İA. V 
182

 M.Tayyib, Gökbilgin, “Süleyman I”, İA, XI; Barkan, “Kanunname”,  İA, V 
183

 Akgündüz, Osmanlı Kanunnameleri ve Hukuki Tahlilleri, I, s. 78-103. 



39 

 

Şer’iye sicillerinde hukukun bütün dallarıyla alakalı olarak şer’î hükümlere uygun bir 

şekilde verilmiş mahkeme kararları mevcuttur.
184

 

        Kayıtların konuları çok çeşitlidir. Alelâde vak’alar, cinayetler, nikâh, ve 

vergi kayıtları, narh uygulamaları, tayinler, vakfiye ve vakıf muhasebe kayıtları en 

çok göze çarpan örneklerdir.
185

 Mesela, ameliyat olan birinin, ameliyat yapacak 

doktora şahsiyet haklarından olan kişinin vücut bütünlüğü üzerinde sahip olduğu 

hakka riayet edilerek ameliyata icazet verdiğini ve bunun mahkemece zapta 

geçirildiğini görüyoruz. Yine aile hukuku ile ilgili kararlar ve sicil kayıtlarından eski 

Türk aile yapısını, nişanlanma, evlenme ve benzeri müesseselerin nasıl işlediğini, 

tamamen erkeğe ait gibi sanılan boşama hakkının kadın tarafından da nasıl 

kullanıldığını, şiddetli geçimsizliğin kadına evlenmeyi sona erdirme hakkını 

verdiğini, karı-koca arasındaki mal ayrılığı rejimini, karı-kocanın çocuklar 

üzerindeki hak ve vazifelerini, evlenme akdinin sicile (mecburi olmasa da ) 

kaydedildiğini öğrenebiliriz.
186

 

          Şer’iyye sicillerinin önemi özellikle kamu hukuku açısından kendini 

gösterir.
187

 Ceza hukuku alanındaki kararlardan Osmanlı devletinin İslam hukuku 

hükümlerini uyguladığını görüyoruz. Bilindiği gibi İslam hukukunda suç ve cezalar 

üç ana grupta incelenir. Birincisi; Kuran ve Hadis’te açık olarak miktarı tayin edilen 

had cezalarıdır. Bunlar iffete iftira, hırsızlık, yol kesme, zina, içki içme suç ve 

cezalarıdır. İkincisi şahsa karşı işlenen cürümlerdir. Bunlar hakkında şer’î 

hükümlerin öngördüğü kısas, diyet ve gibi suçları ve cezaların uygulamasını 

öğreniyoruz. Üçüncüsü ise, zikredilenlerin dışındaki suçlar ve bunların cezalarıdır. 

İslam ve Osmanlı hukukunda bunlara ta’zir ve siyaset cezaları denmektedir ve ta’zir 

ile siyaset cezalarının takdiri hakime ve zamanın sınırlı yetkili yasama organı olan 

ulül-emre terk edilmiştir.  

            Her şer’iyye sicili, bulunduğu yerin iktisadi hayatına dair birinci elden 

orijinal tarihi vesikalardır. Bu siciller, eski idari teşkilatımızın birçok ünitelerini 

aydınlatması açısından da tetkike değer vesikalardır. Türk halkının aile yapısı, ticari, 

ahlakî ve benzeri sosyal yapıyı ilgilendiren meselelerde de, sicillerin aydınlatıcı rolü 

büyüktür. Şer’iyye sicilleri, askeri hareketleri bütün ayrıntılarıyla aydınlatmak, 

                                                           
184

Bar kan, Kanunlar, I-XXXIII 
185

 Yunus, Uğur, “Şer’iyye Sicilleri”, DİA, c. 39 
186

 Akgündüz, Şer’iye Sicilleri, TDAV, İstanbul, 1988, c. I, s. 12-16 
187

 Akgündüz, Şer’iye Sicilleri, TDAV, İstanbul, 1988, c. I, s. 12-16. 



40 

 

ordunun teşkilat ve durumunu göstermek bakımından birçok tafsilatı ihtiva 

etmektedir.
188

 

          Şer’iye sicilleriyle ilgili olarak iki kavramın bilinmesi şarttır.
189

 Birincisi 

mahdar kavramıdır. Sözlük anlamı, huzur ve hazır olmak demektir. Terim olarak iki 

anlamı vardır; Birincisi, hukuki bir davayla ilgili kayıtlar, tarafların iddialarını ve 

delillerini ihtiva eden, ancak hakimin kararına esas teşkil etmeyen beyanlardır. Kadı, 

taraflarla ilgili bilgiyi hatırlamak ve müzakere etmek üzere yazılı hale getirir. Bazen 

mahdar kelimesinin sicille eşanlamlı olarak kullanıldığını görüyoruz. İkincisi, 

herhangi bir mesele hakkında düzenlenen yazılı belgenin muhtevasının doğruluğunu 

ilâm için, belgenin altında, mecliste hazır bulunan ve meseleye vakıf olan başta 

subaşı, çavuş ve muhzır gibi şahısların yazılı olarak takrir ettikleri şehadet 

beyanlarına ve imzalarına da mahdar denilmektedir. 

         İkinci temel kavramımız sicil tabiridir. Sözlükte, okumak, kaydetmek ve 

karar vermek demek olan bu kelimenin terim anlamı; insanlarla ilgili bütün hukuki 

olayları, kadıların verdikleri karar suretlerini, hüccetleri ve yargıyı ilgilendiren çeşitli 

yazılı kayıtları ihtiva eden defterlere şer’iyye sicilleri, kadı defterleri, mahkeme 

defterleri veya sicillat defteri denir. Şer’î mahkemeler tarafından verilen her çeşit 

ilam, hüccet ve şer’i evrak, istisnasız asıllarına uygun olarak bu defterlere 

kaydedilmektedir. Hâkim mahkemede mutlaka bir sicilat defteri bulunduracak ve 

vereceği ilam ve hüccetleri, tahriften korunacak şekilde muntazam olarak sözkonusu 

deftere kaydedecektir.
190

          

         Şer’iye sicillerinin tetkikinden, bir kadının göreve başlar başlamaz ilk işi, 

adını ve başladığı tarihi bu defterin ilk sayfasına yazmak olduğu ve vazifesi sona 

erince de sözkonusu defteri bizzat kendisi veya emini vasıtasıyla halefi olan hâkime 

teslim ettiği anlaşılmaktadır. Kendiliğinden teslim etmezse, bir sonraki bir sonraki 

kadı, sicil defterlerini selefinden talep eder.
191

         

         Yazı dili ilk dönemlerde Arapça ve Türkçe karışıktır. Ancak XVII. yüzyılın 

sonlarından sonra dil tamamen Türkçeleşmiştir.
192

 Şer’î mahkemelerde yapılan yazılı 

muamelelerin hepsi sicile kaydedilmemiştir. Kaydedilmesi gereken şer’iyye sicilleri 

de bugünkü mahkeme zabıtlarına pek benzememektedir. Eski tarihli sicil 

                                                           
188

 Yunus, Uğur,“Şeriyye Sicilleri”, DİA, c. 39. 
189

 Akgündüz, Şer’iye Sicilleri, s. 17-18. 
190

 Ali Haydar Efendi, Dürerü’l Hükkam Şerhu Mecelleti’l-Ahkâm, İstanbul, 1912, 4/718;  

Uzunçarşılı, Osmanlı Devletinin İlmiye Teşkilatı, Ankara, 1984, s. 116. 
191

 Mecelle, mad.1814; Ali Haydar, Dürer, 4/717,720. 
192

Heyet, Fetâvâ’l-Hindiyye, Beyrut, 1980, s. 6/160. 



41 

 

defterlerinde vakıf tescili dışındaki bütün kayıtların genellikle bir sayfanın yarısını 

geçmediği, hatta çoğu zaman bir sayfaya beş, altı, bazen yedi, sekiz hukuki 

muamelenin kaydedildiği müşahede edilmektedir. İlk dönemlere ait şer’iyye sicil 

defterleri genelde pek az farklarla aynı özelliklere haizdirler. Ancak Tanzimattan 

sonraki şer’iyye mahkemelerine ait sicil defterlerinde, şahitleri tezkiye eden 

şahısların isim ve adresleri de yazıldığı ve verilen kararların gerekçeleri daha geniş 

tutulduğu için ilam ve hüccetler daha çok yer kaplamış ve dolayısıyla bu dönemdeki 

şer’iyye sicil defterleri de eskilerinden daha büyük ve hacimli olmuştur.
193

 

         İslam hukukunda yazılı deliller kesin delil olarak kabul edilmez. Mecelle 

bunu “yalnız hat ve hâtem ile amel olunmaz” şeklinde özetlemiştir. Çünkü yazı 

yazıya ve mühür de mühüre her zaman benzeyebileceği için, yazılı deliller tahrif ve 

sahtekârlık şüphesinden uzak değildir.
194

 Ancak bu genel kaidenin önemli bir 

istisnası vardır. Tahrif ve sahtekârlık şüphesi olmayacak şekilde sağlam ise hakimin 

kararına esas teşkil edebilir. Bu şekilde güvenilir olan yazılı delille sabit olan bir 

davanın başka bir cihetle sübutuna ihtiyaç kalmaz. Mecellede bu şu şekilde ifade 

edilmiştir; “fakat şüphe-i tezvîr ve tasnî’den salim ise, ma’mûlünbih yani medar-ı 

hükm olur. Başka vechile sübûta hacet kalmaz”
195

          

         Sicil defterleri genelde dar uzun sayfa sayıları 10-20 den 200-300’e kadar 

çıkabilmektedir. Defterler ortalama 100 sayfa civarındadır ve 400-500 kaydı 

içermektedir. XV. ve XVI. yüzyıl şer’iyye sicillerinin önemli bir kısmı Arapça 

kaleme alınmıştır. XVI. yüzyıldan itibaren Arap coğrafyası dışındaki defterler 

çoğunlukla Osmanlı Türkçesiyle yazılmış olsa da her iki dildeki kayıtlarda benzer 

olaylar için kullanılan hukuki terminoloji aynıdır. İstanbul’dan gelen belgeler ise her 

yerde Osmanlı Türkçesiyle kaydedilmiştir. Sicil kayıtları daha çok rik’a, ta’lik veya 

divani hatla yazılmakta, kronolojik sıralamaya her zaman dikkat edilmemektedir. 

Dava kayıtlarının önce müsvedde halinde yazılması ve daha sonra sicil defterine 

geçirilmesi, İstanbul’dan gelen belgelerin ilâm ve hüccet kayıtları arasına girmesi, 

bazı defterlerin sayfaların muhafaza edildiği yerlerden çıkarılırken yeniden 

ciltlenmesi sırasında oluşan karışıklıklar gibi hususlar kayıtlar arasındaki kronolojik 

düzensizliğinin başlıca sebeplerindendir. Kayıtların konuları ise çok çeşitlidir. 

Alelâde vak’alar, cinayetler, nikâh ve vergi kayıtları, narh uygulamaları, tayinler, 

                                                           
193

 Akgündüz, Şer’iye Sicilleri, s. 19. 
194

 Mecelle, mad.1736 
195

 Mecelle, mad.1736 



42 

 

lonca davaları, vakfiye ve vakıf muhasebe verileri en çok göze çarpan örneklerdir. 

Bu belge ve konu çeşitliliği şer’iyye sicillerini tarih, hukuk, iktisat gibi pekçok 

disiplinin ana kaynakları arasına katmıştır.
196

 

         Kadılara gönderilen irade, ferman ve hükümler kadılar tarafından şer’iyye 

sicil defterlerine muntazaman kaydolunmuştur. Şer’iyye sicil defterlerinde böyle 

kaydedilen çok sayıda ferman ve hüküm suretleri vardır. İşte kadı hükmünü verirken 

padişah irade ve fermanlarına da bağlı olmak zorunda olduğundan ilgili hüküm ve 

fermanı, bunların sicil defterlerindeki suretlerinden öğrenmek durumunda idi.
197

 Bu 

bakımdan her vilayet ve kazadaki sicil defterlerinin dikkatle tutulmasına ve 

mahallinde muhafazasına büyük itina gösterilmiştir. Yalnız gönderilen ferman ve 

hükümler daha çok aile hukuku dışındaki sahaları ilgilendirdiğinden sicil 

defterlerinin kanunnamelerde de olduğu gibi aile hukuku bakımından sıkça 

başvurulan bir yürürlük kaynağı olduğunu düşünmemek gerekir. Netice olarak bu 

yürürlük ve bilgi kaynaklarının kadıların kolayca yararlanabilecekleri bir durumda 

olması, bunlara ilave olarak kadının her zaman hukuki görüşlerinden istifade 

edebilecekleri bir müftünün ve şeyhülislamın mevcut oluşu, hukukun sağlam ve 

istikrarlı bir biçimde işlemesini temin etmiştir denebilir. Bu aynı zamanda umumi 

olarak hukuk ve özellikle aile hukuku sahasında kanunlaştırma hareketlerine neden 

batıdaki kadar erken bir devirde ve batı ölçüsünde ihtiyaç duyulmadığını da izah 

etmektedir.
198

 

         Şer’iye sicillerinin tetkiki, bize Osmanlı Devleti’nin şahsın hukuku, aile 

hukuku, miras hukuku, borçlar-eşya ve ticaret hukuku ile devletler hususi hukuku ile 

alakalı özel hukukun bütün dallarında, kamu hukukundan usûl hukukunun tamamı, 

ceza hukukunun % 80’i, mali hukukunun çoğunluğu, devletler umumi, idare ve 

anayasa hukukunun ise genel esaslarında şer’i hükümlerin esas alındığını 

göstermektedir.
199

 

2.1.4. Osmanlı Hukukunda Geçerli Resmi Mezhep Uygulaması 

          İslâm hukukunun vermiş olduğu ruhsat gereği hukukçuların aynı konuda 

farklı içtihatlarda bulunmaları ve zamanla belirli bir hukukçunun içtihadını 

                                                           
196

Akgündüz, Şeriye Sicilleri, s. 12-17. 
197

 İnalcık, “Suleiman”, s. 117. 
198

 Aydın, İslâm-Osmanlı Aile Hukuku, s. 82. 
199

 Akgündüz, Osmanlı Kanunnameler Ve Hukuki Tahlilleri, c. I, s. 43-46. 



43 

 

benimseyenlerin artması ile İslam’da mezhepler ortaya çıkmaya başlamıştır. Yoksa 

hiçbir İslam hukukçusu ortaya çıkarak mezhep kurduğunu ilan ve iddia etmemiştir.
200

          

       Mezheplerin oluşması hukuki birliği sağlamaya yetmemiştir. Osmanlı Devleti 

bu duruma çare olarak Hanefi mezhebini resmi mezhep olarak kabul etmiştir. Neden 

Hanefi mezhebinin resmi mezhep kabul edildiği hususunda birden fazla sebep 

sıralanabilirse de en önemlisi, Osmanlı Devleti’nden önce bu bölgelerde yaşamış ve 

o devirde yaşamakta olan Müslüman Türk devletlerinin bu mezhebi benimsemiş ve 

uygulamış olmalarıdır. İslâm hukukunun belirli bir mezhep doğrultusunda 

uygulanması ile ülkede hukuk ve sistem birliğini sağlamak kolaylaşmıştır. Aksi 

takdirde ülkede hatta bir şehirde aynı konuda birbirine zıt kararların verilmesi söz 

konusu olurdu ki, bu durumun hukukî kargaşaya sebep olacağından şüphe 

edilemez.
201

 

         Osmanlı Devleti’nin mezhepçiliği katı bir şekilde uyguladığı söylenemez. 

Hayatın zaruretleri doğrultusunda, zaman zaman farklı mezhep hukukçularının 

görüşleri uygulamada taklit yoluyla esas alınmıştır. Bazen sadece Hanefi 

mezhebindeki bir zorluktan kurtulup daha kolay olan başka bir mezhebin görüşünden 

yararlanmak için mezhep değiştirenlerin olduğu bu konudaki fetvalardan 

anlaşılmaktadır. Osmanlı Devleti’nde bir bakıma insanların kanuna karşı hile olarak 

nitelendirilebilecek bu yola başvurmalarına mani olmak için sadece belirli bölgelerde 

mezhep değiştirmelerin yasaklandığı görülmüştür. Ancak genelde mezhep 

değiştirmenin hatta buna bile gerek kalmadan taklit yolu farklı bir mezhebin 

hükümlerinin uygulanarak uygulamada karşılaşılan zorlukların aşıldığı söylemek 

gerekir.
202

 

          İslâm hukukçuları, ulül-emrin mevcut mezheplerden birini resmi mezhep 

olarak ilan edebileceğini, kabul ettiği resmi mezhebin içerisinde herhangi bir görüşü 

diğerine tercih edebileceğini, hatta Tanzimat’tan çok az örnekleri bulunsa da, diğer 

mezheplerdeki bir görüşün zamanın şartlarına ve âmme maslahatına daha uygun 

olduğu düşüncesiyle mahkemelerde tatbik edilmesini emretme salahiyeti 

bulunduğunu kabul etmişlerdir. Mecelle de bu esası “kaza, zaman ve mekân ile ve 

bazı hususatın istisnasıyla tekayyüd ve tehassus eder.”
203

 dedikten sonra şöyle 

açıklamıştır: “ve kezâlik bir müçtehidin bir hususda re’yi (yani içtihadı), nâsa erfak 

                                                           
200

 Hayrettin, Karaman, İslam Hukukunda Mezhepler, İstanbul, 1971, s. 10. 
201

 Aydın, Türk Hukuk Tarihi, İstanbul, 2012, s. 89-93. 
202

 Kaşıkçı, a.g.e, s. 200-204. 
203

 Mecelle, mad.1801 



44 

 

ve maslahat-ı asra evfak olduğuna binaen onun re’yi ile amel olunmak üzere emr-i 

Sultanî sadır olsa, ol hususda hakim ol müçtehidin re’yine münâfi diğer bir 

müçtehidin re’yi ile amel edemez, eder ise hükmü nâfiz olmaz.” Mecelle 

mazbatasında da, içtihadi olan meselelerde “İmam-ül-müslimîn hazretleri herhangi 

kavl ile amel olunmak üzere emrederse, mûcibince amel edilmek vacip olacağı”, 

belirtilmiştir.
204

 

         Bilindiği gibi Hanefi, Şafii, Maliki ve Hanbeli olmak üzere dört sünnî 

mezhep vardır. Osmanlı Devleti’nin ekserisi Hanefidir ve kadılar da Hanefi mezhebi 

ile hükmetmek üzere memurdurlar. Bununla beraber Irak, Mısır, Hicaz ve Yemen 

gibi bölgelerde başka mezheplere mensup Müslüman ahali de vardır. Başka 

mezheplere mensup müslümanlar arasında meydana gelen ve kendi mezhepleri 

çerçevesinde fasledilmesi uygun görülen dava meselelerde, eğer o mahalde kendi 

mezhebinden bir kadı yoksa, bunlar mensup bulundukları mezhep alimlerinden bir 

alimi hakem tayin ederler. Bu alim mensup olduğu imamın mezhebine göre karar 

verir. Sonra Hanefi kadı onu tasdik eder ve uygular. Eğer kendi mezhebinden kadı 

varsa, ona müracaat eder. Ayrıca Sultan bazı meselelerde başka mezheplerin 

görüşüne göre karar verilmesini istediği takdirde, bu emrine itaat etmek de vaciptir. 

Nitekim Osmanlı padişahlarının da Hanefi mezhebi dışındaki mezheplerin bazı 

görüşleriyle amel etmeleri için hâkimleri memur kıldıkları görülmektedir.
205

 

         O devirde Bursa’da bulunan Şafii hâkim yalnız Bursa’dan değil, bütün Batı 

Anadolu’dan kendisine yapılan müracaatlarda davayı Şafii mezhebine göre 

halletmekte, Hanefi kadıları da bunları tasdik ve tatbik etmekteydiler. İşin dikkat 

çekici yönü bu şekilde karara bağlanan davalarda aile hukukunun önemli bir yeri 

olmasıdır. Kocaları tarafından geride eşlerinin geçimini sağlayacak mal bırakmadan 

terk edilen ve uzun süre eşlerinden haber alamayan kadınlar, Hanefi Mezhebine göre 

boşanamadıkları ve bu şekilde zarar gördükleri için söz konusu devirde Şafii kadısına 

başvurmakta ve bu mezhep esaslarına uygun olarak boşanmaktadırlar. Esasen belli 

bir devrede diğer mezheplerden faydalanma imkânının dolaylı olarak varolduğu 

Ebussuud Efendinin fetvalarından anlaşılmaktadır.
206

 Ne var ki XVI. asırdan sonra 

Hanefi mezhebi uygulamasında daha titiz davranılmış, hem hukuki birlik ve istikrarı 

bozmamak ve hem de hukuki hayatta ihtiyaç duyulan yenilikleri yapabilmek için, 

                                                           
204

İbn Abidin, Reddü’l- Muhtar, I/76; Mecelle, mad. 1801 
205

 Ali Haydar Efendi, Dürer, IV, s. 994/995. 
206

 İnalcık, “Mahkeme”, İA. 



45 

 

kadılar istedikleri hukukçunun görüşüne göre hükmetmekten menedilmiş ve Hanefi 

mezhebinin en sahih görüşüne göre hükmetmekle mükellef tutulmuştur.
207

          

2.2. Şerî Hukuk Tanımı Ve Kapsamı 

              İslâm hukukunu ifade eden kelimeler arasında fıkıh, şeriat ve şer’ kelimeleri 

bulunmaktadır. Şeriat, teşri’in köküdür ve sözlük anlamı itibariyle; açık, doğru, düz 

yol, suyolu veya cadde anlamında kullanılır.
208

 Hukukî manası ise, Allah’ın, 

peygamberleri vasıtasıyla kullarının mutluluğu için vazettiği hükümler, şeklinde 

açıklanmaktadır. Ancak buradaki hükümler inançla ilgili olabilir, insanlar ve insan 

ile Allah arasındaki münasebetlerle ilgili olabilir ve de sadece ahlakı ilgilendiren 

hükümler olabilir. O halde şeriat deyince, ilahi bir dinin değişmez temel ilkeleriyle 

zamana göre değişebilen her çeşit hükümler mecmuası akla gelmelidir. Şer’ kelimesi 

de şeriatın eşanlamlısıdır.
209

 Osmanlı hukukunda bu tabir çokça kullanılmaktadır. 

Kısaca şeriat, insanlardan sadır olan iradi fiilleri, ilahi hükümlerle nizam ve intizam 

altına alıp sınırlayan kaidelerin bütünüdür. Bazen mecaz olarak, devletin işlerini 

düzenleyen nizamların, düsturların ve kanunların tamamına da bu ad 

verilmektedir.
210

 Şeriat, aynı zamanda İslâmiyet ve din kelimelerinin eş anlamlısı 

olarak da kullanılır. İslâm hukuku ise, şeriatın hukuki hükümler kısmıdır. Bazen 

şeriat deyince sadece hukuki hükümler de akla gelir.
211

 

              Osmanlı Devleti de bir İslâm devleti olması sebebiyle, ilk teşekkül ettiği 

yıllardan itibaren İslâm hukukunun hükümlerini uygulamaya başlamıştır. Hatta 

Osman Bey’in ilk tayin ettiği devlet memurları kadı ve kadının verdiği kararları 

icraya memur olan subaşıdır.
212

 

               İslâm hukuku, Osmanlı Devleti zamanında devletin resmi hukuk sistemi 

haline gelmişse de, böylesine büyük bir devletin kendine mahsus özelliklerinden ister 

istemez etkilenmiştir. Bu etkilenmeyi değişik şekillerde yorumlayan görüşler vardır. 

Bazılarına göre, Osmanlı Devleti, sadece özel hukukun belli dallarında İslam 

hukukunun hükümlerini sembolik olarak uygulamış, diğer alanlarda padişahın iradesi 

demek olan hukukun kaidelerini tatbik etmiştir. Bazılarına göre ise, özellikle kamu 

hukuku alanında İslâm hukuku terk edilmiş, daha doğrusu bu alanda fıkıh 

                                                           
207

Akgündüz, Osmanlı Kanunnameleri ve Hukuki Tahlilleri, I, s. 69-71. 
208

 İbn Manzur, Lisanü’l Arab, “şer’” mad.,  Mısır, 1372 
209

 Ahmed b. Ali, Cessas, el-Fusûl fi’l-Usûl, Kuveyt, 1994, c. I, s. 164, 392. 
210

 Abdülkerim, Zeydan,  El- Medhal li Deraset’iş-Şeriat’il-İslamiyye, Bağdat, 1977, s. 38. 
211

 Cin-Akgündüz, Türk Hukuk Tarihi, s. 113. 
212

 Osman Nuri, Ergin, Mecelle-i Umûm-ı Belediye, İstanbul 1922, c. I, s. 265. 



46 

 

kitaplarında yeterli hükümler bulunmadığından, örfi kanunlar uygulanmıştır. Bu 

görüş sahiplerinin iddialarını dayandırdıkları arşiv belgeleri mevcut değildir.
213

 

              Mahkemelerde kadıların davalarda başvurdukları kanun olarak en büyük 

hukuki kaynakları fıkıh kitaplarıdır. Kadılar, aynı zamanda medreselerin yetiştirdiği 

ve fıkhı bilen insanlar arasından seçilmekteydi. Uzun süre kadıların tayin mercii olan 

kazaskerlik makamına da İslam hukukunun mümtaz hocaları tayin edilmiştir.
214

 Fatih 

devri hukukçularından Molla Hüsrev’in(885/1480) “el-Gurer” isimli metni ve bunu 

şerh eden “ed-Durer” adlı eseri, mahkemelerde el kitabı olarak kullanılmıştır. Fatih 

Camiinin imamlarından İbrahim El-Halebi’nin Mültek’al -Ebhur adlı hukuk metni ve 

buna Şeyhülislam Abdurrahman Efendi tarafından yazılan Mecma’ül-Enhur adlı şerh 

de bu tip kitaplara örnek olarak zikredilebilir.
215

 Zaten bu son metin yani Mülteka’l-

Ebhur, 1648 ve 1687 tarihli fermanlarla Osmanlı Devletinin resmi hukuk kodu olarak 

kabul edilmiştir.
216

 

                Daha sonraları Osmanlı hukukçuları fıkıh kitaplarından ziyade, sorulan 

sorulara verdikleri hukuki cevapları derleyen fetva kitaplarının tedvinine ağırlık 

vermişlerdir. Fetva kitaplarını, uygulamada bugünkü Yargıtay kararları olarak 

anlamamız mümkündür. Resmi fetva görevine gelen veya fiilen önemli yargı 

görevlerini yürüten her hukukçu, fetvalarını özel kitaplar halinde ve fıkıh kitapları 

sistematiğinde derlemişlerdir. Fıkıh kitaplarında çözümü bulunmayan hukuki 

meselelerin hükümlerini de ihtiva eden fetva kitaplarının üslûbu, genellikle soru 

cevap şeklindedir. Birçoğunda, fetvaların hukuki dayanağı teşkil eden hukuki 

metinler de zikredilebilir. Ebussuud Efendi ve Abdurrahim Efendi “fetvaları” gibi 

bazı fetva mecmuaları, Osmanlı hukuk tarihinin en önemli hukuk kaynakları 

arasındadır.
217

 

                Şer’î hukukun kaynakları, İslam hukukunun kaynaklarıdır. İslam 

hukukunun kaynakları iki kısımdır.
218

 Birincisi; asli kaynaklardır ki, bunlara edille-i 

şeriye denir ve Kuran, Sünnet, icma ve kıyas olmak üzere dört tanedir. Osmanlı 

                                                           
213

Cin- Akgündüz, Türk Hukuk Tarihi, II, 148. 
214

 Cin-Akgündüz, , Türk Hukuk Tarihi, II, 149. 
215

İlmiye Salnamesi, İstanbul, 1334, s. 308. 
216

 Akgündüz, Osmanlı Kanunnameleri ve Hukuki Tahlilleri, s. 69-71. 
217

İlmiye Salnamesi, s. 314. 
218

 Muhammed b. Ahmed, Serahsi, el-Mebsut, Mısır, 1316, c. IV, s. 205, c. V, s. 207, c. VI, s. 6; Ebu 

İshak İbrahim, Şatıbî, el-Muvâfâkât fi Usûli’l-Ahkâm, IV, Kahire, c. IV, s. 244-246, 292-293. 



47 

 

hukukunun yüzde % 80’ini teşkil eden şer’î hükümlerin asli kaynaklarını kısaca şu 

şekilde incelememiz yerinde olacaktır;
219

 

              Kuran: İslam ve Osmanlı hukukunun temel kaynağı olan Kuran, miladi 610 

yılından itibaren, Allah tarafından ayet ayet, sûre sûre Arapça olarak Hz. 

Muhammed’e gönderilen ve 23 yıllık bir vahiy dönemi sonunda tamamlanan son 

kitaptır.  Kuran baştan sona bir hukuk kitabı veya bir kanunlar külliyatı değildir; zira 

o, İslam hukukunun olduğu kadar, İslam dininin diğer müesseselerinin de temel 

kaynağıdır. Bu yüzden onda fıkhi-hukuki hükümler bulunduğu gibi, imana ait esaslar 

ve ahlak kaideleri de bulunur. Kuran’da hukuki hükümlere daha ziyade medeni 

surelerde rastlanır. Bunlar da ekseriyetle hukukun genel prensiplerini ve muhtasar 

hükümleri ihtiva eder. Bununla beraber az da olsa teferruatlı hükümlere rastlanır.
220

 

Yine bunlar içerisinde kamu hukuku ile ilgili esaslar daha az olduğu halde, özel 

hukuk, bilhassa aile hukuku ve miras hukukuna ait esaslar oldukça büyük bir yer 

işgal eder. Buradan anlaşılıyor ki, Kuran zamanın değişmesiyle değişebilecek 

sahalarda umumiyetle genel prensipler koymuş, zamanın değişmesinden daha az 

etkilenecek alanlarda oldukça teferruatlı hükümler getirmiştir. Anayasa hukukuyla 

doğrudan ilgili on kadar ayet mevcutken, aile hukukuna yetmiş kadar ayetin ayrılmış 

bulunması bu yüzdendir. Bu şekildeki teferruatlı hükümleri, 1926 yılına kadar 

değişmeden Osmanlı Devleti’ne düstûr’ül-amel yapılmıştır.
221

 

              Sünnet
222

: Sözlükte adet haline getirilen usul ve yol demek olan sünnet, 

terim olarak, Hz. Peygamberin söz, fiil ve takrirleridir. Hz. Peygamber’in sözlerine 

hadis denmektedir. Sünnet, İslâm hukukunun ikinci temel kaynağıdır. Sünnet bazen 

Kuranın vazettiği hükümleri teyid eder, bazen Kuran’ın müphem veya mücmel 

bıraktığı hukuki meseleleri şerh ve izah eder. Bazen Kuran’ın genel hükümlerini 

kayıtlar ve tahsis eder. Bazen de Kuran’ın hiç bahsetmediği yeni meseleleri hukuki 

çözüme kavuşturur ve hukukun tek başına kaynağı haline gelir.
223

 

             İcma: Buna icma-ı ümmet de denir. Sözlükte, bir şeyde ittifak etmek veya 

azmetmek demek olan icmanın hukuki manası şudur; Aynı asırda yaşayan müçtehit 

ve müslüman hukukçuların, herhangi bir şer’i hüküm üzerinde ittifak etmelerine 

icma denir. Hukuki bir hüküm, Kuran veya sünnetle kesin olarak sabit olmuşsa icma, 

                                                           
219

 Akgündüz, Osmanlı Kanunnamleri ve Hukuki Tahlilleri, I, s. 49-51. 
220

 Zeydan, el-Vecîz fi Usûli’l-Fıkh, Bağdat, 1967, s. 129, 130. 
221

 Zeydan, el-Veciz, s. 131; Cin- Akgündüz, Türk Hukuk Tarihi, II, s. 121-122. 
222

 Hamdi, Döndüren, Delilleriyle İslâm İlmihali, İstanbul, 2005, s. 37. 
223

 Zeydan, el-Veciz, s. 131. 



48 

 

teyit edici bir özellik arz eder. Ancak kitap, sünnet, kıyas, örf ve diğer kaynaklardan 

birine dayanan bir hukuki hüküm mevcut olmasına rağmen, bu hüküm kesinlik ifade 

etmiyorsa, icma vaki olduğu zaman, söz konusu hüküm kesinlik kazanır.
224

               

             Kıyas: Hiyerarşik sıra itibarıyla İslam hukukunun asli kaynaklarından olan 

kıyas, aralarındaki illet benzerliğinden dolayı, hakkında açık hüküm bulunan şeri bir 

meselenin hükmünün diğerine de uygulanmasıdır. Kıyas bir içtihad hadisesidir ve 

aradaki illet benzerliğini bulma, kıyasın ana meselesini teşkil eder. Kıyas 

ameliyesinin, hakkında hüküm bulunan asıl mesele, buna kıyaslanan fer’i mesele, 

aradaki ortak illet ve kıyası yapılacak şeri hüküm olmak üzere dört unsuru vardır.
225

 

Bir kıyasta önce hükmü ortaya koyan bir nas (asıl), sonra hakkında nas bulunmayan 

bir mesele (fer’), kıyas yoluyla bu asıldan fer’e geçmesi istenen bir hüküm ve nihayet 

hem asılda ve hem de fer’de bulunması gereken bir ortak vasıf bulunması 

gerekmektedir.
226

 

              İslâm hukukunun ikinci kısım kaynakları tali ve tebeî kaynaklardır ki, bu 

kaynaklar arasında sahabenin hukuki görüş ve fetvalarından ibaret olan “sahabe 

kavli”ni, müçtehit hukukçuların kuvvetli gördüğü bir husustan dolayı kıyas ile sabit 

olan bir hükümden başka bir hükme dönmesi ve onu tercih etmesi demek olan 

“istihsan”ı 
227

 , insanların sürekli olarak yapageldikleri, nassa aykırı olmayan söz ve 

davranışlardan ibaret olan “örf”
228

, canı, malı, aklı, dini ve nesebi korumayı gaye 

edinen maslahatın bir delil kabul edilmesinden ibaret olan “maslahat-ı mürsele”
229

, 

harama ve helale vasıta olan iş ve hareketlerin de bunların hükmünü alması demek 

olan “zerayi”i,
230

 bir nesnenin daha önce bulunduğu durum değişmedikçe o durumun 

olduğu gibi baki kalmasına hükmetmek olan “istishab.” sayılmaktadır.
231

 Ancak 

bunların kaynak olup olmadıkları konusu tartışmalıdır. Mesela, Hanefi ve 

Malikilerce kabul edilen istihsan’ı Şafii reddetmiş, Maliki ve Hanbelillerce müstakil 

bir delil kabul edilen maslahat-ı mürsele Şafii ve Hanefilerce müstakil bir delil kabul 

edilmemiştir.
232

 

                                                           
224

 Sabri Şakir, Ansay, Hukuk Tarihinde İslam Hukuku, Ankara, 1958, s. 18, vd. 
225

 Zeydan, el-Veciz, s. 160; Cin- Akgündüz, Türk Hukuk Tarihi, II, s. 123-125. 
226

 Muhammed, Ebu Zehra, İslâm Hukuku Metodolojisi, Ankara, 1973, s. 222. 
227

 Zeydan, el-Veciz, s. 196; Ebu Zehra, Metodoloji, s. 253. 
228

 İnalcık, “Örf”, İA, IV; Ebu Zehra, Metodoloji, s. 263. 
229

 Ebu Zehra, Metodoloji, s.267. 
230

 Zeydan, el-Veciz, s.209. 
231

 Zeydan, el-Veciz, s. 227; Ebu Zehra, Metodoloji, s. 284. 
232

 Aydın, İslâm- Osmanlı Aile Hukuku, s. 5-11. 



49 

 

2.2.1. İslâm Tarihi Süresince Fetvâ ve Kazâ Müessesesi 

              Fetva kelimesi, genç delikanlı anlamında olan feta kelimesinden 

türemiştir.
233

 Sözlükte ise, bir olayın hükmünü açıklayan veya hükmünü koyan, 

güçlükleri çözen kuvvetli cevap anlamındadır.
234

 Fıkhi bir terim olarak, bir fakihin 

kendisine sorulan fıkhi bir meseleye yazılı veya sözlü olarak verdiği cevap, ortaya 

koyduğu hüküm, müftünün iftâ ile haber verdiği şerî hüküm, müftünün bir mesele 

hakkında açıkladığı şey
235

 olarak açıklanır. 

             Sözlükte kesmek ve ayırmak gibi manalara gelen kazâ da, terim olarak 

hüküm ve hâkimlik manalarını ifade eder. İslam hukukunda ise yargı fonksiyonuna 

kazâ denmiş ve insanlar arasındaki problemleri şer’î hükümlere göre çözme şeklinde 

tanımlanmıştır. Bu yargı görevi de halifeye ait olmuş, halife bu yetkisini bizzat 

kullanabildiği gibi, başkalarına da devredebilmiştir.
236

 

              İslam tarihinde yargı görevini ilk olarak Hz. Peygamber yerine getirmiş ve 

Medine’de kazâ organının başı olma sıfatıyla, her türlü dava ve ihtilaflar onun 

tarafından çözüme kavuşturuluyordu. Ancak Medine’de kazai işlerin çoğalması 

sebebiyle hâkim sıfatıyla taşımakta olduğu görevlerden bir kısmını sahabelerine 

devretmişti.
237

 

               Hulefâ-i Raşidin devrinde, kazâ ve imamet görevini bizzat halifeler 

yapmakla birlikte, gereken yerlere kadılar da tayin ederlerdi. Nitekim Hz. 

Peygamber’in vefatıyla Hz. Ebu Bekir hem kazâ hem iftâ ve hem de imamet 

görevlerini üstlenmiştir. O devrin valileri de hem kadılık ve hem de müftülük 

görevlerini yaparlardı. Fetva görevi ve kazâ denen yargı görevi, valilik görevinin bir 

parçası sayılırdı.
238

 İlk olarak, Hz. Ömer’in hilafeti zamanında valilik ve hâkimlik 

görevleri ayrı ayrı şahıslara verilmiş, fethedilen yerlere valilerle beraber kadılar da 

gönderilmiştir.
239

 Hz. Osman ve Hz. Ali’nin hilafetleri zamanında da eski durum 

devam etmiş, büyük bir değişiklik olmamıştır.
240

 

              Osmanlılara kadar olan devrede çeşitli İslam devletlerinde ve Osmanlıların 

ilk dönemlerinde yargı görevini yerine getiren, “kadılık”, ”kazaskerlik”, “müftülük”, 

                                                           
233

 Fahrettin, Atar, “Fetva”, DİA, XII. 
234

 Muhammed b. Ya’kub, Firûzâbâdî, el-Kamûsu’l-Muhît, Beyrut 1986, s. 1702 
235

 Atar, “Fetva”, DİA, XII. 
236

 Cin- Akyılmaz, ag.e, s. 166. 
237

 Muhammed, Hamidullah, İslam Peygamberi, trc. Salih Tuğ, 1993, II, s. 921. 
238

 Ali Himmet, Berki, İslam Şeraitinde Kazâ Tarihi ve İftâ Müessesesi, Ankara, 1962, s. 9-11. 
239

 Atar, İslam Adliye Teşkilatı, Ortaya Çıkışı ve İşleyişi, Ankara, 1999, s. 66. 
240

 Atar, İslam Adliye Teşkilatı, Ortaya Çıkışı ve İşleyişi, s. 80, 81. 



50 

 

“kadılkudâtlık” gibi değişik adlar taşıyan kurumlar bulunmaktaydı.
241

 Abbasiler 

döneminde kazâi vazifeleri yapanlara başlangıçta “kadı” denilmekteydi. Abbasi 

halifesi Harun Reşid zamanında kadıların görev ve yetkileri arttırıldığı gibi, ilmiye 

sınıfının ve yargı teşkilatının başı olarak “kadi’l kudatlık” kurumu ortaya çıkmıştır. 

Dolayısıyla bunun bir sonucu olarak Bağdat şehrinin genişlemesi ve yargı 

merkezlerinin çoğalması üzerine Hanefi mezhebinin imamlarından Ebu Yusuf bu 

ünvanla tayin edilmiştir.
242

 Yine Abbasi döneminde halkın şikayetlerini dinleyip, 

yargılama yapan Divan-ı Mezalim ortaya çıkmıştır.
243

 

               Abbasi devlet teşkilatından büyük ölçüde etkilenmiş olan Büyük Selçuklu 

Devleti’nde ise adli işlere kadılar bakarlardı. Büyük Selçuklunun devamı olan 

Anadolu Selçuklularında ise bu makam korunurken, “kadileşker” adıyla yeni bir 

görevli ortaya çıkmıştır. Anadolu Selçuklu devletinde devlet işleri; askerî, idarî, malî, 

şer’î ve hukuki, tahriri olmak üzere beş kısımdı. Sivil halkın hukuki ve şer’î işlerine  

“kadi’l-kudat” ile kadılar bakarlardı.
244

 Askerlerin şer’î davalarına ise “kâdileşker” 

bakmıştır. “Kadileşkere” bağlı olan kadılar da askeri sınıf mensuplarının davalarını 

görmüşlerdir.
245

Merkezde Selçuklu devletinin en büyük ilmiye reisi olan ve “kadi’l-

kudat” adını taşıyan Konya kadısı vardı.
246

 Hanefi mezhebine göre hüküm veren ve 

şeriatı tatbik etmekle görevli olan kadılar Selçuklu sultanı tarafından atanıyordu.
247

 

Bütün askeri ve miras davalarına “kâdıleşker” denilen ordu kadısı bakardı ki, bunlar 

Memluk ve Osmanlılardaki kazaskerlere benzemektedir.
248

 

                 İlk İslâm devletlerinde fetva makamı diyebileceğimiz müftüler, ilk 

zamanlarda hâkimlere teknik müşavir olarak yardımda bulunuyorlardı. Hâkimler, 

güç durumlarda onların hukuki görüşlerinden istifade ediyorlardı. Hz. Ebu Bekir ve 

Hz. Ömer, Kuran ve Sünnetten delilini bulamadıkları konularda müftülere 

danışıyorlardı. Hz. Osman da aynı şekilde muhakeme esnasında Hz. Ali, Talha b. 

Ubeydullah, Zübeyr b. Avvam ve Abdurrahman b. Avf’ı teknik müşavir olarak 

yanında bulunduruyordu. Sonraki asırlarda da bu uygulama benzer şekilde devam 

                                                           
241

 Pehlül, Düzenli, İstanbul Müftülüğü Kütüphanesinde Bulunan Meşîhat Fetvâları, (Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, M.Ü.S.B.E.), İstanbul, 1995, s. 5. 
242

 Cin- Akyılmaz, a.g.e, s. 166. 
243

 Uzunçarşılı, Medhal, s. 21 
244

 Uzunçarşılı, Medhal, s. 95 
245

 İbrahim, Kafesoğlu,  Selçuklu Tarihi, İstanbul 1972, s. 149. 
246

 Uzunçarşılı, Medhal, s. 131. 
247

 Düzenli, a.g.e, s. 7. 
248

 Uzunçarşılı, Medhal, s. 132. 



51 

 

etmiştir.
249

 İslam’ın başlangıcında resmi bir niteliği bulunmayan ifta kurumu, hicri I. 

asrın sonlarına doğru Emevî halifesi Ömer b. Abdülaziz zamanında bir devlet 

teşkilatı haline getirildi.
250

 Anadolu Selçuklularında kadılar, Karakoyunlu ve 

Akkoyunlu devletleri ile Memluklularda ise müftüler, fetva görevini 

üstlenmişlerdir.
251

 

2.2.2. Osmanlı Devleti’nde Fetvâ ve Kazâ Müessesesi 

              Osmanlı Devleti’nde klasik dönem yargı teşkilatı (kazâ müessesesi), 

Tanzimatla beraber hukuk sistemindeki değişikliklerin etkisiyle farklı bir yapıya 

dönüşmüştür.
252

 

              Kuruluş yıllarından itibaren şer’î kazâ usulünü benimseyen Osmanlı 

devletinin birinci padişahı Osman’ın ilk tayin ettiği iki memurdan birisi kadıdır. Tek 

kadının görev yaptığı bu usule şer’iye mahkemeleri denmiştir. Şer’iye 

mahkemelerinin belli bir makam binası yoktur. Kadıların yargı işlerini 

yürütebilecekleri ve tarafların kendilerini her an bulabilecekleri belirli yerleri vardı. 

Bu, kadının evi, cami, mescit veya medreselerin belli odaları olabilirdi. Yargı 

görevini de Bayram ve Cuma günleri dışında yerine getirirlerdi.
253

 

              Osmanlıda kadılar medreselerde yetişirlerdi. Bu sebeple derece ve tayin 

açısından, kadılarla medrese mezunları ve müderrisler iç içedirler ve ikisine de 

ilmiye sınıfı denmektedir.
254

 

               Hanefi mezhebinin tartışmalı olan görüşlerinden en muteber olanı araştırıp 

uygulama; şer’iye sicillerinin yazımı; veli veya vasisi olmayan küçükleri evlendirme; 

yetimlerin ve gaiplerin mallarını muhafaza; vakıfları ve muhasebelerini kontrol; 

evlenme akdini icra; vasiyetleri tenfiz ve kısaca bütün hukuki işleri takip kadıların 

görev ve yetkileri arasındadır. Kadılar, devletin siyasi ve idari meselelerine 

karışmazlardı.
255

 

              İslâm-Osmanlı hukukunun iyi anlaşılabilmesi için fetva-kaza münasebetinin, 

fetva ve fetva makamının hukukta oynamış olduğu rolün iyi bilinmesi gerekir. Gerek 

                                                           
249

 Atar, “İftâ Teşkilâtı’nın Ortaya Çıkışı”; Diyanet Dergisi, c. XV, 4, 207 
250

 Atar, İslâm Adliye Teşkilatı, Ortaya Çıkışı ve İşleyişi, s. 122. 
251

 İslam, Demirci, Osmanlı Meşihat Makamına Bağlı Te’lif-i Mesâil Şubesinin Kuruluşu Ve İslam 

Hukuku Alanında Yaptığı Çalışmalar, (Yüksek Lisans Tezi, M.Ü.S.B.E.), İstanbul, 2002, s. 4. 
252

 Cin-Akyılmaz, a.g.e, s. 166-167. 
253

 Ergin, Mecelle-i Umûr, I, 265;  Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 108. 
254

 Akgündüz, Osmanlı Kanunnameleri ve Hukuki Tahlilleri, c. I, s. 224. 
255

 Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 33 



52 

 

diğer İslâm devletlerinde gerekse Osmanlılarda müftünün adli bir vazifesi
256

 ve 

vermiş olduğu fetvaların bağlayıcılık karakteri bulunmamakla birlikte
257

 yine de 

hukukun sağlıklı işlemesinde önemli rolleri olmuştur. Her şeyden önce müftü gerek 

tarafların gerekse hâkimin hukuki bir problemin aydınlatılması için kendisine sıkça 

başvurdukları kimsedir. Bu önemli yardımcı rolünden ötürü İslam’ın ilk 

devirlerinden itibaren bir fetva makamının mevcudiyetine hemen daima rastlanmıştır. 

Hz. Ömer’in Medine’de yedi hukukçuyu bir araya getirerek kurduğu komite Medine 

kadısı dâhil herkesin serbestçe başvurup hukuki problemlerini hallettikleri bir merci 

idi.
258

 Taraflar kadıya başvururken dilerlerse müftüden kendi durumlarıyla ilgili ve 

kendilerine önemli bir hukuki yardım temin eden bir fetva alırlardı. Kadılar da 

umumiyetle önlerine gelen davalarla ilgili hüküm bulmakta güçlük çekerlerse veya 

Hanefi mezhebi içerisinde hangi görüşün en sahih görüş olduğu hususunda tereddüde 

düşerlerse müftüye başvururlardı.
259

   

              Müftünün Osmanlı hukukundaki başka önemli bir rolü de, kadının vermiş 

olduğu kararların gayrı resmi olarak müftünün ilmi kontrolüne açık olmasıdır.
260

 

              Fetvaların bağlayıcılık karakteri yoktur. Fetvaya göre hüküm vermesi için 

kadılar zorlanamaz. Tabi ki bu, kadıların kendilerine getirilen veya kendilerinin talep 

ettikleri fetvaları gelişigüzel reddedebildikleri manasına da gelmez. Kadı ancak 

elinde daha sağlam bir hukuki delil olduğunda müftünün fetvasını reddedebilirdi. 

Aksi halde ilgili tarafın davayı Divan- Hümayun gibi üst mercie aksettirme gibi bir 

hakkı vardı ve bu durumda da, fetvayı sebepsiz reddeden kadı zor durumda kalırdı. 

Bundan şu sonuç çıkabilir; fetvaların görünüşte bağlayıcılık vasfı olmamasına 

rağmen kadılar fetvalara, özelliklede şeyhülislamın verdiği fetvalara genellikle 

uymuşlardır. Bu yüzden müftülerin ve özellikle şeyhülislamın kadılar üzerinde 

büyük nüfuzu ve manevi otoritesi vardı.
261

               

                 Osmanlı hukukunun uygulanması sırasında kadıların elleri altında 

günümüzdeki gibi kanunlar yoktu. Ancak bu, Osmanlı kadısının hüküm verirken çok 

dağınık ve sağlıksız kaynaklara dayandığı ve aradığı hukuk kuralını bulmakta güçlük 

çektiği anlamına gelmez. Aksine, Osmanlı mahkemelerinde kadıların elleri altında 

                                                           
256

 Mumcu,  Osmanlı Devletinde Özellikle Adli Rüşvet, Ankara 1969, s. 124. 
257

 Berki, İslam Şeriatinde Kazâ Tarihi ve İftâ Müessesesi, s. 60. 
258

 Hamidullah, “Ebu Hanife’nin İslam Hukukunun Tedvin İçin Tesis Ettiği Akademi”, İslam’ın Hukuk 

İlmine Yardımları, trc. Salih Tuğ, 1962, s. 121. 
259

 Mumcu, Siyaseten Katl, s. 106. 
260

 Berki, İslam Şeriatinde Kazâ Tarihi ve İftâ Müessesesi, s. 59. 
261

 Aydın, İslâm- Osmanlı Aile Hukuku, s. 77. 



53 

 

her zaman başvurabilecekleri belirli bilgi kaynakları daima vardı. Bu kaynaklar; fıkıh 

kitapları, fetva mecmuaları, kanunnameler ve kadıya gönderilen irade, ferman ve 

şer’iye sicilleridir.
262

 

              Kadıların hüküm verirken kaynak olarak başvurdukları kitaplar arasında, 

özellikle özel hukuk ve aile hukuku alanında bilgi kaynağı olarak belirli sayıda 

kitaplar önemli bir konuma sahiptir. Fatih devrine gelinceye kadar Hidaye, Kenzü’d- 

Dekaik, Vikaye ve el-Muhtar gibi esasen Osmanlı medreselerinde ders kitabı olarak 

okutulan kitaplar aynı zamanda mahkemelerde de bilgi kaynağı olarak 

kullanılmıştır.
263

 Fatih devrinden itibaren Molla Hüsrev’in eseri Gûrer ve onun şerhi 

olan Dürer, Osmanlı mahkemelerinde hemen hemen en çok müracaat edilen kaynak 

olmuştur. Kanunî devrinden itibaren mahkemelerde Dürer’in yerini İbrahim el- 

Halebi’nin Mültekâ’l-Ebhûr eseri almıştır.
264

 

2.2.3. Şeyhülislâmlık Kurumu ve Ortaya Çıkışı 

             Yaşlı, reis, bilge manalarını taşıyan “şeyh” kelimesinin İslam’a izafesiyle 

oluşan Osmanlıdan önceki İslam devletlerinde de kullanılmış bir kavram olan 

“şeyhülislam” kavramı hiçbir zaman Osmanlı Devletinde kullanıldığı anlamda 

kullanılmamıştır. 
265

 Şeyhülislam ifadesi,  X. Yüzyıldan itibaren İslam aleminde, 

alimler arasındaki ihtilaflı meseleleri halleden, verdikleri fetvalarla öne çıkmış bu 

şekilde de çoğu İslam hukukçusundan onay almış fıkıh alimleri için kullanılmış bir 

şeref ünvanı olarak anlaşılmıştır. Bir müddet sonra ve özellikle Memlüklerin 

başlangıcında bu terim fetva verme yetkisini taşıyan veya İslam hukukçuların 

arasında ilmi iktidarı ile şöhret bulmuş şahsiyetlere verilen resmi olmayan bir unvan 

olmuştur. 
266

 Bu asırda “İslâm” kelimesine izafeten “imadü’l-İslâm”, “fahrü’l-islâm”, 

“rüknü’l-islâm” gibi şeref ünvanları da kullanılmış fakat yaygınlaşmamıştır.
267

 

              İlk dönemlerde şeyhülislam ünvanını alan alimler üç gruba ayrılmıştır.
268

 

Bunların birinci grubunu, yaşadıkları şehir halkı tarafından kendilerine bu ünvanın 

verildiği alimler oluşturmaktadır. Örneğin, Nişabur’da Ebu Osman İsmail es-Sabuni 

ilk defa bu ünvanla anılmıştır. İkinci grup ise çeşitli bölgelerde yaşayan müslümanlar 

                                                           
262

 Akgündüz, Osmanlı Kanunnameleri ve Hukuki Tahlilleri, s. 48. 
263

 Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 22-29, 115. 
264

 Aydın, İslâm- Osmanlı Aile Hukuku, s. 79, 80. 
265

 J.H. Kramers, “Şeyhülislam”, İA, XI. 
266

 Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 174;  Sadık, Eraslan, Şeyhülislamlık Kurumu ve Ceride-i İlmiye, 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, A.Ü.S.B.E.), Ankara, 1989, s. 14. 
267

Ali, Emirî “Meşîhat-ı İslâmiyye Tarihçesi” İlmiye Salnamesi, İstanbul, 1334, s. 305. 
268

Murat, Akgündüz, Osmanlı Devletinde Şeyhülislamlık,  İstanbul,  2002, s. 28-36; Eraslan,  a.g.e, s. 

15. 



54 

 

arasında bu isimle anılan alimlerdir. Buna örnek olarak da Hanefi mezhebinin 

mensupları tarafından bu ünvanın verildiği Ebu’l – Hasen Ali b. Muhammed el-

İsbicanî’yi zikredebiliriz. Öte taraftan Şafiiler Ebu Osman İsmail es-Sabunî’yi, 

Hanbeliler ise meşhur mutasavvıf Ebu Osman Abdullah b. Ebu Mansur  el- Ensarî’yi 

bu ünvanla anmışlardır. Son grubu da icazetname alarak fetva verme işini üstlenen 

alimler oluşturmaktadır. Bunlardan biri olan Ebu’l-Muzaffer Raziyüddin Muhammed 

b. İbrahim El- Burhanî, Şeyhülislam Muhammed b. Hüseyin el-Barî’den icazet 

alarak fetva vermiştir. 

Osmanlılara geldiğimizde fetva verme işinin başlı başına bir kurum halini aldığını 

görmekteyiz. Daha evvelki İslam Devletlerinde olduğu gibi fetva ek bir iş değil, 

aksine asli bir görevdi. Bu devre Osmanlı devletinin kurucusu Osman Bey’in 

kayınpederi Şeyh Edebâli’yi “müftü”, damadı Dursun Fakih’i de kadı tayin etmesi ile 

başlamaktadır.
269

 Ayrıca şeyhülislamlığın müftülük manasında kabul edildiği 

durumda, devletin ilk kuruluşunda bu görevin Osman Gazi’nin kayınpederi Şeyh 

Edebâlî ile birlikte bu müessesenin otaya çıktığı söylenmektedir.
270

  Yani Osmanlı 

Devletinin ilk müftüsü ve de ilk şeyhülislamı Şeyh Edebâli, ilk kadısı, Dursun 

Fakih’tir.
271

               

                 Osmanlı hukukunda önemli bir yer işgal etmiş olan şeyhülislamlar, 

Osmanlı Devletinde ilmiye sınıfının ve kazâ teşkilatının başı diyebileceğimiz bir 

konumdaydılar. Şeyhülislam sözcüğünün ilmiye sınıfının reisi anlamında 

kullanılması da ilk kez Osmanlıda olmuş ve bu müessese diğer İslam ülkelerinde 

hiçbir zaman erişemediği dini-siyasi bir konuma ulaşmıştır.
272

 

              Bu makama resmi olarak ilk defa kimin geçtiği konusunda farklı görüşler 

vardır. Osmanlı tarihinin ilk şeyhülislamı, uzun yıllar Bursa kadılığı yapan Molla 

Şemseddin Fenarî olarak kabul edilmektedir. Başlangıçta fetva ve kaza işlerinin aynı 

zat tarafından yürütüldüğünü ve ilk defa Fahreddin Aceminin müstakil olarak fetva 

vazifesine tayin edildiğini belirtip, Edirne, Bursa ve İstanbul ‘da fetva veren 

ulemanın eşit tutulduğunu zikredenler de vardır. Bu görüşü benimseyenlerin de bu 

makamın 1444 yılından itibaren kurulduğunu ve Fahreddin Acemi’nin ilk olarak bu 

göreve getirildiğini iddia ederler.
273

 Diğer önemli görüş de, İstanbul’un fethinden 

                                                           
269

 Kramers, “Şeyhülislam”, İA, XI. 
270

 Akgündüz, Murat, a.g.e, s. 37. 
271

 Eraslan, a.g.e, s. 19. 
272

 Akgündüz, Osmanlı Kanunnameleri ve Hukuki Tahlilleri, s. 224. 
273

 Akgündüz, Murat, Osmanlı Devletinde Şeyhülislâmlık, Beyan Yayınları, s. 40, 41. 



55 

 

sonra burada fetva veren müftülerle bu müessesenin ortaya çıktığı şeklindedir. 

Osmanlı Devleti’nde bu kurumun kuruluşunu daha ileriki tarihlere kaydıranlar da 

vardır.
274

 Buna göre şeyhülislamlık Yavuz Sultan Selim zamanında şerî 

mahkemelere nezaret etmek ve halkın her türlü hakkını korumak gayesiyle 

kurulmuştur ve ilk şeyhülislam Zenbilli Ali Efendi‘dir. Bazı müellifler ise 

Zenbilli’den sonra müftülük makamına geçen İbn Kemal ve Ebussuud Efendiler ile 

birlikte “şeyhülislam” sıfatının kullanılmaya başlandığını, böylece bu makam gelen 

kişilerin kazaskerlerin önüne geçerek ilmiye sınıfı reisi derecesine bu dönemde 

yükseltildiklerini söylemektedirler.  

               Osmanlılara geldiğimizde fetva verme işinin başlı başına bir kurum halini 

aldığını görmekteyiz. Daha evvelki İslâm devletlerinde olduğu gibi fetva ek bir iş 

değil, aksine asli bir görevdi. Bu devre Osmanlı Devleti’nin kurucusu Osman Bey’in 

kayınpederi Şeyh Edebâli’yi “müftü”, damadı Dursun Fakih’i de kadı tayin etmesi ile 

başlamaktadır.
275

 Ayrıca şeyhülislamlığın müftülük manasında kabul edildiği 

durumda, devletin ilk kuruluşunda bu görevin Osman Gazi’nin kayınpederi Şeyh 

Edebâlî ile birlikte bu müessesenin otaya çıktığı söylenmektedir.
276

 Yani Osmanlı 

Devletinin ilk müftüsü ve de ilk şeyhülislamı Şeyh Edebâli, ilk kadısı ve müftüsü, 

Dursun Fakih’tir.
277

             

               Eğer bu kurumun asıl görevinin fetva vermek olduğu kabul edilirse, o 

zaman İslam’ın ilk devirlerinde, nasıl ki ilk şeyhülislam,  diğer bir ifade ile müftü 

Hz. Ebu Bekir
278

 ise Osmanlı Devletinde de ilk şeyhülislam ve müftünün Şeyh 

Edebâli olduğunu söylemek kaçınılmaz olmaktadır.
279

 

               Müftülük ünvanı ilk İslam devletlerinde vardı fakat şeyhülislam ünvanı X. 

asırda ortaya çıkmıştır ve zamanla benimsenmiştir. Müftülük ünvanı zamanla yerini 

şeyhülislamlığa bırakmıştır.
280

 Konu böyle değerlendirildiğinde çoğu tarih 

kitaplarında olduğu gibi Molla Fenari’yi ilk Osmanlı şeyhülislam kabul etmek 

mümkün değildir.
281

 

                                                           
274

 Esra, Gündüz, Osmanlı Devletinde Şeyhülislamlık Kurumu,(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

A.Ü.S.B.E.), Eskişehir, 1992, s. 49. 
275

 Kramers, “Şeyhülislam”, İA, XI. 
276

 Akgündüz, Murat, a.g.e, s. 37. 
277

 Eraslan, a.g.e, s. 19. 
278

 Osmanlılardan önce ilk şeyhülislamın Hz. Ebu Bekir olduğunu ifade eden İlmiye Salnamesinde şu 

ibareler mevcuttur:” Meşihat-i İslamiyye silsilesinin pişvası(reisi), Sıddık-ı Azam Efendimiz 

Hazretleridir.” (Bkz. İ.S. 315) 
279

 Mumcu, Divan-ı Hümayun, Ankara 1971, s. 56. 
280

 Mumcu, Divan-ı Hümayun, s. 56. 
281

 Eraslan, a.g.e, s. 19. 



56 

 

 2.2.3.1. Şeyhülislâmlık Kurumunun İşleyişi 

              Şeyhülislamlığın kuruluşunun din kurumunu kontrol etmek ve bu konuda 

ortaya çıkan aykırı görüşlerin önüne geçmek amacına dayandığı, dünyevi iktidar 

yanında halkın dini duygularını temsil edecek bir kuruma ihtiyaç duyulduğu ve bu 

nedenle bu kurumun kurulduğu kabul edilir. Kuruluşunun asıl önemli sebebi Osmanlı 

padişahlarının yaptıkları her icraatın İslam dinine uygunluğunu sağlayacak bir 

makama ihtiyaç duymalarıdır. Böylece bu ihtiyacın sonucu olarak dini sahaya ait 

vazifelerini yüklenen Meşihat Makamı ortaya çıkmıştır.
282

 

             Günümüzün Adalet ve Milli Eğitim Bakanlıkları ile Diyanet İşleri 

Başkanlığının görev ve yetkilerini kendisinde toplayan şeyhülislamlığın Osmanlı 

devlet teşkilatı içindeki mevki ve durumu ile ilgili olarak Fatih Kanunnamesinde “ ve 

şeyhülislam ulemanın reisidir ve muallim-i Sultan dahi kezâlik Serdar-ı ulemadır. 

Vezir-i azam onları riayeten üstüne almak lazım ve münasiptir.” denilmek suretiyle 

şeyhülislamın diğer devlet erkânı üzerinde büyük bir nüfuza sahip olduğu açıkça 

belirtilmektedir. Fatih Kanunnamesinde müstesna yeri belirtilmiş olmakla birlikte, bu 

makamın esas önemi Yavuz Sultan Selim döneminde Zenbilli Ali Efendi ile 

başlamış, ibn-i Kemal ve Ebussuud Efendi’lerle kemal mertebesine ulaşmıştır. 

Bundan sonra devletin saltanat kanadını sadrazamlar temsil ederken, hilafet kanadını 

şeyhülislamlar temsil etmiştir.
283

 İlmi dirayet ve mümtaz şahsiyetleri ile ünlenen bu 

alimlerle kurum, Osmanlılardan önce hiçbir zaman kazanmadığı öneme sahip olmuş 

ve şeyhülislamlar devlet bürokrasisi içerisinde geniş yetkilerle donatılmıştır. Bu 

yüzden Osmanlıdaki şeyhülislamlık makamı diğer İslam devletlerindekinden farklı 

statüye sahip olmuştur. Şeyhülislamların asli görevlerinin yanında kadılık ve az da 

olsa müderrislik yaptıklarını görmekteyiz.
284

 

              Kanuni döneminde Ebussuud Efendi ile zirveye ulaşan bu makam resmen 

“meşihat-ı islamiyye” adını almıştır. Meşihat makamı yetki ve itibar bakımından 

zirvede sayılmış padişahın mutlak vekili ve ikinci en büyük makam olan 

sadrazamlıktan bile bazı yönlerden üstün tutulmuştur. Bu durum Osmanlı tarihi 

boyunca aynen devam etmemiştir. Genellikle bu durum, sultan, sadrazam ve 

şeyhülislamların şahsiyet ve niteliklerine göre değişmiştir. Mesela, güçlü 

şeyhülislamlar zamanında makam da adeta güçlenmiş, zayıf olanlar zamanında ise 

                                                           
282

 İpşirli, “Şeyhülislam”, DİA, 39. 
283

 Cin-Akyılmaz, a.g.e, s. 168. 
284

 Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 176. 



57 

 

makam da o zafiyetten etkilenmiştir. Bu durum, aynı zamanda padişah ve sadrazamın 

meşihata verdiği öneme göre de geçerlidir. Ancak şu bir gerçektir ki, Meşihat 

makamının Osmanlı devlet teşkilatı içindeki muteber mevkii, belli ölçüler içerisinde 

hep korunmuştur. Çünkü padişahlar yaptıkları her davranışın zahiren de olsa İslam 

dinine uygun görülmesi için, bütün önemli meselelerde şeyhülislamın fikrine 

danışarak fetva alma ihtiyacını duymuşlardır. Böylece halifelik makamının dini 

hüviyeti şeyhülislamlar ile devam etmiş ve devlet başkanlığı yönü de padişahların 

sorumluluğunda bulunmuştur.
285

 

              XIX. asır başlarında şeyhülislamlığın işleyiş yapısında meydana gelen 

değişim ile meşihat makamı, belli bir mekânda faaliyetlerini sürdüren düzenli devlet 

dairelerinden biri haline geldi. Bu tarihe kadar şeyhülislamlar fetvalarını oturdukları 

konakların selamlık kısmında verirlerdi. Eğer konakları müsait değilse daha uygun 

bir konağa taşınır ve resmi işleri burada görürlerdi.
286

 

2.2.3.2. Şeyhülislâmlık Kurumunun Yaptığı Çalışmalar 

              Şeyhülislamlar her ne kadar teorik olarak ilmiye sınıfının başı olsalar da 

yargı yetkisine sahip olmamışlar, dava dinleyip, hüküm vermemişlerdir. 

Şeyhülislamların en temel ve asli görevi kendilerine sorulan dini, siyasi ve idari 

konularda fıkha ve özellikle Hanefi fıkhına göre fetva vermektir. Zaten müftü, 

kendisine sorulan soruları hukuki meselelerin çözüm şeklini Hanefi mezhebinin en 

muteber kaynaklarına müracaat ederek ortaya koyan İslam hukukçusu demektir. 

Fıkhi bir meselenin hükmünü fetvaya yetkili kişilerden sormaya istifta, fetvayı 

isteyene müstefti, böyle bir meseleyi açıklamaya veya meselenin hükmünü sözlü 

veya yazılı olarak cevaplandırmaya ifta, verdiği fetva ile hükmü açıklayana müftü, 

kendisi ile fetva verilen görüşe de “müftâ bih” denir.
287

 

               Şeyhülislamların verdikleri fetvalar iki kısımdır;  

a-Hususi şahısların şerî bir meselede sordukları sorulara verdikleri cevaptırve bunun 

bağlayıcılığı yoktur.  

b- Kamuyu ilgilendiren konularda padişahın veya diğer resmi görevlilerin sorusu 

üzerine verilen şerî cevaptır ki bunlara “fetevay-ı şerife” denmiştir. Bu çeşit 

                                                           
285

 Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 198; Akgündüz, Osmanlı Kanunnameleri ve Hukuki Tahlilleri,  I, s. 

231-236. 
286

İpşirli, “Bab-ı Meşihat”, DİA, IV. 
287

 Bilmen, Kamus, I, s. 246, VII, s. 206, 253. 



58 

 

fetvaların padişahı ve kadıları bağladığını ve aksine karar veremediklerini, elde 

mevcut şeriye sicilleri göstermektedir.
288

 

              Osmanlının ilk dönemlerinde, fetva yazma başta olmak üzere bu konuyla 

ilgili bütün işlemler bizzat şeyhülislamlar tarafından gerçekleştirilirdi. Fakat zamanla 

bu işle uğraşmak amacıyla kurulan Meşihat Dairesinin genişleyip büyümesi üzerine 

artık şeyhülislamlar bizzat kendileri fetva hazırlamaya fazla zaman ayırmıyorlardı. 

Şeyhülislamlık makamına bağlı olan ve “fetvahane” denilen bu dairenin başında  

“fetva emini“ bulunmuştur. Mesela, fetva eminliğinin önem kazanmasıyla birlikte 

şeyhülislamların üzerindeki yük biraz hafiflediği için çoğu durumlarda onlara sadece 

hazırlanan fetvanın altına imza atma işi kalmıştı. Fetva emini, fıkıh sahasında ihtisas 

sahibi olan; ehliyetli kişilerden seçilirdi. Bu kişi, bütün fetva işlerinin idare edildiği 

fetva kaleminin başı idi. Bu zat, halkın istediği fetvaları araştırırdı. İlmiye sınıfı 

içinden seçilen fetva emini sorulan soruları araştırıp, cevabını bulup yazmış ve 

mühürlemek üzere şeyhülislama sunmuştur. Bu işi de kendisine yardımcı olmak 

üzere emri altında çalışan yaklaşık yirmi kadar eleman ile birlikte yapıyorlardı.
289

  

Çok önemli konularda ise fetvayı bizzat şeyhülislam hazırlamıştır. Vezir-i âzam ve 

padişahların istedikleri fetvalar ise, hangi konuda olursa olsun mutlaka şeyhülislam 

tarafından hazırlanmıştır.
290

 

              Fetvalar önce çeşitli fıkıh kitaplarından çıkarılıp müsevvidler tarafından 

yazılırdı. Böylelikle verilecek cevabın taslağı hazırlanırdı. Mübeyyizler ise bunları 

temize çekerdi. Gerekli inceleme tamamlandıktan sonra yazılı hale gelen bu 

meseleler mutlaka fetva emininin kontrolünden geçerdi. Daha sonra şeyhülislam, 

ta’lik kırması denilen kendi el yazısı ile imzasını atar ve yerlerine ulaştırmak üzere 

müvezzi(dağıtıcı) ye verilirdi.
291

 

              Şeyhülislam fetvalarında dikkatimizi çeken bir başka nokta, verilen cevabın 

dayandığı “nukûl” denilen İslam Hukuku kaynaklarının zikredilmemesidir. Ancak 

devletin muhtelif şehirlerinde görev yapan taşra müftülerine, bizzat padişah 

fermanıyla fetvalarda kaynak belirtme mecburiyeti getirilmiştir.
292

 

                                                           
288

 Mecelle, mad.1811; Ali Haydar Efendi, Düreru’l Hükkam, IV/713-716; Cin-Akgündüz, Türk 

Hukuk Tarihi, I, s. 226; Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 200. 
289

 Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 196; Berki, “Osmanlı Türklerinde Yüksek İfta Makamı”, Diyanet 

Dergisi, Ankara 1970, c. IX/102-103, 403. 
290

 Akgündüz, Murat,  a.g.e, s. 243, 244. 
291

 Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 197. 
292

Eraslan, a.g.e, s. 37; Akgündüz, Murat, a.g.e, s. 224. 



59 

 

              1826 yılında yeniçeri ocağı ilga edildikten sonra Ağakapısı şeyhülislamlığa 

tahsis edilmiş, 1827 den sonra Bab-ı Meşihat (fetvahane) Ağakapısına taşınmıştır. 

1826 ya kadar burası sadece fetvahane olarak kullanılırken, sonra kazaskerler ve 

İstanbul kadıları da buraya nakledilmiştir. Böylelikle Bab-ı Meşihat sadece resmi bir 

daire değil aynı zamanda Osmanlı devletindeki pek çok ilmi, kazaî, siyasi, idari 

toplantı ve faaliyetlerin de merkezi olmuş, meşveret meclisleri zaman zaman burada 

toplanarak ülkenin önemli meseleleri tartışılmıştır.
293

 

              Şeyhülislamın hukuki sahadaki vazifelerinden en önemlisi olan fetva verme 

işi, sadece Müslümanların dini ve içtimai hayatıyla ilgili soruların 

cevaplandırılmasından ibaret değildir. Devlet idaresine dair çeşitli meselelerden, 

yüksek derecedeki bir memurun cezalandırılmasına, savaş ve sulh ilanından yeni 

para basımına kadar, fetvaya ihtiyaç duyulan bütün hususlar ve hadiseler de teşkil 

etmiştir. Şeyhülislamlar aile hukukundan ticaret işlerine, özel hukuktan ibadet ile 

ilgili meselelere kadar pek çok soruyu çözmüşlerdir.
294

 Siyasi sahada verilen 

şeyhülislam fetvaları içinde en önemlileri, padişahların tahtan indirilmesi hakkında 

olanlardır. Şeyhülislamların bazı kimselerin öldürülmesi hakkında fetva verdikleri 

bilinmektedir. Zamanımızda hala ihtilaf konusu olan, Osmanlı padişahlarının 

kardeşlerini veya oğullarını “nizam-ı âlem” için katlettirilmesi olayı da yine 

şeyhülislam fetvasıyla gerçekleşmiştir.
295

 

              Şeyhülislamların fetvalarının önemi asla inkâr edilemez. Bu fetvalar, 

padişah fermanıyla desteklenerek bağlayıcılığı arttırılıyordu. Mesela Ebusssuud 

Efendi’nin çeşitli fetvalarından oluşan “Maruzat” adlı risalesi, Kanuni tarafından 

incelendikten sonra padişah iradesiyle desteklendiği için, muhtevasında yer alan 

hükümler bütün Osmanlı halkının uymak mecburiyetinde olduğu bir kanun şekline 

dönüştü.
296

 

              Teorik olarak padişahların şerî hukukla sınırlı olmaları, onların önemli 

işlerde icraatlarının şeriata uygunluğunu göstermek için sık sık şeyhülislamdan fetva 

almalarına sebep olmuştur.
297

 Örneğin önemli devlet görevlilerine siyaseten katl 

cezası verileceğinde şeyhülislamın vereceği fetvadan destek alma ihtiyacı 

                                                           
293

 İpşirli, “Bab-ı Meşihat”,  DİA, IV. 
294

 Esra, Yakut, Şeyhülislamlık: Yenileşme Döneminde Devlet ve Din, İstanbul 2005, s. 35. 
295

 Mehmet, Akman,  Osmanlı Devletinde Kardeş Katli (doktora tezi), İstanbul 1998 
296

 Akgündüz, Murat, a.g.e, s. 244, 245. 
297

 Akgündüz, Osmanlı Kanunnameleri ve Hukuki Tahlilleri, s. 225. 



60 

 

duyulmuştur.
298

 Ancak padişahlar şeyhülislamları tayin ve azil yetkisine sahip 

oldukları için fetvaların her zaman doğru ve haklı hükümler içerdiğini söylemek 

zordur. (Kanuninin şeyhülislamı Ebussuud Efendi , “padişah emri ile na meşru olan 

nesne, meşru hale gelmez, haram emirle helal olmaz” diye padişaha kafa 

tutabilmişken, bazı şeyhülislamlar da padişahın istediği her fetvayı vermişlerdir.) 

Ayrıca şeyhülislamlar da işbaşındaki padişahın şerî hükümlere uymadığı 

gerekçesiyle tahttan indirilmesi (hatta öldürülmesi) konusunda fetva 

verebilmişlerdir.(padişahla çelişen kimi şeyhülislamların da görevlerinden 

alındıkları, hatta öldürüldükleri görülmüştür. İlk şeyhülislam idamı IV. Murat 

döneminde olmuştur. IV. Murat İznik kadısı Gümüşzâde’yi soruşturma yapmadan 

idam ettirdiği için kendisine karşı çıkan Şeyhülislam Ahizâde Hüseyin Efendi’yi 

boğdurmuştur.
299

 

              Şeyhülislam yasama faaliyetine katkısı da büyüktür. Örfi hukukun oluşum 

sürecinde içtihadi konularda kamu yararına uygun görüşün tercihi ve padişaha arz 

yetkisi şeyhülislama ait olmuştur. Ayrıca kanunnamelerin şerî hukuka uygunluğu da 

şeyhülislam tarafından denetlenmiştir. 1858 Arazi Kanunnâmesi, Mecelle gibi 

önemli hukuki düzenlemeler padişah onaylamadan önce İslâm hukukuna 

uygunluklarının kontrol edilmesi için şeyhülislamlığa gönderilmiştir. Nitekim yeni 

ortaya çıkan bazı meseleleri halletmek için yapılan kanunların, İslâm ahkâmının 

temel esaslarına aykırı olmaması hususunda İbn Kemal, Ebusuud Efendi ve Yahya 

Efendi gibi dirayetli şeyhülislamların gayretleri görülmüştür.
300

 Devlet içinde sahip 

oldukları büyük öneme rağmen hiçbir zaman Divan-ı Hümayun’a üye 

olamamışlardır.
301

 

              Şeyhülislamların bir başka görevi ise vakıflara nezaret etmektir. Bazı 

vakıfların kontrolünü üstlenmişlerdir. Geniş bölgelere yayılan vakıfların kontrolünü, 

görevlendirdikleri müfettiş, tezkereci memurlar ve söz konusu vakfın mütevellisi 

olan şahıslarla yerine getirmişlerdir.
302

 

              Osmanlı ilmiye teşkilatındaki en yüksek makamın temsilcisi olan 

şeyhülislamlar, bu sahada görev alan kimselerin yetiştirilmesi, imtihan edilmesi, 

tayin ve azil konularında da çok önemli yetkilerle donatılmışlardır. Bugünkü manada 

                                                           
298

 Mumcu, Siyaseten Katl, s. 109. 
299

 Uzunçarşılı, Osmanlı Tarihi, Ankara, 1984, c. I, s. 199. 
300

 Akgündüz, Murat, a.g.e, s. 247-252. 
301

 Cin-Akyılmaz, a.g.e, s. 167-169. 
302

 Akgündüz, Murat, a.g.e, s. 252-258. 



61 

 

bakanlık seviyesinde bir sorumluluğa sahip olmuşlardır. Ayrıca kadılıkların tayini 

hususunda da şeyhülislamlara yetki verilmesi, kendi devirlerinde adliye sahasında en 

yüksek merci olduklarını ortaya koymaktadır. Ancak kazaskerlerin ve mevali 

kadılarının tayininde sadrazamın görüşünü almaları gerekir. Osmanlı devletinin son 

zamanlarında kazaskerlerin kadı tayin yetkisi tamamen alınarak bütün yetki 

şeyhülislamda toplanmıştır.
303

 

              Şeyhülislamlara dini sahada da ciddi yetkiler yüklenmiştir. Vazifeli imam 

hatip, müezzin, cüzhan, aşirhan gibi memurlar şeyhülislamların onayıyla görev 

alabiliyorlardı. Bu anlamda Diyanet İşleri Başkanlığı’nın yetkisine benzer bir yetkiye 

sahip oldukları görülüyor. Tekke ve zaviyelere şeyh tayini de yine meşihat 

makamının sorumluluğuna bırakılmıştır.
304

 Son olarak özellikle XVI. asırdan itibaren 

devlet idaresine ait konularda da padişahın danışmanlığını yapmışlardır. Bazen 

şeyhülislamın konağında bir araya gelen devlet ricali, gündemde olan acil meseleler 

üzerinde görüşüp isabetli kararlar almaya alışmışlardır.
305

 

              Meşihat makamının Osmanlı devlet teşkilatı içinde konumu hep 

korunmuştur. Bu makam veya meslek İslam tarihi boyunca değişik şekil ve ünvanlar 

altında da olsa çok önemli bir müesseseye dönüşmüş ve devlet idaresinde olduğu 

gibi, genel halk kitleleri nezdinde de son derece etkili olmaya devam etmiştir.
306

 

             Osmanlı Devlet’nde yapılan bütün işlerin şer’i hukuk dediğimiz İslâm 

hukukuna muhalif olmadığını gördük. Bundan sonra Osmanlı hukuku içinde önemli 

bir yeri olan Telif-i Mesâil Kurumunun incelenmesi gerektiği düşüncesindeyiz. 

Kanaatimizce hukuk tarihinde üstlendiği sorumluluk açısından bir ilk olan bu kurum 

ve çalışmalarını incelemenin çok faydalı olacağını düşündük.             

                                                           
303Ali Haydar Efendi, Düreru’l Hükkam, IV/705; Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 179 vd. 
304

 Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, s. 103, 104. 
305

 Akgündüz, Murat, a.g.e, s. 300-314 
306

 Eraslan, Meşihat-i İslamiyye ve Ceride-i İlmiyye, Ankara 2009, s. 213. 



62 

 

                                                           ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. TELÎF-İ MESÂİL(ŞERÎ MESELELERİ YAZIM) KURUMUNUN ORTAYA 

ÇIKIŞI VE SEBEPLERİ 

              Osmanlı Devleti’nde kanunlaştırma ve tedvin çalışması yapan “Telif-i 

Mesâil Kurumu”nun ortaya çıkmasını zorunlu kılacak birtakım olaylar ve ihtiyaçlar 

gündeme gelmiştir. Bu unsurları şu başlıklar altında inceleyebiliriz; 

3.1. Tanzimatla Birlikte Başlayan Fıkhı Tedvin Hareketleri   

              Tanzimat dönemi, Osmanlı Devletinin hukukî, iktisadî ve sosyal yapısında 

köklü değişikliklerin yapıldığı, devlete batılı bir yapı verilmeye çalışıldığı bir 

dönemdi.
307

  Osmanlı Devletinin adlî teşkilatında birtakım düzenlemeler yapılmaya 

başlanmış, Şeriye, Ticaret ve Nizamiye mahkemelerinde uygulanmak üzere yeni 

kanunların hazırlanmasına önem verilmiştir. Tanzimat fermanının Gülhane’de 

okunmasından sonra ihtiyaç duyulan kanunların hazırlanma vazifesi II. Mahmut 

devrinde kurulmuş bulunan Meclis-i Ahkâm-ı Adliye’ye verilmiştir. Bu dönemde bu 

meclis ve çeşitli heyetler tarafından hazırlanmış bulunan kanunlar 1840 ve 1851 

tarihli Ceza Kanunları, 1858 tarihli Arazi Kanunu, 1869-1876 Mecelle, 1850 

Kanunnâme-i Ticaret Nizamnâmesi, 1863 Ticaret-i Bahriye Kanunnâmesi, 1879 

Usûl-ı Muhâkemât-ı Cezâiye Kanunu ve 1880 Usûl-ı Muhâkemât-ı Hukukiye 

Kanunudur. Bu kanunlar önemli bir kanunlaştırma hareketlerinin olduğunu 

gösterir.
308

 

3.1.1. Mecelle Ve Kapsamı  

              Mecelle, içerdiği konular açısından tam bir medeni kanun olmaktan uzak 

kalmıştır. Usul kanunlarında olması gereken ikrar, dava, beyyinat, tahlif ve kazâ 

                                                           
307

 Sıttıka,  Ayaz, Osmanlı Devletinde Kanunlaştırma Hareketleri,(Yayınlanmamış  Yüksek Lisans 

Tezi, M.Ü.S.B.E.),İstanbul, 1998 
308

 Aydın, İslâm-Osmanlı Aile Hukuku, s. 127-129; Salih Tuğ, İslam Ülkelerinde Anayasa Hareketleri, 

İstanbul 1969 



63 

 

kitapları Mecellede bulunmasına karşılık medeni kanunda yer alması gereken şahıs, 

aile ve miras kitapları Mecellede yoktu. Bunun sebepleri arasında şunlar 

sayılabilir;
309

 

a-Cevdet Paşa bu kanunu hazırlarken amacı tam bir medeni kanun hazırlamak değil, 

başında bulunduğu Nizamiye mahkemelerinin acil ihtiyaçlarını gidermek olmuştur. 

Bu yüzden Şeriyye mahkemelerinin sahasına giren aile ve miras hükümleri Mecelle 

dışında bırakılmıştır. 

b- Şeriye mahkemeleri hakimleri diğer hukuka göre daha kolay bir yapıda olan aile 

ve miras hukuku hükümlerine fıkıh kitaplarından kolayca ulaşabilmekteydiler. 

c- Aile ve miras hukuku toplumda daha hassas ve kamuoyunu daha yakından 

ilgilendiren bir konu olduğu için, aile hukukunun tedvini sırasında ortaya çıkabilecek 

itirazlara maruz kalmamak için bu hukuk tedvin dışında bırakılmasının bir başka 

sebebi olabilir. Batı dünyasında da genellikle kanunlaştırmalarda öncelikle daha az 

itiraza maruz kalan borçlar ve ticaret hukuku sahaları ele alınmakta, dini hukukun 

daha çok itirazlara konu olabilecek aile hukuku sahaları daha sonra 

kanunlaştırılmaktadır.
310

 Osmanlıda farklı hukuka sahip olan gayrimüslimlerin de 

varolması göz önüne alındığında bu sahadaki zorluk ve hassaslık daha iyi anlaşılır.
311

 

3.1.2. Fıkhi Meseleleri Toplama İstekleri 

               Hanefi mezhebine ait meseleler fıkıh kitaplarında ayrıntılı bir şekilde 

işlenmesine rağmen, bu hükümlerin bütünü bir kitap halinde bir araya getirilmemiş 

olduğundan, hükmü aranılan meselenin çözüme kavuşturulması için uzun ve yorucu 

çalışmalara girişmek mecburiyeti ortaya çıkıyordu. Yine fıkıh kitaplarının hepsi 

matbu ve yaygın olmadığı gibi, bir konuya ait meselelerin bir sebeple değişik 

yerlerde işlenmesi, ayrıca bir konunun hükmünün açıklandığı yerde, konunun şart ve 

rükûnlarının açıklanmamış olması, hükmü aranılan meseleyi çözüme kavuşturmakta 

zorluğa sebep oluyordu. Özellikle fıkıh kitaplarının Arapça olması nedeniyle 

herkesin kolaylıkla anlayamayacağı, anlasa bile konunun inceliklerine vakıf 

olamayacağı da bir gerçekti.
312

      

              Sonradan alınan bir karara göre evlenme, boşanma, nafaka, vesayet, vasiyet, 

miras, vakıf ve diyet hakkında da ayrı ayrı kitaplar hazırlanacak ve medeni kanun 

                                                           
309

 Aydın, İslâm ve Osmanlı Hukuk Araştırmaları, İstanbul, 1996, s. 50. 
310

 Ziyaettin, Fındıkoğlu, Hukuk Sosyolojisi, İstanbul, 1958, s. 241. 
311

 Aydın, İslâm ve Osmanlı Aile Hukuku, s. 134; Hukuk Araştırmaları, s. 51. 
312

 Kitabû’n-Nafakat, Mukaddime 



64 

 

böylece tam olacaktı. Daha sonra cemiyetin çalışmalarına son verildiği için bunların 

hazırlanması ve Mecelleye ilavesi mümkün olmamıştır.
313

 

              Bu zorluklar aynı şekilde fetva verme hususunda da yaşanıyordu. Fetvâ 

verirken bu zorlukların yaşanmaması, bu işin kolaylıkla halledilmesini sağlamak için, 

Osmanlı Devletinin kuruluşundan o güne kadar birçok müftü tarafından verilen 

fetvâların derlenmesi gerektiği kanaatına varılmıştır. “Muhîtu’l-Fetâvâ” adıyla 

gerçekleştirilmeye çalışılan fetvâların derlenmesi sırasında, her fetvânın altına fıkıh 

kitaplarından alınan nakilleri konulmak suretiyle, müftüye fetvâ verme hususunda 

kolaylık ve genişlik sağlayan bir yol tutulmuştur.
314

 

              Osmanlı Devletinde asrın getirdiği çeşitli ihtiyaçlar, ahlaki yapının ve 

adetlerin değişmesiyle ortaya çıkan değişim ve farklılıklar, o zamana kadar kazâ ve 

fetvâda müftabih olan bazı meselelerin yerine, diğer fıkıhçı ve müçtehidlerin 

görüşleriyle amel edilmesi mecburiyetini ortaya çıkarmıştır. 

               Kazai boşanma ile ilgili lâyihaların hazırlanmasından önce, asrın ihtiyaçları 

göz önünde bulundurularak, diğer mezheplerden olmasa da Hanefilerin kendi içinde 

müftabih olmayan görüşlerden yararlanılmıştır.  

             Bu ortam içinde II. Meşrutiyet’ in ilanından sonra Şeyhülislam Mustafa 

Hayri Efendi mecelle cemiyetini tekrar faaliyete geçirmek istemiş, Meşihat 

Müsteşarlığı vazifesinde bulunan Ebül’ulâ Mardin’e Mecelle cemiyetinin akıbeti 

hakkında araştırma yapması görevini vermiştir. Yapılan araştırmalardan bir netice 

çıkmayınca da onu yeniden ihya etmekten vazgeçmiştir.
315

  

            Bunun üzerine Fetvâhânenin Fetvâ Odası yeniden düzenlenerek, Ali Haydar 

Efendi(küçük) nin fetva eminliği zamanında 30 Şaban 1332 - 10 Temmuz 1330 (24 

Temmuz 1914) tarihinde Hey’et-i İftâiyesi (fetvâ odası) hakkında yayınlanan bir  

nizamnâme
316

 ile Fetvahânenin Fetva Odasının Telif-i Mesâil ve Taharrî-i Mesâil 

adında iki şubesi  kurulmuştur.
317

 

              Bu nizamnameye göre, Telif-i Mesâil şubesinin fıkıh ve fetva kitaplarında 

bulunan meseleleri seçeceği, meşihatçe belirtilen konular hakkında dört mezhebe ait 

bütün fıkıh kitaplarındaki bilgileri toplayacağı, basma veya yazma fıkıh ve fetva 

kitaplarından büyük bir fetva mecmuası tertip edecekleri, ayrıca müsakkafât ve 

                                                           
313

 Ebu’l Ulâ Mardin, Ahmed Cevdet Paşa, s. 172. 
314

 Muhîtı’l-Fetâvâ(I), Mukaddime, s. 54-55 
315

  Ebu’l Ulâ Mardin, a.g.e, Ankara, 1996, s. 153. 
316

Düstur, II. Tertip, İstanbul 1334, c. VI, s. 948-950; Ceride-i İlmiyye, İstanbul 1332,  c. IV, s. 155-

157. 
317

İpşirli, “Hayri Efendi, Mustafa”, DİA, XVII; Ferhat, Koca, “Fetvâhâne”, DİA, XII. 



65 

 

müstegallât vakfiyeleri
318

 ile arazi-i emîriye konusunda daha önceki padişah 

emirlerine dayanılarak verilen fetvaları daha sonraki emirler doğrultusunda yeniden 

tertip edecekleri, bu şubenin Hanefi Mezhebinde müftah bih olmayan bir görüşü 

zamanın maslahatlarına uygunluğundan dolayı tercih etmeleri veya aynı gerekçe ile 

diğer üç mezhep imamına ait bir görüşü uygun görmeleri halinde, bu konuyla ilgili 

gerekçeli(müdellel) bir mazbata hazırlayarak fetva emanetine vermeleri ve 

mazbatanın içerdiği görüşün makam-ı fetvanın da “bit tasvib arzı üzerine, irade-i 

seniyyeye iktiran ettikten sonra” fetvaya esas olacağı belirtilmiştir. Taharrî-i Mesâil 

şubesinin ise, talep olunan fetva ve cevabını hazırlayacağı, şeyhülislamın tasdikinden 

sonra fetvayı hususi defterine kaydedeceği ve yaptıkları çalışmaların sonuçlarını 

Telif-i Mesâil şubesi üç ayda bir, Taharrî-i Mesâil şubesi ise her ay sonunda fetvâ 

emanetine sunmaları ve fetvâ emanetinin de meşihât makamına bildirmesi 

istenmiştir.
319

 

               Bu nizamnamede verilen görevler itibariyle özellikle Telif-i Mesâil 

şubesinin bir araştırma enstitüsü şeklinde planlandığı anlaşılmaktadır ki, söz konusu 

bu nizamnamenin yürürlüğe konulduğu yıllarda devletin içinde bulunduğu siyasi ve 

ekonomik zorluklar dikkate alındığında, bu düşüncelerin son derece ileri hedefler 

olduğu görülecektir. Ayrıca bu nizamname, başlangıcından beri hukuki hayatta sıkı 

bir şekilde Hanefi mezhebindeki müftah bih görüşleri esas alan Osmanlı Devletinin, 

İslâm hukuku tatbikatı sırasında zamanın maslahatlarını nasıl dikkate aldığını 

göstermesi ve gerekli hallerde Hanefi mezhebindeki öteki görüşlerden veya diğer üç 

imamının görüşlerinden nasıl faydalanılacağını belirten bir çizelge ortaya koyması 

bakımından da önemli bir belgedir.
320

 

              Nizamnâme 3 Ramazan 1332-13 Temmuz 1330 (27 Temmuz 1914) de 

padişah tarafından onaylandı, 22 ramazan 1332- 1 Ağustos 1330 (15 Ağustos 1914) 

da Takvim-i Vekâyi’de 1907 sıra numarasıyla neşredilmiştir.
321

 

                                                           
318

 “Müstegıllât” gelir getiren vakıf işletmeleri anlamındadır. Bunun bağ, bahçe ve han gibi akar veya 

nakit para ve gedik gibi menkûl mal olması önemli değildir. Ancak Osmanlı uygulamasında bu tâbir 

yerine “musakkafat ve müstegıllât-ı vakfiye” tabiri kullanılmakta. Kendi ayniyle değil kiralama veya 

diğer suretle hasıl olacak gelirinden, yani hâsılat zevâidinden intifâ olunmak üzere tesis olunan 

vakıflardır. Meselâ bir mektebe, bir dükkân veya nukûd vakfetmek gibi. (Bkz. Ahmet Akgündüz. 

İslam Hukukunda ve Osmanlı Tatbikatında Vakıf  Müessesesi, İstanbul 1996, s. 284-285) 
319

 Koca, “Fetvâhâne”, DİA, XII. 
320

Koca, “ Osmanlılarda Meşihat Dairesi İçinde Müstakil Bir Birim Olarak Fetvahane”, 150, İlam 

Araştırma Dergisi, c.II, sy. 1(Ocak-Haziran 1997) 
321

Düstur, II.Tertip, IV,  s.948-950 



66 

 

3.2. Telîf-i Mesâil ( Fıkhı Tedvin) Kurumu Ve Çalışmaları 

          Osmanlı Devleti’nde fıkhî meseleleri tedvin için kurulan dairenin görevleri 6 

madde halinde nizamnâmede şu şekilde sıralanmıştır.
322

 

1- Nikâh, talak, nafaka ve bunların ayrıntılarıyla ilgili meselelerin tedvin edilip, bir 

mecmua/kitap haline getirilmesi, 

2-  Matbu ve yazma Türkçe fetvâ kitaplarından istifade edilerek “Muhîtu’l-fetâvâ” 

adında bir fetvâ mecmuasının oluşturulması, 

3-  Bu fetvâlar içinde tetkik ve ıslaha ihtiyaç duyanların düzeltilmesi ve yeniden bir 

mecmua halinde yazılması ve bunların Muhîtu’l-Fetâvâ’ya ilave edilmesi, 

4- Müsakkafât ve müsteğallât vakfı ve emirî arazilerle ilgili fetvâların gözden 

geçirilerek yeniden tanzim edilmesi, yazılması (yapılan araştırmalarda bu maddede 

zikredilen konularla ilgili bir bilgiye ulaşılamamıştır.), 

5- Hanefi mezhebinde “müftâ bih” olmayan bir kavlin veya diğer üç mezhebe ait bir 

görüşün zamanın maslahatına uygunluğundan dolayı tercih edilmesi halinde, bu 

konuyla ilgili delilleri ile birlikte bir mazbata/lâyiha tanzim edilip bunun fetvâ 

eminine ulaştırılması, 

6-Şubece yapılan çalışmaların sonucunun üç ayda bir Fetvâ Emanetine bildirilmesi. 

              Telif-i Mesâil Şubesi içinde görev yapan iki değişik heyetin bulunduğu, 

bunlardan birincisi aile hukukuyla ilgili “Ahvâl-i Şahsiyye” çalışmasını yapan ve 

Bilmen’in “Heyet-i İlmiyye” olarak adlandırdığı
323

 ve Kitabu’n Nafakât’ta  “Heyet-i 

Fıkhıyye” adıyla zikredilen
324

 komisyon, diğeri de “Muhitu’l-Fetâvâ” adıyla 

oluşturulacak olan fetvâ mecmuasını ve lâyihaları hazırlamakla görevli “Heyet-i 

Te’lifiyye”dir. Heyetin yapacağı bu işin meşruiyetini göstermesi amacıyla esbâb-ı 

mûcibe diyebileceğimiz 50 sayfalık bir risale hazırlanmıştır.
325

 Bunlardan ilki 

şubenin kuruluşuyla beraber teşkil edilip göreve başlarken, “Heyet-i Te’lifiyye” bu 

tarihten yaklaşık bir buçuk sene sonra 9 Muharrem 1334 (17 Kasım 1915) tarihinde 

oluşturulmuştur.
326

 

             Heyet-i Te’lifiyye her ne kadar 9 Muharrem 1334 tarihinde resmen 

oluşturulduysa da, göreve başlaması nizamnâme ile şubenin kurulmasının hemen 

                                                           
322

Düstur, II.Tertip, IV, s. 948-950; Ceride-i İlmiyye, c.I, sy. 4, 155-157 
323

 Bilmen, Kamus, I, s. 4. 
324

Kitabü’n Nafakat(V), M ukaddime 
325

 Muhitul-fetava(II), 7-50. 
326

Demirci, a.g.e, s. 31. 



67 

 

ardından gerçekleşmiştir. Resmen görevlilerin atandığı tarihe kadar Ahvâl-i Şahsiyye 

komisyonu gibi gayri resmi mahiyette çalışmalarını sürdürmüştür.
327

 

              Aynı nizamnâme ile oluşturulan Ahvâl-i Şahsiyye komisyonu da gayri resmi 

olarak, yani heyetin kimlerden oluştuğu kesin olarak belirtilmeksizin çalışmıştır. 

Muhtemelen Mustafa Hayri Efendi, layihalarla ilgili olarak doğabilecek itirazları 

azaltmak için “Heyet-i Te’lifiyye” yi resmileştirmiştir.
328

 Layihaların hazırlanması 

zorunluluğu olmasaydı belki de Heyet-i Te’lifiyye resmen teşkil edilmeyecekti. 

Çünkü bu şubenin çalışmalarının yarım kalmasının sebeplerinin başında, M. Hayri 

Efendi’nin Sultandan resen irade alarak yürürlüğe koyduğu layihaların geldiği 

görülmektedir.
329

 

              Heyet-i Te’lifiyye’nin kurulmasının sebeplerinden birisi de asrın 

ihtiyaçlarına cevap veremeyen meseleleri, “müfta bih olmayan” veya diğer “üç 

mezhebin görüşlerinden yararlanma” suretiyle çözüme kavuşturma arzusudur. 

Şubenin kuruluş nizamnâmesinin altıncı maddesinde bu konu açık olarak 

zikredilmektedir.
330

 Şubenin yapacağı bu çalışmanın meşruiyetini göstermek için 

hazırlanan elli sayfalık risalenin son kısımlarında özellikle “örf, örfün zamanla 

değişmesi” ve “ezmânın teğayyürüyle ahkâmın teğayyürü” konularına geniş yer 

verilmektedir.
331

 

              Hicri 1338/Rûmî 1336 tarihinde Fetvâhâne memurlarının vazife ve 

memuriyetlerindeki sıfatlarında yapılan değişiklikle Heyet-i Te’lifiyyenin işleyişine 

yeni bir yön getirilmiştir. Heyet, Fetvâ Eminliği tarafından kendilerine gönderilen 

hususları itina ile mütâlaa eder, eğer ittifak ederlerse görüşlerini tahrir defterine yazıp 

imzalarlar, ittifak edemezler ve ihtilafa düşerlerse her biri kendi görüşünü yazıp 

imzalayarak Fetva Eminliğine arz ederler.
332

 

              Telif-i Mesail Şubesi üyelerinin çoğunluğu, Fetvâhânede müsevvidler olarak 

çalışanlardan oluşmaktadırlar. Şubede birden fazla heyet bulunması sebebiyle bu 

                                                           
327

Bkz. İstanbul Müftülüğü Meşihat Arşivi, Daire-i Meşihat-i İslamiyye Tahrirat-Mektubi Kalemi 

Tebligat ve Tamim Defteri, No.1621. Kayıtta eserin hazırlanabilmesi için değişik kütüphanelerden 

Türkçe fetva kitaplarının istendiği görülmektedir. 
328

Muhitul-fetava(II), 7-50. 
329

 Ebu’l Ulâ Mardin, a.g.e, 109-111; İpşirli, “Hayri Efendi, Mustafa” DİA, XVII 
330

Düstur,  II. Tertip, VI, 948-950; Ceride-i İlmiyye, c. 1, sy.4, 155-157 
331

Muhitul-fetava(II), s..7-50 
332

İstanbul Müftülüğü Meşihat Arşivi, Fetvâhâne-i Ali Ecvibe-i Şeriyye Defteri, no. 378, s. 86 



68 

 

heyetlerden her birinin farklı üyeleri söz konusu olmaktadır. Ancak bir kişi aynı anda 

birden fazla heyette üye olarak bulunabilmektedir.
333

 

              Heyet-i Telifiyye’de görev yapanların adlarını lâyihalardan, atama 

evraklarından, Fetvâhânede görev yapan memurların çizelgelerinin verildiği 

tablolardan ve 1334 mali senesi tarihli Devlet-i Osmaniyye Salnâmesi’nden 

öğrenmekteyiz.
334

 

              Heyet-i Telifiyye’de görev yapan üye sayısı ile ilgili üç değişik rakam 

bulunmaktadır. Üye sayısı ilk atamada başkan/reisle beraber yedi kişi iken, 1334 

mali senesi tarihli Salnâmede beş kişiye düşürülmüştür.
335

 Daha sonraki tarihlere ait 

kaynaklarda ise üye sayısı bir başkan ve iki üye olmak üzere üçe indirilmiştir.
336

 

Burada 27 Mayıs 1336 tarihinde Fetvâhânenin teşkilat şeması sayılırken Heyet-i 

Te’lifiyyenin bir reis ve iki azadan oluştuğu, Ahıskalı Ali Haydar Efendinin reis ve 

Ömer Nasuhi Efendi ile Gönenli Hakkı Efendinin üye oldukları kaydedilmektedir.
337

                                                                     

              Heyet-i İlmiyye (Heyet-i Fıkhıyye)’de ise görev alan üyelerin isimlerini 

Ömer Nasuhi’nin kitabından (Kamus)  ve üyeler tarafından hazırlanan kitaplardaki 

kayıtlardan öğrenmekteyiz. Bu heyetle ilgili söylenebilecek en önemli bilgi ise 

çalışması için özel bir yer tahsis edilmesidir. Ancak bu mekânın nerede olduğu kesin 

olarak bilinmemektedir.
338

                 

             Üyeleri; Ali Haydar Efendi (küçük), Ömer Nasuhi Bilmen, Muhammed Can 

Zeki b.Elhac ahmed Kıbrısi (Mehmet Zeki Efendi, Lefkoşeli), Seydişehirli Hasan 

Fehmi Efendi, Ahmed Hamdi b. Muhammed et-Trabzoni ve Salih Efendi’dir.
339

 

              Ayrıca el-Fetâvâ Hayriyye’nin mukaddimesinde Fetvâ Emini Ali Haydar 

Efendinin başkanlığında toplanan ve ıslahı gereken fetvâlârı tetkik ve tashih görevini 

yerine getiren bir heyetten de söz edilmektedir.
340

 

             Telifi Mesâil Şubesinin görevlerinin ne olduğunun ve bu görevlerini nasıl 

yerine getirdiğinin iyi anlaşılması için bu heyetleri ayrı ayrı incelememiz 

gerekmektedir. Bu görevler içinde ulaşabildiğimiz kadarıyla sadece üç tanesini 

inceleme şansını bulabidik. Bunlardan birisi fıkıh alanında yaptıkları çalışmalar 

                                                           
333

 Demirci, a.g.e, 45. 
334

Demirci, a.g.e, 46. 
335

Salnâme-i Devlet-i Aliyye-i Osmaniyye, 1333-1334 Sene-i Maliyyesine ait (68.sene), s. 138, 

Dersaadet 1334 
336

İstanbul Müftülüğü Meşihat Arşivi, Fetvâhâne-i Ali Ecvibe-i Şeriyye Defteri, no.378, s. 82-83. 
337

 İstanbul Müftülüğü Meşihat Arşivi, Fetvâhâne-i Ali Ecvibe-i Şeriyye Defteri, no.378, s. 82-83. 
338

 Bilmen, Kamus, I, 4. 
339

 Bilmen, Kamus, I, 4. 
340

el-Fetâvâ Hayriyye, Mukaddime. 



69 

 

başlığı altında toplanabilecek “ahvâl-i şahsiye”, birisi fetva alanında yaptıkları 

çalışmalar, bir diğeri ise  “lâyihalar” la ilgilidir. Bu kurumun işleyişini daha iyi 

anlayabilmek için bu üç başlık altında incelemenin faydalı olacağı kanaatindeyiz. 

3.2.1.Layihaların Hazırlanmasında İzlenen Usûl 

3.2.1.1.Mezhep Tercihi 

              Heyet, hazırladıkları lâyihada Hanefilerin “müftâ bih” görüşlerinin dışında 

bir kavli tercih ettiğinde, bunu delilli bir şekilde lâyihada açıklamaktadır. Aynı 

şekilde Hanefi mezhebi dışında diğer üç mezhepten birisinin görüşünü aldıklarında 

da bunun delillerini ve gerekçelerini lâyihada belirtmek zorundadırlar.
341

 

Kendilerinden araştırılması istenen konuyla alakalı lâyihayı hazırlayan heyet, 

hazırladığı lâyihaya bir arz tezkeresi hazırlayarak, resen padişahın iradesi alınmak 

üzere Sadarete gönderiyordu. Gönderilen bu lâyihalar kabul edildiği takdirde 

yürürlüğe girmiştir. Daha sonra konu mahkemelere bildirilerek kazâ ve fetvâda 

uygulanmaya başlanırdı.
342

         

         Osmanlıda kazâ ve fetvâda Hanefi mezhebinin Fetvâhânece “müftâ bih” 

kavilleri yürürlükte olduğundan, kadılar ve müftüler bunun dışındaki görüş ve 

mezheplerle hüküm ve fetvâ veremiyorlardı. Bu da uygulamada sıkıntılara yol 

açıyordu.
343

 

              Bu sıkıntılardan bİrisi de kazâi boşanma ile ilgili problemlerdir.  Bilindiği 

gibi Hanefi mezhebindeki hakim görüşte sadece kocada bulunan belirli cinsî kusur ve 

hastalıklar bir boşanma sebebidir. Akıl hastalığı, cüzzam, alaca hastalığı ve bunlara 

eşdeğer hastalıklar vs. boşanma sebebi değildirler.
344

 

             Osmanlı Devletinin ilk dönemlerinde Hanefi kadılar tarafından Şafii naibler 

tayin edilerek bu mezhepteki kazâi boşanma sebeplerinin varlığı durumunda tefrike 

hükmedilme yönüne gidilmişti. Ancak XVI. asırdan itibaren Hanefi mezhebi 

dışındaki bir mezhepten yararlanma yolu kapatıldığından bu imkân da sona ermiştir. 

               XIX. asrın sonlarıyla XX. asrın başlarında peşpeşe meydana gelen harpler 

eli silah tutan herkesin harbe gitmesi sonucunu doğurmuştur. Bu şekilde harbe 

gidenlerden önemli bir kısmı şehit olarak geri dönmemiştir. Şehit oldukları sabit 

                                                           
341

Nizamnâmenin altıncı maddesi; Düstur, II.Tertip, VI, s. 949; Ceride-i İlmiyye, c.I, sy.4, s. 156. 
342

 İstanbul Müftülüğü Meşihat Arşivi, Dâire-i Meşihat-ı İslamiyye Tahrîrat- Mektubî Kalemi Teblîgât 

ve Tamim Defteri, no. 1626, 1 numaralı evrak 
343

 Demirci, a.g.e, s. 112. 
344

 İbrahim Kafi, Dönmez, “Cünun”, DİA, VIII 



70 

 

olanların geride bıraktıkları eşlerinin en azından dul kaldıkları sabit olduğu için 

isterlerse yeniden evlenmeleri konusunda hukuki problemleri olmamıştır. Şehit 

olduklarına dair bir bilgi gelmeyen, ancak evlerine de dönmeyen erkeklerin geride 

bıraktıkları eşleri için ise bir belirsizlik hali söz konusu olmuştur. Bunlar özellikle 

geçimlerini sağlayacak bir mal varlığının bulunmadığı durumlarda çok büyük bir 

sıkıntı içine düşmüşlerdir. Çünkü kocalarının şehit olduğu sabit olmadığı için 

hukuken dul sayılmamakta, yürürlükteki Hanefi mezhebine göre gaipliğine veya 

nafaka bırakmamasına dayanarak boşanma talebinde bulunamamaktadır.  Bunun gibi 

diğer bir problem de karı-koca arasında şiddetli geçimsizlik olduğu, kocanın karısına 

kötü muamele ettiği, evinin ihtiyaçlarını temin etmediği veya edemediği veya evini 

terk edip yabancı diyarlara gittiği ve senelerce kendisinden haber alınamadığı 

durumlarda, eşler aynı şekilde büyük sıkıntılara düşüyorlardı. Ayrıca Osmanlıya 

ticaret veya yolculuk maksadıyla gelip evlenen sonra da bir daha dönmemek üzere 

gidenlerin eşleri de sıkıntı çekiyorlardı. Zira bu eşler, Hanefi mezhebindeki “müftâ 

bih” görüşe göre uzun bir müddet “gaib” olan kocalarından boşanamıyorlardı.
345

 

              Bu durumda kazâi boşanma bir ihtiyaç olarak her zaman hissedilmiştir. Bu 

hukuki problemi halletmek için zaman zaman mahkemeler ve taraflarca İslam 

hukukunun sağladığı başka imkânlardan yararlanıldığı olmuştur. Bazen de bütün 

çabalarına rağmen kocaları tarafından boşanamayan kadınların Divan-ı Hümayun’a 

başvurdukları ve padişah Divanının manevi ağırlığıyla kocalarının talâka veya 

mühâlaaya razı olmalarını sağladıkları veya Divan tarafından fiili bir durum 

yaratılarak buna mecbur edildikleri görülmektedir. Ancak son asra gelinceye kadar 

mahkeme kararıyla boşanmanın hukukî ve sosyal ihtiyaçlara cevap verir bir biçimde 

düzenlenmesi mümkün olmamıştır.
346

 

             Yine kocada ortaya çıkan cüzzam, baras gibi bulaşıcı hastalıklar sebebiyle 

ailede eşler birtakım olumsuz durumlarla karşı karşıya kalıyorlardı. Hanefilerin 

Fetvâhânece “müftâ bih” olan görüşü bu konuda eşlere boşanma için kadıya 

başvurma hakını vermediği için, bu durumdaki karı-kocanın bir arada normal bir 

hayat yaşaması imkânsız hale gelmekteydi.
347

 

                                                           
345

 Muhammed b. Ahmed İbn Rüşd, Bidâyetü’l-Müctehid ve Nihâyetü’l-Muktesid,  Mısır, 1979, c. II, 

s. 480-481; Karaman, Mukayeseli İslam hukuku, İstanbul, 1974, c. I, s. 370-371. 
346

 Aydın, Hukuk Araştırmaları, 169-170 
347

 İbn Rüşd, Bidayetü’l-Müctehid, II, s. 478-479; Alaeddin Ebu Bekr b. Mesud el-Kâsânî, Bedâi-u’s-

Sanâi’fi Tertibi’ş-Şerâi, Mısır, 1328, c. III, s. 595-597. 



71 

 

              İşte bütün bunlarla ilgili şikayetlerin kadılar vasıtasıyla Meşîhata 

bildirilmesi neticesinde, bu layihaların Heyet-i Telifiyye tarafından hazırlanmasına 

karar verilmiştir. Ceride-i İlmiyede kadıların bu konuyla ilgili isteklerini bildiren pek 

çok vesika yayınlanmıştır.
348

 Şu bir gerçektir ki, bu layihalar şeyhülislamın 

padişahtan “resen irâde alma” yetkisi çerçevesinde hazırlanıp, padişahın onayına 

sunulmuştur. Öncelikle kocalarından yukarıda açıklandığı sebeplerle kocalarından 

nafaka temin edemeyen kadınların ve doğurduğu sosyal problemlerin artması üzerine 

Heyet-i Te’lifiyye tarafından Hanbeli mezhebinden istifade edilerek hazırlanan ilk 

lâyiha
349

 ile kocaları nafaka bırakmadan kaybolan kadınların mahkemeye başvurarak 

boşanmaları imkânı tanınmıştır.  

              Bu ilk lâyihanın hemen ardından hazırlanan ikinci bir lâyihala ile de, 

kocaları akıl hastalığı, cüzzam, alaca hastalığı veya bunların derecesinde bulunan 

başka hastalıklara yakalanan kadınlara da mahkemeye başvurarak boşanma imkanı 

verilmiştir.  

              Bu İrâde-i Seniyye ile XVI. asırdan beri geçen uzun bir aradan sonra ilk 

defa diğer mezheplerden istifade yolu açılmış ve yine ilk defa belirli durumlarda 

kazâi boşanma imkânının doğması yolunda önemli bir adım atılmıştır. Nitekim bu 

tarihten kısa bir süre sonra hazırlanan 1917 tarihli Hukuk-ı Aile Kararnâmesi aynı 

hükmü muhafaza etmenin yanı sıra daha başka boşanma sebepleri de kabul ederek bu 

alanı bir bütünlük içerisinde düzenlemiştir.
350

 

3.2.1.2. Layihaların Kanunlaşması 

              Bu layihaların yürürlüğe girmesi de birkaç aşamada olmaktadır. 

             1-Şeyhülislam tarafından araştırılması istenen konuyla alakalı olarak Heyet-i 

Telifiyye tarafından bir layiha hazırlanıp Fetvâ Emanetine sunulması ve fetvâ Emini 

tarafından şeyhülislama arzı, 

             2-Şeyhülislam tarafından bir arz tezkeresi yazılıp, ekinde layihayla birlikte 

padişaha sunulması, 

             3-Padişahın onaylayıp “mûcibince amel oluna” kaydını koyması ve 

yürürlüğe girmesi, 

                                                           
348

Bkz. Ceridei İlmiyye, sy. 14, s. 66-67. 
349

İstanbul Müftülüğü Meşihat Arşivi, Daire-i Meşihat-ı İslamiyye Tahrirat-ı-Mektubi Kalemi Tebliğat 

ve Tamim Deftreri, no.1626; DÜüstur, II. Tertip, VIII, 378-379 
350

 Aydın, Hukuk Araştırmaları, s. 171. 



72 

 

             4-Mahkeme, kadı ve müftülere konunun bildirilmesi ve kazâ ve fetvâda 

uygulanmaya başlanması. 

              İlk iki layiha bütün bu aşamaları tamamlayarak yürürlüğe girmiş ve 

uygulanmaya koyulmuştur. Üçüncü layihanın ise yürürlüğe girip girmediği hakkında 

bir bilgiye ulaşılamamıştır. Ancak bu layihanın padişaha arz edildiğini biliyoruz.
351

 

3.2.2. Fetva Alanında Yapılan Çalışmalar 

              Şubenin kuruluşunu belirleyen nizamnâmede Osmanlının kuruluşundan o 

güne kadar yazılan fetvâ kitaplarından hakkıyla yararlanılabilmesi için, bütün bu 

mecmualardan tek bir kitap oluşturmaya karar verilmiştir. Bu iş için Heyet-i 

Telifiyye adında komisyon oluşturulmuştur. Bu heyet fetvâ kitaplarının yer aldığı bir 

liste hazırlamış ve bu listeyi değişik kütüphanelere göndererek listede adı geçen fetvâ 

kitaplarından ve ismi geçmeyen diğer kitaplardan birer nüsha meşihata 

gönderilmesini istemiştir.
352

 

              Toplanan fetvâ kitapları tetkik edilmiş, tekrarları çıkarılmış, geriye kalan 

fetvâlar belli bir sistematik içerisinde “Muhîtu’l-Fetâvâ” adıyla derlenmiştir. Her bir 

fetvânın altına da fıkıh kitaplarından alınan Arapça nakilleri koyulmuştur.  

               Fetvaları tetkik esnasında ıslahı gereken fetvâlar, yine bu heyet tarafından 

tashih edilmiş, nakilleriyle beraber ayrı bir kitap olarak derlenmiştir. Bu ıslah edilmiş 

fetvâların bulunduğu eserlerden Mustafa Hayri Efendi devrinde yazılan esere el-

Fetâvâ’l-Hayriyye, Musa Kâzım Efendi devrinde yazılana ise el-Fetâvâ’l-Kâzımiyye 

adı verilmiştir. Daha sonra buradaki fetvâlar kaynak gösterilerek “Muhitul-

Fetâvâ’ya” aktarılmışlardır. Tashih edilen fetvâlârdan oluşan iki kitaptaki fetvâlârın 

altında, devrin Şeyhülislamının imzaları bulunmaktadır.
353

 

               Fetvâ alanında telif edilmiş beş eser tespit edilmiştir. Bunlar: 

              Muhitul-Fetâvâ(I), (II), (III)(Bu numaralar bu kitabın aşamalarını göstermek 

için kullanılmıştır.) 

              el-Fetavâ’l-Hayriyye fi Islahi’l-Fetâvâ’t-Türkiyye 

              el-Fetâvâ’l-Kâzımıyye fi Islahi’l- Fetâvâ’t-Türkiyye 

                                                           
351

İstanbul Müftülüğü Meşihat Arşivi, Daire-i Meşihat-ı İslamiyye Tahrirat-ı-Mektubi Kalemi Tebliğat 

ve Tamim Deftreri, no.1626 
352

İstanbul Müftülüğü Meşihat Arşivi, Dâire-i Meşihat-ı İslamiyye Tahrîrat- Mektubî Kalemi Teblîgât 

ve Tamim Defteri, no. 1621, 38 numaralı evrak ve eki. 
353

 Demirci, a.g.e, 44. 



73 

 

              Muhîtu’l-Fetâvâ(I)’in yazımına nizamnâmenin yayımlanmasının ardından 

başlanmış, cildi tamamlanmış, fakat gerisi getirilememiştir. İtikat, taharet ve namaz 

konularını ihtiva etmektedir. Eser, bu konularla ilgili fetvâlar ve nakillerden meydana 

gelmektedir. Muhîtul-Fetâva(II) İse 1334(1916) tarihinde Heyet-i Telifiyye 

görevlileri atandıktan sonra yazılmıştır. Bu eser ise nizamnâmenin altıncı 

maddesinde belirtilen “Hanefi mezhebinin “müftâ bih” görüşlerinin dışında bir görüş 

veya Hanefi mezhebi dışında diğer üç mezhepten birinin görüşünün alınmasının 

gerekli olduğu durumlarda” hazırlanacak olan layihaların esbab-ı mucibesi 

mahiyetindedir. Zira kitabın layihalar dışındaki kalan elli sayfalık bölümü, yapılan 

işin dinen meşru olduğunu gösteren alıntı ve bilgileri içermektedir. Kitabın 

mukaddimesinde de bunu açıkça ifade eden cümlelere rastlanmaktadır. Muhitul 

fetava(III) de muhteva olarak M.F(I) ile aynı özelliklere sahipse de, hacim olarak 

oldukça azdır.
354

               

             Muhîtu’l-Fetâvâ(I), (II)’nin Heyet-i Telifiyye tarafından yazıldığı kesin iken 

Muhîtu’l-Fetâvâ(III)’ün Heyet-i Telifiyye tarafından hazırlandığı kesin değildir. Zira 

eserin başında T.B.M.M Hükümeti Evkaf ve Şeriyye Vekâleti tarafından yayımlanan 

bir talimatnâme ve üzerinde de 12 Teşrîn-i Sânî 1338 tarihi bulunmaktadır.
355

  

3.2.3. Fıkıh Alanında Yapılan Çalışmalar Ve Kitabû’n-Nafakât 

              Telifi Mesâil şubesi görevlilerinden oluşan Heyet-i İlmiyye 

(Fıkhıyye)tarafından yürütülen bu çalışmanın asıl amacı aile, eşya, borçlar ve ceza 

hukuku dallarına ait meseleleri bir araya getirmektir. Ancak heyetin öncelikli görevi 

aile hukuku ile ilgili meseleleri toplamaktır.
356

 Bu heyet Fetvâhânede kendilerine 

tahsis edilen bir mekânda çalışmalarını yürütmüştür. Yaptıkları çalışmalar şu 

aşamalarla özetlenebilir; 

              1-Fetva Odasına bağlı müsevvidlerce, Hanefi kaynaklarından konuyla ilgili 

nakiller bir kitap halinde derlenmiştir. Bu derleme sırasında Fetâvâ-yı Hindiyye esas 

alınmıştır.
357

 Kitaba sadece “müftâ bih” olan kaviller değil konuyla ilgili her türlü 

bilgi alınmıştır.
358

 

                                                           
354

 Muhitul-fetava(II), Mukaddime. 
355

 Demirci, a.g.e, 50. 
356

 Bilmen, Kamus, I, 4. 
357

 Bilmen, Kamus, I, s. 4. 
358Kitabü’n Nafakat(V), Mukaddime. 



74 

 

              2-İkinci aşamada derlenen bu kitaplar üzerinde Ali Haydar Efendi tarafından 

tedvin işine girişilmiş, kitap üzerindeki nakiller belli bir sıralama içerisinde 

maddelere ayrılmıştır. Ardından belirlenen bu maddeler başka bir deftere, 

altlarındaki nakilleriyle beraber nakledilmiştir. Bu aşamada ikinci nüshanın 

tercümeye hazır olabilmesi için tetkik ve tashihe tabi tutulmuştur. Gerekli 

düzeltmeler yapılmış, gereksiz görülen maddeler ise metinden çıkarılmıştır. 

Maddeleştirilen meselelerde ilk nüshalardaki gibi her türlü nakil değil, genellikle 

Hanefi mezhebinin “muteber ve ma’mülün bih” olan görüşleri nazarı itibara 

alınmıştır. Çok nadir olarak “müftâ bih” olmayan bazı görüşler tercih edilmiştir.
359

 

              3-İkinci nüsha üzerinde gerçekleştirilen tetkik ve tashihin ardından 

maddelerin tercümesine girişilmiştir. Tercüme işi Ali Haydar Efendi ile Ömer Nasuhi 

Bilmen tarafından gerçekleştirilmiştir. 

              4-Tercümenin tamamlanmasının ardından yine bir heyet tarafından bu 

tercümeler tekrar gözden geçirilerek metne son şekli verilmiştir. 

              5- Nihai olarak da kitap halinde basımı gerçekleştirilmiştir. 

              6-Kazâ ve fetvâda kaynak kabul edilmesi ve mahkemelere gönderilmesi. 

Bütün bu aşamaları tamamlayan tek kitap olan Kitabü’n Nafakât, daha sonra 

mahkemelere gönderilerek, uygulamada ortaya çıkabilecek aksaklıkların kadılarca 

Meşîhata bildirilmesi istenmiştir. 

              Ahvâl-i Şahsiyye çalışmalarının sebepleri Kitâbu’n Nafakât’ın 

mukaddimesinde şu cümlelerde açıklanmaktadır: 

              “İlm-i celile-i fıkhın emr-i dünyaya taalluk eden ahkâmu kütüb-i fıkhıyyede 

mufassalan mestur ise de cümlesi bir yerde kitap şeklinde mecmu’ omadığından 

hadisâtın zuhurunda kütüb-i adîdede taharrî-i ahkâma ve devran devr tetebbuata 

mecburiyet elveriyor. 

               Müellefât-ı fıkhıyyenin cümlesi de matbu’ ve münteşir olmadığı gibi bir 

mebhasa ait bazı mesâil dahi bi’l-münasebe diğer mebahis meyanında ityan edilmiş 

ve bazen bir hükmü şeri beyan olunduğu zaman onun kuyût ve şurût-u lazimesi 

beyan edilmemiş olduğundan ihtiyaç hasıl olan mesâile bi etrâfiha destres olmak 

cidden emr-i asîr oluyor. 

              Ale’l-husus kütüb-i fıkhıyye lisan-ı azbu’l –beyan-ı arâbi üzere muharrer 

bulunduğu cihetle herkes muhtaç olduğu meseleye zaferyab olamayacağı gibi 

                                                           
359

Kitabü’n Nafakat(V), Mukaddime. 



75 

 

zaferyab olsa da dekâyıkını fehm-i idrâke kadir olamaz. Çünkü lisan-ı arabiyyenin 

şîvesi muktezasınca bazı mesâil-i mühimmenin ahkâmı delâlet ve işaret tarikiyle 

beyan olunduğundan yeknazarda mesele-i matlûbenin hükmüne vukûf bi’t-tab’herkes 

için sehl değildir. Ve bir de bi harb-i pâyân olan ilm-i celîl-i fıkıhdan dürer-i mesâil-i 

lâzımeyi istihraç ile hall-i işkâl edebilmek hayli maharet ve melekeye mevkûf olup 

bu da her ferde müyesser olamaz.” 

              Bütün bu aşamaları mevcut kaynaklarından yola çıkarak bulabiliyoruz. 

Telif-i Mesâil Şubesince Ahvâl-i Şahsiyye alanında telif edildiğini tespit ettiğimiz 

onaltı eser bulunmaktadır:
360

 

              Kitabun Nafakat I, II, III, IV, V 

              Kitabu’t-Talâk I, II, III, IV 

              Salih Efendi Mecmuası 

              Kitâbu’n-Nikâh I (Bu şube tarafından hazırlanıp hazırlanmadığı kesin değil 

ancak diğerleriyle aynı özelliklere sahip olması, Mecelleden sonra kaleme alınmış 

olması ve konu birliğinin bulunması sebebiyle buraya dâhil edilmiştir.), 

              K.Nikah II 

              El-Mesâillü’l-Fıkhıyye 

              Tuhfetü’z-Zeheb fi Da’veti’n-Neseb 

              El-Meâsiru’z-Zekiyye fi’l-Mesâili’l-Mehriyye 

              Mehre Müteallik Mesâil 

              Bu kitaplar arasında aynı konuda birden fazla olan eserler, -Kitabû’n  

Nafakat I, II, III gibi- o konu üzerindeki çalışmanın farklı aşamalarını teşkil 

etmektedirler. Yapılan çalışmalardan, yukarıda sayılan aşamaları tamamlayan sadece 

“Kitabü’n Nafakat” bulunmaktadır. Diğerleri çeşitli aşamalarda takılarak 

tamamlanamamıştır. Talak ile ilgili çalışmalar Ali Haydar Efendi’nin gayretleriyle 

sonradan basım aşamasına gelmiştir.
361

 Nikâh ve mehirle ilgili çalışmalar da tercüme 

aşaması olan üçüncü aşamada kalmıştır. Nesep ve hidane üzerine yapılan çalışma ise 

meselelerin derlenmesi aşamasında kalmıştır. Fetvâhanede yapılan bu çalışma ile 

1917 de yapılan Hukuk-ı Aile Kararnâmesi arasında fazla bir zaman farkı yoktur. 

Kaynaklarda Kitabu’n-Nafakât dışında Fetvâhânede yapılan bu çalışmadan fazla 

                                                           
360

 Demirci, a.g.e, 77, 78. 
361

 Kitâbu’t-Talak I, Mukaddime 



76 

 

bahsedilmemesinin sebebi, bu çalışmanın yarım kalmış olması ve akıbetinin 

bilinmemesi olmalıdır.
362

 

              Osmanlı Devleti’yle birlikte şeyhülislamlık ve ona bağlı birimler de ortadan 

kalkmakla beraber, bünyesinde bulunan bütün hizmetler Ankara’da Büyük Millet 

Meclisi Hükümeti tarafından kurulan Şeriyye ve Evkâf Vekaletince yürütülmüş, 3 

Mart 1340(1924) tarih ve 429 sayılı Şeriyye ve Evkaf ve Erkân-ı Harbiyye-i 

Umumiyye Vekâletlerinin ilgâsına dair kanun ile bu Vekâletin de lağvedilmesinden 

sonra resmi ve gayri resmi kişilerin fetvâ talepleriyle ilgili görevler yeni kurulan 

Diyanet İşleri Başkanlığına verilmiştir. 30 Şaban 1332- 10 Temmuz 1330(24 

Temmuz 1914) tarihinde kurulan Şube, 1924 yılındaki bu kanunla yürürlükten 

kalkmıştır.
363

 

              Şubede görev yapan komisyonlardan “Ahvâl-i Şahsiyye” komisyonu 

Mustafa Hayri Efendinin Meşihattan ayrılmasıyla dağılmış, çalışmaları yarım 

kalmıştır.
364

 Heyet-i Telifiyye ise resmi olarak yukarıdaki tarihe kadar varlığını 

sürdürmüşse de, bu tarihe kadar faal olarak çalışmamıştır. Mustafa Hayri Efendinin 

ardından şeyhülislam olan Musa Kâzım Efendinin şeyhülislamlığı devrinde 

Muhitu’l-Fetâvâ’nın ilk cildinin tamamlanması ve el-Fetâvâ’l-Kâzımiyye’nin 

hazırlanmasıyla Heyet-i Telifiye”nin aktif durumu sona ermiş, bu tarihten itibaren 

herhangi bir vazife icra etmeden varlığını sürdürmüştür. Zira kaynaklarda bununla 

ilgili herhangi bir bilgiye rastlanılmamıştır.
365

 

              Böyle önemli bir kurumun çalışmalarının neden sonlandırıldığını Ebül’ulâ 

Mardin’den öğrenmekteyiz: 

              Şeyhülislamların Kânun-ı Esâsî tarafından da desteklenen ahkâm-ı gayr-i   

mektûbedeki meselelerde padişaha resen arz ile irâde alma hakları vardı. İşte 

Mustafa Hayri Efendi de bu kabil meselelerin bir kaçında tercih olunan bir kavli, 

resen arz ile padişahın irâdesini almıştı. Hayri Efendinin bu şekilde resen arz ile irâde 

almasına kabinedeki arkadaşları itiraz etmiş ve bu hareket Teşri’ Meclislerinin 

vazifelerine tecavüz mahiyetinde telakki edilerek gerek hükümet ricali arasında ve 

gerek İttihat ve Terakki umumi merkezinde hayli dedikoduları davet eylemiştir.”
366

 

                                                           
362

 Demirci, a.g.e, 78. 
363

 Demirci, a.g.e, 48. 
364

 Bilmen, Kamus, I, 4 
365

 Demirci, a.g.e, 49 
366

 Ebü’l Ulâ Mardin, a.g.e, 106-111, İpşirli, “Hayri Efendi, Muıstafa “, DİA, XVII 



77 

 

              İttihat ve Terakkinin birtakım uygulamalarından rahatsızlık duyan ve Talat 

Paşa ile aralarında eskiden beri ihtilaf olan Mustafa Hayri Efendi 6 Mayıs 1916’da 

sağlık sebeplerini mazeret göstererek istifa etmiştir. Onun istifasıyla da şubenin işleri 

akim kalmıştır.
367

  

              Aslında üstlenilen görevin yarım kalmasının esas sebebi Fetvâ Emini Ali 

Haydar Efendinin de Hayri Efendi ile birlikte (veya ardından) istifa etmesi olabilir. 

Çünkü bu çalışmalardaki en önemli görevler ona verilmişti. Ahvâl-i Şahsiyye de 

tercüme ve tedvin/düzenleme görevi onun üzerindeydi.
368

 Türkçe fetvâlar içinde 

ıslahı gerekenleri tashih etme görevini yapan heyetin başında da o vardı.
369

 

3.3. Kitabû’n-Nafakât’ın Hazırlanması 

              Hanefi mezhebinde “müctehid fi’ş-şer”, “müctehid fi’l-mezheb” gibi değişik 

tabakalarda pek çok müçtehid gelmiş, bunun neticesinde birçok konuda pekçok 

ihtilaf oluşmuştur. Bu sebeple de Hanefi fıkhı çok genişlemiş ve genişliği nispetinde 

de anlaşılması zorlaşmıştır. İşte bütün bu meseleler içinde muhtar olanının ve 

zamanın ihtiyaçlarına en uygun olanının hangisi olduğunu bulabilmek, temyiz 

edebilmek çok zorlaşmıştır. Mecellenin 200’e yakın kitaptan yararlanılarak 

hazırlandığını göz önüne alırsak bu zorluk daha iyi anlaşılır hale gelecektir.
370

 Bazen 

bir kadı veya müftü bir olaya tatbik edilecek meseleyi bulup hükmünü, fetvâsını ona 

göre verdiği halde, bulduğu mesele mezhepte muhtâr (müftâ bih) olmayan bir mesele 

olabildiği gibi o meselenin hükmünde bazı kayıtlar da bulunabileceğinden onun kazâ 

ve fetvâsı hatalı kabul edilmek zorunda kalınacaktır. Bu hatalı hükümler her ne kadar 

temyiz yoluyla düzeltilebiliyorsa da, mahkemenin uzamasına ve gereksiz birçok 

masraf ve zaman israfına yol açmaktadır. 

              Bu kanun kitabının taslağı ortaya çıkarıldığında Kitâbu’n- Nafakât ile ilgili 

mahkemelere yazı gönderilmiş ve bu mesele açıklanmış ve taslak halindeki bu 

kitabın nüshası da gönderilerek kitap hakkındaki ayrıntılı mütalaaları istenmiştir. 

Yazı şu şekildedir; 

              “Nafaka davaları münhasıran mehâkim-i şeriyyede fasl ve rü’yet edilmekte 

ve ol babdaki mesâil gerçi mu’teberât-ı kütüb-i fıkhıyyede mestûr ve bunların pek 

çoğu ruzmerre zuhûra gelen havâdise ta’liki itibarıyle müteâref ve meşhur 

                                                           
367

 İpşirli, “Hayri Efendi, Muıstafa “, DİA, XVII 
368

 Bilmen, Kamus, I, 4 
369

el-Fetâva’l-Hayriyye, Mukaddime 
370

 Kaşıkçı, a.g.e, 58 



78 

 

bulunmakta ise de haddi zatında ilm-i celil-i fıkha müntesib olanlarca bile akvâl-i 

mütehâlifeden sahihini tefrik ve havâdis-i esahhı akvâl-i fukahâya  tatbik müteassir 

ve bir isabetsizlik vukûunda  temyîzen tashîh-i hata ihtimâl-i dâire-i imkanda 

bulunmakla beraber muhâkemâtın bi’z-zarûra teceddüd ve temâdî etmesi yüzünden 

ekseri aczden ibâne bulunân alâka………..mütezarrır bulunduğuna…..”
371

 

              Bütün bu meseleleri içeren, ihtilaflardan arındırılmış ve sadece müftâbih 

görüşleri içeren bir eser o dönemde Osmanlıda mevcut değildi ve böyle bir eserin 

oluşturulması zorunluluğu vardı. Böyle bir eser hem bütün insanların kolayca 

meseleleri öğrenmesinde kolaylık sağlayacak hem de kadı ve müftülerin işlerini daha 

kolay hale getirecekti. İşte böyle bir eseri vücuda getirmek üzere Fetvâhânenin alim 

ve fıkıhçılarından oluşan bir heyet oluşturulmuş, bu heyet öncelikle nafaka, talak ve 

nikah ile ilgili meseleleri ihtiva eden bir eserin tedvini için çalışmaya başlamıştır. 

Uzun bir çalışmadan sonra, ihtilaflardan arındırılmış, sadece akvâl-i muhtarayı ihtiva 

eden, Türkçeye tercüme edilip yeniden tertip edilen ve “el-Ahkâmu’ş-Şeriyye fi’l-

Ahvâli’ş-Şahsiyye “ adıyla “Kitâbu’n Nafakât” denilen bir kitap tedvin edilmiştir.
372

 

              Kitabun Nafakatın Mukaddimesinde de buna işaret edilmiştir: 

  “Mesâil-i fıkhiyyeyi ihâta ve gavrine vusûl hakîkaten düşvâr olup ihtilâfâttan ârî ve 

yalnız akvâl-i muhtâreyi hâvî âsâr şimdiye kadar meydana getirilmemiş olduğundan 

kazâyâ-yı şeriyye ve fetâvâ-yı şerîfe arasında bazen tezat ve tedâfu’ vâki’ olmaktadır. 

Binaen aleyh ihtilâfâttân ârî ve yalnız akvâl-i muhtâreyi hâvî olmak üzere câmiu’l-

etrâf ve sehlu’l me’haz bir kitab vücuda getirilse umûmen nâs ve husûsen kadı ve 

müftiler için azîm fâidesi olacağından herkes işini vus’i mertebesinde şer’i şerîfe 

Tevfik etmiş olur. İşte böyle bir eser-i âlî ve hayriyyenin vücuda gelmesi emrinde 

fetvâhânedeki ulemâ ve fukahâdan bir “heyet-i fıkhıyye” vücuda getirilerek evvel 

emirde nafakât ve nikâh ve talak ile müteferriâtına dair bilcümle mesâil-i muhtâranın 

cem’ ve tedvini makâm-ı meşîhatça tensib edilmiştir. Ve heyet-i fıkhıyye bir sa’y-ı 

mütemâdî ile çalışarak matbu’ ve gayr-i matbu’ nice âsâr-ı fıkhıyyeyi tetebbu edip 

bir mecmûa-i celîle vücuda getirdikten sonra ihtilâfâttân ârî ve akvâl-i muhtâreyi 

hâvi olmak üzere Türkçeye tercüme ve tertip edilerek “el-Ahkâmu’ş-Şeriyye fi’l- 

Ahvâli’ş-Şahsiyye” ismiyle tesmiyesi münasip görülmüştür.” 

                                                           
371

İstanbul Müftülüğü Meşihat Arşivi, Dâire-i  Meşîhat-ı İslâmiyye Tahrîrât-Mektûbî Kalemi Teblîgât 

ve Tamim Defteri, no. 1626, 37 numaralı evrak 
372

 Kitabû’n-Nafakat, Mukaddime. 



79 

 

               Osmanlı devletinde nafaka konusunda tespit edilen beş eser bulunmaktadır. 

Bunların ilk üçü Arapça olup asıl bizim incelemeye tabi tuttuğumuz Kitabû’n-

Nafakat (V) Osmanlıda bu konuda son olarak ortaya çıkmış bir eser olup Kitabû’n-

Nafakat (IV)’ ün son şeklidir. 

              Kitabû’n-Nafakat (I); 

             Fetvahane müsevvidlerinden Ahmed Hamdi b. Muhammed et-Trabzonî 

tarafından hazırlanan nafaka konusunu işleyen bu kitabın dili Arapçadır. Ancak bazı 

Türkçe nakillerde bulunmaktadır. K.N. (II) bu cildin kaldığı yerden devam 

etmektedir. Ayrıca bu cildin sonunda “Birinci cilt tamamlandı. Onu ikinci cilt takip 

ediyor.” şeklinde bir not takip ediyor.
373

 Kitap hazırlanırken Hanefi fıkıh ve fetvâ 

kitaplarından yararlanılmış, diğer mezheplere ait kitaplardan faydalanma yoluna 

gidilmemiştir.     

              K.N. (II); 

              Fetvahane müsevvidlerinden Ahmed Hamdi b. Muhammed et-Trabzonî 

tarafından hazırlanan nafaka konusunu işleyen bu kitabın dili Arapçadır. Eser şekil 

olarak K.N. (I) ile aynı özelliklere sahiptir. Telif usulü açısından da birinci cilt ile 

aynı özelliklere sahiptir. 

              K.N.(III); 

              Nafaka konularını içeren eserin dili Arapçadır. Ancak sonradan, Türkçe bazı 

açıklama cümleleri eklenmiştir. Hanefi kaynaklarından alınan nakillerin 

derlenmesinden oluşmuştur. Eserde Fetevay-ı Hindiyyeden yararlanılmıştır.    

              Kitabû’n-Nafakat (IV), 
374

 

              Fetvâ Emini Ali Haydar Efendi tarafından, 1 Recep 1333 tarihinde 

hazırlanan eser, İstanbul Müftülüğü Kütüphanesi 975 numarada kayıtlıdır.               

Zincirekli, kiraz renginde meşin ciltlidir. Ön kapakta Osmanlı arması, arkada 

ayyıldız işlemesi bulunmaktadır. 355x230-330x200 mm ölçüsünde, farklı satır 

adedinde ve 259 sayfa olarak sarımtırak beyaz kareli deftere yazılmıştır. Aile 

hukukuyla ilgili nafaka konusunu ele alan eserin dili Türkçedir. 

              Kitabı yazarken müellif başta birkaç sayfa, her iki yüzü de kullanırken 

sonradan sayfaların tek yüzünü kullanmaya başlamıştır. Karşı yüze ise not ve 

haşiyeler düşmüştür. 

                                                           
373

 Demirci, a.g.e, 79 
374

 Demirci, a.g.e, 85 



80 

 

              Eser, fihrist ve maddelerden meydana gelmektedir. Şunu açıklamak gerekir 

ki önce müellif bütün maddeleri sırasıyla yazarak tamamlamıştır. Sonradan bir heyet 

tarafından, hazırlanan bu maddeler üzerinde çalışma yapılarak bazı düzeltmeler 

yapılmıştır.  

             1-Eserin madde numaraları, dolayısıyla maddelerin sıralaması iki kez 

düzeltilmiştir. Birisi siyah diğeri ise kırmızı mürekkepli kalemle yapılmıştır. Ancak 

kitabın ortalarından sonuna kadar olan bölümün madde numaraları kurşun kalemle 

değiştirilmiştir. 

             2-Her madde tek tek tetkik edilerek incelenmiştir. İncelenen maddelerin ön 

tarafına (sağına) “muvafıktır” manasına gelen Arapça olarak kaf harfi yazılmıştır. 

Ancak baştaki birkaç sayfada bu işaret yerine doğrudan “muvafıktır” kaydı 

konmuştur. 

             3-İnceleme esnasında maddelerdeki bazı kelimeler değiştirilmiş, yerine 

başka kelime yazılmıştır. Bazen de maddelere eklemeler yapılmıştır. 

             4-Tetkik sırasında uygun görülmeyen, doğru bulunmayan bazı 

maddeler(örnek olarak bkz. K.N.(IV),S.165, 198, 206, 230,240),hatta bazı 

maddelerin bir veya birkaç fıkrası metinden çıkarılmıştır.
375

             

Telif usulü; 

              Eser, Mecelle benzeri bir kanunlaştırma çalışmasıdır. Nafaka ile ilgili 

konuların, maddeler halinde düzenlenmesiyle meydana gelmiştir. Maddelerin ihtiva 

ettiği görüşler Hanefi kaynaklardan alınarak Türkçe’ye tercüme edilmiştir. Maddeler 

hazırlanırken diğer mezheplerin kitaplarına müracaat edilmemiştir.              

Maddelere alınan görüşler Hanefilerin Fetvâhânece müftâ bih olan kavilleridir. 

Müftâ bih olmayan görüşler ve ihtilaflı meselelerdeki ihtilaflar maddelere 

alınmamıştır. Sadece bir veya birkaç yerde Fetvâhânece müftâ bih olmayan görüş 

maddeleştirilerek esere alınmıştır.
376

 

              Kitabû’n Nafakât(V), 

              Bütün bu çalışmalar içerisinde tamamlanma şansına kavuşan Kitabu’n 

Nfakât(V), Ali Haydar Efendi tarafından hazırlanan bir önceki eserin basılmış 

halidir. Tam adı “el-Cüz’ül-Evvel mine’l-ahkâm-‘ş-şeriyye fi’l-ahvli’ş-şahsiyye 

                                                           
375

Kitabü’n Nafakat(IV),  s. 210. 
376

 Demirci, a.g.e, 86. 



81 

 

Kitabu’n Nafakattır.”, İstanbul 1333 ve1334 (1915-1916) tarihlerinde İstanbul’da 

Matbaa-i Âmire’de iki defa basılmıştır.
377

 

               Basılan tek kitap olan bu kitabın kazâ ve fetvâda kaynak olarak kabul edilip 

edilmediğini bilemiyoruz.  Ancak basılan bu eser değişik mahkemelere gönderilmiş 

ve belli bir süre içinde o mahkemelerden hem Kitabû’n Nafakât ile ilgili hem de 

uygulamada ortaya çıkan problemlerle ilgili mütâlaalarının yazılıp Meşîhata 

gönderilmesi istenmiştir.
378

 

              164 sayfadan oluşan eserin başında mukaddimesi, sonunda da fihrist ve 

lugatçesi bulunmaktadır. Toplam 634 maddenin bulunduğu eserde, 8 bab, 43 fasıl, 6 

mebhas ve 1 giriş bilgileri yer almaktadır. 

             Kitabın mukaddimesinde Te’lif-i Mesâil Şubesinin kurulma sebeplerinden 

bazıları ve şubenin yaptığı çalışmalarda takip edilen usul ve yöntemler açıklanmıştır.             

Eserin telif usulü, yazma nüshası ile aynı özelliklere sahiptir.  

            Telif-i Mesâil Şubesi’nin Osmanlı hukuk sisteminde ne denli önemli 

icraatlarının olduğu ortaya çıkmaktadır. Özellikle aile hukuku alanında yaptığı tedvin 

çalışmaları o güne kadar ihmal edilmiş birçok meselenin çözümlenmesine sebep 

olmuştur.

                                                           
377

 Günümüzde de Orhan Çeker tarafından “Nafaka Kanunu” (İstanbul-1985) adıyla Latin harfleriyle 

yayınlanmıştır. Ayrıca Celal Erbay tarafından “İslam Hukukunda Evlilik Ve Hısımlık Nafakası” 

adıyla yapılan doktora tezinde (İstanbul 1998, II. Yayın) ve Ömer Nasuhi Bilmen’in “Hukuk-i 

İslamiyye ve Islahât-ı Fıkhıyye Kamus”unda, Kitabû’n Nafakât (V)’tan kaynak olarak 

yararlanılmıştır. 
378

 Demirci, a.g.e, 78 



82 

 

                                        DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

4. KİTABÛ’N-NAFAKÂT (V)’ IN TÜRK MEDENİ KANUNUNUN İLGİLİ 

HÜKÜMLERİ İLE KARŞILAŞTIRILMASI 

4.1.Günümüz Medeni Hukukunda Nafakayla İlgili Genel Bilgiler 

              Medeni kanunun 185. ve 186. maddesi ve onu takip eden maddeleri 

öncelikle koca ve bazı hallerde karıya, 322 ve diğer maddeleri ana, baba veya evlat 

edinenle ilgili düzenlenmiştir. Bunun yanında bazı kimselere bazı kimselerin iaşe ve 

bakımını sağlamakla ilgili bazı sorumluluklar verilmiştir. Yine zorda kalan hısımlara 

maddi durumu iyi olan yakınlarının yardım etmesini zorunlu hale getiren 

müesseseler de belirtilmiştir.
379

 

              Günümüz Medeni hukukunda bütün bu sorumluluklar, “Bakım” ve 

“Yardım” yükümlülüğü olmak üzere iki başlık altında incelenebilir.
380

 

              Osmanlı Nafakalar Kanun Kitabını günümüz hukukunda nafaka konusuyla 

karşılaştırmaya geçmeden önce kısaca bakım ve yardım nafakalarının mahiyetini 

incelemekte yarar olacağı kanaatindeyim.              

               Bakım yükümlüğünün kapsamı:   

               “Bakım yükümlülüğü” evlenme ve doğum hadiseleriyle ortaya çıkar. 

Evlenmeyle, kocaya ve istisnai olarak bazı şartlarda karıya bu yükümlülüğü verir, 

doğumla da ana babayı ortak çocuklarının bakım ve yetiştirilmesi konusunda 

sorumlu kılar. 

              Bakım yükümlülüğünün gayesi, alacaklısı durumunda olan şahsın 

yaşamasını temin ve tedarik edecek, bakım, ihtimam ve yardımı kendisine 

sağlamaktır. Ancak bakım mükellefiyetinin alacaklısı, kanunca özel olarak himayeye 

                                                           
379

 Yılmaz, Ergenekon, Türk Medeni Hukukunda Yardım Nafakaları, İstanbul, 1966, s. 3. 
380

 Feyzi Necmettin, Feyzioğlu, Aile Hukuku, İstanbul, 1979, s. 653 vd. 



83 

 

muhtaç görülmüş olduğu için, bu şahıs başka bir yerde müstakil olarak ve devamlı 

bir gelire sahip olmuş olsa bile yükümlülük, prensip olarak devam eder, sükût 

bulmaz. Bakım yükümlülüğü zaruretten doğan yardım yükümlülüğünden bu yönüyle 

farklılık gösterir.
381

 

              Bakım yükümlüsü olan kişi, bakmaya mecbur olduğu kişinin şu ihtiyaçlarını 

karşılamalıdır;
382

 

              Maddi ve fiziki ihtiyaçlar: M.K.’nun 185. ve 186. maddelerinde eşler güçleri 

oranında evlilik birliğinin giderlerine katılmakla beraber mali ve sosyal durumlarına 

uygun meskeni birlikte seçerler.
383

 

              Manevi ihtiyaçlar: Bu ihtiyaçlar çocuğun yetiştirilmesiyle ilgili masrafları 

kapsar. M.K.’nun 327., 328. ve 340. maddelerinde açıklandığı gibi çocuğun 

yetiştirilmesi, bedenî ve fizikî kabiliyetine göre bir meslek edinmesini sağlamak anne 

babanın vazifesidir. 

               Bakım yükümlülüğünde alacaklının veya borçlunun durumlarındaki 

değişiklikler veya yükümlü kişinin mali durumunda oluşan kötüleşme gibi sebeplerle 

yükümlülük ortadan kalkmayabilir ve bununla birlikte değişebilir.
384

               

              Bakım yükümlüğü uygulamada, Siyanet Nafakası, Tedbir Nafakası ve 

İştirak Nafakası olarak incelenir.  

              1-Siyanet Nafakası: Evlilik birliğinin devamını sağlamak ve çocuklarının 

bakımını temin etmede eşlerin beraber yükümlü olduğu Medeni Kanunun 185/2 

maddesinde “Eşler, bu birliğin mutluluğunu elbirliğiyle sağlamak ve çocukların 

bakımına, eğitim ve gözetimine beraberce özen göstermekle yükümlüdürler.” ve 

186/3 maddesinde  “eşler birliğin giderlerine güçleri oranında emek ve malvarlıkları 

ile katılırlar.” şeklinde yer almaktadır. Aynı zamanda M.K.’ nun 195. maddesi 

gereğince karı kocadan birinin aile içi görevleri ihmal etmesi durumunda tarafların 

mahkemeye başvurma yetkisi vardır. 
385

 Hakim, taraflara gereken uyarıyı yapar ve 

gerektiği durumda kanunlarda belirtilen önlemleri alır. Taraflardan her birinin, 

diğerinin başvurusu isteği üzerine ailenin geçimine sağlayacağı ödemesini 

                                                           
381

 Ergenekon, a.g.e, 4 
382

 Erbay, a.g.e, 5 
383

 Ergenekon, a.g.e, 5 
384

 M.K., mad. 331 
385

 M.K., mad. 195 ”Evlilik birliğinden doğan yükümlülüklerin yerine getirilmemesi veya evlilik 

birliğine ilişkin önemli bir konuda uyuşmazlığa düşülmesi halinde, eşler ayrı ayrı veya birlikte 

hakimin müdahalesini isteyeblir….” 



84 

 

isteyebilir.
386

 Evlilik birliğinin devamı süresince bu birliğin siyaneti (muhafazası) 

için karar altına alınan nafakaya “Siyanet Nafakası” denilmektedir.                     

              2-Tedbir Nafakası: Eşlerin birlikte yaşamaya ara vermesi haklı bir sebebe 

dayanıyorsa, hâkim eşlerden birinin talebi üzerine, diğerinin diğerine yapacağı 

katkıya dair gereken önlemleri alır. 
387

 Buna “Tedbir Nafakası” denilmektedir. 

              Boşanma ve ayrılık davası süresince eşlerin ayrı yaşama hakları olduğu için, 

M.K. madde 169’a
388

 göre hâkim bu durumdaki eşlerin maduriyetlerini gidermek 

için gerekli önlemleri alır.  

              3- İştirak Nafakası: M.K. 182/II ’e göre “Velayetin kullanılması kendisine 

verilmeyen eşin çocuk ile kişisel ilişkisinin düzenlenmesinde, çocuğun özellikle 

sağlık, eğitim ve ahlâk bakımından yararları esas tutulur. Bu eş, çocuğun bakım ve 

eğitim giderlerine gücü oranında katılmak zorundadır.” Bu maddeyle boşanmadan 

sonra çocuk anne babadan birisinin velayetine bırakılmış olduğundan çocuğun 

yetiştirilmesinde gerekli masrafların karşılanmasında diğer tarafın da bu bakıma 

iştirak ettirilmesi amacı güdülmüştür. Bu şekilde karşı tarafın da iştirak etmek 

zorunda olduğu ve miktarının mahkeme tarafından karşılandığı nafakaya “İştirak 

Nafakası” denilmektedir. Mahkeme bu nafakaya karar verirken bu giderlerin gelecek 

yıllarda tarafların sosyal ve ekonomik durumlarına göre  ne miktarda ödeneceğini de 

belirler.
389

 

              İştirak nafakası çocuğun ergin olmasına kadar devam etse de eğer tahsil 

gören çocuğun başka bir işte çalışıp para kazanması eğitimini aksatacaksa, yüksek 

öğrenimi bitene kadar bu nafakayı talep etme hakkı vardır.
390

               

Yardım Yükümlülüğü; 

              Yardım edilmediği takdirde zarurete düşecek durumda olan kimselere 

verilen nafakadır. Bu nafaka belli kan hısımlarını ve evlat edinenle evlatlığı kapsar. 

M.K.  mad.364’te düzenlenen Yardım nafakası, diğer nafaka çeşitlerinden bazı 

farklılıklar gösterir. Belli kan hısımlarını ilgilendirmekle karşılıklı dayanışmayı 

öngördüğü için ahlak ve hukuk birlikte bu nafakanın kapsamını belirler. Ancak 

                                                           
386

 M.K., mad. 196 
387

 M.K., mad. 197/ 2.  
388

 M.K. 169 “Boşanma ve ayrılık davası açılınca hâkim, dava süresince gerekli olan, özellikle eşlerin 

barınmasına, geçimine, eşlerin mallarının yönetimine ve çocukların bakım ve korunmasına ilişkin 

geçici önlemler alır.” 
389

 M.K., mad. 182/III. 
390

 M.K., mad. 328 



85 

 

yardım edilmezse zarurete düşecek olan belli kan hısımları bu nafakaya hak 

sahibidirler, nafaka miktarı ise bu zarureti kaldıracak ölçü ile sınırlıdır.
391

 

             M.K. md. 364/I’ te ”herkes yardım etmediği surette zarurete düşecek olan 

üstsoyu ve alt soyu ile kardeşlerine nafaka vermekle yükümlüdür.” denilmektedir. 

Sayılan kan hısımları dışındaki hısımlara sağlanan nafaka hukuki bir sorumluluk 

değil ahlaki bir sorumluluktur. Bu maddede sayıdığı gibi yardım nafakası sadece 

belli kan hısımlarını kapsar. Bunların dışındaki sıhri hısımlar arasında nafaka 

yükümlülüğü yoktur. Ayrıca evlatlıkla evlat edineni kapsar.
392

 

            Davalı usûl ve fürû’un nafaka borçlusu olabilmeleri için refah halinde 

olmaları gerekmez. Karşı tarafın zaruretini ortadan kaldıracak kadar az veya çok 

ödeme imkânlarının olması yeterlidir. Kardeşlerin davalı olduğu durumda ise refah 

içinde bulunmaları şartı aranmıştır.
393

 

             Yardım nafakası alacaklı ve borçlunun durumlarında olabilecek 

değişikliklere göre azaltılıp çoğaltılabilir veya kaldırılabilir.
394

 

              Yardım yükümlülüğü uygulamada “Yardım Nafakası” ve “Yoksulluk 

Nafakası” olmak üzere iki başlık altında incelenebilir;              

Yoksulluk Nafakası; 

             Yoksulluk Nafakasının söz konusu olması için bazı şartlar gerekmektedir. Bu 

şartlar M.K. madde 175’te şu şekilde belirtilmiştir; “Boşanma yüzünden yoksulluğa 

düşecek taraf, kusuru daha ağır olmamak koşuluyla geçimi için diğer taraftan malî 

gücü oranında süresiz olarak nafaka isteyebilir. Nafaka yükümlüsünün kusuru 

aranmaz.”   

             Görüldüğü gibi her boşanmadan sonra “Yoksulluk Nafakası” söz konusu 

olmaz, hâkimin bu nafakaya hükmedebilmesi için yukarıda açıklanan şartlar geçerli 

kabul edilmiştir.  

4.2. Kitabû’n-Nafakât (V)’ın Türk Medeni Kanunu İle Karşılaştırılması  

4.2.1. Karının, Diğer Hısımların Nafakası ve Kapsamı 

K.N. mad.99: Karının nafakasıyla akrabanın nafakası arasında aşağıda anlatıldığı 

şekillerde farklılıklar vardır. 

                                                           
391

 Erbay, a.g.e, 9 
392

 M.K., Mad. 314. 
393

 M.K., Mad. 364/II. 
394

 M.K., mad. 365. 



86 

 

 Karının nafakası, kocanın zenginlik veya fakirlik durumuna göre değişiklik arz ettiği 

halde, çocukların ve diğer akrabaların nafakaları yeterli miktarda tayin edilir. 

 Karının nafakası, hâkim kararı veya tarafların rızalarıyla kararlaştırıldıktan sonra 

zamanın geçmesiyle düşmez fakat akrabanın nafakası ay ve bunun üstü zamanın 

geçmesiyle düşer. 

Akrabanın nafakasının lüzumunda, o akrabanın fakirlik veya kötürüm olma gibi bir 

sebeple çalışıp kazanmaktan aciz olma hali şart koşulmuşken, karının nafakasında bu 

şart aranmamıştır. 

Akrabaya verilen nafaka çalınsa veya zayi olsa tekrar verilmesi kaçınılmazken, 

karının nafakasını bu durumda tekrar vermek gerekmez. 

K.N.Mad.224: Karının nafakasında tarafların zenginlik ve fakirlik hallerinin dikkate 

alınması gereklidir. 

Taraflar zengin olurlarsa kadının nafakası zenginlik ölçü alınarak tayin edilir. Hatta 

zenginlikte üst seviyede bulunsalar kadına ona göre nafaka verilmesi gerekeceği gibi, 

tarafların orta halli olmaları durumunda da ona göre nafaka takdir edilir. 

Nitekim taraflar fakirseler fakirlerin durumuna göre nafaka yeterli miktar olarak 

takdir edilir. 

K.N.Mad.225: Koca zengin ve karısı fakirse, karısının fakir durumuna göre gerekli 

olacak nafakanın üstünde ve karısı zengin koca fakirse gerekli nafakanın altında 

olmak üzere orta miktarda bir nafaka gerekir. 

K.N.Mad.226: Kadının zenginlik ve fakirliği kendi şahsının malından olabildiği gibi, 

babası gibi ailesinin maddi durumu da ölçü sayılabilir ve ona göre takdir edilebilir. 

             Medeni Kanunda da eşlerin bakım borcunun kapsamı eşlerin bakım 

gücüyle sınırlıdır. Bakım gücü ise her zaman mutlak bir şekilde eşlerin fiilen 

elde ettiği gelire göre tayin edilemez. Kocanın normal şartlar içerisinde 

çalıştığında elde edebileceği kazancın dikkate alınması ve bakım gücünün buna 

göre tayin edilmesi mümkün olabilmektedir. Yani koca sırf karısına nafaka 

ödememek için çalışmaktan kaçınamaz.
395

 

K.N. Mad.71: Farz ve takdir edilen nafakanın miktarında devamlılık lazım değildir. 

Belirlenmiş nafakanın artması ve eksilmesi caizdir. Yani yeterli olan miktardan daha 

az bir nafaka takdir edilmişse talep üzerine arttırılabilir. Mesela satılan şeylerin 

                                                           
395

 Feyzioğlu, Aile Hukuku, s. 208. 



87 

 

fiyatlarında gerçekleşen artışlar sebebiyle, talep üzerine nafakada arttırma yapılabilir. 

Azalma ve indirimlerde de hüküm böyledir. 

K.N. Mad.222: Nafakanın belirlenmesinde fiyatların pahalı ve ucuz olması, tarafların 

zenginlik ve fakirlik halleri, yaz ve kış vakitleri dikkate alınarak marufa göre takdir 

edilir. 

K.N. Mad.223: Takdir edilen nafakanın aynı şekilde devamı gerekli değildir. Bir 

durumda takdir edilen nafaka pahalılıkta veya eşlerin zenginlik ve fakirlik 

durumlarında değişiklik meydana gelince artar veya azalır. Nitekim hâkim hata 

yaparak yeterli miktarın altında takdir etse, kadının talebiyle artabileceği gibi 

hâkimin hatasına bağlı maruf ölçüden fazla takdir edilse kocanın talebiyle azalabilir. 

             Nafaka, hâkimin hükmüyle tespit edildiğinde fiyatlardaki değişiklikler 

sebebiyle taraflar nafaka tespiti için tekrar talepte bulunabilirler.
396

Koşullar 

değiştiğinde, taraflardan biri, hakime kararında değişiklik yapması için 

başvurabilir.
397

 

    

K.N. Mad.75: Akrabanın nafakası ve giyimi teslimden sonra zayi olsa tekrar 

verilmesi gerekir. Mesela babaya erkek çocuğunun nafaka vermesi gerektiği 

durumda, erkek çocuk bir aylık nafaka ile bir aylık giyimi peşin olarak verdikten 

sonra, baba “Zayi oldu tekrar isterim.” derse ve doğru söylediğine kanaat getirilirse, 

erkek çocuk tekrar vermeye mecburdur.  

Fakat kadının nafakası ve giyimi teslimden sonra zayi olsa kocası bundan mesul 

değildir ve tekrar vermesi gerekmez. Kadın, hakkı olan giyim eşyasını aldıktan sonra 

hukuken veya akdi olarak kararlaştırılan süre dolmadan nafaka borçlusu kocasından 

yenisini isteyemez. Fakat kadın elbiseyi itinalı bir şekilde kullanmış olduğu halde, 

kendi kusuru dışındaki bir sebeple, elbise vaktinden önce eskiyecek olursa koca 

yenisini teminle mükelleftir. Şayet kadın elbiseyi gelişi güzel kullanmışsa veya elbise 

hasara uğramışsa, sorumluluk tamamen kadına aittir. 

K.N. Mad.70: Vacip nafaka çeşitleri; ekmek veya un, içmek, yıkanmak ve çamaşır 

yıkamak için su, tuz, odun, yağ, mum, tarak ve sabun gibi adet icabı yaşamak için 

gerekli olan şeyler, elbise ve meskendir. Yani nafaka verecek kimsenin üzerine vacip 

olan nafaka; yiyecek, giyecek ve mesken, nafaka alacak kimse süt emen bir çocuksa 

                                                           
396

 Cin, Evlenme, 198 
397

 M.K., mad. 200 



88 

 

süt parası, nafaka alan kimse kötürüm gibi bir sebeple hizmetçiye ihtiyaç duyuyorsa 

hizmetçi ve onun nafakasından ibarettir. 

K.N. Mad.76: Hayatında infaka mecbur olduğu kimsenin vefatında da teçhiz ve 

tekvinine mecburdur. İnfakına mecbur olunmayan kimsenin tekfinine de mecburiyet 

yoktur.  Amca çocukları, hala çocukları, teyze çocukları v.s. 

K.N. Mad.228: Kadın için vacip olan nafakanın mal olarak un, ekmek, içmek ve 

yıkanmak için su, tuz, odun, yağ ve mum olması gerekir. Koca zengin ise bir çeşit 

yemiş, sabun ve tarak gibi gerekli malzemeler, elbise ve meskenden ibarettir. Fakat 

kahve tütün gibi şeyler koca üzerine gerekmez. 

K.N. Mad.229: Karısının elbisesi kocası üzerine gereklidir. Bu elbise, adet, zaman ve 

mekânların farklılığıyla değişir. Kocanın adet, zaman ve mekânı dikkate alarak ve 

ayrıca sıcak, soğuk hava değişimini de düşünerek her altı ayda bir yazlık ve kışlık 

farklı elbise tedarik etmesi gereklidir. 

K.N. Mad.230:  Kocanın elbiseyi diğer nafakalar gibi muaccelen vermesi gerekir. 

Yoksa vermesi gereken zamanın geçmesinden sonraya erteleyemez. 

K.N. Mad.231: Hâkim elbiseyi dilerse mal olarak yani çarşaf, çamaşır, gömlek, 

elbise, başörtüsü, ayakkabı, yatak, yorgan, yastık şeklinde takdir eder. Veya isterse 

kıymetlerini dikkate alarak para olarak verilmesini kararlaştırır. 

              Koca giyim ihtiyacını karşılamak mecburiyetinde olduğu karısının 

teçhiz ve tekfin masraflarını da karşılamak zorundadır.
398

 

K.N. Mad.159: Kadın, kocasının başka karısından olan çocukları küçük oldukları 

takdirde “Bunlarla oturmam başka mesken isterim.” diyemez. Dediği ve kendisini 

kocasından menettiği takdirde nâşize olur. 

K.N. Mad.279: Meskenin de nafaka gibi eşlerin zenginlik ve fakirlik hallerine uygun, 

marufa göre olması gerekir. Şu bir gerçek ki, zenginin evi fakirin evi gibi 

olmayacaktır. 

K.N. Mad.280: Şer’î mesken, kocanın karısına tahsis edeceği mekândır ki nasın, örf 

ve adetin ihtilafıyla farklı olur. Mesela zengin şerefli kadın için müstakil bir ev tahsis 

edilmesi gerekeceği gibi orta halli kadın için hakkında de banyo ve mutfağıyla 

beraber müstakil kilidi bulunan oda tahsis edilmesi gerekir. Fakat fakir kadın için 

banyo ve mutfağı ortak, kilidi bulunan bir oda şer’î mesken olabilir. 

                                                           
398

 Özcan, Nafaka Mükellefiyeti, 78 



89 

 

K.N. Mad.281: Mesken, emniyetli bir yerde iyi komşular arasında olmalıdır. İyi 

komşular arasında bulunmayan mesken, şer’î mesken olamaz. 

K.N. Mad.282: Kadına ait meskende kocanın akrabalarından kimsenin bulunmaması 

gerekir. Ancak kadın razı olursa bulunabilecekleri gibi, diğer karısından olan küçük 

çocuklarının bulunmasına da karşı çıkma hakkı yoktur. 

K.N. Mad.283: Kocanın karısının yakın akrabalarından bulunan kimseyi ve hatta 

karısının diğer kocasından olan çocuğunu evinde bulundurmamaya hakkı yoktur. Ev 

gerek kendi mülkü gerek kira gerek geçici olsun durum değişmez. 

K.N. Mad.284: Kadın, kendi evini kocasına kiralayarak kendisi de birlikte oturabilir. 

Ve koca, karısı kendisiyle birlikte oturduğu halde bile kira vermekten kaçınamaz. 

              Eşler oturacakları konutu birlikte seçerler.(186/I). Eşler, evi seçme 

haklarını, sosyal ve parasal durumuna uygun düşecek biçimde ve dürüstlük 

kuralına
399

 uygun olarak kullanmalıdırlar. Osmanlı hukukunda bakım borcu 

sadece kocaya aitken günümüz Medeni Hukukunda bu yükümlülüğü eşler 

birlikte üstlenirler.
400

 M.K. mad. 185’deki bakım borcu MK. mad. 364’deki 

nafaka borcundan gerek nitelik gerekse kapsam itibarıyla farklıdır. Bakım 

borcu daha geniştir ve durum MK. mad. 364’teki şartlara uymasa da (yani, 

herkes, yardım etmediği takdirde taktirde zarurete düşecek durumda 

bulunmasa bile) bu borcun ifası zorunludur.
401

  

K.N. Mad.44: Evlilikten maksat sahih evliliktir. Fasit nikâhla gerçekleşmiş bir 

evlilikte kocanın nafaka vermesi gerekmez. Görünüş itibariyla sahih olan nikaha 

binaen hakim nafaka taktir ettikten sonra, kadının sütkardeş olması veya nikahın 

şahitsiz olarak kıyıldığı anlaşılsa ve hakim tarafların ayrılmasına hükmetse, karının 

aldığı nafakayı zamanla eşine iade etmesi gereklidir. Fakat hâkimin kararı olmaksızın 

koca kendi rızasıyla infak etmiş olsa nafakayı geri alamaz. Fasıt veya batıl olan 

evlenme nafaka borcu doğurmaz. Ancak şartlarına uygun muteber nikâh, nafaka 

borcunu doğurur. 

K.N. Mad.296: Kocanın, karısını infaktan aciz kaldığı takdirde kadından zararı izale 

etmesini istemesi ya da karısını boşaması veya infak sebeplerini hazırlaması koca 

üzerine vaciptir. 

                                                           
399

 M.K., mad. 2”Herkes, haklarını kullanırken ve borçlarını yerine getirirken dürüstlük kurallarına 

uymak zorundadır…” 
400

 M.K., Mad. 185. 
401

 Feyzioğlu, a.g.e, 187, dn. 105 



90 

 

K.N. Mad.297: Hem koca, hem de kadın fakir olup, kadının akrabasından o kadını 

infak edecek kimse olmadığı gibi borç verecek kimse dahi olmazsa ve koca hazır 

bulunduğu durumda hâkimin, Şafii bir hakimi görevlendirerek kadını kocasından 

ayırması ve sonra da bu hükmü kendisi yerine getirmesi müstahsen olur. 

.  

              Türk Medeni Kanunu md. 185/1’in ifadesine göre “evlenmeyle eşler 

arasında evlilik birliği vücut bulur.” Evlilik birliği, MK. 186/III’ e göre eşlere 

maddi güçleri nispetinde beraber bakım borcu yüklemiştir. Uygulamada eşler 

çocuklarının nafakasını karşılamak tarzında bu görevini yerine getirir. Böylece 

eşler “evlilik birliğinin” başından itibaren bakım borcunu “bakım gücü” 

ölçüleri dâhilinde yerine getirecektir.  

 

              Medeni Kanunda eşlerden birinin evlenme sırasında evli bulunması, 

evlenmeye mani olacak derecede akıl hastalığının olması ve ayırt etme 

gücünden yoksun olması gibi sebeplerle evlilik batıl kabul edilmiştir.
402

 Batıl bir 

evlilik ancak hakimin kararıyla sona erer.
403

 

K.N. Mad.121: Karının nafakası sadece kocası üzerine gerekir. Başkası nafakaya 

ortak kılınamaz. Küçük erkek çocuğun evlendirilmesinde maslahat (geçerli bir 

sebep) bulunup ta baliğ olmuş bir kız çocuğuyla evlendirilmiş olsa adı geçen kocanın 

küçüklüğü sebebiyle kazanmaya muktedir olmaması durumunda bile karısının 

nafakası küçüğün babası üzerine gerekli değildir. Nitekim bir kadının kocası fakir 

olup da o kadının diğer kocasından olan oğlu veya erkek kardeşi zengin olsa kadının 

nafakası oğlu veya kardeşi veya babası üzerine gerekmez, özellikle kocası üzerine 

gereklidir. 

K.N. Mad.122: Koca zengin olmakla beraber karısına infaktan kaçınsa araları 

ayrılmaz. Hakim kocanın malını satarak karısının nafakasına harcar. Şu da var ki, 

mesken gibi asıl ihtiyaç olan malları satılamaz. Ve hâkim kocanın satılmaya müsait 

malını bulamazsa infak etmeyen kocayı hapseder. 

              İslam hukukçularının çoğunluğuna göre evlilikte nafaka borçlusu 

sadece kocadır. Bu borca başkası ortak olamaz. Kocanın zengin, fakir, kayıp 

veya hazır, hasta ve sakat olması durumu değiştirmez. Kadının da zengin 

olması alacaklı olmasını etkilemez. Fakat böyle durumlarda Hanefi dışındaki 

                                                           
402

 M.K., mad. 145 
403

 M.K., mad. 156 



91 

 

mezheplere göre karı mahkemeye nikâhın feshi için müracaat edebilir. Boşanan 

karının nafakası akrabaları tarafından karşılanır. 

             Türk Medeni Hukukunda “bakım borcunu” eşler beraberce üstlenirler. 

Nitekim M.K. mad. 188/I ’de “Eşlerden herbiri, ortak yaşamın devamı 

süresince ailenin sürekli ihtiyaçları için evlilik birliğini temsil eder.” şeklinde bu 

sorumlulukta eşlerin ortak oldukları belirlenmiştir. Ancak diğer eşin hastalığı, 

başka bir yerde olması veya hakimin haklı bir sebeple diğer eşi görevlendirmesi 

gibi şartlar altında bakım borcunu eşlerden biri üstlenir. 
404

 Evlilik birliğinin 

gerektirdiği yükümlülükler yerine getirilmemesi halinde, eşlerin hâkime 

müracaat etme hakları vardır. Hâkim eşlerin arasını uzlaştırmaya çalışır veya 

eşlerden birinin isteği üzerine gerekli önlemleri alır.
405

 

             Mesela, askerlik görevini yapmak üzere başka yerde bulunan ve şahsi 

geliri de olmayan koca, eşine nafaka vermekle yükümlü tutulamaz.
406

 Hâkim, 

eşlerden birinin talebi üzerine, tarafların ailenin geçimi için yapacağı katkı 

miktarını belirleyebilir.
407

 Bu katkı miktarı belirlenirken, eşin ev işlerini 

yapması ve çocuk bakması, diğer eşin işinde çalışması gibi durumları dikkate 

alınır. Geçmiş bir yılın veya gelecek yıl için de bu katkı belirlenebilir. 

 K.N. Mad.62: Karının nafakası boşanmış olduğu kocası üzerine gerekir. Kadın fakir 

veya zengin olsun aynı şekilde koca da zengin veya fakir olsun gerek hazır gerekse 

kayıp olsun veya küçük olsun nafaka borcu kocanın üzerinedir. Nitekim koca küçük 

olmakla beraber malı bulunmasa da kocanın babası üzerine bu nafakayı vermesi 

gerekmez. 

              Nafaka alacaklısı olan eş, nafaka borçlusu kocasına karşı her zaman 

nafaka talebinde bulunabilir. Ancak, usulüne uygun olarak önceden tespit 

edilmemiş nafaka alacağı bir aylık zaman aşımına tabidir. Hâkim tarafından 

takdir edilen nafaka, takdir tarihinden itibaren hüküm ifade eder. Türk Medeni 

Hukukunda, talep tarihi nafakanın başlangıç tarihidir.
408

 

 K.N. Mad.359: Hayız sahibi olan kadının iddeti üç hayız müddetiyle biter. Fakat o 

kadın, temizliği devam ediyorsa iddeti dokuz ay ve hayız sahibi olmayan kadının 

iddeti de üç ay geçtiğinde biter. 

                                                           
404

 M.K., mad. 188/II  
405

 M.K., mad. 195. 
406

 Y. 12.12.1966 günlü ve 5/11 sayılı İçt. Bir. Ka.) 
407

 M.K., mad. 196 
408

 Y. 2. HD. 28. 5. 1970-2688/3226 



92 

 

             Türk Medeni Hukukunda, doğacak olan çocuğun nesebinin tespitinde 

herhangi bir karışıklığa meydan vermemek için, kocanın ölümü veya boşanma 

sebebiyle dul kalan, yahut evliliğinin butlanına hükmedilen kadın bu 

durumlarının vukuundan itibaren üç yüz gün geçmedikçe tekrar evlenemez. 

Doğurmakla süre biter.
409

 Medeni Kanunun ilgili maddesinde kadının hayatını 

sürdürebilmesi ve zaruri ihtiyaçlarını karşılayabilmesi için hakimin 

hükmedeceği “İddet nafakası” şeklinde bir durum olmamakla beraber bunu 

karşılayabilecek Tedbir Nafakası ve Yardım Nafakası şeklinde iki durumdan 

söz edebiliriz.              

4.2.2. Tedbir Nafakası 

            Boşanma davasında kadın, dava kararı kesinleşene kadar ayrı yaşamaya 

hak kazanmış olduğu
410

 kocasından bakım borcunu istemeye hakkı vardır.
411

 

              Yoksulluk nafakası; Medeni Kanunun 175. maddesine göre “Boşanma 

yüzünden yoksulluğa düşecek taraf, kusuru daha ağır olmamak koşuluyla 

geçimi için diğer taraftan mali gücü oranında süresiz olarak nafaka isteyebilir.” 

Daha önce belirttiğimiz gibi bu durum istisnai bir durumdur her boşanmada bu 

nafaka söz konusu değildir.  

                Evliliğin sona ermesi neticesi doğan tedbir nafakasının, nafaka 

yükümlülüklerinden olması sebebiyle İslam Hukukunda iddet nafakası ile 

ilişkili olduğu düşünülmektedir. 

K.N. Mad.139: Kadın, şer’î ve örfî olan peşin mehrini talep edip, koca da tamamen 

ödemezse karısı, zifaftan kaçınsa bile yine kocasından nafaka almaya hakkı olur. 

K.N. Mad.149:  Kocanın karısı üzerindeki hakkı farzı kifayeden önceliklidir. Karısı 

ebe veya ölü yıkayıcısı olup ta başka ebe veya ölü yıkayıcısı bulunduğu zaman koca, 

bu sanatları icradan karısını menedebilir. Ve menetme olayından sonra kadın evden 

çıkarsa naşize (itaatsiz) olur. Fakat koca menetmedikçe karısı bu işleri yapmak için 

evden çıkabilir. 

K.N. Mad.150: Farzı ayn zevcenin hakkından öncedir. Yani koca izin vermediği 

halde karısı mahremiyle farz hacca gidebileceği gibi, ebeveyni hasta ve hizmete 

                                                           
409

 MK. mad. 132”evlilik sona ermişse, kadın, evliliğin sona ermesinden başlayarak üçyüz gün 

geçmedikçe tekrar evlenemez.” 
410

 MK. mad. 197 
411

 Y. 2. HD. 7. 5. 1974-2017/2830  



93 

 

muhtaç olup ta hizmet edecek kimse bulunmazsa karısı ebeveyninin hizmetine 

gidebilir. Fakat karısı bu durumlarda nafakaya hak sahibi olamaz. 

K.N. Mad.154: Karısı, kendini haksız yere kocasından menetse nâşize ve nafakası 

sakıt olur. Fakat kadının kendini menetmesi haklı bir sebeple ise nâşize ve nafakadan 

mahrum olmaz. 

K.N. Mad.155: Mesela, kocası muaccel mehrini tamamen vermiş veya karısı mehri 

kocasına hibe etmiş olsa ya da mehirden vazgeçmiş olsa ve koca şerî meskeni de 

hazırlamışken karı zifaftan kaçınsa nâşize ve nafakası sakıt olur.  

K.N.Mad.160: Kocanın namaz kılmamasından dolayı karısı, kocasının yanında 

ikamet etmekten kaçınamaz. Aksi takdirde nâşize olur. 

K.N. Mad.161: Koca nikâhı iddia ve karısı da inkâr ederse, koca şahit getirip nikahın 

olduğunu ispatladığı takdirde, hükmün gerçekleşmesinden önceki müddette karısı 

nafakaya hak sahibi olamaz. 

K.N. Mad.173: Karısı ebe veya ölü yıkayıcısı olup ta bu sanatları icradan ve dışarıya 

çıkmaktan karısını menettikten sonra karısı dışarı çıksa dışarıda bulunduğu müddetçe 

nâşize olur. 

K.N. Mad.202: Koca, karısına hiç nafaka vermediği veya yetersiz infak ettiği 

durumda karısı hâkime başvurabilir. 

K.N. Mad.203: Karısı hâkime nafaka takdir etmesi için müracaat ettiğinde, hâkime 

düşen eşler arasında uzlaşmayı tesis ederek, birlikte yemelerini tavsiye ve nasihat 

etmektir. 

K.N. Mad.259: Koca, sefer mesafesi veya sefer mesafesinden az bir yerde kaybolur, 

gizlenir ya da ölü veya diri olup olmadığı bilinmezse ve böyle bir durumdan dolayı 

mahkemeye gelmesi mümkün olmazsa gıyabında karısı için nafaka takdir edilmesi 

sahih olur. 

K.N. Mad.260: Kadın için kayıp koca üzerine nafaka takdir edilmesi için, o kocanın 

malı yoksa evliliklerinin delille sabit olması şarttır. Hâkim nafaka takdiri için 

kadından evliliği ispat etmek üzere şahit ister. Ancak ispat ederse nafakayı takdir 

eder. 

K.N. Mad.263: Kadın için kayıp koca üzerine var olan malından nafaka takdir 

edilirken, hakim kadına yemin ettirir. Yani kayıp kocanın kendisine nafaka vermiş 

olmadığına ve kendisi o anda nâşize veya iddeti bitmişse boşanmış kadın olmadığına 

yemin etmek zorundadır. 



94 

 

K.N. Mad.288: Kayıp koca aleyhine kadın için nafaka takdir edildikten sonra, o 

kadın bir müddet kocasının malından nafaka harcar ve akabinde koca döner ve 

nikâhlı olduklarını ikrar ederse, ayrıca mesela beş senelik nafakayı karısına peşin 

vermiş veya gurbetten göndermiş olduğunu iddia eder ve karısı da bunu inkâr ederse, 

bu durumda koca,  iddiasını şahitle veya delille ispat ettiğinde karısı aldığını tazmin 

etmek zorunda kalır. Yani o kadının kocasının evinden, emanetçiden veya borçludan 

almış olduğu malı zamanla iade etmesi gerekir. Bu durumda koca dilerse kadından 

veya kefilinden, dilerse bir miktarını birinden kalanını diğerinden talep eder ve alır. 

K.N. Mad.289: Koca delil getiremezse önceki maddedeki durumda, kadına yemin 

ettirilir. Kadının yemini yeterli olup artık kefile yemin ettirilmez. Kadın yemin 

ederse koca, o kadından veya kefilinden bir şey talep edemez. 

K.N. Mad.290: Koca nikâhı inkâr ederse, kadının evliliklerini delille ispat etmesi 

gerekir. Edemez ise söz yeminle kocanındır. Bu takdirde koca, karının aldığı malı 

kadından veya kefilinden tazmin ettirir. Yoksa müstevda (emanet edilen) veya 

medyuna (borçlu olan) tazmin ettiremez. 

              M.K.’da karı-kocadan biri aile görevlerini ihmal ederse, karşı taraf 

sulh hakiminin müdahelesini talep edebilir.
412

 Talep etme hakkı iki taraf için de 

geçerlidir. Kocadan kaynaklanan ihmaller karıya talep hakkı vereceği gibi 

karıdan kaynaklanan ihmaller de kocaya bu hakkı verir. Hakim de ilk planda 

görevini ihmal eden tarafa ihtarda bulunur.
413

 Hakim, kocanın aile görevlerini 

ihmal etmesi durumunda başka bir tedbir daha alabilir ki, M.K. 198’te geçtiği 

gibi “karı-kocanın mallarını idare hususunda kabul ettikleri usul ne olursa 

olsun karı ve kocanın borçlularına, borçlarının tamamı veya bir kısmını diğer 

eşe ödemelerini” de emredebilir. Meslek ve iş seçiminde eşler birbirinden izin 

almak zorunda değildir, ancak evlilik birliğinin huzur ve yararı gözönünde 

bulundurulmalıdır.
414

 

K.N. Mad.207: Borçlanma veresiye mal almakla olabileceği gibi ödünç para almayla 

da olur.  Hâkim kadına “bundan sonra kocana müracaat etmek için et ve ekmek ve 

elbise gibi ihtiyaçları satın al” demekle istidane (borç almak)’ yi emretmiş olduğu 

gibi karısına “borç para al” demekle de istidaneye emretmiş olur. 

                                                           
412

 M.K. mad. 197 
413

 Y. HGK. 13. 9. 1944-38/40 
414

 M.K., mad. 192 



95 

 

K.N. Mad.303: Kadın birinden borç alırken kocası adına aldığını açıkça söylerse 

ederse, borç verenin doğrudan doğruya kocaya müracaat hakkı olur. Fakat açıkça 

söylemediği gibi, niyet etmese borç veren sadece kadına müracaat eder. O da sonra 

kocasından alır ve harcar. 

K.N. Mad.304: Kadın borç alırken kocası adına aldığını yalnız niyet edip sözle 

söylemediği takdirde, koca niyeti kabul ederse, borç veren kişi kocaya müracaat 

edebilir. Koca, niyeti inkâr ederse, kocanın sözüne itibar edilir. 

K.N. Mad.310: Kadın hâkimin takdirinden fazla bir miktar borç alırsa, koca bu artan 

miktarı vermeye mecbur değildir. 

K.N. Mad.311:  Koca, karısı için harcama yapmasını bir kişiden isteyip, “sonra 

harcadığını ben vereyim.” derse, o kimse harcadığı maruf meblağı kocadan alır. Ve 

koca vefat etmişse mirasından talep eder. Kadından talep edemez. 

K.N. Mad.317: Kadın hâkimin emriyle fiilen borç aldıktan sonra sonra vefat ederse, 

borçlu dilerse kocadan ister ve harcar. Dilerse kadının terikesine müracaat eder. Bu 

durumda kadının mirasçıları kendi hisseleri miktarınca kocaya rücû ederler. 

             Kadın mahkemenin verdiği yetkiye dayanarak gerekli açıklamayı yaparak 

veya borç almak niyetiyle üçüncü kişilerden borç almışsa ve bu durumu da ispat 

edebiliyorsa, üçüncü kişiye ödemeyi koca yapacaktır. Eğer, kocası adına borç 

aldığını açıklamazsa, daha sonra kocaya müracaat etmek üzere üçüncü şahıs 

kadından alacağını talep eder. Aynı şekilde niyet şartını da yerine getirmemişse yine 

aynı durum gerçekleşir. Kadın niyet etmiş fakat koca inkâr ediyorsa, kadın niyetini 

delil ile ispatlamak durumundadır. Eğer ispatlayamazsa kocaya yemin ettirilir ve 

alacaklı kadından alacağını tahsil eder. Sonradan kocaya rücû edilecektir. 

Borçlanmadan sonra kadın ölürse, alacaklı isterse terikesinden, isterse kocasından 

tahsil eder. Terikesinden tahsil edilen miktar varisler tarafından sonradan kocadan 

talep edilebilir. 

             Medeni Kanunda bu duruma mad. 198’de şu şekilde yer verilmiştir: 

“Eşlerden biri birliğin giderlerine katılma yükümlülüğünü yerine getirmezse, 

hâkim onun borçlularına ödemeyi kısmen ya da tamamen diğer eşe yapmalarını 

emredebilir.”  

4.2.3. Yardım Nafakası 

               Esasta ahlakî bir amaç olan yardım yükümlülüğü, hukukun tayin ettiği 

derecede yakın hısımlar arasında bahis mevzuu olunca müeyyidelendirilmiş kanunî 



96 

 

bir borç özelliğini kazanmaktadır.
415

 Hısımlık nafakası evlilik nafakasından bazı 

farklılıklar içerir. Evlilik nafakasında tek yükümlü kocadır, hısımlık nafakasında ise 

yükümlülük karşılıklıdır. Alacaklı olan gerektiğinde borçlu duruma da geçebilir. 

Ayrıca hısımlık nafakasında alacaklı olan taraf mutlaka zaruret içinde olmalıdır, 

evlilik nafakasında karı zengin olsa da alacaklı durumundadır.
416

 

              Hısımlık nafakası genel olarak Türk Medeni Hukukunda yardım 

nafakası olarak incelenebilir.
417

 

K.N. Mad.75: Akrabanın nafakası ve giyimi teslimden sonra zayi olsa tekrar 

verilmesi gereklidir. Mesela, baba için oğul üzerine nafaka farz olduktan sonra oğul, 

bir aylık nafaka ile bir aylık giyimi peşin olarak verir, baba, “zayi oldu tekrar 

isterim” dediği takdirde ve sözünde doğru olduğu bilinirse, oğul tekrar vermeye 

mecburdur. Diğer yakın akrabalarında da durum böyledir. Fakat kadının nafakası ve 

giyimi teslimden sonra zayi olsa, kocası bundan mesul değil ve tekrar vermesi 

gerekmez. 

K.N. Mad. 96: Zi-rahm mahrem’de (nikah düşmeyecek akraba)  nafakanın gerekliliği 

ihtiyaca bağlıdır. Oğul, aylık belirli nafakayı babasına peşin verme ve ay geçtiği 

halde nafaka daha harcanmadan babanın yanında mevcutsa veya sadaka gibi bir 

durumla babanın eline mal geçse, babadaki mevcut olan nafaka harcanmadıkça 

oğulun başka nafaka vermesi gerekmez.             

              Nafaka alacaklısı hısım, belirli süre için nafakasını peşin aldıktan 

sonra, süre dolmadan tekrar nafakaya ihtiyaç duyduğunda nafaka borçlusu 

ihtiyacını giderecek şekilde talebini karşılamak zorundadır. Çünkü bu nafaka 

bir yardım mükellefiyetidir. Ödeme zamanı geldiğinde alacaklı önceki 

nafakasını bitirmemişse veya üçüncü kişilerin yardımları sayesinde nafakaya 

ihtiyaç hissetmiyorsa, nafaka almaya hakkı olmaz. 

              Türk Medeni Kanununda yardım nafakası için talepte bulunabilmesi 

için M.K. 364’e göre, eğer yardım edilmediği takdirde muhakkak zarurete 

düşeceğini ispat etmesi gereklidir.
418

 

              Medeni Hukukta nafaka alacaklısının, peşin ödemeden sonra ölmesi 

halinde, peşin ödenen nafakanın ölüm tarihinden sonraki döneme ait miktar 

terikesinden nafaka yükümlüsüne iade edilir.
419

 

                                                           
415

 Ergenekon, Yardım Nafakaları, 26 
416

 Özcan, Hısımlık Nafakası, 66 
417

 M.K. mad. 364 
418

 Y. 2. HD. 3. 3. 1975-1781/2009; Y. HGK. 17. 9. 1969-389/691 



97 

 

K.N. Mad. 43: Nafakanın bir kimse üzerine vacip olmasının sebebi üçtür. Evlilik, 

akrabalık ve mülkiyettir. Yani bir yabancının nafakası diğer yabancı üzerine 

gerekmez. Örneğin, bir babaya oğlunun eşinin nafakasını ödemesi gerekmez. Aksi de 

böyledir. 

              Türk Medeni Hukukunda da kayınpeder gelininin nafakasından 

sorumlu değildir.
420

 Nitekim 364. Maddede nafaka sorumluluğunun sadece usûl, 

fürû ve kardeşler arasında olduğu belirtilmiştir. 

K.N. Mad.307: Hâkim, nafaka takdir ederken, takdir tarihi hükümden sonra geçerli 

olmak üzere takdir eder. Geçmiş zamana şamil kılamaz. Hâkim belirli bir geçmişten 

yani mesela kadının dilekçesini hâkime verdiği tarihten itibaren nafakayı takdir etse 

geçerli olmaz. Nafakanın başlangıç tarihi nafaka takdir tarihidir. Hâkim nafakaya 

hükmederken, hükmün karar tarihinden itibaren geçerli olduğunu bildirir ve hükmü 

geçmiş için geçerli değildir. 

              Türk Medeni Hukukunda, nafakanın başlangıç tarihi dava tarihidir.
421

 

K.N. Mad.479: Kız çocukları fakir oldukları takdirde evli olmadıkça nafakaları 

babalarına gerekir. Mesela bir kimse çok kazanan biri ve kendi rızkından fazla 

kazanmakta olduğu halde o kimsenin baliğ ve fakir kızı ondan nafaka talep etse 

vermesi gerekir. 

K.N. Mad.480: Kız çocuk evlendiğinde nafakası babasından sakıt olur ve kocasının 

üzerine gerekir. Fakat sonradan ayrılır ve iddeti de bittiğinde o kadının nafakası 

babasına döner. 

              Nafaka alacaklısı kızın evlenmesiyle hısımlık nafakası son bulur ve 

nafaka yükümlülüğü eşiyle beraber tarafların ikisine de düşer. Eşlerin, bu 

yükümlülük aksadığında diğer yükümlü hısımlara başvurma hakları vardır.
422

 

 

K.N. Mad.417: Küçük çocukların nafakaları baba üzerine gereklidir. O çocukların 

nafakalarında anne ve diğer akrabalar babaya ortak edilemez. Bir kimse iki küçük 

çocuğun nafakalarını karşılamayı taahhüd etse, bu çocukların babaları hazır ve 

zengin olunca, o kimse taahhüdünden dönebilir.  

K.N. Mad.418: Küçük çocukların fakir olmaları nafakayı hak etmelerinde şarttır. 

Bunlar mal sahibi ve zengin olurlarsa nafakaları kendi mallarından karşılanır. Bu mal 

                                                                                                                                                                     
419

 Ergenekon, Yardım Nafakaları, 108 
420

 Y. 2. HD. 31. 5. 1957-27-66/3210; 16. 2. 1952-742/1003 
421

 Y. 2. HD. 27. 2. 1951-1128/1591 
422

 Y. İİD. 2. 12. 1949-4547/5367 



98 

 

akla gelen her türlü mülk ve giyeceği kapsar. Bu durumda baba bunları satarak 

çocuğuna infak eder. Çünkü bu mallarla küçük zengin sayılır. Erkek çocuklarda 

nafaka alacaklısı olma durumları ergenlik çağına ulaşıncaya kadardır. Bundan sonra 

hısımlık nafakası alacaklı olma halleri biter, çalışıp kazanmaya muktedir oldukları 

sürece hısımlarından nafaka isteyemeyecektir. Küçük çocukların nafakası babaları 

tarafından karşılanır. Eğer mal varlıkları varsa nafakaları öncelikle bu mal 

varlığından karşılanır. 

             Türk Medeni Hukukunda, çocuk ergin oluncaya kadar bakım borcu 

ana babaya aittir.
423

 Ergin olma yaşının Medeni Kanunda 18 yaşın bitmesiyle 

başladığı belirlenmiştir.
424

 Fakat çocuk ergin olduğu halde eğitimi devam 

ediyorsa duruma göre eğitimi bitene kadar ana baba çocuğa bakmak 

zorundadırlar. Çocukların nafakasının kapsamı çocuğun bakımı, eğitimi ve 

korunması için gereken gelirler olarak M.K. 327’de açıklanmıştır. Nafaka 

miktarı çocuğun ihtiyaçları ve ana babanın hayat koşulları dikkate alınarak 

belirlenir.
425

 Belirlenen nafaka miktarı durumun değişmesiyle tekrar 

belirlenir.
426

 

K.N. Mad.478: İlim talebesi olan ve dini ilim tahsili ile meşgul reşit erkek çocuklar 

bundan dolayı çalışıp kazanmaktan aciz olsalar nafakaları babaları üzerine gerekir. 

Fakat din ilimleriyle meşgul olmayıp, boş ve gereksiz bir takım felsefelerle meşgul 

olan veya sefih olan öğrencinin nafakaları babalarının üzerine gerekmez. Öğrencilik 

hali, nafaka borçlusunun ödeme gücü varsa, öğrenci de İslami hayat içerisinde 

yaşıyorsa, İslam’ın da tasvip ettiği bir alanda eğitim görüyorsa bu durumda acizlik 

hali söz konusu olmaktadır.  

             Medeni Kanunda da babanın bakım borcu, ergin olmasıyla son bulur 

şeklinde açıklama yapmıştık ancak çocuk eğitim görüyor ve öğrenci olması 

çalışıp para kazanmasına imkân vermiyorsa, ana babası eğitimi bitene kadar 

bakım borcunu üstlenir.
427

 Bu M.K. 328’de açıklanmıştır. Ana baba, çocuğu 

olanaklarına göre eğitirler. Onun bedensel, ruhsal, zihinsel ve ahlakî gelişimini 

sağlar ve korurlar.
428

 

                                                           
423

 MK. mad. 328 
424

 M.K., mad. 11 
425

 M.K., mad. 330. 
426

 M.K, mad. 331. 
427

 Y. HGK. 13. 3. 1963-99/11; Y. HGK. 2. 2. 1966-456/22 
428

 M.K., mad. 340 



99 

 

K.N. Mad.115: Yakınlar ile daha uzak akrabalar bir araya toplandığında nafaka yakın 

akrabalar üzerine gerekir. Yoksa mirasa dikkat edilmez. Mesela, bir fakirin zengin 

oğluyla zengin oğlunun oğlu beraber düşünüldüğünde o fakirin nafakası oğul 

üzerinedir. Çünkü, oğul fakir olan kişiye oğulun oğlundan daha yakındır. Nitekim 

zengin kızıyla zengin oğul oğlu bulunduğunda nafaka kız üzerine gereklidir. Çünkü 

kız daha yakındır. Halbukî miras aralarında yarı yarıya paylaştırılır. Bunun gibi bir 

fakirin kızının zengin çocuğu olsa ve erkek kardeşinin zengin oğlu olsa o kişinin 

nafakası kızının çocuğuna aittir. Bu çocuk gerek erkek gerekse kız olsun aynıdır. 

Çünkü kızının çocuğu kendi cüzüdür, erkek kardeş cüzü değildir. (Halbûki o fakirin 

bütün mirası erkek kardeşe ait olur.) 

Nitekim bir Müslüman fakirin Hristiyan oğlu ile Müslüman erkek kardeşi olsa o 

fakirin nafakası Hristiyan oğula aittir. (Halbûki fakirin bütün mirası erkek kardeşe 

aittir.) 

Bir fakirin zengin kızıyla ana baba bir kız kardeşi olsa nafakası kızı üzerine lazımdır. 

Halbukî o fakirin mirasını kız evlatla kız kardeş yarı yarıya ortaktırlar. Bu kural fürû 

üzerine vacip olan usûl nafakasında geçerlidir. Aksinde geçerli değildir. 

K.N. Mad.116: Yakınlıkta eşitlik bulunduğu takdirde ikinci olarak aralarında 

üstünlük olana itibara edilir ve o kişi nafakayı vermekte daha kıdemli olur. Yoksa 

nafaka miras takdirine göre taksim edilmez. Doğum yakınlığında iki akraba usûl ve 

fürû aynı akrabalık durumunda bulunduğu zaman mesela baba ve oğul, dede ve 

oğulun oğlu gibi böyle bir durumda da bu hüküm geçerlidir. Mesela bir fakirin 

zengin babası ve zengin oğlu olsa bu fakirin nafakası oğul üzerine gerekir. 

Akrabalıkta ikisi de eşittir fakat oğulda üstünlük vardır ki o da “Kendin ve malın 

babanındır” hadisi şerifidir. 

K.N. Mad.117: Yakınlıkta eşitlik bulunduğunda üstünlükte de eşitlik varsa üçüncü 

olarak miras düşme durumuna bakılır. Yani nafaka alan kimsenin mirası nafaka 

verenlere ne oranla düşüyorsa o fakirin nafakası da o şekilde miras miktarına oranla 

vermeleri gerekir. Bir fakirin zengin dedesiyle zengin oğul oğlu bulunsa nafakayı 

mirasları miktarı vermeleri gereklidir. Yani nafakanın altıda birini dede ve gerisini 

oğul oğlu vermesi gereklidir. 

              Nafaka alacaklısı fürûun ilk olarak borçlusu babadır. Babanın ölümü halinde 

terikesi yoksa yükümlülüğü sona erer. Fürûun nafakası diğer usul hısımlara geçer. 

Usûl hısımlarının hepsinin mirasçı olmadığı durumda, nafaka borçlusu usûlün fürûa 

yakınlık derecesine göre tayin edilecektir. Mesela yükümlü olabilecek kişi olarak 



100 

 

anne ve annenin babası varsa cüz’iyet itibariyle anne daha yakın olduğu için 

yükümlü anne olacaktır. Eğer yükümlü olacak kişiler yakınlıkta aynı derecedeyse 

birinin diğerine üstünlüğü varsa o usûl yükümlü sayılacaktır. Mesela annenin babası 

ve babanın babası olduğu durumda babanın babası yükümlü kabul edilecektir. 

Çünkü, varis olma önceliği ona aittir. Eğer öncelik bakımından eşitseler ve hepsi de 

mirasçı durumundaysa herkes mirastaki hisseleri oranında yükümlü olacaktır. 

              Türk Medeni Hukukunda da, mirasta kabul edilen sıra, nafaka 

yükümlülüğünde kabul edilmiştir. M.K. 365. maddede “nafaka davası, 

mirasçılıktaki sıra gözönünde bulundurularak açılır.” şeklinde açıklanmıştır.  

K.N. Mad.511: Fürû üzerine usûlün nafakasının vücub sebebi doğumdur. Yoksa ona 

kalan miras değildir. Füruun usûle yakınlıkta eşitlikleri nafakada eşitliklerini 

gerektirir. Miras dikkate alınmaz. Bu durumda füru erkek ve kadın olarak karışık ve 

yakınlıkta eşit olsalar bunların usulün nafakalarını aynı düzeyde vermeleri gerekir. 

Yoksa kadının miras hisselerinin erkeğinkinden az olmasıyla miras hisselerine göre 

nafaka verilemez. Mesela bir kimsenin her biri zengin oğlu ve kızı bulunsa o 

kimsenin nafakasını bunların seviyelerine göre vermeleri gerekir. Yoksa mirasta 

olduğu gibi nafakanın üçte ikisini oğul, üçte birini kızın vermesi gerekmez. Nitekim 

o kimsenin her biri zengin oğulun oğlu ve kızın kızı bulunsa onun nafakasını eşit 

olarak vermeleri gerekir. 

              Medeni Hukukta madde 365’da nafakanın hangi sıraya göre talep 

edileceği açıklanmıştır. Kanundaki miras hükümlerine uygun olarak ve 

mirastaki sıraya uyularak nafaka tayin edilir. Alacaklı olan usul öncelikle 

evlatlarını veya evlatlığına sonradan torunlarına müracaat eder.
429

Birinci 

sıradaki yükümlünün nafaka ödemeye gücü yettiği sürece bu sıralamaya dikkat 

edilir. Eğer gücü yoksa ikinci sıraya geçilir. Daha sonradan birinci sıradakinin 

imkanları ödeme yapmasına elverişli hale geldiğinde tekrar birinci sıraya 

dönülür.
430

 

K.N. Mad.557:  Civar hısımdan olup kazanmaya muktedir bulunan nafaka alan kişi 

zengin addolunur. Bir kimse fakir ve fakat kazanmaya kadir olsa bunun nafakası 

mesela zengin olan amcası üzerine gerekmez. Bu durumda zevil-erham dürüst 

insanlardan oldukları takdirde nafakalarını kendi çalışması ve kazanmalarıyla elde 

etmeleri gerekir. 

                                                           
429

 Ergenekon, Yardım Nafakaları, 75 
430

 Y. 2. HD. 19. 1. 1960-210/372 



101 

 

Civar hısımların (usûl ve fürû dışında, nesepleri ortak bir usûlde birleşen 

hısımlar), diğer civar hısımlarından nafaka talep edebilmeleri için fakirlikleri 

yanında, çalışıp kazanmaktan aciz olmaları gerekmektedir. Türk Medeni 

Hukukunda da genelde hısımların yardım nafakası alabilmeleri için çalışamaz 

durumda olmaları şarttır. Hatta bu durumun doktor raporu ile ispatlanması 

yüksek mahkeme tarafından şart koşulmuştur.
431

 

K.N. Mad.64: Karı, fürû, köle ve cariyelerin dışındaki nafaka alanlar için yakının 

nafakasının lüzumunda, o yakının yani nafaka verenin sadaka alamayacak kadar 

zengin olması şarttır. Zengin olmayan çalışıp kazanmaya muktedir olsa bile onun 

üzerine akrabanın nafakasını vermesi gerekmez. Mesela, fakir küçük bir kız kardeşin 

nafakası fakir bulunan erkek kardeşi üzerine lazım değildir.  O erkek kardeş çalışsa 

bile bu böyledir. Nitekim, oğul fakirse ve ebeveyni de fakirse o ikisine yalnız başına 

nafaka vermesi gerekmeyip, bunun yerine kendi sofrasına alarak yedirmesi gerekir. 

             Civar hısımların nafakasıyla ilgili yükümlü olabilmek için zenginlik 

şarttır. Türk Medeni Hukukunda civar hısımlardan yalnızca kardeşler arasında 

nafakanın söz konusudur. Usul ve füru arasındaki nafakada ödeme gücünden 

çok çalışmaya muktedir olabilme şartı aranmasına rağmen, kardeşler arasında 

“refah halinde” olma şartı M.K. 364’de belirtilmiştir. 

                                                           
431

 Y. 2. HD. 5. 5. 1960-2717/2721; Y. 2. HD. 20. 2. 1959-786/1010 



102 

 

                                                            SONUÇ 

              Yaptığımız bu çalışmada, bütün hukuk sistemlerde bir yeri olan nafaka 

konusunun aslında hiçbir sistemin İslam Hukuku kadar bu konuya yer ayırmadığını 

görmüş olduk. İslâm hukukundan başka hiçbir hukuk sistemi kadın, çocuk ve diğer 

mağdur durumda olabilecek hısımların hukukunu koruma adına bu derece bir 

sorumluluk anlayışı içinde olamamıştır. Osmanlı Devleti’nin kuruluşundan itibaren 

temelinde İslam Hukuku olan bir hukuk sistemi uygulanmış ve nafaka konusunda da 

tarafların mağduriyetlerine hiç fırsat vermeksizin o günün şartları gözönünde 

bulundurularak marufa göre düzenlenmiştir. 

              Osmanlı Devleti’nin son dönemlerinde bir süre uygulanmış olan Kitabû’n-

Nafakat adlı bu eser aslında bir kanun kitabı niteliğindedir. Diğer hukuk konularında 

olduğu gibi nafaka konusu da fıkıh kitaplarında dağınık halde olup, mahkemelerde 

bunun gibi sebeplerden dolayı uygulamada birtakım güçlükler yaşanıyordu. Bu kitap 

yaşanan sıkıntının ortadan kalkması için, fıkıh kitaplarında olan bütün nafaka 

hükümlerinin bir araya getirilmesini sağlamayı amaçlayarak ortaya çıkarılmıştır.    

               Kitabû’n-Nafakat(V)’ı, günümüz Medeni hukukunda nafaka konusuyla 

karşılaştırmalı olarak incelediğimiz bu çalışmada Medeni Kanunu esas alarak 

mukayese yapmaya çalıştık. Çünkü “Kitabû’n Nafakat”’ ta yer alan kanun 

maddelerinin hepsinin Türk Medeni Kanununda karşılığını bulamadık. Ayrıca kitapta 

ilk bakışta bazı ilgili nafaka maddelerinin tekrarlandığını zannedebiliriz. Fakat bütün 

bu maddelerde farklı durumlara cevap veren nüansların olduğunu görmekteyiz. 

              Temeli İslâm hukuku olan Osmanlı hukuk sisteminde “mülkiyet nafakası” 

olarak incelenen konuya, aile hukukuyla ilgili bir çalışmayı hedeflediğimiz için yer 

vermedik. 

              Yaptığımız karşılaştırmada vardığımız sonuçları kısaca şu şekilde 

özetleyebiliriz; 



103 

 

 K.N.’ ta evlilik ve hısımlık nafakası olarak incelenen konuyu aynı başlıklar altında 

M.K.’ da görmekteyiz. Nafaka kapsamına giren yiyecek, giyecek, mesken ve tedavi 

harcamaları her iki sistemde de mevcuttur. 

               K.N.’ ta evlilik nafakasında nafaka borçlusu olan kocayken, M.K.’da eşler 

güçleri oranında bu sorumluluğu paylaşırlar. Kocaya ait bir sebepten dolayı meydana 

gelen ayrılıklarda her iki sisteme göre kadın iddet nafakası alır. Bu süre K.N’ ta 3 ay, 

M.K.’ da 300 gündür. 

             Evlilik nafakasının geçerliliği K.N.’ ta nikâh akdinin yapılmasıyla başlar 

şeklinde yer alır, M.K’da evlilik birliğinin kurulmasıyla şeklinde açıklanır. Kocanın 

nafaka verme görevini ihmal etmesi durumunda, kocanın bu yükümlülüğü talep 

tarihinde değil kararın verildiği tarihte başlar. M.K.’da yükümlülük talep tarihinde 

başlar. 

             Fürûun nafakası konusunda her iki sistem aynı görüştedir. Erkek çocuğun 

nafakasında çalışıp kazanmaktan aciz olma şartı aranmış ve ayrıca istisnaî olarak 

öğrenciliği devam eden erkek çocuğun nafakasında da bu şarta bakılmamış, 

nafakasını K.N.’ta baba, M.K.’da eşler beraber sağlamak durumunda kalmıştır. 

             Usulün nafakasında nafaka yükümlüsünün çalışıp kazanmaya muktedir 

olması şart koşulmuş, zengin olması şartı aranmamıştır. Nafaka alacaklısı olan 

usûlün fakir olması gerekmektedir. K.N.’ ta çalışıp kazanmaktan aciz olmasına 

bakılmazken M.K.’da bu şart aranmıştır. 

             Hısımlık nafakasında ise, M.K.’ da K.N.’ tan farklı olarak evlatlık edinenle 

evlatlık olan arasında nafaka yükümlülüğü söz konusudur. Ayrıca bu yükümlülük 

evlilik nafakasında olduğu gibi nafakanın karar altına alındığı zaman, M.K.’ da ise 

dava tarihinde başlar.  

             Nafaka takdir edilirken her iki hukuk sisteminde de tarafların mali 

durumlarına bakarak belirleme yapılır ve mali durumlarında veya fiyatlarda meydana 

gelecek değişikliklere göre nafaka yeniden belirlenebilir. Taraflardan birinin 

ölümüyle bu yükümlülük düşer. 

             K.N. civar hısımların mahrem hısımları kapsadığını söylerken, M.K. sadece 

kardeşler arasında söz konusudur der. İki uygulamada da alacaklı çalışıp 

kazanmaktan aciz olmalı, borçlu ise zengin olmalıdır. Son olarak şunu belirtmekte 

fayda vardır. Nafaka gibi aileyi ilgilendiren konuların Kur'an ve Sünnette "ma'rûf"
432

 

                                                           
432432

 Mar’ûf: Allah’a kulluk ve insanlara muamele hususlarında tasvip gören, iyi, güzelsöz ve 

davranışlardır.(Bkz. Lisanü’l-Arab, “arf” mad.) 



104 

 

kriterine bağlanmış olması, konuyu büyük ölçüde güncellemede kolaylık sağlıyor. 

Bu şekilde kişilerin sosyal durumuna, gelir seviyesine ve meslek durumuna göre 

konuların güncellenmesi mümkün oluyor. Nitekim Osmanlı hukukunun yapısında da 

“ma’ruf” işleyişine yer verildiğini görmekteyiz. Daha önce yer verdiğimiz Hind 

Hadisinde, Hz. Peygamber Efendimiz’in, Ebu Süfyan’ın eşine “Mar’uf üzere sana ve 

çocuğuna yetecek kadarını alabilirsin.” sözü bu uygulamanın geçerliliğini ortaya 

koymaktadır. 



105 

 

                                       

 

                                         KAYNAKÇA 
 

AHMED b. Hanbel, el- Müsned, Mısır, 1313 

AKGÜNDÜZ, Ahmet, Mukayeseli İslâm ve Osmanlı Hukuku Külliyatı, 

Diyarbakır, 1986 

      -Osmanlı Kanunnâmeleri ve Hukukî Tahlilleri, İstanbul, 1990 

      -Şer’iye Sicilleri, TDAV, İstanbul, 1988 

AKGÜNDÜZ, Murat, 19. Asır Başlarına Kadar Osmanlı Devletinde 

Şeyhülislamlık, (Yayınlanmamış Doktora Tezi, M. Ü. S. B. E), İstanbul, 1998 

AKMAN, Mehmet, Osmanlı Devletinde Kardeş Katli (Doktora Tezi), İstanbul, 

1998 

      -“Örf”, İA, IV 

AKYILMAZ, Gül-CİN, Halil, Türk Hukuk Tarihi, Konya, 2011 

ALİ HAYDAR EFENDİ, Düreru’l Hukkâm Şerhu Mecelleti’l-Ahkâm, İstanbul, 

1912 

ANSAY, Sabri Şakir, Hukuk Tarihinde İslam Hukuku, Ankara, 1958 

ATAR, Fahrettin, “Fetvâ”, DİA, XII 

        İslâm Adliye Teşkilatı, Ortaya Çıkışı ve İşleyişi, Ankara, 1979 

AYAZ, Sıddıka, Osmanlı Devletinde Kanunlaştırma Hareketleri (19 ve 

20.Yüzyıllar), (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, M.Ü.S.B.E.), İstanbul,1998      

AYDIN, Mehmet Akif, Türk Hukuk Tarihi, İstanbul, 1995 

         İslâm ve Osmanlı Hukuk Araştırmaları, İstanbul, 1996 

         İslâm –Osmanlı Aile Hukuku, İstanbul, 1985 

el- BABERTİ, Muhammed b. Mahmud, el-İnaye Şerhu’l-Hidaye, Mısır, 1316 

BARKAN, Ömer Lütfi, “Osmanlı İmparatorluğunda Teşkilat ve Müesseselerinin                                                                                                                               

         -Şer’iliği Meselesi” İHFM, XII/3-4 



106 

 

         -“Türkiye’de Din ve Devlet İlişkilerinin Tarihsel Gelişimi”, Cumhuriyetin 

50. Yıldönümü Semineri, Ankara, 1975                              

          - “Kanunnâme”, İA, VI 

           -XV. ve XVI. Asırlarda Osmanlı İmparatorluğunda Zirai                            

Ekonominin Mali ve Hukuki Esasları, (Kanunlar), XIX-XX, İstanbul, 1943  

BERKİ, Ali Himmet, İslâm Şeriatinde Kazâ Tarihi ve İftâ Müessesesi, Ankara, 

1962 

BİLMEN, Ö, Nasuhî,  Hukuku İslâmiyye ve İstılahâtı Fıkhıyye Kâmûsu, İstanbul, 

1969  

el- BUHARİ, Muhammed b. İsmail, el-Camiu’s-Sahih, Mısır, 1313-1314. 

Ceride-i İlmiyye, İstanbul, 1332. 

CESSAS, Ahmed b. Ali, el-Füsûl fi’l-usûl, Kuveyt, 1994. 

el-CEZERİ, Abdurrahman, Kitâbu’l-fıkh ale’l-mezâhibi’l-erbaâ, Mısır, tr.(2.baskı). 

CİN, Halil, İslâm ve Osmanlı Hukukunda Evlenme, Ankara, 1974.                                   

CİN, Halil- AKGÜNDÜZ, Ahmet, Türk Hukuk Tarihi, I, İstanbul, 1990. 

EBU DAVUD, Süleyman b. Eş’as, Sünen, Mısır, 1371.                                  

EBÛL-ULÂ MARDİN, Medeni Hukuk Cephesinden Ahmed Cevdet Paşa, 

İstanbul, 1946.   

EBU ZEHRA, Muhammed, İslâm Hukuku Metodolojisi, Ankara, 1973.                                  

Daire-i Meşîhat-ı İslâmiyye Tahrîrât-Mektûbî Kalemi Tebligât ve Ta’mim 

Defteri, no.1621, no. 1626, 1628 

DEMİRCİ, İslam, Osmanlı Meşihat Makamına Bağlı Te’lif-i Mesâil Şubesinin 

Kuruluşu ve İslam Hukuku Alanında Yaptığı Çalışmalar ( Yüksek lisans tezi, 

M.Ü. S.B.E), İstanbul, 2002. 

DÖNDÜREN, Hamdi, Delilleriyle İslâm İlmihali, İstanbul, 2005. 

                -Aile İlmihali, İstanbul, 2012. 

DÖNMEZ, İbrahim Kafi, “Cünun”, DİA, VIII 

Düstur, II.Tertip, VI, VIII, Dersaâdet, İstanbul, 1334. 

DÜZENLİ, Pehlül, İslâm Müftülüğü Kütüphanesinde Bulunan Meşîhat Fetvâları 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, M.Ü.S.B.E.), İstanbul, 1995.                                

ERASLAN, Sadık, Şeyhülislamlık Kurumu ve Ceride-i İlmiye(Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, A.Ü. S. B. E), Ankara, 1989. 



107 

 

ERGENEKON, Yılmaz, Türk Medeni Hukukunda Yardım Nafakaları, İstanbul, 

1966. 

ERGİN, Osman Nuri, Mecelle-i Umûm-ı Belediye, İstanbul, 1922. 

Fetvâhâne-i Âli Ecvibe-i Şeriyye Defteri, no. 378 

FEYZİOĞLU, Feyzi N ecmeddin, Aile Hukuku, İstanbul, 1979. 

FINDIKOĞLU, Ziyaettin Fahri, Hukuk Sosyolojisi, İstanbul, 1958. 

el-FIRÛZÂBÂDÎ, Muhammed b. Ya’kub, el-Kâmûsu’l-Muhît, Beyrut, 1986.                                

GÖKBİLGİN, M. Tayyib,  “Süleyman I” İA, XI 

GÖNENSAY, Samim, Medeni Hukuk, İstanbul, 1937. 

HAMİDULLAH, Muhammed, İslâm Peygamberi, tr.Salih Tuğ, İstanbul, 1993. 

             -“Ebu Hanife’nin İslam Hukukunun Tedvini İçin Tesis ettiği Akademi”, 

İslam’ın Hukuk İlmine Yardımları, tr. Salih Tuğ, 1962. 

El-HASKEFÎ, Muhammed Ali, ed-Durri’l-Muhtâr-Şerhu Tenvîri’l-Ebsar, Mısır, 

tr.                   

HEYET, el-Fetâvâ’l-Hindiyye, Beyrut, 1980.                                     

İBN ABİDİN, Muhammed Emin b. Ömer, Reddu’l-Muhtâr ale’d-Durri’l-Muhtâr, 

Mısır, 1386.                           

İBN HAZM, Ali b. Muhammed, el-Muhallâ, Mısır, tr.                                

İBN HÜMAN, Muhammed b. Abdilvâhid Kemaleddin, Fethu’l-Kadîr Şerhu’l-

Hidâye, Mısır, 1316.                                

İBN MANZUR, Muhammed b. Mükerrem, Lisânu’l-Arab, Mısır, 1372.                                

İBNU’L MURTEZA, Ahmed b. Yahyâ, el-Bahru’z-zehhâru’l-cami li mezâhibi 

Ulemâi’l-emsâr, Mısır, 1366. 

İBN NÜCEYM, Zeynuddin b. İbrahim, Bidâyetü’l-Müctehid ve Nihâyetü’l-

Muktesid, Mısır, 1979.                              

İlmiye Salnamesi, İstanbul, 1334. 

İNALCIK, Halil, “Adaletnameler”, Belgeler, c. II, sy. 3-4, 1965. 

             -“Örf”, İA, IX 

             -“Osmanlı Hukukuna Giriş”AÜSBFD, c. XIII, sy.2, 1958.                                         

İPŞİRLİ, Mehmet, “Şeyhülislam”, DİA, 39 

             -“Bâb-ı Meşihat”, DİA, IV 

             -“Hayri Efendi, Mustafa”DİA, XVII  



108 

 

KADİHAN, el-Hasan b. Mansur, Fetâvâ Kadi Han, Mısır, 1323. 

KAFESOĞLU, İbrahim, Selçuklu Tarihi, İstanbul, 1972. 

 

KARAMAN, Hayrettin, İslâm Hukukunda Mezhepler, İstanbul, 1971.                                          

              -Mukayeseli İslam Hukuku, İstanbul, 2001. 

el-KASÂNÎ, Alaeddin Ebu Bekr b. Mes’ud, Bedâîu’s-Sanai fî Tertîbi’ş-Şerâi, 

Mısır, 1328.  

KAŞIKÇI, Osman, İslâm ve Osmanlı Hukukunda Mecelle, İstanbul, 1997. 

KOCA, Ferhat, “Osmanlılarda Meşîhat Dairesi İçinde Müstakil Bir Birim 

Olarak Fetvâhâne” İlam Araştırma Dergisi, c.II, sy.1, Ocak-Haziran,                                   

1997. 

             -“Fetvâhâne”, DİA, XII 

el-KUDURÎ, Ahmed b. Muhammed, Muhtasaru’l-Kudurî, Mısır, 1384.  

el-MEVSİLÎ, Abdullah b. Mahmud, el-İhtiyâr li Ta’lîli’l-Muhtâr, Mısır, 1370. 

MUMCU, Ahmet, Hukuksal ve Siyasal Karar Organı Olarak Divan-ı Hümayûn, 

Ankara, 1976 

             -Osmanlı Devletinde Siyaseten Katl”, Ankara, 1985.                                      

en-NESEFÎ, Abdullah b. Ahmed, Kenzu’d-Dekâik, Mısır, 1313.  

ÖZCAN, Abdülkadir, “Fatih’in Teşkilat Kanunnamesi ve Nizam-ı Alem İçin 

Kardeş Katli”, İÜEF Tarih Dergisi, s.33, 1982. 

ÖZCAN, Ruhi, İslâm Hukukunda Karı-Koca Nafaka Mükellefiyeti, Erzurum, 

1976. 

               -İslâm Hukukunda Hısımlık Nafakası, Erzurum, 1980.  

PAKALIN, M. Zeki, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, İstanbul, 

1993. 

er-RAGIB el-İsfehânî, el-Müfredât, Mısır, 1381.  

er-RAZİ, Fahruddin Muhammed b. Ömer, Tefsîru’l-Kebir, Mısır, tr.  

es-SERAHSİ, Muhammed b. Ahmed, el-Mebsût, Mısır, 1324.  

eş-ŞAFİÎ, Muhammed b. İdris, el-Ümm, Mısır, 1388.  

ŞATIBÎ, Ebu İshak İbrahim b. Musa, el-Muvâfâkât fi Usûli’l-Ahkâm, Kahire 

eş-ŞELEBİ, Ahmed b. Yunus, Haşiye ale’l-Kenzi ve’t-Tebyîn, Mısır, 1313-1315.                              

ŞEN, Murat, “Osmalı Hukukunun Yapısı”, Osmanlı, c.VI, Ankara, 1999. 



109 

 

eş-ŞEVKÂNÎ, Muhammed b. Ali, Neylu’l-Evtâr, Mısır, tr.                              

eş-ŞİRBİNÎ, El-Hatîb, Muhammed b. Ahmed, Muğni’l-Muhtâc, Mısır, 1317.                               

eş-ŞİRAZÎ, İbrahim b. Ali, el-Mühezzeb, Mısır, tr.                               

et-TAHTAVÎ, Ahmed b. Muhammed, Hâşiyetu’t-Tahtavî ale’d-Durri’l-Muhtâr, 

Mısır, 1254.   

TURSUN BEY, Tarih-i Ebu’l-Feth, Hzr. Mertol Tulum, İstanbul, 1977. 

TUĞ, Salih, İslam Ülkelerinde Anayasa Hareketleri, İstanbul, 1969. 

UĞUR, Yunus, “Şer’iyye Sicilleri”, İA, XII 

ULUÇAY, M. Çağatay, “Manisa Şer’iye Sicillerine Dair Bir Araştırma” TM, 

1953. 

URİEL, Heyd, Studies in Old Ottoman Criminal Law, Oxford, 1973. 

UZUNÇARŞILI, İsmail Hakkı, Osmanlı Devletinin Merkez ve Bahriye Teşkilatı,  

Ankara, 1984. 

              -Osmanlı Devletinin İlmiye Teşkilatı, Ankara,1984.         

              -Osmanlı Tarihi, Ankara, 1984. 

              -Osmanlı Devleti Teşkilatına Methal, İstanbul, 1941.                                  

YAKUT, Esra, Şeyhülislamlık: Yenileşme Dönemi Devlet ve Din, İstanbul, 2005. 

YILDIRIM, Suat,  Kur’ân-ı Hâkim ve Açıklamalı Meali, İstanbul, 1998. 

ez-ZEMAHŞERÎ, Mahmud b. Ömer, Esâsü’l-Belâğa, Mısır, 1960.                               

ZEYDAN, Abdülkerim,  el-Medhal li Deraset’iş-Şeriat’il-İslamiyye, Bağdat, 1977.                               

             -el-Veciz fi Usûlil-Fıkh, Bağdat, 1967.  


