
T.C.  

DOKUZ EYLÜL ÜN İVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENST İTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLER İ ANABİLİM DALI 

FELSEFE VE DİN BİLİMLER İ PROGRAMI 

YÜKSEK L İSANS TEZİ  

 

 

 

YAHUD İ VE İSLÂM KUTSAL L İTERATÜRÜNDE  

HZ. YA’K ŪB VE SEÇİLM İŞLİK KAVRAMI: 

KARŞILA ŞTIRMALI B İR ÇALI ŞMA  

 

 

 

AYNUR YILDIZ 

 

 

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Ali İhsan YİTİK 

 

 

 

 

 

 

 

İZM İR – 2014  



 ii

 



 iii  

YEM İN METN İ 

 

Yüksek Lisans Tezi olarak sunduğum “Yahudi ve İslâm Kutsal 

Literatüründe Hz. Ya’k ūb ve Seçilmişlik Kavramı: Kar şılaştırmalı Bir 

Çalışma”  adlı çalışmamın, tarafımdan, akademik kurallara ve etik değerlere uygun 

olarak yazıldığını ve yararlandığım eserlerin kaynakçada gösterilenlerden 

oluştuğunu, bunlara atıf yapılarak yararlanılmış olduğunu belirtir ve bunu onurumla 

doğrularım. 

 

 

       10. 07. 2014 

       Aynur YILDIZ 

 



 iv

 

ÖZET 

 

Yüksek Lisans Tezi 

Yahudi ve İslâm Kutsal Literatüründe Hz. Ya’k ūb ve Seçilmişlik Kavramı: 

Kar şılaştırmalı Bir Çalı şma 

Aynur YILDIZ 

 

Dokuz Eylül Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı 

Felsefe ve Din Bilimleri Programı 

 

Bu çalışmanın amacı, “Seçilmişlik” kavramı çerçevesinde İslâm ve 

Yahudili ğin ortak şahsiyetlerinden biri olan Ya’kūb Peygamber’in hayatını ve 

önemini ortaya koymaktır. Bir karakter olarak İslam ve Yahudilikteki Ya’kūb 

arasında pek çok fark vardır. Bu sebeple onun hayatı her iki dinin kendi 

terminolojisi ve inanç değerleri temel alınarak incelenecektir.  

Bu çalışma giriş ve beş bölümden oluşmaktadır. Giri ş bölümünde, 

çalışmamızın önemi, amacı ve sınırları tanımlanmış; çalışmada kullandığımız 

yöntem ortaya konulmuş ve konunun araştırılması esnasında karşılaşılan 

zorluklar açıklanmı ştır. 

İlk bölümde, Filistin’in sınırları ve tarihi kısaca açıklanmış, İbrânîlerin 

kökeniyle ilgili görüşler zikredilmi ş, Atalar döneminin kısa tarihi sunulmuş ve 

etimolojik olarak “Seçilmi şlik” kavramının tarihî süreci de ğerlendirilmi ştir. 

İkinci, üçüncü ve dördüncü bölümlerde Ata Ya’kūb’un hayatı Yahudi 

dinî literatürü, terminolojisine ve kronolojisine u ygun olarak betimlenmiştir. 

Dolayısıyla ikinci bölümde Ya’kūb’un gençlik yılları, üçüncü bölümde onun 

Harran’da geçirdi ği dönem ve evlilik hayatı, dördüncü bölümde ise ona “ İsrâil” 

adının verilmesiyle birlikte gelişen olaylar incelenmiştir. 

Beşinci bölümde ise Kur’ân âyetlerine göre bir peygamber olarak 

Ya’k ūb’un hayatı ve İslâm’daki konumu açıklanmıştır. Sonuç bölümde ise, 



 v

Yahudilik ve İslâm’da Ata Peygamber Ya’kūb’un konumu seçilmişlik 

çerçevesinde karşılaştırılmı ş ve bu konuda birtakım önerilerde bulunulmuştur. 

 

Anahtar Kelimeler: Ya’k ūb, İsrâil, seçilmişlik, ata, kutsanma, ilk oğul, 

Ken’an, Beytel 

 

 



 vi

 

ABSTRACT 

 

Master’s Thesis 

Jacob and Idea of Chosen People in Jewish and Islamic Literature: A 

Comparative Study 

Aynur YILDIZ 

 

Dokuz Eylül University 

Graduate School of Social Sciences 

Department of Philosophy and Religious Sciences 

Philosophy and Religious Sciences Program 

 

The purpose of this study is to illustrate life and importance of Prophet 

Jacob who is one of common figures of Islam and Judaism within the 

framework of “Chosen People” notion. As a character, there are differences on 

“Jacob” between Judaic and Islamic Literature. Thus, his life will be examined 

by considering both these religions’ terminology and faith values individually.  

This study consists of introduction and five chapters. In introduction, 

study’s importance, aim and contents has been described; the method, we used 

in this study, has been illustrated and difficulties that had been explored during 

research has given.  

In Chapter One, the borders and history of Palestine was explained 

briefly, different aspects concerned origin of Hebrews was stated, age of 

Patriarchs’s short history was recounted and historical process of “Chosen 

People” notion etymologically was qualified. 

In following three chapters, life of Patriarch Jacob was pictured 

accordingly Jewish religious literature and terminology. This picture bases on 

chronological order in Torah. Hence youth Jacob in Canaan in chapter two, his 

Haran life and marriages in chapter three, given name of “Israel” to him and 

events after this age in chapter four was studied. 



 vii

In Chapter Five, as a prophet in Islam, Jacob’s his life and position in 

Islam was explained accordingly verses of Quran. In Conclusion, two different 

position of Jacob, as a Patriarch and as a Prophet and the concept of chosenness 

in Judaism was proposed. 

 

Keywords: Jacob, Israel, chosen people, patriarch, blessing, 

primogeniture, Canaan, Bethel. 

 



 viii  

YAHUD İ VE İSLÂM KUTSAL L İTERATÜRÜNDE HZ. YA’K ŪB VE 

SEÇİLM İŞLİK KAVRAMI: KAR ŞILA ŞTIRMALI B İR ÇALI ŞMA 

 

İÇİNDEKİLER 

 

TEZ ONAY SAYFASI        ii 

YEMİN METNİ         iii 

ÖZET           iv 

ABSTRACT          vi 

İÇİNDEKİLER         viii 

KISALTMALAR         xii 

TABLOLAR L İSTESİ        xiii 

HARİTALAR L İSTESİ        xiv 

 

GİRİŞ           1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

YA’K ŪB PEYGAMBER’ İN YAŞADIĞI DÖNEM VE COĞRAFYA 

 

1.1. İBRÂNÎLER VE VAAD EDİLM İŞ TOPRAKLAR    25 

1.1.1. Filistin ve Jeopolitik Konumu      25 

1.1.2. İbrânîler ve Kökenleri       31 

1.1.2.1. İbrânî Kelimesinin Etimolojisi     31 

1.1.2.2. İbrânîlerin Kökenine Dair Hipotezler    34 

1.1.2.2.1. Aryan Göçleri       35 

1.1.2.2.2. Deniz Kavimleri      36 

1.1.2.2.3. Semitik Göç Hareketleri     37 

1.2. ATALAR DÖNEM İ        40 

1.2.1. Atalar Dönemi ve Bu Döneme İlişkin Çalışmalar   40 

1.2.2. Ata İbrâhim ve İshak       44 

1.3. SEÇİLM İŞLİK KAVRAMI        57 

1.3.1. Seçilmişlik ve Ahitleşme       58 



 ix

1.3.2. Seçilmişlik Öğretisinin Tarihsel Süreci     60 

1.3.3. Atalar Dönemine İlişkin Ahitleşme ve Seçilmişlik   65 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

YA’K ŪB’UN KEN’AN’DA GEÇ İRDİĞİ GENÇLİK YILLARI 

 

2.1. TANAH’TA ATA YA’K ŪB’LA İLGİLİ ANLATIMLAR   69 

2.2. TOLEDOT: YA’K ŪB VE ESAV      70 

2.2.1. Ya’kūb ve Esav’ın Doğumu      71 

2.2.1.1. Rebeka’ya Bildirilen Kehânet     71 

2.2.1.2. Esav ve Edomlular       77 

2.2.1.3. Ya’kūb/Yaakov       80 

2.2.2. İkizlerin Seçilmişlik Ticareti      87 

2.2.2.1. Behor: İlk Doğum Hakkı      87 

2.2.2.2. Ya’kūb İlk Doğum Hakkını Satın Alıyor    89 

2.2.3. Beraha: İlahî Kutsanma       97 

2.2.3.1. Beraha Kavramı ve Önemi      98 

2.2.3.2. Rebeka ve Ya’kūb’un Beraha Tuzağı    99 

2.2.3.3. Esav’ın İlahî Kutsamayı Kaybedişi     106 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

YA’K ŪB’UN HARRAN YOLCULU ĞU VE HAYATI 

 

3.1. VAYETSE         113 

3.2. YA’K ŪB’UN BEYTEL RÜYASI      114 

3.2.1. Antik Dünyada Rüyalar ve Değeri     115 

3.2.2. Biçare Bir Kaçak        117 

3.2.3. Solam: Göklere Kurulan Merdiven     119 

3.2.4. Tanrı’nın Melekleri       121 

3.2.5. İbrâhim’in İlâhî Kutsaması      122 

3.2.6. Ya’kūb’un Beytel’de Tanrı’yla Ahitleşmesi    123 

3.3. YA’K ŪB’UN EVL İLİK HAYATI VE ON İKİ ATA   129 



 x

3.3.1. Ya’kūb-Rahel Karşılaşması      130 

3.3.2. Ya’kūb’un Düştüğü Büyük Tuzak     133 

3.3.3. Lea-Rahel Rekabeti       139 

3.3.4. On İki Atanın Doğumu       144 

3.4. YA’K ŪB VE LABAN       155 

3.4.1. Ya’kūb-Laban Pazarlığı       155 

3.4.2. Ya’kūb’un Harran’dan Kaçışı ve Terafim    161 

3.4.3. İsrâil-Aramî Paktı        166 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

YA’K ŪB’UN HAYATINDA“ İSRÂİL” EVRES İ 

 

4.1. VAY İŞLAH: YA’K ŪB’UN İSRÂİL’E DÖNÜŞÜMÜ   169 

4.1.1. Kadere Verilen Yön: İsimlendirme     170 

4.1.2. Ya’kūb Mahanayim’de: İki Ordugâh     172 

4.1.3. Peniel’de İlahi Varlıkla Güreş      176 

4.1.3.1. Yabok Kelimesi ve Yabok Nehri     177 

4.1.3.2. Kimli ği Meçhul Rakip      178 

4.1.3.3. Ya’kūb’dan İsrâil’e       182 

4.1.3.4. Ya’kūb’un Uyluğu ve Yahudi Şeriatındaki Yeri   188 

4.1.4. Ya’kūb Beytel’de Tanrı’yla Görüşüyor     190 

4.1.4.1. Şekem’de Ya’kūb Hanesine Uğrayan Büyük Keder   191 

4.1.4.2. Beytel Hazırlığı ve Monoteizmin Zaferi    194 

4.1.4.3. Ya’kūb ve Soyunun İsrâil Olarak Seçilmişliği   196 

4.1.4.4. “Her Başlangıç Zordur”      202 

4.2. VAYH İ: YA’K ŪB’UN SON GÜNLERİ     204 

4.2.1. Ataların Aile Mezarlığı: Makpela Mağarası    205 

4.2.2. Seçilmiş Oğullar: Efraim-Menasse      208 

4.2.3. Ya’kūb’un On İki Ataya İlişkin Kehânetleri    213 

4.2.4. Ya’kūb’un Vefatı        227 



 xi

BEŞİNCİ BÖLÜM 

İSLÂM KAYNAKLARINDA YA’K ŪB PEYGAMBER 

5.1. YA’K ŪB PEYGAMBER’İN HAYATI     231 

5.2. KUR’ÂN-I KERÎM’DE YA’K ŪB PEYGAMBER HAKKINDA GEÇEN 

MESELELER         237 

5.2.1. Ya’kūb Peygamber’in Fazileti ve Müjdelenmesi    237 

5.2.2. Yûsuf Kıssasında Ya’kūb Peygamber     238 

5.2.3. Ya’kūb’un Kendine Yasakladığı Şeyler ve Nesih Tartışması  246 

5.2.4. Ata Peygamberlerin Dini ve Ya’kūb’un Vasiyeti    251 

5.2.4.1. Ya’kūb Soyu ve Kur’ân’ın Seçilmişlik Konusundaki Görüşü 252 

5.2.4.2. Ataların Dini ve Hz. Ya’kūb’un Vasiyeti    257 

 

SONUÇ          268 

KAYNAKÇA          274 

 

 



 xii

 

KISALTMALAR 

 

Bkz.  Bakınız 

çev.  Çeviren 

ed. By . Editör 

nşr.  Naşir 

Trans. by. Çevirmen 

vs.  Vesaire  

yy.  Yüzyıl 

MÖ.   Milattan önce 

MS.  Milattan sonra 

AÜİFD Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 

AÜSBF Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Fakültesi 

ÇÜİFD Çukurova Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 

DDD  Dictionary of Deities and Demons in the Bible 

DİA  Diyanet İslâm Ansiklopedisi 

EH  Encyclopedia Hebraica 

EJ  Encyclopedia Judaica 

ER  Encyclopedia of Religion 

İA  İslâm Ansiklopedisi 

İSAM  İslâmî Araştırmalar Merkezi 

İTOBİAD İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi 

JE  The Jewish Encyclopedia 

JETS  Journal of the Evangelical Theological Society 

MEB   Milli E ğitim Bakanlığı 

PRE  Pirke de Rabbi Eliezer 

TDK   Türk Dil Kurumu 

UK   United Kingdom 

USA  United States of America 

 



 xiii  

TABLOLAR L İSTESİ 

 

Tablo 1: İbrâhim’le Yapılan Ahit ve İbrâhim’in Seçilmişliği  s. 66 

Tablo 2: İshak’la Yapılan Ahit ve İshak’ın Seçilmişliği   s. 67 

Tablo 3: Ya’kūb’la Yapılan Ahit ve Ya’kūb’un Seçilmişliği  s. 67 



 xiv

HARİTALAR L İSTESİ 

 

Harita 1: Levant bölgesi       s. 27 

Harita 2: Atalar Dönemi Ken’an/Filistin     s. 29 

Harita 3: Levant Göç Yolları      s. 39 

Harita 4: İbrâhim Peygamber’in Göç Yolculuğu     s. 46 

Harita 5: Ya’kūb’un Harran’a göçü      s. 114 

Harita 6: Ya’kūb’un Ken’an’daki Rotası     s. 169 

Harita 7: On İki Kabile ve Antik İsrail’de Konumlandırılışları  s. 226 

 



1 
 

GİRİŞ 

 

A. ARAŞTIRMANIN AMACI, ÖNEM İ, KAPSAMI, KAYNAKLARI, 

YÖNTEM İ VE GÜÇLÜKLER İ 

 

a. Araştırmanın Amacı ve Önemi 

 

Yahudilik ve İslâm, soy ağaçları Hz. İbrâhim’e dayanan ve inanç sistemleri 

birbirine benzeyen tek tanrıcı dinlerdir. Buna rağmen bu iki din arasında tarihten beri 

süregelen bir çatışma ortamı bulunmaktadır. Bu sebeple her iki din arasındaki bazı 

sorunların daha net ortaya konulabilmesinde, Dinler Tarihi’nin yapacağı 

karşılaştırmalı çalışmalara yoğun ihtiyaç vardır. 

İslâm ve Yahudilik arasındaki karşılaştırmalı çalışmaların ilk nedeni Kur’ân-ı 

Kerîm’deki Yahudilerle ilgili âyetlerin varlığıdır. Bu iki din, henüz İslâm’ın teşekkül 

aşamasında dinî, siyasi, kültürel ve daha birçok konuda birbiriyle muhatap 

olmuşlardır. Bu sebeple İslam ve Yahudilik arasında yapılacak karşılaştırmalı 

çalışma, büyük ölçüde Hz. Muhammed ve ilk Müslümanların Mekke ve Medine’deki 

tarihine dayanmak durumundadır.  

İlk olarak Mekke’de Hz. Muhammed’in müşriklerle çatışma ortamına 

gidildiğinde, gözü yaşlı baba Ya’kūb vurgusuyla karşılaşırız. Mekke’de Ataların 

Dininin devamı olan İslâm’ın temelleri yeni atılmakta ve hem Peygamber hem de 

Müslümanlar kâfirlerin şiddetli saldırılarına maruz kalmaktadır. Bu ortamda inen 

Yûsuf Suresi’nde Ya’kūb, diğer evlatlarının hışmı sebebiyle kaybettiği biricik oğlu 

Yûsuf için ağlamaktadır. O, oğullarının Yûsuf’a yaptıkları şey sebebiyle bedbaht, 

onun hayatı konusunda ise ümitvar şekilde iki zıt psikolojiyi aynı anda yaşar. 

Mekke’de müşrik akrabalarının eziyetine maruz kalan Peygamber ve Müslümanlar 

için Yûsuf’un hikâyesi hem ibret hem de ümit vericidir. Çünkü Allah, Peygamber ve 

ona inananlara Ya’kūb Peygamber’in diliyle seslenerek sabretmelerini emreder ve 

“Allah’ın rahmetinden ümit kesmeyin” diyerek ümit aşılar.  

Hz. Muhammed peygamberlik görevini Mekke’de yürütemez hâle gelince, 

Müslümanların buradan uzaklaşmaları bir gereklilik olmuştu. Bu sebeple önce Hz. 

Muhammed’e ilk inanan Müslümanlar Yesrib’e giderek orada dinî bir alt yapı 



 2

oluşturdular; ardından Peygamberimiz bu şehre hicret ederek hâli hazırdaki dinî 

ortam üzerine bir şehir devleti kurdu. Yesrib kültürü, Mekke gibi homojen bir yapıya 

sahip değildi. Burada politeist kabileler, yoğun sayıda Yahudiler ve az sayıda da 

Hıristiyan kesim bir arada yaşıyordu. Müslümanların şehre göçüyle, bölgenin dinî-

siyasi yapısı çok daha karmaşık bir hâl aldı. Hz. Muhammed bu karmaşık yapıyı 

düzenlemek için bütün bu farklılıkların bir arada barınabileceği ortak bir anayasa 

oluşturdu ve bu ândan sonra Yesrib’in adı “Medine” oldu. 

Mekke’de Müslümanların muhatapları ağırlıklı olarak pagan Araplar olduğu 

için, bu dönemde gelen âyetlerin genel konusu Allah’ın birli ği, ahiret ve peygambere 

iman gibi temel meseleler etrafında toplanıyordu. Fakat Medine’de Müslümanlar 

Yahudi ve Hıristiyanlarla komşuluk kurunca, âyetler kendilerine Ehli Kitab denen bu 

kesim hakkında inmeye başladı. Kur’ân’daki Ehli Kitab’la ilgili âyetlerin büyük 

çoğunluğu Yahudilerle ilgiliydi. Çünkü Yahudiler Medine’nin dinî, siyasi, ticari ve 

kültürel ortamına etki edecek kadar büyük bir nüfusa sahiptiler.  

Önceleri resmi başlayan Müslüman-Yahudi ilişkileri, gittikçe polemik dolu 

bir çatışma havasına dönüştü. Bunun sebebi, olasılıkla, Hz. Peygamber’in Mekke 

müşriklerinden gördüğü monoteizm karşıtı tavrı Yahudiler’den beklememesi hatta 

onlarla inanç birliği oluşturulabileceğini düşünmesi olabilir. Çünkü ortak ataya sahip 

olmaları bir yana Müslümanların ve Yahudilerin Tanrısı birdi ve onların din 

kurucuları olan Atalar, kurucu peygamberler, krallar ve daha nice şahsiyetler her 

zaman Tek Tanrı’ya hizmet etmişti. Bu birliğin göstergesi olarak Müslümanlar, uzun 

bir süre Beytü’l-Makdis’e yönelerek namaz kıldılar. Fakat Yahudilerin hassas olduğu 

bir takım dinî-siyasi inançlar sebebiyle iki toplum arasında ihtilaflar çıktı ve bunun 

sonucu olarak Kur’ân kıbleyi Beytü’l-Makdis tarafından Kâbe yönüne çevirdi.  

Biz Medine’nin gittikçe tansiyonu artan ihtilaf ortamında inen âyetlerden 

dönemin Müslümanları ve Yahudileri arasındaki tartışma konularını anlayabiliriz. 

Hz. Muhammed’in peygamberliği mevzuunun, bu tartışma konularından ilki 

olduğunu söylemek mümkündür. Çünkü Medine Yahudileri’nin temel savı, ilk tek 

tanrıcı dinin Yahudilik olduğu ve buna dayanarak sadece kendi soylarından gelen 

peygamberlere itaatle yükümlü olduklarıydı. Bu anlayış, Yahudilerin, Hz. 

Muhammed’in Medine’deki dinî-siyasî otoritesini sorgulamalarına hatta 

reddetmelerine yol açtı. Peygamberlik kurumu, Yahudiler için hem dinî hem de 



 3

siyasi bir nitelik taşıyor; dolayısıyla Yahudi teolojisinde bir iman akidesine 

dönüşmüş olan seçkin soy zincirine dâhil olmayan hiç kimse, onların nezdinde ne bir 

peygamber ne de siyasî otorite olarak kabul edilmiyordu. 

Mekke’deki temel konulardan biri olan peygambere iman meselesinin, 

Medine’nin tartışma ortamı sebebiyle farklı bir platforma kaydığını gözlemlemek 

kolaydır. Bu tartışmalardan sonra Kur’ân’ın, Müslümanlara peygamberler arasında 

ayırım yapmamayı ve Allah’ın gönderdiği bütün kitaplara imanı emrettiği görülür. 

Kur’ân, bütün İsrâil peygamberlerinin ve Hz. Muhammed’in tebliğ ettiği dinin, 

Ataların Dini Hanifliğe dayandığını vurgulamakta ve bu vurguyu bizzat ataların 

dilinden aktarmaktadır. 

Kur’ân’ın ısrarla vurguladığı Haniflik, Yahudilerin Atalar olarak nitelediği 

İbrâhim, İshak ve Ya’kūb’un kurduğu monoteist inanç sistemidir. Yahudilik ve 

İslâm’ın ortak figürleri olan bu üç şahsiyet Kur’ân’da seçilmişler/muṣtafeyne1 olarak 

hep birlikte anılmalarına rağmen, her üç ata peygambere eşit oranda vurgu yapılmaz. 

Monoteizmin kurucusu olan Ata Peygamber İbrâhim, hem Yahudilik hem de İslâm 

için eşsiz bir yere sahiptir. Ali İhsan Yitik’in dediği gibi o, “Paylaşılamayan Ata”dır.2 

Bu sebeple söz konusu kökenini ona dayandıran üç dinin çocukları (Hıristiyanlar da 

dâhil olarak) “İbrâhim’in Çocukları” olarak anılır. İbrâhim’den sonra Ata İshak’a 

gelindiğinde, İslâm ve Yahudilik arasında Ata İbrâhim’le kurulan birliğin yavaşça 

bozulmaya başladığı görülür. Çünkü İshak başlı başına “Allah’ın tercihi/seçilmiş 

(kurbanlık) çocuk” tartışmasının başkarakteridir. Kurbanlık çocuk tartışmasında 

İshak, İslâm’daki “peygamberlerin arasını ayırmama” ilkesine rağmen, İsmâil’in 

gerisine ötelenir.  

Söz konusu Ya’kūb olunca İslâm ve Yahudilik arasında tartışacak fazla konu 

kalmamıştır. Çünkü Ya’kūb başlı başına İsrâiloğulları’nın seçilmişliğinin göstergesi 

olan Ata’dır. Buna ek olarak Kur’ân’da Ya’kūb’un şahsına fazla atıf yapılmadığı da 

eklenirse, Yûsuf’u iyi tanıyan Müslümanların Ya’kūb’u fazla tanımadıkları rahatlıkla 

söylenebilir. O, bir Müslüman’ın gözünde evladı için ağlayan gözü yaşlı, sabır 

timsali fakat evlatları arasında ayrımcılık yapan bir baba olarak hatırlanır. Ölümüne 

çok yakın bir safhayı anlatan âyetlerinden tanıdığımız bu Ata Peygamber, genellikle 

                                                 
1 Sâd, 38/47. 
2 Ali İhsan Yitik, “Paylaşılamayan Ata: Hz. İbrahim”, Bütün Yönleriyle Yahudilik , Türkiye Dinler 
Tarihi Derneği Yayınları, Ankara, 2012, s. 541. 



 4

Müslümanların dikkatini çekmezken, bir Yahudi için dininin sembolüdür. İbrâhim’in 

ilahî ahdinin temsilcisi olan Ya’kūb, İsrâiloğulları’nın soyunun ve seçilmişliğinin 

temelini atan kişidir. Yahudilik için Ya’kūb’un bu kadar önemli bir karakter olduğu 

bilinince, onların atalarını “dünyanın hatırına dönmeye devam ettiği temel direk” 

olarak inanmalarının sebebi daha iyi anlaşılır.  

Böyle bir Ya’kūb algısının farkında olan Kur’ân, Ehli Kitab’la ilgili temel 

tartışmalarda Yahudilere Ya’kūb’un diliyle seslenir. Bu sebeple Medeni surelerin 

temel konularından Ehli Kitap meselesi, ilahî ahit, seçilmişlik ve vaad edilmiş 

topraklar gibi meselelerin anlaşılması için Ya’kūb Peygamber’in Yahudilik’teki 

kimliğinin tespiti zorunludur. Sözün özü Kur’ân’da İbrâhim, Mûsa ve Nûh kadar çok 

anlatılmayan Ya’kūb’un vurgusu az ve özdür. 

Biz bu çalışmada Dinler Tarihi bakış açısıyla başta Tora olmak üzere Yahudi 

dinî literatürünün temel eserleri bağlamında Ata Ya’kūb’u tanıtarak onun kronolojik 

hayatı üzerinden seçilmişliğin mahiyetine ulaşmaya çalışacağız. Bu bağlamda temel 

amacımız öncelikle Tora’daki Ya’kūb’un seçilme sürecini ortaya çıkarmak ve bu 

sayede Yahudi seçilmişlik algısındaki farklılaşmayı tespit etmektir. 

Yukarıda belirttiğimiz gibi Kur’ân’da yer alan Müslüman ve Yahudi 

arasındaki ihtilaflı meselelere Yahudi inanç ilkeleri çerçevesinde bakmaya 

çalışacağız. Çünkü İslâm’ın peygamberlik kurumu, monoteizm gibi tavrı ortada 

olmasına rağmen, bu konularda Yahudilerin tavrı bizler için muğlaktır. Ayrıca İslâm 

kültüründe Yahudilikteki kadar baskın bir yeri bulunmayan seçilmişlik kavramının 

Kur’ân’da olup olmadığı eğer varsa hangi şekilde bulunduğu konusunu da ele 

alacağız.  

Biz çalışmamızın İslâm ve Yahudilik arasındaki anlayış farklılığının 

sebeplerini ortaya koymaya bir nebze yardımcı olacağını umut ediyoruz. Çünkü 

birbiriyle derin bir inanç ve soy bağı olan bu iki dinin tartışmalı meseleleri hallinde 

en çok ihtiyacı olan şey birbirini tanıma ve anlayıştır. 

 

b. Araştırmanın Kaynağı ve Kapsamı 

 

Konumuz Ya’kūb Peygamber olduğundan, en temel kaynağımızın Tora’nın 

Yaratılış Kitabı’dır. Çünkü Ya’kūb Peygamber’in hayatı bu kitabın 25 ila 50. 



 5

pasukları arasında anlatılır. Bu sebeple çalışmamızda en fazla Tora’dan faydalandık. 

Özellikle Yahudi dini literatüründe Ya’kūb’u anlattığımız İkinci, Üçüncü ve 

Dördüncü bölümlerin gerek konteksi gerekse pasukların tercümesi konusunda 

tamamen Gözlem Gazetecilik Bas. Yay.’ın hazırladığı izahlı Tora tercümesinden 

faydalandık. Bu eseri tercih etmemizin sebebi, onun Türkiye’deki Yahudiler için özel 

olarak basılması, Yahudi dinî terminolojisi ve algısına en uygun Türkçe metin olması 

hasebiyledir. Ayrıca araştırma içinde kullanacağımız Tora pasuklarının çevirisini de 

yine aynı sebeplerle bu kaynaktan aldığımız belirtilmelidir. Fakat ilgili Tora çevirisi 

Tanah’ın tümünü kapsamadığından Tora dışında kalan metinlerin çevirisini Kitabı 

Mukaddes Şirketi’nin bastığı Kutsal Kitap Çevirisi’nden faydalandık. 

Tora’ya ek olarak konumuz kapsamında Tora’yı açıklayan birincil ve ikincil 

Yahudi kaynaklarına da başvurduk. Bunlar arasında Talmud’un Ya’kūb’dan 

bahseden Baba Bathra, Shabbath, Sotah vb. alt kitapları bulunmaktadır. Yine Yahudi 

kültürünün başvuru kaynağı olan Zohar’a da özellikle Ya’kūb’la ilgili mistik 

yorumlar için sıkça başvurduk. Bunlara ek olarak Tora tefsirleri kâbilinden Midraş 

Rabba, Midraş Tanhuma, Pirke de Rabbi Eliezer, Sefer Ha Yashar gibi midraşik 

eserler de çalışmamızda faydalandığımız kaynaklar arasındadır. Ayrıca Jubilees gibi 

apokrif ve Ya’kūb ve On İki Ata’nın vasiyetleri, Prayer of Jacob, Ladder of Jacob 

gibi pseudepigrafik eserleri de kaynaklarımızın arasında saymamız gerekir. Genel 

olarak Yahudi kaynağı sayılmadığı halde Tanah’ı açıklayan eşsiz bir akademik eser 

olan The Interpreter’s Bible’yi de önemli ölçüde kullandık. Çalışmamız Dinler Tarihi 

sahasında yapıldığı için Dinler Tarihi, Yahudi tarihi, Eskiçağ tarihi ve mitolojiye 

ili şkin birçok kaynağa da başvurduk. Bunlar arasında en önemlisi Josephus’un 

Yahudi tarihi çalışması Complete Works of Josephus Antiquities of the Jews adlı 

eseridir. Bunun yanı sıra P. Johnson’un Yahudi Tarihi ve R. De Vaux’un The Early 

History of Israel gibi birçok Yahudi tarihi hakkında yazılmış çağdaş çalışmalar da 

bulunmaktadır. Son olarak çalışmamızda Encyclopedia Judaica, The Jewish 

Encyclopedia, Encyclopedia of Religion ve Dictionary of Deities and Demons in the 

Bible gibi ansiklopedik eserin yanı sıra başta bir Yahudi bilgini olan Prof. Dr. Yair 

Zakovitch’in Ya’kūb hakkındaki müstakil çalışması Jacob (Unexpected Patriarch) 

başta olmak üzere birçok çağdaş yayın, makale ve tezden de faydalandık.  



 6

İslâm literatürüne göre Ya’kūb’u açıkladığımız Beşinci bölüme, Yahudiliğin 

Ya’kūb’unu konu edindiğimiz diğer bölümlere nazaran çok cüz’î bir yer ayrılmıştır. 

Bunun sebebi, yukarıda da belirttiğimiz gibi Hz. Ya’kūb’a İslâm literatüründe çok 

fazla yer verilmeyişidir. Buna rağmen ilgili bölümde klâsik eserlerden faydalanarak 

Ya’kūb Peygamber’i tanıtmaya çalıştık. Beşinci bölüm temel olarak Kur’ân âyetleri 

üzerinden Hz. Ya’kūb’u anlattığından, başlıca kaynağımız Kur’ân-ı Kerîm’dir. 

Ya’kūb Peygamber’le ilgili âyetleri sunarken Mustafa Öztürk’ün Kur’an-ı Kerim 

Meali (Anlam ve Yorum Merkezli Çeviri)’ni kullandık. Bununla birlikte konuyla ilgili 

lüzumlu gördüğümüz yerde şahsımızın anlam takdirinde bulunduğu ibareler de 

mevcuttur. Bunlara ek olarak Hz. Ya’kūb’la ilgili âyetlerin tefsiriyle ilgili klasik 

tefsir literatürünün en bilinen birkaç eserininden faydalandık. Bunlar arasında Taberî, 

Râzî, Kurtubî ve Elmalı’lı’yı sayabiliriz. Ayrıca Taberî ve İbn Kesîr gibi temel tarih 

kaynaklarının yanı sıra M. Asım Köksal’ın Peygamberler Tarihi eserine de 

başvurduk. Son olarak konuyla ilgili DİA’nın ilgili maddelerini çalışmamızın birinci 

ve beşinci bölümünde kullandığımızı belirtmek isteriz. DİA’yı sadece bu iki bölümde 

kullanmamızın sebebi Giriş, İkinci, Üçüncü ve Dördüncü bölümlerde konunun 

Yahudi dinî literatürü uyarınca anlatılma çabasıdır. 

Ya’kūb Peygamber’in Yahudi ve İslâm literatüründeki yerini konu alan bu 

çalışmamız bir Giriş, beş temel bölüm ve bir sonuçtan oluşmaktadır. Giriş 

bölümünde çalışmamızda kaynak olarak kullandığımız temel Yahudi dinî eserlerini 

anlatan bir literatür çalışması bulunmaktadır. Bu çalışmada Yahudi kutsal 

literatürünün muhtevası, oluşumu ve kapsamına dair birçok noktaya temas 

etmekteyiz. Bu bölüm kaynakların tanınması ve derecelendirilmesi bakımından 

önemli bir bölümdür.  

İlk bölümde Ya’kūb Peygamber’in hayatının daha iyi anlaşılması için onun 

yaşadığı tarihî dönemin panoromasını sunmak istedik. Bunun için önce Filistin 

hakkında coğrafi ve tarihî malumat verdik. Ardından Ata Peygamberler İbrâhim, 

İshak ve Ya’kūb İbrânî olduğu için, “İbrânî” kelimesi ve İbrânîlerin tarihî 

kökenlerini açıklamaya çalıştık. Atalar dönemiyle ilgili müstakil bir başlık 

oluşturduk ve burada Ya’kūb’dan önceki atalar İbrâhim ve İshak’ın hayatını kısaca 

aktardık. Son olarak tezimizin önemli bir sacayağını oluşturan Seçilmişlik Kavramını 

etimolojik ve tarihî olarak Tora üzerinden anlamaya çalıştık. 



 7

İkinci, üçüncü ve dördüncü bölüm tamamen Yahudi dinî literatüründeki 

Ya’kūb motifini ele almaktadır. İkinci bölümde doğumu ve Ken’an’dan ayrılışına 

kadar geçen süre dâhilinde Ya’kūb’un gençlik yıllarını aktardık. Bu bölüm 

seçilmişlik ve ilahî ahdin Ya’kūb için önemini ortaya koyması ve Yahudilik’teki 

seçilmişliğin hangi ölçütlere dayandığının anlaşılması açısından önemlidir. Üçüncü 

bölümde Ya’kūb’un Beytel’de Allah’la ahitleşmesinden başlayarak bütün Harran 

hayatını aktardık. Ya’kūb’un Harran hayatı, on iki atanın doğumu, Mezopotamya’nın 

kültürel ve siyasi ortamının anlaşılmasını sağlayan bir safhayı teşkil eder. Dördüncü 

bölüm Ya’kūb ve İsrâiloğulları’nın kesin olarak seçilmesini konu almaktadır. Biz 

burada Ya’kūb’un Ken’an’a geri dönüşü, ona İsrâil adının verilmesi, Ken’an’daki 

monoteistik hareket ve son olarak İsrâiloğulları’nın Mısır’a yerleşmesi gibi çok 

önemli meselelere değindik.  

Son bölüm İslâm’daki Ya’kūb algısına ayrılmıştır. Burada önce İslâm 

literatürü üzerinden Hz. Ya’kūb’un hayatını genel hatlarıyla aktardık. Daha sonra 

Kur’ân’daki Ya’kūb ve onu konu alan temel meseleler üzerinden hem Ya’kūb’un 

seçilmişliğine hem de Müslümanlar ve Yahudiler arasındaki temel tartışma 

konularına farklı bakış açıları kazandırmayı hedefledik. 

Sonuç bölümünde de bu beş bölümde yaptığımız analizleri bir araya getirerek 

İslâm ve Yahudilik’teki Ya’kūb arasında bir karşılaştırma yapmaya çalıştık. Buradan 

yola çıkarak seçilmişlikle ilgili tartışmaları anlamaya yardımcı olacak birtakım 

önerilerde bulunduk. 

 

c. Araştırmanın Yöntemi ve Karşılaşılan Güçlükler 

 

İslâm ve Yahudilik’teki Ya’kūb birbirinden çok farklı karakterlerdir. Bu 

sebeple bu ikisinin Ya’kūb’a bakışını aynı kefeye koymak yalnıştır. Önce 

Yahudilik’teki Ya’kūb’un bir peygamber değil ata olduğu belirlenmelidir. Bu 

bakımdan o, Yahudilere göre bir peygamberden çok fazlasıdır. O, İsrâil toplumunun 

kurucusu ve Atalar dinini bu toplumun kültürüne oturtan kişidir. Onun, ataları 

İbrâhim ve İshâk’tan devraldığı monoteistik dinî anlayış, Mûsa Peygamber 

döneminde monoteizmin kurumsallaşmasına kadar İsrâiloğulları’nın kültürel 

kodlarıyla aktarılmıştır.  



 8

Ya’kūb, İslâm’a göre de İsrâiloğulları’nın atasıdır. Fakat İslâm’da “Ata” 

kavramı peygamberlik kurumunda içkin olduğu ve Ya’kūb ulu’l-azm 

peygamberlerden sayılmadığından, o, diğer peygamberlerden sadece biridir. Kur’ân 

Ya’kūb’un adını en çok Yahudilere mesaj verme amaçlı kullanır. Diğer bir değişle 

İsrâiloğulları’nın mirasını Babil sürgünü sonrası Yahudiler sahiplendiği için, 

Kur’ân’ın “Ey İsrâiloğulları/Yâ Benî İsrâ’îl” şeklindeki hitabı, Medine Yahudilerine 

temsil ettikleri soyu ve inanç sistemini hatırlatma amacı taşır. Bu bakımdan 

Kur’ân’ın Ya’kūb’u bir peygamber olarak değil, Yahudilerin algılarına uygun şekilde 

ata olarak andığı söylenebilir.  

Buradan biz farkında olmasak da, Kur’ân’ın kavram kullanımı konusundaki 

titizli ği ve dillendirdiği meselenin mesajını ne kadar hesaba kattığı sonucu 

çıkarılabilir. Biz de çalışmamız boyunca Ya’kūb’un isimlendirilmesinde objektif 

olmaya özen gösterdik. Bunu yaparken özellikle meselenin bağlamına uygun olarak 

hangi dinî anlayışa denk düştüğünü tespit ederek Ya’kūb’u o şekilde andık. Başka 

deyişle söz konusu Yahudilerin Ya’kūb algısı ise genellik Ata Ya’kūb, sadece Ya’kūb 

veya İsrâil; fakat Müslümanların algısı ise Ya’kūb Peygamber, Hz. Ya’kūb veya Ata 

Peygamber Ya’kūb şeklinde konunun bağlamına uygun hitaplarda bulunduk. Hatta 

aynı gelenekteki kullanımlarda bile meselenin içerdiği manaya uygun olan kullanımı 

tercih ettik. Örneğin Ya’kūb, İsrâil adını alana kadar metnin hiçbir yerinde onu İsrâil 

adıyla anmamaya dikkat ettik. 

Diğer yandan terminolojiyi her dinin kendi kalıpları dahilinde ve fakat 

Türkçe’ye en uygun şekliyle vermeye çalıştık. Yani Yahudilik ve İslâm’daki ortak 

mevzularda dahi, terim aktarımının dinî kontekse uygun olmasına dikkat ettik. 

Örneğin, Yahudilik’te monoteizm veya tek tanrıcılık dediğimiz olguya İslâm bakış 

açısında tevhid kullanımını uygun gördük. 

Çalışmamızda özellikle Yahudi ve antik kültüre ait birçok başlık, isim ve 

kavram vardır. Bu konuda herhangi bir meseleyi aktarırken özellikle o başlığın bağlı 

bulunduğu kültürdeki karşılığını açıklamaya özen gösterdik. Dinler ve kültürler arası 

bir boyut taşıyan genel kavramları, aynı genelliği koruyarak ve tarihî sürecine 

değinerek zikrettik. Birçok terimi etimolojik olarak açıklayarak o terimin Türkçe, 

İbrânîce, İbrânice’nin latin harfleriyle transkribe edilmiş hâli, hatta yeri geldikçe 

Arapça, Aramice ve Grekçe versiyonlarıyla belirttik. Böylece ilgili kavramın 



 9

etimolojik açıdan farklı anlam ihtimallerini de aktarmaya çalıştık. Ayrıca çalışma 

içerisinde muğlak görünen mitolojik ve coğrafi birçok kavramı konuyu saptırmaması 

için dipnotlarla izah etmeye çalıştık.  

Araştırmamızın konusu ağırlıklı olarak Yahudi literatürü temelli Ya’kūb 

olduğundan, temel dilin İbrânice olması çok önemliydi. Fakat İbranice Yahudi 

eserleri okuyup çalışmamızı belirtilen sürede teslim etmemiz mümkün olmadığından, 

tezimizde İbraniceye dayalı çalışmaların varlığı oldukça sınırlıdır. Biz bu boşluğu 

gerekli yerlerde kavramların İbranice karşılık ve etimolojilerin açıklayarak 

kapatmaya çalıştık.  

Son olarak Ata Ya’kūb’un hayatı Yaratılış Kitabı’nın yarısını kapladığı için, 

bu atanın hayatı hakkındaki bütün detayları veremedik. Ya’kūb’un hikâyesiyle ilgili 

elediğimiz detaylarda ölçüt olarak seçilmişlik anlayışını esas aldık. Çalışmadaki asıl 

amacımız Ata Ya’kūb’un hayatı üzerinden onun seçilmişlik haritasının çıkarılması 

olduğundan, konuyla direk bağlantısı olmayan meseleleri (İshak’ın Gerar’daki 

faaliyetler, Esav’ın evliliği, Ya’kūb’un oğullarının ve bilhassa Yûsuf’un hayatıyla 

ilgili ayrıntılar vs.) eledik.  

 

B. YAHUD İ DİNÎ L İTERATÜRÜNÜ OLU ŞTURAN TEMEL ESERLER 

 

Yahudi literatürü, birçok mitsel edebî eserin meydana geldiği antik 

Ortadoğu’da oluşmuştur. Bu yüzden mitik Ortadoğu edebiyatı ile Tora ve Tora’ya 

bağlı metinler arasında, retorik ve linguistik bakımından birçok paralellik bulunur.3 

Öte yandan kutsal literatür, diğer toplumların edebî eserleriyle aynı safhalardan 

geçmiştir. Yani yüzyıllarca şifahen aktarıldıktan sonra derlenip defalarca redakte 

edilmesinin ardından günümüzdeki halini almıştır. Ayriyeten Yahudiliğin hem 

vahiye dayalı “nomistik” bir din4 olması hem de milli doğası, günümüzde seküler 

sayılan her unsurun “kutsal” kapsamına alınmasına yol açmıştır. Bu sebeple Yahudi 

dinî literatürünün, kutsal metin ve yorumlarının yanı sıra, köken hikâyeleri, kral 

biyografileri, kahraman öyküleri, kehânetler, dinî ayinler, ilahi ve marşlar, özlü 

                                                 
3 Reuven Firestone, Yahudili ği Anlamak (Avraam/İbrahim’in Çocukları) , çev. Ç. Erendağ-L. 
Kartal, Gözlem Gazetecilik, İstanbul 2004, s. 20. 
4 George Foot Moore, Judaism (The Age of Tannaim), Cambridge 1950, I, 235. 



 10

sözler, belgeler, vekayinameler, kanunlar ve daha birçok şeyi kapsayan apokrif ve 

pseudepigraf eserlerle devasa boyutlara ulaştığı söylenebilir.5  

Sonuç olarak Yahudi literatürü denince, dört bin yıllık maziye sahip bir 

halkın, kendi tarihini derleyip yorumladığı edebî eserlerin tümü kastedilir. Bizim tüm 

Yahudi dinî literatürünü burada zikretmemiz mümkün olmadığından sadece 

konumumuzla ilgili başlıca temel eserler hakkında malumat vermekle yetineceğiz. 

 

a. Yazılı Tora: Tanah 

 

Rabbanî Yahudilik, Yahudi kutsal metinlerini yazılı ve sözlü metinler olmak 

üzere ikiye ayırır.6 Gelenek dinî literatürün yazılı kısmını oluşturan “Tanah” adını 

verir. Tanah’ın Yazılı Tora (Tora Şebihtav/תורה שבכתב)7, Kitaplar (Ha-

Seferim/הספרים)”, Kutsal Kitaplar (Sifre ha-Kodeş/ספרי הקודש)” ve Kutsal Yazılar 

(Kitve ha-Kodeş/כתבי הקודש)” gibi isimleri de vardır.8 Tanah kelimesi, TeNaK 

 kelimesinden gelir ve Tenakh, Tenach veya Tanach şekillerinde de yazılır.9 (תנייך)

Tanah/Yazılı Tora, “Mûsa’nın Beş Kitabı” olarak bilinen Tora, Peygamberler/Neviim 

ve Kutsal yazılar/Ketuvim olarak bilinen 24 kitaptan müteşekkildir.10 Bu 

bölümlendirme Talmud tarafından yapılmıştır.11 Yahudi geleneği en büyük kutsiyeti 

Tora/Pentateuch’ya vermiş, daha düşük bir ilham eseri sayılan Neviim ve Ketuvim’i 

ikincil plana almıştır.12 

Her ne kadar Eski Ahit/Ahd-i Atîk (Bible) ile Tanah kastedilse de, bu iki 

kavramın aynı anlama gelmediği özellikle belirtilmelidir. Çünkü Kutsal Kitap’ta 

“Eski ve Yeni Ahit” gibi bir ayırım sadece Hıristiyanlara mahsustur.13 Onlara göre, 

Tanrı ile insanlar arasındaki son ahid (Ahd-i Cedîd/Yeni Antlaşma) Hz. İsa vasıtasıyla 

                                                 
5 Arthur Jeffery, “The Canon of the Old Testament”, The Interpreter’s Bible , edt: Nolan B. Harmon, 
New York Abingdon-Cogesbury Press, 1939, I, 32. 
6 Mehmet Sait Toprak, Talmud ve Hadîs, İstanbul 2012, s. 18. 
7 Yusuf Besalel, Yahudilik Ansiklopedisi , Gözlem Gazetecilik, İstanbul, 2001, III, 713. 
8 Ömer Faruk Harman, “Yahudilik”, DİA, Ankara 2013, XLIII, 197. 
9 Cole, s. 63; Ömer Faruk Harman, “Ahd-i Atîk”, DİA, İstanbul 1988, I, 494; Nahum M. Sarna, 
“Biblical Literature: Hebrew Scriptures”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, (1987) 2005, II, 878. 
10 Marc-Alain Ouaknin, “Yahudilerin Tanrısı”, İnancın En Güzel Tarihi, İstanbul 2012, s. 45, 51; 
Salime Leyla Gürkan, Yahudilik, İstanbul 2008, s. 64; Robert Graves-Raphael Patai, İbrani Mitleri 
(Tekvin-Yaratılı ş Kitabı) , Say Yayınları, İstanbul, 2009, s. 11.  
11 “Tanakh”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 2007, XIX, 499. 
12 Ouaknin, s. 45; Besalel, III, 744; Firestone, s. 96. 
13 Michael J. O’Neal-J. Sydney Jones, World Religion-Primary Sources, U. X. L. Thompson Gale, 
London 2007, V, 5; Harman, “Yahudilik”, XLIII, 197. 



 11

yapıldığından, İsrâiloğullarıyla yapılan önceki ahdin fesholunduğunu kabul eder ve 

bu ahdi “Eski Antlaşma” şeklinde adlandırırlar. Ayrıca Hıristiyanlar bu ayırımla, 

Eski Ahit şeriatıyla Hıristiyanların mükellef olmadıklarını, sadece Yahudilerle aynı 

köke bağlı oldukları için bu metnin tarihini kabul ettiklerini kastederler. Haliyle 

Yahudiler kendi din ve kutsal kitaplarını yürürlülükten kaldıran bu terimi kabul 

etmezler.14 Biz de çalışmamızda Yahudi literatürüne uygun olarak Ahd-i Atîk, Eski 

Ahit, Eski Antlaşma gibi kavramlar yerine Tanah ifadesini kullanacağız. 

Tora (תורה) adı, İbranice “öğretmek” anlamına gelen yarah/horah (הורה/ירה) 

kökünden türemiştir. Kelime, Arapçada Tevrat, Aramcada Orayta, Yunancada 

Pentateuch/Nomos ve İngilizcede Torah olarak isimlendirilir.15 Literal olarak “yasa, 

öğreti, töre…” anlamına gelen Tora16, Sina Dağı’nda Musa aracılığıyla 

İsrâiloğullarına gönderilen vahiydir.17 Diğer yandan Tora terimi, Yazılı ve Sözlü 

Tora arasındaki ayrımı ifade etmek için de kullanılır. Böylece Tanah’ın tümüne 

bazen Tora denir. Farklı bir görüşe göre, Sözlü Tora/Talmud yani Tanah’tan 

rabbilerin yorumlarına kadar bütün yazılı ve sözlü halahik külliyatın tümü de bu 

kapsama dahildir..18  

Tora, Yaratılış (Bereşit/ברישית), Çıkış (Şemot/שמות), Levililer 

(Vayikra/ויקרא), Sayılar (Be-midbar/במדבר) ve Tesniye (Devarim/דברים) şeklinde beş 

kitaptan oluşur.19 Bu sebeple, “Musa’nın Beş Kitabı” (Hamişa Humaşim/חמשים 

 veya Pentateuch olarak da isimlendirilir.20 Tora’nın ilk bölümü, Yaratılış  (חמשה

kitabıdır. Kitap, adını ilk pasuğun başında “başlangıçta…” anlamındaki bereşit 

 kelimesinden alır. Yaratılış, üç bölümdür: i. Evrenin, insanoğlunun yaratılışı (ברישית)

ve türeyişi, Tanrı’nın evren ve insanla ilişkisi (1-11. paraşalar). Eliade’ye göre bu 

bölüm, diğer ikisinden daha geç kompoze edilmiştir.21 ii. İlk atalar İbrahim, İshak ve 

                                                 
14 Harman, I, 494. 
15 L. B., “Torah”, JE, NewYork-London 1906, XII, 196; Baki Adam, Yahudi Kaynaklarına Göre 
Tevrat, İstanbul 2010, (Tevrat), s. 34; Louis Isaac Rabinowitz, “Torah”, EJ, edt. F. Skolnik-M. 
Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 2007, XX, 39. 
16 B., XII, 196; Firestone, s. 95; Sarna, “Biblical Literature”, II, 878; Ömer Faruk Harman, “Tevrat’ın 
Yahudilikteki Yeri ve Tevrat’a Yönelik Tenkit Faaliyeti”, Bütün Yönleriyle Yahudilik (Dinler 
Tarihi Ara ştırmaları-VIII) , Ankara 2012, s. 27; Harman, “Yahudilik”, XLIII, 197. 
17 Tesniye, 4:44. 
18 Besalel, III, 738; Harman, s. 27-28; Rabinowitz, XX, 39. 
19 O’Neal- Jones, V, 5; Harman, “Yahudilik”, XLIII, 197. 
20 B., XII, 196; Richard Elliott Friedman, Kitabı Mukaddes’i Kim Yazdı? , çev: Muhammet Tarakçı, 
Kabalcı Yayınevi, İstanbul 2005, s. 22; Sarna, “Biblical Literature”, II, 878. 
21 Mircea Eliade, Dinsel ve Düşünceler Tarihi, çev. Ali Berktay, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2003, I, 
204. 



 12

Yakup’un öyküsü; iii. Yusuf’un öyküsü.22 Bu kitaptaki yaratılış hikâyesi sebebiyle, 

Yahudilik tarihin ilk tek tanrılı dini kabul edilir.23 Bilim adamları, Yahudilerin dinî 

algıları sebebiyle son iki bölümdeki atalar dönemi hikâyeleri, ilk bölümdeki 

kozmogoni ve köken mitlerinden daha muteberdir. Çünkü Yahudiler, İsrail halkının 

Tanrı’yla ilişkisinin başladığı “kutsal tarih”i kendileri için daha elzem kabul 

ederler.24 Bu bakımdan Yaratılış kitabındaki asıl vurgunun, İsrail’in ataları İbrahim, 

İshak ve Yakup’un seçilerek İsrâiloğulları’nın Tanrı’nın kavmi haline gelmesi 

olduğu söylenebilir.25 

Genel olarak Yahudiler, dünya yaratılmadan önce Tora’nın göklerde var 

olduğuna ve dünyanın yaratılmasında Tanrı’ya tavsiye verdiğine inanırlar.26 Daha 

sonra şartlara göre Tora, Musa’ya peyder pey vahyedilmiş27 ve Musa onu yazdıktan 

sonra Levililer denen dinî liderlere teslim etmiştir.28 Tora’nın ilahîliği ve 

değişmezliği Yahudiliğin on üç şartından ikisidir.29 Pirke Avot, dünyanın üç temel 

üzerine kaim olduğunu söyler ve bunların ilk sırasına Tora’yı yerleştirir.30 Hatta 

Kabalist yorumculara göre, Tora ile Tanrı, bir ve aynı şeydir. Buna göre Tanrı 

kendini Hıristiyanlıkta insan, Yahudilikte de kitap kılmıştır. Tanrı, özünü içine 

gizlediği bir metni Sina’da Musa’ya vahyetmiştir. Kısaca Yahudi düşüncesine göre 

“Başlangıçta Tora vardı!..” demek mümkündür.31 Ayrıca Yahudi kültüründe Tora 

adı, Tanrı’nın Yahudileri seçmesini, onlarla kurduğu özel bağı, insanlığın Tanrı’nın 

emirlerine göre nasıl yaşayacaklarını ve bir ömrün Tanrı’ya nasıl adanacağını anlatan 

bir anlam da taşır.32 Bu bakımdan Tora, bir Yahudi’nin hayatını ve ölümünü 

                                                 
22 Adam, Tevrat, s. 35; Besalel, I, 105; Sarna, “Biblical Literature”, II, 878. 
23 O’Neal- Jones, V, 6. 
24 Eliade, I, 204. 
25 O’Neal- Jones, V, 10; Gürkan, Yahudilik, s. 65. 
26 Louis Ginzberg, The Legends Of The Jews, trs. Henrietta Szold, London 1998, I, 3; Rabinowitz, 
XX, 40. 
27 Oukanin, s. 52. 
28 Bu inanca göre Tora’nın devrediliş silsilesi şu şekilde gerçekleşir: “Mo şe Rabenu, Tora’yı Sinay 
Dağı’ndan aldı. Moşe Tora’yı Yeoşua’ya ve Yeoşua da Tora’yı kendisinden sonra gelecek liderlere 
teslim etti. Liderler peygamberlere ve peygamberler de yüksek dinî şurâ olarak kabul edilen topluluğa, 
Anşe Keneset Agedola’ya Tora’yı teslim ettiler.” Pirke Avot (Bilgelerimizin Öğretileri) , çev: Rav 
Naftali Haleva, Gözlem Gaz. Bas.Yay. AŞ., İstanbul 2004, 1:1. 
29 Louis Jacobs, “Judaism”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 2007, XI, 512. 
30 Pirke Avot , 1:2. 
31 Ouaknin, ss. 60, 65. 
32 Cole, s. 64. 



 13

ilgilendiren varoluşsal bir iman metnidir. Yahudi, onu okurken, onunla özdeşleştiği 

için metnin hâlâ söyleyecek şeyleri vardır.33 

Peygamberler/Neviim (נביאים), Tanah’ın ikinci kitabıdır. Bu kitap, 

İsrâiloğulları’nın Kenan’ı fethinden II. Mabed’e kadar süren altı asırlık dönemle ilgili 

tarihî, dinî ve etik bilgileri içerir.34 Kitapta, Musa sonrası İsrail peygamberleri 

“Önceki Peygamberler” ve “Sonraki Peygamberler” olarak ikiye ayrılır. Önceki 

Peygamberler (Neviim Rişonim); Yeşu (Hehoşua), Hâkimler (Şoftim), I ve II. 

Samuel (Şmuel), I ve II. Krallar (Melahim) gibi bölümlere ayrılır.35 Bu bölümlerde 

İsrâiloğullarının siyasileşme tecrübesi, politeizme yönelen krallar ile İsrail’in 

Tanrısı’na çağıran peygamberlerin mücadeleleri, İsrâiloğulları’nın, İsrail ve Yehuda 

olmak üzere iki krallığa bölünmesi ve I. Bet a-Mikdaş’ın Babilliler tarafından 

yıkılması anlatılır. Sonraki Peygamberler (Neviim Aharonim) bölümü ise, İşaya, 

Yeremya, Hezekiel ve on iki peygamberi, Babil sürgünü ve sürgün sonrası 

İsrâiloğulları’nın durumunu aktarır.36 

Kutsal Yazılar-Ketuvim (כתובים), farklı dönemlere ait tarihî, felsefî ve edebî 

türden 11 kitabı ihtiva eder: Mezmurlar (Tehilim), Süleyman’ın Meselleri (Mişley), 

Eyub (İyov), Neşideler Neşidesi (Şir Ha Şirim), Ruth, Yeremya’nın Mersiyeleri 

(Ekha), Vaiz (Kohelet), Ester, Daniel, Ezra-Nehemya, I ve II. Tarihler (Divrey Ha 

Yamim). Bu kitaplar daha ziyade ibadet ve hikmet kitapları olarak bilinirken, 

aralarında Rut, Ezra-Nehemya ve I.-II. Tarihler gibi tarihî olayları anlatan kitaplar da 

bulunur.37 

Kısaca Tanah, İsrail’in kutsal tarihidir. Eski büyük uygarlıklar gibi kalıcı 

tarihî eserler bırakamamış hatta yegâne kutsal tapınağından bile iz kalmamış bu 

kavim, bu kitap sayesinde anılarını korumuştur. Yahudiliğin dinî hükümleri, 

mistisizmi, felsefesi ondan çıkarılmış ve en kötü günlerde toplum ona dayanarak 

hayatta kalmıştır. Bu kutsal tarihin en belirgin karakteri, “Tanrı’nın İsrâiloğulları’yla 

birlikte faaliyetlerini” içinde toplamasıdır.38 Ayrıca Tanah hikâyeleri, Batı 

                                                 
33 Ouaknin, s. 48. 
34 Pirke Avot , s. 2; Firestone, s. 96; Gürkan, Yahudilik, s. 65. 
35 Harman, I, 496-498. 
36 Gürkan, Yahudilik, s. 66; Harman, I, 496-498; Sarna, “Biblical Literature”, II, 879; O’Neal-Jones, 
V, 5; Harman, “Yahudilik”, XLIII, 198. 
37 Firestone, s. 96; Gürkan, Yahudilik, s. 66; Harman, I, 498-499; Sarna, “Biblical Literature”, II, 879; 
O’Neal-Jones, V, 5; Harman, “Yahudilik”, XLIII, 198. 
38 Örs, s. 29-30. 



 14

medeniyetinin oluşumunda önemli bir konumda yer alır. Batı toplumunun kültürel 

tarihi Tanah’tan ilham almış; daha sonra bu kültür onların dil, teoloji, felsefe, sanat, 

hukuk, idealizm, sembolizm, ahlaki değerler ve algılarına etki etmiştir.39 Bu kutsal 

metnin özellikle Batı’yı etkilemesi, Yaratılış Kitabı’nın ilk on bir pasuğunun dışında 

hiçbir pasajının, Yahudi ve Yahudiliğin uzantısı Hıristiyanlardan başka bir topluma 

hitap etmemesiyle açıklanabilir.40 

Kutsal metnin toplanıp yazılması hususunda birçok tartışma mevcuttur. Yakın 

zamana kadar Yahudiler, Tora’nın Musa’ya doğrudan yazdırıldığına inanıyordu. 

Fakat iki yılı aşan Tora incelemeleri41, kutsal metnin sürekli değiştirildi ğini ve çok 

geç bir dönemde bugünkü halini aldığını ortaya koymuştur.42 Bu sonuç bir anda 

belirmemiştir. MS. XI.’da Endülüs saray hekimi İshak ibn Yaşuş, bazı Tora 

pasuklarını eleştirmeye başladı.43 Onun eleştirileri özellikle, Tora’yı Musa’nın 

yazdığı şeklindeki ortodoks doktrine rağmen, metinde buna atıf bile yapılmadığı gibi 

Tesniye’de onun ölümünün anlatılması noktasında toplanıyordu. Asırlar sonra 

Avrupa’da yapılan rönesans ve reformlarla ortaya çıkan Aydınlanma ile Tora 

tartışılmaya açıldı ve edebî eleştiri metodu uygulanmaya başlandı.44 Çalışmalar 

sonucu Ortodoks Yahudilerce reddedilen “Dört Kaynak Teorisi” ortaya çıktı. Bu 

teori, Tevrat’ın Yahudi dini ve kimliği için önemini azaltmamakla birlikte, modern 

Yahudi mezheplerinin ortaya çıkışında etkili olmuştur.45  

Dört Kaynak Teorisi’ne göre46 Tora, dört farklı kaynağın tarihsel bir anlatı 

oluşturacak şekilde bir araya getirilmesiyle oluşturulmuştur. Çalışmaların 

kolaylaştırılması için, bu kaynaklar sahip oldukları anlayışın baş harfiyle anıldı. 

Tanrı adını Y(J)ahve olarak kullanan kaynağa Yahvist (J); Yusuf veya Efraim 

                                                 
39 J. H. Charlesworth, “Introduction For The General Reader”, The Old Testament Pseudepigrapha, 
edt. James H. Charlesworth, Doubleday & Company, NewYork 1985, I, s. xxi. 
40 O’Neal-Jones, V, 10. 
41 Friedman bu sürecin altı yüzyıl gibi çok daha uzun bir sürece tekabül ettiğini belirterek bu sürecin 
ayrıntılarını açıklamaktadır. Bkz; Friedman, ss. 18-44. 
42 Örs, s. 30. 
43 Friedman, s. 21-22. 
44 Harman, “Tevrat’ın Yahudilikteki Yeri”, s. 30-31. 
45 Gürkan, Yahudilik, s. 67. 
46 Joseph Campbell, Tora eleştirilerine ilişkin verdiği bilgide, mezkûr kaynakları dört değil beş olarak 
açıklar. Bu kaynaklar; diğer teoriyle ortak olan Yahvist (J) ve Elohist (E) metin; bunun yanı sıra, 
Musa Peygamber’e Sinay’da indiği söylenen fakat MÖ. VII. yüzyıla ait Kutsal kanun/ritüel kanunu 
metni (K); Yahvist tanrı inancına sahip Deuteronomist (D) metni ve sürgün sonrası Ezra’nın ilan ettiği 
şeriatın çekirdeğini oluşturan kâhinlere ait Hakimler metni (H)’dir. Ayrıntılar için bkz; Joseph 
Campbell, Tanrı’nın Maskeleri-Batı Mitolojisi , çev. Kudret Emiroğlu, İmge Kitabevi, İstanbul 
2003, ss. 97-110. 



 15

kabilesine mensup olan ve Tanrı’yı Elohim olarak anan metne Elohist (E); hukuk ve 

kâhinlerin görevleriyle ilgili kuralları anlatan en uzun üçünce metne İngilizcede 

“kâhin” anlamına gelen priest kelimesinden hareketle (P) adı verildi.47 Son olarak 

yalnızca Devarim/Deuteronomy kitabının kaynağı olan metne ise (D) dendi. XIX. 

yüzyılda hızlanan teori çalışmaları, Kutsal Kitap’ta anlatılan olayların antik İsrail’de 

dinin gelişimindeki belirli aşamalara tekabül ettiği ön kabulüne dayalı Hegelci 

anlayışı yansıtmaktadır. Araştırmaların merkezindeki en önemli iki isim Karl 

Heinrich Graf ve Wilhelm Vatke’dir.48 Tarihten beri süregelen bu eleştiri 

çalışmalarından ortaya çıkan netice ise özetle şöyledir49:  

IX. yüzyıldan itibaren telif edilmeye başlanan, farklı dönemleri anlatan ve 

yazdıkları metne Tanrı anlayışları çerçevesinde kendi dinî ve siyasi görüşlerini 

yansıtan bu dört kaynağın, Babil sürgünü sonrası bir araya getirildiği yargısı 

hâkimdir. Oluşan bu nihaî metne, Rahipler Derlemesi (Code Sacerdotal) adı 

verilmektedir.50 Kronolojik olarak, Tora kaynaklarının en eskisi J ve E metinleridir, 

çünkü her ikisi de diğer yazarlardan farklı konuları içermektedir. Ayrıca bunlar, İsrail 

dininin en erken aşamalarına işaret etmektedir. J metni MÖ. IX. yüzyılın ortalarında, 

İsrail devletinin ikiye bölündüğü esnada ortaya çıkmıştır. Ayriyeten Yahvist 

kaynağın tek bir kişiden değil, bir yazar grubundan oluştuğunu da eklemek gerekir. 

Bu bakımdan J grubu metinleri kendi içinde ana metin J1 ve daha sonra bu metne 

yapılan eklemeler olan J2 şeklinde de ifade edilebilir. E metni ise, Kral Süleyman 

dönemi ve sonrasında (MÖ. 970-750) yaşadığı sanılmaktadır. Bu iki grubun farklı 

Tora yazmaları MÖ. VI.-V. yüzyıllar arası yaşadığı kabul edilen ve Yahudi şeriatı 

üzerinde yoğunlaşan P tarafından birleştirilmi ş ve bunlara ilaveten I.-II. Tarihler ve 

Ezra-Nehemya kitaplarını kompoze edilmiştir.51 D, J ve E metinlerinden sonra gelir; 

zira daha geç bir döneme ilişkin bilgiler içermektedir. Orta döneme ait bu metin, 

İsrail inancının manevi/ahlaksal öğelerine vurgu yapar. Tesniye’nin büyük bir kısmı, 

Yeşu, Hâkimler, I.-II. Samuel ve I.-II. Krallar bölümleri ise P’den yaklaşık iki asır 
                                                 
47 Roland De Vaux, The Early History Of Israel , trans. Eng. David Smith, London, 1978, s. 161. 
48 Friedman, s. 32-33. 
49 Batı’da Kutsal Kitap tarihiyle ilgili birçok kayda değer çalışma yapılmıştır. Bunlardan bizce en 
önemlisi Muhammet Tarakçı tarafından Türkçeye kazandırılan Kabalcı Yayınevine ait Richard Elliott 
Friedman’ın telif ettiği Kitabı Mukaddes’i Kim Yazdı? adlı eserdir. Konuyla ilgili daha detaylı bilgi 
için, bu eserden istifade edilebilir.  
50 Jean Bottéro, “Kitabı Mukaddes’teki Tanrı”, İnancın En Güzel Tarihi, T. İş Bankası Kültür 
Yayınları, İstanbul, 2012, s. 25-26. 
51 Bottéro, “Kitabı Mukaddes’teki Tanrı”, s. 26; Örs, ss. 31-32; Gürkan, Yahudilik, s. 68. 



 16

önce yaşayan D tarafından derlenmiştir.52 Çok daha geç döneme ilişkin atıflar yapan, 

genel olarak dinin ritüel ve şeriat yönüne vurgusu sebebiyle dinin son aşamasını 

anlatan kaynak ise, en son yazılan P’dir.53 Bu yazar grubunun içerisinde en küçük 

kısmı teşkil ettiği düşünülen Kohenist yazarların genellikle Atalara ilişkin hikâyeleri 

kronolojik bir sıraya göre oluşturdukları düşünülmektedir. Özellikle İbrahim 

Peygamber’le soy ve toprak anlaşmasını içeren ahitleşmenin bulunduğu Yaratılış’ın 

17. paraşasıyla, ataların mezarlarının bulunduğu Makpela Mağarası hakkındaki 23. 

paraşanın Kohenistler tarafından eklendiği belirtilir. P metninin Babil sürgünü 

esnasında veya hemen sonra kompoze edildiği ve tapınaktaki kâhinlerce metne 

eklendiği hususunda artık pek bir soru işareti bulunmamaktadır.54 Sonuç olarak 

bugün genel kabul, bu koleksiyonun bin yıl boyunca çeşitli aşamalardan ve 

edisyonlardan geçtikten sonra, II. Mabed’in Romalılarca yıkılmasının ardından MS. 

100-200 yılları arasında Yavne şehrinde toplanan bir heyet tarafından son duruma 

getirildiği ve o toplantıdan sonra Tanah’a hiçbir şeyin eklenmediği şeklindedir.55 

Sonuç olarak özellikle Tora olmak üzere Tanah’ın tümü, hem dinî, siyasi ve 

coğrafi bakımdan birbirinden farklı anlayışlara sahip yazarlar tarafından 

oluşturulmuş hem de Yahudilerin tarihî süreçte yaşadığı olumsuzluklardan 

etkilenerek çok geç bir dönemde tamamlanmıştır.  

 

b. Sözlü Tora: Talmud 

 

Yahudilikteki kutsal kitap algısı Tanah ile sınırlı olmayıp, kadim Rabbinik 

geleneğin vücut bulmuş hali olan Sözlü Tora/Yasa ile devam eder. Sözlü Tora (פה 

 Yahudi bilge geleneğinin bir yansımasıdır. Bu Rabbinik gelenek, antik ,(תורה שבעל

İsrail ülkesinde henüz ilk Bet a-Mikdaş yıkılmamışken şifahen sessizce 

gelişmekteydi.56 Talmud (תלמוד) ve Talmud’da dayalı eserler, bu bilgelik geleneğinin 

muhtevasını oluşturdu. Buna göre kutsal kitap literatürünü Tanrı’dan gelen vahiyler 

yanında, uygulama ve açıklamalara dayalı yazıya geçirilmemiş metinleri de içerir.57 

                                                 
52 Örs, s. 31-32; Gürkan, s. 68. 
53 Friedman, s. 33-34. 
54 De Vaux, s. 162. 
55 Graves-Patai, s. 11-12. 
56 Firestone, s. 47. 
57 Moore, I, 251. 



 17

Sözlü Tora, Yazılı Tora’nın kapsamındaki yazılı yasanın Rabbinik yorumuna dayalı 

ve Rabbinik metinlerde kayıtlı Yahudiliğin yasalarını oluşturur. Mişna’ya göre Sözlü 

Tora, Yahudiliğin en erken dönemlerine kadar uzandığı için kadimdir. Bu gelenek, 

Sina Dağı’nda kırk gün ve gece Yazılı Tora’yla birlikte Musa’ya vahyedildi ve 

yüzyıllar boyunca şifahi olarak aktarıldı.58 Bu sözlü Yahudi geleneği yüzyıllar 

boyunca kayda geçirilmedi. Rabbiler kendilerine aktarılmış olan Tora’nın anlatımını 

ve yorumlarını hafızalarında uzun bir müddet saklı tuttular.59  

Babil sürgünüyle başlayan yeni dönemde din adamları ve peygamberler, 

hukuki temele dayalı dinî bir sistem inşa ederek, parçalanmış Yahudi halkına 

yeniden yön vermeye çalıştılar. Özellikle Ferisî âlimler olan “Rabbiler” yüzyıllar 

boyunca Tora’nın hikâyeleri, pasukları hatta kelime ve harfleri üzerinde tek tek 

tartışarak Tora’ya dayalı ve fakat ondan bağımsız yeni bir hukuk meydana getirdiler. 

Yahudi birliğinin mihengi haline gelen bu hukuk, yeni koşullar doğrultusunda MÖ. 

II.-MS. II. yüzyılları arasındaki dört asırlık bir süreçte yazıya geçirilmeye başlandı ve 

bu metne Mişna adı verildi.60 

İbranicede “tekrar etmek ve tekrar ederek öğrenmek” anlamına gelen Mişna 

 ,kelimesi teknik anlamda sözlü rivayeti (Sözlü Tora’yı) tekrarla kıraat ederek (משנה)

yüzünden değil de şifâhen öğrenmek veya öğretmek anlamına gelir. Mişna, Tora’nın 

emirlerine ek açıklamalar getirir, tamamlar, kapalı olan hususlarını açığa kavuşturur 

ve Tora’yı sistematize eder.61 Bu bakımdan Mişna’ya “Yahudi Şeriatı” gözüyle 

bakılabilir62 ve Sünnet’in İslam’daki işlevine eş değerde olduğu söylenebilir. 

Geleneğe göre Musa’dan Yeşu’ya, Yeşu’dan Büyük Meclis üyelerine ve Tannaim 

dönemi Yahudi âlimlerine öğretilen Mişna, MS. 170-200 yılları arasında hummalı bir 

çalışma sonucu Yehuda ha-Nasi tarafından son ve kesin biçimini aldı.63 Rabbi Nasi 

çalışması sırasında Sözlü Tora’yı daha kolay anlaşılır kılmak için Tora’ya benzer 

şekilde karışık bir şekilde düzenlememiş, belli konuların kendi başlıkları altında 

incelendiği altı bölüm düzenlemiştir: Zera’im (tohumlar), Mo’ed (önemli günler ve 

bayramlar), Naşim (kadınlar), Nezikin (hasarlar), Kodaşim (kutsal şeyler), Taharot 

                                                 
58 Pirke Avot, 1:1; Besalel, II, 743; Gürkan, Yahudilik, s. 72. 
59 Cole, s. 70; Firestone, s. 100-101. 
60 Peters, s. 58; Ouaknin, s. 50; Harman, “Yahudilik”, XLIII, 199. 
61 Toprak, s. 137-138. 
62 Gürkan, Yahudilik, s. 73. 
63 Peters, s. 59; Ouaknin, s. 50; Aaron Parry, Talmud Nedir?, çev. Estreya Seval Vali, İstanbul 2005, 
s. 20; Gürkan, Yahudilik, s. 72. 



 18

(temizlik).64 Mişna, Filistin’de bir araya getirilmiş, çoğaltılmış ve nerede yaşarlarsa 

yaşasınlar halkın dinî yaşantısını yönlendirebilmesi için Yahudi âlemine 

dağıtılmıştır. Bu sebeple Mişna, Yahudilerin Tora ile birlikte öğrendikleri temel bir 

kaynak haline gelmiştir.65 

Yehuda ha-Nasi’nin çalışmalarının ardından ikinci nesil âlimler olan 

Amoraim ise Mişna’yı tartışmaya açtılar. Onların Mişna üzerinde ortaya çıkan yeni 

yorumları Gemara (גמרה) adı altında Mişna’nın İbranice metnine eklendi. Böylece 

Mişna ve Gemara, MS. V. yüzyılda son halini almış oldu.66 Bu işlem sonucunda 

Kudüs ve Babil’de ortaya çıkan iki farklı yorumlama çalışması Kudüs Talmudu ve 

Babil Talmudu  adı altında ortaya konuldu.67 Her ne kadar bu iki çalışması bir bütün 

olarak Talmud’u oluşturmuş olsa da, bunlardan daha çok itibar gören Babil Talmudu 

Yahudi dünyasında Talmud’u kendi başına ifade eder hale gelmiştir.68 Mişna’yı 

açıklaması ve tamamlaması sebebiyle Gemara, Talmud’un tamamına işaret edecek 

şekilde halk arasında yaygın bir kullanım kazandı.69 

Talmud külliyatının İslam’daki Hadis eserlerine benzediğini vurgulamıştık. 

Gerçekten de ikisi arasında bazı önemli farklar olduğu gibi benzerlikler de bulunur. 

Her iki kaynağın da uzun zaman şifahen aktarılmaları, kaynakları bakımından kurucu 

Peygamberlerine kadar uzanmaları, kutsal kitap temelli yeni bir anlayış 

oluşturmaları, dindarların günlük yaşamı için bir yol haritası görevi üstlenmeleri, 

onların her iki dinde de otorite olmalarını sağlamıştır.70  

Talmud, hukuki/pratik ve teolojik/felsefi unsurlar içeren iki bölüm içerir. 

Bunlardan kelime anlamı “gidilecek yol” anlamına gelen Halaha (הלכה)71, gelenek 

anlamında kullanılır ve bütün Yahudi medeni hukukunu, rabbani edebiyatın ayin 

kurallarını ve tüm âdet, alışkanlık ve uygulamaları içerir.72 Halaha önce Tora’da zikri 

geçen 613 mitsvotun uygulanmasını sonra da neredeyse insan yaşamının tüm 

                                                 
64 Parry, s. 20; Toprak, s. 138. 
65 Firestone, s. 48. 
66 Ouaknin, s. 50. 
67 Peters, s. 59. 
68 W. B., “Talmud”, JE, NewYork-London 1906, XII, 1. 
69 Toprak, s. 141; Harman, “Yahudilik”, XLIII, 199. 
70 Firestone, s. 49. Talmud ve Hadis arasındaki benzerlikler ve farklılar konusunda yapılmış belki de 
en ayrıntılı çalışma, Kabalcı Kitabevi’nden çıkan Mehmet Sait Toprak’ın kaleme aldığı Talmud ve 
Hadis isimli eserdir. Konuyla ilgili ayrıntılı bilgi için esere başvurulabilir.  
71 Firestone, s. 103.  
72 Toprak, s. 141. 



 19

yönlerini ele aldığı söylenebilir.73 Talmud’un diğer kısmı olan Agada (אגדה) ise, 

Halaha’nın aksine sadece hikâye, masal, destan, açıklama, nasihat, vaaz, Rabbilerin 

veciz sözleri ve menkıbeleri ile Tanah’ta geçen şahsiyetlerin hayat hikâyelerini ele 

alır. Yani Agada, kadîm rabbani edebiyatın hukuki olmayan kısmını ifade eder.74 

Talmud’un üçte biri bu anlamdaki hikâyelerden müteşekkildir.75 

Talmud, İbranice ve Aramice olarak iki farklı dilde yazılmış çok yoğun ve zor 

bir çalışmanın ürünüdür. İçinde birçok farklı düzeyde anlam ve tartışma konusu 

bulunmaktadır. Talmud geleneğinin en ilginç özelliği, Yahudi bilgelerin tartışma ve 

düşüncelerini genellikle tartışılan mevzunun kesin bir sonuca ulaştırılmadan 

kaydedilmiş olmasıdır. Bu sebeple Talmud üzerine çalışan bir araştırmacı, konuları 

ve imaları anlayabilmek için karışık argümanların hepsini incelemek zorunda kalır. 

Dolayısıyla Talmud eğitimi ve araştırması oldukça sıkıntılı bir süreç gerektirir.76 

Günümüz Yahudiliği, MS. 586’da Babil sürgününden döndükten sonra doğmuş ve 

Talmud tarafından biçimlenip geliştirilmi ştir. Bu yüzden “Rabbinik” yani “Talmudçu 

Yahudilik” olarak anılmaktadır. Her ne kadar Tora’ya bağlılıkları ulvi olsa da, 

Yahudilerin Tanrı’ya ve Tora’ya olan bağlılıklarının Talmud ulemasının 

içtihadlarınca oluşturulduğunu belirtmek gerekir. Çünkü Tanrı’yı sınırlamaktan 

korktukları için O’nun adını bile ağızlarına alamayan Yahudiler, Tanrı’nın tecellisi 

kabul ettikleri Tora’nın sınırsız olması gerektiğini düşünmüşlerdir. Bu yüzden de 

Tora’yı tek bir manayla yorumlamanın onu sınırlamak ve putlaştırmak anlamına 

geleceğini kabul etmişlerdir. İşte Yahudi bilincinde sınırsız yorum ve tarih üstü 

mesaja sahip Tora’ya bu imkânı sağlayan Rabbinik gelenek, yani Talmud’tur.77 

 

c. Midra ş  

 

Yahudi geleneğinin Tora’yı açıklayan yorum ağırlıklı bir diğer çalışması da 

Midraş türü eserlerdir. Midraşlar, başta Tora olmak üzere Tanah’ın önemli bölümleri 

hakkında Talmud’da isimleri geçen rabbilerin yaptığı akademik veya halk nezdindeki 

                                                 
73 Besalel, I, 52. 
74 Firestone, s. 103; Toprak, s. 142. 
75 Besalel, I, 39. 
76 Firestone, s. 101-102. 
77 Ouaknin, s. 51-59. 



 20

bağımsız yorumları içerir.78 İbranice “araştırmak, dikkatle incelemek” gibi anlamlara 

gelen daraş (דרש) kökünden türeyen midraş (מדרש) sözcüğü, “yorum, tefsir” 

anlamına gelir.79 Tek bir kelime veya bir paragraf olsun Midraş’taki herhangi bir 

bölüm, seçili bir Tora ibaresi hakkında hem şer’î ve teolojik (halakhot) hem de 

efsanevi, ahlaki ve mistik (aggadot) yorumları içerir.80 En küçük parçadan itibaren 

tüm parçaların bir araya getirilmesinden oluşan yorumlar bütününe midraşim; bütün 

midraşimin bir araya gelmesiyle de bir midraş ortaya çıkar.81  

Literal anlamda midraş kelimesinin, ilk olarak II. Mabed döneminde 

kullanıldığı bilinmektedir. O dönemde kelime, genel anlamda eğitim-öğretimi ifade 

ediyor, buna uygun mekanlara da “Midraş evi” anlamında bet a-Midraş (בית-המדרש) 

deniyordu.82 Akademik bir tefsir faaliyeti kapsamında midraşik literatür oluşumunun 

Talmud ile aynı süreçte MÖ. I.-MS. XIV. asırlar arasında ortaya çıktığı83 ve ilk 

kompoze edilen midraşın Pesah hakkında yazıldığı kabul edilir.84  

Kesin bir tarih vermek mümkün olmasa da, özellikle agadik/efsanevi midraş 

türü, dönemine göre üç grupta incelenir. Bunlardan ilki, klasik amoraik midraşların 

oluştuğu erken dönemdir. MS. IV. ve VI. yüzyıllara tekabül eden bu dönem, agadik 

midraşların altın çağı olarak kabul edilir. Bu midraşların en büyük özelliği kolektif 

yorumların derlemeleri olmaları ve Talmud rabbilerince kabul edilmeyen apokrifal 

ve pseudepigrial eserlerden etkilenmedikleri için orijinal olmalarıdır. İslam 

hakimiyetinin başladığı VI. yüzyıl ile X. yüzyıl arasında derlenen midraşlar, Orta çağ 

midraşları kabul edilir. Son döneme ait midraşların yazımı ise XI. ve XII. yüzyıllar 

arasına rastlar. Orta ve son dönem midraşlarının en belirgin özellikleri, kolektif değil 

kişisel eserler olmaları, apokrifal eserlerin etkisinde yazılmaları ve İslam 

hâkimiyetinde geliştiklerinden Müslümanların ilmî tarzlarını anımsatmalarıdır.85 Biz 

çalışmamızda, her üç döneme ait birkaç eserden faydalandık. Bunlardan Midraş 

Rabbah klasik döneme, Pirkei de-Rabbi Eliezer, Midraş Tanhuma orta döneme, 

Sefer Ha Yashar da son döneme aittir.  
                                                 
78 Moshe David Herr, “Midrash”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XIV, 
182; Firestone, s. 102. 
79 Herr, XIV, 182; Ouaknin, s. 50. 
80 Besalel, II, 405; Herr, XIV, 182. 
81 Firestone, s. 102-103. 
82 Herr, XIV, 182. 
83 Gürkan, s. 75. 
84 Herr, XIV, 183. 
85 Herr, XIV, 182-185. 



 21

Yahudiler, midraşik yorumlama sürecinin asla son bulmayacağına inanırlar. 

Bu yüzden hala yeni Midraş derlemeleri oluşmaya devam etmektedir.86 Fakat yorum 

tarzı, ahlaki ve teolojik izahlar sebebiyle Talmud’a çok benzeyen Midraş, hiçbir 

zaman Talmud gibi bir konuma yükselmemiştir.87 

 

d. Zohar 

 

Tam adı “Nur Kitabı/Sefer a-Zohar” olan Zohar (זהר), Yahudi mistik 

literatürü Kabala’nın ana kaynağıdır.88 İçeriğindeki bazı bölümlerin başlığı Zohar 

olduğu için böyle adlandırılan eserin farklı isimleri de vardır89 MS. II. yüzyılda Rav 

Şimeon Bar Yohay’a atfedilen eser, başka bir görüşe göre, XIII. yüzyılda İspanya’da 

Rav Moşe de Leon tarafından yazılmıştır.90 Her ne kadar Moşe de Leon’un Zohar’ın 

yazarı değil yayımcısı olduğu91 yönündeki kanaatlere rağmen, kitapta I. Kutsal 

Mabed’in yıkılışıyla ilgili tarihlendirmeler, Zohar’ın 1270-1300 yılları arasında 

yazıldığını ortaya koymaktadır. Ayrıca eserde kullanılan üslup ve terminolojinin yanı 

sıra orijinal Zohar metninin bin yıl boyunca nerede olduğu sorusuna cevap 

bulunamaması da92 bu kanaati doğrulayan unsurlardandır.93  

Orijinali Aramice olan Zohar dokuz ana bölümden oluşur: Ana Zohar, Gizli 

Midraş (a-Midraş a-Nelam), Sadık Çoban (Ra’ya Meheimna), Gizlemenin Kitabı 

(Sefer a-Zeniut), Büyük Asamble (İdra Rabba), Küçük Asamble (İdra Zuta), Yaşlı 

Adam’ın Nutku (Sova de Mişpatim) ve Sırların Sırrı (Raza de Razin).94 Biz 

çalışmamızda Ata Yakup’un hayatıyla ilgili gizemlerin açıklandığı Gizlemenin 

Kitabı bölümünü kullanacağız. 

Zohar’ın mistik anlatımı titiz, ayrıntılı ve güç anlaşılır olmasının yanında 

Yahudi ilmî tarzına pek benzemeyen cüretkâr antropomorfik ve seksüel nitelikli 

mitolojik unsurlar barındırır. Kabbalistler tarafından bu anlatım tarzı, antik 

                                                 
86 Firestone, s. 102-103. 
87 Firestone, s. 102-103. 
88 Moshe Idel, “Zohar”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, (1987) 2005, XIV, 9983. 
89 Gershom Scholem, “Zohar”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XXI, 
647. 
90 Besalel, III, 805. 
91 Scholem, XXI, 657. 
92 Scholem, XXI, 656-658. 
93 Idel, XIV, 9983. 
94 Besalel, III, 805. 



 22

çalışmaların en otantiği olarak kabul edilir.95 Zohar’ın anlatımında özellikle 

vurgulanan beş temel vurgu dikkat çeker. Bunlar; Sefirot Ebedî Tanrısal merkezin on 

ilahî gücü, Tanrı’nın tecellisi olan adalet ve merhametin dinamik ilişkisi, ilahî âlem 

ve Şekina’nın eril ve dişil olarak sunumu, sağdaki İlahî Krallık ile soldaki iblis 

güçleri (Sitra Ahra) arasındaki savaş ve son olarak da manevi kurtuluşu temsil eden 

kurtarıcı Meşiah.96 

Zohar, Tora’da geçen birçok meseleyi pasukları yorumlayarak mistik 

yaklaşımlarla inceler. Bu özellik sebebiyle o, midraşik bir eser olarak da görülebilir. 

Zaten Zohar’ın kaynakları temel anlamda midraşlardan oluşmaktadır.97 Fakat onun 

edebî ve mistik yorumları, Yahudi toplumuna diğer midraşlardan çok daha derin tesir 

ettiği için, Talmud’la birlikte en kutsal kitaplar arasına katılmıştır.98 Ayrıca biz 

Zohar’ı, İslam tefsir literatüründe Kur’an âyetlerini mecazi ve bâtınî anlamlara dayalı 

olarak açıklayan İşârî Tefsirlere de benzetebiliriz. 

 

e. Apokrif ve Pseudepigrafik Eserler 

 

Apokrif ve Pseudepigraf eserler, kanonik Kutsal Kitap’la aynı muhteva ve 

anlatım tarzına sahip olan fakat kutsal literatür arasına dahil edilmeyen ikincil 

metinlerdir. Bu eserler, II. Mabed’in Helenistik ve Roma zamanındaki Yahudiler 

tarafından İsrail ve Mısır’da İbranice, Aramice ve Yunanca telif edildi.99 Sefarim 

Hizonim/Hâricî Kitaplar başlığı altında Talmud’da yer alan bu eserler100 apokrif ve 

pseudepigraf eserlerin kutsal literatür dışına itilmesinin nedeni, ilhamla yazıldığına 

inanılması ve kutsal metinlerden daha fazla halk üzerinde etkili olmalarıydı. Böylece 

zamanla halk üzerindeki etkileri de zayıfladı. Apokrif ve pseudepigrafik eserler 

asırlar sonra Katolik ve Ortodoksların Kanonik eserlerine girince101, Yahudi kutsal 

literatürüyle ilişkilendirilmeye başlandı. Özellikle son dönemde Ölü Deniz 

Yazmaları’nın keşfiyle, bu eserler olmadan klasik Rabbinik Yahudi tarihi ve 
                                                 
95 Idel, XIV, 9984. 
96 Besalel, III, 806. 
97 Scholem, XXI, 652-653. 
98 Besalel, III, 805; Idel, XIV, 9984. 
99 Besalel, I, 68; James H. Charlesworth, “Biblical Literature: Apocrypha and Pseudepigrapha”, ER, 
by. Lindsay Jones, IInd edition, (1987) 2005, II, 896; Yesoshua M. Grintz, “Apocrypha and 
Pseudepigrapha”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, II, s. 258. 
100 Besalel, II, 69; Grintz, II, 258. 
101 Grintz, II, 258; Özhan Öztürk, Folklor ve Mitoloji Sözlüğü, Ankara 2009, s. 105. 



 23

Hıristiyanlığın ilk evrelerinin yazılamayacağı akademisyenlerce itiraf edildi.102 

Değişen bu bakış açısıyla apokrif ve pseudepigrafik eserler hem itibar kazandı hem 

de son akademik çalışmalara kaynak teşkil etmeye başladı.103 

Apokrifa’nın tanımı çok çeşitli şekillerde yapılır. Kökeni Yunanca olan 

apokrypha kelimesi, “gizli, saklı” anlamına gelir. Kelime “saklı ezoterik 

sırlar/heretik kitaplar” anlamında literal olarak ilk kez MS. IV. yüzyılda kullanıldı. 

Apokrif kelimesini, heretik kitaplar olmaktan kurtarıp günümüz literal anlamındaki 

Kanonik olmayan yazmalar anlamında kullanan ilk kişi, Jerome’dir.104  

Apokrif eser sayısının on üç olduğu ve bu eserlerin MÖ. IV.-MS. I. yüzyıl 

arasında telif edildiği belirtilir. Günümüz akademisyenleri, bu tarihi tam olarak MÖ. 

300-MS. 70 arasında sabitlemişlerdir.105 Bu eserler şunlardır: Estras/Ezra’nın Kitabı, 

Tobit, Judith, Ester, Süleyman’ın Bilgeliği, Eklesyastikus/Ben Sira’nın Bilgeliği, 

Baruh, Üç Kutsal Çocuğun İlahisi, Susanna, Bel ve Ejderha, Manasse’nin Duası, I. 

ve II. Makkabiler. Bu eserlerden bazılarının pseudepigraf olduğunu düşünenler de 

vardır.106 Fakat bir yazmanın apokrif veya psedepigraf olup olmadığı, onun nasıl 

korunduğu ve hangi kiliselerce kabul edildiğine bağlı olarak değişmektedir.107 

Teknik terim olarak Pseudepigraf eserler uzun ve meşhur bir geçmişe sahiptir. 

Kelime ilk olarak MS. II. yüzyılda Serapion tarafından Hıristiyan kutsal metinleri 

arasında yanlış isimlerle anılan eserleri ifade etmek için kullanıldı. Uzun bir müddet 

Hıristiyanlarca “Apokrifa” ile eş anlamlı olarak kullanılan kelime, apokrif eserlerle 

farkının ortaya çıkmasıyla farklı bir kategoriye alındı.108 Böylece Pseudepigrafya, 

Kutsal Kitap’ın yazım biçimiyle telif edilen ve Tanah şahsiyetlerine atfedilen 

literatürün genel adı haline geldi. Bu tarz eserler genellikle Doğu kiliseleri tarafından 

benimsendiği bilinmektedir.109 Pseudepigrafik eserler, apokriflerden fazla olup 

sayıları elli ikiyi bulur. Bunların kronolojik bir sıraya göre tertiplendiği 

düşünülmektedir. En önemli kabul edilen pseudepigrafik eserin Enoch Kitabı olduğu 

                                                 
102 Besalel, I, 68-69; Charlesworth, “Biblical Literature”, II, 896. 
103 Grintz, II, 258. 
104 Charlesworth, “Biblical Literature”, II, 896. 
105 Charlesworth, “Biblical Literature”, II, 896. 
106 Grintz, II, 258. 
107 Besalel, I, 69. 
108 Charlesworth, “Introduction”, I, XXIV. 
109 http://global.britannica.com/EBchecked/topic/481201/pseudepigrapha; Grintz, II, s. 258. 



 24

kabul edilir.110 Apokrifaların aksine bu eserler, apokaliptik hikâyeler, 

testamentler/vasiyetler, dualar, ilahiler ve şiirler ihtiva eder.111 Son olarak 

pesudepigrafik eserlerin The Old Testament Pseudepigrapha başlığıyla tek kitapta 

toplandı. Editörlüğünü James H. Charlesworth’un yaptığı bu kaliteli çalışma, birçok 

eserin farklı akademisyenlerce ele alındığı kolektif bir eserdir. 

Biz de çalışmamızda atalar dönemi ve Yakup Peygamber hakkında müstakil 

yazmalar ihtiva etmesi nedeniyle birçok pseudepigrafik eserden faydalandık. Bunlar 

arasında Jubilees, İshak, Yakup ve on iki atanın testamentleri, Yakup’un Duası ve 

Yakup’un merdiveni gibi ilginç anekdotlara sahip yazmalar bulunmaktadır. 

 

                                                 
110 Grintz, II, 259. 
111 Charlesworth, “Biblical Literature”, II, 896. 



 25

BİRİNCİ BÖLÜM 

YA’K ŪB PEYGAMBER’ İN YAŞADIĞI DÖNEM VE COĞRAFYA 

  

1.1. İBRÂNÎLER VE VAAD ED İLM İŞ TOPRAKLAR 

 

1.1.1. Filistin ve Jeopolitik Konumu 

 

Tora’ya göre İsrâiloğulları’nın tarihi, Seçilmiş İbrânî Avram’ın Vaad Edilmiş 

Topraklar’a/Arz-ı Mev’ûd’a girişiyle başlar. Bu sebeple önce Arz-ı Mev’ûd’un yeri 

ve jeopolitik konumunu bilmek Yahudi tarihi açısından önemlidir.112 Çünkü tarihteki 

her toplum, var oluşun bir gereği olarak, hem yaşadığı bölgenin coğrafi ve sosyo-

kültürel koşullarıyla hem de bu bölgeyi çevreleyen diğer unsurlarla etkileşim 

halindedir. Filistin bölgesi için de durum farklı değildir.113 

Levant’ın güneyinde yer alan Filistin, yaygın tanıma göre Akdeniz ile Ürdün 

nehri arasında kalan tüm bölgeyi kaplayan bir kara parçasıdır.114 Günümüzde bu 

bölge, İsrail devleti, Akdeniz kıyıları boyunca uzanan Gazze Şeridi ve Ürdün 

nehrinin batısında bir alan olan Batı Şeria’nın oluşturduğu bölgeyi kapsar.115 

Filistin’in coğrafi yapısı basittir: Bölge, Akdeniz kıyısında, kuzeyden güneye 

uzanan, üç paralel şeritten oluşur.116 Avrupa ve Asya’nın ortasında yer alan büyük 

sıradağlar, korkutucu ve kurak çöller ile tüm bölgenin kontrolünü elinde tutmayı 

sağlayan Akdeniz gibi unsurları bir arada barındırması, bölgeyi jeopolitik bakımdan 

önemli kılar.117 Ayrıca coğrafi yapısına bağlı olarak iklimi de ilgi çekici bir çeşitlilik 

gösterir: dağlık bölgelerde ılıman, vadilerde sıcak, ovalarda ise yazın sıcak, kışın 

soğuktur.118 Bu iklim özelliği bölgeyi tarih boyunca tarım ürünlerini çeşitlendiren 

verimli ovaların sahibi yapmıştır.119  

                                                 
112 De Vaux, s. 3. 
113 Denis Baly, “The Geography of Palestine and Levant in Relation to Its History ”, Judaism, 
Cambridge Univ., UK, 2000, I, 1. 
114 J. D. E., “Palestine”, JE, NewYork-London 1906, IX, s. 479; Abraham J. Brawer-Shimon Gibson, 
“Palestine”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XV, 581. 
115 http://www.britannica.com/EBchecked/topic/439645/Palestine, (25.02.2013). 
116 Roger Garaudy, İlâhî Mesajlar Toprağı Filistin , çev. Cemal Aydın, Türk Edebiyat Vakfı, 
İstanbul 2011, s. 23. 
117 Baly, I, 1. 
118 E. Montet-A. Lods-A.S. Rappoport-R.Garaudy, Tarihten Günümüze Siyonizm ve Yahudilik, ed. 
Nurer ve Ö. Andaç Uğurlu, Örgün Yayınevi, İstanbul 2006, s. 29. 
119 M. Lutfullah Karaman, “Filistin”, DİA, İstanbul 1996, XIII, 89. 



 26

Filistin’in dünyada merkezî bir bölge oluşu, orayı tarih boyu önemli kılmıştır. 

Bu sebeple Filistin hem çok sayıda göç almış ve farklı milletlerden tüccar ve 

orduların dikkatini çekmiş hem de onların çevre ülkelere geçişinde önemli bir köprü 

görevi görmüştür.120 Bu yüzden başlangıçta verimli topraklara ve bitki örtüsüne sahip 

olduğu düşünülen bölge, tarih boyunca maruz kaldığı istilalar, yıkımlar ve 

bakımsızlık sonucunda eski verimliliğini kaybetmiştir.121 

Roger Garaudy, aslında Filistin’in tarihsel olarak kesin bir tanımı olmadığını 

ve burayı ele geçiren her milletin onu, farklı şekillerde tanımlayıp isimlendirdiğini 

söyler.122 Onun MÖ. XII. yüzyıldaki Kavimler Göçü esnasında Akdeniz’den karaya 

çıkan Filistîlilere nispetle “Filistin” olarak anıldığını söyleyenler olduğu gibi123, 

esasen bu terimin ilk olarak Roma-Bizans yönetimi tarafından kullanıldığını 

söyleyenler de vardır. Buna göre Romalılar M.S. 135’de gerçekleşen Bar Kobha 

ayaklanması sonrası, nüfusu Yahudi ağırlıklı olan bu bölgeye Filistin-Suriye’si adını 

vermişlerdir.124  

Peki, Filistîliler bu bölgeye göçmeden önce bu topraklar nasıl 

isimlendiriliyordu? Bunun için Filistin’in tarihöncesi çağlara dayanan tarihine inmek 

gerekir. Tarihte Filistinle ilgili kronoloji, Filistin-Mısır arasındaki arkeolojik eş 

zamanlılık sebebiyle, Mısır tarihî kronolojisi üzerinden değerlendirilir.125 Buna göre 

bugün Levant126 yani Yakındoğu adı verilen bölge, antik çağlarda daha geniş bir 

alanı kapsıyordu. Ön Asya’nın Mezopotamya sınırından Akdeniz ve Süveyş kanalına 

uzanan bu kara parçasına antik Mısırlılar Retenu diyorlardı. Bu isim, Tora’da Lotanu 

ya da Rotanu olarak geçer. Bugün Suriye, Filistin ve Sina’yı kapsayan bölgeyi, 

kuzeyde Anadolu, doğuda Mezopotamya, güneyde Arap yarımadası, güneybatıda 

                                                 
120 Baly, I, 1; Karaman, XIII, 89. 
121 Montet, Lods, Rappoport ve Garaudy, s. 39. 
122 Garaudy, s. 10.  
123 Karaman, XIII, 89. 
124 De Vaux, s. 4.  
125 John Bright, A History Of Israel , Westminster Press, Philadelphia 1981, s. 248. Bu sebeple G. 
Ernest Wright Filistin’in arkeolojik tarihine Mısır’a bağlı olarak dört evreye ayırır: a) I. Erken Bronz 
Çağı (3100-2900): Mısır’ın geç hanedanlık öncesi çağı; b) II. Erken Bronz Çağı (2900-2600): I. Mısır 
hanedanlığı; c) III. Erken Bronz Çağı (2600-2300): Piramit çağıyla çağdaştır; d) VI. Erken Bronz Çağı 
(2300-2100): 6. ve 1. ara dönemle paraleldir. William F. Albright, “The Old Testament World”, The 
Interpreter’s Bible , I., 263. 
126 Aslında Levant tabiri eski dönemlerden beri çok farklı coğrafyaların sınırlarını niteleyen bir 
isimlendirme olsa da günümüzde Yakındoğu’yu ifade eden bir kelime olarak kullanılmaktadır. 
Levant’ın değişik coğrafi kullanımları için bkz. Şerafettin Turan, “Levant”, DİA, Ankara 2003, 
XXVII, 147. 



 27

Süveyş Kanalı ve batıda Akdeniz’in çevreler. Lotanu, antik dönemde Yukarı Lotanu, 

Aşağı Lotanu ve Zahi adı verilen üç kısma ayrılıyordu. Suriye bölgesi, Yukarı 

Lotanu’yu; Filistin toprakları, aynı zamanda Haru/Kharu da denilen Aşağı 

Lotanu’yu, Zahi ise, Fenike’yi oluşturuyordu.127 Kısacası Filistin’in o dönemlerde 

çok daha geniş bir coğrafi birim olduğu dikkati çekmektedir. 

 

Harita 1: Levant bölgesi 

 

 

Filistin bölgesinde bulunan balık fosilleri, buranın eski çağlarda Akdeniz 

sınırları içinde kaldığını fakat meydana gelen depremler sonucu Lübnan bölgesinden 

itibaren sıradağların kıvrılarak yeryüzü tabakasının ortaya çıktığını gösterir.128 Söz 

konusu bu denizin, mitolojik anlama sahip Tetis Denizi olabileceği; Akdeniz, 

Karadeniz, Hazar Denizi ve Basra Körfezi’nin bir zamanlar bu denizin bir parçası 

olduğu varsayılmaktadır.129 Antropolojik açıdan ise Filistin tarihi, Paleolitik çağa 

(Yontma Taş Devri) kadar uzanır.130 Bölge sınırları içinde bulunan Skhul ve Qafzeh 

mağaralarında ele geçen “Carmel İnsanları”na ait arkeolojik kalıntılar, Karbon 14 
                                                 
127 Montet-Lods-Rappoport-Garaudy, s. 25. 
128 Montet-Lods-Rappoport-Garaudy, s. 25-26.  
129 Baly, I, 3. 
130 De Vaux, s. 29. 



 28

testiyle yapılan hesaplamalara göre MÖ. 52.000-35.000 arasında tarihlendirilir.131 

Ürdün vadisi ve Negev’de MÖ. 17.000’den önceki döneme ait kalıntılara rastlanır.132 

Devam eden araştırmalar, bölgede tarım ve yerleşik hayata “Natuf Dönemi” adı 

verilen MÖ. 7000’de gerçekleştiğini varsayar.133 Öte yandan çeşitli bulgular Kudüs 

şehrinin Ken’anlıların bir kolu olduğu söylenen Yebüsîler tarafından kurulduğunu 

göstermektedir. Buna dayanarak bölgenin asıl adının Yebüs ve Ken’an olduğu 

söylenebilir.134 

Diğer yandan Ken’an adı, Tora’da çok daha eski bir döneme gönderme taşır. 

Buna göre tufandan sonra Nuh sarhoş olarak çırılçıplak uyuyakalmış, Ham da 

babasının bu çıplaklığını kardeşlerine anlatmıştır. Nuh’un diğer oğlu Sam gelip 

babasının üzerini örtünce, Nuh kendisinin durumuyla dalga geçen Ham ve oğlu 

Ken’an’ı lanetlemiş, Sam’ı ve soyunu kutsamıştır: “Kenaan lanetlidir!” dedi. “Kendi 

kardeşlerine köleler kölesi olsun!” “Şem’in Tanrı’sı Aşem Mübarektir! Kenaan ona 

köle olsun!” dedi.135 

Nuh, Ken’an ve Sam arasında anlatılan bu olay, Tora’da Ken’an adının 

pejoratif anlam kazandığı ilk yerdir. Bu pasukla birlikte Sam/İbrânî ve 

Ham/Ken’an’ın soylarının ezeli düşmanlığı kutsal metinde temeli atılmış olur.  

Tarihi verilere göre antik dönemde Yakındoğu’da, Sümerler ve Akadlar 

hüküm sürüyor; Filistin’de ise İbrânîlerden önce Sâmî kökenli bir halk olan 

Ken’anlılar yaşıyordu.136 Erets Yisra’el veya Filistin adını almadan önce bölgenin ilk 

adı, “Ken’an Ülkesi”ydi.137 Verimli Hilal’in güney-batı ucunda bulunan138 ve antik 

çağlarda Suriye-Filistin bölgesinin tümünü kapsayan Ken’an topraklarının adına dair 

ilk bulgu Akad metinlerinde geçer. MÖ. XV. yüzyılın başlarında Alalah Kralı 

İdrimi’ye ait bir savaşın anlatıldığı bu yazıtta Ken’an adı Kin’ani şeklinde geçer.139 

Aynı isme Amarna metinlerinde de rastlanır.140 Bazı araştırmacılar bu kullanımı 

Hurrice’de “kızıl” veya “ahlaksız” anlamında geçen kinaḫḫu terimiyle bağlantılı 
                                                 
131 Daha fazla bilgi için bkz. http://en.wikipedia.org/wiki/Skhul_and_Qafzeh_hominids. (03.03.2013) 
132 Yusuf Besalel, Yahudi Tarihi , Üniversal Dil Hizmt. ve Yay., İstanbul 2000, s. 26. 
133 Garaudy, s. 25. Karaman bu süreyi 14.000 yıl olarak vermektedir. Bkz. Karaman, XIII, 89. 
134 Karaman, XIII, 89-90.  
135 Yaratılış, 9: 25-26. 
136 Montet-Lods-Rappoport-Garaudy, s. 37. 
137 Besalel, XIII, 90. 
138 De Vaux, s. 8.  
139 Bustanay Oded-Shimon Gibson, “Canaan”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 
2007, IV, 391. 
140 De Vaux, s. 125. 



 29

kabul etmesi141, Tora’da Ken’anlılara yönelik kullanılan atıfları desteklemektedir. 

Zaten bu topraklara dair en fazla referansın Tora’da sadece atalar dönemine ilişkin 

geçmesi dikkat çekicidir.142 

 

Harita 2: Atalar Dönemi Ken’an/Filistin 

 

 

Yahudi tarihçi H. Graetz’e göre, İbrânîler ele geçirene kadar Ken’an 

topraklarında Anakim ve Refaim adı verilen son derece güçlü Aborjin topluluklar 

yaşıyordu. Onlardan arda kalan bu topraklar, kendilerinden daha aşağı statüdeki 

göçebe kavimler tarafından işgal edildi.143 Tarihçi Bright’ye göre III. binyılda 

Filistin’in asıl yerlileri Sâmîlerdir. Onun bu konudaki delili, bölgeye bu dönemde 

yerleşen ve hala mevcut olan yer isimlerinin Semitik kökenli olmasıdır. Hatta 

Semitik dil daha sonra bölgeye yerleşen Ken’anlıların dillerini bile etkilemiştir.144 

Tora’ya dayalı bazı yorumlara göre, Ken’an’ın ilk sakinleri dünyanın en eski milleti 

ve Arapların atası Amâlika kavmidir.145 Aynı yorumun Müslüman âlimler tarafından 

                                                 
141 Oded-Gibson, IV, 391. 
142 De Vaux, s. 128. 
143 Heinrich Graetz, History of the Jews, The Jewish Publication Society of America, Philadelphia 
1891, I, 2. 
144 Bright, s. 248. 
145 Karaman, XIII, 89. 



 30

da kabul edildiği görülür. Fakat bu konuda Tora bilgileri esas alındığında şöyle bir 

tezat ortaya çıkar: Tora’da İsrâiloğullarının ezelî düşmanı olan Amâlikalıların, 

aslında İshak Peygamber’in torunu Elifaz’ın cariyesi Timna’dan doğan ve sonradan 

Edom ülkesini kuran bir halk146 olduğu belirtilir.147 Bunun yanında Amâlikalıların 

Hz. İbrâhim ve Hz. İsmail’den türediğine dair bilgiler de mevcuttur.148 Bütün bunlar, 

Amalikalıların ne dünyanın en eski milleti ne de Arapların atası olamayacağını 

gösterir  

“Ken’an” adının “Filistin”e dönüşümü, Deniz Kavimlerinin batıdan Levant’a 

girişleriyle gerçekleşir. Yunan asıllı bir kelime olan Palastu (Grekçe 

“Παλαιστίνη”/ İbrânîce “פלשת”) 149, MÖ. 800’den kalma Asur tabletlerinde burada 

yaşayanlara atıf olarak “Filistîlilerin ülkesi p‛laseth” şeklinde geçer.150 Bu kullanım, 

denizden gelen ve adına Filistîliler/Paleştî denen halkın bölgeyi ele geçirmesine 

vurgu yapar. Filistin’in coğrafi bir bölge adı olarak ilk kullanımına MÖ. 5. yüzyılın 

ortalarında “Filistin Suriyesi” şeklinde Herodot’ta rastlanır ve bu kullanım sonra 

Filistin olarak kısaltılır.151 Tanah’ta Filistin, “Peliştîlerin/Filistinlilerin (פלשתים) 

vatanı” anlamında güney Finike kıyılarını ifade eder şekilde152, Talmud ise 

Romalıların bölgeyi işgal etmesinin sembolü olarak kullanır.153 Bölgenin 

adlandırılması konusunda siyasi iktidarın gücü unutulmamalıdır. Çünkü Yahudiler de 

Tanah’ta yer almamasına rağmen Filistin’e, İsrail toprağı (‛erets Yiŝrā’el/ ארץ

”veya “Ataların toprağı 154(ישראל 155 adını verirler. Hâlbuki “İsrail” kullanımı 

İsrâiloğullarının tarihte kurduğu ilk devletin MÖ. 928’de bölünen ve sonradan 

Asurlular tarafından yıkılan kuzey kısmının adıdır. Fakat Rabbinik kullanım böyle 

olduğu için Yahudiler 1948’de kurdukları devlete bu adı vermiş ve böylece yalnızca 

tarihte Kuzey İsrail devletini anımsatan bir şekilde değil tüm İsrail topraklarını 

kapsayan bir anlama bürünmüştür.156 Kısaca tarihte bir inatlaşmayla başlayan bu 

                                                 
146 Yaratılış, 36/11-12. 
147 Yitshak Haleva, Tora ve Aftara, çev. Moşe Farsi, Gözlem Gazetecilik, İstanbul 2010, I, 280-281. 
148 Sargon Erdem, “Amâlika”, DİA, İstanbul 1989, II, 557. 
149 J.D.E, IX, 479. 
150 De Vaux, s. 4. 
151 Brawer-Gibson, XV, 581. 
152 J.D.E, IX, 479. Tanah’taki ilgili ifadeler için bkz: Çıkış, 15:14; Yeşaya, 14: 29, 31. 
153 Brawer-Gibson, XV, 581. 
154 Besalel, I, 157–158. 
155 Baba Metzia, VIII, 101a. 
156 De Vaux, Tanah’ta Ezekiel’in kullanımı olarak “İsrail Toprağı/dh‛math yisrā’el” şeklinde 17 defa 
geçtiğini, fakat bu kullanımın yukarıda verilen ‛eres Yiŝrā’el ile aynı anlama gelmediğini belirtir. Ona 



 31

isimlendirme kavgasında Filistin, hem Romalıların hem de Yahudilerin kullanımını 

bünyesine alarak “Kutsal Kitap ülkesi” ile eş değer bir anlamı ihtiva etmektedir.157 

 

1.1.2. İbrânîler ve Kökenleri 

  

1.1.2.1. İbrânî Kelimesinin Etimolojisi  

 

Toplumların kökenleri ve gelişimleri düşünüldüğünde İsrail’in etnik ve dinsel 

kökeni hâlâ tartışmalıdır. Bu bakımdan diğer toplumların aksine İsrail, arkeologlar, 

tarihçiler, filologların değerli çalışmalarıyla tarih biliminin ışığı altında oluşturulmuş 

bir millettir, denilebilir. Başka bir deyişle İsrail tarihi baştan başa problematiktir.158 

Üstelik bu halk kendini hem “İsrail Toplumu (’am Yisra’el/עם ישראל) veya 

İsrâiloğulları (Bene Yisra’el/בני ישראל)” hem de “Yahudi (Yehudim/יהודים)” gibi bir 

milli ve dinî mensubiyetiyle tanımlar. Böyle bir tanımlama da, sosyolojik ve tarihsel 

bakımdan tartışmalıdır.159 Fakat günümüz Dinler Tarihi’nde bu din ve toplum ile 

ilgili bu isimlendirmeler kullanılmaktadır. Bu karmaşa büyük oranda Yahudilerin 

kendilerini farklı kelimelerle tanımlamasından kaynaklanır. İbrânî, İsrailliler, 

İsrail’in çocukları/İsrâiloğulları ve Yahudiler bu terimlerden bazılarıdır. Bu 

kavramlar Yahudi tarihini bilmeyenler için kolayca birbirleri yerine kullanılabilen eş 

anlamlı kelimeler gibi görülebilir. Hâlbuki bunlar, Yahudilerin kendi tarihsel 

evrelerini tanımlamak için kullandıkları isimlerdir.160 Yani bu adların her birinin 

karşılık geldiği mana, tarihsel arka plan, teolojik boyut ve sosyo-kültürel ortam 

farklıdır. Bu bakımdan atalara ait bir kavram olan “ İbrânî” kelimesinin etimolojisi ve 

tarihsel arka planı hakkında bilgi verilmelidir. 

İlim çevrelerinde İbrânî kelimesinin anlamı ve tarihî kökeni hakkında farklı 

görüşler zikredilir. Tora kronolojisine dayanan geleneksel araştırmacılar, Tanah’ta 

“Eber’in çocukları” ve “İbrânî” şeklinde etnik kökeni ifade eden ‘ib(v)ri  (אברי) 

                                                                                                                                          
göre Ezekiel’in bu kullanımı coğrafî-politik bir kullanım değil, daha çok “İsraillilerin yerleştiği 
toprak” anlamına gelen deskriptir bir isimdir. Bkz. De Vaux, s. 5.  
157 De Vaux, s. 4.  
158 Salo Wittmayer Baron, A Social And Religious History Of The Jews, New York 1952, I, 32. 
159 Robert M. Seltzer, “Jewish People”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, USA, 2005, VIII, 576. 
160 Firestone, s. 21.  



 32

kelimesine işaret ederler.161 Yaratılış 10: 9-10’a istinaden Josephus162, Nuh 

Peygamber’in Şem’in Arpakşat’tan (Arphaxad/Arphaxaaites) olma torunu Şelah 

(Sala) oğlu Ever (Heber/Eber)’in soyundan gelen halkın İbrânîler olduğunu, kendi 

döneminde bu halkın Yahudiler olarak bilindiğini yazar.163 O ayrıca, İbrânî soyunun 

Ever’in oğlu Peleg’e164 dayandığını, bunun da ilerde İbrânîler arasında meydana 

gelecek bölünmelere işaret ettiğini söyler.165 

Rabbinik geleneğe göre İbrânî kelimesi, göçebe, bedevi ve “öte yakalı” veya 

“nehrin (Yarden/Ürdün Nehri’nin) karşı yakasında yaşayanların oğulları” 

anlamlarına gelen ivrim (אברים) veya ever (אבר) kelimesinin bir türevidir.166 Yine 

Tora kökenli bu yoruma göre Tanrı, MÖ. 2200 dolaylarında Sümer hâkimiyetindeki 

Ur bölgesinde yaşayan İbrâhim’e, aşiretini toplayıp Ken’an’a gitmesini buyurdu.167 

İbrânîler de Fırat nehrini geçtikten sonra vaad edilmiş topraklar olan Ken’an’a 

ulaştılar. Ken’anlılar da, ülkelerine gelip farklı dili konuşan bu yabancılara “nehrin 

öbür tarafından gelen göçebeler” anlamındaki İbrânî adını verdiler.168 Bu yoruma 

göre İbrânî adı, “Atalar” sayılan İbrâhim (Avraam), İshak (Yitshak) ve Ya’kūb 

(Yaakov); analar Sara (Sarah), Rebeka (Rivka), Ya’kūb’un iki karısı Rahel ve Lea ile 

onların çocukları olan on iki ataya işaret etmektedir.169 

Arkeolojik verilere dayanan görüşe göre, İbrânî kelimesi aşağı tabaka, yeri 

yurdu ve belirli bir töresi olmayan, paralı asker olarak çalıştırılan insanları ifade eden 

habiru (הפרו) terimine dayanır.170 Bu kelimenin varlığına ilk olarak geçtiğimiz 

                                                 
161 Tora ve Aftara, I, 66; Fisher, s. 242; Seltzer, VII, 578. 
162 M.S. I. yüzyılda yaşamış olan Josephus Flavius, yaşamış, çalışmaları ve dinî-siyasi tutumuyla çok 
tartışılan ünlü Yahudi tarihçidir. Yaşadığı dönem ve ilişkileri bakımından gerek Yahudilik gerekse 
Roma ve Hıristiyanlık açısından son derece önemli bir şahsiyettir. Eserlerinin çevirisi sorunlu olsa 
bile, günümüz Yahudi tarihi çalışmalarında ilk kaynak olarak kabul edilmektedir. Josephus hakkında 
geniş bilgi için Bkz: Bekir Zakir Çoban, “Hıristiyanlık Öncesi Yahudilik Tarihi Bağlamında Josephus 
Flavius”, Bütün Yönleriyle Yahudilik , Ankara 2012, s. 257-273. 
163 Josephus, Complete Works of Josephus Antiquities of the Jews The Wars of Jews Against 
Apion, USA basım tarihi yok, I, 26; P., VI, 305. 
164 Raşi’ye göre Ever bir peygamberdir. Ever’in, Yoktan ve Peleg (Phaleg) adında iki oğlu oldu. Tora, 
Ever’in özellikle Peleg adlı oğluna değinir. Çünkü o, dünyanın ülkelere bölündüğü zamanda doğduğu 
için “bölünme” anlamına gelen bu adı almıştır. Tora ve Aftara, I, 69; Josephus, I, 26. 
165 Josephus, I, 26. 
166 P., VI, 305; Tora ve Aftara, I, 66; Fisher, s. 242; Montet-Lods-Rappoport-Garaudy, s. 40; Hasan, 
XXI, 366. 
167 Glimpses Of World Religions, pub. Ashwin J. Shah, Bombay 1983, s. 132.  
168 P., VI, 305; Besalel, I, 231; Graves-Patai, s. 7. 
169 Firestone, s. 21. 
170 Mary Pat Fisher, Living Religion, Hong Kong 2008, s. 242. 



 33

yüzyılda yapılan Abdülheba Kazıları’nda171 ulaşıldı ve buluş, “Habiru kimdir? 

İbrânîlerle bir ilişkisi var mıdır?” gibi soruları gündeme getirdi. Akad ve Neo-Sümer 

döneminden itibaren Güney Mezopotamya’dan elde edilen levha ve yazıtlarda 

SA.GAZ ideogramıyla belirtilen habiru/hapiru adında özel bir grubun adı 

geçiyordu.172 Bu ideogram, MÖ. III. binyılın sonları ile Bronz Çağı’nın sonlarına 

tarihlenmektedir.173 Aynı şekilde Bronz Çağı’na ait Mısır kaynaklarında da sosyal 

statü ifade ettiği düşünülen abiru kelimesine rastlanır.174 Yine MÖ. XIV.-XIII. 

dönemine ait Hitit antlaşma metinlerinin sonundaki dualarda “Habiru Tanrıları…” 

ve “SA.GAZ Tanrıları…”175 ifadelerinin birbiri yerine kullanıldığı görülür. Tüm bu 

bulgulardan araştırmacıların büyük çoğunluğu, habiru/abiru terimiyle belirli bir 

coğrafi bölgede yerleşik bir ulus ya da etnik bir grubu oluşturan insanların değil; 

çöllerde yaşayan eşkıya ve yağmacı grupların kastedildiği kanısındadır. Yani insanlar 

Akadlar, Hititler, Suriye-Filistinlileri ve Mısır’da aniden ortaya çıkan ve başıboş 

gezerek bölgeleri maddi sıkıntıya uğratan paralı askerlerdir.176 Bu askerler, Mısır ve 

Hitit gibi imparatorluklarda bazen en düşük işlerde çalıştırılan ve sürekli göç halinde 

olup şehirlerde barınamayan kimselerdi. Mısırlılar için medeniyet bilmeyen, hiçbir 

kural tanımayan ve göçebe statüsünde bile olmayan bu topluluklar, Mısır şehir 

devletleri için kontrol edilemez bir sıkıntı kaynağıydılar.177 İçlerinde, büyük sürüler 

sahibi, bir yere yerleşerek çiftçilik yapabilen ve küçük yönetimler kurmayı başaranlar 

da vardı. Her abiru kabilesini bir şeyh yönetiyordu ve bu şeyhler gerektiğinde bir 

ordu kurabiliyorlardı.178  

Tanah’ta abiru terimi, Mısırlıların kullandığı tarzda yani böyle bir yaşam 

tarzını aşağılayıcı bir şekilde geçer. Fakat tarihte pejoratif bir lakabın sonradan 

benimsenerek unvan haline geldiği birçok örnek vardır. Pekâlâ, abirular da 

kendilerini aşağılayan bu lakabı sonradan benimsemiş ve milli bütünlüklerinin adı 

olarak kullanmaya başlamış olabilirler.  
                                                 
171 Tell el-Amarna’da yapılan kazılara verilen diğer isimdir. Bu kazılarda meşhur Amarna 
Tabletleri/Mektupları çıkarılmıştır. Ayrıntılı bilgi için bkz.; S. Douglas Waterhouse, “Who are the 
Ḫabiru of the Amarna Letters?”, Journal of the Adventist Theological Society, 12/1 (2001), ss. 31-
42. 
172 De Vaux, s. 106; Seltzer, VII, 578. 
173 Waterhouse, “Amarna Letters”, s. 32. 
174 De Vaux, s. 105; Paul Johnson, Yahudi Tarihi , çev. Filiz Orman, İstanbul, trs., s. 23–24. 
175 De Vaux, s. 105.  
176 Baron, I, 34. 
177 Waterhouse, “Amarna Letters”, s. 31. 
178 Johnson, s. 24; Graves-Patai, s. 8.  



 34

Bir ırk olduğu düşünülen İbrânîlerin dilinin “İbrânîce” olduğu düşünülür. 

Buna göre MÖ. II. yüzyılda Ben Sira, Tanah’ın dilini ve yazı sistemini belirtmek için 

“ İbrânî” kelimesini kullanmıştır.179 Hâlbuki bu isimlendirme Tanah’ta geçmez; onun 

yerine “Ken’an dili”180 veya “Yahudice”181 gibi nitelemeler yer alır. Aynı şekilde 

İncil yazarlarından Yuhanna da benzer bir isimlendirmeyi benimser.182 

 

1.1.2.2. İbrânîlerin Kökenine Dair Hipotezler 

 

Farklı etimoloji ve tarihî arka plana dayalı bu üç hipotezden sonra İbrânîlerin 

kökenleri, nereden geldikleri ve hatta hangi halklarla akraba olduklarını belirlemek 

zordur. Asırlar boyu Yahudilerin kökeniyle ilgili araştırmaların Tanah kronolojisine 

dayandırılması ve bunun tanrısal vahye müstenit kabul edildiği sorgulanamayışı ile 

Sümer, Akad, Mısır, Hitit gibi eski uygarlıkların tarihi kalıntılarına ancak son 

yüzyılda ulaşılabilmesinden ötürü İbrânî kronolojisi uzun süre netlik kazanmamış, 

sadece kutsal metinlere dayalı akıl yürütmelerle yetinilmiştir. Geçtiğimiz asra 

gelindiğinde Tanah’ta Mısır’a ilişkin geçen referanslar araştırmacıların dikkatini 

çekmiş ve antik Mısır araştırmacılarının büyük bir bölümünün ilgisi ve çabaları bu 

yöne kaymıştır.183 Öte yandan Mezopotamya’da yaşamış diğer toplumlara ilişkin 

yürütülen tarihî ve arkeolojik çalışmalar da, İbrânî kronolojisindeki boşluklar 

doldurulmaya başlamıştır. Bu sebeple İbrânîlerin köken ve tarihiyle ilgili 

araştırmalarda artık modern tarih biliminin verileri de kullanılmaktadır.  

 

 

 

 

 
                                                 
179 Graves-Patai, s. 7–8. 
180 Tanah’ta Ken’an dili nitelemesi için bkz: Yeşaya, 19:18: “O gün Mısır’da Ken’an dili ni konuşan 
beş kent olacak…” 
181 Tanah’ta Yahudice nitelemesi için bkz: II. Krallar, 18:26 ve Yeşaya, 36:11:“Hilkiya oğlu Elkayim, 
Şevna ve Yoah, ‘Lütfen biz kullarınla Aramice konuş’ diye karşılık verdiler. ‘Çünkü biz bu dili 
anlarız. Yahudi dili nde konuşma…”, Yeşaya, 36:13: “Sonra kalkıp Yahudi dili nde bağırdı…”, 
Nehemya, 13:24: “Çocuklarının yarısı Aşdod dilini ya da öbür halkların dilini konuşuyor, Yahudi 
dili ni bilmiyorlardı.” 
182 Hasan, s. 366. 
183 Alfred H. Kellogg, Abraham, Joseph and Moses in Egypt, Kessinger Publishing, New York, 
1887, s. 32. 



 35

1.1.2.2.1. Aryan Göçleri 

 

MÖ. II. binyılın başında, kuzey-doğudan, güneyden ve denizden gelen 

göçlerle Mezopotamya’da sarsılmıştı.184 Bazı bilim adamlarına göre, Levant 

bölgesinde yaşayan toplumların biyolojik atalarının baskın manada Hurri ve Hitit 

kökenlidir.185 Çünkü MÖ. III-II. binyılda Hint-Avrupa ırkı Aryanlar, dünyanın 

değişik coğrafyalarına göç hareketi başlattılar. Merkezi Kafkasya veya Yenisey 

Irmağı’nın kuzeyi olan Aryan göçlerinin ilk göç dalgası MÖ. III. binyılın ilk 

devirlerinde Avrupa’ya oldu. MÖ. II. binyılda gerçekleşen ikinci göç dalgası ise, 

Hindistan, İran (Azerbaycan ve Fergana bölgesi) ve Anadolu olmak üzere üç kola 

ayrıldı.186 20. Mısır hanedanlığının parlak dönemleri olan MÖ. 2000–1750 arasında 

ve Babil’deki büyük kral Hammurabi çağını187 müteakiben bu göç dalgasıyla gelen 

Hititler ve Hurriler, önce Anadolu’ya oradan da Levant ve Mısır’a yayıldılar.188 

Zaten antropolojik açıdan homojen bir yapıya sahip olmayan Levant, bu göçlerden 

sonra daha karışık hale geldi. MÖ. 17.-15. asırlar arasında Mısır tahtına oturan Hurri 

kökenli Hiksosların üst tabakasını oluşturan Hurri-Mitanniler, bu hâkimiyet öncesi 

Yukarı Fırat’a, hâkimiyet sonrasında da Levant’a yayıldılar. Aynı şekilde MÖ. 1370–

1352’de Anadolu Hititleri de, XVIII. hanedan firavunlarından Akhenaton’un (IV. 

Amenofis/Amenhotep) son dönemlerinde Mısır’ı sarsan din çatışmalarından 

faydalandılar ve Mısır müttefiki Ortadoğu prensliklerine savaş açtılar. Böylece 

Filistin bölgesine kadar yayıldılar.189  

Ortaya çıkan bu tarihî verilere ek olarak Yaratılış/Yaratılış Kitabı ile Nuzi190 

materyalleri arasındaki linguistik ve kültürel yakınlıklar, İbrânî kökenin bu göç 

dalgası içinde aranabileceğini gösterir.191  

                                                 
184 Amélie Kuhrt, Eski Çağ’da Yakındoğu, çev. Dilek Şendil, T. İş Bankası Kültür Yayınları, 
İstanbul 2010, II, 5. 
185 Robinson, I, 272. 
186 Nimet Yıldırım, İran Mitolojisi , Pinhan Yayıncılık, İstanbul 2012, s. 83–86; Şamil, s. 7. 
187 Hammurabi Çağı (MÖ. 1748–1675): Bu çağ I. Shamshi-Adad’a erişilmesiyle başlayan dönem 
olarak tanımlanır. Bu şahıs, Asur’un Amurrulu fatihidir. Bu çağ MÖ. 1675’deki Samsu-İluna’nın 
hâkimiyetindeki Babil devletinin kısmen dağılmasıyla son bulur. Bkz; Jean Bottéro, Mezopotamya 
(Yazı, Akıl ve Tanrılar) , çev. M. Emin Özcan-Ayten Er, Dost Yayınevi, Ankara, 2012, s. 179-207; 
Bright, s. 250. 
188 Bottéro, Mezopotamya, s. 24; James Muilenburg, “The History Of The Religion Of Israel”, The 
Interpreter’s Bible , I, 295; Bright, s. 254-255. 
189 Montet-Lods-Rappoport-Garaudy, s. 38. 
190 Günümüzdeki adıyla Yörükler (Yorgan) Tepesi olarak bilinen Nuzi, Arappa (Kerkük)’nın 16 km. 
güney batısında yer alan antik bir kenttir. Nuzi’ye ait arkeolojik kazılar, ilk olarak Edward Chiera 



 36

Diğer yandan bazı Yahudi bilginlere göre Hurri ve Hiksos yönetimleri, 

Ortadoğu’ya yapılan Sâmî göçlerin batı koludur.192 Fakat Hititlerin bile kökenini 

oluşturduğu düşünülen bu göç dalgasının kuzeyden geldiğini görmezden gelmek ve 

tamamen Sâmî göç dalgası olarak adlandırmak bir yanılgı olsa gerektir. 

 

1.1.2.2.2. Deniz Kavimleri 

 

MÖ. XIII.-XII. yüzyıllarda, Deniz Kavimleri denen bir halk Anadolu ve 

Levant’a yaptığı göçlerle siyasi krizlere sebep oldu. Bu halkın kim olduğu hâlâ 

gizemini korusa da, tarihçiler onlarla ilgili Mısır kaynaklarına dayalı bazı 

tahminlerde bulunurlar. Bu kaynaklarda paralı askerlik yaptığı düşünülen “deniz 

kavimleri” adında bir grubun adı geçer. Firavun Merneptah’ın diktirdiği bir anıtta bu 

kavimlerle ilgili Aqaiwasha veya Ekwesh isimlerinin geçmesine dayalı olarak, 

Eduard Meyer bu halkın ana yurdunun Rodos olabileceğini belirtir.193 Başka bir 

görüşe göre deniz kavimleri, MÖ. XVI. yüzyıldan önce Mısır kültürü etkisindeki 

Girit’te hüküm süren Minos Uygarlığı ve güneyden Anadolu’yu kuzeyden de 

Yunanistan’ı işgal ederek Yunan kültürünün temelini atan Aryan kökenli Akaları 

niteleyen bir terim olabilir.194 Eğer böyle kabul edersek, deniz kavimleri 

Akdeniz’den gelen istilacı kavimlere verilen genel bir isim olarak düşünülebilir.  

III. Ramses dönemi savaşlarında, deniz kavimlerinin her iki cephede birden 

savaştığına dair bulgular, bu halkın Türkiye’nin güneyinden Mısır’a kadar bütün 

Ortadoğu’da yayıldığının işaretidir.195 Tarihî veriler, bu grupların, Mısır ve Anadolu 

üzerinden Ortadoğu’ya yaptıkları göçlerle hem bölge kültürüyle etkileşimde 

bulunduğunu hem de sosyo-ekonomik olarak bölgeyi bunalıma sürüklediğini 

                                                                                                                                          
tarafından 1925’te başlatıldı ve 1931’de tamamlandı. Bölgenin geçmişi, tarih öncesi döneme kadar 
uzanır. Nuzi, MÖ. XV.-XIV. yüzyıllarda, Hurri asıllı Mitanni devletine bağlıydı ve bu yüzyılın 
sonunda Asurlular tarafından yıkıldı. Yaratılış Kitabı’nda anlatılan Atalar dönemi hikâyeleriyle büyük 
bir uyum sağlamasından ötürü, yaklaşık yedi bin tabletten oluşan Nuzi materyalleri, Yahudi ve 
Hıristiyan bilim çevrelerinde büyük ilgi odağı olmaktadır. Ayrıntılı bilgi için bkz; Daniel C. Snell, 
“Nuzi”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XV, 355. 
191 Muilenburg, I, 295. 
192 Besalel, Yahudi, s. 31. 
193 Graves-Patai, s. 229. 
194 Selahattin Sert, Mezopotamya’dan Avrupa’ya Büyük Uygarlıkların Doğuşu, Ozan Yayıncılık, 
İstanbul 2009, s. 19-20, 22. 
195 Kuhrt, II, 5-8.  



 37

gösterir.196 Onlar Levant’ta göçebe dolaşan habirularla birleşerek çeteler kurmuş ve 

tüm Ortadoğu’da sorunlara yol açmışlardı.197 MÖ.1402–1347’de Mezopotamya 

kralları ve Ken’an prensleriyle diplomatik yazışmalar yapan Firavun Akhenaton’un 

arşivlerinde, dönemin Ken’an-Hurri aristokrasisini tehdit eden bu gruplara karşı 

Mısır’dan yardım talep edenlerin mektupları vardır. Bu mektupların birinde Ken’an 

kralı Abdhi-Khiba, Firavun’a yaptığı çağrıda Habiruların toprakları ele geçirme 

riskini şöyle anlatır:  

Dağlardaki veya deniz kıyılarındaki bütün yerleşim birimlerimiz Habiru insanlarıyla 

doldu…198 

Kralın illeri talan edildi, fakat sen bana kulak asmıyorsun. Bütün valilerin kelleleri 

vuruldu… Bu sene birlikler gelirse kralın vilâyetleri korunmuş olacak, fakat eğer 

birlikler gelmezse…199  

 

1.1.2.2.3. Semitik Göç Hareketi 

 

Son göç dalgası ise tarihsel açıdan Ortadoğu’da çok önemli sonuçlar doğuran 

Semitik akımdır. Bu akımın kaynağına ve sonuçlarına geçmeden Semitik kavramı 

üzerinde durmak lazımdır.  

Semitik (Semitic) kavramı, Sâmî kelimesinden gelir. Kelime, son dönemlere 

ait olup, ilk olarak Alman filolog Ludwig Schlözer (ö. 1809) tarafından 1781’de 

İbrânîce ve Arapçanın ait olduğu akraba diller grubunu ifade etmek için geliştirilen 

linguistik bir terimdir.200 Arabistan, Suriye, Irak ve Afrika’nın bazı bölgelerinde 

etkin olan Semitik dil birliğinde Akadlar, Bâbilliler, Asurîler, Amurîler (Amurrular), 

Arâmîler, Süryâniler, Kenânîler, Nebâtîler, Fenikeliler, İbrânîler, Araplar ve 

Habeşler yer alır. Fakat Semitik kavramı, bu toplumlar arasındaki köken değil, 

kültürel birliği ifade eder. Bu sebeple Sâmî toplumlar arasındaki yakınlık 

antropolojik değil, etimolojik ve sosyo-kültürel benzerliklerle açıklanmalıdır.201  

Sâmîlerin anavatanı tartışma konusudur. Bu hususta gelenek, insanlığın 

menşei hakkındaki Tora ifadelerine dayanırken; modernizmin ölçütü Semitik dillere 

                                                 
196 Montet-Lods-Rappoport-Garaudy, s. 38. 
197 Kuhrt, II, 14. 
198 Waterhouse, “Amarna Letters”, s. 32-33. 
199 Garaudy, s. 46-47. 
200 S. D. Goitein, Yahudiler ve Araplar-Çağlar Boyu İlişkiler , İz Yayıncılık, İstanbul 2004, s. 39.  
201 Adnan Demircan, “Sâmîler”, DİA, İstanbul 2009, XXXVI, 75–76. 



 38

dayalı linguistik çalışmalardır. Geleneksel görüş ağırlıklı olarak Sâmîlerin anavatanı 

olarak Arap Yarımadasını söylese de, bununla ilgili olarak Irak, Suriye, Afrika, 

İrmîniye, Avrupa, Kafkasya veya Akdeniz’de batmış adalara dair farklı görüşler de 

dillendirilir.202 Kanaatimizce bu isimler, MÖ. III-I. binyıllar arasında Ortadoğu’ya 

yapılan bütün göçleri, Semitik kapsama alan bir bakış açısının tezahürüdür. Diğer 

yandan bu farklı görüşler, Levant’taki etnik karışıklığın ve İbrânî kökenin hangi 

unsurlara dayandığını da göstermektedir. 

Semitik göçü Arap Yarımadasına dayandıranlar, bu göç yolunu üç kola 

ayırırlar: Kronolojik olarak bunların ilki, Akadlardır. Onlar, Güney Mezopotamya’ya 

yerleşerek orada Sümerlerle birlikte büyük bir medeniyet kurmuşlar, ancak devam 

eden semitik göçle rekabet edecek bir Sümer ırkı olmayınca, Sümer Devleti Akadlar 

içinde erimişlerdir. İkinci göç dalgası Amurrulardır. Bu Sâmî kavim, doğu 

Mezopotamya ve Suriye-Filistin bölgelerine yerleşti. Özellikle Suriye-Filistin’ine 

yayılan Amurrular, güçlü kültürel etkileri altında bölgeyi yeniden şekillendirdi. 

Böylece güçlü şehirler inşa edildi, kentsel yaşam canlılık kazandı. Bu kültürel 

zenginlik, yeni Sâmî göçleriyle desteklendi.203 Bu son Sâmî göçün mensupları 

Arâmîler’di. Onlar yerleştikleri bölgelerde önce çiftçi yerli halkın yanında göçebe 

olarak yaşarken, aşama aşama bölgeyi işgal ettiler ve yerli halkla sıhriyet bağı 

kurdular.204 

Sonuç olarak İbrânîlerin tarih sahnesine çıktığı dönemde Ortadoğu ve Levant, 

farklı ırkların göç ve istilaları nedeniyle karma bir sosyo-kültürel yapıya sahip oldu. 

Bu da, antropolojik olarak İbrânî kökenin tek bir ırkta aranamayacağını gösterir. 

Aynı durum İbrânîce için de geçerlidir. Zira klasik İbrânîce karma bir dildir ve 

birçok dilin özelliğini bünyesinde barındırır. Bu da, ancak birçok işgale maruz kalan 

bölgelerde karşılaşılan bir durumdur.205 Bu bakımdan İbrânîlerin, Sâmî bir atadan 

(İbrâhim) türeyen bir toplum olduklarını iddia etmek tarihî gerçeklere pek uygun 

değildir. 

Zikri geçen göç hareketleri, Yahudi kutsal literatürünün oluşumunda da 

önemlidir. Özellikle Atalar dönemine kadar uzanan Yahudi dinî tarihi, dinî, sosyo-

                                                 
202 Demircan, XXXVI, 76. 
203 John Bright, A History Of Israel , Philadelphia 1981, s. 54. 
204 Theodore H. Robinson, “The History of Israel”, The Interpreter’s Bible , USA 1952, I, 272. 
205 Robinson, I, 272. 



 39

kültürel ve antropolojik açıdan antik Yakındoğu’nun kurumlarıyla benzerlik taşır.206 

Bu durum, modernist bilim adamlarınca Kutsal Kitap anlatılarının özgünlüğü 

sorununa yol açmıştır. Fransız tarihçi Jules Soury, Yaratılış kitabındaki tarihî-

mitolojik anlatıların, aslında İsrâiloğullarından çok daha gelişmiş bir mitolojiye sahip 

halkların ürünü olduğunu belirtir. Örneğin, tufan ve Babil Kulesi gibi hikâyelerin, 

İbrâhim Peygamber’in Ur’dan çıkarken yanında götürdüğü Ur Nammu zigguratına 

ili şkin bilgilerin bir derlemesi olduğu iddia edilmiştir.207 Kısaca bu teze göre 

Yaratılış kitabı hikâyeleri Ken’an topraklarında değil, Mezopotamya halklarının 

kültürel etkileşiminden doğmuştur. O yüzden eğer Yahudiler Tora’da anlatılan 

birçok destana sahipseler, bunun zengin bir mitolojiye sahip halklarla yaşamaları 

olduğu söylenebilir.208 

 

Harita 3: Levant Göç Yolları 

 

 

                                                 
206 Eliade, I, 213. 
207 Johnson, s. 20. 
208 Julee Soury, Kar şılaştırmalı Mitoloji I şığında İsrail Dini , Pınar Yayınları, İstanbul 2008, s. 19. 



 40

1.2. ATALAR DÖNEM İ 

 

1.2.1. Atalar Dönemi ve Bu Döneme İlişkin Çalışmalar 

 

Yaratılış kitabı, ilk insan, tufan ve Babil kulesi gibi anlatılardan sonra, ilk 

atalara ait biyografik hikâyelere geçer. Ataların hikâyeleri, bir ‘am209 yani ümmet 

oluşturan İbrâhim, oğlu İshak, torunu Ya’kūb ve Yusuf’un serüvenlerini kapsar.210 

Atalar, kabileleriyle tüm Ortadoğu’yu dolaşan ve İsrâiloğullarının doğrudan onların 

soyundan türediğine inanılan bilge ve dindar aile reisleridir. Bu bakımdan atalar 

döneminin bütün Ortadoğu’yla ili şkili bir tarihsel anlatım içerdiği söylenebilir.211 

İslam’ın birer peygamber kabul ettiği İbrâhim, İshak, Ya’kūb ve Yusuf’u, 

Yahudiler Atalar olarak kabul eder ve onların yaşadığı çağa da Atalar (Avot/אבות) 

Dönemi derler.212 Geleneksel Yahudilik, atalar dönemini kendi dinî ve milli 

tarihlerinin başladığı ân olarak kabul eder.213 Çünkü Yahudi geleneğine göre, 

Tanrı’ya ilk inanan ve itaat eden kişi olmakla birlikte İbrâhim’in asıl önemi, onun 

soyundan bir millet yapmak üzere seçilen ilk İbrânî atası olmasında yatar.214  

Son iki yüzyıldır bilim adamları atalar dönemini MÖ. II. bin yıla 

yerleştirmeye çalıştılar. Bu döneme ait kişi ve bölge isimleri, evlilik ve doğuma 

ili şkin sosyal gelenekler ve farklı hikâyelerde geçen ortak göçebe unsurlar, ataların 

yaşadığına inanılan dönemle benzerlik taşıyordu. Yine de ataların bu dönemde 

yaşadıklarına ilişkin kesin bir bulguya rastlanılmadı. Çünkü Tanah’ta zikri geçen kişi 

ve bölgelerle ilgili en kesin arkeolojik bulgular, en erken MÖ. I. binyıla işaret 

etmekteydi.215 Bu yüzden bilim adamları arasında atalar döneminin tarihî 

gerçekliğine ilişkin üç farklı görüş ortaya çıktı: 

                                                 
209 ‘Am, İbrânîcede, çoğul olarak baba tarafındaki yakın akrabayı ifade etmesinin yanında tekil olarak 
modern anlamdaki “toplum” ve “halk” anlamını ihtiva eder. Yine qôy kelimesi de ‘am ile aynı anlamı 
ifade eder. İbrânîcede ve Tanah’taki ulus, toplum ve ümmet şeklindeki ifadeler hakkında daha geniş 
açıklama için bkz. De Vaux, s. 153–155.  
210 Eliade, I, 213; Kuhrt, II, 47. 
211 Kuhrt, II, 47. 
212 “Jacob”, The Testament of the Patriarchs, trans. by. W. F. Stinespring in The Old Testament 
Pseudepigrapha, NewYork 1985, I, 2/20. 
213 De Vaux, 153–154. 
214 Salime Leyla Gürkan, “Kur’an’a Göre Seçilmişlik Kavramı ve İsrâiloğulları’nın Seçilmişliği 
Meselesi”, İslâm Araştırmaları Dergisi , Sayı: 13, 2005, s. 38. 
215 John Van Seters, “Abraham”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, USA 2005, I, 13.  



 41

Bu görüşlerden en pozitivist olanı, son iki yüzyıl içerisinde Wellhausen 

(1918), A. Alt, A. Noth (1999), Eissfeldt, Koch, Von Rad, Rendtdorff ve Lemche 

gibi “üst düzey eleştirmenlerin”216 yer aldığı bilim adamlarını kapsar. Buna göre 

Tanah, sadece Yahudi efsanelerini muhafaza eden karmaşık dinî ve edebî bir 

antolojidir. Bu sebeple kesin tarihî bir kimliğe sahip İsrail Krallığından önceki 

döneme kesin gözle bakılamaz. Bu dönemden önceki hikâyeler ise, İsrâiloğulları’nın 

kendi geçmişlerini nasıl tasvir ettiklerini anlatan birer kayıttan ibarettir.217 Bu görüşe 

göre Musa’nın beş kitabı/Tora, Yeşu, Hâkimler bölümlerinde anlatılan bütün olaylar, 

krallığın kuruluşuna kadar Levant’ta göçebe dolaşan İbrânî kavimlerde şifahen 

aktarılan ve MÖ. 587–537 Babil sürgünü sonrası yazılı hale gelen efsanelerdir. Bu 

efsaneler, kültürünü din haline getirmiş İsrâiloğullarının bir amentü oluşturmasını ve 

kült uygulamaların kurumsallaşmasını sağlamıştır. Bütün bunlar, sürgün sonrası 

Yahudi toplumunun inanç ve ibadetlerini kutsal bir tarihle meşru hale getirilmiştir.218 

Bu bakımdan İbrâhim, İshak ve Ya’kūb efsanevi kişiliklerdir.219 Onlara dair 

hikâyeler ise, farklı kabilelere ve belirli tapınaklara ait efsanelerin birbiriyle 

ili şkilerini kusursuz açıklamalarla veren kompozisyonlardır.220   

Bu pozitivist görüş, Yaratılış kitabındaki anlatıları eleştirel gözle yeniden 

değerlendirmeye aldı. Örneğin; tufan sonrası soy kütüğündeki ata isimleri, birçok 

tarihî dokümanda bulunan halk ya da bölge isimleriyle özdeştir.221 İbrâhim 

Peygamber’in, yeğeni Lut’u kurtarmak için savaştığı Elam, Babil, Asur ve Hitti gibi 

doğu kralları, tarihte hiçbir zaman ittifak oluşturmamış ve Ken’an’ı kontrol altına 

almamışlardı. Yine arkeolojik materyallere göre İbrâhim Peygamber dönemine 

tarihlendirilen Beer-Şeva rivayetinin, kesinlikle krallık öncesi bir döneme ait 

olmadığı ortaya çıktı.222 Dahası on iki kavmin sayılarının yapay bir ayrım olduğu, 

aslında bu kabilelerin on ikiden fazla olduğu anlaşıldı.223 Bu ve benzeri örnekler, 

                                                 
216 Söz konusu niteleme kitabın yazarı Kuhrt’a aittir. 
217 Kuhrt, II, 55. 
218 Kuhrt, II, 56; Johnson, s. 14. 
219 Eliade, I, 213. 
220 Jonathan Magonet, “Judaism”, The Cambridge Illustrated History of Religions, ed. by. John 
Bowker, UK, 2002, s. 183. 
221 Graves-Patai, s. 189. 
222 Van Seters, I, 13. 
223 Örneğin Yusuf Peygamber’den bile sadece beş kabile çıktığı görülmektedir: Manasse, Efraim, 
Makhir, Yari ve Novah. Yine on iki kavimden biri olarak gösterilen Levi’nin her nedense herhangi bir 
toprağa sahip olmadığı görülür. Öte yandan Levi kabilesinin kökeninin Mısırlılara dayandığına dair 



 42

eleştirmenleri, Tanah hikâyelerinin antik geleneklere ait mitsel kalıntılar olduğu 

gerçeğine yaklaştırdı. Onlara göre bütün Yaratılış kitabı, henüz ne kendileri ne de 

diğer toplumlar için Tek Tanrı bilincine varamamış İbrânî kabilelerin eski 

efsanelerinin izlerini taşıyan garip bir eserdir. İşte bu yüzden, Tanah sadece Tek 

Tanrı’nın değil, yazıldığı bölgeye ait El ve küçük tanrıların izlerini taşır. İnsan 

biçimli bu tanrılar, insanlarla birebir muhatap olurlar.224 Tora’da geçen atalar da, 

antik Levant’ta farklı bölge ve zamanlarda yaşayan tarihî şahsiyetlere veya tanrılara 

ait rivayetlerin birleştirilmesinden başka bir şey değildir.225 Sonuç olarak Tanah, 

İsrail krallığına bağlı kabileleri Ata İbrâhim ve Ya’kūb’a dayalı ortak bir geçmişe 

bağlayarak dinî bir meşruiyetle ülke bütünlüğünü koruma amacıyla yazılan bir kitap 

olarak görüldü. 

Pozitivist görüşe sahip eleştirmenler arasında, rivayete dayalı bir tarih metodu 

kullanarak atalar dönemini ele alanlar da vardır. Bu metotla İbrânî tarihi, sosyolojik 

açıdan değerlendirilir ve efsaneye dönüşmüş hikâyelere bir kimlik kazandırma çabası 

güdülür. Dönemin yerli halkı ile göçebeler arasındaki münasebetler değerlendirilir ve 

hikâyelerin ortak konusunun kutsanmış bir yurt ve soy arayışı olduğu belirtilir.226 

Sosyolojik bu eleştiri metodunu ilk ortaya koyan Mendenhall’dır. Ona göre, göçebe 

topluluklar Levant’ta bir “köylü” ayaklanması ortaya çıkardılar. Amarna 

mektuplarında227 apiru/habiru olarak zikri geçen bu gruplar, aslında her biri siyasi 

bir sürgünde olan İbrânî atalardır. Bu atalar, yaşadıkları şehir devletlerinden kaçarak 

kendilerine arazi açıp yeni yerleşim alanları elde ettiler ve birlik oldukları kabileleri 

birleştirerek İsrâiloğullarını kurdular.228 Mendenhall’ın bu tezine Firavun Merneptah 

Dikilitaşı229 kanıt gösterilir. Bu anıtta, İsrâiloğullarına toprağı olmayan göçebe 

                                                                                                                                          
farklı bakış açıları da bulunmaktadır. Levi kabilesinin kökeni hakkında farklı bir bakış açısı için bkz. 
Sigmund Freud, Musa ve Tektanrılı Din, çev. Oya Kasap, İstanbul 2012, s. 55. 
224 Hayrullah Örs, Musa ve Yahudilik, İstanbul 2013, s. 61. 
225 Frederick E. Greenspahn, “Jacob”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, (1987) 2005, VII, 4758. 
226 Van Seters, I, 13.  
227 Amarna Mektupları, 1887’de Orta Mısır Tell el-Amarna’da bulunan 350 küsurluk tabletlere verilen 
genel bir isimdir. Tell el-Amarna, Firavun Akhenaton’un başkenti olarak bilinmektedir. Bu bölgede 
bulunan tabletler, antik dönemin en büyük imparatorluklarından biri olan Mısır dönemi hakkında 
birçok bakış açısını değiştirdiği için önem taşır. Çünkü bu tabletler, dönemin kraliyet arşivinin bir 
parçasını oluşturmaktadır, Suriye-Filistin bölgesindeki habiru ayaklanmalarıyla ilgili önemli bilgiler 
taşımakta dolayısıyla atalar dönemi hikâyelerine ışık tutmaktadır. Waterhouse, “Amarna Letters”, s. 
31. 
228 Kuhrt, II, 71.  
229 Mernephtah Dikilitaşı, adını MÖ. 1232–1224 yılları arasında hüküm süren II. Ramses’in oğlu 
Firavun Merneptah’tan alır. Firavun bu anıtı, saltanatının beşinci yılında Libya ve Yunan 



 43

gruplar olarak tanımlanır.230 Bu teze katılan Noth, bu ataların on iki kabilelik bir 

federasyon kurduğunu ve İsrail tarihinin bu aşamadan sonra başladığını savunur.231 

Kısaca bu metoda göre atalar dönemi hikâyeleri birbirinden bağımsız göçebelerin 

barınacak bir toprak edinme arzusunu ve birleşerek aşamalı şekilde yerleşik hayata 

geçiş sürecini yansıtır. Bu rivayetler sonraki nesil göçebe gruplara şifahen aktarılmış 

ve bu rivayet zinciriyle bir atalar silsilesi oluşturulmuştur.232 

Çağdaş bilimsel teknoloji ve metotları kullanarak atalar dönemini yeniden ele 

alan üçüncü görüşün başında Albright, Wright ve De Vaux gibi tarihçiler bulunur. 

Bu bilim adamlarına göre Mezopotamya, Levant ve Mısır’da gerçekleştirilen 

arkeolojik kazılarda bulunan eser ve yazıtlar, ataların tarihsel gerçekliğini 

doğrulayabilir. Belki bu argümanlar Tora’ya uygun bir kronolojiyle atalar 

yansıtmayabilir fakat hiç olmazsa tarihin bir yerinde onların varlığına dair bir tablo 

sunar.233 Bu veriler sayesinde birçok bilim adamı Tora anlatılarının tarihselliğini 

kısmen de olsa kabul etme eğilimi göstermiştir.234  

Öte yandan son yüzyılda Tora araştırmalarının pozitif şekilde değişmesinin 

tek nedeni, kanaatimizce, elde edilen yeni bulgular değildir. Belki de en etkili neden, 

kökenini ve meşruiyetini ata hikâyelerine dayandıran günümüz İsrail devletinin 

kurulmasıdır. Yahudiler, soylarının Ata İbrâhim’e dayandığına yürekten 

inanmalarına rağmen, bilimsel platformda da bunu kanıtlama gereksinimi 

duymuşlardır. Böylece son çağda arkeologların Tora anlatılarının maddi kanıtlarını 

                                                                                                                                          
denizlerinden gelen Deniz kavimleri istilacılarının mağlubiyetleri onuruna düzenlemiş ve bir sefer 
destanı olmak üzere Teb’deki tapınaklardan birine diktirmiştir. Bu anıtın bizim için önemi ise, “İsrail” 
adının tarihte ilk olarak bu anıtta geçiyor olmasıdır. Anıt, 1896’da arkeolog Flinders Petrie tarafından 
bulunmuş ve ilk kez İsrail adı geçtiğinden dolayı bu anıta “İsrail Sütunu” da denmiştir. Yazıtta şu 
ifadeler yer alır: “Şefler mağlup olmuştur. Artık barıştan başka bir şeyden söz etmiyorlar. Artık hiçbir 
barbar baş kaldıramaz. Libyalıların ülkesi talan edilmiştir. Hattilerin ülkesi barış içindedir. Ken’an 
ülkesi tutsak edilmiştir. Çok acıklı bir durumdadır. Aşkalon ve Gezer ülkesi baskı altına alınmıştır. 
Innum ülkesi yok edilmiştir. İsrâiloğullarının ellerinden her şey alınmıştır. Çobanları bile kendilerine 
bırakılmamıştır. Khar Mısır dullarının ülkesi durumuna getirilmiştir .” Burada diğer ülkelerin aksine 
İsrâiloğullarının herhangi bir ülkesinden söz edilmemesi ve onlara ait çobanlar zikrinin geçmesi, 
onların hala Sina çöllerinde sürüleriyle dolaştıklarına ve henüz Filistin’e girmemiş olduklarına delil 
olarak gösterilmektedir. Montet-Lods-Rappoport-Garaudy, s. 39. 
230 Montet-Lods-Rappoport-Garaudy, s. 39. 
231 Garaudy, s. 71. Mendenhall ve Noth’un görüşleri hakkında daha ayrıntılı bilgi için bkz. Niels Peter 
Lemche, Early Israel: Anthropological and Historical Studies on the Israelite Society Before The 
Monarchy, Brill 1985. 
232 Van Seters, I, 13. 
233 Kuhrt, II, 54-55; F. E. Peters, İbrâhim’in Çocukları , çev. Nurşan Üstüntaş, İstanbul 2010, s. 76. 
234 Eliade, I, 213. 



 44

aramaya başlamaları, Ortadoğu’da elde edilen yazıtların tercüme edilmesini sağlamış 

ve bu durum Tanah’ın tarihî itibarını bir nebze de olsa arttırmıştır. 

Özellikle Albright ve K. Kenyon’un çalışmaları dinî hikâyelerin yaşanmışlığı 

izlenimini verir.235 Araştırmalara göre atalara ilişkin hikâyeler, Bronz Çağı’nda MÖ. 

2100–1550 dönemine yani Ur Nammu ile Hammurabi arasına karşılık gelir. Albright 

tarihlendirmede uzun süre bocalamış, sonra Ata İbrâhim’in MÖ. XX.-XIX. yüzyıllar 

arasında yaşamış olabileceğine karar vermiştir. Bu tarihlendirme sayesinde 

Mezopotamya ve Filistin’deki yeni arkeolojik bulgularla atalar arasında bağlantı 

kurabilme imkânı kolaylaşmıştır. Ata hikâyelerinde geçen isimler, MÖ. II. binyılda 

özellikle Amurru devletindeki unsurlarla uyum sağlamaktaydı. Öte yandan Ebla ve 

Mari levhalarındaki birçok belgede Abram, Ya’kūb, Leah, Laban ve İsmail gibi 

isimler taşıyan kişilerin isimlerine ulaşıldı. Örneğin Abram adına I. hanedanlığa ait 

Babil metinlerinde ve Execratin yazmasında236 rastlanmıştır.237 Yine Ya’kūb adı, 

MÖ. XVIII. yüzyılda Yukarı Mezopotamya/Chagar-Bazar’dan çıkarılan yazıtlarda 

bir Hiksos şefi ve XV. yüzyılda III. Thutmosis’in listesinde Ken’an topraklarında 

Yaqub ‘al şeklinde bir bölge olarak geçer. Üstelik bu levhaların konuları 

çocuksuzluk, boşanma, miras davası ve doğuştan kazanılmış haklar üzerinedir.238 

Fakat bütün bunlar atalar dönemini tarihlendirmeye yetmemiş, sadece onların 

varlıkları hakkında güçlü ipuçları sunmuştur.239 

 

1.2.2. Ata İbrâhim ve İshak 

 

Ata İbrâhim ve İshak’ın hayatına, Yaratılış kitabında anlatılır. Ataların 

hikâyeleri, birbiriyle ilintili ufak hikâyelerden oluşur ve kendi içinde bir bütünselliğe 

sahiptir. Hikâyelerin anlatım tarzı, bunların önce şifahen aktarılıp sonra yazıya 

geçirildiği izlenimi verir.240 En dikkat çeken husus, Tanrı’nın atalarla yaptığı ahdi 

sürekli hatırlatması ve bu kapsamdaki soy ve toprak vaadidir.241  

                                                 
235 Johnson, s. 16. 
236 Execratin Text: Yasaklanmış liste olarak bilinir. Mısır rahiplerince hazırlanan ve Firavun’un 
düşmanlarının adlarının kayıtlı olduğu listedir.  
237 Bright, s. 77. 
238 Johnson, s. 21-22. 
239 Kuhrt, II, 55. 
240 Van Seters, I, 14. 
241 J.D.E., “The Patriarches”, JE, New York-London 1906, IX, 560. 



 45

Atalar dönemindeki ilk önemli şahsiyet, kuşkusuz İbrâhim’dir 

(Avraam/אברהם). İbrânî kökene bağlı İbrâhim’in İshak ve Ya’kūb kanalıyla 

İsrâiloğullarının, İsmail yoluyla da Arapların atası olduğu düşünülür.242 Ortak 

kanaate göre o, monoteizmin babası olsa da; Yahudilik’teki önemi onun, Tanrı 

ahdinin sembolü ve İsrâiloğullarının atası olmasıdır.243 Yahudi inancına göre 

yaratılışın 1948. yılında (MÖ. 1812)244 doğan Terah oğlu İbrâhim’den önce yirmi 

nesil geçmiştir. Bunlardan ilk onu Nuh’a kadar, sonrası ise Nuh’tan İbrâhim’e 

kadardır.245  

İbrâhim Ata’nın hangi tarihte, nerede yaşadığı konusunda farklı görüşler 

vardır. Tora’ya göre o, MÖ. II. binyılda, Güney Babil’de Fırat’ın sağ kıyısında 

yaşamış ve Kaldelilerin/Keldanilerin “Ur” dedikleri Ur Kasdim’den çıkmıştır.246 

Tora yorumcuları Ur Kasdim’in, Sümer şehri Kalde/Güldaniye olduğunu beyan 

ederler.247 Bugün bölgede, Mugheir harabeleri bulunur.248 Fakat Yahudi tarihçisi 

Johnson’a göre bu kronolojide bir mantık hatası vardır. Çünkü Keldaniler ancak MÖ. 

II. binyılın sonlarında Mezopotamya’ya girmişler, hâlbuki İbrâhim bu binyılın 

başlarında yaşamıştır.249 Bu sebeple ona göre Keldaniler, Ur şehriyle eşitlenemez. 

Arkeolojik temelli iddialara göre İbrâhim Ata, Sümer başkenti Ur’da250 

doğmuştur. Aslında Ur, tarihte bir refah şehri olarak bilinir ve oradan bir halkın göç 

etmesi için sebep olmadığı düşünülür. Fakat MÖ. II. binyıldaki Sâmî akınları, 

                                                 
242 Van Seters, I, 13.  
243 Magonet, s. 183. 
244 Yahudi takvimine göre İbrâhim MÖ. 2023’te doğmuştur. Bkz. Tora ve Aftara, I, 83. 
245 Besalel, I, 87. 
246 Yaratılış, 11: 28. 
247 Tora ve Aftara, I, 75. 
248 W. Owen Cole, Six Religions In The Twentieth Century, Great Britain, 1984, s. 20; Soury, s. 16. 
249 Johnson, s. 19-20. 
250 Magonet, s. 183. Kutsal Kitap’ta İbrâhim Peygamber’in özellikle Kaldelilerin Ur şehrinden çıktığı 
belirtilmiş olmasına rağmen, gerek Hıristiyan gerekse İslam kültüründe Ur, Harran bölgesinde 
bulunan Urfa ile özdeşleştirilmi ştir. Hâlbuki Urfa, Hz. İbrâhim’in yaşadığı dönemden yaklaşık on altı 
asır sonra, MÖ. 4. Yüzyılda I. Seleucos tarafından bir garnizon şehri olarak kurulmuştur. Şinasi 
Gündüz’e göre Urfa’nın Ur şehri ile özdeşleştirilmesi, Hıristiyanlar tarafından gerçekleşmiş daha 
sonra Hz. Ömer zamanında bölge fethedildiğinde bu inanış İslam kültürüne yerleşmiştir. Buna göre 
Urfa önemli bir pagan ve kültür şehri olan Harran yakınlarında ilk kurulduğunda hiçbir önemi haiz 
değildi. Yüzyıllar sonra Kral Abgar döneminde Hıristiyanlaşan Urfa, pagan Harran’a önemli bir rakip 
haline geldi. Bu durum özellikle Hıristiyanların şehre önem atfetmelerine ve Kutsal Kitap’ta hiçbir atıf 
bulunmamasına rağmen Hz. İbrâhim’in tevhid savaşını Urfa’da verdiği şekline dönüştürüldü. Yani bir 
bakıma Sümerlerin Ur şehri, yüzyıllar sonra kurulacak olan Urfa ile özdeşleştirilmi ş oldu. Hz. Ömer 
devrinde şehir İslam’ı seçtiğinde ise aynı inanış halkıyla birlikte İslamlaşmış oldu. Bkz; Şinasi 
Gündüz, Anadolu’da Paganizm (Antik Dönemde Harran ve Urfa), Ankara Okulu, Ankara 2012, s. 
110-114. 



 46

Sümerler’in Basra Körfezi’ne sürülmelerine ve göçlere neden olmuş; MÖ. 2050’de 

Ur’un yok edilmesiyle de bu halk tarihe karışmıştır.251  

Yukarıdaki bilgilere dayanarak Ata İbrâhim’in Ur’dan siyasi sebeplerle 

çıktığı söylenebilir. Tora’da Tanrı’nın İbrâhim’i seçmesi ve onun Ur’u terk etme 

sebebiyle ilgili açık bir bilgi verilmemesine rağmen dinî literatür, onun Ur’dan 

çıkışını başlattığı tek tanrıcılık hareketine bağlar.252 Yahudi bilginlere göre ilk on 

nesil yaratılış amacına uygun davranmadığı için tufanla cezalandırılmıştır. Tufandan 

sonraki on nesil de yoldan çıkınca Tanrı, İbrâhim’i gönderilmiş ve ona insanoğluna 

yüklediği sorumluluğu teslim etmiştir. Böylece İbrâhim sayesinde insanlığın 

başarısızlık devresi sona ermiş ve Tek Tanrıcılık hareketi başlamıştır. İbrâhim’in bu 

hareketi Ur’da sorunlara yol açınca, o, 75 yaşında ve bölge kralı Meskalamdug’un 

hâkimiyeti sonunda Ur’dan çıkar. Yanında karısı Saray ve yeğeni Lut da vardır.253 

Böylece İbrâhim’in Tek Tanrı hareketine dayalı göç yolculuğu başlamış olur. 

 

Harita 4: İbrâhim Peygamber’in Göç Yolculuğu 

 

 

                                                 
251 Samuel N. Kramer, Sümer Mitolojisi , Kabalcı Yayınevi, İstanbul 2001, s. 30.  
252 Josephus, I, 28; Graetz, I, 4-8. 
253 Josephus, I, 28; Johnson, s. 20; Tora ve Aftara, I, 72-73, 81. 



 47

Bir görüşe göre İbrâhim, önce Arpakşad’a, oradan da bir ticaret merkezi olan 

Harran gider254 ve hayatının büyük bir bölümü orada geçer. Fakat babası Terah 

ölünce Tanrı’nın emriyle buradan çıkar. Tanrı, seçkin bir soy ve toprak vaad ederek 

ona 920 km güneydeki Ken’an’a gitmesini buyurur.255 Şekem’e geldiğinde Tanrı, 

aynı vaadi yineler.256 İbrâhim, Beytel/Bet-el ve Ay (Ai) Kenti arasında kısa bir süre 

konakladıktan sonra, kıtlık sebebiyle Mısır’a yönelir. Mısır’da karısı Saray’a, şayet 

Firavun ona göz koyarsa, kendisinin kız kardeşi olduğunu”257 söylemesini telkin 

eder.258 İbrâhim’in ilk Mısır macerası onun Firavun tarafından hediyeler verilerek 

gönderilmesiyle sonuçlanır. İbrâhim Peygamber’in “Abram” şeklinde Mısır 

rahiplerinin yasaklılar listesi olan Execratin Text’inde adının geçmesi bu olaya bir 

atıf olarak yorumlanabilir. Josephus ise, İbrâhim’in Mısır yolculuğuna ilişkin 

mübalağalı bir tablo çizer. Buna göre İbrâhim, Mısırlıları öncelikle zekâsı, sağduyusu 

ve öngörüleriyle etkilemiş ve bu cahil halka aritmetik ve astronomi öğretmiştir. 

Mısırlılar İbrâhim’den aldığı bu ilimlerle medeniyet seviyelerini yükseltmişler ve bu 

kültürü ardılları Yunanlılara da öğretmişlerdir.259  Antik dünyanın süper gücü olan 

Mısır medeniyetinin bu ilimleri Mezopotamya’dan öğrendiği düşüncesi çılgınca 

görünse de, aslında Mısırlıların astrolojiyi –belki daha birçok şeyi- 

Mezopotamya’dan öğrendikleri bir gerçektir. Fakat bu durum MÖ. I. binyıl gibi geç 

bir dönemlere tekabül eder.260 Dolayısıyla bu bilgi aktarımını İbrâhim Peygamber’e 

dayandırmak her ne kadar abartılı görünse de, Josephus’un bu açıklaması Yahudi 

algısındaki ata İbrâhim figürünün betimlenmesinde önemli bir ipucudur. 

İbrâhim Peygamber’in bütün bu göç yolculuğunda kendisine karısıyla beraber 

yeğeni Lut’un refakat ettiği yukarıda belirtmiştik. Mısır dönüşü Hebron’a yerleşen bu 

iki şahıs, bir süre sonra bu toprakların sürülerine dar gelmesi ve çobanlar arasında 

çatışma başlaması sebebiyle ayrılırlar. Bundan sonra İbrâhim Hebron-Mamre’de 

                                                 
254 Soury, s. 16; Magonet, s. 183. 
255 Yaratılış, 12: 1–3.  
256 Yaratılış, 12: 6–7. 
257 Yaratılış, 12: 13. 
258 Yahudilere göre bu bir yalan değildir. Zira Saray, İbrâhim’in ağabeyi Haran’ın kızı yani aynı 
zamanda yeğenidir. Bu bakımdan hahamlar bir kişinin bayan akrabasına “kız kardeşim” şeklinde hitap 
etmesinin normal olduğunu belirtirler. Tora ve Aftara, I, 85.  
Öte yandan MÖ. XV. yüzyıl Nuzi yazmalarında o dönemdeki asil kadınlara “kız kardeş” dendiğine 
ili şkin ipuçları bulunmuş olsa da bu teori pek kabul görmemiştir. Frederick E. Greenspahn, “Sarah”, 
ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, USA (1987) 2005, XII, 8112. 
259 Josephus, I, 31. 
260 Bottéro, Mezopotamya, s. 24. 



 48

yaşamaya devam ederken, Lut sürü ve çobanlarıyla beraber Sodom yakınlarındaki bir 

ovaya yerleşir.261 Fakat bu birliktelik son bulmamış gerek bölge kralları tarafından 

esir alınan Lut’un İbrâhim tarafından bizzat kurtarılmasında gerekse Sodom’un yok 

edilişinde, İbrâhim her zaman Lut’un yanında yer almış ve –deyim yerindeyse- 

Tanrı’yla Lut ve bölge halkı için pazarlık yapmıştır. Öte yandan Lut, Yaratılış 

kitabında özellikle birbirinden bağımsız olarak zikri geçen kilit isimlerden biri 

olduğu için değinilmesi gereken bir kişiliktir. Bilim adamları, Yaratılış 

hikâyelerindeki diğer kahramanlar gibi Lut’un da, bulunduğu bölgeyi karakterize 

eden ve bölgedeki farklı toplumların kökenine ilişkin bir fikir edinme çabası olarak 

değerlendirir.262 Onlar, İbrâhim-Lut birlikteliğinin son bulmasının ardından Lut’un 

esir düştüğü ittifak kuvvetlerin elinden İbrâhim tarafından kurtarılması, Sodom’un 

Tanrı tarafından yok edilişi ve akabindeki Lut’un kızlarıyla olan birlikteliğini de bu 

bağlamda yorumlamışlardır. 

Yaratılış kitabında Lut’tan ayrılışı sonrası ata İbrâhim’in hayatı, tamamen 

seçilmişlik ve Tanrı’yla ahitleşme inancına dayalı olarak anlatılmıştır. Mısır 

dönüşünde kesin olarak Ken’an topraklarına yerleşen İbrâhim burada Tanrı ile 

ahitleşir. Ahitleşmenin birkaç farklı versiyonu vardır. H. Örs’ün belirttiğine göre 

Yaratılış kitabındaki ahitleşmeye ilişkin tekrarlamalar hep, İsrâiloğullarının 

kendilerini Tanrı’nın öz evlatları saymaları ve ileride görüleceği gibi çeşitli 

kabilelerinin bir bileşimi oldukları halde, tek bir ulus haline gelebilmeleri için 

sonradan kaleme alınmıştır.263 Bu farklı ahitleşmeden doğan toprak vaadi asıl şeklini 

İbrâhim’in Lut’u kurtarmasının ardından alır. Yapılan savaşlardan sonra Tanrı bir 

vizyonunda İbrâhim’e soyunun gelecekte yıldızlardan daha çok olacağı ve 400 yıl 

içerisinde Mısır’dan Fırat nehrine kadar tüm bölgeyi hâkimiyetleri altına alacakları 

müjdesini verir.264 Josephus’un açıkça belirttiği gibi Yahudi bilginler, Tora’nın 

gelecek bölümlerinde İshak’ın resmî varis seçilmesi ve vaad edilmiş toprakların ona 

miras bırakılması sebebiyle “Sana ait olanı, senin vücudundan çıkacak biri miras 

alacak”265 şeklinde geçen ifadeyi, İbrâhim’in bütün oğullarına değil, sadece İshak’a 

                                                 
261 Yaratılış, 13: 6–11; Josephus, I, 32; Montet-Lods-Rappoport-Garaudy, s. 41. 
262 “Genesis”, The Interpreter’s Bible , I, 442. 
263 Örs, s. 45. 
264 Yaratılış, 15: 1–21. 
265 Yaratılış, 15: 4. 



 49

atfetmişlerdir.266 Tam bu noktada Yahudi dinî kültürünün başlangıcı olarak kabul 

edilen İbrâhim’in bu ahitleşmesiyle, bu dinin iki önemli karakteristiği dinî 

söylemdeki yerini almış olur: Yahudi halkının seçilmişliği ve vaad edilen 

topraklar…267 

Yahudilerin İbrâhim soyunu resmî anlamda sadece İshak’ın torunlarıyla 

sınırlanmasına karşın bu ahitleşmenin hemen ardından Tanrı’nın İbrâhim’e İsmail’i 

bahşetmesi ilgi çekicidir. Hikâyeye göre hem kısır olması hem de artık ihtiyarlaması 

sebebiyle Saray’ın çocuğu olmaz. Saray da Mısır’da Firavun’un kendisine hediye 

olarak verdiği cariye Hacer’i (Hagar/הגר) İbrâhim’e çocuk doğurması için verir.268 

Araştırmacılara göre bu durum gerçekte eski Mezopotamya’da kısır bir kadının 

kocasının soyunu sürdürmesi için kocasına başka bir kadın bulmasına ilişkin 

geleneğin Tora’ya yansıyan yönüdür.269 Bunun üzerine Hacer, Saray’ın kendisine 

yaptığı eziyetlere rağmen İbrâhim 86 yaşındayken İsmail’i doğurur. İsmail 

(Yishma’e‘l/ישמעאל) adı eski semitik dillerde farklı versiyonlarda bulunur ve 

“Tanrı’nın duyduğu” anlamına gelir. İsmin anlamını bilim çevreleri, zikri geçen bu 

çocukla Tanrı’nın, İbrâhim’in çocuk isteğini duyduğu ve soy konusunda verdiği sözü 

yerine getireceği yorumunu yaparlar.270 Fakat İsmail ve soyunu hiçbir zaman 

sevmemiş olan bazı Yahudiler bu adı, “Tanrı, gelecekte İsmail soyunun 

İsrâiloğulları’na çektireceği acılar nedeniyle onların haykırışlarını duyacak” şeklinde 

anlamlandırmışlardır.271  

İbrâhim 99, İsmail de 13 yaşına geldiğinde Tanrı, İbrâhim’le yeni bir 

ahitleşme daha gerçekleştirir. Bu ahde göre eski adı Av(b)ram (אברם) yani “Aram’ın 

babası (Av-Aram)” olan İbrâhim’in yeni adı, eski adının ortasına “e(he)/ה” harfinin 

gelmesiyle genel bir statüye kavuşmuş ve “Birçok milletin veya bütün dünyanın 

babası” anlamına gelen Avraam (אברהם) olmuştur.272 Aynı şekilde karısı 

“Prenses/Kadın yönetici” anlamındaki Saray’ın (שרי) adı da isim sonundaki “y/י” 

                                                 
266 Josephus, I, 46; Tora ve Aftara, I, 100–101. 
267 Johnson, s. 27. 
268 Yaratılış, 16: 1–4. 
269 Frederick E. Greenspahn, “Ishmael”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, USA (1987) 2005, VII, 
4551; Graves-Patai, s. 227. 
270 Greenspahn, VII, 4551. 
271 Tora ve Aftara, I, 109. 
272 Yaratılış, 17: 4–5; Berakoth, I, 12b; Tora ve Aftara, I, 111. 



 50

harfinin “e(he)/ה”ye dönüşmesiyle Sara(h) (שרה) haline gelmiştir.273 Talmud, ilk isim 

olan Saray’ın “yalnızca kendi halkının prensesi” anlamına geldiğini, ikincisinde ise 

bu adın “bütün halkların prensesi”ne dönüştüğünü belirtir.274 Bilim adamlarına göre 

aslında Saray veya Sarah, eski Yakındoğu’da “prenses” anlamına gelen aynı ismin 

iki farklı lehçesinden ibarettir.275 Bundan ötürü söz konusu isim değişikliklerinin 

aslında Ur’dan çıkıp Harran üzerinden Ken’an’a gelen İbrâhim ve karısı Sara’nın 

isimlerinin Ken’an lehçesine uyarlanmış hali olduğu söylenebilir. Konuyla ilgili 

Yahudi tarihçisi H. Ewald, İbrâhim ve Sara’daki isim değişikli ğinin Ya’kūb’taki isim 

değişikli ği hikâyesinden kopya edilmiş olabileceğini düşünür. Çünkü ona göre 

Ya’kūb’un isminin İsrail’e evrilmesi önemli bir tarihi dönüşümün de başlangıcıdır. 

Hâlbuki İbrâhim’in hikâyesinde böyle bir durum söz konusu değildir.276 Diğer 

yandan taç giyme törenleri veya önemli görevlere atanma gibi durumlarda 

İsrâiloğulları’nın yaygın olarak bu isim değişikliklerine başvurdukları 

bilinmektedir.277 Durum her ne olursa olsun bu isim değişikli ğinin ardından Tanrı ile 

yapılan ahit sünnetle pekiştirilmi ş ve Tanrı bundan böyle bu ahdin simgesi olarak 

İbrâhim’in dinine uyan her erkeğin sünnet olmasını emretmiştir.278 Bu yüzden 

İbrâhim 99 yaşında, İsmail de 13 yaşında iken sünnet edilir.279 

Bu ahitleşmeden kısa bir süre sonra Tanrı, İbrâhim’e 100 yaşında iken tıpkı 

adı gibi anne ve babasını sevinçten gülümseten İshak’ı bahşeder.280 Yahudilere göre 

İshak (Yitshak Avinu/יצחק אבינו), İbrâhim’in asıl varisi olup İsrail’in ikinci kutsal atası 

olarak kabul edilir. Aynı zamanda Tora’ya göre İshak, üç ata içerisinde adı 
                                                 
273 Yaratılış, 17: 15. Gündüz’ün aktardığına göre ilginç bir şekilde İbnu’n-Nedîm’in el-Fihrist’inde 
önemli Harran tanrı veya tanrısal varlıklar arasında Abû Rim\İbnu’r-Rim ve “Rahminden varlıklar 
doğan Fakr’ın kızı” anlamındaki Sarah adları geçmektedir. Araştırmacılar buradan yola çıkarak bu 
isimlerin İbrâhim Peygamber ve karısı Sarah’ın adı olarak aslında yerer tanrı motiflerinden 
olabileceğini düşünmektedirler. Hâlbuki Hz. İbrâhim verdiği tek tanrıcılık savaşıyla Harran’da bir 
heretik olarak görülmüştü. Bu bakımdan Harranlıların bu isimleri birer külte dönüştürebileceği iddiası 
tartışılabilir bir niteliktedir. Fakat insanoğlunun halk açısından değerli şahsiyetleri ölümü sonrasında 
idolleştirdiği düşünülürse, İbrâhim Peygamber’in özellikle Kutsal Kitap’ta vurgulanan çevre 
toplumlardan elde ettiği saygınlığın sonradan onu yerel tanrı olarak kabul edecek seviyeye gelmiş 
olabileceği de gözden kaçırılmamalıdır. Bkz; Gündüz, s. 57-59. 
274 Berakoth, I, 12b. 
275 Greenspahn, XII, 8112. 
276 Heinrich Ewald, The History of Israel, trans. Russell Martineau, Longsman Green and Co., 
London 1869, I, 345. 
277 Sayılar, 12: 16’da Hoşea adı Yeşu ve II. Samuel, 12: 25’te Yedidyah isminin Süleyman olarak 
değiştirilmesi buna örnek olarak verilebilir. Graves-Patai, s. 237. 
278 Yaratılış, 17: 10–14. 
279 Josephus, I, 36; Kaufmann Kohler, “Abraham”, JE, New York-London 1906, I, 84; Graves-Patai, 
s. 227. 
280 Yaratılış, 17: 19; 18: 10–15. 



 51

değiştirilmeyen tek atadır.281 Bu durum, muhtemelen İbrâhim Peygamber’in tarihteki 

ilk tek tanrıcı hareketi başlatmış olması, Ya’kūb Peygamber’in ise İsrâiloğullarının 

kendisiyle tarih sahnesine çıkarak bir toplum haline gelmesi gibi Yahudi tarihindeki 

önemli dönüm noktalarının aktörü olmalarıyla ilgili olabilir.  

İshak’ın doğumundan sonra İbrâhim ailesinde Sarah ile Hacer arasındaki 

sürtüşmeler daha da artar ve Sarah, oğlunun İsmail’le büyümesini ve onun mirasına 

ortak olmasını kabullenemediği için evden kovar.282 Bu İbrâhim’in başına gelen en 

büyük on imtihandan biridir.283 Yahudi âlimlere göre Sara’nın peygamberi güçleri 

İbrâhim’inkini aşmaktadır284, dolayısıyla ilerde İsmail’in oğlunu kötü 

etkileyebileceği ve hatta ona zarar verebileceğini sezmiştir.285 Tanrı da bu noktada 

Sara’yı desteklediği için İbrâhim’in soyu ve Tanrı’yla yaptığı anlaşma artık İshak’ın 

aracılığıyla devam edecektir.286 Metinde geçen ifadeden, İshak’ın alıkonulup 

İbrâhim’in ilk oğlu olmasına rağmen İsmail’in devre dışı bırakılmasında, onun 

câriyeden doğma bir çocuk oluşunun rol oynadığı görülmektedir. Çünkü Hacer 

Mısırlı bir câriye olmasına karşın, Sara’nın İbrâhim’le aynı soydan gelmektedir. Bu 

durum açıkça İsrail seçilmişliğindeki baskın anne faktörünü gösterir. Yani seçkin soy 

sadece İbrâhim’den değil, hem İbrâhim hem de Sare’den devam edecektir.287  

Seçilmişlik verasetinden uzaklaştırılan İsmail, Tanrı’nın İbrâhim ve Hacer’e 

vaad ettiği gibi288 on iki beyin babası ve İsmailîlerin/İsmailoğulları’nın289 yani 

Arapların atası olur.290 Aslında İsmailoğullarının oluşturduğu kabile birliği tam 

olarak saptanabilmiş değildir.291 Bu yüzden modern Tora uzmanlarına göre, Yaratılış 

                                                 
281 Frederick E. Greenspahn, “Isaac”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, USA (1987) 2005, VII, 
4544. 
282 Yaratılış, 21: 9–14. 
283 Yahudi âlimlere göre İbrâhim on kez sınanmıştır. Rambam’ın listesine göre bu sınavlar şunlardır: 
1. İbrâhim’in anavatanı Ur’dan ve ailesinin bulunduğu Harran’dan ayrılması, 2. Tanrı’nın vaadlerine 
rağmen Ken’an’da başlayan kıtlık, 3. Sara’nın Firavun tarafından alıkonulması, 4. Dört doğu kralıyla 
yapılan savaş, 5. Sara’nın kısırlığı nedeniyle Hacer’le yapılan evlilik, 6. Sünnet emri, 7. Avimelek’in 
Sara’yı alıkoyması, 8. Hacer’in İsmail doğmadan evden kaçması, 9. İsmail’in evden uzaklaştırılması 
emri, 10. İshak’ın kurban edilmesi. Tora ve Aftara, I, 144. Benzer bir listeyi Rabbi Eliezer de verir. 
Ayrıntılar için bkz; PRE, trans. Gerald Friedlander, Kegan Paul T.T.&Co.Ltd., London 1916, XXVI-
XXXI, 187-231. 
284 Besalel, III, 567. 
285 Josephus, I, 36; Tora ve Aftara, I, 141. 
286 Yaratılış, 21: 12. 
287 Gürkan, “Seçilmişlik”, s. 39. 
288 Yaratılış, 16: 10-12; 25: 12-18.  
289 Greenspahn, VII, 4552. 
290 Van Seters, I, 13. 
291 Graves-Patai, s. 227. 



 52

kitabındaki ilgili ifadeler yine antik dönemlerde İsmailîlerin kökenine bir sebep 

bulma ve onların doğası hakkında bir fikir sahibi olma çabasından başka bir şey ifade 

etmez.292 Ayrıca çağlar sonra Hıristiyanlar, ilk evlat İsmail’in kovularak, Tanrı’nın, 

onun yerine küçük evlat İshak’ı tercih etmesini, sonra gelen Hıristiyanlığın ilk din 

Yahudiliği feshetmesi anlamına metafor olarak kullanmayı ihmal etmemişlerdir.293 

İsmail’in evden uzaklaştırılmasından sonra İbrâhim’in başına gelen en büyük 

imtihanı, Tanrı’nın 25 yaşındaki İshak’ı Moriah dağında294 kurban etmesi ve orada 

bir sunak inşa etmesi emriyle karşı karşıya kalmasıdır. Yahudi geleneği bu hikâyeyi 

“ İshak’ın bağlanması” anlamında Aqedah Yitshaq (עקדה יצחק) şeklinde anar. Bunun 

sonucunda İbrâhim, Tanrı’ya itaat ve inancının en üst düzeydeki sınavını geçmiş 

olarak bir kez daha ve son olarak ilahî vaadi alarak kutsanır.295 Kurban olayı 

çağlardan beri birçok Yahudi âlimi tarafından mantık dışı bulundu. Çünkü bu kurban 

türü hiçbir şekilde Tek Tanrıcılığın getirdiği dinî ve ahlaki kurallarla bağdaşmıyordu. 

Bu yüzden hikâye her zaman Yahudi ahlâk prensiplerine uygun şekilde, İbrâhim’in 

Tanrı’ya teslimiyet ve sevgisinin bir alameti olarak gösterilmeye çalışıldı. Hâlbuki 

İbrâhim Peygamber’in yaşadığı dönem ve coğrafyada bir akdin kurban kesilerek 

                                                 
292 Van Seters, I, 14.  
Bu açıklamanın bir benzeri S.D. Goitein tarafından yapılır. Ona göre “uyduruk” Sâmî ırk miti 
uyarında tarih boyu İbrânîler ve Araplar, İbrâhim’in oğullarının soyundan geldiği iddiasıyla kardeş 
toplumlar olarak gösterilmiştir. Oysa Tanah’ta İsmail’in Arapların atası olduğuna dair herhangi bir 
kayıt bulunmamaktadır. Ayrıca İsmail’in soyundan gelen İsmailîler tarihten çabucak kaybolan çok 
eski bir kabiledir. Goitein bunun yanı sıra II. Mabed döneminde Yahudilerin Arap kabileleriyle irtibat 
halinde bulunduklarını ve çeşitli Yahudi kaynaklarında Araplara “İsrail’in amcaoğulları” anlamında 
dodanim (דודנים) dendiğini fakat bu kelimenin İşaya 21: 13’te geçen Arap Dedanîm kabilesinin 
isminden gelen bir yanılgı olduğunu belirtir. Ona göre Arapların İsmail’in soyundan geldiğine ilişkin 
Yahudi düşüncesi daha sonraları Araplar tarafından da benimsenmiş ve Hz. Muhammed tarafından 
Kur’an’a bizzat dâhil edilerek sistemleştirilmi ştir. S. D. Goitein, Yahudiler ve Araplar-Çağlar Boyu 
İlişkiler , İz Yayıncılık, İstanbul, 2004, s. 41–43.  
Hâlbuki Araplar tamamen kendilerinin İsmail soyundan geldiğini iddia etmemektedirler. Onlar 
ırklarını “Arab-ı Âribe” ve “Arab-ı Müsta’ribe” olmak üzere ikiye ayrılır. Arab-ı Âribe, anavatanı 
Yemen olan ve kendilerine Kahtânî adı verilen saf Araplardır. Arab-ı Müsta’ribe ise, Hz. İsmail’in 
oğlu Adnan’ın soyundan gelen (Adnânî) ve fakat aslen Arap olmayıp sonradan Araplaşan kabileleri 
ifade eder. Hz. İsmail Hicaz’a geldiğinde burada yaşayan Cürhüm kabilesiyle tanışmış, bu kabileye 
mensup bir kadınla evlenmiş ve dolayısıyla gerçek Araplarla hısımlığına binaen Arab-ı Müsta’ribe 
olarak anılmıştır. Hakkı Dursun Yıldız, “Arap”, DİA, İstanbul 1991, III, 273. 
Öte yandan Kral Davut, krallığını kurup Arami göçmenler güç kazanarak kuvvetlenmeye başladığında 
İsmailoğulları’nın güneye doğru göçe zorlanmış oldukları bilinmektedir. Sürüldükleri topraklarda 
kendilerinden daha köklü Arap topluluklarıyla karşılaştılar. Sonraları ise Araplar, Adnânî denen bütün 
kuzey Arap kabilelerinin İsmail soyundan geldiğine ilişkin görüşü benimsediler. Graves-Patai, s. 228-
229. 
293 Greenspahn, VII, 4552. 
294 Moriah Dağı, çağlar sonra Kral Süleyman’ın Bet a-Mikdaş’ı inşa edeceği tepe olarak 
bilinmektedir. 
295 Josephus, I, 45–46; Kohler, I, 84; Firestone, s. 28. 



 53

teminat altına alınması son derece doğal bir olguydu.296 Batı Sâmîlerinin oğullarını 

Baal’e kurban olarak verdiklerini, Fenikelilerin bu dinî ayin çılgınlığını daha 

memedeki çocukları yakacak boyuta getirdikleri297 ve Harranlı paganların ise tanrı 

Şamal için kundaktaki bebekleri kurban ederek bizzat yedikleri bilinmekteydi.298  

Ancak Geç dönem Yahudi âlimleri, tam aksine, İshak’ın kurban edilmesine büyük 

bir önem atfeder ve olayı daha da detaylandırarak İshak’ın kurban işleminde 

gerçekten öldüğünü ve yeniden diriltildiğini ifade ederler. Yukarıdaki gibi yıllar 

sonra Hıristiyanlar bu detaya Yahudilerden daha fazla itibar etmiş ve İshak’ın bu 

durumunu İsa’nın çarmıhta kendini feda etmesine benzetmişlerdir.299 Eliade’ye göre 

ilk doğanın veya erkek çocuğun kurban gibi bir kurban türü, ancak geç bir dönemde 

veya İsrâiloğulları Ken’an’ı fethettikten sonra öğrenilmiş olmalıdır.300  

Kurban hususunda yorumlar ne olursa olsun Yahudilerin İshak’ın kurban 

edilmesi olayından çıkardığı en büyük sonuç, onun soyundan gelenlerin seçilmiş 

olduğu yönündeki algı olmuştur. Kurban olayı sonrasında Sara’nın vefatı ise teolojik 

anlamda vaat edilmiş topraklara yerleşme girişiminin ilk resmi adımı olarak bu algıyı 

destekler. Buna göre İbrâhim, kurban etmek üzere İshak’ı götürdüğünde şeytan 

Sara’ya bu durumu anlatmış301, o da 127 yaşında Hebron’da vefat etmiştir. Hebron’a 

geri dönen İbrâhim karısını ölmüş bulunca onu gömmek için Mamre’de 400 şekele 

Makpela Mağarasını satın alır ve onu buraya gömer. Ardından İbrâhim Peygamber’in 

kendisi, oğlu İshak ve karısı Rebeka ve torunu Ya’kūb da buraya gömülerek 

etrafındaki bölgeyle beraber burayı bir aile mezarlığına (Meraat a-Mahpela) 

çevirmiş oldular.302 Bu satış işlemi Yahudilere göre, bölgeye toprak vaadi söylemi ile 

yerleşmeye başlayan İbrâhim ve beraberindeki ahalinin resmî anlamda bölgede bir 

toprağa sahip olmasını ifade etmektedir. Bundan dolayıdır ki Ken’an’ı ilk fetheden 

İsrâiloğulları, atalarının mezarlarının bulunduğu bu toprakların kendilerine miras 

kaldığını iddia ettiler.303 Yaratılış kitabında geçen İbrâhim Peygamber’in Hebron’da 

iki sunak yeri inşa ettiğine ilişkin rivayetlerin birleştirilmesiyle de, bu bölgenin 

                                                 
296 Johnson, s. 29. 
297 Örs, s. 52. 
298 Gündüz, s. 81-82. 
299 Greenspahn, VII, 4544. 
300 Eliade, I, 216; Graves-Patai, s. 251. 
301 Tora ve Aftara, I, 155;  
302 Josephus, I, 47; Graetz, I, 4; Kohler, I, 84; Besalel, III, 567. 
303 Graetz, I, 4. 



 54

teolojik olarak İsrâiloğullarına ait olduğunun temeli atılmış olur.304 Johnson’a göre 

İbrânîlerin ilk sahip olduğu toprak olan Hebron, 4 bin yıllık Yahudi tarihinin 

başladığı yerdir ve bu toplumun başlarına gelen bütün trajik olaylara rağmen tarihe 

nasıl direndiğinin bir göstergesidir. Ona göre İbrâhim’in Makpela Mağarasını satın 

alırken bölge halkını ikna ederek yaptığı anlaşma aynı zamanda göçebe İbrânîlerin 

tarihte resmî anlamda ilk statü değişikli ğine uğramaları ve artık yerleşik düzene 

geçmeye başlamalarının başlangıcıdır.305 Fakat Yaratılış kitabında ilgili bölüme 

bakılırsa söz konusu satış ve defin işleminde ne bir dinî geleneğe ne de ilahî bir atfa 

yer verilmiştir. Demek ki bu toprağa sahip olma, teolojik değil seküler bir şekilde 

vukuu bulmuştur. Yine bu durum birçok Yahudi kutsal mekanı bulunan Hebron’a o 

dönem İbrânîlerinin tam olarak yerleşmeyi başaramadıklarını göstermektedir.306 

Sara’nın vefatının ardından İbrâhim ilk olarak 37 yaşındaki oğlu İshak’ı 

kendi kardeşi Nahor’un kızı Rebeka (Rivka/רבקה) ile evlendirmiştir.307 Onun amacı 

İshak’ın soyuna Ken’an kanını karıştırmamaktır. Yahudi âlimler, İshak’ın eşinin Sara 

gibi bir topluma öncülük edecek bir hanım olması gerektiği için İbrâhim’in İsmail’in 

değil de İshak’ın evliliği hususunda titiz davrandığını belirtseler de308, aslında bu 

durum Yair Zakovitch’in belirttiği gibi Tora’nın İsrâiloğullarını başka toplumlardan 

izolasyon ideolojisinin atalar dönemine yansıyan şeklidir.309 Ayrıca Ken’anlıların bir 

kadın evlendiğinde kocasını iç güveyi olarak eve alması geleneği de İbrâhim 

Peygamber’in böyle bir evliliğe karşı koyma nedeni olarak düşünülebilir.310 İshak’ın 

evliliğini garantiye almış olan İbrâhim, 140 yaşında Ketura isimli bir kadınla 

evlenmiştir. Ketura’nın Zimran, Yokşan, Medan, Midyan, Yişbah ve Şuah adında altı 

oğlu olmuştur.311 Ketura (קטורה) kelimesi, İbrânîcede “odalık” veya “güzel koku, 

tütsü” gibi anlamına geldiğinden bazı Yahudi âlimlere göre İbrâhim Peygamber’in 

evlendiği kişi aslında Hacer’dir. Onlara göre Tora’daki bu isim değişikli ğinin sebebi, 

Hacer’in İbrâhim Peygamber’den sonra kimseyle evlenmeyerek eski kötü 

                                                 
304 “Genesis”, I, 442. 
305 Johnson, s. 13–14. 
306 Van Seters, I, 15. 
307 Yaratılış, 24: 67. 
308 Tora ve Aftara, I, 158–159. 
309 Yair Zakovitch, Jacob–Unexpected Patriarch, Yale Univ. Press, London, 2012, s. 13. 
310 Graves-Patai, s. 265. 
311 Yaratılış, 25: 1. 



 55

alışkanlıklarını terk etmesidir. Fakat bazı âlimler bu kadının Hacer değil, başka bir 

kadın olduğunu belirtir.312  

Ketura ve oğulları ile ilgili mitolojik denebilecek anlatılar da vardır. 

Bunlardan bazılarına göre Ketura’nın oğulları tüm Arap coğrafyasına hâkim 

olmuştur. Hatta Josephus’un Yahudi tarihçi Malchus Cleodemus’tan313 aktardığına 

göre Ketura, İbrâhim Peygamber’e altıdan daha fazla erkek doğurmuş, bu 

erkeklerden bazıları Asurlular314 ve Afrikalıların ataları olmuştur. Hatta bunlardan 

biri olan Apher’in kızı Herkül’le evlenerek barbar Sophacian kavminin315 temellerini 

atmıştır.316 

İbrâhim Peygamber, yaratılışın 2123. yılında 175 yaşında vefat etmiş ve 

oğulları İsmail ve İshak tarafından Makpela Mağarası’na, karısı Sara’nın yanına 

gömülmüştür.317 Onun vefatıyla atalar dönemindeki önemli figür İshak Peygamber 

olmuştur. Fakat Tora İbrâhim ve Ya’kūb Peygamber’in hayatı kadar İshak’a 

değinmez. O, genellikle, ölümle yüzleşerek kendini kurban edebilen ve imanlı bir 

şekilde kurallara itaat eden toplumun iyi çocuğunun temsilidir. Genellikle Beer 

Şeba’da yaşayan İshak, burada babasının geleneğini devam ettirmiş ve onun bulduğu 

kuyuları yeniden açmıştır.318 Bazı bilginlere göre ise İshak, babası İbrâhim’in 

yanında sönük bir karakter olarak görünür.319 O İbrâhim’in gölgesinde büyümüş, 

onun baskın karakteri ve başarılarının altında ezilmiştir.320 Yahudi bilginler onun 

konumunu, babası İbrâhim ve oğlu Ya’kūb arasında bir köprü oluşturması ve Ya’kūb 

ile Esav arasındaki iyi-kötü dengesini belirleme görevi olarak açıklar.321  

                                                 
312 Tora ve Aftara, I, 175. 
313 Malchus Cleodemus, MÖ. II. yüzyılda yaşamış Helenistik dönemine ait Yahudi tarihçidir. Yahudi 
tarihinde özellikle yukarıda belirttiğimiz Ketura ve oğullarına ilişkin iddiasıyla meşhur olmuştur. Bkz. 
I. Br, “Malchus (Cleodemus The Prophet)”, JE, NewYork-London 1906, VIII, 277. 
314 Graves-Patai, s. 257. 
315 Josephus’a göre Sophacian ırkı, Hz. İbrâhim’in Herkül’ün soyundan torunu Sophor’dan türeyen 
barbar kavimdir. Modern eleştirmenler, Yunan mitsel karakterlerinin Tora karakterlerinden bağımsız 
olduklarını belirterek, Yahudi literatüründeki böyle rivayetleri, Tora’nın Helenistik kültüre 
üstünlüğünün ispat edilme girişimi olarak değerlendirirler. Roma’nın İsrail’i işgal ettiği dönemdeki 
baskın Helenistik kültür ve felsefesinin kutsal toprakları etkilediği düşünülürse, bu açıklamanın 
haklılığı ortaya çıkar. Diğer yandan bu rivayetler, Yahudilerin düşmanlarını karakterize etme ve Ata 
İbrâhim’in diğer oğullarına bağlayarak onları seçilmişlik/kutsiyet dışı bırakma çabasının bir ürünü 
olarak da görülebilir. 
316 Josephus, I, XV/1, 48. 
317 Josephus, I, XVII/1, 52; Tora ve Aftara, I, 177. 
318 Magonet, s. 183. 
319 Ewald, I, 340.  
320 Marcus Dods, Isaac, Jacob and Joseph, The Selwood Printing, London, 1896, s. 43. 
321 Tora ve Aftara, I, 181. 



 56

Ataların Yahudi kültüründe diğer peygamberlerden daha üstün olduğunu 

belirtmek gerekir. Çünkü onlara göre atalar dönemi yalnızca tek tanrıcılığın miladı 

olarak değil, aynı zamanda yukarıda kısaca değinilen Yahudiliğin seçilmişlik ve vaad 

edilmiş topraklar gibi temel inançlarının temelinin atıldığı bir dönemdir.322 Bu açıdan 

Yahudi literatüründe adına Sefer Ha Yashar (ספר הישר) adı verilen ataların anlatıldığı 

müstakil edebî bir alan da bulunmaktadır. Ayrıca atalar, Tanrı’yla ahitleşen yedi 

kişi323 arasında sayılır.324 Bu yüzdendir ki ataların dinî geleneği Tanah’ta 

“babamın/babanın/babasının tanrısı” veya “atalarımın dini” şeklinde ifadesini 

bulur.325 “…baban İbrâhim’in tanrısı…”326, “…İshak’ın tanrısı…”327 ve “… atam 

İbrâhim’in ve babam İshak’ın tanrısı…”328 gibi ifadeler bu duruma örnek olarak 

gösterilebilir.329 Talmud’a göre Atalar, şeytanın ve ölüm meleğinin üzerlerine 

hakimiyet kuramadığı özel şahsiyetlerdir.330 Mistik yorumlar dünyanın Avraam 

uğruna yaratıldığını331, Ya’kūb’un hatırına dönmeye devam ettiğini332 ve Kral 

Davut’la birlikte bu üç atanın Tanrı’nın adını ve tahtını oluşturduğunu333 belirten 

abartılı açıklamalar da içerir. Fakat bu durum hiçbir zaman diğer toplumlardaki gibi 

bir ata tapımına yol açmamıştır. Yahudi tarihçi Graetz’in bu konuda açıklamaları 

gerçekten önemlidir:  

 

Asırlarca İsrâiloğulları’nın hafızalarında muhafaza edilen ataların hayatlarına dair 

hikâyeler, deyim yerindeyse, bir aile geleneğinin oluşmasına hizmet etmiştir. Bu 

gelenekte özellikle İbrâhim, kâmil insanı karakterize ederek en zirvede yer alır. 

Atalarına tapınan diğer ulusların aksine onun torunları olan İsrâiloğulları, mükemmel 

eylemleri sebebiyle ona tapınmaz, onu tanrı veya yarı tanrı vasfında da kabul etmezler. 

Ayrıca o, torunlarının gözünde bir savaşçı/kahraman veya bir fatih olarak da yer almaz. 

                                                 
322 E., IX, 560. 
323 Yahudi inancına göre Tanrı’yla ahitleştiği düşünülen kişiler şunlardır: İbrâhim, İshak, Ya’kūb, 
Musa, Harun, Phinehas ve Davud. 
324 E., IX, 561. 
325 Eliade, I, 213. 
326 Yaratılış, 26: 24. 
327 Yaratılış, 28: 13. 
328 Yaratılış, 32: 9. 
329 Kur’an-ı Kerim’de Yusuf Peygamber’in zindan arkadaşlarına tabi olduğu dini açıklarken, “Ben din 
hususunda atalarım İbrâhim, İshak ve Yakub’un yolunu tuttum…” (Yûsuf, 12/38) şeklinde bir 
ifadenin geçmesi, Yahudilerdeki bu kullanımın Kur’an tarafından da az çok benimsendiğine delil 
teşkil edebilir. 
330 Baba Bathra, I, 17a. 
331 Tora ve Aftara, I, 15. 
332 Zohar: Vayetze, V, 20/153. 
333 Zohar: Vayetze, V, 20/158. 



 57

O, yalnızca düşünce ve eylemlerindeki tevazuu, onurlu bir inanç ve sadelik içinde 

yolculuğa çıkan ve Tanrı’dan korkan fedakâr bir adam olarak hatırlanır. Onlara göre 

İbrânî İbrâhim, Fırat’ın diğer tarafında Aram’da putperest bir ortamda doğmasına 

rağmen kendisine hitap eden Yüce Tanrı’nın sesine kulak vermiş ve bu putperest 

halktan ayrılmıştır. Halkıyla arasında büyük bir çatışma başladığında doğruları 

haykırmış ve kendisiyle beraber olanların barış içerisinde yaşaması için güvenli bir 

mesken aramıştır. O, misafire karşı her zaman ikram sahibi olmuş, gerektiğinde bunun 

için çok uzak seferlere çıkmıştır. O, hatta Sodom ve diğer komşu bölgelerdeki insanlık 

dışı eylemlerde bulunup Tanrı tarafından yok edilmeyi hak eden günahkârlar için bile 

aracılık etmiş ve içlerindeki iyi insanlar hatrına onların kurtulması için Tanrı’ya dua 

etmiştir. … İşte Tanrı’dan korkan ataların bu hatıraları İsrâiloğulları tarafından devam 

ettirilmiş ve bu toplum, atalarından kalan yasaları her şekilde korumayı bilmiştir.334 

 

Makpela Mağarası’nda gömülü olduklarına inanılan ataların mezarlarına 

Müslümanlar tarafından üç atayı simgeleyen üç minare dikilmiştir. Bu minarelerden 

İshak Peygamber’i simgeleyen ikincisi zaman içerisinde yıkılıp yeniden inşa edilmiş 

ve anıları yaşatılmaya devam etmiştir.335 

 

1.3. SEÇİLM İŞLİK KAVRAMI 

 

İlahî seçkinlik, bir ırkı din çatısı altında sahiplenen kâdir-i mutlak tanrı fikrine 

dayanan bir öğretidir. Seçilmişlik, özellikle Yahudilik, Hıristiyanlık ve İslam’da 

mahiyetleri farklı olsa da baskın bir anlayıştır. Evrensel Tanrı telakkisine sahip bu üç 

din, Tanrı’nın özel ilgi gösterdiği bir halkı, emirleriyle mükellef kılarak diğer 

toplumlar arasından seçtiğine inanır. Böylece bu dinlerin mensupları, kendilerini 

diğer insanlardan daha üstün ve Tanrı katında ayrıcalıklı görmeye başlarlar.  

Diğer yandan seçilmişlik öğretisinin mantığı, Dinler Tarihi’nde tam olarak 

anlaşılamamış ve tanımlanamamıştır. Çünkü evrensel ve adil bir Tanrı inancının, bir 

toplum veya ırkın seçilmesine zıt olduğu ve böyle bir seçimin insanın özgür iradesine 

mani olacağı düşünülür. Ayrıca seçilen toplumun, diğerlerine tercih edilme nedenleri 

ve seçilmişliğin hem inanç hem de etnisiteyi kapsayıp kapsamadığı gibi sorunlar, 

                                                 
334 Graetz, I, 6-8. 
335 E., IX, 561. 



 58

seçilmişliği tanımlamayı ve sınırlarını tespit etmeyi zorlaştıran konular 

arasındadır.336 

 

1.3.1. Seçilmişlik ve Ahitleşme 

 

Seçilmişlik, Yahudi geleneğinde o kadar baskın bir öğretidir ki, Tora başta 

olmak üzere tüm Yahudi kutsal literatürünü İsrail’in seçilmişlik tarihi olarak okumak 

mümkündür.337 İsrail’in, Tanrı’nın ayrıcalıklı ve yegâne halkı olması inancına dayalı 

bu öğreti, İbrânîcede “seçilmiş halk” (‘am segula/עם סגלה)338, “kutsal halk” (‘am 

kodeş/עם קודש) olarak ifade edilir. Tanah’taki birçok pasukla temellendirilen 

seçilmişlik, başta Talmud olmak üzere bütün Yahudi dinî literatüründe şer’î, felsefi 

ve mistik yönden desklenmiştir.339 

İbrânîcede yalnızca dinî olarak seçilmişlik anlamına gelen müstakil bir 

kavram yoktur. Fakat Tora’da “ahit” kavramının seçilmişliğe atıf yaptığı düşünülür. 

Bu yüzden seçilmişliğe temel olan ahit kavramını kısaca açıklamak gerekir. 

İbrânîcede berit (ברית) kelimesiyle ifade edilen “ahit”, görev, sorumluluk, 

mükellefiyet ve bunlar için yapılan anlaşma anlamına gelir. Tora’da Tanrı’nın ilk 

olarak Hz. İbrâhim’le ahitleştiği ve bu ahdi üç farklı tarzda gösterdiği belirtilir 340: 

Sözlü anlaşma veya yemin etme341, dinî merasim/rit342 ve kurban.343 Hz. İbrâhim’in 

Tanrı’nın emriyle Ken’an’a gelişi, ona ve soyuna bu memleketin vaad edilişi, bu 

kapsamda yabancılarla evliliğin yasaklanarak soyun korunması gibi hususlar, atalar 

döneminde seçilmişliğe vurgu yapan ifadeler olarak yorumlanır.344 Yahudi 

geleneğine göre, İsrail’in seçilmişliğinin ahitle birlikte İbrâhim’de ortaya çıktığı 

sonra da İshak ve Ya’kūb yoluyla devam ettiği345 şeklindeki inanç, bu sıfatın ancak 

                                                 
336 Ellen M. Umansky, “Election”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, (1987) 2005, IV, 2745. 
337 Gürkan, “Seçilmişlik”, s. 25. 
338 Besalel, II, 571; Umansky, IV, 2745. 
339 Lou H. Silberman, “Chosen People”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 2007, 
IV, 669. 
340 Ayrıntılar için bkz; Moshe Weinfeld, “Covenant”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 
Jerusalem 2007, V, ss. 249-253. 
341 Yaratılış, 21:22. 
342 Yaratılış, 26:30. 
343 Yaratılış, 15:9. 
344 Mehmet Katar, “İsrail Kavminin Seçilmişliği Üzerine Bir Araştırma”, İslamî Araştırmalar , Yıl: 
2007, 20/4, s. 459. 
345 Gürkan, “Seçilmişlik”, s. 38. 



 59

kan bağıyla kurulabileceği algısını oluşturmuştur. Bu bakış açısı, tuhaf 

karşılanmamalıdır. Zira kan bağı, tarih boyunca belli bir toplumun dinî ve toplumsal 

temelini atan kurucu figürlere kanla bağlı insanların kutsanmasına ve onlar 

dışındakilerin kutsal dışı hatta necis sayılmasına sebep olmuştur. Bununla ilgili 

olarak Yahudilikte ahitleşmenin bizâtihî sembolü olan kan bağının, ahdin tarafı olan 

İsrâiloğullarının kanlarını kutsayacağı ve onları bu kutsal kana sahip olmayanların 

şerrinden koruyacağı varsayılır.346  

Bundan ötürü Yahudiler, başta Musa olmak üzere tüm peygamberlerin 

neseben Ata İbrâhim, İshak ve Ya’kūb’a bağlanarak seçilmişliğin tam bu noktada 

başladığını ve kendilerinin de bu seçilmişliğin varisi olduklarını iddia ederler. Her ne 

kadar işin inanç boyutunu, söz konusu etnik bağlantıdan ayırmak mümkün değilse 

de, Tevrat ve dolayısıyla Yahudi anlayışında dinîlik, daha ziyade etnisiteye tâbi bir 

unsur olarak ortaya çıkar. Bu bakımdan nesebe dayalı seçilmişlik, İbrâhim ile 

başlamış, Ya’kūb’un “İsrail” adını alıp kendi toplumunu kurmasıyla devam etmiş ve 

Musa’ya Tora’nın verilmesiyle doruk noktasına ulaşmıştır.347  

Tora’da dinî ve nesebî olarak bir halkın seçilmesini ifade ettiği düşünülen 

kelime, “seçmek, tercih etmek” anlamındaki bahar (בחר) köküdür. Aslında bahar 

kelimesi ve türevleri genel anlamda, seçme eylemini de ifade eder.348 Mesela Lut 

Peygamber’in kendisine Ürdün ovasını seçmesi bu kelimeyle ifade edilir.349 Yine 

bahar ve aynı kökten türeyen behor/bahur, “seçilen” anlamında, delikanlı ve ilk 

oğulluk anlamında da kullanılır.350 II. Bölüm’de ayrıntılı olarak bakacağımız üzere, 

Ata İbrâhim’in maddi-manevi mirasına sahip olabilmek için Ata Ya’kūb’un ilk 

oğulluk hakkını/behorluğu Esav’dan satın alması anlatılır.351 Behor burada seçilmiş 

evladı ifade eden bir terim olarak geçse de, İsrâiloğullarının seçilmesini açıkça ifade 

eden bir kavram olarak kullanılmamıştır.  

Yahudi bilginlerin behor kelimesini İsrâiloğullarının seçilmişliğini ifade 

ettiğine ileri sürdükleri figüratif bir pasuk vardır. Çıkış Kitabı’nda Tanrı’nın 

Firavun’a gönderdiği şöyle geçer: “Yisrael Benim Oğlum; Behorum’dur. Sana 

                                                 
346 Jean-Paul Roux, “Blood”, ER, trans. from French: Sherri L. Granka, by. Lindsay Jones, IInd 
edition, (1987) 2005, II, 985-987. 
347 Gürkan, “Seçilmişlik”, s. 35. 
348 Umansky, IV, 2745; Silberman, IV, 669. 
349 Bkz; Yaratılış, 13: 11. 
350 Immanuel Velikovsky, Ages In Chaos, Doubleday & Company, New York 1952, I, 33. 
351 Bkz; Yaratılış, 25: 27-34. 



 60

[defalarca] Oğlum’u salıver ve Bana ibadet etsin dedim; fakat onu salıvermeyi 

reddettin. Bu yüzden Ben de senin behor oğlunu öldüreceğim.352 

Pasuktaki “Yisrael Benim Oğlum” ifadesinde geçen benim behor oğlum (benî 

behorî/בני בכרי) ifadesi, ilk doğan evladın babanın gönlünde ayrıcalıklı bir yere sahip 

olması gibi İsrâiloğullarının da Tanrı katında değerli ve özel bir ulus olduğunun 

anlatımı olarak yorumlanır.353 Talmud’da bu pasuk İsrâil’in seçilmişliğine delil 

olarak gösterilirerek ahitle eşitlenir. Bbuna da gökler ve yeryüzü şahit gösterilir.354 

Halbuki burada literal olarak “behor/ilk doğan”ı seçilmişlikle eşitlemek pasuğun 

içeriğiyle pek uyum sağlamamaktadır. Çünkü İsrail ilk doğandır (behor) ve Tanrı 

seçkin halkının intikamını Mısırlıların ilk doğanlarını öldürerek almıştır, 

seçilmişlerini değil.355 Burada İsrâiloğullarının Tanrı’nın ilk doğanı olarak 

açıklanması, bu halkın Tanrı’yla kurduğu manevî yakınlığı ifade ettiği için356, belki 

mecazi olarak seçilmişlikle bağlantı kurulabilir.  

Tora’nın ilk dört kitabında net olarak bahar kelimesinin seçilmişliği ifade 

etmemesine rağmen, kelimenin bu anlamda açıkça ve yaygın olarak kullanımı 

Tesniye’de başlar. Tesniye’den itibaren tüm Tanah’ta bahar, Tanrı ve İsrail halkı 

arasındaki özel ilişkiyi temsil eden ahit kavramının yerine kullanılır. Diğer bir 

ifadeyle, Tanrı’yla özel bir ilişki halini temsil eden ahitleşmenin sınırları, seçilmişlik 

kavramıyla çok daha genişletilir ve böylece her iki kavram eş anlamlı hale gelmiş 

olur.357 

  

1.3.2. Seçilmişlik Öğretisinin Tarihsel Süreci 

 

Her ne kadar Yahudi bilginlerce oluşturulan muteber iman esaslar arasında 

yer almasa da358, seçilmişliğin diğer doktrinlerden daha fazla Yahudi bilincine 

yerleşmiş bir olgu olduğu söylenebilir. Yahudi toplumunun genel kanaati, 

İsrâiloğullarının bu görev için Tanrı tarafından bizzat seçildiği, bu yüzden Mısır’dan 
                                                 
352 Çıkış, 4: 22-23. 
353 Tora ve Aftara, II, 37. 
354 Abodah Zarah, I, 2b. 
355 Bu durum Çıkış, 12:29’da daha net görülebilir: “[Tam] Gece yarısıydı. Tanrı, Mısır Ülkesi’ndeki–
tahtında oturan Firavun’un behorundan, esirin behoruna kadar–tüm behorları; ayrıca hayvanların tüm 
behorlarını öldürdü.” 
356 Velikovsky, I, 32. 
357 Umansky, IV, 2745; Silberman, IV, 669. 
358 Bkz; Jacobs, XI, 512-513. 



 61

kurtarılarak vaad edilmiş topraklarda müstakil bir devlet kurmaları emredildiği 

yönündedir.359 Bu bakış açısına en büyük destek Tora’dan gelir. Tesniye’de özellikle 

iki yerde, İsrâiloğullarının seçilmişliğini, seçilme nedenini ve bu kapsamda Tanrı ile 

İsrâiloğullarının hukukunu açıkça belirtilir. Bunlardan ilki: 

 

Çünkü sen Tanrın Aşem’e vakfedilmiş halksın; Tanrın Aşem, toprağın üzerindeki tüm 

halkların içinden, Kendisi’ne Özel halk olman için seni seçti. Tanrı’nın size bağlanıp 

sizi seçmesi[nin sebebi], tüm halklardan kalabalık olmanız değil; zira siz, tüm halkların 

en küçüğüsünüz. [Bu seçim,] Daha ziyade Tanrı’nın size olan sevgisinden ve atalarınıza 

etmiş olduğu yemini korumasından [kaynaklanıyor. İşte bu nedenle] Tanrı sizi 

[Mısır’dan] zor kullanarak çıkardı ve seni Mısır kralı Paro’nun elinden, köle evinden 

kurtardı. [Şunu iyice] Bil ki, Tanrın Aşem–[yalnız] O’dur Tanrı! Güvenilir Tanrı’dır; 

antlaşma ve sadakati, sevenleri ve emirlerini gözetenler için bin nesil [boyunca] korur. 

Düşmanları[ndan biri söz konusu olduğunda] ise, onun şahsına ödeme yapar–onu yok 

etmek için. Düşmanı için [karşılığı] ertelemez–ödemeyi onun şahsına yapar. Sana, 

onları yapmak üzere, bugün emretmekte olduğum emri, hükümleri ve kanunları 

gözet.360 

 

şeklindedir. Burada İsrâiloğulları, Tanrı’nın kutsal bir halkı (‘am kodeş/קודש 

 olarak nitelenir. Mezmurlar’da da, “Rab kendine Ya’kūb soyunu, Öz halkı olarak (עם

İsrail’i seçti”361 şeklinde geçen benzer ifadeler geçer. Yine Tanah’ın birçok yerindeki 

“ İbrâhim, İshak ve Ya’kūb’un Tanrısı…” şeklindeki ifadeler, İsrail’in Tanrısı’nın 

evrenselliğinin sorgulanmasına yol açar. Sanki Tanrı, evrenselliğini İsrâiloğulları için 

terk etmiştir362 ya da O, evrensel değil henoteist363 bir tanrıdır. O, günleri yaratıp 

Şabat/Cumartesi’yi kendine ayırmış; ayları yaratıp bayramları kendine ayırmış; 

insanoğlunu yaratıp İsrail’i kendine ayırmış ve yeryüzünü yaratıp –mevcut bütün 

topraklardan haraç alırcasına- kendine ayırmıştır.364 Fakat bu tek taraflı bir ilişki 

olmayıp İsrâiloğullarının kaderinin çizildiğini ve onların artık iman edip etmemek 

                                                 
359 Besalel, II, 571. 
360 Tesniye, 7: 6-11. 
361 Mezmurlar, 135: 4. 
362 Umansky, IV, 2745. 
363 Yunanca henos (tek) ve theos (tanrı) kelimelerinin birleşiminden oluşan henoteizm, dinler tarihinde 
bir süre M. Müller tarafından kathenoteizm’in (politeistik sistem içinde bazı tanrıların diğerlerinden 
daha önemli ve güçlü olduğuna dair inanç), daha sonra da monoteizmin ilksel hali olarak 
kullanılmıştır. Fakat bugün geçerli olan yargıya göre henoteizm kavramı, birçok tanrının varlığına 
inanılan bir ortamda, bunlardan sadece bir tanesini kabul etmek manasına gelir. Ayrıntılı bilgi için 
bkz; Michiko Yusa, “Henotheism”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, (1987) 2005, VI, 3913-3914. 
364 Johnson, s. 30. 



 62

gibi bir seçme hakkının kalmadığının da ifadesidir. Buna göre 

İsrâiloğulları/Yahudiler, Ya’kūb soyundan geldikleri için ataları İbrâhim, İshak ve 

Ya’kūb’un Tanrısı’na tapmakla yükümlü tutulmuşlar ve ne kadar yoldan çıkarlarsa 

çıksınlar, atalarla yapılan ahdin gereği olarak sonsuza kadar seçilmişlik vasfını 

korumuşlardır.365 Böylece Tanrı Yahve’den efendisi olmayacak bu halk, diğer uluslar 

gibi sadece milli hedef ve ideallerinin peşinde koşamayacak, kendilerini Tanrı 

hizmetine adayarak bireysel, ailesel, toplumsal her şeyi sadece O’nun rıza ve sınırları 

doğrultusunda bir hayat süreceklerdir366: 

 

Siz Tanrınız Aşem’in çocuklarısınız. Matem işareti olarak kendinizi kesmeyin ve 

alnınızın tepesinde kel bölge yaratmayın; çünkü sen Tanrın Aşem için kutsal bir halksın 

ve Tanrın Aşem, toprağın üzerindeki tüm halkların içinden, Kendisi’ne Özel halk olman 

için seni seçti…367 

 

Tesniye’deki bu pasuklarda Tanrı ve İsrâiloğulları arasındaki samimiyetin 

boyutları gayet açıktır. Onlar açıkça Tanrı’nın çocukları (Banim… le 

Yahve/בנים…ליהוה) olarak nitelenir. Yahudiler bu kullanımdan hiçbir zaman lafzi bir 

anlam çıkarmamışlar, bunu, kendilerinin Tanrı katında özel olduklarını ve tıpkı bir 

babanın oğluna sevgisi gibi sıcak bir ifade olarak anlamışlardır. Yine bu seçilmişliğin 

göstergesi olan Tora’nın bu halka verildiğinin bir gösterisi de kabul edilebilir.368 

Gerek Tanrı’nın kutsal halkı gerekse Tanrı’nın çocukları gibi kullanımlar, Yahudi 

âlimler için hiçbir zaman üstünlüğü ve ayrıcalığı değil, bilakis onlara yüklenen 

mükellefiyeti ve bunu gerektiren ağır yaşam tarzını ifade eder.369 Buna göre 

seçilmişlik, aslında Tanrı’ya ve dünyanın faydasına bir adanmışlıktır.370 Bununla 

ilgili Spinoza şöyle der:  

 

Toplumun bedeni… Ama toplumu oluşturmak ve korumak için hiç de sıradan olmayan 

bir uyanıklık ve mizaç gereklidir. Bu yüzden en güvenli en istikrarlı ve bahtın 

gelgitlerine en az kapılan toplum, daha çok ihtiyatlı ve uyanık insanların kurduğu ve 

yönettiği toplum olacaktır. … Öyleyse uluslar yalnızca şu açıdan birbirinden ayrılır: 

                                                 
365 Gürkan, “Seçilmişlik”, s. 36. 
366 Umansky, IV, 2745; Tora ve Aftara, V, 159. 
367 Tesniye, 14: 1-2. 
368 Tora ve Aftara, V, 302-304; Umansky, IV, 2745. 
369 Besalel, II, 571. 
370 Umansky, IV, 2746. 



 63

Toplum olarak, onlara göre yaşadıkları ve yönetildikleri yasalar uyarınca … Bu yüzden 

Tanrı Yahudi ulusunu başkalarına tercih ederek seçerken, bunu onun anlama yeteneğine 

ya da iç huzuruna göre değil, topluma ve bir siyasi bütün sahibi olup yıllar boyu onu 

ayakta tutmasını sağlayan bahtına ilişkin olarak yaptı. … Onlar yaşama güvenliği 

açısından işlerini başarıyla yürüttüler ve büyük tehlikelerin üstesinden geldiler. Bütün 

bunları da özellikle Tanrı’nın salt dışsal yardımı sayesinde yaptılar. … Demek ki Tanrı 

onları anlama yeteneği açısından, diğer kavimlere tercih ederek seçmedi. Erdem ve 

gerçek hayat açısından da seçmedi. Bu alanda diğer kavimlerle eşittiler ve aralarından 

yalnızca çok az sayıda insan seçildi. Demek ki Yahudiler’e tanrısal çağrı ve onların 

seçilmesi, yalnızca kurdukları siyasal bütünün dünyevi mutluluğuna ve bunun sağladığı 

rahatlığa ilişkindi.371 

 

Benzer bir görüş MS. I. yüzyıl Yahudi âlimi Rav Yohanan tarafından 

dillendirilmiştir. O, Tanrı’nın hususiyetle İsrâiloğulları’na bir şey yüklemediğini, 

aksine tüm insanoğluna tabi olunması için gönderilen Tora’yı tek başına sahiplenerek 

bu ağır yükün altına kendilerinin girdiklerini belirtir.372 Rav Yohanan burada 

seçilmişliği insanoğlunun kendisinin talip olduğu terk edilemez bir mükellefiyet 

olarak geneller. Onun açıklaması, ilginç bir şekilde şu Kur’an âyetiyle paralellik 

taşır: 

 

Biz emaneti [irade ve mükellefiyeti] göklere, yere ve dağlara teklif ettik. Fakat onlar bu 

teklifin ağır sorumluluğunu üstlenmekten ve hakkını verememekten korkup kaçındılar. 

Bu ağır sorumluluğu insanoğlu yüklendi. Hiç şüphe yok ki [kâfirlik, müşriklik ve 

münafıklığı tercih eden] insan gerçekten çok zalim, çok cahildir.373 

 

Kur’an’ın kastettiği emanet, Tek Tanrı olan Allah’ın yeryüzünde insana 

yüklediği temsil görevi374, insanın zalim ve cahil olarak nitelenmesi de onun 

mesuliyetini terk etmesi, yoldan çıkarak politeizme kayması hatta tanrılığa 

oynamasıdır. Nitekim Atalar Dönemi başlığında, yoldan çıkan insanoğlunun yaratılış 

amacına uymadığı bir ânda Hz. İbrâhim’in gönderilerek aslında tüm insanlığa 

yüklenen bu görevi üzerine aldığını belirtmiştik. Rav Yohanan’ın da, Tora’nın tüm 

                                                 
371 Benedictus Baruch Spinoza, Teolojik-Politik İnceleme, çev. Reyda Ergün, Dost Kitabevi, Ankara 
2010, s. 84-86. 
372 Besalel, II, 571. 
373 Ahzâb, 33/72. 
374 Bkz; Bakara, 2/30. 



 64

insanlığa teklif edilmesiyle aynı manayı kastettiği açıktır. Çünkü Tek Tanrıcılığın 

ortaya çıktığı dönemde, buna inanan tek toplum İsrâiloğullarıdır. İsrail’in Tanrısı da 

tüm dünyanın tanrısı olduğuna göre375, her şeyin sahibi olan Tanrı, kendisine hizmet 

eden toplumu seçecek ve kendisine ait olan dünyevi güzellikleri bu toplumun emrine 

verecektir.376  

Tarihsel süreçte Yahudi toplumunun seçilmişlik algısında büyük oranda 

değişme yaşanmıştır. Onlar, seçilmişliği artık ilahî bir sorumluluk değil; diğer 

toplumların erdemlerini küçümseyerek kendilerini diğer toplumlardan üstün görmeye 

başlamışlardır.377 Bu kibir hâli, onların sorumluluklarını layıkıyla yerine 

getirmemelerine, hizipleşerek asıl görevlerini unutmalarına, putlara yönelmelerine 

dolayısıyla binlerce yıllık bir cezaya maruz kalmalarına sebep olmuştur. Hâlbuki 

Maimonides’in belirttiği gibi, kutsallık ve üstünlük İsrâiloğullarına hibe edilmemiş 

olup, sadece ahde sadık kalındığında geçerlidir. Dolayısıyla ahdin ihlali, beraberinde 

çöküntüyü getirir.378 Bunu Tanah’ta teşhis edebilmek rahatlıkla mümkündür. 

Nitekim seçilmişlikle nimetlendirilen bir kavmin cefasının da bir o kadar ağır olduğu 

Peygamber Amos’a inen şu vahiyde net olarak görülür: “Yeryüzündeki halklar 

arasından yalnız sizi seçtim. Bu yüzden suçlarınızı asla karşılıksız 

bırakmayacağım.”379 

Bu ve Tanah’taki buna benzer pasuklar, açık ve ayrıntılı tehditler içermekte 

ve seçilmişliğin etnik kökenden ziyade Tanrı’nın düsturlarına uyup uymamayla 

alakalı olduğunu göstermektedir. Bu durumda Tanrı’nın muhatap aldığı seçkin 

topluma, çoğunluğunu İsrâiloğullarının oluşturduğu ancak aralarına Tek Tanrı’ya 

kendini adamış başka toplumların da dâhil edilebileceği söylenebilir.380 

Seçilmişliğin evrensel bir mükellefiyet olmasından, tanrısal bir imtiyaza 

dönüşmesi, MÖ. VI. yüzyılda İsrâiloğullarının Babil’e sürülmeleriyle 

gerçekleşmiştir. Elli yıllık bu sürgün hayatı, İsrâiloğullarının “Yahudi” olarak 

anılmasına, Yahudiliğin millileştirilmesine ve dolayısıyla dinî seçilmişliğin milli bir 

seçilmişlik algısına evrilmesine neden olmuştur. Yani seçilmişliğin bir imtiyaz ve 

                                                 
375 Besalel, II, 571. 
376 Johnson, s. 30. 
377 Spinoza, s. 65. 
378 Besalel, II, 572. 
379 Amos, 3:2. 
380 Katar, s. 459. 



 65

üstünlük gibi algılanması, aslında Yahudi adıyla ilgilidir. Çünkü sürgün öncesi 

metinlerde görülen evrensel Tanrı’nın, sürgün sonrası kademeli olarak Yahudi 

Tanrısı’na dönüştüğü ve Yahudileri kendisi için seçerek onları üstün kıldığı anlayışı 

yerleşmiştir.381 Bu sebeple M. Katar, seçilmişliği tamamen Yahudilerin yanlış 

algısının bir ürünü olarak görür ve önce Yahudi/İsrail toplumunda ortaya çıkan bu 

anlayışın Hıristiyanlık ve İslam’a sirayet ettiğini belirtir. Bu dinler arasındaki 

seçilmişlik algısındaki tek fark, Yahudilikteki etnik temele dayalı seçilmişliğe karşın, 

Hıristiyanlık ve İslam’da iman temeline oturtulan bir seçilmişliğin bulunmasıdır.382 

Sadece etnik kökene bağlı bir seçilmişlik algısı, asırlar geçtikçe Yahudilikte 

çok daha belirginleşmiş, Hz. İsa döneminde kendisi gibi düşünmeyen kendi 

dindaşlarını bile dışlayan Yahudiler, II. Mabed’in yıkılmasından itibaren neredeyse 

dışa kapalı bir toplum haline gelmişlerdir. O kadar ki, artık Yahudi olmak isteyenler 

ciddi bir sınamadan ve eğitimden geçirilerek bu dine kabul ediliyordu. Fakat tarihte 

bunun da istisnaları görülmüş ve Yahudi tebliğini ön plana çıkaranlar sayesinde 

Hazar Türkleri gibi topluca Yahudiliği benimseyen ender bir toplum da 

görülmüştür.383 

XVIII. yüzyıldan itibaren Reformist Yahudilikle birlikte seçilmişlik başka bir 

hâle dönüşmeye başlamıştır. Bu dönemde modernizme ve diğer toplumlara entegre 

olmaya çalışan Yahudiler, seçilmişlik konusunda farklılaşmaya başlamışlardır. 

Modernizme kapılıp tamamen seküler bir hayat benimseyen Yahudiler, kendilerini 

seçilmişlik algısından soyutlamışlardır.384 Bunlar arasından bazı Siyonist düşünürler, 

“Seni uluslara ışık yapacağım” pasuğundan dinî boyutu eleyerek, İsrail’i dünyaya 

çığır açmaya gelmiş üniversal bir toplum olarak yorumlamışlardır.385  

 

1.3.3. Atalar Dönemine İlişkin Ahitle şme ve Seçilmişlik 

 

Yukarıda tanımını ve tarihi sürecini verdiğimiz seçilmişlik öğretisinin Yahudi 

algısına göre dinî ve nesebî bir özellik taşıdığını söylemiştik. Buna göre Yahudi 

seçilmişlik çizgisi İbrâhim’in bağlı bulunduğu Nuh’un Sam oğlundan başlar, İshak 

                                                 
381 Yeşaya, 42:6; Umansky, IV, 2745; Katar, s. 461. 
382 Katar, s. 458. 
383 Katar, s. 461. 
384 Umansky, IV, 2746. 
385 Besalel, II, 572; Silberman, IV, 669. 



 66

ve Ya’kūb üzerinden devam eder. Bu noktada nesep itibariyle İbrâhim-İshak-Ya’kūb 

çizgisini tek taraflı kurgularla öne çıkaran bu anlayış, İsrâiloğullarının seçilmişliğini, 

bu seçilmişliğin değişmezliğini makul ve haklı çıkarma çabası olarak 

değerlendirilmektedir.386 

Birazdan aşağıda sunacağımız tablo, Yaratılış Kitabı’nda seçilmişliğe atıf 

yapan/yaptığı düşünülen pasukları içermektedir. Atalar bölümünde bu pasukların 

bazılarını aktardık. Bundan sonra Ata Ya’kūb’un hayatını aktarırken de bu tablo 

üzerinden devam ettireceğiz. Tabloda her pasuğun kutsal metinde bulunduğu pasaj, 

pasuğun ifadesi ve içerdiği ahit yer almaktadır: 

 

Tablo 1: İbrâhim’le Yapılan Ahit ve İbrâhim’in Seçilmişliği 

İlgili Pasuk Tora’daki ifade Seçilmişlik Ahdi 

Yar., 11: 31 Ur’dan ayrılma Ken’an toprakları 

Yar., 12: 1-3 Harran’dan çıkış 

Ken’an toprakları 

Büyük bir ulus 

Kutsanma ve şanlı bir ad 

İbrâhim’in kutsanma aracı haline gelmesi 

İbrâhim’le kutsanma veya lanetlenme 

Yar., 12: 7 Ken’an’a yerleşme Ken’an’ın İbrâhim soyuna vaad edilmesi 

Yar., 13: 14-17 “Kafanı kaldır ve etrafına bak” 
Ken’an’ın İbrâhim soyuna vaad edilmesi ve 

bereketli bir soy 

Yar., 15: 1-21 “Korkma…” 

İlahî korunma 

İbrâhim’e verilecek miras 

Bereketli bir soy 

İbrâhim soyunun çekeceği çile 

Ken’an’ın seçilmiş soya verilmesi 

Yar., 17: 1-8 
“Önümden yürü ve 

mükemmel ol” 

Tanrı’yla ahitleşme 

Avram’ın İbrâhim’e dönüşmesi 

Soyundan krallar çıkması 

Seçilmiş soya Ken’an vaadi 

Yar., 17: 15-21 Sara’nın ad değişimi 

Saray’ın Sara(h)’a dönüşümü 

Sarah ve ondan gelen soyun seçkin olması 

İshak’ın doğumu ve ahdin onunla devam 

edeceği müjdesi 

Yar., 18: 18-19 “Hane halkını Tanrı’nın İbrâhim’in büyük ve güçlü bir toplumun atası 

                                                 
386 Gürkan, “Seçilmişlik”, s. 39-40. 



 67

yoluna bağla…” olması 

Onun seçkin soyuyla ulusların kutsanması 

Yar., 21: 12-13 “Sarah’ı dinle…” 
İbrâhim’in ahit ve seçilmişliğinin İshak 

aracılığıyla devam etmesi 

Yar., 22: 1-18 
“Oğlunu al… onu kurban 

olarak sun.” 

Tanrı’nın İbrâhim’i kutsaması 

Bereketli bir soy vaadi 

Düşmanları hezimet sözü 

İbrâhim’in seçkin soyuyla dünyanın kutsanması 

 

Tablo 2: İshak’la Yapılan Ahit ve İshak’ın Seçilmişliği 

Yar. 25: 23 “Rahminde iki ulus var” 
Rivka’dan gelecek iki ulus 

Büyüğün (Esav) küçüğe (Ya’kūb) boyun eğmesi 

Yar., 26: 2-5 
“Mısır’a inme… Ken’an’da 

kal” 

Tanrı’nın İshak’la olacağı 

İshak’ın kutsanacağı 

Ken’an’ın İshak soyuna vaadi 

İbrâhim’e verilenin İshak’a da verileceği sözü 

İshak soyunun bereketi 

Onun soyuyla toplumların kutsanacağı 

 

Tablo 3: Ya’kūb’la Yapılan Ahit ve Ya’kūb’un Seçilmişliği 

Yar., 25: 31-34 
“Bana ilk oğulluk hakkını 

sat…” 

Ya’kūb’un ilk oğulluk (behor) hakkını satın alışı 

Esav’ın gönül rızasıyla takası 

Yar., 27: 28-29 Ya’kūb’un kutsanmayı alışı 

Ya’kūb’a zenginlik bahşedilmesi 

Ulusların Ya’kūb’a hizmet etmesi 

Ya’kūb’u lanetleyenin lanetlenmesi, kutsayanın 

kutsanması 

Yar., 28: 3-4 
İshak’ın Ya’kūb’u ikinci kez 

kutsaması 

Tanrı’nın Ya’kūb’u kutsaması 

Ya’kūb’a verilecek bereket 

Onun uluslar toplumuna lider ve ata olması, 

İbrâhim’in kutsamasını alması, 

İbrâhim’e verilene sahip olması 

Yar., 28: 13-15 Beytel’de Tanrı’yla Ahitleşme 

Ken’an’ın Ya’kūb ve soyuna verilmesi 

Onun seçkin soyunun bereketli olup dünyaya 

yayılması 

Bu soy sayesinde ulusların kutsanacağı 

Tanrı’nın her daim Ya’kūb’un yanında olacağı 

Yar., 31: 1-3 “Ken’an’a geri dön…” Tanrı, Ya’kūb’un yanında 

Yar., 32: 10-12 Ya’kūb’un duası Ya’kūb’a verilen zenginlik ve 



 68

Bahşedilen seçkin soy 

Yar., 32: 29 İlahî varlıkla güreş Ya’kūb’un adı İsrail oluyor 

Yar., 35: 9-12 Beytel’de Tanrı’yla görüşme 

Ya’kūb’a İsrail adı veriliyor 

Ya’kūb soyundan birçok ulusun çıkması 

Onun soyundan çıkacak krallar 

Seçkin soya vaad edilen Ken’an toprağı 

Yar., 37: 6-10 Yusuf’un rüyası 
Yusuf’a rüyasında müjdelenen hakimiyet 

Kardeşlerinin onu kıskanması 

Yar., 46: 2-4 “Korkma, Mısır’a git…” 
Ya’kūb Mısır’da büyük bir toplum kuracak 

Mısır Ya’kūb’la kutsanacak 

Yar., 48: 3-4 Ya’kūb’un ahdi hatırlaması 

Tanrı’nın Ya’kūb’u kutsaması 

Soyunun bereketli olacağı 

Ya’kūb’tan uluslar çıkması 

Ken’an’ın Ya’kūb soyuna vaadi 

Yar., 49: 8-10 Yehuda’nın müjdelenmesi 

Yehuda’nın kardeşlerine ve düşmanlarına 

hakimiyeti 

Kraliyet soyu ve yasamanın Yehuda’dan 

gelmesi 

Halkların Yehuda’ya itaati 

Yar., 50: 24-25 Yusuf’un kardeşlerine hitabı 

Tanrı, Ya’kūboğullarına sahip çıkacak, 

Onları Mısır’dan çıkarıp atalara söz verilen 

topraklara götürecek 

 



 69

 

İKİNCİ BÖLÜM 

YA’K ŪB’UN KEN’AN’DA GEÇ İRDİĞİ İLK YILLARI 

 

2.1. TANAH’TA ATA YA’K ŪB’LA İLGİLİ ANLATIMLAR 

 

Ata İshak ve karısı Rebeka’nın ikiz çocuklarından ikincisi olan Ya’kūb, 

“Ya’k ūb oğulları/Ya’kūb’un evi” anlamında běnȇ/bȇt ya’ăqôv(b) şeklinde İsrâil 

toplumuna adını veren üçüncü kurucu atadır.387 İnişli çıkışlı hayat hikâyesinde birçok 

ilginç olay sebebiyle İsrâil tarihinin belki de en renkli kişili ği olan Ata Ya’kūb388, 

Yahudi literatüründe İbrâhim ve Musa peygamberler kadar önemli bir yere sahiptir. 

Onun hayatı ve ona yönelik atıflar sebebiyle Ya’kūb ismi Tanah’ta toplam 370 kez 

geçer.389 Bu sayının büyük çoğunluğu Yaratılış kitabına aittir. Çünkü Ya’kūb’un 

hayatı burada anlatılmıştır. Tanah’ın diğer kısımlarında onun adına yapılan atıfların 

çoğu onun şahsıyla alakalı olmayıp, İsrâiloğullarının atası olması hasebiyledir. Bu 

bölümlerde Tanrı genellikle kendisini İsrâiloğullarına Ata Ya’kūb’un tanrısı olarak 

tanıtır ve onunla yaptığı ahdi hatırlatır.  

Ya’kūb’un şahsını anlatan pasukların başında Yaratılış kitabındakiler gelir. 

Yaratılış 25.19’dan itibaren Ya’kūb’un doğumuyla başlayan anlatılar, bu kitabın 

sonunda o ve oğlu Yusuf’un Mısır’da vefatlarıyla son bulur. Çıkış bölümüne 

gelindiğinde bu bölümün başında, Ya’kūb ve ailesinin yetmiş kişiyle Mısır’a 

göçmeleri hatırlatılarak390 Musa döneminde İsrâiloğullarının Mısır’daki pozisyonuna 

ili şkin bilgiler aktarılır. Bu atıftan sonra Tora’nın sonuna kadar Ya’kūb’un şahsıyla 

ilgili herhangi bir atıf yer almaz. 

Yeşu kitabına gelindiğinde Tanrı, Şekem bölgesinde İsrâiloğulları ile yeniden 

anlaşma yaparken atalar İbrâhim, İshak ve Ya’kūb’la yaptığı anlaşmayı ve sonunda 

                                                 
387 Nahum M. Sarna, “Jacob”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 2007, XI, 17. 
388 M. Dukstra, “Jacob”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, Cambridge 1999, 
s. 459. 
389 Bu rakam, Kutsal Kitap Dizini’ndeki “Ya’kūb” maddesine göre belirlenmiştir. Aslında Kitab-ı 
Mukaddes’in tümünde Ya’kūb ismi 436 kez geçiyor olmasına rağmen, çalışmamız sadece Yahudi 
literatürünü baz aldığından bu rakama Yeni Ahit’teki kullanımlar ilave edilmemiştir. Bkz. Kutsal 
Kitap Dizini , İstanbul 2004, s. 2244–2247. 
390 Çıkış 1/1, 5. 



 70

Ya’kūb’un Mısır yolculuğunu hatırlatır.391 Yine bu kitabın sonunda Şekem bölgesini 

Ya’kūb’un nasıl satın aldığına dair bilgi verilir.392 I. Samuel kitabında Ya’kūb ve 

ailesinin Mısır’a yerleşmesi ve yüzyıllar sonra Tanrı’nın bu halkı nasıl kurtardığına 

bir gönderme daha yapılır.393 I. ve II. Krallar kitabında Tanrı’nın Ya’kūb’a “İsrâil” 

adını vermesi yeniden hatırlatılır.394 

Tanah’ta Ya’kūb’un şahsına yapılan en önemli atıflardan biri Yeremya ve 

Hoşea kitabında geçer. Yeremya kitabında Rab Tanrı, İsrâil halkını dostlarına ve 

hatta kardeşlerine bile güvenmemelerini telkin ederek Ya’kūb’un kardeşini nasıl 

aldattığını buna örnek olarak verir.395 Hoşea’da ise Ya’kūb’un ana rahminde 

kardeşiyle, büyüyünce de Tanrıyla güreştiği belirtilerek396 sonrasında Aram’a kaçışı 

hakkında hatırlatma yapılır.397 Son atıf ise Malaki kitabında yapılır. Burada Rab 

Tanrı Edom’a açtığı savaşı açıklarken vaktin birinde Ya’kūb’u Esav’a tercih ettiği 

hatırlatmasını yapar ve savaşın gerekçesini ortaya koyar.398 

Ya’kūb’un hikâyesine geçmeden önce, onun hayat hikâyesini değişik 

açılardan ele alan birçok kaynağın bulunduğu söylemek gerekir. Bu kadar kaynağın 

içinden onun seçilmişliğini ortaya koyacak yeni bir hikâye inşa etmek zordur. Bu 

yüzden biz de özellikle Yahudi kaynaklarında geçen sıralamayı esas alacak ve 

Ya’kūb’un hayatını bu esasa göre inceleyeceğiz. Ayrıca yeri geldikçe Ya’kūb 

anlatısını içeren farklı bakış açısına sahip kaynakların görüşlerine de yer vermeye 

çalışacağız. 

 

2.2. TOLEDOT: YA’K ŪB VE ESAV 

 

Toledot paraşası, Ata İbrâhim’den Ata İshak’ın hanesine geçiş yapan 

Yaratılış 25: 19’da başlar ve Esav’ın evliliğinin anlatıldığı 28: 9’da son bulur. 

İbrânîce “doğurmak” manasındaki yaled (ילד) kökünden türeyen toledot, ürün ve 

soyağacı anlamına gelir. Yahudi literatüründe biyografi anlamına da atıf yapan 

                                                 
391 Yeşu, 24:4. 
392 Yeşu, 24:32. 
393 I. Samuel, 12:8. 
394 I. Krallar, 18:31; II. Krallar, 17:34. 
395 Yeremya, 9:4. 
396 Hoşea, 12:3. 
397 Hoşea, 12:12. 
398 Malaki, 1:2-3. 



 71

kelime, spesifik olarak Tora’da İbrâhim’in İshak’tan gelen soyunu ifade eder. Bu 

sebeple Toledot, 25: 12-18’de geçen İsmâil soyunu içermez. Bu ayırım, İsmâil 

soyunun İbrâhim soyuna değil, onun seçilmişliğine dâhil olmamayı ifade eder. Yine 

bu paraşa, seçilmiş ata İshak’ın seçilmiş çocuğu Ya’kūb’un doğumunu ve bu konuda 

ağabeyi Esav’la aralarında geçen mücadeleyi anlatır. Ya’kūb-Esav kardeşlerin 

kutsanma konusundaki mücadeleleri bu pereğin tümünü kapsadığı gibi, ilerde 

ayrıntılarına değineceğimiz Vayişlah paraşasında da devam eder. Bu bakımdan 

Toledot ve Vayişlah’da anlatılan Ya’kūb-Esav döngüsü, tam anlamıyla bir 

çatışmanın hikâyesidir.399 

 

2.2.1. Ya’k ūb ve Esav’ın Doğumu 

 

2.2.1.1. Rebeka’ya Bildirilen Kehânet 

 

Tora’da Ya’kūb’un doğum hikâyesi, Ata İbrâhim’in vefatından sonra, İshak 

ve Rebeka’nın evliliğinin yirminci yılından itibaren başlar. Aynı bölümün 20. 

pasuğundan itibaren İshak ve Rebeka’nın aile hayatına, sonrasında da Ya’kūb ve ikiz 

kardeşi Esav’ın doğumuna geçilir. Bunlara göre İsrâiloğullarının üçüncü atası olan 

Ya’kūb, babası İshak 60 yaşında iken, annesi de 20 yıl kısırlık çektikten sonra 

doğmuştur.400 

Yeni dönem Tora yorumcularına göre doğum öncesi bu bölümdeki tüm 

materyaller J kaynaklıdır. Onlara göre aslında İshak ve Rebeka’yı anlatan bu 

bölümde doğum hikâyesinden önce, İshak’ın Peliştilerle olan münasebetini anlatan 

26. bölümün tümü gelmeliydi. Fakat araya yine bir J kaynağı olan doğum hikâyesi 

girdi. Aynı yorumcular, doğum hikâyesinin aslında Hebron kökenli J1 formunda 

olduğunu ve fakat içindeki bazı detaylar sebebiyle Beer Şeva kökenli J2 tarafından 

detaylandırıldığını belirtmektedirler.401 

Toledot’un/Doğum hikâyesinin başında Sara’daki kısırlığın Rebeka’da da 

ortaya çıkması dikkat çekicidir. İshak, Rebeka’nın ricası üzerine Moriya Dağına 

                                                 
399 S. H. Smith, “Heel” and “Thigh”: The Concept Of Sexuality In The Jacob-Esau Narratives, Vetus 
Testamentum, Vol: 40, Fasc. 4 (Oct. 1990), s. 464. 
400 J. H. G., “Jacob”, JE, New York-London 1906, VII, 19-20. 
401 The Interpreter’s Bible , I, 664. 



 72

gider, orada Tanrı’ya yönelir402, O’na ateşte adaklar sunarak403 O’ndan bir evlat 

ister.404 Tanrı İshak’ın duasına icabet eder ve Rebeka hamile kalır. Fakat Rebeka’nın 

gebeliğinde sıra dışı bir durum söz konusudur. Diğer kısırlık ve doğum hikâyelerinin 

aksine Rebeka’ya doğumuyla ilgili hiçbir vahiy gelmemiştir. Sanki Tora yazıcıları 

hikâyenin bu bölümünde dikkatleri başka bir meseleye çekmek istemekte ve önemli 

bir bilgi vermektedirler405: Buna göre Rebeka karnında sıra dışı bir durum hisseder 

ve ne olduğunu anlamak için Tanrı’ya danışmaya gider. Tanrı ona, “Rahminde iki 

ulus var. Karnından iki farklı hükümdarlık çıkacak. Güç sürekli olarak bir 

hükümdarlıktan diğerine geçecek. Ve büyük olan küçüğüne hizmet edecek”406 

diyerek, karnındaki ikizlerin akıbetini bildirir. Ya’kūb için bu kehanet, hem 

kendisine bahşedilecek seçilmişlik ve kutsal toprak vaadini hem de onun “İbrâhim ve 

İshak’ın kutsaması”nı alarak elde ettiği seçilmişliği temellendirme konusunda önemli 

bir yere haizdir.407 Bu bakımdan ilerde aile içinde çıkacak kardeş kavgasının 

zeminini oluşturur. Aslında İbrâhim ailesi içerisinde benzer kavgalar daha önce 

olmuştur: Önce İbrâhim yeğeni Lut’tan ayrılmıştır. Sonrasında Hacer, Sara’nın 

kıskançlıkları sebebiyle İbrâhim tarafından evden kovulmuş ve İsmâil ve İshak 

ebediyen birbirinden ayrı kalmak zorunda kalmıştır. Fakat aynı anne karnında 

meydana gelen ikiz kardeş kavgası henüz doğum gerçekleşmeden başlamıştır.408 

Tora’nın konuyla ilgili tarafsızlığı açıkça görünmesine rağmen, Ya’kūb ve 

Esav’ın doğum hikâyesini anlatan geleneksel yorum tarzı mevcut Yahudi algısına 

uygundur. Bu yorumlarda ilk dikkat çeken nokta Yahudi bilginlerin, Rebeka’nın 

kısırlığına ilişkin açıklamalarıdır. Kısırlık, Tanah’ta önemli şahsiyetlerin 

doğumlarının anlatımında başvurulan bir enstantanedir. İbrânîcesi (z.) akar/(n.) 

akara (עקרה-עקר) olan kısırlık, aile hayatından uzak olmayı ve ardından gelen bir 

varisin bulunmamasını, yani soysuzluğu ifade eder.409 Sara, Rebeka, Rahel, 

Samson’un annesi ve Hanna gibi kadınlar uzun bir kısırlık dönemi sonucu Tanrısal 

                                                 
402 Sefer Ha Yashar (Book of Jasher), J.H. Parry&Company, Salt Lake City 1887, 26:2-5. 
403 The Zohar: Toldot, by. Shimon bar Yochai-Yehuda Ashlag, The Kabbalah Centre Int. Inc., USA 
2003, IV, 3/19. 
404 Yaratılış, 25:21. 
405 Zakovitch, s. 15. 
406 Yaratılış 25: 23. 
407 Sarna, XI, 18. 
408 Zakovitch, s. 15. 
409 J. Sr., “Barren-Barrenness”, JE, New York-London 1906, II, 543. 



 73

bir müdahale ile bu kahramanlara gebe kalmışlar410 ve böylece kocalarının 

kutsamalarını kazanmışlardır. Çünkü Yahudi algısına göre çocuk sahibi olma 

Tanrı’nın kadınlardan ziyade erkeklere yönelik bir emridir. Tanrı’nın İsrâil halkını 

kutsaması için verimli bir soya sahip olmak (kaddish) gerekir.411 Bu sebeple Yahudi 

bilginler, bu annelerin önce kısırken sonradan çocuk sahibi olmalarını, 

İsrâiloğullarının yeryüzündeki varlığının bile mucizevî ve Tanrı’nın inayetiyle 

gerçekleştiğinin bir kanıtı kabul ederler. Bu sayede Tanrı bu imanlı kadınlara hem 

çocuk vermiş hem de seçilmiş bir toplumun anneleri olma şerefini bahşetmiştir.412 

Öte yandan Zohar’da Rebeka’nın neden 20 yıllık bir kısırlıktan sonra İshak’ın duası 

sonucu hamile kaldığı da sorgulanır. Buna cevaben Tanrı’nın ihlâslı bir yağlanma 

ayininde edilen bir dua için yüce kapılarını açtığı vurgulanır. Yani bir bakıma bu 

olayda Tanrı kendisi için bir ritle birlikte gerçekleştirecek duaya zemin 

hazırlamıştır.413 

Ana karnında meydana gelen itişmeyle ilgili olarak Tora yorumcularının 

açıklamaları oldukça detaylı bir tablo çizer. Onlar pasuklarda olmayan birçok detayı 

hikâyeye eklemişler ve farklı manalar tayin etmişlerdir. Bunlardan ilki, Rebeka’nın 

karnındaki bu garip durum ve ona gösterdiği tepkidir. Hamileliğinin yedinci 

ayında414, Rebeka ne zaman Şem ve Ever’in kurduğu yeşivanın∗ veya bir sinagogun 

önünden geçse karnında bir itişme başlamakta ve Ya’kūb öne geçmekte, bir pagan 

tapınağının önünden geçerken de Esav öne çıkmaktadır.415 Rivayetlere göre bu 

itişmenin sebebi, ilk doğan olabilmek için kardeşler arasında yaşanan rekabettir. 

Onlar bu hakka erişmek için adeta bir savaş başlatmışlar416 ve henüz ana 

karnındayken Esav, Ya’kūb’u öldürmeye çalışmıştır.417 Hatta Ya’kūb ve Esav’ın ana 

                                                 
410 Zakovitch, s. 14. 
411 Alexander Carlebach-Judith R. Baskin, “Barrenness and Fertility”, EJ, edt. F. Skolnik-M. 
Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 2007, III, 174. 
412 Tora ve Aftara, I, 181. 
413 Zohar: Toldot , IV, 3/21. 
414 Sefer Ha Yashar, 26:9. 
∗ Yeşiva; Tora, Mişna ve Talmud’un ileri derecede incelendiği akademilerdir. Yeşivalar, kurumsal 
olarak II. Bet a-Mikdaş’ın yıkılışından sonra kurulmuşlardır. Yahudi şeriatı ve Diaspora’daki tüm 
Yahudilerle ilgili Alaha konusunda yetkili en yüksek kuruluşlardır. Bkz; Besalel, III, 738; Özhan 
Öztürk, Folklor ve Mitoloji Sözlüğü, Phoenix Yayınevi, Ankara, 2009, s. 999. 
415 Mirkin, Moşe Ariya (edt.). Midra ş Rabbah: Bereşit , by. Yavneh Publishing House-Tel Aviv, 
Israel 1958, 12/6b; Zohar: Toldot , IV, 9/74; Ginzberg, I, 313; Tora ve Aftara, I, 182; Graves-Patai, s. 
271. 
416 Ginzberg, I, 313; Graves-Patai, s. 271-272. 
417 E. G. H., “Esau”, JE, New York-London 1906, V, 206. 



 74

karnındaki bu kapışmasına melekler ve şeytanlar bile karışmış ve Mikâil/Mihael418 

Ya’kūb’u, Samael419 ise Esav’ı desteklemiştir. Bu kozmik savaşta Esav, bir yılana 

binen Samael’in tarafında yer alırken; Ya’kūb, Güneş ve Ay’ın birlikteliğinde Kutsal 

Tahta biniyordu.420 Ya’kūb bu esnada kardeşiyle pazarlık bile yapmış ve ona, 

“Maddi dünya, manevi dünyadan oldukça farklı kardeşim. Burada yemek, içmek, 

evlenmek, çocuk doğurma… hepsi var. Orada ise bunların hiçbiri yok. Dünyaları 

kendi aramızda bölelim. Hangisini istiyorsan onu al” demiş, Esav da hiç düşünmeden 

maddi dünyayı seçmiştir. Onlar bu rekabet esnasında o kadar gerginlik çıkarmışlardır 

ki, Raşi’nin belirttiğine göre Rebeka, çektiği acıdan hamile kaldığına pişman bile 

olmuştur. O, çevresindeki kadınlara giderek onların doğumları hakkında fikir 

edinmiş ve acısının sebebini araştırmıştır.421 Hatta o “Eğer çocuk doğurmanın 

sıkıntısı böyle ise, keşke hamile kalmasaydım” diyerek veryansın bile etmiştir.422 

Etrafındaki kadınlar daha önce böyle bir acıyı sadece doğumunda Nemrut’un 

annesinin çektiğini belirttiklerinde, Rebeka büyük bir endişeyle hem Ata İbrâhim’e 

durumu danışmış hem de Peygamber Sam’ın Moriya Dağı’ndaki423 yeşivasına 

giderek onun aracılığıyla Tanrı’ya danışır.424 Şem, Rebeka’ya: 

 
                                                 
418 Yahudi düşüncesine göre baş meleklerden biri olan Mikâil (Mikail/מיכאל), İsrâil’in koruyucu Prensi 
olarak kabul edilen başlıca Prenslerden biri olarak görülür. “El” kelimesinin türevlerinden biri olan 
Mikâil adının anlamı, Çıkış 15:11 ve Tesniye 33:26’da geçen kelimelerin bir araya getirerek türeten 
Talmudistler tarafından belirlendiği düşünülmektedir. Fakat başka bir anlayışa göre Yahudilik’teki 
melek isimleri, Babil’den dönen Yahudiler tarafından getirilmiş ve bu dine dâhil edilmiştir. Daniel 
kitabından alınan temel pasajlara dayanarak Mikâil, erken dönem Yahudi yazmalarında ve özellikle 
Enoch kitabında “İsrâil Prensi/Efendisi (שרם של ישראל)”, geç dönem yazmalarında ve Kabalada da 
“ İsrâil’in Savunucusu” olarak betimlenmiştir. Daha fazla bilgi için Bkz: M. W. M., “Michael”, JE, 
London 1906, VIII, 535-538. 
419 Samael (סמיאל); Talmud ve Talmudik dönem sonrası eserlerde şeytanların lideri olarak gösterilen 
çok önemli bir figürdür. Bu eserlerde genellikle ayartıcı, suçlayıcı ve fesat çıkartıcı bir kişilik olarak 
betimlense de, “Tanrı’nın nefreti” anlamında bazen ölüm meleği olarak da kişileştirilmi ştir. Öte 
yandan Samael’in Suriye kökenli bir tanrı olan Şemal (Shemal) ile aynı kökene sahip olduğu 
düşüncesi de mevcuttur. Daha fazla bilgi için Bkz: L. B., “Samael”, JE, London 1906, X, 665-666.  
420 Zohar: Toldot , IV, 4/25. 
421 Sefer Ha Yashar, 26:9-10; Ginzberg, I, 314. 
422 Midra ş Rabba: Bereşit , III, 12, 6c. Rebeka’nın Midraş’ta geçen bu yakarışı, bize Kur’ân-ı 
Kerîm’deki Hz. Meryem’in İsa Peygamber’i doğururken söylediklerini hatırlatır: “Doğum sancıları 
onu bir hurma ağacının dibine sürükledi. Meryem, ‘Keşke bu iş başıma gelmeden önce ölseydim de 
adı sanı unutulup giden biri olsaydım’ diye sızlandı.” (Meryem, 19/23) Farklı koşullar altında doğum 
yapan bu iki büyük kadının benzer serzenişleri, belki de doğumları gerçekleşecek olan bebeklerin 
önemine dair din dilinde yapılan birer vurgu niteliğinde olabilir.  
423 Sefer Ha Yashar, 26:10. The Interpreter’s Bible ’de yapılan açıklamaya göre Rebeka Beer 
Şeva’da bir tapınaktaki kâhine başvurmuştur. Kitabın açıklamasına göre şayet eğer Rebeka bu 
tapınağa gitmişse, Rebeka’nın Tanrı’ya danışmaya gitmesine dair açıklamanın J2 kaynaklı olması 
muhtemeldir. Bkz; The Interpreter’s Bible , I, 664. 
424 Sefer Ha Yashar, 26:11-12; Tora ve Aftara, I, 180, 183. 



 75

Kızım! Sana bir sır vereceğim. Hiç kimsenin dışarıdan fark edemeyeceği şeye bak! 

Senin rahminde iki ulus var. Senin bedenin bunları nasıl taşıyabiliyor ki, bütün dünya 

bir araya gelse onları var edecek genişliğe sahip olamaz! Bu iki ulusun sahip olacağı 

dünyanın birinde Tora, diğerinde kötülük hâkim olacak. Birinin soyundan 

Süleyman/Şlomo gibi Kutsal Mabed’i inşa eden biri çıkarken, diğerinden o mabedi 

yıkan Vespasian∗ gibi bir Âdem çıkacak… Ya’kūb’un soyundan kırk peygamber 

çıkarken, Esav lordlarıyla övünecek. Eğer Esav’ın prensleri varsa, Ya’kūb’un kralları 

olacak. İsrâil ve Roma olarak adlandırılan bu iki topluma cümle âlemin kin duyması 

mukadderdir.”425  

 

Talmud’a göre ise Rebeka’ya seslenerek kehaneti haber veren Tanrı’nın 

kendisidir. Buna göre O’nun “Rahminde iki ulus (goyim/גויים) var” ifadesi, “iki ulus” 

şeklinde değil “iki lord” var şeklinde anlaşılmalıdır.426  

Bu yorumlar, Yahudi âlimlerin kutsal metinlerini anakronik olarak okuyup 

yorumladıklarını gösterir. Çünkü Tora’nın doğum hikâyesinde buna benzer herhangi 

bir atıf bile yoktur. Yahudi bilginler sonradan ortaya çıkacak Ya’kūb-Esav 

çatışmasını bir kardeş kavgası değil; tarihe yön veren bir savaşın başlangıcı olarak 

göstermişlerdir.427 Bu savaşta taraflar bellidir: İyilik/meleklerin tarafında seçilmiş 

Ya’kūb/İsrâiloğulları ile kötülük/şeytanın tarafındaki putperest Edom/Romalılar.428 

Çünkü gerek Rebeka’ya verilen kehanet gerekse ilerdeki pasuklarda anlatılacak olan 

Ya’kūb ve Esav arasındaki tüm ilişkiler; her bir kardeşin atası olduğu İsrâil ve Edom 

arasındaki ilişkileri anlatır.429 Bu bakımdan bu ve benzeri pasukları, gelecekteki 

İsrâil ve Edom güç ilişkilerini karakterize eden açıklamaların kutsal metne yansıyan 

halleri olarak görmek mümkündür.430 Ayrıca yeşiva ve sinagogların Babil sürgünü 

gibi çok geç bir dönemde kurulduğu hesaba katılırsa, ikizlerin yeşiva önünden 

geçerken kavga ettiğine dair rivayetlerin, bize bu anlatım tarzının hem sebebini hem 

de kronolojisini tespit etmeye yardımcı olduğu görülür. Yani Ya’kūb-Esav 

                                                 
∗ Titus Flavius Vespasian (ö. MS. 79); MS. 69-79 yılları arasında hüküm sürmüş bir Roma 
hükümdarıdır. Kısa hükümranlık dönemine rağmen, etkili bir hükümdardır. Özellikle Kudüs’te 
Yahudilere açtığı savaşla tanınmıştır. Bu yüzden normal olarak Yahudi edebiyatında adından sıkça 
bahsedilir. Ayrıntılı bilgi için bkz; Abraham Schalit, “Vespasian, Titus Flavius”, EJ, edt. F. Skolnik-
M. Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 2007, XX, 514. 
425 Midra ş Rabba: Bereşit , III, 7b, 14; Ginzberg, I, 314. 
426 Abodah Zarah, 2b. 
427 De Vaux, s. 169. 
428 Moshe Davud Herr, “Esau”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 2007, VI, 487. 
429 Yuval Kamrat, “Esau”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 2007, VI, 487.  
430 Zakovitch, s. 16. 



 76

hikâyesinin bu tarz yorumlarının, II. Mabed döneminde kutsal toprakları işgal eden 

ve bu işgal neticesi Bet a-Mikdaş’ı yıkarak Yahudileri iki bin yıl sürgüne mahkum 

eden Roma zulmünün tesiri altında yazıldığını anlamak hiç de zor değildir. 

Diğer yandan Rebeka’nın Tanrı’ya danışmaya gitmesine dair yapılan 

açıklamalar ilgi çekicidir. Bilindiği kadarıyla Yahudilikte kadınlar da peygamber 

olabilmekte ve özellikle Sara ve Rebeka gibi ulus annelerinde nebevî güçler 

bulunabilmektedir. Fakat her nedense ilgili pasuğun yorumunda hahamlar hikâyeye 

başka bir peygamber eklemişler, Rebeka’da gelecekle ilgili bu kehaneti Peygamber 

Sam’dan edinmiştir. Hâlbuki Zohar’da Tanrı ona dedi ki… (וימר הי לה) şeklinde 

açıkça Rebeka’nın bu kehaneti Tanrı’dan aldığı belirtilirken431; Midraş’ta, o günlerde 

de sinagoglar ve yeşivalar bulunmasına rağmen Rebeka’nın neden buralara gidip, 

danışmadığı ve bu sayede Tanrı’nın lütfuna hangi oğlunun sahip olacağını da 

öğrenmediği de sorgulanır; buna cevaben, aslında Tanrı’nın kadınlarla konuşmadığı 

fakat Rebeka dindar ve şükür sahibi bir kadın olduğu için geri çevrilmediği 

vurgulanmaktadır.432 

Zohar, Rebeka’nın rahmindeki bu embryonik mücadeleyi mitolojik olarak 

yorumlar. Buna göre Ya’kūb ve Esav’ın savaşı, onların kişisel iyi-kötü 

eğilimlerinden kaynaklanmamaktadır. Ne de olsa bu dürtüler doğumdan önce mevcut 

değildir. Aslında onlar, evrenin kozmik kuvvetleri olan iyilik ve kötülüğün savaşını 

temsil etmektedirler. Burada Ya’kūb, iyiliğin; Esav, kötülüğün; Rebeka ise 

yaşadığımız fiziksel dünyayı temsil etmektedir. Bu durum aynıyla kendi tabiatımız 

olan mikrokozmos için de geçerli olup, benliğimizin karanlık ve aydınlık tarafının 

gerçekleştirdiği içsel mücadeleyi de gösterir.433 Yine buna benzer bir yorum da, 

Ya’kūb ve Esav arasındaki kavganın, insanın kendi içinde kalbi ve beyni yani 

mantığı ve duyguları arasında yaşadığı çelişkiye benzetilmesidir. Böylece nasıl ki 

kalp bedeni yönetiyorsa; küçük olan (Ya’kūb) büyük olanı (Esav) yönetecektir.434 

Çağdaş döneme ait ilginç bir yorumda ise, Ya’kūb-Esav savaşının sebebi, 

Tanrı’nın İbrâhim’e yaptığı kutsamada (beraha) geçen seçkin soya sahip olma isteği 

olarak açıklanır. Ya’kūb adının “topuk tutan” ve “hilekâr” şeklindeki iki anlamını 

                                                 
431 Zohar: Toldot , IV, 7/60. 
432 Midra ş Rabba: Bereşit , III, 13, 6e-14, 7a. 
433 Zohar: Toldot , IV, 4; Tora ve Aftara, I, 182. 
434 Zohar: Toldot , IV, 7/58-61. 



 77

birleştiren Smith, Ya’kūb’un doğarken tuttuğu şeyin Esav’ın topuğu değil genital 

bölgesi olduğunu iddia eder. Antik dönemlerde bir erkeğin cinsel uzvu, onun 

dölleyicilik gücüne işaret ettiğinden, Ya’kūb’un amacı bu gücü eline almaktı. Çünkü 

o, ilk doğan erkeğin Ata İbrâhim’in seçilmiş soyunun atası olacağını biliyordu. Bu 

yönüyle bakıldığında, gelecekte ilk oğulluk ve kutsanmanın çalınmasıyla başlayan ve 

adının değişmesiye doruğa ulaşan olaylar zinciri, Ya’kūb’un bu isteğinin faaliyete 

dökülmesinden ibarettir.435 

 

2.2.1.2. Esav ve Edomlular 

 

Kaderleri çok önceden belirlenen ikizlerin sonunda doğum zamanı gelmiş ve 

ilk doğum kavgası şeklen ifadesini bulmuştur. İshak, 60 yaşında sahip olduğu bu 

erkek çocuğunun ilkine Esav, kardeşinin topuğunu tutmuş bir şekilde doğan ikinci 

oğlana da Ya’kūb adını verir.436 Doğum anının anlatıldığı 24 ve 26. pasuklarda, ilk 

doğan Esav’ın kızıl renkte ve kürk mantoya sarılmış gibi kıllı bir şekilde 

çıkmasından başka herhangi enteresan bir durum belirtilmemiştir.  

Esav, Ya’kūb’un kendinden önce doğan ikiz kardeşidir. Esav (Aésáu-

‘Eshau/עשו) adının tam manası belli olmadığı için iki farklı görüş söz konusudur. 

Bunlardan ilki Esav adının, “yapılmış, tamamlanmış” anlamındaki Asuy (עשוי) 

sözcüğüyle alakalı olduğudur.437 Çünkü Esav doğduğunda tüylerle kaplı kıpkırmızı 

bir bebektir ve bu yönüyle olgun yaştaki bir erkeği andırmaktadır. Bu yüzden onun 

doğumuna şahit olanlar, ergen bir erkek kadar vücudu kıllı yani olgun bir görünüme 

sahip olduğu için bir ağızdan bu adı vermişlerdir.438 Esav kelimesine dair ikinci 

görüş ise onun “aşırı kıllı” veya “ormanlık bölge” gibi ilginç manalara geldiği 

yönündedir.439 Bu görüşün, etimolojik olarak Esav’ın değil, pasukta geçen ve “saçlı” 

anlamına gelen Seir (Sē’ār/שער) kelimesiyle örtüştüğünü belirtenler vardır.440 Mesela 

Josephus, Seir’in anlamını kaba, sık saçlı, kıllı gibi manalara geldiğini belirterek, 
                                                 
435 Ayrıntılı açıklama için bkz; Smith, “Hell” and “Thigh”, s. 465. 
436 Yaratılış 25/24-26. 
437 Reuben Alcalay, The Complete Hebrew-English Dictionary, Jerusalem 1981, s. 1979.  
438 Sefer Ha Yashar, 26:14; Ginzberg, I, 315; Tora ve Aftara, I, 182.  
439 Josephus, I, XVIII/2, 53; H., V, 206; T. K. Cheyne-D. Litt, Tradition And Beliefs Of Ancient Israel, 
London 1907, s. 358. Kelimenin Arapça karşılığı ise “saçlı/kıllı” anlamına gelen *+,أ kelimesidir. 
Bkz. John Jervis-White Jervis, Genesis Elucidated, Printed by Schulze and Co., London, 1852; M. 
Dukstra, “Esau”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, Cambridge 1999, s. 306. 
440 The Interpreter’s Bible , I, 665. 



 78

yaşadığı bölgeye bu adı bizzat Esav’ın verdiğini söyler441 ki bu da Esav ve Seir 

adlarının eş anlamlı olmadığına ilişkin bir beyandır. Bunun aksine Esav ve Seir 

kelimelerini eş anlamlı gören ve aynı bölgeyi ifade ettiğini düşünenler de vardır.442 

Buna göre Esav, Edom ve Seir kelimeleri arasındaki bağlantıya göre, vücudu kıllarla 

kaplı Esav’ın torunları Edomluların, gelecekte “tüylü” veya “ağaçlarla kaplı” 

anlamındaki Seir dağını istila edeceği söylenebilir.443  

Esav adının, hayvan derisinden yapılan giysileri ilk icat eden Finikeli kaba 

sakallı avcı Ousōos/Usöos ile444 veya antik dönemlerde Ashhur, Ushu,’U-tu, Uzu 

veya ú-šu-ú olarak bilinen kıyı şehri Tyre ile kimliksel bir bağlantıya sahip 

olabileceği iddia edilir.445 Buna göre Esav, Seir olarak bilinen Ashhur bölgesinde 

yerleşik bir ırkın atasıdır.446 Aynı şekilde “Esav” kelimesinin ‘šit-‘šty kökünden 

türeyen ve Ashtay şeklinde telaffuz edilen Yakındoğu kökenli ata binen avcı Tanrıça 

İştar ile bağlantılı olabileceği de düşünülmektedir. Fakat her iki ismin de Esav adı 

arasındaki alaka tam olarak netlik kazanmamıştır.447  

Esav adı, Edom bölgesinde yaşayan halkın ismi olarak kullanılan “Edom”la 

birlikte de kullanılır.448 Edom adı, pasukta “kırmızı” anlamına gelen ‘adhmônî 

 kelimesiyle ifade edilmekte ve Esav’ın ya ten renginin kan kırmızı renge (אדמוני)

çaldığını ya da kızıl renkte kılları olduğu anlamına gelmektedir.449 Rivayetlere göre 

Esav ilk doğan hakkına sahip olmak için adeta annesinin rahmini parçalayarak 

çıktı.450 Annesinin bedenindeki tüm kanı emerek kıpkırmızı doğan Esav451, baştan 

aşağa tüylü ve haşindi.452 O, sanki bir kürk giymiş de, kürküne sap saman karışmış 

gibi anasının karnından karmakarışık ve pislik içinde çıkmıştı.453 Sünnetsizdi ve 

üzerinde Tanrı’nın nefret ettiği insanlar üzerine yerleştirdiği bir yılan sembolü vardı. 

                                                 
441 Josephus, I, XX/3, 70. 
442 Cheyne-Litt, s. 358. 
443 Dukstra, “Esau”, s. 306; Graves-Patai, s. 273. 
444 The Interpreter’s Bible , I, 665; Dukstra, “Esau”, s. 306; Graves-Patai, s. 273. 
445 Cheyne-Litt, s. 359; Essential Papers on Israel and Ancient Near East, edt. Frederick E. 
Greenspahn, NewYork 1991, s. 239. 
446 Cheyne-Litt, s. 362. 
447 Dukstra, “Esau”, s. 306. 
448 H., V, 206; Dukstra, “Esav”, s. 306. 
449 Tora ve Aftara, I, 182. 
450 Bu sebepten bazı bilginler Rebeka’nın doğum esnasında gördüğü zarar sebebiyle bir daha hamile 
kalamadığını, şayet böyle bir zarara uğramamış olsaydı belki de Ya’kūb gibi daha nice evlatları 
olacağını belirtirler. Bkz; Graves-Patai, s. 272. 
451 Zohar: Toldot , IV, 7/61. 
452 Josephus, I, XVIII/2, 53;  
453 Midra ş Rabba: Bereşit , III, 18, 7z; Ginzberg, I, 315. 



 79

Bu yüzden İshak onu bu şekilde görünce korktu ve onun sünnetini on üç yıl, yani 

İsmâil’in sünnet olduğu yaşa kadar erteledi.454 Tora’da Esav’ın kırmızı renkte 

olduğunun özellikle belirtilmesi onun katil doğasına bir işarettir.455 Çünkü Kral 

Davud’un kızıl olduğunu gören Peygamber Samuel, onun tıpkı Esav gibi eli kanlı 

olacağını sezmiş; Tanrı da peygamberi Davud’a güzel bir şekilde bakması için 

uyarmıştır.456 Yine rivayetlerde Esav’ın tıpkı bir hayvan gibi saçlı doğduğu için ailesi 

tarafından uğursuz kabul edildiği ve daha o zamanlardan itibaren diğer insanlardan 

çok daha farklı bir kaderinin olacağı anlaşıldığı yorumları yapılır.457  

Öte yandan Edom adının, Seir dağında yerleşik Edom halkının adı olduğu 

düşünülürse; Esav’ın Edom ve/veya Seir halklarının atası olduğu ve bu üç ismin 

birbirinin eş anlamlısı olarak kullanıldığı da düşünülmektedir.458 Sefer Ha Yashar’da 

usta bir avcı olan Esav’ın, Edom’la aynı yer olan Seir topraklarında aylarca 

avlandığına ilişkin bilgiler bulunmaktadır.459 Yani ilgili pasuğu yazarı J1, tarih boyu 

Seir’de meydana gelen Edom halkı ile ilgili gelişmeleri, bir şekilde Esav’ın kimliği 

ile bütünleştirmektedir.460 Fakat De Vaux, Esav-Edom eşitlemesine karşı çıkar. O, 

Esav’a Edom adının verilmesinin sebebini ise, onun uğruna ilk oğulluk hakkını 

sattığı kırmızı mercimek/Edom (Admoni’) olduğunu; yoksa Edomlularla alakası 

olmadığını belirtir. Çünkü Edom bölgesi, Ya’kūb’un Haran dönüşü Esav’la 

karşılaştığı yer olan Manahaim ve Peniel’in güneyinde yer almaktadır.461  

Kırmızı/Kızıl gibi anlamlara yorulan Edom’un muhtemelen Ken’an 

olabileceği de belirtilmelidir. I. Bölüm’de Ken’an adının Hurrice “kızıl, ahlâksız” 

anlamına gelen kinaḫḫu kelimesinden türemiş olabilme ihtimalini belirtmiştik.462 

Edom’un Filistin/Ken’an’ın komşusu olması, Tora’da Edom ve Ken’an halkının 

Hori’ler (horim/חרים) olarak anılması463, Ken’anlı kadınlarla evlenme yasağını 

Esav’ın delmesi ve özellikle de Esav’ın kızıllığına ve ahlâksızlığıyla Edom’la 

                                                 
454 Ginzberg, I, 315. 
455 Ginzberg, I, 315; Tora ve Aftara, I, 182. 
456 Midra ş Rabba: Bereşit , III, 16, 7d.  
457 Dods, s. 48. 
458 Josephus, I, XVIII/2, 53; Zakovitch, s. 17.  
459 Bkz; Sefer Ha Yashar, 28: 20-22. 
460 The Interpreter’s Bible , I, 665. 
461 De Vaux, s. 170. 
462 Oded-Gibson, IV, 391. 
463 Isaac Avishur, “Edom”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, VI, 151. 



 80

eşitlenmesi gibi unsurlar; Ya’kūb’un ezeli düşmanı kızıl ve günahkâr Esav’ın 

İsrâil’in düşmanı Ken’an ile özdeşleşmiş olabileceğini akla getirir. 

Bütün bu yorumlardan Yahudi bilginlerce Esav’ın mümkün olduğunca kötü 

bir karakterde gösterildiği ve daha büyümeden kaderinin tayin edildiği 

anlaşılmaktadır. Doğum hikâyesini Tora’dan değil de diğer kaynaklardan okuyan bir 

kişinin kafasında diğer bölümlere geçmeden Esav’la ilgili önyargılar oluşmuş olur. 

Hatta Esav ile İsmâil neredeyse eşitlenir ve bir nevi Esav, İsmâil’in kimliğine 

büründürülmüş olur. Hacer ve İsmâil’in hikâyesinin yorumlarıyla tarihe yerleştirilen 

İsrâiloğulları ve İsmâiloğulları çatışmasının yanına şimdi de Esav-Ya’kūb rekabeti 

ile bir de İsrâil ve Edom (ve Edom’un soyundan geldiğine inanılan Romalılar) 

eklenir.  

 

2.2.1.3. Ya’kūb/Yaakov 

 

Yahudi kaynaklarında Esav’ın doğumuyla beraber Ya’kūb’unki de anlatılır. 

Fakat ona dair anlatımlar, Esav’a dair söylenenlerin tam tersidir. Bunlara göre 

kardeşinin hemen ardından doğan Ya’kūb, adeta Esav’ın ana karnından ilk önce 

çıkmasına engel olmak istercesine kardeşinin topuğunu kavrayarak çıkmıştır.464 O, 

on iki nebi Âdem, Şit, Hanok, Sam, Terah, Yûsuf, Mûsa, Samuel, Davud, Yeşaya ve 

Yeremya gibi dünyaya Tanrı’yla ahitleşmenin bir alameti olarak sünnetli gelmiştir.465 

Ya’kūb, kıllı ve çirkin kardeşinin aksine gayet tatlı ve temiz bir bebektir.466 

Güzelliği, Âdem’in güzelliğinin bir yansımasıdır.467 Ya’kūb’un ismini “İsrâil’in 

Tanrısı El” şeklinde bizzat Tanrı’nın kendisi koyar ve doğumunda ona “Ben, 

yukarıdaki El’im ve sen de aşağıdaki El’sin” şeklinde seslenir.468 Buna göre 

Ya’kūb/Yaakov (יעקב) isminin ilk harfi Yud (י)469 rakam değeri 10 olduğu için 

İsrâil’in başında gelecek on mühim olaya işaret eder. Rakam değeri 70 olan ikinci 

harf ‘Ayin (ע), yetmişler heyetine eşittir. Sayı değeri 100 olan Kof (ק), Kutsal 

                                                 
464 Zakovitch, s. 17. 
465 Ginzberg, I, 315; Graves-Patai, s. 272. 
466 Ginzberg, I, 315. 
467 Baba Bathra, III, 57b; Baba Metzia, VII, 84a. 
468 Zohar: Toldot , IV, 4/29. 
469 Ayrıca Yud (י) harfinin Yahudilikte Tanrı’nın adının (YHVH) ilk olması hasebiyle Tanrı’yı 
sembolize eden bir harf olduğu bilinmektedir. 



 81

Mabed’in yüksekliğinin yüz arşın olmasını gösterir. Son harf V(B)et (ב) ise sayı 

değeri iki ile Mûsa’ya indirilen taş levhalara bir göndermedir.470 

Tora’da Esav’ın birbiri yerine kullanılan üç ismi bulunurken, Ya’kūb’a tek 

bir isim verilir. Bu ismin veriliş sebebiyle ilgili iki farklı etimoloji dikkati çeker.471 

Bunlardan Yaratılış 25: 26’da geçen ilk kullanıma göre Ya’kūb, “topuk” anlamına 

gelen akev (עקב) kelimesinden türetilmiştir.472 Çünkü o, ikizi Esav’ın topuğuna 

yapışarak doğar. Yahudi bilginler buradan yola çıkarak isme, “topuğu tutan” veya 

“galip gelen” anlamını takdir eder ve bunu, gelecekte Ya’kūb’un Esav’ı 

devireceğinin işareti olarak kabul ederler.473  

Yaratılış 27: 36’da yer alan ikinci kullanımda ise, Ya’kūb’un “hilekâr” 

manasına geldiğine dikkat çekilir. Bu durumda ismin “kandırmak, engellemek, 

devirmek” anlamlarına gelen le’akev (לעקב) kökünden türediği ortaya çıkar.474 Ana 

karnında ağabeyi ile giriştiği mücadele sebebiyle Tanah’ta özellikle Ya’kūb adına 

“düzenbaz, hilekâr” gibi manalara benzer kullanımlar bulunması ilgi çekicidir.475 Bu 

etimolojiye göre Ya’kūb adının tam Türkçesinin “çelme takan” olduğu söylenebilir. 

Ya’kūb’un babası ve kardeşini kandırdığı beraha bahsinde, bu anlamın sebebi daha 

iyi anlaşılacaktır. Burada Esav’ın acı bir çığlıkla “İsminin Ya’kūb olması ne kadar da 

uygun! İkinci keredir beni kandırıyor476…”477 ifadesi, ismin etimolojisine vurgu 

yapar. Zakovitch, Yahudi bilginlerin Ya’kūb adını “hilekâr” değil, “topuk tutan” 

şeklinde yorumlamasını, Tora okuyucularının Esav’ın kınayıcı sözlerinin etkisine 

girmemesinin amaçlandığını dinî bir yönlendirme olarak görür.478 Hâlbuki ilgili 

pasukta Esav’ın, Ya’kūb adını tam olarak “çelme takan” anlamında kullanıldığı 

aşikârdır. Diğer yandan Tanah’ın muhtelif bölümlerinde bu etimolojiye ili şkin atıflar, 

                                                 
470 Zohar: Toldot , IV, 4/28; Ginzberg, I, 315. Buna benzer bir açıklama da günümüz Tora 
yorumcularından gelir. Bu yoruma göre, Esav’ın asıl adı ‘Asuy (עשוי), Ya’kūb’un adının ise Akev 
 olması gerekirdi. Fakat gelişimini tamamladığı için ilk çocuğun adı Esav olmuş ve bu kelimenin (עקב)
son harfi olan Yud (י), Esav’ın topuğunu kavrayarak tutan Ya’kūb’un baş harfi olmuş ve onun adına 
bir nevi zenginlik katmıştır. Tora ve Aftara, I, 182-183. 
471 Yaratılış, 25/26. 
472 Greenspahn, VII, 4757; Alcalay, s. 1947; Sarna, XI, 20. 
473 The Interpreter’s Bible , I, 665; De Vaux, s. 169. 
474 G., VII, 20; Greenspahn, VII, 4757; Alcalay, s. 1947; Sarna, XI, 20. 
475 Bkz; Yeremya, 9: 3; Hoşea, 12: 4. 
476 Tercümesini Tora ve Aftara’dan verdiğimiz pasuktaki “kandırıyor…” ifadesi, asıl metinde 
“…arkamdan geliyor” şeklinde verilmiştir. Biz gerek birçok kaynakta kelimenin hilekâr anlamında 
verilmesi gerekse konumuzla alakalı olması bakımından ibareyi bu şekilde vermeyi uygun gördük. 
Bkz; Tora ve Aftara, I, s. 205. 
477 Yaratılış 27:36. 
478 Zakovitch, s. 35. 



 82

Talmud öncesi Ya’kūb imajına ilişkin bazı ipuçları içerir. Örneğin, Peygamber 

Yeşaya, İsrâiloğullarının isyankârlığını Ya’kūb’a atfeder ve İsrâil’in doğuştan 

isyankâr olmasını Ya’kūb’un ana karnında başlayan hain doğasıyla bağlar: “Ne 

duydunuz, ne anladınız. Öteden beri kulaklarınız tıkalı. Ne denli hain olduğunuzu 

biliyorum. Doğuştan isyankâr olduğunuz biliniyor.”479 Aynı şekilde Hoşea’nın 

yüzyıllar sonra bu toplumun hilekârlığını, Ya’kūb’u örnek vererek kınar: “(Ya’kūb 

henüz) Karındayken kardeşini aldatmış (עקב)…” 480 Kısaca Tek Tanrı ve Mûsa 

şeriatından sapmalar nedeniyle halklarına kızgın olan bu peygamberler, tepkilerini bu 

kelime oyunlarıyla dile getirmişlerdir.481 

Ya’kūb adına açıkça hilekâr anlamı veren Zohar’ın gerekçesi ise oldukça 

enteresendır: İlk Yılan482 Samael daha ana karnındayken Esav’ın tarafını tutmaktadır. 

Bu sebeple her iki şeytanı yenmesi için Ya’kūb’un daha kurnaz olması gerekir. Bu 

yüzden Esav yılansa, Ya’kūb timsahtır. Bu noktada Esav’ın yılanla sembolize 

edilmesi gayet manidardır. Çünkü bu, antik dönemde monoteist bir atayla temsil 

edilen Tek Tanrıcılığın, yılanla simgelenen politeist zihniyete açtığı savaşı ifade 

etmektedir. Bunu anlayabilmek için en büyük Tanrı/Tanrıçaların simgesi kabul 

edilen yılanın, paganizmin simgesi olduğunu bilmek gerekir.483 Bu sebepten 

                                                 
479 Yeşaya 48:8. Tanah’ın bu bölümü henüz Yahudiler tarafından Türkçeye çevrilmediğinden, 
Tanah’ın Tora dışındaki kitaplarda geçen pasukların tercümesi Kitabı Mukaddes Şirketi’nin çevirdiği 
Kutsal Kitap tercümesinden alınmıştır. Bkz. Kutsal Kitap (Tevrat, Zebur, İncil), Kitabı Mukaddes 
Şirketi, Yeni Yaşam Yayınları, İstanbul 2008. 
480 Zakovitch, s. 18. 
481 Graves-Patai, s. 274. 
482 İbrânîce’de nāhāš (ׁנחָָש) anlamına gelen “yılan”, kehanet, şans ve kader gibi kavramlarla 
ili şkilendirilir. Semitik dillerde yılana yönelik kullanılan adlandırmaların, Yaratılış’ta geçen ve mitik 
ejderler olarak yorumlanan “Leviathan”a işaret ettiği de ileri sürülür. Ayrıca yılan, antik Yakın Doğu 
mitolojisinde sihirli güçler ve büyüyle ilişkilendirilen pagan tanrı/tanrıçalar ve/veya şeytanlara da 
tekabül etmektedir. Campbell’e göre yılan, “Tanrıça, Ay ve ölümsüzlük”le ilişkilendirilir. Bu 
bakımdan yılan, Tanrı’nın insanı deneyen suretinin görünümüdür. Bu bakımdan yılan figürü, Kitabı 
Mukaddes öncesi antik dünyadaki Tanrı algısının anaerkilliğe dayanan dişil formunu da 
yansıtmaktadır. Bu bakımdan Yahudi kültüründe yılan, insanın cennetten kovulmasına sebep olan baş 
düşmanıdır. Diğer yandan yılan figürünün genellikle paganizmle ilişkilendirilemesine rağmen, 
Tanah’ta Mısır sonrası dnemi anlatana Yahwe ile ilişkilendirildiği de görülür. Mûsa’nın asasının 
yılana dönüşmesi ve sembolünün yılan olması bunun en açık işaretlerinden biridir. Ayrıntılı bilgi için 
bkz; R.S. Hendel, “Serpent”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, Cambridge 
1999, ss. 744-747; Campbell, ss. 15-44; Jehuda Feliks, “Snake”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, 
IInd edt, Jerusalem 2007, XVIII, ss. 695-696. 
483 Campbell antik dünya tanrıçalarını “yılanın gelini” olarak isimlendirir. Ayrıntılı bilgi için bkz; 
Campbell, ss. 15-44. 



 83

pseudepigrafik bir eserde Tanrı’nın evrende egemenliğini kurduğu motiflerden 

birinin yılan olması484 tesadüf değildir. 

Öte yandan Ya’kūb’daki hilekâr ve kurnaz vurgu, mitolojideki kurucu 

kahramanların∗ bir özelliği olarak dikkat çeker. Kurucu kahramanlar her ne kadar 

iyili ğin sembolü olsalar da, kötülüğü yenmek için kahramanın bir parça kurnaz 

olması şarttır.485 Burada mitolojik kahraman algısının, Zohar algısına uygun 

olduğunu özellikle belirtmek gerekir. 

Ya’kūb adının etimolojik köken tespiti yalnızca Tora’ya dayalı olarak 

yapılmaz. Bununla ilgili farklı alanlardan birçok yorum bulunur. Arkeolojik 

bulgulara dayalı tarihî kaynaklar da Ya’kūb adıyla ilgili birçok bulgu içerir. Biblikal 

açıklamalar ve kültürel benzerlikler dayalı olarak MÖ. II. binyıl Bronz Çağı Akad, 

Arap ve Arami yazıtlarında Ya’kūb adının Tanrı adıyla birlikte yaygın olarak 

kullanılır. Bu metinlerde Ya’kūb “Tanrı’nın koruduğu”, “Tanrı’yı kandıran” veya 

bizzat yerel bir tanrının Ata olarak sembolize edilişi486 şeklinde Yaqub-‘al ifadesiyle 

geçer. Öte yandan Ya’kūb adı hem XVIII. yüzyılda Yukarı Mezopotamya’da 

CHacer-bazar’dan çıkarılan metinlerde Hiksos kabile şeflerinden biri hem de 

Filistin’de bir bölge adı olmak üzere XV. yüzyılda III. Tutmose’nin listesinde 

geçmektedir.487 Bu sebeple “Ya’kūb”un, MÖ. II. binyılda Mezopotamya’da sıklıkla 

rastlanan Yaqub-El adının ism-i tasğîr biçimi veya Ugarit metinlerinde Abdi(ir)-ya-

qub-bu şeklinde geçen ilâhî bir sıfat olabileceği düşünülür.488 Belki de Zohar’da 

Ya’kūb için söylenen “İsrâil’in Tanrısı El”489 şeklindeki açıklama bu duruma bir 

gönderme olabilir.  

Ya’kūb adının etimolojisine ilişkin en ilginç yorumlardan biri İngiliz Tora 

yorumcusu Cheney’den gelir. Esav adını Usöos/Ashhur’a bağlayarak Esav’ın Ashhur 

                                                 
484 Ya’kūb’un Duası (Prayer of Jacob) olarak anılan ve Ata Ya’kūb’un ağzından yazılan bir 
pseudepigrafik esere göre Tanrı şu yerler üzerine hâkimiyet kurmuştur: Evrenin güçleri, başmelek ve 
tüm melekler, Eden bahçesi, Sina ve Zion dağı gibi kutsal yerler, deniz, yılan formundaki tanrılar, 
güneş, yıldızlar Tanrı’ya ait olan her şey. Bkz; “Prayer of Jacob”, The Old Testament 
Pseudepigrapha, tran. James H. Charlesworth, Doubleday & Company, NewYork 1985, I, 7-8, 16. 
∗ Kurucu kahraman, bir bölge, ulus veya toplumun kimliğine kaynaklık oluşturduğu düşünülen 
mitolojik veya tarihî bir hüviyete sahip kişidir. U.X.L. Encyclopedia Of World Mythology, Gale 
Cengage Learning, London 2009, III, 531. 
485 U.X.L. , III, 531-532. 
486 Greenspahn, VII, 4757-4758; Örs, s. 57. 
487 Dukstra, “Jacob”, s. 459; Bright, s. 77; Greenspahn, VII, 4757; Sarna, XI, 20. 
488 M. Dukstra, “Jacob”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, Cambridge 1999, 
s. 459-460. 
489 Zohar: Toldot , IV, 4/29. 



 84

halkının atası olduğu ileri süren Cheney, Ya’kūb’u da Usöos’un rakip kardeşi 

Samemrūmos (İbr. Yerahme’el/ירחמאל) ile eşitler. Fakat bu eşitleme etimolojik 

açıdan ilginç bir duruma yol açar. Buna göre “İsmâil” anlamındaki Samem ve “aram” 

manasındaki rūm kelimelerinin birleşimi olan Samemrūmos, İsmâil-aram şekline 

dönüşür. Diğer bir deyişle Cheney’in teorisine göre, Samemrūmos, Yerahme’el ve 

Ya’kūb’ün her üçü de farklı dönem ve mekânlara ait eş anlamlı isimlerdir. Böylece 

Esav, dağlı ve kaba Ashhur halkının atası; Ya’kūb da, önce İsmâil/Yerahme’el 

şeklinde adlandırılıp sonradan İsrâil’e dönüşen, düz ve verimli topraklarda yaşayan 

Asshur’un komşusu medeni bir halkın atası olur.490  

XIX. yüzyılda gelişen popüler bir astro-mitik yoruma göre Ya’kūb adı, 

kendisinden öncekinin topuğunu tutan (‘aqev[b]) yani güneşi kovalayan geceyi 

simgeler. Bu yoruma göre ilerde de geçeceği üzere Ya’kūb’un kırmızı Esav’la 

savaşması güneşin batış anını, beyaz Laban’la savaşması da güneşin etkin olduğu 

gündüzü simgelemektedir. Çağdaş yorumcular, ikiz kardeşler arasındaki mitolojik 

savaşların antik dönemdeki insanların kâinatı yorumlama şekli olduğunu ve İbrânî 

geleneğin bu mitleri kendi ataları olarak kişileştirdiklerini belirtirler.491 Son olarak 

Ya’kūb adını alegorik olarak yorumlayan S. H. Smith’e göre, bu atanın karakterine 

işleyen güç ve egemenlik, Ya’kūb adına damgasını vuran ihtirası (topuğu tutan) ve 

kurnazlığın (hilekâr) çok daha ötesine dayanır. Ata’nın bu duyguları, ana karnındaki 

mücadelesinden Yabok kenarındaki ilahî varlıkla güreşine kadar bütün hayatını 

kapsar. Bu bakımdan Ya’kūb adı, onun kutsal soy arayışındaki mücadelesini ifade 

eden sembolik bir addır.492  

Bütün bunlardan sonra, biblikal isimlerin sadece kişilere adlarını veren bir 

özellikte olmayıp; etimolojilerindeki derin anlamlardan hareketle aynı zamanda 

önemli bilgilerin iletiminde de kullanıldıkları söylenebilir. Büyük bir kabile lideri 

olarak nam salan Ya’kūb’un asırlar sonra meskûn olduğu bölgeye isim verdiği hatta 

yerel bir kabilenin tanrısı olduğu bile düşünülebilir. Bu bakımdan, “Ya’kūb” adı 

İbrânîlerin erken dönemlerini yansıtan bir isimdir. Ayrıca gerçek bir kabile lideri 

                                                 
490 Cheyne-Litt, s. 359-362. 
491 Dukstra, “Jacob”, s. 460. 
492 Smith, “Heel” and “Thigh”, s. 465. 



 85

olarak Ya’kūb’un, proto Arami/Amorit bir ata veya Ken’an geleneğinden türemiş 

Doğu Ürdün’e ait bir figür olma ihtimali de yüksektir.493 

Yine Tora’da Ya’kūb’un torunları Perezve Zerah’ın doğum anlatısı, anlatım 

tarzı gerekse muhteva bakımdan Ya’kūb-Esav’ın doğumuna benzeyen bu hikâyeye 

göre Perezve Zerah, Yahudilerin kral soyu kabul ettikleri Yehuda’nın gelini Tamar’la 

birleşmesinden doğan ikiz kardeşlerdir:  

 

Doğum yapma vakti geldiğinde, karnında ikizler olduğu anlaşıldı. Doğum yaparken 

(bebeklerden biri) elini çıkardı. Ebe (eli) yakaladı ve ‘Bu ilk çıktı’ diyerek (bebeğin) 

eline koyu kırmızı (bir iplik) bağladı. Elini geri çektiği anda kardeşi çıktı. ‘Kendini ne 

de büyük bir kuvvetle kabul ettirdin!’494 dedi. (Yehuda, çocuğun) Adını Perez koydu. 

Sonra da, elinde koyu kırmızı (iplik) olan kardeşi çıktı. (Yehuda, onun) Adını Zerah 

koydu.495 

 

Bu iki doğum hikâyesindeki yakın ilişkinin gerçek doğası, Zerah’ın isminde 

örtülü bir şekilde verildiğinden ancak yorumlanarak keşfedilebilir. “Parlamak”496 

anlamındaki Zerah (זרח) kelimesi, doğumda Zerah’ın eline bağlanan kırmızı iplikle 

ili şkilidir. Kırmızı iplik ve ‘admoni/Edom arasındaki ilişki, Zerah’ın tarihsel olarak 

Edomit bir kabile olması ve her iki hikâyede de bulunan ilk doğan mücadelesi gibi 

unsurlar, Perest ve Zerah anlatısının şifahen Ya’kūb-Esav doğum hikâyesinin diğer 

versiyonu olabileceği kanaatini doğurmuştur.497 

İkiz figürü, mitolojide de sıkça görülen bir motiftir. Çağdaş yorumcular 

Ya’kūb ve Esav’ın, mitolojide “Göksel İkizler” olarak adlandırılan rekabet 

öykülerine benzediği hatta onlardan alıntılandığı kanaatindedirler. Etimolojik ve 

kültürel yapı bakımından Ya’kūb-Esav’a en çok benzeyen Yakındoğu miti, Ousōos 

ve Hypsouranios (Samēmroumos)’la ilgili hikâyedir. Philo of Byblos’da belirtildiğine 

göre Finikeli bir av kahramanı olan Ousōos, kardeşi Hypsouranios ile yaptığı 

                                                 
493 The Interpreter’s Bible , I, 665; Dukstra, “Jacob”, s. 460. 
494 Tora ve Aftara’da “Kendini ne de büyük bir kuvvetle kabul ettirdin” şeklinde çevrilen cümle, Perez 
ismi “gedik, yarık” anlamına geldiği için, Kitabı Mukaddes Şirketi’nin çevirisinde “Kendine böyle mi 
gedik açtın” olarak çevrilmiştir. 
495 Yaratılış 38:27-30. 
496 Alcalay, s. 691. 
497 Zakovitch, s. 19-20. 



 86

tartışma sonucu ayrılır ve kendi yolunu çizer.498 Benzer bir anlatı, Polinezyan 

Mangaia yaratılış mitinde geçer. Buna göre, Tangaroa-Rongo ikizlerinin büyüğü olan 

Tangaora, ilk doğan olmasına rağmen kardeşi Rongo onun önceliğini alır. Tangaroa 

babası Vatea’nın, Rongo da annesi Papa’nın favorisidir. Tangaroa tarım alanında 

bilgilidir ve yeteneğini kardeşi Rongo’ya öğretmektedir. Benzer bir hikâye de, Argos 

kralı Abas’ın oğulları Akrisios ve Proitos için anlatılır. Bu iki kardeş de rekabete ana 

karnından itibaren başlarlar. Mısır miti de Osiris ve Set-Typhon’un hikâyesidir. 

Onlar aslında aynı anda değil, biri ilk gün diğeri ondan üç gün sonra doğan ikizlerdir. 

Rekabet sonucu Set, Osiris’i öldürecektir.499 İran mitolojisinde de ilk tanrı 

Zervan’dan ilahî varlığında iki çocuk birden belirir. Bunlardan biri, çok sevdiği 

Ahura Mazda, diğeri de Ehrimen’dir. Zervan, hükümranlığını dünyaya ilk gelene 

vermeyi vaat eder. Ehrimen, babasının tenini yararak çıkar ve ilk doğan olarak 

dünyanın hükümranlığını talep eder. Zervan, hükümranlığını güzel kokulu ve 

aydınlık çocuğuna vereceğini söyleyerek karanlık ve pis kokan Ehrimen’i reddeder. 

Ehrimen, babasına ilk doğanla ilgili sözü hatırlatınca; Zervan, oğlu Ehrimen’e 9 bin 

yıllık bir saltanat verir ve sürenin bitiminde hükümranlığın Ahura Mazda’ya 

geçmesini takdir eder.500 

Gerek Ya’kūb-Esav’ın hikâyesinde gerekse diğer mitlerde anlatılan kardeş 

kavgaları, aslında evrendeki iyi-kötü savaşının ve düalizmin somutlaşmış halidir. 

Dualist tarzdaki bu mitler, köklerini tarihî şahsiyetlere bağlayarak birer kişilik 

kazanmış gibidirler.501 Şifahi kültürde nesillerce anlatılan bu mitlerden şanslı olanlar, 

kutsal bir kitapta yer alarak mit olmaktan çıkar ve ilahî bir boyut kazanırlar. Hâlbuki 

bütün hikâyelerde aynı şey anlatılmaktadır: İyi ve kötünün tarihüstü savaşı…  

Ya’kūb-Esav hikâyesini mitlerden farklı kılan şey, Tora’nın ikizler yoluyla o 

âna kadar dünyaya hükmeden politeist inanca rakip olacak yeni bir inanç sistemi 

koymasıdır: Monoteizm. Bu yeni rekabet insanlığı Tek Tanrı’ya çağıran Ya’kūb ile 

                                                 
498 Dukstra, “Esau”, s. 306; Joseph Blenkinsopp, Creation, Un-creation, Re-creation: A Discursive 
Commentary on Genesis 1-11, Continuum 2011, s. 90. Ayrıca daha ayrıntılı bilgi için bkz: Albert I. 
Baumgarten, The Phoenician History Of Philo Of Byblos: A Commentary , Brill Archieve 1981, s. 
159-164; J. Rendel Harris, The Cult of the Heavenly Twins, Cambridge Univ. Press, Cambridge 
1906. 
499 The Interpreter’s Bible , I, 665; Cheyne-Litt, s. 356. 
500 Yıldırım, s. 144-145. 
501 Cheyne-Litt, s. 357. 



 87

putperestliğe ve Tanrı’ya isyana çağıran Esav arasındadır.502 Böylece Tora, politeist 

toplumlarda var olan iyilik-kötülük düalizmi karşısına yeni bir dualistik anlayış 

koymuş ve iki anlayışı birbiriyle savaşa sokmuştur. Bundan böyle savaş iyi ve kötü 

arasında değil; Tek Tanrı’nın seçtiği seçilmiş soy ve şeytanın yolundan giden 

politeist toplumlar arasında yapılacaktır.  

 

2.2.2. İkizlerin Seçilmişlik Ticareti 

 

2.2.2.1. Behor: İlk Doğum Hakkı 

 

“ İlk doğan (oğul)” anlamına gelen İbrânîce Behor (ֺבכר) kelimesi ve 

türevlerinin anlamı biraz muğlaktır. “Seçmek” anlamındaki bahar (בחר) kökünden 

türeyen behor/ilk doğan (firstborn [primogeniture]/[Osm.] evlâd-ı ekber), “babanın 

ilk gücü (ראשית און)”nü ifade eder. Ayrıca bu kelime kavramsal olarak, ister tek 

isterse çok eşli olsun bir babanın doğan ilk oğluna avantajları, fırsatları ve özel 

hakları da içerir. Bu hak ve avantajlar, ilk doğanın bedeninde ve karakterindeki var 

olduğuna inanılan potansiyel gücün bir sonucudur.503 İlk doğum hakkı/Behor sadece 

İsrâiloğullarının değil bütün antik çağ toplumlarına ait dinî, hukuki ve sosyal-kültürel 

bir uygulamaydı.504 Bu bakımdan ilk doğan evlat her konuda diğer kardeşlerine 

tercih edilirdi. Çünkü ona tanınan bu ayrıcalığın, aşkın bir manevi güce bağlı olduğu 

ve ilahî kutsanma hakkını (beraha) da beraberinde getirdiği düşünülürdü.505 Bunun 

göstergesi olarak ilk oğul, mirastan iki kat pay alır ve babasının yerine ailenin lideri 

olarak kâhinlik geleneğini sürdürürdü.506 Hatta Tanrı’nın atalarla yaptığı ahdin de ilk 

doğanlar üzerinden devam ettiği düşünülürdü.507 Ayrıca behor hakkının, ataların 

soyundan gelecek nesillere ait kabileler veya toplumlar arasında da politik ve maddi 

üstünlük sağlıyordu.508 Özellikle büyük evladın kültsel uygulamalara dair 

sorumluluğu yüklenmesi, İsrâil Tanrısı’nın her varlığın ilk meyvesinin Tanrı’ya 
                                                 
502 Zohar: Toldot , IV, 9. 
503 Life of Jacob And His Son Joseph, American Sunday School Union, Pennylvania 1836, s. 14; The 
Interpreter’s Bible , I, 668; Baruch A. Levine, “Firstborn”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd 
edt, Jarusalem 2007, VII, 45. 
504 Levine, VII, 45. 
505 Life of Jacob, s. 14. 
506 Tora ve Aftara, I, 184; Levine, VII, 45. 
507 I. M. C., “Primogeniture”, JE, New York-London 1906, X, 198. 
508 The Interpreter’s Bible , I, 668. 



 88

adanmasına dair emirle ilgilidir.509 Diğer yandan “babanın ilk gücü” olarak ifade 

edilen behorun “rahmin ilk meyvesi” olarak da tanımlanması, bu hakkın biyolojik 

olarak anneyle ilişkilendirilmesine de sebep olmuştur.510 Bu, poligamik yapıya sahip 

toplumlarda behor oğula sahip bir annenin diğerlerinden daha özel bir konuma sahip 

olduğunu gösterir. 

Yaratılış’taki İsmâil, Esav ve Reuven olaylarında, babanın ilk doğan oğlunu, 

behor hakkından mahrum etme yetkisi bulunduğunu gösteriyorsa da511, Tesniye’de 

yapılan düzenleme ile behorluk hakkının yasal çerçevesi çizilmiş ve babanın bu 

konuda haksızlık yapması yasaklanmıştır.512 Ayrıca ilk doğan hukuku Rabbinik 

yasalarla daha da belirgin hale getirilmiştir.513 Tanah ve Rabbinik literatürdeki ilgili 

yasaların, ekonomik durumların etkin olduğu bir dönemin ürünü olduğu ve behorun 

Tanrı’nın hediyesi olarak kabul edildiği anlaşılmaktadır. Buna göre atalarına ve 

babasına ait konumun varisi ve devam ettiricisi olan en büyük çocuk, her bakımdan 

babasının vekili olarak kabul edilir. Bundan mütevellit o, hem ekonomik ve dinî 

yönden ailenin yöneticisi hem de başta ailenin bayan fertleri olmak üzere tüm ailenin 

hamisi kabul edilir.514 

 

 

 

 

                                                 
509 İbrânîcesi bikkurim (בִּכּוּרִים) olan “ilk meyveler” terimi, “ilk doğan” anlamındaki behor 
kelimesinden türemiştir. Her varlığa ait ilk doğanın İsrâil Tanrısı’na ait olduğu Prensibine göre, yılın 
ilk hasadının bir bölümü, Yeruşalayim’deki Bet a-Mikdaş’a bağışlanmalıdır. İlk meyve hükmü, 
Tesniye 26:2’de şöyle ifade edilir: “Tanrı Aşem’in sana verdigi diyarın topragından elde ettigin bütün 
hasadın ilk ürünlerinden alacaksın, onları bir sepete koyup Tanrın Aşem’in Kendi adını taşıması icin 
seçtiği yere gideceksin.” Bkz; E.S. Hartom, “First Fruits”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd 
edt, Jarusalem 2007, VII, 48-49. 
510 Levine, VII, 45. 
511 C., X, 198. 
512 Tesniye, 21:15-17: Bir adamın, biri sevdiği, biri de nefret ettiği iki karısı varsa, [bu kadınlar] –
sevilen ve sevilmeyen– ona oğullar doğurmuşlarsa ve olur ki, behor oğul sevilmeyenin [çocuğuysa; 
kanun şöyledir: Bu adam,] Kendisinde olacak [mal varlığını] oğullarına miras bırakacağı günde, 
sevilen [kadının] oğlunu, [asıl] behor [olan] sevilmeyenin oğluna rağmen behor addedemez. Aksine; 
kendisinde bulunan her şeyde, [diğer oğullarına göre] iki kat [miras payı] vermek üzere, sevilmeyenin 
oğlu [olan] behoru tanımalıdır; zira [bu oğlu] onun [erkeklik] kuvvetinin başlangıcıdır [ve bu nedenle] 
behorluk hakkı ona aittir.  
513 Rabbinik literatürde behor hukukunun ayrıntılarıyla ilgili olarak Bkz: J. H. G., “Redemption of 
First-Born”, JE, New York-London 1906, V, 396-398; C., X, 198-199; Ben-Zion (Benno) 
Schereschewsky, “Redemption of First-Born”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 
2007, VII, 46-48. 
514 C., X, 198-199.  



 89

2.2.2.2. Ya’kūb İlk Doğum Hakkını Satın Alıyor 

 

Tora’da Ya’kūb’un gençliğine dair iki önemli olay kaydedilir. Bunlardan ilki, 

onun kardeşi Esav’dan ilk doğum hakkını satın alması; diğeri de babasından 

kutsamayı çalmasıdır. Bu iki hadise, Ya’kūb’un seçilmiş ata olarak izleyeceği yolda, 

tam anlamıyla, iki kardeş arasındaki çatışmayı ifade eder.515 İlk doğum hakkına sahip 

olmak için Ya’kūb zaten fırsat kolladığı anlaşılmaktadır. Bu satış işlemi, onun fırsatı 

yakaladığı ânı anlatır.516 Zakovitch Tora’daki ilgili yerin anlatımında yazarın 

özellikle bir sonraki anlatım olan İlahî Kutsanma/Beraha’da gerçekleşecek olan 

Ya’kūb ve Rebeka’nın hilekârlıklarıyla ilgili izlenimin silinme amacı yattığını 

söyler.517 Başka bir ifadeyle Behor bahsi, bizi Beraha’da yaşanacak negatif olayların 

pozitif şekilde değerlendirilmesi için zihnimize bir altyapı hazırlar:  

 

Çocuklar büyüdüler. Esav usta bir avcı, bir kır Âdemı oldu. Ya’kūb ise çadırlarda 

oturan kusursuz biriydi. İshak (daha çok) Esav’ı severdi; çünkü (onun getirdiği) av etini 

yemekten hoşlanırdı. Rebeka ise (daha çok) Ya’kūb’u severdi.  

(Bir gün) Ya’kūb yemek pişirmekteyken Esav yorgun bir şekilde kırdan geldi. Esav 

Ya’kūb’a “Şu kıpkırmızı şeyden bana biraz yuttur! Çok bitkinim!” dedi. (Ona bu 

sebeple Edom adı verilmişti.) Ya’kūb “Önce bana Behorluk hakkını gün gibi sat” dedi. 

Esav “Neredeyse öleceğim!” dedi. “Behorluk hakkının bana ne yararı var ki?” Ya’kūb 

“Hemen şimdi bana yemin et” dedi. (Esav) Yemin etti ve Behorluk hakkını Ya’kūb’a 

sattı.  

Ya’kūb bunun ardından Esav’a ekmek ve mercimek yemeği verdi. (Esav) Yedi, içti 

sonra da kalkıp gitti. Esav böylece Behorluk hakkını küçümsemiş oldu.518 

 

Tora’da, kardeşlerin ergenlik dönemi atlanarak kişisel doğaları arasındaki 

farka dikkat çekilir. Esav, usta bir avcı iken; Ya’kūb ise sakin hayatıyla dikkat çeken 

bir çobandır.519 Tüm Yahudi literatüründe Ya’kūb’a pozitif nitelikler atfedilir. Bunun 

aksine pasuklarda Esav hakkında negatif bir yargı yokken, yorumlarda onun 

                                                 
515 Smith, “Heel” and “Thigh”, s. 464. 
516 G., VII, 20.  
517 Zakovitch, s. 22. 
518 Yaratılış, 25/27-34. 
519 Çadır adamı çoban Ya’kūb imajı, Kayin’in altıncı göbekten torunu Yaval’le ilgili pasuğa dayanır: 
Lemeh iki kadınla evlendi. Birincisinin ismi Ada, ikincisinin ismi de Tsila’ydı. Ada, Yaval’ı doğurdu. 
(Yaval) Çadırlarda yaşayan ve sürü güdenlerin atasıydı. Yaratılış, 4/19-20. 



 90

hakkında aşağılayıcı bir dil kullanılır.520 Esav ve Ya’kūb arasındaki fark, dikenli bir 

çalı ile mersin ağacı arasındaki fark gibidir.521 İki kardeş de İbrâhim’in dindarlığı ve 

kutsiyetiyle büyütülür fakat sonra her biri kendi yolunu seçer ve Esav bu yoldan 

sapmaya başlar.522 Onların karakterleri on üç yaşından itibaren belli olmaya başlar. 

Usta bir avcı olan Esav, bencil ve anı yaşamayı seven biridir. Hoşgörüsüzdür. 

Özgürce vahşi ortamlarda gezmekten hoşlanır, dağlara çıkmaktan ve çöllerde tek 

başına gezmekten korkmaz. İnsanların kalbini çalmayı başaran usta bir hilekârdır.523 

Hergün avlandığı taze etle beslenir ve onu satarak para kazanır fakat Ya’kūb’la 

hiçbir şey paylaşmaz.524 Herşeyden öte o, insanları Tanrı’ya karşı kışkırtan bir 

“ahlâksız”dır; yolları keser, hırsızlık yapar, insanları öldürür.525 Hatta rivayetlerde 

Esav’ın zaten behor görevini istemediği ve korktuğu, atalarıyla Tanrı arasındaki ahde 

inanmadığı da kaydedilir.526 Onun aksine Ya’kūb, düşünceli, zeki, dikkatli, ânı değil 

geleceği düşünen, evine bağlı tam bir toprak adamıdır.527 Esav putlara yönelirken, 

Ya’kūb, Sam ve İber’in Midraş çadırlarında otuz iki yıl boyunca oturup Tanrı 

kelamını öğrenir.528 Bütün bu yorumları belki de en iyi Rabbi Eliezer’in şu cümlesi 

özetler: “Sabırlı ve hoşgörülü bir ruh (Ya’kūb), kibirli ve mağrur olandan (Esav) 

ziyadesiyle iyidir.”529 

Esav’ın avcı olduğu için “kötü Âdem” olarak anılması, Tora yorumcularının 

dönem şartlarını göz ardı ederek yaptıkları anakronik bir nitelemedir. Çünkü Ken’an 

ve Arap bölgelerine komşu İshak ve kabilesi, vahşi hayvanlarla çevrili bir bölgede 

yaşıyorlardı. Bu yüzden bölge halkının usta avcı olduğunu düşünmek makuldür. 

Muhtemelen Esav da iyi bir savaşçı olmayı bu yüzden seçmiştir. O, çöllerde ve 

dağlarda dağ keçisi, tavşan ve antilop gibi hayvanları avlıyor; onları hem yiyecek ve 

giyecek olarak kullanıyor hem de bu deri ve boynuzları Kudüs/Yeruşalayim’de 

                                                 
520 Zakovitch, s. 21. 
521 Ginzberg, I, 315. 
522 Zohar: Toldot , IV, 9/73-74. 
523 Sefer Ha Yashar, 28: 19-20, 71. 
524 PRE, 35/45b, s. 262. 
525 Zohar: Toldot , IV, 9/74; Herr, VI, 487. 
526 Ginzberg, I, 319-321; Tora ve Aftara, I, 184-187. 
527 Sefer Ha Yashar, 26:17; Ellen G. White, Patriarchs and Prophets, USA 1999, s. 183. 
528 Sefer Ha Yashar, 26:17; 28:18; Midra ş Rabba: Bereşit , III, 10v; Ginzberg, I, 316; Tora ve 
Aftara, I, 185; Michael Levin, Yahudi Ruhaniliği ve Mistisizmi, çev. Estreya S. Vali, İstanbul 2006, 
s. 65. 
529 PRE, 35/45b, s. 261-262. 



 91

satıyordu.530 Yani Esav’ın sırf yaptığı işten ötürü kötü olarak anılması anlamsızdır. 

Böyle bir bakış açısının, Tora yazarlarının zihnindeki göçebe ve yerleşik toplumlarla 

ilgili kanaati yansıttığı söylenebilir. Zira daha önce Esav’ın, Seir dağında yerleşik 

kaba saba göçebe bir halkı; Ya’kūb’un da Ken’an topraklarında çoban kültürüne 

sahip daha medeni bir halka işaret ediyor olabileceğini belirtmiştik. 

Dikkat çeken bir diğer karşılaştırma ise, ebeveynler arasında yapılmıştır. 

Buna göre İshak, kendini lezzetli avlarla besleyen Esav’a, Rebeka ise Ya’kūb’a 

düşkündür. İshak’ın Esav’a olan sevgisi, bazı Tora yorumcularınca, Esav’ın 

ikiyüzlülüğü olarak açıklanır.531 Onun avcılığı, “kendisini, babasına olduğundan daha 

iyi ve dindar bir evlat gibi göstererek kalbini çalması” olarak anlatılır532 ve bu 

durum, “İshak, Esav’ın ağzında bir avdı; yani Esav, onu ağzıyla avlıyordu” şeklinde 

ifade edilir.533 Başka deyişle, İshak, Esav’ı çıkarı için sevmektedir. O, aç gözlü bir 

ihtiyar olarak sunduğu av yemekleri sebebiyle Esav’a bağlanmış534 ve bu yüzden 

onun berahaya layık olduğunu düşünmüştür.535 Hâlbuki Esav, bu yiyecekleri kendi 

avcılık hüneriyle getirmemekte ve babasına taze keçi eti diyerek köpek eti 

sunmaktadır.536 Diğer yandan bazı Tora yorumcuları, babasına gösterdiği hürmetten 

ötürü Esav’ı överek, Tanrı’nın asırlar sonra Ken’an’ı fetheden Yeşu’ya Edom’a 

saldırmama ihsanını, Edom’un atası Esav’ın babasına gösterdiği saygıya bağlar.537 

Çağdaş yorumcular ise, çok farklı bir izahla, Esav’ın kötü değil; aksine kaba, 

prensipsiz ve dikkatsiz de olsa güçlü, yiğit, çalışkan ve yaşlı babasını memnun etmek 

için çırpınan yumuşak kalpli bir Âdem olduğunu belirtirler. İshak da zaten bu yüzden 

onu sevmekte ve sırtını ona dayamaktadır. Onlar yıllar sonra yeniden buluştuklarında 

Esav’ın kendisini aldatan Ya’kūb’u bağışlamasını bu yoruma kanıt olarak 

gösterirler.538 Fakat bütün bunların aksine İshak’ın adına yazılan vasiyette onun 

                                                 
530 Life of Jacob, s. 13. 
531 Ginzberg, I, 316; 
532 Tora ve Aftara, I, 185. 
533 Midra ş Tanhuma a-Mefoar: Toldot, edt. Solomon Buber, 1885, I, 8, 97; Zohar: Toldot , IV, 
9/75. 
534 Zakovitch, s. 22. 
535 Tora ve Aftara, I, 185. 
536 Ginzberg, I, 316. 
537 Graves-Patai, s. 280. Fakat Yeşu kitabında ilgili bir ifadeye rastlanmamıştır. Edom’la ilgili ifadeler 
genellikle Yeşu’nun Ken’an’ı fethetmesinden sonraki sınırları işaret eden pasuklarda geçer. Bkz. 
Yeşu, 15/1, 21. 
538 The Interpreter’s Bible , I, 667.  



 92

sevgili oğlu olarak Esav değil Ya’k ūb gösterilir. O hatta Ya’kūb’un seçileceğini 

bildiği halde ona bunu belli etmek istememiştir.539 

Geleneksel yorum, Esav’ın bu yapmacık tavırlarına gerçeği bilen Rebeka’nın 

inanmadığını anlatır. Zaten daha doğumlarından önce seçilmiş çocuğun Ya’kūb 

olduğu Rebeka’ya vahyedilmiştir. Bu sebeple Rebeka’nın, Ya’kūb’a olan sevgisi çok 

daha derindir540 ve hiçbir koşula dayalı değildir. Buna ilaveten, Ya’kūb’un 

üstünlüğüne ve behor hakkına sahip oluşuna meşruiyet kazandırmak amacıyla olsa 

gerek, rivayetlerde İbrâhim’in Rebeka ile aynı fikirde olduğu ve Ya’kūb’u daha çok 

sevdiği kaydedilir. Buna göre İbrâhim, kendisinin halefi olacağını belirtirek özellikle 

Ya’kūb’a göz kulak olmasını Rebeka’ya öğütler. Bu yüzden o, Ya’kūb’u kutsar ve 

behor olması gerektiğini belirterek onu yüreklendirir; Tanrı’nın yolunda gitmesini 

emrederek Ken’anlı kadınlarla evlenmesini yasaklar. Hatta İbrâhim’in, Ya’kūb’un 

yanında öldüğü de kaydedilir.541 Yine apokaliptik eserlerde yer alan rivayetlerde 

başmelek Mikâil ile İshak arasında geçen bir konuşmada, seçilmiş oğlun Ya’kūb 

olduğu, onun Tanrı, melekler ve İbrâhim tarafından kutsanarak İsrâiloğullarının atası 

olmasının karara bağlandığı haberine Ya’kūb’un kulak misafiri olduğu zikredilir.542 

Aslında İbrâhim’in behorluk ve beraha hususunda Ya’kūb’u 

yüreklendirmesiyle, Ya’kūb’un bunları elde etme hırsı arasında bağlantı manidardır. 

Şayet bu bağlantı kurulmazsa, Ya’kūb’un çabası sadece maddi bir hırsa indirgenmiş 

olur. Bu sebeple çağdaş Tora yorumcuları, J1’in anlattığı behor hikâyesinin hiçbir 

dinî öge taşımadığını, aksine bu hakkın sağladığı dünyevî menfaatleri ön plana 

çıkardığını belirtirler.543 Başka deyişle, Tora’nın ilk oğulluk hikâyesi dinî değil 

seküler unsurlar içerdiği için, hikâyeye maneviyatı rabbinik rivayetler katmıştır. 

Diğer yandan İbrâhim’in Ya’kūb’u, yıllar sonra da Ya’kūb’un Yûsuf’un oğulları 

arasında tercihte bulunması Yahudi miras hukukunu bile etkilemiştir. Buna göre 

                                                 
539 “Isaac”, The Testament of the Patriarchs, trans. by. W. F. Stinespring in The Old Testament 
Pseudepigrapha, NewYork 1985, I, 3/4-14. 
540 Ginzberg, I, 316; Tora ve Aftara, I, 185. Ya’kūb’un hayatıyla ilgili bir vaaz kitabı bulunan J. 
Moorhouse, Esav’ın karakter olarak annesine, Ya’kūb’un ise babasına benzediğini ileri sürmektedir. 
O, Esav’ın agresif ruh halini ve çalışkan doğasını Rebeka’ya; mülayim aile adamı Ya’kūb’u ise, derin, 
mütefekkir ve tam bir münzevi olan İshak’a benzetmiştir. Bkz. J. Moorhouse, Jacob-Three Sermons, 
London 1870, s. 5. 
541 Ginzberg, I, 316-317. 
542 “Isaac”, The Testament of the Patriarchs, 2/17-24. 
543 The Interpreter’s Bible , I, 669. 



 93

İbrâhîm’in İshak’tan, Ya’kūb’un da Yûsuf’tan fazla olması gibi bir dede, torunları 

üzerinde oğlundan daha fazla tasarruf sahibidir.544 

Takas günü Ya’kūb, atası İbrâhim için yas yemeği yapıyordu.545 Rivayetler 

Ya’kūb’un etli mercimek pişirdiğini anlatılır ve mercimeğe mecazi bir anlam takdir 

edilir:  

 

Peki bu mercimek nedir? Mercimek tekerlek gibi yuvarlaktır, dünya da teker gibi 

yuvarlaktır. Mercimeğin ağzı yoktur. Bu yüzden yas tutan kişinin de konuşması 

yasaktır. …Mercimek mutluluğu ve kederi yansıtır. Burada keder, Ata İbrâhim’in 

vefatı; mutluluk ise, Ya’kūb’un behorluk hakkını ele geçirmesidir.546  

 

Buna göre kırmızı mercimek bir matem yemeğidir ve mecazen, ölüm ve yası 

temsil eder. Âdem ve Havva, oğulları Habil öldürüldüğü gün mercimek 

yemişlerdi.547 Yahudiler de bu yemeği Kutsal Mabed’in yıkımını ve sürgünü anmak 

için yerler.548 Öte yandan antik çağ seyyahlarının günlüklerinde berberî 

yerleşimcilerin temel besin kaynaklarının bakla, yeşil fasulye, mercimek ve nohut 

olduğu; bu baklagillerin, zeytinyağı ve sarımsakla pişirilip mercimekle karıştırılarak 

çikolata renginde bir sebze çorbası elde edildiği anlatılır. Pasukta belirtilen Esav’ın 

kırmızı çorbasının bu yemek olması ve bundan dolayı yemeğe Ădhóm/Kırmızı adı 

verilmesi mümkündür. Bu yemek o dönemin favori besinlerinden biridir ve Esav’ın 

uğruna ilk doğum hakkını sattığı şeydir.549 

Aynı gün, beş ayrı günah işleyen Esav550, aç ve yorgun eve gelir ve 

kardeşinden bir tas çorba ister.551 Yorumlara göre Esav, o kadar aç ve yorgundu ki, 

konuşmaya bile mecali yoktur. Bu yüzden Ya’kūb’dan yemeği “ Şu kırmızı… kırmızı 

şeyden…(min ha’adom ha’adom haze/מן האדם האדם הזה)” diye geveleyerek ister.552 

                                                 
544 Baba Bathra, VIII, 116b. 
545 Midra ş Rabba: Bereşit , III, 11a. Rabbi Eliezer’e göre Ya’kūb’un yasının diğer bir sebebi de 
İbrâhim’in ölümü değil, ilk doğum hakkına Esav’ın sahip olmasıdır. Bkz; PRE, 35/45b, s. 262. 
546 Baba Bathra, I, 16b; Midra ş Rabba: Bereşit , III, 14a, b; Zohar: Toldot , IV, 9/79. 
547 PRE, 35/45b, s. 262; Ginzberg, I, 319; Tora ve Aftara, I, 184. 
548 PRE, 35/45b, s. 262. 
549 Life of Jacob, s. 15; Jervis-Jervis, s. 400. 
550 Bu beş ayrı suç; bir bakiyere tecavüz, Tanrı’yı ve öldükten sonra dirilişi inkâr, doğum hakkını 
satmak ve Nemrut’u sebepsiz yere öldürmek. Ayrıntılar için bkz; Baba Bathra, I, 16b; Esav’ın 
Nemrod lakaplı dönemin Babil Kralı Amraphel’i öldürmesine ili şkin ayrıntılar için ayrıca bakınız: 
Sefer Ha Yashar, 27: 1-11. 
551 Midra ş Rabba: Bereşit , III, 13c. 
552 Life of Jacob, s. 8; Zakovitch, s. 23. 



 94

Ya’kūb’un ona, “Doğarken kıpkırmızıydın, şimdi de şu kırmızı şeyi yemek mi 

istiyorsun?” cevabını verdiği rivayet edilse de553, onun bu fırsatı kaçırmadığı açıktır. 

O, kardeşçe duygularla ve karşılıksız bir şekilde vermek yerine, bir tas çorba için 

Esav’dan çok büyük bir bedel talep eder: İlk oğulluğun takası…554  

Yahudi algısına göre behor takası atalar tarihinde şu sonuçlara gebedir: İlk 

olarak, olayın başında kardeşler arasındaki karakter farkının niye vurgulandığı 

burada açığa çıkar. Esav’ın babasına hürmetkâr maharetli bir avcı olması, onun 

İbrâhim ve soyu ile gerçekleştirilen ahdin temsilcisi olmaya liyakati için yapılan 

sınavı geçmesine yardımcı olmayacaktır. Çünkü o, behorluğun kıymetini bilmiş 

olsaydı, kendisi ve torunları için büyük fırsatlar elde edecekti. O, ânlık tepkisinin 

böyle mühim bir sonuç doğuracağını hesap etmemişti. Esav’ın başına gelen, 

hayattaki büyük fırsatların, ancak şu ân ki disiplin ruhuyla elde edileceğinin bir 

kanıtıdır.555 Yani o, ne aldatılmış ne de dolandırılmıştır. İlk oğulluğunu sebebi, bu 

hakkı küçümseyerek556 açgözlülükle zillete razı olmasıdır.557 İşte bu, Esav’ın 

sonunda “…yedi, içti sonra da kalkıp gitti. Esav böylece behorluk hakkını 

küçümsemiş oldu”  ifadesinin Tora’ya yansımasıdır. Esav’ın pasukta bu şekilde 

iğnelenmesi, olay örgüsüne başka yorumlar eklemesine yol açmıştır. Buna göre Esav 

zaten lanet okumaktaydı.558 Bu yüzden onu Ya’kūb’a bedava dahi bağışlamaya 

razıydı. 559 O, üstüne üslük kardeşinden yüklü miktarda ücret aldı.560 Çünkü Esav, ânı 

yaşayan bir Âdem olduğu için, tek önemsediği şey karnını doyurmaktı. Bu sebeple 

karnı doyduktan sonra çekip gitmiş ve ilk doğum hakkına layık olmadığını 

göstermiştir.561 Benzer şekilde Zohar, sadece bir “beden” olarak tavsif ettiği Esav 

hakkında şöyle der: “Bedenin doğası, ava çıkmak ve yediğini sindirmekten ibarettir. 

Eğer yiyecek bir şey bulamazsa, yorgun düşer ve kalbine şöyle der: Tora’nın 

emirlerini düşünmeden evvel, yemeyi, içmeyi ve mideni doldurmayı düşün!”562 

                                                 
553 PRE, 35/45b, s. 262. 
554 Dods, s. 53; Zakovitch, s. 23. 
555 The Interpreter’s Bible , I, 666-667. 
556 Baba Bathra, I, 16b; Tora ve Aftara, I, 187. 
557 Dods, s. 53; Graves-Patai, s. 281. 
558 Midra ş Rabba: Bereşit , III, 12b. 
559 Zohar: Toldot , IV, 9/78. 
560 Graves-Patai, s. 279. 
561 Moorhouse, s. 8; The Interpreter’s Bible , I, s. 667; Zakovitch, s. 22-24. 
562 Zohar: Toldot , IV, 7/62. 



 95

Ya’kūb’un mükemmel bir Âdem olarak anılması, onun takas ânındaki ahlâkî 

niteliğiyle değil; hedefi konusunda planlı, kararlı ve soğukkanlı bir tavr bürünmesiyle 

ilgilidir. O, Rebeka’nın kehanetini bildiği için ilk oğulluğun zaten kendi hakkı 

olduğuna inanıyordu. Diğer yandan o, bu hakkı hem ailenin kâhinlik ve manevî 

liderlik hem de ilahî kutsanma yoluyla dedesi İbrâhim gibi Tanrı’nın bir peygamberi, 

seçilmiş halkın ve Mesih’in atası olmayı hedeflediği için istiyordu.563 Çünkü o, 

Mûsa’nın kuracağı Mişkan’da, sadece her kabilenin ilk doğanlarının kurban 

kesebileceğini öğrendiğinde “Tanrı’nın sunağında bu günahkâr(ın soyu) mı kurban 

sunacak?”564 diyerek bu görevi Esav’a yakıştıramamıştı.565  

Kısaca Tora’ya göre Ya’kūb’un kusuruzluğu zekâsındadır. Bu tuhaf 

karşılanmamalıdır. Çünkü Tora, antik bir metindir ve antik dönemlerde ahlâk ve din, 

yeknesak olgular değildir. Buradan yola çıkılarak ahlâki faziletin, insan doğasının 

asırlarca süren evrimiyle dinî bir erdem haline geldiği söylenebilir.566 Bu yargı, her 

antik toplumda rahatlıkla görülebilir. Bu bakımdan ilk doğan anlatısındaki 

vurgulanan şey, bir ata olarak Ya’kūb’un manevî niteliği değil 567; hedefe kitlenmiş 

bir gencin, zayıf ânında kardeşine yaptığı ağır teklif ve olay örgüsünün ilerisinde 

onun kazanacağı ve fedâ edeceği şeylerdir.568 Şayet durum taht kavgasındaki iki 

kardeş arasındaki stratejik ve psikolojik çatışmaya benzetilirse, duygusal bir 

Ya’kūb’un hiçbir şey elde edemeyeceği âşikardır.569 Doğru veya yanlış onun tek 

yaptığı, ilk oğullukt doğan maddi ve manevi imtiyazları kendisine lâyık görerek, 

kehânetin bildirdiği Tanrısal planı hızlandırmaya çabalamaktır.570 Bu sebepten 

kimileri Ya’kūb hakkında, “Kutsal tarih göstermektedir ki, eğer Esav aptal ve 

maneviyatsız bir Âdemsa, Ya’kūb da kusursuz bir hilekârdır”571 yorumunu 

yapmışlardır. 

İkinci olarak Esav, ihmali sebebiyle ilahî kutsanmayı kaybedecek; onun 

yerine Tanrı, Ya’kūb’u seçerek İbrâhim ve İshak’ın görevini ona verecektir. Bunun 

sonucu olarak “Seçilmiş toplumun aile kabristanı” olan Makpela Mağarası’nda 
                                                 
563 Ginzberg, I, 320; White, s. 185. 
564 Midra ş Rabba: Bereşit , III, 13d. 
565 Tora ve Aftara, I, 185-186. 
566 Cheney-Litt, s. 364. 
567 The Interpreter’s Bible , I, 669. 
568 Zakovitch, s. 23. 
569 Dods, s. 53. 
570 Dods, s. 51-52; Zakovitch, s. 24. 
571 Moorhouse, s. 6; Zakovitch, s. 23. 



 96

Esav’a ayrılan mezara, Ya’kūb defnedilecektir.572 Peraşa’nın sonundaki “Esav 

böylece behorluk hakkını küçümsemiş oldu”  ifadesi, Esav hakkındaki ilahî hayal 

kırıklığını dile getirir. Bu sayede bölümün yazarı J1 burada sadece Esav’ın oğulluğu 

kaybetmesini değil, aynı zamanda Ya’kūb’un İbrâhim’in seçilmişliğini devralmasını 

da vurgulamış olur.573 Bu durum, Yahudilik’te seçilmişliğin hem vehbî hem de kesbî 

olarak algılandığını göstermektedir. Çünkü Esav, aptallığı574, üşengeçliği575 ve 

sıradan bir Âdem576 olduğu için hakkını yitirmiş ve kendi elleriyle seçilmişliği 

kardeşine sunmuştur.577 Rivayetlere göre bu olaya Kutsal Ruh/Ruah a-Kodeş şâhit 

olmuş, Mikâil ve Cebrâil antlaşma esnasında kayıt tutmuşlar ve antlaşma 

tamamlanmasıyla gökler sevince boğulmuştur.578 Bu rivayetler, Yahudilerin ilk 

oğulluk takasının Tanrı tarafından onaylı hukuki bir anlaşma olduğunu 

benimsemelerini sağlamıştır. Bunun en büyük delili de, Çıkış Kitabı’nda yer alan 

“ İsrâil Benim Oğlum; Behorum’dur. Sana [defalarca] Oğlum’u salıver ve Bana 

ibadet etsin dedim; fakat onu salıvermeyi reddettin. Bu yüzden Ben de senin behor 

oğlunu öldüreceğim” 579 şeklindeki pasuktur.580 

Son olarak ilk doğum hakkının İsrâiloğulları ile Edom arasındaki tarihî 

ili şkileri etkileyeceğini ve bu ilişkilerin Tora yazımına yansıyacağını belirtmek 

gerekir: Edomluların, İsrâiloğullarından çok önce yerleşik hayata geçerek bir 

medeniyet kurdukları ve uzun zaman bu pozisyonlarını korudukları bilinmektedir.581 

Şayet Edom’un Tora perspektifinde genellikle Ken’anlılarla eşitlendiği düşünülürse, 

seçilmişliği Edom ve İsrâil arasındaki siyasi üstünlük savaşı ve bu savaşın galibinin 

de İsrâiloğulları olduğunu söyleyebiliriz. Bu durum Zohar’da şöyle ifade edilir:  

 

Ya’kūb ilk doğum hakkını satın almakla Esav onun kölesi olmuştur. … Çünkü Ya’kūb, 

Esav’ı yöneten Samael’in sırrını biliyordu. Böylece Esav ve onun torunları köleler 

haline gelmiştir. Esav her nerede olursa olsun Ya’kūb onu idare edecek, böylece Esav 

                                                 
572 Sefer Ha Yashar, 27:13. 
573 The Interpreter’s Bible , I, 667. 
574 The Book of Jubilees or The Little Genesis, çev. R. H. Charles, Adam and Charles Black, 
Londra 1902, XXIV/7, s. 152. 
575 Tora ve Aftara, I, 187. 
576 Life of Jacob, s. 16; White, s. 188; The Interpreter’s Bible , I, 668. 
577 Ginzberg, I, 321; Zakovitch, s. 24; Graves-Patai, s. 281. 
578 Midra ş Rabba: Bereşit , III, 14d.  
579 Çıkış, 4: 22-23. 
580 Tora ve Aftara, II, 37. 
581 Graves-Patai, s. 280. 



 97

hükmedemeyecek ve boyun eğmek zorunda kalacaktır. Ya’kūb ise bir daha onun 

tarafından kirletilemeyecektir.582 

 

Peki, bu durumda seçilmişlik neden Edom/Ken’an’dan İsrâil’e geçmiştir? J1 

bu peraşada popüler düşünceye uygun bir cevap verir: Tabii ki seçilmişlik, yani 

liderlik İsrâiloğullarına ait olacaktır. Çünkü onların atası Ya’kūb, Edomluların atası 

Esav’dan daha zeki, ihtiyatlı ve otokontrole sahiptir.583 Hatta Esav soyuna, “Esav’ın 

açgözlülük ve aptallığının bir hatırası” olarak Edom adının verilmesi bundan 

mütevellittir.584 Seçilmişliği Edomlulardan hileyle koparan Ya’kūb ise, hem 

İsrâiloğullarının atası ve manevî lideri hem de seçilmiş halkın bilincini uyanık tutan 

etkili bir figür olarak tarihe geçmiştir.585 Bu olay, tarih boyunca İsrâiloğulları ile 

Edomlular arasındaki her anlaşmazlıkta586 kendini göstermiş, İsrâil peygamberleri 

Edom aleyhtarı propogandalarında behor hikâyesini şöyle kullanmışlardır: 

 

Rab, “Sizi sevdim” diyor. Oysa siz, “Bizi nasıl sevdin?” diye soruyorsunuz. Rab, “Esav, 

Ya’kūb’un ağabeyi değil mi?” diye karşılık veriyor. “Ben Ya’kūb’u sevdim, Esav’dan 

ise nefret ettim. Dağlarını viraneye çevirdim, yurdunu kırın çakallarına verdim.” 

Edomlular, “Biz ezildik, ama yıkıntıları yeniden kuracağız” deseler de, Her Şeye 

Egemen Rab şu karşılığı verecek: “Onlar kurabilirler, ama ben yıkacağım. Ülkeleri 

kötülük ülkesi, kendileri de Rab’bin her zaman lanetlediği halk olarak tanınacak. Bunu 

gözlerinizle görünce, ‘Rab İsrâil sınırının ötesinde de büyüktür!’ diyeceksiniz.587  

 

2.2.3. Beraha: İlahî Kutsanma 

 

İshak’ın Esav’a vereceği kutsamayı (beraha) Ya’kūb’un çalmasını anlatan 

Yaratılış’in 27. pereki, aslında ebeveynlerin duygusal zıtlıklarını içeren 25:28. 

pasuğu açıklar: İshak’ın Esav’a; Rebeka’nın da Ya’kūb’a olan sevgisi.588 Bu bölüm 

Yahudilik açısından çok önemlidir; zira kutsama esnasında Kutsal Ruh (Ruah a-

                                                 
582 Zohar: Toldot , IV, 9/80. 
583 The Interpreter’s Bible , I, 667. 
584 The Interpreter’s Bible , I, 668; Zakovitch, s. 27; Graves-Patai, s. 280. 
585 The Interpreter’s Bible , I, 669. 
586 Bu gibi anlaşmazlıklara birkaç örnek şöyledir: Mûsa döneminde Edom kralının İsrâiloğullarının 
topraklarından geçişine izin vermemesi, Sayılar, 20/14-21. Kral Davud’un Edom’a askeri birlikler 
sokarak onları köleleştirmesi, II. Samuel, 8/14. Sürgün öncesi Edomluların Babillilerle işbirliği 
yapması, Ovadya 1-14.  
587 Malaki, 1/2-5. Benzer pasuklar için bkz; Yeremya, 49/14-15; Hezekiel, 35/3-4.  
588 Zakovitch, s. 28. 



 98

Kodeş/רוח הקדש) İshak’ın üzerine yerleşecek ve Tanrı’nın Seçilmiş Halkının Atası 

belirlenecektir. Üstelik bu işlemin geri alınması asla mümkün olmayacak ve böylece 

İsrâiloğulları ve Edom’un kaderleri yazılacaktır.589 Bu öneminin yanı sıra beraha 

hikâyesi, hem kutsal literatürdeki en hararetli ve dramatik öykü, hem de insan 

duygularının tasviri ve neticeleri bakımından son derece ibret-i âlem bir vesikadır.590 

Fakat olaya geçmeden önce, Beraha yani İlahî Kutsama kavramı ve antik çağlardaki 

önemine değinmek gerekir. 

 

2.2.3.1. Beraha Kavramı ve Önemi 

 

İlahî Kutsama anlamındaki beraha, Semitik dillerde b-r-kh591, İbrânîcede ise 

“diz” anlamındaki berek (ברך)592 kökünden türemiştir. Fiilin isim hali ise, 

beraha/berakah’dır (ברכה).593 “Saygı, övgü, iyi dilek ve maddi menfaat” gibi 

anlamlara gelen594 beraha, değişik formlarda Tanah’ta 398 kez geçer.595 Aynı 

zamanda, Talmud’un ilk kitabı Seder Zeraim’in birinci başlığının da adıdır ve bu 

haliyle terimleşen Beraha/Berahot (Berakot), ilgili kitaptaki tüm kutsanma 

ifadelerini kapsar.596 Bütün Yahudi dinî literatüründe kutsanmanın yegâne kaynağı 

Tek Tanrı olarak kabul edilir.597 

Öncelikle kutsamanın, zıt anlamlısı olan lanetleme/beddua ile aynı mantığa 

sahip olduğunu söylemek faydalıdır. İbrânîcesi barukh (ברוך) ve ’arur  olan bu (ארור) 

zıt iki kelime üç anlamı ihtiva eder: i) dua veya beddua ii) iyi veya kötü kader iii) 

herhangi bir varlığın başına gelecek olan iyi veya kötü şans.598 Tora’da bedduayı 

                                                 
589 Tora ve Aftara, I, 194, 199. 
590 The Interpreter’s Bible , I, 683. 
591 Prapod Assavavirulhakarn, “Blessing”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, (1987) 2005, II, 982; 
Herbert Chanan Brichto, “Blessing and Cursing”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 
Jarusalem 2007, III, 750. 
592 Kelimenin Arapçası be-ra-ke (78ك) kökünden türemiştir ve “bereketlenmek, artmak”, “durumunun 
daha iyi bir hale gelmesi için insana veya başka bir varlığa yapılan dua” manasındadır. Yine bu kökten 
türeyen tebrîk, tebârake, mübârek, vb. kelimelerin her biri, kutsamayı ifade eder. Ayrıntılar için Bkz; 
Ebû Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mukerrem İbn Manzur, Lisânü’l-Arab, Beyrut trs., s. 265-268. 
Ayrıca namazların ilk ve son oturuşlarında okunan Tahiyyat ve Sallî-Bârik duaları, Hz. Muhammed’e 
verilen kutsama/beraha olarak düşünülebilir.  
593 W. N., “Blessing and Cursing”, JE, New York-London 1906, III, 243. 
594 Brichto, III, 750. 
595 Assavavirulhakarn, II, 982. 
596 M. F., “Berakot”, JE, New York-London 1906, III, 47. 
597 Assavavirulhakarn, II, 982. 
598 Brichto, III, 751. 



 99

ifade eden bir diğer kavram da kelaladır. “Lanetlenmek” anlamındaki kilel (קלל) 

kökünden türeyen kelala (קללה), aslında bedduadan çok daha öte bir anlamı içerir. 

Tesniye 11: 26’daki “Bugün önününe beraha ve beddua yerleştiriyorum” pasuğuna 

göre beraha, hiçbir engel olmadan gerçekleşen gelişim ve ilerlemeyi; kelala, hiçlik 

ve yok oluşa sebep olan duraksama ve gelişim eksikliğini ifade eder.599 

Kutsama, bütün dinlerdeki en önemli dinî aktivitelerden olup hemen hemen 

bütün ritüellerin başında ve sonunda yer alır. Tanrı inancının türüne göre değişen bu 

önemli rit, Tek Tanrı’nın, antik tanrıların veya ilahî güçlerin dualarını içeren bir 

eylem olarak görülmüş ve kutsal kişilikler (peygamber, kâhin, şaman, vb.) de 

kutsamanın kaynağı kabul edilmişlerdir.600 Antik dönemlerde kutsama veya 

lanetleme/bedduanın boş sözler değil, manevi gücü yansıtan bir mana içerdiğine 

inanılırdı. Ayrıca kutsamanın kontrol ve sözlerindeki etkinin, duayı dillendirenin 

değil aşkın gücün iradesiyle gerçekleştiğine inanılır, bu yüzden de kutsama, 

tamamlanıncaya kadar devam ederdi.601 İbrânîlerde ise çocuklar ve ebeveynleri 

arasındaki saygı, o dönemin en belirgin özelliği olduğundan, ebeveynler 

çocuklarına/torunlarına verdikleri değeri, onları kutsayarak gösterirlerdi. Zikredilen 

duanın hayır veya şer, yani kutsama veya lanetle yüklü olduğuna inanılırdı. Özellikle 

babanın kutsamasına nail olmak, kişiyi bir ömür bahtiyar ederken; onun bedduasını 

almak perişanlık sebebiydi. Yahudi toplumunda hala devam bu inancın ve çocukların 

kutsanmasıyla ilgili geleneklerin günümüz hala devam ettiği bilinmektedir.602 Bu 

kadim geleneğin etkisi ve değeri, biblikal hikâyelerle desteklenmiştir.603 Yaratılış’ta 

ifade edilen Nuh’ın Sam ve Yafes’i kutsayarak Ham’a lanet okuması604; birazdan 

anlatacağımız İshak’ın Ya’kūb ve Esav’a verdiği beraha; son olarak da Ya’kūb’un 

önce oğlu Yûsuf’u sonra da torunları Efraim ve Menasse’yi kutsaması605 bu inancın 

belirgin örneklerindendir. Ayrıca Yahudi algısına göre bu kutsamalar, 

peygamberlerin kendi iradelerine değil, Tanrı’nın iradesine bağlıdır.606  

 
                                                 
599 Tora ve Aftara, V, 246. 
600 Assavavirulhakarn, II, 979. 
601 N., III, 244. 
602 Bkz; P., III, 242-243; Dinim Eisenstein, “Blessing of Children”, EJ, edt. F. Skolnik-M. 
Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, III, 752. 
603 Eisenstein, III, 752. 
604 Bkz; Yaratılış, 9:21-27. 
605 Bkz; Yaratılış, 48:2-22. 
606 N., III, 244. 



 100

2.2.3.2. Rebeka ve Ya’kūb’un Beraha Tuzağı 

 

Aslında Ya’kūb’un kutsanma hikâyesi, Yahudilerin seçilmiş olduklarını 

temellendirdikleri temel unsurlardan biridir. Çünkü ilahî kutsanma ve seçilmişlik her 

zaman birbirini doğuran unsurlardan kabul edilmiştir. Tora’da kutsanarak seçilme 

kavgasının kökeni, Ya’kūb ve Esav kavgasından çok ötelere uzanır. Seçilmişlik ve 

kutsanma, Nuh’un oğlu Sam’ı, İbrâhim’in İshak, Ya’kūb’u ve Ya’kūb neslini 

Tanrı’nın iradesiyle seçip sonsuza dek kutsaması; aynı zamanda onların karşısında 

yer alan Ken’an (Ham), İsmâil, Esav ve onların zürriyetlerinin reddedilerek 

lanetlenmesi anlamına gelir.607 Bu bakımdan kutsanma ve seçilmişliğin Sam-Ham 

rekabetine dayandığını söylemek yanlış olmaz. 

Ele alacağımız ilahî kutsama pasajı, temel olarak J1 rivayetini ve ona J2 ve 

E’nin yaptığı bütün eklemeleri kapsar. İshak’ın Gerar’daki faaliyetlerini anlatan 26. 

perekin ardından gelen hikâye, aslında ilk oğulluk takasının anlatıldığı 25. Pereğin 

olay örgüsünden devam etmektedir.608 Son dönem Tora yorumcuları, bu hikâyenin 

hem İsrâiloğulları ve Edom arasındaki siyasi çekişmelerin teolojik altyapısını hem de 

kurnaz göçebelerin halkı ne kadar kolay aldattığını gösteren ilk dönem halk 

anlatılarından unsurlar taşıdığını belirtirler.609  

Gerar’daki faaliyetlerinden sonra İshak, yaşlanır, görme duyusunu yitirir ve 

öleceği hissine kapılarak behor oğlu Esav’ı yanına çağırır. Esav’a kendisini 

kutsayacağını söyler ve kendisine sevdiği av yemeği hazırlamasını ister.610 İshak 

körlüğü ve Esav’dan sunu hazırlaması talebi, hikâyede kilit rol oynar.611 İlk bakışta 

bu kısım, ölüm döşeğindeki bir babanın sevdiği yiyeceklerle gücünü toplamak ve 

oğluna hayır dua etmek istemesi gibi gayet normal bir temenniyi vurgulamaktadır. 

Diğer yandan Yahudilik algısında bu durum, Ata İbrâhim’in ilahî ahdini devam 

ettiren peygamber bir babanın, genel bir uygulama olan beraha vasıtasıyla, bu ahdi 

liyâkatine güvendiği behor oğluna devretmesi, yani bu büyük sorumluluk için onu 

                                                 
607 Gürkan, “Seçilmişlik”, s. 40-41. 
608 Zakovitch, s. 28. 
609 The Interpreter’s Bible , I, 678. 
610 Yaratılış, 27:1-4. 
611 Zakovitch, s. 28. 



 101

seçilmiş kılmasıdır.612 Bu bakımdan yaşlı peygamber, aslında oğlundan kutsal bir 

tören yemeği hazırlamasını istemektedir.613  

Geleneksel Tora yorumcuları İshak’ın körlüğü614 ve av yemeği talebiyle ilgili 

birbiriyle çelişen manalar tayin etmişlerdir. Bunlardan en mistik olanı Zohar’a aittir. 

Zohar’a göre İshak aslında kör olmamıştır; onun körlüğü tamamen ilahî bir sırra, 

manevi bir güce tekabül etmektedir.615 Diğer yandan durumu lafzi anlayıp 

yorumlayanlar arasında en çok benimsenen görüş, Esav yerine Ya’kūb’un 

kutsanması için İshak’ın gözlerinin Tanrı’nın emriyle kör olduğunu söyler.616 Buna 

göre Tanrı, “Ey İshak’ın gözleri! İkiniz birden kör olun ki, Ya’kūb gelsin ve berahayı 

alsın/çalsın” şeklinde buyurmuş, böylece şekina* İshak’ın zihnine/gönlüne yerleşerek 

kutsama gerçekleşmiştir.617 Bir diğer görüşe göre, İshak’ın gözleri, Esav’ın eşlerinin 

kendi putlarına sundukları tütsülerden çıkan dumandan zarar görmüş ve sonunda kör 

olmuştur.618 Hatta daha abartılı başka bir yorumda İshak, gerek ticarî faaliyetleri 

esnasında alınan rüşvetlere gerekse Esav’ın kendisini kutsaması için getirdiği 

yiyeceklere bakması yüzünden kör olmuştur.619 Çünkü o, Esav’ın ikiyüzlülüğü 

konusunda Tanrı tarafından uyarılmış fakat buna kulak asmamıştır.620 Yani o, 

Tanrı’nın Ya’kūb’u seçtiğini bilmesine rağmen, tutkusunun esiri olmuş, ölümüne 43 

yıl varken sırf Esav’ı kutsamak için acele etmiş ve bir bakıma Rebeka ve onun favori 

oğlunu yenilgiye uğratmak istemiştir.621 Zaten İshak’ın Esav’dan av yemeği 

                                                 
612 Life of Jacob, s. 19-20. 
613 Life of Jacob, s. 21; The Interpreter’s Bible , I, 681. 
614 Ata İshak’ın kör olmasıyla ilgili konu dışı bir diğer görüş ise, onun kurban olarak sunulması 
esnasında meleklerin kendisi için ağlaması ve gözyaşlarının İshak’ın gözlerine düşerek onu kör 
etmesidir. Bkz; Midra ş Rabba: Bereşit , III, 65/10b-c, 40. 
615 Zohar: Toldot , IV, 9/119-121. 
616 Jubilees, XXXVI/18, s. 162. 
* “Tanrı’nın varlığı” anlamına gelen şekina (שכינה), Rabbinik literatürde Tanrı’nın ilahi varlığının 
heryerde hazır oluşunu ifade eder. Ayrıntılı bilgi için bkz; Alan Unterman, “Shekhinah”, EJ, edt. F. 
Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 2007, XVIII, 440-441. Şekina, Kur’ân-ı Kerîm’de ve 
İslam literatüründe Sekîne olarak geçer. Bkz; Bakara, 2/248; Fetih, 48/18. 
617 Tanhuma: Toldot, I, 8, 97-98. 
618 Ginzberg, I, 328; Tora ve Aftara, I, 197. 
619 Tanhuma: Toldot, 8, 97; Midra ş Rabba: Bereşit , III, 65/10b. Tora yorumcuları İshak’ın bir nevi 
rüşvet aldığını belirtmişler ve bu görüşü bir pasukla desteklemişlerdir: “Çünkü rüşvet bakanı kör 
eder.” (Çıkış, 23/8) 
620 Ginzberg’e göre İshak, Esav hususunda vahiyle uyarılmış fakat vahyin kesilmesiyle önceki 
uyarıları görmezden gelerek berahayı ısrarla Esav’a vermek istemiştir. Bkz; Ginzberg, I, s. 329. 
621 Dods, s. 62-64.  



 102

istemesinin sebebi, onun nefsini (nephes/נפש) yani aç ruhunu doyurmak istemesinden 

başka bir şey değildir.622  

Hâlbuki kutsama esnasındaki çeşitli sunular, antik dönem ritlerinin şeklini 

yansıtmaktadır. Et, ekmek ve şarap gibi unsurlar, birçok dinde ritlerin bir 

parçasıdır.623 Bu rit, nebevi iradenin berahayı vermek için Tanrı’yla birleşmesini 

sağlayacak bir ayin sofrasıdır.624 Yoksa durum sanıldığı gibi İshak’ın bir lokma 

uğruna çocuklarının ve torunlarının geleceğini heba etmesi gibi basite 

indirgenmemelidir. 

Apokaliptik eserlerde ise İshak’ın aslında Ya’kūb’u kutsamak istediği fakat 

Esav’ın şerrinden korktuğu belirtilir. Fakat Tanrı’nın meleği gelerek Ya’kūb’u 

kutsaması gerektiğini, onun soyu sayesinde ilelebet hatırlanacağı için zaten Tanrı, 

Kutsal Ruh ve Ata İbrâhim tarafından kutsandığını belirtirek onu teskin eder.625 

Hikâyenin devamında bu diyaloğa şahit olan Rebeka, berahayı Esav 

gelmeden alması için Ya’kūb’u ikna eder ve ikisi bir plan yaparlar. Buna göre 

Rebeka, bir yandan iki keçi keserek İshak’ın Esav’dan istediği beraha sofrasını 

hazırlarken diğer yandan kıllı ağabeyine benzemesi için Ya’kūb’u kıllara 

bürüyerek626 ona ağabeyinin elbiselerini giydirir. Babasının karşısına çıkan Ya’kūb, 

ona “İlk doğan Esav” olduğunu söyler. İlk başta durumdan şüphelenen İshak, 

Ya’kūb’a dokunup Esav’ın kıyafetlerinin kokusunu alınca ikna olur ve Esav yerine 

Ya’kūb’u kutsar.627 

Ya’kūb’un, endişelerini belirttikten sonra itaatkâr bir evlat olarak Rebeka’nın 

teklifini uygulaması, onun ilahî kutsanmayı ne kadar istediğini göstermektedir. Onun 

tek endişesi, babasının bedduasını almaktır. Bu durum Tora yorumcularının da 

kafasını karıştırmış olmalıdır. Bir rivayette Ya’kūb, annesine bu planın günah 

olduğunu söyler.628 Fakat hikâyenin Tora versiyonunda böyle bir açıklama yoktur ve 

Rebeka, babasının bedduasını üzerine alacağını belirterek Ya’kūb’u yatıştırmıştır. 

                                                 
622 Zakovitch, s. 29. 
623 Jervis-Jervis, Not: 48, s. 405. 
624 The Interpreter’s Bible , I, 681. 
625 “Isaac”, The Testament of the Patriarchs, 2/18-24. 
626 Antik dönem seyyahlarının anlatılarına göre doğu toplumları uzun, güzel ve yumuşak olduğu için 
keçi kılına değer verirlerdi. Özellikle keçi yavrularının kılları insan saçlarında kullanılırdı. Bu sebeple 
Ya’kūb keçi kılına bürünmüş ve babasını kolayca aldatabilmiştir. Bkz; Jervis-Jervis, Not:55, s. 406; 
Life of Jacob, s. 22. 
627 Yaratılış, 27/5-29. 
628 Ginzberg, I, 331. 



 103

Ardından Esav’ın Nemrut’tan aldığı ve dünyanın ilk doğanı Âdem’a Tanrı tarafından 

giydirilen kâhin kıyafetini çıkartarak629 kendi elleriyle tıpkı küçük bir çocuk gibi 

Ya’kūb’u giydirmiş ve babasına göndermiştir. Bundan dolayıdır ki ilgili pasukta 40 

yaşındaki630 Ya’kūb’un hazırlanışı, “Rebeka, küçük oğlu Ya’kūb’u giydirdi…”631 

şeklinde kaydedilir.632 Son olarak Ya’kūb’u kucakladığında onun üzerindeki 

Âdem’ın kıyafetlerinin kokusunu alan İshak ikna olup berahaya başlar.633 

Zakovitch’in aktardığı başka bir yoruma göre, güvecin kokusu İshak’ın iştahını 

açmış, daha fazla sorgulamadan Ya’kūb’u kutsamıştır.634 Özellikle bu son açıklama 

ile Ata Ya’kūb’u kotarmak adına, Ata İshak’ın harcandığı görülür. Tıpkı Esav’ın bir 

kâse yemek için behor hakkını sattığı gibi, açgözlü bir ihtiyar olarak gösterilen İshak 

da ikna olmadığı halde taze güveç karşılığında berahayı Ya’kūb’a satmıştır. 

Yahudi algısı kutsanmanın çalınmasını ilahî bir senaryo olarak görür. Bu 

senaryoyu yazan Tanrı, kutsamayı Ya’kūb’un alması için öncesinde İshak’ı kör 

etmiş; av esnasında eve geç kalması için şeytanı Esav’ın peşine takarak onu 

oyalamış, bu yüzden Esav babasına köpek eti getirmek zorunda kalmıştır.635 Bunun 

aksine Midraş’ta Ya’kūb’un korkudan neredeyse eriyecek bir muma dönüştüğü, bu 

yüzden Tanrı’nın ona destek olmaları için, Mikâil ve Cebrâil’i gönderdiği 

kaydedilir.636 Ayrıca bu konuda yapılan mistik yorumlar da Ya’kūb’un hareketini 

makulleştirme amacı taşır. Güya o, Esav’ın kutsanmasıyla Tanrısal hiyerarşiyi ayakta 

tutan sütunlara yıkım hükmü verildiğini fark etmiş ve bu hükmü kaldırmak için 

                                                 
629 Zohar: Toldot , IV, 17/131-132; Ginzberg, I, 332; “Rebeka büyük oğlu Esav’ın evdeki en güzel 
kıyafetlerini çıkardı.” Bu kıyafetler büyük ihtimalle Tora’nın yazıldığı dönemde kâhinler tarafından 
kullanılan kutsal kaftandır. Bu kaftan ailenin atalarından yadigârdır. Evin annesi bu kıyafetleri 
güvelerden korumak için çiçek kokulu güzel bir sandıkta saklardı. Bkz; Jervis-Jervis, Not: 53, s. 406. 
630 Midraşlar, Ya’kūb’un kutsandığında 63 yaşında olduğunu belirtir. Bkz. Midra ş Rabba: Bereşit , 
III, 68/5a, 77; Ginzberg, I, 333. Farklı bir görüşe göre Ya’kūb kutsandığında 57, onu kutsayan İshak 
ise 117 yaşındadır. Bkz. Jervis-Jervis, Not: 45, 405. 
631 Yaratılış, 27/15. 
632 Diğer yandan Zakovitch, 11 ve 12. pasuklarda Esav’ın kıllı, Ya’kūb’un ise kendini “pürüzsüz” 
tasvir ettiği yerde geçen halaq/ חלק  kelimesinin, İbrânîcede pürüzsüz dudaklara sahip yalancı insanlar 
için kullanıldığını söyler. Ona göre Ya’kūb kendi fiziksel görünüşünü tanımlarken, farkında olmadan 
iç dünyasına da işaret etmiştir. Zakovitch, s. 30-31.  
633 Zohar: Toldot , IV, 17/132. 
634 Zakovitch, s. 32-33. 
635 Tanhuma: Toldot, I, 11, 99; Ginzberg, I, 330. 
636 Zohar: Toldot , IV, 19/140; Ginzberg, I, 333. 



 104

Gerçek Güç’ün temsilcisi Ata İshak’a giderek onu kandırma pahasına bu hükmü 

kaldırmıştır.637  

Kutsamanın zamanıyla ilgili yapılan bazı yorumlar ise dikkate değerdir. 

Midraşların birçoğuna göre İshak av yemeği istemiştir, çünkü o gün Yom 

Kippur’dur.638 Zohar burada Rebeka’yı büyücü kadın düzeyine indirmektedir. Buna 

göre Rebeka, Tanrı’nın adına kestiği keçiyi Ya’kūb’a, Azazel∗ adına kestiği keçiyi de 

Esav’a adar. Bu keçilerin etlerini İshak’a yedirerek Ya’kūb’un Esav’a galip 

gelmesini sağlar.639 Ya’kūb-Esav çatışmasındaki alegorilere dayanan bu kurban 

ritinin Yahudi toplumunda yüzyıllarca ifa edildiği anlatılır. Her aybaşı ve bilhassa 

Yom Kippur’da, Ay ışığının Esav’ın topuğunu kavraması ve Yılan’ın/kötülüğün 

galip gelmemesi için bir keçi kurban edilir.640 Özellikle keçinin bu çağlarda ritüel 

kurbanı olduğu bilinmektedir.641 Ya’kūb ve Esav’ın doğum anına gönderme yapan 

bu yorum ve geleneğin, antik çağlarda paganların kötü güçleri savmak için 

gerçekleştirdiği politeist kurban ayinlerini andırması ilginçtir.  

Sonuç olarak Rebeka ve Ya’kūb’un hazırladığı tezgâh sonucu, beraha yerini 

bulur. İshak’ın gayri ihtiyari Ya’kūb’a verdiği berahanın metni şöyledir:  

 

İşte oğlumun kokusu; tıpkı Tanrı’nın mübarek kıldığı bir çayırın kokusu gibi … 

Ve Tanrı sana göklerin çiyinden ve yeryüzünün yağından (versin ve) bol buğday ve 

şarap bahşetsin. 

Milletler sana hizmet etsin, hükümdarlar sana eğilsin. Kardeşlerine efendi ol, annenin 

çocukları sana eğilsinler.  

                                                 
637 Michael Fishbane, “To Jump For Joy: The Rites Of Dance According To R. Nahman Of Bratzlav”, 
http://judaic.arizona.edu/sites/judaic.arizona.edu/files/files-event/Fishbane.pdf, s. 6. (12.05.2014) 
638 Tanhuma: Toldot, 10, 99; Midra ş Rabba: Bereşit , III, 65/14b, 15a, 45. Başka bir görüşe göre, o 
gün Pesah bayramıdır. İshak bu büyük gün sebebiyle tüm dünyanın Tanrı’yı zikrettiğini belirterek 
Esav’ı kutlamak ister. Tabii Pesah bayramının, Mûsa’nin İsrâiloğulları’i Mısır’dan çıkarması anısına 
kutlandığı düşünülürse, bu rivayetin anakronik bir yorum olduğu ortaya çıkar. Fakat yorumcular bu 
çelişkiyi de düşünmüş olacaklar ki, metinde Rebeka’nın Pesah gecesinin faziletinden bahsettiği ve 
Ya’kūb soyunun bu kutsal günde Mısır’dan çıkacaklarını belirttiği bir rivayet bulunmaktadır. Bkz; 
Zohar: Toldot , IV, 16/128; Ginzberg, I, 330-331. 
∗ Sadece Levililer 16:8, 10 ve 26’da geçen ve Mısır, Güneydoğu Anadolu-Kuzey Suriye göçebelerine 
ait bir figür olan Azazel (עזאזל) adının anlamı ve etimolojisi net değildir. Kelimenin içeriğindeki sessiz 
harfler ‘z’l , ‘zz’l ve ‘zz gibi farklı şekillerde gelmesiyle anlamı değişir. Buna rağmen Azazel adı genel 
itibariyle şeytan, sarp kayalık veya yok olabilen (’ozēl) keçi (‘ēz) gibi anlamlara gelir. Levililerdeki 
kullanım sebebiyle Azazel, sadece çöl şeytanını tanımlamak için kullanılmaya başlandı. Ayrıntılı bilgi 
için bkz; B. Janowski, “Azazel”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, 
Cambridge 1999, s. 128-131. 
639 Zohar: Toldot , IV, 16/129. 
640 Zohar: Toldot , IV, 4/28, 30-31. 
641 Cheney, s. 365. 



 105

Sana lanet edenler lanetlidir, seni mübarek kılanlar mübarektir. 

 

İshak kutsama esnasında babadan ziyade bir peygamber olarak konuşmuş ve 

kutsama tamamlanır. Onun duası iki kısımdan oluşur. Birinci kısım gökler ve 

yeryüzü içindir. Böylece kutsamayı alan kişi yerde ve göklerde rahmetle 

kutsanacaktır. Duanın ikinci kısmı ise, kehanette haber verildiği gibi, Ya’kūb’a bütün 

halkların ve kardeşlerinin boyun eğmesidir. Son kısımda ise İshak, duasını kabul 

etmeyenlere beddua ederek farkında olmadan Ya’kūb’a güvence verir.642 Hatta İshak 

durumu fark ettiğinde Ya’kūb’a beddua edecekken verdiği bu güvence sebebiyle, 

Tanrı tarafından “Sen ne yapıyorsun?! Kendini mi lanetleyeceksin? Sen, ona, ‘sana 

lanet okuyan lanetlensin, kutsayan kutsansın’ dememiş miydin?” şeklinde uyarılır.643 

Böylece genç Ya’kūb, atalarının mirasından pay almak ve seçilmişliğe ulaşmak 

konusunda gösterdiği hırsın karşılığını şimdilik babasının duasıyla almış olur.644 

Kutsamanın sadece Ya’kūb’u değil, onun tüm soyunu kapsadığı da dikkat çeker. 

Yani seçilen sadece Ya’kūb değil, tüm İsrâiloğullarıdır. Onlar hem zengin, bereketli, 

Tanrı’nın vaat ettiği güzel kokulu toprakların sahibi hem de Edom’un yöneticileri 

olacaklardır.645  

Ya’kūb’un berahasındaki “Kardeşlerine efendi ol, annenin çocukları sana 

eğilsinler” ibaresi yorumcuların kafasını karıştırmıştır. Kimileri, ibareyi Ya’kūb’un 

Lea, Rahel, Zilpah ve Bilha’dan olma oğulları646 şeklinde sade bir şekilde 

yorumlamışlardır. Fakat geleneksel yorumcular dizeyi “Mesih” anlayışı çerçevesinde 

yeniden kurgulamışlardır: “… toplumlar sana hizmet etsin, Yafesîler ve Hâmîler; 

uluslar sana boyun eğsin, bütün Sâmîler. Sen bütün kardeşlerinin efendisi olacaksın, 

İsmâilîler ve Ketura’nın torunlarına. Annenin oğulları önünde diz çökecek647, Esav 

ve onun soyundan gelen krallar. Belamlılar gibi sana lanet okuyan herkese lanet 

olsun; Mûsa gibi seni kutsayan herkes kutsansın.”648 

 

 
                                                 
642 Zakovitch, s. 33-34. 
643 Tanhuma: Toldot, I, 11-12, 100; Zohar: Toldot , IV, 19/160; Ginzberg, I, 338. 
644 Moorhouse, s. 16. 
645 Tanhuma: Toldot, I, 11, 100; Ginzberg, I, 334; Life of Jacob, s. 24. 
646 The Interpreter’s Bible , I, 684. 
647 Midra ş Rabba: Bereşit , III, 66/4b, 58. 
648 Midra ş Rabba: Bereşit , III, 66/4a, 58; Ginzberg, I, 334-335. Mesih anlayışıyla ilgili yorumlarla 
ilgili özellikle bkz; Zohar: Toldot , IV, 19/145-149. 



 106

2.2.3.3. Esav’ın İlahî Kutsamayı Kaybedişi 

 

Ya’kūb’un ardından Esav, av yemeğini hazırlamış bir şekilde babasının 

karşısına çıkınca, İshak kandırıldığını anlamasının dehşeti ile titreyerek olayı ona 

anlatır. Esav, Ya’kūb’un kendini ikinci keredir∗ kandırdığını belirterek acı bir çığlık 

atar. Darmadağın olan yaşlı baba, sevdiği oğluna Ya’kūb kutsamasının hem etkisi 

hem de sonucu olan bir kutsama dillendirir:  

 

Yeryüzünün yağlı kesimleri hala barınağın olabilir ve yukarıdan göklerin çiyini (hala 

elde edebilirsin).  

Ancak kılıcınla yaşayacaksın. Kardeşine hizmet etmek zorunda kalabilirsin; ancak 

sıkıntıların çoğalınca, onun boyunduruğunu kırıp atabileceksin.649 

 

Midraş Tanhuma, İshak’ın dilinden Esav’ın başına gelen bu olayı haklı bir 

şekilde “Ava gittin ama avlanan sen oldun” şeklinde ifade eder.650 Esav’ın kritik bir 

tercih anında behor hakkını küçümsemesi, bizzat kendi elleriyle bu komplonun 

başarıya ulaşmasını sağlamış görünmektedir. Çünkü Esav’ın bir anlık keyfi için 

sorumluluklarını hafife alışı, Yüce İrade tarafından değerlendirilmiş ve onun 

dikkatsiz, ilahî değerleri küçümseyen, liyakatsiz ve “maneviyatsız bir Âdem (profane 

man)” olduğuna hükmedilmiştir. Bu hüküm, onun seçilmişliğini geri dönülemez bir 

şekilde engellemiştir.651 Buradan alınacak en büyük ders, ilahî sorumlulukların 

küçümsenemeyeceği ve îfâ edilmediğinde korkunç sonuçlar doğuracağı gerçeğidir. 

İshak’ın Esav’a verdiği beraha form olarak Ya’kūb’unkine benzese de her iki 

kutsama arasındaki fark belirgindir: İshak dehşete kapılarak titrediğinden olsa gerek 

berahaya belirsizlikle başlamış ve ne Tanrı’nın adını anmış ne de Ya’kūb’a 

bahşedilecek yer ve gök rahmetini anmıştır. Artık Tanrısal ahdin taşıyıcısı olan 

Seçilmiş evlat belli olduğuna göre, kutsanmış bölge tamamıyla Ya’kūb ve soyuna 

bahşedilmiş, Esav ise bu topraklarda sadece kılıcıyla yaşamaya mahkûm 

edilmiştir.652 Gökler, kutsiyet, ihsan, melekût âlemi ve cennet Ya’kūb’a 

                                                 
∗ Esav’ın ilgili ifadesi ve Ya’kūb adının etimolojisine ilişkin yapılan açıklama için “Esav” ve 
“Ya’k ūb” adlarının etimolojilerine bakılabilir. 
649 Yaratılış, 27/30-40. 
650 Tanhuma: Toldot, I, 11, 100. 
651 The Interpreter’s Bible , I, 684. 
652 Tora ve Aftara, I, 205; Zakovitch, s. 36-37. 



 107

bahşedilmişken; Esav, köleliğe, barbarlığa ve alçak dünya hayatına mahkûm 

olmuştur.653 Bu dizenin Edom’a ve sürgün öncesi İsrâil’in boyunduruğunda 

kalacağını işaret ettiği; diğer yandan Esav’ın bir gün boyunduruğu kıracağının 

belirtilmesi ise, berahayı güncel tutmak için E’nin kendi döneminde yaşananları 

yansıtmak için metne yazdığı sonucu çıkartılabilir.654 Son olarak Ya’kūb’un 

“dünyanın zenginliklerini” alırken, Esav’ın bundan mahrum olması, hem 

İsrâiloğullarının yaşadığı verimli topraklar ile Edomluların yerleştiği Yukarı 

Ürdun’deki dağlık ve çöl bölge arasındaki farklılığa hem de iki kardeşin doğum 

hikâyesindeki avcı-çoban toplumlar arasındaki temel rekabete bir göndermedir.655 

Başka bir yoruma göre, bir zamanların süper gücü Roma’nın Esav’ın soyundan 

gelmesi; İshak’ın Esav’a verdiği berahanın tezahürüdür.656 Fakat bizce, İshak’ı 

Esav’a sözleri bir beraha olmaktan ziyade, en kestirme ifadeyle, bir ’arur  yani 

bedduadır. Çünkü başkasının toprakların köle olmak ve rahmete kan dökerek 

kavuşmak, duanın değil bedduanın tezahürüdür. Zohar’da yer alan, “Esav’ın 

kutsanışı, Ya’kūb’unkiyle kıyaslanamaz. Aralarında dağlar kadar fark var!... 

Tanrı’nın adının anılmadığı bir kutsama kutsiyet taşımaz…”657 şeklindeki ifadeler 

yargımızı desteklemektedir. 

Rebeka ve Ya’kūb’un karakterleri ve gayet başarıyla yürüttükleri komplo 

yüzyıllarca değerlendirilmiş ve yorumcular Rebeka ve Ata Ya’kūb’un üzerinden bu 

çamuru temizlemeye çalışmışlardır. Buna göre bazı Yahudi bilginler, Rebeka’nın 

olaya şahit olmasıyla ilgili olarak da suçu hafifletilmeye çalışılmış, onun bu diyaloğa 

kulak misafiri olmadığını, Kutsal Ruh/Şekina’nın gelip ona haber verdiğini 

belirtmişlerdir.658 Aynı şekilde Ya’kūb’un “Ben senin behor oğlun Esav’ım” 

şeklindeki yalanını hafifletme çabasına girmişlerdir. Buna göre aslında Ya’kūb orada 

yalan söylememiş, sadece “Ben senin oğlunum…”659 veya “Ben (on emiri alacak 

olan kişiyim), senin behor oğlun (ise Esav’dır)” şeklinde takiyye yapmıştır.660 Bir 

rivayette Ya’kūb’un yasak meyveyi yiyerek dünyaya laneti getiren Âdem’ın 

                                                 
653 Zohar: Toldot , IV, 19/151-152. 
654 The Interpreter’s Bible , I, 684; Zakovitch, s. 36-37. 
655 De Vaux, s. 170. 
656 Ginzberg, I, 339; Tora ve Aftara, I, 204. 
657 Zohar: Toldot , IV, 19/150. 
658 Bkz; Tanhuma: Toldot, I, 10, 99; Zohar: Toldot , IV, 16/126; Ginzberg, I, 330. 
659 Jubilees, XXXVI/13, s. 161. 
660 Midra ş Rabba: Bereşit , III, 65/18, 47; Tora ve Aftara, I, 201; Zakovitch, s. 32. 



 108

temsilcisi olarak, dünyanın yeniden kutsanması için bu şekilde hilekâr bir yol 

benimsediği ifade edilir. Yani onun göre, yılanın çaldığı kutsamaları geri almaktır.661 

Bunun aksi başka bir rivayette ise Ya’kūb’un yalancı ve hilekâr olduğunun iması 

dahi, Esav’ı haklı çıkartan ve dayağı gerektiren bir şey olarak görülmüş ve Tora’daki 

“kusursuz bir Âdem” ibaresi buna şahit tutulmuştur.662 Benzer şekilde İshak’ın “Ses 

Ya’kūb’un sesi, ama eller Esav’ın elleri” şeklindeki şaşkınlık ifadesini Talmud gayet 

anakronik bir tarzda yorumlar. Buna göre ses, Hadrianus ve Vespasian gibi Romalı 

hükümdarların katlettiği Yahudilere ağlayan Ya’kūb’un sesi; eller ise, Bet a-

Mikdaş’ı ve Yahudilerin evlerini yakıp yıkarak haksız yere kutsal topraklara yerleşen 

Romalıların elleridir.663 

Velhasılı Tora’da açıkça anlatılanlar yönelik bu çelişkili teviller, Yahudi 

bilginleri daha mantıklı yorumlara yöneltmiştir. Bu yorumların Yahudi toplumunca 

en çok benimseneni, berahanın çalınmasını ve bu esnada gerçekleşen olayları 

Tanrı’nın iradesinin gerçekleşmesi kabulüdür. Berahanın kutsal insanlar vasıtasıyla 

yapıldığı ve fakat Tanrı’nın iradesi olmaksızın gerçekleşmeyeceği inancı, kutsama 

veya lanetlemenin her zaman ahlâkî düsturlara bağlı olmadığı sonucunu doğurdu. Bu 

noktada Yahudi algısını, fideist ve Tanrı yolunda zafere götüren her yol mübahtır 

şeklinde özetlemek mümkündür. Zohar’da bununla ilgili: 

 

Ya’kūb’un yaptığı her şey, Tanrı664 içindi; bu yüzden de Tanrı sürekli onunla beraberdi, 

şekinasıyla onu hiç yalnız bırakmadı. –Tanrı korusun- Şayet Esav zamanında kutsanmış 

olsaydı, Ya’kūb dünyanın hâkimi olamayacak ve sürekli sürgünde kalacaktı. Fakat 

Ya’kūb’un kutsanmasına Tanrı tarafından hükmedildi ve her şey olması gerektiği gibi 

oldu.665  

 

ifadesi yer alır. Diğer bir deyişle, kutsanmak Ya’kūb’un kaderiydi; çünkü 

doğumundan önce Rebeka’ya haber verilmişti. Kısaca, İshak Esav’ı seçmişse; Tanrı 

                                                 
661 Zohar: Toldot , IV, 19/141-142. 
662 Zohar: Toldot , IV, 9/77-78. 
663 Gittin , V, 57b. 
664 Metinde bizim “Tanrı” olarak verdiğimiz kelime, Zohar’da “Mübarek olan” anlamındaki The Holy 
One (קודשא בריך הוא) şeklinde geçmektedir. Bkz; Zohar: Toldot , IV, 16/126. 
665 Zohar: Toldot , IV, 16/126-127. 



 109

da Ya’kūb’u seçmiştir .666 Bizzat Tanrı tarafından yazılmış bu senaryoda Rebeka’nın 

tek rolü, Ya’kūb’u motive etmektir.667  

Rebeka ve Ya’kūb’un planını “Tanrı’nın iradesini gerçekleştirme” olarak 

görenlere karşın, bunu tarihteki en iğrenç olaylardan biri olarak vasıflandıranlar da 

olmuştur.668 Özellikle çağdaş dönemlerde yapılan yorumlara göre Ya’kūb için 

saldırganlaşan Rebeka, zalimliğiyle dikkat çeker. O, İshak’ı ikna edebilecekken 

Ya’kūb’u kandırmış669, benmerkezci davranarak oğullarını birbirine düşürmüş, 

Ya’kūb’un hayatını tehlikeye atmış 670; böylece hem İshak’ın güvenini sarsıp Esav’ın 

haklı öfkesini perçinlemiş hem de Ya’kūb’u tarih boyu küçük düşürecek bir karar 

alarak aile hukukunu hiçe saymıştır.671 Ayrıca Rebeka’nın, bedduayı üzerine 

alacağına dair söylemi yerini bulmamış; zira Ya’kūb bir ömür babasını ve kardeşini 

kandırmasının cezası olarak sıkıntılı bir hayat çekmiştir. Dolayısıyla her ne kadar 

Tanrı’nın iradesini gerçekleştirdiğine yürekten inansa da sabretmeden olayları 

kendisi yönlendirmeye çalıştığı için Rebeka, oğlunun yüzünü bir daha göremeden 

ölmekle cezalandırılmıştır.672  

İlahî kutsamanın çalınması, hem İshak ailesini paramparça etmiş, hem de 

Ya’kūb-Esav kardeşler ve soyları arasında onarılmaz bir geleceğe yol açmıştır. Bu 

olaydan sonra Esav, Ya’kūb’dan intikam almak için babasının vefatını beklemeye 

başlar.673 Esav’ın Ya’kūb’dan intikam almaya ettiği yemini hayatta iken tutamadığı 

görülür. Çünkü yıllar sonra Ya’kūb ve Esav’ın arası düzelecektir.674 Fakat çağlar 

sonra Ya’kūb ve Esav’ın soyları arasında dinmek bilmeyen bir çatışma ortamı 

kurulacak ve dönemin peygamberleri kutsama hikâyesini yeniden yorumlamaya 

başlayacaklardır. Zakovitch’e göre Yeşaya’nın kehaneti ve kutsamayla kurulan 

analojiye675 göre, Tanrı, Ya’kūb’dan/İsrâiloğullarından intikam almaya çalışan 

                                                 
666 Life of Jacob, s. 19-20. 
667 Tanhuma: Toldot, I, 10, 99; The Interpreter’s Bible , I, 681; Dods, s. 64-66; Moorhouse, s. 14.  
668 Levin, s. 66. 
669 The Interpreter’s Bible , I, 667-669. 
670 Zakovitch, s. 38. 
671 The Interpreter’s Bible , I, 681. 
672 The Interpreter’s Bible , I, 682; Dods, s. 70. 
673 Zakovitch, s. 37. 
674 Bkz; Yaratılış, 33:1-16. 
675 Yeşaya, 63:1-6: “Edom’dan, Bosra’dan al giyisiler içinde bu gelen kim? Göz kamaştırıcı giysiler 
içinde, büyük güçle yürüyen kim? ‘O benim! Adaleti duyuran, kurtarmaya gücü olan.’ Giysilerin 
neden kırmızı? Üstün başın neden çukurda üzüm çiğneyen biri gibi kızıla bulanmış? ‘Çukurda üzümü 
tek başıma çiğnedim. Yanımda halklardan kimse yoktu. Öfkeyle çiğnedim onları, gazapla ayaklarımın 
altına aldım. Kanları giysilerime sıçradı, bütün elbiselerimi kirletti. Çünkü öç alma günü 



 110

Esav’ı/Edom’u asla affetmeyecek ve gazabını gösterecektir. Buna göre peygamberler 

hikâyeyi anakronik bir okumayla yeniden değerlendirmişlerdir: Buna göre annesi ve 

kardeşi tarafından kandırılan ve bu yüzden intikam almak isteyen masum bir genç 

olarak gösterilen Esav, aslında katmer katmer cezayı hak eden bir şeytandır.676  

Durumun vehametini fark eden İshak ve Rebeka da çareyi Ya’kūb’u Haran’a 

göndermekte bulurlar. Bu, bir yandan Ya’kūb için yepyeni bir dönemi başlatırken, 

diğer yandan ocağından ayrılması ve Rebeka’yı ebediyen görememesine sebep 

olacaktır. Tam bu noktada biz İshak’ın Esav’dan bir şekilde vazgeçerek yönünü 

Ya’kūb’a çevirdiğini fark ediyoruz. Bu durumun sebebi Tora’da net değildir. İshak, 

belki artık her şeyi akışına bırakmış ve olayı biraz daha kaşıyarak evlatlarının daha 

fazla birbirine düşmesini istememiştir. Ya da Rebeka’nın sürekli Esav’ın Ken’anlı 

putperest eşlerinden bahsederek, bir nevi İshak’ın durumu kabullenmesinin 

altyapısını sağlamıştır.677 Çünkü olaydan sonra babasının gelinlerini sevmediğini 

gören Esav, babasını memnun etmek için kaderini özdeşleştirdiği amcası İsmâil’in 

kızı Mahalath’la evlenecektir.678 Belki de bazı yorumların belirttiği gibi Esav’ın ilk 

oğulluğu küçümseyip Ya’kūb’a satması, İshak’ın olayın sonucunu kabullenmesini 

hatta memnun olmasını sağlamış olabilir.679 Çünkü İshak, Ya’kūb’a gitmeden önce 

Esav gibi bir putperestle evlenememesini emrettikten sonra onu kendi arzusuyla 

ikinci defa kutsar: 

 

Kalk Padan Aram’a, annenin babası Betuel’in evine git ve dayın Laban’ın kızlarından 

biriyle evlen. Ve Her-Şeye-Kadir Tanrı seni mübarek kılacak, seni verimli kılıp sayıca 

çoğaltacak. Bir halklar topluluğu haline geleceksin. (Tanrı) Sana İbrâhim’in berahasını 

verecek, hem sana hem de seninle birlikte soyuna. Bu şekilde Tanrı’nın İbrâhim’e 

vermiş olduğu ve şu ana kadar yabancı olarak yaşadığın ülkeyi ele geçireceksin.680 

 

                                                                                                                                          
yüreğimdeydi, halkımı kurtaracağım gün gelmişti. Baktım, yardım edecek kimse yoktu. Destek verecek 
kimsenin olmayışına şaştım. Gücüm kurtuluş sağladı, gazabım bana destek oldu. Öfkeyle halkları 
çiğnedim, onları gazapla sarhoş ettim, yere akıttım kanlarını.” Zakovitch ilgili pasajda “kırmızı” 
anlamına gelen Edom’u bir nevi atası kızıl Esav’la özdeşleştirir. Nasıl ki kızıl Esav bir zamanlar 
berahayı kendisinden çalan Ya’kūb’dan intikam almışsa, günü geldiğinde berahayı bizzat Ya’kūb’a 
kendisi veren Tanrı etrafı kana boyayacak ve kızıl Esav ve soyundan intikam alacaktır. Bkz; 
Zakovitch, s. 41-48. 
676 Bu yorum bkz; Malaki, 1-5.  
677 Ginzberg, I, 341; Zakovitch, s. 40. 
678 Yaratılış, 28:6-9. 
679 Ginzberg, I, 337. 
680 Yaratılış, 28:1-4. 



 111

Bizce bu kutsama, hem artık İshak’ın gerçek varis olarak Ya’kūb’u kabul 

ettiğini hem de bir babanın câni gönülden yaptığı duanın ne kadar tarihüstü olduğunu 

gösterir. Bu bakımdan İshak’ın ilk duasından çok daha etkileyicidir. Ayrıca İshak’ın 

oğluna verdiği evlilik öğüdü, çok değerli başka bir kutsamanın ön şartıdır. Ata 

İbrâhim’in ahdine muhataplık ve kutsal toprak vaadini681 içeren bu kutsama, Ya’kūb 

için Seçilmiş halkın atası ve önderi olma yolunu açacaktır.  

Mezopotamya’da MÖ. II. binyılda görülen evlilik, evlat edinme, miras vb. 

hususlara dair birçok belgeye ulaşıldığı bilinmektedir. İkinci berahanın, antik 

dönemde kayıtlara geçen basit bir evlat edinme belgesine benzemesi ilgi çekicidir. 

Örneğin Hurri nüfusun hâkim olduğu Kuzey Suriye-Alalakh’dan çıkarılan XV. 

yüzyıla ait bir evlilik sözleşmesinde, bir babanın “ilk doğan” oğlunun yasal hakkını 

gözetmeyerek onun yerine küçük oğlunu atadığını görülür.682  

Ya’kūb’un annesiyle birlikte babası ve erkek kardeşini alt etmesi ve çağlar 

boyu bu hükümranlığın devam etmesi olayının birebir benzerini pagan Tanrı Ea’nın 

savaşını anlatan mitolojik bir hikâyede görülebilir: Tanrı Apsu, büyük oğlu ve veziri 

Mammu ile Tanrıça Tiamat’ın karnındaki ulusu yok etmek için anlaşırlar. Apsu’nun 

küçük oğlu, bilge ve kurnaz Tanrı Ea, annesi Tiamat’la birlikte bu planı bozmaya 

karar verir. Ea, bir sihir yapar ve Apsu ile Mammu’yu uyutur. Sonra Apsu’nun tacını 

ve elbiselerini alarak kendisi giyer, sonra da onu öldürür. Ardından kardeşi 

Mammu’nun burnuna taktığı iple onu hükmü altına alır. Biz bu mitte babasının 

garezine karşı annesinin koruyuculuğu altında büyük kardeşiyle savaşan Ea’yı ve 

babasını katlederek baş tanrı oluşunu görmekteyiz.683 

Antik dünyanın anlatıları insanın aklına şu soruyu getiriyor: Acaba antik 

dönemlerdeki uygulama ve mitler, kutsal kitaplara Tanrısal ahdin muhatabı ve 

seçilmişlik olarak mı yansıdı? Bu sorunun cevabını kesin olarak vermek güç olsa da, 

J1, J2 ve E tarafından aktarılan hikâyenin anakronik bir düzenlemeye tabi tutularak 

çağlar sonra iki toplum arasında meydana gelen çatışmaları, kutsal metne 

söylettikleri bir gerçektir. Muhtemeldir ki Tora yazarları yeni metni oluştururken 

pagan Yakındoğu’nun unsurlarından devşirmiş ve monoteistik bir algıyla kendi 

teolojilerini kurmuşlardır. Çünkü İbrânîlerin, birçok Sâmî, Hurri, Grek, Mısır, Aryan, 

                                                 
681 Ginzberg, I, 342-343; Zakovitch, s. 40. 
682 Bright, s. 79. 
683 Mitin ayrıntıları için bkz; Campbell, ss. 76-77. 



 112

vb. gibi ırkların kaynaştığı Ken’an topraklarında beraber yaşadığı; aynı zamanda 

Kutsal Kitap’taki anlatıların Semitik ve Aryan ögelerle yapılandırıldığı artık bilinen 

bir gerçektir.684 

 

 

                                                 
684 Campbell, ss. 116-117. 



 113

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

YA’K ŪB’UN HARRAN YOLCULU ĞU VE HAYATI 

 

3.1. VAYETSE 

Yaratılış 28:10’da başlayıp 32:3’de sona eren Vayetse paraşası, adını ilk 

pasuğundaki “ayrıldı, çıktı, yola düştü” manasındaki vayetse (ויצא) kelimesinden alır. 

Paraşa, berahayı alarak Esav’ın şerrinden kaçan Ya’kūb’un Beytel düşünü, 

Harran’da* kurduğu aile hayatını ve bu esnada dayısı Laban’a hizmet ettiği toplam 

yirmi yıllık sürgün hayatını kapsar. Ya’kūb’un biyografisinde Vayetse, onun 

peygamberlik ve atalığa geçtiği ara dönemi ifade eder. Baba ocağından ayrı kalacağı 

bu ara dönemde Ya’kūb, hem ilahî lütuflara mazhar olacak hem de geçireceği 

sıkıntılı süreçler sebebiyle pişerek Ata-Peygamber görevine uygun hale gelecektir. 

Rabbinik literatüre göre kaçtığında 63 yaşında olduğu iddia edilen Ya’kūb, 14 

yılını, Sam’ın yeşivasında geçirir.685 O, Esav’dan saklanmak için girdiği bu yeşivada 

hiç ara vermeden hatta uyumadan Tora eğitimi aldığı için686 sürgünü manevi bir 

zarar almadan atlatır.687 Laban’ın evinde ise evlenmek için yedi yıl çalışan Ya’kūb, 

rabbilere göre 84 yaşında evlenir. Bu garip yoruma kendileri de inanamayan rabbiler, 

“Esav evlendiğinde 40 yaşında idi. Peki bu ne anlama gelir? Demek ki, Tanrı 

Salih/tsadik kullarının işlerini geciktirirken, kötülerin işlerinde acele etmektedir” 

şeklinde durumu açıklarlar.688 Ayrıca rivayetlerde Ya’kūb’un yolculuğuyla ilgili 

Tora’daki boşluklar doldurulur. Buna göre Esav, amcası İsmâil’in kızıyla evlenmiş 

ve amcasını, babası İshak’tan intikam alması için kışkırtmıştır. Aynı zamanda 

Ya’kūb’u öldürmesi için kendi oğlu Eliphaz’ı görevlendirmiştir. O da Ya’kūb’u 

öldürmeyi başaramayınca, kendisi kardeşinin peşine takılmış fakat Tanrı onun tüm 

                                                 
* Suriye sınırının 10 mil kuzeyinde Anadolu topraklarında yer alan Harran/Haran’ın, bir kervan yolu 
olarak Babil metinlerinde adı geçer. Antik dönem pagan şehirlerinden biri olan Harran, özellikle 
İbrâhim ve Ya’kūb sebebiyle Yahudilik ve İslam açısından önemli bir bölge kabul edilir. William W. 
Hallo, “Harran”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, VIII, ss. 343-344. 
Tarihsel süreçte Harran’ın dinî ve kültürel durumunu Şinasi Gündüz Anadolu’da Paganizm-Antik 
Dönemde Harran ve Urfa adlı kitabında açıklamıştır. 
685 PRE, 35/45b, s. 263.  
686 Midra ş Rabba: Bereşit , I, 68/11e; Sefer Ha Yashar, 29/11, 72. 
687 Ginzberg, I, 341; Tora ve Aftara, I, 211. 
688 Midra ş Rabba: Bereşit , III, 68/5, 77; Ginzberg, I, 358. 



 114

tuzaklarını boşa çıkarmıştır.689 Rivayetlerin Ya’kūb’un yolculuğunu bu kadar 

enteresan olayla süslemelerinin sebebi, Tora yazarlarının, hikâye kahramanlarının 

duygu ve düşüncelerine fazla girmeden olayları sade fakat muğlak sunmalarıdır.690 

Bu bakımdan abartılı da olsalar rivayetler hem Tora’da belirtilmeyen boşlukları 

doldurmuşlar hem de Ya’kūb’un şahsiyetine olağanüstülük katmışlardır.  

 

Harita 5: Ya’kūb’un Harran’a göçü 

 

 

3.2. YA’KŪB’UN BEYTEL RÜYASI 

 

Modern Tora eleştirilerine göre Ya’kūb’un Beytel (Beytel) düşü/vizyonu, J2 

ve E metinlerinin birleşiminden oluşur. Daha soyut bir anlatım tarzına sahip J, 

Tanrı’nın Ya’kūb’a görünerek onu İbrâhim’in berahasıyla şereflendirişini ve rüyadan 

sonraki ayini anlatır.691 Buna mukabil E metni daha somut, detaylı ve renklidir. 

Kuzey İsrâil Krallığı’nın kutsal mabedi olan Beytel’in önemine dikkat çekmek 

                                                 
689 Ayrıntılı açıklama için bakınız; Ginzberg, I, 344-349. 
690 Zakovitch, s. 46. 
691 Cheney-Litt, s. 367. 



 115

isteyen E, Ya’kūb’un düşünde gördüğü merdivenle Beytel’i özdeşleştirir.692 Bu 

bakımdan Beytel mabedinin kuruluşunu anlatan E, hem bölgenin tarihine dikkat 

çekmekte hem de İsrâil ve Yehuda krallıkları arasındaki siyasi çekişmeleri 

yansıtmaktadır.  

 

3.2.1. Antik Dünyada Rüyalar ve Değeri 

 

Ya’kūb’un İsrâiloğullarının atası olarak seçilmesinde Beytel düşünün önemi 

büyük önem taşır. İnsanın gençliğinden itibaren hayatını şekillendirmesinde olduğu 

gibi, birçok toplumun ortaya çıkışı ve gelişiminde de rüyalar etkin rol oynar.693 

Aslında rüyalar, her toplumun kendi tarihini, kutsama ve mitleştirme girişimi olarak 

da görülebilir. Buna dayanarak antik toplumlardaki rüya tasavvurunu, bugünün 

modern ve pozitivist rüya tasavvurundan ayırmak gerekir. Bu sebeple eskiçağın rüya 

algısının tarifi konunun aydınlatılmasında yardımcı olacaktır. 

Antik dünyada rüya olgusu öncelikle gece ve uykuya bağlanıyordu. Örneğin; 

rüya kelimesinin karşılığı Sümercede “gecenin ürünü” anlamındaki 

ma.mú(d)/máš.ge; Akadcada ise “uyku (šuttu)” kelimesinden türeyen šittu idi.694 

Bilimsel bakış açısı bu dönemde gelişmediğinden rüyalar, psikolojik ve fizyolojik 

olarak açıklanamadı. Fakat bilimin yerine mistisizm hâkimdi. Genel kabul, rüyaların 

kâinatın ötesinde bir yerde var olan Tanrı(lar)dan tezahür eden şeylerin özel ân ve 

mekanlarda insan bilincinde görüntüler oluşturması şeklindeydi.695 Bu görüntüler 

aracılığıyla aşkın güçlerle iletişim kuran insanlar, kendilerine iletilen bir takım gizli 

bilgilere/sırlara ulaşıyorlardı. Her ne kadar antropomorfik tanrı algısına sahip olsa da, 

dönem insanı, ulvî kabul ettiği Tanrı(ları) veya ilahî varlıkları, süfli insanlarla 

eşitlemediği için, onların direk değil; sembolik ifadeler/alegorilerle, yani rüyalarla 

iletişim kuracağına inanıyordu.696 Başka deyişle, tanrılar mesajlarını “kendi 

sesleriyle” değil, simgelerle kodlayarak alıcılara sunuyorlardı. Bu sebeple 

boyutlararası algılara açık yani “ilahî boyut”la iletişim kurabilecek bir aracı yani 

                                                 
692 The Interpreter’s Bible , I, 688. 
693 L. B., “Dreams”, JE, New York-London 1906, IV, 654. 
694 Bottéro, Mezopotamya, s. 132. 
695 Theodor H. Gaster, “Dream”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, VI, 8. 
696 B., IV, 654-655. 



 116

peygamber/kâhin/şaman seçip, onu sırlarını yaymakla da görevlendirirlerdi.697 Ulvî 

ve süflî âlem arasındaki bu diyalektikte tüm doğa kehanet malzemesi ve simge olarak 

kullanılır; bu simgeler alegorik olarak yorumlanırdı.698 Rüyaları bilinçaltının bir 

ürünü olarak gören ve onlara kesinlik atfetmeyen günümüz bakış açısının aksine, 

Ya’kūb’un yaşadığı dünyada rüyalar –neredeyse- mukadder ilahî bildirimler olarak 

kabul edilirdi. Bu sebepten Sümerlerden bu yana Yakındoğu’da belli bir amaç ve 

meseleyi tanrılara danışmak için rüyaya yatmak veya vuku bulma ihtimali yüksek 

görülen kötü düşler sonrası, rüyanın şerrinden korunmak için birçok kötülük kovma 

riti düzenlemek yaygın bir gelenek olarak bilinmektedir.699. 

Tek tanrıcı dinlerde ise rüyalar genellikle peygamberlerle ilişkilendirilir.700 

Bu bakımdan peygamberler ve rüyalar hep birlikte anılmıştır.701 Hele bir de rüya 

kutsal bir mekanda görülmüşse, dinî bakımdan çok daha önemli ve değerlidir. Bu 

tarz rüyalar sıradan olmaktan çıkarak vizyona dönüşür ve din diliyle ifade edilir.702 

Zohar, rüyanın peygamberlik makamından altmış derece yüce olan Tanrısal 

Makamdan (Nukva) Cebrâil vasıtasıyla insan aktarıldığını ve vahiyden altı derece 

aşağıda olduğunu belirtir.703 Bu yüzden de rüyalar, altmış makam daha düşük olan 

bir vahiy çeşidi kabul edilir.704 Tanah’a göre rüyalar, kutsal mekânlarda gerçekleşen 

ve insanların Tanrı’yla görüşebilmelerini sağlayan bir mekanizmadır.705 Dolayısıyla 

Tanah’taki rüyalar, içeriği irdelenebilen ve gelecekten işaretler taşıyan nebevî bir 

özelliğe sahiptir. Ayrıca Tanah’ta geçen rüya yorumları, astroloji veya okkültizme 

değil; sadeliğe ve samimiyete dayalı sembolik yorumlardır.706 Buna binaen 

Tanah’taki anlatımları kıssa ve alegori olarak ikiye ayıran Mûsa ben Maymon, 
                                                 
697 Gaster, VI, 8. 
698 Bottéro, Mezopotamya, s. 130-131; Arthur Cotterell, The Encyclopedia of Mythology, Hermes 
House, China 2006, s. 40. 
699 Bottéro, s. 56; Gaster, VI, 9. Mezopotamya’da bulunan bir tablette bu rite ilişkin şu ifadeler geçer: 
“Ey Tanrım! (Beni tehdit eden) laneti dağıt ve uzaklarda yok et! Rüzgâr düşümde gördüğüm kötü 
yazgıyı uzaklara götürsün.” Bu dua, şu hareketle birlikte söylenmelidir: “ İlgili ki şi böyle bir düş 
gördüğünde, (sabahleyin) ayağını yere basmadan önce (yukarıdaki duayı okuyarak), orada bol bol 
şarap içecek ve daha sonra yalnızca ayaklarını yere basacaktır. O zaman düşünden bekleyeceği kötü 
yazgı ondan uzaklaşacaktır.” Bottéro, Mezopotamya, s. 147-149. 
700 Barbara Tedlock, “Dreams”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, USA (1987) 2005, IV, 2489. 
701 B., IV, 655. 
702 Cheney-Litt, s. 367. 
703 Zohar: Vayetze, V, 8/50. 
704 Zohar: Vayetze, V, 11/70. İlgili açıklama Hz. Peygamber’in “Sâdık rüya (müminin rüyası), 
peygamberliğin kırk altı cüzünden (“elli cüzünden…”, “yetmiş cüzünden…” şeklinde rivayetler de 
mevcuttur) bir parçadır” hadisiyle paralellik arz etmektedir. Buhârî, “Ta’bîr”, 2, 6994. 
705 Zakovitch, s. 47; Gaster, VI, 8. 
706 B., IV, 655. 



 117

Ya’kūb’un birazdan anlatacağımız Beytel düşünün alegorik olarak yorumlanması 

gerektiğini belirtmiştir.707 

 

3.2.2. Biçare Bir Kaçak  

 

Bu bölümde Ya’kūb, insanın duygularını depreştiren, sürgüne uğramış bir 

gezgindir. O, ağabeyi Esav gibi özgür bir doğa adamı değil; “çadırlarda oturmaya 

alışkın” ve sadece sürülerini güden bir çobandır.708 Gönlünde ne belli bir arayış ne de 

hayatının bundan sonrası için bir plan vardır. Sadece onun gibi garip yolcular, 

bomboş arazilerde yalnız olmanın anlamını bilirler. Beklenmedik yerlerde bir 

parıltının ortaya çıkabileceği hakikatini de ancak Ya’kūb’taki gibi bir umut 

gösterebilir. Çünkü o, sadece bir seyyah değil; aynı zamanda kaçak bir suçludur. Bu 

yüzden o belki, Tanrı’yı görmeyi bile hak etmemektedir. Öte yandan O’nu görmeye 

en çok ihtiyacı olan kişi de, yine odur. Çünkü Ya’kūb, bütün hayatı boyunca bunu 

arzulamış, Esav’ı behor takası için bu yüzden ikna etmiş ve babasını da yine bu 

yüzden kandırmıştır. Dahası o, Esav gibi hiçbir zaman maddi dünyadan zevk 

almamış ve yaptıklarını da inandığı yüksek değerlerden ötürü yapmıştır. İşte böyle 

küçük düşürücü bir suçluluk hissi ve fakat tutkulu isteği sayesinde Tanrı onun 

yüzüne bakmış ve bütün bir ihtişamıyla onu kutsamıştır. Yaptığı her ne olursa olsun 

Tanrı ıssız diyarlarda onu kimsesiz bırakmamış ve sarp kayalıklara kurduğu ilahî 

merdiveniyle ona peygamberliğin, seçilmiş bir halkın atası olmanın ve kutsal 

topraklardaki zaferin kapısını aralamıştır.709  

Yahudi mistisizmi, Ya’kūb’un Beer-Şeva’dan çıkarak Harran’a doğru yola 

çıkışını güneşin batışına benzeterek710, bu anlatımı Kutsal Mabed’in yıkılarak 

İsrâiloğullarının sürgüne edilişinin bir işareti olarak yorumlar.711 Bu yorum, 

“Ya’k ūb” adının kökenini işlediğimiz bahiste, Ya’kūb’un geceye tekabül etmesini 

ifade eden modern yorumla tuhaf şekilde uyum sağlar.712 Yani Ya’kūb’un Esav 

karşısında savaşmasıyla güneş batmış ve akşam olmuştur. Artık günün yeniden 

                                                 
707 Jervis-Jervis, s. 422. 
708 Zakovitch, s. 47. 
709 The Interpreter’s Bible , I, 688-690. 
710 Zohar: Vayetze, V, 1/1-2. 
711 Zohar: Vayetze, V, 7/41, 31. 
712 Bkz; Dukstra, “Jacob”, s. 460. 



 118

doğumuna vesile olacak yeni bir savaş başlamaktadır: Ya’kūb ve Laban. Ayriyeten 

Ya’kūb’un kutsal topraklardan çıkarak Harran’a ilerlemesi de, Ya’kūb’un Samael’in 

yani şeytanın karısına doğru gidişi olarak tasvir edilmektedir.713 Yahudi mistik algısı 

İyilik ve Kötülük’ün her birine eril ve dişil yönler atfeder. Bu tıpkı kendisinden şarap 

yapılan bir meyvenin tatlı suyu ve posasının birbirinden ayrılması gibidir. Özünde su 

ve posa tek bir meyveyi oluşturmaktadır. Aynı şekilde tek forma sahip kötülüğün de 

eril ve dişil yanları bulunur. Toldot’ta kötülüğün eril formu, yılan olarak tasvir edilen 

Samael ve Esav olarak verilmişti. Şimdi Vayetse’de Ya’kūb, dişil form olan 

Samael’in fahişe karısı* olarak nitelenen Laban’a doğru yol almaktadır.714 

İşte bu halet-i ruhiyeyle anlatılan Ya’kūb’un düşü, Vayetse’de kısa ve öz bir 

şekilde sunulur. Beer-Şeva’dan Harran’a doğru yola çıkan Ya’kūb, yolda gecenin 

çökmesiyle belli bir mevkide gecelemek ister. Etraftan topladığı taşları başının altına 

koyarak uykuya dalar. Rüyasında yer ve gök arasında kurulu bir merdiven ve bu 

merdivenden aşağıya inip çıkan melekler gören Ya’kūb, kafasını kaldırdığında 

Tanrı’nın varlığıyla yüzleşir. Tanrı ona şöyle seslenir:  

 

Ben, baban İbrâhim’in Tanrısı ve İshak Tanrısı Aşem’im.715 Üzerinde yatmakta olduğun 

ülkeyi sana vereceğim –ve soyuna. Soyun toprağın tozu gibi olacak. Batıya, doğuya, 

kuzeye ve güneye yayılacaksın. Yeryüzünün tüm aileleri senin sayende mübarek 

                                                 
713 Zohar: Vayetze, “Samael and The Wife of Harlutry” V, 4. 
* Zohar’daki bu anlatım tarzı, bize antik dönemin dişi şeytanı Lilith’i anımsatmaktadır. Lilith ’in 
Sümerce líl  kökünden geldiği düşünülür ve bu köken, MÖ. III. binyıla ait Gılgamış Destanı’nda 
İnanna’nın diktiği ağacın gövdesine sarılan yılanı ifade eden ki-sikil-líl -lá ifadesine kadar gider. Bu 
kullanım daha sonra Mezopotamya’dan Suriye bölgesine mitin yayılmasıyla Semitik dillere lilitu ve 
lamashtu, İbrânîceye de lilith  olarak geçer. İbrânîcede Lilith  bu dilde “gece” anlamındaki laylâ ,(לילית) 
 ile kökteştir. Lilith’in en önemli özelliği kısır ve seksualiteye sahip dişi bir şeytan oluşudur. Bu (לילה)
bakımdan mitolojide erkekleri tahrik eden ve zehriyle bebekleri zehirleyen bir yılan olarak anılır. 
Ayrıca Lilith, Yeşaya 34:14’deki atıf sebebiyle Yahudi şeytan araştırmalarında kilit isim olmuş ve 
Yahudi tarihindeki birçok kadın onunla özdeşleştirilmi ştir. Midraşlarda Adem’ın Havva’dan önceki 
ilk eşi, Talmud’da Ormuzd’ın (Hormiz) Lilith’in oğlu olarak kabul edilmesi yanı sıra Esav ve 
Mahalath’ın kızı (İsmâil’in torunu) Agrath; Zohar’da Samael’in eşi “Şeytanların Kraliçesi” Naamah 
ve Yahudi kültüründe de Saba Melikesi Lilith ile eşitlenen karakterlerdir. Sözün kısası mitolojide 
yılan şeklinde dişi bir şeytan olarak anılan Lilith, çağlar boyu eril şeytanın yoldaşı olarak anılmış ve 
birçok halk inancına farklı isimlerde malzeme olmuştur. Ayrıntılı bilgi için bkz; M. Hutter, “Lilith”, 
DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, Cambridge 1999, ss. 520-521; Rebecca M. 
Lesses, “Lilith”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, (1987) 2005, VIII, ss. 5458-5460; Gershom 
Scholem, “Lilith”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XIII, ss. 17-19. 
714 Zohar: Vayetze, V, 4/23-24. 
715 “O’nun kutsal adı” anlamına gelen Aşem (השם), Yahudiler tarafından Tanrı’nın en kutsal ismi 
olarak kabul edilen YHVH (יהוה)’nin yerine kullanılır. YHVH’nin kutsal metin okurken bile olsa 
telaffuzu yasaklanmıştır. YHVH adının anlamı, tarihsel perspektifi ve kullanımının yasaklanmasına 
ili şkin ayrıntılara bakınız; Fuat Aydın, “Bir Sessizliğin ya da Yhvh’nin Tarihi”, Usûl İslam 
Araştırmaları , Sayı: 2, Temmuz-Aralık 2004, ss. 103-128. 



 119

kılınacaklar ve soyunun (sayesinde). Ben yanındayım. Gideceğin her yerde seni 

koruyacağım ve seni bu ülkeye geri getireceğim. Seninle ilgili konuştuklarımı yerine 

getirene kadar seni terk etmeyeceğim.716 

 

3.2.3. Solam: Göklere Kurulan Merdiven 

 

Yaratılış’ın bu bölümü özellikle üç unsurla dikkat çeker. Bunlardan ilki, 12. 

pasuktaki yer ile gök arasına kurulu merdiven kelimesidir. İbrânîcesi solam (סלם) 

olan kelimenin kökeni “taş döşemek/dizmek ve yol yapmak” anlamına gelen s-l-l 

fiilidir. “Ta (סלל) şla döşenmiş rampalı yokuş” anlamına gelen misla (מסלה) kelimesi 

de bu kökten gelir. Ayrıca solam, Akadca “bağlantı kurmak” anlamına gelen 

simmiltu kelimesi ile kökteştir. Bazı yorumlara göre solam ve simmiltu kelimelerinin 

köken birliği, Mezopotamya’nın basamaklı tapınak kuleleri olan zigguratları 

hatırlatır. Bu kuleler, gökteki tanrılar ve insanoğlu arasında bir nevi bağlantı görevi 

gören “gök merdivenleri”ydi.717 Diğer taraftan merdiven, antik Beytel mevkisi olan 

Beitin’in∗ kuzey yamacındaki tepenin yakınlarında “9 ya da 10 fit uzunluğunda 

sütunlar yapmak için birbirinin üzerine yığın haline getirilen büyük taşlar”ı 

anımsatır.718 Geleneksel görüşe göre ise solam, Tanrı’nın yüce makamını ifade 

eder.719 Ben Maymon**  merdiveni her şeyin kaderini tayin eden ilahî takdirin simgesi 

olarak yorumlar. Ona göre merdivenin yerdeki ayağı, insanı dara düşüren her türlü 

ilahî takdire karşı sabır ve sadakati; göklere uzanan zirvesi ise, ilahî takdirin 

hayattaki her şeye nüfuzunu simgeler. Ayrıca merdivenin her bir basamağı, ilahî 

                                                 
716 Yaratılış, 28:13-15. 
717 Cheney-Litt, s. 367-368; The Interpreter’s Bible , I, 689; Zakovitch, s. 48; Allen P. Ross, “Jacob’s 
Vision: The Founding of Bethel”, Bibliotheca Sacra, 142 (1985), Dallas, s. 228. 
∗ Bugün Ramallah’ın 5 km. kuzeydoğusunda bulunan bir Filistin şehridir. Bkz; 
http://en.wikipedia.org/wiki/Beitin (24.11.2013). 
718 The Interpreter’s Bible , I, 689. 
719 Life of Jacob, s. 33. 
**  Rabbi Mûsa ben Maymon, kısaca Rambam olarak da bilinir. MS. 1135 (1138)’de Endülüs (İspanya) 
Emevileri döneminde Cordoba’da doğdu. Yaşadığı dönemdeki Muvahhid hareketi sebebiyle Fas, 
Mısır, Filistin gibi birçok bölgeye göç etti. Son olarak 1204’te vefat etti ve Tiberya’ya gömüldü. Ben 
Maymon, büyük bir Rabbinik âlim olmasının yanı sıra, büyük bir fizikçi ve filozoftur. Yahudi 
literatürünü sistemli hale getiren kişi olarak kabul edilir. Bu bakıman Yahudi tarihinin yetiştirdiği en 
büyük otoritelerden biri olarak kabul edilir. Ayrıntılı bilgi için bkz; Louis Isaac Rabinowitz, 
“Maimonides”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XIII, ss. 381-385. 
Ayrıca Maimonides hakkında Türkiye’de müstakil bir tez çalışması da yapılmıştır. Bkz; Yasin Meral, 
“ İbn Meymûn’un Eserlerinde İslam ve Müslümanlar”, AÜSBF Basılmamış Doktora Tezi, AÜSBF, 
Ankara 2012. 



 120

takdir için ortaya konan eylemler ve makamlardır.720 Benzer bir yorum yapan Yahudi 

mistisizmi merdiveni, tüm erdemlerin ve inancın kendisinden fışkırdığı ilahî Tanrısal 

Mekan (Nukva) ve Tanrı’nın Kutsal Arabası (chariot) olarak yorumlar. Her basamak 

zirveye yani kutsiyete ulaşan bir mertebedir. Merdivenin sağı İbrâhim’i, solu ise 

İshak’ı temsil eder. İki arasının arasında bulunan Ya’kūb, sadece evlenerek 

seçilmişliğe kavuşacağını anlamıştır.721 Başka bir görüşe göre merdiven Ya’kūb’un 

miracıdır. Dolayısıyla bu bir rüyadan öte bir vizyondur. Ya’kūb, Lut kavmini yok 

eden iki melekle (ki o melekler kendisine Beer-Şeva’dan ayrıldığından beri eşlik 

etmişlerdir) birlikte göğe yükselmiş ve orada Mûsa’ya Sinai’da verilen vahyi722, 

Tanrı’nın kutsal adını ve Bet a-Mikdaş’ın kuruluşu ve yıkılışı gibi Yahudi tarihindeki 

çok önemli olayları müşahede etmiştir.723 Pseudepigrafik bir eser olan Ya’kūb’un 

Merdiveni* ise çok daha ayrıntılı bir merdiven tablosu çizer: Bu merdivenin on iki 

basamağı ve her basamağında sağ ve solunda olmak üzere yirmi dört yüz vardı. 

Zirvede ise yüzü ve gövdesinden ateş, gözlerinden ışıklar çıkan bir adam 

duruyordu.724  

 

 

 

 

 

                                                 
720 Jervis-Jervis, not: 1, s. 422. 
721 Zohar: Vayetze, V, 9/59-60, 62. 
722 Solam ve Sinay kelimelerindeki harflerin aynı sayısal değere (130) sahip olmaları bakımından 
Yahudi bilginler, Ya’kūb’un rüyasındaki merdivenin Sina dağına ve vahyine işaret ettiğini 
belirtmişlerdir. Bkz; Tora ve Aftara, I, 210. 
723 Ginzberg, I, 350-351. 
* Pseudepigrafik bir eser olan Ya’kūb’un Merdiveni (Ladder of Jacob); başka bir pseudepigrafik eser 
olan Apocalypse of Abraham’ın pek kabul görmeyen versiyonlarından biridir. Eser, MS. I. yüzyılda 
Roma topraklarında yaşayan Yahudilerin Slavca edebî mirasına (Explanatory Palaea; Slav. Tolkovaja 
Paleja) aittir (Yahudilerin Slavca literatürü hakkında ayrıntılı bilgi için bkz; Andrei A. Orlov, “The 
Slavonic Pseudepigrapha”, http://www.marquette.edu/maqom/pseudepigrapha.html (07.12.2013); 
“The Jewish Pseudepigrapha in the Slavic Literary Environment” 
http://www.academia.edu/657477/Jewish_Pseudepigrapha_in_Slavic_Literary_Environment 
(07.12.2013) ). Oldukça tahribata uğrayan ve orijinali şu an Moskova Rumjançov Müzesi’nde bulunan 
eser, ilk olarak 1900’de Göttingen’de İngilizce’ye çevrilmiştir. Slavcadaki Yahudi literatürüne yönelik 
çalışmalar kapsamında eser yeniden düzenlenmiş, yorumlanmış ve böylece Slavca orijinalinden 
oldukça farklılık kazanmıştır. Ladder of Jacob’un içeriği, üzerinde yapılan yorumlar, eklemler ve 
değişiklikler için bkz; The Lost Apocrypha of the Old Testament, by. Mortague Rhodes James, 
NewYork: The Macmillan Company 1920, I, ss. 96-103; “Ladder of Jacob”, The Old Testament 
Pseudepigrapha, by. H. G. Lunt, Doubleday & Company, NewYork 1985, II, ss. 401-406. 
724 Ladder of Jacob, 1/1-12; 2/17. 



 121

3.2.4. Tanrı’nın Melekleri 

 

Merdivenden inip çıkan melekler, Ya’kūb’un rüyasında başlıca rol 

oynarlar.725 Bir yoruma göre melekler, ilahî takdirin gerçekleşmesi için hizmet eden 

varlıkların temsilidir. Onların göğe çıkmaları, insanların ilahî buyruklara 

yönelmelerini; aşağı inmeleri ise bu buyruklardan yüz çevirmelerini simgeler.726 

Yüzleri Ya’kūb’a dönük olan bu melekler, “İşte bu, Şeref Tahtı’nda oturan şahsın 

çehresidir!”727 Bu olayı bir vizyon olarak değerlendirenler, melekleri, Ya’kūb’a 

yalnız olmadığını gösteren728 ve tarihî kronolojide İsrâiloğullarına üstün gelecek dört 

krallığı sembolize ettiğini söylerler. Bu halkları temsil eden meleklerin merdivendeki 

konumlanışları da, onların hâkimiyet yıllarına tekabül eder: Babil meleği 70 

basamak, Med (Pers) meleği 52 basamak, Yunan (Roma) meleği 130 basamak çıkıp 

inmiş fakat Edom meleği sürekli çıkarak hiç inmemiştir. Bu tarihî bildiriden korkan 

Ya’kūb’a Tanrı, soyuna yönelik ilahî koruma vaat etmiştir.729 Başka bir yorumda 

meleklerin iniş-çıkışı, Ya’kūb’un Ken’an’dan Harran’a gidişinin sembolüdür. Zira 

rabbilerin büyük çoğunluğu Ya’kūb’un gördüğü şeyi, ona kutsal topraklarda 

refakatlik eden meleklerle bu toprakların dışında refakatlik edecek melekler 

arasındaki görev değişimi olarak yorumlamışlardır.730 Zohar, Kumran Yazmaları* ve 

Neofiti Targum**  gibi bazı kaynaklarda Ya’kūb’un rüyasındaki meleğin, efsanevi 

başmelek Sariel/Metatron∗∗∗ olduğu ve uyandıktan sonra rüyayı Ya’kūb’a açıkladığı 

                                                 
725 Lunt, II, 405. 
726 Jervis-Jervis, not: 1, s. 422. 
727 PRE, 35/45b, s. 265. 
728 Zakovitch, s. 48. 
729 Tanhuma: Vayetse, I, 103-104; PRE, 35/45b, s. 265; Ginzberg, I, 351; Tora ve Aftara, I, 210. 
730 Midra ş Rabba: Bereşit , I, 68/12; Tora ve Aftara, I, 210; Zakovitch, s. 50. 
* Kumran veya Ölü Deniz Yazmaları, 1947 yılında, çoban bir çocuk tarafından Filistin’deki Ölü Deniz 
(Lut Gölü) yakınlarında bir mağaranın içinde tesadüfen bulundu. İlerleyen zamanlarda toplam 11 
mağaradan daha çıkarıldı. Kumran Yazmaları, günümüz bilim dünyasında Yahudiliğe ve Hristiyanlığa 
dair bilinen en eski kutsal metinler olarak kabul edilmektedir. Bu yazmalar, Tanah ve yorumlarına 
ili şkin binlerce el yazmasından oluşması ve dönemine ilişkin muazzam bir bilgi kaynağı oluşturması 
itibariyle önemli bir zenginliğe sahiptir. Bu bakımdan yazmalar, teolojik düşünce tarihi açısından 
çağımızın en büyük ve en anlamlı keşfi olarak değerlendirilmiştir. Ayrıntılı bilgi için bkz; Mustafa 
Selim Yılmaz, Kumran Yazmalarının Ahit Geleneği Çerçevesinde Değerlendirilmesi, Ayışığı 
Kitapları, İstanbul 2013. 
**  İbrânîce “açıklamak, çevirmek” anlamına gelen tirgem kökünden türeyen Targum, Aramîce ve 
İbrânice Tora çevirilerine verilen genel bir addır. Yehuda Komlosh, “Targum”, EJ, edt. F. Skolnik-M. 
Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 2007, XIX, 513. Targum Neofiti ise, Filistin/Batı Targumu adıyla 
Targum literatürünün bir çeşidini oluşturur. 
∗∗∗ “Metatron” adıyla da bilinen Sariel, Tanrı katındaki özel konumuyla bilinen ve diğer başmeleklerin 
kralı kabul edilen melektir. Sariel/Metatron figürü, Tannaim âlimleri dönemi ezoterik doktrininden 



 122

kaydedilir.731 Buna göre yükselen melekler, Tanrısal makamın temsilcisi Metatron’a 

yakın olanlar; alçalanlar ise bu makama uzak olanlardır.732 Apokaliptik bir diğer 

yorum ise bu metaforu, dünyaya gönderilecek olan kurtarıcı olarak yorumlar.733 

Modern yorumlara göre Ya’kūb’un rüyasında merdivenden göğe doğru inip 

çıkan melekleri görmesi, aslında bir Babil miti olan Nergal ve Ereşkirgal’i 

anımsatmaktadır. Bu iki tanrı, dünya ve ölüler diyarı (Şeol) arasında bağlantı kurmak 

için bir merdiven kullanırlardı. Dolayısıyla Ya’kūb’un rüyası, bu Babil mitinin 

Tora’ya eklenmiş monoteistik formudur. Farklı olarak burada merdiven, yeryüzü ve 

ölüler diyarına değil; yer ve gök arasındaki bağlantıyı sağlıyordu. Çünkü mitteki 

ilgili anlatım Tanah’ın ne tek tanrılı dünya görüşüne ne de Ya’kūb’un manevi 

yükselişine ilişkin vermek istediği mesaja uygundur.734 

 

3.2.5. İbrâhim’in İlâhî Kutsaması 

 

Rüyadaki en dikkat çekici unsur, Tanrı’nın Ya’kūb’la ahitleşmesi yani gerçek 

berahayı Ya’kūb’a vaad etmesidir. Bu, babasının gerekli şartları sağladığı takdirde 

kendisine verileceğini belirttiği en büyük kutsama, yani İbrâhim’in kutsamasıdır.735 

Bu beraha, Tanrı’nın Harran’da İbrâhim’e yaptığı çağrı ve bunun üzerine onun 

Ken’an topraklarına göç ettiği asıl berahadır: 

 

Ülkenden, doğduğun yerden ve babanın evinden (ayrıl), sana göstereceğim ülkeye git. 

Seni büyük bir millet haline getireceğim. Seni mübarek kılacağım ve ismini 

yücelteceğim. Bir beraha olacaksın. Seni mübarek kılanları mübarek kılacak, seni 

                                                                                                                                          
Book of Enoch adlı apokaliptik eser vasıtasıyla Yahudi literatürüne geçmiştir. Aggadik eserlerde 
öncesinde Metuşelah’ın babası Enoch/Hanok (חנוך) olarak anılan Metatron, sonra Tanrı katına 
çekilerek meleğe dönüşmüş ve cennette olduğu kesin olan dokuz kişi arasında anılmıştır. 
Metatron/Enoch’un Kur’ân-ı Kerîm’deki İdris Peygamber olduğu düşünülür. Ayrıntılı bilgi için bkz; 
Nahum M. Sarna ve diğerleri, “Enoch”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 2007, 
VI, 441-442; Gershom, Scholem, “Metatron (Matatron)”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 
Jerusalem 2007, XIV, 132-133. 
731 Zohar: Vayetze, V, 11/71-72; Ladder of Jacob, 3/1-5. 
732 Zohar: Vayetze, V, 11/71-73. Zohar’da özellikle yükselen meleklerin isimleri zikredilir. Onlar, 
Melek Metatron ile yükselip alçalan Tanrı Elohim’in değerli incileri olan on iki melektir: Mikâil, 
Kadmiel, Pedael, Cebrâil, Zadkiel, Kasdiel, Rafael, Raziel, S’turiyah, Nuriel, Yofiel ve Haniel’dir. Bu 
on iki melek, İbrânîce “melek” anlamındaki şinan (שנאן) kelimesini oluşturan öküz (şur/שור), akbaba 
(neşer/נשר), aslan (arye/אריה) ve dualizmi simgesi sofid nun (ן) harfini de temsil ederler. 
733 Ladder of Jacob, 7/1-9. 
734 Zakovitch, s. 48; Ross, s. 229. 
735 Life of Jacob, s. 33; Zakovitch, s. 49. 



 123

lanetleyeni ise lanetleyeceğim. Yeryüzünün tüm aileleri senin sayende mübarek 

kılınacaklar.736 

 

Lut’tan ayrıldıktan sonra, Tanrı’nın İbrâhim’e ikinci kez verdiği benzer bir 

beraha da aynı şekilde kutsal toprak, seçilmiş soy ve tüm insanlığın İbrâhim’in 

kendisi ve soyuyla beraber mübarek kılınması ahdini içeriyordu. İşte bu beraha şimdi 

Esav’dan ayrılarak kaderinin peşine düşen ve Ata İbrâhim’in geldiği topraklara 

doğru ilerleyen Ya’kūb’a veriliyordu.737 İbrâhim’in Tanrı ile yaptığı ahit ve 

seçilmişlik, bundan böyle Ya’kūb ve soyu üzerinden devam edecektir. Ayriyeten, bu 

beraha Ya’kūb’un evlenmeye niyetlendiği kadına, yani seçilmiş halkın annesine de 

vurgu yapmaktadır. Bu bakımdan Ya’kūb’un kendine bulacağı eş, beraha kapsamına 

giren her şeyin sebebi ve garantisidir.738 Aynı şekilde “Tanrı’nın şekinasının 

bulunduğu kutsal Beytel’de Seçilmiş Ata Ya’kūb’a Tanrı neden açıkça değil de 

rüyasında görülmüştür?” sorusu, Zohar’da o ân Ya’kūb’un hem bekâr dolayısıyla 

yarım sayılması, hem babasının hayatta olması ve kutsal topraklarda bulunmaması 

sebebiyle üstünlüğünün tezahür edemediğini belirtir.739 Çünkü erkek ve kadın, ancak 

evlendiğinde mükemmelliğe kavuşur.740 

 

3.2.6. Ya’kūb’un Beytel’de Tanrı’yla Ahitle şmesi 

 

Uykusundan büyük bir korkuyla uyanan Ya’kūb, irkilir ve bu ürkütücü yerin 

Tanrı’ya ait bir bölge olduğunu belirtir. Burası Tanrı’nın evi ve göklerin kapısıdır. 

Asıl adı Luz olan şehir bundan böyle Beytel olarak anılmaya başlanır.741 Apokrif 

kaynaklarda başmelek Sariel’in uyandıktan sonra rüyanın yorumunu Ya’kūb’a 

yaptığı ve rüya üzerinden hem Ya’kūb’un hem de neslinin geleceğini açıkladığı 

belirtilir.742 

“Badem ağacı” anlamına gelen Luz’un (לוז), bu şehirde badem ağaçlarının 

çok bulunması sebebiyle kente ad olduğu sanılmaktadır. Geneleksel kanaate göre 

                                                 
736 Yaratılış, 12:1-3. 
737 Zakovitch, s. 49. 
738 Ross, s. 230. 
739 Zohar: Vayetze, V, 8/48-49, 38. 
740 Zohar: Vayetze, V, 9/62-63. 
741 Yaratılış, 28/16-17. 
742 Bkz; Ladder of Jacob, 4-7. 



 124

kentin ismi, Ya’kūb’un düşünden sonra Beytel olarak isimlendirilir.743 Her ikisinin 

de aynı kent olduğu sadece Yaratılış’ın bu pasuğunda değil; Yaratılış’ın 35:6 ve 48:3. 

pasuklarında da ifade edilir. Fakat Tanah’ın başka bölümlerinde Luz ve Beytel farklı 

kentler olarak da anılır.744 Tanah sonrası eserlerde ise bu iki kent, eşitlenerek 

Kudüs’ün 19 km. kuzeybatısında bir yerleşim yeri olarak anılır. Bazı bilginler de, 

Yeroboam hâkimiyetine kadar, Luz’un bir şehir olarak anıldığını, Beytel’in se bu 

şehir sınırları içerisindeki bir tapınak olduğunu belirtmişlerdir. Yüksek olasılıkla 

Luz’un, Ai kenti yakınlarında antik bir şehir, Beytel’in de Orta Bronz Çağı’nda 

kurulmuş olması mümkündür.745 Ya’kūb’un Luz’u Beytel olarak isimlendirmesi ise, 

bir bakıma olayın başını refere etmektedir. Çünkü girişteki belirli bir yer ifadesi ve 

Ya’kūb’un burayı Beytel olarak isimlendirmesi birbiriyle ilişkilidir. Geleneksel 

yoruma göre girişteki bamakom (בַמָקום) ifadesiyle Ya’kūb’un rastgele bir yere 

(bemakom/בֵמָקום) değil, “Tanrı’nın makamına/mülkiyetine” geldiği ifade 

edilmiştir.746 Bir yoruma göre bu yerin hususiyetle zikredilmesinin sebebi, burada 

salih bir kulun (yaşar) konaklamasıdır.747 Burası bir zamanlar İbrâhim’in İshak’ı 

kurban olarak bağladığı ve gelecekte Bet a-Mikdaş’ın inşa edileceği yer olan Beer-

Şeva’ya iki günlük uzaklıktaki Moriya Dağı’dır.748 Zaten Tanrı, gelecekte 

torunlarının kuracağı Bet a-Mikdaş’ın yerini göstermek için Ya’kūb’u “bu korkunç 

yer”e getirmiştir.749 Bu yorum, yeryüzündeki Bet a-Mikdaş ile gökte Tanrı’nın 

ikametgâhı olan Bet a-Mikdaş’ın birbirlerine paralel olduğu anlayışını 

doğurmuştur.750   

Modern anlayış bu olayı Beytel kelimesinin etimolojisinden yola çıkarak 

daha farklı bir şekilde yorumlar. İbrânîcede “Tanrı’nın evi/tapınağı” demek olan 

Beytel/Bet-El (בית-אל/Arp. ;<=<8 ), antik Ken’an’ın Luz adıyla bilinen bir yerleşim 

                                                 
743 K. Jastrow, “Luz”, JE, New York-London 1906, VIII, ss. 218-219. 
744 Yeşu, 16:2; Yeşu, 18:13; Hâkimler, 1:26;  
745 Michael Avi-Yonah, “Luz”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XIII, 
277. 
746 Midra ş Rabba: Bereşit , I, 68/9a, 79; PRE, 35/45b, 263-264; The Interpreter’s Bible , I, 689; 
Tora ve Aftara, I, 211; Zakovitch, s. 50-51. 
747 PRE, 35/45b, 264. 
748 Midra ş Rabba: Bereşit , I, 68/9e, 81; PRE, 35/45b, s. 263; Sefer Ha Yashar, 30/1, 75; Ginzberg, 
I, 349; Tora ve Aftara, I, 211. Beytel’in bulunduğu mevki her ne kadar Moria Dağı olarak yorumlansa 
da, tarihî süreçte Kuzey İsrâil Devleti’nin tapınağı olan Beytel’in Güney Yehuda Krallığı’na rakip 
olduğu bilinmektedir. Bu durumda her iki tapınağın aynı yerde olmadığı anlamı çıkar.  
749 Midra ş Rabba: Bereşit , I, 69/7c-d. 
750 Tora ve Aftara, I, 212. 



 125

yeridir. Beytel adının, El-Beytel kelimesinin kısaltması751 veya Fenike dilindeki 

“kaba taşlar” Baırúƛıa anlamındaki bir kelimeden türediği düşünülür.752 Bilim 

adamları bölgenin Ata İbrâhim’in bölgeye gelişinden önce kurulan ve Tanrı El’e 

veya Tanrıça Anat’a adanmış kült bir merkez olduğuna dikkat çekerler. Bu yoruma 

göre Beytel, dönemin pagan tapınaklardan biridir ve Tanah’taki Beytel’le ilgili 

anlatımlarla İsrâil Tanrısı’na hasredilmiştir.753 MÖ. II. binyıla ait Fenike ve Ugarit 

tabletlerinde El’e ilişkin ipuçları bulunmuş ve bölgede Beytel adındaki bir tanrıya 

tapıldığı ortaya çıkmıştır.754 Ayrıca MÖ. 675’de Asur Kralı Esarhaddon ve Tireli I. 

Baal arasında yapılan Aramice bir antlaşma metninde Beytel’in adı zikredilmiş ve 

Beytel’in ᵈBa-a-a-ti-DINGIRm ᵉᶳ/ᵈA-na-ti-ba-a-[a-ti-DING]IRm ᵉᶳ ideogramıyla Beytel 

ve Anat’ın adları anılmıştır.755 Öte yandan Suriye’nin Dura-Europos şehrinde Grek 

Tanrı Zeus’a ithafen bir yazmada ve Philo of Byblos’ta geçen Baitylos (Canlı taşlar) 

kelimesi, Zeus ile Beytel’in aynı tanrı olabilme ihtimalini düşündürtmektedir.756 

Beytel adlı bu tanrıya ait kült inançlar bölgede çok etkin olmalıdır ki, kentin asıl adı 

olan Luz’u* bile gölgede bırakmıştır. Fakat monoteizme geçildikten sonra bile Beytel 

adının devam etmesini, bölgenin kadim inancına değil de Ya’kūb’un yaşadığı 

deneyime bağlanmış olması dikkat çekicidir.757 Bu bakımdan Ya’kūb’un 

Merdiveni’nin, yerin ve göğün yaratıcısı Tek Tanrı inancına vurgu bir yapan bir 

metin olmasının758 yanı sıra, Tora’yla beraber monoteizmin politeizme nasıl galip 

geldiğinin de göstergesidir. 

Ya’kūb ardından hemen başının altına yastık yaptığı taşı yağlayarak, sunak 

olarak dikti ve orayı bir tapınak haline getirdi.759 Pseudepigrafada, yağlama ritinin 

                                                 
751 W. Rölling, “Bethel”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, Cambridge 1999, 
s. 173-174. 
752 Jervis-Jervis, Not:5, s. 423. 
753 Rölling, s. 174. 
754 Zakovitch, s. 52; Ross, s. 232-233. 
755 Rölling, s. 174. 
756 Rölling, s. 174-175; Zakovitch, s. 52. 
* Badem ağacı anlamına gelen Luz adı, muhtemelen çevrede yoğun şekilde yetişen bu ağaç sebebiyle 
bölgeye isim olmuştur. Jervis-Jervis, not: 423. Jubilees kitabında Ya’kūb’un uykuya daldığı yerde bir 
ağacın bulunduğu belirtilir. Buna göre Ya’kūb bu ağacın altında uykuya dalmıştır. Bkz; Jubilees, 
XXVII/20, 167. Bu ifade Tora’da geçmemekle birlikte bize başka inançların etkisiyle dâhil edilmiş bir 
ibare izlenimi vermektedir. Öncelikle Mûsa ilk vahyini yanan bir çalıdan almıştır. Yine başka dinlerde 
buna benzer aydınlanma örnekleri mevcuttur. Örneğin Siddharta Gautama Buddha’nın incir ağacı 
altında aydınlandığı bilinmektedir. 
757 The Interpreter’s Bible , I, 693. 
758 Lunt, II, 405. 
759 Yaratılış, 28/18-19. 



 126

ardından ek olarak Ya’kūb’un ilahi söylediği de belirtilir.760 Rivayetler, Ya’kūb’un 

sunak olarak diktiği taşın, bir zamanlar İshak’ın kurban edilirken bağlandığı taş 

olduğunu ve yağın da bu rit için hususi gökten indirildiğini zikreder.761 Ya’kūb uyku 

öncesinde toplayarak kendisine yastık yaptığı bu on iki taşı tek taş haline gelmişti.762 

Onların her biri Ya’kūb’un oğullarını simgeliyordu. Ya’kūb, bu 12 taşı topladığında 

“eğer bu taşlar bir araya gelip bir bütün oluştururlarsa, işte ben o zaman 12 kabileyi, 

İbrâhim ve İshak’ın kuramadığı birliği kurmuş olurum” diyerek bir nevi kendini 

sınamıştır.763  

Modern anlayış hikâyenin bu kısmının yazan E’nin, Beytel’in ve onun 

aracılığıyla antik İsrâil devleti’nin inanç tarzını yansıttığını düşünür.764 Çünkü E’nin 

anlatım tarzındaki, bilindik anlamdaki Yahudi monoteizmine pek benzememektedir. 

Ona göre Ya’kūb’a göklerde açıkça görünen Tanrı, Tek Tanrı değil; başka tanrıların 

varlığınını inkâr etmeyen ve fakat kendisini Ata İbrâhim ve İshak’ın Tanrısı olarak 

tanıtan tanrıların Tanrısı’ydı.765 Ken’an tapınaklarına dikilen taş sütunlar, Tanrı’ya 

gösterilen saygıyı simgeliyordu. Ayrıca taşın zeytinyağı ile meshi, o dönemde kişinin 

kendini Tanrı’ya adadığını gösteren bir rit idi.766 Sonradan tek tanrıcılığın bölgeye 

girmesiyle bu mekânlar Tanrı’nın tecelli ettiği yerler olarak ilgi görmeye devam etti 

ve sütunlar anıt olarak varlığını sürdürdü. Bu durumdan J metni pek bahsetmezken; 

E, kendi bir inanç sisteminin bir parçası olan bu tapınaklara göndermelerde 

bulunur.767 Yine bu anlayışa göre Ya’kūb’un anıtsal olarak diktiği ve yağladığı taş, 

ilkel dua ve ibadet anlayışını gösterir, yani putperestliktir. Mûsa’nin taşlarla ilgili 

ritleri yasaklaması buna işarettir.768 Bu sebeple anlatıdaki taş sütun, Ya’kūb’un 

rüyasında gördüğü merdivenin metaforudur.769  

Son olarak modern anlayış hikâyenin son kısmında yer alan Ya’kūb’un 

Tanrı’ya yaptığı ahdi değerlendirmiştir: 

                                                 
760 Ladder of Jacob, 2/5-22. 
761 PRE, 35/45b, s. 264, 266. 
762 Tanhuma: Vayetse, I, 1, 103. 
763 Midra ş Rabba: Bereşit , I, 68/11a; PRE, 35/45b, s. 264; Ginzberg, s. 350; Tora ve Aftara, I, 210. 
764 The Interpreter’s Bible , I, 688. 
765 Lunt, II, 405. 
766 Ross, s. 232. 
767 The Interpreter’s Bible , I, 692-693. 
768 The Interpreter’s Bible , I, 693; Zakovitch, s. 51-52. Aynı anlayış, Müslümanların kutsal kabul 
ettiği Kâbe’deki Haceru’l-Esved’i ve ona ilişkin uygulamalar da putperestliğin bir çeşidi olduğunu 
ileri sürmektedir. Jervis-Jervis, not: 5, 423. 
769 Zakovitch, s. 51. 



 127

 

Eğer Tanrı yanımda olur, çıktığım bu yolculukta beni korur, bana yemek için ekmek, 

giymek için elbise verirse ve babamın evine selametle dönersem; o zaman kendimi 

tamamen Tanrı’ya adayacağım. Anıt olarak yerleştirdiğim bu taş, Tanrı için bir tapınak 

haline gelecektir. Bana vereceğin her şeyden onda birlik bir payı Senin için 

ayıracağım.770 

 

Bu ahitte Ya’kūb, şayet Tanrı kendisine sahip çıkar, ihtiyaçlarını karşılar ve 

yolculuğunu sağ salim tamamlamasına yardım ederse; onu tanrısı edineceğine 

ahdetmiştir.771 Ya’kūb’un ahdi, metni yorumlayanların bu ahdin şeklini 

sorgulamasına yol açmıştır. Bazı yorumlarda Ya’kūb’un ahdini, rüyanın tam olarak 

gerçekleşmesine bağladığı yorumu yapılırken772, bazıları da bunu bir şart olarak 

anlamıştır. Buna göre Ya’kūb duasında “şayet Tanrı bu isteklerimi gerçekleştirirse 

onu tanrı olarak kabul edeceğim” şeklinde bir şey kastediyorsa; o, tam anlamıyla 

küstahtır.773 Ya’kūb’un bu ifadeleri, Esav kadar kötü bir karakteri olmasa da onun da 

Tanrı yolunda bir adam olmadığı şeklinde yorumlanmıştır.774 Öncesinde yakışıksız 

işler yapan bir kişinin bu şekilde kendi çıkarını düşünmesi ve Tanrı’yı ikna etmeye 

çalışması şaşılacak bir durum değildir. Dolayısıyla Ya’kūb’un yaptığı dua ucuzdur ve 

yüzeysel ihtiyaçları içermektedir.775  

Fakat bize göre Ya’kūb’un ilgili ahdi, onun içinde bulunduğu psikolojiye 

işarettir. Hayatta en çok arzuladığı şey hürmetine ailesini kaybetmekle yüz yüze 

gelmiş, çıktığı sürgünde kimsesiz ve bîçare kalmış bir insan için Tanrı’yla pazarlık 

yapma lüksü yoktur. Kişi herkesi kandıracağını düşünse dahi vicdanıyla baş başa 

kaldığında Tanrı’ya gönlünü açar. Sıkıntılı bir gece geçiren ve bir ân önce sabah 

olmasını bekleyen bir kişi gibi, insanların içine düştüğü musibetten kurtulduğu 

zamanları hayal etmesi normaldir. Böylesi durumlarda insan, geleceği düşünerek 

hayaller kurar ve aynı hataları tekrarlamayacağına, hayatını değiştireceğine dair 

sözler verir. Bu zaviyeden bakıldığında Ya’kūb’un ahdi, pazarlık değil; aslında bir 

                                                 
770 Yaratılış, 28:20-22. 
771 Bu durum Yaratılış, 28:21. pasuğun çevirisine bile yansımıştır. Tora ve Aftara bu pasuğu, “…o 
zaman kendimi tamamen Tanrı’ya adayacağım” şeklinde çevirirken; Kitabı Mukaddes şirketi, “…Rab 
benim tanrım olacak.” 
772 Zohar: Vayetze, V, 12/75. 
773 Zakovitch, s. 53. 
774 J. N. Darby, “The Patriarch Jacob”, Words in Season, vol: 2, 1888, s. 208. 
775 The Interpreter’s Bible , I, 694. 



 128

adaktır. Tanrı, ona yer-gök arasında yükselip alçalan melekler eşliğinde görünmüş ve 

“Her yokuşun bir inişi, her sıkıntıdan sonra bir kolaylık vardır” şeklinde seslenmiştir. 

Ya’kūb ise, “Hele şu sıkıntıdan bir kurtulayım, hayatımı Tanrı’ya adayacağım” 

şeklinde karşılık vermiştir. Zohar’ın açıklaması ise buna çok güzel bir örnektir: 

 

İşlediği günahtan ve dünyada işlenen günahların Tanrı makamına ulaşacağın dolayı 

Ya’kūb çok korktu. Bu sebeple Aşem’in kendisine verdiği söze güvenmedi. Fakat O’na 

güvenmediğini de dillendirmedi. Böyle yapmadı, çünkü o aslında kendine 

güvenmiyordu ve yaşarken işleyebileceği daha başka günahlar sebebiyle evine güvenle 

dönemeyeceğinden korkuyordu. …776  

 

Son olarak birçok Midraşın aksine Sefer Ha Yashar’da Ya’kūb’a verilen 

beraha dışında merdiven, buradan inip çıkan melekler, Tanrı’nın Ya’kūb’a açıkça 

görünmesi, düş sonra Ya’kūb’un ahdi ve taşı yağlama ritine ilişkin hiçbir ibare 

geçmemesi dikkatlerden kaçmaz. Bu Midraş, yalın bir şekilde Ya’kūb’a verilen 

berahayı işler ve ilginç bir şekilde Ya’kūb uyandıktan sonra korkuya kapıldığını 

değil, aksine sevinip içinde bir ferahlık duyduğunu belirtir.777 Sefer Ha Yashar’ın 

bakış açısıyla Ya’kūb’un rüyası değerlendirildiğinde, E’nin süslediği unsurların 

yokluğu dikkat çekse de, bizce Ya’kūb’a verilen berahadan hiçbir değer 

kaybettirmez. İnsan ister istemez, bu Midraşın Yahvist olduğu için Tora’daki Elohist 

unsurları hususiyetle elediğini düşünmektedir. Midraş’ın bu tavrına, modern 

yorumların mitolojiye dayalı yorumlarının eklenmesi, bizim yargımızı bir nebze 

güçlendirir niteliktedir.  

Bütün bunlardan sonra bu hikâyenin Beytel tapınağının kuruluş miti olduğu 

söylenebilir. Kuzey İsrâil Krallığının temel mabedi olan Beytel tapınağı, Yehuda’da 

bulunan Bet a-Mikdaş’ın rakibi olarak görülüyor ve bu iki kardeş devlet arasında 

siyasi bir krize sebep oluyordu. Bu sebeple E metni, Beytel’i gök kapılarının 

açılması, Tanrı ve meleklerin ortaya çıkışı ve seçilmişliğin orada verilmesi gibi 

mitlerle meseleyi Ata Ya’kūb’a kadar götürerek bu mabedin her zaman önemini 

korumasını sağladı. Yorumlara göre E, bu metni yazarken Mezopotamya’da gayet iyi 

bilinen ve Yaratılış’ta Babil kulesi olarak bilinen hikâyeyi kullandı. Buna göre 

                                                 
776 Zohar: Vayetze, V, 12/80. 
777 Bkz; Sefer Ha Yashar, 30/1-4. 



 129

başlangıçta insanlık tek bir dile sahipti. Şinar vadisinde778 toplanan insanoğlu 

gökyüzüne ulaşan bir kapı yapma sevdasına düştü. Fakat Tanrı, onların birlik olup 

göğe ulaşmalarını engellemek için dillerini karıştırdı ve bu bölgeye “karıştırmak, 

bozmak” anlamına gelen bavel (Babil) adını verdi.779 Babil kelimesinin 

etimolojisinin bab-ili yani “Tanrıların kapısı” olduğu bilinmektedir. Aslında bu 

hikâyede geçen kulenin Sümer’de Enlil, Akad ve Babil panteonunda Marduk olarak 

bilinen gök tanrısı adına yapıldığı bilinmektedir. Yani bu kule antik inanç sisteminde 

tanrılara açılan kapı olan bir “gök kapısı”dır. Bu bakımdan Tora yazarlarının gerek 

Babil kulesi gerekse Ya’kūb’un düşünde anlattıkları hikâyenin aslında putperestlere 

ait bir mit olduğunu söylemek abartı olmaz. Onlar, bir bakıma, politeist bir miti alıp, 

kutsal topraklardaki Tek Tanrı inancı üzerinden yeniden oluşturdular. Yani farkında 

olmadan çok tanrıcılıkla savaştılar. Sonuç olarak “karışmak” anlamıyla Tanrı’nın 

lanetini yansıtan negatif bir Babil etimolojisinden, Tanrı’nın Ya’kūb’a varlığını 

gösterip onu kutsadığı Beytel’in pozitif etimolojisine doğru bir geçiş ortaya koymuş 

oldular.780 

 

3.3. YA’KŪB’UN EVL İLİK HAYATI VE ON İKİ ATA 

 

Ya’kūb’un evlilik hayatına dair anlatılar temel anlamda J1’e ait olsa da, 

metnin tümü J2, E ve P metinlerinin harmanlanmasından oluşmuştur. Aslında güney 

krallığı olan Yehuda bölgesinde rivayet edilerek vücut bulan J1 metni, Ya’kūb’u 

Hebron’da temerküz eden atalar grubundan biri ve lideri olarak anlatır. Farklı 

klanların oluşturduğu bu grup Ürdün’ün doğusunda bulunuyordu ve aralarında 

sosyal, siyasal, kültürel, dinî ve kan bağına dayalı çok yakın ilişkiler vardı. Bu açıdan 

                                                 
778 Yahudi bilginler Şinar vadisini Sümer veya “Deniz ülkesi” anlamına gelen İran körfezi olarak 
yorumlar. Bakınız; Tora ve Aftara, I, 65. 
779 Yaratılış, 11:1-9. Aynı hikâyenin Sümer tabletlerindeki anlatımı şu şekildedir: “Bir varmış bir 
yokmuş, yılan yokmuş, akrep yokmuş, sırtlan yokmuş, aslan yokmuş. Ne yabani köpek varmış, ne de 
kurt; ne korku varmış, ne de dehşet. İnsanın rakibi yokmuş. O günlerde, Şubur-Hamazi ülkesi, 
Uyumlu-dilli Sümer, Prenslik me’sinin yüce ülkesi. Uri, gerekli her şeyin sağlandığı ülke, güvenlik 
içinde dinlenen Martu ülkesi. Bütün evren, üzerlerine titrenen halklar. Enlil’e tek dilde konuşurlarmış. 
(Ama) sonra cüretkâr efendi, cüretkâr Prens, cüretkâr kral Enki; cüretkâr efendi, cüretkâr Prens, 
cüretkâr kral Enki; emirlerine güvenilen bolluğun efendisi, ülkeyi gözeten bilgeliğin efendisi, 
Tanrıların önderi, Eridu’nun efendisi, bilgelik sahibi, ağızlarındaki sözü değiştirdi, çekişme koydu. (O 
zamana değin) bir olanın insanın konuşmasına.” Bakınız; Kramer, s. 11-12. 
780 Zakovitch, s. 54-57. 



 130

Ya’kūb’un aslında bir Ürdün figürü olarak farz edilmesi ve bütün bu klanlar/kabileler 

tarafından ilk ata olarak kabul edilmesi makuldür.781  

 

3.3.1. Ya’kūb-Rahel Karşılaşması 

 

Tora, Ya’kūb’un Beytel’de gördüğü rüya sonrası Harran yolculuğunda 

başından geçenleri anlatmaz. Bunun yerine büyük bir aşk ve ardından gelen 

çalkantılı evlilik hayatının başlayacağı Harran’daki kuyu başından devam eder. 

Ya’kūb, nihayet dayısı Laban’ın yaşadığı Paddan-Aram’a* ulaşır. Ya’kūb bir kuyu 

başında sürülerini güden üç çobanla karşılaşır. Çobanlar bu esnada kuyu ağzını 

kapamış büyük bir taşı kaldırmaya uğraşmaktadırlar. Ya’kūb onlara dayısı Laban’ı 

tanıyıp tanımadıklarını sorar. Çobanlar onu çok iyi tanıdıklarını belirttikten sonra 

Ya’kūb’a sürülerle beraber kuyuya yaklaşan Laban’ın kızı Rahel’i gösterirler. 

Ya’kūb, Rahel’i görünce hemen tek başına kuyunun ağzındaki taşı kaldırır, dayısının 

sürüsünü suvarır ve Rahel’i öperek kendisini tanıtır. Sonra Rahel’le birlikte dayısına 

giden Ya’kūb’un Harran’daki serüveni başlamış olur.782 

Ya’kūb’un denk geldiği kuyu, üzerindeki taş ve üç çobana ilişkin birçok işarî 

yorum mevcuttur. Bunlardan bazılarına göre Harran’da Ya’kūb’u, melekler ve 

sıcakkanlı insanlar selamlar.783 Kuyu başındaki üç kişi ise Mûsa, Aaron ve Miryam’ı 

simgeler. Bazıları ise kuyuyu, Siyon dağı; üç sürüyü, bölgedeki yerleşik üç din ve 

taşı ise bu dinlerin kapıları olarak yorumlar. Benzer bir yorumda kuyu, Tanrı’nın 

İlahî Adaleti’ni; kaya, bu adaletin koruyuculuğunu yapanları; sürüler ise dünyanın 

dört bir tarafının Tanrı’nın adaletinden faydalanmasını sembolize eder.784 Başka bir 

yorumda ise kuyu üzerindeki taş Yahudi şeriatı Halaka’yı, kuyu başındaki çobanlar 

                                                 
781 The Interpreter’s Bible , I, 696. 
* Temel olarak Ataların yaşantılarıyla ilgili bir bölge ismi olan Paddan-Aram, yalnızca Yaratılış 
kitabında geçer. İbrâhim’in “doğduğum yer…” olarak isimlendirdiği Paddan-Aram, muhtemelen 
Mezopotamya’da Harran bölgesi sınırları içinde yer almaktadır. Tora’da Laban’ın bir Aramî olarak 
geçmesi ve bölge halkının Aramîce konuştuğunun belirtilmesi sebebiyle Paddan-Aram, Aramî 
krallığına ait bir toprak olarak kabul edilmiştir. Bkz. Stone Albright, “Paddan-Aram”, EJ, edt. F. 
Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XIII, XV, 564. Diğer yandan Tanah yorumcusu 
Cheyne, Paddan Aram’ın Mezopotamya olmadığını belirtir. O, Asurca bir kelime olan padi ve paddû-
ili  ile Paddan Aram arasında etimolojik benzerlik kurarak, bu bölgenin İsrâil tarihinde çok önemli bir 
yeri olan ve antik dönemlerde Asshur-Yerahme’el olarak bilinen Negev olduğunu savunur. Ayrıntılı 
bilgi için bkz; Cheyne, s. 357-358. 
782 Yaratılış, 29: 1-14. 
783 Ginzberg, I, 353. 
784 Zohar: Vayetze, V, 14/92-93. 



 131

ve sürüler de şeriatı öğrenip öğreten hahamları simgelemektedir. Hatta çoban ve 

sürüler, Levili kohenler ve İsrâil halkı; sürülerin suvarılması, İsrâiloğullarına gelen 

On Emir; kuyu üzerindeki taş ise, Tanrı’nın varlığının göstergesi şekina olduğu da 

söylenir. İlaveten kabilelerin kuyudan su çekmeleri, İsrâil’in On Emir ve Tora’yı 

benimsemesini simgeler.785  

Harran’ın kumlu yapısı ve kuyu ağzının dolma ihtimali, ayriyeten içine 

birinin düşme tehlikesi ve su kıtlığı nedeniyle insanların tek başına kuyudan su 

çekmelerinin engellenmek istenmesi sebebiyle bir taşla kapatılan kuyu motifini 

Yahudiler, dinî algılarına göre yorumlar.786 Bu taşı Ya’kūb’un tek başına kaldırması, 

bir erkeğin talip olduğu kızı gördüğü andaki heyecanı göstermesi bakımından aslında 

hoş bir anlatımdır.787 Fakat Yahudi toplumu “bu işte Tanrı’nın eli var” diyerek olayı 

yorumlamış788 ve İsrâiloğulları soyunun bu el tarafından oluşturulduğuna 

inanmıştır.789 Rivayetlere göre Ya’kūb baba evinden ayrılmadan önce kendisine 

bahşedilen ilahî güç sayesinde taşı kaldırmış ve bu güç, sonradan güreşte melekleri 

yenecek seviyeye yükselmiştir.790 Diğer yandan bu olay, Ya’kūb’un ataları tarafından 

seçilmişliğinin ve seçilmiş halkın temel direği (The Central Column) olmasının bir 

göstergesi olarak da gösterilmiştir.791  

Ya’kūb’un evlilik hayatının kuyu başında başlaması ilginçtir. Çünkü 

İbrâhim’in emriyle İshak’a eş bulan Eliezer de Rebeka’yı kuyu başında görmüştü.792 

Yine gelecekte Firavun’un zulmünden kaçan Mûsa, karısı Tsipora ile kuyu başında 

                                                 
785 Bkz; Midra ş Rabba: Bereşit , III, 70/8-9. 
786 Jervis-Jervis, not: 11, s. 424; The Interpreter’s Bible , I, 697; Tora ve Aftara, I, 217; Drew Silver, 
“Wells”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 2007, XXI, 7. 
787 Bu anlatıma benzer bir durum Hz. Muhammed hakkında da anlatılır. Buna göre Kâbe’nin yeniden 
inşasında Mekkeliler Haceru’l-Esved’e dokunup yerinden kaldırılması hususunda tartışmaya başlar ve 
her biri bu hakkın kendi kabilesine ait olduğunu söyler. Sonunda mabedin kapısından ilk giren kişiyi 
hakem yapmaya karar verirler. Kapıdan ilk giren kişi “el-Emîn” lakabıyla anlan Hz. Muhammed’dir. 
Herkes onun adaletine güvendiğinden buna çok sevinir ve durumu ona danışırlar. Peygamber, bir bez 
parçasının üzerine Haceru’l-Esved’i koyar ve her kabile üyesini bezin bir köşesinden tutturur. Sonra 
kendi eliyle taşı alıp gediğine koyar. Her iki peygamber hakkında anlatılan bu benzer hikâye, 
muhtemelen onların hem kendi şahıslarında hem de uğruna taşı kaldırdıkları varlığın kutsiyetine işaret 
etmektedir. Çünkü Ya’kūb taşı Rahel’i görünce kaldırmış, Hz. Muhammed ise Haceru’l-Esved’i 
Kâbe’deki oyuğuna yerleştirmiştir. Bkz; İbn Hişam, es-Sîretu’n-Nebevî, nşr. Ömer Abdusselâm 
Tedmûrî, Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, Beyrut 1990, I, 223-224. 
788 Ginzberg, I, 355; Zakovitch, s. 62. 
789 The Interpreter’s Bible , I, 699. 
790 Ginzberg, I, 354. 
791 Zohar: Vayetze, V, 14/104. 
792 Yaratılış, 24:15-16. 



 132

tanışacaktır.793 Kuyu başında karşılaşılan bu bakireler, Tanrı’nın vereceği lütuf ve 

zaferin alâmeti olarak kabul edilir.794 Rabbi Akiba’ya göre bir şehre giren yolcu eğer 

bakire kızlarla karşılaşıyorsa, bu, o adamın işinin rast gideceğine işarettir.795 

Dolayısıyla “su kuyusu” ve “bakire kız”ın bir metafor olduğu söylenebilir. Mitolojik 

bir öğe olarak su, embriyonun oluşumu ve mitik bir bir tanrının doğumunda temel 

kuvvelerden biri olarak doğurganlık ve yaratıcılık olgularıyla yakından ilişkilidir. 796 

Özellikle göçebe kabileler için son derece önem taşıyan kuyular da simgesel 

anlatımda önemlidir. Agada’da kuyu, Şabat arefesinde yaratılan on şeyden biri olarak 

gösterilir.797 Zohar’da ise Tanrısal makam ve ilahî sırrın kaynağı olan Şekina’nın 

yeryüzündeki ifadesidir.798 Şekina’ya erişmek isteyen Ya’kūb, annesi Rebeka’nın 

bulunduğu kuyu başında Rahel’i bulmuş ve onun sayesinde amacına ulaşmak 

istemiştir.799 Diğer yandan kuyu ve su, “bilgelik”in metaforu olarak anlaşılır. 

Kuyular ise, yer altında gömülü olan suya ulaşmanın vasıtasıdır. Suya ancak önemini 

kavrayan ve onu çıkarmak için çaba gösterenler ulaşabilir. Aynı şekilde kadın da 

bilgeliğe ulaşmanın vasıtasıdır. Bu bakımdan Yahudilikte kadın, ehlince yeryüzüne 

çıkarılan ve kendisiyle hayat bulunan su gibi tasvir edilir800 ve “Kadınların bilgeliği 

yuva kurar” sözüyle ifade edilir.  

Kimilerince Tora’daki Ya’kūb’un sürüleri suvarması ve Rahel’i öpmesinin 

anlatımında geçen vayaşq ( ֽוַישַֽק) ile vayişaq (וַישִַק) arasında hoş bir ses uyumu vardır. 

Çünkü vayaşk “sulamak/suvarmak”, vayişak ise “öpmek” demektir.801 Ayrıca 

Rahel’in (רחל) “koyun/kuzu” anlamına geldiği de belirtilmelidir.802 Rivayetler, 

Ya’kūb’un Rahel’le karşılaşmasının ilk anından itibaren ona tutkulu bir aşk 

beslemeye başladığını kaydeder. O, nadir bir güzellik olan Rahel’in karşısında başına 

gelenleri unutmuş ve kendinden geçmiştir.803  

                                                 
793 Çıkış, 2: 15-16. 
794 Ginzberg, I, 355. 
795 PRE, 36/46b, s. 268. 
796 Ayrıntılı bilgi için bkz; Jean Rudhart, “Water”, ER, trans. Erica Meltzer, by. Lindsay Jones, IInd 
edition, (1987) 2005, XIV, 9697-9705. 
797 Silver, XXI, 7. 
798 Zohar: Vayetze, V, 14/95. 
799 Zohar: Vayetze, V, 14/124. 
800 Tora ve Aftara, I, 214. 
801 Buradan iki fiilin kökünün aynı olduğu sonucuna varılmamalıdır. Zira “suvarmak” fiil kökü işka 
 (נׇשַק) iken, “öpmek” fiili aynı zamanda “karşı karşıya gelmek, yüzleşmek” anlamındaki naşak (הִשֽקׇה)
kökünden gelmektedir. 
802 Zakovitch, s. 62. 
803 Josephus, I, XIX/5, 59. 



 133

 

3.3.2. Ya’kūb’un Düştüğü Büyük Tuzak 

 

Rahel’in Ya’kūb’un gelişini babasına haber vermesiyle Laban karakteri 

yeniden karşımıza çıkar.804 Yeğeninin gelişini duyan Laban koşarak onu karşılar. 

Ya’kūb, Laban’a başından geçen her şeyi anlatır.805  

İbrânîce “beyaz” anlamına gelen lav(b)an (לבן), Betuel’in oğlu, Rebeka’nın 

ağabeyi ve Ya’kūb’un eşleri Lea ve Rahel’in babasıdır. Talmud, “Suriyeli” dediği 

Laban’ı, kâhin Belam’ın babası Beor, Aram-Naharaim (Mitanni) kralı Cushan-

Rishathaim veya Aram’ın babası Kemuel ile özdeşleştirir.806 Modern yorumcular ise, 

Laban’ın Asur tanrılarından biri olan Laba(n) ile bağlantısı olabileceği de düşünülür. 

Ayrıca adının “Lübnan (Lebanon)’da tapılan Batı Sâmîlerine has bu tanrı” adının 

kısaltması olduğu da varsayılır.807 Agadik eserlerde Laban’ın “beyaz” anlamı, 

“günahlarıyla parlayan” şeklinde yorumlanırken; lakabı Aram(m)i’nin (ארמי) ise 

“hilekâr” manasındaki rammai (רמאמ) kökünden türediği belirtilir.808 Fakat Laban her 

kim olursa olsun, özellikle Ya’kūb ve Laban’ın sürü konusunda anlaşma yaptığı 

bölümde, “Laban” adının beyazla olan ilişkisi bir nebze daha iyi anlaşılacaktır. 

Ayrıca yukarıdaki yorumlara uygun olarak Laban’ın Ya’kūb’a yönelik her 

hareketi art niyet kabul edilir. Rivayetlere göre Laban, ilk olarak Ya’kūb’u 

karşılamaya değil; onun getirdiği başlık parası için karşılar. Çünkü İbrâhim, oğluna 

eş bulması için gönderdiği Eliezer’e deve yüküyle hediyeyle gelmişti.809 Fakat 

Ya’kūb’un eliboş gelmesiyle Laban hayalkırıklığına uğrar. Bir de Ya’kūb’un 

hayatını ayrıntılı bir şekilde anlatmasıyla810 ve danışmak için terafime gider. 

Terafim, Ya’kūb uyanıklığı konusunda Laban’ı uyarır ve kızlarını onunla 

evlendirmesini tavsiye eder.811 İlk bakışta ön yargılı gibi görünse de aslında yorum 

                                                 
804 Öncesinde İbrâhim’in hizmetkârı Eliezer’in İshak’a bir eş bulması için Harran’a gelişi ve 
Rebeka’yı alarak Ken’an topraklarına geri dönüşünü anlatan pasuklarda Laban karakteri Rebeka’nın 
erkek kardeşi olarak geçmektedir. Bkz; Yaratılış, 24: 23-60. 
805 Yaratılış, 29: 11-14. 
806 Sanhedrin, X, 104b; Bustanay Oded, “Laban”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 
Jarusalem 2007, XII, 406. 
807 K. Van Der Toorn, “Laban”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, Cambridge 
1999, s. 498. 
808 S. Smith, “Laban”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XII, ss. 406-407. 
809 Ginzberg, I, 355-356; Tora ve Aftara, I, 219. 
810 Josephus, I, XIX/5, 60; Ginzberg, I, 356. 
811 Midra ş Rabba: Bereşit , III, 70/17; Ginzberg, I, 356-357; Graves-Patai, s. 300. 



 134

pek haksız sayılmaz. Zira Laban, Ya’kūb’u kandıracak ve onu yıllarca sömürecektir. 

Aslında Ya’kūb ile Laban arasındaki ilişkilerin bu anlatımının MÖ. I. binyılın 

başlarına tekabül eden İsrâil ile Aramîler arasındaki ilişkilere atıfta bulunduğu 

söylenebilir.812  

Tora, Laban’ın iki kızı Rahel ve Lea hakkında özellikle bilgi verir.813 Çünkü 

bu iki figür, İsrâil’in hanesini kuran ve seçilmiş bir toplumu dünyaya getiren anneler 

kabul edilir.814 Ayrıca bu kısa izah, Ya’kūb’un evlilik hayatında bazı şeylerin 

anlaşılması için önemlidir. Bir rivayete göre Lea ve Rahel, Laban’ın Adinah adlı 

karısının uzun bir kısırlıktan sonra doğan ikiz kızlarıdır.815 Bu iki kadına ait adların 

etimolojilerin hayvan adlarına dayanması ilginçtir.816 Akadca “Vahşi inek” 

anlamındaki līt(t)u kökünden türeyen Lea (Léauh/לאה) ismi817, aslında totemistik 

sosyal bir çevreye atıf yapmaktadır.818 Buna göre vahşi inek, Ken’an’ın çok sayıda 

isme sahip Ay Tanrıçası’dır.819 Diğer yandan gerek antik Yakındoğu’da gerekse 

dünyanın birçok yerinde birçok tanrıça Magna Mater/(İbr.)İma820 olarak vasıflanan 

İnek’le özdeşleştirilmi ş ve buradan da inek kültü doğmuştur.821 Ayrıca Lea adının 

etimolojisi “kocasından boş yere ümit bekleyen, beklentilerini büyüten ve yorgun” 

anlamını da çağrıştırmaktadır.822  

Aynı şekilde “koyun” anlamına gelen Rahel (Raukhél/רחל)823 adı da 

totemistik kökenli kabul edilir. Koyun-Tanrıça olan Rahel’in Koç-Tanrı’nın (bu da 

                                                 
812 Oded, XII, 406. 
813 Yaratılış, 29: 16-17. 
814 Nili Shupak, “Leah”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XII, 567. 
815 Sefer Ha Yashar, 28: 27-28, 71-72; 30: 13. 
816 Frederick E. Greenspahn, “Rachel and Leah”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, (1987) 2005, 
XI, s. 7591. 
817 Shupak, XII, 566. 
818 The Interpreter’s Bible , I, 700; M. Dukstra, “Leah”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd 
edition, Brill, Cambridge 1999, s. 505. 
819 Graves-Patai, s. 309. 
820 İbrânîce “anne” anlamındaki İma (אמא) sözcüğüyle aynı anlama sahip olan Magna Mater, özelde 
Frigya panteonunun anatanrıçası Kibele’nin adı olup zaman içerisinde her politeist toplumun 
anatanrıça kültünün genel adı haline gelmiştir. Öztürk, s. 663. Magna Mater/İma, kâinatın dişil 
gücünü ve negatif kutbunu temsil eder. “Glossary of Hebrew Words”, The Zohar, V, s. XI. Lea’nın 
evrenin dişil gücü olarak ifadesi, onun rastgele bir tanrıça olmasından öte, özellikle politeizmin 
dualistik teolojisinde yer alan evrenin yaratıcısı, tanrıların babası ve annesi olan Tanrı ve Tanrıça’yla 
aynı özelliğe sahip olması anlamına gelir. Antik Sümer’de Tanrı An’ın eşi olan Tanrıça Ki, Yunan’da 
Kronos ve eşi Rhea buna bir örnektir.  
821 Dukstra, “Leah”, s. 505. 
822 Zakovitch, s. 67. 
823 M. Dukstra, “Rachel”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, Cambridge 1999, 
s. 683; Nahum M. Sarna, “Rachel”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, 
XVII, 47. 



 135

muhtemelen Yûsuf olmalıdır) annesi olduğu düşünülür.824 Ayrıca Sümer kökenli 

koyun tanrısı Lahar ve Babil’in tahıl tanrısı Aşnan ile Rahel arasında bir bağlantı 

olabileceği düşünülse de tam bir kanıt bulunamamıştır. Fakat Lea ve Rahel’e ait bu 

hayvan isimleri, bu iki figürün, çobanlık yapan farklı kabilelerin simgeleri veya 

İsrâil’in erken tarihlerinde hayvan tapımının kanıtları olduğuna inandırmıştır.825 

Zaten Rahel adına bir tapınak olduğu düşünülen bir gömüt ve sütun dikilmiştir. Bu 

da, onun paganist bir azize olarak kabul edildiği, sonra da Yûsuf’un annesiyle 

özdeşleşerek Efraim kabilesinde merkezî bir konuma yükseldiğini 

düşündürtmüştür.826. Gerçi koyun adının Rahel’e, mizacen bu hayvana benzemesi ve 

hikâyede başına gelen her şeye katlanması sebebiyle verildiğini düşünenler de 

vardır.827 Rahel’i mitolojik bir olayın karakterize edilmesi olarak görenler ise, onun 

ismini yağmur bulutları olarak yorumlar.828 

Rivayetlere göre Lea aslında güzel bir kızdır. Onun tek kusuru gözlerinin 

zayıf olmasıdır.829 Midraş’a göre Lea’nın gözlerinin bu şekilde kusurlu olmasının 

sebebi Esav’dır. Çünkü Lea ile Esav arasında ve Rahel ile Ya’kūb arasında seneler 

öncesinden söz kesilmiştir. Fakat iki çift de birbirleriyle evlenmeye ehil değillerdir. 

Bundan dolayı Lea, kötü karakteri Harran’dan duyulan Esav’la evlenecek olmasını 

sorguluyordu. “Rahel salih bir kul olan Ya’kūb’la evlenecek, ben ise kötü Esav’la, 

öyle mi!” şeklinde sürekli ağlaması sebebiyle gözleri zayıfladı. Aksine Ya’kūb’un 

faziletli olduğunu bilen Rahel güzelliğini korudu.830 Başka yorumlar Lea’nın 

gözlerinde oftalmi adı verilen bir göz iltihabı bulunabileceğini söyler. Bu hastalığa 

sıcak ve kuru iklimlerde özellikle de Fırat yakınlarında rastlanılmaktadır.831  

Hikâyedeki en ilginç olaylardan biri, Ya’kūb ile Laban’ın yaptığı anlaşma ve 

Ya’kūb’un tuzağa düşürülmesidir. Laban, Ya’kūb’a iş karşılığı ücret önerince; 

Ya’kūb evlenecek parası olmadığından, Rahel’le evlenebilmek için Laban’a yedi yıl 

                                                 
824 Graves-Patai, s. 309. 
825 Dukstra, “Rachel”, s. 683. 
826 The Interpreter’s Bible , I, 696; Dukstra, “Rachel”, s. 683-684. 
827 Jervis-Jervis, not: 19, s. 425. 
828 Dukstra, “Rachel”, s. 683. 
829 Jubilees, XXVIII/5, s. 169; Ginzberg, I, 359. 
830 Tanhuma: Vayetse, I, 4, 105; Midra ş Rabba: Bereşit , III, 70/16b, 71/2c; Ginzberg, I, 359; Graves-
Patai, s. 301; C. H. Gordon, “Leah”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, 
XII, 567. 
831 Jervis-Jervis, not: 19, s. 426. 



 136

çalışacağını temin eder. Laban teklifi kabul eder. Rahel’in aşkından yedi yıl 

Ya’kūb’a birkaç gün kadar kısa gelir.832 

Ya’kūb’un yedi yıl hizmet şartını kendisi dillendirmesi, Ortadoğu’da iyi 

bilinen bir geleneğe atıftır. Özellikle Araplarda yaygın olan bu geleneğe göre parası 

olmayan damat, alacağı kız için kayınpederine hizmet eder. Bu uygulama 

günümüzde ender de olsa devam etmektedir.833 Midraş Ya’kūb’un, Laban’ın hilekâr 

tabiatını bildiği için ona net olarak yedi yıllık bir anlaşma teklif ettiğini belirtir.834 

Zohar’da, insanların “Rahel’in güzelliği onun aklını başından aldı” şeklindeki 

dedikoduları engellemek için Ya’kūb’un bu kadar uzun bir süreyi Laban’a önerdiği 

kaydedilir.835 Josephus ise, Ya’kūb’un kendi yanında kalması ve kızını (tıpkı kız 

kardeşi Rebeka gibi) Ken’an’a göndermek istemediği için Laban’ın teklifi hemen 

kabul ettiğini söyler. Çünkü Ya’kūb geldiğinden beri çalışkanlığı ve ahlâkıyla 

sorumluluk sahibi ve erdemli olduğunu Laban’a kanıtlamıştır.836 Üstelik Laban da 

oğlu olmadığı için Ya’kūb’u kaybetmeyi göze alamaz.837  

Diğer yandan Tora’da yedi yılın “…birkaç gün gibi… (keyamim 

ahadim/כימים אחדים)” şeklinde ifade edilmesi de yorumlanır. Rebeka da sevgili oğlu 

Ya’kūb’u Esav’ın hışmından korumak için gönderirken “…birkaç günlüğüne… 

(yamim ahadim/ימים אחדים)” ifadesini kullanmış ve bir daha oğlunu görememiştir. 

Fakat kara sevdaya düşen Ya’kūb’a başka bir kadın anne hasretini unutturmuş, bu 

yüzden de Rebeka oğlundan ebediyen mahrum olmuştur.838 Zohar’daki benzer bir 

yorumda ise Ya’kūb’un Beer-Şeva’dan ayrılarak evlenmek amacıyla Harran’a gidişi, 

“Bu sebeple bir erkek, babasını ve annesini bırakıp eşiyle birleşmelidir…”839 

pasuğuyla açıklanır.840 Yahudi bilginler, bu sebeple yirmi yıl boyunca ana-babasını 

                                                 
832 Yaratılış, 29: 15, 18-20. Birkaç gün kadar kısa zikredilen bu yedi yılın ayrıntıları Sefer Ha 
Yashar’da verilir. Bkz; Sefer Ha Yashar, 30: 15-29, 76. 
833 The Interpreter’s Bible , I, 700. Tora’da geçmese de Hz. Musa’nın da evleneceği iki kız kardeş 
için kayınpederine toplam on yıl hizmet ettiği Kur’ân-ı Kerîm’de kaydedilir. Gerçi Musa 
Peygamber’in evliliğiyle ilgili ayetler, Ya’kūb’un bu konuda başına gelenlerle birbiriyle çok 
benzemektedir. Bkz; Kasas, 28/23-28. 
834 Midra ş Rabba: Bereşit , III, 70/17; Ginzberg, I, 357-358. 
835 Zohar: Vayetze, V, 16/128. 
836 Josephus, I, XIX/7, 61-62. 
837 Ginzberg, I, 357; Tora ve Aftara, I, 217 
838 Zakovitch, s. 63. 
839 Yaratılış, 2:24. 
840 Zohar: Vayetze, V, 7/41, 31. 



 137

unutan Ya’kūb’u hatalı bulur ve Tanrı’nın Yûsuf’u alarak onu cezalandırdığını 

düşünürler.841  

Gerçi yedi yıllık hizmet Ya’kūb’un Rahel’e kavuşmasına yetmez. Çünkü 

Laban, Ya’kūb’u asla unutamayacağı şekilde dolandıracaktır. Süre dolunca Ya’kūb, 

eşini Laban’dan ister. Düğün dernek sonrası nihayet Ya’kūb gerdeğe girer. Fakat 

sabahleyin büyük bir hayal kırıklığıyla uyanır, zira gece beraber olduğu kadın Rahel 

değil Lea’dır. Büyük bir hışımla çadırdan çıkarak kayınpederine hesap sormaya 

gider. Fakat Laban gayet sakin bir şekilde “bizim buralarda öyle yapılmaz” der ve 

ekler “küçüğü büyükten önce evlendirmeyiz. Lea’nın kutlama haftasını doldur; bir 

yedi yıl daha çalışman karşılığında Rahel’i alabilirsin.” Hafta dolunca Ya’kūb 

Rahel’e kavuşsa da842 artık iki karısı iki de cariyesi vardır: Lea ve cariyesi Zilpah, 

Rahel ve cariyesi Bilhah.843 

Geleneksel yorum, süre bitiminde Tanrı tarafından uyarılan Ya’kūb’un “Ben 

on iki kabileyi kuracağım. Eğer şimdi kuramazsam ölünce mi kurarım?!” şeklinde 

konuştuğunu belirtirler.844 Ya’kūb zaten Esav’dan 44 yıl sonra evlenmiştir.845 Artık 

daha fazla beklemesine lüzum yoktur. Bu sebeple Ya’kūb, “…karımı… (et iştî/אשתי 

  diyerek sahiplendiği Rahel’i babasından acele bir şekilde ister.846 ”(את

İster geleneksel ister modernist olsun Ya’kūb’un hayatını yorumlayan herkese 

göre bu olay, babasını ve ağabeyini kandırarak evden kaçan Ya’kūb’un kefaretidir. 

Rivayete göre Laban o gece hanesinin tüm ışıklarını hususi olarak kapatır ve 

Ya’kūb’a da bunun bir Harran zifaf geleneği olduğunu söyler. Ardından da Lea’yı 

onun çadırına gönderir. Üstelik düğüne katılan herkes Laban’ın bu komplosundan 

haberdardır. Fakat hiç kimse ona bunu haber vermediği gibi bunun gerçekleşmesinde 

Laban’a yardım bile ederler.847 Başka rivayetler ise Laban’ın kendilerini 

kandırabileceğini düşünen Ya’kūb ve Rahel, buna karşı aralarında gizli bir parola 

belirlerler. Fakat sonrasında babasının kendi yerine ablası Lea’yı koyacağını öğrenen 
                                                 
841 Tora ve Aftara, I, 218. 
842 Josephus’a göre Ya’kūb, Rahel için yedi yıl çalışmış ve ancak bundan sonra ona kavuşabilmiştir. 
Fakat konuyla ilgili atılan dipnotta Tora’nın anlatımı dayanak gösterilerek Josephus’un bu konuda 
hata yaptığı kaydedilir. Buna göre Ya’kūb, Rahel’e Lea’nın haftası dolduktan sonra kavuşmuş ve 
bunun ardından karşılık olarak yedi yıl çalışmıştır. Kısaca Ya’kūb, Rahel’le evlenebilmek için 
toplamda 14 yıl Laban’a hizmet etmiş olmaktadır. Bkz; Josephus, I, XIX/8, 62. 
843 Yaratılış, 29: 21-29. 
844 Midra ş Rabba: Bereşit , III, 70/18a; Ginzberg, I, 358; Tora ve Aftara, I, 221. 
845 Midra ş Rabba: Bereşit , III, 68/5, 77; Ginzberg, I, 358. 
846 Zakovitch, s. 63. 
847 Sefer Ha Yashar, 31: 2-9. 



 138

Rahel, ablasının düşeceği utancı engellemek için parolayı ona söyler.848 Sarhoş bir 

şekilde zifaf çadırına giren Ya’kūb, zifiri karanlık gecede çadırda Lea olduğunu fark 

etmez.849 Lea bütün gece Rahel gibi davranır. Ertesi sabah dehşete düşen Ya’kūb’un 

Lea’ya, “Hilekâr babanın hilekâr kızı! Bütün gece sana Rahel diye seslenmedim mi? 

Sense bana ‘evet oyum’ diye cevap vermedin mi?” demesi üzerine, Lea “Hiç 

öğrencisiz okul olur mu?! Sen de baban sana ‘Esav’ diye seslendiğinde ‘evet oyum’ 

dememiş miydin?”850 cevabını verir. Yahudi bilginler bu rivayetle, Rebeka’nın 

İshak’ın körlüğünden faydalanarak Esav yerine Ya’kūb’u geçirmesine karşılık, zifiri 

karanlıkta Laban’ın kızlarının yerini değiştirmesi arasındaki benzerliğe dikkat 

çekerler.851 

Demek ki Ya’kūb’un ilahî kutsanmayı alırken yaptığı hilekârlığın bedelini 

ödeme vakti gelmiştir. Laban’ın “Bizim buralarda böyle yapılmaz” şeklindeki 

ifadesi, Ya’kūb’a işlerin hiç de Ken’an’daki gibi yürümediğini gösterir. Ya’kūb’un 

takıldığı şey, yine ilk doğum hakkıdır. Belki Ken’an’da küçük kardeş büyüğün 

hakkını hileyle ele geçirebilir; fakat Laban’ın kastettiğine göre Harran’da sosyal 

kanunlara göre ilk evlat, ne olursa olsun kendi haklarına sahiptir852 ve herkes kendi 

konumunu bilmeli ve hakkına razı olmalıdır.853 Aslında Laban’ın tavrı asırlarca 

kültüründe var olan bir gelenektir ve burada bir değer söz konusudur. Uzun zaman 

dilimlerine oturtulmuş bu değerler, amaçsız değildir. Aksine bunlar, her toplumun 

kendini mükemmelleştirme sürecinde yavaşça olgunlaşan bir bilincin tezahürleridir. 

Bu yüzden kolay yıkılmadıkları gibi onlarla mücadele, sosyal yaptırım gerektirir.854 

Bu da, Ya’kūb’un hesaba katması gereken bir prosedürdür. Bu bakımdan Harran 

kültüründen bakıldığında Laban’ın Rahel için sunduğu yeni teklif, bu sosyal kanunun 

                                                 
848 Midra ş Rabba: Bereşit , III, 70/19; Tora ve Aftara, I, 221; Joseph Braslavi, “Rahel”, EJ, edt. F. 
Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XVII, 48. Ayrıca Ya’kūb ve Rahel’in üzerinde 
anlaştığı gizli işaretler, XVI. yüzyıl yorumcusu olan İbrâhim Azulai’ye göre gelin ve damadın düğün 
gecesi gerçekleştirdiği bir rittir. Bu rite gelin sırayla önce damadın sağ ayak başparmağına, sonra sağ 
el başparmağına en sonunda da sağ kulak memesine dokunacak; bu şekilde hem damadın 
dölleyiciliğini artırmış hem de bedenin bu bölgelerinde bulunan üç cini de kovmuş olacaktır. Bu 
sayede eğer talih gülerse doğuştan sünnetli erkek çocuğa sahip olacaktır. Bkz; Graves-Patai, s. 301. 
849 Josephus, I, XIX/7, 62; The Interpreter’s Bible , I, 700. 
850 Baba Bathra, VIII, 122b; Midra ş Rabba: Bereşit , III, 70/19c; Ginzberg, I, 360-361; Gordon, XII, 
567. 
851 Zakovitch, s. 64. 
852 Zakovitch, s. 64. 
853 Midra ş Rabba: Bereşit , III, 70/19d. 
854 The Interpreter’s Bible , I, 701; Graves-Patai, s. 303. 



 139

delinme girişimine yönelik bir yaptırım; Ya’kūb’un yedi yıllık emeği de Rahel’le 

evlenmesi için gerekli prosedürün sadece ön uygulaması olduğu anlaşılır.  

Bir tas çorba karşılığı Esav’dan behorluğu satın alıp hileyle kutsamaya konan 

Ya’kūb’a toz kondurmayan Yahudi geleneği, şaşırtıcı şekilde Laban’ın ilk çocuk 

hukukundaki tutumunu desteklemiş hatta bu hukuka ilahîlik bile atfetmiştir. Jubilees 

kitabı, Ya’kūb’a bu hileyi yapanın Laban değil ilahî takdir olduğunu belirtir. Yüce 

yasalara göre kimse behordan önce küçüğünü evlendirmemelidir. Bu yasağın ihlali, 

ilahî takdire bir ihanet eylem de şeytan işi olduğundan, faili salih bir kul olamaz. Bu 

bakımdan İsrâiloğullarının de bu yasağa itaati lazımdır. Çünkü behordan önce 

küçüğün evlendirilmesi tek kelimeyle “ahlâksızlık”tır.855 Bu bakımdan Yahudiler, 

Rahel’in fedakârlığını, Ya’kūb’un hileyi anlayamamasını ve evliliğin 

tamamlanmasını, Laban’ın hilesi değil; Tanrı’nın işi olarak değerlendirirler.856  

 

3.3.3. Lea-Rahel Rekabeti  

 

Hikâyenin devamında Ata Ya’kūb’un Lea, Rahel ve iki cariyesinden oluşan 

poligamik evlilik hayatı ve çocukları ayrıntılı biçimde anlatılır. Bu bölüm, 12 

İsrâiloğulları kabilesinin kökenini dayandırdığı on iki atanın doğumu olduğundan 

Yahudi tarihinde önemlidir. Akademik olarak ise, genellikle, İsrâil kabilelerinin 

tarihî kişiliklerle sembolize edilmesidir. Lea’ya ait kabileler ilk dönemlerde İsrâil 

kabilelerinin oluşturduğu konfederasyonu; özellikle Levi, kâhinlik ve Yehuda ise 

monarşinin temsil edildiği kabilelere tekabül eder. Rahel ise, Kuzey İsrâil devletinin 

yetkin kabilesi sayılan Yûsuf ve Kral Saul döneminde kuzeye katılan Bünyamin 

kabilelerini simgeler.857  

Tora’nın bu kısmında Rahel’in büyük bir aşkla sevilmesine karşılık Tanrı 

onun rahmini kaparken, sevilmeyen Lea’nın oğulları olur. Lea ardı ardına Reuven, 

Şimon, Levi ve Yehuda isminde dört erkek doğurur. Bunu kıskanan Rahel, 

Ya’kūb’dan beklediği yardımı alamayınca cariyesi Bilhah’ı kendi adına çocuk 

yapması için Ya’kūb’a verir. Rahel’in bu sayede Dan ve Naftali adında iki oğlu olur. 

Kardeşiyle rekabete giren Lea da cariyesi Zilpah’ı Ya’kūb’a gönderir; Gad ve Aşer 

                                                 
855 Jubilees, XXVIII/6-7, s. 169. 
856 Tora ve Aftara, I, 221. 
857 Greenspahn, “Rachel and Leah”, XI, 7592. 



 140

adında iki oğlana sahip olur. Sonrasında adamotu bitkisi karşılığı Ya’kūb’un 

geceliğini Rahel’den satın alan Lea ardı ardına Yisahar, Zevulun adında iki oğlan ve 

Dina adında bir kız daha doğurur. Tanrı’nın Rahel’e acıması ve Yûsuf’un doğumuyla 

bu fasıl son bulmaktadır.858 

Tora’nın anlatımına bakılırsa, sanki Tanrı Lea’nın tarafını tutmuş ve Rahel’i 

cezalandırmış gibidir. Bu durum pasuklarda “Rahel’i Lea’dan daha çok sevdi… 

Tanrı Lea’nın sevilmediğini gördü ve onun rahmini açtı. Rahel ise kısır kaldı”859 

şeklinde ifade edilir. Zohar’a göre Ya’kūb gece Lea’nın yatağına girse de aklı ve 

gönlü Rahel’deydi. Onu düşünmeden duramıyordu.860 Abartılı bir yoruma göre Tanrı 

Lea’yı öyle bir teselli etmiştir ki, ona her seferinde biri kız diğeri erkek olmak üzere 

ikiz çocuk vermiştir.861 Tanrı’nın dindarlığı ve sevgisizlikten ötürü Lea’ya özel bir 

şefkat gösterdiği açıktır.862 Bir kadının sevilmediği için Tanrı’nın çocuklar 

bahşederek onu teselli etmesi belki bir lütuf olabilir fakat daha çok sevilen kadının 

kısır bırakılması ironiktir. Aslında Tanrı’nın az sevilen kadını koruması ve onu 

doğurgan hale getirdiği, İsrâil tarihinde özellikle vurgulanır.863 Lea’ya karşın 

Rahel’in daha çok sevilmesi, Mezmurlar’daki bir dizeye864 atıfla, “kısır bir kadının, 

evin hanımefendisi haline gelmesi” olarak değerlendirilir.865 Diğer bir örnek, 

Peygamber Samuel’in babası Elkana’nın iki karısı Hanna ve Peninna arasında ayrım 

yapması ve Tanrı’nın buna karşılık çok sevilen Hanna’yı kısır bırakırken Peninna’nın 

rahmini açmasına dair Tanah hikâyesidir.866  

Rahel ve Hanna’nın kısırlığı sonrası peygamber oğullara sahip olmaları bir 

yana, Yahudiler Rahel ve Lea rekabetinde genellikle Lea’nın tarafını tutarlar. Buna 

göre kendisine Zahir ve Bâtın iki dünya verilen Ya’kūb’un Zahir ve Maddi Dünya’sı 

Rahel, Bâtın ve Manevi Dünya’sı da Lea’dır.867 Daha açıkçası, Rahel’in aşkı 

                                                 
858 Yaratılış, 29: 31-35, 30: 1-24. 
859 Yaratılış, 29: 30-31. 
860 Zohar: Vayetze, V, 22/185. 
861 PRE, 36/46b, s. 272. 
862 Ginzberg, I, 362. 
863 Ginzberg, I, 361-362; The Interpreter’s Bible , I, 703. 
864 Mezmurlar, 113:9: “Kısır kadını evde oturtur. Çocuk sahibi mutlu bir anne kılar.” 
865 Zohar: Vayetze, V, 19/147-148. 
866 “Elkana’nın Hanna ve Peninna adında iki karısı vardı. Peninna’nın çocukları olduğu halde, 
Hanna’nın çocuğu olmuyordu… Elkana kurban sunduğu gün karsı Peninna’ya ve oğullarıyla kızlarına 
etten birer pay verirken, Hanna’ya iki pay verdi. Çünkü Rab Hanna’nın rahmini kapamasına karşın, 
Elkana onu severdi.” I. Samuel 1: 2-5.  
867 Zohar: Vayetze, V, 14/105; 19/150-151. 



 141

dünyevidir. Dünyevi bu aşkın meyvesi Yûsuf ise İsrâiloğullarının Mısır’daki dünyevi 

refahına işarettir. Fakat Lea’nın çocukları Levi ve Yehuda soyundan gelecek 

kâhinler, krallar, Mesih ve onun kuracağı İsrâil de bu ilişkinin manevî meyvesi kabul 

edilir.868 Ayrıca Lea’nın Ya’kūb’un gizil dünyası olması hasebiyle, Ya’kūb 

tarafından oğullarının annesi olarak gizli sevildiği de belirtilir.869 Hatta abartılı bir 

yorumda Lea o kadar yüceltilir ki, onun Evrenin Dişil Gücü İma’dan geldiği 

söylenerek Ya’kūb’un sevgisizliği “bir erkek nasıl annesiyle ilişkiye girmekten 

hoşlanmıyorsa, Ya’kūb da Lea’dan böyle hoşlanmıyordu” şeklinde tevil edilir.870 Lea 

adının “inek”e vurgu yapan etimolojik kökenine dayalı bu yorumla Ya’kūb, Lea 

karşısında ikinci plana düşürülmüş ve sanki onun bu ağırlığı kaldıramadığı ifade 

edilmiştir. Diğer yandan mistik dualistik bu bakış açısı, Lea’yı pagan tanrıçası gibi 

göstererek, katı monoteizme sahip Yahudiliğe pagan kültürlerden karışan bir takım 

inançları ortaya çıkarır. Yahudi geleneğinde Lea’nın aksine Rahel’in ikinci plana 

düşme sebebi ise, onun kişisel duygularla sürekli olarak ablasını kıskanması ve bu 

zafiyeti sebebiyle Ya’kūb’un geceliğini adamotu karşılığı satması olarak gösterilir.871 

Bunun sonucu, Tanrı, gelecekte Ya’kūb’la Makpela mağarısında gömülmeye Lea’yı 

layık görecektir.872  

Aslında Lea’yla ilgili yorumların tamamı, gelecekte Yehuda Krallığını’nın 

kurucu ve kral soyunun Lea’ya dayanmasıyla açıklanabilir. Bu sayede hem hileyle 

gerçekleşen Ya’kūb-Lea evliliğinin meşruiyetinin sorgulanması önlenir hem de 

kuzey İsrâil krallığının kurucu anası olan Rahel, Lea karşısında mağlup edilir. Bu 

siyasi durum, yazımı devam eden Tora’ya da yansır ve seçilmişlik algısı iki kardeş 

krallığın rekabetiyle yeniden şekillenir. Böylece Seçilmişlik Yahudilere göre ikinci 

planda kalan Rahel soyundan değil; Tanrı’nın rahmini açarak desteklediği ve 

Rahel’in ölümüyle Ya’kūb hanesinin rakipsiz hanımefendisi olan Lea soyundan 

devam eder. Zaten Tora’daki ilgili pasukların J1 tarafından oluşturulduğu 

düşünülürse, bu çıkarım gayet makuldür. 

                                                 
868 Tora ve Aftara, I, 221. 
869 Zohar: Vayetze, V, 19/149. 
870 Zohar: Vayetze, V, 19/151. 
871 Rivayetler Rahel’in adamotu karşılığında Ya’kūb’un geceliğini Lea’ya satmasına bedel olarak iki 
kabileden de olduğunu iddia eder. Eğer Rahel, bunu yapmasaydı; Lea’dan doğan iki ata İssakar ve 
Zevulun, Rahel’in oğulları olacaktı. Bkz; Ginzberg, I, 367. 
872 Hatta rivayetlerde Ya’kūb’un bunu en başta Rahel’i görüp ona sarıldığı andan itibaren bildiği ve bu 
yüzden ağladığı kaydedilir. Ginzberg, I, 362; Tora ve Aftara, I, 222-226. 



 142

İlk bakışta Ya’kūb’un iki kızkardeşle gerçekleştirdiği poligamik evlilik hayatı 

ve bu hayat tarzını seçilmiş bir toplumun temeli olarak belirtmek, modern zamanların 

Tora okuyucusuna tuhaf gelebilir. Üstelik rivayetler Lea ve Rahel’e verilen iki 

cariye, Zilpah ve Bilhah’ın da Laban’ın kendi cariyelerinden doğan öz kızları 

olduğunu belirtir.873 Buna göre Ya’kūb aynı anda iki değil dört kızkardeşle evlenmiş 

demektir. Yahudi şeriatına göre bir erkeğin birden fazla kız kardeşle aynı anda 

evliliği, Mûsa şeriatıyla yasaklandı.874 Fakat tarihsel verilerek göre bu evlilik türü 

MÖ. VI. yüzyıla kadar Ortadoğu toplumlarında sıkça rastlanan bir durumdu.875 

Günümüz hayat standartlarında bu durum, Tora’nın kadını bir fert değil bir 

enstrüman olarak gösterdiği şeklinde değerlendirilebilir. Hele bir de buna “Tutkun 

kocana olacak ve o sana egemen olacak”876 pasuğu da eklenirse, Tora’nın önerdiği 

hayat tarzının ataerkil olduğu sonucu doğar. Haklı olmakla birlikte bu bakış açısı 

sadece Tora’ya değil, antik kültürlere has bir algıdır ve bundan İbrânîler uzak 

değillerdir. Kabile yaşamına dayalı bu toplumlarda, erkek evlat ailenin iş gücü olarak 

düşünülürken, kız evlat ikinci planda yer almaktaydı. Bu devirde kadını onore eden 

tek şey doğurduğu erkek çocuktu ve bu, bizatihî kutsanma sebebiydi. Bunun aksine 

gerekli iş gücüne hiçbir destek veremeyen kısır kadın, bir yüz karasıydı. Bu 

bakımdan Tora’daki ögelere göre bir kadının değeri, bizatihî onun varlığıyla değil; 

kabile ekonomisine katkı yaptığı yani doğurduğu erkek çocuklarla doğru orantılıydı. 

On iki atanın soy ağacı da böyle bir kültürel algıda biçimlenmiştir.877 Bu algının 

anlaşılması, hem Lea ve Rahel kardeşlerin rekabetini hem de kısırlıkla sınanan 

Rahel’in çilesini anlamaya yardımcı olacaktır. Bunu anlamak yine Rahel’in Ya’kūb’a 

neden “Bana çocuk ver, yoksa öleceğim” diye yalvararak İshak’ın Rebeka’ya yaptığı 

duayı ondan istediğini; buna karşılık Ya’kūb’un, “Tanrı’nın yerini alabilir miyim? 

Senden rahim meyvesini esirgeyen (O)!” diye çok sevdiği eşini merhametsizce 

                                                 
873 PRE, 36/46b, s. 271-272; Ginzberg, I, 361; Graves-Patai, s. 302. Aynı zamanda teolog ve 
Asurolog olan Edward Chiera’nın (1885-1933), Laban’ın iki kızıyla beraber iki cariyesini de 
Ya’kūb’a eş olarak vermesine benzer bir olayın Nuzi tabletlerinde görüp kopya ettiği belirtilmektedir. 
Bkz; Gordon, s. 26. 
874 Levililer, 18:18: Bir kadını, onunla birlikte olmak için, [evli olduğun] kız kardeşinin üzerine, 
[karın] hayatta olduğu sürece [kendine eş olarak] alıp ona rakip etme. 
875 Graves-Patai, s. 303. Zakovitch bu geleneğin Harran’a Hurri etkisiyle girdiğini belirtir. Zakovitch, 
s. 65. 
876 Yaratılış, 3: 16. 
877 The Interpreter’s Bible , I, 703. 



 143

azarladığını878 anlamamızı sağlar. Bu zihniyeti iyi bilen Midraş, “Hayatta en kötü 

şeyler cüzam, körlük, kısırlık ve iflastır. Bu kişiler ölüden farksızdır” şeklinde 

izahıyla durumun vehametini açıklar.879 

Öte yandan Tora’nın Lea-Rahel rekabetinde arada kalan Ya’kūb’u edilgen bir 

karakter olarak tasviri, gerek İbrânîlerin ataerkil yaşam tarzına gerekse antik dönem 

olgularına terstir. Çünkü Ya’kūb, karşısına çıkarılan her kadına ses çıkarmadan 

onlardan evlat sahibi olmuştur. Bu durumun en belirgin örneği, Rahel ve Lea 

arasındaki adamotu880 ticaretine Ya’kūb’un ses çıkarmaması ve Lea “Bana 

geleceksin. Çünkü oğlumun adamotlarını hizmetine karşılık ödedim” şeklinde 

çağrısına rıza göstermesidir. Burada Ya’kūb, tek görevi eşlerinin çıkarlarına hizmet 

etmek olan azgın bir erkek gibi gösterilir.881 Bu bakış açısını fark ettiği için alternatif 

yorumlarla durumu kurtarmaya çalışanlar, Ya’kūb’un önce bu çağrıyı reddettiğini 

fakat Lea’nın saf niyetine karşılık Tanrı onu buna mecbur ettiğini kaydeder.882 Fakat 

ne olursa olsun bu anlatım tarzını her biri bir kabilenin kurucusu olacak on iki atanın 

varlık sahasına çıkışını gösteren anlatılar olarak görebiliriz.883 Zira toplumların kendi 

oluşumlarını anlattıkları köken mitlerinde ilginç anlatım tekniklerine başvurdukları 

bilinen bir durumdur. Burada da Ya’kūb oğulları yani İsrâiloğulları, Tanah’ta 

anlatılan kabilelerin kurucusu olacaklarından, onların doğumları “aile” yapısından 

“toplum” yapısına doğru bir evrimin göstergesi olarak kabul edilebilir. Ayrıca 

Tora’da anlatılan Sara, Rebeka, Lea ve Rahel’in aile içindeki konumları, İbrânîlerin 

hiç de sanıldığı kadar ataerkil olmadığını da gösteriyor olabilir. Diğer bir deyişle, 

                                                 
878 Ya’kūb’un Rahel’e tavrını merhametsizlik olarak nitelememizin sebebi, bu durumu bizzat 
rabbilerin böyle açıklamasıdır. Onlar, ilgili pasuğun yorumunda Rahel ve Ya’kūb’un dilinden Sara ve 
Rebeka’nın da kısır olduğunu fakat böyle bir muameleyle karşılaşmadığını belirtirler. Aksine İbrâhim 
Sara’ya, İshak da Rebeka’ya dua ederek onların çocuk sahibi olmalarını sağlamıştır. Ya’kūb’un ise 
Rahel’e dua etmemesinin sebebi kendisinin Lea’dan zaten çocukları olması ve Rahel’in sıkıntısını 
kendi yaşamamasıydı. Bkz; Midra ş Rabba: Bereşit , III, 71/7a; Ginzberg, I, 363-364; Tora ve Aftara, 
I, 225; Zakovitch, s. 68. 
879 Midra ş Rabba: Bereşit , III, 71/7a. 
880 Adamotu, koyu yeşil büyük yapraklara sahip tıpkı marul gibi ufak bir bitki olarak tanımlanır. Mor 
çiçekleri vardır. Çatal biçimindeki kökü sebebiyle bir insan görüntüsüne benzetilmektedir. Muhtemel 
“adamotu” adını da bu görüntüsü sebebiyle almıştır. Hoş bir kokuya sahip olup, eriğe benzer meyveler 
verir. Halk inancına göre afrodizyak etkiye sahip ve doğurganlığı artıran bir etkiye sahiptir. İbrânîcesi 
duda’im (aşk, arzu/dodim/דודים) olan adamotunun bir diğer adı muhabbet otudur. Bkz. The 
Interpreter’s Bible , I, 705; Jervis-Jervis, not: 32, s. 428; Zakovitch, s. 71. Ayrıca Zohar’da 
adamotunun cennet bahçesi kokusu yaydığı ve bu kokuyla dünyada “Aşk”ı yarattığına ilişkin mistik 
yorumlar bulunmaktadır. Bkz; Zohar: Toldot , IV, 5/34-35. 
881 Zakovitch, s. 73.  
882 Ginzberg, I, 367. 
883 Zakovitch, s. 67. 



 144

İshak, Ya’kūb, Yehuda ve Levi gibi seçkin evladın belirlenmesinde babadan ziyade 

annenin etkin rol oynaması ve Tanrı’nın da bu duruma uygun bir tarihî anlayış ortaya 

koymuş olması, Yahudiliğin Seçilmişlik algısının oluşumunda ataerkilliğin yanı sıra 

anaerkilliğin de ön planda olduğunu gösterir. Kanaatimizce bu yargının en büyük 

kanıtı, Yahudilikte dinî kimliğin baba üzerinden değil anne üzerinde belirlenmesi 

anlayışıdır. 

 

3.3.4. On İki Atanın Doğumu 

 

On iki ata Yahudi mistisizmi için de derin manalar ihtiva ederler. Zohar’daki 

açıklamaya göre İsrâil’in temeli olan on İki Ata ve onlar bağlı kabileler, Tanrı’nın 

rahmetini (Chassidim) yeryüzüne getirecek olan Tanrı’nın bilgeliğinin (Chochmah) 

kaynağı İma’nın karanlığından çıkan gizli gücün kendisidir. Süfli dünyada bu atalar 

doğmadan ulvi dünyadaki Tanrı’nın gücü açığa çıkmayacaktır. Bu kaynağa göre on 

iki atanın en önemlileri Lea’dan doğan altı atadır. Rahel’in ve cariyelerin oğulları, 

Tanrı yeryüzündeki rahmetini ve gücünü açığa çıkaracak ve krallığı inşa edecek olan 

altı kardeşin yardımcıları yani sacayaklarıdır.884 

Midraş’ın belirttiği gibi Tora’da geçen isimler/figürler (Esav, İsmâil, vb.), bu 

isim sahiplerinin gelecekteki rollerine ilişkin işaretler taşımaktadır. Bu bakımdan 

Ya’kūb’un oğullarının doğumları ve onlara verilen isimler, hem onların doğumu 

esnasında yaşanan olaylara ve karakterlerine hem de gelecekle ilgili birtakım 

olaylara işaret eder.885 Geleneksel kaynaklar on iki ata hakkında birçok bilgi verir. 

Bunlardan en dikkat çekeni ataların doğumuyla ilgili Jubilees’te geçen ayrıntılı 

tarihler886 ve özellikle Testaments of the Twelve Patriarchs adıyla onlara mahsus 

kompoze edilen eserdir.887 Modern yorumlar ise Tora’da ataların doğumuna ilişkin 

verilen sıranın Lea-Rahel federasyonu olarak kabul edilen Yehuda-İsrâil Krallıklarını 

oluşturan kabilelerin kıdem sıralaması olduğunu belirtirler.888 Biz burada sadece bu 

                                                 
884 Zohar: Vayetze, V, 20/161-162, 164. 
885 Midra ş Rabba: Bereşit , III, 71/3a; Ginzberg, I, 362-363. 
886 12 atanın Yahudi takvimine göre doğum tarihleri için ayrıntılı olarak bkz; Jubilees, s. 171-174. 
887 Bkz; “Testaments of the Twelve Patriarchs”, The Old Testament Pseudepigrapha, by. H. G. 
Lunt, Doubleday & Company, NewYork 1985, II, ss. 782-828. 
888 Graves-Patai, s. 309. 



 145

ataların isimlerindeki etimolojiler ve doğumları esnasındaki olaylara kısaca göz 

atmak istiyoruz: 

Reuv(b)en ( אובןר ): Ya’kūb ve Lea’nın ilkdoğanı olan Reuven’in etimolojik 

kökeni belli olmamakla birlikte, doğumunun anlatıldığı “Tanrı sıkıntılarımı gördü”889 

şeklindeki ifadeye atıftır. Buna göre gördü (Ra’a/ראה) ve erkek evlat (Ben/בן) 

anlamındaki iki kelimenin birleşimiyle oluştuğu düşünülür.890 Reuven adında, 

Lea’nın sevilme arzusu yatmaktadır.891 Doğum esnasında anne için önemli olaylara 

gönderme yapan kelimelerin çocuğa ad olarak konulması Sâmîler yaygın bir 

gelenektir.892 Bu yüzden Ginzberg, her bakımdan normal doğan bu bebeğe annesinin 

“adama bak veya oğlana bak” anlamında Reuven adını taktığını söyler.893 Reuven 

adını “rahmet/merhamet” olarak açıklayan Josephus’a894 katılan Zohar’a göre isim, 

Tanrı’nın yeryüzündeki rahmetinin (Chesed) tezahürüdür.895 Orijinal halinin “aslan” 

anlamındaki Re’ûbhēl olması ihtimaliyle dönemin totemistik anlayışına bir vurgu 

yaptığı iddiasının yanı sıra, tarihî bir karakter olan Ya’kūb’un içinden çıktığı ve İsrâil 

kabilelerinin oluşturduğu konfederasyonunun liderliğini yapan ilk Ürdün kabilesi 

olabileceği de iddia edilir.896 Reuven’le ilgili en dikkate değer şey, Ya’kūb’un 

cariyesi Bilha’yla işlediği zina ve bu sebeple ölüm döşeğinde babasının bedduasını 

almasıdır.897 Babasının kutsiyetine yaptığı bu hakaret dolayısıyla ilk doğum, ailenin 

soyunu ve dini yürütme şerefi ondan alınarak Yûsuf, Levi ve Yehuda’ya verilir.898  

Şim(e)on (שמעון): Ya’kūb ve Lea’nın ikinci oğlu olan Şimon’un adı, “Tanrı 

sevilmediğimi duydu” 899 cümlesine atıf olup, Tanrı’nın kulak verişi900 anlamına gelir. 

Şimeon adı, mistik manada Tanrı’nın yeryüzündeki adaleti olarak da yorumlanır.901 

Başka bir rivayete göre Şimon adı, onun soyundan gelen Zimri’nin işleyeceği günaha 

                                                 
889 Yaratılış, 29: 32. 
890 Jervis-Jervis, not: 24, s. 427; Bustanay Oded, “Reuben”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd 
edt, Jarusalem 2007, XVII, 244. 
891 Zakovitch, s. 66. 
892 Jervis-Jervis, not: 24, s. 427 
893 Ginzberg, I, 362. 
894 Josephus, I, XIX/8, 63. 
895 Zohar: Vayetze, V, 21/170. 
896 The Interpreter’s Bible , I, 701, 703; Oded, XVII, 244. 
897 Yaratılış, 49: 3-4. 
898 Baba Bathra, VIII, 122b; Shabbath, V, 55b; Sefer Ha Yashar, 36/13-15, s. 96. 
899 Yaratılış, 29: 33. 
900 Josephus, I, XIX/8, 63; Zakovitch, s. 66; Bustanay Oded, “Simeon”, EJ, edt. F. Skolnik-M. 
Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XVIII, 591. 
901 Zohar: Vayetze, V, 21/170. 



 146

atfen “işlenen günah” anlamına gelir.902 Aslında Şimon’un kardeşi Levi’yle 

kızkardeşleri Dina’ya tecavüz eden Şekemli prens sebebiyle tüm bölge halkını 

katletmesi ve Yehuda’yla beraber Yûsuf’u kıskançlıkları sebebiyle bir kervana 

satması düşünülürse; Şimon’un bir ağabey olarak Levi ve Yehuda’yı günaha teşvik 

ettiğini gösterir. Bu da “işlenen günah” anlamındaki etimolojinin makullüğünü 

gösterir. Çünkü vasiyetinde bu günahı sebebiyle Şimon’un pişman olup ağladığı 

kaydedilir.903 Son olarak modern yorumlar ise, Şimon’un etimolojisinin kurt veya 

sırtlana işaret ettiğini, bu yüzden de totemistik bir anlama sahip olduğu düşünülür.904 

Levi ( ויל ): “Birlikte olmak” anlamındaki livah (לוה) kökünden türeyen Levi 

adı, Lea’nın üçüncü oğlu doğunca “Kocam artık şimdi bana bağlanır…”905 

şeklindeki optimizmini ifade eder. Josephus’a göre Levi adı “doğrulamak” anlamına 

gelir.906 Ginzberg ise “taçlanmış” olarak tanımladığı Levi’yi Cebrâil vasıtasıyla 

bizzat Tanrı’nın koruduğunu belirtir.907 Modern yorumlarda ise çok farklı anlam 

takdirleri vardır. Bunlardan birine göre Lea adıyla aynı kökten türeme ihtimali 

nedeniyle Levi, “vahşi inek” Lea kabilesine bağlı bir isimlendirme olabilir. Diğer 

yandan Lea ve Levi’nin leviathan (לויתן)908 kelimesinin orijinalinden gelen “yılan” 

kelimesiyle kökteş olması da olasıdır. Yorumlara göre J1, Levi’nin doğumunu 

yazdığı dönemde Levililer kâhinlik yapıyor ve bu mesleğin atası olarak kabul 

ediliyorlardı.909 Bu bakımdan Levililer’in Yahudi tarihinde çok önemli bir yeri 

bulunmaktadır. Her ne kadar konuyla ilgisi olmasa da Levi, Levililer, Lea ve 

Leviathan gibi kelimeler arasındaki köken benzerliğinden yola çıkarak, Levililer 

                                                 
902 Ginzberg, I, 363. Zimri (זמרי); rivayetlere göre Mûsa zamanında Şimon kabilesi liderlerinden biri 
olan Salu’nun oğludur. Moablı bir kadınla fuhuş yapması ve onunla beraber Baal tapımına katılması 
sebebiyle halkı tarafından kâfir ilan edilmiştir. Bu sebeple Tanrı öfkelenmiş ve İsrâil üzerine veba 
salgını göndermiş ayrıca Mûsa’ya onu halk önünde idam etmesini emretmiştir. Bkz; Gershon Bacon, 
“Zimri”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XXI, 536. 
903 “Şimon”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 2/13. 
904 The Interpreter’s Bible , I, 703. 
905 Yaratılış, 29: 34. 
906 Josephus, I, XIX/8, 63. 
907 Ginzberg, I, 363. 
908 Leviathan (Ugarit dilinde “lōtanu”/  kelimesi, Tanah ve Talmud’da hem gerçek hem de (לויתן
efsanevi anlamda bazı deniz canlılarına verilen isimdir. Kelime kökünün “yılan gibi sarılan, bükümlü” 
anlamındaki l-w-y (לוי)’den geldiği düşünülür. Tanah’ta Tanrı’nın düşmanı olarak temsil edilen deniz 
canavarları, yılanlar ve ejderhaları simgelemek için kullanılır. Antik mitolojilerin birçoğunda 
leviathanlarla ilgili mitlere rastlanılmaktadır. Ayrıca Mezopotamya’da “bir yılanın canlandırılması”na 
yönelik büyülü bir takım sözlerde de geçmektedir. Öte yandan Filistin’in antik dönemlerde “Lutanu” 
olarak anılması da ilginç bir ayrıntıdır. Ayrıntılı bilgi için bkz. Peter Machinist, “Leviathan”, EJ, edt. 
F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 2007, XII, 696. 
909 The Interpreter’s Bible , I, 701, 703. 



 147

kabilesine mensup Mûsa, asasının yılana dönüşmesi ve yılan motifli asanın Mûsa’nin 

simgesi olmasına ilişkin anlatılara da kısaca değinmek gerekir. Herhalde bu konudaki 

en ilginç yorum, Sigmund Freud’un Mûsa ve Levililerin İbrânî değil Mısırlı 

olduklarını söylemesidir. Freud, Mûsa’nin Aton dininden devraldığı monoteist inanç 

kapsamında kendisine bu konuda destek çıkan Levililerin de İbrânî değil Akenathon 

döneminden kalma Aton tapınağının Mısırlı rahipleri olduğunu iddia eder.910 Tabii ki 

“bir koruyucu olarak Tanrıların ve kralların bedenlerine giren” yılan figürünün Mısır 

Güneş tanrısı Aton ve Atonizm’in en büyük sembollerinden biri olmasının yanı sıra, 

aynı zamanda Yahve’nin Mısır’a saldığı belaları da simgeleyen bronz yılanda da 

görüldüğünü belirtmek de fayda vardır.911  

Ye(h)uda (יהודה): Kesin olmamakla birlikte “şükür, haşmet, azamet” 

anlamındaki hôdh (אודה/הודה) kökünden türediği söylenen912 ve “Tanrı’ya şükran” 

anlamına gelen913Yehuda adı, Lea’nın “Tanrı’ya bu kez övgü sunayım”914 pasuğuna 

dayanır. Yehuda, Lea’nın dördüncü oğludur. Böylece Lea, Ya’kūb’a en fazla çocuk 

doğuran eş olur ve Tanrı’ya şükreder.915 Yahudi’ne göre, Yehuda, Tanrı’nın mübarek 

adındaki tüm harfleri (YEVE/יהוה) taşımaktadır.916 Zaten Lea’nın sadece Yehuda’da 

özellikle şükretmesinin sebebi de budur.917 Kabul görmeyen bir modernist görüşe 

göre Yehuda, antik dönemlerde Tanrı Baal’a ait bir kült merkezi olan bir bölgedir; 

Arapçada “alçak yer/kanyon” anlamına gelen wahda kelimesinden türemiş ve adını 

bu bölgede yaşayan kabilenin atasından almıştır.918 Bu yorumun yapılmasında 

bölgenin batısındaki ova ve Yehuda dağı etkili olmuş ya da İsrâiloğullarına mensup 

olmayanlardan da oluşan bölge halkı önce daha düşük bir sosyal statüye sahipken, 

sonrasında elde edilen siyasi zaferler onları çok yüksek bir statü ve onura çıkarmış 

olabilir.919 

                                                 
910 Freud, s. 55-56. 
911 Hendel, “Serpent”, s. 744-747. 
912 The Interpreter’s Bible , I, 703; B. Becking, “Yehud”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., 
IInd edition, Brill, Cambridge 1999, s. 925; “Judah”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 
Jarusalem 2007, XI, 475. 
913 Josephus, I, XIX/8, 63; Tora ve Aftara, I, 222. 
914 Yaratılış, 29: 35. 
915 Ginzberg, I, 363. 
916 Tora ve Aftara, I, 222. 
917 Zohar: Vayetze, V, 21/169-170, 175. 
918 Becking, “Yehud”, s. 925. 
919 “Judah”, XI, 475. 



 148

Dan (דן): “Aklamak/temize çıkarmak” anlamındaki dyn (דין) kökünden 

türeyen dan kelimesi “ilahî yargı” demektir.920 İsim, Rahel’in kendi yerine cariyesi 

Bilhah’ı Ya’kūb’a göndererek edindiği evlat hakkındaki “Tanrı yargımı yerine 

getirdi”921 ifadesine binaen konulmuştur. Bu yüzden Rabbinik gelenek Dan adınının 

içeriğinde ilahî bir mana olduğuna hükmeder.922 Buna göre Tanrı başta Rahel’i 

yargılayarak çocuksuz kalmasına hükmetmiş; sonrasında duasına icabet ederek ona 

evlat vermiş ve onu aklamıştır.923 Rahel bu çocuk için Tanrı’ya çok dua etmişti. 

Çünkü Rahel’in ablası Lea’ya karşı küçük düşmesi bir yana, bu durum bir kadını 

üzen hem de küçük düşüren bir durumdur. Ayrıca seçilmiş halk İsrâil için 

çocuksuzluk tam bir felakettir. Çünkü Tanrı, İsrâil soyunun dünyayı kaplayacağını 

belirtmişken Yahudi bir kadının kısırlığı, hem o kadının durumu hem de 

seçilmişliğin devamı için tehlike arz eder.924 

Naftali (נפתלי): Ne Naftali ismi ne de bu adın ilk olarak geçtiği Yaratılış’ın 

ilgili pasuğuna ilişkin net bir izah yapılabilmiştir. Genel kanaat Lea’yla eşitlendiğini 

düşünen Rahel’in bu adı, Bilhah’dan edindiği ikinci oğluna eşitlenebilmek için zor 

yollardan geçmek anlamında verdiği yönündedir.925 Rabler bu durumu, Rahel’in 

Tanrı’yı ikna etme çabasındaki başarısı olarak değerlendirirken926; Josephus; onun 

geliştirdiği stratejiler nedeniyle bu adın “başarıya ulaşan strateji” anlamına geldiğini 

söyler.927 Diğer yandan bu isim, Rahel’in kıskançlık boyutlarını da gösterir.928 Başka 

bir yorumda, Naftali’nin (Naftal-Yauh/נפתל יווה) etimolojisi, “Yauh/Yahwe” yani 

“Tanrı ile güreşme” olarak açıklanır.929  

Gad (גד): Lea’nın Rahel’e karşı atağa geçerek kendi cariyesi Zilpah’ı 

Ya’kūb’a göndermesiyle edindiği çocuğun adıdır. Genel kanaate göre şans ve talih 

anlamına gelen Gad adı, Lea’nın bu doğumu “uğur geldi” şeklinde yormasına 

dayanır.930 Alternatif bir yorumda bölük, tabur anlamına gelen Gad, Lea’nın sanki 

                                                 
920 Isaac Avishur, “Dan”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, V, 405. 
921 Yaratılış, 30: 6. 
922 Avishur, V, 405. 
923 Ginzberg, I, 364; Tora ve Aftara, I, 225. 
924 The Interpreter’s Bible , I, 704. 
925 Yaratılış, 30: 8. 
926 Tora ve Aftara, I, 224. 
927 Josephus, I, XIX/8, 63. 
928 Zakovitch, s. 70. 
929 Jervis-Jervis, not: 29, s. 427; The Interpreter’s Bible , I, 704. 
930 Yaratılış, 30: 11. 



 149

bir bölük kadar çocuğa sahip oluşunu simgeler.931 İşarî bir yorumda Gad’ın soyundan 

gelecek İsrâil’in şansı Peygamber Eliyahu sebebiyle bu ismin verildiği belirtilir.932 

Lea’nın, Tanrı’yı anmadan doğumu şansa yorması, pasuğu yorumlayanlarca dikkat 

çekici kabul edilir. Zira antik dönemde bütün Mezopotamya ve Yakındoğu Sâmîleri 

Kader ve Şans Tanrısı Gad’a tapıyordu.933 Bu yüzden modern yorumcular, Gad’ın 

köken mitine dayalı bir tanrı adı olduğunu iddia ederler.934 Gerçi o döneme ait birçok 

tablette gad, bir dileğin veya yenidoğanın ifadesi cins isim olarak da geçer. Bu 

yüzden ilgili pasuktaki kullanım net değildir.935  

Aşer (אשר): Lea’nın Zilpah’dan edindiği ikinci erkek çocuktur. Lea, toplumda 

gurur kaynağı olan bu doğumu kendi “mutluluğum”936 şeklinde yorumlar.937 

İbrânîcede aşer/aser kelimesi, mutluluk, dik duran (tahtadan oyulan kült obje), 

ilerlemek gibi anlamlara gelir.938 Farklı bir görüşe göre Aşer (Asaru) I. Seti ve II. 

Ramses’in yazıtlarında geçen bir Filistin bölgesi olduğu için, adını orada meskun 

kabiliye bu ad verilmiştir.939 Diğer yandan Mezopotamya ve Ortadoğu’da bu adla 

aynı etimolojik kökene sahip birçok tanrı adı vardır. Bunlardan bazılarına göre Aşer, 

Ken’an’da yoğun şekilde tapılan bereket tanrıçası Aşir ’in (‘ Ashērāh) eril hali 

olabileceği gibi940 Arap bedevilerinin süvari tanrısı Asar (Asir), Babil tanrısı 

Marduk’un formlarından biri olan Asari (Asaru/Usire) ve Mısır tanrısı Osiris’in 

ilksel hali Asir (Asiri) de olabilir.941 Zilpah’ın her iki oğlunun da yerel pagan 

tanrılarının isimlerini almış olma ihtimali, henüz akidesini tamamlamamış atalar 

dönemi monoteizminin, politeist kalıntılar barındırabileceğinin bir göstergesidir. 

                                                 
931 Tora ve Aftara, I, 224. 
932 Ginzberg, I, 365. 
933 S. Ribichini, “Gad”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, Cambridge 1999, s. 
339; Yuval Kamrat-S. Dâvud Sperling, “Gad”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 
2007, VII, 328; Graves-Patai, s. 308; J. A. Coleman, The Dictionary of Mythology, Foulsham-
England 2007, s. 393; Zakovitch, s. 70. 
934 The Interpreter’s Bible , I, 705. 
935 Ribichini, “Gad”, s. 339-340; Kamrat-Sperling, VII, 328. 
936 Yaratılış, 30: 13. 
937 Josephus, I, XIX/8, 63; Ginzberg, I, 366; Tora ve Aftara, I, 227; Zakovitch, s. 70. 
938 N. Wyatt, “Asherah”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, Cambridge 1999, 
s. 99. 
939 The Interpreter’s Bible , I, 705; Graves-Patai, s. 308-309; “Asher”, EJ, edt. F. Skolnik-M. 
Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, II, 559. 
940 The Interpreter’s Bible , I, 705; Wyatt, “Asherah”, s. 99-105; Graves-Patai, s. 308-309; “Asher”, 
II, 559. 
941 Coleman, s. 97. 



 150

Diğer yandan bu durum, İbrânîcede ve her dilde, uğur ve mutluluk/sevinç gibi 

kelimelerin günlük hayatta kişi adı olarak kullanılmasının bir örneği de olabilir. 

Yisahar/İssakar (יששכר): Tora’da uzun zamandır doğum yapmayan Lea’nın, 

beşinci oğluna “Tanrı’nın ödülü/lütfü”942 anlamındaki Yisahar adını verdiği 

belirtilir.943 Fakat apokrif metinlere dayalı modern yorumlar, Lea’nın adamotu 

karşılığı Ya’kūb’un geceliğini Rahel’den satın alması böylece İssakar’ı doğurması944 

nedeniyle, bu adın, “kiralamak veya satın almak” anlamındaki s-k(h)-r ( כרש ) 

kökünden türediğini iddia eder.945 Yahudi tarihi üzerinden yapılan bir yoruma göre 

bu isim, Ken’anî derebeylerin el koyduğu kabileleri hatırlatmaktadır.946 Diğer yandan 

Ya’kūb’un son konuşmasında İssakar’ı “heybeler arasında uzanan, kuvvetli 

kemiklere sahip bir eşek…”947 nitelemesi, İssakar kabilesinin Naftali, Zevulun ve 

Menasseh kabileleri arasındaki topografik konumuna bir atıf olarak açıklanır.948 

Zevulun (זבלון): Lea, son oğluna, “Tanrı’nın armağanı” anlamındaki 

Zevulunu adını verir.949 Aslında bu pasuğun Zevulun ve hemen ardından doğan 

kızkardeşi Dina’ı da kapsadığı söylenebilir. Çünkü o, Zilpah’dan oğulları hariç, altı 

oğlan ve bir kız doğurmuş, böylece nihai zaferini kazanmıştır.950 Bu sebeple 

Josephus bu adı iyili ğin garantisi olarak yorumlar951 ki, Lea’nın yedi çocukla aile 

içinde edindiği konum bakımından bu yorum isabetlidir. Rivayetlere göre bu isimle 

Ya’kūb’a son kavuşma ümidini de dillendirir.952 Artık konumunu garantileyen 

Lea’nın, yedinci oğlunun Rahel’e tam bir eziyet olacağını bildiğinden Tanrı’ya 

bebeğin kız olması için dua ettiği ve Dina’nın bu suretle doğduğu da belirtilir.953 

                                                 
942 Ginzberg, I, 366; Tora ve Aftara, I, 229; Zakovitch, s. 72. 
943 Yaratılış, 30: 18. 
944 Pasukta ifade şu şekilde geçer: “Bana geleceksin. Çünkü oğlumun adamotlarını, hizmetine karşılık 
ödedim (…כי שכר שכרתיך…)” Bkz. Yaratılış, 30: 16. 
945 “Issachar”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 1/15; Josephus, I, XIX/8, 64; The 
Interpreter’s Bible , I, 706; Jervis-Jervis, not: 35, s. 428. 
946 The Interpreter’s Bible , I, 706. 
947 Yaratılış 49: 14-15. 
948 Samuel Abramsky, “Issachar”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, X, 
766. 
949 Yaratılış, 30: 20. 
950 Zakovitch, s. 74. 
951 Josephus, I, XIX/8, 64. 
952 Tora ve Aftara, I, 229. 
953 Ginzberg, I, 367-368; Tora ve Aftara, I, 229. 



 151

Yûsuf/Yosef (יוסף): Rahel’in ilk oğlu Yûsuf, Tora’da Tanrı’nın Rahel’i 

hatırlamasının tecellisi olarak anlatılır.954 Bazı rivayetlerde geceliğini satarak İssakar 

ve Zevulun’un doğumuna vesile olan Rahel’e mükâfat olsun diye Tanrı rahmini 

açtığı ve ona Yûsuf’u bahşettiği belirtilirken955, Zohar’da bu doğum sadece Tanrı’nın 

dualara kulak verişine yorulur.956 Yûsuf adı, “yeniden değer kazanan” anlamındaki 

yusaf (יסף) ve/veya “eklenen” anlamındaki usaf (הוסף) kökünden türemiştir.957 Bu 

bakımdan ismin, iki farklı anlamdaki kelimenin harmanlanmasından ortaya çıkan hoş 

bir kelime oyunu olduğu söylenebilir. Yani Rahel bebeğine bu ismi koyarak hem eski 

değerine kavuşmuş hem de ikinci bir evlada sahip olmayı dilemiştir.958 Her ne kadar 

Zakovitch, Rahel’in tek bir isimde iki manayı birleştirmesini, rekabet duygusunun 

körüklenmesi ve yüzsüzlük olarak nitelese de959; Yûsuf isminin, çocuk hasretiyle 

titremenin bir ifadesi olduğu düşünülebilir.960 Modern yorumlarda Yûsuf adı, 

Yakındoğu’da rastlanan Yôse(î)þh-ēl veya Ezra 8:10’da geçen Josiphiah adlarının 

kısaltması veya III. Tutmose listesinde geçen Yšþ’r ile etimolojik bağlantısı 

değerlendirilir.961 Buna bağlı olarak Mısır kaynaklarında geçen İki Kardeşin Hikâyesi 

ve Firavun Akhenathon döneminde Mısır’ın Ken’an ve Suriye bölgesinden sorumlu 

delegesi Yanhamu arasındaki paralellikler modern Tora eleştirmenlerin dikkatini 

çekmiştir.962 Ayrıca anne ve babasının isimlerinden yola çıkılarak Yûsuf’un doğumu, 

uzun bir kıtlık sonrası bulutlu (Rahel) bir gecenin (Ya’kūb) ardından sabaha karşı 

yağan bereketli bir yağmura benzetilir.963 Yûsuf’un adıyla ilgili yapılan en önemli 

yorum, bu adının Ya’kūb/İsrâil isimleriyle eşanlamlı kabul edilmesidir. Tanah’taki 

bazı atıflar964 ve Yehuda’nın rakibi Kuzey krallığının adının İsrâil ve kurucu atasının 

daYûsuf kabul edilmesi bu yorumu desteklemektedir.965 

                                                 
954 Yaratılış, 30: 22-24. 
955 “Issachar”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 2/1-3. 
956 Zohar: Vayetze, V, 23/199. 
957 Josephus, I, XIX/8, 64; The Interpreter’s Bible , I, 706. 
958 Ginzberg, I, 368; Tora ve Aftara, I, 229-230 
959 Zakovitch, s. 75. 
960 M. Dukstra, “Joseph”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, Cambridge 1999, 
s. 476. 
961 The Interpreter’s Bible , I, 706; Dukstra, “Joseph” s. 476; Nahum M. Sarna XI, “Joseph”, EJ, edt. 
F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, 410.  
962 Dukstra, “Joseph” s. 476; Sarna, XI, 406-407. 
963 Dukstra, “Joseph”, s. 476. Etimolojik olarak “Rahel”in yağmur bulutu, “Ya’kūb”un ise gece 
anlamlarına dair bir atıftır. Bkz; Dukstra, “Rachel”, s. 683. 
964 Bkz; Mezmurlar, 77: 16, 81:6; Hezekiel, 37:16, 19; Amos, 5: 15, 6:6; Ovadya, 18. 
965 Dukstra, “Joseph” s. 477. 



 152

Yûsuf, Tora’nın Ya’kūb’un oğulları arasında hayatının tüm ayrıntılarıyla 

anlatıldığı tek atadır. Ayrıca Yûsuf, yıllarca hasret çektikten sonra doğan ve büyük 

aşkı Rahel’i hatırlatan bir hatıra olması bakımından, Ya’kūb’un hem en sevdiği oğlu 

hem de hayatındaki en büyük imtihanlarından biridir. O, ağabeyleri tarafından, 

Ya’kūb tarafından fazla şımartılması, onların her kabahatini babasına şikâyet etmesi 

ve gelecekte ulaşacağı manevi konumu rüyada görmesi sebebiyle hiçbir zaman 

sevilmedi.966 Bu yüzden ağabeyleri onu Mısır’a giden bir kervana sattılar. Sonra 

Mısır’da sefalatten ihtişama doğru yükselen bir hayat yaşadı.  

Yûsuf’un Tora’daki dramatik hikâyesinde anlatılan olaylar, bağlantlar ve 

onun muhteşem karakteri, Rabbinik vaazlarda önemli yer tutar. Ayrıca Ya’kūb ve 

Yûsuf’un hayatı birçok açıdan da birbirine benzetilmiştir.967 Testamentlerde ise 

Yûsuf’un dilinden Mısır’da uğradığı iftira968 ve ağabeylerinin kendisini satışı 

anlatılır. O, burada ağabeylerini çok sevdiği ve onların ayıbını yaymamak adına 

satılırken hiç sesini çıkarmadığını anlatır.969 Aynı kaynak son olarak Yûsuf’un 

Yehuda hakkında bir rüyasını anlatır ki, buna göre Yehuda’nın İsrâil soyunun 

koruyucusu olacağına vurgu yapılır.970  

Yûsuf, on iki ata tarihinin ikinci zirvesidir. O, Ya’kūb’un oğulları arasında 

ikizi olmayan tek çocuktur, bu yüzden de çok özeldir.971 Çünkü o önce Rahel’in, 

Reuven olayı sonrasında da tüm ailenin behoru olmuştur.972 Yine o, Yehuda 

Krallığının rakibi Kuzey İsrâil Krallığının kurucusu Yeroboam’ın atasıdır.973 Zaten 

birçok ilim adamı tarafından Yûsuf’un Tora’daki dramı, onun soyu olarak değil; 

“Ya’k ūb ve oğulları Mısır’a göçtü”974 pasuğuna ithafen, Mısır’da maceraları 

başlayan on iki İsrâil kabilesine ait tarihî serüvenin mitik şahsiyetlerle resmedilmesi 

şeklinde yorumlanır.975 Aslında Ya’kūb-Esav’dan Harran’a kaçışa, burada ataların 

doğumundan Yûsuf’un dramına kadar Ata Ya’kūb’un hayatındaki hemen her şey; 

Yahudi tarihindeki birçok olayın (Mûsa’nin on iki kabileyi Mısır’dan çıkarması, 

                                                 
966 Sarna, XI, 406. 
967 Moses Aberbach, “Joseph”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XI, 410. 
968 “Joseph”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 2-8. 
969 “Joseph”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 10/5-6, 11/2-4, 15/1-4. 
970 “Joseph”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 19/1-11. 
971 PRE, 36/46b, s. 272. 
972 Sefer Ha Yashar, 36/15. 
973 Zakovitch, s. 74. 
974 Yeşu, 24:4. 
975 Dukstra, “Joseph” s. 476.  



 153

İsrâiloğullarının uzun çöl yaşamı sonrası Ken’an’ı fethi, devletleşme süreci, gerek 

kabilelerin kendi aralarında gerekse paganist toplumlarla giriştikleri siyasi 

mücadeleler, Kral Dâvud dönemiyle gelen refah dönemi, siyasi birliğin Yehuda ve 

İsrâil şeklinde ikiye bölünmesi ve kuzey krallığının tarihten silinerek Yahudiliği 

ilelebet Yehuda soyunun temsil etmesi gibi) mitolojize edilmiş bir özeti olarak 

görülebilir.  

Bünyamin/Ben Oni (בא אוני/בנימין): Tora’ya göre on ikinci ataya, doğum 

esnasında ölen Rahel “yasımın oğlu” veya “ölümüme sebep olan oğlum” 

anlamındaki Ben Oni976; büyük aşkı Rahel’i kaybeden Ya’kūb ise, “gücün/sağ elin 

oğlu” veya “güneyin oğlu” anlamındaki Bünyamin adını verir.977 Başka rivayetlerde 

Ya’kūb’un Rahel’i çok sevdiği için ona dua ettiği ve ihtiyarlık döneminde doğan bu 

çocuğa “ihtiyarlık günlerimin oğlu” anlamına gelen Bünyamin adını verdiğinı 

kaydederken978, başka kaynaklar bunu Bünyamin’in Ken’an’da doğduğu için verdiği 

de kaydedilir. Çünkü diğer oğullarının hepsi Harran’da yani kuzeyde doğmuştur.979 

Bünyamin kabilesinin, Ken’an’ın en güneyinde konuşlandığı tarihen sabittir. MÖ. 

18. yüzyıla ait Marilerden kalma belgelerde, Mezopotamya’daki Sâmî bir kabileye 

“güneyli” anlamına gelen dumu (=binī yamina) adı verilmesi tarihçilerin ilgisini 

çekse de, bu iki kabile arasında linguistik benzerlik dışında hiçbir bağlantı 

kurulamamıştır.980  

Bünyamin’in hayatı ve kişili ği hakkında kaynaklarda çok az bilgi bulunur. 

Onun adı genellikle Ya’kūb ve Yûsuf’un hayat hikâyesine bağlı olarak geçer. Bunun 

sebebi olarak onun, Yûsuf’un tek öz kardeşi olması ve ona olan yakınlığı gösterilir. 

Onun hakkındaki en göze çarpan şeyler, Yûsuf’u kaybettikten sonra Ya’kūb’un onun 

üzerine daha çok düşmesi, yıllar sonra onu ağabeyleriyle Mısır’a göndermemesi ve 

Yûsuf’un ağabeylerine karşı yaptığı planda ona ayrıcalık tanımasıdır.981 Bünyamin 

Talmud’da “Yılanlar Konseyi (Şeytanlar)” tarafından öldürülen dört kişiden biri 
                                                 
976 Josephus, I, XXI/3, 71; Jervis-Jervis, not: 55, s. 461; Tora ve Aftara, I, 275; Bustanay Oded, 
“Benjamin”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, III, 354.  
977 Yaratılış, 35: 17-18; Sefer Ha Yashar, 36/12; Jervis-Jervis, not: 55, s. 461; Tora ve Aftara, I, 410. 
978 Josephus, I, XXI/3, dipnot: 2, 71; “Benjamin”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 1/5-6; 
Jervis-Jervis, not: 55, s. 461. 
979 Fakat Sefer Ha Yashar’da Bünyamin dahil Ya’kūb’un bütün oğullarının Paddan Aram’da 
doğduğu kaydedilir. Sefer Ha Yashar, 36/16-17. Bu rivayet çelişkilidir. Çünkü aynı eser, Rahel’in 
Ya’kūb’un Hebron’daki İshak’ı ziyarete giderken yolda öldüğünü ve Efrat’ta gömüldüğünü 
zikretmektedir. Bkz. Sefer Ha Yashar, 36/9-10. 
980 Oded, III, 354.  
981 Oded, III, 354. 



 154

olarak açıklanır.982 Zohar’da Bünyamin’in Ken’an’da doğuşu, Ya’kūb’un 

mükemmelliğe kutsal topraklarda kavuşma isteğine yorulur. Yani onun doğumuyla 

Tanrı’nın yeryüzündeki kutsal makamı tamamlanmış olur.983 Ya’kūb’un ölürken ona 

yaptığı dua, Agada’da asırlar sonra Bünyamin kabilesinden çıkacak Kral Saul’un 

kısa hükümranlık döneminde elde ettiği zaferlere yorulur.984 Yine burada onun 

annesine benzediği ve Yûsuf’un satılmasına iştirak etmediği için Bet a-Mikdaş’ın 

yapımında onun kabilesine ayrıcalık tanındığı da kaydedilir.985 Testamentte, Yûsuf 

doğduktan sonra Rahel’in on iki yıl boyunca Tanrı’ya kendisine yine evlat vermesi 

için dua ettiği böylece Bünyamin’in doğduğu kaydedilir.986 Ayrıca Yûsuf’u sattıkları 

için Tanrı’nın Ya’kūb’a oğullarına hayır dua vermesini engellediği de belirtilir.987 

Son olarak Bünyamin’in 125 yaşında öldüğü ve 91 yıl kemikleri Mısır’da 

saklandıktan sonra Hebron’a atalarının yanına gömüldüğü belirtilir.988 

On iki atanın doğumuyla, Ata İbrâhim’e söz verilen ilahî proje başlar ve ilahî 

kutsamalarda haber verilen İsrâil toplumunun oluşum sürecine girilir. Fakat tam bu 

noktada karmaşık bir kutsamayla Yahudi seçilmişlik algısı da formalize edilmeye 

başlanır. Lea ve Rahel arasındaki rekabet, iki kadının oğullarının doruk noktasıyla, 

Yehuda ve Yûsuf.989 Bu iki isim, sadece kuzey ve güney krallıklarının ataları kabul 

edilmelerinin yanı sıra seçilmişliğin de devam ettiği kişiler olduğu görülür. J, 

özellikle Yehuda’nın seçilmişliğine vurgu yapar. Rahel’in ölümüyle Lea’nın hanım 

konumuna yükselmesi ve Ya’kūb’la aynı kabri paylaşması; sanki J’nin gelecekte 

Kuzey İsrâil krallığının yok olmasıyla seçilmişlik mirasına Yehuda krallığının 

konacağına verdiği bir mesaj gibidir. Oysa E’nin vurgusu Yûsuf’dir. Fakat bu vurgu 

Yûsuf’un kuyuya atılmasına sebep olan rüya ve “Ya’kūb Evi ateş, Yûsuf Evi alev 

olacak; Esav evi ise saman çöpü! Onlarla tutuşacak; yanıp tükenecek ve Esav 

Evi’nden arta kalan kimse olmayacak. Çünkü Tanrı konuştu!” 990 pasuğunun dışında 

Tanah’ta sadece satır aralarında gizlidir. Bu yüzden bazı rivayetler Yûsuf soyunun 
                                                 
982 Diğer üç kişi ise şunlardır: Mûsa’nın babası Amram, Dâvud’un babası Yesse ve Dâvud’un oğlu 
Kilab. Bkz; Baba Bathra, I, 17a; Shabbath, V, 55b, 281 
983 Zohar: Vayetze, V, 24/240-241, 248. 
984 Tora ve Aftara, I, 410; Haȉm Z’ew Hirschberg, “Benjamin”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, 
IInd edt, Jarusalem 2007, III, 356. 
985 Hirschberg, III, 356. 
986 “Benjamin”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 1/4-5. 
987 “Benjamin”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 3/6-7. 
988 “Benjamin”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 12/1-4. 
989 Zakovitch, s. 75. 
990 Ovadya, 1:18. 



 155

seçilmişliğini gizlice dillendirir.991 Zohar’a göre o, Ya’kūb’un tamamlayan ve onun 

mirasını devralan Asıl Nur’dur (Sfirah of Yesod). Kısaca o Tanrısal ahdi/Seçilmişliği 

tamamlayan son parçadır.992  

 

3.5.  YA’K ŪB VE LABAN 

 

3.4.1. Ya’kūb-Laban Pazarlığı  

 

Ya’kūb-Laban ilişkilerini anlatan Yaratılış’ın 30 ve 31. perekleri, J1 

metninin, J2 ve E’deki ayrıntılarla birleşmesinden oluşur. Ya’kūb’un kuyu başında 

Rahel’e âşık olması ve onun için on dört yıllık bir bedel ödemesinin ardından Yûsuf 

doğar. Tam burada J1, Ya’kūb’un Ken’an topraklarına gitmek için Laban’dan izin 

alışını ve Laban’ın bu izni vermedeki gönülsüzlüğünden doğan gelişmeleri anlatır.993  

30. perekte Ya’kūb’un gitme isteği önce kendi kararı olarak zikredilir994; zira 

Rahel için ödenen bedelden sonra onu Harran’a bağlayan bir şey yoktur. Fakat Tora 

yazarları Ya’kūb’un gitme isteğinin arka planına dinî bir unsur koymak 

istediklerinden olsa 31. perekteki Ya’kūb’un açıklamasından itibaren aslında onun 

isteğinin arkasında ulvî bir gaye olduğu izlenimi vermek ister gibidirler. Rivayetlerde 

ise 30. ve 31. perekler arasındaki bu anlatım farklılığı giderilmeye çalışılır. Tanrı’nın 

Şekina’sı, Ya’kūb hâlâ Harran’da olduğu için onun üzerine inememektedir.995 Ayrıca 

Yûsuf’un doğumu Ya’kūb’un kaderini değiştirmiştir. Kutsal Ruh Ya’kūb’a gelerek 

Esav hanesini yıkacak olan Yûsuf soyunun doğduğunu söyler ve onu Ken’an’a geri 

dönmesi konusunda cesaretlendirir.996 Ayrıca Rebeka, sütannesi Deborah ve İshak’ın 

iki hizmetkârını Harran’a göndererek Ya’kūb’u Ken’an’a çağırır.997  

Laban ise Ya’kūb’a izin verme hususunda isteksizdir. Onca yıllık hizmetinin 

ardınan Ya’kūb, kayınpederinin gönül rızasıyla bu izni vereceğini düşünmüş olsa 

da998; Laban, Tanrı’nın Ya’kūb’la kendisini bereketli kıldığını/kılacağını 

                                                 
991 Zohar: Vayetze, V, 24/238; Ginzberg, I, 369; Tora ve Aftara, I, 228. 
992 Zohar: Vayetze, V, 24/239. 
993 The Interpreter’s Bible , I, 707. 
994 Yaratılış 30: 25. 
995 PRE, 36/46b, s. 273. 
996 Baba Bathra, VIII, 123b; Zohar: Vayetze, V, 24/238; Ginzberg, I, 369; Tora ve Aftara, I, 228.  
997 Sefer Ha Yashar, 31: 22-30; Ginzberg, I, 369; Tora ve Aftara, I, 228. 
998 Zakovitch, s. 76. 



 156

kehanetlerden öğrendiği için, Ya’kūb’u ücret karşılığı yanında kalmaya ikna eder.999 

Yani İshak’ın Ya’kūb’a verdiği kutsamanın meyvelerini yıllarca Laban yemiştir. 

Laban’ın kehanetlerinin mahiyetine birazdan değineceğiz. Öncesinde Ya’kūb’un 

kurnazlığı sayesinde zenginleşerek Laban’ı nasıl alt ettiğini açıklayalım. 

Laban’ın bu samimi teklifine karşı Ya’kūb’un önerisi şudur:  

 

“Sana ne vereyim?” dedi (Laban). Ya’kūb “Bana hiçbir şey verme” dedi. “Eğer şunu 

yaparsan, davarını gütmeye ve korumaya devam ederim: Bugün tüm davar içinde 

(seninle birlikte) bir tur atacağım. Arasından gerek noktalı gerekse de çizgili tüm 

kuzuları, koyu işaretlere sahip tüm koyunları – ayrıca keçilerden de çizgili ya da noktalı 

olanları çıkar. Ücretim bu olsun. İleride, dürüstlüğüme dair bir ispat olacak. Ücret 

olarak aldıklarımı incelersin. Elimdeki keçilerden noktalı ve çizgili, koyunlardan da 

koyu renkli olmayan her biri çalıntıdır.”1000 

 

Sürüdeki benekli-çizgili koyunların çok az olması ve bunların normal kuzular 

doğurma ihtimalinin yüksek sebebiyle Laban, Ya’kūb’un teklifini makul bulur ve 

kabul eder.1001 Rahel’de düştüğü tuzakla akıllanan Ya’kūb, herhangi bir riski ortadan 

kaldırmak için kurnazca bir yol bulur. O, günlükağacı, fındık ve kestane1002 dallarını 

şeritler halinde soyarak koyunların su içtiği yalakların hemen karşısına diker. Su 

içmeye gelen hayvanlar burada çiftleşerek sadece çizgili ve benekli kuzular doğurur. 

Ya’kūb bu yöntemi sadece kuvvetli davarlarda uygular; böylece kaliteli ve besili bir 

sürü kurar. Onun artık kaderi tersine dönmüştür; büyük bir sürüsü ve köleleri 

vardır.1003 Buradan artık ne yıllar öncesinin kurnaz Laban’ı ne de düğün gecesinin saf 

Ya’kūb’u olmadığı sonucunu çıkarılabilir. Bu durum tıpkı yıllar önce Ya’kūb’un 

Esav’la yaptığı ilk oğulluk takasına ve sonra Esav’ın kutsanma hakkını kaybetmesine 

benzemektedir. Tıpkı Esav gibi Laban da anlık çıkarı için sürüsünün çok küçük bir 

bölümünü Ya’kūb’a vermiş ve bereketi elinden kaçırmıştır.  

                                                 
999 Yaratılış 30: 27-28. 
1000 Yaratılış 30: 31-33. 
1001 The Interpreter’s Bible , I, 707. 
1002 Pasuktaki ağaçların türü konusunda ihtilaflar bulunmaktadır. Adı geçen günlük ağacı, fındık ve 
kestanenin bölgenin iklim koşulları sebebiyle bölgede yetişmediği kaydedilir. Bu yoruma göre 
günlükağacının, Mezopotamya’da çok yetişen “akçakavak (livne)” denen bir çınar türü; fındığın, 
badem ve kestanenin de yine bir çınar türü olan “firavuninciri” olduğu düşünülür. Bkz; Jervis-Jervis, 
Not: 44, s. 430; Tora ve Aftara, I, 232-233. 
1003 Yaratılış 30: 37-43. 



 157

Ya’kūb’un kurnazlığını Yahudilerin birçoğu Mezmurlar’daki “Temiz kalpliye 

temiz, sahtekâra ise dolambaçlı davran” pasuğuna dayanarak yorumlar.1004 Çünkü 

her ne kadar Ya’kūb’un bu tavrı örnek alınacak bir davranış olmasa da, o, baştan beri 

Laban’a kusursuz bir şekilde hizmet etmiş ve aralarındaki anlaşmaya harfiyen 

uymuştur. Zaten Laban da bunu açıkça kabul etmiştir. Dolayısıyla Ya’kūb’un yaptığı 

şey, tam anlamıyla bir ustalık ve yaratıcılıktır. Yani İsrâiloğullarının ceddi, sözüne 

asla güvenilmeyen Laban’ı antlaşmayı bozarak değil kurnazlığıyla alt etmiştir.1005  

Diğer yandan Ya’kūb’un çizgili-benekli koyun elde etmek için yaptığı şeyin 

keyfiyeti ve ahlâkiliği tarih boyu tartışılmıştır. Ayrıca bölümde linguistik açıdan 

mübhem kelimelerin bulunması, rivayet metninin karışıklığı ve yorumlardaki 

anlaşılamaz açıklamalar, bilginlerin kafasını karıştırmıştır.1006 Acaba Ya’kūb o 

dönemde bilinen sıradan bir uygulamayla mı yoksa büyüyle mi sürüsünü böyle 

kaliteli hale getirdi? Bu sorunun cevabına yönelik görüşleri günümüzden geçmişe 

doğru vermek yerinde olur. Zira geçmişte düşünülüp dillendirilemeyen ihtimaller 

günümüzde açığa çıkmıştır. 

Modern dönemde yapılan pozitivist bir görüşe göre Ya’kūb’un uygulaması 

bir büyü değil; tamamen genetik bilimiyle açıklanabilecek normal bir olgudur. 

Mendel Teorisi’yle açıklanan bu yoruma göre, Ya’kūb’un dominant karakterli 

genlere sahip çizgili/benekli koyunları çiftleştirmesiyle, her seferinde dominant 

karakterli çizgili/benekli koyunlar doğmuştur. Her geçen yıl sürüde baskın gene 

sahip koyunlar daha da artacağından, bir süre sonra Laban’ın sürüsünün tamamı 

çizgili/benekli kaliteli bir koyun sürüsüne dönüşür. Bu teoriye göre Ya’kūb’un 

yaptığı büyü değil; sürüsündeki her hayvanın karakterini çok iyi tanıyan bir çobanın 

harici genetik müdahaledir.1007  

Bir diğer modern bakış açısı ise, Ya’kūb’un uyguladığı tekniğin subliminal 

mesaj içerdiği yönündedir. Bu yoruma göre, Ya’kūb su kenarlarına çizgili çubuklar 

yerleştirerek koyunların bilinçaltını etkilemiştir. Su içmeye gelen koyunların 

                                                 
1004 Tora ve Aftara, I, 232. 
1005 The Interpreter’s Bible , I, 708. 
1006 Scott B. Noegel, “Sex, Sticks, and the Trickster in Gen. 30: 31-43: A New Look at an Old Crux”, 
Journal of Ancient Near Eastern Society, 25 (1997), s. 7.  
1007 Ayrıntılı açıklama için bkz; John D. Pearson, “A Mendelian Interpretation of Jacob’s Sheep”, 
Science&Christian Belief, Vol 13, No: 1, pp. 51-58. 



 158

bilinçaltı bu mesajdan etkilenmiş ve koyunlar çiftleştikleri koçların çizgili olduklarını 

zannetmişlerdir.1008  

Kültürel anlamdaki diğer bir modernist görüşe göre ise Ya’kūb’un 

uygulaması, Semitik halk inancında var olan bir büyüdür. Yani Ata Ya’kūb, 

göklerden yardım istemeden ve Tanrı’ya güvenmeden büyü ve ve kurnazlığıyla 

Laban’ı yenmiştir.1009  

“Ya’k ūb sürüsünü nasıl değiştirdi?” sorusunun muhtemel cevaplarını çağlar 

öncesinden akla getiren ve fakat kabullenemeyen geleneksel yorum, alternatif 

yorumlar geliştirmişlerdir. Bu durum Zohar’da, Ya’kūb’un vatanına dönmeden önce 

şansını denemesi olarak yorumlanır ve -haklı olarak- asıl büyücünün Ya’kūb’u ikna 

etmek için bizzat kehanetlerden bahseden Laban olduğu belirtilir.1010 Yine bu 

kaynağa göre, Ya’kūb ulvi makamların kutsamasını kendine çekmek için bilgeliğini 

kullanmıştır. Dolayısıyla bu adaletin ta kendisidir.1011 Sefer Ha Yashar ve Jubilees 

gibi eserler ise olayla ilgili hiç ayrıntı vermeden sadece Ya’kūb’un altı yılda 

muazzam bir zenginliğe ulaştığını kaydeder.1012 Benzer şekilde Josephus da, 

Laban’ın gitmesine izin vermediği için Ya’kūb’un bunu gizli bir yolla başardığını 

söylemekle yetinir.1013 Kimileri de onun çubuklar üzerinde derin bir meditasyon 

haline girerek koyunların genetik yapılarını değiştirmeyi başardığı belirtir.1014 

Ginzberg eserinde, sürüleri Laban’ın şerrinden meleklerin koruduğunu belirtmiş ve 

“Ya’k ūb’un çubukları soymasına gerek yoktu fakat böyle söylemek zorundaydı” gibi 

muğlâk bir ifade kullanmıştır.1015 Bu tarz ifadeler, Ata Ya’kūb’un büyüye karıştığına 

ili şkin söylentilerden duyulan rahatsızlığı gösterir. Diğer yandan Ya’kūb’un 31. 

perekte geçen açıklaması, ilgili kaynakların Tora’da zikredilen bu işe bakışını 

değiştirmiştir olabilir. Çünkü burada Harran’dan ayrılmak için eşlerini ikna etmeye 

çalışan Ya’kūb, sürüsünün tamamen benekli ve çizgili olmasının kendi hüneri değil, 

Tanrı’nın bir lütfu olduğunu belirtir. Böylece Laban’dan en başta izin istemesi gayet 

seküler bir duruma bağlıyken, durum birden dinî bir yöne çekilir:  

                                                 
1008 Noegel, s. 7. 
1009 Zakovitch, s. 79. 
1010 Zohar: Vayetze, V, 30/297-298. 
1011 Zohar: Vayetze, V, 31/303-304, 307. 
1012 Sefer Ha Yashar, 31: 31-32; Jubilees, XXVIII/29, s. 174. 
1013 Josephus, I, XIX/9, 64. 
1014 Tora ve Aftara, I, 232. 
1015 Ginzberg, I, 370. 



 159

 

Tanrı Ya’kūb’a “Babalarının ülkesine ve doğum yerine dön” dedi. “Yanında 

olacağım”… “Babanız için tüm kuvvetimle çalıştığımı siz de çok iyi biliyorsunuz. Fakat 

babanız beni dolandırdı ve ücretim konusundaki fikrini onlarca kez değiştirdi. Yine de 

Tanrı onun bana kötülük etmesine izin vermedi. ‘Ücretin noktalı olanlar’ dediği zaman, 

davarın tümü noktalı [yavrular] doğurduğu gibi, ‘Ücretin halkalı olanlar’ dediği zaman 

da, davarın tümü halkalı [yavrular] doğurdu. Tanrı böylece babanızın sürüsünü yavaş 

yavaş elinden alarak bana verdi. “Davarın çiftleşme mevsiminde aniden bir vizyon 

gördüm. Sürülerin üzerine çıkan erkek hayvanlar halkalı, noktalı ve benekliydi. 

“Tanrı’nın meleği bana ‘Ya’kūb!’ dedi; ben de ‘Efendim’ dedim. [Tanrı’nın ağzıyla 

konuşan melek şöyle] dedi: ‘Gözlerini kaldır. Sürülerin üzerine çıkan tüm erkek 

hayvanların halkalı, noktalı ve benekli olduğunu göreceksin. Bu, Laban’ın sana tüm 

yaptıklarının farkında olduğuma dair senin için bir işarettir. Ben Beytel’deki Tanrı’yım. 

Orada bir anıt [dikmiş, onu] meshetmiş ve Bana bir söz vermiştin. Şimdi kalkıp bu 

ülkeden çık ve doğduğun ülkene geri dön’ ” 1016. 

 

İşte Ya’kūb’un bu açıklamalarına dayanarak Yahudi âlimler, Tanrı’nın Ata 

Ya’kūb’a Laban karşısında bir mucizeyle yardım ettiğine inanmış ve eserlerinde bu 

büyüyü açıklama gereği bile duymamışlardır. Geleneksel yoruma göre Tanrı’nın, 

“Babalarının ülkesine ve doğum yerine dön. Yanında olacağım” şeklindeki seslenişi 

bize, İbrâhim’e Harran’dan ilk çıkış emrini ve yirmi yıl önce Ya’kūb’un Beytel’deki 

vizyonuna atıftır. Böylece Tanrı, Ya’kūb’un kutsal toprağa ulaşıp seçilmiş toplumu 

kurması için koyunların genetiğini değişirmiş, onun zararını telafi etmiş ve böylece 

Beytel’de ona verdiği sözün bir kısmını yerine getirmiştir.1017 Dahası Yahudiler bu 

mucizeyle, Ya’kūb’un zararının telafi edilmesine ek olarak, ona Tanrısal varlığın 

yerleşmesine imkân sağladığını da düşünürler.1018 Çünkü bu olay sayesinde Tanrı 

seçilmişliği ve kutsal toprakları sadece ona vereceğini bizzat kendisi Ya’kūb’a 

bildirmiştir.1019 

Fakat modern dönemde bu olaya yönelik rahatsızlıklar belirginleşir, eleştiriler 

net olarak dillendilir. Örneğin Zakovitch, Pentakök ve Kumran yazmaları arasındaki 

rivayet farklılığı sebebiyle 31. perekte yer alan açıklamanın Ya’kūb’un kendi sözü 

olmadığını, mevcut rahatsızlığın giderilmek için hususiyetle araya yerleştirildi ği 

                                                 
1016 Yaratılış 31: 3-13. 
1017 The Interpreter’s Bible , I, 709. 
1018 Ginzberg, I, 370; Tora ve Aftara, I, 235, 237. 
1019 Ginzberg, I, 370. 



 160

iddia eder.1020 Aslında Ya’kūb’un ağaç dallarına hiçbir atıf yapmaması ve koyunların 

kendiliğinden çiftleştiğini söylemesi de, iki perek arasındaki bir diğer tezattır. Diğer 

yandan her kutsal metinde olduğu gibi Tora’nın anlatım tarzı da din dilidir ve bu dil 

ile dinî olmayan bir unsur dine mal edilmiştir. Daha açıkçası Ya’kūb’un zeki 

stratejisi ve başarısı belki haklı olabilir; fakat Tora yazarları bu yazım tarzıyla 

İbrâhim’la Harran’da, Ya’kūb’la Beytel’de yapılan ahid ile bu olayı birbirine ili şkili 

hale getirmiş ve Yahudi algısını kutsal toprak ve seçilmişlik algısına çekmişlerdir.1021 

Bu sayede Ya’kūb’un fiiline ilahî bir boyut kazandırmışlardır. Böylece Yahudi 

toplumu tarihte karşılaştıkları strateji ve ticari zekâyla ilintili olan her olayı, adaletsiz 

bile olsa, Tanrı’nın inayetine bağlayarak Yahudiliğin yaşam esaslarına uygun 

olmayan bir Yahudi kimliği oluşturmuştur.1022 

Bize göre Ya’kūb’un Laban’ı kandırmasını anlatan bu pasaj, İsrâil’in 

Aramîlere uyguladığı siyasi stratejileri anlatan bir alegori olarak anlaşılabilir. Önceki 

başlıklarda etimolojik olarak “Ya’kūb”un gece/siyah, “Lav(b)an”ın ise beyaz 

anlamına geldiğini belirtmiştik. Tıpkı kırmızı/kızıl ile Edom ve Ken’anîlerin 

nitelendiği gibi beyaz ile Aramîlerin siyahla da İbrânîlerin/Ya’kūboğullarının 

nitelendiğini düşünürsek, Ya’kūb’un Laban’la yaptığı anlaşmanın içeriği çok daha 

iyi anlaşılır. Ya’kūb çoğunluktaki beyaz koyunları (Labanot/לבנות) Laban’a bırakmış, 

azınlıktaki siyah benekli ve siyah koyunları ise kendisi istemiştir. Ardından Laban’ın 

bütün sürüsünü ele geçirerek büyük bir servet elde etmiştir.1023 Buradan toplum 

kurucusu Ata Ya’kūb’un, uyguladığı zeki stratejilerle Aramîler arasındaki karışık 

İbrânî grupları derin stratejilerle nasıl kendi safına çektiği ve karışık kabilelerden 

nasıl melez bir halk oluşturduğunu, komşu halklara siyasi bir üstünlük sağladığını ve 

zafer elde ettiğini çıkarabiliriz.  

 

3.4.2. Ya’kūb’un Harran’dan Kaçı şı ve Terafim 

 

Ya’kūb’un Harran’a kaçtığı 17-43 arası pasuklar, J1-J2 ve E metinlerinin 

birleşmesinden oluşmuştur. Metin özellikle Rahel’in terafimleri çalması ve 

                                                 
1020 Zakovitch, s. 81. 
1021 Zakovitch, s. 80. 
1022 The Interpreter’s Bible , I, 708. 
1023 Noegel, s. 7-8. 



 161

Galead’da Ya’kūb-Laban arasındaki paktı içerir.1024 Bu pasuklara göre Ya’kūb 

eşlerini ikna ettikten sonra, varını yoğunu toplayarak yola düşer. Yola çıkarkan 

Rahel, ilk fırsatta babasının terafimlerini çalar. Laban, Ya’kūb ve ailesinin 

yokluğunu üç gün sonra öğrenir ve Gilead dağlarında onları yakalar. Fakat Laban’ın 

rüyasına giren Tanrı, “Sakın Ya’kūb’la iyi ya da kötü bir şey konuşma” diyerek onu 

uyarır. Terafimlerin çalınması sebebiyle aralarında çıkan gergin anlardan sonra 

Ya’kūb ve Laban taş bir anıt dikerek anlaşma yaparlar. İki taraf da bu anlaşmayı 

bozmayacaklarına atalarının tanrıları üzerine yemin ederek birbirinden ayrılır.1025 

Rivayetlere göre Laban, Ya’kūb’un kaçtığını onun yokluğunda kuruyan 

Harran kuyularından fark eder. Halkını toplayarak Ya’kūb’u öldürme yeminleri eden 

Laban’ı, başmelek Mikâil uyarır.1026 Laban üç gün sonra Ya’kūb’a ulaştığında, onu 

Tanrı’ya şükranlarını sunuyorken bulur.1027 

Metinde en ilgi çekici yer şüphesiz Rahel’in terafimleri çalmasıdır. Burada 

onun çalma sebebi ve terafimlerin mahiyeti hakkında bilgi verilmez. Sadece 

Laban’ın bu kaçıştan ziyade hırsızlığa kızması ve Ya’kūb’un tüm mallarını arayarak 

onu küçümsemesi aktarılır. O esnada Rahel terafimi deve yüküne koymuş, üstüne 

oturmuş ve âdetli olduğunu bahane ederek yerinden kalkmamıştır. Netice olarak 

Laban terafimi bulamasa da onun neden bu kadar kızdığını anlamak için terafimlerin 

ne olduğunu bilmek lazımdır. 

Politeistik bir unsur olan Tĕrāfîm (תרפים) kelimesi Tanah’ta “figürler, 

taşınabilir simgeler ve idoller” anlamında on beş kez geçer.1028 Kelimeyi “zayıflık, 

güçsüzlük” anlamındaki rafa (רפה) köküne bağlan Ramban’a göre bu anlam terafim 

yoluyla yapılan tahminlerin zayıflığına bir atıftır.1029 Benzer şekilde W.F. Albright, 

kelimenin, Ken’anî dilde “eskitmek, aşındırmak” manasındaki t-r-p kökünden 

türemiş olabileceğini düşünerek kelimeyi eskimiş çaputlar olarak anlamlandırır.1030 

Böyle bir anlam takdiri insanın aklına ağaç kültünü getirir. Çünkü birçok toplumda 

meşe ve ardık gibi ağaçlara çaput bağlayıp bunlardan medet umma riti bulunur. 
                                                 
1024 The Interpreter’s Bible , I, 712. 
1025 Yaratılış, 31: 17-54. 
1026 Ginzberg, I, 372. 
1027 Ginzberg, I, 373. 
1028 J. D. P., “Teraphim”, JE, New York-London 1906, XII, 108-109; T. J. Lewis, “Teraphim”, DDD, 
edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, Cambridge 1999, s. 844; Teraphim”, EJ, edt. F. 
Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XIX, 646. 
1029 Tora ve Aftara, I, 236. 
1030 Lewis, “Teraphim”, 844; “Teraphim”, XIX, 646. 



 162

Zohar’a göre paganların dilinde terafim, “dişi cinsel organ” anlamına gelen turfa 

veya toref (תרף) sözcüğüyle bağlantılıdır.1031 Akadlara kadar uzanan bu kelime, antik 

Mezopotamya’da kötü güçlerden korunma ve şifa amaçlı olarak, saygıdeğer 

şahsiyetleri anma ve onlara danışma amaçlı oyulan ev putları ve ilahlarını ifade 

eder.1032 Ana tanrıça kültünün bir yansıması olan bu taşınabilir putçuklara çoğul 

anlamda ilahlar/’elohim denirdi.1033 Rivayetlerde bu putların yapımıyla ilgili sadistçe 

bilgilere rastlanır. Buna göre kişi, ilk doğan çocuğunu öldürüp kafasını keser. Kesik 

kafanın içini tuzlayıp üzerini yağladıktan sonra altın veya bakır bir plakanın üzerine 

bebeğin ismini yazarak bunu dilinin altına koyar. Işıkla aydınlatılan bu kafayı evinin 

bir köşesine yerleştirir ve fikir danışılacağı zaman terafime hafifçe vurularak trans 

haline geçilir. O dönemlerde konuşarak gelecek hakkında bilgi verdiğine inanıldığı 

için bu putlara kutsal kabul ediliyor.1034  

Fakat terafime ilişkin bu yorumlar bizce pasukta kastedilen manayı tam 

karşılamamaktadır. Çünkü burada belirtilen nesne, kendisine dua edilen ve kişiyi 

koruyan bir şey olmasının yanında, fikir verip bir danışman işlevi de görmektedir. Bu 

konuda en ilginç yorum Kaldelilerin taf (ת) harfiyle terafim olarak telaffuz ettikleri 

kelimenin, İbrânîlerde şin (ש) harfiyle s/şerafim (Seráphím)’e dönüşmüş 

olabileceğidir.1035 İbrânîce “yakmak, yok etmek” anlamındaki sarap (שרפ) kökünden 

türeyen serafim (שרפים) kelimesi, Tanah’ta Tanrı’yı zikreden kanatlı varlıkları1036 

yani grifinleri ifade eder.1037 Özellikle Yeşaya kitabında her birinin altı kanadı 

olduğu belirtilen grifinler, aslında Yahudi sembolizminde iki, dört ve sekiz kanatlı 

melek tasvirleridir.1038 Bu tasvirler, antik Mezopotamya’daki melek figürlerini 

andırmaktadır. Pagan astrologlar tanrı kabul edilen güneş, ay, on iki takımyıldızı ve 

                                                 
1031 Zohar: Vayetze, V, 42/375; Tora ve Aftara, I, 236. 
1032 P., XII, 108; Lewis, “Teraphim”, s. 844; Tora ve Aftara, I, 239; “Teraphim”, XIX, 646; Coleman, 
s. 1001. 
1033 Lewis, “Teraphim”, s. 847. 
1034 PRE, 36/46b, s. 273-274; Sefer Ha Yashar, 33/41-43; Ginzberg, I, 371-372; Lewis, “Teraphim”, 
s. 847; Tora ve Aftara, I, 239; Graves-Patai, s. 300. 
1035 Jervis-Jervis, not: 55; s. 433. 
1036 Bkz; Yeşaya, 6: 2-7. 
1037 T. N. D. Mettinger, “Seraphim”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, 
Cambridge 1999, s. 742-743. 
1038 Mettinger, “Seraphim”, s. 743. Bu betimleme Kur’ân’ın meleklerle ilgili betimlemelerine de 
uygundur: “Bütün övgüler gökleri ve yeri var eden, ikişer, üçer, dörder kanatlı melekleri elçiler 
olarak gönderen Allah’a mahsustur.” Fâtır, 35/1. 



 163

gezegenleri tanrı kabul ederek onları melekler formuyla çiziyorlardı.1039 Sonra bu 

figürlere yıldız haritaları ve saatler gibi astrolojik hesaplama mekanizmaları 

ekleyerek hesaplamalar yapıyor ve gelecek hakkında kehanetlerde bulunuyorlardı. 

Zohar’da “dünyanın en büyük büyücüsü” diye kaydedilen ve bir astrolog olduğu 

düşünülen Laban’ın da böyle bir sistem sayesinde şimdi ve gelecek hakkında fikirler 

edinebileceğini tezi hiç de abartılı değildir.1040 Rivayetlere göre terafime hafifçe 

vurulur, sonra karşısında durularak trans haline geçilirdi. Böylece bu putların kişiyle 

konuştuğu ve bir başkası hakkında nasıl davranması hakkında ona fikir verdiğine 

inanılırdı.1041 Yani hem Ya’kūb Harran’a ilk geldiğinde hem de buradan ayrılırken 

Laban’ın terafime onun durumu danışması ve hareket planını ona göre yapması, eski 

çağlarda işlerini astrolojik hareketlenmelere göre planlayan insanların durumu gibi 

anlaşılabilir. Ayrıca insanların karar verme ve fikir üretmek konusunda yaptığı ilahî 

tekniklerden bahsedildiği birçok Tanah’ın pasuğunda terafimlerin fonksiyonlarına 

atıfta bulunulduğu bilinmektedir.1042 

Talmud, terafimin çalınması hususunda Laban’ın Ya’kūb’dan 

şüphelenmesine atıfta bulunmuş ve bunu Tanrı’nın özellikle sorgulayacağına dikkat 

çekmiştir. Buna göre tüm ulusları toplayarak hesaba çekeceği gün Tanrı, seçilmiş 

halkı İsrâil’e şahitlik edecek ve bu şahitlik esnasında Laban’a gerçekten Ya’kūb’un 

böyle bir hırsızlığa girişip girişmediğini soracaktır.1043 Bunun yanında literatürde 

Rahel’in terafimleri çalma sebebi ve bu işin meşruiyeti tartışılmıştır. Bununla ilgili 

en iyimser yoruma göre, Rahel’in amacı babasının bu putlara taparak günaha 

girmesini önlemektir.1044 Fakat kaçan bir insanın ilk amacı izini kaybettirmek 

olacağından bu ihtimal gayet zayıftır. Zaten birçok Yahudi bu hırsızlığı, Rahel’in 

babasına karşı kocasının öfkesini paylaştığının bir kanıtı olarak görür.1045 Yani 

Ya’kūb’un kaçtığını anladığı anda Laban’ın yapacağı ilk işin terafime danışmak 

olacağını iyi bilen Rahel, babasının Ya’kūb’un rotasını anlamaması ve ona zarar 

                                                 
1039 Jervis-Jervis, not: 55; s. 433. Antik dönemlerde serafim yani meleklerin tanrı olarak kabul 
edilmesi ve bunlara tazimde bulunulması, Kur’ân’da Hz. İbrahim’in güneş, ay ve yıldızları rabbi 
olarak görmeyi reddettiği ayetleri daha bir anlamlı kılmaktadır. Bkz. En’âm, 6/74-49. 
1040 Sefer Ha Yashar, 31/43; Zohar: Vayetze, V, 42/375-376; Jervis-Jervis, not: 55; s. 433; Graves-
Patai, s. 300. 
1041 Zohar: Vayetze, V, 42/376-377; Tora ve Aftara, I, 239. 
1042 Bkz. Hâkimler, 17/1, 18/31; Hezekiel, 21/26; Zekeriya, 10/2. 
1043 Abodah Zarah, I, 2b. 
1044 Zohar: Vayetze, V, 42/380; Ginzberg, I, 374; Tora ve Aftara, I, 239. 
1045 Graves-Patai, s. 317. 



 164

vermemesi için terafimleri çalmıştır.1046 Çünkü Laban’ın, danışmak için terafimlerini 

bulamayınca sinirlendiği ve olayın iç yüzünü öğrenmek için başka birinin terafimini 

kullandığı rivayet edilir.1047 Ayrıca Tanah’ta bunun bir örneğinin daha bulunması, 

Rahel’i haklı çıkartan bir unsur olarak gösterilir. Buna göre Dâvud, Kral Saul’den 

kaçarken, kralın kızı ve kendisinin de karısı olan Mihal’den yardım almıştır. Mihal, 

kocasının kaçtığının anlaşılmaması için terafimleri yatağına saklayarak kocasının 

uyuduğu izlenimini vermeye çalışsa da Saul buna kanmamış ve kızını 

ayıplamıştır.1048  

Rahel’in hırsızlığına ilişkin farklı bir yorumda da, onun asıl niyetinin bu 

putlara tapmak olduğudur. Josephus, Aramî kanunlarına göre bu putlara tapıldığını, 

Rahel’in de kızkardeşiyle bu amaçlı terafimleri götürdüğünü kaydeder.1049 Hatta 

onun amacı kimilerine göre Ken’an’da Aramî tarzı bir tapınak kurarak kültürünü 

muhafaza etmekti.1050 Hâkimler dönemine kadar uzanan rivayetlerde Rahel soyundan 

gelen Saul’ün kızı Mihal, Dan kabilesinin terafime danışması, Efraim kabilesinden 

Mika’nın evinde bulunan terafimlerin hepsi bu durumun uzantıları bunun kanıtı 

kabul edilir.1051 Aslında Ya’kūb’un Şekem’de başından geçenlerin anlatıldığı 35. 

perekte, Tanrı’nın Ya’kūb’u sözünü tutması için Beytel’de çağırmasının ardından 

Ya’kūb’un ailesine “Aranızdaki eşyalarını çıkarıp atın. Kendinizi saflaştırını ve 

giysilerinizi değiştirin” şeklinde talimat vermesi, ardından ailesinin putperestlik 

ürünü tüm eşyalarını gömmesi1052; Rahel’in niyetine bir nebze ışık tutar gibidir. 

Çünkü bu bölümün izahında Josephus, Ya’kūb’un çalıntı terafimleri bulduğunu 

kaydeder.1053  

Bu görüşün aksine Zohar’a göre Rahel terafime tapmak şöyle dursun, bir de 

onu aşağılamıştır. Çünkü o, saygısızlık etmek ve aslında onun konuşamadığını 

babasına göstermek için üstüne hususi oturmuştur. Çünkü terafim eğer konuşabiliyor 

olsaydı hem Ya’kūb’un kaçtığını zamanında söyler hem de Rahel’in altında 

                                                 
1046 PRE, 36/46b, s. 274; Zohar: Vayetze, V, 42/378; Ginzberg, I, 371; Jervis-Jervis, not: 55, s. 434; 
Tora ve Aftara, I, 239; Zakovitch, s. 82. 
1047 Sefer Ha Yashar, 31/43-45, s. 79. 
1048 Ayrıntılar için bkz. I. Samuel, 19/11-17. 
1049 Josephus, I, XIX/9, 64. 
1050 The Interpreter’s Bible , I, 713; Graves-Patai, s. 317. 
1051 Graves-Patai, s. 317; Zakovitch, s. 83. 
1052 Yaratılış, 35: 1-4. 
1053 Josephus, I, XXI/2, 71. 



 165

olduğunu Laban’a haber verebilirdi.1054 Modern yorumculara göre ise, metinde 

Rahel’in mukaddes sayılan terafimin üzerine âdetli olduğunu belirterek oturduğu ve 

ona hiçbirşey olmadığının kaydedilmesi, Rahel’in ona tapmadığına değil; Tora’nın 

pagan alametleriyle dalga geçtiğine delalet eder. Sanki bu bölümün yazarı J1 ve J2 

bu anlatımla olayın tadını çıkarmış ve dönem şartlarına rağmen terafime hakareti 

gayet ahlâkî bulmuşlardır. Kısaca terafimin bu şekilde zikri, Laban üzerinden 

paganizmi aşağılayarak Ya’kūb’un inancı monoteizmin yüceliği vurgusunu 

taşımaktadır.1055 

Netice olarak bütün aramalarına rağmen Laban terafimi bulamayınca, o âna 

kadar suskunluğunu koruyan Ya’kūb, yirmi yıllık eziyetini şöyle özetler: 

 

Ya’kūb sinirlenmişti. Laban’la tartışmaya başladı. Ya’kūb Laban’a sertçe çıkışarak 

“Günahım ne? Hatam ne ki ardımdan bu ateşli takibi gerçekleştirdin?” dedi. “Bütün 

eşyalarımı didik didik ettin–evinin eşyalarından hangisini bulabildin?! [Bulduysan, onu] 

Benim yakınlarımla seninkilerin huzurunda ortaya koy! İkimiz arasında [kimin haklı 

olduğunu] belirlesinler! “Yirmi yıldır yanındayım! [Bu süre zarfında] Koyunlarınla 

keçilerin, hiçbir zaman düşük yapmadılar. Davarından bir koç bile yemedim. Hiçbir 

zaman sana [vahşi hayvanlarca] parçalanmış bir hayvan getirmedim–kaybı şahsen 

üstlendim. Gündüz çalınanı da gece çalınanı da benim elimden sordun.  “Gündüz 

kavurucu sıcak, gece de kırağı yedi beni; uykum gözlerimden göçtü. Evinde geçirdiğim 

yirmi yılımın hesabı şu: İki kızın için senin hesabına ondört yıl çalıştım; sürüne de altı 

yıl [çobanlık ettim. Sen ise] Ücretimi onlarca kez değiştirdin! “Babamın Tanrısı–

İbrâhim’in Tanrısı ile İshak’ın Dehşeti–benimle olmasaydı, şimdi sen beni boş elle 

gönderirdin! Tanrı çaresizliğimi ve avuçlarımın emeğini gördü ve [seni] dün gece 

uyardı!”1056 

 

Ya’kūb’un sarfettiği bu sözlerden, onun Laban’a gösterdiği ve fakat 

karşılığını alamadığı sadakat ortaya çıkmaktadır. Bir misilleme olarak atalarının 

Tanrısı’nın kendisini koruduğunu belirten Ya’kūb’un, artık hak ve adaletin ne 

olduğunu iyi anladığı anlaşılmaktadır. Cümlelerinden anlaşılan psikolojik durumu 

                                                 
1054 Zohar: Vayetze, V, 42/378. 
1055 The Interpreter’s Bible , I, 713. 
1056 Yaratılış, 31: 36-42. 



 166

da, onun haklılığına ve Laban’a yaptığı hiçbir şey için özür dilemek zorunda 

olmadığına inancını ortaya koymaktadır.1057  

 

3.4.3. İsrâil-Aramî Paktı  

 

Vayetse paraşası son bulurken, Ya’kūb ve Laban Gilead dağında bir anlaşma 

yaparlar. Bu anlaşma, aralarındaki her türlü manevra ve aldatmaya karşı yasal bir 

prosedürdür. İki taraf da bunun anısına bir sütun diker; “Tanık Yığını/Şahit Tepesi” 

anlamına gelen bu dikite Laban Aramîce Yegar Saaduta1058, Ya’kūb ona Gal’ed 

adını verir.1059 Galed dikitindeki anlaşma metni şöyledir: 

 

“Eğer kızlarıma kötü davranır ya da kızlarıma ek olarak başka kadınlarla evlenirsen, 

yanımızda o sırada belki kimse olmayacaktır; ancak Tanrı’nın seninle aramızda Tanık 

olduğunu göz önünde bulundur.” Laban sonra Ya’kūb’a “İşte bu yığın ve işte seninle 

aramıza diktiğim anıt” dedi. “Hem bu yığın tanık olsun, hem de anıt tanık olsun. 

Kötülük amacıyla ne ben sana doğru bu yığını geçeceğim, ne de sen bana doğru bu 

yığını ya da bu anıtı geçeceksin. İbrâhim’in Tanrısı ile Nahor’un tanrısı ve [ikisinin] 

babalarının tanrısı aramızda yargılarını gerçekleştirsinler.”1060 

 

Burada en dikkat çeken hususlar, Ya’kūb’un Laban’ın kızları üzerine bir daha 

eş almayacağına dair kendi atalarının tanrılarına yemin etmesidir. Bu anlaşma metni 

Nuzi tabletlerinde geçen evlat edinmeyle ilgili bir yazıtla benzerlik taşır. Eğer bu 

yazıt eşliğinde hikâyeyi değerlendirirsek şöyle alternatif sonuçlara da ulaşabiliriz:  

 

Arshenni’nin oğlu Našwi’nin evlat edinme levhası: Našwi öldükten sonra varisi Wullu 

olacak. Našwi’nin bir oğlu olursa miras eşit şekilde bölünecek, ancak Našwi’nin oğlu 

Našwi’nin ev tanrılarını alacak. Ve Našwi’nin kızı Nuhuya’yı eş olarak Wullu’ya 

vermiştir. Ve Wullu başka bir eş alırsa ceza olarak Našwi’nin topraklarının ve 

binalarının üzerindeki haklarını kaybedecektir.1061  

 

                                                 
1057 Ginzberg, I, 374. 
1058 Bu kullanım Tora’nın tümünde yer alan tek Aramîce kelimedir. Zakovitch, s. 90. 
1059 Tora ve Aftara, I, 242; Zakovitch, s. 90. 
1060 Yaratılış, 31: 50-51. 
1061 Cyrus H. Gordon, “The Story of Jacob and Laban in the Light of the Nuzi Tablets”, Bulletin of 
the American Schools of Oriental Research, No: 66 (Apr., 1937), pp. 25-27; Johnson, s. 23. 



 167

Şayet Našwi’nin yerine Laban’ı, Wullu’nun yerine de Ya’kūb’u koyarsak, 

senelerce Ya’kūb’un Laban’a niçin karın tokluğuna hizmet ettiği, Rahel’in kaçarken 

terafimi neden çaldığı ve Laban’ın hususiyetle kızlarının üzerine eş almasını 

yasakladığı biraz daha açıklık kazanır. Zira Ya’kūb Harran’a geldiğinde Laban’ın hiç 

oğlu yoktu ve 31. perekte bahsedilen oğullar bu yirmi yıl içerisinde doğmuştu. Belki 

Laban, Ya’kūb’a iki kızını birden verme konusunda bu yüzden istekli ve sonradan 

onu göndermeme konusunda da aynı şekilde de isteksiz olabilir. Daha açıkçası o, on 

dört yıllık bir emek karşılığı yaptığı anlaşma ile Ya’kūb’u evlat edinmiş ve oğulları 

olduktan sonra miras konusunda Ya’kūb’a sıkıntı çıkarmış olabilir. Diğer yandan 

Laban’ın oğulları ailenin tanrılarını da alarak, sadece mirası değil yanı zamanda 

kalıtsal dinî ve aile reisliği ünvanını da Ya’kūb’un elinden almış olacaktır. Sözün özü 

bütün bunlar Laban hanesinde Ya’kūb’un ikinci plana düşmeyi istemeyerek evden 

ayrılmasıyla sonuçlanan şeyler de olabilir.1062  

Kimilerine göre Ken’an sınırında Ya’kūb’un bir anlaşma anıtı dikmesi, 

Beytel’de Tanrı’yla ahitleştiği vakit diktiği taşa bir hatırlatmadır. O, Tanrı kendisini 

korur, besler ve Ken’an’a sağ salim dönmesine yardım ederse, hayatını ona 

adayacağına dair yemin etmişti.1063 Tanrı sözünü tutmuş ve gerek Harran’da ona yol 

göstererek gerekse Laban’ın rüyasına girip onu tehdit ederek Ya’kūb’u korumuştur. 

Bu dikit ise, Tanrı’nın seçilmiş toplumunu kurmayla görevlendirilen Ya’kūb’un artık 

sözünü tutma vaktinin geldiğine işaret etmektedir.  

Anıtların fonksiyonu, iki toplum arasında ve dolayısıyla o toplumları koruyan 

tanrılar arasında yapılan bir pakta şahitlik etmenin yanında, kendi dönemindeki siyasi 

olayları gelecek nesillere hatırlatma işlevi de görmektir. J metni, bu ahdi anlatmak 

suretiyle Aramîlerin bir zamanlar Gilead bölgesine kadar sınırlarını genişlettiklerine 

vurgu yaparak Ürdün’ün doğusundaki sınırların tanımlamasını yapar.1064 Ya’kūb’un, 

Aramîleri temsil eden Laban’ın damadı olarak gösterilmesi, tarihsel süreçte iki halk 

arasında meydana gelen sıhriyet bağlarına vurguluyor olabilir.1065 MÖ. IX. yüzyılda 

Kral Ahab döneminde İsrâil ve Suriye Aramîleri arasında yaşanan sınır gerginlikleri, 

Kral Süleyman’nın ölümü sonrası yapılan kardeşlik anlaşmalarıyla yerini barış 

                                                 
1062 Ayrıntılı bilgi için bkz. Gordon, pp. 25-27. 
1063 Zakovitch, s. 90. 
1064 Graves-Patai, s. 318. 
1065 The Interpreter’s Bible , I, 716. 



 168

ortamına bırakmıştır.1066 Bu bakımdan Ya’kūb-Laban hikâyesinin büyük bir bölümü, 

iki toplum arasında yaşanan siyasi çalkantılar döneminde yazılmış ve siyasi olaylar 

Tora metnine yansımış olabilir. Diğer yandan Ya’kūb-Laban çekişmesi, MÖ. II.-I. 

binyılları arasında Ortadoğu coğrafyasında yaşanan göçebe ve çoban kültürler 

arasındaki anlaşmazlıklara da bir göndermedir. Buna göre kurnaz çoban Ya’kūb, 

yaşlı Aramî göçebesini alt etmiştir.1067 

 

                                                 
1066 Zakovitch, s. 91; Graves-Patai, s. 318. 
1067 The Interpreter’s Bible , I, 709. 



 169

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

YA’K ŪB’UN HAYATINDA“ İSRÂİL” EVRES İ 

 

4.1. VAYİŞLAH1068: YA’K ŪB’UN İSRÂİL’E DÖNÜ ŞÜMÜ 

Bu bölüm, geçmişteki hatalarından kaçamayan ve onları telafi etmeye 

uğraşan bir adamın, Tanrı tarafından seçilmeyi hak edişini anlatmaktadır. 

Adını “yolladı” anlamındaki 32:4. pasuğun hemen başındaki vayişlah (וישלח) 

kelimesinden alan Vayişlah pereği, Ya’kūb’un hayatındaki en önemli aşamayı 

kaydeder. Bu aşama, sadece Ata Ya’kūb için değil aynı zamanda Yahudi tarihi 

açısından da önemlidir. Çünkü burada anlatılan Ya’kūb’un İsrâil’e dönüşümü, onun 

adıyla beraber Yahudi halkının hem tarihine hem de haritasına damgasına vuracak ve 

sonsuza kadar bu halkın bilincinde yerini bulacaktır.1069 

 

Harita 6: Ya’kūb’un Ken’an’daki Rotası 

 

                                                 
1068 Bu perek, aslında, Yaratılış kitabının 32:4 ile 36:43 bölümlerini kapsamaktadır. Fakat biz özellikle 
birazdan anlatacağımız konunun bütünlüğü açısından, bu pereği üç pasuk geriden alarak 32:1’den 
başlatmayı uygun gördük. 
1069 Zakovitch, s. 94. 



 170

Ağırlıklı olarak J1-J2, sonrasında da E ve P materyallerinin derlenmesinden 

oluşan pereğin ana çatısı J’ye aittir.1070 Kendi içinde kolay anlaşılır olmasına rağmen, 

olay örgüsüyle Ya’kūb’un hayatındaki en karışık bölüm burasıdır. Metne kritik 

açıdan bakıldığında, yazarlar arasında çelişkiler ve münakaşalar ortaya çıkar ki bu da 

neden olduğu kafa karışıklığından dolayı metni anlamayı zorlaştırır.1071 Diğer yandan 

Vayişlah pereğinde Ya’kūb’un yolculuğuna dair anlatılan her safha mitsel bir öneme 

haizdir. Beytel, Mahanayim, Peniel, Sukkot gibi Ya’kūb’un uğradığı her yer, adını 

onun eylem ve söylemlerinden alır.1072 Gerek Ya’kūb’a İsrâil adının verilmesi 

gerekse onun birçok bölgeyi isimlendirmesi sebebiyle, konuya geçmeden önce isim 

ve isim vermeye ilişkin ufak bir açıklama yapacağız.  

 

4.1.1. Kadere Verilen Yön: İsimlendirme 

 

İbrânîcesi şem/šēm (שם) olan ad/isim, insan, hayvan, bitki veya varlığı 

belirtmeyi ifade eder. İsim aynı zamanda, şöhreti, bir soya mensubiyeti ve unvanı da 

içerir.1073 İnsan olmak, hem bir ada sahip olmak hem de sahip olduğu her varlığı 

adlandırarak dünya ile anlamlı bir ilişkiye geçmektir.1074 Tora’da Tanrı’nın yarattığı 

tüm varlıkları ad verenin ilk insan Âdem olduğu ve bundan sonra her varlığın o adla 

anıldığının belirtilmesi, bunun Kutsal Kitap’taki göstergesidir.1075 Bu bakımdan, 

bütün ilişki türlerinde kişi adı ve iletişimde olunan fenomenin varlığı, karakteri, 

konumu vs. arasında yakın bir ilişki olduğu varsayılır. İster kutsala ister insana 

isterse diğer varlıklara ait olsunlar, isimler gizemli/mistik bir karaktere sahiptir. 

İsimlerde bir enerji olduğuna1076, ait olduğu varlığın kozmik plandaki yerini tayin 

ettiğine inanılır. Evrenin belli bir noktasında gerçekleşen eylem ve 

deneyimlerimizden oluşan yapı, sahip olduğumuz isimle temsil edilir.1077 Diğer 

yandan isimler, ait olduğu varlığın tarihini de anlatır. Çünkü yeni doğan bir çocuğa 
                                                 
1070 The Interpreter’s Bible , I, 719, 721. 
1071 Zakovitch, s. 93. 
1072 Graves-Patai, s. 321. 
1073 H. B. Huffmon, “Name, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, Cambridge 
1999, s. 610. 
1074 Frederick Mathewson Denny, “Names and Naming”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, 1987, 
IX, 6406. 
1075 Yaratılış, 2: 19. Benzer bir ifade Bakara 2/31’de, “Allah Âdem’e tüm isimleri öğretti…” şeklinde 
geçer. 
1076 Denny, IX, 6406. 
1077 Clifford W. Cheasley, What’s In Your Name?, pub. Edward J. Clode, NewYork 1916, pp. 18-20. 



 171

verilen ad, atalarının özellik ve eylemlerini bünyesinde barındırır. Böylece isim, 

kişinin yapıp etmelerini de kapsayarak daha fazla mana içeren bir yapıya bürünür.1078 

Antik toplumlar isimler hususunda günümüzden çok daha fazla ilgiye, inanca 

ve bilgiye sahipti. Onlar isimlerin, büyü potansiyeline sahip olduğunu ve ait olduğu 

varlığın özünü temsil ettiğine inanırlardı. Bu yüzden isimlerin, hem insanlar hem de 

ilahî varlıklara büyü yapma ve onları ele geçirme olanağı sağladığına 

inanılıyordu.1079 

İsimler, Yahudi toplumu için çok daha ehemmiyetlidir; çünkü onlar Tanah’ın 

katkısıyla hem antik hem de modern dünya kültürünü harmanlamışlardır. Yahudilikte 

bir şeyi adlandırmak, o şeye sahip olmak; yine bir şeyin ismini değiştirmek de, onun 

kaderini ve statüsünü değiştirmek demektir. İbrâhim, Ya’kūb, vb. gibi kişi ve Beytel 

gibi yer isimlerinde yapılan değişiklikler hem sahiplenmeyi hem de statü ve kaderin 

değiştirilmesini ifade eder. İsim değişikli ği, Talmud’da kişinin ölümünü iptal 

edebilen dört şeyden biri olarak geçer ve bundan yola çıkarak kötü durumlarda 

insanların kaderi değiştirilmeye çalışılır.1080 Bu gelenekteki isim değiştirmelerde 

farklı motifler kullanılır. Biblikal isimlerde genellikle kral adları, kişilik özellikleri, 

bitkiler, doğum şekilleri, Tanrı’ya olan yakınlık ve O’nun görevlendirmesi dikkate 

alınır.1081 Bilhassa Tanrı isimlerine dayalı adlandırmalar, asıl ada Tanrı adının 

eklenip iki ismin kısaltılmasıyla yapılır. Özne adına dayalı isimler de, isim kökünün 

bozulmasıyla türeyen yeni isimden oluşur. Kronolojik olarak İshak, Ya’kūb ve Yûsuf 

gibi özne adına dayalı isimlerin, özellikle Mûsa ve Hâkimler döneminde kullanıldığı, 

krallık döneminden itibaren bu kullanımın azaldığı ve sürgün esnasında yeniden 

kullanılmaya başlandığını belirtmek gerekir.1082 

Bu uzun açıklama, şimdi ele alacağımız bölümde yer alan isimlendirmeleri 

anlamada önemlidir. 

 

 

 

                                                 
1078 The Interpreter’s Bible , I, 724. 
1079 Huffmon, “Name”, s. 610; The Interpreter’s Bible , I, 726. 
1080 “Name, Change of”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XIV, 764. 
1081 Denny, IX, 6409. 
1082 Johann Jakob Stamm, “Names”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, 
XIV, 765. 



 172

4.1.2. Ya’kūb Mahanayim’de: İki Ordugâh 

 

J2’ye göre Laban’dan ayrılan Ya’kūb, ailesi ve tüm servetiyle Ken’an sınırına 

dayanır1083: “Ya’k ūb da yoluna devam etti. Tanrı’nın melekleri onunla karşılaştı. 

Ya’kūb onları gördüğünde “Bu, Tanrı’nın kampıdır” dedi ve bu yerin adını 

Mahanayim koydu.”1084 

Buraya kadar Ya’kūb-Esav husumetine ilişkin hiçbir ifade geçmediği halde, 

J2 birden Mahanayim’de gördüklerinden sonra Ya’kūb’un ağabeyinin gönlünü alma 

girişimini anlatmaya başlar. Bazı eleştirmenler, sonunda Ya’kūb’un cezasını bulacağı 

gibi bir izlenim verdiği için J2’nin anlatımını kasıtlı bulur.1085 Bu, özellikle Esav’ın 

dört yüz adamıyla yaklaştığını öğrenen Ya’kūb’un korku dolu tepkisinin anlatıldığı 

pasuklarda belirgindir. Fakat korku durumunda bile Ya’kūb temkinlidir; o, her şeye 

aynı anda zarar gelmemesi için malını ve halkını iki kampa böler. Ardından Tanrı’ya 

yakararak O’ndan kendisine verdiği sözü tutmasını diler.1086 Duasının ardından da, 

nezaket dolu cümlelerle Esav’a hazırladığı hediyeleri ayrı sürüler halinde göndererek 

bir nevi ağabeyinin gözünü boyar.1087 Bu anlatımlarda J2’nin olaya manevi bir 

ızdırap havası kattığı ve Ya’kūb’u ezik bir kişilik olarak gösterdiği dikkat çeker. 

Fakat J1, Ya’kūb’un duasını araya katarak seküler havayı dağıtmış 

görünmektedir.1088 Diğer yandan bazı yorumcular Ya’kūb’un ağabeyine gönderdiği 

hediyeleri, behor hakkını satın aldığı olaya benzetirler. Çünkü iki kardeş arasında 

hala kutsanmanın gerginliği vardır ve yine Ya’kūb kutsamasını muhafaza etmek için 

ona hediyeler göndermiştir.1089 

Ya’kūb’un meleklerle karşılaşması ve bölgeyi “Mahanayim” olarak 

isimlendirmesi ve yıllar sonra yüzleşmek zorunda kaldığı Esav meselesi arasında ilk 

                                                 
1083 The Interpreter’s Bible , I, 719. 
1084 Yaratılış, 32: 2-3. 
1085 The Interpreter’s Bible , I, 719. 
1086 Ey Atam İbrâhim’ın Tanrısı ve Babam İshak’ın Tanrısı! Bana ‘Ülkene ve doğduğun yere dön; 
işlerin senin için iyi gitmesini sağlayacağım’ diyen Tanrı! Kuluna gösterdiğin tüm iyiliklerden ve tüm 
doğruluktan dolayı küçüldüm. Zira [evden ayrılışımda] şu Yarden’i [sadece elimdeki] asamla 
geçmiştim; şimdi ise iki kamp haline geldim. Beni –lütfen– kardeşimin elinden, Esav’ın elinden kurtar. 
Çünkü ondan ‘gelip bizi anne-çocuk demeden öldürürse’ diye çekiniyorum. Ama sen ‘İşlerin senin 
için iyi gitmesini kesinlikle sağlayacak; soyunu denizin, çokluğundan dolayı sayılamayan kumu gibi 
yapacağım’ demiştin. Yaratılış, 32: 10-13. 
1087 Yaratılış, 32: 14-22. 
1088 The Interpreter’s Bible , I, 719-720. 
1089 Edward M. Curtis, “Structure, Style and Context as a Key To Interpreting Jacob’s Encounter at 
Peniel”, JETS, 30/2 (June 1987), 133. 



 173

bakışta ilgi görünmemektedir. Bu bağı kurabilmek için mahanayim kelimesinin 

etimolojisine ve bölgenin önemine değinmek gerekir. 

Mahanayim (מחנים), “kamp, ordugâh” anlamındaki mahane (מחנה) 

kelimesinin ikilidir.1090 Coğrafi olarak Mahanayim, Ürdün’ün doğusunda, Gilead ve 

Yabok vadisi arasında bir yerleşim bölgesidir ve bugünkü Ramat’a tekabül eder.1091 

Ken’an yolunda Yabok nehrini geçmeden önce bizzat Ya’kūb tarafından 

isimlendirilen bölge, İsrâil tarihinde çok önemli bir fonksiyona sahiptir.1092 İlk etapta 

Mahanayim, Gad ve Menasse kabileleri arasındaki sınırın bulunduğu stratejik bir 

bölgeydi ve Gadlı rahipler burada ikamet ediyordu.1093 Yine kuzey İsrâil’in 

krallarından biri olan İş-Boşet bu bölgeden çıkmış, daha ileriki dönemlerde Kral 

Dâvud muhaliflerine karşı buradan mevzilenmiş ve Kral Süleymân’nın temsilcileri 

de karargâhlarını buraya kurmuşlardı.1094 Kısaca Mahanayim, İsrâil tarihindeki 

birçok rekabet ortamında hep taraf yani karşı mevzi konumundaki stratejik bir 

bölgedir. Başka deyişle bölgenin kaderi, Ya’kūb burayı iki ordunun mevzilendiği bir 

yer gibi “iki kamp” şeklinde isimlendirmesiyle çizilmiştir. 

Tora’da, Ya’kūb’un Mahanayim’de melekleri görme sebebi açıklanmaz. Bu 

pasukların yazarı E, kutsal topraklara giriş yapan Ya’kūb için meleklerin bir 

karşılama töreni düzenlediği izlenimini verir.1095 Bu noktada geleneksel görüş E’yi 

destekleyerek İbrânîce mahanayim kelimesinin ikil -‘aim (ים) ekiyle gelişi, Ya’kūb 

ve meleklerin kampına yorulur.1096 Bu melekler kutsal topraklara aittir ve Ya’kūb’un 

Ken’an’a girişine eşlik etmek için gelmişlerdir.1097 Bu melekler Ya’kūb Harran’a 

giderken Beytel’de gördüğü meleklerle aynıdır ve kutsal toprakların dışındakilerle 

içindekiler arasında bir nöbet değişimi gerçekleşmektedir.1098 Meleklerle karşılaşan 

Ya’kūb, onları Tanrı’nın yardımının işareti olarak görür1099 ve gelecek hakkında 

ümitle dolar.1100 Çünkü o, Tanrı’nın seçilmiş kavminin oluşumunu tamamlamış ve bu 

                                                 
1090 Jervis-Jervis, not: 2, s. 451; Tora ve Aftara, I, 244; Zakovitch, s. 96. 
1091 Jervis-Jervis, not: 2, s. 451; Michael Avi-Yonah, “Mahanayim”, EJ, edt. F. Skolnik-M. 
Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XIII, 359; Tora ve Aftara, I, 244. 
1092 Zakovitch, s. 94. 
1093 Jervis-Jervis, not: 2, s. 451; Avi-Yonah, XII, 359. 
1094 Zakovitch, s. 94. 
1095 The Interpreter’s Bible , I, 720; Zakovitch, s. 96. 
1096 Tora ve Aftara, I, 244. 
1097 Tora ve Aftara, I, 244; Zakovitch, s. 95. 
1098 Bkz; Midra ş Rabba: Bereşit , I, 68/12. 
1099 Ginzberg, I, 377. 
1100 Josephus, I, 20/1, 67. 



 174

şekilde Kutsal Topraklar’a girerek en mükemmel seviyeye ulaşmıştır. Tanrı da onu 

kendi Şekina’sı ve melek kamplarıyla koruma altına almıştır.1101 Bu meleklerle ilgili 

başka yorumlar da vardır. Raşi’ye göre bu melekler, Ya’kūb’un Esav’ı etkilemek için 

ona elçi olarak gönderdiği gerçek meleklerdir.1102 Ya da onlar, Tanrı’nın Esav 

konusunda Ya’kūb’u uyarmak için gönderdiği meleklerdir. Çünkü Ya’kūb da 

Tanrı’nın yaptığını yaparak Esav’a kendi elçilerini göndermiş ve ağabeyinin üzerine 

yürüdüğünü öğrenmiştir.1103 

Modern bakış açısı Ya’kūb’un hayatında meleklerle ilgili anlatımların neden 

bu kadar sık geçtiğini sorgular? Beytel’deki melekler, Harran’da ona yardım eden 

melek ve şimdi de Mahanayim. Tora’ya bakılırsa, Ya’kūb’un biyografisinde 

meleklerle ilgili ifadeler en son, onun Yûsuf’un oğullarını kutsadığı ânda geçer.1104 

Modernistlere göre, bu atanın hayatında o kadar çok dünyevi, haksızca şey olmuştur 

ki, o, bu kadarını hak etmemektedir.1105 Bunun belki de en net izahı, behor hakkını 

aldığı andan itibaren Ya’kūb’un, Tanrı’nın melekleriyle karşılaşacağı zorlu yolu 

kendisinin seçtiğidir. İşte bu duraklardan biri de Mahanayim’dir. 

Bu sorgulamayı yapan modernist görüş, bazı rivayetlerin desteğiyle bu 

bölümü seküler biçimde yorumlar. Buna iki kamp, Ya’kūb ve Esav’ın 

ordugâhıdır.1106 Çünkü olay örgüsü içinde melekler ve mahanayim kelimelerinin 

etimolojilerine işaret eden kullanımlar mevcuttur. Bunlardan ilki mal’ahe elohim 

 ifadesidir. Bu ifade lafzen “Tanrı’nın melekleri” anlamına gelebileceği (מלאכי אלהים)

gibi, bazen İbrânîce’de elohim kelimesi yöneticiliği1107, mal’ah da elçiyi1108 ifade 

eder. Bu durumda anlam önemli kişilerin elçileri şeklinde olur.1109 Buna göre 

Ya’kūb, bölgeye adımını attığı ânda kendisine gelen elçilerle karşılaşır. Bu elçilerin 

kim olduğu tartışmalıdır. Bazılarına göre, Rebeka hem Ya’kūb’u karşılamak hem de 

                                                 
1101 Zohar: Vayishlach, V, 1/5, 9, 14. 
1102 Tora ve Aftara, I, 246. 
1103 Curtis, s. 131. 
1104 Yaratılış, 48: 16. 
1105 The Interpreter’s Bible , I, 719. 
1106 Zakovitch, s. 98. 
1107 Tora’da genellikle Tanrı’yı ifade eden bu isim, O’nun kanunkoyucu ve yargı niteliğini 
yansıtmaktadır. Yaratılış, 3:5. pasuğunda geçen “Tanrı gibi (ke elohim) olacağınızı biliyor…” 
ifadesinde olduğu gibi, üstün kuvvet ya da kuvvetleri de ifade eder. Yani kelime yerine göre Tanrı, 
melekler, hâkimler ya da yöneticiler için de kullanılır. Tora ve Aftara, I, 2; I, 20. 
1108 Zakovitch, s. 96. 
1109 Tora ve Aftara, I, 245. 



 175

Esav’ın öldürmek için geldiğini haber vermek için oğluna elçiler gönderir.1110 

Bazıları da bu elçilerin Edom’daki ağabeyine gelişini haber vermek için gönderdiği 

Ya’kūb’un kendi elçileri olduğu görüşündedir.1111 Geri dönen elçiler ağabeyinin 400 

adamla Ya’kūb’a doğru ilerlediğini haber verirler.1112  

Aslında Ya’kūb’un gördüğü melekler bile olsa, bunun sebebi metinde 

açıklanmaz. Asıl muğlak olan, onların geliş sebebidir. Acaba melekler veya elçiler 

Ya’kūb’a yardım için Tanrı tarafından mı gönderilmişlerdir, yoksa iki kardeş 

arasında çıkmak üzere olan bir savaşı mı haber vermektedirler?1113 Elçiler ve 

amaçları ne olursa olsun Sefer Ha Yashar’ın bununla ilgili açıklaması güzeldir. Buna 

göre ağabeyinin ordugâhını karşısında gören Ya’kūb, “bu kamp, Tanrı’nın benim 

kaderimi belirlemek için ortaya çıkardığı kamp” der ve ağabeyiyle kendi kamplarına 

Mahanayim adını verir.1114  

Benzer bir görüş de Zakovitch’e aittir. Ona göre, mahanayimin etimolojisinde 

Ya’kūb’un seçilmişliğine vurgu yapan örtük bir anlam vardır. O, 32: 11’deki 

duasında, “Zira [evden ayrılışımda] şu Yarden’i [sadece elimdeki] asamla 

geçmiştim; şimdi ise iki kamp haline geldim” şeklinde kelimeye atıf yapar. Ya’kūb 

burada Harran’a giderken eli boş olduğu halde, şimdi iki kampa bölünecek kadar 

zengin olduğunu belirtir. Bu dua, Beytel’de Ya’kūb’un Tanrı ile ahitleşmesine bir 

atıftır. Çünkü bu ahitleşmede Tanrı ona soy ve zenginlik ile seçilmişlik vaat etmişti. 

Ya’kūb bu berahanın gerçekleşme sürecine girdiğini vurgulamaktadır. Şimdi ise 

tehlikededir ve berahanın tamamlanması için Tanrı’dan koruma talep etmektedir.1115  

Bütün bunlar şöyle bağlanabilir: Ya’kūb, Harran’a ağabeyi Esav’ın 

öfkesinden kurtulmak ve eş bulmak için gitmişti. Çünkü İshak’ın berahasındaki 

temel şart, onun istediği kızla evlenmesiydi. Laban’ın kızlarıyla yapılan evlilik, bu 

şartın yerine getirildiğini ve onun seçilmişlikle ilgili hayallerinin bir kısmına 

ulaştığını gösteriyordu. Dönüş yolunda Ya’kūb’un zihnine onun geçmişte kaçtığı bir 

endişe hâkim oldu: Acaba ağabeyi kin güdüyor muydu? Niyetini bilmeden Esav’ın 

gelişini öğrenmek, onun ruhunda korkuya ve vicdan azabına yol açtı. Bunlardan, 

                                                 
1110 Sefer Ha Yashar, 31/64-72; Ginzberg, I, 378; Tora ve Aftara, I, 244. 
1111 Moses Aberbach, “Jacob”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 2007, XI, 21. 
1112 Zakovitch, s. 96. 
1113 Curtis, s. 132. 
1114 Sefer Ha Yashar, 31/72. 
1115 Zakovitch, s. 98. 



 176

Ya’kūb’un bölgeyi adlandırmasından duasına ve hazırlıklarına kadar her şey, onun 

ruhundaki tedirginliği, vicdan azabını ve temkini yansıtmaktadır. 

Buna rağmen Yahudiler, Ya’kūb’un Esav’a tavrı meselesini sorgularlar. 

Midraş’a göre Ya’kūb’un kendi işiyle meşgul olan Esav’a haber salarak geldiğini 

haber vermesi büyük bir hatadır.1116 Zohar, babasının hayatta olmasına güvenerek 

Ya’kūb’un Esav’a haber gönderdiğini belirtir.1117 Yine de onun yaptığı, “köpeği 

kulağından tutup” belayı davet etmekten başka bir şey değildir. Diğer yandan 

Ya’kūb’un tavrından ilham alan Yahudiler de vardır. Buna göre Ya’kūb’un Esav’a 

“efendim” ve “kulun” gibi sözleri, ona hediyeler göndermesi, yine de temkiniyle 

hazırlık yapmaya devam etmesi bir takiyye olarak görülür ve bir Yahudi’ye 

diasporadaki hayatında rehberlik eder. Diasporada bir Yahudinin en son yapması 

gereken şey savaştır. O amacına ulaşmak için yeri geldiğinde ödün vermeli, alttan 

almalı fakat temkini elden bırakmadan gerektiğinde en az zayiatla hayatta kalmayı 

başarmalıdır.1118 

 

4.1.3. Peniel’de İlahi Varlıkla Güre ş 

 

Hikâyenin bu bölümü, iki bölge arasında ilahî/şeytanî bir varlıkla tehlikeli bir 

yüzleşmeye maruz kalan bir kahramanımızın manevî yükselişini anlatır. Ya’kūb’un 

isim değişikli ğiyle gerçekleşen ilahî kutsama, onun ve soyunun seçilmişliğini 

mitolojik unsurlarla resmeder.1119  

E’den alınan 30. pasuk dışında bölümün tümü J1’den alınmış ve J2 tarafından 

gözden geçirilmiştir. J2, Mahanayim’de Ya’kūb’un Esav için yaptığı hazırlıkları 

anlatırken, J1’in araya girip Yabok nehri kıyısındaki güreş hikâyesini anlatmaya 

başlaması bölümün anlaşılmasını zorlaştırır.1120 Anlatım esnasında J1’in, yerel 

kültürde şifahen anlatılan Yabok nehrinde ilahî varlıkla güreş efsanesini hiç 

değişmeden aktardığı düşünülmektedir.1121 

 

                                                 
1116 Tora ve Aftara, I, 245-251. 
1117 Zohar: Vayishlach, V, 1/15. 
1118 Tora ve Aftara, I, 245-251; Graves-Patai, s. 321. 
1119 The Interpreter’s Bible , I, 722; Zakovitch, s. 100. 
1120 The Interpreter’s Bible , I, 719; Curtis, s. 130. 
1121 The Interpreter’s Bible , I, 722. 



 177

4.1.3.1. Yabok Kelimesi ve Yabok Nehri 

 

Yabok nehri, Ölü Deniz’e 40 km.lik uzaklıktadır. Nehir kaynağını 

Yermük’ten alır ve doğudan Ürdün’e akar.1122 Bir görüşe göre Yabok adı, İbrânîce 

“boşaltmak, atmak ve “yıkmak” anlamlarına gelen bakak (בקק) kökünden veya çakıl 

taşları üzerine dökülen su sesine benzer yansıma kökten türemiştir.1123 Başka bir 

görüş, kelimenin “savaşmak, güreşmek” manasındaki ne’bak (נאבק) kökünden 

geldiği yönündedir.1124 Midraş’taki güreşmek (it’abek/התאבק) ve güreşçi 

(mit’abek/מתאבק) gibi kelimelerin bu kökten geldiği düşünülürse, ikinci görüş daha 

makul görünür.1125 Tora’nın anlatımından nehrin zaten adının böyle olduğu sanılsa 

da, ikinci görüş uyarınca “Yabok” adının bölgede şifahen anlatılan güreş 

efsanesinden geldiği anlaşılır.1126 Bu, bazı yorumcuların Tora’da sadece burada 

geçen kelimeyi bir söz sanatı kabul etmesini sağlamıştır.1127  

Hikâyenin bu bölümünde ailesini ve malını nehrin karşısına geçiren Ya’kūb, 

gecelemek için Yabok nehri kıyısında kalır. Aniden karşısına çıkan bir adamla 

sabaha kadar güreşir. Adam onu yenemeyeceğini anlayınca Ya’kūb’un uyluğunu 

yerinden çıkarır. Rakipler sabaha kadar güreşir fakat yenişemez. Şafak sökerken 

gitmek için yalvaran adama, Ya’kūb sadece kendisini kutsaması şartıyla izin verir. 

Adam Ya’kūb’u kutsar ve “Tanrı ve insanlarla güreştiği” için ona İsrâil adını verir. 

Gün ağarınca adını söylemeden gözden kaybolur. Ya’kūb, Tanrı’yla yüzleşmesi ve 

hayatta kalmasına anısına bölgenin adını Peniel/Penuel koyar.1128 

Açıkça antik dönemin izlerini taşıyan anlatı, Tanah’taki Ya’kūb karakterinin 

temelini oluşturur.1129 Ata Ya’kūb’un ilahî varlıkla güreşi, Ya’kūb ve soyunun tarih 

boyu karşılaşacağı kötülüklerle mücadelesinin bir simgesi kabul edildiğinden Yahudi 

tarihindeki en önemli hikâyelerden biri olarak görülür.1130 Ayrıca bu anlatı, 

Yaratılış’ın ana temasını oluşturan Ata İbrâhim’in Tanrı’yla yaptığı kutsal ahdin 

                                                 
1122 Tora ve Aftara, I, 253; Zakovitch, s. 100; Graves-Patai, s. 321. 
1123 Michael Avi-Yonah, “Jabbok”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XI, 
6. 
1124 Zakovitch, s. 100. 
1125 Bkz; Michael Josephs, Midra ş Milim-English and Hebrew Lexicon, London 1834, s. 365-366. 
1126 The Interpreter’s Bible , I, 724; Graves-Patai, s. 321.  
1127 The Interpreter’s Bible , I, 722. 
1128 Yaratılış, 32: 25-32. 
1129 The Interpreter’s Bible , I, 724. 
1130 Tora ve Aftara, I, 253. 



 178

gerçekleşmesinin de bir ifadesidir.1131 Fakat güreş mitine tarihî bir anlam katabilmek 

güç olduğundan şu soruların sorulması gerekir: Ya’kūb kiminle güreşti? 

İsrâiloğulları’nın atasının güreş efsanesiyle bir kahramana dönüşmesi ve adının 

değişmesi neden bu kadar önemlidir? Ya’kūb’un uyluğundan yaralanması ve 

Yahudilerin uylukla ilgili yasağının anlamı nedir? Bu hikâye hangi amaçla Ya’kūb-

Esav karşılaşmasının arasına eklenmiştir?1132 Şimdi bu sorulara sırayla cevap 

vermeye çalışacağız. 

 

4.1.3.2. Kimliği Meçhul Rakip 

 

Çağlar boyu Ya’kūb’un güreştiği varlığın kimliği ve niteliği hakkında kesin 

bir kanaat hâsıl olmamıştır. Bu rakibin, Tanrı’nın kendisi, melek, şeytan veya insan 

olabileceği hususunda farklı görüşler mevcuttur. Ya’kūb’a doğaüstü bir güç atfeden 

J1, olaya sıra dışı bir anlam katar. O’na göre, Ya’kūb’un rakibi Herşeye Kadir 

Tanrı’dır ve onu kendisiyle güreşmeye zorlamıştır. Böylece Tanrı, Ya’kūb’un 

geçmişte yaptığı hataları telafi etmesini ve kendi bileğinin hakkıyla kutsamayı hak 

etmesini sağlayacaktır.1133 Hatırlanırsa J1, Harran girişinde de aynı anlatım tarzını 

kullanmış ve Ya’kūb’un kuyudaki taşı tek başına kaldırdığını hikâye etmişti.1134 J1’in 

tarzı daha sonra apokrif eserlere yansımış ve Tanrı’yla güreş bu eserlerin popüler 

konusu olarak kullanılmıştır. Apokrif bir eserde Ya’kūb’un koruyucu meleği ölüm 

döşeğinde ona şöyle seslenir: “Ne mutlu sana ki, Tanrı’yla yüzyüze geldin, yerden 

göğe uzanan merdivende O’nun meleklerini gördün. Ve sen hiç kimsenin tarif 

edemeyeceği bir kudretle Tanrı’yı yere serdin!”1135 Bu rakibin bizzat Tanrı olduğunu 

düşünenlerin en büyük delili Tora’dır. Buna göre Ya’kūb’un Penuel’den çıkarken 

“Tanrı’yla yüzyüze geldim fakat canım bağışlandı” şeklindeki cümlesi, onun, 

rakibinin Tanrı olduğunu anladığına delildir.1136 Yine onun, Esav’a “Senin yüzünü 

görmek, Tanrı’nın yüzünü görmek gibidir” şeklindeki ifadesi de, delil olarak öne 

sürülür. Çünkü Ya’kūb’un Tanrı’yla mücadele edip berahayı hak etmesiyle Esav’ın 

                                                 
1131 Curtis, s. 130. 
1132 Graves-Patai, s. 322. 
1133 The Interpreter’s Bible , I, 723. 
1134 Bkz, Yaratılış, 29:10. 
1135 “Jacob”, The Testament of the Patriarchs, 2/15-16. 
1136 Curtis, s. 135. 



 179

kalbi yumuşamıştır.1137 Diğer bir delil de Ya’kūb’un, rakibine ismini sorması, onun 

da bunu söylemeden kaybolmasıdır. Çünkü Yahudilik’te Tanrı’nın kutsal adı 

YHVH’nin zikri yasaktır. Antik dönemlerde de tanrı adlarının her yerde ve kötü 

amaçlı dillendirilmesinin yasak olduğu bilinmektedir. Pagan büyücülerin büyülerini 

güçlendirmek için tanrılarının isim listelerini kullanmaları ve bir bölgeden işgalcileri 

kovmak için onların tanrılarının isimlerinin anılması bu yasakların sebepleri 

arasındadır.1138 Bu uygulamalarda ruhanî bir varlığın adını bilmenin, onun özüne 

sahip olmakla eş değerde olduğu inancı yatmaktadır.1139 Aynı şekilde Ya’kūb’un 

yabancıya adını ısrarla sormasının sebebinin, onun tanrısal gücü zaptetme arzusu 

olduğu iddia edilir.1140 Josephus’un “Ya’kūb, meleği bir takım sözler söyleyerek 

yendi” şeklindeki ifadesi de benzer bir iddianın ürünüdür.1141 Bu doğrultuda J1’in 

bakış açısını, Ken’an halk inançlarının bir ürünü olarak görmek mümkündür.1142 

J1’in aksine J2, 25. pasukta Ya’kūb’un Tanrı’yla değil bir adamla (iş/ שאי ) 

güreştiğini belirterek olayı sıradanlaştırır.1143 J2 aynı düzeltmeyi 29. pasukta da yapar 

ve Tanrıyla (‘im elohim/עם אלהים) kelimesinin yanına atıf vâvıyla birlikte insanlarla 

(ve ‘im anaşim/ועם אנשים) ifadesini de ekler. Böylece Ya’kūb’un Tanrı’yla güreşme 

fikrini kabul edemeyen bir okuyucu, bu atıfla cümleyi, Sen tanrılarla, yani yüce 

varlıklarla (melek, şeytan, insan) savaştın gibi okumuş olur.1144  

Yahudilik’teki baskın anti antropomorfik Tanrı algısı düşünülünce, J2’nin 

hassasiyeti değer kazanır. Çünkü Yahudiliğin Herşeye Kadir Tek Tanrısı, kendini 

asla bir ölümlüyle güreşecek, gitmek için yalvaracak ve sırf bunun için onu 

kutsayacak bir seviyeye indirmez.1145 Bu sebeple J2’nin tavrını destekleyen Yahudi 

geleneğinin bu varlığa yaklaşımları farklılık arz eder. Jubilees metni hiçbir şekilde 

bu olaya atıf yapmazken1146; Sefer Ha Yashar, bir adam ifadesine dayanarak, sadece 

Ya’kūb’un kendisini kutsayan bir adamla güreştiğini kaydeder.1147 Modern 

yorumlara göre kimliği belirsiz bu adam Esav’dır. Söz konusu bu rivayet, 33:10’da 
                                                 
1137 Curtis, s. 136. 
1138 Graves-Patai, s. 324. 
1139 The Interpreter’s Bible , I, 726. 
1140 Smith, “Heel” and “Thigh”, s. 464. 
1141 Josephus, I, 20/2, 69. 
1142 The Interpreter’s Bible , I, 725. 
1143 The Interpreter’s Bible , I, 725. 
1144 Zakovitch, s. 102. 
1145 Graves-Patai, s. 321-322. 
1146 Bkz. Jubilees, 29/13. 
1147 Sefer Ha Yashar, 32/48-50. 



 180

Ya’kūb’un ağabeyine, “Ne de olsa senin yüzünü görmek ilahî bir varlığın yüzünü 

görmeye benziyor” ifadesine1148 dayalı oluşturulmuştur.1149 Özellikle iki kardeş 

arasında kadim bir anlaşmazlık olan kutsanma kavgasına dayandırılan bu yorum, 

mantıklı olmakla birlikte bazı noktaları boş bırakır. Çünkü Ya’kūb, bu varlık 

tarafından kutsanmış ve bu sayede ismi değişmiştir. Şayet bu kabul edilecek olursa, 

Jubilees ve Sefer Ha Yashar gibi metinler haklı çıkar ve İsrâil adının bu güreş 

sayesinde verilmediği görülür. Zira ilerde açıklayacağımız üzere İsrâil adının 

Beytel’de verildiğine dair rivayetler de oldukça itibar görmüştür. 

Diğer yandan metindeki iki farklı anlatım tarzı bulunması ve Hoşea 12:4’te 

“Melekle güreşip yendi, ağladı kutsanmak istedi” pasuğundan dolayı, bu varlığın 

insan değil melek olduğu yargısı ağır basar. Josephus, onun sadece bir melek 

olduğunu söylemekle yetinirken1150, Rabbi Eliezer bu meleğin adının İsrâil olduğu 

için Ya’kūb’a kendi adını verdiğini söyler.1151 Kısaca bu varlık, kutsal bir melektir ve 

tan ağarırken Tanrı’yı zikretmesi için gitmesi gereklidir. Bu yüzden Ya’kūb’u 

kutsar.1152 Ayrıca bu melek, Ya’kūb ve soyunun gelecekteki manevi mücadelelerini 

simgelemektedir.1153  

Kayda değer görüşlerden birine göre, Ya’kūb’un rakibi şeytandır. Dönemin 

inanç yapısı göz önünde bulundurularak yapılan bu yorumda, kimliği meçhul varlığın 

gün doğumuyla gitmek için Ya’kūb’a yalvarmasına vurgu yapılır. Bu durum gece 

çıkıp güneşin doğuşuyla kaybolan şeytani varlıklara dair halk inançlarına benzetilir. 

Antik dönemlerde her doğal objenin bir ruhu olduğuna yönelik animistik inançtan 

kaynaklanan bu anlayışa göre her nehrin kendisini geçmeye çalışanlarla mücadele 

eden ve bir bedel isteyen tanrısı vardır.1154 Öte yandan bu rakibin Samael olduğunu 

söyleyerek melek ve şeytan formunu tek bir yapıda toplayanlar da vardır. Gelenekten 

oldukça taraftar bulan bu görüşe göre, her toplumun dünyadaki kaderine rehberlik 

eden ve Tanrı’yla aracı olan koruyucu bir meleği vardır. Samael de, Esav ve soyunun 
                                                 
1148 Aynı ifade Ya’kūb’la güreşen varlığın Tanrı olduğunu temellendirmede kullanılır ve bununla 
Ya’kūb’un Tanrı’yla mücadele edip berahayı hak etmesi sebebiyle Esav’ın kalbinin yumuşadığı 
vurgulanır. Bkz; Curtis, s. 136. 
1149 Jeffrey M. Cohen, “Jacob’s Paradoxical Encounters”, Celebrating Our Freedom, vol. 29, no. 1, 
2001, 2-3; Graves-Patai, s. 323. 
1150 Josephus, I, 20/2, 69. 
1151 Ayrıntılar için bkz, PRE, 37/49A, s. 281-282. Rabbi Eliezer’den rivayet eden başka bir kaynağa 
göre bu melek Mihael’dir. Bkz, Graves-Patai, s. 320. 
1152 PRE, 37/49A, s. 282; Tora ve Aftara, I, 255. 
1153 Tora ve Aftara, I, 253. 
1154 The Interpreter’s Bible , I, 722, 724; Zakovitch, s. 101. 



 181

koruyucu meleği ve kötünün bedenleşmiş hali olan şeytandır. İsrâiloğulları zaten 

Tanrı’nın seçtiği toplum olduğu için Samael’in rakibi kendisi gibi bir melek değil 

Ata Ya’kūb olmuştur.1155  

Ya’kūb’u bir halk kahramanına dönüştüren son görüş, güreş hikâyesini 

mitolojide sık karşılaşılan kahramanlık mitine dönüştürür. Bu mitlerde kahraman 

evinden, yurdundan bir görev için yola çıkar; yolculuk boyunca çeşitli mücadele ve 

sınavlardan sonra görevini başaran bir kahraman olarak geri döner. Aslında bu 

yolculuk, kahramanın manevi dönüşümünü anlatan bir metafordur. Her zorluk, 

kahramanın yüce bir bilince yaklaştığı bir evredir. Görevdeki asıl amaç, ders alarak 

özünü bulmaktır. Çünkü kahramanın biri insani diğeri ilahî olan iki özü vardır. 

Kahraman mitleri, daima canavar, yılan, şeytan, vb. biçiminde görünen kötülük 

metaforunu yenerek halkını kurtaran kahramanın, olgunlaşarak ilahî özü bulma 

serüvenini anlatır.1156 Benzer şekilde güreş mitinde de Ata Ya’kūb’un kurucu 

kahraman özelliği vurgulanır. O, Tanrı’nın seçilmiş halkını kuracak ve insanoğlunu 

en üst aşamaya ulaştıracak kişidir. Ayrıca o, Tora’nın temsilidir. Şeytan, Tanrı’nın 

hedefini engellemek için, O’nun temsilcisi Ya’kūb’la güreş tutmuştur. Demek ki 

İsrâiloğulları’nın şeytanı yenmesi ve hayatta kalmasının tek yolu atasını örnek alıp 

Tora’ya sarılmaktır.1157 

Benzer kahramanlık hikâyelerine mitolojide sıkça rastlanır. Bunlardan 

Ya’kūb’a en çok benzeyeni yine Ortadoğu kökene sahip Gılgameş destanıdır. 

Tanrılar, Gılgameş’i durdurmak için Enkidu adlı bir varlık yaratırlar. Bu ikisi gece 

yarısı bir güreş tutar ve sonunda dost olurlar. Gılgameş miti ve Ya’kūb’un 

hikâyesindeki ortak unsurlar, Tora yazarlarının güreş anlatısını bu mitten türettiği 

yönünde iddialara yol açmıştır.1158 Yine Yunan mitolojisinde Miken’in kurucusu 

Perseus’un, Athena ve Hermes’in yardımıyla prenses Andromeda’yı kurtarma 

macerası, birçok yönden güreş hikâyesine benzemektedir.1159 Son olarak bizde iyi 

bilinen Deli Dumrul efsanesini zikretmek gerekir. Deli Dumrul, sahiplendiği bir 

köprüde canını almaya gelen Azrail’e meydan okur ve onu güreşe davet eder. 

                                                 
1155 Tora ve Aftara, I, 253; Graves-Patai, s. 320. 
1156 U.X.L. , III, 529. 
1157 Tora ve Aftara, I, 252-253. 
1158 Ayrıntılı bilgi için bkz; Esther J. Hamori, “Echoes of Gilgamesh in the Jacob Story”, Journal of 
Biblical Literature , Vol: 130, No: 4, Winter 2011, pp. 625-642. 
1159 Ayrıntılı bilgi için bkz; M. Nefrin Tokyay, “Perseus” Kahramanlık Mitinin Arketipsel Sembollerle 
İncelenmesi, İTÜSBD, Yıl: 9, Sayı: 19, Bahar 2011, ss. 193-205. 



 182

Sonunda Azrail’i ikna etmek için onunla pazarlığa girişir ve kendisi için tek can 

verecek insan olarak karısını bulur.1160 Deli Dumrul efsanenin, Esav’dan korktuğu 

için Tanrı’dan yardım isteyen ve duasına karşılık ilahî bir varlıkla güreşerek “İlahî 

bir varlığı yüzyüze gördüm; canım yine de kurtuldu”1161 diyen Ya’kūb’un durumuyla 

örtüşmesi taşıması bir yana, Ya’kūb’a İsrâil adı verildikten hemen sonra Rahel’in 

ölümü gerçekten ilginç bir benzerliktir. 

 

4.1.3.3. Ya’kūb’dan İsrâil’e 

 

Bazı yorumculara göre, Ya’kūb’un ilahî varlıkla güreşi fiziksel bir 

mücadeleyi değil; onun ruhundaki paradoksları yenerek gerçek benliğini tanıdığı 

psikolojik bir süreci ifade eder. Ya’kūb’un hikâyesi, zamanın hikâyesidir diyen 

Terapist Michael Eigen, Psikanaliz yöntemini güreş hikâyesinin modern ürünü olarak 

görür.1162 Peki Ya’kūb’un dönüşümü neden psikanalitik yöntemle açıklanmıştır?  

Ya’kūb’un karakterinde iki niteliğin olduğu söylenir: Bunlardan ilkine göre, 

Ya’kūb yüce bir maneviyatı istemekte fakat bu amacını sadece materyal gerçeklerle 

oldurabileceğini iyi bilmektedir. Onu Beytel’deki ahitleşme karşılığında behor takası 

yapmaya ve berahayı çalmaya iten şey, bu farkındalığıydı. Onun ikinci özelliği ise, 

sonuç ne olursa olsun hedefine azimle yönelmesidir. Bu azim, topal kalması pahasına 

güreşten galip çıkmasına yardım etmişti. Bu iki nitelik, gün doğarken gitmek için 

yalvaran rakibini kendisini kutsamadan göndermemekte direten Ya’kūb’da net olarak 

görünür.1163 Sonunda ilahî varlık Ya’kūb’u şöyle kutsar: “İsmin ne?” “Ya’kūb” 

“Bundan böyle isminin ‘Ya’kūb’ olduğu söylenmeyecek; [adın] ‘İsrâil’ [olacak]. 

Çünkü hem İlahi bir varlıkla hem de insanlarla mücadele ettin ve üstün geldin”1164 

                                                 
1160 Ayrıntılı bilgi için bkz; Muharrem Kaya, “Türk Halk Edebiyatında Deli Dumrul ve Dünya 
Kültüründeki Benzerleri”, Folklor/Edebiyat , Cilt: X, Sayı: XXXVII, 2004/1, ss. 235-238; Ayşen 
Sina, “Alkestis ve Deli Dumrul”, AÜDTCF Tarih Ara ştırmaları Dergisi , Cilt: 23, Sayı: 36, 2004, 
ss. 225-235. 
1161 Yaratılış, 32: 31. 
1162 Michael Eigen, “The Fire That Never Goes Out”, Psychoanalytic Review (1963), 79:2 (1992: 
Summer), pp. 277-280. 
1163 The Interpreter’s Bible , I, 723. 
1164 Yaratılış, 32: 28-29. 



 183

Bu bölümün başında isim değişikli ği veya eklemesinin kaderin değişmesi 

anlamına geldiğini belirtmiştik. Adına yapılan İsrâil eklemesiyle artık Ya’kūb’un 

kaderi değişecektir.1165  

Yahudi geleneğine göre İsrâil adı, kesin olarak Ya’kūb ve soyunun 

seçilmişliğini ifade eder. Fakat bu isimle ilgili rivayetler çok karışık olduğu için, 

tarih boyu İsrâil adının etimolojisi ve anlamıyla ilgili net bir yargı oluşmamıştır.1166 

Günümüz araştırmacıları bu adın tam olarak etimolojik bir karşılığının olmadığını1167 

veya Ya’kūb’un Yukarı Ürdün’den, İsrâil’in de Beytel/Şekem bölgesinden alınmış 

iki ayrı figürün karışımı olduğu bile iddia ederler.1168 Yine de bu ismin etimolojik 

anlamı hakkında bir takım ihtimaller dillendirilir. Bunlardan en ağırlıklı görüş, 

etimolojik olarak İsrâil’in, İbrânîce “üstün gelmek/mücadele edip kazanmak” 

manasındaki sara (שרה) kökünden türemiş sarita kelimesiyle, Tanrı (El/אל) adının 

birleşiminden oluşur ve “Tanrı’ya galip gelen”, “Tanrı’yla mücadele eden” anlamına 

gelir. Böyle bir ismin Ya’kūb’a gizemli rakibiyle yaptığı güreş sonrası onu 

onurlandırmak için bu adın verildiği söylenir.1169 Bu yoruma göre İsrâil, ilahî bir 

varlıkla güreşip onu deviren ilk kişidir.1170 Bu da onun berahayı hak ettiğinin bir 

ifadesidir. Bu durumda İsrâil adının doğrudan Ya’kūb’un doğumu öncesinde anne 

Rebeka’ya verilen kehanetin bir tezahürü olduğu anlaşılır. Böylece Tanrı, yıllar önce 

Ya’kūb’un Esav’dan çaldığı kutsamayı onaylamış ve beraha yerini bulmuştur.1171 

Gerek İshak gerekse Beytel’de Tanrı tarafından tekrar tekrar dillendirilen bu 

kutsama, o ve seçkin soyunun asla tükenmeyeceği ve hiç kimsenin onlara güç 

yetiremeyeceği garantisini içeriyordu.1172 Çünkü yıllar önce Esav kendisini 

kandırdığını söyleyerek Ya’kūb’un berahayı hak etmediğini iddia etmişti1173, hâlbuki 

Ya’kūb ilahî bir varlığı yenerek liyakatini ispat etmiştir.1174  

Öte yandan kimilerine göre theoforus yani içinde tanrı ismi bulunduran 

ünvanlarda, Tanrı adı nesne değil özne konumundadır. Böyle düşünüldüğünde 
                                                 
1165 Zakovitch, s. 102. 
1166 Dukstra, “Jacob”, s. 460. 
1167 Louis Isaac Rabinowitz, “Israel”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 2007, X, 
98. 
1168 Dukstra, “Jacob”, s. 460; Greenspahn, VII, 4758. 
1169 Tora ve Aftara, I, 255; Rabinowitz, X, 98; Zakovitch, s. 102. 
1170 Greenspahn, VII, 4757; Zakovitch, s. 102. 
1171 Curtis, s. 131. 
1172 Josephus, I, 20/2, 69. 
1173 Bkz, Yaratılış, 27: 36. 
1174 “Jacob”, The Testament of the Patriarchs, 2/16; Tora ve Aftara, I, 255. 



 184

İsrâil’in anlamı, “Tanrı’yla savaşan/Tanrı’yı yenen”den ziyade; Tanrı savaşıyor veya 

Tanrı galip geliyor olur.1175 Bu durumda Ya’kūb adının orijinal hali olan Yaqub-‘al, 

bir tanrı adı olmaktan ziyade, Tanrı’nın koruduğu anlamına gelir.1176 

Diğer bir ihtimal ise İsrâil’in “yönetmek, hükmetmek” manâsındaki sarar 

 ,prens“ (שר) kökünden türediğidir. İbrânîcede bu fiil kökünden türemiş sar (שרר)

vekil”, sara(h) ise (שרה) “prenses” anlamına geldiği düşünülürse İsrâil adı Tanrı’nın 

prensi1177 veya Tanrı’nın vekili anlamına gelir. Dolayısıyla 29. pasuğu alternatif 

çevirisi şöyle olur: “Tanrı’nın ve insanların önünde üst düzeyde biri, bir vekil (sar) 

oldun.”1178 Bu yorum, bilhassa Ya’kūb’un tarihî toplum kurucu kimliğine gönderme 

yapmaktadır. Tahta çıkan bir krala veya veya bir bölgeyi ele geçiren fatihe verilen 

ünvanları anımsatan bu isim, geçmişte Laban’ın yanında sürgündeki bir çoban olan 

Ya’kūb’un; şimdi, ana-babası tarafından kutsanan, Tanrısal bir makama erişen, yeni 

topraklar fethetme yetkesine sahip, bağımsız kabile reisi İsrâil’e dönüşümünü ifade 

eder.1179  

İsrâil’in etimolojisiyle ilgili son ihtimal, onun “dürüst, itaatkâr ve müttaki” 

gibi anlamlara gelen yaşar (ישר) kelimesinin Tanrı adı El ile birleşmesinden 

meydana geldiği şeklindedir.1180 Benzer bir görüşe göre bu isim, muhtemelen sin 

yerine şin harfiyle telaffuz edilen Ugarit kökenli bir isimdir ve “Tanrı El adil ve 

dürüsttür” anlamına gelir.1181 Özellikle Tanrı korkusunu ve manevi olgunluğu ifade 

eden yaşar, “sadık, erdemli kul” anlamındaki tsadik (צדיק) kelimesinin eş anlamlısı 

olup1182, hilekâr, düzenbazlığı çağrıştıran Ya’kūb adının zıt anlamlısıdır. Yeşaya’da 

“Korkma ey kulum Yakup soyu, ey seçtiğim Yeşurun”1183 pasukunda “dürüst ve 

erdemli” olarak bu kelimeye ana karnından itibaren Ya’kūb’un seçilmesine vurgu 

yapılmış1184 ve yeşurun kelimesi İsrâiloğullarına verilen genel bir isim olarak da 

kullanılmıştır.1185 İsrâil Bu sebeple 29. Pasukta Ya’kūb yerine İsrâil’in 

                                                 
1175 Curtis, s. 134. 
1176 Graves-Patai, s. 323. 
1177 The Interpreter’s Bible , I, 725. 
1178 Tora ve Aftara, I, 255. 
1179 Graves-Patai, s. 322. 
1180 Zakovitch, s. 109. 
1181 Rabinowitz, X, 98. 
1182 Midra ş Milim , s. 272. 
1183 Yeşaya, 44/2. 
1184 Zakovitch, s. 110. 
1185 Kutsal Kitap , dipnot a, s. 896. 



 185

kullanılmasına dair bir ibare olduğu halde1186, rabbinik yorumlar 35:10’daki1187 ifade 

sebebiyle her iki ismin de kullanabilmesini uygun gördüler.1188 Ayrıca Yahudi 

literatüründe hususiyetle ataların hayatını anlatan Sefer Ha Yashar 

(İyilerin/Doğruların Kitabı) adında eserler dizisi olması da dikkat çekicidir. 

Talmud’da Rabbi Yohanan bu eseri, “Müttaki atalar İbrâhim, İshak ve Ya’kūb’un 

kitabı” olarak tarif etmiş ve bunun için de “Doğru kişilerin ölümüyle öleyim. Sonum 

onlarınki gibi olsun”1189 pasuğunu delil göstermişlerdir.1190 

Zakovitch’e göre İsrâil’i yaşar kelimesiyle bağdaştıran ve Ya’kūb’un zıddına 

kullanan Tanah’ın kendisidir. Çünkü yaşardaki dürüstlük manasını İsrâil’e 

bağlayarak Ya’kūb’dan hilekâr anlamının sökülme çabası Tanah’ın birçok yerinde 

görülür.1191 Böylece ana karnında Tanrı tarafından seçilen Ya’kūb’un kazandığı 

manevi mertebeyi hileyle değil, dürüstlükle kazandığı oturtulmaya çalışılır. Kısaca 

Ya’kūb, Yabok kenarında tuttuğu güreşle kutsamayı yani seçilmişliği kendi bileğinin 

gücüyle almıştır, hilekârlıkla değil. Bu andan itibaren o, kaçtığı Ken’an’a müttaki ve 

dürüst İsrâil olarak girecektir, hilekâr Ya’kūb olarak değil.1192  

Ya’kūb ve Esav’ın doğum ve isimleriyle ilgili bölümde, Esav’ın kötülük ve 

şeytanı, Ya’kūb’un da iyilik ve monoteizmin politeizme zaferini temsil ettiğini 

belirtmiştik. Modern bakış açısı, bu alegorik bakış açısıyla Ya’kūb adına farklı bir 

yorum getirir. S. H. Smith’e göre bu güreş hikâyesi, Ya’kūb’un güç ve egemenlik 

arzusu onun adına damgasını vuran ihtirası (topuğu tutan) ve kurnazlığın (hilekâr) 

çok daha ötesine, Ya’kūb ve Esav’ın ana karnındaki kavgalarına gönderme 

yapmaktadır.1193  

İsrâil sadece yeni bir ismi değil, aynı zamanda Ya’kūb’un geçmişi ve 

geleceğidir. İşte bu yüzden Ya’kūb’u İsrâil olmaya götüren koşullar ve 

                                                 
1186 Rabinowitz, X, 98. 
1187 Yaratılış, 35:10: Tanrı ona “Adın ‘Ya’kūb’dur. Fakat adın bundan sonra (sadece) Ya’kūb 
olmayacak; İsrâil de senin bir ismin olacak” dedi.  
1188 Tora ve Aftara, I,  
1189 Çölde Sayım, 23: 10. 
1190 Abodah Zarah, 24b. 
1191 Yeşaya, 48: 1’de, “Dinle, ey Yakup soyu! İsrail adıyla anılan, Yahuda soyundan gelen, Rab’bin 
adıyla ant içen sizler, İsrail’in Tanrısı’na yakarır, ama bunu doğrulukla içtenlikle yapmazsınız…” 
ifadeleri, İsrail’in soyundan geldiği halde onun dürüstlüğünü ve takvasını sürdürmeyerek hilekâr 
dindarlıklarıyla aslında Yakup soyu olarak anılmayı hak eden bir topluma hitaptır. Daha başka 
örnekler için bkz, Bemidbar/Sayılar, 23:10; Devarim/Tesniye, 32:15, 33:5, 26; Mika, 2:7 
1192 Zakovitch, s. 109-111. 
1193 Smith, “Heel” and “Thigh”, s. 465. 



 186

yaşanmışlıklar, zaman döngüsü içinde psikolojik olarak yorumlanarak bir nevi 

zamanın işleyişine benzetilmiştir.1194 Ya’kūb, bir yandan Rebeka’nın aceleci ve hırslı 

zekâsına diğer yandan İshak’ın hilim ve şerefine sahiptir. Yine onda, hem Sara’nın 

kıskanç idealizmi hem de Ata İbrâhim’ın samimi ve tutkulu imanı vardır. Fakat 

tutkulu bir şekilde hayatını Tanrı’ya adamak isteyen bu adamın idealini 

gerçekleştirebilmesi için terbiye edilmesi gereklidir. Baba ve ağabeyini kandırarak 

Ken’an’dan kaçan Ya’kūb, yıllarca gurbette çok sıkıntı çekmiştir. Büyük bir 

zenginlikle anavatanına girerken büyük bir iç hesaplaşma yaşar. Esav tehdidi bir 

yana, seneler önce adını hilekâr olarak lekeleyip çıktığı topraklara girecektir. 

Yapayalnız bir gece Tanrı’dan kaçamaz ve bilinçaltına gömdüğü anılar hortlar. O, acı 

çekiyor olsa da, büyük bir kararlılıkla kutsanmayı yani bağışlanmayı talep eder. 

Ruhunun derinliklerinde yaptığı savaşta gizemli rakibi onun uyluğunu yerinden söker 

ve karakterine işleyen kibrini yerle bir eder.1195 Ayrıca mükemmel olduğu düşünülen 

bir ata için böyle bir vicdan azabını dillendirmek tuhaf kaçsa da, sonuçta Ya’kūb’un 

bir insan olması onun bu vicdani yük sebebiyle ruhsal bir iç çatışma yaşaması gayet 

normaldir. Ayriyeten Tanah’ta günahkar insanlar için yol kenarında bekleyip onlara 

bir aslan gibi vicdan muhasebesi çektireceğini söyleyen Tanrı’nın kendisidir.1196 

Yine Tanrı’nın günahların hesabını sormak için insana şeytanı musallat ettiğine dair 

ifadeler de bunun için örnektir.1197 Böyle bir bakış açısı Ya’kūb’un rakibinin Samael 

olduğunu belirten rivayetleri de haklı çıkarmaktadır.1198 Bu vicdan muhasebesinin 

verdiği manevi ağırlık, Ya’kūb’u Tanrı katında yüce bir mevkiye yüceltir. Eriştiği bu 

makamın sembolü olarak ona İsrâil adı verilir ve Ya’kūb adı böylece temizlenir. 

Böyle tutkulu ve idealist bir karakter nasıl dominant birkaç genle kaliteli bir sürü 

kurabilmişse, Tanrı’nın verdiği yeni adla geleceğini yeniden inşa eder ve seçilmiş bir 

topluma ata olur. Bu yüzden İsrâil, Yahudi toplumu için sadece Ata Ya’kūb’un yeni 

kimliğini değil; aynı zamanda dinî ve milli kimliğe sahip bir geçmişi, seçilmişliği ve 

kutsal toprakları ifade eder.1199  

                                                 
1194 Eigen, pp. 277-280. 
1195 The Interpreter’s Bible , I, 723-724. 
1196 Hoşea, 13: 7. 
1197 Bkz; I. Tarihler, 21: 1. 
1198 Graves-Patai, s. 324. 
1199 EJ’ya göre İsrâil/İsrail adı şu gibi anlamları muhtevidir: 1. Ata Ya’kūb’un ünvanı, 2. Ya’kūb’un 
soyu, 3. Antik Güney Yehuda krallığının rakibi olan Kuzey İsrâil Krallığını, 4. Yahudi toplumunu, 5. 
Kutsal toprakları, 6. Yahudi toplumunun binlerce yıldan beri geçirdiği acı tarihsel tecrübeleri, 7. 



 187

Aksayarak yürüyen Ya’kūb, bölgeye Tanrı’yla yüzyüze gelmesi ve canının 

bağışlanmasının anısı olarak Peniel/Penuel adını verir. Yabok nehrinin güney 

kıvrımında olan ve bugün Tulûlu’z-Zeheb’le ile özdeşleştirilen Peniel1200, İbrânîce 

yüz, surat demek olan peni (פני), Tanrı’nın adıyla birleşiminden oluşur. Tam karşılığı 

Tanrı’nın yüzü demek olan Peniel, “Yüzüm Tanrı’ya dönüktür” gibi kişisel bir mana 

da ihtiva eder. Peniel’in emir kipi Penuel şeklinde ifadesinin, Ata Ya’kūb’dan 

soyuna yüzlerini Tanrı’ya dönmelerini emrini kapsadığı da varsayılır.1201 Kelimenin 

etimolojisi göz önünde bulundurulursa Tanrı’yla sadece görsel bir karşılaşmayı yani 

vizyonu ifade eder. Aynı şekilde MS. I. yüzyılda Mısır ve diğer bölgelerde yaşayan 

Helenistik dönem Yahudi âlimlerinin, Peniel’i Ya’kūb’un melekle güreşmesi olarak 

açıklamaları, güreş olayını fiziksel kabul etmediklerini göstermektedir.1202 Diğer 

yandan bazı Tora eleştirmenleri Mahanayim ve Penuel rivayetlerinin karıştığını iddia 

eder. Yani Ya’kūb’un yüzyüze geldip kurtulduğunu ifade ettiği varlık Tanrı değil, 

onun 33:10’da “senin yüzünü görmek ilahî bir varlığın yüzünü görmeye benziyor” 

ifadesinde belirttiği gibi ağabeyi Esav’dır.1203 Çünkü gün doğmuştur ve Ya’kūb 

Penuel’i geçmektedir. Öncesinde Esav’la görüşmeye cesareti olmamasına rağmen 

ilahî varlıkla güreştikten sonra artık ruhen buna hazırdır.1204 Sonunda Esav’la barış 

içinde görüşür ve ona hediyelerini sunar. Ardından ondan ayrılarak Sukot’a∗ 

yerleşir.1205 

Bu başlığı bitirmeden önce güreş hikâyesi rivayetlerinin neden Mahanayim 

ve Penuel’e dayandığını belirtmek gerekir. Ya’kūb’un güreş hikâyesiyle ilgili 

rivayette Yabok nehri kenarındaki Mahanayim ve Penuel gibi iki farklı bölge adının 

geçmesi, yorumcuların güreşin yeri hakkında kafasının karışmasına sebep olmuştur. 

Kimilerine göre bu iki yerde ilahî varlıklarla ilgili rivayetlerin iç içe geçmesinin 

sebebi, bu iki şehrin stratejik geçmişinden kaynaklanmaktadır. İkisi de hiçbir zaman 

                                                                                                                                          
Levililer’e mensup olmayan Yahudileri, 8. 1948’de kurulan İsrail devletini ve 9. Özellikle Habeş ve 
Hintli Yahudilerin kendilerini ifade etme şekli. Ayrıntılı bilgi için bkz; Rabinowitz, X, 98-99. 
1200 Jervis-Jervis, not: 16, s. 453; Tora ve Aftara, I, 254; Michael Avi-Yonah, “Penuel”, EJ, edt. F. 
Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XV, 755. 
1201 Tora ve Aftara, I, 254. 
1202 Josephus, I, 20/2, çevirmen notu. 
1203 Zakovitch, s. 104-112. 
1204 The Interpreter’s Bible , I, 728. 
∗ Sukot, günümüzde Ürdün’ün valiliklerinden biri olan el-Balka’daki Deri Alla adıyla bilinen bir 
yerleşim merkezidir. 
1205 Bkz. Yaratılış, 33: 1-17. 



 188

aynı anda güçlü şehirler olmamışlar, aksine birinin yükselişi diğerinin yıldızının 

sönmesine sebep olmuştur. Onların arasındaki bu rekabet de, rivayetlerin birbiri 

arasında gidip gelmesine sonra da karışmasına sebep olmuştur.1206 

 

4.1.3.4. Ya’kūb’un Uyluğu ve Yahudi Şeriatındaki Yeri  

 

İbrânîcesi yereh (ירך) olan uyluk, aslında kalça kemiğidir. Uyluk, Tanah’ta 

özellikle iki anlamda geçer. Bunların ilki ve en çok kullanılanı Ya’kūb hakkındadır 

ve yotsee yereh Yaakov (יצאי ירך-יעקב) yani “Ya’kūb’un uyluğundan çıkanlar”1207 

anlamına gelir. Bu kullanımla Ya’kūb’un nesli/zürriyetinden ziyade, öncelikle onun 

on iki oğlu kastedilir.1208  

Uyluk kelimesinin ikinci anlamı ise mecazidir. Tora’da, ataların 

yeminleştikleri kişilere uyluklarını yani cinsel organlarını tutturdukları belirtilir.1209 

Çünkü cinsel organ/uyluk, İbrâhim’ın Tanrı’yla ahdinin işareti olan sünneti (berit 

mila/ברית מילה) simgelemektedir.1210 Bu uygulama, edilen yemine Tanrı’yı şahit 

tutmak anlamındadır. Diğer yandan, bu yemin şeklini Tanrı’yla ahdin değil, itaatin 

sembolü olarak görenler de vardır. Yahudiler bugün böyle bir yemin şekli yerine, 

kutsal addedilen nesnelere dokunarak yemin etmektedirler.1211  

Makalesinde uyluğun her iki anlamını da birleştiren Smith, Ya’kūb’un 

uyluğundan yaralanmasını, cinsel organından darbe alması olarak yorumlar. Ona 

göre bu darbe, ona miras kalacak Ken’an toprağında hayat bulacak bereketli bir 

zürriyeti içeren ilahî ahdi vurgular.1212 Diğer taraftan Zohar’ın uyluğu üç ataya 

benzetişi ve bu üçünü kainatın temelini oluşturan üç unsur olarak anışının, Smith’in 

benzetmesiyle uyum sağladığı görülür.1213 

32: 33’de geçen ifadede Ata Ya’kūb’un güreşte uyluğundan yaralanması 

sebebiyle İsrâiloğulları’na konan uylukla ilgili yasak açıklanır. Modern yorumculara 

göre bu pasuk, uyluk ve buna bağlı siniri tarif ederek Yahudilikteki yasağı 

                                                 
1206 Zakovitch, s. 105. 
1207 Bkz; Yaratılış, 46: 26; Şemot, 1: 5. 
1208 Smith, “Heel” and “Thigh”, s. 469; Tora ve Aftara, I, 252, 379; II, 2. 
1209 Bkz; Yaratılış, 24: 2, 9; 47: 29. 
1210 Bkz; Yaratılış, 17: 10-13. 
1211 Tora ve Aftara, I, 161. 
1212 Smith, “Heel” and “Thigh”, s. 466-467. 
1213 Zohar: Vayishlach, V, 1/13. 



 189

temellendirme niyetiyle hususiyetle buraya eklenmiştir.1214 Çünkü konuyla ilgisi 

olmayan uyluk, kibirli vasfa sahip Ya’kūb’un mütevazi İsrâil’e nasıl dönüştüğünü 

anlatan bir metafor olarak kullanılmıştır.1215 Diğer yandan aslında Yahudilikteki bu 

yasak sadece uyluğu değil, uyluğa bağlı sinirin geçtiği tüm bacak kasını 

kapsamaktadır. İbrânîcesi gid a-naşe (גיד הנשה) olan bu sinir, anatomide siyatik sinir 

olarak adlandırılır. Bu, omuriliğin arkasından çıkan bu ana sinir, cinsel organı leğen 

kemiğine bağlar ve bacağın iç kısmından aşağıya uzanarak tüm bacağı kapsar.1216 

Omuriliğe bağlı bu siniri kastan ayırmak zor olduğu için Yahudiler hayvanın but 

kısmını yemezler.1217 Çünkü bazı rivayetlerde Ya’kūb’un uyluğundan yaralanma 

sebebi, rakibinin ısırarak onu yerinden çıkarmasıdır.1218  

Başta Sâmîler olmak üzere antik toplumlarda uyluk yani but yasağı 

uygulamasının eskiden beri var olduğu bilinmektedir. Antik Ken’an ve Yunan 

toplumlarında uyluğun kutsal1219, İbrânîlerde ise sadece kral ve asillerin yemeye 

layık görüldüğü yemeğın en önemli kısmıydı.1220 Bunun aksine Habeşçe Shúlada 

denen bu parçanın, Habeşistan’da asil kan taşıyan insanlar tarafından yenilmesi hala 

haramdır. But, leş hükmündedir; hatta bir lokmanın diş minesini kıracağına ve 

Tanrı’nın gazabına sebep olacağına inanılır.1221 Günümüz doğu toplumlarında but, 

etin en değerli yeri olarak görüldüğü ve özel misafirlere ikram edildiği hatırlanırsa, 

benzer anlayışın hala devam ettiği anlaşılabilir.  

Kalçanın yerinden çıkarak uyluğa zarar vermesi güreşçiler arasında yaygın bir 

sakatlanma türüdür. Bu sakatlanma çok acı verdiği için ayağa tam olarak basmayı 

engeller. Uyluk kemiğinin yerinden çıkması bacağın uzamasına, kalça tendonlarının 

sıkışmasına ve kasların spazma uğramasına neden olur. Bu yüzden kişi sürekli 

yalpalayarak yürür. Böyle bir sakatlanmaya dair bazı toplumlarda dikkat çekici inanç 

ve ritler vardır. Örneğin Araplar, cin çarpmasının, insanın eklemleri çıkmış gibi 

yalpalayarak yürümesine neden olacağı inancı yaygındır.1222 Diğer yandan Baal 

ritlerindeki rahiplerin topallama dansını anımsattığı için, Yahudilere etin bu bölümü 
                                                 
1214 Smith, “Heel” and “Thigh”, s. 468. 
1215 The Interpreter’s Bible , I, 722, 728. 
1216 Smith, “Heel” and “Thigh”, s. 468; Tora ve Aftara, I, 254-257. 
1217 Tora ve Aftara, I, 257. 
1218 Jervis-Jervis, not: 18, s. 453. 
1219 Graves-Patai, s. 324. 
1220 Bkz; I. Samuel, 9: 23-24. 
1221 Jervis-Jervis, not: 18, s. 453. 
1222 Graves-Patai, s. 322. 



 190

yasaklanmış olabilir.1223 Bazı yamyam kabilelerin, savaşta ölen kahramanın ruhuna 

sahip olmak için özellikle uyluğunu yemeleri, uylukla ilgili inancın sadece Yahudi 

toplumuna mahsus olmadığını gösterir. Ayrıca Eriha’daki Bet Hoglah’da 

topallayarak yapılan halk dansları, Ya’kūb’un topallayarak Ken’an’a girişine 

benzetildiği ve sanki onun memleketine muzaffer şekilde girdiği anlatılmak istendiği 

de görüşler arasındadır.1224  

 

4.1.4. Ya’kūb Beytel’de Tanrı’yla Görüşüyor  

 

Aslında genel kanaat, Ya’kūb’un isim değişikli ğinin ilk olarak Mahanayim-

Penuel’de gerçekleştiği yönündedir. Fakat konuyla ilgili Tora’nın iki yerindeki farklı 

açıklama, Yahudilerin kafasını karıştırmıştır. 35. perekteki diğer rivayette şöyle 

geçer: 

 

Paddan Aram’dan döndüğünde, Tanrı Ya’kūb’a tekrar göründü ve onu mübarek kıldı. 

Tanrı ona “Adın ‘Ya’kūb’dur. Fakat adın bundan sonra [sadece] Ya’kūb olmayacak; 

İsrâil de senin bir ismin olacak” dedi. [Tanrı böylece] Ona İsrâil adını verdi. Tanrı ona 

“Ben Her-Şeye-Kadir Tanrı’yım” dedi. “Verimli ol ve çoğal. Senden, bir ulus ve bir 

uluslar topluluğu gelecek ve belinden krallar çıkacak. 12 İbrâhim’a ve İshak’a vermiş 

olduğum ülkeyi sana vereceğim. Ülkeyi aynı zamanda ardından gelecek olan soyuna 

vereceğim”.1225 

 

Bu pasuğa göre İsrâil adı Yabok kıyısında değil, Beytel’de bizzat Tanrı 

tarafından verilmiştir. Yahudi geleneği, Yabok ve Beytel’deki isim değişikli ğine 

ili şkin çelişkileri ve kronolojik belirsizlikleri mantıksal izahlarla açıklamaya çalışır. 

Onlar iki farklı rivayet arasındaki bu durumu, bu iki bölge arasındaki kronolojik 

sürece bağlarlar. Bu yüzden Beytel kronolojisine Yahudi geleneğinin bakış açısına 

göre kısaca değinmek gereklidir.  

 

 

 

                                                 
1223 Bkz; I. Krallar, 18: 26. 
1224 Graves-Patai, s. 323-324. 
1225 Yaratılış, 35: 9-12. 



 191

4.1.4.1. Şekem’de Ya’kūb Hanesine Uğrayan Büyük Keder 

 

Ya’kūb, Esav’la görüştükten sonra Şekem’de bir arazi satın alarak sunak inşa 

eder. Şekem’e yerleşmek, Ya’kūb’a çok büyük bir kederin kapısını açar. Yahudilerin 

“Ken’an topraklarındaki evine yerleştiğinde Ya’kūb’u yılan1226 ısırdı”1227 şeklinde 

mecazlaştırdıkları olay şudur: Şekem liderinin oğlu, Ya’kūb’un kızı Dina’ya tecavüz 

eder ve ardından onu eş olarak ister. Üzüntüden tek kelime etmeyen Ya’kūb’un 

yerine oğulları devreye girerler. Dina’nın ağabeyleri, kız kardeşlerini sünnetsiz 

Şekemlilere vermez ve bu evliliğin gerçekleşmesi için bütün halkın sünnet edilmesini 

şart koşarlar. Şekem lideri, oğlunun hatırına bu şartı kabul eder ve şehrin tüm 

erkekleri sünnet olur. Aslında bu, büyük bir tuzaktır. Şimon ve Levi, o gece bütün 

Şekemli erkekleri katledip şehri yağmalar. Olay sonunda durumdan rahatsızlığını 

belirten Ya’kūb’a Şimon ve Levi şu manidar karşılığı verir: “Kızkardeşimize bir 

fahişeymiş gibi davranmasına izin mi versilseydi?”1228 Sonuç Ya’kūb için her şekilde 

büyük utanç kaynağı olmuş, bu yüzden ölüm döşeğinde dahi bu iki oğlunu 

kınamıştır.1229  

Dina olayının gerçekten bir tecavüz mü yoksa gönül rızasıyla gerçekleşen bir 

zina mı olduğu tam olarak belli değildir. Yahudi bilginler pasuktaki “eziyet etti” 

(vay’aneha/ויענה)1230 kelimesi sebebiyle Dina’nın buna duruma zorlandığını 

düşünürler. Onlara göre Şekem önce Dina’yı iknaya çalışmış fakat Dina reddedince 

ona tecavüz etmiştir.1231 Bunun aksine Zakovitch, Tora’da Dina’nın düşüncelerine 

yer verilmemesi ve Şekem’in hemen onunla evlenme girişiminde bulunması 

sebebiyle bu durumun bir tecavüz değil gönül rızasıyla gerçekleştiğini düşünür. 

Çünkü Dina ve Şekem birbirlerine âşıktılar ve her ikisi de Ya’kūb ailesinin böyle bir 

evliliğe onay vermeyeceğini çok iyi biliyordu. Bu yüzden Dina’ya ne istediği 

                                                 
1226 Zohar: Vayishlach, V, 12/146. Aramcada Hivi kelimesiyle ifade edilen yılan ile, ilgili pasukta 
Dina’yı iğfal eden Hamor oğlu Şekem’in Hivili olması arasında mecaz-ı mürsel vardır. Bkz; PRE, 
38/50b, dipnot:3, s. 287; Tora ve Aftara, I, 263.  
1227 PRE, 38/50b, s. 287. 
1228 Yaratılış, 33:18-34:31. 
1229 Yaratılış, 49:5-7. 
1230 Yaratılış, 34: 2. 
1231 Tora ve Aftara, I, 263. 



 192

sorulmadan ve Ya’kūb’u da olaya karıştırmadan ağabeyleri kendi bildiklerini 

okudular ve tüm şehir halkını katlettiler.1232 

Öte yandan Dina olayı Yahudi kültüründe farklı şekillerde yorumlanır. Bazı 

yorumlar, seçilmişlik vurgusu yapar. Buna göre, Şekemlilerin katledilmesi Tanrı’nın 

hükmüyle gerçekleşmiştir. Çünkü Şekemliler, İsrâil’e keder ve utanç getirmiş, Tanrı 

da Ya’kūb’un sadece iki oğluyla adaletini tecelli ettirmiştir.1233 R. Eliezer bunu, 

“Demek ki bütün oğulları bu katliama iştirak etseydi bütün dünya yok olabilirdi. 

Fakat Tanrı bu kadarını murat etmemişti” şeklinde yorumlar.1234 Zohar’a göre Şimon 

ve Levi, Tanrı’nın adaletinin iki sıkı muhafızıdır.1235 Ayrıca bu, Nûh kanunlarına1236 

da uygundur.1237 Zira cinsel ahlâksızlık evrensel bir yasaktır. Ayrıca Dina hâdisesi, 

atalar döneminde Ya’kūb hanesinde zinakar bulunmadığına da işarettir. Çünkü Tanrı 

kutsaldır ve seçilmiş halktan her kim O’nun kutsiyetini kirletirse, sonu Şekemliler 

gibi olacaktır.1238 Fakat bu yorumlar, gerek ölüm döşeğinde Ya’kūb’un Şimon ve 

Levi’ye1239 gerekse cariye Bilhah ile zina yapan Reuven’e lânet okuduğu pasuklarla 

bağdaşmaz.1240  

Burada belirtilmesi gereken bir diğer husus da, Dina olayında Şimon ve 

Levi’nin bir katliam gerçekleştirdiği ve bundan Ya’kūb’un rahatsızlık duyduğu 

Tora’da belirtilmesine rağmen, Ya’kūb’un ölüm döşeğinde Şekem için Amorilerle 

kendisinin bizzat savaştığı ve bu toprakları fethettiğinin vurgulanmasıdır.1241 Tora’da 

ayrıntıları yer almayan bu olay, Ya’kūb’un Yûsuf’a söylediği son sözlerinden yola 

                                                 
1232 Zakovitch, s. 120-122. 
1233 Jubilees, 30/5, s. 180; Zohar: Vahishlach, V, 12/148. 
1234 PRE, 38/50b, s. 289. 
1235 Zohar: Vahishlach, V, 12/147, 150. 
1236 Nûh Kanunları, Yahudi inancına göre Tanrı’nın tufandan sonra yeni uygarlıkların başında 
insanoğluna verdiği yedi temel kanunu içermektedir. Bu kanunlar Yahudi olmayan toplumlar için 
gönderilmiş evrensel kanunlardır. Yahudiler Nûh kanunlarını kabul eden toplumları “Nûhîler”, 
etmeyenlere ise “Putperestler/Avoda Zarim” şeklinde ikiye ayırır. Nûh Kanunları şu yedi maddeden 
oluşur: Puta tapmamak (Avoda Zara/עבודה זרה), Tanrı adını anmak/yüceltmek (Birkat Aşem/ברכת השם), 
cinayet işlememek (Şefihut Damim/שפיכות דמים), cinsel ahlâksızlıktan sakınmak (Giluy Arayot/עריות 
 ve(אבר מן החים/Ever Min Ahay) canlı hayvanın etini yememek ,(הגזל/Agezel) hırsızlık yapmamak ,(גילוי
adli kurumlar tesis etmek (Dinim/דינים). Ayrıntılar için bkz; Baki Adam, “Yahudiliğin Hıristiyanlığa 
ve İslâma Bakışı”, AÜİFD, 1997, cilt: XXXVII, s. 336-339; Tora ve Aftara, I, 78-79; Ebru Metli, 
“Hasidizm’in Yahudi ve Öteki Anlayışı”, AÜSBF Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara 2006, s. 
47-48; Eldar Hasanov, “Nuh Kanunları’nın Kökeniyle İlgili Görüşler Üzerine”, İTOBİAD, 2012, cilt 
1, sayı 1, ss. 200-224. 
1237 Tora ve Aftara, I, 267. 
1238 Jubilees, 30/5, s. 180. 
1239 Yaratılış, 34:30; 35:22. 
1240 Yaratılış, 
1241 Yaratılış, 48: 22. 



 193

çıkarak ikincil eserlerde detaylandırılmıştır. Buna göre Şimon ve Levi’nin yaptığı 

katliamdan sonra Ya’kūb’un endişeleri haklı çıkmış ve bölge halkı bir araya gelerek 

İsrâil’e savaş açmıştır. Bunun üzerine Ya’kūb bizzat kılıç kuşanarak onlarla savaşmış 

ve Şekem’i fethetmiştir.1242 

Dina olayının seçilmişliğe vurgu yapan en ilginç örneğini R. Eliezer aktarır. 

Ona göre Dina’nın bu olaydan hamile kalınca Ya’kūb ne yapacağını şaşırmış, 

başmelek Mikâil bebeği alarak Mısırlı Potifar’ın kapısına bırakmıştır. Böylece 

Yûsuf’un Potifar’ın kızı Asenath’lı1243 evliliği daha o gün Tanrı tarafından 

kararlaştırılır.1244 Eğer Yahudilikte dinî mensubiyet ve seçilmişliğin anneyle 

aktarıldığı düşünülürse, bu rivayetin alt yapısı ortaya çıkar. Çünkü Asenath’ın On 

Tapınağı rahibi Potifar’ın kızı, Yûsuf’un iki oğlu Efraim ve Menasse’nin annesi 

olması, Ya’kūb’un da ölüm döşeğinde bu iki çocuğu özellikle kutsaması ve Yahudi 

seçilmişliğinin yabancı bir kadından devam etmeme ilkesi gibi sorunlar1245, böyle bir 

rivayeti ortaya çıkarmış olmalıdır. Asenat’ın Dina’nın kızı olduğu şeklindeki bir 

çözüm üretilmesini sağlamış olmalıdır. Yani R. Eliezer’e Yûsuf’un ensest bir evlilik 

yapması Mısırlı bir kadınla evliliğinden daha sevimli görünmüş gibidir.  

Dina olayını kronolojik açıdan yorumlayanlar ise, bu durumun Ya’kūb’a 

verilen bir ceza olduğunu söyler. Çünkü Ya’kūb, Beytel’de 22 yıl önce sağ salim 

anavatanına ulaşırsa kendini Tanrı’ya adayacağı konusunda söz vermiş1246 fakat 

Ken’an’a dönünce Şekem’e yerleşmekle oyalanmıştır. Hâlbuki hemen Beytel’e 

gitmesi gerekirdi. Bu sebeple Tanrı koruması kalktı olaylar doğal sürecinde 

ilerledi.1247 Siyak ve sibak dikkate alınarak yapılan bu yoruma göre, Şekem’e 

                                                 
1242 Bkz; Midra ş Rabba: Bereşit , III, 97; Sefer Ha Yashar, 36/1-25; Ginzberg, I, 400-411. 
1243 Kıptice “köleye ait olan…” veya “Tanrıça Neith” anlamına gelen Asenath (אסנת), On Tapınağı 
yüce rahibi olan ve Yûsuf’u satın alan Potifar’ın kızı olarak bilinir. Yûsuf zindandan çıktıktan sonra 
Firavun, Asenath’ı Yûsuf’la evlendirmiş ve bu evlilikten Menasse ve Efraim adında iki oğlan 
doğmuştur. C. Burchard, “Joseph and Asenath”, The Old Testament Pseudepigrapha, edt. James H. 
Charlesworth, Doubleday & Company, NewYork 1985, II, 177-201; Nahum M. Sarna, “Asenath”, 
EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 2007, II, 555. Asenath, muhtemelen Kur’ân-ı 
Kerîm’de Yûsuf’a aşık olup onu zindana attıran Züleyha olmalıdır. Zira Züleyha’nın sonradan 
Yûsuf’la evlendiği bilinmektedir. Üstelik Yûsuf ve Asenath adına İbrânî literatüründe bazı 
pseudepigrafik eserlerin olması, bu ihtimali güçlendirmektedir. Bkz; “Joseph and Asenath”, The Old 
Testament Pseudepigrapha, trans. C. Burchard, edt. James H. Charlesworth, Doubleday & 
Company, NewYork 1985, II, 202-247. 
1244 PRE, 38/50b, s. 287. 
1245 Burchard, II, 177. 
1246 Yaratılış, 28:18-22. 
1247 Tora ve Aftara, I, 268-269. 



 194

yerleşme, Dina olayı ve hemen sonra Tanrı’nın Ya’kūb’u Beytel’e çağırması bir 

sebep-sonuç zinciri içinde gerçekleşmiştir.1248  

 

4.1.4.2. Beytel Hazırlığı ve Monoteizmin Zaferi 

 

Şimdi ele alacağımız 35. pereğin 1. ve 8. pasuklarını içeren kısa bölüm, 

tamamen E’ye aittir.1249 Bölümün muhtevası, Ya’kūb’un Beytel’e çağrılışı ve 

yolculuk öncesi hazırlıklar gibi görünse de, asıl vurgu, onun pagan unsurlarla 

savaşıdır. 

 

Ya’kūb, ailesine ve yanındaki herkese “Aranızdaki putperestlik eşyalarını çıkarıp atın. 

Kendinizi saflaştırın ve giysilerinizi değiştirin. Kalkıp Beytel’e çıkacağız. Orada, 

sıkıntılı dönemimde bana cevap veren ve gittiğim yolculukta yanımda olan Tanrı’ya bir 

mizbah yapacağım”. Ya’kūb’a, ellerindeki tüm putperestlik eşyalarını, ayrıca 

kulaklarındaki küpeleri verdiler. Ya’kūb bunları Şehem yakınlarındaki fıstıkağacının 

altına gömdü.1250 

 

Şimdiye kadar Ya’kūb hanesinde puta tapımla ilgili bariz bir ibare yokken 

Ya’kūb’un evini putlardan temizlemesi, Rahel’in hırsızlığını hatırlatır.1251 Daha 

önceki bölümlerde, Rahel’in Ken’an’da putperestliği sürdürmek amacıyla terafimi 

çaldığına ilişkin yorumları aktarmıştık.1252 Aynı yerde Ya’kūb’un, “Tanrılarını 

(herhangi birinin yanında) bulursan, (o kişi) yaşamasın”1253 şeklindeki bedduasının 

ardından 35. perekte Ya’kūb’un çalıntı terafimleri bulması1254 ve bu pereğin sonunda 

Rahel’in ölümü; sanki Ya’kūb’un bedduasının gerçekleştiği1255 ve putperestliği 

Ken’an’a Rahel’in getirdiği gibi bir intibaya yol açar. Hâlbuki bu pagan eşyaların, 

Şekem’den yağmalanan şeyler olduğu da rivayet edilmiştir.1256 Çünkü bu eşyaların 

arasında terafimden farklı olarak altın ve gümüşten dökme putlar vardı.1257 

                                                 
1248 Yaratılış, 35:1. 
1249 The Interpreter’s Bible , I, 738. 
1250 Yaratılış, 35: 2-4. 
1251 The Interpreter’s Bible , I, 738.  
1252 Josephus, I, XIX/9, 64; The Interpreter’s Bible , I, 713; Graves-Patai, s. 317; Zakovitch, s. 83. 
1253 Yaratılış, 31:32. 
1254 Josephus, I, XXI/2, 71. 
1255 PRE, 36/46b, s. 274-275; Tora ve Aftara, I 272. 
1256 Tora ve Aftara, I, 268. 
1257 Zohar: Vayishlach, V, 13/154. 



 195

Kanaatimizce bu tarz yorumlar, Lea-Rahel rekabeti üzerinden İsrâil-Yehuda 

krallıkları arasındaki seçilmişlik rekabetinin bir uzantıdır. Bu sayede İsrâil 

Krallığı’na bağlı on kabilenin putperestliğe dönüşü, onların Rahel soyundan 

gelmelerine bağlanır.  

Diğer taraftan modern eleştiriler, yabancı tanrıları/putları1258 yok ettiği ve 

Ken’an’da Yahvist inanç temelini atmaya çalıştığını için Ya’kūb’un henoteist 

olduğunu iddia eder.1259 Dinler Tarihi’nde ataların henoteist olduğu ve gerçek 

monoteizmin Yahvist inançla birlikte Mûsa zamanında ortaya çıktığına yönelik bir 

kanaat olduğu doğrudur.1260 Yine de bu, Ya’kūb’un faaliyetiyle ilgili farklı 

ihtimalleri düşünmeye engel değildir. Eğer bölümdeki anlatım tarzının yerel 

tapımdan izler taşıdığı ve Dina olayı sonrası Ya’kūb hânesinin Şekem’i zaptettiği1261 

düşünülürse, bu işlemin basit bir put temizliği olmadığı savunulabilir. Diğer yandan 

sadece ayrıntılarda fark edilebilecek bazı unsurlar, Ya’kūb’un bölgede Tek Tanrı 

inancını hâkim kılma çabasına işaret etmektedir. Örneğin, Beytel’e gitmeden 

Ya’kūb’un, idaresindeki tüm putperest eşyaları ağaç dibine gömmesi bunlardan 

biridir. Ağaç motifinin, antik dönemlerden beri birçok rite malzeme olduğu, 

Tanrı’yla iletişim kurma ve yeniden doğum gibi özel manaları olduğu 

bilinmektedir.1262 Bu durumda Ya’kūb’un putları ağaç dibine gömmesi, Ata 

İbrâhim’le başlayan monoteizmin Ya’kūb’la yeni bir aşamaya geçmesi ve halkın 

topluca bu yeni dine girmesini sembolize eden bir ritüel olarak da bakılabilir.1263  

Yine 5. pasukta Ya’kūb’un büyük bir kalabalıkla Beytel’e doğru yola çıktığı, 

yolda insanların onlara zarar veremekten korktuğu ve orada bir sunak inşa edildiği 

kaydedilir.1264 Sefer Ha Yashar, Ya’kūb’un yanında oğulları ve adamlarının 

olduğunu söyler fakat bu adamların kimliğini açıklamaz.1265 Bu durumda Ya’kūb’la 

birlikte kimlerin Beytel’e gittiğinin tespiti en güzel pasuktan yapılabilir. 6. 

pasuktaki’am (עם) kelimesi, İbrânîcede hem kan ve sıhriyet bağına dayalı akrabalığı 
                                                 
1258 35:2’de “…putperestlik eşyaları…” şeklinde çevirisini verdiğimiz et elohe anehar (את-אלהי הנכר) 
ibaresinin tam Türkçe karşılığı yabancı tanrılar veya yabancıların tanrıları şeklindedir. Bkz; Tora ve 
Aftara, I, 268. 
1259 The Interpreter’s Bible , I, 738-739. 
1260 Yusa, VI, 3914. 
1261 The Interpreter’s Bible , I, 738.  
1262 Ağacın Dinler Tarihi ve mitolojideki anlamlarına ilişkin ayrıntılı olarak bkz; Pamela R. Frese-S. J. 
M. Gray, “Trees”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, (1987) 2005, XIV, 9333-9340. 
1263 Seltzer, VII, 4854.  
1264 Yaratılış, 35:5-6. 
1265 Sefer Ha Yashar, 36/3. 



 196

hem de aynı inanca bağlı bir halkı ifade eder.1266 Bu durumda pasuktaki kol a-’am 

 kelimesi, ümmet yani Ya’kūb ve onun Tanrı’sına iman eden “bütün (כל-העם)

halk/herkes” olarak da anlaşılabilir. Diğer yandan böyle bir topluluğun aynı anda 

yola çıkıp kutsal bir mekânda sunak inşa etmesi, bir hac yolculuğunu andırır. Bu 

noktada Beytel’in kutsal topraklardaki önemli bir hac mekânı olması ve Tanrı’nın 

Ya’kūb’a burada göründüğüne dair yerleşik bir halk inancı olduğu da 

belirtilmelidir.1267  

Son olarak Yahudi bilginler Ya’kūb’un Beytel’e çıkışını, Mûsa ve 

İsrâiloğulları’nın Sina’da toplanıp Tanrı’yla görüşmelerine benzetirler. “Halkı 

kutsadı ve (hepsi) kıyafetlerini yıkadılar”1268 pasuğuna göre İsrâiloğulları, ataları 

Ya’kūb gibi Tanrı’nın huzuruna çıkış hazırlığı yapmıştır. Yani Ya’kūb ve 

yanındakilerin Beytel’e, Mûsa ve İsrâiloğulları’nın de Sina’ya çıkışları eşdeğerde 

kabul edilmiştir.1269 Mûsa ve İsrâiloğulları’nın Sina’ya çıkışı Tek Tanrıcılığın bir din 

olarak kurumsallaşmaya başladığı ân olması, Ya’kūb’un Beytel ziyaretinin Yahudiler 

tarafından da onun monoteizm hareketi olarak anlaşıldığını göstermektedir. 

 

4.1.4.3. Ya’kūb ve Soyunun İsrâil Olarak Seçilmişliği 

 

Ya’kūb’un Şekem’den putları temizlemesinin ardından 99 yaşında Luz’a 

gelir1270 ve burada yeni bir isim değişikli ğiyle karşılaşır. 22 yıl önce Tanrı’yla 

karşılaştığı yerde, Tanrı’nın varlığı Ya’kūb’un üzerine iner, onun adını İsrâil olarak 

değiştirir ve ona ataları İbrâhim ve İshak’a dillendirdiği vaadini tekrarlar. Bu vaad, 

bereketli bir soy, halkların hükümranlığı ve kutsal toprak vaadini içermektedir. 

Ya’kūb’u seçilmiş toplumun atası olmakla görevlendiren bu görüşmenin ardından 

Tanrı’nın varlığı yükselir. Ya’kūb, Tanrı’yla konuştuğu yer anıt diker, bu anıtı 

yağlayarak mesheder ve burayı yeniden Beytel olarak adlandırır. Ya’kūb’un 

                                                 
1266 Bkz. De Vaux, s. 153–155.  
1267 Zakovitch, s. 109. Ata Ya’kūb’un putları ağaç altına gömerek halkıyla birlikte Beytel’e gitmesi, 
tıpkı Peygamberimiz’in Hudeybiye öncesi umre için 1400 sahabîyle birlikte Mekke’ye doğru yola 
çıkmasına benzemektedir. Hz. Peygamber ve ashabı müşrikler tarafından durdurulduğunda, kendisine 
iman eden herkesle birlikte bir ağacın (sedir veya kiraz olduğu rivayet edilir) altında Rıdvan Biatı 
yapmıştı. Bu biat, kâfir toplumlara karşı bir iman tazeleme ve yeknesaklık göstergesi olduğu için 
Kur’ân tarafından övülmüştür. Bkz; Fetih, 48/18. 
1268 Çıkış, 19:14. 
1269 Tora ve Aftara, I, 268; Graves-Patai, s. 323. 
1270 Sefer Ha Yashar, 36/3. 



 197

Beytel’de yirmi yıllık yeminini yerine getirişini ve Tanrı’nın onu isimlendirmesini 

konu alan 9. ve 15. pasuklar P’ye aittir.1271 

Bu kısa bölümde yeni bir isim değişikli ği karşımıza çıkıyor. Yahudi geleneği 

bu durumun yinelenmesini Ya’kūb’un hayat akışındaki kronolojiye göre yorumlar. 

Fakat modern eleştiriler, Beytel’de tekrarlanan isim değişikli ği hikâyesinin altında 

iki farklı yazar/kaynak arar. Onlara göre Yabok efsanesi J1 ve J2, Beytel rivayeti ise 

E ve P kaynaklıdır.1272.  

“Paddan Aram’dan döndüğünde, Tanrı Ya’kūb’a tekrar göründü ve onu 

mübarek kıldı” şeklindeki 9. pasuk, Harran dönüşü Ken’an’da geçen bütün olayların 

etkisini silip atar. Ya’kūb sanki Ken’an’a yeni gelmiş ve 22 yıl aradan sonra Tanrı ile 

ilk kez karşılaşmış gibidir. Böyle bir bakış açısı, Mahanayim, Esav’la görüşme, ilahî 

varlıkla güreş ve Dina’nın olayını, Ya’kūb’un Ken’an sınırında gördüğü ve korkudan 

Beytel’e koştuğu kötü bir rüyaya dönüştürür. Bir flaşbeki andıran bunca olaydan 

sonra Ya’kūb’a Beytel’de İsrâil adının yeniden verilişi, modern yorumcuları farklı 

bir metin arayışına itmiştir. Öne sürülen bu metin, “Kâhinler metni” denilen P’dir. 

Beytel efsanesiyle yakından ilgilenen P’ye göre, İsrâil adının verildiği yer Yabok 

Nehri kenarı değil, Ya’kūb’un 22 yıl önce seçilmişlik için Tanrı’yla ahitleştiği 

Beytel’dir.1273 Ya’kūb büyük bir zenginlik, kalabalık bir soy bahşederek kendisini 

güvenle memleketine kavuşturan Tanrı’ya verdiği sözü, çevresini putlardan arındırıp 

Beytel’e Tek Tanrı inancını simgeleyen bir sunak yaptırarak tutar. Buna karşılık 

Tanrı da İsrâil adını vererek Ya’kūb’u mükafatlandırır:  

 

Tanrı ona “Adın ‘Ya’kūb’dur. Fakat adın bundan sonra [sadece] Ya’kūb olmayacak; 

İsrâil de senin bir ismin olacak” dedi. [Tanrı böylece] Ona İsrâil adını verdi. Tanrı ona 

“Ben Her-Şeye-Kadir Tanrı’yım” dedi. “Verimli ol ve çoğal. Senden, bir ulus ve bir 

uluslar topluluğu gelecek ve belinden krallar çıkacak. İbrâhim’a ve İshak’a vermiş 

olduğum ülkeyi sana vereceğim. Ülkeyi aynı zamanda ardından gelecek olan soyuna 

vereceğim”.1274 

 

Beytel’de İsrâil adının verilmesiyle ilgili farklı yorumlar vardır. Bunlardan 

ilki ve en meşhur olanı, Yabok ve Beytel rivayetini birleştirir. Buna göre Yabok 
                                                 
1271 The Interpreter’s Bible , I, 738. 
1272 The Interpreter’s Bible , I, 738. 
1273 The Interpreter’s Bible , I, 740. 
1274 Yaratılış, 35: 10-12. 



 198

Nehri kıyısında Ya’kūb’a ilk olarak İsrâil adını Tanrı’nın meleği vermiş ve onu 

“Yaakov” adının pejoratif etimolojisinden kurtarır. O andan itibaren, Ya’kūb’un ilahî 

kutsanmayı iddia edildiği gibi hileyle değil bileğinin hakkıyla aldığı tescillenir. Fakat 

bir meleğin Ya’kūb’u isimlendirme yetkisi olmadığından, isim değişikli ği Yabok’ta 

yürürlüğe girmez. Tanrı, sözünü yerine getirmesi için Ya’kūb’u özellikle Beytel’e 

çağırır ve sunağın da inşasıyla isim değişikli ğini törensel bir havada burada 

yürürlüğe konur.1275 Beytel’de Ya’kūb’a İsrâil adının verilmesi mistik bakış açısıyla 

da yorumlanır. Zohar, İsrâil adını alan Ya’kūb’u ataları İbrâhim ve İshak’tan daha 

yüce bir mertebede kabul eder. Hatta o, diğer iki atayı da bünyesinde barındırır.1276 

Talmud Ya’kūb adın İsrâil’e dönüşümüyle İbrâhim ve Sara isimlerinin 

değişimini kıyaslar ve İbrâhim ile Sara’nın eski adları silinirken neden Ya’kūb adının 

tamamen kaldırılmadığı sorgulanır. Buna verilen cevap, doğumdan itibaren Ya’kūb 

adına yüklenen pejoratif anlamın İsrâil adıyla düzeltildiği şeklindedir. Yani Tanrı 

Ya’kūb adını tamamen iptal etmemiş sadece artık İsrâil adını ekleyerek Ya’kūb adını 

ikincil konuma indirgemiştir.1277 Yapılan başka bir yorumda da İsrâil adının misyonu 

vurgulanır. Buna göre Ya’kūb adı fiziksel âlemi ve dünyayı simgelerken İsrâil, 

Atalar ve soylarının manevi görevini yansıtır. Diğer yandan İsrâil adıyla Ya’kūb 

adından gelen ruha güç ve yeni bir boyut kazandırılmış olunur. Kısaca İsrâil, 

Ya’kūb’u ikincilemez aksine tamamlar.1278 Zohar’a ise, Beytel’de Ya’kūb’un adının 

değişmesi ve onun sunak yapmasını, dünyaya ait olan ruhunun onarılarak daha üst 

bir mertebeye yani Tanrısal makama çıkışı olarak niteler. Böylece onun sayesinde 

dünyaya ait olan Luz, Tanrısal makamın yansıması olan Beytel’e dönüşmüştür. Yani 

Ya’kūb  ve İsrâil adları farklı makamları temsil ettiği için her ikisi de kullanılmaya 

devam etmiştir.1279 Bu durumda İsrâil adının Yahudi algısında tamamen seçilmişlik 

ve ahdi ifade ettiği söylenebilir.  

Yeri gelmişken konuyla ilgili Yahudi tarihçisi Ewald’ın bu isim 

değişikliklerine dair kıyaslamasını hatırlatmak gerekir. Ona göre İbrâhim ve Sara’nın 

isim değişikli ğini anlatan rivayetler, Ya’kūb’unkinden kopya edilmişe 

benzemektedir. Çünkü Ya’kūb adına İsrail eklenmesi önemli bir tarihi dönüşümü 

                                                 
1275 Josephus, I, 20/2, 21/2, s. 69; Tora ve Aftara, I, 255. 
1276 Zohar: Vayishlach, V, 16/167, 171. 
1277 Berakoth, I, 12b-13a; Tora ve Aftara, I, 273. 
1278 Tora ve Aftara, I, 270, 273. 
1279 Zohar: Vayishlach, V, 14/161. 



 199

ifade ediyorken, İbrâhim’in hikâyesinde böyle bir durum söz konusu değildir.1280 

Mantıklı görünmekle birlikte biz bu yoruma şöyle bir ekleme yapmak isteriz. 

Ya’kūb’un İsrâil’e ön ad olarak eklenmesi, hem “Ya’kūb”da kötü vurguyu 

kaldırması hem de onun artık aile babası Ya’kūb olmaktan çıkıp seçilmiş halk 

İsrâiloğulları’nın atası olduğunu göstermesi bakımından Yahudi tarihi açısından 

önemli bir dönüşümü simgeler. İbrâhim’in isim değişikli ği, ona yüklenen Tek 

Tanrıcılık misyonunun atası olmasını ifade etmedir. Yani “Aram’ın babası” olan 

Abram’ın “halkların babası” anlamındaki İbrâhim’e dönüşmesi1281, tarihin ilk 

monoteistik dini olan Atalar Dini’nin evrenselliğine bir gönderme yapar. Fakat 

Talmud’un iddia ettiği gibi Saray (Prenses) adının “halkların prensesi” anlamındaki 

Sara’ya dönüşmesinde1282 biz aynı vurguyu göremiyoruz. Çünkü Sara bizâtihî 

Yahudi seçilmişlik algısında merkezdeki bir kişiliktir. O, seçilmiş toplum 

İsrâiloğulları’nın Anası’dır. Sırf seçilmişlik mirasının sadece oğluna ait olması için 

İsmâil’i evden kovdurmuştur. Üstelik bu konuda Tanrı’nın bile onu desteklemesi, 

Yahudilik’te seçilmişliğin İbrâhim’in sadece İshak ve soyuna tahsis edilerek bundan 

İsmâil ve soyunun mahrum bırakılmasına yol açmıştır.1283 Dolayısıyla Ewald’ın ilgili 

yargısı Sara için geçerli olabilir.  

Tarihsel süreçte Yabok efsanesinin tamamen zihinlerden silinmeye 

çalışılması ise dikkat çekicidir. Bu çaba Hoşea Kitabı’nda belirgindir ve adın ilk 

olarak değiştirildi ği Yabok efsanesini Beytel’le özdeşleştirir: “Ya’k ūb ana rahminde 

kardeşinin topuğunu tuttu, büyüyünce melekle güreşip yendi. Ağladı, kutsanmak 

istedi. Tanrı’yı Beytel’de buldu. Rab, Her Şeye Egemen Tanrı bizimle orada konuştu. 

O, RAB diye anılır”.1284 

Hoşea’nın bu sözleri, gerek İsrâil adının etimolojisinin nasıl anlaşıldığını 

gerekse melekle güreş hikâyesinin nerede gerçekleştiği hakkında fikir vermektedir. 

Zakovitch’e göre Hoşea bu sözleriyle bir yandan İsrâil adının “ilahî varlıkla güreşen” 

anlamını kabul ediyor diğer yandan da Ya’kūb’un Tanrı’yla güreştiği inancını 

yıkmaya ve Beytel’in itibarını artırmaya çalışıyordu.1285  

                                                 
1280 Ewald, I, 345. 
1281 Yaratılış, 17: 4-5. 
1282 Berakhot, I, 12b 
1283 Yaratılış, 21: 10-12. 
1284 Hoşea, 12: 3-5. 
1285 Zakovitch, s. 106. 



 200

Tanah’ın Yabok efsanesini silme çalışmalarına aynı süreçte ikincil 

kaynakların da destek vermesi önemlidir. İsim değişikli ğiyle ilgili başka yorumlarda 

ise, Yabok efsanesinin etkisi azaltılır ve bu adın Beytel’de bizzat Tanrı tarafından 

verildiği imâ edilir.1286 Örneğin Jubilees kitabı, Ya’kūb’un Yabbok’u geçtikten sonra 

Esav’la görüştüğünü ve Dina hâdisesini zikreder, ardından Beytel’de bir sütun 

dikildiğinden bahseder. Bütün bunları anlatan Jubilees, Ya’kūb’u birçok yerde İsrâil 

şeklinde anar fakat hiçbir şekilde bu ismin kaynağını zikretmez.1287 Sefer Ha Yashar 

ve Zohar gibi kaynaklar ise Yabok’ta bir güreşin gerçekleştiğini aktarır fakat asıl 

isim değişikli ğinin Beytel’de yapıldığını açıkça zikreder.1288  

Gerek Hoşea Kitabı gerekse ikincil kaynakların Yabok-Peniel rivayetine 

takındıkları olumsuz tavrın 35. Pereğin başındaki “Paddan Aram’dan döndüğünde, 

Tanrı Ya’kūb’a tekrar göründü ve onu mübarek kıldı” ifadesini temel aldığı 

ortadadır. Demek ki onlar içten içe P metninin amacını kabullenmişlerdi. Bu noktada 

Tora’nın kaynakları arasındaki gizli bir fikir ayrılığının bulunduğunu söylemek 

abartılı olmaz. Peki P metninin amacı tam olarak nedir?  

J ve E’ye göre çok daha geç ve sistematik bir din anlayışına sahip olan P’nin 

ilk vurgusu Ya’kūb’a İsrâil adının Ken’an sınırında değil Beytel’de verildiğidir.1289, 

Ayrıca onun antropomorfik anlatım tarzına sahip Yabok efsanesindeki isim 

değişikli ğiyle gizliden gizliye savaştığı dikkat çeker. Bu savaşın ilk ayağı “İsrâil”in 

etimolojisindeki vurguyu ortaya koymaktır. Çünkü eğer P metni Yabok rivayetini 

dolayısıyla güreş efsanesinin etkisini silmeye çalışıyorsa, bunun ilk etkisi İsrâil’in 

anlamına olacaktır. Çünkü genel kabul İsrâil’in “ilahî varlıkla güreşip galip gelen” 

olduğuna göre, güreş rivayetinin olumsuzlanması bu etimolojiyi anlamsız kılar. Bu 

durumda biz İsrâil adının muhtemel anlamları için diğer tercihlere yönelmek 

durumundayız. Bunlardan biri İsrâil’in “dürüst, itaatkâr ve müttaki” gibi anlamlara 

gelen yaşar (ישר) ile Tanrı adı El’in birleşiminden oluştuğu yani “Tanrı’nın 

müttakî/dürüst kulu” şeklinde olduğudur.1290 Bu anlama özellikle Yahudi bilginlerce 

                                                 
1286 Sefer Ha Yashar, 36/1. 
1287 Bkz; Jubilees, 29/13, 30/5-8, 31/1-2, s. 177-184. 
1288 Sefer Ha Yashar, 36/1; Zohar: Vayishlach, V, 5, 6, 16. 
1289 The Interpreter’s Bible , I, 741. 
1290 Zakovitch, s. 109. 



 201

dikkat çekilmiş ve Atalar hakkındaki kitaplara hususiyetle Yeşurun (Müttaki Ataların 

Kitabı) adı verilmiştir.1291  

İkinci tercih ise İsrâil’in “yönetmek, hükmetmek” manâsındaki sarar (שרר) 

kökünden türeyerek Tanrı’nın prensi1292 veya Tanrı’nın vekili anlamına gelmesidir. 

Ya’kūb’un toplum kurucu kimliğine gönderme yapan bu anlamın, özellikle sonraki 

pasukları tamamlayıcı niteliği dikkat çeker. Çünkü isim değişikli ğinin hemen 

ardından Tanrı, Ya’kūb’a “Verimli ol ve çoğal. Senden, bir ulus ve bir uluslar 

topluluğu gelecek ve belinden krallar çıkacak. İbrâhim ve İshak’a verdiğim ülkeyi 

sana vereceğim. Ülkeyi aynı zamanda ardından gelecek olan soyuna vereceğim”1293 

şeklinde seslenir. Yani artık Ya’kūb, sadece bir aile babası değil; İsrâil olarak 

seçilmiş halk İsrâiloğulları’nın atası ve toplum kurucusudur. Bu durumda İsrâil’e 

“Tanrı’nın vekili” anlamını vermek gayet makuldür.  

Bu pasukları P’nin ürünü olarak kabul eden modern bakış açısı, JE’nin canlı 

Yabok anlatımına nazaran Beytel’in havasını oldukça resmî bulur. Kâhinlerin titiz ve 

hassas anlatım tarzı, İsrâiloğulları’nın güçlü kaderinin altını çizer. Onlara göre bu 

halk, nesillerce bu inancı taşıyacak ve Tanrı’yla Ya’kūb’un ahdi gereği bünyesinden 

çıkaracağı krallarla vaad edilmiş toprakları yönetecektir.1294 Böylece P, İsrâil adına 

“müttaki, dürüst” ve/veya “Tanrı’nın vekili” gibi kazandırdığı anlamlar kazandırmış 

olur. Biz burada P’nin Atalar Dini’ni efsanevi unsurlardan temizleme ya da en 

azından bu tarz rivayetleri makulleştirmeye çalışmasıyla, Babil sürgünü sonrası 

sistematik bir din haline gelen Yahudiliğe yeni bir bakış açısı getirmeye çalıştığını 

görüyoruz. 

Diğer taraftan Yahudi geleneği Ya’kūb’un Beytel’de yaptığı ahitleşmeyi 

İsrâiloğulları’nın geleceğine ilişkin önemli üç unsura göre yorumlar. Bunlardan ilki, 

Tanrı’nın “Verimli ol” emrine dayanır. Bu emir, İsrâil soyunun dünyanın sonuna 

değin varlığını sürdürmesine işaret eder ve bu yüzden şer’î olarak her Yahudiye 

evlenip çocuk yapma sorumluluğu yükleyen hukuki bir emre dönüşür.  

Bir diğer unsur “Senden bir halk ve halklar topluluğu gelecek ve belinden 

krallar çıkacak” ifadesidir. Bu ibare, İsrâiloğulları’nın her daim lider olma 

                                                 
1291 Abodah Zarah, 24b. 
1292 The Interpreter’s Bible , I, 725. 
1293 Yaratılış, 35: 11-13. 
1294 The Interpreter’s Bible , I, 741. 



 202

liyakatinde yaratıldığını ve bu yüzden onların hiçbir toplumun yönetimine ihtiyaç 

duymayacağı şeklinde açıklanır.1295 Yahudi bilginler İsrâil tarihindeki Saul, Dâvûd 

ve Süleymân gibi ünlü kralları bu ibarenin gerçeğe vurumu olarak kabul eder.1296 

“Ülkeyi sana ve ardından soyuna vereceğim” şeklindeki son unsur ise, 

İsrâiloğulları’na toprak vaadi içermektedir. Böylece İsrâil ulusu bir nevi kutsal 

topraklarla özdeşleştirilmi ş olunur.1297 Zohar’a göre İsrâil adının Harran’da değil de 

Ken’an’da verilmesinin sebebi de budur. Çünkü Ya’kūb sadece Ken’an’da İsrâil’dir, 

düşman milletlerin topraklarında değil.1298 

 

4.1.4.4. “Her Başlangıç Zordur” 

 

Ya’kūb’un Beytel’de kesin olarak seçilmesi ve üzerine kurucu atalık görevi 

yüklenmesi Vayişlah’ın en önemli vurgusudur. Bundan sonra peraşanın sonuna kadar 

olaylar bizim konumuz dışında kalacağından sadece özetlemek isteriz.  

Ailesiyle birlikte Beytel’de 6 ay kalan Ya’kūb1299, ardından babasının yanına 

gitmek için yola çıkar. Beytel’den ayrılış, Ya’kūb’a eski hayatından bambaşka bir 

çizgi çekecek yeni bir perde açtırır. Zohar Ya’kūb’un yeni hayatına “Her başlangıç 

zordur” şeklinde bir not düşer. Zohar âlimlerini böyle bir başlık atmaya iten sebep, 

Beytel’den çıkar çıkmaz önceki hayatının zorluğuna nazaran Ya’kūb’un artık 

hayatının en çetin dönemine girmiş olmasıdır.1300 Ya’kūb’un patriark döneminde 

başına gelen imtihanlardan ilki, on iki kabilenin çok büyük bir acı pahasına 

tamamlanmasıdır. Zira Ya’kūb en küçük oğlu Bünyamin’in doğumunda Rahel’i 

kaybeder ve yol üzerindeki Efrat/Beytüllahim’de gömer.1301 Yorumculara göre 

Rahel’in ölümünü hazırlayan şey, Ya’kūb’un kendisidir. Çünkü o, terafimler 

konusunda bir beddua ederek, onları çalan kişinin ölümünü dillendirmiş ve onun 

farkında olmadan ettiği bu beddua Rahel’i vurmuştur.1302 Diğer yandan bu, aile 

içinde Rahel ve oğlu Yûsuf’u kayıran Ya’kūb’a Tanrı’nın bir cezası olarak da 

                                                 
1295 Tora ve Aftara, I, 273. 
1296 The Interpreter’s Bible , I, 741. 
1297 Tora ve Aftara, I, 273. 
1298 Zohar: Vayishlach, V, 16/169. 
1299 Sefer Ha Yashar, 36/7. 
1300 Zohar: Vayishlach, V, 17. 
1301 Yaratılış, 35: 16-20. 
1302 PRE, 36/46b, s. 274-275; Tora ve Aftara, I 272; Zakovitch, s. 137. 



 203

yorumlanır. Bunun en belirgin göstergesi, Esav karşısında ailesini konumlandıran 

Ya’kūb’un Rahel ve oğlunu en arkaya atarak onların ayrıcalıklarını belli etmesidir ki, 

kaderin bir cilvesi olarak her ikisinden mahrum kalmakla Ya’kūb sınanmıştır.1303 

Ya’kūb’un ikinci acı imtihanı da ilk doğan Reuven’in cariye Bilha ile 

yaşadığı yasak ilişkidir.1304 Yorumlarda bu fuhşun sebebi, Rahel’in ölümü sonrası 

Ya’kūb’un Rahel’in cariyesi Bilha’nın çadırına yerleşmesi olarak açıklanır. Annesi 

Lea’nın buna üzüldüğünü gören Reuven bunun intikamını Bilha’yla zina işleyerek 

almış olur. Ya’kūb’u çok üzen bu olay sonrası Reuven’in ilk doğum, ailenin soyunu 

ve dini yürütme şerefi ondan alınarak Yûsuf, Levi ve Yehuda’ya verilir.1305 

Ya’kūb’un bir diğer imtihanı da onun babası İshak’ı ziyaret için geldiği 

Mamre’de 180 yaşındaki babasını kaybetmesidir. Ya’kūb ve ağabeyi Esav birlikte 

babasını defnederler.1306 22 yıllık acı bir ayrılıktan sonra bir araya gelen baba-oğulun 

sevinci kısa sürmüştür. Fakat gerçekten sadece bu durumdan bile İshak’ın Ya’kūb’u 

görmeden ölemediğini yani ona olan hasretini anlamak mümkündür. Öte yandan bazı 

Yahudi bilginlerin Tora’da hiç atıf olmadığı halde Ya’kūb’un İshak’ı ziyaret ettiği 

ânı detaylandırmak adına bir takım eklemeler yaptıkları dikkati çeker. Onlar İshak’ın 

ölmeden Yehuda ve Levi’yi kutsayarak seçtiğini hususiyetle vurgulamışlardır.1307 

Kanaatimizce bu eklemeler Tora metninde yer almadığı halde Yahudi geleneğinde 

içkin olan Yehuda ve Levi kabilelerinin seçilmişliğini metne yükleme çabasından 

başka bir şey değildir.  

Bütün bunlara ek olarak Ya’kūb’u en derinden etkileyen olay, biricik oğlu 

Yûsuf’un ağabeylerinin hasedinden dolayı Mısır’a giden bir kervana satmalarıdır. 

Biz Yûsuf’un hayat hikâyesine burada girmeyeceğiz. Çünkü o Ya’kūb’u 

ilgilendirmekle birlikte bambaşka bir biyografik hikâyenin konusudur. “Yûsuf’un 

güneşi yükselirken Ya’kūb’un ki yavaşça batıyordu” şeklinde Yûsuf hikâyesini 

özetleyen Zakovitch’in vurgusu da zaten Ya’kūb’un ikincil konuma düşüşünü 

anlatır.1308 Çünkü bu andan itibaren Yaratılış kitabnın üç bölümü Vayeşev, Mikets ve 

ve Vayigaş peraşaları Yûsuf’un biyografisine ayrılmıştır. Ayrıca Yûsuf, Tora’nın 

                                                 
1303 Zakovitch, s. 137. 
1304 Yaratılış, 35: 22. 
1305 Baba Bathra, VIII, 122b; Shabbath, V, 55b; Sefer Ha Yashar, 36/13-15; Tora ve Aftara, I, 274-
277. 
1306 Yaratılış, 35: 28-29. 
1307 Bkz; Jubilees, 31/9-18, 32/1. 
1308 Zakovitch, s. 151. 



 204

Çıkış Kitabı’nda İsrâiloğulları’nın Mısır’daki varlıklarını açıklayan kişiliktir. Biz 

Yûsuf’la ilgili önemli noktalara V. Bölüm’de Kur’ân’daki Yûsuf kıssası bağlamında 

değineceğimiz için şu an burada ayrıntılara girmeyeceğiz.  

 

4.2. VAYHİ: YA’K ŪB’UN SON GÜNLERİ 

 

Adını peraşanın ilk pasuğunun (28. pasuk) “yaşadı” anlamındaki giriş 

kelimesi vay(e)ḥi (ויחי)’den alan Vayhi peraşası, Yahudi bilginlerin özel kabul ettiği 

bir peraşadır. Çünkü konu ve anlatımıyla kendinden önceki Vayigaş peraşasıyla 

bütünlük taşıdığı için kapalı peraşa sayılan Vayhi’nin konusuyla bütünleştiği ve 

Ya’kūb’un son günlerini aktaran psikolojik hava nedeniyle kendisini kapattığı 

düşünülür. Bu kapalılığın bir diğer nedeni de, Ya’kūb’un vefatıyla İsrâiloğulları’nın 

Mısır sürgününün başlamasıdır. Zohar, peraşanın hemen başında Ya’kūb’un cesedini 

Makpela Mağarası’na götürmesi konusunda Yûsuf’dan söz alma çabasını, onun 

ölümüyle birlikte artık Mısır sürgününün başladığını sezmesine yorar.1309 Onun 

sezgisinin haklı çıkmasına rağmen İsrâiloğulları’nın Ata Ya’kūb’un vasiyetini 

anlama konusunda yeterli çabadan yoksun olmaları, peraşanın kapalılığına sebep 

olan bir diğer unsur kabul edilir.1310 

Bu pereşanın öncesinde tez konumuzun dışında kalması nedeniyle atlamak 

zorunda kaldığımız üç peraşada, Yûsuf’un hikâyesi anlatılmaktadır. Yûsuf babası 

Ya’kūb’dan koparılarak ağabeyleri tarafından Mısır kervanına satılır ve orada 

köleleştirilir. U ğradığı iftirayla zindana atılan Yûsuf ardından Mısır’da büyük bir 

mevkiye ulaşır. Levant’ta çıkan kıtlık sebebiyle kaderin yeniden buluşturduğu 

ağabeylerini affeden Yûsuf, tüm ailesini Mısır’a getirtir ve böylece babasına yeniden 

kavuşur. 

Mısır’a yerleşmesiyle Ya’kūb’un hayatındaki ikinci sürgün hayatı başlamış 

olur. Fakat Mısır’ın Hiksos kökenli Firavun’u Yûsuf’a olan sevgisinden dolayı 

Ya’kūb ve oğullarına Goşen’i tahsis eder. Ya’kūb burada Mısır Firavunu ile de karşı 

karşıya gelir. Bu karşılaşma biri dönemin süper gücü Mısır’ın diğeri de Tek 

Tanrıcılığın yeryüzündeki tek temsilcisi olan Ata Ya’kūb’un karşılaşmasıdır. Bu 

bakımdan Tora’da bir Mısır Firavunu’nun bir İbrânî tarafından kutsanması 
                                                 
1309 Zohar: Vayechi, 1/3; 2/25. 
1310 Tora ve Aftara, I, 389. 



 205

manidardır. Bu öncelikle Mısır’da İbrânîlere yönelik aşağılayıcı bakış açısına ironik 

bir gönderme taşır. Çünkü o dönemde Mısırlıların İbrânîleri “göçebe ayak takımı” 

olarak gördüklerini en başta zikretmiştik. Diğer yandan monoteizmin yeryüzündeki 

tek temsilcisi Ata Ya’kūb’un politeist bir Mısırlı’yı kutsaması, Tora’da Tek 

Tanrıcılığın çok tanrıcılığa galip geleceğini gösteren bir gönderme olarak da kabul 

edilebilir. Zaten İsrâiloğulları’nın Goşen’e yerleşerek orada Mısırlılardan izole bir 

şekilde yaşamaları aynı şeye vurgu yapmaktadır. Çünkü dünyanın ilk monoteist 

toplumu olarak genç İsrâiloğulları Mısır’da hem inançlarını hem de kan bağı temelli 

seçilmişliklerini korumalıdırlar.1311 

Günümüzde birçok ilim adam Yûsuf’un Tora’daki dramını, “Ya’kūb ve 

oğulları Mısır’a göçtü”1312 pasuğuna göre yorumlar. Yani Mısır’daki İbrânî 

kabilelerin varlığı, mitik on iki İsrâil atasıyla izah edilmiştir.1313 Aynı şekilde 

Ya’kūb-Esav’dan Harran’a kaçışa, burada ataların doğumundan Yûsuf’un dramına 

kadar Ata Ya’kūb’un hayatındaki hemen her şey; Yahudi tarihindeki birçok olayın 

(Mûsa’nin on iki kabileyi Mısır’dan çıkarması, İsrâiloğullarının uzun çöl yaşamı 

sonrası Ken’an’ı fethi, devletleşme süreci, gerek kabilelerin kendi aralarında gerekse 

paganist toplumlarla giriştikleri siyasi mücadeleler, Kral Dâvud dönemiyle gelen 

refah dönemi, siyasi birliğin Yehuda ve İsrâil şeklinde ikiye bölünmesi ve kuzey 

krallığının tarihten silinerek Yahudiliği ilelebet Yehuda soyunun temsil etmesi gibi) 

mitolojize edilmiş bir özeti olarak görülebilir.  

 

4.2.1. Ataların Aile Mezarlığı: Makpela Mağarası 

 

Ya’kūb’un Makpela’da gömülme isteğini anlatan bu bölüm J’ye aittir. Bu 

anlatım okuyucuyu 50. perekteki Ya’kūb’un ölümüne hazırlar.1314 Ya’kūb ve 

oğullarının Mısır’a yerleşmesinin üzerinden 17 yıl geçmiştir. Yûsuf’un güven verici 

idaresi altında Ya’kūb 147 yıldır göremediği huzur ve sükûnete erişmiştir. Hatta bazı 

Kabbalist yorumcular vayhi sözcüğünün sayısal değerinin 34 olduğunu belirterek, 

Ya’kūb’un sadece en sevdiği oğlu Yûsuf’la geçirdiği 34 yıl (satılmasından önce 

                                                 
1311 Zakovitch, s. 163-164. 
1312 Yeşu, 24:4. 
1313 Dukstra, “Joseph” s. 476.  
1314 The Interpreter’s Bible , I, 812. 



 206

geçirdiği 17, kavuştuktan sonra da geçirdiği 17 olmak üzere 34 yıl) boyunca tam 

anlamıyla yaşadığı yorumunu yapmışlardır.1315 Hayatının en sâkin döneminde tam 

bir bilgeliğe ulaşan Ata Ya’kūb öleceğini anladığı ân Mısır’da güç ve mevkiye sahip 

tek oğlu Yûsuf’u yanına çağırtarak ondan bir ricada bulunur: “Bana şefkat ve 

doğrulukla davran ve lütfen beni Mısır’da gömme. Babalarımla birlikte yatayım. 

Beni Mısır’dan [dışarı] taşı ve onların mezarlarında göm.”1316 

Ya’kūb’un gömülmek istediği yer, Ataları İbrâhim ve İshâk’ın gömülü 

olduğu Makpela Mağarası’dır. Yaratılış Kitabı’nda açıkça adı geçen Makpela 

Mağarası (מערת המכפלה)1317, Mamre/Hebron arazisindeki bir mağaradır. Kelime 

kökeni olarak “çift olmak” anlamındaki kaf(p)al (כפל) kökünden türeyen Makpela 

adı, rabbinik literatürde çiftlerin gömülü olduğu mağara olarak anlaşılmıştır.1318 

Yahudi literatüründe bu mağara, “çifte mağara (double cave)” olarak 

isimlendirilir.1319 Bu muhtemelen ataların eşleriyle birlikte birer çift halinde 

gömülmelerine gönderme yapan bir isimdir. Fakat Zohar mağaraya “çift” adı 

verilmesini, ilahî krallığın sağ ve sol sütununu temsil eden Ata İbrâhim ve İshak’ı 

dengede tutacak temelin Ya’kūb gömülene kadar eksik olduğu ve onun vefatıyla bu 

dengenin kurulduğu şeklinde yorumlar.1320 Tora’da Ata İbrâhim’in vefat eden ilk eşi 

Sara’yı gömmek için 400 şekele Mamre’deki bu mağarayı satın aldığı,1321 daha sonra 

vefat eden İbrâhim, oğlu İshak ve eşi Rebeka’nın da aynı mağaraya gömüldüğü 

kayıtlıdır.1322 Kayıtlara göre Ya’kūb ve Lea’nın mezarı mağaranın kuzey batısına 

düşmektedir. Bizans hakimiyeti altında iken mağaraya bir kilise edilmiştir.1323 Bölge 

İslâm yönetimi altına geçince kilise camiye dönüşmüş ve Müslüman üç atayı 

simgeleyen üç minare dikmişlerdir.1324  

Yahudiler için Makpela Mağarası onların vaad edilen topraklarda hak sahibi 

olduklarının en bariz delilidir. İbrâhim’in bu mağarayı satın alırken bölge halkını 

ikna ederek yaptığı anlaşma, göçebe İbrânîlerin tarihte resmî anlamdaki ilk statü 
                                                 
1315 Tora ve Aftara, I, 388. 
1316 Yaratılış, 47: 29-30. 
1317 Bkz; Yaratılış, 23: 9, 19; 25: 9; 49: 30. 
1318 Joseph Braslavi-Shimon Gibson, “Cave of Machpelah”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd 
edt, Jerusalem 2007, XIII, 325. 
1319 Jubilees, 36/21; 45/14; 46/9. 
1320 Zohar: Vayechi, 29/269. 
1321 Yaratılış, 23: 19. 
1322 Yaratılış, 49: 31. 
1323 Braslavi- Gibson, XIII, 325. 
1324 E., IX, 561. 



 207

değişikli ğinin ve yerleşik hayata geçişlerinin başlangıcıdır. Bu sebeple Hebron, dört 

bin yıllık Yahudi tarihinin başladığı yer olarak kabul edilir.1325 Bu satış işlemi, 

bölgeye ilahî vaadlerle yerleşmeye başlayan İbrâhim ve ahalisinin ilk resmî arazisi 

sayıldığı için, Yeşu döneminde Ken’an’ı fetheden İsrâiloğulları, atalarının 

mezarlarının bulunduğu bu toprakların kendilerine miras kaldığını iddia 

edebilmişlerdir.1326 Bundan dolayı vefat etmeden önce Ya’kūb’un ısrarla Makpela 

Mağarası’nda gömülmeyi arzulaması Yahudiler için büyük anlam taşır. Bu istek, 

Ya’kūb’un oğullarına başka bir ülkede ne kadar başarılı olurlarsa olsunlar onların asıl 

vatanının ata mezarlarının bulunduğu topraklar olan vaad edilmiş topraklar olduğu 

prensibini aşılar.1327 

Makpela Mağarası hakkındaki bir diğer önemli nokta da, bu mağaranın 

Yahudiler için seçilmişliğin bir nişanesi olarak görülmesinde yatar. Seçilmişliği 

yalnızca kan bağıla sınırlandıran bazı Yahudiler, Ya’kūb’la birlikte bu mağarada 

Rahel’in değil de Lea’nın gömülmesini, Lea’nın soyunun Rahel soyuna üstünlüğü 

olarak yorumlamışlardır. Bu sebeple rabbinik gelenekte çoğunlukla Lea öncelenirken 

Rahel’in ikinci plana itilir. Bunun sebebi olarak da, Tanrı’nın ezelden Rahel’in 

seçilmediği için Makpela Mağarası’nda gömülemeyeceğini Ya’kūb’a bildirdiği 

söylenir. Bu sebeple Ya’kūb, Rahel’i öldüğü ân Mamre’ye çok yakın olan Efrat’a 

gömmüştür.1328 Ayrıca zaten Rahel Makpela’ya gömülmeyi hak etmemektedir, zira 

kişisel duygularla Ya’kūb’un geceliğini adamotu karşılığında Lea’ya satmıştır.1329 

Bunun sonucu olarak Tanrı, gelecekte Ya’kūb’la Makpela mağarısında gömülmeye 

değer olanın Lea olduğuna karar vermiştir.1330 Bütün bunlara dayanarak Yahudilerin 

Ya’kūb’un seçilmiş soyunun Rahel’den değil Lea’dan devam edeceğine inandıkları 

söylenebilir. 

 

 

 

 

                                                 
1325 Johnson, s. 13–14. 
1326 Graetz, I, 4. 
1327 Tora ve Aftara, I, 389. 
1328 Tora ve Aftara, I, 393. 
1329 Ginzberg, I, 367. 
1330 Ginzberg, I, 362; Tora ve Aftara, I, 222-226. 



 208

4.2.2. Seçilmiş Oğullar: Efraim-Menasse 

 

Ya’kūb’un Efraim ve Menasse’yi kutsamasını anlatan 48. pereğin kurgusu 

J’ye aittir. Sonradan P metni bu iki kabilenin tarihsel konumlarını ayrıntılandırmak 

adına pasuğa birçok müdahalelerde bulunmuştur. Yûsuf’un iki oğlunun kutsanma 

hikayesi şu mevzulara vurgu yapar: Yûsuf hânesinin iki kısımdan oluşması, soy 

bakımından kendilerini Yûsuf’a dayandıran Efraim-Menasse kabilelerinin diğer 

İsrâiloğulları kabileleri arasındaki konumu ve Efraim’in Menasse’ye öncelenmesiyle 

aslında Yûsuf’un ilk doğan (behor) konumuna yükseltilişinin vurgulanması.1331  

Bu bölümde Ya’kūb’un ölmeden önce İsrâiloğulları’nın gelecekteki siyasi 

dengelerine gönderme yapacak bir kutsamayı ele alacağız. Bunun öncesinde Efraim 

ve Menasse hakkında biraz bilgi verelim:  

Yûsuf’un Mısırlı karısı Asenath’tan doğma küçük oğlu olan Efraim (אפרים), 

aynı zamanda Efraim kabilesinin de atasıdır. Efraim adı, İbrânicede “bereketli, 

verimli olmak” veya “meyve” anlamlarındaki p(e)ri (פרי) veya “otlak” manasındaki 

apar (אפר) kökünden türemiştir. Bu etimolojiler sebebiyle birçok bilim adamı Efraim 

adının, bereketli toprak anlamına geldiğini düşünür.1332 Buna uygun olarak Zohar’da 

Efraim’in sürgün döneminde bereketlenen İsrâil soyunu temsil ettiği belirtilir.1333 

Ayrıca antik Efraim bölgesinin, Filistin topraklarının merkezindeki yüksek bir 

mevkide olduğunu belirtmek gerekir.1334 Efraim’in öz ağabeyi olan Menasse ise, 

büyük oğludur. Menasse (מנשה) adının, Yûsuf’un dönen şansını ifade ettiği 

düşünülür. Efraim ve Menasse, on iki kabilenin sayımında Yûsuf’tan gelen tek bir 

kabile olarak kabul edilir. Tabii bu durum Leviler’in müstakil bir kabile olarak kabul 

edilmesiyle alakalıdır. Çünkü bilim adamlarına göre Kral Dâvûd döneminde yapılan 

resmî on iki kabile listesinde Efraim ve Menasse müstakil kabileler olarak anılmış 

fakat Kral Süleyman’dan sonra krallığın ikiye bölünmesiyle Efraim ve Menasse’ye 

ait olan dinî işlerin yürütülmesi görevi Leviler’e tahsis edilmiştir.1335 Bu durumda 

tarihî veriler Levililer’in gerçekten bir kabile mi yoksa İsrâiloğulları’nın kohenlik 

                                                 
1331 The Interpreter’s Bible , I, 812. 
1332 EH, “Ephraim”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, VI, 456. 
1333 Zohar: Vayechi, 10/75. 
1334 EH, “Ephraim”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, VI, 456. 
1335 Norman K. Gottwald, “Manasseh”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, 
XIII, 450. 



 209

görevini yürüten bir kâhin topluluğu mu olup olmadığı konusunda ihtilaflı bilgiler 

içerir. Bu açıdan Levililer ve Efraim-Menasse’nin İsrâiloğulları tarihinde dinî-siyasi 

tartışmaların merkezinde olduğunu söylemek gerekir. 

Babasını son defa ziyaret eden Yûsuf, beraberinde oğulları Menasse ve 

Efraim’i de alır. Ya’kūb, bu iki torununu evlat edinir ve onları en büyük iki oğlu 

Reuven ile Şimon’un dengi haline getirir. Ardından yaptığı kutsamada sağ elini 

küçük olan Efraim, solu da Menasse’nin başına koyan Ya’kūb, kardeşler arasındaki 

sırayı takip etmez. Yaşlı Ya’kūb’un bu hareketi tamamen bilinçlidir. Böylece Efraim, 

ağabeyi Menasse’ye seçilmişlik bakımından öncelense de, her ikisi aynı anda 

kutsanmış olduğundan eşit mesabede kalmış olurlar. Ya’kūb kendisine Şekina’nın 

yerleştiği bir ata olarak, kaynağını Tanrı’dan alan bir kutsama dillendirir:1336 

 

Ey, babalarımın –İbrâhim ve İshak’ın– Önü’nde gittikleri Tanrı! Ey, kendimi bildiğim 

andan bugüne kadar bana çobanlık eden Tanrı! Beni tüm kötülüklerden kurtaran melek, 

bu çocukları mübarek kılsın. Hem benim ismim, hem de babalarım İbrâhim ve İshak’ın 

isimleri, onlarla anılsın. Ve yeryüzünde balıklar gibi çoğalsınlar. 

(Gelecekte tüm) İsrâil(oğulları) seninle mübarek kılacak ve Tanrı seni Efraim ve 

Menasse gibi yapsın diyecek.1337 

 

Biz Yaratılış Kitabı’nın son kutsanma hikâyesinde Ata Ya’kūb’un dahiyane 

taktiğini görmekteyiz. Kutsal metin onun hayatını anlatmaya geçmeden önce ondan, 

“çadırlarda oturan kusursuz biri”1338 olarak bahsedilmesi ölürken bile geçerliliğini 

korur. Çünkü o isteseydi Yûsuf’u direk kutsayabilirdi. Fakat bunun yerine Ya’kūb, 

önce Efraim ve Menasse’yi evlat edinerek onları Reuven ve Şimon’un konumuna 

yerleştirdi. Bu şekilde Yûsuf, oğulları aracılığıyla sadece Rahel soyunun değil tüm 

İsrâiloğullarının ilk doğanı haline geldi. Ardından diğer oğullarının kutsamasına 

geçmeden önce bu iki torununun kutsayarak onları seçilmiş toplumun seçilmiş iki 

kabilesi hâline getirdi. Bu sayede o, hem gelecekte bu iki kardeş/kabile arasında 

çıkabilecek muhtemel bir seçilmişlik kavgasını bertaraf etti hem de kendi oğullarının 

geçmişte Yûsuf’a yaptığı kötülüğün tekrar edilmesine engel oldu. Kısaca bu bölüm 

Ya’kūb’un diğer oğullarına rağmen Efraim ve Menasse üzerinden Yûsuf’u seçtiğinin 

                                                 
1336 Tora ve Aftara, I, 395. 
1337 Yaratılış, 48: 10-20. 
1338 Yaratılış, 25: 27. 



 210

bir belgesidir. Bununla ilgili olarak Zohar, Yûsuf’un oğulları sayesinde diğer 

kardeşlerinden çok önce kutsandığını belirterek benzer bir bakış açısı sergiler.1339 

Ya’kūb’un Efraim’i önceleyerek onu Menasse ile beraber kutsaması, bize ilk 

doğum hakkı ve kutsanmadaki Ya’kūb-Esav rekabetini hatırlatır. Burada insan ister 

istemez Ya’kūb ve İshak arasında bir kıyas yapar. İshak, ısrarla Esav’ı kutsamak 

istemiş ve onun bu ısrarı Ya’kūb’un önce behor hakkını sonra da kutsamayı almak 

için akla hayale gelmez hilelere başvurmasına yol açmıştı. Neticede bu olayın 

faturasını herkesten daha ağır Ya’kūb ödemiştir. Onun hayatının ilk anından itibaren 

çektiği bütün sıkıntının temelinde ilk doğum ve kutsanma hakkı rekabetinin sonuçları 

yatar. Ya’kūb, bir zamanlar âmâ babasının hasta yatağında kendisini kutsadığı gibi, 

şimdi aynı şekilde torunlarını kutsamaktadır.1340 Demek ki Ya’kūb hayatından çok 

büyük ders çıkarmış ve gelecek için değiştirilemez iki şeyin temelini atmıştır: 

İlk olarak bu kutsanmayla ilk doğum hakkı Reuven’den Yûsuf’a geçmiştir. 

Bu şekilde kutsal toprakların paylaşımı, kabilelerin konumlanması ve bütün siyasi 

mevzularda Yûsuf’un oğulları aralarında eşit olmalarına rağmen1341 diğer 

kardeşlerden iki kat söz sahibi olduklarını gösterir.1342 Yani İsrâiloğullarının siyasi 

anlamdaki seçkin yöneticisi Yûsuf soyundan gelen Efraim ve Menasse kabileleridir. 

Ya’kūb’un iki torununu oğullarına önceleyerek kutsaması, bu iki kabileye mitsel bir 

güç sağlamış1343 ve İsrâiloğulları’nın yapısında değişmelere yol açmıştır. Çünkü 

Ya’kūb, Efraim ve Menasse’yi evlat edinerek kendi oğulları konumuna yükseltmiştir. 

Böylece Yûsuf, kutsal topraklarda kardeşlerine oranla iki pay almıştır.1344 Özellikle 

Ya’kūb tarafından Efraim’in Menasse’ye öncelenmesi, Yahudi bilginlere göre hem 

Menasse’nin ilk doğumdan doğan haklarının iptaline1345 hem de kutsal topraklardaki 

siyasi-dinî üstünlüğün Efraim kabilesine geçmesi anlamına gelir. Zaten Ya’kūb’un 

bu iki kardeşi kutsama hikayesi bilhassa Efraim ve Menasse kabilelerinin diğer 

İsrâiloğulları kabilelerine üstünlüğünü izah etme amacı taşıyan bir anlatıdır.1346  

                                                 
1339 Zohar: Vayechi, 36/371. 
1340 Zakovitch, s. 165-166. 
1341 The Interpreter’s Bible , I, 813. 
1342 Tora ve Aftara, I, 391. 
1343 Graves-Patai, s. 388. 
1344 Josephus, II, 7/1; Jubilees, 45/14; Tora ve Aftara, I, 391. 
1345 “Ephraim”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, VI, 457. 
1346 EH, VI, 456. 



 211

İkinci olarak Ya’kūb, Atalar Dini misyonu Efraim ve Menasse vasıtasıyla 

Yûsuf’a geçer. Biz bunu Ya’kūb’un kutsamasındaki şu net ifadeden anlıyoruz: “Hem 

benim ismimi, hem de babalarım İbrâhim ve İshak’ın isimleri, onlarla anılsın. Ve 

balıklar gibi çoğalsınlar.”1347 İbrâhim’inden başlayan ve Ya’kūb’un Beytel’de 

seçilmesiyle son bulan ilahî ahitleşmedeki en büyük vurgu, bu ataların ve onların 

soylarının seçilmişliği, toplumlara Atalar dini konusunda önderlik yapmaları ve 

bereketli bir soya sahip olmalarıdır. Bütün bu hususlar Ya’kūb’un kutsamasında yer 

almaktadır. Ya’kūb, Efraim-Menasse ve onlar vasıtasıyla Yûsuf’u diğer oğullarına 

rağmen seçerek1348 ve onlara Atalar Dini’nin sorumluluğunu yükledi. Yûsuf ve 

Efraim’in adı, Tanrı’nın ahdini yüklenerek halklara önderlik eden Atalar’ın adlarıyla 

anılmaya layık bulundu.1349 Hatta özellikle bu baba-oğulun adları İsrâil Hânesi’nin 

adı olarak tarihe kazındı.1350 Böylece Yûsuf, ilahî ahitleşmenin ve Tanrısal Krallık’ın 

yeni varisi olarak seçilmiş oldu.1351 Ayrıca bazı Yahudi bilginlerin Mesih’in Efraim 

soyundan çıkacağına dair inancı da, ilahî seçilmişliğin bu kabilenin bu soya verildiği 

inancının bir ürünüdür.1352 

Ya’kūb’un ilahî seçilmişliği Yûsuf’a verdiğini gösteren bir durum da, onun 

Şekem’i Yûsuf’a vermesidir. Şekem’in Yûsuf’a miras kalması, onun ağabeylerine 

siyaseten üstünlüğünü vurguladığı gibi dinî konusundaki üstünlüğüne de bir 

göndermedir. Çünkü daha önce belirttiğimiz gibi Şekem, Ya’kūb’un politeist 

Ken’an’lılarla savaşarak ele geçirdiği ve monoteistik hareketi ilk başlattığı bölgedir. 

Aynı zamanda Şekem, hem Yûsuf’un gömüleceği hem de gelecekte Kuzey İsrail 

Krallığı’na başkentlik yapacak bir merkezdir.1353 

Ya’kūb’un, “(Gelecekte tüm) İsrâiloğulları seninle mübarek kılacak ve Tanrı 

seni Efraim ve Menasse gibi yapsın diyecek”1354 ifadesinde belirtildiği gibi, bu iki 

kardeşin kutsaması Yahudi toplumuna çağlarca yol gösteren ve dillerden düşmeyen 

bir dua olmuştur. Tarih boyunca her Yahudi ana-baba, evlatlarını bu duayla 

kutsamıştır. Efraim-Menasse duasını, sünnet törenlerinde ve Şabat akşamlarında 

                                                 
1347 Yaratılış, 48: 16. 
1348 The Interpreter’s Bible , I, 815. 
1349 Tora ve Aftara, I, 395; Zakovitch, s. 167. 
1350 Zohar: Vayechi, 48/492. 
1351 Zohar: Vayechi, 36/373-374; 38/405. 
1352 “Ephraim”, VI, 457. 
1353 The Interpreter’s Bible , I, 818; Zakovitch, s. 116. 
1354 Yaratılış, 48: 20. 



 212

okumak gelenek haline gelmiştir.1355 Yine bu dua, evli çiftlerin Tanrı’dan hayırlı 

evlat isterken kullandıkları bir ibaredir. Diğer yandan Tora’daki kutsanma uğruna 

Hâbil-Kâbil, İsmâil-İshak, Ya’kūb-Esav ve son olarak Yûsuf ile kardeşleri arasında 

vuku bulan acı rekabet, Efraim-Menasse kardeşler arasında olmadığı için Yahudi 

tarihinde kardeşlerin birbirleriyle uyumunu gösteren tek hikâyedir.1356 

Tora’da açık ifadelerle Efraim ve Menasse’nin siyasi-dinî bakımdan 

seçilmişliği vurgulanmasına rağmen, Yahudi literatürü durumu hiç de olduğu gibi 

kabul etmez. Gelecekte Kuzey İsrail Krallığı ile Güney Yehuda Krallığı arasında 

çıkacak olan siyasi rekabet, seçilmişliğin mecrasını Efraim-Menasse kabilelerinden 

Yehuda-Levi kabilelerine çevirir. Yaratılış Kitabı’ndaki İbrâhim, İshak ve Ya’kūb’un 

kutsanma hikayelerini asla değiştirilemeyecek dualar olarak kabul eden rabbinik 

Yahudilik, söz konusu Yûsuf ve oğulları olunca tam bir ilkesizlikle hareket eder. 

Aslında Tora’da Yehuda ve Levi’nin kutsandığı ve onlara dinî-siyasi seçilmişliğin 

bahşedildiğine dair herhangi bir ibare görmek mümkün değilken, literatürde bununla 

ilgili birçok rivayet bulunur. Yehuda ve Levi’yi Ya’kūb’a seçtiremeyen literatür 

bunu Ata İshak aracılığıyla dillendirir. Jubilees’e göre İshak, ölmeden önce bu iki 

kardeşi benimseyerek şöyle kutsar: 

 

Ya’kūb babası İshak’ın yanına gitti. İshak’ın görmeyen gözleri Ya’kūb’un sadece iki 

oğlu Levi ve Yuhuda’yı gördü. Dedi ki: “Bunlar senin mi yoksa benim mi oğullarım? 

Çünkü bunlar tıpkı sana benziyor.” Sonra Ya’kūb’a onun has oğulları olduğunu söyledi 

ve “Aslında onlar benim oğullarım” dedi. Yuhuda ve Levi İshak’a yaklaştı. İshak ikisini 

de öpüp kucakladı. O an ilahî ruhla onun dudaklarından kutsama döküldü. Sağ eline 

Levi’nin sol eline de Yuhuda’nın elini aldı. Önce Levi’ye dönderek onu kutsadı. Sonra 

da Yuhuda’yı kutsadı.1357 

 

Bu ifadeler, Ya’kūb’un Efraim ve Menasse’yi kutsarken Yûsuf’a söylediği 

cümlelerin neredeyse aynıdır. Benzer ifadeleri başka eserlerde de görmek 

mümkündür. Ginzberg, Jubilees’in ifadelerini aynen aktarırken1358, başka eserlerde 

Ya’kūb’un kitaplarının Levi’ye teslim edildiği1359 bu yüzden de ahdin bundan sonra 

                                                 
1355 Graves-Patai, s. 388. 
1356 Tora ve Aftara, I, 397; Zakovitch, s. 167. 
1357 Jubilees, 31/9-18. 
1358 Ginzberg, I, 411-413. 
1359 Jubilees, 46/16; Sefer Ha Yashar, 56/8, 13. 



 213

Yehuda ve Levi üzerinden devam edeceği gibi ifadelere yer verilir. Hatta R. Eliezer, 

Başmelek Mikâil’in Levi’yi alarak miraca çıkardığı ve orada Tanrı’nın sağ eliyle 

Levi’yi kutsadığı anlatılır.1360 Diğer yandan rabbinik gelenekte aynı anlayış dolaylı 

yoldan Efraim ve Menasse’yi İsrâiloğulları’nı yoldan çıkartmakla suçlar. Çünkü bu 

iki kabilenin soyundan gelen Yeroboam, Ahab ve Yeu gibi kişilikler putperestliği 

benimseyerek ahde vefasızlık etmişlerdir.1361 

Zaten benzer düşünce yapısını, Ya’kūb’un Beytel’de bir rüya ile seçildiğine 

inanmasına rağmen Yûsuf’un rüyalarını görmezden gelen anlayış için de söylemek 

mümkündür. Kanaatimizce bütün bunlar gelecekteki İsrâil-Yehuda krallıkları 

arasındaki seçilmişlik rekabetinin Yehuda’nın kazandığını gösteren ifadelerdir. Bu 

bakımdan Tora’da seçilmişliğin Rahel üzerinden Yûsuf, ondan da Efraim ve 

Menasse’ye geçtiği gerçeği gelenek tarafından inkar edilmiş ve bunun yerine 

seçilmişlik çizgisi Lea üzerinden Yehuda ve Levi’ye aktarılmıştır. 

 

4.2.3. Ya’kūb’un On İki Ataya İlişkin Kehânetleri 

 

Talmud’a göre İsrâil’in halkının “kardeşlik” anlayışı, Ya’kūb’un on iki 

oğlunun kardeşlik anlayışına dayanır.1362 Bu bakımdan Ya’kūb ve oğullarının 

birbiriyle olan ilişkileri, hem Yahudi aile hukuk ve ahlâk anlayışını hem de dinî-

siyasi hayatını derinden etkilemiştir. Ayrıca onlar Ya’kūb’un seçilmişliğini İsrâil 

halkına aktaran atalardır. Talmud bununla ilgili şöyle der: “İsmâil, İbrâhim’den 

geldi; Esav ise İshak’tan geldi fakat Ya’kūb’dan gelen on iki atanın hepsi 

kusursuzdu.” Böylece Ya’kūb’un diğer iki ata İbrâhim ve İshak’a üstünlünlüğü, bu 

sayede de İsrâiloğullarının diğer halklara seçilmişliğinin vurgulanmıştır.1363 

Modern yorumlara göre Tora’daki ataların sırası, Lea-Rahel federasyonu 

olarak kabul edilen Yehuda-İsrâil Krallıklarını oluşturan kabilelerin kıdem 

sıralamasıdır.1364 Biz şimdi Ata Ya’kūb’un vasiyeti üzerinden atalara kısaca göz 

atmak istiyoruz. 

                                                 
1360 PRE, 37/49a, s. 284. 
1361 Zohar: Vayechi, 35/366, 370; Tora ve Aftara, I, 393. 
1362 Baba Bathra, VIII, 110b. 
1363 Shabbath, XXII, 145b. 
1364 Graves-Patai, s. 309. 



 214

Ya’kūb’un on iki oğluna birbirinden çok farklı kutsama ifadeleri ve unsurlar 

içeren bu bölümün kurgusu J’ye, araya yapılan birçok eklemeler de P’ye aittir. 

Modern açıklamalar Ya’kūb’un Kutsaması olarak adlandırılan şiir formundaki bu 

bölümün Ken’an topraklarındaki bağımsız kabilelerin kehânetlerinden devşirildi ğini 

iddia eder.1365 Bunun aksine geleneksel görüş, Tora’da zikredilen tüm kutsamalar 

gibi Ya’kūb’un kutsamasının da ilahî kaynaklı olduğunu savunur. Ya’kūb burada her 

kabileye kendi karakter ve yeteneğine göre farklı dualar yapacak, böylece onlardan 

her biri Tanrı’nın kendileri için takdir ettiği kadere yönlendirilmiş olacaklardır.1366  

“Toplanın ve sizlere, tarih boyunca başınıza gelecekleri anlatayım” dedi. “Bir 

araya gelin ve dinleyin Ya’kūb’un oğulları; babanız İsrâil’i dinleyin!”1367 Ailelerine 

ilahî ahdi miras bırakan diğer iki atanın aksine Ata Ya’kūb, kendisinin oğullarına 

Tanrısal ahdin henüz gerçekleşmeye başladığının ve Ya’kūb-İsrâil olarak kendisinin 

ancak bir toplumun atası olma konumuna eriştiğinin belgesi olan bir vasiyet sunar. 

Dolayısıyla o, aile babası Ya’kūb değil, Ata Peygamber İsrâil olarak 

konuşmaktadır1368: “Reuven; Behorumsun sen; kuvvetim ve erkekliğimin başlangıcı. 

Mevkide en üstün ve güçte en üstün. [Fakat] Su gibi tezcanlı [olduğun için] üstün 

olmayı sürdürmeyeceksin. Çünkü babanın yataklarını taşımış ve döşeğime Çıkan’ın 

Kutsiyeti’ni ihlal etmiştin.”1369 

Ya’kūb, Reuven’in vasiyetine onun behoru/ilk oğlu, gücü ve gururu olması 

vurgularıyla başlar.1370 Bu onun hissettiği derin hayal kırıklığının bir ifadesidir. 

Çünkü o, babasının cariyesi Bilha’yla zina yaptığı için, ölüm döşeğinde babası 

tarafından bütün hakları elinden alınır. Ya’kūb onunla ilgili duaya, kendisinin ilk 

doğan olduğu hatırlatarak başlar. Yahudi dinî geleneğinin ilk doğan hakkından 

hareketle, behor evladın en üstün mertebe kabul edilen kohenlik ve kraliyet 

ünvanlarına doğuştan sahip olduğu hatırlanırsa, Reuven’in neyi kaybettiği daha net 

anlaşılır.1371 Tora yorumcuları Ya’kūb’un oğlunu azarlamak için bu kadar 

beklemesini, onun babasına kızıp Esav’ın safına katılma riskinin bulunması olarak 

                                                 
1365 The Interpreter’s Bible , I, 818; Zakovitch, s. 170. 
1366 Tora ve Aftara, I, 399. 
1367 Yaratılış, 49: 1-2. 
1368 Zakovitch, s. 169. 
1369 Yaratılış, 49: 3-4. 
1370 The Interpreter’s Bible , I, 819. 
1371 Zohar: Vayechi, 56/544. 



 215

yorumlarlar.1372 Rabbinik geleneğe ait eserlerde Reuven’in babasına ihanet etmesinin 

sebebi, Rahel öldükten sonra onun anısını yaşatmak isteyen Ya’kūb’un cariye 

Bilha’nın çadırına yerleşmesi olarak gösterilir. Lea bu duruma çok üzülünce, Reuven 

bunun intikamını Bilha’yla zina yaparak alır. Babasının kutsiyetine yaptığı bu 

hakaret sebebiyle ilk doğum, ailenin soyunu ve dini yürütme şerefi ondan alınarak 

Yûsuf, Levi ve Yehuda’ya verilir.1373 Reuven’e verilen bu cezada ilahî bir hikmet 

arayan Zohar, sonunda hakkın yerini bulduğunu belirtir. Çünkü Lea’nın Reuven’e 

hamile kaldığı gece, Laban’ın kurduğu tuzak sebebiyle Ya’kūb zaten Rahel’le 

birlikte olduğunu zannediyordu. Eğer böyle bir hile gerçekleşmeseydi Yûsuf yıllar 

önce doğup kendi haklarını elde etmiş olacaktı.1374 Zohar’ın bu haklı yorumu 

mutluluk ve huzurları ertelenen Ya’kūb ve Rahel’in hakkının yıllar sonra Tanrı 

tarafından Yûsuf’a iade edildiğini gösterir. Nasıl ki zifaf gecesi Lea, Rahel’in hakkını 

yiyerek Ya’kūb’un yatağına girmişse; onun ilk oğlu Reuven de babasının yatağını 

gaspetmek suretiyle tüm haklarını kaybetmiştir. Reuven’in babasına karşı işlediği bu 

çirkin suç, onun adına yazılan vasiyetin de birincil konusudur. Bu metinde Reuven 

işlediği günah dolayısıyla yedi ay bel ağrısı çektiğini ve bu sancıdan sadece 

babasının duasıyla kurtulduğunu belirtir. Bu yüzden o, yedi yıllık bir perhize girerek 

ağzına ne et ne de şarap sürmüştür.1375  

Modern yorumlara göre Reuven, tarihî bir karakter olan Ya’kūb’un içinden 

çıktığı ve diğer İbrânî kabileleri bir araya getirerek oluşturduğu konfederasyonun 

liderliğini yapan ilk Ürdün kabilesidir.1376 Onun bu kehanette tez canlı bir kişili ğiyle 

babasının yatağına ihanet etmesi, tarihî arka planda Reuven kabilesinin diğerlerine 

yaptığı ânî saldırılarla birçok zarara yol açarak sonuç olarak itibarını kaybetmesi 

olarak yorumlanır:1377 “Şimon ve Levi ikilidirler. Silahlanışları çalıntı bir sanattır. 

Ruhum onların entrikalarına katılmasın; onların toplanışlarıyla bir olma, ey onurum! 

Çünkü öfkeleriyle insanları öldürdüler, [düşüncesiz] istekleriyle boğaları sakatladılar. 

                                                 
1372 Tora ve Aftara, I, 398. 
1373 Baba Bathra, VIII, 122b; Shabbath, V, 55b; Sefer Ha Yashar, 36/13-15, s. 96. 
1374 Zohar: Vayechi, 29/262. 
1375 Bkz; “Reuben”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 1/6-10, 3/11-15. 
1376 The Interpreter’s Bible , I, 701, 703; Oded, XVII, 244. 
1377 The Interpreter’s Bible , I, 819. 



 216

Öfkelerine lanet olsun –çünkü yoğundur; ve gazaplarına [lanet olsun]– çünkü 

insafsızdır. Onları Yaakov’da böleceğim; ve Yisrael’de dağıtacağım.”1378 

Şimon adı kimilerine göre “işlenen günah”1379 kimilerine göre ise Tanrı’nın 

yeryüzündeki adaleti olarak da yorumlanır.1380 Bu görüş farklılığı Şimon’un kardeşi 

Levi’yle kızkardeşleri Dina’ya tecavüz eden Şekemli prens sebebiyle tüm bölge 

halkını katletmesi ve Yehuda’yla beraber Yûsuf’u kıskançlıkları sebebiyle bir 

kervana satması olaylarının farklı yorumlanmalarından çıkmıştır. Çünkü kimilerince 

Şimon’un bir ağabey olarak Levi ile adaleti sağlarken ve Yehuda’yı günaha teşvik 

etmiştir. Adına yazılan vasiyette Şimon’un her iki olay için de pişman olup ağlaması 

bu olayın Şimon kabilesince nasıl algılandığını göstermektedir.1381 Aynı vasiyette 

Şimon’un kendisinden küçük olmalarına rağmen Levi ve Yehuda’ya itaatkâr 

olduğunu belirtmesi ve oğullarına bu iki kabileye saygılı olmayı öğütlemesi, Yehuda 

ve Levi kabilelerinin siyasi üstünlüğünün kabullenildiğini gösterir.1382 Zohar’a göre 

Tanrı’nın dünyadaki ihtişamını (Tiferet) simgeleyen Levi ve kabilesinin1383 ise, 

İsrâiloğulları’nın kohenlerini/din adamlarını yetiştiren özel ve seçkin bir kabile 

olduğunu belirtmek gerekir. Her ne kadar Ya’kūb tarafından Şimon’la birlikte lânete 

uğrasa da, ikincil eserlerde Tanrı, onu Dina’nın intikamını almaya teşvik ederek ona 

koruma vaad eder.1384 Bu eserlerde hususiyetle yüceltil Levi, Reuven’in günahı 

sonucu İsrâil ailesinin dinî görevlerini devralmıştır.1385 İshak onu kutsar, Ya’kūb ise 

onun soyunun kâhin olacağını görür.1386 Hatta eserlerde ona atfedilen bir miraç 

hadisesi bile zikredilir. Bu rivayette başmelek Mikâil, onu alıp Tanrı katına çıkarmış 

ve Levi orada bizzat Tanrı tarafından kutsanmıştır.1387  

Yahudi geleneği, Şimon ve Levi’nin Esav’ın yöntemi olan silah kullanıp kan 

dökme sanatını İsrâiloğulları’na ilk sokan kardeşler oldukları için lânete uğradıklarını 

                                                 
1378 Yaratılış, 49: 5-7. 
1379 Ginzberg, I, 363. Zimri (זמרי); rivayetlere göre Mûsa zamanında Şimon kabilesi liderlerinden biri 
olan Salu’nun oğludur. Moablı bir kadınla fuhuş yapması ve onunla beraber Baal tapımına katılması 
sebebiyle halkı tarafından kâfir ilan edilmiştir. Bu sebeple Tanrı öfkelenmiş ve İsrâil üzerine veba 
salgını göndermiş ayrıca Mûsa’ya onu halk önünde idam etmesini emretmiştir. Bkz; Gershon Bacon, 
“Zimri”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XXI, 536. 
1380 Zohar: Vayetze, V, 21/170. 
1381 “Şimon”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 2/13. 
1382 “Şimon”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 7/1-3. 
1383 Zohar: Vayetze, V, 21/170. 
1384 “Levi”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 5/1-4. 
1385 Sefer Ha Yashar, 36/15, s. 96. 
1386 “Levi”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 9/1-8. 
1387 PRE, 37/49a, s. 284. 



 217

düşünür. Çünkü müttaki bir kula yakına dua ile Tanrı’dan medet ummaktır.1388 Tarihî 

perspektifte ise, Şimon kabilesinin Yehuda içinde absorbe edilerek yok olması, Levi 

kabilesinin de hiçbir toprak parçasına sahip olmadan Yehuda’ya tâbi olması, 

Ya’kūb’un bu iki kabileye ettiği lânetin tezahürü olarak kabul edilir:1389 “Yehuda; 

kardeşlerin sana itaat edecekler. Elin düşmanının ensesinde olacak; babanın oğulları 

sana doğru eğilecekler. Genç arslan Yehuda; avın üstünden yükseldin oğlum! 

Heybetli bir arslan gibi çömelip uzanır. Onu kaldırmaya kim cesaret edebilir? “Son 

sükûnet gelene kadar, ne kraliyet asası Yehuda’dan ayrılacak, ne de yasama onun 

soyundan. Ve [o zaman] halklar ona itaat edecekler. Sıpasını asmaya bağlar, [dişi] 

eşeğinin yavrusunu da asma dalına. Giysisini şarapla yıkar, cübbesini ise üzümün 

kanıyla. Gözleri şaraptan daha parıltılıdır, dişleri de sütten daha beyaz.”1390 

Bu ifadeler Yehuda ve kabilesini Yahudilik açısından mukaddes kılan bir 

kutsanma ifadesidir. Kral Dâvûd’un krallığına atıf yapan bu kutsanmaya bağlı olarak 

Yahudi geleneği, Yehuda kabilesinin kraliyet ailesi olduğunu düşünür.1391 Böylece 

Yehuda kabilesi ve bu kabileden doğan krallık, Yahudilik’te Yehuda’nın krallık 

ailesi olarak seçildiği inancını doğurmuştur. Buna ek olarak Yehuda adının Tanrı’nın 

mübarek adındaki tüm harfleri (YEVE/יהוה) içerdiği için mukaddes olduğu1392, 

anlamının Tanrı’nın Krallığını ve tahtını (Malchut) ifade ettiği, kâinatın her yönüne 

bu kutsiyetin ve ihtişamın ulaştığı kabul edilir.1393 Modernist görüşe göre Yehuda, 

antik dönemlerde Tanrı Baal’a ait bir kült merkezi olan bir bölgedir ve adını bu 

bölgede yaşayan kabilenin atasından almıştır.1394 Bu yorumun yapılmasında bölgenin 

batısındaki ova ve Yehuda dağı etkili olmuş ya da İsrâiloğullarına mensup 

olmayanlardan da oluşan bölge halkı önce daha düşük bir sosyal statüye sahipken, 

sonrasında elde edilen siyasi zaferler onları çok yüksek bir statü ve onura çıkarmış 

olabilir.1395 

Yaratılış’ta Yehuda ve Yûsuf dışında Ya’kūb oğullarının her biriyle ilgili çok 

fazla ayrıntılı bilgi verilmez. Yehuda, gelini Tamar ile farkında olmadan birlikte 

                                                 
1388 Tora ve Aftara, I, 401. 
1389 The Interpreter’s Bible , I, 819-820; Zakovitch, s. 171-172. 
1390 Yaratılış, 49: 8-11. 
1391 The Interpreter’s Bible , I, 820. 
1392 Tora ve Aftara, I, 222. 
1393 Zohar: Vayetze, V, 21/169-170, 175. 
1394 Becking, “Yehud”, s. 925. 
1395 “Judah”, XI, 475. 



 218

olmuş ve bu birliktelikten Perez ve Zerah adında iki oğlu olmuştur; Yûsuf’un 

satılmasında başrolü oynayan ağabeylerden biridir ve Ya’kūb ölüm döşeğinde onu 

“aslan”a benzeterek sebepsiz yere yüceltmiştir.1396 Bu ayrıntılandırmanın sebebi, 

olasılıkla, Yehuda’nın Ya’kūb’un oğullarının ilk doruk noktası olmasıdır. O, 

İsrâiloğullarının aslanı1397dır. Çünkü o, Reuven’den devraldığı Ya’kūb soyunu 

yüceltmekle onurlandırılır.1398 Gelecekte ise Yehuda kabilesi krallığın seçkin ailesi 

olacak Kral Dâvud ve Mesih’in soyundan geldiği kabilenin adı1399 ve J1’in bu metni 

yazdığı dönemde güneyin en güçlü kabilesidir.1400 Bu bakımdan Yehuda, 

Yahudilik’teki Seçilmişlik algısının merkezinde oturur: “Zevulun, deniz kıyılarında 

barınacak; gemilere liman olacak, sınırı Tsidon’a kadar uzanacak.”1401 

Ya’kūb bu ifadesinde Zevulun kabilesinin coğrafi konumundan kaynaklanan 

avantajı vurgulanır.1402 Çünkü Zevulun kabilesi, geçimi denizcilikle sağlayan bir 

sahil halkıydı. Bu kabilenin toprakları Galile bölgesinde, Kineret Gölü ile Akdeniz 

arasında olup ünlü bir ticaret merkeziydi:1403 “İssakar, heybeler arasında uzanan, 

kuvvetli kemiklere sahip bir eşektir. Dinlencenin iyi, ülkenin hoş olduğunu gördü; 

ama yine de omzunu yük taşımak üzere eğdi ve sözleşmeli hizmetkâr oldu.”1404 

                                                 
1396 Tora’da açıklanmayan bu benzetme Yahudi literatüründe açıklanır. Yehuda’nın vasiyetinde kendi 
dilinden anlatıldığına göre o, vahşi ortamlarda cesurca ava çıkar ve aslanları devirerek avlarını 
ağızlarından alırdı. Bkz; “Judah”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 2/1-7. 
1397 Yehuda gerek Tora’da gerekse Yahudi tarihinde aslanla simgelenmiştir. Nermin Öztürk, Kutsalın 
Değişen Yüzü-Aslanlı Tanrıçalardan Aslanlı Erenlere, Konya 2013, s. 51. Aslında Yehuda’nın 
aslanla sembolize edilmezi mitolojik açıdan önemlidir. Çünkü görüntüsü, gücü, azameti, atılganlığı ve 
yırtıcı mizacıyla aslan, mitolojide gücün, asaletin ve Güneş’in simgesi olarak kullanılmıştır. 
İbrânîce’de “aslan” kelimesinin Lav(b)i/Levi’ah (לביאה/לביא) ve ari/aryeh (אריה/ארי) şeklinde iki 
karşılığı vardır ve bunlardan ikisi de ilginç tarihsel gerçeklere tesadüf eder. Bunlardan bize en çok 
yakın gelenlerden biri, aslanın/dişi aslanın MÖ. II. binyılda Ken’an’da tapılan Lb’t adında bir tanrıça 
olmasıdır. Bu kült alanı, Ken’an’ın güney-batısında, yani Yehuda bölgesinin sınırları içerisinde 
bulunmaktadır. Aynı külte, Labbatu adıyla önce Akad tabletlerinde sonra da birçok antik Yakındoğu 
kültürlerinde rastlanmıştır. Mevcut bulgular bu tanrıçanın Batı Sâmîlerinin etkin olarak tapındığı çift 
cinsiyetli Savaş Tanrıçası La-ba-tu İştar/Anat olabileceğini gösterir. Bkz; E. Puech, “Lioness”, DDD, 
edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, Cambridge 1999, ss. 523-524; Kathryn Hutton, 
“Lions”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, (1987) 2005, VIII, ss. 5464-5465; Jehuda Feliks-S. 
Dâvud Sperling, “Lion”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XIII, ss. 61-62. 
Diğer yandan etimolojik olarak aslan kelimesinin ve MÖ. II.-I. binyıllarda Mezopotamya’yı kuzeyden 
istila ederek “İbrânî” kavramı içinde adı geçen ve kendilerini üstün ırk olarak gören Arilerin 
İbrânîce’de ari/aryeh kelimesiyle ifade edilmesi tesadüf olmasa gerektir.  
1398 Sefer Ha Yashar, 36/15. 
1399 “Judah”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 1/6; Ginzberg, I, 363; Zakovitch, s. 67. 
1400 The Interpreter’s Bible , I, 702, 821; Zakovitch, s. 172. 
1401 Yaratılış, 49: 13. 
1402 The Interpreter’s Bible , I, 821; Zakovitch, s. 173. 
1403 Tora ve Aftara, I, 404. 
1404 Yaratılış, 49: 14. 



 219

Ya’kūb’un İssakar’ı “heybeler arasında uzanan, kuvvetli kemiklere sahip bir 

eşek…”1405 şeklindeki nitelemesi, bu kabilenin Naftali, Zevulun ve Menasseh 

kabileleri arasındaki topografik konumuna bir atıf olarak açıklanır.1406 Diğer yandan 

bu ifadeler, İssakar’ın kendi özgürlüğünü rahatlık ve para karşılığı başka güçlere 

teslim etmesi olarak da yorumlanmıştır.1407 Çünkü tarihî verilere göre İssakar 

kabilesi çok verimli bir bölge olan Aşağı Galile’de yerleşik olmasına rağmen, 

Ken’anî derebeylere boyun eğmiştir.1408 Diğer yandan İssakar kabilesinin kendisini 

Tora eğitimine adamış ünlü âlimler yetiştirdiği bilinir. Bu âlimler çalışıp para 

kazanmaz, sadece dinlenmek için mola verirler ve sürekli olarak manevî ilimlerle 

uğraşırlardı.1409 

Yahudi tarihinde İssakar ve Zevulun genellikle birlikte anılır. Yahudiler 

doğum sırasında İssakar, Zevulun’dan önce olmasına rağmen kutsanmada Zevulun’a 

öncelik verilmesini kendini Tora eğitimine adayan Tannaim âlimlerini yetiştiren 

İssakar kabilesinin, tüm ekonomik yükünü Zevulun çekmesiyle açıklarlar.1410 Bu 

sebeple bazı hahamlar Tora’da İssakar için yapılan “eşek” benzetmesini, bu kabilenin 

kendini Tora ve halkın manevî eğitimi uğruna kendini feda etmesi olarak yorarlar.1411 

Zohar’da kendini Tora’ya adayan bu kabilenin doğumunun, adamotu satışının 

uğruna gerçekleştiği zikredilir.1412 Ayrıca bu iki kardeşin Yûsuf’un satılmasını 

istemedikleri, satış ücretinden herhangi bir pay almadıkları ve kardeşinin yasını 

tuttuklarına da değinilir: 1413 “Dan, halkı için çarpışacak; tıpkı Yisrael’in diğer 

kabilelerinden biri gibi. Dan, yolda bir yılan–patikada atın topuklarını sokup 

binicisini geriye düşürten bir engerek olacak. Kurtarışını ümitle bekliyorum, ey 

Tanrım!”1414 

                                                 
1405 Yaratılış 49: 14-15. 
1406 Abramsky, “Issachar”, X, 766. 
1407 The Interpreter’s Bible , I, 821. 
1408 The Interpreter’s Bible , I, 706; Zakovitch, s. 173. 
1409 Tora ve Aftara, I, 404. 
1410 Moshe Beer, “Issachar”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, X, 767. 
1411 Tora ve Aftara, I, 404. Kur’ân-ı Kerîm’de görevini hakkıyla yapmayan Yahudi âlimlere Tora’daki 
bu benzetmenin yapılması bir hayli ilginçtir: “Tevrat’taki emir ve yasaklara uymakla yükümlü kılınan 
ve fakat bu yükümlülüklerini yerine getirmeyen kimseler [Yahudi âlimler], sırtında ciltler dolusu kitap 
taşıyan eşek gibidirler…” (Cum’a 62/5) Buradan, Kur’ân’da Yahudilere yönelik bu benzetmenin, 
aslında Tora’yla sabit, halk tarafından bilinen ve tarihî bir kullanım olduğunu göstermektedir. 
1412 Zohar: Vayetze, V, 23/196-197. 
1413 “Zebulon”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 3/1-3; 4/1-2. 
1414 Yaratılış, 49: 16-18. 



 220

Lea’nın altı oğlundan sonra Ya’kūb, ilk cariyesi Bilha’nın çocuğu olan Dan 

hakkındaki kutsamasına geçer. Bu kutsamada Dan’ın adının etimolojisine vurgu 

yapılır ve o, düşmanını zehriyle öldüren bir yılana benzetilir. Dan adı, “ilahî yargı” 

anlamındaki dyn (דין) kökünden türemiştir.1415 Adının bu etimolojisi, daha büyük 

kabilelere oranla Dan’ın halkının kurtuluşu için inisiyatif kullanabilme kabiliyetinde 

olduğu için eriştiği başarılara göndermek yapar. Çünkü tarihen Dan kabilesinin 

küçük bir kabile olduğu bilinmetedir.1416 Ayrıca Dan’ın yılana benzetmesi, Dan 

kabilesinden çıkan gerillaların askeri başarısına atıfta bulunur.1417 Tora 

yorumcularına göre Ya’kūb’un Dan’a yaptığı bu övgü, onun şahsına yönelik değil; 

onun soyundan çıkacak olan Hâkimler döneminin son hâkimi aslan avcısı Samson’a 

ithafendir.1418 Bu yüzden Talmud, Ya’kūb’un Dan hakkındaki kehanetinin gerçek 

çıktığını, Dan’in yoldaki bir yılan olduğunu belirtir.1419 Dan ve kabilesi, yiğitlikte 

Yehuda’ya eşit görülmüş hatta Mesih’in onun soyundan gelebileceğine dair yorumlar 

yapılmıştır.1420 Diğer yandan adına yazılan vasiyette, onun Yûsuf’u en çok kıskanan 

ve onu en çok öldürmek isteyen kardeş olduğu için satılmasına çok sevindiği 

belirtilir:1421 “Akıncılar Gad’a saldıracak; ancak o, onların topuğuna saldıracak.”1422 

Bilha’nın behor oğlu olan Gad, kabilesiyle Ürdün’ün doğu tarafında 

yerleşikti.1423 Aslında Gad’a yapılan “topuğuna saldıracak” şeklindeki kehânet 

şaşırtıcı bir şekilde Ya’kūb adının etimolojisiyle benzerlik taşır. Bu yüzden 

Zakovitch’in belirttiği gibi Ya’kūb’un Gad’a ilişkin “topuğundan saldırma” 

şeklindeki kehâneti, Dan’a yapılan kutsamanın devamı gibi görünür. Çünkü Dan 

gerillaları düşmanlarına arkadan, topuğundan saldırmalarıyla meşhurdu.1424 Bu 

durum, Gad adının etimolojilerinden biri olan bölük, tabur anlamlarını haklı 

çıkarmaktadır.1425 Aynı şekilde Gadlıların da saldırganlıklarından dolayı Mûsa 

                                                 
1415 Avishur, “Dan”, V, 405. 
1416 The Interpreter’s Bible , I, 822; Zakovitch, s. 173. 
1417 Zakovitch, s. 174. 
1418 “Dan”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 1/4-8. 
1419 Sotah, II, 9b. 
1420 Avishur, V, 407. 
1421 “Dan”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 1/4-8. 
1422 Yaratılış, 49: 19. 
1423 The Interpreter’s Bible , I, 822. 
1424 Zakovitch, s. 174. 
1425 Tora ve Aftara, I, 224. 



 221

tarafından aslana benzetildiği bilinir.1426 İşarî bir yorumda Gad’ın soyundan gelecek 

İsrâil’in şansı Peygamber Eliyahu sebebiyle bu ismin verildiği belirtilir.1427  

Rivayetlerde Gad’ın doğuştan sünnetli olduğu ve adındaki “şans” anlamı 

sebebiyle İsrâiloğulları’na çölde kudret helvasının (mann/מן) bahşedildiği 

belirtilir.1428 Vasiyetinde Gad’ın boşboğazlılığı sebebiyle Yûsuf’e kin güttüğü ve onu 

öldürmek istediği anlatılır.1429 Yine burada o, evlatlarına İsrâil’in kurtarıcısı Yehuda 

ve Levi’ye saygı göstermesini öğütler:1430 “A şer’den gelecek en zengin yiyecekler; 

krallara yaraşır lezzetli yiyecekleri o sağlayacak.”1431 

Aşer, Ya’kūb’un cariye Zilpah’dan olma oğludur. Adını alan kabilesinin Batı 

Galile bölgesini gibi çok verimli bir arazide meskun olduğu bilinmektedir.1432 Zaten 

Ya’kūb’un duasında da bu dünyevi zenginlik vurgusu dikkati çeker. Bu kabilenin 

yaşadığı topraklardaki bereket, günümüzde kimi bilim adamlarınca Aşer’in bir tanrı 

formu olabileceği düşüncesini doğurmuştur. Daha önce bu tanrının Ken’an’da yoğun 

şekilde tapılan bereket tanrıçası Aşir ’in (‘ Ashērāh) eril hali1433, süvari tanrısı Asar 

(Asir), Marduk’un formlarından biri olan Asari (Asaru/Usire) ve Mısır tanrısı 

Osiris’in ilksel hali Asir (Asiri) de olabileceğini belirtmiştik.1434 Rivayetlerde 

Zilpah’ın dindar bir kadın olduğu için Tanrı’nın Aşer soyuna zengin ve güzellik 

bahşettiği anlatılır.1435 Apokrifalarda Aşer, oğullarına kabilesinin geleceğiyle ilgili 

kehanetlerde bulunarak öğütler verir.1436 Aşer vasiyeti üzerine Hebron’da 

gömülür:1437 “Naftali, serbestçe koşan ve güzel sözler dağıtan bir karacadır.”1438 

Bilha’nın küçük oğlu olan Naftali’nin soyundan gelen kabilenin Galile’nin 

yüksek yerlerinde ikamet ettiği bilinmektedir. Naftali’nin kutsamasında gerek onun 

yaşadığı dağlarda rahat ve dikkatli hareket edebilme özelliğine1439 gerekse bu 

                                                 
1426 Tesniye, 33: 20. 
1427 Ginzberg, I, 365. 
1428 Yehuda Elitzur, “Gad”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, VII, 330. 
1429 “Gad”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 1/4-9, 2/1. 
1430 “Gad”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 8/1-2. 
1431 Yaratılış, 49: 20. 
1432 Zakovitch, s. 174. 
1433 The Interpreter’s Bible , I, 705; Wyatt, “Asherah”, s. 99-105; Graves-Patai, s. 308-309; “Asher”, 
II, 559. 
1434 Coleman, s. 97. 
1435 “Asher”, II, 560. 
1436 “Asher”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 7/5-7. 
1437 “Asher”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 8/1-2. 
1438 Yaratılış, 49: 21. 
1439 Zakovitch, s. 174. 



 222

tepelerin sevimli bitki örtüsü olan sakız ağacına vurgu yapılmıştır.1440 Naftali’nin 

dört oğlu ve adının kendi kabilesine isim olduğu dışında Tanah’ta ona önemli bir atıf 

olmadığı gibi agadik eserlerde de ondan bahsedilmez.1441 Ona ilişkin bilgiler 

genellikle Kumran Yazmaları arasından çıkan pseudepigrafik eserden alınmıştır.1442 

Burada da Rahel’in çocuk özleminden mütevellit Naftali’ye olan sevgisi1443 ve 

Yaratılış’taki hayır duası gibi Ya’kūb’un onu hayırla kutsadığı işlenir.1444 Ayrıca bu 

kaynakta kırkıncı yaşında Ata İshak’ın Ya’kūb’un tüm oğullarını zirvesinde Güneş 

ve Ay’ın beraberce bulunduğu Zeytin Dağı’na götürerek, her birine orayı ele 

geçirmelerini söylediği, Levi ve Yehuda’nın Güneş’i di ğer kardeşlerin de Ay’ı 

tuttukları fakat en sonunda Yehuda ve Levi’nin diğerlerine galebe çaldığı 

anlatılır.1445 Bu anlatımla bir nevi İsrâiloğulları arasındaki siyasi rekabetler ve 

Yehuda’nın nihai zaferi Naftali’nin ağzından anlatılmış olur. 

Son olarak Ya’kūb’un Rahel’den olma iki oğlunun kutsamaları sunulur: 

 

Verimli bir oğuldur Yûsuf. Kaynak başında bulunan ve dalları duvarın üstünden aşan 

verimli bir asmadır. “[İnsanlar, Yûsuf’un hayatını] Acılaştırdılar ve [ona] muhalif 

oldular; didişme ustaları onu hedeflediler. Fakat kararlılığından ödün vermedi ve 

[sonunda] kolları altınlarla bezendi. [Tüm bunlar] Ya’kūb’un Kahramanı’nın Eli’nden 

çıktı; ve ondan sonra [Yûsuf] bir çoban, İsrâil’in temel taşı oldu. “Babanın Tanrısı’ndan 

[kaynaklandı; ve O sana yine] yardım edecektir. [Kalbin] Her-Şeye-Kadir ile [idi; 

dolayısıyla O] seni mübarek kılacaktır. Yukarıdan göklerin bereketi ile derinlerde yatan 

suyun bereketi–göğüslerin ve rahimlerin bereketi [senin olacaktır]. “Babanın verdiği 

kutsama, benim atalarımın verdiği kutsamayı, dünyanın tepelerinin uçlarına kadar aştı. 

[Bu kutsamalar] Yûsuf’un başı, ‘kardeşleri arasında seçkin olan’ın [Yûsuf’un] alnı için 

gerçekleşsinler.1446 

 

Kaynağı tam olarak belli olmayan Yûsuf’un kutsamasının Yehuda’nınki gibi 

dört pasuğu kapsayacak genişlikte olması dikkat çekicidir. Modern Tora 

yorumcularına göre, olasılıkla, bu kutsama ifadesinin asıl metni bu kadar uzun 
                                                 
1440 The Interpreter’s Bible , I, 822. 
1441 Isaac Avishur, “Naphtali”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XIV, 
773. 
1442 Dâvud Flusser, “Naphtali”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007, XIV, 
775. 
1443 “Naphtali”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 1/7-8. 
1444 “Naphtali”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 2/1-2. 
1445 “Naphtali”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 5/1-8. 
1446 Yaratılış, 49: 22-26. 



 223

değildi. Fakat Yûsuf kabilesinin diğerilerine üstünlüğü ve seçilmişliğinin 

vurgulanması açısından bu kadar uzatıldı. Bu durumda, kutsamaya İsrâil’in 

liderliğine oynayan Yehuda kabilesiyle aralarındaki dinî-siyasi çekişmenin 

yansıdığını söylemek yanlış olmaz.1447 Yûsuf, on iki ata tarihinin ikinci zirvesidir. O, 

Ya’kūb’un oğulları arasında ikizi olmayan tek çocuktur, bu yüzden de çok 

özeldir.1448 Çünkü o önce Rahel’in, Reuven olayı sonrasında da tüm ailenin behoru 

olmuştur.1449 Hatta kimi yorumlarda Yûsuf adının, Ya’kūb/İsrâil isimleriyle 

eşanlamlı olarak kullanıldığı bile ileri sürülür. Tanah’taki bazı atıflar1450 ve 

Yehuda’nın rakibi Kuzey krallığının adının İsrâil ve kurucu atasının da Yûsuf kabul 

edilmesi bu yorumu desteklemektedir.1451 

Kutsama ifadelerinin özellikle Yûsuf’un Ya’kūb’dan koparılarak ağabeyleri 

tarafından Mısır kervanına satılması temasına uygun olması dikkat çeker. Fakat asıl 

vurgu, Yûsuf’un gücünün kaynağının Tanrı olduğunun belirtilmesinde gizlidir. 

Çünkü burada “bir çoban, bir temel taş” ifadesiyle Yûsuf’un bütün İsrâil 

kabilelerinin hem koruyucusu hem de lideri olduğu belirtilir.1452 Netice olarak 

kutsamada açıkça Yûsuf’un kesin olarak bütün kardeşlerine rağmen seçildiği 

(nazir/נזיר) belirtilir.1453 Tora’nın en sonunda yer alan bu ifade, Yahudi dinî algısında 

çok önemli bir problematiğe kapı aralamaktadır.1454 Çünkü Yahudiler, Ata 

Yehuda’ya kutsamasında Tanrısal yönetme hakkı verildiğine inanmaktadırlar. Yani 

bu iki kutsama birbirine zıt görünmektedir. İşte bu yüzden Yehuda taraftarlarınca 

Yûsuf, sadece Yehuda Krallığının rakibi Kuzey İsrâil Krallığının kurucusu 

Yeroboam’ın atasıdır.1455 Dolayısıyla Yûsuf’un Yehuda’nın hakimiyetine rağmen 

seçildiği algısı, apokrif eserlerde geçen Yehuda’nın İsrâil’in koruyucusu olduğuna 

dair cümlelerle bertaraf edilmeye çalışılır.1456 Fakat ne olursa olsun Yûsuf’un önce 

rüyalarıyla seçildiği, sonra babası tarafından oğullarının kutsanmasıyla seçildiği, son 

olarak da burada açıkça seçilmesi ifadeleri birleştirilince; onun İsrâiloğullarının tek 

                                                 
1447 The Interpreter’s Bible , I, 822-823. 
1448 PRE, 36/46b, s. 272. 
1449 Sefer Ha Yashar, 36/15. 
1450 Bkz; Mezmurlar, 77: 16, 81:6; Hezekiel, 37:16, 19; Amos, 5: 15, 6:6; Ovadya, 18. 
1451 Dukstra, “Joseph” s. 477. 
1452 Zakovitch, s. 175. 
1453 Yaratılış, 49: 26. 
1454 Zakovitch, s. 175. 
1455 Zakovitch, s. 74. 
1456 “Joseph”, Testament of the Twelwe Patriarchs, 19/1-11. 



 224

seçkin atası olduğu gerçeği ortaya çıkar:1457 “Binyamin yırtıcı bir kurttur. Sabahleyin 

avından yer, akşamına da ganimeti dağıtır.”1458 

Yaratılış kitabının son kutsaması Ya’kūb’un Rahel’den olma en küçük oğlu 

Bünyamin’e aittir. Bünyamin kabilesinin, Ken’an’ın en güneyinde konuşlandığı 

tarihen sabittir. Bu kabile, Efraim ve Yehuda kabileleri arasındaki dağlık bölgede 

yaşıyordu. Bu bölge kuzey-güney arasındaki irtibatı sağlayan önemli bir geçit görevi 

yapıyordu. Ya’kūb’un kutsamasından da anlaşılacağı üzere Bünyaminliler, bu yol 

üzerinde eşkıyalık yapan ve kendi bölgelerinden geçenlere saldıran bir toplumdu. 

Tıpkı bir kurdun gece çökünce avına yaklaşması gibi, Bünyaminliler de insanları 

aynı şekilde yağmalıyorlardı.1459 Onların bu özelliği Ya’kūb’un kutsamasına da 

yansıdı. Diğer yandan MÖ. XIII. yüzyıla ait Marilerden kalma belgelerde, 

Mezopotamya’daki Sâmî bir kabileye “güneyli” anlamına gelen dumu (=binī yamina) 

adı verilmesi tarihçilerin ilgisini çekse de, bu iki kabile arasında linguistik benzerlik 

dışında hiçbir bağlantı kurulamamıştır.1460  

Ya’kūb’un kimi zaman dua kimi zaman da beddua içeren kehanetleri böylece 

son bulur. Onun kehanetlerinde öne çıkan iki husus vardır. Bunlardan ilki Ata 

Ya’kūb’un artık tarih sahnesinden çekilerek yerine ilahî ahdin yeryüzündeki ilk 

temsilcileri olan on iki atayı miras bırakmasıdır. Diğer bir ifadeyle Ata İbrâhim’e söz 

verilen ilahî proje başlar ve kutsamalarda haber verilen İsrâil toplumunun oluşum 

süreci başlar. Seçilmiş aile, seçilmiş bir topluma doğru evrilir. Her ne kadar 

Ya’kūb’un vasiyetinden net olarak anlaşılmasa da, Yahudi toplumu Ata İsrâil’in 

dillendirdiği kehanetleri aynı zamanda Tek Tanrıcılığa dayalı ilahî ahdin bir sembolü 

olarak görürler.1461 Bu sebeple binlerce yıl önce dillendirilmiş yukarıdaki vasiyete 

İsrâil toplumu Şema Yisrâel ile karşılık verir: “Dinle İsrâil [babamız]; Aşem/Adı 

mukaddes olan Rab, Tanrımız’dır; O, ‘Bir’dir! Tanrın Aşem’i tüm kalbinle, tüm 

canınla ve tüm varlığınla sev.1462 (Senin kalbinde nasıl ‘Bir’ [olan Tanrı] varsa, aynı 

şekilde bizim kalbimizde de ‘Bir’ [olan Tanrı] var!)” 1463 

                                                 
1457 Zakovitch, s. 176. 
1458 Yaratılış, 49: 27. 
1459 The Interpreter’s Bible , I, 823; Zakovitch, s. 176. 
1460 Oded, III, 354.  
1461 PRE, 39/53b, s. 308; Ginzberg, II, 187. 
1462 Tesniye, 6: 4-5. 
1463 Tora ve Aftara, I, 398. 



 225

Yahudilerin bir iman beyanı ve âmentüsü kabul edilen Dinle İsrâil/Şama 

Yisrael Ata Ya’kūb’un evlatlarına vasiyetinde cevaben geçmez. Fakat çağlar 

boyunca Yahudiler Ataların Dini olan Tek Tanrı inancına bağlılıklarını, Ya’kūb’a 

cevaben dillendirdikleri bu cümlelerle beyan ederler. Ayrıca bu ifadelerin aynıyla 

Kur’ân’da Ya’kūb Peygamber’in oğullarına ettiği vasiyetin aynı olması da gerçekten 

etkileyicidir. Sanki Yaratılış Kitabı’nda geçmeyen bu ifadeler Kur’ân’da 

tamamlanmış gibidir: 

 

Ya’kūb son nefesini vermeden önce evlatlarını başına toplayıp, “Ben ölüp gittikten 

sonra kime kulluk/ibadet edeceksiniz?” diye sorduğu, evlatlarının da, “Biz hem senin 

hem de ataların İbrâhim, İsmâil ve İshak’ın tanrısı olan o bir tek tanrıya kulluk 

edeceğiz.” diye karşılık verdiği zaman…1464 

 

Ya’kūb’un vasiyetinden çıkan bir diğer önemli nokta ise, monoteizmin temsilcileri 

olarak toplum seçilen İsrâiloğulları’nın önderliğini kim yapacağı meselesidir. Diğer 

bir değişle seçilmiş toplumun seçilmiş yöneticisi kimdir? Şayet bu sorunun cevabı 

Tora’da aranırsa ilk cevabın Yûsuf olduğu muhakkaktır. Çünkü yukarıdaki 

beyanlarda Yûsuf’un açıkça seçildiğini gösteren ibarelere yer vermiştik. Peki, 

Yehuda’nın da seçildiğiyle ilgili ifadeleri neye yormamız gerekir? Çünkü Ya’kūb’un 

evliliğiyle başlayan Lea ve Rahel rekabeti arasında seçilmişliğin karmaşık bir süreçte 

bu iki kadının da iki oğlu arasında gidip geldiği görülür: Yehuda ve Yûsuf.1465 Bu iki 

isim, sadece kuzey ve güney krallıklarının ataları değil aynı zamanda seçilmişliğin de 

devam ettiği kişilerdir. Bu noktada J, Yehuda’nın seçilmişliğine vurgu yapar. Zaten 

Tora metni hususiylet J’nin elinde şekillenmiş bir metindir. İsrâil Krallığının 

dağılmasıyla ilahî ahdin tek temsilcisi olarak kalan Yehuda’da şekillenen J metni, 

Ya’kūb’un hayat hikayesi üzerinden bize bir seçilmişlik tablosu çizer. Bu tabloda 

Rahel’in ölümüyle Lea’nın evin hanımlığını ele geçirmiş hatta Rahel yerine 

Ya’kūb’la aynı kabri paylaşmıştır. Çizilen bu tablo, J’nin gelecekte Kuzey İsrâil 

krallığının yok olmasıyla seçilmişlik mirasına Yehuda krallığının konacağına verdiği 

bir mesaj olarak anlaşılabilir. Hâlbuki E’nin vurgusu tamamen Yûsuf üzerinde 

toplanır. E’nin vurgusu Yûsuf’un rüyaları, Ya’kūb’un kutsama ifadeleriyle gayet 

                                                 
1464 Bakara, 2/133. 
1465 Zakovitch, s. 75. 



 226

nettir. Aynı zamanda Yûsuf’un seçilmişliği nadiren de olsa Tanah’ın satır araları 

arasına sıkıştırılır: “Ya’kūb Evi ateş, Yûsuf Evi alev olacak; Esav evi ise saman çöpü! 

Onlarla tutuşacak; yanıp tükenecek ve Esav Evi’nden arta kalan kimse olmayacak. 

Çünkü Tanrı konuştu!” 1466 Belki onun seçilmişliğini açıkça dillendiren tek metin 

Zohar’dır. Bu metin açıkça Ya’kūb’u tamamlayan ve onun mirasını devralan Asıl 

Nur’un (Sfirah of Yesod) Yûsuf olduğunu. Kısaca o Tanrısal ahdi/Seçilmişliği 

tamamlayan son parçadır.1467 Fakat onun dışında hemen hemen bütün rabbinik 

metinlerde İsrâiloğulları’nın seçilen evladının Yehuda olarak gösterildiğini söylemek 

abartılı olmaz.  

 

Harita 7: On İki Kabile ve Antik İsrail’de Konumlandırılışları  

 

                                                 
1466 Ovadya, 1:18. 
1467 Zohar: Vayetze, V, 24/239. 



 227

 

Eğer seçilmişlik bir zincirle ifade edilecekse biz bunu Yahudilik içerisinde iki 

şekilde gösterebiliriz: 

Sam→ İbrâhim→ İshak →Ya’k ūb →Yûsuf →Efraim-Menasse  

Aynı çizelgeyi tarihî perspektifte İsrâiloğulları’nın ikiye bölünmesi, İsrâil 

Krallığının çöküşü ve Yehuda’nın tek kalmasıyla Tanah ve Talmud merkezli 

oluşturulan seçilmişlik olarak çizmek de mümkündür: 

Sam→ İbrâhim→ İshak→ Ya’kūb→ Yehuda-Levi 

Sözün özü Yahudi tarihinde seçilmişlik, ilahî ahdın ilk Atalar tarafından 

aktarılmasının ardından boyut değiştirmiş ve sadece siyasi üstünlüğe işaret eden dinî 

bir algı olarak hizmet görmüştür. Halbuki seçilmişliğin siyasi boyutu, sadece 

monoteizmi temsil eden yeryüzündeki tek ulusun Tanrı ahdinin yerine getirilmesinde 

sadece bir araç görevi görüyordu. Fakat Seçilmişlikte siyasetin amaç konumuna 

yükseltilmesi, İsrâiloğulları’nın siyasi kaygılarla bölünümesine, ilahî ahdin 

unutularak önce İsrâil sonra da Yehuda Krallıklarının unutarak putperestliğe 

yönelmesine ve sürgünle cezalandırılmalarına sebep oldu. Oysa siyaseti bir araç 

olarak düşündüğümüzde Ya’kūb’un seçilmişliği neden Yehuda’ya değil de Yûsuf’a 

verdiği daha net ortaya çıkar. Başka deyişle Tanrı, şartlar gereği İsrâiloğulları’nda 

siyasi bakımdan eli güçlü ve yüreği inançlı kişiyi seçmiş ve onu ulusunun temsilcisi 

yapmıştır. Bu kimi zaman Yûsuf, kimi zaman Bünyamin kabilesinden Saul, kimi 

zaman da Yehuda kabilesinden Dâvûd olmuştur. Bu bakımdan yapılması gereken, 

seçilmişliği asla değişmeyen bir soy çizelgesi olarak görerek kutsal metinlere ve 

rivayetlere söyletmek değil, tarihî şartları iyi okuyarak bunun üzerinden yeni bir 

seçilmişlik algısı oluşturmak olacaktır. 

 

4.2.4. Ya’kūb’un Vefatı 

 

Ya’kūb oğullarına son direktiflerini verdikten sonra, “Ben halkıma 

katılıyorum” diyerek 147 yaşında iken hayata gözlerini yumdu.1468 Ya’kūb, şu 

hayatta acı adına çekilecek ne cefa, mutluluk adına tadılacak hangi duygu ve bir 

                                                 
1468 Yaratılış, 49: 29. 



 228

Ata’nın halkına örnek olmak için yapılacak ne varsa hepsini tamamlayarak gitti.1469 

O, huzur verici bir ışıkla göklere Tanrı’nın katına çekildi ve orada ataları İbrâhim ve 

İshak’ın yanına katıldı.1470 Yûsuf, Ya’kūb’un diğer oğulları ve bütün aile efradı onun 

başına toplanarak içli içli ağladılar.1471  

Ya’kūb’un ölmeden önceki tek arzusu daha önce belirttiğimiz gibi aile 

kabristanı olan Makpela Mağarası’na gömülmekti.1472 Modern yorumlar Ya’kūb’un 

bu arzusunu dile getiren pasukları, P metninin eseri olarak kabul eder.1473 Zira kutsal 

topraklardaki dinî kurumsallaşmayı sağlayan onlar ve yazdıkları metinlerdir. Apokrif 

eserlerde ise onun Tanrı katına çekildikten sonra gömülme talimatını vermek üzere 

yeniden yeryüzüne indiği belirtilir. Sonra Ya’kūb’un ruhunu yeniden yukarı çekmek 

için Tanrı başmelekler Mikâile ve Cebrâil ile beraber yeryüzünü inmiş ve onun ruhu 

cennete taşımıştır.1474 

Zakovitch bundan farklı olarak Ya’kūb’un Hebron’a değil Şekem’e 

gömülmüş olabileceğini vurgular. Onun en büyük tezi, babasını gömme hususunda 

Yûsuf’un Firavun’dan izin alırken “Beni Ken’an ülkesinde kendi kazmış olduğum 

mezarıma göm” şeklindeki beyandır. Zakovitch Ya’kūb’un kendi kazdığı mezarın, 

onun Şekem’e ilk girdiğinde satın aldığı arazi olabileceğini söyler. Zaten gelecekte 

de Yûsuf, babasının kendisine miras bıraktığı Şekem’e gömülecektir.1475 Tora’daki 

Makpela Mağarası’yla ilgili pasuklara net olarak aykırı olan bu görüş, şayet 

Ya’kūb’un fethettiği ve davasını ilk olarak başlattığı bölgenin Şekem olması, 

sonradan Yûsuf’a burayı miras bırakması ve Yûsuf’a olan tutkulu sevgisi dolayısıyla 

dikkate alınması gereken bir nottu. 

Yûsuf, Mısır uygulamalarına uygun olarak babasının bedenini mumyalatmış. 

Mumyalama işlemi 40 gün sürmüş ve toplamda Mısır’da 70 gün boyunca Ya’kūb 

için yas tutulmuştur. Ardından Ya’kūb’un bedeni Ken’an topraklarında gömülmek 

üzere Firavun’un da katıldığı büyük bir kortej eşliğinde Mısır’dan yola çıktı.1476 

Rivayetlerde Ken’an topraklarında Ya’kūb’un tabutunu Esav, İsmâil ve Ketura’nın 

                                                 
1469 Tora ve Aftara, I, 412. 
1470 “Jacob”, Testaments of the Three Patriarchs, 5/10-11. 
1471 Sefer Ha Yashar, 56/40. 
1472 Yaratılış, 49: 29-32. 
1473 The Interpreter’s Bible , I, 823. 
1474 “Jacob”, Testaments of the Three Patriarchs, 5/12-13.  
1475 Ayrıntılar için bkz; Zakovitch, s. 178. 
1476 Yaratılış, 50/2-7. 



 229

oğullarının karşıladığı1477 ve kalabalıktan cenaze töreninin böğürtlen sarmaşığıyla 

örtülmüş harman yeri kadar yoğun ve karışık olduğu belirtilir.1478 Bu betimleme, Ata 

Ya’kūb’un cenazesinin hem çok yoğun hem de çok farklı toplumları kapsayacak 

kadar kalabalık bir tören için gömüldüğünün göstergesidir. Mısır’dan Ken’an 

topraklarına kadar onun vefat ettiğini öğrenen herkes yas tutmuş1479, tabutunu 63 kral 

omuzlamıştır1480 hatta bir rivayete göre onun cenaze törenine 5040 insan 

katılmıştır.1481 Ya’kūb’un cenazesine bu kadar ilginin olmasının sebebi, onun Mısır’a 

gitmesiyle iki yıl içinde kıtlığın son bulması ve Firavun’un ona duyduğu derin saygı 

olarak ifade edilir.1482 Başka rivayetlerde ise, Esav ve oğullarının Ya’kūb’un 

Makpela Mağarasına gömülme hususunda olay çıkardıkları hatta boyutun neredeyse 

çatışma meselesi haline getirildiği de kaydedilir.1483 

Yahudi toplumunun Ya’kūb’u diğer atalardan çok daha farklı bir konuma 

koyduğunun en güzel ifadesi, Talmud’da R. Yohanan’ın “Atamız Ya’kūb ölmedi!” 

şeklindeki beyanıdır. R. Yohanan bu görüşüne şu pasuğu delil gösterir: “Korkma ey 

kulum Ya’kūb! Yılma Ey İsrâil” diyor Rab. “Çünkü seni uzak yerlerden, soyunu 

sürgün edildiği ülkeden kurtaracağım. Ya’kūb yine huzur ve güvenlik içinde olacak, 

kimse onu korkutmayacak. Çünkü ben seninleyim” diyor Rab.”1484 

Peygamber Yeremya’nın bu sözleri Ya’kūb’un şahsında İsrâil toplumuna 

söylenmiştir. Talmud, İsrâil yeryüzündeki varlığını, Ya’kūb’un varlığının göstergesi 

olarak anlamıştır. Çünkü onun vefatı Tora’da “halkına katılma” olarak geçmiştir.1485 

Tutkulu bir insan olan Ya’kūb, dünya hayatına tutkulu isteklerle başladı. O, 

büyük bir tutkuyla seçilerek ilahî ahdi omuzlamak istedi. Adını lekeleme pahasına 

istediği bu şeyi Tanrı geri çevirmedi ve onu kutsadı. O yine aynı tutkuyla Rahel’i 

sevdi, onun için 14 yıl şikâyet etmeden Laban’a hizmet etti. Ya’kūb’un diğer bir 

tutkusu sevdiği kadından çocuk sahibi olmaktı. Lea’dan o kadar oğlu olmasına 

rağmen hiçbir evladını Yûsuf kadar sevmedi. Ya’kūb’un son tutkusu ilahî 

seçilmişlikti. Bunun için korkularıyla yüzleşti, hatalarını düzeltti ve sakat kalma 
                                                 
1477 Sefer Ha Yashar, 56/47-48. 
1478 Sotah, II, 12b. 
1479 “Jacob”, Testaments of the Three Patriarchs, 6/7-11. 
1480 Sotah, II, 12b; Josephus, II, 7/1. 
1481 PRE, 39/53b, s. 309. 
1482 Tora ve Aftara, I, 414. 
1483 Sotah, II, 12b; Sefer Ha Yashar, 56/51-56; Tora ve Aftara, I, 416. 
1484 Yeremya, 30: 10-11. 
1485 Taanith, 5b. 



 230

pahasına Tanrı’nın karşısına çıkardığı rakibi yenerek Beytel’de İsrâil olmaya hak 

kazandı. Tutkuları için takıntılı denecek kadar savaşan Ya’kūb aslında istediği her 

şeye kavuştu. Fakat bunlardan hiçbir ona lutfedilmedi. Bedelleri çok ağır oldu. 

Ya’kūb tutkuları, takıntıları ve davası için yaşanabilecek bütün acıları çekti. Yani o, 

verdiği inanılmaz yaşam savaşıyla seçilmiş bir toplumun atası olmayı hak etti. 

Bundan dolayıdır ki, Firavun’un “şu koca ömürde neler görüp neler geçirdin?” 

şeklindeki sorusuna1486 Ya’kūb, “Hayattaki yolculuğum 130 yıl sürdü. Yaşantımın 

günleri oldukça az ve zor oldu. Babalarımın hayat içindeki yolculuklarında 

yaşadıkları kadar uzun yaşamadım”1487 şeklinde mütevazı fakat bir o kadar da 

anlamlı bir cevap vermiştir. 

 

                                                 
1486 Tora çevirisinde “Kaç yaşındasın?” şeklinde çevrilen bu sorunun tam Türkçe karşılığı, “Hayatının 
yıllarının günleri ne kadardır?” şeklinde olduğu için böyle bir anlamı uygun gördük. Bkz; Yaratılış, 
47: 8. 
1487 Yaratılış, 47: 9. 



 231

 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

İSLÂM KAYNAKLARINDA YA’K ŪB PEYGAMBER 

 

5.1. YA’KŪB PEYGAMBER’ İN HAYATI 

 

İslâm geleneğinde Ya’kūb, hem bir peygamber hem de İsrâiloğulları’nı kuran 

üç atadan biri kabul edilir. Aynı zamanda o, İsrâiloğulları’nın isim babasıdır.1488 

Kur’ân-ı Kerîm açısından Hz. Ya’kūb’u önemli kılan husus, ulu’l-‘azm peygamberler 

Hz. İbrâhim ve Hz. Mûsa arasındaki biyografik, tarihî ve coğrafi geçişi sağlayan kişi 

olmasıdır. Çünkü o, Hz. İbrâhim’in yerleşmeye başladığı Ken’an topraklarında 

doğmuş ve Hz. Mûsa’nın İsrâiloğullarını çıkardığı Mısır’da vefat ederek İsrâil 

soyunun temelini atmıştır. Diğer yandan Yahudilerin dinî ve etnik kodlarının ve 

Kur’ân’daki Yahudilerle ilgili birçok âyetin anlaşılmasında Hz. Ya’kūb kilit rol 

oynar.1489  

Ya’kūb Peygamber’in tüm hayatı hakkında Kur’ân’da doyurucu bilgi 

bulunmadığından, İslâm kaynaklarındaki bilgiler İsrâiliyyât kaynaklıdır. Özellikle 

tarih kaynaklarında İsrâiliyyâta bağlı olarak anlatılan bilgilerin Tevrat ile yakın 

benzerlik taşıdığı görülür. Diğer yandan Kur’ân’da bahsedilen Ya’kūb hakkındaki 

bilgiler genellikle tevhid perspektifine bağlı olarak mücmel şekilde verilmiş ve 

Tevrat’ta onunla ilgili anlatılan olumsuz beyanlara yer verilmemiştir.1490 

Kur’ân-ı Kerîm’de Ya’kūb Peygamber’in adı genellikle İsrâiloğullarının atası 

olarak kırk dört; şahsına münhasıran on altı1491, İsrâil olarak da iki yerde1492 

geçer.1493 Bu âyetlerin temel örgüsü, Ya’kūb Peygamber’in fazileti1494, Ya’kūb ve 

babası İshak’ın İbrâhîm’e müjdelenmesi1495, ata peygamberlerin (İbrâhim, İshak ve 

                                                 
1488 Ömer Faruk Harman, “Ya’kūb”, DİA, Ankara 2013, XLIII, 274. 
1489 Cengiz Duman, “Peygamber Kıssaları: Hz. Yakub’un Kişili ği ve Şeceresi”, Haksöz Dergisi, Sayı: 
228, Mart 2010, s. 1. 
1490Duman, Haksöz, s. 1;  Cengiz Duman, “Yakup Peygamber Kıssası ve Anakronizm”, 
http://www.fikribeyan.net/2104_Yakup-Peygamber-Kissasi-ve-Anakronizm-Cengiz-Duman.html, 
2011, s. 4 (10.06.2014). 
1491 Bakara, 2/132-133, 136, 140; Âl-i İmrân, 3/84; Nisâ, 4/163; En’âm, 6/84; Hûd, 11/71; Yûsuf, 
12/6, 38; Meryem, 19/6, 49; Enbiyâ, 21/72; Ankebût, 29/27; Sâd, 38/45. 
1492 Âl-i İmrân, 3/93; Meryem, 19/58;  
1493 Harman, XLIII, 275. 
1494 Sâd, 38/45. 
1495 En’âm, 6/84; Hûd, 11/71; Meryem, 19/49; Enbiyâ, 21/72; Ankebût, 29/27. 



 232

Ya’kūb) dini1496, Yûsuf kıssası, Ya’kūb’un ölüm döşeğinde oğullarına verdiği 

tavsiye1497 ve onun kendine yasak kıldığı şeylerin Yahudi şeriatındaki yeri1498 gibi 

konulardır. Ya’kūb Peygamber’in bütün hayatı Kur’ân’da anlatılmadığından, ona 

dair bilgiler genellikle Yûsuf Suresi’nde bulunur. Bu sebepten onun adı, hayatı ve 

peygamberliği hakkındaki bilgiler, Yahudi literatüründen alınmıştır.  

İslâm kaynaklarında künyesi Ya’kūb b. İshâk b. İbrâhim olan Ya’kūb 

Peygamber’in annesi Refakâ bint Sebû’île/Betû’île (Batevil) olarak anılır.1499 

Rivayetlere göre Hz. İshak’ın 100 yaşında iken, o âna kadar kısır olan karısı Refakâ 

hamile kalır ve sonunda ikiz erkek doğurur.1500 Çocuklardan Romalıların atası olan 

ilkine Ays/Is, adı verilir. Ayrıca rivayetlerde onun Hz. İsmâil’in kızıyla evlenerek 

bereketli bir soya sahip olduğu de geçer.1501 Taberî Ays’ın, başta Yunan, Roma ve 

Üşpan1502 olmak üzere sarışın kavimlerin atası olduğunu belirtir.1503 İshak’ın ikinci 

oğlu Ya’kūb ise, İshak’ın yerine geçecek ve İsrâiloğulları’na ata olacak kişidir.1504  

İslâm kaynaklarındaki Ya’kūb Peygamber’in doğumu ve isimlendirilmesine 

ili şkin beyanlar Yahudi literatüründekilerle büyük oranda uyuşur. Benzer şekilde 

Ya’kūb, doğarken ikiz kardeşi Ays’ın topuğunu tuttuğu için bu adı almıştır.1505 

Taberî’ye göre Ays adı “isyan etmek” anlamındaki aṣâ (FG,) kökünden türeyerek 

Ayṣ (H<,) olmuştur. Çünkü Ays ilk doğan olmak için ana karnında Ya’kūb’la 

mücadele etmiş ve eğer önceliği kendisine vermezse annesini öldüreceğini 

söyleyerek Ya’kūb’u tehdit etmiştir.1506 Başka bir rivayette, “Ya’kūb” adının ona, 

Allah’ın emir ve yasaklarına riayet etmesi sebebiyle verildiği belirtilir. “Ya’k ūb” 

                                                 
1496 Âl-i İmrân, 3/84; Yûsuf, 12/38; Meryem, 19/6. 
1497 Bakara, 2/132-133, 136, 140. 
1498 Âl-i İmrân, 3/93. 
1499 Ahmet Suphi Furat, “Ya’kûb/Ya’kūb”, İA, MEB, İstanbul 1986, XIII, 351; Ebû Ca’fer 
Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Milletler ve Hükümdarlar Tarihi , çev. Zâkir Kadirî Ugan-Ahmet 
Temir, MEB, İstanbul 1991, I, 435; Ebû’l-Fidâ İsmâ’îl b. Ömer İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 
nşr. Abdullah b. Abdulmuhsin et-Turkî, Hicr, trs., I, 447; M. Asım Köksal, Peygamberler Tarihi, 
TDV Yayınları, Ankara 1989, I, 263. 
1500 Taberî, Tarih , I, 435. 
1501 Ahmet Cevdet Paşa, Kısas-ı Enbiyâ ve Tevârih-i Hulefâ, İstanbul 1972, I, 21. 
1502 Üşpanlar, muhtemelen Batı Avrupa halklarına ve günümüz İspanya’sına verilen bir ad olabilir. 
1503 Taberî, Tarih, I, 435. Taberî, Ays’ın soyunun Ya’kūb’dan ayrıldıktan sonra kuzeye ilerleyip Şam’ı 
fethettiğini, oradan Rum üzerine yürüyerek tüm bölgeyi ele geçirdiklerini belirtir. bkz; Taberî, Tarih , 
I, 438-439. 
1504 Cevdet Paşa, I, 21. 
1505 Köksal, I, 263; Harman, XLIII, 275. 
1506 Taberî, Tarih , I, 439-440. 



 233

adının Arapça kökenli olmaması hasebiyle kabul görmeyen bu rivayet1507, yaşar 

kökünden türeyen ve Tanrı’nın dürüst/müttaki kulu anlamına gelen İsrâil adının 

etimolojisiyle uyumludur. Çünkü “Ya’kūb”da içkin olan “hilekâr, ayak kaydıran” 

gibi pejoratif manalar bir peygambere yüklenmek istenmeyeceğinden, İsrâil ve 

Ya’kūb adlarının anlamları birleştirilmi ş olabilir.  

İslâmî kaynaklarda Hz. Ya’kūb, kılsız, pürüzsüz, zayıf ve uzun yapılı bir 

bedene sahip, ağır başlı ve yakışıklı bir kişi olarak tarif edilir.1508 Onun hitabeti 

kardeşi Ays’tan güzel olduğu için toplum içinde dikkat çekmiştir. Babası Hz. İshak 

Ya’kūb’a, Allah’ın onu peygamber olarak seçeceğini ve soyundan birçok peygamber 

çıkaracağını müjdelemiş, bu yüzden hiçbir Ken’anî kadınla evlenmemesi konusunda 

onu uyarmıştır. İshak Peygamber, Ays’ın şerrinden korumak için Hz. Ya’kūb’u 

Harran/Feddan’daki kaynı Leban’ın yanına göndermiş ve onun kızlarından biriyle 

evlenmesini tembihlemiştir.1509 Burada İslâm ulemâsı, ilk doğum ve kutsanma gibi 

Tevrat’ta anlatılan hikâyeleri elemiş ve Ays’ın Ya’kūb’un peşine sırf kıskançlığından 

düştüğü izlenimini vermiştir. Bunun aksine genel tavrın dışında aktarım yapan 

âlimler de vardır. Örneğin İbn Kesîr ve Taberî gibi tarihçiler, Ya’kūb’un hayat 

hikayesinde büyük bir sorunsal olan ilahî kutsanma hikayesini Tevrat’taki hâliyle 

özetleyerek zikretmişlerdir.1510 

Hz. Ya’kūb, Harran yolculuğu esnasında göğe kurulan bir merdivende yukarı 

inip çıkan meleklerin olduğu bir rüya görür. Bu rüyada Allah kendisine seslenerek 

Ken’an topraklarını Ya’kūb’a ve soyuna vereceğini, ona peygamberlik ve kitap 

bahşedeceğini, son olarak kendisini her daim koruyacağını vaad eder.1511 Ya’kūb 

uyanınca kendisine yastık yaptığı taşı oraya dikerek mesheder ve buraya “Allah’ın 

evi/Beytullâh” anlamındaki Beytel (Beyt-Île/IJإ L<8) adını verir. Rivayetlerde burası 

gelecekte Beytü’l-Makdis’in inşa edileceği yer olarak zikredilir.1512 Aslında Tevrat’ta 

yer alan Beytel rivayetini aktaran İslâmî kaynakların, rivayette geçen antropomorfik 

unsurları eleyerek ahitleşmeyi zikrettiği dikkat çeker. 

                                                 
1507 Harman, XLIII, 275. 
1508 Harman, XLIII, 275. 
1509 Taberî, Tarih, I, 436; Köksal, I, 263. 
1510 Taberî, Tarih , I, 439-440; İbn Kesîr, I, 447-448. 
1511 Taberî, Tarih , I, 436-437. 
1512 İbn Kesîr, I, 448; Köksal I, 264. 



 234

Ya’kūb, Harran’a ulaştığında dayısı Laban’ın evine yerleşir. Onu Leyâ ve 

Râhil adında iki kızı vardır. Büyük olan Leyâ’nın gözleri kusurludur, onun küçüğü 

Râhil ise çok güzel bir kızdır. Ya’kūb, dayısıyla Râhil için yedi yıllık bir hizmet 

anlaşması yapar. Yedi yıl dolunca Laban Râhil yerine Leyâ’yı zifaf çadırına sokar ve 

bunun sebebi olarak Harran’da büyük kardeş evlenmeden küçüğün evlendirilmemesi 

geleneğini gösterir. Ya’kūb Râhil için ikinci bir yedi yıl daha çalışarak sonunda 

onunla evlenir. Laban kızlarıyla birlikte Ya’kūb’a iki cariye de verir.1513 Ya’kūb 

Peygamber’in Leyâ’dan Rubil, Yehuza, Şem’un, Lavi, Îsâhar ve Zâbilûn adında altı 

oğlu ve Dînâ adında bir kızı; câriye Bilha’dan Dan ve Yefsâlî; câriye Zilfâ’dan Câd 

ve Eşîra ve Râhil’den de Yûsuf1514 ve Bünyamin adında on üç çocuğu oldu.1515  

Hz. Ya’kūb’un iki kız kardeşle evliliği ve çocukları konusunda farklı 

rivayetler de vardır. Bunlardan birinde, Hz. Ya’kūb’un Leyâ öldükten sonra onun kız 

kardeşi Râhil ile evlendiğini aktarılır.1516 Bu farklılığın sebeplerinden biri hem 

Yahudi hem de İslâm evlilik hukukunda iki kız kardeşle birlikte evlenmenin 

yasaklanmış olması olabilir. Fakat bu noktada Ya’kūb Peygamber döneminde 

bulunmayan iki kız kardeşle evlilik yasağının Musâ şeriatıyla geldiği belirtilir. İbn 

Kesîr, “Ya’kūb masumdur (günah işlememiştir)” der ve bunu Allah’ın istediği zaman 

hükümlerini neshedeceğine bir delil olarak getirir.1517 Rivayet farklılığıyla ilgili bir 

diğer ihtimal de Hz. Yûsuf’un rüyasında gördüğü on bir yıldız, güneş ve aydan 

“ay”ın annesine yorulmasıdır. Âlimlerimiz burada Yûsuf’un annesinin Rahel değil, 

teyzesi ve üvey annesi olan Lea olabileceğini düşünememiş olabilirler. 

Yine başka bir rivayete göre Leyâ dört, câriyeleri altı ve Râhil de iki oğlan 

doğurmuştur.1518 Yani bu son rivayette Tevrat’ta Lea’ya atfedilen iki oğul Naftali ve 

Zevulun, İslâmî Yahudi kaynaklarda Hz. Ya’kūb’un iki cariyesine atfedilmiştir. 

Yahudi kaynaklarda hiçbir şekilde temellendirilemeyen bu görüşün İslâmî bir yorum 

olarak dillendirilmesi, muhtemelen Naftali ve Zevulun’un doğum şekillerine getirilen 
                                                 
1513 Taberî, Tarih , I, 436-437; İbn Kesîr, I, 449. 
1514 Taberî Tarihi’nin Türkçe çevirisinde birçok hata yapılmış ve Yûsuf Peygamber, “Yunus” olarak 
zikredilmiştir. Halbuki orijinal metinde böyle bir hata söz konusu değildir. Ayrıca Ya’kūb 
Peygamber’in iki cariyesi Zilpa ve Bilha da, onun Rahel’den doğan iki kızı şeklinde verilmiştir. 
Karşılaştırmalı bkz; Taberî, Tarih, I, 436; Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Târîhu’t-
Taberî, nşr. Ebû Suheyb el-Kermî, International Ideas Home, Riyad trs., s. 108. 
1515 Taberî, Tarih , I, 436; İbn Kesîr, I, 450. 
1516 Taberî, Tarih , I, 436, 442; Fahreddîn Râzî, Tefsîru’l-Fahri’r-Râzî-Mefâtihu’l- Ğayb, Daru’l-
Fikr, Beyrut 1981XVIII, 94. 
1517 İbn Kesîr, I, 449. 
1518 Köksal, I, 264. 



 235

açıklama olsa gerektir. Zira Tevrat’ta bu iki oğlun doğumu, Rahel ile Lea arasında 

yapılan adamotu pazarlığına dayandırılmıştı. Biz III. Bölüm’de Ya’kūb Peygamber’i 

eşlerinin güdümünde gösteren bu anlatıyı değerlendirmiştik. İslâm teolojisinde 

peygamberlere atfedilen sıfatlar gereği böyle bir değerlendirme mümkün 

olmayacağından, söz konusu iki atanın Lea’dan ziyade cariyelere atfedilmiş olması 

İslâm ulemâsına daha kolay görünmüş olabilir. 

Ya’kūb Peygamber Harran’da yirmi yıl geçirdikten sonra Laban’dan gitmek 

için izin ister. Fakat onu göndermek istemeyen Laban’la aralarında yeni bir anlaşma 

yaparlar. Bu anlaşmaya göre Ya’kūb, Laban’ın sürüsünde az sayıda bulunan benekli 

koyunları alacaktır. Hz. Ya’kūb su gediklerinin önüne kabuğu soyulmuş dallar 

koyarak kendi koyunlarının sayısını kısa bir süre içerisinde artırır ve büyük bir 

zenginlik elde eder. Bu esnada Allah ona anavatanı Ken’an’a dönmesini emreder. 

Ya’kūb  ve hânesi Laban’ın izin vermeyeceğini bildiklerinden gizlice kaçarlar. 1519  

Tevrat’ta Ya’kūb’un Laban’dan kaçarken Râhil’in çaldığı putlar/terafimlerle 

ilgili İslâm kaynaklarında farklı rivayetler aktarılır. İbn Kesîr, Râhil’in giderken 

babasının putlarını çaldığını söylemekle yetinirken1520, Taberî abartılı rivayetler 

aktarır. Buna göre Râhil kaçış esnasında paraları olmadığı için Laban’ın putlarını 

oğlu Yûsuf vasıtasıyla çalmıştır. Amacı ise putları satıp harçlık yapmaktır.1521  

Hz. Ya’kūb Ken’an’a girerken sınırda meleklerle karşılaşır. O, ağabeyi 

Ays’la karşılaşmaya hazırlanmaktadır. Ağabeyinden korkan Ya’kūb, hem ona çeşitli 

hediyeler göndererek gönlünü almaya hem de tedbirli davranarak ailesini onun 

hışmından korumaya çalışır. Ailesini nehrin öte yakasına geçirdikten sonra yalnız 

kalan Ya’kūb’un karşısına insan kılığında bir melek çıkar. Ya’kūb, melekle sabaha 

kadar güreştikten sonra Melek ona İsrâil adını verir ve ortadan kaybolur. Böylece 

Ya’kūb, onun bir melek olduğunu anlar.1522 Tevrat’ta geçen “Sen Tanrı ve insanlarla 

güreşip yendin”1523 ifadesine rağmen İslâm ulemasının bu ibareye atıf bile yapmadan 

Ya’kūb’un rakibinin melek olduğunu belirtmesi, onların hikâyeyi tevhîd ilkesine 

bağlı kalarak sunma gayretinden kaynaklanır. Arapça bakış açısıyla yapılmış bir 

                                                 
1519 İbn Kesîr, I, 450-451. 
1520 İbn Kesîr, I, 450-451. 
1521 Taberî, Tarih , I, 442. 
1522 Taberî, Tarih , I, 438; İbn Kesîr, I, 452-453; Ebî Abdillah Muhammed b. Ahmed el-Kurtubî, el-
Câmi’ li Ahkâmi’l-Kur’ân , thk. Abdullah b. Abdulhasen et-Turkî, Beyrut 2006, V, 203. 
1523 Yaratılış, 32: 29. 



 236

rivayette ise Ya’kūb’a “İsrâil” adı onun ağabeyi Ays’dan saklanarak yaptığı gece 

yolculuğu dolayısıyla verilmiştir.1524 Bu rivayet, Tevrat’taki Ya’kūb-Esav 

hikâyesinin gidişatı düşünüldüğünde mantıklı görünmekle birlikte içerisinde 

kronolojik hata barındırdığı için muteber değildir. Zira Hz. Ya’kūb’un saklanarak 

yaptığı gece yürüyüşü Esav’la karşılaştığı Ken’an sınırında değil, Harran’a kaçtığı 

döneme tekabül eder. 

Ağabeyi Ays’la barıştıktan sonra Ya’kūb bir arazi satın alarak 

Sehîm/Şekem’e yerleşir. Burada bir sunak inşa eder ve adını İsrâil’in Tanrısı Îl/El 

adını verir. İbn Kesîr, yapılan bu sunağın gelecekte Hz. Süleyman’ın inşa edeceği 

Beytü’l-Makdis olduğunu söylemiş ve bu tapınağı Beytel ile eşitlemiştir.1525  

Ulemânın en dikkat çeken yorumu Dina hadisesi sebebiyle Ya’kūb ve 

oğullarının bütün Şekem halkını katletmesine ilişkindir. Her ne kadar ibârenin 

sonuna “En iyisini Allah bilir/Vallâhu a’lem” şeklinde temkin ifadesi eklenmiş olsa 

da, Tevrat’ta bile Hz. Ya’kūb’un kınadığı bu hâdiseyi İslâm âlimlerinin neredeyse 

haklı bulmaları ilginçtir. Çünkü Şekem halkı öncelikle Ya’kūb hânesine keder ve 

utanç getirmiştir. Aynı zamanda onlar putperest kâfirlerdir.1526 

O, yıllar önce rüya görüp sunak yaptığı yerde bir mabed inşa eder ve ona İl 

adını verir. Ardından Habrun’a göçen Ya’kūb, babası İshak ölünce onu ağabeyi Ays 

ile birlikte dedesi İbrâhim’in makamına gömer.1527 Hz. Ya’kūb, babasından sonra 88 

yıl daha yaşayarak 174 yaşında öldü.1528 

Ya’kūb Peygamber hakkında verilen yukarıdaki bilgiler Tevrat’a oldukça 

yakındır. Kur’ân’da bu peygamberin şahsıyla ilgili çok az âyet olması sebebiyle 

İslâm literatürüne giren bu rivayetlerin Yahudi kaynaklı olduğundan şüphe yoktur.  

 

                                                 
1524 Taberî, Tarih , I, 441; Köksal, I, 263. 
1525 İbn Kesîr, I, 453-454. 
1526 İbn Kesîr, I, 454. 
1527 Harman, “Ya’kūb”, XLIII, 275. 
1528 Taberî, Tarih , II, 460. 



 237

5.2. KUR’ÂN-I KERÎM’DE YA’K ŪB PEYGAMBER HAKKINDA GEÇEN 

MESELELER 

 

5.2.5. Ya’k ūb Peygamber’in Fazileti ve Müjdelenmesi 

 

Hz. Ya’kūb, Kur’ân’a göre kendisine vahiy gönderilmiş bir nebîdir1529 ve 

İslâm teolojisinde bir peygamberin sahip olması gerektiğine inanılan nebevî 

nitelikleri haizdir. O, vahiy alıp tebliğ eden, beşerî özelliklere sahip, günah 

işlemekten korunmuş (ismet), sözüne güvenilir (sıdk) ve Allah tarafından seçilerek 

kendi halkına gönderilen bir peygamberdir.1530 Hz. Ya’kūb güçlü irade ve keskin 

zekâsıyla, Kur’ân-ı Kerîm’de hep diğer iki atayla birlikte anılır Bu âyetlerde onun 

Allah katında seçilmişliğinden ve faziletinden şöyle bahsedilir: “İbadette güçlü bir 

irade ve basiret sahibi kullarımız İbrahim, İshak ve Ya’kūb’tan da söz et. Biz onları 

bilhassa ahireti düşünen samimi, ihlâslı kullar kıldık. Şüphesiz onlar bizim katımızda 

hayırlı ve faziletli kimselerdir.”1531 

Müfessirlere göre burada ata peygamberler ve Ya’kūb, tevhîde ittibaları, 

Allah’a itaatte sebatkâr ve dinî hususta da basîret sahibi olmaları sebebiyle muhlis 

olarak anılmışlardır.1532 Râzî bu peygamberlerin Hz. Muhammed’e seçilmişliği, 

davası ve sabrı hususunda örnek olduğunu söyler.1533 Diğer yandan Kurtubî’ye göre 

ata peygamberler İbrâhim, İshak ve Ya’kūb’un Kur’ân’da hep birlikte anılması, 

kurban edilen yani seçilen çocuğun İsmâil değil İshak olduğuna da bir delildir. 

Çünkü onlar kendilerine nimet verilenler/aṣhâbu’n-ni’met’dir. Üstelik onlar âyette 

seçilmişler/muṣtafeyne (;<MNOPQا) olarak da anılmışlardır. Bu, onlara nasip olan 

peygamberlik sayesinde her türlü kir ve hevesten arındırılmalarına yorulmuştur.1534  

Kur’ân’da daha birçok âyette bu üç ata dürüst, erdemli1535 ve muhsin1536 

kullar olarak anılır. Hz. Muhammed de Hz. İbrâhim, İshak, Ya’kūb ve Yûsuf’u 

“Kerîm oğlu, Kerîm oğlu, Kerîm oğlu Kerîm; İbrâhim oğlu, İshak oğlu, Ya’kūb oğlu 
                                                 
1529 Nisâ, 4/163. 
1530 Yusuf Şevki Yavuz, “Peygamber”, DİA, Ankara 2007, XXXIV, 257-261. 
1531 Sâd, 38/45-47. 
1532 Ebu Ca’fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Câmi’u’l-Beyân ‘an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân , Kahire 
2001, XX, 113-114; Kurtubî, XVIII, 225. 
1533 Râzî, XXVI, 216. 
1534 Kurtubî,  XVIII, 224. 
1535 Enbiyâ, 21/72. 
1536 En’âm, 6/84. 



 238

Yûsuf’tur” şeklinde övmüştür.1537 Diğer yandan İfk Hâdisesi’nde Hz. Âişe kendisine 

atılan iftiraya Ya’kūb Peygamber’in “…bana düşen, güzelce sabretmek olsa 

gerektir…”1538 cümlesindeki gibi karşılık vererek Allah’a sığınmıştır.1539 

Özellikle İslâm’da bir peygamber olan Ya’kūb ile Yahudi algısındaki Ata 

Ya’kūb arasında birçok farkın bulunduğunu belirtmek gerekir. İslâm geleneğinde 

peygamberlere yüklenen ismet (günahtan arınmışlık) ve sıdk (doğru sözlülük) gibi 

sıfatlar, Yahudilerin atalara ve peygamberlere atfettiği niteliksiz durumların kabul 

edilmeyerek bazen eserlere dâhi alınmamasına sebep olmuştur. Örneğin İbn Kesîr, 

Hz. Ya’kūb’un Laban’ın iki kız kardeşle birlikte evlenmesi hikâyesini bu minvalde 

ele almıştır. O, aslında Yahudilikte iki kız kardeşle evliliğin yasak olduğunu fakat 

Ya’kūb Peygamber döneminde bu yasağın bulunmadığını “Ya’kūb masumdur 

(günah işlememiştir)” sözleriyle ifade etmiştir.1540 

Diğer yandan Hz. Ya’kūb Müslüman halk edebiyatında ve inançlarında adı en 

çok geçen peygamberlerden biridir. Babasından aldığı kutsamayla yokluktan büyük 

bir zenginliğe kavuşan Ya’kūb, bereket timsali olmuş ve onun duasıyla bir koyunun 

tek batında dört kuzu doğuracağı efsanesi dillendirilmiştir. Bunun yanında onun 

sesinin fersahlarca öteden duyulacak kadar güçlü olduğu, attığı oku çok uzaklara 

gönderecek kadar güçlü olması, dualarıyla dağları yerinden oynatması ve çok 

uzaklardan oğlu Yûsuf’un kokusunu hissetmesi gibi özellikleri dillere destan 

olmuştur. Ayrıca Hz. Ya’kūb divan edebiyatında da gam ve hüznün sembolü haline 

gelmiş, gerek aşkıyla gerekse sabrıyla örnek alınan bir peygamber olmuştur.1541 

 

5.2.6. Yûsuf Kıssasında Ya’kūb Peygamber 

 

Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. Ya’kūb’un hayatına ilişkin en ayrıntılı anlatım Yûsuf 

Suresi’nde yer alır. Fakat burada Yûsuf karakteri öne geçirildiği için Hz. Ya’kūb 

arka planda kalır. Bu sebeple biz Kur’ân’da Ya’kūb Peygamber’i, oğlu Hz. Yûsuf 

üzerinden okuruz. 

                                                 
1537 Buhârî, “Tefsîr”, 1, 4688. 
1538 Yûsuf, 12/18. 
1539 Buhârî, “Tefsîr”, 3, 2593. 
1540 İbn Kesîr, I, 449. 
1541 Mustafa Uzun, “Ya’kūb”, DİA, Ankara 2013, XLIII, 276. 



 239

Farklı rivayetlere göre hicret esnasında1542 veya bi’setin 8-10. yılları arasında 

nâzil olan Yûsuf Suresi/kıssası bütünüyle mekkîdir ve tekrarlanmadan tek bir surede 

biten tek hikâyedir.1543 Kıssa, Yahudilerin Hz. Muhammed’e Hz. Yûsuf ve 

İsrâiloğulları’nın Mısır’a neden geçtiğini sormaları üzerine nâzil olmuştur.1544 

Elmalı’lı, “…Yûsuf ve kardeşlerinin kıssasında nice ibretler vardır; fakat bunu 

anlayacak olanlar, gerçeğin peşinde koşan kimselerdir” âyetini bu rivayetin bir 

göstergesi kabul eder.1545 Daha ilginç bir rivayette sahabenin Mekke’nin ızdırabından 

bıkarak Hz. Peygamber’e kendilerine moral verecek bir şey anlatması talebiyle 

gelmeleri üzerine, onlara Kur’ân’ın eşsizliğini anlatan âyetlerin indirildiği 

belirtilir.1546 Fakat sonunda ashab iyice bunalıp Hz. Peygamber’e “Ya Rasulullâh 

bize Kur’ân’ın faziletinden başka bir şey anlatsan olmaz mı?!” şeklinde cüretkâr bir 

taleple gelince, Yûsuf Suresi nâzil olmuştur.1547 Şayet Mekke’de Müslümanların Ehli 

Kitab’la değil zâlim müşriklerle muhatap olduğu düşünülürse, ikinci rivayetin daha 

isabetli olduğu görülür. Ayrıca Mekke’nin bunaltıcı ortamının sahabedeki psikolojik 

baskısı düşünülünce, verilen tepkinin ne kadar insanî olduğu ve Yûsuf Suresi’nin 

onlara nasıl moral aşıladığı daha iyi anlaşılır. 

Yûsuf Suresi’nde, Hz. Ya’kūb, Yûsuf ve kardeşlerinin hikâyesinde, 

kıskançlık, nefret, aşk, şehvet, evlat acısı, hasret vb. gibi insan psikolojisini sarsan 

duygular edebî bir üslupla tasvir edilir. Üzüntüleri, sevinçleri, intikam hırsları ve 

aşklarıyla peygamberlerin insanüstü varlıklar değil, nihayetinde birer insan oldukları 

işlenir. Böylelikle onların mucizelerle değil, beşerî ihtiraslarını yenerek bileklerinin 

hakkıyla davalarını yürüttükleri açıklanır.1548 Bu sebepten Yûsuf kıssası Kur’ân’da 

“kıssaların en güzeli/ahsene’l-kasasi” 1549 olarak anılır. Bu ibâre âlimlerce çok farklı 

şekillerde yorumlanmıştır. Kimine göre ahsene’l-kasas, “geçmiş zamanlarda vukû 

bulmuş en güzel olaylar bütünü”, kiminlerine göre “en doğru kıssa” anlamına 

                                                 
1542 Elmalı’lı M. Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili , Eser Neşr. 1979, IV, 2841. 
1543 Ömer Faruk Harman, “Yûsuf”, DİA, Ankara 2013, LXIV, 1; Bekir Topaloğlu, “Yûsuf Sûresi”, 
DİA, Ankara 2013, LXIV, 28. 
1544 Kurtubî, XI, 240. 
1545 Elmalı’lı, IV, 2841. 
1546 Bu âyetlerin Yûsuf 12/1-2 ve Zümer 39/23. âyetler olduğu rivayet edilir.  
1547 Ebû’l-Hasen Alî b. Ahmed el-Vâhidî, Esbâbü’n-Nüzûl, nşr. Mâhir Yâsin el-Fahd, Dâru’l-
Meymân, Riyad 2005, s. 449-450; Taberî, Tefsîr, XIII, 8; Râzî, XVIII, 86; Elmalı’lı, IV, 2841. 
1548 Zeynüddîn Ahmed b. Ahmed b. Abdillatîf ez-Zebîdî, Sahîh-i Buhârî Muhtasarı Tecrîd-i Sarîh 
Tercemesi ve Şerhi, çev. Kâmil Miras, Ankara 1980, IX, 141. 
1549 Yûsuf, 12/3. 



 240

gelir.1550 Kurtubî Kur’ân’daki hiçbir kıssanın, Yûsuf kıssası kadar ibret, hikmet, bilgi 

ve sevgiyi içermediğini belirterek bu ismin verildiğini belirtir.1551 Elmalı’lı ise, bu 

kıssanın anlatım tarzı ve muhtevası bakımından şehname gibi kaleme alınan 

efsaneleri andırdığını söyler.1552 Ayrıca Yûsuf Suresi’nde Ya’kūb hânesinde yaşanan 

ibretlik aile faciasının ilahî adaletle son bulması, bu sureyi ahsene’l-kasas yapar. 

Kısaca Yûsuf kıssası, Allah’ın takdirini iyi veya kötü yönde hiç kimsenin 

değiştiremeyeceğini anlatan beliğ bir suredir.1553 Bu yorum, Batılıların Ya’kūb 

hikâyesini Ya’kūb’un hikâyesi, zamanın hikâyesidir1554 şeklindeki açıklamalarıyla 

benzerlik taşır. 

Ya’kūb Peygamber, Yûsuf kıssasında hayatının son aşamasını yaşayan Ata 

İsrâil olarak karşımıza çıkar. Bu sebeple Kur’ân’daki Ya’kūb’un, Tevrat’takinden 

çok farklı bir karakter olduğunu belirtmek gerekir. Bizce bu fark, iki kitaptaki üslup 

farkından ziyade, Kur’ân’da Hz. Ya’kūb’un en durulmuş ve olgun döneminin 

anlatılmasından kaynaklanır. İki kutsal kitap arasındaki farkı anlamak için Tevrat ve 

Kur’ân’daki Yûsuf hikâyesinin bazı noktalarına bakmak yeterlidir: 

1. Tevrat’ta Yûsuf gördüğü rüyaları babası ve ağabeylerine anlattığında 

Ya’kūb, “Ne biçim bir rüya bu gördüğün? Ne yani ben annen ve kardeşlerin, gelip 

önünde yere kadar eğilecek miyiz?”1555 diyerek tepki gösterirken; Kur’ân’daki 

Ya’kūb, “Canım oğlum! Bu rüyanı kardeşlerine anlatma. Olur ki kıskançlık edip sana 

bir kötülük yapmaya kalkışırlar…”1556 diyerek oğlu Yûsuf’a tatlı dille yol gösterir.  

2. Tevrat’ta Ya’kūb, Yûsuf’u kendi rızasıyla ağabeylerinin yanına 

gönderirken; Kur’ân’da Ya’kūb’un bu konuda çok ayak dirediği ve sonunda buna 

mecbur kaldığı anlaşılır.1557 

Peki, bu farklılık nereden kaynaklanıyor olabilir? 

Aslında Ya’kūb-Yûsuf kıssası sadece Tevrat veya Kur’ân’dan okunduğunda 

böylesi tezatların doğması gayet doğaldır. Çünkü bu durumda hem Tevrat hem de 

Kur’ân’daki Ya’kūb, sadece kendi konteksi içerisinde düşünülmüş olur. Bunun 

                                                 
1550 Topaloğlu, XLIV, 28. 
1551 Kurtubî, XI, 243-244. 
1552 Elmalı’lı, IV, 2842. 
1553 Râzî, XVIII, 87. 
1554 Eigen, s. 277-280. 
1555 Yaratılış, 37: 10. 
1556 Yûsuf, 12/5. 
1557 Yûsuf, 12/11-13. 



 241

sebebi Müslümanların Tevrat’ı muharref kabul etmeleri, Yahudilerin de 

İsrâiloğulları’ndan gelmeyen peygamberlerin vahiylerine itibar etmemesi olsa 

gerektir. Bu zıt iki bakış açısı iki kutsal kitaptaki ortak hikâyelerin anlaşılamama 

hatta daha kötüsü yanlış anlaşılmasına sebep olmuştur. Bu sebeple geçmişte İslâm 

ulemâsının yaptığı gibi karşılaştırmalı çalışmalarla boşlukları doldurmak yerinde 

olacaktır. Bir öneri olarak biz, her iki kitaptaki hikâyeyi birleştirerek açıklamaya 

çalışacağız.  

İlk olarak Kur’ân’da oğlu Yûsuf’u diğer oğullarından ayıracak kadar seven 

Ya’kūb motifinin sebeplerini anlamak gerekir. Hz. Ya’kūb’un Yûsuf’a olan bu 

düşkünlüğünün sebebi nedir? İslâm ulemâsı bu soruya genellikle, Yûsuf ve 

Bünyamin’in annelerinin küçükken ölmüş olmaları, onların ağabeylerinden daha çok 

babalarına riayet ediyor oluşları ve insanın peygamber dahi olsa kalbine 

hükmedemeyeceği şeklinde cevap vermişlerdir.1558 Biz de bu tutkulu sevgiyi 

anlamak için Tevrat’ta Yûsuf’un kuyuya atılmasından önceki olaylara kısaca göz 

atacağız.  

Ya’kūb Peygamber’in Yûsuf’a olan sevgisinin temelinde ilk olarak, onun 

Yûsuf’un annesi Rahel’e duyduğu büyük aşk yatar. Hatırlanırsa Ya’kūb bu aşk 

uğruna dayısı Laban’a on dört yıl hizmet etmişti. Rahel ve Ya’kūb’un aşkları ailede o 

kadar huzursuzluğa yol açtı ki, bu yüzden ablası Lea kısırlığını bahane ederek sürekli 

Rahel’i küçük düşürmeye çalıştı.  

Ya’kūb’un sevgisi ikinci olarak Yûsuf’un çok geç doğumunda aranmalıdır. 

Yûsuf doğana kadar sürekli ezilen Rahel, onun doğumuyla evin gözdesi hâline gelir. 

Ayrıca –önceki bölümlerde aktardığımız gibi- Yûsuf’un doğumuyla ilginç bir şekilde 

Ya’kūb yeniden Ken’an’a çağrılır1559 veya bu doğum ona dönüş konusunda cesaret 

verir.1560 Bundan dolayıdır ki Yahudi bilginler Yûsuf’un doğumunu kötülüğün kalesi 

Esav hanesini yıkacak soyun temelinin atılması olarak görürler.1561  

Bir diğer önemli nokta da Ya’kūb’un, sevdiği kadın Rahel’in zamansız 

ölümüyle sarsılması1562 ve onun Yûsuf ve Bünyamin’e tutunmasıdır. Özellikle 

                                                 
1558 Râzî, XIII, 95. 
1559 Yaratılış, 31: 3. 
1560 Yaratılış, 30: 25. 
1561 Bkz; Baba Bathra, VIII, 123b; Zohar: Vayetze, V, 24/238; Ginzberg, I, 369; Tora ve Aftara, I, 
228. 
1562 Yaratılış, 35: 18. 



 242

Yûsuf’un Rahel’in ilk doğanı olduğu hesaba katılırsa Ya’kūb’un sevgisinin boyutları 

daha net anlaşılır. 

Bütün bunlara ek olarak bizce en önemli vurgu, Ya’kūb’un ağabeyi Esav 

karşısına çıktığında aile bireylerini yerleştirdiği konumda gizlidir: “Çocukları, Lea, 

Rahel ve iki (kadın) hizmetkar arasında böldü. (Kadın) Hizmetkârlar ve çocuklarını 

en öne, Lea ve çocuklarını onların arkasına, Rahel ve Yûsuf’u ise en arkaya 

yerleştirdi. (O ise) Hepsinin önüne geçti…”1563 

Böyle bir sıralama Hz. Ya’kūb’un kendi hânesinde ayrımcılık uyguladığı 

şeklinde anlaşılabilir, ki bu da normaldir. Bundan dolayı Zakovitch’in, “Ya’kūb’un 

Esav karşısında ailesini konumlandırma şekli, onun ailesi içindeki sevgi ve saygının 

somutlaşmış hâlini gösterir. Yani cariyeler ve onların çocukları Lea’dan daha az 

değerli fakat Rahel ve oğlu Yûsuf hepsinden daha değerlidir. Ya’kūb’un Rahel ve 

Yûsuf’un mutluluğu uğruna diğerlerini tehlikeye atmaya ne kadar hazır olduğunu 

buradan açıkça görebiliriz.”1564 ifadeleri, çağlar sonra bile Ya’kūb’un Yûsuf’a olan 

sevgisinin sorgulanma biçimini gösterir. Bundan mütevellit Ya’kūb’un Rahel ve 

Yûsuf için ailesinde ayrımcılık uygulaması, onun önce Rahel’i sonra da Yûsuf’u 

kaybetmesiyle cezalandırıldığı şeklinde yorumlanmıştır. Fakat söz konusu ataları 

İbrâhim ve İshak’ın ahdini devam ettirmek ve bu ahde uygun bir toplum kurmak 

üzere seçilen Ata Peygamber Ya’kūb olunca, bu yargı, doğru olmakla birlikte 

eksiktir. Acaba Ya’kūb gibi zeki, müttakî ve toplum kurucu bir ata, tek çocuğu için 

tüm ailesini harcayacak kadar düşüncesiz miydi? Ya da o, Yûsuf’u en arkaya 

koymakla başka bir şeyi mi korumayı hedefliyordu? Bu sorunun cevabı, hem Tevrat 

hem de Kur’ân’da ısrarla vurgulanan Yûsuf’un rüyalarında aranmalıdır:  

 

Yûsuf bir rüya gördü. Kardeşlerine anlatınca ondan daha da çok nefret ettiler. Onlara 

“Şu gördüğüm rüyayı bir dinleyin” demişti. “Tarlanın ortasında demet bağlıyorduk. 

Birden benim demedim kalktı ve dimdik durdu. Sizin demetleriniz ise onu çevrelediler 

ve benim demedime doğru eğildiler.” Kardeşleri ona “Bizim kralımız mı olacaksın 

yani?” dediler. “Bizim üzerimizde hâkimiyet mi kuracaksın?” Rüyaları ve sözleri 

sebebiyle ondan daha da çok nefret ettiler. 

                                                 
1563 Yaratılış, 33: 1-3. 
1564 Zakovitch, s. 111. 



 243

Başka bir rüya gördü ve onu kardeşlerine anlattı: “Bakın başka bir rüya gördüm” dedi. 

“Güneş, ay ve on bir yıldız bana doğru eğiliyorlardı”.1565 Babasına ve kardeşlerine 

anlatınca babası onu payladı. Ona “Ne biçim bir rüya bu gördüğün?” dedi. “Ne yani–

ben annen ve kardeşlerin, gelip önünde yere kadar eğilecek miyiz?!” Kardeşleri onu 

kıskanmışlardı; ancak babası [konuyla ilgili] kararını askıya aldı. 1566 

 

Pasuklara dikkat edildiğinde ağabeylerinin Yûsuf’a duydukları kinin altında 

sadece kıskançlık olduğunu söylemek çok zor. Bizce böyle büyük bir nefret ve 

kardeş katli gibi büyük bir suçun çok derin bir sebebi olmalıdır.  

III. Bölümde antik dünyada rüyaların Tanrılarla insanlar arasındaki bir 

iletişim metodu olduğunu açıklamış ve bu algının, temeli antik dünyada atılan tek 

tanrılı dinlerde vahyin bir parçası kabul edildiğini zikretmiştik.1567 Buna binaen 

Ya’kūb Peygamber’e de seçilmişliğin Beytel düşünde verildiği hatırlanırsa1568, 

Yûsuf’un rüyasının ağabeyleri nezdinde ne anlama geldiği ortaya çıkar. Bu rüya, 

onlar için ergen bir delikanlının gördüğü bir rüya değil, gelecekte İbrâhim ve 

İshak’ın ahdinin ve seçilmişliğin Yûsuf’a ve soyuna geçerek diğerlerine hükümran 

olacağını gösteren ilahî bir belgedir.1569  

Hz. Yûsuf’un babasından sonra seçilmişliği ve Ata İbrâhim’in ahdini 

yürütecek soyun temsilcisi olduğu anlaşılınca, her iki kutsal kitapta Ya’kūb’un bir 

birine zıt tepkisi daha net anlaşılır. Kur’ân’daki Ya’kūb, Yûsuf’un rüyasını şöyle 

yorumlar:  

 

Babası Ya’kūb ona şöyle karşılık vermişti: “Canım oğlum! Bu rüyanı kardeşlerine sakın 

anlatma. Olur ki kıskançlık edip sana bir kötülük yapmaya kalkışırlar. Çünkü şeytan 

[kıskançlık duygusu] insan için çok yaman bir düşmandır. Bu rüyandan anlaşıldığı üzere 

rabbin seni seçkin kılacak; yine seni rüyaları yorumlama, olayların gerçek mahiyetlerini 

anlayıp kavrama ilmiyle donatacak ve daha önce ataların İbrahim ve İshak’a lütfettiği 

                                                 
1565 Rüyanın Kur’ân’da geçen versiyonu şu şekildedir: “Babacığım! Ben rüyamda on bir yıldız ile 
güneş ve ayı gördüm. [Ne şekilde gördün dersen,] onların hepsi önümde saygıyla eğiliyorlardı.” 
Yûsuf, 12/4. 
1566 Yaratılış, 37: 5-11. 
1567 Karşılaştırmalı bkz; Zohar: Vayetze, V, 8/50; 11/70. Buhârî, “Ta’bîr”, 1, 2982; 2, 6994; Kurtubî, 
XI, 247-250. 
1568 Bkz; Yaratılış, 28: 13-15. 
1569 Başka bir rivayete göre Yahudiler Hz. Peygamber’in nübüvvetini sınamak için Yûsuf’un 
rüyasında gördüğü on bir yıldızın adlarını sormuşlar, Cebrâil de inerek bu yıldızların adlarını haber 
vermiştir. Bu yıldızların isimleri: Ceribân, Târık, Ziyâl, Kâbis, Amûdân, Felîk, Misbah, Durûh, Furuğ, 
Vesâb ve Zu’l-Kitfeyn’dir. Aslında Yûsuf Kıssası’nın manasıyla pek alakası olmayan bu melek 
isimleri bize Yahudi literatüründe adı geçen 12 baş meleği hatırlatmaktadır. Bkz; Râzî, XVIII, 90. 



 244

nimetini peygamberlikle tamamına erdirdiği gibi sana ve Ya’kūb’un soyuna bahşettiği 

nimeti de aynı şekilde tamamına erdirecektir. Şüphesiz rabbin her şeyi bilen, her şeyi 

yerli yerince edip eyleyendir.”1570 

 

Bu rüya geleceğin bir simgesidir. Kur’ân’da Hz. Ya’kūb, Yûsuf’un rüyasını 

Allah’ın onu seçerek (yectebîke/S<T=UJ) Ata İbrâhim ve İshak’ın seçilmişliğinin 

kendisi üzerinden devam edeceği ve Allah’ın ona toplumsal meselelerle ilgili her 

türlü bilgiyi de öğreteceği şeklinde yorumlar.1571 Bunun aksine; Tevrat’taki Ya’kūb, 

“Ne biçim bir rüya bu gördüğün?” dedi. “Ne yani, ben annen ve kardeşlerin, gelip 

önünde yere kadar eğilecek miyiz?!”1572 diyerek Yûsuf’a açıkça tepki gösterir. 

Yûsuf’u çok sevdiği ve sakındığı halde, paylayarak kendi elleriyle ölüme gönderen 

Ya’kūb’un Yaratılış kitabındaki çelişkisi açıkça ortadadır.1573 Bu çelişki iki şekilde 

yorumlanabilir. Bunlardan ilki Ya’kūb’un tavrının bir çelişki değil, taktik olduğu 

şeklinde olabilir. Çünkü Ya’kūb, oğullarının Yûsuf’a duyduğu nefretin boyutlarını 

iyi bildi ği için1574 onu, “Canım oğlum! Bu rüyanı kardeşlerine sakın anlatma. Olur ki 

kıskançlık edip sana bir kötülük yapmaya kalkışırlar.” şeklinde tembihlemiş fakat 

babasından yüz bulan ve bir de seçileceğini öğrenen toy delikanlı Yûsuf, bu uyarıyı 

kulak ardı ederek ağabeylerine rüyalarını anlatınca; bu kez Ya’kūb göstermelik bir 

azarla onu paylamış olabilir. Bu durumda Tevrat ve Kur’ân’ın ağız birliği yaparak 

ilahî seçilmişlik ve hükümranlığın Yûsuf soyundan devam ettiğini dillendirdikleri 

söylenebilir.  

Yûsuf kıssasıyla ilgili Kur’ân’ın amacına en uygun olan mesele, Yûsuf 

üzerinden Hz. Peygamber’in teselli edilmiş ve müjdelenmiş olmasıdır. Ağabeyleri 

tarafından Mısır’a sürülen Yûsuf’un, ilahî kader uyarınca burada peygamber seçilip 

hükümdar olması gibi, Mekke’deki zulüm sebebiyle Medine’ye hicret etmek zorunda 

kalan Hz. Muhammed de, burada bir peygamber ve devlet başkanı olarak nihai 

zafere ulaşacaktır.1575 Çünkü “Allah dilediğini peygamber olarak seçer” ve bu 

seçilmişliğe engel olmak kimsenin haddi değildir.1576 Bu durumda “kıssaların en 

                                                 
1570 Yûsuf, 12/5-6. 
1571 Râzî, XVIII, 90, 92-93; Kurtubî, XI, 258-259; Elmalı’lı, IV, 2848. 
1572 Yaratılış, 38: 10. 
1573 Zakovitch, s. 154-155. 
1574 Kurtubî, XI, 255. 
1575 Râzi, XVIII, 94; Elmalı’lı, IV, 2840; Topaloğlu, XLIV, 28. 
1576 Kasas, 28/68. 



 245

güzeli” Yûsuf Suresi’nin Hz. Peygamber ve ashabına neden moral aşıladığı daha iyi 

anlaşılır. 

Diğer ihtimal de, Ya’kūb’un tavrının tam bir çelişki olduğu ve bu çelişkinin 

neredeyse Tevrat’ın her yerine yansıyan İsrâil-Yehuda Krallıkları arasındaki siyasi 

gerilimin Ya’kūb hikâyesine de yansımış olabileceğidir. Tevrat’ın baskın kaynakları 

olan J’nin Yehuda, E’nin de İsrâil Krallığına ait olduğunu biliyoruz. Çağımızın bütün 

Tevrat eleştirmenlerinin ittifak ettiği nokta, J’nin E’ye oranla Tevrat’ta baskın 

kaynak olduğudur.1577 Tarihi her zaman galiplerin yazdığından yola çıkarak, Yûsuf 

soyundan gelen Kuzey İsrâil Krallığı çölde kaybolunca Babil sürgünü sonrası, Tevrat 

Yehuda’da şekillenmiş yani İsrâiloğulları tarihini Yehudalılar yazmıştır. Bu sebeple 

Yûsuf kıssasının ısrarla Tevrat ve Kur’ân’da aktarılması, siyasi çıkarlar uğruna 

Yûsuf soyunun ilahî seçilmişliğini elinden alan ve tarihte kaybolmasına göz yuman 

Yehudalılara ağır bir gönderme içerir. Bu durum Hz. Muhammed’in nübüvvetini 

denemek isteyen Yahudilerin, Peygamberimize niçin hususiyetle Yûsuf’un 

hikâyesini sorduğunu1578 ve sure başında “Hâlbuki sen vahye muhatap olmadan önce 

bunlardan habersizdin”1579, sonunda da “Nitekim Yûsuf’un kardeşleri bir araya gelip 

elbirliğiyle ona tuzak kurarlarken sen onların yanında değildin” 1580 âyetlerini de 

açıklamaktadır. 

Bütün bunlar ışığında Yûsuf’un kuyuya atılmasını kardeş katli olarak 

isimlendirmemiz makuldür. Tarihteki meşhur kardeş katli örneklerinden yola çıkarak 

böyle büyük bir günahın sadece tek şey için işlenmeye değer bulunduğu dikkat 

çeker: Atalardan devralınan maddi/manevi miras. Habil-Kabil’den Fatih-Cem 

Sultan’a kadar bütün kardeş katli mevzuunun kökeninde derin bir miras kavgası 

yatar. Bu miras, kimi zaman bir servet kimi zaman da tahttır. Hukuki altyapısı 

sebebiyle Osmanlılarda meşhur olan kardeş katli, tarihte Sasaniler, Roma, Bizans, 

Endülüs Emevileri ve bütün Avrupa’da bilinen bir usul olarak aslında “Taht 

kavgası”nın diğer adıydı.1581 Bu yüzden kanaatimizce Ya’kūb oğullarınının Yûsuf’u 

kuyuya atması, Sara’nın “Bu cariyenin oğlu, mirası oğlumla paylaşmayacak” 

                                                 
1577 Zakovitch, s. 118. 
1578 Râzî, XVIII, 90; Kurtubî, XI, 240. 
1579 Yûsuf, 12/3. 
1580 Yûsuf, 12/102. 
1581 Ekrem Buğra Ekinci, “Osmanlı Hukukunda Kardeş Katli Meselesi”, Prof. Dr. Fikret Eren’e 
Armağan, Yetkin Yay., Ankara 2006, s. 1105. 



 246

şeklindeki sözlerle İsmâil’i kovması1582 ve Rebeka’nın desteğiyle Ya’kūb’un ilahî 

kutsanmayı alması olaylarında beliren seçilmişlik kavgasının, kardeş katline 

dönüşmüş biçiminden başka bir şey değildir. 

3. Son olarak Ata Ya’kūb Tevrat’ta Yûsuf’un kanlı elbisesini görünce 

kederle yasa bürünüp ondan tamamen ümidini kesen ümitsiz bir babayken1583, 

Kur’ân’da Yûsuf’un hayatta olduğuna dair hiçbir zaman ümidini yitirmeyen kederli 

ve fakat pozitif bir babadır. 

Kanaatimizce Tevrat’taki Ya’kūb’u hemen Tanrı’ya güvençsizlikle 

yargılamadan önce, evladının kanlı gömleğini görüp 20 yıl onun cesedine 

ulaşamayan bir babanın ümitle ümitsizlik arasındaki gel-gitli psikolojisini hesaba 

katmak gerekir. Gençliğinde ağabeyinin elbiselerini giyerek babasını kandıran ve 

yıllarca babasına hasret çektiren Ya’kūb düşünülürse, Kur’ân’da “Derken, üzerine 

sahte bir kan sürdükleri Yusuf’un gömleğini getirip gösterdiler. Bunun üzerine 

Yakub, “Yoo!” dedi, “İşin doğrusu şu ki kıskançlık duygularınız size çok kötü bir iş 

yaptırmış. Bu saatten sonra bana düşen, güzelce sabretmek olsa gerektir…”1584 

âyetindeki Ya’kūb’un pozitif fakat kaderini kabullenmiş tavrının sebebi ortaya 

çıkar.1585 Diğer yandan annesinin Harran’a “…birkaç günlüğüne… (yamim 

ahadim/1586”(ימים אחדים gönderdiği Ya’kūb’u göremeden vefat etmesi, Tevrat’ta bu 

acılı babanın Yûsuf’un ardından tuttuğu yasın ve ağlamaktan gözlerine ak 

düşmesinin sebeplerinden biridir. Bundan dolayı Yûsuf’un acısı, Yahudilerce yirmi 

yıl boyunca ana-babasına hasret çektiren Ya’kūb’a Tanrı’nın Yûsuf’u alarak 

çektirdiği bir ceza olarak yorumlanır.1587 

 

5.2.7. Ya’k ūb’un Kendine Yasakladığı Şeyler ve Nesih Tartışması 

 

Kur’ân’ın Hz. Ya’kūb konusunda değindiği meselelerden biri de, Tevrat 

öncesi onun uyguladığı şeriat ve Yahudilerde bu Ya’kūb şeriatının algılanış 

                                                 
1582 Yaratılış, 21: 10. 
1583 Yaratılış, 37: 33-34. 
1584 Yûsuf, 12/18. 
1585 Zakovitch, s. 156. 
1586 Yaratılış, 27: 44. 
1587 The Interpreter’s Bible , I, 681; Tora ve Aftara, I, 218. 



 247

biçimidir. Müfessirler aşağıdaki âyete göre Ya’kūb Peygamber’in kendisine haram 

kıldığı şeylerin Tevrat’ta da haram kılınıp kılınmadığını yorumlamışlardır:  

 

Tevrat indirilmeden önce –İsrâil/Ya’kūb’un kendisine yasak ettikleri hariç- diğer bütün 

yiyecekler İsrailoğulları’na helal idi. [Ey Peygamber!] De ki o Yahudilere: “Bazı 

yiyeceklerin sonradan yasaklanmadığı iddianızda dürüst ve samimiyseniz o hâlde 

Tevrat’ı getirip okuyun; [nelerin haram kılınıp kılınmadığını görelim].”1588 

 

Âyette dikkat çeken ilk şey Kur’ân’ın, birçok meselede olduğu gibi Ya’kūb 

Peygamber konusunda da Tevrat’ı referans göstermesidir. Bu durum, genelde 

Tevrat’ı muharref kabul eden İslâm dünyasının bu kutsal kitaba tavrının keyfiyetini, 

özelde ise Hz. Ya’kūb konusunda Tevrat’ın referans alınabileceğini göstermesi 

açısından önemlidir.1589 

Kaynaklar bu âyetin sebeb-i nüzulü hakkında farklı açıklamalarda 

bulunmuşlardır. Bunlardan birine göre Kur’ân’da Hz. Muhammed ve ona tabi 

olanların Hz. İbrâhim’in dinine (milleti İbrâhîm/V<إ78اھ XYZ) tabi oldukları belirtilince, 

Yahudiler Hz. Nûh, İbrâhim ve Ya’kūb’a deve eti ve sütünün haram olduğunu 

söylemişler ve bu vesileyle Hz. Muhammed’in peygamberliğini yalanlamaya 

kalkmışlardır. Bu âyet onlara cevaben nâzil olmuştur.1590 Başka rivayetlerde ise 

Yahudilerin, Tevrat’ta geçen hükümleri Ya’kūb’a isnat etmeleri sebebiyle bu âyet 

inmiş ve onlara Mûsa şeriatından önce Ya’kūb’un sadece kendine yasak kıldığı 

şeylerin olduğu belirtilmiştir.  

Tefsirler Hz. Ya’kūb’un kendine uyluk (‘ırk/7ق,) ve uyluğa bağlı sinirlerin 

geçtiği bölgeyi haram kılmıştır.1591 Kurtubî’ye göre, Hz. Ya’kūb Ken’an’a dönerken 

gece hırsız sandığı bir melekle sabaha kadar güreşirken siyatiğinden/baldırından 

yaralandı. Sakatlığı sebebiyle Ya’kūb ağrısından uyuyamadığı için bir daha siyatik 

sinirinin geçtiği hiçbir eti yememeye yemin etti. İbn Abbâs’tan gelen bir rivayette, 

uyluk yasağının yanında devenin eti ve sütü de zikredilir.1592 Başka bir izaha göre 

                                                 
1588 Âl-i İmrân, 3/93. 
1589 Duman, Haksöz, s. 1; Duman, Anakronizm ,  s. 5. 
1590 Vâhidî, s. 241; Taberî, Tefsîr, V, 584-585; Râzî, VIII, 150; Kurtubî, V, 203. 
1591 Taberî, Tefsîr, V, 579-585; Kurtubî, V, 203. 
1592 Râzî, VIII, 152; Kurtubî, V, 203; Elmalı’lı, II, 1149. 



 248

Hz. Ya’kūb’un kendine haram kıldığı şey, Tevrat’ta da yasaklanan etin kanla birlikte 

yenmesidir.1593  

Aslında Ya’kūb Peygamber’in yasakları, Kur’ân’la Yahudiler arasındaki 

nesih tartışmasını yansıtan bir konudur. Yahudiler, Tevrat’ta nesih olmadığını 

belirterek bu mesele üzerinden Kur’ân hükümlerini ve Hz. Muhammed’in 

nübüvvetini yalanlamaya kalkışmışlardır. Yahudiler Tevrat’ın dünyadan önce var 

olduğuna inandıklarından, Hz. Mûsa’ya peyderpey indirilmiş olsa da1594, onun 

içindeki hükümlerin her zaman var olduğunu ve nesh de edilemeyeceğini iddia 

etmişlerdir.1595 Diğer bir ifadeyle Tevrat şeriatının Ya’kūb’a dayandırılması, bu 

şeriatın ezelden beri var olduğunu ve değişmeyeceğini ifade etmek anlamına 

gelir.1596 Hâl böyle olunca onlar, İbrâhim Peygamber’in Hanif inancını temsil ettiğini 

söyleyen Hz. Muhammed’in nübüvvetini bu yolla inkar etmeye çalışmışlardır. Râzî 

bu âyetin, Ehli Kitab’ın Hz. Muhammed’in peygamberliğine yönelttiği eleştirilere 

verilen ilk cevap olduğunu söyler.1597 Elmalı’lı ise Yahudilerin nesih tartışmasının 

boş olduğunu zira Tevrat neshi inkar etmek şöyle dursun, bilakis geçmişte helal olan 

şeyleri bile yasaklayarak İsrâiloğulları’nın işini zorlaştırdığını belirtir.1598  

Her ne kadar nesih teorisiyle ilgili bir tartışma gibi görünse de, Tevrat’ın 

ezelde yaratılmışlığı ve hükümlerinin değişmezliği/nesh edilemezliği meselesinin 

İslâm geleneğinin kadim tartışmalarından biri olan halku’l-Kur’ân meselesine 

benzediği dikkat çekmektedir.1599 Öte yandan bu âyetin günümüzde İslâm-Yahudilik 

tartışmalarına ışık tuttuğunu söylemek zordur. Çünkü Hz. Muhammed’in muhatabı 

                                                 
1593 Harman, XLIII, 275. 
1594 Ginzberg, I, 3; Rabinowitz, XX, 40; Ouaknin, s. 52. 
1595 Jacobs, XI, 512. 
1596 Râzî, VIII, 149-150. 
1597 Râzî, VIII, 149. 
1598 Elmalı’lı, II, 1148. 
1599 Halku’l-Kur’ân meselesi ne Kur’ân’da ne de erken dönem hadis kaynaklarında bulunmamakla 
birlikte, Kelâm ilminin teşekkülüyle birlikte İslâm akaidinin temel meselelerinden biri hâline 
gelmiştir. Bu meselelerin İslâm dünyasına bir sorun olarak ortaya çıkmasında Allah’ın sıfatlarının 
tartışma meselesi hâline gelmesinin yanı sıra Yahudi, Hıristiyan ve Grek etkilerinden de 
bahsedilmiştir. Halku’l-Kur’ân tartışmasının merkezinde Allah kelamının mahluk olup olmadığı ve 
eğer mahluksa ne zaman yaratıldığı gibi meseleler bulunur. Özellikle teşrî’in kaynağı ve siyasi 
problemlerle desteklenen bir tartışma hâline gelen halku’l-Kur’ân çıktığı günden beri hala tartışılmaya 
devam etmektedir. Bkz; Yusuf Şevki Yavuz, “Halku’l-Kur’ân”, DİA, Ankara 1997, XV, ss. 371-375. 
Konunun bizi ilgilendiren yönü, Allah kelâmının mahluk olup olmaması dolayısıyla Kur’ân’ın 
ezelden beri mi var olduğu yoksa tarih içerisinde şartlar uyarınca peyderpey nâzil olduğu tartışmasının 
ayniyle Yahudi bilginler tarafından Tevrat’ın kaynağı menşeinde problem hâline getirilmiş olmasıdır. 
Sonuç olarak ilahî yasanın zaman içerisinde değişebilirliğine çıkan tartışmanın birer vahiy toplumu 
olan her iki kültürde de tartışılıyor olması rastlandı değildir. 



 249

olan Yahudiler muhtemelen rabbinik Yahudiliğin Hicaz’daki bir uzantısıydı. Ayrıca 

bu dönemde hala Talmud çalışmalarının devam ettiği düşünülürse, rabbinik 

Yahudilik sadece Hicaz Yahudilerinin değil, dünya Yahudilerinin baskın oranını 

oluşturuyordu. Yahudi geleneği adı verilen bu kol, Tevrat’ın ezelî, ebedî ve değişmez 

olduğuna inanmaktadır. Fakat artık günümüzde Yahudiliğin bir çok kolu vardır ve 

geleneği temsil eden tek kol, Muhafazakar Yahudiliktir. Bu sebeple Hz. Ya’kūb’un 

yasaklarıyla ilgili söz konusu âyet, bütün Yahudilerin değil; sadece Muhafazakar 

Yahudilerin ilgi alanına girdiğini söylenebilir. 

Hz. Ya’kūb’un uyluk yasağını yorumlarken, İslâm ulemâsının meseleyi sanki 

İslâm Fıkhı’nın problemi imiş gibi ele aldığı ve bir teşrî sorununa dönüştürdüğü 

görülür. Bu noktada Hz. Ya’kūb’un bu yasağı kendi ictihadıyla mı yoksa Allah’ın 

buyruğu üzerine mi uyguladığı tartışılmıştır. Yaygın kanaate göre bu yasak 

Ya’kūb’un kendi uygulamasıdır, çünkü âyet “İsrâil’in kendine yasak ettikleri 

dışında…” diyerek yasağı Ya’kūb’un kendisine dayandırmaktadır.1600 Dolayısıyla 

İsrâiloğulları bu yasağı Allah’ın buyruğu olduğu için değil, atalarına ittiba ettikleri 

için uymaya devam etmişlerdir. Bu yasağın Allah’a izafesi sonradan vuku bulmuştur; 

zaten ilgili ayetteki tartışma da Yahudilerin bu yasağı Allah’a izafe etmesinin bir 

sonucudur.1601 Kurtubî’ye göre Yahudilerin, Hz. Ya’kūb’un yasağına riayet etmeleri, 

Peygamberimizin kendi ictihadıyla uyguladığı şeylere yani sünnetine Müslümanların 

riayet etmesine benzer.1602  

Başka bir yorumda, Hz. Ya’kūb’un yasaklarının Tevrat’ın vahyinden önce 

olduğu halde, Allah’ın bu yasağı devam ettirerek Tevrat’ta da yasaklandığı 

belirtilir.1603 Yani uyluk yasağının kökeni Hz. Ya’kūb olsa da, bu yasağın kaynağı 

beşerî değil ilahîdir. Bu, her peygamberin vahiy dışı uygulamalarının da şeraite dâhil 

olduğuna delildir. Fakat bu durumda hüküm peygambere değil, Allah’a izafe edilir. 

Çünkü neticede yasağın kaynağı O’dur. Bu, bir kişinin kendine kıldığı yasağın, Allah 

tarafından da yasak olarak kabul edildiği görüşüyle benzerdir.1604 

Teşrî’in kaynağı meselesinin gerek İslâm gerekse Yahudi hukukunda ortak 

bir mesele olduğunu söylemek gerekir. Bu tartışma önce Yahudilikte Sözlü Tevrat 

                                                 
1600 Râzî, VIII, 152. 
1601 Taberî, Tefsîr, V, 579. 
1602 Kurtubî, V, 203. 
1603 Taberî, Tefsîr, V, 578. 
1604 Râzî, VIII, 152. 



 250

hakkında kendini gösterdi. Rabbinik Yahudilik oluşmaya başladığı ândan itibaren 

Talmud’un kaynağı Tanrı’ya atfedildi. Yahudi yasalarının Tevrat’tan sonraki temeli 

olan Sözlü Tevrat’ın, Yahudiliğin en erken dönemlerine kadar uzandığı için kadîm 

olduğu kabul edildi. Çünkü Sözlü Tevrat, Sina’da Yazılı Tevrat’la birlikte Musa’ya 

vahyedilmişti.1605 Yüzyıllarca hafızalarda gömülü kalan ve şifahen aktarılan bu 

literatür, bilginler tarafından kelime kelime tartışılarak kaleme alındı ve kutsal 

literatür arasına dâhil edildi. Bundan sonra Sözlü Tevrat’ın kutsiyeti sorgulanamaz 

oldu ve onu reddedenler Yahudi kabul edilmediler.  

Yazılı-Sözlü Tevrat ayrımının bir benzerini İslâm’da da görmek mümkündür. 

“O heva ve hevesine göre de konuşmuyor. Onun konuştukları kendisine indirilen 

vahiyden başka bir şey değildir” 1606 âyeti ve “Bana hem Kur’ân hem de onun bir 

benzeri verildi…” hadisinden yola çıkarak, Hz. Muhammed’in gerek dinî gerekse 

sosyal konulardaki vahiy dışı uygulamaları, onun kendi içtihadının değil vahyin 

ürünü olarak kabul edilmeye başlandı. Peygamber’in sünnetini bir vahiy tarzı olarak 

kabul etme işlemi, özellikle İmâm Şâfiî tarafından erken dönemlerde vahy-i metlûv 

(Kur’ân vahyi) ve vahy-i gayr-i metlûv (Kur’ân dışı vahiy) adıyla sistemleştirildi ve 

Ehl-i Sünnet fıkıh ve akaidine yerleştirildi. 1607 Vahy-i metlûv/Vahy-i gayr-i metlûv 

ayırımının, Yahudilik’teki Yazılı Tevrat-Sözlü Tevrat ayrımına benzemesi gerçekten 

önemlidir. M. Öztürk, İmam Şâfiî’nin bu vahiy teorisini Sünnet’in Kur’ân vahyine 

dahli olarak görür ve Kur’âncılık akımının pozitif/dolaylı versiyonu1608 olarak kabul 

eder.1609  

Yahudilerle ilgili böyle meselelerin İslâm’da halku’l-Kur’ân ve vahyin 

kaynağıyla ilgili meselelere benzemesi gerçekten dikkat çekicidir. Bu, vahiy kaynaklı 

her iki tevhid dininin benzer sorunlarla karşı karşıya geldiğinin bir göstergesi olarak 

kabul edilebilir.  

                                                 
1605 Pirke Avot , 1:1; Besalel, II, 743; Peters, s. 58; Ouaknin, s. 50; Gürkan, Yahudilik, s. 72; Harman, 
“Yahudilik”, XLIII, 199. 
1606 Necm, 53/3-4. 
1607 Yusuf Şevki Yavuz, “Vahiy”, DİA, Ankara 2012, XLII, 442. 
1608 Kur’âncılık akımının negatif versiyonu da hayata dair her şeye Kur’ân’ın çözüm bulacağı bu 
yüzden Hz. Muhammed’in sünnet ve hadislerine lüzum olmadığı şeklindeki Sünnet’i dışlayıcı 
anlayıştır. Bkz; Mustafa Öztürk, “Dinî Hükümlerin Kaynağını Kur’an ile Sınırlandırma Eğiliminin 
Kaynakları ve Tutarlılığı”, Dinî Hükümlerin Kayna ğı ve Dinî Metinlerin Anlaşılması 
Konusundaki Çağdaş Yaklaşımlar Çalıştayı (18-19 Aralık 2009), edt. Cengiz Kallek, İSAM, 
İstanbul 2010, ss. 16-28. 
1609 Öztürk, Çalıştay, s. 28-32; Mustafa Öztürk, “Kur’an’ın Kur’an’la Tefsiri: Bir Mahiyet 
Soruşturması”, ÇÜİFD, Cilt: 8, Sayı: 2, 2008, s. 11-13. 



 251

5.2.8. Ata Peygamberlerin Dini ve Ya’kūb’un Vasiyeti 

 

Bizce Ya’kūb Peygamber’i İslâm açısından önemli kılan en hassas mesele, 

onun ölüm döşeğinde oğullarına ettiği vasiyettir. Onun vasiyeti konusu hem Kur’ân 

hem de Tevrat’ta geçmesine rağmen, her iki vasiyet arasında neredeyse hiç benzerlik 

yoktur. Şimdi bu başlık altında Hz. Ya’kūb’un Bakara Suresi’nde yer alan vasiyetini 

inceleyecek ve Tevrat’taki versiyonuyla arasındaki farklılıklara dikkat çekeceğiz. 

Hz. Muhammed’in Medine’de muhatap olduğu Yahudilerle ilişkilerinin, onun 

tüm çabalarına rağmen kötü gittiği bilinir. Peki, gerek soy gerekse inanç kökeni aynı 

olan bu iki fırkanın müşriklere karşı birleşmektense birbirleriyle savaşmalarına yol 

açan şey nedir? Biz bu sorunun cevabını “Doğu da Batı da Allah’ındır…” şeklindeki 

kıble değişimi tartışmalarının ilk olarak başladığı Bakara Suresi’nin 115. âyeti ile 

aynı meseleyle ilgili Yahudilerle köprülerin atıldığı 142. âyetler arasında cevap 

bulmaya çalışacağız. Bu âyetlerde Kur’ân baskın şekilde Ata Peygamberler İbrâhim, 

İshak ve Ya’kūb’un dinine vurgu yapar ve onların diniyle ilgili Yahudilere 

eleştirilerde bulunur. Bu âyet aralığındaki en temel konular, İsrâiloğulları’nın 

seçilmişliği, Hz. İbrâhim ve oğlu İsmâil’in Kâbe’yi inşası ve Hz. Ya’kūb’un 

vasiyetidir. Şayet âyetlerin anlatım tarzları ve bahsettikleri tarihsel gerçeklik 

Yaratılış kitabıyla karşılaştırılırsa, ilgili âyetlerin aslında bugün dâhi Müslümanlarla 

Yahudiler arasında sorun olmaya devam eden bazı meselelere cevap taşıdığı görülür. 

Bu bakımdan kıble değişimi meselesiyle ilgili Medine’de Müslümanlarla Yahudiler 

arasında sürekli tansiyonu artan bir tartışma ortamını, 115. âyetten itibaren 

gözlemlemek kolaydır.1610 Yahudilerin söz konusu iddiaları şöyledir: 

• Yahudilerin seçilmişliği ve Yahudiliğin temel ilkelerine bağlı 

kalınmadığında bile bu seçilmişliğin devam edeceği, 

• Ataların Yahudi olduğu veya mevcut Yahudi akaidinin Ataların 

inancıyla aynı olduğu, 

Söz konusu âyetlerin genel itibariyle konuları böyleyken hemen ardından 

kıble değişimi tartışmalarına geçilmesi ise gerçekten önemlidir. Fakat biz meselenin 

                                                 
1610 Vâhidî, s. 147; Râzî, IV, 20; Celâluddîn es-Suyûtî, Esbâbü’n-Nüzül (Lübâbü’n-Nükûl fî 
Esbâbü’n-Nüzûl), Beyrut 2002, s. 25.  



 252

o boyutuna burada girmeyecek sadece yukarıda verdiğimiz iki sorunsal bağlamında 

Ata Peygamberlerin dinini ve Hz. Ya’kūb’un vasiyetini değerlendireceğiz.  

 

5.2.8.1.  Ya’kūb Soyu ve Kur’ân’ın Seçilmişlik Konusundaki Görü şü 

 

Hz. Ya’kūb’un oğullarına ettiği vasiyetle ilgili âyetler bütününün Yahudi 

seçilmişliğini mevzu bahis eden bir âyetle başlaması önemlidir: “Ey İsrailoğulları! 

(Vaktiyle) size lütfettiğim onca nimeti ve böylelikle sizi cümle âleme üstün kılışımı 

bir düşünün!”1611 

Aynı âyet Bakara 47.’de de geçer. Aslında her iki âyette de geçen 

“ İsrâiloğulları” kavramı, Medine’de Peygamberimizin muhatabı olan Ehli Kitab’a ad 

olan bir kavram değildir. Çünkü bu kavram, Hz. Ya’kūb’un oğullarını, onların 

Mısır’da yerleşen, oradan Hz. Mûsa aracılığıyla çıkarılan ve Babil sürgününe kadar 

Mûsa şeriatına uyan torunlarını (esbât) kapsar. Hz. Süleymân’dan sonra 

İsrâiloğulları’nın İsrail-Yehuda olarak ikiye ayrılması ve Kuzey İsrâil Krallığı’nın 

yıkılmasıyla on kabile kaybolmuş, geriye sadece Yehuda Krallığı’ndaki iki kabile 

kalmıştır. Bu andan itibaren bu iki kabilenin soyundan gelenlere Yahudi 

denmiştir.1612 Kur’ân’da mekkî surelerde İsrâiloğulları (Benî İsrâil), medenî 

surelerde ise genellikle Yahudi (hûd, yehûd, hâdû) ve Ehli Kitap kavramı 

kullanılır.1613 Dolayısıyla Kur’ân’ın birçok yerde Yahudiler hakkında “Yahudi” ve 

“Ehli Kitap” isimlendirmesini kullanmasına karşın, seçilmişlikle ilgili bu âyette 

“ İsrâiloğulları” şeklinde hitap etmesi önemlidir. Bu hitaptan Kur’ân’ın, Medine 

Yahudilerine, onların ataları olan İsrâiloğulları üzerinden ders vermeyi amaçladığı 

düşünülebilir.1614  

Biz ise bu kullanımla birlikte Kur’ân’ın Yahudilerin en büyük inanç 

esaslarından biri olan seçilmişlik ilkesine atıf yapıldığını düşünmekteyiz. Çünkü 

İsrâiloğulları terimi, Hz. Ya’kūb’un ve soyunun seçilmişliğini ifade eden İsrâil adına 

vurgu yapar.1615 Bu bakımdan Kur’ân’da Peygamberimizin muhatap olduğu Ehli 

Kitaba “Yahudi” denirken, onların atalarının İsrâiloğulları olarak anılması bir tesadüf 

                                                 
1611 Bakara, 2/47, 122. 
1612 Seltzer, VII, 4856. 
1613 Ömer Faruk Harman, “İsrâil (Benî İsrâil)”, DİA, Ankara 2001, XXIII, 194. 
1614 Harman, XXIII, 194. 
1615 Seltzer, VII, 4856. 



 253

değil, aksine Kur’ân’ın kavramları yerinde kullanarak bu topluma geçmişlerini ve şu 

ân olmaları gereken konumu hatırlatmak amacını taşır.  

Bu minvalde Bakara Suresi’nin gerek 47. gerekse 122. âyeti, Yahudilerin 

seçilmişlik iddialarını doğrulamakla birlikte aynı zamanda bu inançta düzeltmeler 

yapar. Çünkü Medine Yahudilerinin Hz. Peygamber’e tâbi olmak şöyle dursun ona 

karşı müşriklerle işbirliği yapacak seviyeye gelmelerinin arka planındaki en büyük 

sebep, Yahudiliğin baskın inancı seçilmişlik ve bu inancın algılanma tarzıdır. Biz 

“Seçilmişlik Öğretisi” bahsinde bu inancın Yahudi geleneğindeki yerine temas etmiş 

ve Yahudilere göre başta Mûsa ve tüm İsrâiloğulları peygamberlerinin neseben Ata 

İbrâhim, İshak ve Ya’kūb’un seçilmişlik zincirine dâhil olduklarına inandıklarını 

belirtmiştik.1616 Hatta onlar kan bağı ilkesine göre tesis ettikleri bu zincire, aynı kan 

bağına sahip olanları bile dâhil etmemişlerdir. Yani onlar İsmâil’in değil İshak’ın, 

Esav değil Ya’k ūb’un, Yûsuf’un değil Yehuda’nın seçildiğini ileri sürmüş, kendileri 

oluşturdukları bu seçilmişlik zincirinin kan bağını taşımayanlara ittibâ etmemeyi bir 

ilke haline getirmişlerdir. Biz bunu çalışmamızın diğer bölümlerinde yeri geldiğinde 

ayrıntılarıyla açıkladık. Ayriyeten Yahudi kutsal literatüründe aynı soy içerisinde 

dahi yapılan bu ayrımcılığa şahitlik edecek daha birçok örnek vardır. 

Öte yandan Kur’ân’ın Yahudilik’tekine benzer bir seçilmişlik inancını 

reddettiğini değil onayladığını da belirtmek gerekir. Diğer bir ifadeyle Kur’ân’ın 

gerek peygamberler gerekse İsrâiloğulları’nın seçilmişliğiyle ilgili “Seçilmişlik 

haktır” önermesini kurmamız yanlış olmaz. Fakat buradaki temel fark, Kur’ân’ın 

seçilmişliğe çok farklı bir bakış açısı kazandırmasında yatar.  

Kur’ân’da seçilmişlik anlamına gelen birkaç kelime bulunur. Seçilmişliği 

ifade eden ilk kelime, Kasas 68’de Allah’ın hususiyetle seçtiği kişiler olduğunu 

belirten âyetteki iḫtâr (إ^=[ر)1617 kelimesidir. “İyi, üstün olma” anlamındaki ḫayr (7<^) 

kökünden türeyen iḫtâr ve iḫtiyâr kelimeleri “tercih etme”yi ifade eder.1618 Bu 

konudaki önemli bir kelime de, “bir şeyi alıp kenara koymak, seçmek” anlamındaki 

iṣtafâ ( MN_ٲF ) ve seçilmiş anlamındaki muṣtafâ (FMNGZ) kelimeleridir.1619 Bu iki 

                                                 
1616 Gürkan, “Seçilmişlik”, s. 38. 
1617 Kasas, 28/68: Senin rabbin dilediğini yaratır, dilediğini de peygamber olarak seçer (yeḫtâru/ر]=aJ). 
Peygamber seçmek o müşriklerin işi değildir… 
1618 Ebû Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mukerrem İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab , Beyrut trs, s. 1299. 
1619 İbn Manzûr, s. 2468. 



 254

kelimeye örnek olabilecek Kur’ân’da birçok örnek vardır1620. Bunların en dikkat 

çekeni, Tâhâ Suresi’nde Allah’ın Hz. Mûsa’ya yönelik, “Seni kendim için yetiştirip 

seçtim” ifadesinde geçer.1621 Diğer yandan Hz. Muhammed’in diğer bir adının da 

Mustafâ (seçilmiş) olduğu da belirtilmelidir. Aynı anlamdaki bir diğer kelime de 

ictebâ (*T=bإ) kelimesidir. “Toplamak, ayırmak” manasındaki cebâ (*Tb) kökünden 

türeyen ictebâ1622, “bir şeyi beğenip ayırmak” anlamına gelir.1623 Kelime tam bu 

anlamıyla Yûsuf Suresi 6. âyette Hz. Yûsuf’un seçilmişliği hakkında kullanılır.1624 

Seçilmişlikle ilgili bir kelime de “üstün kılmak” manasında kullanılan feḍḍale (Idّe) 

kelimesidir. Arap diline göre iḫtâr/iḫtiyâr, istafâ ve ictebâ kelimelerinin seçilme1625, 

iḫyâr ile feḍḍale kelimeleri de üstün olma hususunda eş anlamlıdır.1626 

Kur’ân’da seçilme kavramının etimolojisine ilişkin bu kısa izahtan sonra 

Bakara Sûresi 47 ve 122. âyetlere yeniden dönelim. Âyette karşılaştığımız ilk şey 

İsrâiloğulları’na verilen büyük nimetin hatırlatılmasıdır. Anılan nimetin, geçmişte 

İsrâiloğulları’ndan çıkarılan peygamberler ve Allah’ın onları her türlü sıkıntıdan 

kurtarmış olduğu düşünülürse1627, Kur’ân’da kastedilen seçilmişliğin muhtevası 

rahatça anlaşılır. Buna göre seçilmişlik, bütün dünyanın şirkle/politeizmle yoldan 

çıktığı bir dönemde tevhid/monoteizm bayrağını taşıyan temsilciler olarak Ata 

Peygamberler vasıtasıyla İsrâiloğulları’nın seçilmesidir. Bu izah Yahudiler için de 

muteberdir, zira onlar da insanoğlunun yaratılış amacından saptığı bir ânda Ata 

İbrâhim’in seçilerek Tek Tanrıcılığın bayraktarlığının ona verildiğine inanırlar.1628 

Kısaca her iki dine göre Allah bu görev için önce Hz. İbrâhim’i denemiş1629, sonra 

                                                 
1620 Bkz; Bakara, 2/132; Sâd, 38/47. 
1621 Tâhâ, 20/41. 
1622 İbn Manzûr, s. 541-542. 
1623 Râzî, XVIII, 91. 
1624 Yûsuf, 12/6: … Bu rüyandan anlaşıldığı kadarıyla Rabbin seni seçkin kılacak (yectebîke/S<T=UJ). 
1625 Kurtubî, II, 410; İbn Manzûr, s. 2468. 
1626 İbn Manzûr, 1298-1299. 
1627 Taberî, Tefsîr, I, 629; Kurtubî, II, 73. 
1628 Tora ve Aftara, I, 81. 
1629 Sadece “Bir zamanlar rabbi İbrahim’i bazı emir ve yasaklarla sınamış; o da bu sınavdan yüzünün 
akıyla çıkmıştı” ibaresini anlamak için bile Tevrat bilgilerinin ne kadar ehemmiyetli olduğu ortadadır. 
İslâm ulemâsı, Hz. İbrâhim’in sınanmasıyla ilgili birbirinden farklı görüşler belirtir ve bunlar 
genellikle oğlunu kurban etme emri ve İsmâil’in kovulması olarak belirtir. Bkz; Râzî, IV, 53-55. 
Yahudi âlimleri ise Hz. İbrâhim’ın on kez sınandığını belirtirler. I. Bölüm’de verdiğimiz listeyi burada 
tekrarlamak isteriz: 1. İbrâhim’in anavatanı Ur’dan ve ailesinin bulunduğu Harran’dan ayrılması, 2. 
Tanrı’nın vaadlerine rağmen Ken’an’da başlayan kıtlık, 3. Sara’nın Firavun tarafından alıkonulması, 
4. Dört doğu kralıyla yapılan savaş, 5. Sara’nın kısırlığı nedeniyle Hacer’le yapılan evlilik, 6. Sünnet 
emri, 7. Avimelek’in Sara’yı alıkoyması, 8. Hacer’in İsmail doğmadan evden kaçması, 9. İsmail’in 
evden uzaklaştırılması emri, 10. İshak’ın kurban edilmesi. Tora ve Aftara, I, 144. Benzer bir liste için 



 255

Hanif (monoteizmin ilk temsilcisi) kılarak tevhid önderi seçmişti: “Bir zamanlar 

rabbi İbrahim’i bazı emir ve yasaklarla sınamış; o da bu sınavdan yüzünün akıyla 

çıkmıştı. Bunun üzerine Allah, “Seni insanlara [manevi] önder yapacağım” 

buyurmuştu.”1630 

Kurtubî bu âyetin tefsirinde, Tevrat’ta ahitleşmeyle gerçekleşen isim 

değişikli ğine atıf yapar ve İbrâhim adının aslının ebû rahîm olduğunu belirtir.1631 

Ayetin devamında Hz. İbrâhim’in soyunun da seçilmişlik içine alınmasını talep ettiği 

düşünülürse, bu âyetin Tevrat’ta Ata İbrâhim’in adının değiştirilerek ona seçkin bir 

soy vaadinin yapıldığı pasukla paralelliği görülür.1632 Demek ki Hz. İbrâhim ve soyu 

Tevhîd’in yeryüzündeki ilk temsilcileri olarak seçilmişlerdir. Bu durum Tevrat’ta, ilk 

oğulun ayrıcalığına vurgu yapan bahar/behor kelimesiyle ifade edilir ve Tevrat’ta, 

“ İsrâil benim oğlum, behorumdur”1633 şeklinde belirtilir. Yani Ata İbrâhim’in soyu, 

tevhidin temsilcileri olmak üzere seçilen ilk toplumdur. Birçok Yahudi bilgin bu 

durumu bir ayrıcalık olarak değil, bilakis kendilerine yüklenen manevi sorumluluğu 

ve bunun gereği olan ağır yaşam tarzı olarak görür.1634 Fakat tarihsel süreçte 

İsrâiloğullarının Yahudiliğe evrilmesiyle seçilmişlik ilahî bir sorumluluğu değil, 

diğer toplumları hor gören bir şekle bürünmüştür.1635  

Bu değişim Kur’ân’da, “Yahudiler ve Hıristiyanlar, “Biz Allah’ın çocukları, 

O’nun sevgili kullarıyız” diyorlar. [Ey Peygamber!] Sen de onlara de ki: “Madem 

öyle, Allah günahlarınızdan dolayı sizi niçin cezalandırıyor?!” Yoo! Gerçek sizin 

iddia ettiğiniz gibi değil. Doğrusu şu ki sizler de Allah’ın yarattığı diğer insanlar 

gibisiniz…”1636 şeklinde ifade edilir. Burada Yahudilerin Allah’ın ilk oğlu/toplumu 

                                                                                                                                          
bkz; PRE, trans. Gerald Friedlander, Kegan Paul T.T.&Co.Ltd., London 1916, XXVI-XXXI, 187-
231. 
1630 Bakara, 2/124. 
1631 Kurtubî, II, 349. 
1632 Yaratılış, 17: 2-8: Antlaşmamı seninle aramda yapacağım ve seni [sayıca] çok çok artıracağım”. 
Avram aceleyle yüzüstü yere kapandı. Tanrı ona [tekrar ve şunları] söyleyerek konuştu: “Bana 
gelince–işte seninle antlaşmam: Birçok ulusun babası olacaksın. Ve artık ‘Avram’ diye 
çağrılmayacaksın. İsmin ‘Avraam’ olacak – çünkü seni birçok milletin babası yaptım. Seni çok, ama 
çok verimli kılacağım ve seni uluslar haline getireceğim–krallar senin soyundan çıkacak. Seninle ve 
ardından gelecek çocuklarınla aramdaki antlaşmayı, nesiller boyu, ebedi bir antlaşma olarak yerine 
getireceğim; hem senin Tanrın olacağım, hem de ardından gelecek çocuklarının. Şu anda yabancı 
olarak yaşadığın toprakları –Ken’an Ülkesi’ni– sana ve ardından gelecek çocuklarına ebedi bir mülk 
olarak vereceğim ve onlara [soyuna] Tanrı olacağım”. 
1633 Çıkış, 4: 22. 
1634 Besalel, II, 571. 
1635 Spinoza, s. 65. 
1636 Mâide, 5/18. 



 256

olması iddiasının fayda vermeyeceği ve Allah katında imtihana tâbi olma ve sorguya 

çekilme hususunda bütün toplumların eşit olarak yargılanacağı vurgulanmıştır.1637 

Yani Kur’ân, seçilmişliğin diğer toplumlara adaletsizlik yapma aracı olamayacağını 

belirtmiştir. 

Öte yandan müfessirlere göre bu âyette bahsedilen üstünlük 

(feḍḍaltukum/Vf=Yde) sadece Yahudilerin ataları olan İsrâiloğulları’nın dönemini 

kapsamaktadır1638 ve bu döneme kesinlikle Hz. Muhammed’in risaleti ve sonrası 

dâhil edilemez.1639 Fakat İsrâiloğullarının seçilmişliğinin tek bir döneme hasredildiği 

gibi bir yorum Kur’ân’daki bazı âyetlere muhalif görünmektedir. Çünkü Allah bizzat 

Yahudilere atalarının ahitleşmesine uydukları taktirde onlara verdiği sözü tutacağını 

belirtmektedir.  

 

Ey İsrailoğulları! Vaktiyle size lütfettiğim onca nimeti bir düşünün! Bana verdiğiniz 

itaat sözünü tutun ki ben de size verdiğim [dünyada salah ahirette felah] vaadimi 

gerçekleştireyim. Benden, evet yalnız benden korkup çekinin. Elinizin altındaki Tevrat’ı 

[özü/kaynağı itibariyle] tasdik edici olarak gönderdiğim Kur’an’a inanın. Onun Allah 

kelamı olduğu gerçeğini inkâr edenlerin öncüsü siz olmayın. Tevrat’taki emir ve 

yasaklarımı basit dünya menfaatlerine feda etmeyin ve yalnız benden korkup 

çekinin.1640 

 

Biz âyette söz konusu edilen ahitleşmenin içeriğini Ata Peygamberler 

İbrâhim ve Ya’kūb’la yapılan ahitlerde Tevrat’tan öğrenmekteyiz. Allah tek bir 

toplumun tanrısı olmadığına tevhid de evrensel olduğuna göre, Yahudilerden istenen 

atalarının sözü uyarınca Allah’ı birleme hususunda toplumların kutsanmasına vesile 

olmak (beraha)1641, tıpkı Firavun’un atalarına ettiği kötülükler gibi Hz. Muhammed 

ve ashabına kötülük yapmamak, elleri altında bulunan Tevrat’a da ittiba etmek1642 ve 

seçilmişlik zincirinden son peygamber Hz. Muhammed’i dışlamadan onun davasına 

destek vermektir. Bu üstünlüğün Kur’ân’da anılması, İsrâiloğullarının torunları olan 

Yahudilerin Hz. Peygamber’in vahyine inanmaya çağrılmaları içindir. Aksi taktirde 

                                                 
1637 Kurtubî, VII, 387-388. 
1638 Taberî, Tefsîr, I, 629. 
1639 Kurtubî, II, 73. 
1640 Bakara, 2/40-41. 
1641 İlgili pasuklar için bkz; Yaratılış, 12: 1-3; 17: 2-8; 18: 18-19; 22: 1-18; 26: 2-5; 28: 3-4; 28: 13-15; 
46: 2-4. 
1642 Taberî, Tefsîr, II, 496-497. 



 257

onlar, Tevrat’ta bulunmayıp sadece Kur’ân’da yer alan Hz. İbrâhim’in ahdi 

kapsamına giremeyeceklerdir: “…İbrahim, ‘Soyumdan da [manevi] önderler çıkar.’ 

diye dua edince Allah, ‘Benim verdiğim söz, [soyundan gelecek] zalimler/kâfirler 

için geçerli değil.’ buyurmuştu.”1643 

 

5.2.8.2.  Ataların Dini ve Hz. Ya’kūb’un Vasiyeti 

 

Kur’ân, Yahudilerin iddialarına, Ata Peygamberler vasıtasıyla yanıt verir. Bu 

iddiaların temelinde ataların Yahudi olduğu iddiası yatar. Ya’kūb Peygamber’in 

vasiyetinin konu ile alakasını görmek için bu iddiaların içeriğini ve Kur’ân’ın nasıl 

cevap verdiğini görmek gerekir:  

• Tek tanrılı dinlerin temsilcileri olan Yahudi ve Hıristiyanların 

birbirlerinin dinlerinin, dolayısıyla da İslâm’ın sağlam bir temele 

dayanmadığı1644, 

• Yahudilerin kendi dinlerini benimsemeyenlere yönelik aşağılayıcı 

tavırları1645, 

• Yahudilerin Ata Peygamberler üzerinden Yahudiliğin propagandasını 

yapmaları ve onların Yahudi olduğunu belirtmeleri1646. 

Yahudilerin etnik bir seçilmişlik ve din algısına dayalı iddialarına Kur’ân 

öncelikle Hz. Ya’kūb’un soy ağacını zikrederek cevap verir:  

 

[Ey Peygamber!] Biz Nuh’a ve ondan sonra gelen peygamberlere vahyettiğimiz gibi 

sana da bu Kur’an’ı vahyetmekteyiz. Nitekim biz İbrahim’e, İsmail’e, İshak’a, Yakub’a 

ve evlatlarına, İsa’ya, Eyyüb’e, Yunus’a, Harun’a ve Süleyman’a da vahyetmiş, 

Davud’a ise Zebur’u vermiştik.1647 

 

Bu âyette verilen şecerenin Tevrat’taki belirtilen şecereyle aynı olduğu dikkat 

çeker. Tevrat da aynı şekilde Hz. Ya’kūb’un soyunu Hz. Nûh’dan itibaren İbrâhim ve 

İshak’da dayandırır; kendisinden sonrasını İsrâiloğulları’na ve Kral Dâvûd ve 

                                                 
1643 Bakara, 2/124. 
1644 Bakara, 2/113. 
1645 Bakara, 2/120. 
1646 Bakara, 2/135, 140. 
1647 Nisâ, 4/163. 



 258

Süleymân’a bağlar. Fakat her iki kutsal metin arasındaki nüans farkına dikkat 

çekilmelidir. Tevrat’taki soy ağacı, Hz. Ya’kūb ve İsrâiloğulları’nı etnik bir temele 

oturtan seçilmişlik temelli bir anlayışa sahipken, Kur’ân aynı seçilmişliğe bağlı aynı 

soy ağacını tevhid ilkesine bağlar. Bu sayede bütün peygamberlerin tevhid 

noktasında aynı inancı paylaştığı vurgulanır.1648 Biz bunu özellikle Yahudi 

seçilmişliğine dâhil edilmeyen İsmâil ve Îsâ Peygamberlerin de bu şecereye dahil 

edilmesinden anlıyoruz. Böylece Kur’ân, Ya’kūb ve diğer iki atayı peygamberlere 

iman ilkesinden ayırmaz1649 ve bütün İsrâiloğulları peygamberlerini İslâm 

peygamberi ve tevhid geleneğinin halkaları kabul eder.1650 Bu sebeple Yahudi ve 

Hıristiyanların peygamberler arasında ayrım yapan dinî bakış açılarına kendi ataları 

Ya’kūb’dan örnek vererek açıklama getirir:  

 

İbrahim’in [şirkten arınmış] dininden yüz çevirenler, ancak kendini bilmeyen, 

[dolayısıyla rabbini tanımayan] beyinsizlerdir. Andolsun ki biz İbrahim’i dünyada 

peygamberlikle seçkin kıldık. O, ahrette de seçkin kullarımız arasında olacaktır. Çünkü 

rabbi ona, “Bana yürekten teslim ol” buyurmuş; o da, “Ben âlemlerin rabbi Allah’a 

yürekten teslim oldum.” demişti. İbrahim kendi evlatlarına da bu inancı vasiyet etti. 

Aynı şekilde Yakub da evlatlarına şöyle vasiyet etti: “Evlatlarım! Allah sizin için bu 

tevhid dinini seçti. Artık siz de bu dünyadan müslüman olarak göçün.”1651 

 

İlk olarak Ata Peygamber Ya’kūb’un vasiyetinin temelini oluşturan 

İbrâhim’in dini kavramının anlamını bilmek gerekir. “ İbrâhim’in dini” Kur’ân’da 

millet-i İbrâḥîm (V<g7ٰ8إ XّYZ) olarak geçer. “Bıktırmak, dikte edip zorlamak ve ezberden 

okutmak” anlamındaki melle ( ّIZ) kökünden türeyen millet, bir kişinin etrafındakileri 

kendi doğru bildiği yöne çekmesi anlamına gelir.1652 Bünyesindeki “ezberden okunan 

bir temele dayalı dikte edilen yol” anlamına binâen, millet kelimesine din anlamı 

verilmiştir. Bu bakımdan millet kelimesinin bir dine izafe edilmesi (el-milletu’l-

İslâmiyye, el-milletu’l-Yehûdiyye, vb.) o dine mensup halkaları ifade eder. Daha 

sonra sosyolojik bir içerik kazanan millet,1653 bir toprak parçasında belli bir kanun, 

                                                 
1648 Duman, Haksöz, s. 2. 
1649 Bakara, 2/285. 
1650 Furat, XIII, 351. 
1651 Bakara, 2/130-132. 
1652 İbn Manzûr, s. 4269. 
1653 Recep Şentürk, “Millet”, DİA, Ankara 2005, XXX, 64. 



 259

kültür, din ve dil birliği etrafında yaşayan insan topluluğunu ifade etmeye 

başlamıştır.1654  

Kur’ân’da yedi yerde geçen millet-i İbrâhim kavramı ile, Hz. Muhammed’e 

vahyedilen dinin özü itibariyle Hz. İbrâhim’in diniyle aynı olduğuna ve İslam, 

Yahudilik ve Hıristiyanlık’ta ortak ata olan İbrâhim’in dininin diğer dinlerinden 

farkının Haniflik ve tevhid olmasına dikkat çekilir.1655 Bu bakımdan Kur’ân birçok 

âyette millet-i İbrâhim ile Haniflik1656 ve muvahhidliği eşitler1657 ve gerçekte 

İbrâhim’in dinine uyanların onun izinden giden peygamberler olduğuna dikkat 

çeker.1658  

İslâm ulemâsı İbrâhim’in milleti/dininin mahiyeti konusunda fikir birliğinde 

değildir. Kimileri İbrâhim’in dininin Hz. Muhammed’e gelen vahyin hem tevhid 

yönünü hem de şer’î hükümleri kapsadığını düşünmüşlerdir.1659 Bu görüşe göre 

âyette kastedilen “yüz çevirenler”, Hz. Muhammed’in peygamber olduğunu 

bildikleri halde onun dini ve şeriatını kabul etmeyen kastın Yahudiler ve 

Hıristiyanlardır.1660 Konuyla ilgili Suyûtî’nin aktardığına göre, Abdullâh b. Selâm iki 

yeğenini İslâm’a davet etmiş, onlar da Tevrat’ta “Ben İsmâil’in zürriyetinden adı 

Ahmed olan bir peygamber göndereceğim. Her kim ona iman etmezse lanete 

uğrayacaktır” yazdığı için Müslüman olmuşlar, söz konusu âyet de bunun üzerine 

inmiştir.1661 Taberî de zaten Âl-i İmrân 67’de açıkça Hz. İbrâhim’in Yahudi veya 

Hıristiyan olmadığını belirtildiğini söyler ve bu görüşü destekler.1662 Râzî aynı 

görüşe şöyle bir tamamlama yapar. Ona göre İbrâhim’in dini tevhid gibi temel 
                                                 
1654 Büyük Türkçe Sözlük, TDK, sürüm no: 1.0 Farabi, s. 2525. 
1655 Şentürk, XXX, 64. 
1656 Burada Hanif kelimesi hakkında kısa bir malumat vermek isteriz. Bu kelimenin kökü olan ḥ-n-f 
(jkg) bütün Sâmî dillerde ortaktır ve ḥanif, ḥunefa, taḥannüf gibi çeşitli türevleri bulunur. Batılılar 
hanif kelimesinin, Süryanicedeki hanpe kökünden Arapçaya geçtiğini ve dinsiz, putperest anlamına 
geldiğini belirtirler. Arapça kök olarak ayağın eğrili ğine, sağ ayağın başparmağının sola, sol ayağın 
baş parmağının sağ tarafa eğik olmasına veya serçe parmak tarafındaki kısımla ayağın sırtından 
yürüme olarak hanif kelimesi, sonradan Arapçalaşarak muvahhid anlamında kullanılmaya başlamıştır. 
Özet olarak Hanif, yaşadığı toplumun dinini terk eden kişi anlamına gelir ki, Hz. İbrâhim’in bu 
sebeple Ur’dan çıkarak monoteizmin temellerini atması gerçeğine uygun düşmektedir. Bkz; İbn 
Manzûr, s. 1025-1026; İsmail Cerrahoğlu, “Kur’anı Kerim ve Hanîfler”, AÜİFD, Yıl: 1963, Cilt: 11, 
s. 82; Şaban Kuzgun, Hz. İbrahim ve Hanifler , Ankara 1985, s. 110-111; Şaban Kuzgun, “Hanîf”, 
DİA, İstanbul 1997, XVI, 33; Cevad Ali, el-Mufassal fî Târîhi’l-Arabi Kable’l- İslam, Beyrut trz, 
VI, 454. 
1657 Bkz; Bakara, 2/135; Âl-i İmrân, 3/67; Nisâ, 4/125; Nahl, 16/120, 123. 
1658 Âl-i İmrân, 3/68. 
1659 Taberî, II, 578; Kurtubî, II, 404. 
1660 Taberî, II, 578. 
1661 Suyûtî, s. 26. 
1662 Taberî, II, 578. 



 260

unsurları kapsamakla birlikte, hemen bir önceki âyetteki kendi soyundan bir 

peygamber çıkarmasını talep eden duası sebebiyle Hz. Muhammed’e gelen dinin 

şer’î hükümler de kapsar.1663 Diğer bir grup ise, İbrâhim’in dininin fürû hükümleri 

değil tevhid, adalet ve ihlâs gibi unsurları kapsadığı görüşündedir.1664 Bizce ilk 

yorum anakroniktir ve Bakara 136. âyetle bağdaşmamaktadır. Öte yandan Suyûtî’nin 

aktardığı rivayetin kendisi sıkıntılıdır. Çünkü Abdullâh b. Selâm’ın Yahudilik’ten 

İslâm’a geçtiği bilinmektedir. Halbuki onun okuduğu öne sürülen ibarenin Tevrat’ta 

değil apokrif İncillerde var olduğu sanılmaktadır ki bunun bile kesinliği tartışmalıdır. 

Üstelik mevcut Tevrat metinlerinde böyle bir pasuk bulunmamakta ve bu sahabînin 

yaşadığı dönemde Tevrat kanonizm sürecini tamamladığı için herhangi bir tahrif 

yapılma imkanı da kalmamaktadır. Son olarak önceki peygamberlerin tâbi olduğu 

dinî hükümlerin İslâm’dan farklı olduğu düşünülürse, İbrâhim’in dininin tevhid ve 

ahlâki ilkeler bazında Hz. Muhammed’in diniyle uyum sağlaması fikri daha 

muteberdir. 

Diğer bir mesele olarak âyette bahsedilen Hz. İbrâhim’in evlatlarının kimliği 

önemlidir. Biz I. Bölüm’de Yahudi inancına göre Hz. İbrâhim’in İsmâil ve İshak 

dışında Ketura’dan olma on iki oğlu daha olduğuna inanıldığını belirtmiştik.1665 Bu 

on dört oğlun hepsi belki İbrâhim’in çocukları olarak anılabilir fakat onlarından 

Yahudiler nezdinde seçilerek İbrâhim’in soyunu devam ettiren ve sancaktarlığı 

üstlenen sadece İshak’tır. O, İbrâhim’in öncelikli oğlu olduğu için İsmâil1666 

kovulmuş ve diğer on ikisi de farklı coğrafyalara gönderilmiştir.1667 Hele de İsmâil 

konusunda Yahudiler daha da ayrımcı bir tavır takınmış, onu İbrâhim’in soyundan 

dışlamışlardır. O ve soyu İsmâiloğulları salt kötüdür. Bu yüzden o seçilmişlik 

kapsamına giremediği gibi İbrâhim’in soyunu ve davasını temsil etmez.1668 Tevrat’ta 

                                                 
1663 Râzî, IV, 76. 
1664 Şentürk, XXX, 64. 
1665 Yaratılış, 25: 1-2; Tora ve Aftara, I, 175. 
1666 Hz. İbrâhim’in ilk oğlu olan İsmâil, Yahudilere göre İsmâiloğulları’nın atası, İslâm akaidine göre 
de bir peygamberdir. Arapça olmayan İsmâil adının kökeni ve anlamı hakkında farklı yorumlar 
yapılmıştır. Bunlardan en çok bilineni, İsmâil adının İbrânîce asıllı olduğu (Yişmâ’êl/ישמעאל) ve 
“Tanrı işitiyor” manasına geldiğidir. İsmin bu anlamı, Tora tarafından takdir edilmiştir ve Hacer’in 
Sara’dan çektiği cefaların ardından İsmâil’in doğuşunu ve Hacer’in dualarının Allah tarafından 
duyulduğunu ifade eder. Bkz; Yaratılış, 16/11, 15; Ömer Faruk Harman, “İsmâil”, DİA, Ankara 2001, 
XXIII, 76; Yehuda Elitzur-S. David Sperling, “Ishmael”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 
Jarusalem 2007, X, 81. 
1667 Tora ve Aftara, I, 175. 
1668 Tora ve Aftara, I, 141. 



 261

İsmâil hakkında yer alan pejoratif anlatımlar1669 Yahudi literatüründe çok daha 

mufassal bir hâle gelir. Böylece o ve damadı Esav, Yahudilerin ezeli düşmanı haline 

getirilir.1670 

Şayet Yahudilerin İsmâil’e duydukları nefret ve onu seçilmişlikten 

dışlamaları anlaşılırsa, Bakara’daki Ya’kūb Peygamber’in vasiyetinden önce neden 

Hz. İbrâhim’le İsmâil’in Kâbe’yi inşasından bahsedildiği ortaya çıkar. Hâlbuki 

Kur’ân mekki surelerde Hz. İsmâil’i Ata Peygamberler İbrâhim, İshak ve Ya’kūb’la 

birlikte değil, aksine onların ötesinde berisinde zikrederken1671 Medine’ye gelince 

durumun farklılaştığı dikkat çeker. Çünkü burada artık muhatap kitle Yahudilerdir ve 

İsmâil birden bire seçilmiş ataların arasına dahil edilir.1672 Sanki bu sayede Allah 

tevhid-kan bağı temelli seçilmişliğin içerisine neden İsmâil’in dâhil edilmediğini 

sorgular ve bizzat kendisi bu iki atanın duasını zikrederek İsmâil’i seçilmişlik 

kapsamına alır. Diğer bir ifadeyle Hz. İbrâhim’in dilinden Allah, bu vasiyetin 

Yahudilerin ileri sürdüğü gibi İbrâhim’in tek bir oğluna değil, tüm evlatlarına şâmil 

olduğunu göstermiştir. Kapsamın bu kadar genişletilmesi, tavsiye edilen dinin hem 

önemini hem de evrenselliğini vurgulamaktadır1673:  

 

“Rabbimiz! Bizi [ihlâs ve samimiyetle] sana teslim olmuş kimseler eyle. Soyumuzdan 

da sana yürekten teslim olmuş [müslüman] nesiller meydana getir… “Rabbimiz! Yine 

bizim soyumuzdan insanlara senin ayetlerinin hem mana ve mesajını hem de bu mesajın 

hayata nasıl taşınacağını öğretecek, böylece onları şirkten ve günahlardan arındıracak 

bir peygamber gönder…”1674 

 

Kıble değişimi tartışmalarıyla Kur’ân’ın siyasi bir manevrası dikkat çeker. 

Kur’ân, Kâbe’nin inşasına değinerek âdeta temelini Ata Ya’kūb’un attığı 

Beytel/Beytü’l-Makdis’in tam karşısına Ata İbrâhim ve İsmâil’in inşa ettiği 

Beytullah/Kâbe’yi koyar ve tevhidin simgesi bu iki mescidi eşitler. İkinci olarak 

Kur’ân, aynı dinî-soy silsilesinden geldikleri halde Hz. Muhammed’e destek 
                                                 
1669 Bkz; Yaratılış, 16: 11-12. 
1670 Tora ve Aftara, I, 109. 
1671 Bkz; En’âm, 6/86; Meryem, 19/55; Enbiyâ, 21/85; Sâd, 38/48. Mekkî surelerdeki tek istisna 
İbrâhim, 14/39’de “Allah’a her daim hamdolsun ki, O bana ihtiyarlık çağımda İsmâil ve İshak’ı 
bağışladı” şeklindeki Hz. İbrâhim’in hamd ifadesidir. Zaten burada da sadece Hz. İbrâhim’e yapılan 
lütfun anıldığı görülür. 
1672 Bakara, 2/125, 127, 133, 136, 140; Âl-i İmrân, 3/84; Nisâ, 4/163. 
1673 Râzî, IV, 80. 
1674 Bakara, 2/128-129. 



 262

vermeyen Yahudilerle köprüler tamamen atar ve artık Müslümanlar da bu dinî-siyasi 

savaşa taraf olmak zorunda kalır. Son olarak Kur’ân’ın Hz. Muhammed ile Ata 

Peygamber İsmâil arasında bir analoji kurduğu görülür. Sanki o, Yahudilerin etnik 

doktrinlerle Hz. Muhammed’i tevhidî seçilmişlikten dışlamalarını, Ata İsmâil’in 

baba mirasından dışlanmasına benzetir. Özetle Kur’ân’ın kıble değişimi 

tartışmalarındaki tarzını, Yûsuf kıssasıyla Hz. Yûsuf ile Hz. Muhammed arasındaki 

analojiye benzetmek mümkündür.  

Kur’ân’ın dinî-siyasi tartışma ortamında takındığı tavrın en son ve vurucu 

darbesi Hz. Ya’kūb’un vasiyetiyle gelir. Kur’ân Ya’kūb’un oğullarına tavsiye ettiği 

şeyin, ataları İbrâhim ve İshak’tan devraldığı ve İsrâiloğulları vasıtasıyla soyuna 

miras bıraktığı din olduğunu açıklar. Yani Yahudi ve Hıristiyanların iddialarının 

aksine söz konusu din, tevhid dinidir ve seçilmişlik ancak bu dinin dinî-etnik 

ölçütlerle devam ettirilebilir: 

 

[Ey Yahudiler!] Yakub son nefesini vermeden önce evlatlarını başına toplayıp, “Ben 

ölüp gittikten sonra kime kulluk/ibadet edeceksiniz?” diye sorduğu, evlatlarının da, “Biz 

hem senin hem de ataların İbrahim, İsmail ve İshak’ın tanrısı olan o bir tek tanrıya 

kulluk edeceğiz.” diye karşılık verdiği zaman siz bu konuşmalara bizzat tanıklık mı 

ettiniz?! [Kuşkusuz tanıklık etmediniz. Peki o hâlde nasıl olur da bu inancınızın onların 

inançlarıyla aynı olduğunu ileri sürersiniz?!] İbrahim’in oğulları ile Yakub’un oğulları 

ve torunları bir milletti, geldi geçti. Onların yaptıklarının sevabı-günahı onlara, sizin 

yaptıklarınızın sevabı-günahı size aittir. Onların ne yapıp ettiğinden siz sorumlu 

değilsiniz; [dolayısıyla onlar sebebiyle hiçbir imtiyaz sahibi de değilsiniz].” 1675 

 

Kur’ân Hz. İbrâhim’in dinini ve bu dini oğullarına tavsiye edişini anlattıktan 

sonra Hz. Ya’kūb’un da aynı şekilde bu dini tavsiye ettiğini anlatır. Burada dikkat 

çeken şey, Kur’ân’ın Hz. İbrâhim gibi genel bir şahsiyetten sonra Hz. Ya’kūb gibi 

özel bir şahsiyete geçtiğidir. Bunun sebebini Hz. Ya’kūb’un kimliğinde aramak 

gerekir. 

Yahudiler nezdinde Ya’kūb Peygamber, seçilmiş toplumun kurucu atasıdır. 

Aslında bu inancı atalar kültünün bir türevi olarak görmek mümkündür. Antik 

dönemlerden kalma bir inanç tarzı olan atalar kültü, her toplumun soyunu 

dayandırdığına kişi/varlıklara yönelik aşırı sevgisini ve tazimini ifade eder. Bu tazim 

                                                 
1675 Bakara, 2/133-134. 



 263

kimi toplumlarda bir tapım aracına dönüşürken, kimilerinde de ata uygulamalarının 

bir tabu veya dinleştirilmesiyle sonuçlanır.1676 Atalar kültünün izlerini farklı 

şekillerde Kur’ân’da görmek mümkündür. Kur’ân muhatap müşriklerin atalar 

kültünü “Peki ya ataları aklı selimle düşünemeyen, hâliyle doğru yolu bulamayan 

kimseler idiyse, yine de onlara mı uyacaklar?!”1677 şeklinde eleştirir. Bu eleştiriden 

hem müşriklerin hem de müşrik atalarının nasibini alması dikkat çekicidir. Fakat 

aynı inanç tarzı Ata Peygamberler’e yönelik kullanılınca, Kur’ân sahiplenici bir tavır 

takınır. Böylece paganlarda şirk teşkil eden ata kültü, monoteistik dinlerde tevhid 

kavramına gönderme yapan Ataların Dini kavramına dönüşür. Biz bu durumu hem 

Hz. İbrâhim’in, “Evlatlarım! Allah sizin için bu tevhid dinini seçti.”1678 ifadesinde 

hem de Ya’kūb’un vasiyetinde belirgin şekilde görürüz. O da, oğullarına “Ben ölüp 

gittikten sonra kime kulluk/ibadet edeceksiniz?” diye sorunca onlar, “Biz hem senin 

hem de ataların İbrahim, İsmail ve İshak’ın tanrısı olan o bir tek tanrıya kulluk 

edeceğiz” şeklinde cevap verirler. Buradan Atalar dininin bariz bir şekilde kan 

bağına dayandığını gözlemlemek kolaydır. Bu sebeple, Atalar dini, temel olarak kan 

bağına dayalı bir seçilmişliği içeren tevhid (monoteist) akidesinin en ilksel hâlidir  

şeklindeki bir önerme abartılı olmaz. Hâl böyle olunca Kur’ân’ın Hz. İbrâhim’den 

hemen sonra sözü Hz. Ya’kūb’a getirmesinin sebebi daha net ortaya çıkar. Bu âyetin 

muhatap kitlesinin özellikle Yahudi ve Hıristiyanlar olduğu düşünüldüğünde, 

Ya’kūb’un vasiyetinin bir Müslüman bir de Ehli Kitâb bakış açısını yansıtan çift 

kutuplu anlam dünyası olduğu belirtilmelidir. Şimdi biz kutbun iki tarafını da 

görmeye çalışacağız. 

İslâm dünyasında seçilmişlik algısının içinde kan bağı anlayışı pek 

bulunmadığı için, müfessirlerimizin Hz. Ya’kūb’un vasiyetini sadece siyak-sibak, 

sebebi nüzul ve lügavî açıdan inceledikleri görülür.  

Rivayetlere göre Hz. Ya’kūb’un vasiyetiyle ilgili âyet, Müslümanlarla Ehli 

Kitâb (Yahudi ve Hıristiyanlar) arasındaki teolojik tartışma sebebiyle inmiştir. 

Medine Yahudileri (Ka’b b. Eşref, Mâlik b. es-Sayf, Vehb b. Yehuzâ ve Ebî Yâsir b. 

Ahtab) Peygamberimiz’e, “Sen Ya’kūb’un ölürken oğullarına Yahudiliği vasiyet 

                                                 
1676 Günay Tümer, “Atalar Kültü”, DİA, Ankara 1991, IV, 42. 
1677 Bakara, 2/170. Ayrıca bkz; Mâide, 5/104; A'râf, 7/28, 70; Tevbe, 9/23; Lokmân, 31/21; Sebe, 
34/43; Sâffât, 37/69, 70; Zuhruf, 43/22. 
1678 Bakara, 2/132. 



 264

ettiğini bilmiyor musun?” şeklindeki soruları üzerine inmiştir.1679 Peygamberimize 

yöneltilen bu soru bir istifhâm-ı inkârîdir, yani amaç burada soru sormak değil, 

gerçek dinin İslâm değil Yahudilik olduğunu vurgulamaktır. Böyle bir soruya 

Allah’ın “yoksa ölürken Ya’kūb’un yanında mıydınız?” şeklinde aynı üslupla 

(yoksa/em [أم]) cevap vermesi Medine’deki bu teolojik tartışmaların spontan 

özelliğini yansıtır. Yani Allah, Yahudilere “Ölüm döşeğinde Ya’kūb’un yanında bile 

değildiniz, nereden bileceksiniz?” demek istemiştir.1680 Diğer yandan bu soru 

cümlesi bir istifhâm-ı müste’nefe, yani sorduğu soruyla yeni bir konu başlığı açan ve 

fakat kendinden önceki konuya atıf yaparak iki konuyu birbirine bağlayan müstakil 

soru cümlesidir. Bu durumda âyet, Ya’kūb’un oğullarına kendinden önce atası 

İbrâhim’in oğullarına vasiyet ettiği dini yeniden hatırlattığı ve bu yolla Yahudilerin 

iddialarına cevap verdiği görülür.1681 Durum ne olursa olsun Allah bu soru 

cümlesiyle aslında Hz. Ya’kūb’un gerçek vasiyetini zikretmeyi amaçlamaktadır: 

“Ben ölüp gittikten sonra kime kulluk/ibadet edeceksiniz?” diye sorduğu, evlatlarının 

da, “Biz hem senin hem de ataların İbrahim, İsmail ve İshak’ın tanrısı olan o bir tek 

tanrıya kulluk edeceğiz.”1682 

Anlatıldığına göre bütün peygamberlere ölüm konusunda bir tercih hakkı 

sunulduğunda ölmeyi seçti ve ölümünden önce oğullarına vasiyetini açıklamak 

istedi. Onları etrafına toplayıp Allah’ın dinini anlattığında oğulları, “senin dinin 

üzere kalacağız” dediler. İsrâil’in oğulları bundan sonra verdikleri sözde durarak 

Allah’a iman etmeyi sürdürdüler.1683 Kaffâl’den nakledilena bir rivayette de Ya’kūb 

Peygamber’in ahalisi ile Mısır’a girdiğinde, Mısırlıların ateşe ve putlara taptığını 

gördü. Bu yüzden kendisi öldükten sonra soyunun halinden endişelendi ve onlara 

ataların tâbi olduğu tevhid dinini bırakmamalarını vasiyet etti. Fakat Râzî, Ya’kūb 

Peygamber’in oğullarının zaten sâlih kimseler oldukları için bu rivayete itibar 

edilemeyeceğini belirtir.1684 

                                                 
1679 Vâhidî, s. 148; Suyûtî, s. 26. 
1680 Kurtubî, II, 411. 
1681 Taberî, Tefsîr, II, 585; Râzî, IV, 81. 
1682 Bakara, 2/133. 
1683 Kurtubî, II, 412. 
1684 Râzî, IV, 83-84. 



 265

Kısaca Müslümanlar, Ya’kūb Peygamber’in vasiyetini sadece tevhid 

zaviyesinden ele alırlar. Çünkü zaten Ataların dini de Hz. Muhammed’in dini de 

tevhid dinidir. 

Âyetin Yahudiler için ihtiva ettiği anlam ise çok farklı olmalıdır. Söz konusu 

Yahudiler olunca, Kur’ân’ın gelip gidip ataların dinine atıf yapması acaba sadece 

tevhidin önemini belirtmek için midir? Yoksa Kur’ân muhatap kitlenin algı ve 

kavram dünyasını da hesaba katmakta mıdır? Kanaatimizce Kur’ân bunları kesinlikle 

hesaba katmıştır. Onun, Yahudilerle ilgili âyetlerde sürekli atalar dinine vurgu 

yapması, Yahudilerin kan bağına bağlı bir din anlayışına sahip olmalarından olabilir. 

Kur’ân’ın ataların dininden bahsederken hususiyetle Hz. İsmâil’i zikretmesi, 

Yahudilerin kutsal soy zincirinden onu dışlamalarından başka bir şey olmasa 

gerektir. Yine mekkî surelerde Hz. Mûsa ön plandayken Hz. Ya’kūb ikincil 

anlatılmasına rağmen, Medine’de muhatap kitle Yahudiler olunca Kur’ân’ın Ya’kūb 

ağzıyla onlara hitap etmesinin sebebi, seçilmişlik olsa gerektir. 

Ya’kūb Peygamber’i bir ata ve peygamber olarak anlattığımız bu tezimizin 

her yerinde onun Yahudilik için önemini belirttik. Burada kısaca özetleyecek olursak 

Ya’kūb, Yahudiler için şunları ifade eder:  

Ya’kūb, Yahudiler için salt Ata (Av/אב)’dır. Yahudiler onu bir peygamber 

olarak görmez. Çünkü Ata, Yahudilik’te peygamberden çok daha üstün niteliklere 

sahip olan Allah adamıdır. Ya’kūb ve diğer atalar insanoğlunun görevini sırtlarına 

yüklenmiş Tek Tanrı’nın yeryüzündeki ilk temsilcileridir. Onlar bizzat Tanrı’yla 

haşir neşir olmuşlar, O’nunla ahitleşmişler ve bu ahdin simgesi olan bir toplum 

kurmuşlardır. Tanrı’nın ahdi ve kutsaması onların soyu vasıtasıyla devam ettiği için, 

onların dini Atalar dini şeklinde anılır. Yani Yahudilikte Atalar dini hiçbir zaman tek 

başına tektanrıcılığı sembolize etmez. O, Kur’ân’ın seçilmişler (muṣtafeyne) şeklinde 

belirttiği seçilmişliğin simgesidirler. Hatta onlar kainatı ayakta tutan sütunlar ve 

yeryüzünün yüzü suyu hürmetine dönmeye devam ettiği şahsiyetlerdir.  

Ata İbrâhim seçilmişliğin en genel ifadesidir. Yani İbrâhim’in dinine iman 

edenler, onun soyundan gelsin gelmesin İbrâhim’in manevi çocuklarıdır. Onlar belki 

seçilmişliğe dâhil değillerdir fakat şeytana ve kötülüğe karşı Tek Tanrıcılık çatısı 

altında birleşmiş insanlardır. İshak, evrensel ata İbrâhim ile seçilmiş toplum 

İsrâiloğulları arasında köprü görevi gören bir atadır. O, dünyanın gelmiş geçmiş en 



 266

büyük imtihanı olan kurban töreninde boynunu Tanrı’ya saygıyla uzatmış bir evlat 

olarak İbrâhim’in seçilmişlik mirasını devrettiği tek evladıdır. Yine o, seçilmiş 

toplumun atası Ya’kūb’u kutsayarak bu mirası ona devreden kişidir. Fakat Ata 

Ya’kūb, Yahudiler için bu ikisinden çok daha önemlidir. O seçilmiş toplumun atası 

İsrâil’dir. Bu yüzdendir ki onun çocukları Ya’kūb’dan ziyade İsrâiloğulları olarak 

anılır. Yahudilere göre İsrâiloğulları, Tek Tanrıcılığı dünyaya duyurarak halkların 

kutsanmasına vesile olacak seçilmiş toplumdur. İsrâiloğulları, dünya hâkimiyetinin 

simgesidir. Çünkü o, Ata Ya’kūb’a verilen kutsanmadaki “Kardeşlerin sana hizmet 

etsin” duayla diğer monoteist toplumların lideri olacak; aynı zamanda da “milletler 

sana hizmet etsin, hükümdarlıklar sana eğilsin”1685 duasıyla bütün dünya 

toplumlarını egemenliği altına alacak tek soydur.  

Bütün bu sebeplerle biz Kur’ân’ın Yahudilere ataları Ya’kūb aracılığıyla 

mesaj vermesini manidar bulmakta ve bu yolla Yahudilere İslâm’ın İsrâiloğulları’nın 

asıl dini olan tevhid dini olduğunu haber vermektedir. Kur’ân’a göre Ata Ya’kūb 

oğullarına kan bağıyla devraldığı tevhid dinini vasiyet etmişti. Bu din Ata İbrâhim’in 

iki oğlunu, hem İshak’ı hem de İsmâil’i kapsıyordu. Tek Tanrı olan Allah bu iki 

mukaddes ata ile yeryüzünde Atalar Dini Hanifliğin simgesi olan iki mescid bırakmış 

ve bu iki mescidin civarını kutsamıştı. Allah önce Ata İbrâhim ve İsmâil yoluyla 

yeryüzünün ilk mescidi Beytullâh/Kâbe’yi, ardından Ata Ya’kūb vasıtasıyla 

Beytel/Beytü’l-Makdis’i inşa ettirmişti. Aynı şekilde Ya’kūb’un oğulları da 

atalarının diniyle seçilmiş olduklarına inanan ve fakat güneydeki amcaoğullarını 

reddederek bu dini sadece kendilerine hasretmeyen müttaki evlatlardı. Dolayısıyla 

önce İsrâiloğulları peygamberleri aracılığıyla devam eden Atalar dini en son 

İsmâiloğulları’ndan çıkan Hz. Muhammed’le devam ettiriliyordu. Bu sebeple 

Peygamber Medine’ye hicret ettiğinde ilk yaptığı şey amcaoğullarıyla birlik olup 

şirki ortadan kaldırmaktı. Bu yüzden seçilmişliğin son halkası Hz. Muhammed Ehli 

Kitab’a birçok çağrıda bulundu:  

 

[Ey Peygamber!] De ki: “Ey Hıristiyanlar ve Yahudiler! Gelin, önce şu temel ilkede 

birleşelim: Allah’tan başkasına kulluk etmeyelim; O’ndan başka bir varlığı ilah/tanrı 

olarak tanımayalım; Allah’ın yanı sıra insanları ilah/tanrı yerine koymayalım.” Şayet 

                                                 
1685 Yaratılış, 27/29. 



 267

onlar bunu da kabul etmezlerse, o zaman size, “Şahit olun ki bizler Allah’a teslim olmuş 

[müslüman] kimseleriz” demek düşer.1686 

 

Fakat seçilmişlik konusunda takıntılı olan ve Ata İsmâil’in seçilmişliğine 

iman etmeyen Yahudiler onun torunu Hz. Muhammed’in de seçilmişliğini 

reddettiler. Kendi dinlerini gerçek Atalar dini olduğunu iddia ettiler ve gerek Hz. 

Îsâ’nın gerekse Hz. Muhammed’in mesajını dışladılar. Aynı tavrı Hıristiyanlar da 

takınınca bu kez Allah şöyle cevap verdi:  

 

Yahudiler, “Yahudi olun, doğru yolu bulun.” derler. Öte yandan Hıristiyanlar da, 

“Hıristiyan olun, doğru yolu tutun.” derler. [Ey Peygamber!] De ki onlara: “Hayır, [biz 

ne Yahudi ne Hıristiyan oluruz]. Biz ancak İbrahim’in şirkten uzak dinine uyarız. [Bilin 

ki] İbrahim hiçbir zaman Allah’a ortak koşmamıştır.” [Ey Müminler!] Siz de şöyle 

deyin: “Biz Allah’a inanırız, bize indirilen Kur’ân’a inanırız. Keza İbrahim, İsmail, 

İshak, Ya’kūb ve onun soyundan gelen peygamberlere gönderilen vahiylere de inanırız. 

Yine Musa’ya, İsa’ya ve diğer bütün peygamberlere gönderilen vahiylere de inanırız. 

Çünkü biz peygamberler arasında ayrım gözetmeyiz. Biz bütün benliğimizle Allah’a 

teslim olmuş kimseleriz.”1687 

 

Netice olarak kıble değişiminin patlak vermesiyle Ehli Kitab’la Müslümanlar 

yolu ebediyen ayrılmış oldu. Bu sebeple biz kıble değişimi bağlamında gelen bu 

âyetleri Hz. Muhammed ve ilk Müslümanların, aynı soy ve inançtan gelen Ehli Kitap 

tarafından müşrikler karşısında yalnız bırakılışının hikâyesi olarak kabul edebiliriz.  

 

 

                                                 
1686 Âl-i İmrân, 3/64. 
1687 Bakara, 2/135-136. 



 268

 

SONUÇ 

 

“Ya’k ūb, Yahudiler için bir Ata, Müslümanlar için ise peygamberdir.” Biz 

Müslümanlar için Allah’ın gönderdiği peygamberler listesine dâhil olan Ya’kūb 

sıradan bir peygamberdir. Bunun muhtemel sebebi olarak ona Kur’ân’da ûlu’l-azm 

peygamberler kadar yer verilmeyişi gösterilebilir. Kanaatimizce İslâm dünyasında 

Ya’kūb’un neredeyse hiç bilinmiyor oluşunun sebebini, Müslümanların onu 

Yûsuf’un adı altına hapsetmesinde aramak gerekir. Eğer eski ulemânın yaptığı gibi 

en azından Ya’kūb Peygamber’in hayatını Tora’yla bütüncül bir şekilde okumuş 

olsaydık, muhtemelen Yahudi tabiatı ve seçilmişliğine bakış açımız çok daha farklı 

olabilirdi.  

Ya’kūb’u sadece bir peygamber olarak değil; bir ata, tarihî bir şahsiyet, dinî 

bir figür olarak anlamanın belki de tek yolu, Kur’ân’daki Ya’kūb’u Tora temelli 

okumaktır. Çünkü Tora’da karşımıza çıkan Ya’kūb, 113 yaşında oğlu Yûsuf’a 

merhameti ve sevgisiyle tavsiye veren Peygamber Ya’kūb değildir. Tora’daki 

Ya’kūb, imanı, karakteri ve sosyal konumu sürekli olarak evrilen bir şahsiyettir. Bu 

bakımdan Tora’da baba evindeki, Beytel’deki, Harran’daki ve İsrâil olmak üzere dört 

farklı Ya’kūb portresiyle karşılaşırız.  

Baba evindeki Ya’kūb, hayatının baharında yüksek ideallere bağlanan 

ihtiraslı bir delikanlı olarak karşımıza çıkar. Tora’daki anlatıyla göre onun kaderi 

doğmadan tayin edilip annesine bildirilir. Bunun yanında o, doğuştan mücadeleci, 

tutkulu ve kurnaz bir gençtir. İstediğini elde etme konusunda güçlü bir zekâya sahip 

olan Ya’kūb, önce ağabeyini kolayca ikna ederek elinden seçilmişlikle ilgili haklarını 

alır, sonra kendisi gibi kurnaz annesi Rebeka’yla işbirliği yaparak babasından 

kutsanmayı çalar.  

Ya’kūb’un hikâyesi bize sadece insani zaafların ve idealizmin boyutlarını 

değil, aynı zamanda ilahî adaletin tecellisini de ibret verici şekilde gösterir. Adını 

lekeleyerek ağabeyinin hışmından Harran’a kaçan Ya’kūb, zaten evlenmek için 

geldiği bu diyarda dayısı Laban’ın kızı Rahel’e ilk görüşte aşık olur. Onun bu aşkı 

gözünü o kadar kör eder ki, en az kendisi kadar kurnaz olan dayısının göz göre göre 

kendisine kurduğu tuzağa karşı önlem bile alamaz. Sonuç tam bir hüsrandır. Belki 



 269

Rahel’e kavuşmuştur ama ömrü boyunca sevmeyeceği Lea’yla gayri meşru bir 

şekilde evlenmiş ve evlilik hayatı zindana dönmüştür. Buradan Allah’ın yapılan 

hiçbir haksızlığı unutmadığını ve Ken’ân’da yaptıklarının bedelini ödediğini fark 

eden Ya’kūb kaderine razı olur ve Rahel için tam on dört yıl dayısına hizmet eder. 

Onun Harran’da bu kadar uzun zaman sürgün hayatı geçirmesi, çok sevdiği annesini 

bir daha asla görememesine yol açacaktır. Diğer taraftan Ya’kūb sabırlıdır da, çünkü 

dayısının kendisine ettiği kötülüğü asla unutmamış ve uygun ânı kollamıştır. Nihayet 

o, Harran’dan Laban’a akla hayale gelmeyecek bir oyun oynayıp tüm servetini ele 

geçirerek çıkar. 

Harran’da geçirdiği eziyet dolu yıllar Ya’kūb’a büyük bir ders olmuştur. O 

şimdi Ken’an girerken ağabeyinin gönlünü nasıl alacağını, ondan gelebilecek 

tehlikeyi nasıl bertaraf edeceğini ve adına yapışan “hilekâr” damgasını nasıl 

sileceğini kara kara düşünmeye başlar. Çünkü yüce idealleri olan bir insanda 

bulunması gereken en önemli şey erdemdir ve bunun farkında olan Ya’kūb içsel bir 

yüzleşme yaşamaktadır. Onun hiç kimseye açmadığı bu düşünceleri bir gece vakti 

tepesine çöker. Bu kimilerine göre Allah’ın onu kutsaması için gönderdiği bir melek, 

kimilerine göre ise Ya’kūb’un zihnindeki karabasanın vücut bulmuş hâlidir. Rakip 

her kim olursa olsun Ya’kūb’un niyeti bellidir: vicdanını rahatlatmak ve adını 

temizlemek. Yıllarca Harran’da döktüğü sıkıntı terlerinin ardından, sakat kalma 

pahasına Ya’kūb kutsamayı alır. O artık insanların iddia ettiği gibi hakkı olmayan 

şeylere el uzatan bir düzenbaz değil, hayatını riske atma pahasına bütün güçlüklerin 

üstesinden gelen İsrâil’dir. Yabok Nehri kenarında hak edişin bir sembolü olan 

kendisine verilen İsrâil adı, Beytel’de perçinlenir. Allah yıllar önce ona söz verdiği 

gibi bütün hatalarını telafi ederek karşısına gelen vefa sahibi kuluna Ya’kūb-İsrâil adı 

altında tarihe kazınacak bereketli bir soy ve ayağını bastığı kutsal toprakları vaad 

eder. 

Ya’kūb’un hayatının son aşaması olan İsrâil evresi, onun en çetin yıllarıdır. 

Ya’kūb bu dönemde o kadar sıkıntılar çeker ki, muhtemelen bu yılları yaşanmamış 

telakki etmektedir. Biz bunu Firavun’a söylediği şu sözlerden anlıyoruz: 

“Yaşantımın günleri oldukça az ve zor oldu. Babalarımın hayat içindeki 

yolculuklarında yaşadıkları kadar uzun yaşamadım.”1688 Ata Peygamber’in bu son 

                                                 
1688 Yaratılış, 47: 9. 



 270

döneminde belki bir insanın hayatında başına gelebilecek her şey gelir: Annesinin, 

babasının ve sevdiği kadının ölümü, kızının başına gelen korkunç tecavüz ve 

oğullarının itaatsizliği sebebiyle yaşadığı büyük utanç, bölge halkıyla hem onurunu 

hem de konumunu korumak için mecbur kaldığı büyük savaş, bir oğlunun (Reuven) 

üvey annesiyle diğerinin de (Yehuda) geliniyle yaşadığı ensest ilişki ve kıtlık. Bu 

kadar çok sıkıntının içinde bizce Ya’kūb’u en çok yıpratan şey diğer Yûsuf’u 

kaybedişidir.  

Özetle Ya’kūb Peygamber’in acılarla dolu hayatı, hayatta başına gelen 

şeylere üzülerek ümitsizliğe kapılan herkes için ibret verici bir hikâyedir. Aynı 

zamanda onun hayatı, başına gelen haksızlıklar sebebiyle Allah’ın rahmetinden ve 

adaletinden ümidini kesen herkes için bir teselli kaynağıdır. Kur’ân’da Ya’kūb 

Peygamber’in dilinden dökülen “Ama sakın Allah’ın rahmetinden ümit kesmeyin. 

[Unutmayın ki] Allah’ın rahmetinden ancak kâfirler ümidini keser”1689 şeklindeki 

ifade, sadece vahyî bir tecrübeyle sadır olmuş bir cümle değil; onun bizzat yaşayarak 

tecrübe ettiği olaylardan devşirdiği duygusal bir kelâmdır. 

İşte bütün bunlar dâhilinde Ya’kūb’un Yahudilik’teki yerine bakmak daha 

doğru olacaktır. O, Zohar’ın ifadesiyle dünyanın uğruna dönmeye devam ettiği temel 

direğidir.1690 Yahudiler Ya’kūb’un temsil ettiği ideallere bağlı kaldıkları sürece, 

varlıklarını sürgünde bile sürdürebilirler, hatta ilerletip yükseltebilirler. Çünkü o, 

İsrâiloğulları’nın önünde yürüyen Tanrı’nın temsilcisidir. Ayrıca o, İsrâil adıyla 

Yahudi halkının seçilmişliğini ifade eden Seçilmiş Ata’dır.  

Diğer yandan Ya’kūb’un hayatının her karesi, bir Yahudi için tam bir 

örnektir. Onun Laban’a karşı tavrı, Yahudilerin diasporada yabancı toplumlara karşı 

izlemesi gereken tutumunu; Esav’a tavrı da, bir Yahudi’nin aynı coğrafyadaki farklı 

din müntesiplerine karşı tutumunu gösterir. Yine Ya’kūb’un Ken’an’lılara uyguladığı 

siyaset, söz konusu kutsal topraklar olunca Yahudi halkının nasıl bir siyaset 

uygulayacağını anlatan bir metodoloji içerir. Ayrıca Ya’kūb’un bir aile babası ve ata 

olarak başına gelenler de Yahudiler için derstir. Böylece bir Yahudi, eş seçimi, eşine 

karşı tutumu, çocuklarına nasıl ebeveynlik edeceği ve onlar arasındaki adaleti nasıl 

sağlayacağı konusunda Ya’kūb’un hayatından çok büyük dersler çıkarabilir.  

                                                 
1689 Yûsuf, 12/87. 
1690 Zohar: Vayetze, 38/354. 



 271

Yahudi seçilmişliğinin Ata Ya’kūb ile başladığını söylemiştik. Onun Esav’a 

tercih edilmesi, Yahudilerin aralarında soy birliği olan diğer toplumlara 

üstünlüklerinin ifadesi olarak algılanır. Başka bir deyişle monoteist bir kişi Ata 

İbrâhim’in seçilmiş iman toplumu kategorisine girebilir fakat kan bağıyla 

seçilmişliğe dâhil olamaz. Bu bakımdan Yahudilerin Ya’kūb Peygamber’e 

dayandırdıkları seçilmişlik algısının hem kan hem de iman bağına dayandığını 

söylemek mümkündür. Geleneksel Yahudi görüşe göre bir insanın ilahî seçilmişliğe 

girebilmesi için soyunun İsrâiloğulları’na dayanması fakat bu seçilmişliği lâyıkıyla 

devam ettirebilmesi için Yahudi dinî hükümlerine/Mûsa Şeriatı’na bağlı yaşaması 

gerekir. 

Yahudilik’teki seçilmişlik, sadece soyun İsrâiloğulları’na dayanmasıyla son 

bulan bir anlayışa sahip değildir. İsrâil seçilmişliğinin de belli dereceleri vardır ve bu 

bakımdan on iki kabile eşit kabul edilmez. Kabileler arasında ilahî seçilmişliğin 

siyasi ve dinî boyutunu yüklenen kabile diğerlerinden üstün kabul edilir. Bu 

derecelendirmenin iki şekilde tezahür ettiğini söylemek mümkündür. Bunlardan biri 

Yaratılış Kitabı’nda başlayan ve Tanah boyunca devam eden seçilmişlik zincirdir. Bu 

zincire göre Ya’kūb’un seçilmişliği, en sevdiği ve tüm yetkilerini devrettiği oğlu 

Yûsuf’a ondan da torunu Efraim’e geçer. Özellikle rabbinik gelenek tarafından 

desteklenen ikinci seçilmişlik zinciri ise, Ya’kūb’dan sonra onun yerine siyasî 

bakımdan Yehuda’nın, dinî bakımdan da Levi’nin geçmesini öngörür. Ata 

Ya’kūb’dan sonra seçilmişlik algısındaki bu farklılaşmanın sebebi, tarihî süreçte 

İsrâil kabilelerinin siyasi konularda ihtilafa düşerek kendi anlayışlarını dinî metinlere 

söyletme çabalarından kaynaklanır. Biz bu yargıya İsrâil Krallığının kurucusu olan 

Saul’den yola çıkarak ulaşabiliriz. Çünkü o, Bünyamin kabilesindendi ve bizzat 

Tanrı tarafından seçilmişti. Demek ki bu dönemde siyasi anlamda bir seçilmişlik 

algısının olduğunu pek söylenemez. Fakat Kral Süleymân döneminde seçilmişliğin 

dinî ve siyasi boyut kazanması, krallığın İsrâil ve Yehuda olarak ikiye bölünmesine 

yol açar. Bu iki kardeş krallık arasında süregelen siyasi çatışma ortamı ve her ikisinin 

de ilahî ahitten sapması seçilmişliğin boyutunu tamamen değiştirir. Hele İsrâil’in 

çökmesi ve bünyesindeki on kabilenin tarihe karışmasıyla dinî-siyasi seçilmişlik 

hususunda Yehuda’nın rakibi kalmayınca, seçilmişliğin Ya’kūb’dan sonra 

Yehuda’yla devam ettiği anlayışı kutsal literatüre yerleşmiştir. Dinî ve siyasi 



 272

seçilmişlik zincirini kast anlayışına çeviren bu durum, o tarihten sonra Yehuda 

soyundan gelmeyen hiçbir İsrâiloğlu ferdinin itibara alınmamasına yol açmıştır. Hz. 

Îsâ’nın Yahudi halkına Allah tarafından gönderilen Mesih olmasına rağmen, krallık 

soyunun Yehuda’dan çıkması şeklindeki kemikleşmiş itikad; Îsâ Mesih’in 

dışlanmasına ve ona inananların seçilmişliği hiçbir soya hasretmeyen yepyeni bir 

dinî oluşum başlatmasına sebep olmuştur. 

Hıristiyanlık’takine benzer bir anlayışla İslâm’ın da Yahudilerle fikrî bir 

çatışmaya girdiğini söylemek mümkündür. Aslında İslâm kan bağına bağlı bir 

seçilmişlik anlayışını reddetmemiş, sadece bunun bir kasta dönüşmesini istememiştir. 

İslâm, herkesin pagan olduğu bir dünyada Ata Peygamberler Hz. İbrâhim, Hz. İshak 

ve Hz. Ya’kūb’u seçerek onların soylarını mübarek kılmış ve tevhid görevini bu soya 

yüklemiştir. Fakat Kur’ân’ın kastettiği seçilmişlik sadece kan bağıyla sınırlı 

kalmamış, ataların soyundan gelmese bile onların dinine uyan herkes bu seçilmişlik 

kapsamına alınmıştır. Bu bağlamda İslâm’ın, insan yapımı teolojik formülasyonlarla 

İsmâil, Îsâ ve başka insanları seçilmişlikten dışlamadığı gibi, aksine Kur’ân’da onları 

anarak haklarını iade ettiğini söylemek mümkündür. Diğer taraftan İslâm, rabbinik 

gelenektekine benzer şekilde Ata Yehuda’ya dayalı seçilmişlik anlayışını kabul 

etmekle birlikte, bu anlayışın diktesini reddederek Yûsuf’un tarihte kaybolan 

seçilmişliğini koca bir surede dile getirir.  

Biz IV. Bölüm’de İsrâiloğulları’yla ilgili alternatif iki seçilmişlik zinciri 

sunmuştuk. Şimdi üçüncü bir seçilmişlik zincirini Kur’ân üzerinden yeniden 

sunacağız: 

Nûh→ İbrâhim→ İshak→ Ya’kūb→ Yûsuf→ Mûsa→ Dâvûd→ Îsâ 

      ↓ 

       → → İsmâil→ Muhammed 

Bu zincire göre, Yahudilik ve İslâm’ın seçilmişlik algısındaki farklılaşmanın 

başladığı şahsiyet Ya’kūb Peygamber’dir. Ya’kūb’la birlikte seçilmişlik ve ilahî ahit 

İsrâiloğulları’nın eline teslim edilmiş ve onlar üzerinden devam etmiştir. Bunun 

sebebi olarak, o dönemde Atalar Dini’ni temsil edecek bir toplum ve devlet 

mekanizması kurma işlevini İsrâiloğulları’nın gerçekleştirmesi gösterilebilir. Fakat 

II. Beytü’l-Makdis/Bet a-Mikdaş’ın Romalılar tarafından yıkılıp Yahudiler’in kesin 

anlamda sürgüne mahkum edilmeleriyle artık bu misyonu kurumsal bazda devam 



 273

ettirecek bir mekanizma kalmamıştır. Allah bu kez toplum kurarak tevhidi temsil 

etme misyonunu Hz. İbrâhim’in diğer oğlu İsmâil’in soyuna vermiştir. Bu bakımdan 

eğer mühim olan seçilmiş bir toplum kurup bu toplumdan başlayarak dünyada 

tevhidin temsilciliğini yapmaksa, bu görevi İshak kanadında yerine getirenin Ata 

Peygamber Ya’kūb, İsmâil kanadında da Hz. Muhammed olduğunu söylemek 

mümkündür. Bu bizim günde beş vakit namazlarımızdaki oturuşta Hz. 

Muhammed’in adına farkında olmadan dillendirdiğimiz şu duada içkindir: 

 

Ey Allah’ım! İbrahim ve İbrahim’in hânesine rahmet ettiğin gibi Muhammed ve 

Muhammed’in hânesine de rahmet et. Şüphesiz Sen hamde layık ve Şânı Yüce Olan’sın. 

Ey Allah’ım! İbrahim ve İbrâhim’in hânesine kutsayıp bereketlendirdiğin gibi, 

Muhammed ve Muhammed’in hânesini de kutsayıp bereketlendir. Şüphesiz Sen hamde 

layık ve Şânı Yüce Olan’sın. 

 



 274

 

KAYNAKÇA 

 

Aberbach, Moses. “Jacob”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 

2007, XI. 

 

Aberbach, Moses. “Joseph”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 

2007. 

 

Abramsky, Samuel. “Issachar”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 

Jarusalem 2007. 

 

Adam, Baki. Yahudi Kaynaklarına Göre Tevrat , Pınar Yayınları, İstanbul 2010. 

 

Adam, Baki. “Yahudiliğin Hıristiyanlığa ve İslâma Bakışı”, AÜİFD, 1997, Cilt: 

XXXVII, ss. 336-339. 

 

Albright, William F. “The Old Testament World”, The Interpreter’s Bible , New 

York Abingdon-Cogesbury Press, USA 1952. 

 

Albright, Stone. “Paddan-Aram”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 

Jarusalem 2007. 

 

Alcalay, Reuben. The Complete Hebrew-English Dictionary, Massada Publishing 

Co., Jerusalem 1981. 

 

 ooooob}اد ,oooooY* , اoooooy *oooooe IoooooGMPQ[رxJ ا7ooooowQب IoooooTu اrooooostم , ooooo8>7وت.

(Ali, Cevad. el-Mufassal fî Târîhi’l-Arabi Kable’l- İslam, Beyrut trz). 

 

Ali, Kevser Kâmil-Öğüt, Salim. “Çok Evlilik”, DİA, İstanbul 1993. 

 



 275

American Sunday School Union. Life of Jacob And His Son Joseph, Pennylvania 

1836. 

 

Assavavirulhakarn, Prapod. “Blessing”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, (1987) 

2005. 

 

Avishur, Isaac. “Dan”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007. 

 

Avishur, Isaac. “Edom”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 

2007. 

 

Avishur, Isaac. “Naftali”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 

2007. 

 

Avi-Yonah, Michael. “Jabbok”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 

Jarusalem 2007. 

 

Avi-Yonah, Michael. “Luz”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 

2007. 

 

Avi-Yonah, Michael. “Mahanayim”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 

Jarusalem 2007. 

 

Avi-Yonah, Michael. “Penuel”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 

Jarusalem 2007. 

 

Aydın, Fuat. “Bir Sessizliğin ya da Yhvh’nin Tarihi”, Usûl İslam Araştırmaları, 

Sayı: 2, Temmuz-Aralık 2004, ss. 103-128. 

 

B., L. “Dreams”, JE, New York-London 1906. 

 

B., L. “Samael”, JE, New York-London 1906. 



 276

 

B., L. “Torah”, JE, New York-London 1906. 

 

B., W. “Talmud”, JE, New York-London 1906. 

 

Bacon, Gershon. “Zimri”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 

2007. 

 

Baly, Denis. “The Geography of Palestine and Levant in Relation to Its History ”, 

Judaism, Cambridge University, UK 2000.  

 

Bar Yochai, Shimon-Yehuda Ashlag (by.). The Zohar, The Kabbalah Centre Int. 

Inc., USA 2003. 

 

Baron, Salo Wittmayer. A Social And Religious History Of The Jews, Columbia 

Univ. Press, New York 1952. 

 

Baumgarten, Albert I. The Phoenician History Of Philo Of Byblos: A 

Commentary, Brill Archieve, Leiden 1981. 

 

Becking, B. “Yehud”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, 

Cambridge 1999. 

 

Beer, Moshe. “Issachar”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 

2007. 

 

Besalel, Yusuf. Yahudi Tarihi , Üniversal Dil Hizmetleri ve Yayınları, İstanbul 

2000. 

 

Besalel, Yusuf. Yahudilik Ansiklopedisi , Gözlem Gazetecilik, İstanbul 2001, I-III. 

 



 277

Blenkinsopp, Joseph. Creation, Un-creation, Re-creation: A Discursive 

Commentary on Genesis 1-11, T&T Clark, Continuum 2011. 

 

Bottéro, Jean. Mezopotamya (Yazı, Akıl ve Tanrılar), çev. M. Emin Özcan-Ayten 

Er, Dost Yayınevi, Ankara 2012. 

 

Bottéro, Jean. “Kitabı Mukaddes’teki Tanrı”, İnancın En Güzel Tarihi, T. İş 

Bankası Kültür Yayınları, İstanbul 2012. 

 

Br., I. “Malchus (Cleodemus The Prophet)”, JE, NewYork-London 1906. 

 

Braslavi (Braslavski), Joseph, “Rahel”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 

Jarusalem 2007. 

 

Braslavi, Joseph-Gibson, Shimon. “Cave of Machpelah”, EJ, edt. F. Skolnik-M. 

Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 2007. 

 

Brawer, Abraham J.-Gibson, Shimon. “Palestine”, EJ, edt. F. Skolnik-M. 

Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007. 

 

Brichto, Herbert Chanan. “Blessing and Cursing”, EJ, edt. F. Skolnik-M. 

Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007. 

 

Bright, John, A History Of Israel , Westminster Press, Philadelphia 1981. 

 

Britannica, http://www.britannica.com/EBchecked/topic/439645/Palestine 

(25.05.2013) 

 

 שלמה בובר , מדרש תנחומה המפואר, ישראל 1885.

Buber, Solomon (by.). Midra ş Tanhuma a-Mefoar, Israel 1885. 

 

� ooooo8; اI<,]Pooooos اoooooaTQ[ري , _�ooooo>� اoooooaTQ[ري , د�ooooo�Zاoooo8} ع ١٩٩٣.oooooP�Z ;ooooo8 الله �ooooo8 



 278

(Buhârî, Ebû Abdullâh b. Muhammed b. İsmâ’îl, Sahîhu’l-Buhârî, Dımaşk 1993). 

 

Burchard, C. “Joseph and Asenath”, The Old Testament Pseudepigrapha, edt. 

James H. Charlesworth. Doubleday & Company, NewYork 1985, II, ss. 177-201. 

 

Burchard, C. (trans.) “Joseph and Asenath”, The Old Testament Pseudepigrapha, 

edt. James H. Charlesworth, Doubleday & Company, NewYork 1985, II, 202-247. 

 

C., I. M. “Primogeniture”, JE, New York-London 1906. 

 

Campbell, Joseph, Tanrı’nın Maskeleri-Batı Mitolojisi , çev. Kudret Emiroğlu, 

İmge Kitabevi, İstanbul 2003. 

 

Cerrahoğlu, İsmail. “Kur’anı Kerim ve Hanîfler”, AÜİFD, Cilt: 11 Yıl: 1963, ss. 81-

92. 

 

Cevdet Paşa, Ahmet. Kısas-ı Enbiyâ ve Tevârih-i Hulefâ, Çağrı Yayınları, İstanbul 

1972. 

Charles, R. H. (trans.) The Book of Jubilees or The Little Genesis, Adam and 

Charles Black, Londra 1902. 

 

Charlesworth, James H. “Biblical Literature: Apocrypha and Pseudepigrapha”, ER, 

by. Lindsay Jones, IInd edition, (1987) 2005. 

 

Charlesworth, James H. “Introduction For The General Reader”, The Old 

Testament Pseudepigrapha, edt. James H. Charlesworth, Doubleday & Company, 

NewYork 1985. 

 

Charlesworth, James H. (trans.) “Prayer of Jacob”, The Old Testament 

Pseudepigrapha, edt. James H. Charlesworth, Doubleday & Company, NewYork 

1985, I, ss. 716-723. 



 279

 

Charlesworth, James H. (edt.) The Old Testament Pseudepigrapha, NewYork 

1985. 

 

Cheasley, Clifford W. What’s In Your Name?, in Library of San Diego Univ., 

NewYork 1916. 

 

Cheyne, T. K.-Litt, D. Tradition And Beliefs Of Ancient Israel, London 1907. 

Cohen, Jeffrey M. “Jacob’s Paradoxical Encounters”, Celebrating Our Freedom, 

Vol. 29, No. 1, 2001. 

 

Cole, W. Owen. Six Religions In The Twentieth Century, Hulton Educational 

Publications, Great Britain 1984. 

 

Curtis, Edward M. “Structure, Style and Context as a Key To Interpreting Jacob’s 

Encounter at Peniel”, JETS, Vol: 30/2 (June 1987), pp. 129-137. 

 

Coleman, J. A. The Dictionary of Mythology, Foulsham, England 2007. 

 

Cotterell, Arthur. The Encyclopedia of Mythology, Hermes House, China 2006. 

 

Çoban, Bekir Zakir. “Hıristiyanlık Öncesi Yahudilik Tarihi Bağlamında Josephus 

Flavius”, Bütün Yönleriyle Yahudilik (Dinler Tarihi Ara ştırmaları-VIII) , 

Türkiye Dinler Tarihi Derneği Yayınları, Ankara 2012. 

 

Darby, J. N. “The Patriarch Jacob”, Words in Season, Vol: 2, 1888, s. 208-211. 

 

De Vaux, Roland. The Early History Of Israel , trans. Eng. David Smith, London 

1978. 

 

Demircan, Adnan. “Sâmîler”, DİA, İstanbul 2009. 

 



 280

Denny, Frederick Mathewson. “Names and Naming”, ER, by. Lindsay Jones, IInd 

edition, 1987. 

 

Dods, Marcus. Isaac, Jacob and Joseph, Hodder and Stoughton, London 1896. 

 

Dukstra, M. “Esau”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, 

Cambridge 1999. 

 

Dukstra, M. “Jacob”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, 

Cambridge 1999. 

 

Dukstra, M. “Joseph”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, 

Cambridge 1999. 

 

Dukstra, M. “Leah”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, 

Cambridge 1999. 

 

Dukstra, M. “Rachel”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, 

Cambridge 1999. 

 

Duman, Cengiz, “Peygamber Kıssaları: Hz. Yakub’un Kişili ği ve Şeceresi”, Haksöz 

Dergisi, Sayı: 228, Mart 2010. 

 

Duman, Cengiz. Yakup Peygamber Kıssası ve Anakronizm, 

http://www.fikribeyan.net/2104_Yakup-Peygamber-Kissasi-ve-Anakronizm---

Cengiz-Duman.html, 2011 (10.06.2014) 

 

E., J. D. “Palestine”, JE, NewYork-London 1906, IX. 

 

E., J. D. “The Patriarches”, JE, New York-London 1906, IX. 

 



 281

Encyclopedia Hebraica. “Ephraim”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 

Jarusalem 2007. 

 

Eigen, Michael. “The Fire That Never Goes Out”, Psychoanalytic Review (1963), 

Vol: 79:2 (1992: Summer), pp. 271-287. 

 

Eisenstein, Dinim. “Blessing of Children”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd 

edt, Jarusalem 2007. 

 

Ekinci, Ekrem Buğra. “Osmanlı Hukukunda Kardeş Katli Meselesi”, Prof. Dr. 

Fikret Eren’e Arma ğan, Yetkin Yayınları, Ankara 2006, ss. 1105-1117. 

 

Eliade, Mircea, Dinsel ve Düşünceler Tarihi, çev. Ali Berktay, Kabalcı Yayınevi, 

İstanbul 2003. 

 

Elitzur, Yehuda. “Gad”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 

2007. 

 

Elitzur, Yehuda-S. David Sperling. “Ishmael”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, 

IInd edt, Jarusalem 2007. 

 

Erdem, Sargon. “Amâlika”, DİA, İstanbul 1989. 

 

Ewald, Heinrich. The History of Israel, trans. Russell Martineau, Longsman, 

London 1869. 

 

Epstein, Isidore (edt.). Soncino Hebrew/English Babylonian Talmud, Soncino 

1990, I-XXX. 

 

F., M., “Berakot”, JE, New York-London 1906. 

 



 282

Feliks, Jehuda. “Snake”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 

2007. 

 

Feliks, Jehuda- Sperling, S. David. “Lion”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd 

edt, Jarusalem 2007. 

 

Firestone, Reuven. Yahudili ği Anlamak (Avraam/İbrahim’in Çocukları) , çev. Ç. 

Erendağ-L. Kartal, Gözlem Gazetecilik, İstanbul 2004. 

 

Fishbane, Michael. To Jump For Joy: The Rites Of Dance According To R. 

Nahman Of Bratzlav, http://judaic.arizona.edu/sites/judaic.arizona.edu/files/files-

event/Fishbane.pdf (24.11.2013) 

 

Fisher, Mary Pat. Living Religion, 7th edition, Prentice Hall, Hong Kong 2008. 

 

Flusser, David, “Naphtali”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 

2007. 

 

Frese, Pamela R.-Gray, S. J. M., “Trees”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, 

(1987) 2005. 

 

Freud, Sigmund, Musa ve Tektanrılı Din, çev. Oya Kasap, Say Yayıncılık, İstanbul 

2012. 

 

Friedlander, Gerald (trans.). Pirke de Rabbi Eliezer, Kegan Paul T.T.&Co.Ltd., 

London 1916. 

 

Friedman, Richard Elliott, Kitabı Mukaddes’i Kim Yazdı? , çev: Muhammet 

Tarakçı, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2005. 

 

Furat, Ahmet Suphi, “Ya’kûb/Ya’kūb”, İA, MEB, İstanbul 1986. 

 



 283

G., J. H. “Jacob”, JE, New York-London 1906, VII. 

 

G., J. H. “Redemption of First-Born”, JE, New York-London 1906, V. 

 

Garaudy, Roger. İlâhî Mesajlar Toprağı Filistin , çev. Cemal Aydın, Türk Edebiyat 

Vakfı, İstanbul 2011. 

 

Gaster, Theodor H. “Dream”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 

2007. 

 

Ginzberg, Louis. The Legends Of The Jews, trs. Henrietta Szold, The Johns 

Hopkins Univ. Press, London 1998. 

 

Global Britannica. 

http://global.britannica.com/EBchecked/topic/481201/pseudepigrapha (07.12.2013) 

 

Goitein, S. D. Yahudiler ve Araplar-Çağlar Boyu İlişkiler , İz Yayıncılık, İstanbul 

2004. 

 

Gordon, Cyrus H. “The Story of Jacob and Laban in the Light of the Nuzi Tablets”, 

Bulletin of the American Schools of Oriental Research, No: 66 (Apr., 1937), pp. 

25-27. 

 

Gordon, Cyrus H. “Leah”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 

2007. 

 

Gottwald, Norman K. “Manasseh”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 

Jarusalem 2007. 

 

Graetz, Heinrich. History of the Jews, The Jewish Publication Society of America, 

Philadelphia 1891. 

 



 284

Graves, Robert–Patai, Raphael. İbrani Mitleri (Tekvin-Yaratılı ş Kitabı) , İstanbul 

2009.  

Greenspahn, Frederick E. (edt.) Essential Papers on Israel and Ancient Near East, 

NewYork 1991. 

 

Greenspahn, Frederick E. “Isaac”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, USA (1987) 

2005.  

 

Greenspahn, Frederick E. “Ishmael”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, USA 

(1987) 2005. 

 

Greenspahn, Frederick E. “Jacob”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, (1987) 2005. 

 

Greenspahn, Frederick E. “Rachel and Leah”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, 

(1987) 2005. 

 

Greenspahn, Frederick E. “Sarah”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, USA (1987) 

2005. 

 

Grintz, Yesoshua M. “Apocrypha and Pseudepigrapha”, EJ, edt. F. Skolnik-M. 

Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007. 

 

Gündüz, Şinasi. Anadolu’da Paganizm (Antik Dönemde Harran ve Urfa), Ankara 

2012. 

 

Gürkan, Salime Leyla. Yahudilik , İSAM, İstanbul 2008. 

 

Gürkan, Salime Leyla. “Kur’an’a Göre Seçilmişlik Kavramı ve İsrailoğulları’nın 

Seçilmişliği Meselesi”, İslâm Araştırmaları Dergisi , Sayı 13, 2005, ss. 25-61. 

 

H., E. G., “Esau”, JE, New York-London 1906. 

 



 285

Haleva, Naftali (çev.). Pirke Avot (Bilgelerimizin Öğretileri) , Gözlem Gaz. 

Bas.Yay. AŞ., İstanbul 2004. 

 

Haleva, Yitshak. Tora ve Aftara-Bereşit , çev. Moşe Farsi, Gözlem Gazetecilik, 

İstanbul 2010. 

 

Hallo, William W. “Haran”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 

2007. 

 

Hamori, Esther J. “Echoes of Gilgamesh in the Jacob Story”, Journal of Biblical 

Literature , Vol: 130, No: 4, Winter 2011, pp. 625-642. 

 

Harman, Ömer Faruk. “Ahd-i Atîk”, DİA, İstanbul 1988. 

 

Harman, Ömer Faruk. “İsmâil”, DİA, Ankara 2001. 

 

Harman, Ömer Faruk. “İsrâil (Benî İsrâil)”, DİA, Ankara 2001. 

 

Harman, Ömer Faruk. “Tevrat’ın Yahudilikteki Yeri ve Tevrat’a Yönelik Tenkit 

Faaliyeti”, Bütün Yönleriyle Yahudilik (Dinler Tarihi Ara ştırmaları-VIII) , 

Dinler Tarihi Derneği, Ankara 2012. 

 

Harman, Ömer Faruk. “Yahudilik”, DİA, Ankara 2013. 

 

Harman, Ömer Faruk. “Ya’kūb”, DİA, Ankara 2013. 

 

Harman, Ömer Faruk. “Yûsuf”, DİA, Ankara 2013. 

 

Harmon, Nolan B. (edt.) “Genesis”, The Interpreter’s Bible , New York Abingdon-

Cogesbury Press, USA 1952, I. 

 



 286

Harris, J. Rendel. The Cult of the Heavenly Twins, Cambridge Univ. Press, 

Cambridge 1906. 

 

Hartom, E.S. “First Fruits”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 

2007. 

 

Hasan, Ca’fer Hâdî. “İbrânîce”, DİA, İstanbul 2000. 

 

Hasanov, Eldar. “Nuh Kanunları’nın Kökeniyle İlgili Görüşler Üzerine”, İTOBİAD, 

2012, Cilt: 1, Sayı: 1, ss. 200-224. 

 

Hendel, R.S. “Serpent”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, 

Cambridge 1999. 

 

Herr, Moshe David. “Esau”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 

2007. 

 

Herr, Moshe David. “Midrash”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 

Jarusalem 2007. 

 

Hirschberg, Haȉm Z’ew. “Benjamin”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 

Jarusalem 2007. 

 

Hutter, M. “Lilith”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, 

Cambridge 1999. 

 

Hutton, Kathryn. “Lions”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, (1987) 2005. 

 

Idel, Moshe. “Zohar”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, (1987) 2005. 

 

�7Zي ,دار ال �=�ooooooo اooooooo8  , *87ooooooowQ>7وتoooooy مroooooOQا �oooooT, 7oooooP, ,XoooooJ{TkQ7ة ا<oooooOQم, ا]oooooھ� ;ooooo8اا 

.١٩٩٠ 



 287

İbn Hişam. es-Sîretu’n-Nebevî, nşr. Ömer Abdusselâm Tedmûrî, Dâru’l-Kitâbi’l-

Arabî, Beyrut 1990, I. 

 

;oooo8  الله�ooooooooooT,:7ooooo�]� ,XoooooooJ]�kQوا XoooooooJا�TQ7, ا<ooooo+� ;ooooo8 7oooooP, ;ooooo8 I<,]Pooooosاء ا�oooooMQا *ooooo8ا 

 .7Ug , *�7=ooooooooQا ;oooooO�PQا �ooooT, 

(İbn Kesîr, Ebû’l-Fidâ İsmâ’îl b. Ömer. el-Bidâye ve’n-Nihâye, nşr. Abdullah b. 

Abdulmuhsin et-Turkî, Hicr, trs). 

 

� 7oooofZ ;oooo8م اoooo�kZ ;oooo8}ر, ooooOQ[ن ا7oooowQب, oooo8>7وت.ooooP�Z ;J�ooooQل ا]ooooPb IoooodMQا {oooo8ا 

(İbn Manzur, Ebû Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mukerrem. Lisânü’l-Arab , 

Beyrut trs). 

 

Jacobs, Louis. “Judaism”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 

2007. 

 

Janowski, B. “Azazel”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, 

Cambridge 1999. 

 

Jastrow, K. “Luz”, JE, New York-London 1906. 

 

Jeffery, Arthur. “The Canon of the Old Testament”, The Interpreter’s Bible , New 

York Abingdon-Cogesbury Press, USA 1952. 

 

Jervis, John-Jervis, White. Genesis Elucidated, Printed by Schulze and Co., London 

1852. 

 

Johnson, Paul. Yahudi Tarihi , çev. Filiz Orman, Pozitif Yayıncılık, İstanbul trs. 

 

Josephs, Michael. Midra ş Milim (  ,English and Hebrew Lexicon-(מדרש מלים

Library of Congress, London 1834.  

 



 288

Josephus. Complete Works of Josephus Antiquities of the Jews The Wars of 

Jews Against Apion, USA basım tarihi yok, I. 

 

Kamrat, Yuval. “Esau”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 

2007. 

 

Kamrat, Yuval-Sperling, S. David, “Gad”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd 

edt, Jarusalem 2007. 

 

Karaman, M. Lutfullah, “Filistin”, DİA, İstanbul 1996. 

 

Katar, Mehmet, “İsrail Kavminin Seçilmişliği Üzerine Bir Araştırma”, İslamî 

Araştırmalar , Yıl: 2007, 20/4, ss. 458-463. 

 

Kaya, Mahmut. Dünden Bugüne Çok Eşlilik , Çıra Yayınları, İstanbul 2008.  

 

Kaya, Muharrem. “Türk Halk Edebiyatında Deli Dumrul ve Dünya Kültüründeki 

Benzerleri”, Folklor/Edebiyat , Cilt: X, Sayı: XXXVII, 2004/1, ss. 235-238. 

 

Kellogg, Alfred H. Abraham, Joseph and Moses in Egypt, Trübner&Co, New 

York 1887. 

 

Kitabı Mukaddes Şirketi. Kutsal Kitap (Tevrat, Zebur, İncil), Yeni Yaşam 

Yayınları, İstanbul 2008. 

 

Kohler, Kaufmann. “Abraham”, JE, New York-London 1906. 

 

Kohler, Kaufmann. Kutsal Kitap Dizini , Kitabı Mukaddes Yayınları, İstanbul 2004. 

 

Komlosh, Yehuda. “Targum”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 

Jerusalem 2007. 

 



 289

Köksal, M. Asım. Peygamberler Tarihi, TDV Yayınları, Ankara 1989, I-II. 

 

Kramer, Samuel Noah. Sümer Mitolojisi , çev. Hamide Koyukan, Kabalcı Yayınevi, 

İstanbul 2001. 

 

Kuhrt, Amélie. Eski Çağ’da Yakındoğu, çev. Dilek Şendil, T. İş Bankası Yay., 

İstanbul 2010. 

 

;oooo8 الله �ooooooooooT, :�ooooo<��y ,7انooooo�Qم ا]ooooofgt �Z]oooooUQا ,*Tooooo7ط�Qا �oooooPgا ;ooooo8 �oooooP�Z الله �oooooT, {ooooo8ا 

� اooooooO�Q; اXooooooOs�Z ,*�7=ooooooQ اoooooo8 ,XQ]oooooos7Q>7وت.ooooooT, ٢٠٠٦ 

(Kurtubî, Ebî Abdillah Muhammed b. Ahmed. el-Câmi’ li Ahkâmi’l-Kur’ân , thk. 

Abdullah b. Abdulhasen et-Turkî, Muessesetu’r-Risâle, Beyrut 2006). 

 

Kuzgun, Şaban. Hz. İbrahim ve Hanifler , Ankara 1985.  

 

Kuzgun, Şaban. “Hanîf”, DİA, İstanbul 1997. 

 

Lemche, Niels Peter. Early Israel: Anthropological and Historical Studies on the 

Israelite Society Before The Monarchy, Brill, Leiden 1985. 

 

Lesses, Rebecca M. “Lilith”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, (1987) 2005, VIII. 

 

Levin, Michael. Yahudi Ruhaniliği ve Mistisizmi, çev. Estreya S. Vali, İstanbul 

2006. 

 

Levine, Baruch A. “Firstborn”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 

Jarusalem 2007. 

 

Lewis, T. J. “Teraphim”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, 

Cambridge 1999. 

 



 290

Lunt, H. G. (by.) “Ladder of Jacob”, The Old Testament Pseudepigrapha, 

Doubleday & Company, NewYork 1985, II, ss. 401-411. 

 

Lunt, H. G. (by.) “Testaments of the Twelve Patriarchs”, The Old Testament 

Pseudepigrapha, Doubleday & Company, NewYork 1985, II, ss. 782-828. 

 

Machinist, Peter. “Leviathan”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 

Jerusalem 2007. 

 

Magonet, Jonathan. “Judaism”, The Cambridge Illustrated History of Religions, 

edt. by. John Bowker, Cambridge University Press, UK 2002. 

 

Meral, Yasin. İbn Meymun’un Eserlerinde İslam ve Müslümanlar, 

(Yayınlanmamış Doktora Tezi), AÜSBF, Ankara 2012. 

 

Metli, Ebru. “Hasidizm’in Yahudi ve Öteki Anlayışı”, AÜSBF (Basılmamış Yüksek 

Lisans Tezi), AÜSBF, Ankara 2006. 

 

Mettinger, T. N. D. “Seraphim”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, 

Brill, Cambridge 1999. 

 

 משה אריה מירקין, מדרש רבה: בראשית, תל אביב-הוצאת יבנה, ישראל 1958.

(Mirkin, Moşe Ariya (edt.). Midra ş Rabbah: Bereşit , by. Yavneh Publishing 

House-Tel Aviv, Israel 1958). 

 

Montet, E. ve diğerleri. Tarihten Günümüze Siyonizm ve Yahudilik, edt. Nurer ve 

Ö. Andaç Uğurlu, Örgün Yayınevi, İstanbul 2006. 

 

Moore, George Foot. Judaism (The Age of Tannaim), Harvard Univ. Press, 

Cambridge 1950. 

 

Moorhouse, J. Jacob-Three Sermons, London 1870. 



 291

 

Mortague, Rhodes James (by.). The Lost Apocrypha of the Old Testament, 

NewYork: The Macmillan Company 1920. 

 

Muilenburg, James. “The History Of The Religion Of Israel”, The Interpreter’s 

Bible, New York Abingdon-Cogesbury Press, USA 1952. 

 

N., W., “Blessing and Cursing”, JE, New York-London 1906. 

 

Noegel, Scott B. “Sex, Sticks, and the Trickster in Gen. 30: 31-43: A New Look at an 

Old Crux”, Journal of Ancient Near Eastern Society, Vol: 25 (1997), pp. 7-17. 

 

Oded, Bustanay. “Benjamin”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 

2007. 

 

Oded, Bustanay. “Laban”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 

2007. 

 

Oded, Bustanay. “Reuben”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 

2007. 

 

Oded, Bustanay. “Simeon”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 

2007. 

 

Oded, Bustanay-Shimon Gibson. “Canaan”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd 

edt, Jarusalem 2007. 

 

O’Neal, Michael J. ve J. Sydney Jones. World Religion-Primary Sources, U. X. L. 

Thompson Gale, London 2007, I-V. 

 



 292

Orlov, Andrei. The Jewish Pseudepigrapha in the Slavic Literary Environment 

http://www.academia.edu/657477/Jewish_Pseudepigrapha_in_Slavic_Literary_Envir

onment (07.12.2013) 

 

Orlov, Andrei. The Slavonic Pseudepigrapha, 

http://www.marquette.edu/maqom/pseudepigrapha.html (07.12.2013) 

 

Ouaknin, Marc-Alain. “Yahudilerin Tanrısı”, İnancın En Güzel Tarihi, T. İş 

Bankası Kültür Yayınları, İstanbul 2012. 

 

Örs, Hayrullah. Musa ve Yahudilik, Remzi Kitabevi, İstanbul 2013. 

 

Öztürk, Mustafa. “Dinî Hükümlerin Kaynağını Kur’an ile Sınırlandırma Eğiliminin 

Kaynakları ve Tutarlılığı”, Dinî Hükümlerin Kayna ğı ve Dinî Metinlerin 

Anlaşılması Konusundaki Çağdaş Yaklaşımlar Çalıştayı (18-19 Aralık 2009), 

edt. Cengiz Kallek, İSAM, İstanbul 2010, ss. 13-67. 

 

Öztürk, Mustafa. “Kur’an’ın Kur’an’la Tefsiri: Bir Mahiyet Soruşturması”, ÇÜİFD, 

Cilt: 8, Sayı: 2, 2008, ss. 1-21. 

 

Öztürk, Mustafa. Kur’an-ı Kerim Meali (Anlam ve Yorum Merkezli Çevir i), 

Düşün Yayıncılık, İstanbul 2011. 

 

Öztürk, Nermin. Kutsalın Değişen Yüzü-Aslanlı Tanrıçalardan Aslanlı Erenlere, 

Konya 2013. 

 

Öztürk, Özhan. Folklor ve Mitoloji Sözlüğü, Phoenix Yayınevi, Ankara 2009. 

 

P., J. P. “Hebrew”, JE, NewYork-London 1906. 

 

P., J. P. “Teraphim”, JE, New York-London 1906. 

 



 293

Parry, Aaron. Talmud Nedir?, çev. Estreya Seval Vali, Gözlem Gaz. Bas. Yay., 

İstanbul 2005. 

 

Parry, J.H. &Company. Sefer Ha Yashar (Book of Jasher), Salt Lake City 1887. 

 

Pearson, John D. “A Mendelian Interpretation of Jacob’s Sheep”, 

Science&Christian Belief, Vol: 13, No: 1, pp. 51-58. 

 

Peters, F. E. İbrahim’in Çocukları , çev. Nurşan Üstüntaş, Neden Kitap, İstanbul 

2010. 

 

Puech, E., “Lioness”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, 

Cambridge 1999. 

 

Rabinowitz, Louis Isaac. “Israel”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 

Jerusalem 2007. 

 

Rabinowitz, Louis Isaac. “Torah”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 

Jerusalem 2007. 

 

�J; ا7ooooooooQازي, ooooooooOMy>7 ا7ooooooooaMQ ا7Qازي/y]ooooooooMZ>� ا�oooooooo<�Q, دار اooooooo8 ,7oooooooofMQ>7وتooooooooQ7 اooooooooae 

.١٩٨١ 

(Râzî, Fahreddîn. Tefsîru’l-Fahri’r-Râzî/Mefâtihu’l- Ğayb, Daru’l-Fikr, Beyrut 

1981). 

 

Ribichini, S., “Gad”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, 

Cambridge 1999. 

 

Robinson, Theodore H. “The History of Israel”, The Interpreter’s Bible , New York 

Abingdon-Cogesbury Press, USA 1952. 

 



 294

Ross, Allen P. “Jacob’s Vision: The Founding of Bethel”, Bibliotheca Sacra, Vol: 

142 (1985), Dallas, ss. 224-237. 

 

Roux, Jean-Paul. “Blood”, ER, trans. from French: Sherri L. Granka, by. Lindsay 

Jones, IInd edition, (1987) 2005. 

 

Rölling, W. “Bethel”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, 

Cambridge 1999. 

 

Rudhart, Jean, “Water”, ER, trans. Erica Meltzer, by. Lindsay Jones, IInd edition, 

(1987) 2005. 

 

Sarna, Nahum M. “Asenath”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 

2007. 

 

Sarna, Nahum M. “Biblical Literature: Hebrew Scriptures”, ER, by. Lindsay Jones, 

IInd edition, (1987) 2005. 

 

Sarna, Nahum M. “Jacob”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 

2007. 

 

Sarna, Nahum M. “Joseph”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 

2007. 

 

Sarna, Nahum M. “Rachel”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 

2007. 

 

Sarna, Nahum M. ve diğerleri. “Enoch”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 

Jerusalem 2007. 

 

Schalit, Abraham. “Vespasian, Titus Flavius”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, 

IInd edt, Jerusalem 2007. 



 295

 

Schereschewsky, Ben-Zion (Benno). “Redemption of First-Born”, EJ, edt. F. 

Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007. 

 

Scholem, Gershom. “Lilith”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 

2007. 

 

Scholem, Gershom. “Metatron (Matatron)”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd 

edt, Jerusalem 2007. 

 

Scholem, Gershom. “Zohar”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 

2007. 

 

Seltzer, Robert M. “Jewish People”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, USA 2005. 

 

Sert, Selahattin. Mezopotamya’dan Avrupa’ya Büyük Uygarlıkların Doğuşu, 

Ozan Yayıncılık, İstanbul 2009. 

 

Seters, John Van. “Abraham”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, USA 2005. 

 

Shah, Ashwin J. (pub.) Glimpses Of World Religions, Jaico Publishing House, 

Bombay 1983. 

 

Shupak, Nili. “Leah”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007. 

 

Silberman, Lou H. “Chosen People”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 

Jerusalem 2007. 

 

Silver, Drew. “Wells”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jerusalem 2007. 

 

Sina, Ayşen. “Alkestis ve Deli Dumrul”, AÜDTCF Tarih Ara ştırmaları Dergisi , 

Cilt: 23, Sayı: 36, 2004, ss. 225-235. 



 296

 

Skolnik, F.-M. Berenbaum (edt.).“Asher”, EJ, IInd edt, Jarusalem 2007. 

 

Skolnik, F.-M. Berenbaum (edt.).“Ephraim”, EJ, IInd edt, Jarusalem 2007. 

 

Skolnik, F.-M. Berenbaum (edt.). “Judah”, EJ, IInd edt, Jarusalem 2007. 

 

Skolnik, F.-M. Berenbaum (edt.). “Name, Change of”, EJ, IInd edt, Jarusalem 2007. 

 

Skolnik, F.-M. Berenbaum (edt.). “Tanakh”, EJ, IInd edt, Jerusalem 2007. 

 

Skolnik, F.-M. Berenbaum (edt.). “Teraphim”, EJ, IInd edt, Jarusalem 2007. 

 

Smith, S. “Laban”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 2007. 

 

Smith, S. H. “Heel and Thigh: The Concept Of Sexuality In The Jacob-Esau 

Narratives”, Vetus Testamentum, Vol. 40, Fasc. 4 (Oct. 1990), pp. 464-473. 

 

Snell, Daniel C. “Nuzi”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, Jarusalem 

2007. 

 

Soury, Jules. Kar şılaştırmalı Mitoloji I şığında İsrail Dini , IQ Kültür Sanat 

Yayıncılık, İstanbul 2008. 

 

Spinoza, Benedictus Baruch. Teolojik-Politik İnceleme, çev. Reyda Ergün, Dost 

Kitabevi, Ankara 2010. 

 

Sr., J. “Barren-Barrenness”, JE, New York-London 1906. 

 

Stamm, Johann Jakob. “Names”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 

Jarusalem 2007. 

 



 297

Stinespring, W. F. (trans. by.) “Isaac”-“Jacob”, The Testament of the Patriarchs, in 

The Old Testament Pseudepigrapha, NewYork 1985, I, ss. 903-918. 

 

�J; اooooooooOQ>}ط* , اToooooos[ب ا�kooooooQول, XooooOs�Z اooooooooo�+Q[ف اXooooooooooooooo<M�+Q , ٢٠٠٢ اooooooo8>7وت.ooooQل اroooob  

(Suyûtî, Celâluddîn. Esbâbu’n-Nüzül (Lübâbü’n-Nükûl fî Esbâbi’n-Nüzûl) , 

Beyrut 2002). 

 

Şener, A. ve diğerleri (haz.). Yüce Kur’an ve Açıklamalı-Yorumlu Meâli , İzmir 

2009. 

 

Şentürk, Recep. “Millet”, DİA, Ankara 2005. 

 

�اللهooooooooooT,:7ooooo�]�, 7انooooo�Qا ;oooo, ن]oooo<TQا �Z]oooob IooooJو]y 7ي, ايTooooNQ7 اJ7oooob ;oooo8 �ooooP�Z 7ooooMwb {oooo8ا 

�اooooooO�PQ; اooooooQ=7ك, ٢٠٠١ اoooo�Q[ھ7ة. T, ;oooooo8ي.  

(Taberî, Ebu Ca’fer Muhammed b. Cerîr. Câmi’u’l-Beyân ‘an Te’vîli Âyi’l-

Kur’ân , nşr. Abdullâh b. Abdulmuhsin et-Turkî, Kahire 2001). 

 

Taberî, Ebu Ca’fer Muhammed b. Cerîr. Milletler ve Hükümdarlar Tarihi , çev. 

Zâkir Kadirî Ugan-Ahmet Temir, MEB, İstanbul 1991. 

 

, {oooo87: اooooo�]� , 7يToooooooNQا xJر]oooooooy-ك{ooooYPQو ا VooooZtا xJر]ooooy ,7يTooooNQ7 اJ7oooob ;oooo8 �ooooP�Z 7ooooMwb {oooo8ا 

  _�oooo>� اInternational Ideas Home, *Z7ooooofQ ,رoooJ[ض. 

(Taberî, Ebu Ca’fer Muhammed b. Cerîr. Târîhu’t-Taberî-Târîhu’l-Umem ve’l-

Muluk , nşr. Ebû Suheyb el-Kermî, International Ideas Home, Riyad trs.) 

 

Tannahill, Reay. Tarihte Cinsellik , çev. Sinem Gül, Ankara 2003. 

 

TDK, Büyük Türkçe Sözlük, sürüm no: 1.0 Farabi. 

 

Tedlock, Barbara. “Dreams”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, USA (1987) 2005. 

 



 298

T&T Clark. The Testament of the Twelwe Patriarchs and Fragments of the 

Second and Third Centuries, Edinburg: 1900. 

 

Tokyay, M. Nefrin. “Perseus” Kahramanlık Mitinin Arketipsel Sembollerle 

İncelenmesi, İstanbul Ticaret Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Yıl: 9, Sayı: 

19, Bahar 2011, ss. 193-205. 

 

Topaloğlu Bekir. “Yûsuf Sûresi”, DİA, Ankara 2013, LXIV. 

 

Toprak, Mehmet Sait. Talmud ve Hadîs, Kabalcı Yayınevi, İstanbul 2012. 

 

Turan, Şerafettin. “Levant”, DİA, Ankara 2003, XXVII. 

 

Tümer, Günay. “Atalar Kültü”, DİA, Ankara 1991, IV. 

 

Thompson Gale. U.X.L. Encyclopedia Of World Mythology, Thompson Gale 

Cengage Learning, London 2009.  

 

Umansky, Ellen M. “Election”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, (1987) 2005, 

IV.  

 

Unterman, Alan. “Shekhinah”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 

Jerusalem 2007, XVIII. 

 

Uzun, Mustafa. “Ya’kūb”, DİA, Ankara 2013, XLIII. 

 

�, دار اP<PQ[ن, اJ7Q[ض ٢٠٠۵ �MQا ;<s]J 7ھ]Z .7�]� ,7آن�Qب ��ول ا]Tsي, أ�gا{Qا ;O�Qأ8* ا  

(Vâhidî, Ebû’l-Hasen Alî b. Ahmed. Esbâbu Nüzûli’l-Kur’ân , nşr. Mâhir Yâsin el-

Fahd, Dâru’l-Meymân, Riyad 2005). 

 

Van Der Toorn. K. “Laban”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, 

Brill, Cambridge 1999. 



 299

 

Velikovsky, Immanuel. Ages In Chaos, Doubleday & Company, New York 1952.  

 

Waterhouse, S. Douglas. “Who are the Ḫabiru of the Amarna Letters?”, Journal of 

the Adventist Theological Society, 12/1 (2001), ss. 31-42. 

 

Weinfeld, Moshe. “Covenant”, EJ, edt. F. Skolnik-M. Berenbaum, IInd edt, 

Jerusalem 2007, V. 

 

White, Ellen G. Patriarchs and Prophets, USA 1999. 

 

Wyatt, N. “Asherah”, DDD, edt: Karel van der Toorn ve diğ., IInd edition, Brill, 

Cambridge 1999. 

 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Halku’l-Kur’ân”, DİA, Ankara 1997, XV. 

 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Peygamber”, DİA, Ankara 2007, XXXIV. 

 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Vahiy”, DİA, Ankara 2012, XLII. 

 

Yazır, Elmalı’lı M. Hamdi. Hak Dini Kur’an Dili,  Eser Neşr. 1979. 

 

Yıldırım, Nimet. İran Mitolojisi , Pinhan Yayıncılık, İstanbul 2012. 

 

Yıldız, Hakkı Dursun. “Arap”, DİA, İstanbul 1991, III. 

 

Yılmaz, Mustafa Selim. Kumran Yazmalarının Ahit Geleneği Çerçevesinde 

Değerlendirilmesi, Ayışığı Kitapları, İstanbul 2013. 

 

Yitik , Ali İhsan. “Paylaşılamayan Ata: Hz. İbrahim”, Bütün Yönleriyle Yahudilik 

(Dinler Tarihi Ara ştırmaları-VIII) , Türkiye Dinler Tarihi Derneği Yayınları, 

Ankara 2012. 



 300

 

Yusa, Michiko. “Henotheism”, ER, by. Lindsay Jones, IInd edition, (1987) 2005, VI.  

 

Zakovitch, Yair. Jacob–Unexpected Patriarch, Yale University Press, London 

2012. 

 

Zebîdî, Zeynüddîn Ahmed b. Ahmed b. Abdillatîf. Sahîh-i Buhârî Muhtasarı 

Tecrîd-i Sarîh Tercemesi ve Şerhi, çev. Kâmil Miras, Ankara 1980. 

 

Wikipedia, http://en.wikipedia.org/wiki/Beitin (12.05.2014) 

 

Wikipedia. http://en.wikipedia.org/wiki/Skhul_and_Qafzeh_hominids (03.03.2013) 

 

 

 

 

 


