
                                                          

 

T.C. 

SİİRT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

DOKTORA PROGRAMI 

 

 

 

İSLAM HUKUKUNDA BÜLÛĞ ÖNCESİ ÇOCUK HAKLARI VE 

SORUMLULUKLARI 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

Ayşe AYAZ 

 

 

Danışman: Prof. Dr. Adnan MEMDUHOĞLU 

 

 

 

SİİRT-2025



                                                          

 

TEZ KABUL TUTANAĞI 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜ'NE 

 

 

Prof. Dr. Adnan MEMDUHOĞLU danışmanlığında, Ayşe AYAZ tarafından 

hazırlanan bu çalışma 20/06./2025 tarihinde aşağıdaki jüri tarafından Temel İslam 

Bilimleri Anabilim Dalında Doktora Tezi olarak kabul edilmiştir.  

 

 

Başkan :     Prof. Dr. Metin YİĞİT                                  ………………….. 

Jüri.Üyesi : Prof. Dr. Adnan MEMDUHOĞLU              ………………….. 

Jüri.Üyesi  : Prof. Dr. Necati SÜMER                      ………………….. 

Jüri.Üyesi   : Doç. Dr. Mehmet Macit SEVGİLİ              .............................. 

Jüri.Üyesi   :Doç. Dr. Bedri ASLAN                                . ………………….. 

 

 

Yukarıdaki imzalar adı geçen öğretim üyelerine aittir. 

… /…/2025 

İmza 

                                           Doç. Dr. Ahmet SAYLIK 

Enstitü Müdürü 

 



I 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET................................................................................................................................ VI 

ABSTRACT .................................................................................................................. VII 

KISALTMALAR ......................................................................................................... VIII 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................... IX 

GİRİŞ ................................................................................................................................ 1 

 ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ ......................................................................... 1 

 ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ VE KAYNAKLARI ...................................................... 2 

 ÇOCUK HAKLARI TARİHÇESİ .................................................................................... 5 

 ANTİK YUNAN (ATİNA), ISPARTA (SPARTA) ve ROMA'DA ÇOCUK....................5 

 CERMENLER'DE ÇOCUK.............................................................................................7 

 ESKİ TÜRKLER'DE ÇOCUK.........................................................................................7 

 MODERN DÖNEMDE ÇOCUK HAKLARI..................................................................8  

 MODERN DÖNEMDE ÇOCUK GELİŞİM EVRELERİ.............................................10 

 BEBEKLİK DÖNEMİ (0-2 YAŞ) .................................................................................11 

 İLK ÇOCUKLUK DÖNEMİ (2-6 YAŞ) .......................................................................12 

 SON ÇOCUKLUK DÖNEMİ (6-11/13 YAŞ) ...............................................................15 

BİRİNCİ BÖLÜM .......................................................................................................... 19 

1. İSLAM HUKUKUNDA ÇOCUKLUK DÖNEMİ VE ÇOCUK HAKLARI ............. 19 

1.1. ÇOCUKLUK DÖNEMİ EVRELERİ .................................................................. 19 

1.1.1. İslam Hukuku Açısından Çocukluk Dönemi Evreleri ................................... 19 

1.1.1.1. Cenin Dönemi ........................................................................................ 20 

1.1.1.2. Gayri Mümeyyiz Dönemi ...................................................................... 28 

1.1.1.3. Temyiz Dönemi ...................................................................................... 29 

1.1.1.4. Bülûğ ve Rüşd Dönemi .......................................................................... 30 



II 

1.2. ÇOCUK HAKLARI ............................................................................................. 33 

1.2.1. İslam Hukukunda Doğum Öncesi Çocuk (Cenin) Hakları ........................... 35 

1.2.1.1. Yaşam Hakkı .......................................................................................... 35 

1.2.1.1.1. Özürlü Ceninin Yaşam Hakkı .......................................................... 39 

1.2.1.1.2. Gayrimeşru yoldan Doğan Ceninin Yaşam Hakkı .......................... 41 

1.2.1.1.3. Ceninin Yaşam Hakkına Son Verilmesinin Sonuçları ..................... 43 

1.2.1.1.4.Tüpteki Embriyonun Hakları ........................................................... 45 

1.2.1.2. Malî Haklar ............................................................................................ 46 

1.2.1.2.1. Miras Hakkı ..................................................................................... 46 

1.2.1.2.2. Vasiyet Hakkı .................................................................................. 49 

1.2.1.2.3. Vakıf Hakkı ..................................................................................... 51 

1.2.1.2.4. Hibe Hakkı ...................................................................................... 52 

1.2.1.2.5. İkrar Hakkı ...................................................................................... 53 

1.2.1.3. Ceninin Varlığıyla Birlikte Ortaya Çıkan Diğer Haklar ......................... 55 

1.2.1.3.1. Hamile ve Emzikli Kadının Orucu .................................................. 55 

1.2.1.3.2. Hamile Kadının Ceza İnfazının Ertelenmesi .................................. 55 

1.2.1.3.3. Ceninin Ölü Doğması Halinde Tabi Tutulduğu Hükümler ............. 56 

1.2.2. İslam Hukukunda Doğum Sonrasında Çocuk Hakları .................................. 57 

1.2.2.1. Genel Haklar .......................................................................................... 57 

1.2.2.1.1.İsim Hakkı ........................................................................................ 57 

1.2.2.1.2. Süt Hakkı ......................................................................................... 59 

1.2.2.1.3. Hıtân Hakkı ..................................................................................... 65 

1.2.2.1.4. Hidâne Hakkı .................................................................................. 67 

1.2.2.1.5. Nafaka Hakkı .................................................................................. 74 

1.2.2.1.6. Velayet Hakkı .................................................................................. 76 



III 

1.2.2.1.7. Eğitim Hakkı ................................................................................... 83 

1.2.2.1.8. Meslek Edinme Hakkı ..................................................................... 88 

1.2.2.1.9. Eşit Muamele Hakkı ........................................................................ 91 

1.2.2.1.10. Mal Paylaşımı Hakkı ..................................................................... 92 

1.2.2.1.11. Nesep Hakkı .................................................................................. 93 

1.2.2.2. Lakît Meselesi (Buluntu Çocuk)  ......................................................... 102 

1.2.2.2.1. Lakîti Almanın Hükmü ................................................................. 103 

1.2.2.2.2. Lakîtin Nafakası ............................................................................ 103 

1.2.2.2.3. Lakîtin Dini ................................................................................... 104 

1.2.2.2.4. Lakîtin Hür Olması ....................................................................... 106 

1.2.2.2.5. Lakîtin Nesebi ............................................................................... 106 

1.2.2.2.6. Mültakit (Lakîti Bulan) ................................................................. 107 

1.2.2.3. Koruyucu Aile Meselesi ....................................................................... 108 

1.2.2.4. Çocuk İşçiliği Meselesi ........................................................................ 113 

İKİNCİ BÖLÜM ........................................................................................................... 118 

2. İSLAM HUKUKUNDA BÜLUĞ ÖNCESİ ÇOCUK SORUMLULUKLARI ........ 118 

2.1. EHLİYET ........................................................................................................... 118 

2.1.1.Vücûb Ehliyeti ............................................................................................. 118 

2.1.2. Edâ Ehliyeti ................................................................................................. 119 

2.2. ÇOCUĞUN İMAN SORUMLULUĞU ............................................................. 120 

2.2.1. Çocuğun İman ve İrtidâd Etmesi................................................................. 120 

2.3. ÇOCUĞUN İBADET SORUMLULUĞU ......................................................... 122 

2.3.1. Namaz ......................................................................................................... 122 

2.3.2. Zekât ............................................................................................................ 123 

2.3.3. Fıtır Sadakası ............................................................................................... 124 



IV 

2.3.4. Oruç ............................................................................................................. 125 

2.3.5. Hac .............................................................................................................. 126 

2.3.6. Kurban ......................................................................................................... 127 

2.3.7. Çocuğun Kur’ân-ı Kerîm’e Abdestsiz Dokunması ..................................... 129 

2.4. MUAMELAT AÇISINDAN ÇOCUĞUN HUKUKÎ SORUMLULUĞU ......... 129 

2.4.1. Bey‘ ............................................................................................................. 130 

2.4.2. Rehin ........................................................................................................... 131 

2.4.3. Vekâlet ......................................................................................................... 132 

2.4.4. Âriyet .......................................................................................................... 133 

2.4.5. Karz ............................................................................................................. 134 

2.4.6. Müzâraa ....................................................................................................... 136 

2.4.7. Müsâkât ....................................................................................................... 137 

2.4.8. İcâre ............................................................................................................. 137 

2.4.9. Vedîa ............................................................................................................ 138 

2.4.10. Kefalet ....................................................................................................... 140 

2.4.11. Cuâle.......................................................................................................... 141 

2.4.12. Vakıf .......................................................................................................... 142 

2.4.13. Hibe ........................................................................................................... 143 

2.4.14. Vasiyet ....................................................................................................... 144 

2.4.15. Mudârebe................................................................................................... 145 

2.4.16. Hısımlık Nafakası ..................................................................................... 146 

2.5. MUHÂKEMÂT AÇISINDAN ÇOCUĞUN HUKUKÎ SORUMLULUĞU ..... 146 

2.5.1. Şahitlik ........................................................................................................ 147 

2.5.2. Hâkimlik ...................................................................................................... 149 

2.5.3. Yemin .......................................................................................................... 150 



V 

2.5.4. Kasâme ........................................................................................................ 150 

2.5.5. Âkile ............................................................................................................ 152 

2.5.6. Dâva Ehliyeti ............................................................................................... 153 

2.6. CEZA EHLİYETİ AÇISINDAN ÇOCUK ........................................................ 153 

2.6.1. Bedenî Cezalar ............................................................................................ 154 

2.6.1.1. Kısas ..................................................................................................... 154 

2.6.1.2. Had Cezası ........................................................................................... 155 

2.6.2. Ta‘zîr Cezası ................................................................................................ 160 

SONUÇ ......................................................................................................................... 165 

KAYNAKÇA ................................................................................................................ 171 



VI 

ÖZET 

DOKTORA TEZİ 

İSLAM HUKUKUNDA BÜLUĞ ÖNCESİ ÇOCUK HAKLARI VE 

SORUMLULUKLARI 

Ayşe AYAZ 

2025/Sayfa: X + 187 

Çocuğun hak ve sorumlulukları meselesi, İslam hukuk düşüncesinde yalnızca 

bireysel hakların korunması bağlamında değil, aynı zamanda toplumsal düzenin temini 

açısından da merkezi bir yer işgal etmektedir. Anne karnındayken cenine tanınan haklar 

ile doğum sonrası çocuğa tanınan haklar ve çocuğun yaşına uygun olarak ona verilen 

sorumluluklar, çocuğun yararını korumayı hedeflemiştir. İslam hukukuna göre çocuk, 

çeşitli haklara sahip olmakla birlikte aynı zamanda belirli ölçüde sorumluluk sahibi bir 

bireydir. Buna göre İslam hukuku, çocuk haklarına geniş şekilde yer verdiği gibi çocuğun 

bulunduğu çocukluk evresi, gelişim düzeyi ve algılama yetisini de dikkate alarak, çocuğa 

üstlenebileceği hukuki sorumluluklar da vermiştir. İslam hukukunda bülûğ öncesi çocuk 

hakları ve sorumlulukları adlı bu çalışma, önsöz, giriş, iki bölüm ve sonuç kısmından 

meydana gelmiştir. Giriş bölümünde; araştırmanın konusu ve amacı, araştırmanın 

yöntemi, araştırmanın kaynakları, çocuk hakları tarihçesi, modern dönemde çocuk hakları 

ve çocukluk evreleri konularına yer verilmiştir. Birinci bölümde; İslam hukukunda 

çocukluk dönemi evreleri, cenine tanınan haklar ile doğum sonrası çocuk hakları konuları 

ele alınmıştır. İkinci bölümde; ehliyet kavramı, ehliyet türleri incelenmiş ve İslam 

hukukunda bülûğ öncesi çocuk sorumlulukları konusu incelenerek detaylandırılmıştır. 

Sonuç olarak, İslam hukuk sisteminde çocuğa tanınan haklar ile çocuğa verilen 

sorumlulukların, çocuğun bireysel gelişimini desteklediği ve çocuğun toplumsal 

sorumluluk bilinciyle yetişmesini teşvik ettiği vurgulanmıştır. 

Anahtar Kelimeler: İslam hukuku, çocuk, bülûğ, hak, hukuk, sorumluluk 



VII 

ABSTRACT 

PHD THESIS 

RIGHTS AND RESPONSIBILITIES OF PREPUBESCENT CHILDREN IN 

ISLAMIC LAW 

Ayşe AYAZ 

2025/Page: X + 187 

The issue of children's rights and responsibilities occupies a central place in 

Islamic legal thought, not only in terms of the protection of individual rights but also in 

the context of maintaining social order. The rights granted to the fetus during pregnancy, 

the rights recognized after birth, and the responsibilities assigned to the child in 

accordance with their age all aim to safeguard the best interests of the child. According 

to Islamic law, a child is not only entitled to various rights but is also considered an 

individual who bears certain responsibilities. In this regard, Islamic law not only 

extensively addresses children's rights, but also takes into account the child’s 

developmental stage, level of comprehension, and phase of childhood, thereby assigning 

legal responsibilities accordingly. This study, titled rights and responsibilities of 

prepubescent children in ıslamic law consists of a preface, an introduction, two main 

chapters, and a conclusion. The introduction covers the subject and purpose of the 

research, the methodology used, sources of the study, a historical overview of children's 

rights, a discussion on children's rights in the modern era and childhood stages The first 

chapter addresses the stages of childhood in Islamic law, the rights granted to the fetus, 

and the rights afforded to children after birth. The second chapter examines the concept 

of legal capacity (ahliyya), its types, and delves into the responsibilities of children before 

reaching puberty within the framework of Islamic law. In conclusion, it is emphasized 

that the rights and responsibilities granted to children within the Islamic legal system 

support the child’s individual development and encourage their upbringing with a sense 

of social responsibility. 

Keywords: Islamic law, child, puberty, rights, law, responsibility 

 



VIII 

KISALTMALAR 

b.           : Bin (oğlu) 

bint        : Bint (kızı) 

bk.          : Bakınız 

c              : Cilt 

çev.         : Çeviren 

Çık.        : Mısırdan çıkış/ çıkış 

ed.           : Editör 

Hz.          : Hazreti 

Mat.        :  Matta 

No.          : Numara 

nşr.          : Neşreden 

ö.             : Ölümü 

s.a.v         : Sallâllâhu ‘Aleyhi ve Sellem 

TDV        : Türkiye Diyanet Vakfı 

thk.          : Tahkik Eden  

ts              : Tarihsiz 

vd.            : ve diğerleri 

 



IX 

ÖNSÖZ 

Toplumun korunmaya muhtaç en değerli varlıklarından biri çocuklardır. İslam 

hukukunun temel amaçlarından biri, çocukları korumak, onların haklarını tanımak ve 

geliştirmektir. Bunun yanı sıra İslam hukuku, çocuğa uygun sorumluluk vererek çocuğu, 

topluma kazandırma amacı da taşımıştır. İslam dininde, eşref-i mahlûkat olarak kabul 

edilen insan, yaşamının hangi evresinde olursa olsun önemsenmiş ve saygıdeğer bir varlık 

olarak kabul edilmiştir. Bu evrelerden biri olan cenin ve çocukluk evresi, İslam hukuk 

sisteminde ayrı ayrı başlıklar halinde erken dönemden itibaren yer almıştır. Çocuğun 

sağlıklı bir şekilde gelişimini tamamlaması açısından İslam hukuku, anne karnından 

itibaren çocuğa büyük bir önem atfetmiş, ceninin yaşam hakkını ve malî haklarını 

gözetmiş, aileye ve topluma birtakım görevler yüklemiş, bu doğrultuda çocuğa hukukî 

statü kazandırmıştır. İslam hukukunda çocuk hakları koruma altına alınmış; bu hakların 

ihlal edilmesi yahut gözetilmemesi halinde ise sadece dünyevi yaptırımlar ile değil, 

uhrevi sorumluluklar da hatırlatılarak çocuk haklarının korunması sağlanmıştır. Bu 

çalışma, bülûğ öncesi çocuk haklarını ve çocuklara verilen sorumlulukları İslam hukuku 

açısından ele almak amacıyla hazırlanmıştır. 

Cenine ait haklar, doğum sonrası isim, süt, sünnet ettirme, hidâne, velâyet, nafaka, 

nesep, eğitim, meslek öğrenme, çalışma, çocuğa gösterilmesi gereken eşit muamele hakkı 

ile çocuğun iman, ibadet, muamelat sorumluluğu, malî sorumluluğu ve ceza ehliyetine 

dair hukukî düzenlemeler, bu çalışmanın temel çerçevesini oluşturmaktadır. 

Çalışmanın her aşamasında değerli zamanlarını ayırıp beni destekleyen, tez 

konumun belirlenmesinde bana yardımcı olan, yaptığım çalışmaları takip ederek 

yardımlarını esirgemeyen danışman hocam Prof. Dr. Adnan MEMDUHOĞLU’na; tez 

jürimde bulunan eleştiri, öneri ve değerlendirmeleriyle teze katkı sunan Prof. Dr. Metin 

YİĞİT’e, Doç. Dr. Mehmet Macit SEVGİLİ’ye, Prof. Dr. Necati SÜMER’e ve Doç. Dr. 

Bedri ASLAN’a; tezimin her aşamasında bana destek olan, muhtevasının olgunlaşmasına 

katkı sağlayan kıymetli babam Seyda Molla Mahmut AYAZ’a; bana her türlü desteği 

veren ağabeyim Mehmet Saki AYAZ’a; yapıcı öneri ve katkılar sunan kız kardeşim Dr. 

Öğr. Üyesi Fatma AYAZ YALINKILIÇ’a, tezimin bazı bölümlerini okuyarak katkılar 

sunan Dr. Öğr. Üyesi Abdulaziz YALINKILIÇ’a; desteğini her zaman yanımda 

hissettiğim ablam Sema AYAZ’a; tezimi başından sonuna kadar okuyarak tashih eden ve 



X 

katkılarını sunan Doç. Dr. Hekim TAY’a; tezimi okuyarak düzeltme ve önerilerde bulunan 

Doç. Dr. Mehmet ALTIN’a; yetişmemde de büyük emeği olan ve eğitim hayatı boyunca 

her türlü desteği esirgemeyen anneme ve bütün aileme teşekkürü borç bilirim.  

Gayret bizden, başarı Allah’tandır. 

Ayşe AYAZ  

SİİRT-2025  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

GİRİŞ 

ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ 

Bu araştırmanın konusu, İslam hukuku çerçevesinde bülûğ çağı öncesindeki 

çocukların hak ve sorumluluklarının incelenmesidir. Çocuk hakları ve sorumlulukları 

güncel bir konu olması hasebiyle geçmişten günümüze kadar dikkat çeken konulardan 

biri olmuştur. Çocuk hakları, önemine binaen tıp, ahlâk, psikoloji, sosyoloji ve hukuk gibi 

pek çok bilimin ilgilendiği bir saha konumunda olmuştur.  

Toplumun çok ehemmiyetli bir bireyi olan çocukların bilişsel, fiziksel, sosyal, 

duyuşsal ve ahlâkî gelişimleri, eğitimle birlikte onları sağlam bir zemine 

konumlandıracak olan hukuk kurallarıyla da desteklenmelidir. Çocuğun hürriyeti, 

saygınlığı ve onuruyla çelişmeyen hukuk kuralları hem birey hem de toplum açısından 

büyük fayda sağlar. Dolayısıyla hukuk, tarihsel süreçte çocukla da ilgilenen bir disiplin 

olmuş, bu doğrultuda çocuk haklarıyla ilgili düzenlemeler ortaya koymuştur.  Çocuk 

hukuku, çocuğun ebeveynine karşı haklarını düzenlediği gibi devlet ve topluma karşı 

çocuğun haklarını belirleyen ve düzenleyen kaideler de içermektedir. Hukukun bir dalı 

olan çocuk hukuku ile çocuğun hürriyeti, saygınlığı, onuru ve gelişimi göz önüne alınarak 

çocuk, koruma altına alınır. Bu bağlamda çocuk hakları; çocuğun bilişsel, duyuşsal, 

fiziksel, sosyal ve ahlâkî gelişimlerini sağlayan ve bunları çocuğun onuru ve saygınlığına 

uygun, sağlıklı bir şekilde düzenleyen ve koruyan faydalar bütünüdür. Böylece çocuk, 

yaşaması gereken çocukluk çağını olması gerektiği gibi sağlıkla yaşar.1 

Çocukluk döneminde öğrenilen davranış ve elde edilen kazanımların, çocukluk 

dönemi sonrası hayatı önemli bir ölçüde biçimlendirdiği bilimsel araştırmalarla da ortaya 

konulmuştur. Bu nedenle her çocuğun fiziksel ve ruhsal gelişiminin sağlanması, topluma 

faydalı bir fert olarak yetiştirilmesi, onların maddi ve manevi ihtiyaçlarının karşılanması, 

onların geleceğe ve hayata hazırlanarak onlara sorumluluklar yüklenmesi, her ebeveynin 

görevidir. Çocuk küçük bir yetişkin değil kendine has dünyası olan bir bireydir. Bugün 

toplumsal hassasiyet yönünden önemli boyut kazanmış olan çocuk haklarının dini, 

sosyolojik, psikolojik, ekonomik ve hukuki yönü vardır ve bunlar yadsınamayacak 

 
1 Emine Akyüz, Çocuk Hukuku Çocukların Hakları ve Korunması (Ankara: Pegem Akademi, 2021), 4-6. 



2 

derecede önemlidir. Çocuk haklarının, her çocuk ve yetişkin bireyler tarafından 

öğrenilmesi ve bu haklara riayet edilmesi, fiziksel ve ruhsal gelişimi sağlıklı olan 

çocukların yetişmesi için elzemdir. 

Günümüzde uluslararası sözleşmelere konu olan çocuk hakları, beşerî hukuk 

sistemlerinde çok geç fark edilmişken, çocukların maddi ve manevi ihtiyaçlarının 

karşılanmasını tanzim eden çocuk hakları, İslam hukukunun ele aldığı önemli konulardan 

biridir. İslam hukuku, anne karnına düştüğünden itibaren çocuk haklarına çok büyük bir 

ehemmiyet göstermiş; hem çocuk haklarını koruma altına almış hem de çocuklara zarar 

gelmeyecek ve onların gelişimini olumlu etkileyecek şekilde onlara birtakım 

sorumluluklar yüklemiştir.  Modern hukukta da yasalarla, sözleşmelerle, koruma altına 

alınan ve güncelliğini hiç yitirmeyen çocuk hakları, İslam Hukuku tarafından sadece 

dünyevi değil uhrevi amaçları da kapsayacak şekilde ele alınmıştır. 

Yapılan araştırma ve incelemeler sonucunda, günümüzde büyük bir öneme sahip 

olan ve güncelliğini koruyan bu konunun daha çok haklar kapsamında ele alındığı, 

çocukların sorumlulukları hususuna pek yer verilmediği görülmüştür. Bunun yanı sıra, 

çocuk hakları ve çocuk sorumluluklarıyla ilgili çalışmaların doktora düzeyinde bir 

incelemeye konu edilmediği belirlenmiştir. Çocuk hakları ele alınırken çocukların 

sorumluluklarının da göz ardı edilmemesi gerektiği anlaşılmalıdır. Bu çalışmadaki amaç 

dünya var olduğu sürece bu dünyada yer alacak, hayat bulacak, kendilerine ait bir 

dünyaları olan ve pek çok hak kaybına uğrayan çocukların, güncelliğini hiçbir zaman 

yitirmeyen hak ve sorumluluklarını, İslam Hukuku açısından araştırarak ilim dünyasına 

katkıda bulunmaktır. 

ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ VE KAYNAKLARI 

Bu çalışma, kaynak araştırmasına dayalı olarak gerçekleştirilen literal bir 

analizdir. Çalışmanın başlıca kaynaklarını ise İslam hukukunun usûl ve fürûʿ alanlarına 

dair klasik metinler teşkil etmektedir. Bununla birlikte yeri geldikçe konuyla ilgili çağdaş 

İslam hukukçularının eserlerinden, fetva kurulları ve akademik çalışmalardan da istifade 

edilmiş; değerlendirme, destek ve konunun daha iyi anlaşılması açısından tıp, psikoloji, 

sosyoloji ve modern hukuk konularını işleyen çalışmalardan da yararlanılmıştır.  

İslam hukukunda çocuk hakları ve çocuk sorumlulukları ile ilgili ayrı ayrı 

çalışmalar yapılmış olmakla birlikte, bu iki başlıkla ilgili konuları bir arada ele alan 



3 

kapsamlı bir doktora çalışmasına rastlanmamıştır. Selman Eroğlu tarafından 2011 yılında 

tamamlanan İslam Hukukunda ve Modern Hukukta Çocuk Hakları2  adlı çalışmada İslam 

hukuku ve modern hukukta çocuk hakları, mukayese edilerek ele alınmıştır. Tezin 

isminden de anlaşılacağı üzere sadece çocuk hakları ele alınarak, İslam hukukunda 

çocukların sorumluluklarına yer verilmemiştir. Meryem Bektaş tarafından 2015 yılında 

tamamlanan İslam Hukukunda Çocuk Hakları Bağlamında Koruyucu Aile3 adlı çalışmada 

çocuk hakları, koruyucu aile bağlamında incelenmiştir. Yusuf Çınar tarafından hazırlanan 

İslam Hukukunda Mümeyyiz Kavramı ve Mümeyyizin Hukuki Tasarrufları4 adlı çalışmada 

çocuk haklarına yer verilmeden çocukların sorumlulukları ele alınmıştır. Mehmet Naim 

Boz tarafından 2020 yılında tamamlanan İslam Hukukunda Yetim Hakları ve Yetime Karşı 

Sorumluluklar5 adlı çalışmada yetim çocuklar, hak ve sorumluluklar bakımından 

araştırılmıştır. Tuğba Duru tarafından İslam hukukunda cenine müdahale6 adlı doktora 

çalışması cenin hukukunu ele almıştır. 

Türkiye Diyanet Vakfı Ansiklopedisinde yer alan Çocuk7 maddesi; çocuk hakları 

konusunu ile çocuğun malî ve cezaî sorumluluğunu kısaca ele almaktadır. Süleyman 

Emre Zorlu Tarafından kaleme alınan Günümüz ve İslam Hukukunda Çocuk Hakları: 

Karşılaştırmalı Bir İnceleme8 adlı çalışmada çocuk hakları konusu ele alınmıştır. Şerif 

Gedik’in İslâm Hukuku Açısından Babanın Çocuğun Malında Tasarrufta Bulunma Yetkisi 

ve Malî İbadetler üzerindeki Rolü9 adlı çalışmasında çocuğun bazı malî sorumlulukları 

incelenmiştir.  

 
2 Selman Eroğlu, İslam Hukukunda ve Modern Hukukta Çocuk Hakları (Diyarbakır: Dicle Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2011). 
3 Meryem Bektaş, İslam Hukukunda Çocuk Hakları Bağlamında Koruyucu Aile (İstanbul: Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2015). 
4 Yusuf Çınar, İslam Hukukunda Mümeyyiz Kavramı Ve Mümeyyizin Hukuki Tasarrufları (Ankara: Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2016). 
5 Mehmet Naim Boz, İslam Hukukunda Yetim Hakları ve Yetime Karşı Sorumluluklar (Bursa: Bursa Uludağ 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2020). 
6 Tuğba Duru, İslam Hukukunda Cenine Müdahale (İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2016). 
7 Hayati Hökelekli, “Çocuk”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 1993); Mehmet Âkif Aydın, “Çocuk”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993). 
8 Süleyman Emre Zorlu, “Günümüz ve İslam Hukukunda Çocuk Hakları Karşılaştırmalı Bir İnceleme”, 

Selçuk Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 21/2 (2013), 125-160. 
9 Şerif Gedik, “İslâm Hukuku Açısından Babanın Çocuğun Malında Tasarrufta Bulunma Yetkisi ve Malî 

İbadetleri Üzerindeki Rolü” 59/2 (2023), 613-654. 



4 

Çocuk haklarına dair müstakil olarak yazılan Orhan Çeker’in Çocuk ve Hakları10 

adlı eseri, dört mezhep esas alınarak çocuk haklarına yer vermiş, fakat mükellefiyetler 

konusu ayrıntıya girilmeden sadece birkaç başlık altında ele alınmıştır. Ülfet Görgülü 

tarafından kaleme alınan Fıkıhta Cenin Hukuku11  adlı eserde de doğum öncesi cenin 

hukuku ele alınmıştır.  

 Tüm bu verilerden anlaşıldığı üzere İslam hukukunda çocuk hakları ve 

sorumluluklarını bir bütün olarak ele alan yüksek lisans ve doktora düzeyinde kapsamlı 

bir araştırmanın yapılmadığı anlaşılmaktadır. Bu alandaki boşluğun giderilmesi amacıyla 

böyle bir çalışmanın yapılması gerekmektedir.  

Bu çalışmada çocuk haklarının tarihsel boyutu ele alınmış, modern dönemde 

çocuk hakları konusuna yer verilerek çocuk hakları, klâsik fıkıh literatürü ile çağdaş İslam 

hukukçularının görüşleri ekseninde incelenmiştir. Araştırmada çocuk kavramı, İslam 

hukuku açısından tetkik edilerek, çocukluk dönemi evreleri incelenmiştir. Cenine tanınan 

haklar, doğum sonrası çocuk hakları ve sorumluluklarıyla ilgili dört mezhebin temel 

kaynakları arasında yer alan fıkıh eserlerindeki konuyla ilgili bölümler ve tefsir 

kaynakları incelenerek, elde edilen bilgiler, çalışmanın ilgili başlıkları altında yer almıştır. 

Fıkıh mezheplerine ait görüşlerin konuyla ilgili bölümleri araştırılıp incelendikten sonra 

çocuk hakları ve sorumlulukları konusu Hanefî, Mâlikî, Şâfiî, Hanbelî, kısmen Zahirî 

mezheplerinin görüşlerine de yer verilerek kapsamlı bir şekilde ele alınmış ve bu 

görüşlerin bir kısmı tıbbi, psikolojik ve sosyolojik verilerle değerlendirilmeye 

çalışılmıştır. Ayrıca konuyla ilgili günümüzde yapılmış fıkhî çalışmalardan ve fetva 

kurullarından, genel olarak çocuk konusunu içeren çalışmalara yer veren psikolojik ve 

sosyolojik kaynaklardan, yeri geldikçe modern hukukta yer alan çocuk hakları ve 

sözleşmelerinden istifade edilmeye çalışılmıştır. Çocuk hakları ve sorumlulukları konusu, 

ilgili başlıklar altında incelenirken yer yer değerlendirmeler yapılmıştır.  

 
10 Orhan Çeker, Çocuk ve Hakları (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2004). 
11 Ülfet Görgülü, Fıkıhta Cenin Hukuku (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 

2018). 



5 

ÇOCUK HAKLARI TARİHÇESİ 

Konunun İslam Hukukundaki yerine geçmeden önce tarihçesi üzerinde 

durulacaktır. Ayrıca mukayese imkânı vermesi açısından diğer hukuk sistemlerinde ve 

modern hukukta konuya dair bilgilere kısaca yer verilecektir.  

Çocuk, sadece biyolojik bir varlık değil kültürel ve sosyal yönleri de olan bir 

varlıktır. Tarihsel perspektiften bakıldığında, çocuk kavramının toplumlar arasında 

önemli ölçüde farklılık gösterdiği; bu farklılığın, içinde bulunulan toplumun ekonomik 

yapısı, kültürel normları ve toplumsal dinamikleri ile doğrudan ilişkili olduğu 

görülmektedir. Psikolojik ve sosyolojik açıdan değerlendirildiğinde ise bazı kültürel 

yapılarda çocuğun zayıf ve bağımlı bir varlık olarak algılanmasının, onu kontrol etme ve 

yönlendirme eğilimini güçlendirdiği, bu eğilimin de hukukî kurallara yansıyarak 

çocukluk olgusunun normatif çerçevesini şekillendirdiği savunulur.12 

ANTİK YUNAN (ATİNA), ISPARTA (SPARTA) ve ROMA’DA ÇOCUK 

Antik Yunan’da Aristo’nun yaşamış olduğu devre kadar çocukların 

öldürülmesini sınırlayacak hukukî kurallar yoktu. O dönemin en önemli düşünürlerinden 

biri olan Aristo da bu tür uygulamalara çok büyük bir tepkide bulunmaksızın bunların 

sınırlandırılması gerektiği görüşünü ortaya koymuştur. O’na göre çocuk, bütünüyle 

babaya ait bir varlık olduğu için baba ile çocuk arasındaki hakları düzenleyecek hukuk 

kurallarına gerek yoktur. Şahsi olarak bir saygınlığa sahip olmayan ve bütünüyle babaya 

ait bir varlık olan çocuğun, babası tarafından haksızlığa uğraması söz konusu olamaz. 

Toplumun salahiyeti açısından engelli olan çocukların yaşamaması gerektiği görüşüne de 

sahip olmuştur.13 Bununla birlikte Atina’da eğitime büyük bir önem verilmiştir. Platon 

gençliğin eğitimi üzerinde hassasiyetle durmuş, cesaret,14 cömertlik ve yüce gönüllülük 

gibi erdemlerin gençlere öğretilmesi gerektiğini söylemiş, eğitimsizliğin beraberinde 

hastalık ve ahlâksızlığı meydana getireceği, eğitimsizlik sonucu kötü bir şekilde 

yetiştirilmenin de en büyük utanç kaynağı olduğu kanısına varmıştır. Ayrıca Yunan’da 

 
12 Rabia Dirican, “Tarihi Süreçte Çocukluk ve Çocuk Hakları”, Çocuk ve Gelişim Dergisi 2/2 (2018), 41-

42. 
13 Akyüz, Çocuk Hukuku Çocukların Hakları ve Korunması, 22-23. 
14 Akyüz, Çocuk Hukuku Çocukların Hakları ve Korunması, 23; Dirican, “Tarihi Süreçte Çocukluk ve 

Çocuk Hakları”, 42. 



6 

eğitim, kız çocukları için değil erkek çocukları için söz konusu olmaktadır.15 Antik 

Yunan’da cinsiyet farklılığına dayanan çocukluk kavramı karşımıza çıkmaktadır. Miras 

sadece erkek çocuklara verilir ve erkek çocuklar arasında paylaştırılırdı. Çocuğun kız 

veya erkek olması çocuğun yaşam hakkı üzerinde de etkili olmuş, hatta kız çocuklarının 

ölüme terk edilmesi hususunda bir mahzurun görülmediği de ifade edilmiştir.16  

Spartalı olan her birey, düzenin sağlanması açısından devlet yapısına ve 

ihtiyacına göre yetiştirilirdi. Yasalara göre baba çocuğunu büyütme konusunda serbest 

bırakılmazdı. Bir çocuk doğduğu vakit toplumun en yaşlıları olan kişilere götürülür, 

çocuk, yaşlılar tarafından kontrol edilir, eksikliği olmayan ve iri olan çocukların 

büyütülmesi emredilir ve çocuklara toprak payı verilirdi. Kusurlu olan ve sağlıklı 

olmayan çocuklar da uçuruma bırakılırdı.17 Eski Isparta (Sparta) askeri bir düzene sahip 

bir ülke olması dolayısıyla erkek çocuklarına büyük bir ehemmiyet verilmiş ve erkek 

çocukları bu doğrultuda yetiştirilmiştir. Aileden ziyade devlete ait olarak görülen 

çocuklar, yedi yaşını tamamladıktan sonra asker olarak eğitilmeleri için devlete teslim 

edilirlerdi. Böylece çocuklar fizikî olarak askerî eğitim alırken, psikoloji, düşünce ve 

ahlâkî olarak çok zayıf kalıyorlardı.18  

Roma hukukunda aile babasının çocuklar üzerinde sınırsız bir hâkimiyeti vardı. 

Aile babası çocuğunu köle olarak satma ve öldürme hakkına da sahipti. İmparator 

Justinianus dönemine kadar ara dönemlerde bazı düzenlemeler yapılmışsa da baba 

hâkimiyeti devam etmişti.19 İmparator Justinianus döneminde baba hâkimiyeti daha çok 

çocuğun eğitimine yönelik cezalar açısından kullanılmaya başlanmış, ebeveynlerin 

görevi Roma hukukunda çocuklarını yetiştirme olarak yer edinmeye başlamıştı. Böylece 

bu durum çocukların lehine olmuştur.20 

 
15 Dirican, “Tarihi Süreçte Çocukluk ve Çocuk Hakları”, 42-43. 
16 Hicran Atatanır, “Çocukluk Olgusunun ve Çocuk Haklarının Tarihsel Gelişimi”, Uluslararası Sosyal 

Hizmet Araştırmaları Dergisi 2/2 (2022), 208-209. 
17 Defne Yılmazcan vd., “Biyo-İktidar ve Sparta’da Hegemonik Bedenin İnşası”, Kafkas Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 34 (2024), 1035. 
18 Akyüz, Çocuk Hukuku Çocukların Hakları ve Korunması, 23. 
19 Akyüz, Çocuk Hukuku Çocukların Hakları ve Korunması, 23-24; Süleyman Emre Zorlu - Sena Bilgin, 

“Çocuk Hakları, Tarihî Gelişimi ve Çocuk Suçluluğu”, Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 

23/2 (2024), 767. 
20 Aydın İpek, “Çocuk Haklarının Gelişimi ve Karşılaştırmalı Olarak Anayasal Açıdan Değerlendirilmesi”, 

Selçuk Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 20/1 (2012), 155; Akyüz, Çocuk Hukuku Çocukların Hakları 

ve Korunması, 24. 



7 

CERMENLERDE’DE ÇOCUK 

Cermen hukuku kısmi oranda Roma hukukuyla örtüşen bir hukuk sistemiydi. 

Çocuk üzerinde her çeşit tasarruf yetkisine sahip olan baba, çocuğu köle olarak satabilme 

ve öldürme hakkına da sahipti. Çocuğun yaşam hakkı, babanın çocuğunu tanıması ve 

korumasıyla gerçekleşir, ortak mal hakkından dolayı baba çocuğun mallarını yönetir, 

vermiş olduğu zarardan dolayı da sorumlu olarak kabul edilirdi. Cermen hukukunda 

çocuk, hukukî açıdan bir hürriyete sahip değildi. Çocuk reşit olduktan sonra da bu hürriyet 

hakkına sahip olmamaktaydı. Fakat babanın çocuk üzerindeki hâkimiyeti yaşam boyu 

sürmemekteydi. Babanın hâkimiyeti çocuğun soy topluluğuna kabul edilmesiyle başlar, 

çocuğun yaşama hakkına sahip olmasıyla da biter, çocuğun öldürülmesi kasten adam 

öldürme suçu olarak kabul edilir, çocuk kendi geçimini sağlayabilecek hale geldiğinde 

babanın evinden ayrılır ve babanın hâkimiyeti sona ererdi.21 

ESKİ TÜRKLER’DE ÇOCUK 

Eski Türkler baba erkil bir aile yapısına sahip olduğu için velâyet hakkı 

babadaydı. Babanın olmadığı durumlarda velâyet hakkı annede olurdu. Çocuklar aileleri 

tarafından töreye uygun bir şekilde yetiştirilirlerdi. Çocuğu olmayan aileler toplumda iyi 

bir intibayla karşılanmadığı için çocuğu olmayan aileler öksüz olan çocukları veya 

ebeveynlerinin izin vermesi durumunda anneli-babalı çocukları da evlâtlık olarak alıp 

yetiştirirlerdi. Evlâtlık da evlâtlık alanın ölmesi durumunda mirastan pay alma hakkına 

sahipti.22 Babanın vasiyetinin olmaması durumunda miras, bekâr erkek çocuklara, bekâr 

erkek çocukların olmaması halinde de kız çocuklarına verilirdi. Baba ocağı ve arazi en 

küçük erkek çocuğa verilir, hayvan sürüleri ile altın ve gümüş gibi kıymetli madenler de 

mirasçılar arasında paylaştırılırdı. Evli olan erkek ve kız çocukları mirastan pay alma 

hakkına sahip değillerdi. Miras hakkına sahip olan erkek çocuk, babanın bir görevi olarak 

kız kardeşlerine çeyiz vermekle, onları koruyup kollamakla ve evlendirmekle 

sorumluydu.23 

 
21 Akyüz, Çocuk Hukuku Çocukların Hakları ve Korunması, 24-25. 
22 İpek, “Çocuk Haklarının Gelişimi ve Karşılaştırmalı Olarak Anayasal Açıdan Değerlendirilmesi”, 155-

156; Akyüz, Çocuk Hukuku Çocukların Hakları ve Korunması, 25. 
23 Zorlu - Bilgin, “Çocuk Hakları, Tarihî Gelişimi ve Çocuk Suçluluğu”, 767. 



8 

MODERN DÖNEMDE ÇOCUK HAKLARI 

Uluslararası düzeyde çocukların korunmasına yönelik bir örgüt kurulması fikri 

ilk olarak 1894 yılında Jules de Jeune tarafından öne sürülmüş, bu doğrultuda Avrupa 

ülkeleri tarafından Paris’te özel bir toplantı yapılmıştır. Çocukların ve annelerin 

korunmasına yönelik uluslararası bir merkez kurulması için ilk resmi girişim 1912 yılında 

İsviçre’de yapılmıştır. Birinci dünya savaşının çıkması üzerine bu sahada yapılan 

çalışmalar durdurulmuş, savaşın sona ermesinden sonra Belçika’nın öncülüğünde 1921 

yılında Brüksel’de toplanan kongre sonucunda “Uluslararası Çocukları Koruma Birliği” 

kurulmuştur. Birinci dünya savaşının sonunda Avrupa’daki çocukların acil bir şekilde 

korunma ihtiyacından dolayı 1924 yılında Cenevre’de “Uluslararası Çocuklara Yardım 

Birliği” kurulmuş, bu birlik tarafından hazırlanan belge 1924 yılında Milletler Cemiyeti 

tarafından “Cenevre Çocuk Hakları Bildirgesi” olarak beş madde halinde kabul edilmiştir. 

Bu bildirge 1931 yılında Türkiye Cumhuriyeti tarafından da kabul edilmiştir. 1936 yılında 

Türkiye’nin de katılmış olduğu I. Balkan Kongresi toplanmış, bu çalışmayı çocukların 

korunması, sağlığı ve çalışma yaşı gibi hususları işleyen II. Balkan kongresi takip 

etmiştir. Çocuk haklarını ele alan ikinci uluslararası düzenleme ise 1959 yılında 

yayınlanan “Birleşmiş Milletler Çocuk Hakları Bildirgesidir”. Bildirgelerin taraf 

devletleri için bir bağlayıcılığı olmaması dolayısıyla çocuk haklarının uluslararası 

hukukta güvence altına alınması için Birleşmiş Milletler Genel Kurulu tarafından 

hazırlanan tasarı, “Çocuk Haklarına Dair Birleşmiş Milletler Sözleşmesi” olarak 1989 

yılında Birleşmiş Milletler Genel Kurulu tarafından oy birliğiyle kabul edilmiştir. Çocuk 

Haklarına Dair Birleşmiş Milletler Sözleşmesi Türkiye tarafından 1994 yılında 

onaylanmış, 1995 yılında da Türkiye’de bir kanun olarak uygulanmaya başlanmıştır. On 

sekiz yaşından küçük herkesi çocuk olarak kabul eden Çocuk Hakları Sözleşmesi, haklar 

arasında bir ayırıma gitmeksizin sözleşme metninde yer alan ve tamamlayıcı olan her bir 

hakkı eşit bir şekilde önemsemiştir. Farklı kültür, gelenek, siyasi, iktisadi ve yasal düzene 

sahip olan ülkelerin sözleşmeyi onaylamaları için sözleşmede çok genel ifadeler yer 

almaktadır. Sözleşmenin temel amacı çocukların yaşama, gelişme, korunma ve katılım 

haklarını yerine getirmek, çocukları korumak amacıyla uluslararası ilkeleri tayin etmek, 

çocukları her çeşit ihmal, istismar ve kötü davranışa karşı koruyup kollamaktır.24 

 
24 Akyüz, Çocuk Hukuku Çocukların Hakları ve Korunması, 42-47. 



9 

Geniş anlamda çocuk hakları, Çocuk Haklarına Dair Birleşmiş Milletler 

Sözleşmesi’nde (ÇHS) bulunmaktadır. Bu haklar genel olarak yaşama hakları, gelişme 

hakları, korunma hakları ve katılma hakları olmak üzere dört ana bölümde yer almaktadır. 

 YAŞAMA HAKLARI: Birleşmiş Milletler (BM) Çocuk Hakları Sözleşmesi, 6. 

maddesinde her çocuğun temel yaşama hakkına sahip olduğunu ifade etmektedir. Yaşam 

hakkı, çocuğun hayatta kalması için gerekli olan sağlık hizmetlerine erişim, yeterli 

beslenme ve uygun barınma gibi temel ihtiyaçlarının karşılanmasını da içeren kapsamlı 

bir haklar bütünü olarak tanımlanmaktadır.  

GELİŞME HAKLARI: BM Çocuk Hakları Sözleşmesi’nin 6. maddesinde 

devlet, çocuğun gelişimi için mümkün olan azami çabayı gösterir demektedir. Çocukların 

yeteneklerinin gerçekleşmesi için çocuğun ihtiyaç duyduğu eğitim, dinlenme, oyun, din, 

düşünce ve vicdan hürriyeti ve bilgi edinme gibi hakları içermektedir. 

KORUNMA HAKLARI: Sözleşmenin 19. maddesinde çocukların her türlü 

ihmal ve istismardan korunmasına yönelik taraf devletlerin tedbir alması gerektiği 

belirtilmektedir. Çocukların her türlü ihmal, istismar ve sömürüden korunması gerektiğini 

ifade eden hakları içermektedir. Her türlü istismara uğramış çocuklar, madde bağımlılığı 

olan çocuklar ile mülteci çocukların özel bakım gerektiren hususlarda korunmasına dair 

haklar içermektedir. 

KATILMA HAKLARI: Sözleşmenin 12. maddesi, taraf devletlerin çocuğun 

kendisini ilgilendiren konularda düşüncelerini serbestçe ifade etmesine imkân tanıması 

ve bu düşüncelere çocuğun yaşı ve olgunluk düzeyiyle orantılı şekilde değer vermesi 

gerektiğini vurgulamaktadır. Bu düzenleme, çocuğun katılım hakkını güçlendirmeyi ve 

onun bireysel iradesinin hukuksal süreçlerde ve karar mekanizmalarında dikkate 

alınmasını sağlamayı amaçlamaktadır. Çocukların ailede ve toplumda aktif bir rol 

almalarını sağlayan haklar içermektedir. Bu haklar düşünce ve görüşlerini ifade etme, 

kendisini ilgilendiren konularda söz sahibi olup karar alabilme, din, düşünce ve vicdan 

hürriyeti, toplanma ve dernek kurma gibi hakları içermektedir.25 

 
25 “Çocuk Haklarına Dair Sözleşme | UNICEF Türkiye” (Erişim 14 Temmuz 2025); Akyüz, Çocuk Hukuku 

Çocukların Hakları ve Korunması, 6. 



10 

Çalışan çocukların korunması amacıyla Uluslararası Çalışma Örgütü (ILO) 

tarafından çalıştırılma konusunda en küçük yaşa dair 138 sayılı ile en kötü şartlarda 

çalıştırılan çocuk işçiliğinin yasaklanmasına dair 182 sayılı” sözleşmeler oluşturulmuştur. 

Ayrıca Afrika Birliği Üyesi ülkeler tarafından oluşturulan Afrika Birliği Örgütü tarafından 

“Çocuk Hakları ve Esenliği Hakkında Afrika Şartı” ortaya çıkarılmıştır.26 

Türkiye Cumhuriyeti hukuk sisteminde çocuk hakları farklı kanunlarda yer 

almaktadır. 1982 Anayasasının 41. 42. 50. 56. 58. 61. ve 62. maddelerinde çocuk 

haklarına dair hükümler yer almaktadır. Bunlara ek olarak, Anayasa’nın ‘kişi hakları ve 

ödevleri’ başlığı altında düzenlenen haklardan çocuklar da faydalanabilmektedir. Çocuk 

haklarının korunmasına dair kaideler, Medeni Kanun tarafından düzenlenmiştir. Medeni 

Kanun’un “Aile Hukuku” kitabının ikinci bölümünde “hısımlık” başlığı yer almaktadır. 

Bu maddeler anne-baba ve çocuk arasındaki ilişki ve hakları geniş bir şekilde ele 

almaktadır. Kişiler hukuku, evlilik hukuku, miras hukuku, vesayet hukuku ve borçlar 

hukuku, kişiler, evlilik, miras ve vesayet hukukunda yer alan hükümler arasında çocuk 

hukukuna dair kurallar da bulunmaktadır. Mağdur, sanık ve hükümlü olan çocuklar, Ceza 

ve Ceza Muhakemesi kanunları ile koruma altına alınmaktadır. Sakıncalı mekânlara, 

yayınlara ve nesnelere karşı Ceza Kanunları yanında çocuklar, “Polis Vazife ve 

Selâhiyetleri Kanunu”, “Küçükleri Muzır Neşriyattan Koruma Kanunu”, “Radyo ve 

Televizyonların Kuruluş ve Yayınları Hakkında Kanun” ve “Umumi Hıfzıssıhha Kanunu” 

gibi özel bazı kanunlarla da koruma altına alınmaktadır. “İş Kanunu” ile çocuklar, çalışma 

hayatında istismara karşı korunmaktadır. Çocukların eğitim hakkını ele alan kurallar 

“Milli Eğitim Kanunu”, “İlköğretim ve Eğitim Kanunu” ve “Mesleki Eğitim Kanunu” 

gibi kanunlarda bulunmaktadır. “Çocuk Koruma Kanunu” ile de korunma ihtiyacı 

içerisinde yer alan çocuklar ile suça sürüklenen çocuklar hakkında tedbirler alınmaktadır. 

“Çocuk Koruma Kanunu’nda” çocuk mahkemelerinin kuruluş, görev ve yetkilerine dair 

kurallar da yer almaktadır. Korunma ihtiyacı içerisinde yer alan çocuklar için yapılacak 

hizmetler de “Sosyal Hizmetler Kanunu’nda” bulunmaktadır.27 

MODERN DÖNEMDE ÇOCUK GELİŞİM EVRELERİ  

 
26 Akyüz, Çocuk Hukuku Çocukların Hakları ve Korunması, 11. 
27 Akyüz, Çocuk Hukuku Çocukların Hakları ve Korunması, 7-8. 



11 

Çocukluk evreleri, çocuğun biyolojik ve psikolojik gelişim durumlarına göre 

genelde üç dönem olarak ele alınır.  

Modern psikolojide çocukluk evreleri, bebeklik dönemi, ilk çocukluk dönemi ve 

son çocukluk dönemi olmak üzere üç kısma ayrılır.  

BEBEKLİK DÖNEMİ (0-2 YAŞ) 

Süt çocukluğu dönemi olarak da bilinen doğum ile başlayıp iki yaşa kadar devam 

eden dönemdir.28 Bu dönem bedensel, bilişsel, motor, dil, duyuşsal ve sosyal gelişim gibi 

evrelerden oluşur.29 

Bebeklik dönemi gelişiminde doğumdan itibaren en hızlı gelişen uzuv baştır. 

Yeni doğan çocuklarda cinsiyet farklılığı olmaksızın vücutla orantılı olarak kas lifleri 

vardır. Kemikleşme, doğmadan önce başlayıp gelişim süresince devam eder. Doğumla 

birlikte bir yaşına kadar gövde çok hızlı büyür. Bacak ise bir yaşından ergenliğe kadar 

hızlı büyür. Vücut yönünden büyüme hızı sosyo-ekonomik etkenlere ve beslenmeye göre 

değişkenlik gösterebilir.30 Görme ve işitme duyuları gelişmekle birlikte tat alma ve 

koklama duyuları da işlevsellik kazanmaya başlar.31 Bebek ilk iki sene içerisinde yeni 

birtakım yöntemler bulmaya başlar ve bireyselleşme sürecine girer. Çocuk bazı 

hareketlerini tekrarlar bu da çocuğun kendi isteğiyle olur. Bebekler bir yaşına girmeden 

önce sevinç, korku, öfke gibi bazı duygusal tepkiler gösterirler. Bu hareketler yetişkinler 

tarafından anlaşılır. İki yaşla birlikte sosyal tepkiler gelişmeye başlar. Çocuk artık sosyal 

ilişki kurabilen etkin bir rol almaya başlar.32 Çocuğun annesiyle olan anlamlı ilişkisi onun 

kendisini güvende hissetmesini sağlayıp kişilik gelişiminde etkili rol oynar. Çocuğun 

ağlaması bu dönemde diğer insanlarla iletişim kurmasını sağlayan önemli araçlardan 

biridir.33 

Erık H. Erıkson tarafından temel güvene karşı güvensizlik olarak belirlenen (0-

1) yaş evresinde temel güven duygusu olarak tanımlanan olgu, ilk olarak bebeğini 

 
28 Eyup Şimşek, “Çocukluk Dönemi Dini Gelişim Özellikleri ve Din Eğitimi”, Dinbilimleri Akademik 

Araştırma Dergisi 4/1 (2004), 208. 
29 Haluk Yavuzer, Çocuk Psikolojisi (İstanbul: Remzi Kitabevi, 1993), 55-84. 
30 Yavuzer, Çocuk Psikolojisi, 55-60. 
31 Ahmet Ali Çanakcı, “Çocukluk Dönemi Gelişim Özellikleri ve Din Eğitimi: Sorunlar ve Çözüm Önerileri 

Üzerine Bir Araştırma”, Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 6 (2008), 60. 
32 Yavuzer, Çocuk Psikolojisi, 62,75,85-86. 
33 Şimşek, “Çocukluk Dönemi Dini Gelişim Özellikleri ve Din Eğitimi”, 208-209. 



12 

emziren annenin bebeğine ilgi göstermesiyle başlar. Annenin verici oluşu da temel güven 

duygusunu geliştirir. Güven duygusu bebeğin ihtiyaç hissettiğinde annenin yanında olup 

onunla temas kurmasıyla yakından ilişkilidir. Güven duygusu annelerin, bebeklerin 

ihtiyaçlarını ve beklentilerini vaktinde dengeli ve düzenli bir şekilde yerine getirmeleri 

halinde oluşur. Çocuğun kazanmış olduğu güven duygusu çocuğun hayatında yaşamı 

boyunca yer bulur. Hayatta kalabilmek temel güven duygusuna ve belli bir ölçüde 

umudun verdiği güçle yakından ilişkilidir.34 

Çocuğun bakımla kazanmış olduğu güvenin, çocuğun daha sonraki yaşamında 

ortaya çıkacak olan dindarlığın temel yapı taşı olmasında etkili olduğu söylenmektedir. 

Yaşamın ilk dönemlerinde çocuğun ilk dini tecrübesi ebeveynin çocuğa vermiş olduğu 

sevgi ile yakından ilgilidir. Bu dönemde güven olgusu ümidin gelişmesine katkı 

sağlamaktadır. Çocuklardaki iletişim de güven ve ümit esasına dayanır. İnancın 

oluşmasında güven ve ümit önemli bir hayati etkiye sahiptir. Kişide gelişen ümit duygusu 

olgun inancın oluşmasını sağlar. Çocukta oluşan dindarlık olgusu ebeveynine duyduğu 

güvene de bağlıdır. Çocuk ebeveynine güvenmeyi öğrenerek Allah’a güvenmeyi de 

öğrenmektedir.35  

Bu dönemde iyi ve kötü düşüncesine sahip olmayan çocuğun ahlâkî yönden 

davranışlarına rastlanmaz. Üç yaşına doğru çocuk, davranışların bir kısmının iyi, bir 

kısmının kötü olduğunu, bunların yapılıp yapılmaması gerektiğini öğrenmeye başlar. Bu 

evrede anne babasına bağımlı olan çocuk, onların istediği ve istemediği davranışları yapıp 

yapmaması gerektiğini öğrenir. Büyükler tarafından onay almak ve beğenilmek için iyi 

olan davranışları yapmaya çalışırken ceza almamak için de kötü davranışlardan 

korunmaya çalışır.36 

İLK ÇOCUKLUK DÖNEMİ (2-6 YAŞ) 

Okul öncesi dönem olarak da bilinen iki yaş ile başlayıp altı yaşa kadar devam 

eden dönemdir. Bu dönem de bedensel, bilişsel, motor, dil, duyuşsal ve sosyal gelişim 

 
34 Erık H. Erıkson, İnsanın 8 Evresi, çev. Gonca Akkaya (İstanbul: Okyanus, 2023), 61-62, 69, 158. 
35  İbrahim Gürses - M. Âkif Kılavuz, “Erikson’un Psiko-Sosyal Gelişim Dönemleri Teorosi Açısından 

Kuşaklararası Din Eğitimi ve İletişimin Önemi”, Uludağ üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 20/2 

(2011), 161. 
36 Hayati Hökelekli, Çocuk, Genç, Aile Psikolojisi ve Din (İstanbul: Dem, 2016), 15. 



13 

gibi evrelerden oluşur.37 Bu dönemde kendi başına oyun oynayabilen çocuk, bazı işleri 

kendi başına yapabilmekte, günlük hayat açısından da bir düzen içerisine girmektedir.38 

Bu dönemde ilk iki senede boy hızlı bir şekilde uzarken gittikçe devamlı fakat 

daha yavaş bir uzama gerçekleşir. Boy uzamasında olduğu gibi kiloda da ilk yıllarda hızlı 

bir artış varken iki yaş sonrasında bunun yavaşladığı görülmektedir. Bu dönemde ben 

merkezci bir yapıya sahip olan çocuk, sembolik fikri bir yeteneğe ve dile de sahip olur. 

Birbirine benzeyen maddeler arasında bir değişiklik olabileceğini anlayamaz. Bunları tek 

ve belirli olan özelliklerine göre ayırır. Öznel olan ile nesnel olan arasında bir ayırım 

yapamaz. Gittikçe büyüyen ve gelişen çocuk, vücudunu kullanıp bu vücut kısımları 

arasında koordinasyon sağlayıp karışık ve taze beceriler elde eder. İhtiyacına binaen 

çocuk yeni yeni kelimeler öğrenir, önceleri bir kelimeden oluşan cümleler kullanırken 

dört yaş itibariyle kelimeler tamamlanır. Zekâ, sağlık, sosyo-ekonomik faktörler, aile içi 

iletişim, konuşmaya yönlendirmek ve cinsiyet de dil gelişimini sağlayan etkenlerdendir. 

Çocuk bu dönemde korku, öfke, kıskançlık, endişe gibi bazı heyecan biçimlerine ile içe 

çekilme, gerileme, inkâr, bastırma ve yansıtma gibi birtakım savunma mekanizmalarına 

sahiptir. İki yaşındaki çocuklar yürüyebilme, elle tutabilme, isteklerini söyleyebilmek için 

kelimeler kullanabilme yeteneğine sahiptir. Bu da bu yaştaki çocukların duyularının 

geliştiğini göstermektedir. Uyum ve iş birliğinin geliştiği bu dönemde çocuk, evinin 

haricindeki insanlarla ve akranlarıyla nasıl vakit geçireceğini öğrenmeye başlar.39  

Oyun aracılığıyla gerçek dünya ile hayal dünyası arasında anlamlı bir bağ kuran 

çocuk, oyun oynarken çeşitli meslek rollerine girer. Bilinçsiz bir şekilde her şeyi taklit 

etmeye başlar. Çocuğun zengin hayal dünyasına sahip olması hasebiyle çocuk cansız 

varlıkların canlı olabileceğini düşünür.40 Bu dönemde çocuklar daha çok kendileri karar 

vermeye başlar ve daha özgür bir şekilde bulundukları alanda hareket etmeyi öğrenirler.41 

Çocuklar anlamadıkları konuyu anlamaya çalışırken birçok konu hakkında çok sayıda 

soru sorabilirler. Bu dönemde düşünce ve hayal güçleri zenginleşen çocuklar yetişkinlerin 

rollerini fark eder, her ayrıntıyı da büyük bir merakla soruşturmaya başlar. Birbirinden 

 
37 Yavuzer, Çocuk Psikolojisi, 87-107. 
38 Çanakcı, “Çocukluk Dönemi Gelişim Özellikleri ve Din Eğitimi: Sorunlar ve Çözüm Önerileri Üzerine 

Bir Araştırma”, 65. 
39 Yavuzer, Çocuk Psikolojisi, 87-108. 
40 Şimşek, “Çocukluk Dönemi Dini Gelişim Özellikleri ve Din Eğitimi”, 209-210. 
41 Erıkson, İnsanın 8 Evresi, 80-81. 



14 

farklı rolleri tanıyan çocuk sadece hayal dünyasında değil gerçek yaşamda da özendiği 

rolleri taklit ederek oynamaya başlar. Hayallerini gerçekleştirmek isteyen çocuk girişim 

duygusuyla hareket eder. Anne-babalar, çocukların girişimlerini şiddetle 

cezalandırdıkları zaman çocukta suçluluk hissi gelişir.42 Bu konuda çocuğun davranışları 

konusunda denge kurularak çocuk eğitilebilir.43 

Bu dönemdeki çocuğun dini gelişim ve davranışlarında ailenin çok büyük bir 

etkisi olduğu görülmektedir. Bu dönemdeki çocuğun dinini öğrenmesi noktasında aile, 

çocuğun dini gelişimine katkı sağlayacağı gibi çocuğun dinden uzaklaşmasına da sebep 

olabilmektedir. İlk çocukluk evresinde dini anlamdaki duygularla karşılaşılmadığı halde 

bu duygular üç yaşından sonra kelime, duygu veya davranışlarla açığa çıkabilmektedir. 

Bu dönemde ebeveynler tarafından dini kelimeler ve ifadeler çocuk açısından önemli bir 

etkiye sahiptir. Dini yaşayışın taklit yöntemiyle başladığı bu dönemde ebeveynin çocuğa 

iyi yönden örnek olması çocuğun gelişiminde önemli etkiler bırakır. İnanmaya hazır olan 

bu dönemdeki çocuk şüphe duymaksızın kendisine öğretilenlere içten inanır. Üç dört yaş 

itibarıyla dini yaşama sorular sorarak girer. Kendisine öğretilenleri hiç düşünmeden kabul 

eder. Beş altı yaş itibariyle çocuğun hayal gücü gelişmeye başladığı için düşünceleri de 

gelişir. Dini kavramlar konusunda merak duymaya başlayan çocuk, kendisini ikna edici 

cevaplar bekler, gittikçe Allah’ın varlığı ile ilgili sorular sormaya başlar. Bu dönemde 

ebeveyn ve din eğitimcileri tarafından çocukların zihinsel, bedensel, duygusal, 

psikososyal, ahlâkî ve dini gelişimlerine aykırı olmayacak şekilde cevaplar verilmesi 

oldukça önemlidir. Çocuk bu dönemde Allah kavramını eğlence ve oyun yoluyla 

ilişkilendirir. Bu dönemdeki çocuk dini duygu ve gelişim yönünden de ben merkezcidir. 

Çocuk bu dönemde Allah tarafından sevildiğini, onun istediklerini yerine getirdiğini ve 

Allah tarafından kendisine her şeyin verildiğini sanmaktadır. Allah’ın her daim yanında 

olduğunu hisseden çocuğa ebeveyn ve din eğitimcileri tarafından sevgi kaynaklı doğru 

bir Allah inancının öğretilmesi gerekmektedir.44 

 
42 Emel Arslan - Ramazan Arı, “Erikson’un Psikososyal Gelişim Ölçeğinin Türkçe’ye Uyarlama, 

Güvenirlik ve Geçerlik Çalışması”, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimle Enstitüsü Dergisi 19 (2008), 54-

55. 
43 Erıkson, İnsanın 8 Evresi, 78; Gürses - Kılavuz, “Erikson’un Psiko-Sosyal Gelişim Dönemleri Teorosi 

Açısından Kuşaklararası Din Eğitimi ve İletişimin Önemi”, 156. 
44 Çanakcı, “Çocukluk Dönemi Gelişim Özellikleri ve Din Eğitimi: Sorunlar ve Çözüm Önerileri Üzerine 

Bir Araştırma”, 67-70. 



15 

Bu dönemdeki çocuk ben-merkezci ve bencil olduğu için ahlâkî olarak 

başkasının düşüncelerini hiç dikkate almaz, durumu kendi açısından değerlendirmeye 

çalışır. İstediklerinin hemen gerçekleşmesini ister. Ahlâkî kuralları toplumsal bir baskı 

olarak algılar ve bu kuralları uygulamaz. Çocuk üç-dört yaşlarında çok inatçı olduğu için 

inatçılığı nedeniyle istenilmeyen hareketleri sergileyebilir. Çocuk açısından yapılması 

gereken doğru davranış, onun isteklerine karşılık verilen davranıştır. Fakat bu dönem, 

çocuktaki ahlâkî duygunun ortaya çıkmaya başladığı dönemdir. Örneğin üç yaşında olan 

bir çocuk, başkasına ait olan bir oyuncağı ondan habersiz aldığında bunun doğru olmayan 

bir davranış olduğunu hissedebilmektedir.45 

SON ÇOCUKLUK DÖNEMİ (6-11/13 YAŞ) 

“Temel Eğitim Çağı” veya “Okul Çağı” adı da verilen,46 kızlarda 6 yaş ile 

başlayıp on bir yaşına kadar, erkeklerde de altı yaş ile başlayıp on üç yaşına kadar devam 

eden dönemdir. Bu dönem çocuğun beden, dil ve motor gelişiminde belli bir olgunluk 

görülmektedir. Bu dönemdeki çocuğun dil ve motor gelişimi dolayısıyla futbol 

oynayabilme, ok atabilme, hızlı yürüyebilme ve göz-el koordinasyonundaki gelişim 

dolayısıyla her iki elini bağımsız olarak kullanabilme dengesine sahip olduğu 

görülmektedir. Somut işlemler dönemi adı verilen yedi-on bir yaş aralığında mantıksal 

düşünme başlar. Böylece hacim, boyut, uzaklık, zaman, mekân ve sayı gibi kavramlar 

çocuğun zihnine yerleşir. İlk çocukluk evresindeki zihinsel ve dil gelişimi ile son 

çocukluk evresindeki zihinsel ve dil gelişimi arasında büyük değişiklikler vardır. Mesela 

beş yaşındaki bir çocuk, topu kullanım amacına göre düşünüp bir oyun aracı olarak 

görürken, sözlü becerisi sekiz yaşında görülen çocuk ise topu renk, boy, madde ve şekil 

yönünden anlatır. Bu dönemin sonlarına doğru çözme yeteneği çok büyük bir şekilde 

gelişen çocuk, problemleri kendi kişisel teşebbüsüyle çözmektedir. Bu dönem, bireyin 

sosyal çevresinden kolaylıkla etkilenebildiği; kendisinden yaşça büyük çocukların ve 

yetişkinlerin görüşlerine karşı eleştirel bir tavır geliştirebildiği, buna karşın akranlarının 

düşüncelerine daha fazla değer atfettiği bir gelişim evresidir. Rekabet duygusunun 

 
45 Hökelekli, Çocuk, Genç, Aile Psikolojisi ve Din, 15-16. 
46 Şimşek, “Çocukluk Dönemi Dini Gelişim Özellikleri ve Din Eğitimi”, 210. 



16 

belirginleşmesiyle birlikte zaman zaman çatışmaların yaşandığı bu süreçte, aynı zamanda 

bireyin sorumluluk bilincinin de önemli ölçüde geliştiği görülmektedir.47  

Bu dönemde eğitim ve öğretim de çok önemlidir. Okul, çocuk üzerinde en 

önemli etkenlerden biridir. Okula gitmeden önce ebeveynini örnek alan çocuk okula 

gittikten sonra öğretmenini model almaya başlar. Bu dönemin sonlarına doğru çocuk, 

somut düşünceden soyut düşünceye geçer.48 

İlk çocukluk döneminde Allah’ı insan gibi düşünmeye başlayan çocukta 

sonradan soyut düşünme özelliği geliştiği için sekiz yaşında çocuk, Allah’ı insanlara 

benzemeyen çok yüce ve büyük bir insanın görünümü gibi düşünür. On iki yaşında 

kesinleşen Allah inancında çocuk artık Allah’ı insanlardan ayırır ve Allah soyut olarak 

düşünülür. Aile faktörü bu dönemde çocuğun dini ve ahlâkî davranışları üzerinde büyük 

bir öneme sahiptir. Bu süreçte anne babanın, beraber hareket etmesi ile söylediklerini 

hayata geçirerek örnek olması çocuğun dini gelişimi açısından çok önemlidir. Ayrıca 

çocuk, okula gittikten sonra öğretmenini ve yeni çevresini model aldığı için öğretmenin 

dini söz, tutum ve eylemleri çocuğun dini gelişimi açısından büyük bir öneme sahiptir. 

İlk çocukluk döneminde daha çok kişisel isteklerin yer aldığı dualar bu dönemde insancıl 

ve şükre dair olan dualara dönüşür. Daha eleştirel bir bakış açısına sahip olan çocuk, her 

söylenilenin doğru olduğuna inanmayarak bunları aklî yönden değerlendirmeye başlar. 

Dini konularda bir motivasyon içerisine girer.49 

Jean Piaget’in ahlâk anlayışına göre çocuk, kuralları dış etkenler sonucunda 

anlar ve öğrenir. Bu nedenle kendisi için iyi olanla başkası için iyi olanın farkına varır. 

Lawrence Kohlberg’e göre çocuklar yetişkinleri güvenilir rol model olarak örnek alırlar. 

Çocuklara dinî ve ahlâkî değerleri öğreten yetişkinler bununla birlikte kendi inançlarını 

da çocuklarla paylaşırlar. Ebeveynleriyle daha fazla vakit geçiren çocuklar onların 

davranışlarını kabullenir, üstün olarak kabul ettikleri kişiye de benzemeye çalışırlar. Rol 

model aldıkları anne babalarının ahlâkî tutum ve davranışlarından etkilendikleri için ilk 

ahlâkî düşünceleri ile doğru ve yanlış hakkında bir kanıya sahip olurlar. Çocukların, 

yetişkinlerin ahlâkî davranışlarını model alma dönemi çocukların inanç, duygu ve 

 
47 Yavuzer, Çocuk Psikolojisi, 115-119. 
48 Şimşek, “Çocukluk Dönemi Dini Gelişim Özellikleri ve Din Eğitimi”, 210-211. 
49 Çanakcı, “Çocukluk Dönemi Gelişim Özellikleri ve Din Eğitimi: Sorunlar ve Çözüm Önerileri Üzerine 

Bir Araştırma”, 73-74. 



17 

davranışlarını belirler. Rol alma yeteneği çocuğun daha üst bir ahlâkî evreye geçişinin 

şartı olarak belirlenir.50 

Ahlâkî gelişim, çocuğun sosyalleşme süreci içerisinde iyinin ve kötünün ne 

olduğu konusunda bilinçlenmeye başlaması ile ilgili olduğu söylenebilir. Çocuğun 

davranışları ilişki kurduğu insanlar aracılığıyla etkilenmeye başlar. Ahlâkî gelişimle 

birlikte kişi, toplumsal kurallar ve gelenekleri dikkate alarak kendisini denetleyebilir.51 

Birbirinden farklı gruplara katılım sağlamak ahlâkî gelişimi güdüler. Çocuk sosyal bir 

dünyada yaşar. Bu sosyal dünyada çocuk, akran grubu, hukuk ve aile içi iletişim gibi 

algılar birbirini etkiler. Birbirinden farklı insan ve grupların ahlâk gelişimini güdülemesi 

dolayısıyla sosyal güdülenmenin artmasına paralel olarak ahlâk gelişimi de hızlanır.52 

Altı-dokuz yaşlarında çocuk, akranlarının ve kendinden büyük olanların 

davranışlarını benimsemeye, farkına varmadan da daha önce öğrendiği ahlâkî davranışları 

sergilemeye başlar. Bu dönemde öğrenilen ahlâkî davranış daha çok otoriteye duyulan 

saygı olarak tezahür eder. Bu da yetişkinler tarafından ortaya konulan kuralların kutsal ve 

değişmez olarak düşünülmesine neden olur. Çocuğa göre büyükler tarafından 

cezalandırılan eylemler doğru olmayan eylemlerdir. İtaat önemli bir görevdir. Çocuk 

açısından ebeveyn ve diğer yetişkinler kusurlu olmayan kutsal kişilerdir. Başkası 

tarafından takdir edilen ve başkasını memnun eden davranışlar iyi davranışlardır. İyi 

niyetli olmak başkalarını düşünmeye bağlıdır. Bu dönem başkalarına uygunluk dönemi 

olarak adlandırılmaktadır. On yaşlarından itibaren duygusal vicdan olarak adlandırılan bu 

dönem, çocuğun kendisine anlatılan kuralları öğrendiği ve bunlara sıkı sıkıya bağlandığı 

bir dönemdir. Sevdiği ve model aldığı kişi çocuk için önemini korurken çocuk onlardan 

bağımsız bir yol izler. Örneğin sevdiği ve model aldığı kişinin hareketlerini yapar, zaman 

geçtikçe o hareketler bağımsız bir şekilde yapılır. Çocuk rol-model alarak sevdiği kişiyi 

unutur fakat hareket kendisiyle birlikte kalır. Çocuk yargı yönünden duygusaldır. Bu 

dönemde ahlâkî yönden otoriteye bağımlılık kalkar, ahlâkî yapı karşılıklı ilişkiye dayanır. 

Çocuk, toplumsal değerleri de göz önünde bulundurarak bunlara uygun davranmaya 

 
50 İbrahim Gürses - M. Akif Kılavuz, “Kuşakların Ahlâkî Değerleri Birlikte Öğrenmesi: Kohlberg’in Ahlâkî 

Gelişim Kuramı Açısından Bir Değerlendirme”, Uludağ üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 25/1 

(2016), 109-111. 
51 Gürses - Kılavuz, “Kuşakların Ahlâkî Değerleri Birlikte Öğrenmesi: Kohlberg’in Ahlâkî Gelişim Kuramı 

Açısından Bir Değerlendirme”, 110. 
52 John C. Gibbs, Kohlberg ve Ahlaki Gelişim Teorisi, ed. Hamit Er - Hasan Kaplan, çev. Nuran Çınar 

(İstanbul: Mahya, 2020), 146. 



18 

başlar. Ahlâkî değerlerin kişiden kişiye değişkenlik gösterebileceğinin ve anlaşarak 

bunların değişime açık olabileceğinin farkına varır. Çocuk toplumsal ve ahlâkî değerleri 

içselleştirmekle birlikte dıştan gelen kuralları da değiştirir.53 

Çocuğun zihinsel yaşamında gelişme oldukça daha bütüncül özelliklere sahip 

olmaya başlar. Bu da çocuktaki duygusal nitelemeler ve ahlâkî yargıların daha olgun hale 

gelmesine sebep olur. Çocukta zihinsel koordinasyon, sosyal etkileşim ve sosyal bakış 

açısı ve derinlemesine düşünme arttıkça niteliksel değişim gerçekleşir. Akran gruplarıyla 

olan etkileşim derinlemesine düşünme ve koordinasyonu sağlar bu da ilerlemeyi meydana 

getirir. Bu gelişim hem ahlâkî muhakemede hem de çocuğun sosyal olan bilinç 

gelişiminde ve sosyal olmayan bilinç gelişiminde belirginleşir.54 Çocuk gelişim sürecinde 

bedensel, zihinsel ve sosyal örüntüler karşılıklı olarak birbirini harmanlar ve eritir.55 

Altı yaşlarında çocuk açısından dengeli ve olumlu olmayan bir gelişim dikkat 

çekerken yedi yaş itibariyle gittikçe düzenli ve dengeli bir gelişim dönemi başlar.56 İslâm 

hukukçularının Hz. Peygamber’in (s.a.v) yedi yaşına gelen çocuğa namazın emredilmesi 

ve öğretilmesi gerektiği hadisini delil göstererek, genel olarak temyiz çağının başlangıcını 

yedi yaş olarak kabul etmelerinde, çocuğun artık düzenli ve dengeli bir döneme 

girmesinin de etkili olduğu söylenebilir.  Böylece beşerî hukuk sistemlerinden daha önce 

çocuk haklarına yer veren İslâm hukukunun, çocuk haklarını ve sorumluluklarını 

belirlerken çocuk psikolojisine önem verdiğini de söylemek mümkündür.  

 

 

 
53 Hökelekli, Çocuk, Genç, Aile Psikolojisi ve Din, 16-17. 
54 Gibbs, Kohlberg ve Ahlaki Gelişim Teorisi, 110-111. 
55 Erıkson, İnsanın 8 Evresi, 63. 
56 Yavuzer, Çocuk Psikolojisi, 115. 



19 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. İSLAM HUKUKUNDA ÇOCUKLUK DÖNEMİ VE ÇOCUK HAKLARI 

Bu bölümde İslam hukukunda çocukluk dönemi ve çocuk hakları ile ilgili 

hususlar üzerinde durulacaktır. Bilindiği üzere çocukluk tanımı ve dönemi, kültürden 

kültüre değişkenlik gösterebilmektedir. Konu ile ilgili ayrıntılara geçmeden önce 

kavramsal çerçeve üzerinde durulacaktır. 

Arapçada çocuk anlamına gelen “tıfl” kelimesi sözlükte “küçük olan her şey” 

anlamında57 kullanılırken, “siğar” kelimesi ise “cüssesi küçük” ya da “yaş bakımından 

küçük”58  manalarında kullanılır. Istılahî olarak “çocuk”, ceninin doğduktan sonra almış 

olduğu isim,59 ergenlik çağına gelmemiş insan,60 doğumdan bülûğ çağına kadar insana 

ilhak edilen vasıf61 olarak tanımlanır. 

1.1. ÇOCUKLUK DÖNEMİ EVRELERİ 

İslam hukukunda çocukluk dönemi evreleri, çocuğun anne rahmine 

düşmesinden itibaren başlar. Tasnifatta dikkat çeken temel husus, sınıflandırmanın 

çocuğun biyolojik gelişimine göre yapılmasıdır. Burada İslam hukukuna göre çocukluk 

evreleri üzerinde duruacaktır. Karşılaştırma yapılabilmesi için modern dönemde kabul 

gören modern psikoloji açısından çocukluk evrelerne giriş kısmında yer verilmiştir. 

1.1.1. İslam Hukuku Açısından Çocukluk Dönemi Evreleri 

İslam hukuku açısından çocukluk dönemi evreleri cenin dönemi, gayri 

mümeyyiz dönemi ve temyiz çağı dönemi olmak üzere üç dönem olarak ele alınır.  

 
57 Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb b. Muhammed Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-muhît (Beyrut: 

Müessesetü’r-risâle, 1426/2005), “tıfl”, 1025. 
58 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye (Kuveyt: Vizâretü’l Evkâf ve’ş-Şuûnü’l-İslâmiyye, 1404), 27/20. 
59 Zeynüddîn b. İbrâhîm b. Muhammed el-Mısrî İbn Nüceym, el-Bahrü’r-râ’ik şerhu Kenzü’d-dekâ’ik 

(Dâru’l-Kitâbi’l-İslâmiyye, ts.), 8/389. 
60 Hökelekli, “Çocuk”, 8/355. 
61 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 27/20. 



20 

1.1.1.1. Cenin Dönemi 

“Cenne” fiilinden türetilmiş olan “cenîn” kelimesi sözlükte “gizlenmiş şey”62 ve 

“anne karnındaki çocuk”63 anlamlarına gelir. Istılahta ise “karın içinde gizlenmiş annenin 

bir parçası” manasında kullanılır.64  

Cenin evresi, İnsan hayatının ve çocukluğun başlangıcı olarak kabul edilir. Cenin 

dönemini çocukluk döneminden ayırmak mümkün görünmemektedir.65 Bu nedenle cenin, 

tam anlamıyla çocuk statüsünde değerlendirilmezse de cenini henüz doğmamış çocuk 

olarak değerlendirmek mümkündür. Bu doğrultuda çalışmamızda cenin evresi, çocukluk 

dönemi içine dahil edilmiştir. 

Ehliyet, bir kimsenin haklardan yararlanması, bu hakları kullanması ve 

borçlanmaya elverişli olması anlamına geldiği için kişi, cenin döneminden itibaren aklî 

ve bedenî gelişimine bağlı olarak ehliyeti kazanmaya başlar.66 Bu nedenle İslam 

hukukunda cenin, eksik vücûb ehliyetine sahip olarak kabul edilir. Ceninin yaşam 

hakkına, sağ doğmak koşuluyla malî haklara sahip olması, ceninin düşürülmesi halinde 

düşüren kimsenin sorumlu olarak kabul edilmesi, ceninin belli bir evreden sonra düşmesi 

halinde cenine cenaze işlemlerinin uygulanması ve hamile kadının ceza infazının 

ertelenmesi ceninin canlı bir varlık olarak kabul edildiğinin delilidir. Mâlikî mezhebinde 

kasten cenine zarar verip düşürülmesi cinayet olarak kabul edilir.  

İslam hukuku açısından doğum gerçekleşinceye kadar cenin, bazı konularda 

anneye bağlı olarak kabul edilse de anne rahmine düştüğünden itibaren ayrı bir varlık 

olarak kabul edilir. Bundan dolayı cenin, eksik vücûb ehliyetine sahip kabul edilerek, 

cenin açısından birtakım haklar saklı tutulur.67 İslam hukuku anne rahmine düştüğünden 

itibaren insanla ilgilenmekte ve yaşamının her dönemine ait hükümler ortaya 

koymaktadır. Bu nedenle İslam hukuku, cenin döneminden itibaren çocuğun hayatının 

dokunulmaz olduğunu kabul ederek, ceninin hayatının dokunulmazlığı ilkesinin ihlal 

 
62 Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî İbn Manzûr, 

Lisânü’l-ʿArab (Beyrut: Dâru Sâdır, 1414/1994), “cenin”, 13/93. 
63 Fîrûzâbâdî, “cenin”, 1187. 
64 İbn Nüceym, el-Bahrü’r-râ’ik şerhu Kenzü’d-dekâ’ik, 8/389. 
65 Çeker, Çocuk ve Hakları, 30. 
66 Ali Bardakoğlu, “Ehliyet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 

10/534. 
67 Mustafa Uzunpostalcı, “Cenin”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 1993), 7/369. 



21 

edilmesini dinî-hukukî bazı sonuçlara bağlar. Bu doğrultuda eksik vücûb ehliyetine sahip 

olan ceninin bazı hakları olduğuna hükmedilir. Doğumla başlayan ve bülûğ çağına kadar 

süren, gayri mümeyyiz ve mümeyyiz dönemi olan çocukluk dönemi de dinî-hukukî bazı 

hükümlere tâbi tutulur. Bunun sonucunda doğumla birlikte tam bir kişilik kazanan çocuğa 

önemli haklar sunulur.68 

Cenin kendi içerisinden çeşitli dönemlere ayrılır. Kur’ân-ı Kerîm, cenin dönemi 

evrelerini şu şekilde açıklamaktadır: 

“Ey insanlar! Ölümden sonra diriliş konusunda herhangi bir şüphe içindeyseniz 

(düşünün ki) hiç şüphesiz biz sizi topraktan, sonra az bir sudan (meniden), sonra bir 

“alaka”dan, sonra da yaratılışı belli belirsiz bir “mudga”dan yarattık ki size 

(kudretimizi) apaçık anlatalım. Dilediğimizi belli bir süreye kadar rahimlerde 

durduruyoruz. Sonra sizi bir çocuk olarak çıkarıyor, sonra da (akıl, temyiz ve kuvvette) 

tam gücünüze ulaşmanız için (sizi kemale erdiriyoruz)...”69 

“Andolsun, biz insanı, çamurdan (süzülmüş) bir özden yarattık. Sonra onu az bir 

su (meni) hâlinde sağlam bir karargâha (ana rahmine) yerleştirdik. Sonra bu az suyu 

“alaka” hâline getirdik. Alakayı da “mudga” yaptık. Bu “mudgayı” da kemiklere 

dönüştürdük ve bu kemiklere de et giydirdik. Nihayet onu bambaşka bir yaratık olarak 

ortaya çıkardık. Yaratanların en güzeli olan Allah’ın şânı ne yücedir!”70 

“O, sizi (önce) topraktan, sonra az bir sudan (meniden), sonra “alaka”dan 

yaratan, sonra sizi (ana rahminden) çocuk olarak çıkaran, sonra olgunluk çağına 

ulaşmanız, sonra da ihtiyarlamanız için yaşatandır...”71 

Yukarıdaki ayetlerde zikredilen cenin dönemleri üzerinde durulacaktır. Ondan 

önce konu ile ilgili hadislere yer verilecektir. Hz. Peygamber (s.a.v) ceninle ilgili şu 

bilgilere yer verir: “Sizin ana karnında yaratılışınız kırk günde tamam olur. Sonra bunun 

gibi alaka bunun gibi mudga haline gelir. Sonra Allah bir melek gönderir ve ona dört 

 
68 Aydın, “Çocuk”, 8/361. 
69 Halil Altuntaş - Muzaffer Şahin, Kur’ân-ı Kerim Meâli (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

2009), el-Hac 22/5. 
70 el-Mü’minûn 23/12-14. 
71 el-Mü’min 40/67. 



22 

kelime emredilir. Ona şöyle denilir: ‘Amelini, rızkını, ecelini, mutlu veya mutsuz olacağını 

yaz’. Sonra ona ruh verilir.”72 

Diğer bir hadiste ise “Anne rahmine düşen nutfenin üzerinden kırk iki gece 

geçince, Allah ona bir melek gönderir. Ona sûret verir; kulağını, gözünü, derisini, etini 

ve kemiklerini yaratır. Sonra melek sorar: Erkek mi, yoksa dişi mi olacak, eceli ve rızkı 

ne olacak? Allah dilediğine hüküm verir ve melek yazar. Sonra melek elinde bu sahife ile 

çıkar. Emrolunduğunun üzerine ne bir ziyade ve ne de eksiklik yapar.”73 bilgisine yer 

verir. 

Ceninin gelişim süreciyle ilgili âyet ve hadislerde bahsedilen dönemler ilk 

gelişim aşamasına göre çeşitli şekillerde isimlendirilir:  

Nutfe: Ceninin ilk dönemi “nutfe” olarak isimlendirilir. Nitekim bu husus âyette 

“İnsanı nutfeden (bir damla sudan) yarattı. Böyle iken bakarsın ki o, Rabbine açık bir 

hasım kesilmiştir.”74 şeklinde ifade edilir. Kur’ân-ı Kerîm’de nutfe safhası birçok âyetle 

açıklanır.75  

Tefsir kaynaklarında “nutfe” ifadesi “bir damla su”,76 “az su”,77 ve “meni”78 

şeklinde açıklanır. Keza günümüz tefsir kaynakları ise bu alanda yapılan bilimsel 

çalışmaların ulaştığı neticelere göre nutfeyi “döllenmiş yumurta” ve “döllenmiş hücre 

(zigot)”79 olarak tanımlar.  

Tıbbi açıdan incelendiğinde doğum öncesi yaşam (prenatal dönem) döllenmeden 

sonra yaklaşık olarak 266 ± 10 gündür. Prenatal dönem Pre-embriyon dönemi (0-3 hafta), 

embriyon dönemi (4-8 hafta), fetüs dönemi (9-38) olmak üzere üç aşamadan oluşur. 

 
72 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhim el-Cu‘fî el-Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, thk. Cemaatü’l-

mine’l- Ulemâ (Mısır, 1311/1893), “Kader”, 1 (No. 6594); Ebü’l Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim 

el-Kuşeyrî en-Nîsâbûrî Müslim, Sahîh-i Müslim, thk. Muhammed Fuâd Abdulbâkî (Kahire: Dârü’l-

İhyâü’l-Kütübü’l-Arabiyye, Faysal İsâ el-Bâbî el-Halebî, ts.), “Kader”, 1 (4/2036). 
73 Müslim, “Kader”, 3 (4/2037). 
74 en-Nahl 16/4. 
75 el-İnsân 76/2; el-Kehf 18/37; el-Hac 22/5; el-Mü’minûn 23/13; Fâtır 35/11; Yâsîn 36/77; el-Mü’min 

40/67; en-Necm 53/45-46; el-Kıyâmet 75/37. 
76 Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî es-San‘ânî el-Yemenî eş-Şevkânî, Fethu’l-Kadîr (Kâhire: Dârü’l-Hadîs, 

1413/1993), 3/617. 
77 Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, 3/617; Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed. b. Ebî Bekr b. Ferh el-Kurtubî, el-

Câmiʿ li-ahkâmi’l-Kur’ân (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, ts.), 12/6. 
78 Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, 3/617; Kurtubî, el-Câmiʿ li-ahkâmi’l-Kur’ân, 12/6; Muhammed Ali es-Sâbûnî, 

Safvetü’t-tefâsîr (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1416/1996), 2/278. 
79 Hayrettin Karaman vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

2007), 4/14, 5/517. 



23 

Fertilizasyon (döllenme) erkekten gelen spermatozoanın dişinin yumurtalığından atılan 

sekonder oosit ile birleşmesine denir. Döllenme en sık fallop tüpünün ampulla bölgesinde 

olur. Döllenme öncesi spermatozoa iki-yedi saat içerisinde, ovulasyon ile atılan sekonder 

oosit kırk sekiz ile yetmiş iki saat içerisinde fallop tüpüne ulaşır. Döllenme sonrası oluşan 

yapıya “zigot” denir. Zigot, bölünerek günler içerisinde farklılaşarak dördüncü-beşinci 

günde “blastokist” adı verilen yapıya dönüşerek anne rahmine ulaşır.80 Fallop tüpleri 

içerisinde yumurta yumurtalıklardan ayrıldıktan sonra yirmi dört saat içerisinde döllenme 

gerçekleşmiş olur. Anında kendi hücresel mekaniğini kopyalamaya başlayan döllenmiş 

yumurta, döllenmenin ardından ikinci günde iki eşit parçaya bölünür. Ardından her on iki 

saatte bir yine ikiye bölünür. Dört, sekiz, on iki vs. hücreli duruma gelir. Fallop tüpü 

içerisindeki sıvıda yüzülmesi sonucu tüp duvarında bulunan mikroskopik kıllar ve ince 

adelelerin tesiriyle rahme doğru bir itilme meydana gelir. Çevresindeki sıvı içerisinde yer 

alan besin maddelerinden de istifade eder. Kaynağın sınırlı olması hasebiyle hücre 

bölündüğü halde büyümediği için hücre topu baştaki döllenmiş yumurta hücresi 

büyüklüğünde olur.81 

ʻAlaka: Ceninle ilgili Kur’an’da geçen diğer bir ifade “ʻalaka”dır. Nitekim bu 

husus “Sonra bu az suyu alaka haline getirdik...”82 ifadesiyle belirtilir.  

Tefsir kaynaklarında “ʻalaka” kelimesi “donmuş, pıhtılaşmış kan” anlamında 

kullanılır.83 Bunun yanı sıra günümüz tefsir kaynakları ise “ʻalaka” ifadesini “rahim 

duvarına asılı hücre” olarak tanımlar.84 

Tıbbi açıdan incelendiğinde altıncı günde blastokist anne rahmine tutunmaya 

başlar. Yaklaşık dört gün sürer, onuncu günde gömülme (implantasyon) tamamlanır. 

Blastokist on bir-on ikinci gününde endometriyuma tamamen gömülmüş durumdadır. 

İmplantasyonun amacı oluşan embriyonun ihtiyaçlarının anne kanından sağlanmasıdır. 

 
80 Thomas W. Sadler, Langman’s Medical Embryology, ed. Lippincott (Baltimore, 2012), 32,38,96; Miyase 

Erdoğan vd., “Embriyo İmplantaasyonunun Moleküler Mekanizması”, Journal of Human Rhythm 5/4 

(2019), 311-312. 
81 Rabiye Babalıoğlu, Canlıyım Geliyorum (İstanbul: Uçurtma Yayınları, 1426/2005), 33. 
82 el- Mü’minûn 23/14. Ayrıca diğer ayetler için bk.: el-Hac 22/5; el-Mü’min 40/67; el-Kıyâmet 75/38. 
83 Kurtubî, el-Câmiʿ li-ahkâmi’l-Kur’ân, 12/6; Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, 3/617; Sâbûnî, Safvetü’t-tefâsîr, 

2/278; Abdurrahmân b. Nâsır Sa‘dî, Teysîrü’l-kerîmi’r-rahmân fî tefsîri kelâmi’l-mennân (Medine: 

Mektebetü’l-Evs, Dâru’s-Safâ, ts.), 3/391. 
84 Karaman vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir, 4/14. 



24 

Daha sonra bu işlevi oluşacak olan plasenta üstlenir.85 Döllenmenin gerçekleştiği altıncı 

günde hücre kümesi, etrafında bulunan sona zırhından kurtulur böylece rahimde yer alan 

sıvının sürüklemesi ile rahmin sünger gibi olan kısmına çıkar ve otuz yedi haftalık 

kullanmak üzere burayı düzenlemeye başlar.86 

Mudğa: Ceninin diğer bir aşaması “mudğa” olarak ifade edilir. Bu husus 

Kur’an’da “Ey İnsanlar! Ölümden sonra diriliş konusunda herhangi bir şüphe 

içindeyseniz (düşünün ki) hiç şüphesiz biz sizi topraktan, sonra az bir sudan (meniden), 

sonra bir “alakadan”, sonra da yaratılışı belli belirsiz bir “mudgadan” yarattık ki size 

(kudretimizi) apaçık anlatalım...87” ifadeleriyle açıklanır. 

Tefsir kaynaklarında “mudğa” kelimesi “şekli olmayan et parçası”,88 “lokma 

büyüklüğünde et parçası”,89 “küçük bir et parçası”90 ve “bir çiğnemlik et parçası”91 

anlamlarında kullanılır. Ayrıca Kur’ân-ı Kerîm’de belli belirsiz bir et parçası anlamında 

“muhallaka” ve “gayrı muhallaka” olarak ifade edilen “mudğa”, kaynaklarda “şekli belli 

olan” ve “şekli belli olmayan” olarak açıklanır.92 

Tıbbi açıdan incelendiğinde “embriyo dönemi” döllenmeden sonra üçüncü 

haftanın başından sekizinci haftanın sonuna kadar olan döneme denir. Oluşan embriyo 

farklılaşarak organların gelişimi için birincil yapılar olan ektoderm, mezoderm, endoderm 

oluşur. Dış tabakadan (ektoderm) sinir sistemi, deri, tırnaklar, diş mineleri ve saçlar bu 

tabakadan farklılaşır. Orta tabakadan (mezoderm) kaslar, kemikler, dolaşım sistemi ve 

böbrekler farklılaşır. İç Tabakadan (endoderm) solunum sistemi, sindirim sistemi ve salgı 

bezleri oluşur.93 Embriyo yavaş yavaş canlı şeklini almaya başlar. Embriyo çok küçüktür. 

Sadece bir kalem ucu büyüklüğündedir. Embriyonun hareketleri anne tarafından 

duyulmaz. Kalp, beyin, sinir sistemi, bu dönemde şekillenmeye başlar. Altıncı haftada 

 
85 Sadler, Langman’s Medical Embryology, 40; Erdoğan vd., “Embriyo İmplantaasyonunun Moleküler 

Mekanizması”, 312-313. 
86 Babalıoğlu, Canlıyım Geliyorum, 33. 
87 el-Hac 22/5. Ayrıca bk.: el-Mü’minûn 23/14. 
88 İmam Hâfız Ebü’l-Fıdâ İsmâil İbn Kesîr el-Kureşî ed- Dımaşkî İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-azîm, thk. 

Abdurrahman Yusuf Maraşlı (Beyrut: Dâru’l-Ma‘ârif, 1407/1987), 3/251; Sâbûnî, Safvetü’t-tefâsîr, 

2/278. 
89 Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, 3/617. 
90 Sa‘dî, Teysîrü’l-kerîmi’r-rahmân fî tefsîri kelâmi’l-mennân, 3/391. 
91 Kurtubî, el-Câmiʿ li-ahkâmi’l-Kur’ân, 12/6. 
92 Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, 3/617. 
93 Sadler, Langman’s Medical Embryology, 51,84. 



25 

bebeğin kalbi atmaya başlar. Doktor ultrasonografide kalp atışlarını tespit edebilir.94 

Yedinci haftada kollar ve bacaklar oluşmaya başlar. Genital sistem gelişmeye başlar. 

Sekizinci haftada yüz insana benzemeye başlar. Böylece organ sistemlerinin 

tamamlandığı, dış özellikler olarak daha tanınabilir fetüs dönemi başlar.95 Beşinci haftada 

tüp şeklini alan ceninin sırt kasları ve omurgası oluşmaktadır. Bu haftanın sonunda 

ceninin boyu yaklaşık bir buçuk iki milimetre olur. Altıncı haftada baş ve yüz kıvrımları 

belirginleşen ceninin troid bezi, böbrek, pankreas, karaciğer ve akciğer yapısı da 

belirginleşmeye başlar ve boyu yaklaşık dört mm olur. Yedinci haftada dört milimetreden 

sekiz milimetreye kadar büyüyen ceninin burnu, gözleri ve dudakları birbirinden ayırt 

edilebilecek duruma gelir.96 

ʻAzm ve Lahm: Ceninin sonraki safhası ayette “...Bu mudgayı da kemiklere 

dönüştürdük ve bu kemiklere de et giydirdik...”97 “ʻazm ve lahm” olarak ifade edilir. 

Tefsir kaynaklarında “azm ve lahm” safhası, “kemik oluşumu” ve “kemikleri 

bürüyen et” olarak ifade edilir.98 Bu safhada baş, el, ayak, kemik ve damar oluşumu da 

gerçekleşir.99 Bu dönem tıp literatüründe “fetüs dönemi” olarak isimlendirilir. 

Tıbbi açıdan incelendiğinde fetüs dönemi, hamileliğin dokuzuncu haftasından 

başlayarak doğuma kadar devam eden süreçtir. Plasenta ve göbek kordonu üçüncü ayda 

gelişimini tamamlar. Üçüncü ayda göz kapakları, ilk kas hareketleri oluşur, tırnaklar 

ortaya çıkar, idrar üretilerek amniyon sıvısına bırakılır, fetüs amniyon sıvısını yutmaya 

başlar. Onuncu haftada cinsiyet ayrımı yapılabilir. On ikinci haftada fetüsün tat 

cisimcikleri gelişir. Dördüncü ayda fetüs parmağını emmeye başlar, el tırnakları iyi 

gelişmiştir, ayak tırnakları gelişmeye başlar, anne fetüs hareketlerini hisseder, kemik 

iliğinde kan yapımı başlar. Beşinci ayda kirpikler ve kaşlar ortaya çıkar. Altıncı ayda 

fetüsün dışarda yaşamını sağlayan solunum sistemi için önemli olan sürfaktan salınır. 

Altıncı ayın sonunda fetüs işitebilir. Yedinci ayda kirpikler iyi gelişmiştir. Saçlar 

 
94 Peter M Doubilet vd., “Diagnostic Criteria for Nonviable Pregnancy Early in the First Trimester”, ed. 

Edward W Campion, The New England Journal of Medıcıne 369/15 (2013), 1448-1450. 
95 Sadler, Langman’s Medical Embryology, 96,99; M. Arif Akşit - Mehmet Kuşku, “Neonatolojide 

Bilgilendirme İçin Embriyoloji Bilinmelidir.”, Türk Dünyası Uygulama ve Araştırma Merkezi Yenidoğan 

Dergisi 1/2 (2016), 170. 
96 Babalıoğlu, Canlıyım Geliyorum, 35-36. 
97 el-Mü’minûn 23/14. 
98 İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-azîm, 3/251; Sa‘dî, Teysîrü’l-kerîmi’r-rahmân fî tefsîri kelâmi’l-mennân, 

3/292; Sâbûnî, Safvetü’t-tefâsîr, 2/278. 
99 İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-azîm, 3/251. 



26 

uzamaya başlar, rahmin dışında yaşayabilecek duruma gelir. Yedinci ve sekizinci ayda 

fetüs günde yaklaşık elli kere hareket eder. Dokuzuncu ayda sürfaktan büyük miktarda 

sentezlenir. Yaklaşık bir litre amniyon sıvısı üretilmiştir. Deri verniks kazeoza denilen 

ince bir tabaka ile kaplıdır. Otuz yedinci ve kırkıncı haftalarda sistemler gelişmiştir. 

Kırkıncı haftada (son adet tarihinden sonra 280. gün) doğum gerçekleşir.100 

Burada üzerinde durulması gereken hususlardan biri de cenine ruhun üflenmesi 

meselesidir.  Kur’ân-ı Kerim’de Hz. Adem’in yaratılışından bahsedilirken bu duruma 

“...Hani Rabbin meleklere, ‘Ben kuru bir çamurdan, şekillendirilmiş balçıktan bir insan 

yaratacağım. Onu düzenleyip içine ruhumdan üflediğim zaman, onun için hemen saygı 

ile eğilin’ demişti...”101 ifadeleriyle değinilir.  

Mü’minûn 12. 13. ve 14. âyetlerde topraktan yaratılan insanın, et ve kemiğe 

büründükten sonra fizyolojik yaratılış ve oluşum sürecinin tamamlanmasına kadar 

biyolojik varlığı açıklanır. Bununla birlikte insanın sadece biyolojik ve fizyolojik bir 

varlık olmadığı belirtilir. İnsanın diğer canlılardan ayrılan madde ötesi bir yönünün de 

olduğu ifade edilir. Diğer bir ifadeyle insan manevi donanıma sahip, psikolojik yönü olan 

ve kişilik sahibi bir varlık olarak tanıtılır.102 

Aynı husus bazı hadislerde dile getirilir. Nitekim Hz. Peygamber’in “Sizin ana 

karnında yaratılışınız kırk günde tamam olur. Sonra bunun gibi alaka bunun gibi mudga 

haline gelir. Sonra Allah bir melek gönderir ve ona dört kelime emredilir. Ona şöyle 

denilir: ‘Amelini, rızkını, ecelini, mutlu veya mutsuz olacağını yaz’. Sonra ona ruh 

verilir.”103 şeklindeki beyanı bunu açıklar niteliktedir.  

Ceninin farklı bir varlık olarak ortaya çıkışı, çoğunlukla cenine ruh üflenmesi 

süreci şeklinde yorumlanır.104 Ehl-i Sünnet anlayışında ruh kavramıyla ilgili tanımlar, 

doğrudan ruhun mahiyetini vurgulamamakta, bunun yerine onun belirli nitelikleri, 

fonksiyonları ve etkileri üzerine bir çerçeve sunmaktadır.105 Mesela İbn Kayyim el-

 
100 Sadler, Langman’s Medical Embryology, 96,99,116,205; Akşit - Kuşku, “Neonatolojide Bilgilendirme 

İçin Embriyoloji Bilinmelidir.”, 170-171. 
101 el-Hicr 15/28-29. Diğer ayetler için bk.: Sâd 38/72; el-Enbiyâ 21/91; es-Secde 32/9; el-İsrâ 17/85. 
102 Karaman vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir, 4/14. 
103 Buhârî, “Kader”, 1 (No.6594); Müslim, “Kader”, 1 (4/2036). Benzer hadisler için bk.: Müslim, “Kader”, 

2, 3 (4/2037), 5 (4/2038). 
104 Görgülü, Fıkıhta Cenin Hukuku, 30. 
105 Şeref Mahmut el-Kuzât, “Cenine Ruh Ne Zaman Verilir”, çev. Ekrem Keleş, Diyanet Aylık Dergi (Erişim 

03 Haziran 2021). 



27 

Cevziyye (ö. 852/1449) ruhu “Öz bakımından bedene aykırı olacak şekilde anlaşılabilir, 

yüce, canlı, statik olmayan hareket sahibi, organların en derinine inebilecek bir kabiliyete 

sahip olan ve hareket edebilen bir cisim” olarak tanımlar.106 Ebü’l-Fidâ İbn Kesîr (ö. 

774/1373) ise ruhu “Suyun ağacın damarlarında dolaştığı gibi vücutta dolaşan bir 

usâre”107 olarak açıklar. Bu konuda Seyyid Şerîf el-Cürcânî (ö. 816/1413) de “İnsanın 

bilen yönüne hitap eden ve cismi yönü olmayan” tanımını yapar.108 Ayrıca İbn Kayyim, 

anne karnında yer alan ceninin ruhu, canlı bir şekilde dünyaya gelenin ruhu, uykuda 

bulunanın ruhu, berzâh âleminde bulunanın ruhu, kıyamet günü dirilenlerin ruhu olmak 

üzere, bedende ruhun beş çeşidinin olduğunu ifade eder.109 

Cenine ne zaman ruh verildiği ve ceninin ne zaman canlı kabul edildiği bilginler 

arasında farklı görüşlerin ortaya çıkmasına yol açmıştır. 

Bazı klâsik kaynaklara göre hadislerden hareketle, ruha dört ay sonra (yüz yirmi 

gün) üflenir.110 İçinde birçok doktor ve çağdaş İslâm alimlerinin de bulunduğu bilginler, 

hamilelik döneminde yer alan nutfe, alaka ve mudğanın kırk günde tamamlandığı, bir 

canlıda var olması beklenen bütün fonksiyonel faaliyetlerin dört ay sonra oluşması 

nedeniyle de ruhun yüz yirmi gün sonra verildiği görüşünü benimser. Buna mukabil diğer 

bazı çağdaş araştırmacılar da hamileliğin başlangıcından itibaren ilk kırk gün içerisinde 

cenine ruh verildiği görüşünü benimser.111 

Hayrettin Karaman ise ruhun üflenmesi olayının hadislerde geçtiğini söyledikten 

sonra ruh ve ruha üflemenin ne anlama geldiği, insanın hilkatinde ruhun hangi işlevlere 

sahip olduğu ve ne tür etkileri bulunduğu hususunda ortaya çıkacak fıkhi hüküm 

açısından bir dayanak ve bilginin olmadığını112 ifade etmekle birlikte konuyla ilgili 

hadislerin, insanın yaratılışı ve kader konusuna açıklık getirmek amacıyla buyrulmuş 

 
106 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb ez-Züraî ed-Dımaşkī el-Hanbelî İbn Kayyim 

el-Cevziyye, er-Rûh (Amman: Dâru’l-Fikr, 1405/1985), 249. 
107 İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-azîm, 3/64. 
108 Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerîf el-Hanefî Cürcânî, et-Taʿrîfât (Beyrut: Dârü’l-

Kütübü’l-İlmiyye, 1403/1983), 112. 
109 İbn Kayyim el-Cevziyye, er-Rûh, 65. 
110 Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Asklânî, Fethu’l-Bârî bi şerhi Sahîhi’l-Buhârî, 

thk. Muhibüddîn el-Hatîb - Muhammed Fuâd Abdulbâkî (Kâhire: Dâru’d-Deyyân li’t-Türâs, ts.), 11/493; 

Kurtubî, el Câmiʿ li-ahkâmi’l-Kur’ân, 12/7. 
111 İbrahim Tüfekçi, “İslam Hukukuna Göre Gebeliğin Sonlandırılması”, Marmara Üniversitesi İlâhiyat 

Fakültesi Dergisi 45/45 (2013), 126. 
112 Hayrettin Karaman, “Kürtaj Konusunda Eksik ve Yanlış Bilgiler”, Yeni Şafak (01 Haziran 2012). 



28 

olduğunu belirtir. Bununla birlikte Karaman, konuyla ilgili hadisler incelendiğinde 

hadislerin ravilerinin, nakil konusunda yanlışa düştüklerini, çünkü ruhun üflenmesiyle 

ilgili verilen gün sayılarının birbirinden farklı olduğunu, ruh üflenmesi konusunun belli 

bir süre sonunda gerçekleştiği için bu rivayetlerin hepsinin sahih olarak kabul 

edilemeyeceğini, çocuğun cinsiyetinin Allah tarafından belirlenmesinin kırkıncı günden 

sonra gerçekleştiği kanısının günümüz tıbbi verilerine aykırı olduğunu, çocuğun kalp 

atışı, göz, kulak ve diğer organlarının oluşumlarının günümüz tıp biliminde belli 

olduğunu ifade eder.113 

Bazı çağdaş araştırmacılar da her ne kadar insan şeklini alsa bile cenine ruh 

üflenmediği sürece ceninin insan olarak kabul edilmesinin mümkün olmadığını, insan 

rahmindeki bir cenin ile herhangi bir canlının rahmindeki cenin arasında bir ayırım 

olmadığını, cenine ruh üflendikten sonra nebati bir canlıdan farklı olup kendisine insan 

denilebileceği görüşünü öne sürer.114 

Ceninin insan olarak kabulünü ve yaşamın başlangıcını “ruhun üflenmesi”ne 

bağlayan yaklaşımlar isabetli görünmemektedir. Zira Kur’ân-ı Kerîm’de İsrâ Sûresi 85. 

âyette ifade edildiği üzere, ruhun mahiyeti yalnızca Allah tarafından bilinir ve insanlara 

bu konuda sınırlı bilgi verilmiştir. Bu nedenle ruhun hakikatini kavramak mümkün 

değildir. Bununla birlikte, sperm ve yumurta hücrelerinin döllenmesiyle oluşan canlının, 

insanın genetik özelliklerini taşıdığı açıktır. Bu bağlamda, cenini “ruhun üflenmesi” 

perspektifinden ziyade, nutfe aşamasından doğuma kadar bir bütün olarak ele alınması 

gerekir. Dolayısıyla cenin, ilk evreden itibaren canlı olarak kabul edilmesinin115 daha 

isabetli olduğu kanaatindeyiz. 

1.1.1.2. Gayri Mümeyyiz Dönemi 

Doğumdan temyiz yaşı olarak kabul edilen yedi yaşa kadar olan dönemi kapsar. 

Çocuklar bu dönemde tam vücûb ehliyetine sahip olur.116 Vücûb ehliyeti ise insanın 

lehindeki ve aleyhindeki haklara sahip olabilme özelliğidir. Bu ehliyetin temeli doğum 

ile başlar. Cenin eda ehliyetine sahip değildir. Ancak sağ olarak dünyaya gelmesiyle 

 
113 Hayrettin Karaman, “Hadislerde ve Fıkıhta Kürtaj”, Yeni Şafak (03 Haziran 2012). 
114 Görgülü, Fıkıhta Cenin Hukuku, 35. 
115 Görgülü, Fıkıhta Cenin Hukuku, 36. 
116 Vehbe Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû (Dımeşk: Dâru’l-Fikr, 1417/1996), 4/123. 



29 

birlikte, tam vücûb ehliyetine sahip olur.117 Doğumla başlayan bu ehliyet, ölümle sona 

erer. Vücûb ehliyetine hak kazanmak insan olmanın bir gereğidir. Bu da beraberinde 

birtakım sorumluluklar getirir.118 Gayri mümeyyiz çocuk, edâ ehliyetine sahip değildir. 

Yapılması gereken tasarrufları çocuk adına velisi yapar. Çocuğun satın aldığı, çocuk için 

satın alınan ve hibe edilen her şey veli tarafından yapılmalıdır. Velisinin izni olsa dahi 

gayri mümeyyiz çocuğun kendisi hibe edemez ve vasiyette bulunamaz. Başkasının malını 

telef ettiğinde çocuğun malından, telef ettiği kadar ödenir. Cinayet ve darp gibi suçlar 

işlediğinde kısas ve hapis gibi bedeni cezalar almaz fakat işlediği suça karşılık malından 

ödeme yapılır. Bu dönemdeki çocuğun namaz, oruç gibi yaptığı ibadetler ile vedîa, damân 

ve bey‘ gibi yaptığı hukuki işlemler hükümsüzdür ve sahih değildir.119 

1.1.1.3. Temyiz Dönemi 

Sözlükte bir şeyi bir şeyden ayırmak anlamına gelen “meyz” kökünden türeyen 

“temyiz” kelimesi sözlükte “birbirinden ayırt etmek”,120 “bir mekândan diğer bir mekâna 

gitmek”121 anlamlarına gelmektedir. Istılahî olarak temyiz “Kendi başına yemek 

yiyebilme, su içebilme, taharetlenebilme, sağı ve solu, kâr ve zararı birbirinden ayırt 

edebilme hâli üzerine olmak”122 olarak tarif edilir. Diğer bir ifadeyle temyiz, “insanın söz 

ve davranışlarının sebep ve sonuçlarını idrak edebilme ve bu idrake uygun biçimde 

iradesini kullanabilme gücü” olup, bu güce sahip olan kişiye ise “mümeyyiz” denir.123 

İslam hukukçuları Peygamber Efendimizin (s.a.v) yedi yaşına gelen çocuğa 

namazın emredilmesi gerektiği hadisini124 delil göstererek, temyiz çağının başlangıcını 

yedi yaş olarak kabul etmişlerdir.125 Bu bağlamda temyiz, yedi yaşından büluğ çağına 

kadar olan dönemi kapsar. Bu dönemdeki çocuk hayır ile şerri, faydalı ve zararlı olanı, 

 
117 Abdülkerîm Zeydân, el-Vecîz fî usûli’l-fıkh (Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 1407/1987), 93-95. 
118 Çeker, Çocuk ve Hakları, 67,72. 
119 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 4/123-124. 
120 İbn Manzûr, “temyiz”, 5/412. 
121 Fîrûzâbâdî “temyiz”, 526. 
122 Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed el-Hatîb eş-Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-

Minhâc., thk. Şeyh Alî Muhammed Muavvez - Şeyh Adil Ahmed Abdulmevcud (Beyrut: Dâru’l-

Kutubi’l-İlmiyye, 1415/1994), 1/313-314. 
123 İbrahim Kâfi Dönmez, “Temyiz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2011), 40/437. 
124 Süleyman b. el Eş’as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî Ebû Dâvûd, Sünen-i Ebî Dâvûd, thk. Şuayb el-Arnaût 

- Muhammed Kâmil Kurra Belilî (Dârü’r-Risâletü’l-Alemiyye, 1430/2009), Ebû Dâvûd, “Salât”, 26 (No. 

494). 
125 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 1/313. 



30 

neyin ne anlama geldiğini bilir. Örneğin alım ve satımın ne anlama geldiğini ayırt 

edebilme idrakine sahip olmakla birlikte eksik edâ ehliyetine sahiptir.126 Edâ ehliyeti ise 

“eksik edâ” ehliyeti ve “tam edâ” ehliyeti olmak üzere ikiye ayrılır. Edâ ehliyeti, sahip 

olunan vücûb ehliyeti sebebiyle kişinin haklarını kullanabilmesi, borcun ve hakkın 

oluşmasına neden olabilecek hukukî işlemler yapabilmesidir.127 İslam hukukçuları, 

bedeni yetişkinliğe sahip olmayan mümeyyiz çocuk ile bedeni yetişkinliğe sahip fakat 

akli melekeleri tam olarak gelişmemiş ma‘tûhun eksik edâ ehliyetine sahip olduğunu 

belirtir. Bülûğ çağı ile birlikte bedenî ve aklî yetişkinliğe erişmiş ve ilahi hükümleri 

anlama kudretine sahip olanların da tam edâ ehliyetine sahip olduğunu ifade eder. Tam 

edâ ehliyeti bülûğ ve akıl ile gerçekleşir.128  

Mümeyyiz çocuk, hibe ve sadaka kabulü gibi kendisi için faydalı olabilecek 

tasarruflarda bulunabilir. Mümeyyiz çocuğun alım-satım gibi mali tasarrufları, velisinin 

iznine bağlı iken; malından bağış yapması gibi kendisine zarar verecek tasarrufları ise 

sahih değildir. Mümeyyiz çocuklar, namaz ve oruç gibi ibadetlerle mükellef olmadıkları 

halde mümeyyiz çocukların yaptıkları bu ibadetler sahihtir.129 Mümeyyiz çocuğun malî 

ve cezaî yönden sorumluluğu, genel itibarıyla gayri mümeyyiz çocuğun sahip olduğu 

sorumluluk gibidir.130  

Temyiz yaşını belirlemenin genel bir durum tespiti olduğu, aynı yaşta olsalar 

bile temyiz gücünün çocuktan çocuğa değiştiği görülmektedir. Bu nedenle çocuğun 

temyiz kudretinin var olup olmadığının her olayın mahiyeti göz önüne alınarak 

değerlendirilmesinin uygun olacağı ifade edilmektedir.131  

1.1.1.4. Bülûğ ve Rüşd Dönemi 

Bülûğ ve rüşd dönemi, çocuğun çocukluk döneminden çıkıp yetişkin insan 

özelliğini kazandığı bir dönemdir. Çocukluk dönemi olarak nitelendirilmeyen bu dönem, 

konunun anlaşılabilmesi ve çocukluk dönemimin sona erdiği sürecin belirtilmesi için bu 

incelemeye dahil edildi. 

 
126 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 4/124. 
127 Bardakoğlu, “Ehliyet”, 10/534-536. 
128 Ebû Bekr Şemsü’l-Eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-Serahsî, Usûlü’s-Serahsî, thk. Ebü’l-Vefâ 

Afgânî (Haydarâbâd-Beyrut: Lecnetü İhyâü’l-Ma‘ârifu’nu‘maniyye-Dârü’l-Ma’rif, ts.), 2/340-341. 
129 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 4/124. 
130 Aydın, “Çocuk”, 8/361. 
131 Bardakoğlu, “Ehliyet”, 10/536. 



31 

Sözlükte “ulaşmak”132 manasına gelen “bülûğ”, ıstılahi olarak “İnsanın bedenî 

ve cinsî olgunluğa ulaşması”133 şeklinde tanımlanır. Bülûğ çağı, kızların ve erkeklerin 

fiilî bülûğa ulaşmasıyla başlar. Bu durum erkeklerde ihtilâm ve ihbâl (baba olabilme), 

kadınlarda hayız ve habil (anne olabilme) ile mümkün olur. Bu, bülûğun birinci 

ölçütüdür.134 Bülûğun ikinci ölçütü ise bireyin henüz fizyolojik ve biyolojik anlamda 

bülûğ alâmetlerini göstermemiş olsa dahi, belirli bir yaş sınırına ulaşmasıyla birlikte şer‘î 

sorumluluk altına girmesi ve bu suretle hükmî bülûğa erişmiş kabul edilmesidir.135 Ebû 

Hanîfe’ye göre erkek çocukları on sekiz, kız çocukları ise on yedi yaşına ulaştığında 

hükmen bülûğ çağına ermiş olurlar.136 İmam Mâlik’in esas görüşüne göre bülûğ çağı, 

kızlarda da erkeklerde de on sekiz yaşın tamamlanmasıyla gerçekleşir.137 Mâlikîlerin 

zayıf bir kavline göre ise bülûğ çağı, her ikisi için de on yedi yaşın tamamlanması, on 

sekiz yaşa girilmesiyle gerçekleşir.138 İmam Ebû Yusuf’a, İmam Muhammed’e, Şâfiîlere 

ve Hanbelîlere göre ise bülûğ çağı kız ve erkek ayırımı gözetilmeksizin on beş yaşında 

gerçekleşir.139 Bülûğ çağına eren kişi, tam eda ehliyetine sahip olur.140 Bülûğ çağına gelen 

kişi iman esasları, ibadetler, cihad, iyiliği emredip kötülükten sakındırmak, ferde ve 

topluma zarar veren her türlü durumdan sakınma gibi her türlü şer’i kurallar ile mükellef 

olur. Bülûğ devrini rüşd dönemi takip eder.141  

İslam hukuku açısından “rüşd”, kişinin mallarını akıl, din ve ekonomik kurallara 

aykırı olmayacak şekilde kullanması ve fikrî yetkinliğe sahip olmasıdır. Rüşd, bedenî ve 

 
132 Fîrûzâbâdî, “blğ”, 780. 
133 Çeker, Çocuk ve Hakları, 49. 
134 Muhammed ez-Zuhrî Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc (Mısır: Şeriket-i Mektebet-

i ve Matba‘t-i Mustafa el-Bâbî, 1352/1933), 230; Ebû Bekr el-Bekrî İbnü’l-Ârif Muhammed Şatta 

Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn (Dârü’l-İhyâü’l-Kütübü’l-Arabiyye, ts.), 3/69; Alâüddîn Ebû Bekr b. Mes‘ûd b. 

Ahmed el-Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ (Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1406/1986), 7/171-

172; Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullâh b. Ahmed b. Muhammed b. Kudâme el-Cemmâîlî el-

Makdisî İbn Kudâme, el-Muğnî, thk. Taha ez-Zinî vd. (Meketebetü’l-Kâhire, 1968/1388), 4/345-346; 

Şemsüddîn Ebû Abdiilâh Muhammed b. Ahmed b. Arafe ed-Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr (Dâru’l-

Fikr, ts.), 3/293. 
135 Ali Bardakoğlu, “Bülûğ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 

6/413-414. 
136 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/171-172; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 4/122. 
137 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 3/293; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 4/122. 
138 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 4/122. 
139 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/171-172; Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-

Minhâc, 230; Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 3/69; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 4/346; Zuhaylî, el-

Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 4/122. 
140 Serahsî, Usûlü’s-Serahsî, 2/341. 
141 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 4/125. 



32 

cinsî bir olgunluktan ziyade fikrî bir gelişmişlik ve olgunluk seviyesidir.142 İslâm 

hukukçuları, malî tarafı kapsayan hukukî işlemlerin gerçekleşmesi için olması gereken 

tam edâ ehliyetinin bülûğ ile değil rüşd ile gerçekleştiği konusunda ortak bir fikre 

sahiptirler. Bu konuda “Yetimleri deneyin. Evlenme çağına (Bülûğa) erdiklerinde, eğer 

reşid olduklarını görürseniz, mallarını kendilerine verin...”143 âyetini delil olarak 

gösterirler.144  

Reşîd olma yaşı, mezheplere göre farklılık göstermektedir. Ebû Hanîfe’ye göre 

bâliğ olan fakat reşîd olmayan bir kimseye yirmi beş yaşına kadar malları teslim edilmez. 

Fiilen reşîd olma hali yirmi beş yaştır. İmam Ebû Hanîfe “Rüştüne erişinceye kadar, 

yetimin malına ancak en güzel şekilde yaklaşın...”145  ayetini delil göstererek buradaki 

rüşdün en fazla yirmi beş yaş olacağını belirterek, kişinin bu yaşa kadar mallarına eğitim 

ve ihtiyat nedeniyle el konulabileceğini ancak sefihte olduğu gibi hacir altında 

olmadığını, bu yaştan sonra malının teslim edilmemesinin insanlık onurunu zedelediğini, 

bu yaştan sonra mala el konulmasının eğitim açısından fayda vermeyeceğini belirterek 

yirmi beş yaşına basan kişiye mallarının teslim edilmesi gerektiğini savunur. İmam Ebû 

Yusuf, İmam Muhammed, Mâlikî, Şâfiî ve Hanbelîlere göre ise bülûğa erip de rüşde 

ermeyen kişinin altmış yaşına geldiği bilinse bile rüşdünü ispatlayana kadar hacir hali 

devam eder ve malları teslim edilmez. Cumhura göre rüşd için belirli bir yaş sınırlaması 

yoktur. Cumhur, bu konuda yukarıda geçen Nisâ sûresi altıncı ayetle birlikte aklı 

ermeyenlere malların verilmemesi gerektiği146 âyetini de delil göstererek ancak bülûğ ve 

rüşd halinin gerçekleşmesiyle kişiye mallarının teslim edilmesi gerektiğini ifade eder.147 

Bülûğ çağına erip de rüşdü gerçekleşmemiş kişilerin cezaî ve dinî sorumluluğu 

devam etmekle birlikte, böyle kişilere malî sorumluluk yönünden kısıtlama getirildiği 

görülmektedir. Malî sorumluluk konusunda kişinin tam edâ ehliyetine sahip olabilmesi 

için bülûğla birlikte rüşdün de gerçekleşmesi şartı, onun hürriyet ve hakkının 

 
142 Saffet Köse, “Rüşd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2008), 

35/298. 
143 en-Nisâ 4/6. 
144 Muhammed b. Ahmed b. Ebî Sehl Şemsü’l Eimme Serahsî, el-Mebsût (Beyrut: Dâru’l-Ma‘ârif, 

1414/1993), 24/161-162; Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/135; Mansûr b. 

Yûnus b. Selahaddîn İbn Hasan b. İdris Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘ (Dâru’l-Kutubi’l-

İlmiyye, ts.), 3/452-453; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 7/160-161. 
145 el-İsrâ 17/34. 
146 en-Nisâ 4/5. 
147 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 4/126, 5/422. 



33 

kısıtlanmasından ziyade hem kişinin hem de toplumun hak ve hukukunu korumayı 

amaçlamaktadır.148   

1.2. ÇOCUK HAKLARI 

Araştırma kapsamında üzerinde durulması gereken temel hususlardan biri de 

çocuk haklarıdır. İslam hukuku diğer bireylerde olduğu gibi çocukların da haklarını belli 

kıstaslarla güvence altına alır. Konunun anlaşılabilmesi için öncelikle “hak” kavramının 

tahlil edilmesi gerekir. Çoğulu “hukûk” olan “hak” kelimesi sözlükte “tasdik etmek,” 

“kesin,” “bâtılın zıddı,” “inkârı mümkün olmayacak derecede vâcib ve sabit şey”149 

anlamlarına gelmektedir. Bununla birlikte “hak” sözcüğü “mutabakat” ve “muvafakat” 

anlamlarına da gelir.150 

 “Hak” kelimesi fıkıh literatüründe çok sık kullanılan kavramlardan biri 

olmasına rağmen İslâm hukuku açısından belirgin ve ittifak edilmiş bir tanıma rastlamak 

zordur. Bu konuda iki ana faktörün etkili olduğunu söylemek mümkündür. Bunun 

sebepleri, fıkıhta kullanılan hak kavramının lügatte ve örfteki anlam çeşitliliği, zengin bir 

muhtevaya sahip olması ile fürû-i fıkhın alt dallarında farklı terim manaları taşımış 

olmasıdır.151 Usûl-i Fıkıhta “hak” kavramının şer‘i hüküm konusu incelenirken ele 

alındığı görülmektedir.152 

Şehâbeddin el-Karâfî (ö. 684/1285) hakkı “emir” ve “nehiy” açısından ele 

alır.153Abdulazîz el-Buhârî (ö. 730/1330) hakkı “Her yönden mevcut olup mevcut 

olmasında hiç şüphe olmayan şey”,154 olarak tanımlar. Seyyîd Şerîf el-Cürcânî’nin (ö. 

 
148 Bardakoğlu, “Ehliyet”, 10/538. 
149 Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-Bilgrâmî el-

Hüseynî ez-Zebidî, Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-Kāmûs, thk. Mecmuʿa mine’l Muhakkîkin (Dârü’l-

Hidâye, ts.), “hkk”, 25/166; Cürcânî, et-Taʿrîfât, 89; İbn Nüceym, el-Bahrü’r-râ’ik şerhu Kenzü’d-

dekâ’ik, 6/148. 
150 Ebü’l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî garîbi’l-Kurʾân, 

thk. Safvân Adnân ed-Dâvudî (Dımeşk-Beyrut: Dârü’l-Kalem-Dârü’ş-Şâmiye, 1412/1991), 246; Zebidî, 

“hkk”, 25/166. 
151 Ali Bardakoğlu, “Hak”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 

15/139. 
152 Sa‘düddîn Mes‘ûd b.Ömer et-Teftâzânî, Şerhu’t-Telvîh ʿale’t-Tevdîh (Mısır: Mektebetü’s-Sabîh, ts.), 

2/108; Alâüddîn Abdülazîz b. Ahmed b. Muhammed Abdulazîz el-Buhârî, Keşfü’l-esrâr fî şerhi Usûli’l-

Pezdevî. (Dâru’l-Kitâbi’l-İslâmiyye, ts.), 4/134; Bardakoğlu, “Hak”, 15/140. 
153 Ebû Abbas Şehâbeddin Ahmed b. İdris b. Abdurrahmân Mâlikî Karâfî, Envârü’l-burûk fî envâ’i‘l-furûk 

(Âlimü’l-Kütüb, ts.), 1/140-141. 
154 Abdulazîz el-Buhârî, Keşfü’l-esrâr fî şerhi Usûli’l-Pezdevî., 4/134. 



34 

816/1413) “Vâki olan bir şeye mutabık olan hüküm” ifadesi kavramın çerçevesine işaret 

eder.,155  

“Hak” kavramı Râgıb el İsfahânî (ö. V./XI. yüzyılın ilk çeyreği) tarafından daha 

detaylı olarak ele alınır. O, “mutabakat” ve “muvafakat” olarak tanımladığı hakkı dört 

yönden inceler:156 

a) Bir şeyi nasıl olması gerekiyorsa hikmetin gereğine uygun olarak yapan 

manasında “hak” aynı zamanda Allah’ın   bir ismi ya da sıfatıdır. 

b) Hikmetin gereğine uygun olarak yapılan şey; Allah’ın bütün fiilleri, ölüm 

ve diriliş bu manada haktır. 

c) İtikadî manada aslına uygun olarak inanma anlamında hak; diriliş, sevap, 

ceza, cennet ve cehennem bu manada haktır. 

d) Söz ve fiilin olması gereken şekil, ölçü ve zamanda meydana gelmesi 

manasında hak. 

İslam hukukunda haklar, Allah hakkı ve kul hakkı olmak üzere iki temel kısma 

ayrılır. Bununla birlikte hem Allah hakkını hem de kul hakkını ilgilendiren müşterek 

haklar da bulunmaktadır. Müşterek haklar ise Allah hakkının ya da kul hakkının galip 

oluşuna göre tasnif edilir.157 Ayrıca Allah hakları, Allah’ı tâzim etmek ve belirli bir şahsın 

bu hakları keyfe göre uygulamasını engellemek açısından belirli bir şahsa has olmayan, 

bütün alemin menfaatinin bulunduğu haklar olarak da ifade edilmiştir.158 Fakîhler iman, 

namaz, oruç, yemin kefareti, umumun menfaatinden dolayı zina haddi, içki içme haddi 

vb. hakları Allah hakkı; borç, diyet, telef edilen malın tazminatı vb. hakları kul hakkı; 

kazfı iki hakkın da mevcut olduğu fakat Allah hakkının daha fazla olduğu haklar; kısası 

iki hakkın da mevcut olduğu fakat kul hakkının daha fazla olduğu haklar olarak tasnif 

eder.159  

Arap dilinde fıkıh, şeriat, kanun ve teşrî gibi kavramlarla da ifade edilen “hukûk” 

ise cebrî müeyyideler tarafından insani ilişkilerin ve toplumsal hayatın düzene konulduğu 

 
155 Cürcânî, et-Taʿrîfât, 89. 
156 İsfahânî, el-Müfredât fî garîbi’l-Kurʾân, 246. 
157 Serahsî, Usûlü’s-Serahsî, 2/289-290; İbn Nüceym, el-Bahrü’r-râ’ik şerhu Kenzü’d-dekâ’ik, 6/148; 

Karâfî, Envârü’l-burûk fî envâ’i‘l-furûk, 1/140-142. 
158 Abdulazîz el-Buhârî, Keşfü’l-esrâr fî şerhi Usûli’l-Pezdevî., 4/134; İbn Nüceym, el-Bahrü’r-râ’ik şerhu 

Kenzü’d-dekâ’ik, 6/148. 
159 Zeydân, el-Vecîz fî usûli’l-fıkh, 82-86. 



35 

kurallar bütünü olarak tanımlandığı gibi esas itibariyle Şâriʻ tarafından, görünen kısmı 

itibarıyla da din, hukuk ve akıl tarafından tanınan imtiyaz, güç ve yetki olarak da 

tanımlanır.160  

İslam hukukunda çocuk hakları doğrum öncesi ve sonrası olmak üzere iki temel 

kategoride ele alınır. 

1.2.1. İslam Hukukunda Doğum Öncesi Çocuk (Cenin) Hakları 

İslam hukukunda cenin hakları, ceninin yaşam hakkı ile miras, vasiyet, vakıf, 

hibe ve ikrar gibi malî hakları kapsamaktadır. Ayrıca ceninin varlığıyla birlikte ortaya 

çıkan hamile ve emzikli kadına oruç tutmama ruhsatının verilmiş olması, keza ceninin 

ölü doğması halinde birtakım hükümlere tabi tutulması ve hamile kadının ceza infazının 

ertelenmesi ceninin bir kişi olarak varlığının kabul edilmesinin ve cenine bazı haklar 

tanınmış olduğunun göstergesidir. 

1.2.1.1. Yaşam Hakkı 

Öteden beri anne rahminde bulunan çocuğun yaşamı önemsenmiş, Yahudilik, 

Hristiyanlık, Hinduizm, Budizm ve Zerdüştîlik gibi dinlerde de çocuğun hayat hakkına 

son verilmesi büyük günahlardan sayılarak yasaklanmıştır.161 Yahudiliğe göre, bir kişinin 

hamile bir kadına zarar vererek ceninin düşük yapmasına sebebiyet vermesi durumunda, 

fâilin, mağdur kadının eşi tarafından belirlenecek bir tazminatı ödemesi zorunlu 

kılınmıştır. Ancak olayın kadın için ölümle sonuçlanması halinde, fâilin de hayatına son 

verilmesini öngören cana karşılık can prensibi devreye girmektedir.162 Hıristiyanlığa göre 

insan, ölümü aşmaya ve hayatı muhafaza etmeye gayret etmelidir. Bu durum Kitab-ı 

Mukaddes’te “Tanrı, ölülerin değil dirilerin Tanrısıdır.” şeklinde ifade edilir.163 

Hristiyanlık öğretisinde çocuk düşürme eylemi ağır bir günah olarak telakki edilir. 

Hristiyan teolojisine göre Tanrı, varlıkları belirli bir süre zarfında yaratmış olup her canlı 

için fizikî ölümü takdir etmişse de ilahi iradenin nihai amacı hayatın korunması ve devam 

 
160 Bardakoğlu, “Hak”, 15/139. 
161 Ömer Faruk Harman, “Çocuk Düşürme”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1993), 8/363. 
162 Kutsal Kitap: Tevrat, Zebur, İncil (İstanbul: Kitabı Mukaddes Şirketi-Yeni Yaşam Yayınları, 2003), 

Çık.21:22-23. 
163 Mat.22:32. 



36 

ettirilmesidir. Aslında ölüm, şeytanın tahriki ve günah aracılığıyla insanoğlunun varoluş 

alanına girer.164 

Kitap ve Sünnet kaynaklı İslâm dini de anne rahminde bulunan çocuğun yaşam 

hakkına çok büyük bir önem vermiş, cenini saygıdeğer bulmuş, ceninin hayat hakkına 

son verildiği durumlarda bazı müeyyideler getirmiş; ebeveyni, ceninin yaşamı üzerinde 

sonsuz yetkiye sahip bireyler değil birer emanetçi olarak kabul etmiştir.165 

Aldırma veya düşürme ayırımı olmaksızın ceninin hayat hakkına son verecek 

bütün uygulamalar, İslâm hukuku tarafından bir şahsiyet olarak kabul edilen ceninin 

yaşam hakkı ihlali anlamına gelmektedir.166  

Sözlükte “tamamlanmayan ceninin atılması”, “kaydırma,”167 “yaratılışı eksik 

olan” ve “vakti tamamlanmayan cenininin düşürülmesi” anlamlarına gelen “ichâd” yerine 

farklı kelimeler de kullanılır. Çocuk düşürtme, Arapçada “ıskât”, “ichâd”, “ilkâ”, “imlâs” 

ve “tarh” kelimeleri ile ifade edilir.168 Ayrıca kürtaj kavramı günümüzde çocuk düşürtme 

anlamında da kullanılır.  

Sözlükte “Vücutta boşluklar içinde bulunan yabancı cisimleri, hasta veya zararlı 

sayılan dokuları kazıyarak alma, kazıma; döl yatağının içini kazıyıp dölütü alma işi”169 

olarak tanımlanan kürtaj, tıp ilminde abortion (rahim) terimiyle “uterus içindeki embriyo 

veya fetüsün imha edilmesi veya fetüsün hayatını sonlandırmak kastı ile vaktinden önce 

uterus dışına çıkartılması” şeklinde tanımlanmıştır. “Embriyo veya fetüsün yirminci 

haftadan önce uterus dışına çıkması” ise düşük olarak belirtilir.170 

Bir canlı olan anne rahmindeki çocuğun hayatına son verilmesi sadece tıbbı 

ilgilendiren bir mesele olmadığı için bu konu dinin, felsefenin, hukukun ve ahlâkın da 

kapsamına girmektedir.171 Ayrıca Dünya Sağlık Örgütünün (WHO) ortaya koyduğu 

verilere göre dünya çapında her yıl iki yüz on milyona yakın kadının gebe olduğu, bu 

 
164 Harman, “Çocuk Düşürme”, 8/363. 
165 İsmail Bilgili, “İslam Hukukunda Cenin Hakkı Ve Onuruyla İlgili Hükümler”, İslam Hukuku 

Araştırmaları Dergisi 24 (2014), 232-233. 
166 Görgülü, Fıkıhta Cenin Hukuku, 77. 
167 İbn Manzûr, “ichâd”, 7/131-132. 
168 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 2/56. 
169 İsmail Parlatır vd., Türk Dil Kurumu Türkçe Sözlük (Ankara: Türk Tarih Kurumu Basım Evi, 1998), 

“Kürtaj”, 2/1441. 
170 Şahin Aksoy, “Kürtaj Sadece Tıbbi Bir Karar Olabilir mi?”, Türkiye Klinikleri Dergisi 4/1 (1996), 12. 
171 Görgülü, Fıkıhta Cenin Hukuku, 78. 



37 

hamileliklerin üçte birinin istek dışı olduğu, gerçekleşen hamileliklerin ise kırk altı 

milyonunun istenerek düşürüldüğü hesaplanırsa mevzunun, yerel bir durumdan çıkıp 

evrensel bir boyut kazandığı görülmektedir.172 

Bu konudaki tartışmaların İslâm hukuku açısından daha çok ruh üflenmeden 

önceki safhayla alakalı olduğu görülmektedir. Bu konuda mezhepler farklı görüşler 

ortaya koyar. 

Hanefî mezhebinde bu konuda farklı görüşler bulunmaktadır. Birinci görüşe 

göre cenin, “alaka” ve “mudğa” aşamalarında olup organları ortaya çıkmadan veya ruh 

üflenmeden yüz yirmi gün önce düşürülebilir. İkinci görüşe göre ruh üflenmeden yüz 

yirmi gün önce ceninin düşürülmesi mekruhtur. Üçüncü görüşe göre ise yüz yirmi günden 

önce kürtaj, haklı bir sebebe dayanıyorsa yapılabilir. Mesela İbn Vehbân (ö. 768/1367), 

emzirmekte olduğu bir çocuğu bulunan hamile bir kadının, hamileliği sebebiyle 

emzirmeyi sonlandırması ve kocasının sütanne tutma imkanının bulunmaması 

durumunda, mevcut çocuğun hayatının tehlikeye girmesi endişesiyle kürtaja cevaz 

verilebileceğini ileri sürmektedir.173 “Alaka” ve “mudğa” aşamalarında olup organları 

belirmeden, ruh üflenmeden yüz yirmi gün önce bir sebebe dayanması halinde mesela 

emzirdiği bir çocuğu olduğu halde gebe kalan bir kadının bu nedenden ötürü emzirmeyi 

bırakması ve kocasının sütanne tutma imkânına sahip olamaması durumunda var olan 

çocuğunun, ölümünden endişe duyulması halinde ceninin düşürülebileceği ifade 

edilmiştir.174 

Mâlikîlerin zayıf görüşüne göre kırk günden önce ceninin düşürülmesi mekruh 

olarak kabul edilse de Mâlikîlerin genel görüşüne göre nutfenin, rahme yerleşmesinden 

itibaren ceninin düşürülmesi haramdır. Bu nedenle kırk günden önce bile olsa ceninin 

düşürülmesi haram olarak kabul edilir. Yani yumurta ve spermin döllenip rahme 

yerleşmesinden itibaren cenine müdahale edilmesi caiz değildir. 175 

Şâfiî mezhebinde ruh üflenmeden önce ceninin düşürülmesinin mübah olduğunu 

söyleyenlerin yanı sıra bu süre içerisinde ceninin düşürülmemesi gerektiğini, hatta 

ceninin zamanla gelişmesiyle yüz yirminci güne yaklaşıldığı sırada düşürülmesinin 

 
172 Mehmet Dirik, “İslam Hukuku Açısından Kürtaj”, Türkiye Din Araştırmaları Dergisi 5 (2018), 76. 
173 Muhammed Emîn İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr (İstanbul: Kahraman Yayınları, 1984), 3/176. 
174 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 6/429. 
175 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 2/266-267. 



38 

haram olduğunu belirten görüşler de mevcuttur. Ruh üflendikten sonra ceninin 

düşürülmesinin haram olduğu üzerinde ittifak vardır. Şâfiîlerde ruhun üflenme zamanı 

genel olarak kırk veya kırk iki gün olarak belirlenmiştir.176 

Hanbelî mezhebinde ruh üflenmeden önce ceninin düşürülmesini caiz kabul 

edenlerle beraber Ebü’l-Ferec İbnü’l-Cevzî’nin (ö. 597/1201) görüşüne göre ruh 

üflenmeden önce de ceninin düşürülmesi haramdır.177 

Çağdaş İslâm hukukçularının bir kısmı kırk güne kadar ruh üflenmeyen ve 

organları belirginleşmeyen ceninin kürtaj edilmesinin haram olmadığı 

düşüncesindeyken178 büyük bir çoğunluğu ise yumurta ve spermin döllenmesinden 

itibaren ceninin kürtaj edilmesinin haram olduğu düşüncesindedirler.179 Fakat günümüzde 

İslâm hukukçuları arasında, hamilelik nedeniyle annenin hayati tehlikesinin olduğu 

durumda, annenin kaybedilmesinin ceninin kaybedilmesinden daha büyük zararlar 

doğuracağı düşüncesiyle zaruretten dolayı böyle bir durumda ceninin yaşam hakkına son 

verilebileceği hususunda ittifak vardır.180 

Fakîhler tarafından ceninin organlarının henüz teşekkül etmediği, kırk ya da yüz 

yirmi gün geçmeden ruhun üflenmediği ve bu süreler içinde ceninin kürtaj edilebileceği 

yönünde öne sürülen görüşlerin, insan gelişiminin döllenme ile başladığını ortaya koyan 

günümüz tıbbi veriler ışığında değerlendirildiğinde isabetli olmadığı düşüncesindeyiz. 

Ayrıca cenine ruh üflenmesiyle ilgili olan hadislerin kürtaj konusundan ziyade insanın 

yaratılışıyla ilgili olduğu, ruh hakkında da daha önce örnek verdiğimiz İsrâ sûresi 85. 

âyette belirtildiği üzere insana pek az bilgi verildiği, bu bilginin ancak Rabbimiz 

tarafından bilineceği bilgilerinden hareketle anne hayatı tehlikede olmadığı sürece 

döllenmeden itibaren ceninin hayatına müdahale edilmemesi gerektiği görüşünün daha 

isabetli olduğu kanaatindeyiz.  

 
176 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 4/130; Şemsüddîn Muhammed b. Ebi’l-Abbas b. Hamza . Şihâbüddîn eş-Şehir 

bi’ş-Şâfiî’s Sağir Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc (Mektebetü’l-İslâmiyye, ts.), 8/146; 

Şihabüddîn Ahmed b. Muhammed b. Muhammed b. Ali el-Heytemİ İbn Hacer, Tuhfetü’l-muhtâc bi-

şerhi’l-Minhâc (Beyrut: Dârüs’s-Sadr, ts.), 8/241. 
177 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 1/220. 
178 Görgülü, Fıkıhta Cenin Hukuku, 83. 
179 Tüfekçi, “İslam Hukukuna Göre Gebeliğin Sonlandırılması”, 141. 
180 Müfsir b. Ali b. Muhammed Kahtânî, “İslâm Hukukuna Göre Anne Rahminde Sakat Olan Çocukların 

Kürtaj Yoluyla Düşürülmesinin Hükmü”, çev. Abdullah Kahraman, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 12/1 (2008), 457; Dirik, “İslam Hukuku Açısından Kürtaj”, 80; Görgülü, Fıkıhta Cenin 

Hukuku, 84. 



39 

Niteliğine göre ceninin yaşam hakkı çeşitli şekillerde ele alınır. 

1.2.1.1.1. Özürlü Ceninin Yaşam Hakkı 

Ceninin hayat hakkına müdahale konusunda yapılan en büyük tartışmalardan 

biri de özürlü olarak doğacak ceninin hayat hakkının sonlandırılıp sonlandırılamayacağı 

konusudur. Bu konu, klasik fıkıh literatüründe yer almamış, çağdaş İslâm hukukçularının 

üzerinde tartıştığı bir konudur.  

Dünya İslâm Birliği’ne bağlı fıkıh akademisi, alanında yetkin hekimlerin 

tespitiyle annenin hayatını tehdit eden bir durumun mevcut olması hâlinde, gebeliğin yüz 

yirminci gününden sonra dahi yaşamına son verilebileceğine hükmetmiştir. Ayrıca yine 

uzman hekimler tarafından gebeliğin yüz yirmi günü tamamlanmadan önce yapılan 

değerlendirmelerde, tedavisi mümkün olmayan ciddi bir özrü bulunan, dünyaya gelmesi 

halinde gerek kendi hayatı gerek ailesinin hayatı açısından meşakkat ve ıstıraba sebep 

olacağı tespit edilen cenin hakkında, anne-babasının talebi doğrultusunda ceninin 

hayatının sonlandırılmasının caiz olduğuna hükmetmiştir.181 

Aralarında Yusuf el-Karadâvî (ö.1443/2022), Muhammed el-Bâr ve Habib b. el-

Hûca’nın da bulunduğu çağdaş İslâm hukukçularının bir kısmına göre normal şartlarda 

kürtajın caiz olduğu durumlarda özürlü ceninin kürtaj edilmesi de caizdir. Bu görüşü 

benimseyenlere göre tıbbi verilerle özürlü olduğu kesin olarak anlaşılan ve hiçbir şekilde 

tedavi edilmesi mümkün olmayan cenin kürtaj edilebilir.182 Bu görüşler, klasik dönem 

İslam hukukçularının bir kısmının, hamileliğin yüz yirmi günden önceki dönemlerinde 

ceninin alınabileceğini ileri süren yaklaşımlarına dayanmaktadır. Bu bağlamda, annenin 

hayatının tehlikeye girmesi gibi zorunluluk halleri ile emziren bir kadının yeniden gebe 

kalması durumunda, sütten kesilecek çocuğun ciddi zarar görmesi gibi zaruret halleri, 

ceninin alınmasına cevaz verilmesinde gerekçe olarak gösterilmiştir. el-Karadâvî, el-Bâr 

ve el-Hûca gibi çağdaş hukukçular, bu düşünceye sahip olan klasik fukahânın 

görüşlerinden hareketle kırk-kırk beş ya da yüz yirmi günden önceki dönemlerde zarurete 

binaen kesin bir şekilde tedavisi mümkün olmayan özürlü ceninin aldırılmasını caiz 

 
181 Görgülü, Fıkıhta Cenin Hukuku, 87. 
182 Yusuf Karadâvî, Min hedyi’l-İslâm Fetâvâ Muâsıra, (Beyrut: el-Mektebetü’l-İslâmî, 2003), 2/603; 

Muhammed b. Yahya Nüceymî, el-İchâd ahkâmuhû ve hudûduhû fi’ş-şeriâti’l-İslâmiyye ve’l-kânûni’l-

vad’î (Riyad, 2011), 107; Muhammed el-Habîb el-Hûca, “İsmetü demi’l-cenîni’l-müşevveh”, Mecelletü 

Mecma‘ı’l-Fıkhi’l-İslâmî 4 (2005), 286. 



40 

görmüşlerdir. Buna karar veren doktor heyetinin en az üç kişiden oluşması gerektiği, bu 

konuda ebeveynlerin rızasının da olması gerektiği vurgulanmıştır. Ayrıca onlara göre ruh 

üflenmeden önceki nutfe ve alaka evrelerinde cenin insan olarak teşekkül etmemiştir. Bu 

nedenle bu dönemdeki cenin, insanı öldürmeyi yasaklayan naslardaki insan kapsamına 

dahil değildir.183 

Aralarında Abdullah Bessâm ve Hayrettin Karaman’ın da bulunduğu çağdaş 

İslâm hukukçularının bir kısmı ise Kur’ân’da haksız yere cana kıymayı yasaklayan 

âyetini,184 Hz. Peygamber’in (s.a.v) ceninin düşürülmesine sebep olan kimseyi gurre185 

ödemekle sorumlu tutmasını,186 tıbbi ve bilimsel gelişmeler sayesinde özürlü olan 

çocuğun tedavi edilebilme imkânının olmasını ve canın dokunulmazlığı ilkesini187 delil 

gösterdikleri gibi  sonradan bir hastalık veya sakatlık geçirmiş ya da doğuştan engelli olan 

bir çocuğun öldürülmesinin caiz olmadığı hükmüne de dayanarak, anne hayatının 

tehlikede olması dışında özürlü ceninin yaşam hakkına müdahaleyi kabul 

etmemişlerdir.188 Çağdaş hukukçulardan olan Vehbe ez-Zuhaylî (ö. 1436/2015) de 

Muhammed Gazzâlî (ö. 505/111) gibi yumurta ve spermin döllenmesinden itibaren çocuk 

düşürmeyi, insanlığa karşı işlenmiş bir cinayet saymıştır.189 

Klâsik fıkıh literatüründe özürlü ceninin yaşam hakkına müdahale etmenin 

hükmü hakkında aktarılan bir bilgi yoktur. Tıp alanında meydana gelen gelişmelere bağlı 

olarak ortaya çıkan bir problem olması hasebiyle bu konu, çağdaş fukahâ tarafından 

gündeme getirilmiş ve tartışılmıştır. 

 
183 Ali İhsan Pala, “Özürlü Olduğu Tespit edilen Ceninin Alınması”, İlahiyat Fakülteleri IV. İslam Hukuku 

Anabilim Dalı Eğitim-Öğretim Meseleleri Koordinasyon Toplantısı ve “Özürlü Olduğu Tespit Edilen 

Ceninin Alınması” Sempozyomu, ed. Hüseyin Esen vd. (İzmir: Tibyan Yayıncılık, 2008), 87. 
184 el-Mâide 5/32. 
185 Gurre: İslâm Hukukundaki yaygın kanaate göre ceninin düşürülmesi sonucu ödenilmesi gereken 

tazminattır. bk. Muhsin Koçak, “Gurre”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 16 Nisan 

2024). Gurrenin mikarı beş deve veya elli dinardır. Hanefîlere göre bu miktar beş yüz dirheme, cumhura 

göre ise altı yüz dirheme tekabül eder. bk. Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 6/362. 
186 Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre (Yezîd) et-Tirmizî, Sünenü’t-Tirmizî, thk. Beşşar ’Awad Mar’uf 

(Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1998), “Diyat”, 15 (No.1410); Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî 

en-Nesâî, el-Müctebâ mine’s-Sünen, thk. Ebû Gudde Abdülfettâh (Halep: Mektebü’l-Matbûâti’l-

İslâmiyye, ts.), “Kasâme”, 39 (No.4814). 
187 Kahtânî, “İslâm Hukukuna Göre Anne Rahminde Sakat Olan Çocukların Kürtaj Yoluyla Düşürülmesinin 

Hükmü”, 473. 
188 Ömer b. Muhammed b. İbrahim Ğânim, Ahkâmü’l-cenîn (Cidde: Dârü’l-Endülüsi’l-Hadrâ, 2001), 185; 

Kahtânî, “İslâm Hukukuna Göre Anne Rahminde Sakat Olan Çocukların Kürtaj Yoluyla Düşürülmesinin 

Hükmü”, 473-475; “Sonuç” (Erişim 16 Temmuz 2025); Görgülü, Fıkıhta Cenin Hukuku, 88. 
189 Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî, İhyâʾü ʿulûmi’d-dîn 

(Beyrut: Dâru’l-Ma‘ârif, ts.), 2/51; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 3/557. 



41 

Meseleyi klasik dönem fakihlerinin bazılarının, ileri sürdükleri mazeretlere 

kıyas ederek sonuç çıkarmak sağlıklı görünmemektedir. Zira klasik dönem fakihlerinin 

bu yaklaşımı, doğrudan bir nassa değil, kendi dönemlerindeki tıbbi bilgi ve anlayışa 

dayanmaktadır.190 Canın dokunulmazlığı ilkesi, Kur’ân-ı Kerîm’de haksız yere cana 

kıymanın yasaklanması, Peygamber Efendimizin (s.a.v) ceninin düşürülmesine sebep 

olan kimseyi gurre ödemekle yükümlü tutması gibi deliller özürlü olsun ya da olmasın 

ceninin yaşam hakkına müdahaleyi engellemektedir. Ayrıca günümüzdeki tıbbi veriler, 

insan gelişiminin döllenme ile başladığını ortaya koymaktadır. Tıptaki ve bilimsel 

alandaki gelişmeler de doğuştan engelli çocukların tedavi edilebilmesine olanak 

tanımaktadır. Özürlü bir çocuğa sahip olmanın anne baba açısından zorlu bir durum 

olduğu bilinmektedir. Sapasağlam doğduktan sonra özürlü olan bir çocuğun hayat 

hakkına son verilemediği gibi annenin hayati tehlikesi durumu hariç, Allah tarafından 

anne babaya emanet olarak verilen özürlü çocuğun da yaşam hakkına müdahale 

edilmemesi gerektiğini söylemek mümkündür.  

1.2.1.1.2. Gayrimeşru yoldan Doğan Ceninin Yaşam Hakkı 

Günümüzde tartışılan konulardan biri de gayri meşru yolla doğan çocuğun kürtaj 

edilip edilemeyeceği konusudur. Klasik fıkıh literatüründe zina sonucu meydan gelen 

gebeliğe son vermenin hükmü hakkında detaylı bir bilgi bulunmamaktadır.  

Bu konuda Şâfiî fakîhi Şehâbeddin er-Remlî (ö. 957/1550), zinadan oluşan 

çocuğun ruh üflenmeden önce düşürülmesinin caiz olabileceğini ifade eder.191 

İslâm hukukçuları arasında, meşru bir evlilik ile meydana gelen ceninin ile gayri 

meşru bir ilişki sonucu meydana gelen ceninin kürtaj edilmesi arasında fark 

bulunmadığını ifade eden Bûtî (ö. 1434/2013), bu konuya dair fıkıh kitaplarında açık bir 

bilginin bulunmadığını, sadece Şâfiî fakihi Remlî’nin, tafsilata girmeden konuya 

değindiğini belirtir.192 Günümüz İslâm hukukçuları zina nedeniyle de oluşan gebeliğe son 

vermenin caiz olmadığı kanısına varmışlardır.193 Bu görüşte olanlar gerekçelerini, hiçbir 

 
190 Pala, “Özürlü Olduğu Tespit edilen Ceninin Alınması”, 90. 
191 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 8/416. 
192 Muhammed Saîd Ramazân el-Bûtî, Tahdîdü’n-nesl vikāyeten ve ʿilâcen (Dımeşk: Mektebetü’l-Fârâbî, 

1409/1988), 127. 
193 Karadâvî, Min hedyi’l-İslâm Fetâvâ Muâsıra, 2/676; Nüceymî, el-İchâd ahkâmuhû ve hudûduhû fi’ş-

şeriâti’l-İslâmiyye ve’l-kânûni’l-vad’î, 11. 



42 

günahkârın başka bir günahkârın yükünü yüklenemeyeceğine dair âyetlere,194 Hz. 

Peygamber’e (s.a.v) gelerek zina yaptığını ve cezalandırılmak istediğini ifade eden 

kadının hamile olduğunun anlaşılması üzerine recm edilme cezasının, çocuğunu 

doğurması ve doğurduktan sonra emzirme süresinin sonuna kadar ertelenmesi195 hadisine 

dayanmaktadırlar.196 

Günümüz İslâm hukukçularından Hayrettin Karaman da hamileliğin hangi 

evresinde olursa olsun, anne rahmindeki ceninin yaşam hakkına son vermenin cezai 

sorumluluğu bulunduğunu ifade etmektedir. Hz. Peygamber’in (s.a.v), zina sonucu doğan 

bir çocuğun, annenin nikâhlı olması halinde kocasına nispet edileceğini, bu durumdaki 

çocuğun nesebinin zina yapan erkeğe nispet edilemeyeceğini, annenin nikâhlı olmaması 

durumunda ise çocuğun nesebinin annenin nesebine bağlanacağını ifade ettiğini 

söylemektedir. Böylece Karaman, Peygamber Efendimizin (s.a.v) böyle bir çocuğun 

öldürülebileceğine dair herhangi bir ifadesinin bulunmadığını, aksine çocuk için bir aile 

bağının oluşturulduğunu delil göstermektedir. Dolayısıyla Karaman, ister isteğe bağlı 

isterse istenmeden gerçekleşmiş gayrimeşru bir ilişki sonucunda oluşmuş ceninin, utanç 

göstergesi olarak görülmesi gerekçesiyle yaşam hakkına son verilmesini töre 

cinayetlerinden farksız olarak görmekte ve böyle bir uygulamaya cevaz 

vermemektedir.197 

Günümüz İslâm hukukçularının bir kısmı da kadının rızasının dışında gayri 

meşru bir ilişkiyle gerçekleşen gebeliği, kadınların karşılaşacakları mağduriyet açısından 

ele almış, yüz yirmi günden önce böyle bir gebeliğe son verilebileceği görüşünü ortaya 

koymuşlardır.198 Mesela Karadâvî, zinadan oluşan hamileliğin sonlandırılmasını caiz 

görmez. Ancak Bosna-Hersek örneğini ileri sürerek tecavüz sonucu oluşan gebeliğin hem 

kadının kendisi hem de ailesi açısından ciddi mağduriyetler oluşturduğunu, bu durumun 

hem kadının kendisi hem de ailesi açısından meşru bir mazeret olduğunu belirtir. Bu 

nedenle tecavüz sonucu oluşan gebeliğin, ruhsattan faydalanılarak kırk ya da yüz yirmi 

 
194el-İsrâ, 17/15; Fâtır, 35/18. 
195 Tirmizî, “Hudud”, 9 (No.1435); Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezid Mâce el-Kazvînî İbn Mâce, es-

Sünen, thk. Şuayb Arnaût vd. (Dârü’r-Risâletü’l-Alemiyye, ts.), “Diyat”, 36 (No.2694). 
196 Tüfekçi, “İslam Hukukuna Göre Gebeliğin Sonlandırılması”, 145. 
197 Hayrettin Karaman, “Kürtaj Hakkı”, Yeni Şafak (04 Ocak 2008). 
198 Görgülü, Fıkıhta Cenin Hukuku, 93. 



43 

günden önce düşürülebileceğini ifade eder. Ruhsata en yakın olan dönemin de kırk gün 

olduğunu belirtir.199 

Din İşleri Yüksek Kurulu, İslâm dininin beş temel esas ve gayesinden biri olan 

canın korunması, eşref-i mahlukat olan insanın saygın ve dokunulmaz olduğu, Allah 

tarafından insana verilen hayat hakkının sperm ile yumurtanın döllenmesinden itibaren 

başladığı ilkesinden hareketle annenin hayati tehlikesinin olabileceği durumlar dışında 

anne baba dahil hiç kimsenin, ceninin yaşama hakkına son veremeyeceği yani kürtajın 

caiz olmadığı hükmüne varmıştır.200 Ayrıca  kurul, Bosna Hersek’teki savaş döneminde 

Sırplar tarafından tecavüze maruz kalıp hamile kalan kadın ve kızların  durumunu 

görüşmüş, konuyu aynı zaman da sosyolojik, ekonomik ve psikolojik açıdan ele almış, 

olayı, İslâm’ın yüceliği ve saygınlığı ile İslâm toplumunun bölgede var olması veya yok 

olması açsından bakılmasının ehemmiyeti üzerinde durmuş, bu mağduriyeti yaşayan 

kadınların sağlıklarını ve yaşamlarını tehlikeye atmamak şartıyla kendi iradeleri dahilinde 

ilaç veya tıbbi müdahale yoluyla rahimlerini tahliye edebilecekleri cevazını vermiştir.201 

1.2.1.1.3. Ceninin Yaşam Hakkına Son Verilmesinin Sonuçları 

Anne rahmindeki çocuğun hayatına son verme işlemi, çok eski dönemlerden 

itibaren bir insanlık suçu olarak kabul edilip ceninin canlı olup olmaması göz önünde 

bulundurularak çocuk düşürme suçu, para, hapis, sürgün ve ölüm gibi farklı cezalarla 

sonuçlandırılmıştır.202 İslâm hukukunda da ceninin hayatına son verme sonucunda cezaî 

müeyyide getirilmiştir. 

Hanefîlere göre ceninin ölmesine sebep olan bir fiilden sonra ceninin ölü olarak 

doğması sonucu bir gurre gerekir. Onlara göre ceninin sağ olarak doğup ölmesi 

durumunda tam diyetle beraber kefaret de verilir.203 Gurreyi ceninin düşmesine sebep 

olan kişinin âkilesi ödemekle yükümlüdür.204 Ceninin ölü doğmasıyla annesinin de 

ölmesi halinde annenin diyeti ile birlikte cenin için de bir gurre ödenir. Ceninin sağ 

 
199 Karadâvî, Min hedyi’l-İslâm Fetâvâ Muâsıra, 2/677. 
200 “Kürtaj yaptırmak caiz midir? : Din İşleri Yüksek Kurulu : Dini Bilgilendirme Platformu” (Erişim 16 

Haziran 2021). 
201 “Diyanet Dergi | Diyanet - Aylık Dergi - Aile - Çocuk - İlmi Dergi - Bülten” (Erişim 16 Haziran 2021). 
202 Görgülü, Fıkıhta Cenin Hukuku, 96. 
203 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 6/587-588; Abdurrahmân b. Muhammed b. İvaz el Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh 

ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa (Beyrut: İhyâtü’l-turâsü’l-Arabi, ts.), 5/372. 
204 Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 5/372. 



44 

doğmasıyla annenin ölmesi halinde iki diyet ödenmesi gerekir. Ceninin sağ doğup 

anneyle beraber ölmesi durumunda yine iki diyet ödenir.205 Çocuk düşürmek kastıyla 

hamile kadına vurma sonucunda ölü olarak doğan cenin veya sağ olarak doğduktan sonra 

ölen cenin için tam diyet ve kefaret gerekir.206 

Mâlikîlere göre ceninin ölmesine sebep olan fiilden sonra ölü doğan cenin için 

bir gurre gerekir. Kefaret gerekmez.207 Gurreyi ceninin ölmesine sebep olan kişi, ceninin 

varislerine ödemekle yükümlüdür.208 Darb veya korkutma sonucu ceninin ölü doğması 

diyet gerektirir.209 Çocuğun düşmesi kastıyla bilerek hamile kadına vurma sonucunda sağ 

olarak doğduktan sonra ölen cenin için ise kısas gerekir. Çünkü bu bir cinayet sebebidir. 

Çocuğun düşmesi kastıyla kadının sırtına ya da karnına vurma eylemi gerçekleşmişse 

kasâme şartıyla kısas gerekir. Şayet çocuğu düşürme kastıyla kadının eline ya da ayağına 

vurma eylemi gerçekleşmişse diyet gerekir. Çünkü doğduktan sonra ağlayan cenin, canlı 

olarak kabul edilir ve bundan dolayı gurre gerekmez.210 

Şâfiîlere göre ceninin ölmesine sebep olan bir fiilden sonra ceninin ölü doğması 

halinde bir gurre gerekir. Sağ olarak doğup acı hissederek ölmesi durumunda tam bir diyet 

ödenir. İki ceninin ölmesi durumunda iki gurre ödenir. Ayrıca Şâfiîler, ölü olarak doğan 

ceninin et parçası olması halinde ebelerin, ceninin insan şekli taşıyıp taşımadığına dair 

görüşlerine itimad edilmesi gerektiğini, bu doğrultuda insan şekli görünümüne sahip ölü 

cenin için gurre verilmesi gerektiğini ifade etmişlerdir.211 Çocuk düşürmek kastıyla 

hamile kadına vurma sonucunda ölü olarak doğan cenin veya sağ olarak doğduktan sonra 

ölen cenin için tam diyet ve kefaret gerekir.212 Çocuğun düşmesine sebep olan kişinin 

âkilesi gurreyi ödemekle yükümlüdür. Gurre de ceninin varislerine verilir.213 

Hanbelîlere göre ceninin ölmesine sebep olan bir fiilden sonra ceninin ölü 

doğması halinde bir gurre gerekir. Gurre ceninin mirasçılarına verilir. Darb sonucu ölü 

 
205 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 6/588-589. 
206 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 6/365-366. 
207 Ebi’l-Velid Muhammed b. Ahmed b. Muhammed b. Ahmed b. Reşid Kurtubü’l-Endülüsî İbn Rüşd, 

Bidâyetü’l-müctehid, nşr. “Kahraman Yayınları” (İstanbul: Kahraman Yayınları, 1985), 2/347-348. 
208 İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 2/347-348; Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs Abdirrahmân el-

Mısrî el-Karâfî, ez-Zahîre, thk. Muhammed Hacci vd. (Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1994), 12/402. 
209 Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 5/376. 
210 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/269; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 6/365. 
211 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 509-510. 
212 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 6/365-366. 
213 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 510. 



45 

olarak doğan fakat insan şekli görünümüne sahip olamayan cenin için gurre yoktur. 

Hanbelîler de ebelerin, ceninin insan şekli taşıyıp taşımadığına dair görüşlerine itimat 

edilmesi gerektiğini, bu doğrultuda insan şekli görünümüne sahip ölü cenin için gurre 

verilmesi gerektiğini ifade etmişlerdir.214 Çocuk düşürmek kastıyla hamile kadına vurma 

sonucunda ölü olarak doğan cenin veya sağ olarak doğduktan sonra ölen cenin için tam 

diyet ve kefaret gerekir.215 Hata ile annenin karnına vurma gibi bir eylemde annenin 

ölmesi ve ceninin düşmesi sonucunda annenin diyetini ceninin düşmesine sebep olan kişi, 

ceninin diyetini de âkile öder. Kasten annenin karnına vurma gibi bir eylemde annenin 

ölümü ve ceninin düşmesi veya sadece ceninin düşmesi sonucunda diyeti ceninin 

düşmesine sebep olan kişi öder.216 

1.2.1.1.4.Tüpteki Embriyonun Hakları 

Ceninin yaşam hakkıyla ilgili üzerinde durulması gereken konulardan biri de 

tüpteki embriyonun hakları, embriyonun dondurulması ve imha edilmesi konusudur. Bu 

konu, klasik fıkıh literatüründe yer almamış, çağdaş İslâm hukukçularının üzerinde 

tartıştığı bir konudur. 

Hayatın başlangıcını döllenme safhası olarak kabul edenler, görüşlerini Hz. 

Peygamber’in (s.a.v), Gâmidiyeli hamile kadının cezasının, hamilelik süresine dair 

herhangi bir koşul aramaksızın doğum sonrasına ertelemiş olduğu hadisine217 

dayandırırlar. Bununla birlikte döllenmiş zigotun bölünerek çok hücreli bir yapıya 

dönüşmesinin ve gelişme sürecinin başlamasının, canlılığa ait bir özellik olduğu fikrini 

de öne sürerler.218 Hayrettin Karaman, ister suni ister tabi olsun embriyonun 

dokunulmazlığını, rahme tutunma anından itibaren olduğunu vurgular.219 M. Saim 

Yeprem de müstakil bir insanın, birey olarak gerçek ve mantıki başlangıcının birbirinden 

bağımsız iki ayrı varlık halindeki yumurta ve spermin döllenerek, tam bir insanı 

 
214 Ebî Muhammed Abdullah b. Ahmed b. Muhammed İbn Kudâme, el-Muğnî, thk. Abdullah b. 

Abdulmuhsin et-Türkî - Abdulfettah Muhammed el-Halevî (Riyad: Dârü’l-Âlemü’l-Kütüb, 1986/1406), 

12/60-63. 
215 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 6/365-366. 
216 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 12/68. 
217 Tirmizî, “Hudûd”, 9 (No. 1435); Ebû Dâvûd, “Hudûd”, No. (4440-442). 
218 Sa‘d b. Abdilazîz Şüveyrih, Ahkâmu’t-telkîh gayrı’t-tabîi (Riyad, 2009), 2/581-583. 
219 Hayrettin Karaman, “Güncel Dini Meseleler İstişare Toplantısı II” (Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

2009), 254. 



46 

oluşturma sürecine girdiği ve döllenme anının da zigot olarak kabul edilmesi gerektiğini 

ifade eder.220 

Ülfet Görgülü de kişiliğin döllenme anına kadar geçmişe etkili olmasının ve 

tüpte bulunan embriyonun eksik vücûb ehliyetine sahip olarak kabul edilmesinin tüpteki 

embriyonun lehine olacağını ifade eder. Bununla birlikte embriyonun rahme tutunması 

ve sağ olarak doğması halinde vasiyet, vakıf ve hibe gibi maddi haklardan 

yararlanacağını, embriyonun rahme tutunamaması durumunda ise herhangi bir haktan 

yararlanamayacağını belirtir.221  

Din İşleri Yüksek kurulu, canın dokunulmazlığı ilkesinden hareketle insan 

varlığının döllenmeyle başladığını, embriyonun ilk aşamasından itibaren ona saygı 

duyulması ve hayat hakkının korunması gerektiğini ifade ettikten sonra tüp bebek için 

yumurtaların fazla aşılanması durumunda bu yumurtaların imha edilmesinin, embriyonun 

hayatına son verilmesi anlamına geldiğini, bunun da dini yönden sakıncalı olduğu, bu 

nedenle rahme yerleştirilecek kadar yumurta döllenmesi gerektiğini, oluşturulan fazla 

embriyoların dondurulmasını, dondurulan bu embriyoların sonrasında aynı çift arasında 

fiilen devam eden evliliklerde annenin rahmine yerleştirilmesi gerektiğini, böyle bir 

işlemin mümkün olmaması halinde başkaları tarafından kullanılmasını engellemek 

gayesiyle en son çare olarak embriyoların dondurulması işleminin zaruretten dolayı 

sonlandırılabileceği kararını vermiştir.222 

1.2.1.2. Mali Haklar 

Cenine ait mali haklar miras, vasiyet, vakıf, hibe ve ikrar gibi konular 

kapsamında değerlendirilecektir. 

1.2.1.2.1. Miras Hakkı 

“İrs” kökünden türeyen “miras” kelimesi sözlükte “öncekinden sonrakine 

tevarüs edilen şey ve herhangi bir şeyden kalan”223 manalarına gelir. Istılahta ise ilmü’l-

ferâiz olarak adlandırılan miras hukuku, kimin mirasçı olup olmadığını ve her bir 

 
220 M. Saim Yeprem, “İslâm’ın Kök Hücreye Bakışı”, Diyanet Aylık Dergi 191 (2006), 29. 
221 Görgülü, Fıkıhta Cenin Hukuku, 115. 
222 “Tüp bebek yönteminde rahme yerleştirilmeyen fazla embriyoların yok edilmesi caiz midir? : Din İşleri 

Yüksek Kurulu Başkanlığı : Dini Bilgilendirme Platformu” (Erişim 18 Haziran 2021). 
223 Fîrûzâbâdî, “miras”, 164. 



47 

mirasçının sayısını belirlemeye imkân tanıyan, terekeyi konu edinen ve her hak sahibine 

hakkının tahsis edildiği ilim dalı olarak tanımlanır.224 

Mâlikîler dışında Cumhura göre ceninin mirasçılığı iki şartla gerçekleşir. 

Bunlardan birincisi, müverrisin (miras bırakanın, murisin) ölümü esnasında ceninin anne 

karnında hayatta olduğunun bilinmesi, ikincisi de ceninin sağ olarak doğmasıdır. 

Hanefîlere göre ceninin mirasçı olabilmesi için müverrisin öldüğü esnada 

ceninin anne karnında olduğunun bilinmesi ve ceninin sağ olarak doğması gerekir. Anne 

nikâhlı ise müverrisin ölümünden sonra ceninin en az altı ay içinde, iddet süresi içerisinde 

ise iki yıl dolmadan doğması halinde cenin mirasçı olur. Bu süreden sonra doğan cenine 

miras yoktur. Çocuğun anne karnından çıktıktan sonra organlarından birinin hareket 

etmesi çocuğun canlı olduğunun delilidir. Müverrisin öldüğü esnada cenin, anne 

rahminde nutfe bile olsa mirasçı olur.225 Ceninin az bir kısmının değil de büyük bir 

kısmının doğması onun sağ olduğunun delilidir.226 Ceninin miras payı kız veya erkek 

olma durumuna göre çocuğun kârı göz önünde bulundurularak bekletilir.227 İmam Ebû 

Hanîfe’ye göre dört erkek çocuk payı, İmam Ebû Yusuf’a ve İmam Muhammed’e göre 

iki erkek çocuk payı, İmam Ebû Yusuf’un diğer bir görüşüne göre de bir erkek çocuk payı 

ayrılır. Hanefî mezhebindeki esas görüş ise cenine bir erkek çocuk payının 

ayrılmasıdır.228 Hamile kadının maruz kaldığı bir fiil neticesinde ceninin ölü doğması 

halinde, cenin hem vâris hem de muris olur. İşlenen fiil, cinayet olarak değerlendirildiği 

için cenin, hukuken mirasçı olur. Hamileliğin en az ve en çok müddeti tamamlandığında 

da cenin hem vâris hem muris olur. Hanefîlere göre hamileliğin en az müddeti altı ay, en 

çok müddeti ise iki yıldır.229 

Mâlikîlere göre tereke doğuma kadar bekletilir.230 Çocuğun cinsiyetinin ne olup 

olmayacağı, ceninin birden fazla olup olmayacağı belli olmadığı gibi çocuğun sağ doğup 

 
224 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/456. 
225 Serahsî, el-Mebsût, 30/50-51. 
226 Serahsî, el-Mebsût, 30/51; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 8/410. 
227 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 6/800. 
228 Serahsî, el-Mebsût, 30/52. 
229 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 8/253,411. 
230 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/487; Karâfî, ez-Zahîre, 13/27. 



48 

doğmayacağı da belli olmadığı için miras paylaşımı doğuma kadar ertelenir.231 Mâlikîlere 

göre hamileliğin en az müddeti altı ay en uzun müddeti beş yıldır.232  

Şâfiîlere göre de ceninin mirasçı olabilmesi için miras bırakan kişinin ölümü 

esnasında ceninin anne karnında olduğunun bilinmesi ve ceninin sağ olarak doğması 

gerekir. Ceninin ölü olarak doğması halinde veya ceninin yarısı doğduktan sonra ölmesi 

halinde cenin mirasçı olamaz. Hamilelik alametinin bulunmasıyla birlikte ceninin anne 

karnında olması halinde ceninin payı doğuma kadar bekletilir. Bir kadında hamilelik 

alameti olmadığı halde kadın hamile olduğunu iddia ederse kadının hamile olduğu kabul 

edilir.233 Ceninin miras payı, dört erkek çocuk payı olarak ayrılır.234 Şâfiîlere göre bir 

kadının hamileliğinin en az müddeti altı ay en uzun müddeti ise dört yıldır.235 

Hanbelîlere göre ceninin mirasçı olabilmesi için miras bırakan kişinin ölümü 

esnasında ceninin anne karnında olduğunun bilinmesi ve ceninin sağ olarak doğması 

gerekir. Anne nikâhlı ise miras bırakanın ölümünden sonra ceninin en az altı ay içinde, 

anne nikâhlı değilse dört yıl dolmadan doğması halinde cenin mirasçı olur. Ölü doğan 

cenine miras yoktur. Tam doğduktan sonra çocuğun ağlaması ve emmesi onun canlı 

olduğunun delilidir. Hafif hareket etmesi ise onda bir hayatiyet belirtisi olduğunun delili 

değildir. Ceninin bir kısmı doğduktan sonra ceninden ses çıkar ve cenin ağlarsa geriye 

kalan kısım da doğduktan sonra ceninin öldüğü anlaşılırsa cenin mirasçı olamaz. Ceninin 

miras payı kız veya erkek olma durumuna göre çocuğun kârı göz önünde bulundurularak 

bekletilir. İki erkek çocuk payı veya iki kız çocuğu payı ayrılır. Geriye kalan kısım 

mirasçılar arasında paylaştırılır. Doğum gerçekleştikten sonra ceninin payı da verilir. 

Fazla pay ayrılmışsa artan kısım diğer mirasçılar arasında paylaştırılır.236 Hanbelîlere 

göre hamileliğin en az müddeti altı ay en uzun müddeti ise dört yıldır.237 

Mâlikî, Şâfiî ve Hanbelîlere göre ceninin mirasçı olabilmesi için tamamının sağ 

olarak doğması gerekir. Hamile kadına yönelik olarak, ceninin ölümüne sebebiyet 

 
231 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/487; Karâfî, ez-Zahîre, 13/27. 
232 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 8/411. 
233 İmam Ebî Zekeriyyâ Yahyâ b. Şerif ed-Dımeşkî en-Nevevî, Ravzatü’t-tâlibîn, thk. Adil Ahmed Abdi’l 

Mevcud - Ali Muhammed Muavved (Beyrut: Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, ts.), 5/37-39. 
234 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 4/51. 
235 Nevevî, Ravzatü’t-tâlibîn, 5/38; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 8/411. 
236 Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullâh b. Ahmed b. Muhammed b. Kudâme el-Cemmâîlî el-Makdisî 

İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed (Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1994/1414), 2/310-311. 
237 İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 2/311; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 8/411. 



49 

verecek bir fiil teşkil edilmesi sonucunda cenin ölürse böyle bir durumda cenin, mirasçı 

olamaz. Çünkü ceninin canlı olup olmadığı bilinmemektedir. İrsiyet için ehliyet sahibi 

değildir. Ceninin ölmesi durumunda gurre gerekir.238 

Kadın, kocasının ölüm tarihinden itibaren hamileliğin en uzun müddetinden 

sonra doğum yaparsa, boşama yahut fesih ile bâin talâkla boşanmışsa veya ric‘î talâk 

ile boşanıp iddet süresinin bitmesiyle bâin olursa, bu durumda doğurduğu çocuğun 

nesebi kocaya ilhak edilmez. Zira kadının hamileliğinin nikâhın sona ermesinden ve 

kocasından bâin talâkla boşanmış olmasından sonra gerçekleştiği sabit olur.239 

İslam hukukçuları, çocuğun anne rahminde kaldığı süre ile sütten kesilme 

süresinin toplam otuz ay olduğunu bildiren âyetle240 çocuğun emzirme süresinin iki 

sene olduğunu bildiren âyetleri241 delil göstererek hamilelik müddetinin en az altı ay 

olduğu fikrine sahip olmuşlardır. İslâm hukukçularının belirlemiş olduğu en uzun 

hamilelik müddeti sürelerinin ise Kurân ve sünnetten nassa dayalı beyanlar olmadığı, 

bunların kendi dönemlerindeki bazı araştırmalara ve örneklere dayanarak istikrâya 

dayalı tahminlerde bulunduğu bilinmektedir.242 Dolayısıyla hamileliğin en uzun 

müddetinin tıbbi bilgilerle değişebilen nitelikte içtihatlar olduğu da dikkate 

alınmalıdır. Günümüzde tıp ilminin gelişmesi hasebiyle anne karnındaki çocuğun 

cinsiyeti, çocuğun birden fazla olup olmaması ve çocuğun hayatiyet belirtisi taşıyıp 

taşımaması kuvvetle muhtemel derecesinde belirlendiğinden, hisse bekletilmesi 

konusunun yeniden gözden geçirilmesi, en azından tıp bilgileri doğrultusunda miras 

paylaşımının belli bir süreye kadar ertelenebilmesi gerektiği kanaatindeyiz.  

1.2.1.2.2. Vasiyet Hakkı 

Sözlükte “bağlamak”,243 ve “ölüm esnasındaki muamele”244 anlamlarına gelen 

“vasiyet”, ıstılahta “ölümden sonrası için bir hakkı veya bir malı teberru etmek”245 ve 

 
238 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 8/410, 253-254. 
239 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 8/412. 
240 el-Ahkâf 46/15. 
241 el-Bakara 2/233; Lokmân 31/14. 
242 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 8/411. 
243 İbn Manzûr, “vasiyye”, 15/393. 
244 Kâsım b. Abdullâh b. Emîr Alî el-Konevî, Enîs’ul-fukahâ fî ta‘rifât’il-elfâz’il-mütedâvile beyn’el-

fukahâ, thk. Yahyâ Hasan Murâd (Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1424/2004), 111. 
245 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 3/199; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 8/389. 



50 

“hayır amacıyla ölümden sonra bir malı bir kimseye temlik etmek” anlamına 

gelmektedir.246 

İslâm hukukçuları vasiyetin geçerli olabilmesi için vasiyet esnasında ceninin 

anne rahminde olduğunun bilinmesi ve ceninin sağ olarak doğması şartını 

koşmuşlardır.247 

Hanefîlere göre hamile kadının rahmindeki çocuğa vasiyet edilebilir.248 

Vasiyetin geçerli olabilmesi için kim vasiyette bulunmuşsa vasiyette bulunan kişinin 

ölümü esnasında ceninin anne karnında var olduğunun bilinmesi gerekir. Mevcut 

olmayan bir şey için vasiyet sahih değildir. Nitekim Hanefî alimlerden Tahâvî (ö. 

321/933) bu konuya işaret eder.249 Vasiyetin sahih olması için çocuğun en az altı ay içinde 

doğması gerekir.250 

Mâlikîler, vasiyeti yapanın ölümü anında ve vasiyet anında ceninin anne 

rahminde olduğunun bilinmesini kabul etmekle birlikte ileriki zamanda doğacak cenin 

için de vasiyeti kabul etmişlerdir. Vasiyet edilen malın gelirinin olması halinde vasiyet 

edilene, doğum gerçekleşinceye kadar vasiyet edenin varisleri sahip olur. Çünkü ceninin 

mala hak kazanabilmesi için ceninin sağ olarak doğması gerekir. Doğduğunda ses 

çıkarması ya da emmesi sağ olduğunun delilidir. Diğer bir görüşe göre de vasiyet, ceninin 

doğumuna kadar bekletilerek ceninin doğması halinde cenine geçerken, ceninin ölü 

doğması veya ceninin doğmasından ümit kesilmesi halinde varislere geçer.251 

Şâfiîlere göre de anne rahmindeki cenine vasiyet edilebilir.252 Vasiyetin geçerli 

olabilmesi için vasiyetin yapıldığı anda ceninin anne rahminde olduğunun bilinmesi, 

ceninin sağ ve en az altı ay içinde doğması gerekir.253 Vasiyet anından beri kocası sağ 

olan birinin en az altı ay içinde, kocası ölmüş ya da baîn talakla boşanmış kadının en fazla 

dört yıl içinde sağ olarak doğurmuş olduğu cenine vasiyet edilebilir. Hamileliğin en uzun 

 
246 Konevî, Enîs’ul-fukahâ fî ta‘rifât’il-elfâz’il-mütedâvile beyn’el-fukahâ, 111. 
247 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/335-336; Nevevî, Ravzatü’t-tâlibîn, 5/96; İbn Kudâme, 

el-Muğnî, 8/411; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/423. 
248 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 8/653; Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 4/319. 
249 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/335-336. 
250 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/336; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 8/653; Cezîrî, 

Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 4/319. 
251 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/423. 
252 İbn Hacer, Tuhfetü’l-muhtâc bi-şerhi’l-Minhâc, 7/8; Nevevî, Ravzatü’t-tâlibîn, 5/96; Cezîrî, Kitâbü’l-

Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 3/323. 
253 İbn Hacer, Tuhfetü’l-muhtâc bi-şerhi’l-Minhâc, 7/8; Nevevî, Ravzatü’t-tâlibîn, 5/96. 



51 

müddeti olan dört yıldan sonra doğan cenin vasiyet hakkını ele edemez. Hamile kadına 

yönelik olarak, ceninin ölümüne sebebiyet verecek nitelikte gerçekleştirilen bir fiil 

neticesinde yaşamını yitiren ve adına gurre ödenilen cenine vasiyet edilmez.254 Lehine 

vasiyet edilen ceninin birden fazla doğması halinde her ikisine de vasiyet geçerlidir. 

Birinin sağ birinin ölü doğduğu ikiz doğumlarında sağ olana vasiyet edilebilir.255 

Aynı şekilde Hanbelîlere göre anne rahminde bulunan cenine vasiyet edilebilir. 

Bunun için vasiyet anında ceninin var olduğunun bilinmesi ve en az altı ay içerisinde sağ 

doğması gerekir.256 

1.2.1.2.3. Vakıf Hakkı 

“Vakıf”, sözlükte “oturmanın zıddı”, “durmak”, “durdurmak”,257 “ayakta 

kalmak” ve “hapsetmek”258 manalarına gelir. Fukahâ vakfın ıstılahi manası konusunda 

ihtilaf etmiş bu nedenle birbirinden farklı vakıf tanımları ortaya çıkmıştır. 

İmam Ebû Hanîfe’ye göre vakıf, malın (ʻaynın) vâkıfın (vakfedenin) mülkü 

üzerine hapsedilmesi ve menfaatinin tasadduk edilmesidir. Ebû Yusuf ve İmam 

Muhammed’e göre ise vakıf, malın (ʻaynın) Allah’ın mülkü üzere hapsedilmesi ve 

menfaatinin vâkıf tarafından istediği kişiye sarf edilmesidir.259 Mâlikîlere göre vakıf, 

vakfedenin mülkiyetinde kalmak üzere bir şeyin menfaatinin var olduğu müddetçe 

verilmesidir.260 Şâfiîlere göre vakıf, kendisinden yararlanılması mümkün olan bir malın 

aynının baki    kalması, rekabesindeki  tasarrufların sona erdirilerek mübah olan bir şey 

üzerine hapsedilmesidir.261 Hanbelîlere göre vakıf, aslın hapsedilmesi ve semerenin tesbil 

edilmesidir.262  

İslâm hukukçuları cenin lehine vakıf yapılıp yapılmayacağı hususunda farklı 

görüşler ileri sürmüşlerdir.  

 
254 Nevevî, Ravzatü’t-tâlibîn, 5/95-96. 
255 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 4/94. 
256 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 8/411; Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 4/325. 
257 İbn Manzûr, “vkf”, 9/359-360. 
258 Fîrûzâbâdî, “vkf”, 860. 
259 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 4/337-338. 
260 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 44/108. 
261 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 3/157. 
262 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 6/3. 



52 

Hanefîlere göre cenin lehine vakıf yapılabilir. Henüz var olmayanın lehine vakıf 

sahihtir. Çocuğu olmayan biri sonradan doğacak çocukları için vakıf yapabilir. Çünkü 

henüz var olmayan, vakıf lehtarı olabilir. Vakfın geliri kişi doğana kadar fakirlere 

verilir.263 

Mâlikîlere göre de kişinin sonradan doğacak olan evlatlarına vakıfta bulunması 

sahihtir. Malikîler nezdinde henüz doğmamış kişiye yapılan vakıf, kişinin doğumuyla 

geçerli olur. Vakfın geliri durdurulur. Doğması beklenen çocuğun ölmesi veya 

doğmasından ümit kesilmesi neticesinde vakfedilen mülkün geliri vakfeden kişi yaşıyorsa 

vakfeden kişiye, vakfeden kişi yaşamıyorsa kişinin varislerine geçer.264 

Şâfiîlere göre vakfın, temellüke ehil kişilere yapılması gerekir. Bu nedenle 

vakfedilen mülkün derhal cenin tarafından temellükü mümkün olmayacağından, cenin 

lehine yapılan vakıf geçerli değildir.265 

Hanbelîlere göre ceninin müstakil olma durumunda cenin lehine vakıf yapılmaz. 

Yani cenin, müstakil olarak vakıf lehtarı olamaz. Fakat cenin birine tabi olursa cenin 

lehine vakıf yapılabilir. Mesela bir kimse, çocuklarına vakfettiğini söylerse ve 

vakfedilenlerin arasında cenin de bulunursa cenin lehine vakıf yapılmış olur ve vakıf 

geçerli olur.266 

1.2.1.2.4. Hibe Hakkı 

Sözlükte “karşılıksız vermek”267 anlamına gelen “hibe”, ıstılahta “Bir malı 

hayatta iken karşılıksız bir şekilde temlik etmek” anlamına gelmektedir.268 

Fakîhlerin çoğu cenin için hibeyi kabul etmemişlerdir. Hanefîler ve Hanbelîler, 

kabz (teslim, tesellüm, teslim alma) olmadan hibenin caiz olmadığını, kabz olmadan 

 
263 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 4/342. 
264 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/89. 
265 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 302; İbn Hacer, Tuhfetü’l-muhtâc bi-şerhi’l-

Minhâc, 6/242; Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 5/361. 
266 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 4/249. 
267 İbn Manzûr, “hibe”, 1/803. 
268 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 8/239; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 4/298; Dimyatî, 

İânetü’t-tâlibîn, 3/142. 



53 

akitle mülkiyetin gerçekleşmediğini ifade edip cenin adına yapılan hibeyi kabul 

etmemişlerdir.269 

Keza Şâfiîler, hibenin gerçekleşmesi için icab ve kabulün sözle olması 

gerektiğini, hibe edilen kişinin mülkiyet ehliyetine sahip olması gerektiğini, ceninin de 

temellük hakkına sahip olamayacağını ifade ederek, cenin için hibeyi kabul 

etmemişlerdir.270 

Mâlikîlere göre ise hibe edildiği zaman kendisine hibe edilen kişi, mülkiyet 

hakkını elde etmiş olur. Hibe eden kişinin hibe ettiğini teslim etme şartı yoktur. Mâlikîler, 

hibenin akit ile bağlayıcılık kazandığını ve mülkiyetin gerçekleştiğini ifade etmişler, 

cenin lehine yapılan hibeyi bir tür hibe vaadi sayarak kabul etmişlerdir.271 

1.2.1.2.5. İkrar Hakkı 

Sözlükte “kabul etmek”,272 “boyun eğmek, itiraf etmek”273 ve “ispat etmek”274 

gibi anlamlara gelen ikrar, ıstılahta “bir kimsenin kendisiyle ilgili bir durumu ve 

başkasına ait bir hakkı haber vermek”275 ile “Şüpheyi ve yalanı giderici ihbar”276 

anlamında kullanılmaktadır. 

İslam hukukçuları, miras ve vasiyet gibi uygun ve geçerli bir sebep belirtilmesi 

durumunda, cenin lehine ikrarı geçerli saymışlardır. Bununla birlikte uygun olmayan 

bir sebebe dayanılarak yapılan ikrar ise hukukçular tarafından kabul edilmemiştir.277 

Hanefîlere göre cenin lehine ikrar edilebilir. Cenine ikrar edilebilmesi için 

ikrar esnasında ceninin anne rahminde olduğunun bilinmesi, hamileliğin asgari süresi 

olan altı ay içerisinde sağ olarak doğması ve bir sebebe binaen ikrar edilmesi gerekir. 

Onlara göre cenin adına, hukukî bir akit neticesinde doğan borç gibi, uygun olmayan 

bir sebebe dayanılarak yapılan ikrar geçerli değildir.278 Miras gibi uygun bir sebep 

 
269 Serahsî, el-Mebsût, 12/48; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/115; İbn Kudâme, el-Muğnî, 

8/244. 
270 İbrâhîm b. Muhammed b. Ahmed el-Bâcûrî, Hâşiyetü’l-Bâcûrî ʿalâ Şerhi İbn Kāsım el-Ġazzî ʿalâ metni 

Ebî Şücâʿ (Dârü’l-İhyâü’l-Kütübü’l-Arabiyye, ts.), 2/47; Nevevî, Ravzatü’t-tâlibîn, 4/427. 
271 İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 2/276; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/101. 
272 Fîrûzâbâdî, “ikrâr”, 461. 
273 İbn Manzûr, “ikrâr”, 5/88. 
274 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/268. 
275 Şirbinî, Muġni’l-muḥtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâẓi’l-Minhâc., 3/268. 
276 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 7/262. 
277 Koca, “İkrar”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 22/38. 
278 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 8/132-133. 



54 

belirtilmesi durumunda ikrar sahihtir. Ebu Yûsuf’a göre bir nedene ait olmayan 

mutlak ikrar batıl fakat İmam Muhammed’e göre sahihtir. Cenin sağ olarak dünyaya 

gelirse ikrar edilen mal ceninin olur. Cenin ölü olarak dünyaya gelirse ikrar edilen 

malı ölen kimsenin mirasçıları alır. Ceninin mala sahip olabilmesi için miras bırakan 

kişinin ölümünden itibaren hamilelik müdettinin en az olduğu altı ay içinde anne iddet 

bekleme süresi içindeyse de en uzun hamilelik müddeti içinde doğması gerekir.279 

Mâlikîlere göre cenin lehine yapılan ikrar, ceninin sonradan mülkiyeti kabul 

etmeye kabiliyeti olması sebebiyle sahihtir.280 

Şâfiîlere göre miras ve vasiyet gibi uygun bir sebebe bağlı olarak yapılan ikrar 

sahihtir. İkrarın sahih olması için ayrıca ikrar sırasında ceninin varlığının bilinmesi ve 

ceninin sağ olarak doğması gerekir. Ceninin ölü doğması halinde mal, miras bırakana 

veya vasiyet edene kalırken bunların ölmesi durumunda ise miras bırakanın veya 

vasiyet edenin varislerine kalır. Onlara göre de ikrar için ceninin miras bırakanın veya 

vasiyet edenin ölümünden itibaren en az altı aylık müddet içinde doğması gerekir. Altı 

aydan daha çok bir zaman geçtikten sonra doğarsa cenin mal alamaz. Anne iddet 

süresi içinde ise en uzun hamilelik müddeti içinde ceninin doğması gerekir. Bir sebebe 

bağlı olmayan mutlak ikrar sahihtir. Cenin tarafından borç verildiğine dair batıl bir 

delile dayanan ikrar ise sahih değildir. Kız veya erkek olduğuna bakılmaksızın birden 

fazla ceninin doğması halinde mal aralarında eşit olarak paylaştırılır. Birinin ölü 

birinin sağ doğması halinde mal sağ olana verilir.281 

Hanbelîlere göre âkil ve bâliğ olan birinin mal konusunda anne karnındaki 

cenin lehine ikrar etmesi sahihtir. Çocuk için ikrar yapılabildiği gibi cenin için de 

yapılabilir. Cenine ikrar edilebilmesi için ikrar esnasında ceninin anne rahminde 

olduğunun bilinmesi ve ceninin sağ olarak doğması gerekir. Bu nedenle ileride ceninin 

ölü olarak doğması ve ikrar anında ceninin anne rahminde olmadığının bilinmesi 

durumunda ikrar batıl olur. Altı aydan daha fazla bir zaman geçtikten sonra çocuk 

doğarsa ikrar kabul olmaz. Biri erkek diğerinin de kız olduğu ikiz doğumlarında mal 

 
279 Serahsî, el-Mebsût, 17/197-198. 
280 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 3/398. 
281 Nevevî, Ravzatü’t-tâlibîn, 4/11-13. 



55 

için yapılan ikrar ikisi arasında eşit olarak paylaştırılır. Birinin sağ diğerinin ölü 

doğması halinde ikrar edilen mal, sağ olana verilir.282 

 1.2.1.3. Ceninin Varlığıyla Birlikte Ortaya Çıkan Diğer Haklar 

1.2.1.3.1. Hamile ve Emzikli Kadının Orucu 

İslâm hukuku açısından bakıldığında ceninin yaşamına kıymet verilmesi ibadetle 

ilgili hükümlerde de ortaya çıkmaktadır. 

Oruç tuttuğu taktirde kendisi veya çocuğunun zarar görmesinden endişe eden 

hamile veya emzikli kadınlara oruç tutmama izni verilmiştir. Hanefîlere göre ister kendisi 

için ister çocuğu için orucunu bozan hamile veya emzikli kadın daha sonra orucunu kaza 

eder, fidye gerekmez.283 İmam Mâlik’e göre çocuğu için orucunu bozan emzikli kadın 

daha sonra orucunu kaza eder ve fidye de öder. Fakat hamile kadın hasta hükmünde 

olduğu için tutamadığı orucunu kaza eder fakat fidye ödemez.284. Şâfiî ve Hanbelîlere 

göre ise hem kendisi hem çocuğu için ya da sadece kendisi için orucunu bozan hamile 

veya emzikli kadın kaza eder, fidye ödemez. Sadece çocuğu için oruç tutmama ruhsatını 

kullanan hamile veya emzikli kadın ise daha sonra orucunu kaza eder ve fidye de öder.285 

1.2.1.3.2. Hamile Kadının Ceza İnfazının Ertelenmesi 

İslâm hukukçuları hamile bir kadının her türlü ceza gerektiren, cenin aleyhine 

neden olacak bir suç işlemesi durumunda ceninin zarar görmemesi açısından ceza 

infazının doğum sonrasına ertelenmesi gerektiği konusunda ittifak etmişlerdir.286 

Emzirecek bir sütanne bulunmaması halinde çocuk sütten kesilene kadar annenin 

cezasının erteleneceğini de belirtilir.287 Bu konuda Hz. Peygamber’in (s.a.v) kasten adam 

 
282 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 6/464. 
283 Abdullâh b. Mahmûd b. Mevdûd el-Mevsılî, el-İhtiyâr, thk. Şeyh Muhammed Adnan Derviş (Beyrut: 

Dârü’l-Erkâm, ts.), 1/193; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 2/646-647. 
284 Ebû Saîd Abdüsselâm b. Saîd b. Habîb et-Tenûhî Sahnûn, el-Müdevvene (Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 

1415/1994), 1/278. 
285 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 3/189; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 3/149; Zuhaylî, 

el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 2/646-647. 
286 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 9/46-47; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/322; Ebü’l-Hasen 

Burhânüddîn Alî b. Ebî Bekr b. Abdilcelîl el-Ferğânî el-Merğinânî, el-Hidâye fî şerhu Bidâyetü’l-

mübtedî, thk. Talal Yusuf (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, ts.), 2/344; Ebû İshâk Cemâlüddîn 

İbrâhîm b. Alî b. Yûsuf eş-Şîrâzî, el-Mühezzeb fî fıkhi’l-İmâm eş-Şâfiî (Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, ts.), 

3/192. 
287 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 9/47; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/322; Şîrâzî, el-

Mühezzeb fî fıkhi’l-İmâm eş-Şâfiî, 3/192. 



56 

öldüren kadının doğum yapıp bebeğini bir bakıcıya bırakıncaya kadar öldürülmeyeceğini, 

zina eden hamile kadına da doğum yapıp bebeğini bir bakıcıya bırakıncaya kadar had 

uygulanmayacağını ifade eden hadisi288 ile Ğâmidiye ile Cüheyne kabilesinden iki 

kadının işledikleri zina suçu dolayısıyla had cezalarını doğum sonrası ve çocuğun sütten 

kesilmesi dönemine kadar ertelemesini ifade eden hadisleri289 hamile kadının ceza 

infazının ertelenmesinin delillerindendir. Şâfiî ve Hanbelîler, İslam hukukunda libe 

olarak adlandırılan ağız sütünün alım süresinin sonuna kadar hamile kadının cezasının 

ertelenmesi gerektiğini de ifade etmişlerdir.290  

İslam hukukunda hamile kadının ceza infazının ertelenme gayesi, masum, 

muhterem ve dokunulmaz olan ceninin yaşam hakkını korumaktır.291 Cenini koruma 

amaçlı olan hamile kadının cezasının ertelenmesi hususunda icma olduğu da 

söylenmiştir.292 

1.2.1.3.3. Ceninin Ölü Doğması Halinde Tabi Tutulduğu Hükümler 

Hanefîlere göre ceninin sağ doğup ses çıkardıktan sonra ölmesi halinde adı 

konulur, yıkanır ve namazı kılınır.293 Ses çıkarmadan ölü doğması halinde İmam Ebû 

Yûsuf’a göre adı konulur, yıkanır fakat namazı kılınmaz. İmam Muhammed’e göre ise 

adı konulmaz, yıkanmaz ve namazı da kılınmaz.294 

Mâlikîlere göre ceninin ses çıkarmadan doğup ölmesi halinde cenin yıkanmaz, 

ona ilaç sürülmez ve ceninin cenaze namazı da kılınmaz.295 Hayat emaresi taşıyıp süt 

emmiş ve hareket edip ses çıkarmış olduktan sonra ölmesi halinde namazı kılınır. Ses 

çıkarmadan ölmesi halinde yıkanması ve namaz kılınması mekruhtur. Hareket edip bevl 

etmiş ve hapşırmışsa bu özellikler kesin bir hayat emaresi taşımadığı için namazı 

kılınmaz.296 Vücudunda kan lekeleri bulunan cenin yıkanır, bir örtüye sarılır ve 

defnedilir.297 

 
288 İbn Mâce, “Diyât”, 36 (No. 2694).  
289 Tirmizî, “Hudûd”, 9 (No. 1435); Ebû Dâvud, “Hudûd”, 25 (No. 4440-4442). 
290 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 9/47; Şîrâzî, el-Mühezzeb fî fıkhi’l-İmâm eş-Şâfiî, 3/192. 
291 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 9/46; Merğinânî, el-Hidâye fî şerhu Bidâyetü’l-mübtedî, 2/344. 
292 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 9/46. 
293 Serahsî, el-Mebsût, 2/57; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 2/505-507. 
294 Serahsî, el-Mebsût, 2/57. 
295 Karâfî, ez-Zahîre, 2/470. 
296 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 2/505-507. 
297 Karâfî, ez-Zahîre, 2/470; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 2/505-507. 



57 

Şâfiîlere göre dört aydan önce düşen cenin kefenlenir ve defnedilir.298 Dört 

aydan sonraki doğumlarda cenin hareket etmez ve ses çıkarmazsa yıkanır, kefenlenir, 

defnedilir fakat ceninin namazı kılınmaz. Hareket eder ve ses çıkarırsa yıkanır, kefenlenir, 

namazı kılınır ve defnedilir.299 Ses çıkarma veya ağlama olmaksızın hayat emaresi taşıyıp 

ölmesi halinde namazı kılınır. Hayat emaresi taşımadan ölürse dört aylık olsa bile namazı 

kılınmaz.300 

Hanbelîlere göre dört aylık olduktan sonra ceninin ölmesi halinde cenin yıkanır 

ve cenaze namazı kılınır. Sağ olarak doğup ses çıkardıktan ölmesi halinde yıkanır ve 

cenaze namazı kılınır.301 Dört aylık olmayan cenin yıkanmadığı gibi böyle bir ceninin 

cenaze namazı da kılınmaz.302 

1.2.2. İslam Hukukunda Doğum Sonrasında Çocuk Hakları 

İslam hukukunda doğum sonrası çocuk hakları genel haklar ve buna bağlı olarak 

ortaya çıkan çeşitli meseleler bağlamında ele alınacaktır. 

1.2.2.1. Genel Haklar 

Bu başlık altında isim hakkı, süt hakkı, hıtan hakkı, hidâne hakkı, nafaka hakkı, 

velayet hakkı, eğitim hakkı, meslek edinme hakkı, eşit muamele hakkı, mal paylaşımı 

hakkı ve nesep hakkı gibi hususlar üzerinde durulacaktır. 

1.2.2.1.1.İsim Hakkı 

İnsanın canlı ve cansız varlıklara isim koyması yaratılış süreciyle birlikte 

başlayan bir uygulamadır. Nitekim Kur’ân-ı Kerîmde bu durum “Allah, Âdem’e bütün 

varlıkların isimlerini öğretti. Sonra onları meleklere göstererek, “Eğer doğru söyleyenler 

iseniz, haydi bana bunların isimlerini bildirin”303 ayetiyle ifade edilir. Ayette belirtildiği 

üzere dış dünyada bulunan eşyanın isimlendirilmesi Allah tarafından Hz. Âdem’e verilen 

bir yetidir. 

 
298 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 2/123. 
299 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 2/123; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 2/505-507. 
300 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 2/505-507. 
301 İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 1/357; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 2/506-507. 
302 İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 1/357. 
303 el-Bakara 2/31. 



58 

Çocuk için bir nevi dua anlamına gelen isim, söylendikçe çocuğun karakterine 

de etki eden, çocuğu ailesine, çevresine, ananesine bağlayan, nesiller boyu kültür 

aktarımına vesile olan bir araç olduğundan dolayı Peygamber Efendimiz (s.a.v), tevhid 

inancını ve bu inancın meydana getirdiği ahlâkî oluşumu aksettiren isimler kullanmış ve 

ashabına da bu öğretiyi öğretmiştir.304  

Konuyu İslâm hukuku açısından incelediğimizde çocuğa güzel isim koymanın 

hükmü sünnet305 ve müstehap306 olarak belirlenmiştir. Allah Resûlü’nün (s.a.v) “Siz 

kıyamet günü kendi isimlerinizle ve babalarınızın isimleriyle çağrılacaksınız. Öyleyse 

güzel isimler koyun.”307 hadisi güzel isim koymanın önemini ortaya koymaktadır. Yine 

Hz. Peygamber’in Allah’a kulluk vazifesini hatırlatan “Allah’ın en çok sevdiği 

isimleriniz Abdullah ve Abdurrahman’dır.”308 hadisinde çocuğa güzel bir isim verilmesini 

tavsiye eder.  

İslâm’da yalnız sağ olarak dünyaya gelen çocuğa değil düşük çocuğa da isim 

konulabileceği ifade edilmiştir.309 Ayrıca kız ya da erkek olduğu bilinemeyen düşük 

çocuklara da hem kız hem de erkek çocuklara uyabilecek isimler konulması gerektiği de 

söylenmiştir.310 Aşağılayıcı ve çirkin isimlerin konulması mekruhtur.311 Peygamber 

Efendimiz (s.a.v), tevhid inancına aykırı ve sadece Yüce Allah’ın sıfatı olabilecek 

isimlerin konulmasını yasaklamıştır. Nitekim “Kıyamet günü Allah katında en kötü isim 

Melikü’l-emlâk (hükümdarların hükümdarı) diye adlandırılan kimsenin ismidir.”312 

hadisinde belirtildiği gibi Melikü’l-emlâk gibi Şahinşah isminin de en kötü isimlerden 

olduğu ifade edilir.313 

 
304 Huriye Martı (ed.), Hadislerle Çocuk (Ankara: DİB Yayınları, 2020), 20,24. 
305 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 2/337; Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Ahmed b. Selâme el-Kalyûbî, 

Hâşiyetü’l-Kalyûbî ʿalâ Şerhi’l-Mahallî ʿale’l-Minhâc (Mısır: Matbaʿatü Mustafâ el-Bâbî el-Halebî, 

1375/1956), 4/256; Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 8/138; Nevevî, Ravzatü’t-tâlibîn, 

2/500; Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 6/140; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve 

edilletuhû, 3/642. 
306 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 6/336; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 13/398. 
307 Ebû Dâvûd, “Edeb”, 68 (No. 4948). 
308 Müslim, “Âdâb”, 2 (3/1682); Tirmizî, “Edeb”, 64 (No. 2833). 
309 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 2/337; Kalyûbî, Hâşiyetü’l-Kalyûbî ʿ alâ Şerhi’l-Mahallî ʿ ale’l-Minhâc, 4/256; 

Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc; Nevevî, Ravzatü’t-tâlibîn, 2/500. 
310 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 8/138-139. 
311 Bâcûrî, Hâşiyetü’l-Bâcûrî ʿalâ Şerhi İbn Kāsım el-Ġazzî ʿalâ metni Ebî Şücâʿ, 2/305; Şirbinî, Muğni’l-

muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 6/141; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 3/642. 
312 Buhârî, “Edeb”, 114 (No. 6205); Müslim, “Âdâb”, 20 (3/1688). 
313 Buhârî, “Edeb”, 114 (No. 6206).  



59 

Çocuğa yedinci gün isim konulması ve çocuk için akîka kurbanının kesilmesi 

sünnettir.314 Bu husus “Her çocuk (doğumunun) yedinci gününde kendisi için kesilecek 

akîka kurbanı karşılığında bir rehine gibidir. Akîka kurbanı kesildikten sonra çocuğun 

başı traş edilir ve ona isim verilir.”315 şeklindeki hadiste beyan edilir. 

Peygamber Efendimiz (s.a.v), Cahiliye devrinden kalma manası hoş olmayan 

isimleri değiştirmiş316 böylece yeni bir ahlâkî yapıyla yeniden inşa ettiği toplumda 

kültürü, inancı, ahlâkı ve bunların tesiriyle oluşan bütün güzellikleri isimler aracılığıyla 

zihinlere yerleştirmiştir.317 

1.2.2.1.2. Süt Hakkı 

Sözlükte “göğüsten süt emmek manasına” gelen radâ‘ veya rıdâ‘,318 ıstılahta ise 

“iki yaşını doldurmamış bir çocuğun belirli bir vakitte bir kadının göğsünden süt 

emmesi”,319 “bir kadının sütünün veya sütünden yapılan gıda maddelerinin belirli şartlar 

dahilinde çocuğun karnına ulaşması”,320 “hayız çağına erişmiş bir kadının sütünün, iki 

yaşını doldurmamış bir çocuğun karnına beş defa ayrı ayrı ulaşması321 şeklinde tarif edilir. 

Bu husus Kurân-Kerîm’de Allah tarafından şöyle beyan edilir: 

“Emzirmeyi tamamlamak isteyenler için-anneler çocuklarını iki tam yıl 

emzirirler. Onların (annelerin) yiyeceği, giyeceği örfe uygun olarak babaya aittir. Hiçbir 

kimseye gücünün üstünde bir yük ve sorumluluk teklif edilmez. -Hiçbir anne ve hiçbir 

baba çocuğu sebebiyle zarara uğratılmasın- (Baba ölmüşse) mirasçı da aynı şeyle 

sorumludur. Eğer (anne ve baba) kendi aralarında danışıp anlaşarak (iki yıl dolmadan) 

çocuğu sütten kesmek isterlerse, onlara günah yoktur. Eğer çocuklarınızı (bir süt anneye) 

emzirtmek isterseniz, örfe uygun olarak vereceğiniz ücreti güzelce ödediğiniz taktirde size 

 
314 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 2/337; Kalyûbî, Hâşiyetü’l-Kalyûbî ʿ alâ Şerhi’l-Mahallî ʿ ale’l-Minhâc, 4/256. 
315 Ebû Dâvûd, “Edâhî”, 21(No. 2837-2838); Tirmizî, "Edâhî”, 23 (No. 1522). 
316 Müslim, “Âdâb”, 14 (3/1686), 16 (3/1687). 
317 Martı, Hadislerle Çocuk, 37. 
318 İbn Manzûr, “radâ‘”, 8/125. 
319 Kemâlüddîn Muhammed b. Abdilvâhid b. Abdilhamîd es-Sivâsî el-İskenderî İbnü’l-Hümâm, Feth’ul-

kadîr ‘ale’l-Hidâye, thk. Şemseddin Ahmed el-Maʿruf Kadızâde (Lübnan: Şeriket-i Mektebet-i ve 

Matba‘t-i Mustafa el-Bâbî-Dârü’l-Fikr, 1389/1970), 3/438. 
320 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 22/238. 
321 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 3/286; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 3/218. 



60 

bir günah yoktur. Allah’a karşı gelmekten sakının ve bilin ki, Allah, yapmakta 

olduklarınızı hakkıyla görendir.”322   

Âyetten çocuğun emzirilme müddetinin anne ve baba arasında karşılıklı 

anlaşmaya dayanarak iki yıl olduğu, yine aralarında anlaşarak çocuğu iki yıldan önce 

sütten kesebilecekleri323 ve iki yıl dolmadan çocuğu sütten kesmek için çocuğun bir zarara 

uğramaması gerektiği324 anlaşılmaktadır. Bu süre içerisinde baba, annenin nafakasını ve 

bakımını üstlenmek zorundadır.325 Anne çocuğunu emzirmek istediği müddetçe baba, 

annenin çocuğunu emzirmesine engel olamaz.326 Gerekli olan durumlarda çocuk, bir 

sütanneye emzirtilebilir.327 

Anne sütünün önemi Peygamberimiz Efendimiz (s.a.v) tarafından da 

bildirilmiştir. Nitekim “Resulululalh (s.a.v) ahmak kadınlardan sütanne yapılmasını 

yasakladı. Çünkü sütle benzeme meydana gelir.”328 ve “Sütannesini Müzeyne 

kabilesinden yapın! Çünkü onlar ehl-i emanettirler.”329 hadislerinde bu hususa dikkat 

çekilir. 

Konu fıkhî açıdan değerlendirildiğinde İslâm hukukçuları, çocuğun başkasının 

sütünü emmemesi ve bir sütanne bulunmaması gibi zaruri durumlarda annenin, çocuğunu 

emzirmek zorunda olduğu görüşünü ortaya koymuşlar ve bu hususta ittifak halinde 

olmuşlardır.330 Bununla birlikte zaruri durumlar dışında evlilik devam ettiği sürece 

 
322 el-Bakara 2/233. 
323 İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-azîm, 1/290; Ahmed b. Muhammed el-Mâlikî es-Sâvî, Hâşiytetü’l-

ʿalâmetü’s-Sâvî ʿalâ Tefsîri’l-Celâleyn (Dâru’l-Fikr, 1393/1973), 1/108-109; Kurtubî, el-Câmiʿ li-

ahkâmi’l-Kur’ân, 3/105; Nâsürüddîn Ebû Saîd Abdullâh b. Ömer b. Muhammed eş-Şîrâzî el-Beyzâvî, 

Envârü’t-tenzîl ve esrârü’t-te’vîl (Beyrut: Müessesetü’ş- Şa‘ban, ts.), 244; Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, 1/364; 

Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî b. Abdullâh b. Mûsâ en-Nîsâbûrî el-Beyhâkî, Ahkâmü’l-Kur’ân, 

thk. Abdülganî Abdlhâlik (Beyrut: Dârü’l-İhyâü’l-ʿUlûm, 1410/1990), 276; Sâbûnî, Safvetü’t-tefâsîr, 

1/135. 
324 İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-azîm, 1/290-291; Sâbûnî, Safvetü’t-tefâsîr, 1/135. 
325 Sâvî, Hâşiytetü’l-ʿalâmetü’s-Sâvî ʿalâ Tefsîri’l-Celâleyn, 1/109; Kurtubî, el-Câmiʿ li-ahkâmi’l-Kur’ân, 

3/105-106; Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, 1/364-365. 
326 Kurtubî, el-Câmiʿ li-ahkâmi’l-Kur’ân, 3/106; Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl ve esrârü’t-te’vîl, 245. 
327 İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-azîm, 1/291; Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl ve esrârü’t-te’vîl, 245; Şevkânî, 

Fethu’l-Kadîr, 1/365; Sâbûnî, Safvetü’t-tefâsîr, 1/135. 
328 Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî Ebû Dâvûd, el-Merâsîl, thk. Şuayb Arnaût (Beyrut: 

Müessesetü’r-risâle, 1408/1992), 181 (No. 207). 
329 Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî İbn Hacer, el-Metâlibü’l-ʿâliye bi-

zevâʾidi’l-mesânîdi’s-semâniye, thk. Risâletu İlmiyyetu li-Câmiʿâtu’l-İmâm Muhammed b. Suʿûd - Saʿd 

b. Nâsır b. Abdulazîz eş-Şeserî (Suûdiyye: Dârü’l- Âsime-Dârü’l-Ğays, 1418/1998), 8/533 (No. 1756). 
330 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/188; Süleyman b. Ömer b. Muhammed 

Büceyrimî, Hâşiyetü’l-Büceyrimî alâ Şerhi’l-Menhecü’t-tullâb (Diyarbakır: Mektebetü’l-İslâmiyye, ts.), 

4/148; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 4/40; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 3/168; Mevsılî, 



61 

annenin, çocuğunu emzirmek zorunda olup olmadığı ayrıca çocuğunu emzirme 

karşılığında çocuğunun babasından bir ücret talep edip edemeyeceği hususunda ihtilaf 

halinde olmuşlardır. 

Hanefîler Kur’ân’dan “...Sizin için (çocuğu) emzirirlerse (emzirme) ücretlerini 

de verin...”331 ve “...Onların (annelerin) yiyeceği, giyeceği örfe uygun olarak babaya 

aittir... ...Eğer çocuklarınızı (bir süt anneye) emzirtmek isterseniz, örfe uygun olarak 

vereceğiniz ücreti güzelce ödediğiniz taktirde size bir günah yoktur...”332 âyetlerini delil 

göstererek babaların, annelerin bakımını üstlenmesi gerektiğinin ve süt emzirme ücretinin 

de babalar tarafından karşılanması gerektiğinin anlaşıldığını söylemişlerdir.333 Bu 

nedenle annenin çocuğunu emzirmesini dinî ve ahlâkî bir görev olarak belirleyip hukukî 

yönden annenin çocuğunu emzirmeye zorlanamayacağını ve emzirme karşılığında bir 

ücret talep edemeyeceğini ifade etmişlerdir.334 Emzirme, öncelikle annenin hakkı olduğu 

için baba istemese de annenin çocuğunu emzirmek istemesi durumunda çocuk başkasına 

emzirtilemez.335 Evlilik devam ettiği sürece annenin emzirme ücreti talep edemeyeceğini 

söyleyen Hanefîler,336 annenin, yabancı kadınlara karşılık daha çok emzirme ücreti 

istemesi durumunda ise babanın çocuğunu başka bir sütanneye emzirtebileceği görüşünü 

ileri sürmüşlerdir.337 

Mâlikîler Bakara sûresi 233. âyetini delil göstererek evliliğin devam ettiği 

müddet içerisinde hukukî yönden annenin, çocuğunu emzirmekle sorumlu olduğunu 

söylemişlerdir. Ayrıca annenin çocuğunu emzirirken bir ücret talep etme hakkına sahip 

olmadığını söyleyen Mâlikîler eşraftan olan kadınları ile boşanmış kadınları bundan 

istisna etmişlerdir. Onlar eşraftan olan kadınların, çocuklarını emzirmekle sorumlu 

olmadıklarını ve emzirmeye karşılık ücret isteyebileceklerini söylemekle birlikte338 et-

 
el-İhtiyâr, 4/230-231; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 2/257; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve 

edilletuhû, 7/700. 
331 et-Talâk 65/6. 
332 el-Bakara 2/233. 
333 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 4/40. 
334 Mevsılî, el-İhtiyâr, 4/230-231; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 4/40; Merğinânî, el-Hidâye 

fî şerhu Bidâyetü’l-mübtedî, 2/291. 
335 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 4/40; Merğinânî, el-Hidâye fî şerhu Bidâyetü’l-mübtedî, 

2/291. 
336 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/700. 
337 Merğinânî, el-Hidâye fî şerhu Bidâyetü’l-mübtedî, 2/291. 
338 Ebû Muhammed Abdülvehhâb b. Alî b. Nasr et-Tağlibî el-Bağdâdî Kâdî Abdülvehhâb, el-Maʿûne ʿalâ 

mezhebi ʿâlimi’l-Medîne, thk. Abdülha Mekke: Mektebetü-Ticâriye, ts.), 935; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-

Şerhi’l-kebîr, 2/525.k Hamîş ( 



62 

Talâk sûresi 6. âyeti delil göstererek boşanmış kadınların da çocuklarını emzirirken ücret 

isteyebileceklerini belirtmişlerdir.339  

Mâlikîler el-Bakara sûresi 233. âyette geçen “-Emzirmeyi tamamlamak 

isteyenler için-anneler çocuklarını iki tam yıl emzirirler...” kısmının vücûba işaret 

ettiğini,340 Hanefîler, Şâfiîler ve Hanbelîler ise bu kısmın vücûba değil nedbe işaret 

ettiğini belirtmişlerdir.341 

Şâfiîler et-Talâk sûresi 6. Âyette geçen “...Sizin için (çocuğu) emzirirlerse 

(emzirme) ücretlerini de verin ve aranızda uygun bir şekilde anlaşın. Eğer 

anlaşamazsanız, çocuğu baba hesabına başka bir kadın emzirecektir.” ifadelerinden 

hareketle annenin emzirme yükümlülüğünün olmadığı342 ve annenin emzirmeye karşılık 

bir ücret talep edebileceği görüşünü ortaya koymuşlardır.343 Bununla birlikte Şâfiîler, 

doğumdan sonra gelen ilk süt olarak adlandırılan libe’(ağız sütü) konusunda annenin 

sorumlu olduğunu ve annenin libe’yi çocuğa verme yükümlülüğünün olduğunu ifade 

ederler.344 Şâfiîler, libe’yi ile başka bir sütanne bulunmaması ve çocuğun annesinin 

dışında başkasının sütünü emmemesi gibi zaruretleri istisna ederek annenin çocuğunu 

emzirmeyebileceğini, emzirme ücreti isteyebileceğini, ücret-i misil isteyen annenin 

yabancı kadınlara nispetle öncelikli hakka sahip olduğunu söylemişlerdir. Annenin, 

emzirmek istememesi halinde çocuğun bir sütanneye verilmesi sorumluluğunun babaya 

ait olduğunu, ayrıca babanın, emzirmeye karşılık ücret talep etmeyen ya da annenin talep 

ettiği ücretten daha az bir ücretle emzirmek isteyen yabancı kadınlara çocuğu 

emzirtebileceği görüşünü ileri sürmüşlerdir.345  

Hanbelîler de et-Talâk sûresi 6. âyeti delil göstererek eşraftan olsun olmasın 

annenin çocuğunu emzirme yükümlülüğünün olmadığını, annenin emzirmek istememesi 

halinde babanın çocuğuna bir sütanne bulma sorumluluğunun olduğunu, ücret-i misille 

emzirmek istediğinde emzirme hakkının ilk önce anneye ait olduğunu fakat ücret-i 

 
339 Kâdî Abdülvehhâb, el-Maʿûne ʿalâ mezhebi ʿâlimi’l-Medîne, 935. 
340 Kâdî Abdülvehhâb, el-Maʿûne ʿalâ mezhebi ʿâlimi’l-Medîne, 935. 
341 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/699. 
342 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 4/100. 
343 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/188. 
344 Büceyrimî, Hâşiyetü’l-Büceyrimî alâ Şerhi’l-Menhecü’t-tullâb, 4/128; Şemseddin Remlî, Fetâva’r-

Remlî (Diyarbakır, ts.), 4/5; Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 472. 
345 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 472; Büceyrimî, Hâşiyetü’l-Büceyrimî alâ 

Şerhi’l-Menhecü’t-tullâb, 4/120. 



63 

misilden daha çok istemesi halinde ise babanın çocuğunu yabancı bir kadına 

emzirtebileceğini ifade etmişlerdir.346  

Tıbbî kaynaklar anne sütünün birçok olumlu etkisinden bahsetmektedir. Tıbbî 

veriler ışığında anne sütünün hem çocuk hem de anne açısından pek çok faydasının 

olduğu görülmektedir.  

Dünya Sağlık örgütü ve UNICEF gibi kuruluşlar bebek açısından en önemli 

besin kaynağının anne sütü olduğunu onaylamaktadır. Bebek açısından en önemli besin 

kaynağı olan anne sütünün sağlık, gelişim, psikolojik, sosyolojik, bağışıklık, beslenme ve 

iktisadi yönden pek çok faydası bulunmaktadır. Anne sütüyle beslenen bebeklerin birçok 

hastalığa karşı direnci artmaktadır. Tıbbî açıdan bir zorunluluk olmadığı sürece bebek ilk 

altı ay içinde sadece anne sütüyle beslenmeli, ek beslenmeyle birlikte iki yaşına kadara 

da bebeğin anne sütüyle beslenmesi sürdürülmelidir. Anne sütü, sadece bebeklik çağında 

değil hayatın her döneminde kişiye olumlu katkılar sağlamaktadır. Daha zeki olan ve 

okulda daha başarılı olan çocukların anne sütüyle beslendikleri, anne sütüyle beslenen 

çocukların sonraki dönemlerde de zekâ düzeylerinin daha yüksek olduğu görülmektedir. 

Anne sütü ile beslenen çocuklar, anne sütü ile beslenmeyen çocuklarla karşılaştırıldığında 

sonraki dönemlerde anne sütü alan çocuklarda obezitenin, çölyak hastalığının, diyabetin, 

bazı bağırsak hastalıklarının ve löseminin daha az olduğu ortaya çıkmaktadır.347  

Emzirmenin sadece erken yaşam evresinde değil, yetişkinlik evresi de dahil 

olmak üzere yaşam boyu sağlık açısından faydaları olduğu bilinmektedir. Proteinler, 

karbonhidratlar, lipitler, mineral ve vitaminlerin kombinasyonundan oluşan anne sütü, 

yenidoğan için en iyi besin kaynağıdır. Anne sütü, bağışıklık sisteminin olgunlaşmasını 

desteklemekle birlikte enfeksiyonlara karşı da koruma görevi üstlenmektedir. Nitekim 

anne sütünün, bebeklik, çocukluk ve yetişkinlik evrelerinde diyabet, astım, obezite, 

irritabl bağırsak sendromu ve bazı kronik hastalıkların etkisini azalttığı ifade 

edilmektedir. Bununla birlikte anne sütünün annelerde de yumurtalık kanseri, meme 

kanseri ve anemi riskini de azalttığı bilinmektedir.348 

 
346 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 8/250. 
347 Nevin Cambaz Kurt, “Anne Sütüne ve Emzirmeye Genel Bakış”, Klinik Tıp Pediatri Dergisi 12/1 

(2020), 22-23. 
348 Muslu Tuğçe Ata vd., “Anne Sütünün Gastrointestinal Sistem ve Mikrobiyal Çeşitliliğe Etkisi”, Ankara 

Sağlık Bilimleri Dergisi 10/1 (2021), 112-115. 



64 

Anne sütünün dikkat eksikliği davranış bozukluğu ve hiperaktiflik üzerinde de 

olumlu etkisi bulunmaktadır. Anne sütüyle beslenme oranı arttıkça anne sütünün alt ve 

üst solunum enfeksiyonlarına, sistem enfeksiyonlarına ve alerjik reaksiyonlara karşı 

koruyucu etkisi ortaya çıkmış ve sütün kesilmesinden itibaren iki ay daha bu koruyucu 

etkinin devam ettiği görülmüştür. Anne sütünün prematüre bebekler üzerinde de olumlu 

etkileri ortaya çıkmıştır. Bebeğin kendini güvende hissetmesini sağlayan ve anne ile 

bebek arasında kuvvetli bir bağ oluşturan emzirmenin, anne üzerinde de meme ve 

yumurtalık kanser riskini kemik erimesini azaltan olumlu etkileri bulunmaktadır. Dünya 

Sağlık Örgütü’nün ortaya çıkardığı raporlara göre ishal ve pnömoni (zatürre) gibi 

enfeksiyon hastalıkları gelişmekte olan ülkelerdeki çocukların ölümüne yol açmaktadır. 

Anne sütüyle beslenme bu hastalıkların önlenmesinde etkili rol oynamaktadır. Hatta ilk 

altı ay içinde bebeklerin yalnızca anne sütü ile beslenmesi, ek beslenmeyle birlikte iki 

yaşına kadar da anne sütüyle beslenmelerinin devam ettirilmesinin senede yaklaşık 1.3. 

milyon bebek ölümlerine engel olunacağı düşünülmektedir.349 

İslâm hukuku literatüründe “libe’”, halk arasında “ağız sütü”, tıpta ise 

“kolostrum” olarak ifade edilen doğumdan sonra gelen ve birkaç gün devam eden sütün 

pek çok faydasının olduğu bilinmektedir. 

Annenin emzirme sorumluluğunun olmadığını söyleyen Şâfiîler libe’yi (Ağız 

sütü) bundan istisna etmişler, annenin libe’yi çocuğuna verme yükümlülüğü olduğu 

fikrini ortaya koymuşlardır.350 Bu sütün doğumdan sonra ortalama ilk üç ya da ilk yedi 

günde salgılandığını351 ifade ettikten sonra bu sürenin örfen352 ya da bu alanla ilgilenen 

uzmanların görüşleri doğrultusunda da belirlenebileceği353 kanaatine varmışlardır. 

Kolostrum’un (Libe’, ağız sütü) tıbbî açıdan pek çok faydası bulunmaktadır. 

Kolostrum, doğum yapıldıktan sonra genellikle ilk beş gün içerisinde ortaya 

çıkan, yenidoğan bebeklerin ilk günlerindeki ihtiyaçlarını karşılayan çok önemli bir anne 

sütüdür. Kolostrum, bebeklerin midesine uygun, onların sıvı ihtiyacını karşılayan ve 

sindirimi kolay olan bir süttür. Çinko, magnezyum, potasyum, sodyum, protein, klorür ve 

 
349 Kurt, “Anne Sütüne ve Emzirmeye Genel Bakış”, 22-23. 
350 Remlî, Fetâva’r-Remlî, 4/5; Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 472; Büceyrimî, 

Hâşiyetü’l-Büceyrimî alâ Şerhi’l-Menhecü’t-tullâb, 4/128. 
351 Remlî, Fetâva’r-Remlî, 4/5; Büceyrimî, Hâşiyetü’l-Büceyrimî alâ Şerhi’l-Menhecü’t-tullâb, 4/128. 
352 Büceyrimî, Hâşiyetü’l-Büceyrimî alâ Şerhi’l-Menhecü’t-tullâb, 4/128. 
353 Remlî, Fetâva’r-Remlî, 4/5. 



65 

vitaminler içeren kolostrum, bebekleri mikroplara karşı koruma görevi üstlenmektedir. 

Ayrıca on beşinci günden sonra gelen süte oranla daha az karbonhidrat ve daha az yağ 

içermektedir. Bağışıklık sistemini güçlendirici bir etkiye sahip olduğu gibi B ve C 

vitaminleri açısından da çok zengindir. Bebeğin ilk aşısı olarak nitelendirilen kolostrum, 

içinde bulunan büyüme faktörleri dolayısıyla bağırsakların düzenlenmesini sağlar. Pek 

çok koruyucu bileşeni içeren kolostrum, yeni doğan bebeklerin bağışıklık sistemini 

düzene koyar. Kolostrumun içeriği dolayısıyla kolostrumun bağırsak enfeksiyonları ve 

ishal üzerinde de olumlu etkileri bulunmaktadır. Oral bağışıklık tedavisinde kullanılan 

kolostrumun prematüre bebeklerin tedavisi üzerinde de çok önemli bir etkisi vardır. 

Prematüre bebeklerin nörogelişimsel gereksinimleri ile büyümeleri anne sütü ile 

sağlanmaktadır. Erken doğmuş prematüre bebeklerde anne sütünün faydası ilk bağışıklık 

uyarıcısı olarak ortaya çıkmaktadır. Prematüre bebekler için çok önemli bir hayati önem 

taşıyan kolostrumun ağız bakımı ve minimal beslenme açısından da çok önemli faydaları 

vardır. Anne sütü ile beslenen prematüre bebeklerin hastanede uzun kalmadıkları ve 

nörogelişimsel yönden daha iyi oldukları görülmüştür. Prematüre bebeklerin ilk 

günlerinde kolostrum ile beslenmesi gerekir. Kolostrum hem bebeklik döneminde hem de 

ileriki dönemlerde pek çok faydası olan doğal bir besin kaynağıdır.354  

1.2.2.1.3. Hıtân Hakkı 

İslâm’ın şiarlarından bir tanesi de erkeklerin sünnet olmasıdır. Sünnet olmanın 

fıtrat gereği olduğu Allah Resûlü (s.a.v) tarafından “Fıtrat (yaratılışın gereği) beştir: 

Sünnet olmak, kasık tıraş etmek, bıyık kısaltmak, tırnakları kesmek ve koltuk altını 

yolmak.”355 hadisiyle belirtilir. 

Hanefîler, erkeklerin sünnet olmasının hükmünü meşru bir mazeret olmaksızın 

terk edilmemesi gereken bir sünnet-i müekkede,356 Şâfîler ve Hanbelîler ise vacip olarak 

belirlemişlerdir.357 Mâlikîlerin bir görüşüne göre erkeklerin sünnet olması vacip diğer bir 

görüşüne göre ise sünnettir. Fakat Mâlikîler özürsüz bir şekilde sünnet olmayan birinin 

 
354 Özge Karakaya Suzan - Nursan Çınar, “Kolostrum: Özellikleri ve Prematüre Bebeklere Faydaları”, 

Sürekli Tıp Eğitimi Dergisi 29/3 (2020), 222-225. 
355 Buhârî, “Libâs”, 63 (No. 5890),64 (No.5891); Müslim, “Tahâre”, 49 (1/221). 
356 Serahsî, el-Mebsût, 10/156; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 7/115. 
357 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 4/174; Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 8/34; Şirbinî, Muğni’l-

muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 6/540; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 1/115. 



66 

imam olmasını ve şahitlik etmesini caiz görmemişlerdir.358  Vacip olduğunu söyleyenlerin 

delilleri “Sonra da sana, ‘Hakka yönelen İbrahim’in dinine uy. O, Allah’a ortak 

koşanlardan değildi’ diye vahyettik.”359 âyeti ile Peygamber Efendimiz (s.a.v) “Usaym b. 

Kelib’in babasından, onun da dedesinden naklettiği rivayete göre dedesi demiş ki: 

‘Peygamberimiz’e (s.a.v) geldim ve İslâmiyet’i kabul ettim. Bunun üzerine 

Peygamberimiz (s.a.v) şöyle buyurdular: ‘Kendinden küfrün kıllarını at ve sünnet ol.”360 

şeklindeki hadisidir. Sünnet ettirme hükmünün sünnet olduğunu söyleyenlerin delili ise 

“Sünnet olmak (hitan) erkekler için bir sünnettir...”361 hadisidir. 

Çocuğun doğumunun yedinci günü çocuğu sünnet ettirmek sünnet,362 yedi 

günden öncesi ise mekruhtur.363 İslâm alimleri en uygun günün yedinci,364 yedinci gün 

olmazsa on ikinci,365 on ikinci gün olmazsa kırkıncı gün366 sünnet ettirmenin daha uygun 

olduğunu ifade etmişlerdir; ayrıca yedinci yaşın da sünnet için uygun bir yaş olduğunu 

belirtmişlerdir.367 Nitekim İmam Mâlik’ten gelen bir rivayete göre de en uygun sünnet 

yaşı çocuğun ibadetle emrolunduğu yaştır.368 Bu da yedi ile on yaş arasına tekabül 

etmektedir.369 Çocuk bedensel olarak zayıfsa, sünnet edilmeye uygun değilse ve çocuğun 

sünnet edilmeye tahammülü yoksa sünnet ettirme işlemi ertelenir.370 

Kız çocuklarının sünnet edilmesi ise İslâm hukukçularının bir kısmına göre 

vacip, bir kısmına göre sünnet bir kısmına göre de mekrume yani iyi ve güzeldir.371 Bu 

konuyla ilgili hadis rivayetleri bulunmaktadır. Ne var ki “Sünnet olmak (hitân), erkekler 

için bir sünnet kadınlar için ise bir iyilik (mekrumedir).” hadisinin isnadının zayıf olduğu 

 
358 Karâfî, ez-Zahîre, 13/279-280. 
359 en-Nahl 16/123. 
360 Ebû Dâvûd, “Tahâre”, 126 (No. 356). 
361 Ebû Abdîllah Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî el-Mervezî Ahmed b. hanbel, el-Müsned, thk. 

Şuayb Arnaût vd. (Müessesetü’r-risâle, 1421/2001), 34/319 (No. 20719). 
362 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 8/34; Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-

Minhâc., 6/540-541; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 7/115. 
363 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 8/34. 
364 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 4/174; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 7/115. 
365 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 7/115. 
366 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 4/174; Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 8/34. 
367 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 4/174; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 7/115. 
368 Karâfî, ez-Zahîre, 13/280. 
369 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 8/642. 
370 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 8/34; Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-

Minhâc., 6/541. 
371 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 4/174; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 7/115; Serahsî, el-Mebsût, 10/156; İbn 

Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 1/115. 



67 

hadis alimleri tarafından bildirilmiştir.372 Kız çocuğunun sünneti ile ile ilgili bir diğer 

hadis rivayeti373 için de Ebû Dâvûd es-Sicistânî (ö. 275/889), hadisin isnadının kuvvetli 

olmadığını,374 Zehebî (ö. 748/1348), hadis isnadında yer alan “Muhammed b. Hisân” 

isimli râvinin kim olduğunun bilinmediğini,375 İbn Hacer el-Askalânî (ö. 852/1449) de 

aynı râvinin meçhul olduğunu ifade eder.376 

Kız çocuğunun sünneti tarihsel yönden tam olarak bilinmemekle birlikte eski 

Mısır ve Afrika yerlileri arasında yapılan bir uygulama olduğu kabul edilir. Yapılan 

yanlışlardan biri de bu uygulamanın İslâmiyet’in var olduğu toplumlarla bağdaştırılmak 

istenmiş olmasıdır. Bu uygulama birçok İslâm ülkesinde uygulanmazken Mısır, Orta 

Afrika ve Sudan gibi ülkelerde Müslümanlar arasında daha çok uygulanmakla birlikte, o 

yöreye has bir gelenek olarak diğer dini ve etnik gruplar tarafından da uygulanmıştır. 

Güneydoğu Asya’da bulunan ülkelerde, İslâm’ın tesirinden ziyade bu uygulamanın icra 

edildiği bölgelerde yaşamış ve sonrasında bu bölgelerden ayrılmış Müslümanların, söz 

konusu kültürel uygulamayı göç ettikleri bölgelerde de sürdürdükleri gözlemlenmiştir. 

Ayrıca bu uygulama Latin Amerika ülkelerinin bir kısmı ile Avustralya’da bulunan bazı 

yerli kabileler arasında da uygulanmaktadır.377 

1.2.2.1.4. Hidâne Hakkı 

Sözlükte çocuğu “kucağına almak”,378 “terbiye etmek”379 ve “muhafaza 

etmek”380 anlamlarına gelen “hidâne”, ıstılahta ise “temyiz çağına kadar kendisine 

bakamayan çocuğun korunması, terbiye edilmesi,381 giydirilmesi, yedirilmesi, içirilmesi, 

 
372 Ahmed b. hanbel, el-Müsned, 34/319 (No. 20719). 
373 Ebû Dâvûd, “Edeb”, 179 (No. 5271).  
374 Ebû Dâvûd, Sünen-i Ebî Dâvûd, 7/542 (No. 5271). 
375 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, Mîzânü’l-iʿtidâl fî nakdi’r-ricâl, 

thk. Ali Muhammed el-Becâvî (Beyrut: Dârü’l-Maarif, 1382/1963), 3/511. 
376 Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî İbn Hacer, Takrîbü’t-Tehzîb, thk. 

Muhammed Avvâme (Suriye: Dârü’r-Reşîd, 1407/1986), 473. 
377 Salime Leyla Gürkan, “Sünnet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2010), 38/157. 
378 İbn Manzûr, “hidâne”, 13/122. 
379 İsmâil b. Hammâd el Cevherî, Tâcü’l-luğa ve sıhâhu’l-ʿArabiyye, thk. Ahmed Abdulğafûr Attâr (Beyrut: 

Dârü’l-İlim-li’l-Melâyin, 1407/1987), “hidâne ”, 5/2102. 
380 Fîrûzâbâdî, “hidâne”, 1190; Cevherî, “hidâne”, 5/2102. 
381 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 4/101; Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 7/124; İbn Hacer, 

Tuhfetü’l-muhtâc bi-şerhi’l-Minhâc, 8/353; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 5/495; Cezîrî, 

Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 4/154; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/717. 



68 

yıkanması, temizliğinin sağlanması ve çocuğa fayda verecek şeylerin yapılması ile 

çocuğun rahatlığının sağlanması”382 anlamına gelir.  

Kur’ân-ı Kerîm’de hidâne konusuna özel bir şekilde yer verilmemekle birlikte 

çocuğun bakımı, gözetimi ve terbiyesiyle ilgili genel hükümlere yer verilmiştir. Hz. 

Peygamber (s.a.v) dönemi ile sahabe devri uygulamalarına bakıldığında bu konuyla ilgili 

örnekler müşahede edilmekle birlikte İslâm hukukunda bir başlık olarak ve ayrıntılı bir 

şekilde ele alınan “hidâne” konusunun, özellikle fakîhlerin şahsi görüş ve tecrübelerine 

dayandığı görülmektedir. Yirminci yüzyıldan itibaren anne ve çocuk haklarına daha çok 

yer vermeye başlayan batı hukuku göz önüne alındığında İslâm hukukunda ebeveyn ve 

çocuk haklarının muhafazasına dair görüşler, hidâne konusunun ayrıntılı bir şekilde ele 

alınması ve bu alandaki zengin hukuk doktrini, meselenin hukuk tarihi açısından ne kadar 

önemli olduğunu ortaya koymaktadır.383 

İslâm hukukunda önemli bir yere sahip olan hidâne ile ilgili hükümlerin bir kısmı 

Kur’ân-ı Kerim’e,384 bir kısmı hadislere,385 bir kısmı da içtihadlara dayanmaktadır. 

Çocuğun bakım ve terbiyesiyle ilgili hükümleri içeren hidâne, evlilik devam ettiği sürece 

bir problem teşkil etmezken evliliğin son bulması durumunda bazı durumlarda problem 

olabilmektedir. İslâm hukukçuları tarafından hidâne konusu ayrıntılı bir şekilde işlenir ve 

bu konu üzerinde hassasiyetle durulur. Bu aşamada baba ile erkek akrabalar, çocuğu 

terbiye edip, yetiştirip, onun bakımını üstlenme konusunda yetersiz kalabileceklerinden 

dolayı İslâm hukukçuları, çocuğun en güzel şekilde yetişip büyümesi için anne ile diğer 

kadın akrabaların da hidâne konusunda sorumluluk alması gerektiğini vurgular.386 

Hak sahipliği açısından bakıldığında hidâne hakkının babadan önce anneye ait 

olduğu, Hz. Peygamber’in (s.a.v) şu hadisinden anlaşılmaktadır: Bir kadın Hz. 

Peygamber’e (s.a.v) gelerek, “Ey Allah’ın Elçisi! Şu benim oğlumdur. Karnım ona yuva, 

göğsüm pınar, kucağım da sıcak bir kundak oldu. Şimdi ise babası beni boşadı ve çocuğu 

benden çekip almak istiyor.” diye şikâyette bulununca Resûl-i Ekrem; “Başkası ile 

 
382 Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 4/514; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/717. 
383 Ali Bardakoğlu, “Hidâne”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 

17/467. 
384 el-Bakara 2/233; Lokmân 31/14; et-Talâk 65/6. 
385 Ebû Dâvûd, “Edeb”, 129 (No. 5147); “Talâk”, 35 (No. 2276). 
386 Adnan Memduhoğlu, “İslam Hukuku’na Göre Çocuğun Bakım ve Terbiyesi (Hidane)”, Araşan Sosyal 

Bilimler Enstitüsi İlmî Dergisi 9-10 (2010), 76. 



69 

evlenmediğin sürece onun üzerinde önce sen hak sahibisin”387.” Yine bu konudaki önemli 

rivayetlerden biri de Hz. Ebû Bekir’in halifeliği döneminde vuku bulan şu hadisedir: Hz. 

Ömer ile boşandığı eşi arasında, müşterek çocukları Âsım’ın kimde kalacağı hususunda 

anlaşmazlık çıkmış., Hz. Ömer, Hz. Ebû Bekir’e başvurunca her iki tarafı dinleyen halife 

Ebû Bekir, Hz. Peygamber’in (s.a.v) uygulamaları doğrultusunda Âsım’ın, anneannesine 

verilmesini uygun görmüş. Hz. Ömer de bu karara uymak zorunda kalmıştır.388 Aynı 

hadisenin başka bir rivayetinde Hz. Ebû Bekir’in Hz. Ömer’e “Annenin kokusu, 

okşaması, şefkati ve kucağına alması, çocuk için büyüyüp kendi seçimini yapıncaya kadar 

senin yanında kalmasından daha hayırlıdır.” diyerek Hz. Peygamber’in (s.a.v) 

uygulamasını esas aldığı, çocuğun annesiyle birlikte kalmasına karar verdiği rivayet 

edilmektedir.389 Ayrıca annenin fıtri olarak çocuğun bakım ve terbiyesi konusunda daha 

ehil olması, şefkat ve merhametinin de diğerlerine nazaran daha fazla olması, hidâne 

konusunda annenin öncelikli olmasının nedenlerindendir.390 Hidâne hakkının önce 

anneye ait olduğu hususunda icmâ bulunduğu da ifade edilmiştir.391 

Hidâneyi Üstlenmede Hak Sahipliği: Fıkıh mezheplerinin birçoğu hidâne 

hakkının anneden sonra anneanneye ait olduğunu ve kadın akraba olduğu sürece bu 

hakkın erkek akrabalardan önce kadın akrabalara ait olduğu görüşünü benimsemişlerdir. 

Konu mezhepler açısından değerlendirildiğinde şöyle bir sıralamanın ortaya çıktığı 

görülmektedir: 

Hanefîlere göre önce anne, sonra sırasıyla anneanne, babaanne, anne-baba bir 

kız kardeş, anne bir kız kardeş, baba bir kız kardeş, anne-baba bir teyze, anne bir teyze, 

baba bir teyze, kız kardeş kızları, erkek kardeş kızları ve halalar gelir.392 

 
387 Ebû Dâvud, “Talâk”, 35 (No. 2276). 
388 Ebû Abdillâh Mâlik b. Enes Mâlik b. Ebî Âmir el-Asbahî el-Yemenî Mâlik b. Enes, el-Muvatta, thk. 

Muhammed Fuâd Abdulbâkî (Beyrut: Dârü’l-İhyâü’t-Türâsü’l-Arabiyye, 1406/1985), “Vasiyyet”, 6. 
389 Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî Muhammed eş-Şevkânî es-San‘ânî el-Yemenî Şevkânî, Neylü’l-evtâr, 

thk. Üsâmeddîn Sebâbidî (Mısır: Dârü’l-Hadîs, 1413/1993), 3/266. 
390 Merğinânî, el-Hidâye fî şerhu Bidâyetü’l-mübtedî, 2/283; Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî 

elfâzi’l-Minhâc., 5/192-193; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 8/237; Ebû Muhammed Alî b. Ahmed 

b. Saîd b. Hazm el-Endelüsî el-Kurtubî İbn Hazm, el-Muhallâ (Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.), 10/143. 
391 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 8/238; Şevkânî, Neylü’l-evtâr, 6/389. 
392 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 3/563; Mevsılî, el-İhtiyâr, 4/236; İbrâahim b. Muhammed el-Halebî, 

Hâşiyetü’l-Mültekâ (İstanbul: Ergin Kitabevi, Salâh Bilici Kitabevi, ts.), 156; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî 

ve edilletuhû, 7/722; Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 4/514-515. 



70 

Mâlkîlere göre önce anne, sonra sırasıyla anneanne, teyze, annenin teyzesi, 

annenin halası, babaanne, baba, kız kardeş, hala, erkek kardeş kızları ve kız kardeş kızları 

gelir.393 

Şâfiîlere göre önce anne, sonra sırasıyla anneanne, babaanne, kız kardeş, teyze, 

kız kardeşin kızı, erkek kardeşin kızı ve halalar gelir.394 

Hanbelîlere göre önce anne, anneanne, babaanne, dede, dedenin annesi, anne-

baba bir kız kardeş, anne bir kız kardeş, baba bir kız kardeş, öz teyze, anne bir teyze, baba 

bir teyze ve halalar gelir.395 

Hanefî ve Şâfiî fukahâsının anneanneden sonra babaanneye öncelik verdikleri 

görülmektedir. Fakat İmâm Şâfiî eski görüşünde babaanneden evvel kız kardeş ve teyzeye 

öncelik hakkı vermiştir.396 Hanbelîlerin bir görüşünde de asabe bağı esas alınarak diğer 

kadın akrabalara nazaran anneden sonra babaanneye öncelik hakkı verildiği 

görülmektedir.397 

Cumhura göre kadın akrabalar arasında hidâne hakkını üstlenebilecek kimse 

olmadığı zaman sırasıyla baba, babanın babası, anne-baba bir erkek kardeş, baba bir erkek 

kardeş, erkek kardeş çocukları, amca ve amca oğulları hidâne hakkına sahip olurlar.398 

Hanefîlere göre asabeden erkek akraba bulunmadığında hidâne üstlenme hakkı, zevi’l-

erhâmdan şu kişilere geçer: Annenin babasına, anne bir erkek kardeşe, anne bir erkek 

kardeşin oğluna, anne bir amcaya, anne-baba bir dayıya, anne bir dayıya geçer. Aynı 

derece yakınlığa sahip olanlar arasından müttakilik ve yaş büyüklüğü dikkate alınarak 

hidâne üstlenme hakkı kazanılır.399 

 
393 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 2/527; Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 4/515. 
394 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 7/214-215; Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 4/101-102; İbn 

Hacer, Tuhfetü’l-muhtâc bi-şerhi’l-Minhâc, 8/353-355; Abdurrahman b. Muhammed b. Hüseyin b. Ömer 

Bâ‘levî, Buğyetü’l-müsterşidîn fî telhîsi Fetâvâ ba‘zi’l-e’immeti’l mine’l-ulemâi’l-müte’ahhirîn (Beyrut: 

Dârü’l-Maarif, ts.), 246; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/722; Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-

mezâhibi’l-erbaʿa, 4/515-516. 
395 İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 3/244-245; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/722; 

Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-Mezâhibi’l-Erbaʿa, 4/ 516. 
396 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 7/214-215; İbn Hacer, Tuhfetü’l-muhtâc bi-şerhi’l-

Minhâc, 8/353-355; Bâ‘levî, Buğyetü’l-müsterşidîn fî telhîsi Fetâvâ ba‘zi’l-e’immeti’l mine’l-ulemâi’l-

müte’ahhirîn, 246. 
397 İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 3/244. 
398 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 7/217; Nevevî, Ravzatü’t-tâlibîn, 6/516-517; İbn Âbidîn, 

Reddü’l-muhtâr, 3/563; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 5/496; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-

kebîr, 2/528. 
399 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 3/564. 



71 

Anne dışındaki kadın akrabaların hidâne hakkını üstlenebilme sıralaması ile 

erkek akrabaların hidâne hakkını üstlenebilme sıralamasının fakihlerin şahsi görüşlerine, 

tecrübelerine ve içinde bulundukları toplumun kültürel yapısına dayandığı görülmektedir. 

Hanefîlerin, Şafiîlerin ve Hanbelîlerin bir kısmının anneanneden sonra babaanneye yer 

vermeleri, Hanbelîlerin bir görüşünde de asabe bağı esas alınarak anneden sonra 

babaannenin daha evla olduğu görüşü, İmam Şâfiî’nin eski görüşünde babaanneden önce 

kız kardeş ve teyzeye yer vermesi, Mâlikîlerin babaanneye, annenin teyzesi ve annenin 

halasından sonra yer vermeleri, kadın akraba ve asabe bulunmadığında Hanefîlerin zevi’l-

erhâma yer vermesi bunun doğruluğunu teyid etmektedir. İlişkilerin, iletişimin ve 

akrabalık bağının bölgeden bölgeye hatta aynı dine mensup ve aynı kültürel yapıya sahip 

olan kişilerde bile çevreden çevreye ve aileden aileye değişebildiğine göre böyle bir 

sıralamanın her kesimi ve her dönemi kapsayamayacağı aşikârdır. Bu nedenle hidâne 

ehliyeti özellikleri dikkate alınarak çocuğa maddi ve manevi yönden en iyi şekilde destek 

olabilecek, çocuğun en iyi koşullarda yetişmesini sağlayacak ve çocuğu en iyi şekilde 

eğitebilecek liyakat sahibi olan akrabalar dikkate alınarak, anne dışındaki kadın 

akrabaların sıralaması ile asabe ve zevi’l-erhâm arasındaki sıralamanın değişebileceği 

unutulmamalıdır. Ayrıca hidânenin çocuk açısından bir hak olmasının yanında hidâneyi 

üstlenenler açısından da bir sorumluluk olduğu görülmektedir. 

Hidâne Ehliyeti: İslâm hukukuna göre hidâneyi üstlenebilme hakkına sahip 

olanların hidâne ehliyetine sahip olmaları gerekir. Hidâne ehliyeti için de kişide 

bulunması gerekli şartlar fakihler tarafından belirlenmiştir.  

Hidâne ehliyetine sahip olabilmek için akıllı ve bâliğ olmak, çocuğa bakabilme 

güç ve kudretine sahip olmak, emin olmak (ahlâkî bakımdan güvenilir olmak, fasık 

olmamak) gibi hem kadın hem de erkekte bulunması gereken ortak özellikler ile kadının 

çocuğa yabancı (mahrem) olan biriyle evli olmaması gibi sadece kadına has özellikler 

fakihlerin büyük bir çoğunun üzerinde ittifakla durduğu özelliklerdir.400 Zâhirîler ise bu 

konuda sahih bir nassın olmadığı düşüncesiyle kadının evlenmesi durumunda da hidâne 

 
400 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 4/42-43; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 3/555; Ebû 

Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-Nevevî, el-Mecmuʿ şerhu’l-Mühezzeb li-Şîrâzî, thk. Muhammed 

Necib Mutî (Cidde: Mektebetü’l-İrşâd, ts.), 20/218; Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 7/218; 

Cemâlüddîn (İzzüddîn) Yûsuf b. İbrâhim el-Erdebîlî, el-Envâr li-aʿmâli’l-Ebrâr (Mısır: Matbaʿatü’l-

Cemâliyye, 11328/1910), 2/235; Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 4/107; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 

11/412; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 5/498; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 2/528-529. 



72 

hakkının devam edeceği görüşündedirler.401 Erkeğin bakacağı çocuk kız ise çocuğun ona 

mahrem olması yine ittifak edilen görüşlerdendir.402 Mâlikîler erkeklerin kadınlar kadar 

çocukların halinden anlayamayacakları, onlar kadar sabırlı olamayacakları ve çocuklara 

kadınlar gibi bakabilme gücüne sahip olamayacakları görüşünü benimseyerek erkeklere 

yardımcı olacak kadınlar (eş, anne, teyze ve hala) olmadığı sürece erkeklerin tek başına 

hidâne hakkına sahip olamayacağı görüşünü dile getirmişlerdir.403 

Mâlikî hukukçular, hidâne hakkını üstlenebilmede bâliğ olma özelliğinden daha 

çok rüşd olma yani reşîd olma özelliği üzerinde dururlar.404 Şâfiî ve Hanbelî hukukçular, 

hidâne hakkını üstlenebilmede Müslüman olma şartını da ortaya koyarlar.405 Hanefî ve 

Mâlikî hukukçular, zımmînin Müslüman üzerinde hidâne hakkına sahip olabileceğini 

ifade etmişler,406 fakat Mâlikîlerden ayrı olarak Hanefîler, bunun sadece kadınlara ait bir 

özellik olabileceği görüşünü ortaya koyarlar.407 Ayrıca Hanefîler ve Mâlikîler, Müslüman 

olmayıp da hidâne hakkını üstlenen bir kimsenin çocuğu dini yönden olumsuz 

etkilemesinin bilinmesi halinde hidâne hakkının o kimsenin elinden alınacağı görüşünü 

ortaya koyarlar.408 Zâhirîler, Kur’ân’dan409 delil göstererek Müslüman olmayan kadının 

yanında geçecek hidâne müddetini, süt emme dönemiyle sınırlı tutarlar.410 Mâlikîler hür 

olma şartını aramazken Hanefî, Şâfiî ve Hanbelîler, hidâne görevini üstlenecek kişide hür 

olma şartını aramışlardır.411 Bunun dışında Mâlikîler özellikle kız çocuğunun hidânesi 

için korunaklı ve uygun bir mekân şartını da ortaya koymuşlardır.412 

 
401 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/143. 
402 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/729-730. 
403 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/730. 
404 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 2/529. 
405 Nevevî, el-Mecmuʿ şerhu’l-Mühezzeb li-Şîrâzî, 20/218; Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 

7/218; Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 4/107; Erdebîlî, el-Envâr li-aʿmâli’l-Ebrâr, 2/235; İbn Kudâme, el-

Muğnî, 1986/1406, 11/412; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 5/498. 
406 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 4/42-43; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 2/529; 

Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/728. 
407 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 4/42; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/728. 
408 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/727-728. 
409 el-Enfâl, 8/75; el-Bakara, 2/233. 
410 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/143. 
411 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 4/42; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 3/555; Nevevî, el-

Mecmuʿ şerhu’l-Mühezzeb li-Şîrâzî, 20/218; Erdebîlî, el-Envâr li-aʿmâli’l-Ebrâr, 2/235; Remlî, 

Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 7/218; Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 4/107; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ 

‘an metni’l-İknâ‘, 5/498. 
412 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 2/528; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/527. 



73 

Ayrıca fukahâ, hidâneyi üstlenecek kişide bulaşıcı, sakıncalı ve devamlı sürecek 

bir hastalığın bulunmaması ile kişinin a‘mâ olmaması şartını da ortaya koymuştur.413 

Hidâne Süresinin Son Bulması: Hidâne süresinin sona erme zamanı konusunda 

fakihler görüş ayrılığı içerisinde olmuşlardır.  

Hanefîler, yedi yaşına basan çocuklara namaz kılınmasının emredilmesi ve 

öğretilmesi gerektiği hadisinden414 hareketle erkek çocuklarının yedi-sekiz yaşına 

girmesiyle, kız çocuklarının ise büluğ çağına ulaşmasıyla hidâne müddetinin sona ereceği 

görüşüne sahiptirler. Hanefilerin diğer bir görüşüne göre de kız çocuğunun hidâne 

süresinin sona erme yaşı dokuz yaştır.415 Hanefîler, ayrıca anne ve ninelerin yanında kalan 

kız çocuklarının hidâne süresinin sona erme müddetini, bülûğ olarak belirlerken anne ve 

ninelerin dışındaki kadın akrabaların yanında kalan kız çocuklarının hidâne süresinin 

sona erme müddetini ise kız çocuğunun erkek çocukta olduğu gibi kendi başına yiyip, 

içebileceği ve kendine yetebileceği yaş olarak belirlemişlerdir. Bülûğ çağını şart koşanlar, 

kız çocuğunun belli bir yaşa kadar kadınların eğitimine, onların ahlâkî öğretilerine ve ev 

becerilerine ihtiyaç duyduğu görüşünden hareket ederken; kız çocuğu için kendi 

ihtiyaçlarını karşılayabilme çağını şart koşanlar ise, onları karşılaşabilecekleri kötülük ve 

zararlara karşı koruma amacı görüşünden hareket etmişlerdir. Erkek çocukları için yedi-

sekiz yaşı şart koşanlar da çocukların erken yaşta mesleki eğitim ve ilim öğrenmesi 

gerektiği görüşünden hareket etmişlerdir. Hidâne süresi sona erdikten sonra çocuklar, 

babaya teslim edilir.416 

Mâlikîler, hidâne süresinin sona erme müddetini erkek çocukları için bülûğ 

çağına, kız çocukları için ise evlenme müddetine kadar belirlemişlerdir.417 

Şâfiîler, Hz. Peygamber’in (s.a.v), anne-babası ayrılmış bir erkek çocuğunu, 

onlardan hangisini tercih edeceği konusunda serbest bırakması hadisinden418 hareketle 

kız ve erkek çocuğu ayrımı gözetmeksizin temyiz yaşı olan yedi-sekiz yaşa ulaşan 

 
413 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 4/107; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 5/499; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-

Şerhi’l-kebîr, 2/528; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/731. 
414 Ebû Dâvûd, “Salât”, 26 (No. 494). 
415 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/742. 
416 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 4/42-43; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/742. 
417 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 2/526; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/743. 
418 Tirmizî, “Ahkâm”, 21 (No. 1357). 



74 

çocuğun, anne-babasından hangisini seçerse onların yanında kalacağı görüşünü 

benimserler.419 

Hanbelîler, hidâne süresinin sona erme müddetini hem erkek hem kızda yedi yaş 

olarak belirlemişler, erkek çocuğun yedi yaşına basmasıyla anne-babasından birini seçme 

konusunda muhayyer bırakılması gerektiğini, yedi yaşına basan kız çocuğunun ise babası 

tarafından daha iyi korunacağı düşüncesinden hareketle evleninceye kadar babasının 

yanında kalması gerektiği görüşünü ortaya koymuşlardır.420 

Zâhirîler, hidâne süresinin sona erme müddetini kız-erkek ayırımı gözetmeksizin 

bülûğ çağı olarak belirlemişlerdir.421 

1.2.2.1.5. Nafaka Hakkı 

Sözlükte bir “şeyin azalması, tüketmek”,422 “kıymetin artması ve harcamak”423 

anlamlarına gelen nafaka, ıstılahta ise “Kişinin bakmakla yükümlü olduğu kimselerin 

beslenme, giyim ve barınma ihtiyaçlarını karşılama”424 ile “hayır amacıyla yapılan 

harcamalar”425 anlamına gelmektedir. 

Nafaka, insanların yaşamını idame ettirebilmesinde var olması gereken 

ihtiyaçların tümünü kapsar. İslâm hukukçuları nafakanın, ihtiyaçların karşılanması 

hususunda örfe uygun olarak genel ilkelere göre belirlenmesi gerektiğini ifade ederler.426 

 
419 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/198; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve 

edilletuhû, 7/743. 
420 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 11/418; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/744. 
421 İbn Hazm, el-Muhallâ, 10/157. 
422 Fîrûzâbâdî, “nfk”, 926. 
423 İbn Manzûr, “nfk”, 10/357-358. 
424 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 3/572; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 5/459-460. 
425 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/151. 
426 Celal Erbay, “Nafaka”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 

32/284. 



75 

İslâm hukukuna göre çocuğun nafakası babaya aittir.427 Babanın, çocukların 

nafakasını ödemekle yükümlü olması Kur’ân-ı Kerîm428 ve sünnet429 ile sabittir. Fakat 

mal varlığına sahip olan çocukların nafakası çocukların mallarından ödenir.430 

Hanefî mezhebine göre babanın olmadığı veya babanın çalışamayıp fakir olduğu 

durumlarda nafaka mükellefiyetinin dede, anne, dayı ve amca gibi yakınlar tarafından 

karşılanması gerekir. Babanın fakirlik halinin sona ermesi durumunda baba, çocuğun 

nafaka ihtiyacını karşılayan anne veya diğer akrabalara nafaka borcunu ödemek 

zorundadır.431 

Mâlikîlere göre nafaka yükümlülüğü; anne, baba ve çocuklar arasında 

gerçekleşir.432 

Şâfiîlere göre nafaka yükümlülüğü; usul (anne, baba, dede, nine) ve fürû 

(çocuklar, torunlar) arasında gerçekleşir.433 

Hanbelî mezhebine göre nafaka yükümlülüğü; usul-fürû arasında434 ile birbirine 

mirasçı olabilecek yakınlar arasında gerçekleşir.435 Babanın fakirlik halinin sona ermesi 

durumunda baba, çocuğun nafaka ihtiyacını karşılayan anneye nafaka borcunu ödemek 

zorunda değildir.436 

Babanın nafaka mükellefiyetini haiz olabilmesi için bazı şartların bulunması 

gerekir. Çocukların fakir, hür olması, erkek çocukların küçük olması, babanın da hür ve 

nafaka ödeyebilecek yetkinliğe sahip olması durumunda baba, çocukların nafakasını 

temin etmekle görevlidir.437 Ergenlik çağına girmiş erkek çocuğun sakat, akli denge 

 
427 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 3/612-614; Mevsılî, el-İhtiyâr, 4/232; Halebî, Hâşiyetü’l-Mültekâ, 161; 

Nevevî, el-Mecmuʿ şerhu’l-Mühezzeb li-Şîrâzî, 20/189; Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-

Minhâc, 471-472; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 11/376; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 

5/481-482; Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 4/586. 
428 el-Bakara 2/233. 
429 Ebû Dâvûd, “Zekât”, 45 (No.1691). 
430 Merğinânî, el-Hidâye fî şerhu Bidâyetü’l-mübtedî, 2/292; Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî 

elfâzi’l-Minhâc., 5/185; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 8/211; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve 

edilletuhû, 7/823; Aydın, “Çocuk”, 8/361. 
431 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 3/612-613. 
432 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 2/522. 
433 Nevevî, el-Mecmuʿ şerhu’l-Mühezzeb li-Şîrâzî, 20/189; Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-

Minhâc, 471. 
434 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 11/374; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 3/238. 
435 İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 3/239. 
436 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 11/373. 
437 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 5/481-482; Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 

4/585-588. 



76 

bozukluğu, çalışmasına engel olacak bir hastalığı olması halinde veya öğrenci olması 

halinde;438 ergenlik çağına gelmiş kız çocuğunun da evli olmaması durumunda baba 

çocukların nafakasını ödemek zorundadır.439 Ayrı dinlere mensup olmaları halinde 

Hanefîlere, Mâlikîlere ve Şâfiîlere göre baba, çocuğun nafakasını ödemek zorunda iken 

Hanbelîlere göre böyle bir durumda baba, çocuğun nafakasını ödemek zorunda 

değildir.440 

1.2.2.1.6. Velayet Hakkı 

Sözlükte “yardım etmek, sultan”,441  anlamlarına gelen “velâyet”, ıstılahta ise 

“Bir sözün başkası hakkında geçerli olması” 442 demektir. 

Çocuğun terbiye edilmesinden, sağlıklı yetiştirilmesinden, sağlığının 

korunmasından, eğitiminden, korunmasından veli sorumludur. Veli akıllı, bâliğ, çocuğu 

terbiye edebilecek kudrete sahip ve güvenilir olmalıdır. Çocuk Müslümansa velide de 

Müslüman olma şartı aranır. Mükellef olmayan velinin velâyet hakkı olmadığı gibi 

israfçı, savurgan, sefih ve fasık olanın, hayâ sahibi olmayan kişinin ile hasta çocuğun 

tedavisiyle ilgilenmeyen velinin de velâyet hakkı yoktur. Böyle durumlarda velâyet hakkı 

daha iyi olana verilir.443 

Konu mal üzerinde velâyet ve şahıs üzerinde velâyet olmak üzere iki ayrı şekilde 

değerlendirilebilmektedir. 

Mal Üzerinde Velâyet: İslâm hukukuna göre çocuklar, küçüklük sebebiyle 

gözetim ve korunmaya ihtiyaç duyduklarından dolayı velâyet hakkına sahiptir. Çocuklar 

üzerindeki bu velâyetin asıl nedeni baba olma sıfatıdır.444  

 
438 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 471-472; Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti 

meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/185; Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 7/209; İbn Âbidîn, Reddü’l-

muhtâr, 3/614; Halebî, Hâşiyetü’l-Mültekâ, 161; Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 4/585-

588. 
439 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 3/614; Halebî, Hâşiyetü’l-Mültekâ, 161; Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-

mezâhibi’l-erbaʿa, 4/585-588. 
440 Mevsılî, el-İhtiyâr, 4/232; Halebî, Hâşiyetü’l-Mültekâ, 162; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 2/522; 

Nevevî, el-Mecmuʿ şerhu’l-Mühezzeb li-Şîrâzî, 20/194; Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 4/98; İbn Kudâme, el-

Muğnî, 1986/1406, 11/376; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 5/484. 
441 İbn Manzûr, “vly”, 15/407. 
442 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 3/55. 
443 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/747-748. 
444 H. Yunus Apaydın, “Velâyet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2013), 43/16-17. 



77 

Hanefîlere göre velâyet hakkı babaya aittir. Babanın ölümünden sonra sırayla 

babanın vasisi, dede (babanın babası), dedenin vasisi, kadı, kadının vasisi velâyet hakkına 

sahiptir. Mal üzerinde anne ve annenin vasisi velâyet hakkına sahip değildir.445 

Mümeyyiz çocuğun sadaka ve hediye alması gibi kendi menfaati için yaptığı tasarruflarda 

veliden izin almasına gerek yoktur. Velinin izni dahilinde bile olsa köle azad etme ve 

talâk gibi çocuğa zarar verecek tasarruflar geçerli değildir.446 Çocuğun alım satım ve 

ticaret gibi fayda ve zarara ihtimali bulunan tasarruflarının geçerli olması ise velinin 

iznine bağlıdır.447 Veli, çocuğun malına zarar verecek tasarruflarda bulunamaz. Mesela 

çocuğun malını hibe ve tasadduk edemez. Baba, çocuğun malını aynı veya daha fazla bir 

fiyata karşılık satabilir. Son dönem Hanefî alimlerine göre vasi ise zaruret olmadıkça 

çocuğun malını satamaz.448 Çocuk bülûğ ve rüşd çağına erdiğinde malı ona teslim 

edilir.449 

Mâlikîlere göre de velayet hakkı babanındır. Babanın ölümünden sonra sırayla 

babanın vasisi, kadı, Müslüman cemaat velâyet hakkına sahiptir.450 Veli, çocuğun malına 

zarar verecek tasarruflarda bulunamaz. Ancak fayda verebilecek tasarruflarda bulunabilir. 

Baba, çocuğun malını maslahat açısından satabilir. Vasi ile hâkim ise ancak malın 

eskimesinden dolayı bozulmasından korkulması, malın bulunduğu yerdeki ahalinin din 

ve dünya yönünden çocuğa zarar verebilmesi gibi durumlarda çocuğun malını satabilir.451 

Mâlikîler, mümeyyiz çocuğun alım-satım gibi işlemleri için velinin izninin gerektiği, 

çocuğun maslahatı açısından velinin izin verebileceği, velinin, maslahatın olmadığı çocuk 

için zararlı olacak tasarrufları durdurup reddedebileceği görüşünü ortaya koymuşlardır.452 

Mâlikîlerin başka bir kavline göre ise velinin izniyle bile olsa çocuğun bülûğdan önceki 

tasarrufları sahih değildir.453 Çocuk genel olarak bülûğ ve rüşd çağına erdiğinde malı 

kendisine teslim edilir.454 Ayrıca Mâlikîler, cumhurdan farklı olarak malın teslimi 

hususunu kız ve erkek çocuğu ayırımına giderek yapmışlardır. Mâlikîlere göre babası 

 
445 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 6/174. 
446 Halebî, Hâşiyetü’l-Mültekâ, 391-392. 
447 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/171. 
448 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 4/148-149. 
449 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/171. 
450 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 3/294. 
451 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 5/429-431. 
452 Karâfî, ez-Zahîre, 8/232; Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 2/364. 
453 Karâfî, ez-Zahîre, 8/233. 
454 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 3/294. 



78 

hayatta olan erkek çocuğun bâliğ olmasıyla, babası hayatta olmayan ancak vasisi olan 

erkek çocuğun rüşd çağına ermesiyle, babası ve vasisi olmayan erkek çocuğun bâliğ 

olmasıyla rüşd çağına girdiği kabul edilerek malı kendisine teslim edilir. Kız çocuğunun 

ise büluğ çağına girmesi, tasarruf yapabilmesi, bu konuda şahitlerin olması ve kız 

çocuğunun evelenebilecek nitelikte olması gibi özellikler göz önünde bulundurularak 

çocuğun reşid olduğuna hükmedilip malı kendisine teslim edilir.455 

Şâfiîlere göre velâyet hakkı babanındır. Babanın ölümünden sonra sırayla dede 

(babanın babası), babanın vasisi, dedenin vasisi, kadı velâyet hakkına sahiptir.456 Kadıdan 

sonra o civarda bulunan sâlih Müslümanlar velâyet hakkını elde eder.457 Zayıf olan görüşe 

göre baba ve dededen sonra anne velâyet hakkına sahip olabilirken esas olan görüşe göre 

anne velâyet hakkına sahip olamaz. Veli çocuğun malını satamaz. Ancak çocuğun ihtiyacı 

için veya çocuğa kâr sağlayacak durumlarda çocuğun malını satabilir. Çocuğun maslahatı 

için çocuğun malından tasarruf edebilir. Fakat çocuğun malını korumak zorundadır.458 

Çocuğun velisi çocuğun malının zekâtını öder fakat çocuğun asli ihtiyaçlarını karşılarken 

israf edemez.459 Şâfiîler, mümeyyiz çocuğun tasarruflarını veli iznine tâbi tutmaksızın, 

bülûğ çağına kadar yaptığı tasarrufların bâtıl olacağı görüşünü benimsemiş,460 bununla 

birlikte mümeyyiz çocuğun veli izni dahilinde velisi adına bir kimseye hediye 

ulaştırmasında ise bir sakınca görmemişlerdir. Çocuk bülûğ ve rüşd çağına erdiğinde malı 

kendisine teslim edilir.461 

Hanbelîlere göre velâyet hakkı babanındır. Babanın ölümünden sonra sırayla 

babanın vasisi ve kadıdır. Çocuk bülûğ ve rüşd çağına erdiğinde malı kendisine teslim 

edilir.462 Veli, çocuğun malına zarar verecek tasarruflarda bulunamaz. Mesela çocuğun 

malından hibe ve tasadduk edemez. Fakat çocuk için faydalı olan tasarruflarda 

bulunabilir. Çocuğun malının zekâtını verebilir. Çocuk için faydalı olacaksa çocuğun 

 
455 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 5/419-422. 
456 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 232; Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-

Minhâc, 4/363; Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 3/71. 
457 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 3/71. 
458 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 232; Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-

Minhâc, 4/363,368. 
459 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 4/368. 
460 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 4/345; Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 3/69; Cezîrî, Kitâbü’l-

Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 2/364-365. 
461 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 4/345-346. 
462 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 6/612; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 2/107. 



79 

malından ticaret yapabilir. Malın helake uğramasından korkuyorsa malı satabilir.463 

Hanbelîlere göre mümeyyiz çocuğun tasarrufları veli iznine bağlı olarak sahihtir.464 

Şahıs Üzerinde Velâyet: Şahıs üzerindeki velâyetten kasıt daha çok evlendirme 

velayetidir.465 Evlenmemiş olma (bekâret) ve küçüklük evlenme velayetinin gerekçesi 

olarak sunulmuştur.466 

Mâlikî, Şâfiî ve Hanbelîler, hiç evlenmemiş kız çocuğunun evlendirme 

velayetinin bülûğdan sonra da devam edeceği görüşündedirler. Mâlikîler, bu konuda 

“Sizden bekâr olanlalrı, kölelerinizden ve cariyelerinizden durumu uygun olanları 

evlendirin...” âyetini,467 “Kadın kadını evlendiremez. Kendi başına kendisi de evlenemez. 

Ancak bu şekilde evlenen zaniyedir.” hadisini,468 Şâfiîler, “Dul kadın nikâh konusunda 

velisinden daha hak sahibidir. Bakire kızı ise babası evlendirir.” hadisini,469 Hanbelîler 

ise “Velisiz nikâh olmaz.”470 ile “Velisinin izni olmaksızın nikâhlanan kadının nikâhı 

bâtıldır, nikâhı batıldır, nikâhı bâtıldır...” hadisini471 delil göstererek velinin izni olsa bile 

kızın yalnız başına evlenme akdi kuramayacağı, kurması dahilinde bu akdin batıl olacağı 

görüşünü ileri sürerler.472 Şâfiîler baba ve dede dışındaki asabenin evlendirme yetkisinin 

olmadığı görüşünü ortaya koyarlar.473 Şâfiîler evlendirme velayetinde kızdan izin 

almanın müstehab olduğunu söylemekle birlikte babanın, bazı şartlar dahilinde bakire 

kızını izinsiz evlendirebileceği görüşünü ileri sürerler. Kız ile babanın arasının bozuk 

olmaması, babanın kızı denk biriyle evlendirmesi, kızın mehr-i misil alması, kızla 

 
463 İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 2/107-108; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 5/432-

434. 
464 Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 2/366. 
465 Apaydın, “Velâyet”, 43/17. 
466 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 4/247; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 3/68; 

Mevsılî, el-İhtiyâr, 3/117; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 2/5; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 

5/49; Apaydın, “Velâyet”, 43/17. 
467 En-Nûr, 24/32. 
468 İbn Mâce, “Nikâh”, 15 (No. 1882). 
469 Ebü’l-Hasen Alî b. Ömer b. Ahmed b. Mehdî b. Mesʿûd b. Nuʿmân b. Dînâr el-Bağdâdî ed-Dârekutnî 

Dârekutnî, Sünen-i Dârekutnî, thk. Şuayb Arnaût vd. (Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 1424/2004), 4/349 

(No. 3582). 
470 Tirmizî, “Nikâh”, 14 (No. 1101); Ebû Dâvûd, “Nikâh”, 19 (No. 2080). 
471 Tirmzî, “Nikâh”, 14 (No. 1102); Ebû Dâvûd, “Nikâh”, 19 (No. 2083).  
472 Ebü’l-Kâsım Muhammed b. Ahmed b. Muhammed b. Abdullah el-Kelbî el-Gırnâtî İbn Cüzey, el-

Kavânînü’l-fıkhiyye, ts., 133-134; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 2/5-7; Karâfî, ez-Zahîre, 4/201; Şirbinî, 

Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 4/246; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 

5/48. 
473 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 4/247; Şîrâzî, el-Mühezzeb fî fıkhi’l-İmâm 

eş-Şâfiî, 2/431. 



80 

evlenecek kişinin mehir miktarı verecek bir maddiyata sahip olması, kızın hayatını 

zorlaştıracak ihtiyar ve âmâ olan kişilerle evlendirilmemesi gibi şartlar öne sürerler.474 

Hanefîler hür, akıllı ve bâliğ olan kızın, zorla evlendirilemeyeceği ve velinin izin 

vermemesi durumunda da evlenebileceğini söylemekle birlikte kefâet yani denkliğe 

uyulmadığında veliye nikâhı feshetme yetkisi de verilir.475 İmam Muhammed ise babanın 

kıza sormadan kızını evlendiremeyeceğini, kızın da babasına sormadan 

evlenemeyeceğini ifade ederek, müşterek velâyet görüşünü ortaya koyar.476 Hanefîler 

malî tasarruflarda olduğu gibi evlenme hususunda da bülûğ çağına ermiş kızın yetki 

sahibi olacağını ifade eden akli gerekçeler göstermekle birlikte  bu konuda genç bir kızın 

Peygamber Efendimize (s.a.v) gelerek, istemediği halde babasının kendisini amcasının 

oğluyla evlendirmek istediğini bildirdiği rivayeti477 de naklî delil olarak gösterirler.478 

Hanefîler asabenin olmaması durumunda başta anne olmak üzere zevi’l-erhâmın da 

evlendirme velâyetine sahip olacağı görüşünü ortaya koyarlar.479 

Evlendirme velâyetinde fukahâ ittifakla velide akıl, bülûğ, hürriyet ve 

Müslüman olma şartını aramışlardır.480 Şahsı üzerine velayeti olmayan kadının başkasına 

da veli olamayacağı görüşünü benimseyen Mâlkî, Şâfiî ve Hanbelîler, velide erkek olma 

şartını aramışlardır.481 Hanefîlere göre ise hür, akıllı ve ergen olan kadın kendi evlenme 

akdini yapabildiği482 gibi bir başkasını da veli veya vekil sıfatıyla evlendirebilir.483 

Hanefîler ve Mâlikîler, velide adalet şartını aramazlar.484 Şâfiîler ve Hanbelîler ise velide 

adalet şartını aramakla birlikte devlet başkanını ve kölenin efendisini bundan istisna 

 
474 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 4/246. 
475 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 3/55-56. 
476 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 2/247. 
477 İbn Büreyde, babasından rivayet etmektedir: “Bir genç kız, Peygamber Efendimiz’e (s.a.v) gelerek şöyle 

dedi: ‘Babam itibarını arttırmak için beni, kardeşinin oğluyla evlendirdi. Hz. Peygamber (s.a.v), evlenme 

yetkisini kıza verdi. Bunun üzerine kız şöyle dedi: ‘Babamın yaptığı bu nikâhı kabul ettim ancak 

babaların, kızlarını evlendirmede tek başlarına karar verme haklarının olmadığını kadınların öğrenmesini 

istedim.” İbn Mâce, “Nikâh”, 12 (No. 1874).  
478 Serahsî, el-Mebsût, 5/2-3. 
479 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 3/78; Mevsılî, el-İhtiyâr, 3/95. 
480 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 4/253-258; Ebû Abdîllah Muhammed b. 

Abdillâh b. Alî el-Haraşî el-Mâlikî Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl (Beyrut: Dârü’l-Fikr, 

ts.), 3/187-188; Mevsılî, el-İhtiyâr, 3/119; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 5/53-54. 
481 İbn Cüzey, el-Kavânînü’l-fıkhiyye, 133; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 5/53; Zuhaylî, el-

Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/196. 
482 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 3/55-56; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/196. 
483 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/196. 
484 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 3/54; Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 3/187; Zuhaylî, el-

Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/197. 



81 

etmişlerdir.485 Şâfiîler ve Hanbelîler, bu konuda Peygamber Efendimizin (s.a.v) “Veli ve 

iki âdil şahit olmadıkça kıyılan nikâh geçerli olmaz hadisini486 ile “Reşit bir veli ile âdil 

iki şahit olmadan nikâh olmaz.” hadisini487  delil olarak gösterirler.488 Bunun yanı sıra 

onlara göre adalet, büyük günahlardan kaçınmak küçük günahlarda ise ısrar etmemek ve 

dini vecibeleri yerine getirmektir.489 Mal velayetinde olduğu gibi evlenme velayetinde de 

fasık olanın velayeti geçerli değildir.490 

Hanefîlere ve Mâlikîlere göre ise adaletin tersi olan fasıklık velayete engel 

değildir. Çünkü fasıklık, yakını koruma maslahatına ve yakına şefkat göstermeye engel 

değildir. Gerek Hz. Peygamber (s.a.v) döneminde gerek ondan sonraki dönemlerde 

fasıklığın evlendirmeye engel olduğuna dair bir rivayet yoktur.491 Mâlikîlerin genel 

görüşüne göre fasıklık, velinin velayetine engel değil kemaline engeldir. Velinin fasık 

olması nedeniyle velayet hakkı daha uzak olan adil akrabaya geçmez. Fakat aynı yakınlık 

derecesine sahip olan fasık ve adil veli arasında adil olan tercih edilir.492  

Hanefîler ve Mâlikîler, velayetin sabit olması için rüşd şartını aramazlar. Onlara 

göre sefihin kendi şahsı üzerindeki ve başkalarının şahsı üzerindeki evlendirme velayeti 

sahihtir.493 

Mâlikîlere göre akıllı ve dindar olan sefih, velisinden izin alarak evlenebildiği 

gibi başkasını da evlendirebilir.494 Akıllı ve dindar olan sefihin, hem kızının hem de 

velisinin iznini alarak kızını evlendirmesi müstehaptır. Mesela sefih, velisinden izinsiz 

 
485 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 4/255-256; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an 

metni’l-İknâ‘, 5/54; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/197. 
486 Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed el-Büstî İbn Hibbân, es-Sahih, thk. Şuayb Arnaût (Beyrut: 

Müessesetü’r-risâle, 1408/1988), 9/386 (No. 4075); Ebû Bekr Abdullâh b. Muhammed b. Ebî Şeybe 

İbrahim el-Absî el-Kûfî İbn Ebû Şeybe, el-Kitâbü’l-Musannef fi’l-ehâdis ve’l-âsâr, thk. Kemâl Yûsuf el-

Hût (Riyad: Mrktebetü’r-Rüşd, 1409/1988), 3/455 (No. 15934); Dârekutnî, Sünen-i Dârekutnî, 4/315 (No. 

3521). 
487 Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs eş-Şâfiî, el-Müsned (Beyrut: Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 

1400–1979), 220. 
488 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 4/256; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an 

metni’l-İknâ‘, 5/54; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/197. 
489 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 4/257; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve 

edilletuhû, 7/197. 
490 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/197. 
491 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/197. 
492 Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 3/187. 
493 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/198. 
494 Ebü’l-Hasen Alî b. Ahmed b. Mükerrem es-Saîdî el-Adevî, Hâşiyetü’l-‘Adevî ‘alâ şerhi Kifayeti’t-

Tâlibi’r-Rabbânî, thk. Yusuf Şeyh Muhammed el-Bâkî (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1414/1994), 2/74; Haraşî, 

eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 3/189; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/198. 



82 

kızını evlendirdiğinde sefihin velisi, kızın maslahatı doğrultusunda hareket etmelidir. 

Velinin, bu konuda dikkatli davranması menduptur. Veli uygun görürse evlilik devam 

eder, veli uygun görmezse evliliği kabul etmez. Eğer veli ilgilenmezse evlilik devam 

eder.495 Akıllı ve dindar olan sefihin velisi yoksa sefihin evlendirmesi ittifakla caizdir.496 

Fakat zayıf görüşlü olan yani akıllı ve dindar olmayan velinin yaptığı evlilik feshedilir.497 

Şâfiîlere ve Hanbelîlere göre evlendirme velayetinin şartlarından biri de reşit 

olmaktır. Çünkü hacir altına alınan kişi, şahsı üzerinde velayet hakkına sahip olmadığı 

gibi başkasının üzerinde de velayet hakkına sahip değildir.498 Şâfiîlere göre sefih olarak 

bülûğa eren veya reşid olduktan sonra aşırı harcama nedeniyle hacir altına alınan kimse 

velayet hakkına sahip değildir. Çünkü şahsı üzerinde velayet hakkına sahip olmayan bir 

kimse, başkası için de velayet hakkına sahip olamaz. Şâfiîler; rüşdü, var olan malın 

muhafazası manasında kullanmışlardır. Onlara göre iflas veya hastalık gibi nedenlerle 

hacir altına alınanlar, evlendirme velayeti hakkına sahip olabilmektedirler. Nitekim 

onlara göre böyle kimselerin hacir altına alınmasının nedeni, kendilerinde var olan bir 

eksiklik nedeniyle değil başkalarının hakkını korumak içindir.499 Şâfiîlerde hacir altında 

olmayan sefih de hem şahsı üzerinde hem de başkası için evlendirme velayeti hakkına 

sahip olabilmektedir.500 

Hanbelîler de “Reşid bir veli ile iki adil şahit olmadan nikâh olmaz.” hadisini501 

delil göstererek velinin reşid olması gerektiği şartını ortaya koymuşlardır.502 Ancak 

Hanbelîler bu konudaki rüşdü, Şâfiîlerdeki gibi malın muhafazası anlamında değil, 

denkliği ve nikâhın maslahatlarını bilme anlamında kullanmışlardır.503 

Velilerin evlendirme hakkı olduğu gibi kızların da bu konuda haklarının olduğu 

göz ardı edilmemelidir. Veli, velayeti altında bulunan kızları onlara denk biriyle 

evlendirme sorumluluğuna sahip olduğu gibi kızlar da kendilerine denk olan biriyle 

 
495 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/198. 
496 Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 3/189. 
497 Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 3/189; Adevî, Hâşiyetü’l-‘Adevî ‘alâ şerhi Kifayeti’t-

Tâlibi’r-Rabbânî, 2/74. 
498 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/198. 
499 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 4/254. 
500 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/198. 
501 Şâfiî, el-Müsned, 220. 
502 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 5/54. 
503 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 5/54; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/197. 



83 

evlenme hakkına sahiptir. Kızların denk biriyle evlenmek istemesi durumunda velinin, 

buna olumlu manada cevap vermesi gerektiğini söylemek mümkündür.504 

1.2.2.1.7. Eğitim Hakkı 

Anne ve babanın görevi sadece çocuğu giydirmek ve yedirmek değil aynı 

zamanda onun eğitimiyle ilgilenmektir. Eğitimin ilk aşaması çocuğun varlığını kabul 

etmek ve ona saygıyla yaklaşmaktır. Bir eğitimcinin başarısı muhatabına kıymet verip 

ona saygı göstermesiyle mümkündür. Bir çocuğun ebeveyniyle sağlıklı bir iletişim ve 

ilişki kurması ihtiyaçlarının, duygularının ve düşüncelerinin dikkate alınması ve bunlara 

kıymet verilmesiyle alâkalı olduğu gibi bununla birlikte çocuğun terbiyesi için sarfedilen 

çaba sonucunda olumlu dönütlerin de ortaya çıkacağı aşikârdır.505 Bu konuda Peygamber 

Efendimizin (s.a.v) hayatında pek çok örnekle karşılaşmak mümkündür.506 

Çocuk, kendisine öğretilenleri anlayabildiği ve ister az ister çok olsun fikirlerini 

ifade edebildiği yaşa geldiğinde çocuğa temel dini bilgiler öğretilebilir.507 Bu hususta 

öncelikle din eğitimi çok önemli bir konudur. Din eğitimi sayesinde insan, Allah inancını 

öğrenerek hayatın kıymetini anlar. Böylece fizyolojik zevkler ve ihtiyaçlarla beraber ruhî 

terbiyenin de dikkate alınması gerektiğini öğrenir. Din konuları, vaktinden önce veya 

sonra doğru bir şekilde öğretilmediğinde, çocuğun iyiliğine yönelik bir davranış 

sergilenmiş olmaz. Çocuklar açısından Allah gerçek anlamda bir güvenme, dayanma, 

çare ve ümit kaynağıdır.508 Peygamber Efendimizin (s.a.v) çocuklara ilk önce “Lâ İlâhe 

İllallah” öğretilmesi gerektiğini ifade eden hadisinden509 hareketle İslâm alimleri ve 

eğitimcileri, çocuğa öncelikle tevhid inancının öğretilmesi gerektiğini ifade etmişlerdir. 

Bununla birlikte Allah’a itaat ve hayırlı olanın öğretilmesi gerektiği hususu üzerinde de 

 
504 Bedri Aslan, “İslam Hukukunda Evlilikte Velâyetin Ortadan Kalkmasıyla Velinin Velâyetinin Kime 

Geçeceği Konusunun Değerlendirilmesi”, Bingöl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 4/7 (2016), 33. 
505 Martı, Hadislerle Çocuk, 85-86. 
506 Buhârî, “Edeb”, 81 (No.6129); Buhârî, “Merdâ”, 11 (No.5657); Müslim, “Âdâb”, 25 (3/1690); Müslim, 

“Selâm”, 14 (4/1708); Müslim, “Hac”, 474 (2/1000); Müslim, “Eşribe”, 127 (3/1604); Müslim, 

“Fedâilü’s-Sahâbe”, 143 (4/1929); Tirmizî, “Ahkâm”, 21 (No.1357); Müslim, “Fedâilü’s-Sahâbe”, 68 

(4/1886). 
507 Hökelekli, “Çocuk”, 8/358. 
508 Mahmut Tezcan, Çocuk Sosyolojisi (Ankara: Anı Yayıncılık, 2017), 48. 
509 Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî el-Beyhakî, Şuʿabü’l-îmân., thk. Abdül Alî Abdül Hamîd Hâmid 

- Muhtar Ahmed Nedvî (Riyad-Bombay: Mektebetü’r-Rüşd li’n-Neşr ve Tevziʿ meaʿ ed-Dârü’s-

Selefiyye, 1423/2003), 11/128 (No. 8282). 



84 

durmuşlardır.510 İslâm eğitimcileri abdest, namaz ve oruç gibi ibadetler hususunda da 

anne ve babaların dikkatli olmaları ve çocukları alıştırarak onlara öğretmeleri gerektiğini 

ifade etmekle birlikte511 anne baba tarafından çocuk eğitilmediğinde, çocuğa dinin 

farzları ve sünnetleri öğretilmediğinde, bu ihmalden dolayı çocuğun ileride zarara 

uğrayacağını dile getirmişlerdir.512 

Konu fıkhî açıdan değerlendirildiğinde kişinin dini kuralları yerine getirmek için 

öğrenmesi gereken helâl ve harama dair bilgiler, abdest, namaz, oruç, zekât ve hac gibi 

ibadetlerle ilgili temel bilgiler ile ticaretle uğraşan kişilerin öğrenmesi gereken ticari 

konular farz-ayn, dünyevi işlerini yerine getirmek için faydalı olan tıp, hesap (matematik, 

geometri), dil bilgisi, nahiv, kıraat vs. ilimler farz-ı kifâye olarak kabul görmüştür.513 

İslâm hukukçuları Peygamber Efendimizin (s.a.v) yedi yaşına gelen çocuğa 

namazın emredilmesi ve öğretilmesi gerektiği hadisini514 delil göstererek temyiz 

çağındaki çocuğa şart ve rükünleriyle birlikte başta namaz olmak üzere diğer ibadetlerin 

ve dini kuralların da öğretilmesinin vacip olduğunu söylemişlerdir.515 Çocuklara oruç 

tutmayı öğretmek vacip olduğu gibi516 bunun Ramazan ayının bazı günlerinde alıştırılarak 

tutturulması daha uygun görülmüştür.517 Çocukların oruç bilincine sahip olmaları, oruç 

tutmaya alıştırılmaları ve bu ibadete uzak kalmamaları amacıyla,  Hz. Peygamber (s.a.v) 

döneminde anneler, çocuklarına renkli yünden oyuncaklar yaparak onları oyalamış, 

netice itibarıyla onların büyüklerle birlikte oruç tutmalarını sağlamışlardır.518 Eğitim ve 

öğretimden, çocuğun velisi sorumludur.519 Anne ve baba, çocuğa eğitim ve öğretim 

verebilecek nitelikte değilse bu durumda anne-baba, çocuğa eğitim ve öğretim 

verebilecek nitelikte bir kişiyi tutması gerekir. Bu işi üstlenecek kişinin ücreti çocuğun 

 
510 Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb b. Said Şemsüddîn İbn Kayyim el-Cevziyye, Tuhfetü’l-mevdûd bi-

ahkâmi’l-mevlûd, thk. Abdülkadîr Arnaût (Dımeşk: Mektebetü’l-Dârü’l-Beyân, 1391/1971), 224. 
511 Gazzâlî, İhyâʾü ʿulûmi’d-dîn, 3/73. 
512 İbn Kayyim el-Cevziyye, Tuhfetü’l-mevdûd bi-ahkâmi’l-mevlûd, 229. 
513 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 1/42. 
514 Ebû Dâvûd, “Salât”, 26 (No. 494). 
515 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 1/23-25; Erdebîlî, el-Envâr li-aʿmâli’l-Ebrâr, 1/51; Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc 

ilâ şerhi’l-Minhâc, 1/373. 
516 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 1/23-24. 
517 Gazzâlî, İhyâʾü ʿulûmi’d-dîn, 3/73. 
518 Buhârî, “Savm” 47 (No. 1960); Müslim, “Sıyâm”, 136 (2/798). 
519 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 1/374; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 1/565. 



85 

malı varsa çocuğun malından ödenir. Çocuğun malı yoksa babanın malından ödenir. 

Babanın malı yoksa annenin malından ödenir.520 

Şâfiî hukukçulara göre şehirde bulunan lakît, (buluntu çocuk) köye ya da çöl gibi 

gelişmemiş bir bölgeye götürülemez. Onlara göre bu tür yerlerde eğitim olanaklarının 

yetersiz, sanatsal faaliyetlerin gelişmemiş olması, çocuğun eğitim açısından ve ilmi 

açıdan zayıf olmasına, sanatsal yönünün gelişmemesine ve yeterli dini bilgiye sahip 

olmamasına neden olur. Bunun yanı sıra çölde ya da köyde bulunan lakît ise şehre 

götürülebilir.521 

Şâfiî hukukçuların, şehirde bulunan lakîtin (buluntu çocuğun) maslahatı 

açısından köye ve çöl gibi gelişmemiş bir bölgeye götürülmemesi gerektiği fikrine sahip 

olmaları, özellikle çocuğun eğitim konusunda hak kaybına uğramasını engellemeyi 

amaçlar.  

Çocukların eğitim hakkı açısından İslâm dini, çocukların ahlâkî yapısı üzerinde 

de durmaktadır. Müslüman eğitimciler çocuğu Allah tarafından anne-babaya verilen bir 

emanet olarak görmekte, anne-babadan çocuğun terbiyesi noktasında elinden geleni 

yapması istenmektedir.522 Bu konuda Peygamber Efendimizin (s.a.v) “Her doğan fıtrat 

üzere doğar. Sonra anne babası onu Yahudi, Hristiyan veya Mecusi yapar.”,523 “Hiçbir 

baba, çocuğuna güzel terbiyeden daha iyi bir miras bırakmamıştır.”524  ve “Kişinin 

çocuğuna terbiye vermesi bir saʿ (ölçek) sadaka vermesinden daha hayırlıdır.”525 

hadislerinden hareketle çocuğun tabiatı gereği hem iyi hem de kötü etkilere açık 

olduğunu, bununla birlikte anne babanın da iyi veya kötü yönde yetiştirme noktasında 

çocuğunu etkileyebildiğini vurgulamışlardır.526  

Çocukluktan itibaren öğrenilen ve yapılan iyi veya kötü davranışlar ileriki 

yaşlarda çocuğun karakteri üzerinde etkili olmaktadır. Bebeklikten itibaren çocuğun helal 

gıda ile beslenmesi sağlanıp helal-harama dikkat eden bir birey olarak yetiştirilmesi önem 

 
520 Erdebîlî, el-Envâr li-aʿmâli’l-Ebrâr, 1/51. 
521 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/600. 
522 Ebû Alî Ahmed b. Muhammed b. Ya‘kûb İbn Miskeveyh, Tehzîbü’l-ahlâk ve tathîrü’l-aʿrâk, thk. İbnü’l-

Hatîb (Mektebetü’s-Sekâfetü’d-Diniyye, ts.), 42,45; Gazzâlî, İhyâʾü ʿulûmi’d-dîn, 3/72; İbn Kayyim el-

Cevziyye, Tuhfetü’l-mevdûd bi-ahkâmi’l-mevlûd, 225. 
523 Buhârî, “Cenâiz”, 92 (No. 1385); Ebû Dâvûd, “Sünne”, 18 (No. 4714); Tirmizî, “Kader”, 5 (No. 2138).  
524 Tirmizî, “Birr ve Sıla” 33 (No. 1952). 
525 Tirmizî, “Birr ve Sıla”, 33 (No. 1951). 
526 Gazzâlî, İhyâʾü ʿulûmi’d-dîn, 3/72-73. 



86 

kazanmaktadır. Çocuk tarafından alınan besinlerin, çocuğun ahlâkı ve karakteri üzerinde 

etkili olacağından hareketle, çocuğu emziren kadının da helale-harama dikkat eden biri 

olması ve tercihin bu yönde yapılması gerektiği görüşü benimsenmiştir. Çocuk 

eğitiminde yemek yeme âdâbının ve görgü kurallarının da çocuğa öğretilmesi gerektiği 

üzerinde durulmuş, çocuğun anne-babaya, öğretmene ve büyüklere saygı göstermesi 

gerektiği vurgulanmıştır.527 Çocukların iyi davranışları ödüllendirilmeli, çocuklar yaptığı 

güzel işlere karşılık övülmeli, yapmış olduğu hatalı davranışlar dolayısıyla herkesin 

arasında eleştirilmemeli, çocukla daha sonradan yaptığı yanlış davranışlar nedeniyle 

çocuğa hatalı olduğu söylenmeli ve neyin doğru olup olmadığı ona anlatılmalıdır. Sürekli 

kınanmamalı, akranlarıyla arasında kıyaslama yapılmamalı, arkadaşları kendisine karşı 

övülmemelidir. Sürekli yapılan eleştiri ve kınama çocuğun etkilenmemesine, onda 

alışkanlık yapmasına neden olduğu gibi onun bu yanlış davranışlarını pekiştirmesine de 

sebep olabilmektedir.528 Müslüman eğitimciler tarafından ortaya konulan bu görüşler 

günümüz pedagoji anlayışı ile uygunluk göstermektedir.529 

Çocuk haklarından biri de çocukların hareket etmesini sağlamak ve onları spor 

faaliyetlerine yönlendirmektir.530 Sahabeden birinin Peygamber Efendimize (s.a.v) 

gelerek: “Bizim çocuklar üzerinde hakkımız olduğu gibi çocukların da bizim üzerimizde 

hakkı var mıdır?” sorusuna Peygamber Efendimizin (s.a.v) “Evet, çocuğun hakkı ona yazı 

yazmayı, yüzmeyi, atıcılığı öğretmek ve onu güzel bir şekilde edeplendirmektir.”531 

Şeklindeki cevabı, konunun önemini ortaya koymaktadır. Çocukların cinsiyet farklılığı 

göz önünde bulundurularak giydirilmeleri gerektiği de İslâm eğitimcileri tarafından 

dikkat çekilen konulardan biridir.532 

İslâm eğitimcileri çocuğun eğitimi, kişiliği ve gelişim safhaları açısından oyunun 

çok önemli bir etkiye sahip olduğunu söylemektedirler. Özellikle ders saatlerinden sonra 

çocuğun oyun oynamasına izin verilmesi gerektiğini, okuldaki yorgunluktan sonra oyun 

yoluyla bu yorgunluğun giderileceğini ifade etmekle birlikte sürekli ders çalıştırılıp oyun 

oynanmasına izin verilmeyen çocuğun kalbinin, zekâsının ve hayatının olumsuz yönde 

 
527 Gazzâlî, İhyâʾü ʿulûmi’d-dîn, 3/72. 
528 Gazzâlî, İhyâʾü ʿulûmi’d-dîn, 3/73; İbn Miskeveyh, Tehzîbü’l-ahlâk ve tathîrü’l-aʿrâk, 72. 
529 Hökelekli, “Çocuk”, 8/358. 
530 Gazzâlî, İhyâʾü ʿulûmi’d-dîn, 3/73; İbn Miskeveyh, Tehzîbü’l-ahlâk ve tathîrü’l-aʿrâk, 71. 
531 Beyhakî, Şuʿabü’l-îmân., 11/136 (No. 8298). 
532 Gazzâlî, İhyâʾü ʿulûmi’d-dîn, 3/72; İbn Miskeveyh, Tehzîbü’l-ahlâk ve tathîrü’l-aʿrâk, 72. 



87 

etkileneceğine dikkat çekmektedirler.533 Peygamber Efendimizin (s.a.v) de çocuklarla 

oyun oynadığı ve onlarla şakalaştığı örnekler mevcuttur.534 

Oyunun çocuk üzerinde rahatlatıcı, bedensel gelişimini sağlayıcı, eğitici, 

toplumsal ve ahlâkî yönden etkileyici özellikleri mevcuttur. Boşalmayan enerji çocukta 

içe kapanıklık ve alınganlık oluşmasına sebep olabileceği için oyun sayesinde çocuk hem 

enerjisini boşaltmış hem de kas sistemini geliştirmiş olur. Uygun seçilen oyunlar 

sayesinde çocuk kendisinde var olan saldırganlık dürtüsünü boşaltır, çevresinden edindiği 

gerilimden kurtulup rahatlar, özel hayatında karşılaşmış olduğu sorunların bir kısmını 

halledebilir. Oyun, çocuğun en önemli anlatım aracı ve dili olduğu için çocuk, oyun 

aracılığıyla en içteki duygularını ve ihtiyaçlarını ifade edebilmekte ve problemlerini kendi 

başına halledebilmektedir. Uzmanlar, çocukların oynadığı oyunları gözlemleyerek 

çocuktaki sorunun ne olduğunu rahatlıkla ortaya çıkarabilmektedir. Çocuk, oyun 

sayesinde gerçek olan ile olmayanı birbirinden ayırt edebilmeyi, toplumsallaşmayı 

öğrenir. Çocuk oyun dünyasında egemenlik kurmakla birlikte hoşgörünün çok fazla 

olduğu bir aile geleneğinden gelen çocuk, oyun ortamına rahat bir şekilde uyum 

sağlamadığı gibi otoriterliğin çok fazla olduğu bir aile geleneğinden gelen çocuk da ya 

saldırgan ya da pasif olur. Oyun, çocuğun kendisini tanımasını, yeteneklerini 

geliştirmesini, üretmesini sağlayan, gerçek dünya ile hayal dünyası arasında olan bir 

köprüdür. Oyun, başkası tarafından çocuklara öğretilemeyenleri, çocukların kendi 

deneyimleriyle öğrendiği bir yöntemdir.535 

Çocukların boş vakitlerini oyunla geçirmeleri onların eğitimini de 

kapsamaktadır. Oyun, eğitimin yararlandığı bir araç olarak, çocukların iletişim 

becerilerini geliştirir. Bu sayede çocuk, oyunda kurmuş olduğu iletişim sayesinde ileriki 

yaşlarında boş vaktini yararlı ve olumlu bir şekilde değerlendirme fırsatı yakalar. Oyun, 

çocuk açısından eğitici ve öğretici bir etkiye sahip olduğu için özellikle okulöncesi ve 

ilkokul dönemlerinde bir eğitim aracı olarak kullanılmaktadır. Çocuk oyun sayesinde 

sosyalleşir, böylece sosyal değerleri ve davranış biçimlerini öğrenir. Oyun grupları 

aracılığıyla ailelerinden sonra yüz yüze ilişkiler kuran, ben dışında biz duygusunu 

kazanan çocuk, sonraki dönemlerinde de toplumla daha uyumlu bir hâl içerisine girer. 

 
533 Gazzâlî, İhyâʾü ʿulûmi’d-dîn, 3/73. 
534 Buhârî, “İlim”, 18 (No. 77); Buhârî, “Edeb”, 81 (No. 6129). 
535 Yavuzer, Çocuk Psikolojisi, 191-194. 



88 

Oyunda kazanılan disiplin ve oyun kuralları sayesinde çocuğun toplumla uyumu 

kolaylaşır.536 

Çocuk psikolojisi, çocuk sosyolojisi ve çocuk eğitimi yani kısacası çocuk 

açısından değerlendirildiğinde oyunun, çocuğun hayatında önemli bir etkisi olduğu 

yadsınamaz bir gerçektir. Peygamber Efendimizin (s.a.v) hayatına bakıldığında, ilk İslâm 

eğitimcilerinin görüşleri araştırıldığında ve çağdaş pedagoji anlayışı incelendiğinde 

oyunun, çocuğun eğlenmesi ve eğitimi açısından bir hak olduğu fikrini öne sürmek 

mümkündür. Bununla birlikte eğitim hakkının çocuk açısından bir hak, ebeveyn açısından 

da bir sorumluluk olduğu unutulmamalıdır.  

1.2.2.1.8. Meslek Edinme Hakkı 

İslâm dininin çocuklarla alâkalı olarak ortaya koyduğu haklardan biri de meslek 

öğrenme hakkıdır. Meslek öğretmenin bir vecibe olduğu unutulmamalıdır.537 İslâm 

alimleri çocuğa dinî vecibeler öğretilmekle birlikte kabiliyeti doğrultusunda sanat ve 

meslek öğretilmesi gerektiği hususu üzerinde de durmuşlardır.538 Hanefîler, anne ve 

babanın ayrılması sonucu hidâne için annenin yanında kalan erkek çocuğun, hayata 

hazırlanması ve alıştırılması açısından faziletli ilimleri öğrenip iyi bir mesleki eğitimden 

geçmesi için temyiz çağına ulaşmasıyla birlikte babaya verilmesi gerektiği görüşünü 

benimsemişlerdir.539 İslâm hukukunda çocuğun meslek hakkı olmakla birlikte çocukların 

çalışıp çalışamayacağı, çocukların mali tasarruflarda bulunup bulunamayacağı hususu ise 

tartışmalıdır. 

Çalışma ve ticari işlemlerden kastın beyʻ ve icâre gibi faaliyetleri kapsadığı 

anlaşılmaktadır.540 Hanefîlere, Mâlikîlere ve Hanbelîlere göre çocuğun bey‘ akdi (alım-

satım) veli izni dahilinde geçerlidir.541 Şâfiîlere göre ise veli izni olsun veya olmasın 

 
536 Tezcan, Çocuk Sosyolojisi, 51-53. 
537 İbrahim Canan, “İslam’da Çocuk Hakları”, Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 1 (1995), 19. 
538 İbn Kayyim el-Cevziyye, Tuhfetü’l-mevdûd bi-ahkâmi’l-mevlûd, 244. 
539 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 4/42. 
540 Saffet Köse, “İslam Hukukunda Çocuğun Çalışması Gelirinin Korunması Ve İstismarını Önleyici 

Tedbirler”, Çocuk Sorunları Ve İslâm Sempozyomu, ed. Ahmet İshak Demir (Rize: Ensar Neşriyat, 2005), 

119. 
541 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 5/135; Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 5/3; 

Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 3/151; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 4/387. 



89 

çocuğun bey‘ akdi sahih değildir. Bir kişinin alım-satım akdinin sahih olabilmesi için 

kişinin mükellef yani akıllı, bâliğ ve reşit olması gerekmektedir.542 

Hanefîlere, Mâlikîlere ve Hanbelîlere göre mümeyyiz olan bir çocuk bey‘ 

akdinde olduğu gibi velisinin izni ile icâre akdini gerçekleştirip çalışabilir.543 Şâfiîlere 

göre ise kişinin icâre akdini gerçekleştirip çalışması için akıllı ve bâliğ olması 

gerekmektedir.544 

Çocukların çalışmasına dayanak olan delillerden biri de “Dünya ve ahiret 

hakkında düşünesiniz, diye böyle yapıyor. Bir de sana yetimleri soruyorlar. De ki: 

‘Onların durumlarını düzeltmek hayırlıdır. Eğer onlara karışıp (birlikte yaşar) sanız 

(sakıncası yok). (Onlar da) sizin kardeşlerinizdir. Allah, bozguncuyu yapıcı olandan 

ayırır. Allah, dileseydi sizi zora sokardı. Şüphesiz Allah mutlak güç sahibidir, hüküm ve 

hikmet sahibidir.”545 âyetidir. Müfessirlerin bir kısmı bu âyet-i kerimeden hareketle 

yetimin velisi olan kimselerin, ıslah çerçevesinde çocuğu hem dinî hem de dünyevi açıdan 

eğitmek, çocuğa sanat-zanaat ve ticaret öğretebilmek amacıyla çocuğun malından hoca 

tutabileceğini, çocuk adına hibe kabul edebileceğini ve çocuğu terbiye edebileceğini ifade 

etmişlerdir.546 

Hanefîlere göre mümeyyiz olan çocuk, kanunî temsilcisinin (baba, dede 

(babanın babası), babanın vasisi, dedenin vasisi) izniyle sanat-zanaat ve ticareti 

öğrenmesi, yetişmesi ve iyi bir eğitim ve terbiyeden geçmesi için çalışabilir.547 Çocuğu 

iş hayatına alıştırmak maksadıyla da veli, çocuğun çalışmasına izin verebilir.548 Veli ya 

da vasi, çocuk adına ücreti alabilir fakat çocuğun malından tasarruf etme yetkisine sahip 

değildir.549 Kanuni temsilcisinin izniyle çalışan çocuk, bülûğ çağına erdiğinde işine 

devam edip etmemesi hususu tamamen kendi tercihine bağlıdır. Ayrıca baba, babanın 

babası, baba ve dedenin vasisinin bulunmaması durumunda mesela amcasının velâyeti 

 
542 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 3/373. 
543 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 4/176; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 

3/151,547; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/3. 
544 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 5/259. 
545 el-Bakara 2/220. 
546 Ebû Bekr Ahmed b. Ali er-Râzî Cessâs, Ahkâmü’l-Kur’ân, thk. Abdusselâm Muhammed Ali Şâhin 

(Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1415/1994), 1/400-401. 
547 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 4/178. 
548 Ebü’l-Meâlî Burhâniddîn Mahmûd b. Ahmed b. Abdulazîz b. Ömer İbn Mâze, el-Muhîtu’l-burhânî fi’l-

fıkhi’n-Nu’mânî, thk. Abdulkerîm Sâmî el-Cindî (Beyrut: Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1424/2004), 7/458. 
549 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 4/178. 



90 

altında olan bir çocuğun, annesi tarafından bir işte çalıştırılması Ebû Yusuf tarafından 

caiz görülmüşken, İmam Muhammed ise ancak velâyeti altında bulunulan kimsenin, 

çocuğu çalıştırma yetkisine sahip olması nedeniyle amcasının velâyetinde olan bir 

çocuğun, anne tarafından çalıştırılmasının caiz olmadığı görüşüne sahip olmuştur.550  

Çocuğun çalışmasına cevaz veren fakihlerin delillerinden biri de “Yetimleri 

deneyin. Evlenme çağına (bülûğa) erdiklerinde, eğer reşid olduklarını görürseniz, 

mallarını kendilerine verin...”551 âyetidir. Fukâha, bülûğ çağından önce çocukların 

çalışma hayatında yanılıp yanılmamalarının anlaşılması için denenmeleri, bülûğ çağına 

gelen ve reşid olanlara da mallarının kendilerine teslim edilmesi gerektiği konusunda 

ittifak halinde olmuşlardır. İhtilaf ettikleri nokta ise çalışma eğitiminin teorik ya da pratik 

olma hususudur. Şâfiîler, bülûğ öncesi çalışma hayatının teorik olması gerektiği görüşüne 

sahip olurken Hanefîler, Mâlikîler ve Hanbelîler ise çocuğun yaşına ve yeteneğine göre 

bülûğ öncesi çalışma hayatının pratik olması gerektiği görüşüne sahip olmuşlardır. 

Çocuğa fayda sağlayacak ve onu hayata hazırlayacak bir sanat ya da çalışmanın, çocuk 

tarafından talep edilmesi ve onun ihtiyacını karşılaması halinde velinin, buna izin 

vermemesi durumunda velayet hakkının kötüye kullanılmasına binaen çocuğun 

çalıştırılması yetkisinin hâkime geçeceği hükmü de kararlaştırılmıştır.552 

İslam hukukunda çocuğun kabiliyetleri bağlamında çocuğun eğitimine, 

gelişimine ve onun hayata hazırlanmasına katkıda bulunacak çalışma hayatı için de bazı 

kurallar mevcuttur. Çocuk, kendisine pek bir faydası olmayacak, çocuğu aşağılayan, 

küçük düşüren, yoran, kuvvetten düşüren ve çocuk açısından tehlikeli olan bir işte 

çalıştırılamaz. Çocuk, iş hayatında dayak gibi bir takım olumsuz davranışlarla karşı 

karşıya kalmamalıdır. Çocuğun güvenliğinin muhakkak sağlanması gerekir. Veli izni 

olmaksızın çalıştırılan çocuğun çalışma hayatında karşılaşmış olduğu iş kazalarından 

işveren sorumludur. Çocuğun bir sanat, zanaat ve meslek öğrenip eğitilmesi ve hayata 

hazırlanması gayesiyle ücretsiz olarak çalıştırılabileceğine cevaz verildiği gibi çocuğun 

faydası ve gelir elde etme açısından ücretli olarak çalıştırılabileceğine de cevaz 

verilmiştir. Böyle bir durumda çocuğun ücret hakkına dikkat edilmeli ve çocuğun alacağı 

 
550 İbn Mâze, el-Muhîtu’l-burhânî fi’l-fıkhi’n-Nu’mânî, 7/458. 
551 en-Nisâ 4/6. 
552 Köse, “İslam Hukukunda Çocuğun Çalışması Gelirinin Korunması Ve İstismarını Önleyici Tedbirler”, 

121-122,124. 



91 

ücret baştan belirlenmelidir. Çocuğun yapacağı iş çocuğun fiziksel, ruhsal ve zihinsel 

gücünü aşmamalıdır. Çocuğun fiziksel ve ruhsal sağlığını bozmayacak şekilde çocuğun 

dinlenmesine olanak sağlayacak işlerde çocuk çalıştırılmalı ve bünyelerine aykırı işlerde 

çalıştırılmamalıdır. Dinlenme vakti olan gece vaktinde değil gündüz vaktinde 

çalıştırılmalıdır. Kanuni temsilcisi tarafından işe verilen çocuğun iş sözleşmesi devam 

ederken ergenlik çağına girmesi halinde akdi feshetme yetkisi tamamen çocuğa geçer.553 

1.2.2.1.9. Eşit Muamele Hakkı 

Ebeveynlerin çocuklara karşı eşit davranması gerektiği hususu Peygamber 

Efendimiz (s.a.v) tarafından pek çok hadisi şerifinde buyrulmuştur. Bu hususta örnekler 

sıralamak mümkündür.  

“Beşir b. Sa‘d oğlu Nu‘mân’a bağış (hibe) yapmak için Hz. Peygamber’i (s.a.v) 

şahit tutmak istemiş, bunun üzerine Peygamber (s.a.v), ‘diğer çocuklarına da bağışladığın 

bir şey var mı? diye sormuş.’ Bu soruya Beşir b. Sa‘d tarafından hayır cevabını alınca 

Peygamber Efendimiz (s.a.v), ‘Allah’tan korkun ve çocuklarınız arasında adaletli 

davranın buyurmuştur.”554 Başka bir rivayette olay şöyle anlatılmaktadır: “Numan b. 

Beşir’in babası, oğluna bir köle bağışladı ve Resullulah (s.a.v)’e giderek O’nu şahit 

tutmak istedi. ‘Resullulah (s.a.v), bütün çocuklarına bunun gibi bir bağışta bulundun mu 

diye sorunca hayır cevabını verdi.’ Bunun üzerine Resullulah (s.a.v) o halde o 

bağışladığını geri al dedi.” Tirmizî’nin Süneni’nde, âlimlerin bu hadise dayanarak kişinin 

çocukları arasında öpücüğe kadar eşit davranması gerektiği sonucuna vardıkları 

belirtilmektedir.555 Hadis kitaplarında aynı olayın anlatıldığı başka rivayetler de 

mevcuttur.556  

Ayrıca Hz. Peygamber’in “Bağış konusunda çocuklarınıza eşit davranın. Eğer 

birini tercih etmem gerekseydi kadınları erkeklere tercih ederdim.”557 ifadesi çocuklara 

eşit davranılması gerektiğini açık bir şekilde beyan etmektedir. Aynı şekilde Hz. 

Peygamber’in (s.a.v) “Allah Teâlâ her hak sahibine hakkını vermiştir. Bu nedenle vârise 

 
553 Köse, “İslam Hukukunda Çocuğun Çalışması Gelirinin Korunması Ve İstismarını Önleyici Tedbirler”, 

131-138. 
554 Buhârî, “Hibe”, 12 (No. 2587); Müslim, “Hibât”, 13 (3/1242). 
555 Tirmizî, “Ahkâm”, 30 (No. 1367); Müslim, “Hibât”, 9-11, (3/1241-1242),13-19 (3/1242-1244) 
556 Müslim, “Hibât”, 9-11, (3/1241-1242), 13-19 (3/1242-1244). 
557 Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. Ebî Bekr b. Süleymân el-Heysemî, Mecmaʿu’z-zevâʾid ve menbaʿu’l-

fevâʾid, thk. Hüsâmeddîn el-Kutsî (Kahire: Mektebetü’l-Kutsî, 1414/1994), 4/153 (No. 6759). 



92 

vasiyet yoktur.”558 hadisindeki asıl maksadın, yakın akrabalar arasında ayrımcılık 

yapılmaması, miras paylaşımı dolayısıyla akrabaların huzurunun bozulmaması düşüncesi 

olmuştur.559 Söz konusu hadislerin, anne-babanın çocuklarına hibe yaparken aralarında 

ayırım yapmamaları gerektiğine vurgu yaptığı söylenebilir. 

1.2.2.1.10. Mal Paylaşımı Hakkı 

Hanefîlere göre kişinin malını evlatları arasında adaleti gözeterek eşit bir şekilde 

bağışlaması müstehabdır.560 Kişinin kendi mülkü üzerinde dilediği gibi tasarruf edebilme 

hakkı vardır. Fakat kişinin hayattayken bütün malını bir çocuğuna verip diğerlerini 

malından mahrum etmesi caiz olmakla birlikte kişi, yaptığı bu fiilden dolayı günahkâr 

olur.561 Hanefîlerden Ebû Yusuf’a göre bağış yapılırken (hibe) evlatlar arasında kız-erkek 

ayırımı gözetilmeksizin eşit bir paylaşım yapılmalıdır.562 Ayrıca Ebû Yusuf’a göre eşit 

olmayan paylaşımın, zarar verme amacı taşıyıp taşımadığı dikkate alınması gereken bir 

husustur. Eşit olmayan paylaşımın zarar verme maksadıyla yapılması caiz değildir. Bu 

durumda eşitliğin sağlanması gerekir. Fakat eşit olmayan paylaşımlar, zarar verme amacı 

taşımıyorsa böyle paylaşımlarda bulunmanın bir sakıncası yoktur.563 İmam Muhammed’e 

göre ise bağış yapılırken kişinin, evlatları arasında adalete riayet etmesi gerekir. O’na 

göre bağış yapılırken gözetilmesi gereken adalet, tam bir eşitlik değil erkek ve kız 

çocuklarının mirastaki paylarının esas alınmasıdır.564 

Mâlikîlere göre kişinin, malını evlatları arasında eşit bir şekilde paylaştırması 

evladır. Ayrıca kişinin, evlatları arasında ayırımcılık yapıp bir kısmına fazla bir kısmına 

eksik vermesi mekruhtur.565 

Şâfiîlere göre kişinin, bağışta bulunurken kız-erkek ayırımı yapmaksızın furû’u 

arasında ve usulü arasında eşit bir paylaşım yapması müstehabdır. Hibede bulunurken 

 
558 Ebû Dâvûd, “Vesâyâ”, 6 (No. 2870); Tirmizî, “Vesâyâ”, 5 (No. 2120). 
559 Ali Bardakoğlu, “Hibe”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 

17/425. 
560 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/127; Serahsî, el-Mebsût, 12/55-56. 
561 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 5/696. 
562 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/127. 
563 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 5/696. 
564 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/127. 
565 İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 2/275; Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed b. 

Abdilberr en-Nemerî İbn Abdülber, el-İstizkâr, thk. Sâlim Muhammed Atâ - Muhammed Alî Muavved 

(Beyrut: Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1421/2000), 7/226-227; Ebû Bekir b. Hasan b. Abdillâh el-Kişnâvî, 

Eshelü’l-medârik şerhu İrşâdu’s-sâlik fî fıkhî’l-İmâmi’l-Mâlik (Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.), 3/94. 



93 

evlatları arasında ayrımcılık yapıp eşitliği gözetmemesi mekruhtur. Ayrıca Şâfiîler 

kişinin, usulü arasında birine daha fazla bağışta bulunmak istemesi durumunda bu kişinin 

anne olabileceğini söylemişlerdir.566 

Hanbelîlere göre kişinin, evlatları arasında malını eşit bir şekilde bağışlaması 

vaciptir. Kişi, çocukları arasında mal paylaşımında bulunurken ayırımcılık yapıp birine 

fazla birine eksik vermesi durumunda yaptığı bu fiilden dolayı günah işlemiş olur. Bu 

şekilde bağışlanan bir malın iade edilmesi gerekir. Malın yeniden eşit bir şekilde 

paylaştırılması ya da eksik olan malın tamamlanması gerekir. Hanbelîlerin diğer bir 

görüşünde ise tam bir eşitliğin sağlanmadığı durumda çocukların mirastaki paylarının 

esas alınması gerektiği görüşünü ortaya koymuşlardır.567 

Kaynaklarda çocuklar arasında eşitliğin gözetilmesi gerektiği, mal paylaşımı 

konusunda da adalet ve eşitliğin gözetilmesinin doğru bir davranış olduğu, kişinin, 

çocukları arasında mal paylaşımında bulunurken birini diğerine tercih etmemesi 

gerektiği, böyle bir durumda ayırımcılığa tabi tutulan kişide bağışta bulunan kişiye karşı 

iyilik yapmama duygusunun ortaya çıkacağı; kin, düşmanlık ve nefret duygularının 

ortaya çıkıp merhamet duygusunun da yok olacağı fikri öne sürülmüştür.568 

Fıkıh bilginlerinin birçoğu, çocuklar arasında eşitlik ilkesini benimsemekle 

birlikte, hasta, yaşlı, engelli, a‘mâ, fakir, kalabalık aile nüfusuna sahip, ilimle meşgul 

olan, daha faziletli olan, fakîh, muttaki ve ihtiyaç sahibi olan çocukların diğer çocuklara 

tercih edilebileceği; fâsık, bid’at ehli olan ve malı günah ve yanlış yollarda harcama 

ihtimali bulunan çocuklara ise malın verilmemesinde bir sakınca olmadığı görüşüne sahip 

olmuşlardır.569 

1.2.2.1.11. Nesep Hakkı 

Sözlükte “akrabalık”570 anlamına gelen “nesep”, ıstılahî olarak “Geniş anlamda 

kişinin usulü olarak nitelendirilen üst soyuyla arasındaki soy bağını ifade ederken, dar 

 
566 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 3/154. 
567 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 6/151,153. 
568 İmam Ebî Abdillah Muhammed b. İdris eş-Şâfiî, el-Ümm, nşr. “Muhammed Zehra Neccâr” (Beyrut: 

Dâru’l-Ma‘ârif, 1973), 8/519; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 6/52; Ebû İshâk Burhânüddîn İbrâhîm 

b. Muhammed b. Abdillâh er-Râmînî ed-Dımaşkî İbn Müflih, el-Mübdiʿ fî şerhi’l-Mukniʿ (Beyrut: 

Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1418/1997), 5/200. 
569 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 3/153; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/127; İbn Kudâme, el-

Muğnî, 1968/1388, 6/53; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 5/35-36. 
570 İbn Manzûr, “nsb”, 1/755. 



94 

anlamda çocuğun anne-babasıyla arasındaki soy bağı”571 anlamına gelmekte ve fıkhî 

olarak genellikle dar anlamda kullanılmaktadır.  

Meşru ya da gayr-i meşru bir ilişki sonucu doğan çocuğun nesebinin, anneye 

nispet edilmesinin sebebi doğumdur. Baba açısından çocuğun nesebinin belirlenmesi ise 

belli şartlara bağlanmıştır.572 

Nesebin Sabit Olmasının Yolları: 

Sahih Evlilik (Firaş): Çocuğun evlilik içinde dünyaya gelmesi, baba açısından 

nesebin sabit olmasının en doğal yoludur. Nitekim bu konuda Peygamber Efendimiz 

(s.a.v) şöyle buyurmuştur: “Çocuk yatak sahibinindir. Zina edene ise mahrumiyet 

vardır.”573 Sahih bir evlilik içinde doğan çocuğun nesebinin sübutu için bazı şartlar 

aranmıştır. Erkeğin baba olabilecek yaşta olması, Mâlikîlere ve Şâfiîlere göre erkeğin en 

az bülûğ çağında olması, Hanefîlere ve Hanbelîlere göre ise mürâhaka çağında olması, 

nikâhtan sonra karı kocanın birleşmesinin vâki veya mümkün olması, Hanefîlere göre 

nikâh akdinden sonra cumhura göre ise zifaftan sonra hamileliğin asgari süresi olan altı 

ayın dolmuş olması, boşanma ya da kocanın vefatından sonra hamileliğin azami süresinin 

dolmamış olması gerekir. Hamileliğin azami süresi; Hanefîlerde iki yıl, Mâlikîlerde 

meşhur görüşe göre beş yıl, Şâfiîlerde ve Hanbelîlerde dört yıl olarak belirlenmiştir.574 

İslâm hukuku, zarûriyyât kapsamında yer alan neslin korunmasına çok büyük bir 

önem vermiş bu nedenle zinayı kesin bir şekilde yasaklamış ve soyların birbirine 

karışmasına neden olacak düzenlemelere izin vermemiştir.575  Bununla birlikte fâsid 

evlilik yoluyla ve evlilik şüphesiyle birleşme sonucu doğan çocuğun maslahatı açısından 

ise çocuğun nesebi kocaya bağlanmıştır.576 Fâsid evlilikte de nesebin sübûtu için erkeğin 

baba olacak yaşta olması, fiilî birleşmenin mümkün olması, fiilî birleşmeden sonra 

hamileliğin asgari süresi olan altı ayın dolmuş olması, karı ve kocanın bir birinden 

 
571 İbrahim Kâfi Dönmez, “Nesep”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2006), 32/573. 
572 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/242; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/681. 
573 Buhâri, “Husûmât”, 5 (No. 2421); Müslim, “Radâ”, 36, 37 (2/1080-1081). 
574 Merğinânî, el-Hidâye fî şerhu Bidâyetü’l-mübtedî, 2/280-281; Şîrâzî, el-Mühezzeb fî fıkhi’l-İmâm eş-

Şâfiî, 3/78-80; bû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullāh b. Ahmed b. Muhammed b. Kudâme el-

Cemmâîlî el-Makdisî İbn Kudâme, el-Mukniʿ fî fıkhi’l-İmâm Ahmed b. Hanbel eş-Şeybânî, thk. Mahmûd 

Arnaût - Yâsîn Mahmûd el-Hatîb (Cidde: Mektebetü’s-Sevâdî, 1421/2000), 374-375; Buhûtî, Keşşâfü’l-

kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 5/405-406; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/681-685. 
575 Dönmez, “Nesep”, 32/573. 
576 Görgülü, Fıkıhta Cenin Hukuku, 47. 



95 

ayrılmasından sonra hamileliğin âzami süresi içinde çocuğun doğmuş olması, evlilik 

şüphesiyle birleşmede de nesebin sabit olması için hamileliğin asgari süresi olan altı ayın 

geçmiş olması şartları aranır.577  

Beyyine (Şahitlik): Nesebin sübutunda var olan delillerden biri de beyyinedir. 

Nesep sübutunda beyyine ikrardan daha kuvvetli bir delil olarak kabul görmüştür. İmam 

Ebû Hanife ve İmam Muhammed’e göre beyyine yoluyla nesebin sübutu iki erkek ya da 

bir erkek iki kadının, Mâlikîlere göre iki erkeğin, Şâfiîlere, Hanbelîlere ve Ebû Yusuf’a 

göre ise bütün varislerin şahitliğiyle sahih olur.578 

İkrar: Nesebin ispatı için ikrar da önemli yollardan biridir. Bir şahsın “Bu benim 

oğlumdur.” veya “Bu benim babamdır.” demesi nesebin ikrarıdır. İkrarın sabit olabilmesi 

için kişinin nesep iddiasında bulunması, çocuğun nesebinin meçhul olması, baba ile 

çocuk arasında uygun bir yaş farkının olması, çocuğun zina mahsulü olduğu 

söylenmemesi, çocuğun veya babanın bu ikrarı kabul etmesi, ikrar ile nesebin sabit 

olmasında -ayrıntıda bazı farklılıklar olmakla birlikte- genel itibariyle mezheplerin 

üzerinde ittifak ettiği şartlardır.579 Hanefîlere göre ikrarı kabul eden çocuğun mümeyyiz 

olması şartı aranırken,580 Şâfiî ve Hanbelîlere göre ise ikrarı kabul eden çocuğun akıllı, 

ergen yani mükellef olması gerekir.581 Mâlikîlere göre ise nesep hakkı, çocuğun babası 

üzerindeki bir hak olduğu için babanın yalan söylediğine dair delil bulunmadığı sürece 

çocuğun babasını tasdik etme şartı yoktur.582  

Liân: Sahih nikâh içinde doğan çocuğun nesebinin sübutu, çocuğun annesi ile 

evli olan kocaya aittir.583 Nesep konusunun önemli uygulamalarından biri de liândır. 

İslâm hukukunda koca, sahih evlilik içinde doğan çocuğun nesebini liân uygulaması ile 

reddedebilir.584 

 
577 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/686-688. 
578 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/695. 
579 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/228; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 3/412; Şirbinî, 

Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/306; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 

4/314; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 6/639-641. 
580 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/228; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 6/640. 
581 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/306; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm 

Ahmed, 4/314; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 6/640. 
582 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 6/640. 
583 Buhâri, “Husûmât”, 5 (No. 2421); Müslim, “Radâ”, 36,37 (2/1080-1081). 
584 Mehmet Âkif Aydın, “Liân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 

27/172-173. 



96 

“La‘n” kökünden türeyen “liân” sözlükte “kovmak, hayırdan uzaklaştırmak, 

Allah’tan uzaklaştırmak, lânetleşmek”585 anlamlarına gelir. Fıkıh terimi olarak ise liân, 

“Karısının zina yaptığını ya da çocuğunun kendisine ait olmadığını iddia eden fakat ispatı 

olmayan kocanın, hâkim karşısında karısıyla karşılıklı bir şekilde yemin etmesi ve 

lânetleşmesi” demektir.586  

Yukarıda değinildiği gibi Sahabe-i kiramdan Hilâl b. Ümeyye’nin, hanımına 

zina isnadında bulunması üzerine Resulülullah’ın (s.a.v) ondan bunu ispat etmesini, ispat 

edemediği takdirde zina iftirası cezasına çarptırılacağını ısrarla söylemesi üzerine bu 

konuyu çözüme kavuşturacak âyetler nâzil olunca Peygamber Efendimiz (s.a.v), Hilâl b. 

Ümeyye ve karısına âyetleri okumuş onlara nasihat etmişti. Hilâl b. Ümeyye doğru 

söylediğini, karısı ise bunu kabul etmeyerek kocasının yalan konuştuğunu söyleyince 

Peygamber Efendimiz (s.a.v), âyetin587 buyruğu üzere lanetleşme işlemini gerçekleştirip 

onları ayırmıştı.588 Benzer bir olayda da Peygamber Efendimizin (s.a.v) bir erkek ile bir 

kadın arasında mülâanede bulunduğu, kadının çocuğunu kocasından nefyettiği, o ikisinin 

arasını ayırdığı, çocuğu da kadına ilhak ettiği rivayeti mevcuttur.589 

Hanefîlerin çoğunluğuna ve Hanbelîlere göre hâkimin, eşleri birbirinden 

ayırması ile evlilik sona erer ve çocuğun nesebi kocadan düşer.590 Hanefîlerin bir kısmına 

göre ise nesebin nefyi için liânın uygulamasından sonra hâkimin, çocuğun nesebinin 

kocadan düştüğünü dile getirmesi gerekir.591 Mâlikîlere göre hâkimin tefrikine gerek 

kalmaksızın liân uygulaması ile evlilik sona erer ve çocuğun nesebi kocadan düşer.592 

Şâfiîlere göre ise kocanın liân yapmasıyla evlilik sona erer ve çocuğun nesebi kocadan 

düşer.593 Nesebin reddini içeren liân sonucunda çocuğun nesebi (soy bağı) kocadan düşer, 

 
585 İbn Manzûr, “la‘n”, 13/387,389. 
586 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 3/237-239; Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî 

elfâzi’l-Minhâc., 5/60-67; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 2/457-458; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l 

İmâm Ahmed, 3/178. 
587 “Eşlerine zina isnat edip de kendilerinden başka şahitleri olmayanlara gelince, onların her birinin 

şahitliği; kendisinin doğru söyleyenlerden olduğuna dair, Allah adına dört defa yemin ederek şahitlik 

etmesi, beşinci defada da; eğer yalancılardan ise Allah’ın lânetinin kendi üzerine olmasını ifade etmesiyle 

yerine gelir. Kocasının yalancılardan olduğuna dair Allah’ı dört defa şahit getirmesi (Allah adına yemin 

etmesi), beşinci defada da eğer kocası doğru söyleyenlerden ise Allah’ın gazabının kendi üzerine olmasını 

dilemesi, kadından cezayı kaldırır.” en-Nûr 24/69. 
588 Ebû Dâvûd, “Talâk”, 27 (No. 2254); Tirmizî, “Tefsîru’l-Kur’ân”, 25 (No. 3179). 
589 Buhârî, “Talâk”, 34 (No. 5315). 
590 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 3/244; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 8/68. 
591 Merğinânî, el-Hidâye fî şerhu Bidâyetü’l-mübtedî, 2/271. 
592 İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 2/101. 
593 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/72,74. 



97 

annesine bağlanır.594 Çocuğun kocayla nesep bağı kesildikten sonra mirasçılık ve nafaka 

yükümlülükleri birbirinden düşer. Fakat şahitlik, kısas ve evlilik yasağı gibi konular 

geçerliliğini korur.595 Bunun nedeni de liândan sonra bir gün kocanın kendisini 

yalanlaması ve nesep bağının tekrar kurulması ihtimalidir.596 Liândan sonra nesep bağı 

kesilen çocuk veled-i zina olarak nitelendirilemez. Anne ve çocuk birbirine mirasçı olur, 

anne tarafından akrabalık ve asabe ilişkisi oluşur.597 Şâfiîler, zina şüphesinin söz konusu 

olduğu durumda çocuğun kocaya ait olabilme ihtimalinden dolayı çocuğun nesebinin 

reddinin doğru olmadığını, haram olduğunu söylemişler, her iki ihtimal de söz konusu 

olduğundan dolayı “çocuk, yatak sahibinindir” kuralı gereği çocuğun nesebinin kocaya 

ait olduğunu ifade etmişlerdir598 

Kıyâfe: Eski Arap toplumunda nesebi belirlemenin yollarından biri de “kıyâfe” 

ilmiydi. Kıyâfe ilmiyle uğraşanlar bir kişinin fiziksel özelliklerine bakarak o kişinin 

ahlâkı, karakteri ve soyu hakkında tahmin yürütürlerdi. Günümüz tıbbının soy bağı 

tespitini ortaya koyan DNA testi, bir nevi o dönemlerde kıyâfe ilmiyle uğraşan kâifler 

tarafından yapılmaktaydı.599 Benî Müdlic kabilesinden bir kâifin, üzerleri örtülü olan 

siyah tenli Üsâme b. Zeyd ile Peygamber Efendimizin (s.a.v) azatlı kölesi beyaz tenli 

Zeyd b. Hârise’nin ayaklarına bakarak onların baba oğul olduğuna onay vermesi ve bu 

durumun, Peygamber efendimiz (s.a.v) tarafından sevinçle karşılanması,600 Hz. 

Peygamber’in (s.a.v), nesep bağı tespitinde uzman olanların bilgisine önem verdiğinin bir 

göstergesidir. Bu konuda Şâfiîler, kesin delillerin bulunmadığı durumlarda nesep tespiti 

için kâiflerin görüşlerine başvurulması gerektiği görüşünü ortaya koymuşlardır.601 

Hanbelîler de sahih bir evlilik içerisinde çocuğun kocadan veya bir başkasından 

olabileceği ihtimalinin bulunduğu şüpheli hamilelik durumunda ile iddet süresi içerisinde 

dünyaya gelen çocuğun kocaya nesebinin bağlanması ile ilgili bir şüphe bulunması 

 
594 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/582; Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 5/115; 

el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 35/263. 
595 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/582; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 35/264-265. 
596 Aydın, “Liân”, 27/173; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 7/582. 
597 Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 5/115. 
598 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/62-63. 
599 Mehmet Serhan Tayşi, “Kıyâfe”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 

2022), 25/507. 
600 Buhârî,” Ferâiz”, 31 (No. 6770-6771); Müslim, “Radâ”, 38-39 (2/1081-1082); Ebû Dâvûd, “Talâk”, 31 

(No. 2267). 
601 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/615-616. 



98 

halinde kâife gidileceğini ve kâifin görüşünün alınması gerektiğini vurgulamışlardır.602 

Karısı siyah çocuk doğuran bir adamın kaygılı bir şekilde Peygamber Efendimize (s.a.v) 

gelerek nesep bağını belirleme konusunda ona başvurması üzerine, Hz. Peygamber’in 

(s.a.v) çocuğun, “Soyunun bir damarına çekmiş olabileceğini”603  ifade etmesi, 

soyaçekimin farklı bir şekilde de ortaya çıkabileceğinin göstergesidir.604  

DNA Testi: Günümüzde gereken durumlarda nesep bağının ortaya çıkması DNA 

testinin yapılmasıyla da mümkündür.  

Çocuğun nesebinin belirlenmesi adli tıbbın ilgilendiği konulardan biridir. Bu 

nedenle kişiler ya da mahkeme aracılığıyla babalık testinin talep edilmesi durumunda 

kişilerden ağız içi sürüntü veya kan gibi biyolojik örnekler alınarak DNA analizleri 

yapılır, STR bölgeleri incelenir, STR lokuslarında yer alan benzer özellikler temel 

alınarak biyolojik baba olup olunmadığı değerlendirilmeye alınır.605 

DNA parmak izi tekniği, ilk defa 1985 yılında İngiltere’de bir suç vakasının 

araştırılması için kullanılmıştır. DNA parmak izi analizi ile DNA’nın belirli bölgelerinde 

yer alan polimorfizmlere dayanılarak DNA parmak izi yöntemi ile bireysel farklılıklar 

tespit edilmektedir. DNA parmak izi tekniği, kimliklendirme davalarında ile bir kişi ile 

bir delil arasında bağlantının bulunmaya çalışıldığı olayların tamamında kullanılan bir 

tekniktir. Bir polimorfizmin gözlendiği gen bölgesinde kişinin yarısı babası yarısı da 

annesinden olmak üzere özellik taşıdığı için babalık ve/ veya annelik tespit davalarında 

bu teknik kullanılmaktadır.606 

DNA parmak izi, hukukî anlamda günümüz İslâm hukukçuları tarafından 

nesebin sübutu için bir ispat vasıtası olarak kabul görmüş fakat hukukî niteliği konusunda 

ihtilaf edilmiştir. Pek çok Arap devletinde kabul gören DNA parmak izinin zannî karine 

olduğu düşüncesinde olanlar, bu testin hatalı yapılabilme ihtimalinin olduğu, bu nedenle 

geçerli bir delil olarak kabul görülmeyeceği, bu konuda hükmün hâkimin takdirine 

bırakıldığı, şer’î deliller açısından ispat vasıtaları içerisinde DNA parmak testinin yer 

 
602 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 11/172, 241-262. 
603 Buhârî, “Talâk”, 26 (No. 5305); Ebû Dâvûd, “Talâk”, 28 (No. 2260). 
604 Martı, Hadislerle Çocuk, 43. 
605 Gavril Pedridis vd., “Babalık Testinde Rapor Serüveni: Bir Olgu Sunumu”, Yeni Yüzyıl Journal of 

Medical Sciences 2/1 (2021), 57. 
606 Yeşim Doğan Alakoç, “Adli Bilimlerde DNA Analizleri”, Ankara Üniversitesi Dikimevi Sağlık 

Hizmetleri Meslek Yüksekokulu Dergisi 9/2 (2010), 2-4. 



99 

almadığı görüşünden hareketle DNA parmak izinin zannî bir karine olduğu görüşüne 

varmışlardır.607 

Kuveyt’te Tıbbi İlimler İslâm Konseyi tarafından kabul gören ve içinde 

Zuhaylî’nin de yer aldığı bazı İslâm hukukçularının benimsediği DNA parmak izinin 

kesin karine olduğu düşüncesinde olanlar, Ahzâb sûresi 33/5. âyetini delil getirerek, bu 

âyetten öz babanın araştırılması istendiği, araştırmanın da bir çok vesile ile birlikte 

karineler ile olabileceği, DNA parmak izi testinin kişinin asıl babasını ortaya çıkaran bir 

karine olduğu, genellikle içinde şüphe ve ihtimali barındırmadığı ve %99,9 oranında 

kesin bir netice verdiği düşüncesinden hareketle DNA parmak izinin katî bir karine 

olduğu görüşüne varmışlardır. Mekke İslâm Fıkıh Akademisi de DNA parmak izi testinin 

nesebin sübutunda katîyete yakın bir delil olduğu görüşünü ortaya koymuştur.608  

Son dönem bazı İslâm hukukçularının benimsediği DNA parmak izi testinin 

kuvvetli karine olduğu düşüncesinde olanlar, fakihlerin ispat vasıtalarında karine ile amel 

ettikleri, DNA parmak izinin kıyâfeden daha kuvvetli bir karine olduğu, DNA parmak 

izinin nesebin sübutundaki diğer delillere takdim edilemeyeceği, DNA testinin ikrar ve 

şahitlik gibi kuvvetli olmadığı, tahlillerin doğru bir şekilde yapılıp yapılmaması ve doğru 

bir şekilde getirilip getirilmemesi hâkimde bir şüphe uyandırabileceği, ikrar ve şahitlik 

gibi hâkimin kanaatini kesin bir şekilde etkilemeyeceği, hücre dokularının taşınması 

esnasında bazı problemlerin olabildiği ve bazı sıvıların birbirine karışabilme ihtimalinin 

olduğu  düşüncesinden hareketle DNA parmak izi testinin kuvvetli bir karine olduğu ve 

DNA ile zina haddinin uygulanamayacağı görüşüne varmışlardır.609 

Son dönem bazı İslâm hukukçularının benimsediği DNA parmak izi testinin 

müstakil bir delil olduğu düşüncesinde olanlar, Kur’ân-ı Kerîm ve hadislerde yer alan 

beyyine kavramının yalnızca ikrar ve şahitlik anlamına gelmediği, gerçeği ortaya çıkaran 

her şeyin beyyine olarak adlandırıldığı, bu nedenle beyyinenin DNA’yı da kapsadığı, 

“bilinen bir durumdan bilinmeyen bir durumu ortaya çıkarmak” anlamına gelen karinenin 

DNA ile aynı manayı taşımadığı, DNA parmak izi testinin kıyâfeye kıyas edilemeyeceği 

 
607 İbrahim Yılmaz, “İslâm (Aile) Hukukunda DNA Parmak İzi Testi İle Nesebin Sübûtu”, İslam Hukuku 

Araştırmaları Dergisi 22 (2013), 89. 
608 Yılmaz, “İslâm (Aile) Hukukunda DNA Parmak İzi Testi İle Nesebin Sübûtu”, 90-91. 
609 Yılmaz, “İslâm (Aile) Hukukunda DNA Parmak İzi Testi İle Nesebin Sübûtu”, 91-92. 



100 

düşüncesinden hareketle DNA parmak izi testinin müstakil bir delil olduğu görüşüne 

varmışlardır.610 

İçinde Zuhaylî’nin de bulunduğu İslâm hukukçularının bir kısmı, nesebin reddi 

için karı ve kocanın mahkeme huzurunda liân yapması gerektiğini, nesebin reddinde bir 

tek meşru olanın liân olduğunu bu nedenle DNA parmak izi testinin liânın yerine 

geçemeyeceğini belirtmişlerdir. Ayrıca bu fikri öne sürenler nesebin reddi için mahkeme 

huzurunda toplumun önünde yapılan liân uygulamasının aile ve toplum için pek çok 

caydırıcılık ve hikmetinin olduğunu, şüpheler nedeniyle liân yerine yapılan DNA parmak 

izi testinin evlilik içinde dünyaya gelen çocuğun nesebini reddetme yolu açtığını, nesebin 

korunması ve ailenin saygınlığı hususunda zedelenmelerin ortaya çıkacağını, her bir 

şüpheyle birlikte DNA parmak izi testinin yapılacağını ifade etmişlerdir. Bununla birlikte 

kuvvetli şüpheye sahip olan ve elinde güçlü deliller olan kocanın endişelerinin 

giderilmesi ve tatmin olması açısından nesebin reddi davasından ya da liân 

uygulamasından önce DNA parmak izi testini yapabileceği, liân uygulamasından önce bu 

konuda hâkimin kocayı yönlendirebileceği fikrini öne sürmüşlerdir. Böylece DNA 

sonucunda çocuğun kocadan olduğunun bilinmesi üzerine liândan vazgeçilmesi 

gerektiğini, bunun da liân ile ilgili davaların azalmasına neden olduğunu belirtmişler, 

DNA sonucunda da çocuğun nesebinin kocaya ait olduğunun ortaya çıkması durumunda 

da kocanın liân davasını açmaması gerektiğini ve bunun caiz olmadığı düşüncesini ileri 

sürmüşlerdir. Mekke İslâm Fıkıh Akademisi de DNA’nın liân uygulaması yerine 

geçemeyeceği ve DNA ile nesebin reddinin yapılamayacağı görüşünü ortaya 

koymuştur.611 

İçinde Kardavî’nin de bulunduğu son dönem bazı İslâm hukukçuları, nesebin 

sabit olması ve nesebin reddedilmesinde %99,9 oranında katiyet ifade eden ve bilimsel 

bir delil olan DNA’nın liân uygulaması yerine yapılabileceğini ve mahkemenin DNA ile 

nesebin reddi konusunda hükmedebileceğini söylemişlerdir. Koca, karısının hamile 

olduğunu öğrenip çocuğun kendisine ait olmadığını kesin olarak bilirse doğumdan sonra 

DNA testi yapabileceğini, bunun sonucunda çocuğun kocadan olmadığının ortaya 

 
610 Yılmaz, “İslâm (Aile) Hukukunda DNA Parmak İzi Testi İle Nesebin Sübûtu”, 93. 
611 İbrahim Yılmaz, “İslâm Aile Hukukunda DNA Parmak İzi Testi ile Nesebin Reddi”, Cumhuriyet İlahiyat 

Dergisi 21/1 (2017), 18-20. 



101 

çıkması üzerine liâna gerek kalmaksızın hâkimin çocuğun nesebinin kocadan düştüğüne 

hükmedebileceğini ifade etmişlerdir. 612 

Son dönem bazı İslâm hukukçuları, evlilik içinde dünyaya gelen çocuğun 

nesebinin yalnızca liân ile reddedilebileceğini, DNA parmak izi testinin liân 

uygulamasında ve nesebin sabit olması hususunda tamamlayıcı bir delil olabileceğini, 

kocanın, nesebin reddi için açmış olduğu davada hâkimin liândan önce DNA parmak izi 

testinin yapılmasını isteyebileceğini görüşünü ortaya koymuş, gerekçe olarak da kocanın 

liân yapılmasını istemesinin sebebinin, kocanın karısına karşı yaptığı zina isnadını 

şahitlik ile ispatlayamadığını, bu nedenle karı ya da kocanın DNA testi vasıtasıyla 

kendileri için şahit bulabileceklerini söylemişlerdir. Ayrıca bu görüşü ortaya koyanlar 

DNA parmak izi testi ile çocuğun nesebinin kocadan sabit olması durumunda liân 

yapılmasına gerek kalmayacağını, DNA sonucunun nesebin sübutunu tekid ettiğini, 

kocanın nesebin reddi için liân uygulamasına gidemeyeceğini ifade etmişlerdir. Bununla 

birlikte DNA parmak izi testi sonucunda çocuğun nesebinin kocaya ait olmadığının 

ortaya çıkması durumunda kocanın nesebin reddi için liân davası açma zorunluluğunun 

olduğunu belirtmişlerdir. Yalnızca DNA sonucuyla çocuğun nesebinin 

reddedilemeyeceğini, DNA parmak izi testinin kocanın, çocuğun nesebinin reddi için 

yapmış olduğu liân uygulamasını tekit edebileceği görüşünü öne sürmüşlerdir.613  

Bu fikri öne sürenler, DNA testi yapılmadan önce liân uygulaması nedeniyle 

çocuğun nesebinin kocadan düştüğüne hükmedilip daha sonra yapılan DNA testi 

sonucunda çocuğun kocadan olduğunun ortaya çıkması halinde DNA parmak izi testinin 

sahih evlilik delilini tekit ettiğini ve çocuğun nesebinin kocaya ait olduğunu ispatladığını 

söylemişlerdir. Bu nedenle DNA parmak izi testi ile çocuğun nesebinin kocaya ait 

olduğunun ortaya çıkması sonucunda kocanın liân davası açarak çocuğun nesebini 

reddetme hakkının olmadığı görüşünü ortaya koymuşlardır.614  

 
612 Yılmaz, “İslâm Aile Hukukunda DNA Parmak İzi Testi ile Nesebin Reddi”, 24. 
613 Yılmaz, “İslâm Aile Hukukunda DNA Parmak İzi Testi ile Nesebin Reddi”, 28. 
614 Yılmaz, “İslâm Aile Hukukunda DNA Parmak İzi Testi ile Nesebin Reddi”, 28-29. 



102 

1.2.2.2. Lakît Meselesi (Buluntu Çocuk) 

Sözlükte “bir şeyi yerden almak”615 anlamına gelen “lakît”, ıstılahi olarak, 

Hanefîlere göre “atılan veya yerden alınan çocuk”,616 “fakirlik ya da zina töhmetinden 

kurtulmak için ailesi tarafından atılan çocuk” anlamına gelir.617 Mâlikîlere göre lakît, 

“ergenlik çağına gelmeyen yerden alınan çocuk”,618 “kendisine faydası dokunmayan, 

nafakasını ödeyemeyen, gıda temin edemeyen, anne ve babası bilinmediği gibi köle olup 

olmadığı da bilinmeyen çocuk”619 demektir. Şâfiîlere göre lakît, “kimsesi olmayan, kayıp 

olan ve kefili olmayan çocuk, mümeyyiz küçük”,620 “atılan çocuk, kaybolan, nesebi 

bilinmeyen çocuk”621 olarak tarif edilir. Aynı zamanda Şâfiîlere göre ergenlik çağına 

erişmiş akli dengesi yerinde olmayan ve yolda bulunan kişi de lakît olarak kabul edilir.622 

Aynı şekilde “menbûz” da lakît anlamında kullanılmaktadır.623 Hanbelîlere göre atılan 

çocuk,624 mümeyyiz olmayan, nesebi bilinmeyen ve hür olup olmadığı da bilinmeyen 

çocuktur.625 

İnsan hayatının korunmasının önemi Kur’an-ı Kerim’de “...Kim, bir insanı, bir 

can karşılığı veya yeryüzünde bir bozgunculuk çıkarmak karşılığı olmaksızın öldürürse, 

o sanki bütün insanları öldürmüştür. Her kim de birini (hayatını kurtararak) yaşatırsa, 

sanki bütün insanları yaşatmıştır...”626 beyanıyla açık bir şekilde ifade edilir. 

Birtakım nedenlerle anne ve babası tarafından bırakılan, atılan, ya da kaybolan 

çocukların öncelikle ailelerinin bulunmaya çalışılması, bu mümkün olamadığı takdirde 

onların koruma altına alınıp gözetilmesi ve topluma yararlı bireyler olarak yetiştirilmesi, 

İslâm camiasında dinî ve ahlâkî bir görev olarak algılanmış böylece bu konuya hukuki bir 

 
615 İbn Manzûr, “lakît”, 7/392; Fîrûzâbâdî, “lakît”, 686. 
616 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/198. 
617 Serahsî, el-Mebsût, 10/209. 
618 İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 2/259. 
619 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/124. 
620 Erdebîlî, el-Envâr li-aʿmâli’l-Ebrâr, 447. 
621 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 314; Nevevî, el-Mecmuʿ şerhu’l-Mühezzeb li-

Şîrâzî, 16/202; Nevevî, Ravzatü’t-tâlibîn, 4/483. 
622 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 3/252-253. 
623 Nevevî, Ravzatü’t-tâlibîn, 4/483. 
624 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 8/350. 
625 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 4/227. 
626 el-Mâide 5/32. 



103 

yön kazandırılmıştır. Bu da İslâm’ın temelinde insanın en kıymetli varlık olarak kabul 

edilmesinin bir sonucudur.627 

1.2.2.2.1. Lakîti Almanın Hükmü 

Hanefîlere göre lakîti almanın hükmü menduptur.628 Delil olarak da el-Mâide 

sûresi 5/32. âyeti ile “Küçüğümüze merhamet etmeyen, büyüğümüze saygı göstermeyen 

ve iyiliği emredip/teşvik edip kötülükten sakındırmayan/uzaklaştırmayan bizden 

değildir.”629 hadisini gösterirler.630 Alınıp bakılmadığı takdirde çocuğun helak 

olmasından korkuluyorsa lakîtin alınması farz-ı kifayedir.631 Aynı şekilde bulandan başka 

çocuğu kimse bilmiyorsa çocuğun alınması farz-ayndır.632  

Mâlikîlere, Şâfiîlere ve Hanbelîlere göre lakîti almanın hükmü farz-kifayedir.633 

Mâlikîler ve Şâfiîler, bu konuda “...İyilik ve takva (Allah’a karşı gelmekten sakınma) 

üzere yardımlaşın...”634 âyetini delil gösterirler. Hanbelîler de el-Mâide sûresi 5/2. âyetini 

delil olarak göstermekle birlikte “Hz. Ömer kendisine buluntu bir çocuğu (lakît) getiren 

adama ‘o hürdür, senindir. Nafakası da bize aittir.’ Buyurmuştur.” hadisini635 de delil 

olarak gösterirler.636 Mâlikîlere ve Şâfiîlere göre lakîtin başka hiç kimse tarafından 

görülmediği ve bulunmadığı kesin olarak biliniyorsa, lakîti bulanın onu alması farz- 

ayndır.637 

1.2.2.2.2. Lakîtin Nafakası 

Lâkîtin kendisine ait malı varsa nafakası kendi malından karşılanır. Lakîtin 

cebinde, üzerinde, altında, beşiğinde, kundağında, elinde, elbisesinde, bulunan mallar ile 

 
627 Saffet Köse, “Lakît”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 27/68. 
628 Serahsî, el-Mebsût, 10/209; Merğinânî, el-Hidâye fî şerhu Bidâyetü’l-mübtedî, 2/415; Kâsânî, 

Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/198; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 5/765. 
629 Tirmizî, “Birr”, 15 (No. 1921). 
630 Serahsî, el-Mebsût, 10/209. 
631 Merğinânî, el-Hidâye fî şerhu Bidâyetü’l-mübtedî, 2/415; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 

5/765; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 35/311. 
632 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 35/311. 
633 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/124; Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 314; 

Erdebîlî, el-Envâr li-aʿmâli’l-Ebrâr, 447; Nevevî, el-Mecmuʿ şerhu’l-Mühezzeb li-Şîrâzî, 16/202; 

Nevevî, Ravzatü’t-tâlibîn, 4/483; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 8/350; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an 

metni’l-İknâ‘, 4/228. 
634 el-Mâide 5/2. 
635 Mâlik b. Enes, el-Muvatta, “Akdiyye”, 19. 
636 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 8/350. 
637 Nevevî, el-Mecmuʿ şerhu’l-Mühezzeb li-Şîrâzî, 16/206; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 35/311. 



104 

bağlı bulunduğu binek lakîtin olduğu gibi638 içinde bulunduğu ev ve çadırda kendisi 

dışında kimsenin olmaması durumunda da bulunduğu ev ve çadır lakîtin sayılır.639 Lakîtin 

malı olmaması durumunda nafakası beytülmalden karşılanır.640  

Beytülmalin olmaması durumunda Hanefîlere göre lakîtin nafakası lakîti bulana 

(mültakıt) aittir. Mültakıtın nafakayı ödemek istememesi halinde kadı, mültakıtı 

ödemekle yükümlü tutar.641 Ödeyen kişi de borçlu olmaz.642 Mâlikîlere göre erkek çocuk 

büyüyüp kazancını sağlayıncaya kız çocuğu da evleninceye kadar mültakit, lakîtin 

nafakasını ödemekle yükümlü olur ve borçlu olmaz.643 Şâfiîlere göre beytülmalin 

olmaması durumunda lakîtin nafakasını Müslümanlar ödemek zorundadır.644 Lakît 

büyüyüp kazancını sağladığında nafakasını ödemiş olan kişiye borcunu öder.645 

Hanbelîlere göre beytülmalin olmaması durumunda kadı, halktan borç alır. Beytülmalin 

mala kavuşmasıyla halka olan borç ödenir.646 

1.2.2.2.3. Lakîtin Dini 

Hanefîler, lakîtin dinini belirleme konusunda dört önemli özellikten 

bahsetmişlerdir. 

Müslüman biri tarafından Müslümanlara ait bir yerde bulunan lakîtin Müslüman 

olduğuna hükmedilir. Müslüman biri tarafından kilisede veya zımmîlere647ait bir yerde 

bulunan lakîtin zımmî olduğuna hükmedilir. Zımmî biri tarafından kilisede ya da 

Müslümanların olmadığı bir yerde görülen lakîtin zımmî olduğuna hükmedilir. Zımmî 

biri tarafından Müslümanlara ait bir yerde görülen lakîtin Müslüman olduğuna 

 
638 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 315; Nevevî, el-Mecmuʿ şerhu’l-Mühezzeb li-

Şîrâzî, 16/203; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/199; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-

İknâ‘, 4/227-228; Karâfî, ez-Zahîre, 9/132. 
639 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 315; Nevevî, el-Mecmuʿ şerhu’l-Mühezzeb li-

Şîrâzî, 16/202; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 4/228. 
640 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 315; Serahsî, el-Mebsût, 10/210; Kâsânî, 

Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/199; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 4/227; Karâfî, ez-

Zahîre, 9/132. 
641 Serahsî, el-Mebsût, 10/210. 
642 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 35/322. 
643 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 35/323. 
644 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 315. 
645 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 35/323. 
646 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 4/227. 
647Zımmî: “İslâm yurdunda diğer Müslümanlarla birlikte o ülkenin vatandaşı olarak yaşayan diğer din 

mensuplarına verilen isimdir.” bk. Mustafa Fayda, “Zımmî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(Erişim 14 Nisan 2025). 



105 

hükmedilir.648 Müslüman bir kimse tarafından Müslümanlara ait bir yerde bulunan ölmüş 

lakîtin Müslüman olduğuna hükmedilir, yıkanır, namazı kılınır ve Müslüman 

mezarlığında defnedilir. Hanefîlerin çoğu lakîtin bulunduğu mekânı dikkate alarak lakîtin 

bulunduğu ülke veya bölgenin hâkim dinini esas alırken İmam Muhammed ise Mültakitin 

(Lakîti bulan) dininin esas alınması gerektiği görüşündedir.649 

Mâlikîlere göre Müslüman yurdunda görülen lakît Müslüman olarak kabul edilir. 

Müslümanlara ait olmayıp da iki veya üç Müslüman evin bulunduğu bir yerde görülen 

lakît de Müslüman olarak kabul edilir. Müslümanlara ait olmayan ehl-i küffara ait bir 

yerde bulunan lakît ehl-i küffar olarak kabul edilir.650 

Şâfiîlere göre Dârü’l-İslâm’da bulunan çocuk Müslüman olarak kabul edilir. 

Orada zımmîlerin yaşaması da hükmü değiştirmez. Tek bir Müslümanın dahi yaşamadığı 

Müslümanlara ait olmayan bir yerde bulunan çocuğun Müslüman olduğuna 

hükmedilmez. Fakat Müslümanlara ait olmayan böyle bir yerde esir veya tacir olan bir 

Müslümanın olması sonucu bulunan çocuğun Müslüman olduğuna hükmedilir.651 

Müslüman yurdunda ölü olarak bulunan lakît bir Müslüman gibi yıkanır, kefenlenir ve 

Müslüman mezarlığında defnedilir. Ehl-i-küffar tarafından Müslüman yurdunda bulunan 

lakît ehl-i küffarın elinden alınır.652 

Hanbelîler lakîtin dinini belirleme konusunda lakîtin bulunduğu mekânı dârü’l-

İslâm ve dârü’l-küffar olarak ayırmışlar, dârü’l-İslâm ve dârü’l-küffarı da iki ayrı şekilde 

ele almışlardır.653 

a) İçinde zımmî olsa dahi Basra ve Kûfe gibi Müslümanlar tarafından inşa edilen 

Müslüman yurdunda bulunan lakîtin Müslüman olduğuna hükmedilir.  

b) Şam gibi Müslümanlar tarafından sonradan fethedilen bir Müslüman 

yurdunda bir tek Müslümanın olmasıyla da bulunan lakîtin Müslüman olduğuna 

hükmedilir. Hiçbir Müslüman yaşamıyorsa lakît küffar ehline ait kabul edilir. 

 
648 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/198; Merğinânî, el-Hidâye fî şerhu Bidâyetü’l-mübtedî, 

2/415; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 5/766; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 35/316-317. 
649 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/198; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 35/316-317. 
650 Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 7/132; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 35/317. 
651 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 315-316; Nevevî, el-Mecmuʿ şerhu’l-Mühezzeb 

li-Şîrâzî, 16/202. 
652 Nevevî, el-Mecmuʿ şerhu’l-Mühezzeb li-Şîrâzî, 16/205,211. 
653 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 8/351-352. 



106 

c) Daha önceden Müslümanlara ait olup sonradan kâfirler tarafından alınan bir 

yerde tek bir Müslümanın yaşamasıyla da bulunan lakîtin Müslüman olduğuna 

hükmedilir. Hiçbir Müslüman yaşamıyorsa lakît küffar ehli olarak kabul edilir.  

d) İlk önce Müslümanlara ait olup daha sonra kâfirler tarafından alınan sonradan 

tekrar Müslümanlar tarafından alınan ve içinde cizye vermekle hükümlü zımmîlerin 

bulunduğu ve tüccar olsa dahi tek bir Müslümanın yaşadığı bir yerde bulunan lakîtin 

Müslüman olduğuna hükmedilir. Fakat hiçbir Müslümanın yaşamıyorsa lakît küfâr ehli 

olarak kabul edilir.  

1.2.2.2.4. Lakîtin Hür Olması 

İslâm hukukuna göre aksi ispatlanmadığı sürece lakît hür olarak kabul edilir.654 

Çünkü insanda aslolan onun hür olmasıdır.655 Hz. Âdem ve Hz. Havva’nın hür olması 

çocuklarının da hür olmasını gerektirir. Hz. Ömer ve Hz. Ali’den nakledilen rivayetlerde 

de lakît hür olarak kabul edilmiştir.656  

1.2.2.2.5. Lakîtin Nesebi 

Lakîtin anne ve babası bilinmediği için nesebi de bilinmemektedir. Baba 

olabilecek yaştaki Müslüman, hür bir erkek lakît için nesep iddiasında bulunduğunda bu 

nesep iddiası kabul edilir. Bu konuda her ne kadar Hanefîlerin bir kısmı şahit getirilmesi 

gerektiğini ifade etmiş iseler de Hanefîlerin büyük çoğunluğu bu konuda kıyası terk 

ederek, istihsan yoluyla nesep iddiasında bulunan Müslümanların iddiasını kabul 

etmişlerdir.657 Şâfiîler ve Hanbelîler de bu konuda Hanefîlerle aynı görüşe sahiptirler. 

Onlar da lakît için nesep iddiasında bulunan Müslüman, hür bir erkeğin nesep iddiasının 

kabul edileceği görüşündedirler.658 Ayrıca Şâfiîler, fiziksel özelliklere dikkat ederek 

nesep tespitinde bulunan kâiflere de sorulabileceği görüşünü ortaya koymuşlardır.659 

 
654 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 316; Nevevî, el-Mecmuʿ şerhu’l-Mühezzeb li-

Şîrâzî, 16/202; Serahsî, el-Mebsût, 10/209; Merğinânî, el-Hidâye fî şerhu Bidâyetü’l-mübtedî, 2/415; 

Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/197; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/125; Buhûtî, 

Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 4/226; İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/132. 
655 Merğinânî, el-Hidâye fî şerhu Bidâyetü’l-mübtedî, 2/415; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/125; 

Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 4/226. 
656 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/197; İbn Hazm, el-Muhallâ, 7/132. 
657 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/199; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 35/318. 
658 Şîrâzî, el-Mühezzeb fî fıkhi’l-İmâm eş-Şâfiî, 2/316; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 6/123; el-

Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 35/318. 
659 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/615-616; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî 

tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/199. 



107 

Mâlikîler ise lakît için nesep iddiasında bulunan kişinin delil getirerek bunu ispat etmesi 

gerektiği görüşünü ortaya koymuşlardır.660 

 Zımmî biri tarafından delilsiz bir şekilde lakît için nesep iddiasında 

bulunulduğunda, lakîtin nesebi zımmîden sabit olur ancak lakît Müslüman olarak kabul 

edilir. Fakat zımmî biri, bir delile dayanarak nesep iddiasında bulunduğunda nesebi ondan 

sabit olur ve çocuk kendisine verilir. Köle biri tarafından lakit için nesep iddiasında 

bulunulduğunda lakîtin nesebi köleden sabit olur ancak lakît, hür olarak kabul edilir. 

Hıdâne hakkı zımmîye ya da köleye verilmez. Bir kadın tarafından lakît için nesep 

iddiasında bulunulduğunda bu iddia yalnızca kadını değil eşini de ilgilendirdiği için 

hukukçular bu iddianın mutlaka delile dayandırılması gerektiğini söylemişlerdir.661 

1.2.2.2.6. Mültakit (Lakîti Bulan) 

İslâm hukukuna göre mültakitin himaye hakkına sahip olabilmesi için akıllı, 

bâliğ, reşid, emin ve hür olması gerekir.662 Şâfiîler ve Hanbelîler, buna Müslüman olma 

şartını da eklerler.663 

Lakîti bulan iki kişinin aynı özelliklere sahip olması durumunda Şâfiî 

hukukçular, iki görüş belirtmişlerdir. Birinci görüşe göre hâkim kimi uygun gördüyse o 

kişi lakîti almaya hak sahibi olurken ikinci görüş ise kura çekilmesi gerektiğini ifade 

etmiştir.664 Hanefî hukukçular ise mesela her iki mültakitin hür ve Müslüman olması 

durumunda lakîtin vücudunda bulunan bir vasfı belirtebilen ve söyleyebilen mültakite 

verilmesi gerektiğini ifade etmişlerdir.665  

Lakîti alma hususunda Müslüman olan Müslüman olmayana, hür olan köle 

olana,666 zengin olan fakir olana, adil olan adil olmayana, tercih edilir.667 Küçük, deli, 

 
660 Karâfî, ez-Zahîre, 9/135; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 35/319. 
661 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 35/318-322. 
662 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 314; Erdebîlî, el-Envâr li-aʿmâli’l-Ebrâr, 447; 

Nevevî, Ravzatü’t-tâlibîn, 4/486; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 2/259; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an 

metni’l-İknâ‘, 4/228. 
663 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 314; Erdebîlî, el-Envâr li-aʿmâli’l-Ebrâr, 447; 

Nevevî, Ravzatü’t-tâlibîn, 4/486; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 8/363-364. 
664 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 314; Nevevî, Ravzatü’t-tâlibîn, 4/486. 
665 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/199. 
666 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 314; Erdebîlî, el-Envâr li-aʿmâli’l-Ebrâr, 447; 

Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/199; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 2/259; İbn Kudâme, 

el-Muğnî, 1986/1406, 8/363-364. 
667 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 314. 



108 

sefih ve fâsık olan, lakîti almaya ehil görülmez.668 Hanbelî hukukçular lakîtin nesebi ve 

ailesinin bulunabilmesi ihtimali nedeniyle bulunduğu yerden uzağa götürülmemesi 

gerektiğini ifade etmişler,669 Şâfiî hukukçular da şehirli biri tarafından şehirde bulunan 

lakîtin köye götürülemeyeceği, istenilmesi durumunda başka bir şehre götürülebileceği, 

fakat çölde bulunan lakîtin şehire götürülebileceği görüşünü ortaya koymuşlardır.670 

Şehirde bulunan lakitîn köye ve yaşam standardı daha düşük olan yerlere götürülmesinin 

engellenmesi ile lakîtin bulunduğu yerden daha uzak bir yere götürülüp 

köleleştirilmesinin engellenmesi, Şâfiî ve Hanbelî hukukçular tarafından ortaya 

konulmuş böylece çocuğun haklarını koruma altına almak amaçlanmıştır.671 

Konu günümüz açısından değerlendirildiğinde gerek Kur’ân-ı Kerim’de 

toplumsal dayanışmayı içeren hükümler ve yetimlerle ilgili ayetlere gerek bu konudaki 

Peygamber Efendimizin (s.a.v) söz ve fillerine bakıldığında koruyucu aileye dair dini bir 

bakış açısı ortaya çıkmaktadır.672 

1.2.2.3. Koruyucu Aile Meselesi 

Koruyucu aile “Çeşitli nedenlerle öz ailesi yanında bakımları bir süre için 

sağlanamayan çocuklarımızın kendi aile ortamlarında eğitim, bakım ve yetiştirilme 

sorumluluğunu kısa veya uzun süreli olarak, ücretli veya gönüllü statüde devlet 

denetiminde paylaşan, hissettikleri toplumsal sorumluluğu gösterebilen uygun aile ya da 

kişiler”673 olarak tarif edilir. 

Kimsesiz olmak, bakıma muhtaç olmak, yetim ve öksüz olmak tarihin her 

döneminde var olan toplumsal bir gerçekliktir. İlk koruyucu aile örnekleri Kur’ân-

Kerim’de geçen Hz. Asiye ve Hz. Musa674 ile Hz. Zekeriya ve Hz. Meryem675 

örnekliğinde görülebilmektedir. Daha sonra Hz. Peygamber’in (s.a.v) dedesi tarafından, 

dedesi vefat ettikten sonra amcası Ebû Talip tarafından himaye edilmesi, Hz 

 
668 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 4/229. 
669 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 6/119-120. 
670 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 315. 
671 Köse, “Lakît”, 27/69. 
672 Ülfet Görgülü, “Dini Açıdan Koruyucu Ailelik”, Koruyucu Aile Olmak Hz. Peygamber’den Günümüze 

Yetimlerin Himaye Edilmesi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2022), 139. 
673 T. C. Aile ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı - Bilgi Teknolojileri Genel Müdürlüğü, “Koruyucu Aile 

Hizmeti” (Erişim 08 Ekim 2024). 
674 el-Kasas 28/7-13. 
675 Âl-i İmrân 3/37. 



109 

Peygamber’in (s.a.v), maddi sıkıntı çeken amcası Ebû Talip’in oğlu Hz. Ali’yi yanına 

alması, Hz. Ali’nin kardeşi Cafer’i de amcası Hz. Abbas’ın yanına aldırması676 

Peygamber Efendimizin (s.a.v), Zeyd’i evlatlık olarak alması daha sonra evlatlık 

müessesesinin Kur’ân-ı Kerîm tarafından kaldırılmasıyla birlikte677 Zeyd b. Harise’yi 

himaye etmesi678 örneklerinde koruyucu aile görülebilmektedir. Kur’ân-ı Kerîm ve 

hadislerin yetimi koruyup, kollama, himaye ve gözetme ile ilgili teşvik ve mesajları679 

başta Hz. Peygamber (s.a.v) olmak üzere onun ashabını da yetimlere, kimsesiz ve bakıma 

muhtaç olanlara fizyolojik ve psikolojik yönden kol kanat germeye ve onları himaye 

etmeye yönlendirmiştir. 

Hz. Peygamber’in (s.a.v), eşi Ümmü Habîbe’nin kızını ile diğer bir eşi olan 

Ümmü Seleme’nin dört çocuğunu; Hz. Ömer’in, eşi Fatıma bint el-Velid’in yetim olan 

oğlunu; Hz. Ali’nin, Hz. Ebûbekir’in vefatı üzere onun oğlu olan Muhammed’i; Hz. 

Âişe’nin, kardeşi Abdurrahman’ın yetimi olan kızını ile diğer bir kardeşi Muhammed’in 

iki oğlunu; Abdullah b. Mesud’un eşi Zeynep’in, kardeşinin yetim çocuklarını; Câbir b. 

Abdullah’ın, babası şehit düştükten sonra pek çok kız kardeşini; Hz. Hamza’nın şehit 

olmasının ardından, Ümâme’nin teyzesiyle evli olan Cafer b. Ebû Talip’in, Hz. 

Hamza’nın kızı olan Ümâme’yi, Hz. Ebû Bekir’in, teyzesinin torunu olan Mistah’ı ile Hz. 

Peygamber’in (s.a.v)  uzaktan akrabası olan üç yetim kız çocuğunu; Hz. Osman’ın, 

Ümeyye ailesinden olan iki erkek çocuğunu himaye etmesi koruyucu aileye örneklik 

teşkil eden uygulamalardır.680 

 
676 Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdulmelik b. Hişâm b. Eyyûb el-Himyerî el-Meâfirî el-Basrî el-Mısrî 

İbn Hişâm, es-Sîretü’n-Nebeviyye, thk. Tâhâ Abdürraûf Sa‘d (Şeriketü’t-Tabâ‘ati’l-Feniyyetü’l-

Müttahide, ts.), 1/164, 229. 
677 el-Ahzâb 33/4-5. 
678 İbn Hişâm, es-Sîretü’n-Nebeviyye, 1/231. 
679 el-Bakara 2/83,220, 225; en-Nisâ 4/36; el-İnsân 76/8-9; ed-Duhâ 93/9; Buhârî, “Edeb”, 24 (No. 6005); 

Müslîm, “Kitâbü’z-Zühd ve’r-rekâʾik”, 42 (4/2287); Tirmizî, “Birr ve Sılâ”, 14 (No. 1917-1918); İbn 

Mâce, “Edeb”, 6 (No. 3678-3679-3680). 
680 Ayşe Esra Şahyar, “Hz. Peygamber Döneminde Yetim ve Kimsesiz Çocukların Himâye Edilmesi”, 

Koruyucu Aile Olmak Hz. Prygamber’den Günümüze Yetimlerin Himaye Edilmesi (Ankara: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2022), 51-59. 



110 

Peygamber Efendimizin (s.a.v), Uhud savaşında babası şehit olan Bahîr el-

Cühenî adındaki ağlayan çocuğa “Ne dersin, bundan sonra ben senin baban olsam, Âişe 

de annen olsa! Bu seni mutlu eder mi?”681 demesi çocuğu himaye etmesinin bir delilidir.  

Hz. Ömer döneminde kimsesiz, buluntu bir çocuk bulan sahabeye, Hz. Ömer’in, 

çocuğun nafakasının kendileri tarafından karşılanacağını ifade etmesi682 ile Hz. Ali 

döneminde buluntu bir çocuğu sahiplenen birinin Hz. Ali’nin yanına gelmesi sırasında 

Hz. Ali’nin, keşke senin yerinde ben olsaydım demesi,683 o dönemde de bir nevi koruyucu 

aile örneklerinin olduğunu, gerektiği yerde masraflarının beytülmalden karşılandığını, 

kimsesiz ve muhtaç bir çocuğa bakmanın ne denli önemli olduğunu göstermektedir.  

Osmanlı döneminde düzenli ve toplu bir kanun şeklinde olmayan fakat Fatih 

Sultan Mehmet dönemi itibariyle fetvalarda yer bulan, Tanzimat dönemiyle birlikte biraz 

daha düzenli hale getirilen koruyucu aile örnekleri mevcuttur. Çocukların akrabaları 

arasında koruyucu ailenin olamadığı durumlarda çocuğun, aileden olmayan kimselere de 

verildiği görülmektedir. Kız çocukları besleme, erkek çocukları da oğulluk adıyla 

ebeveynlerinden ya da veli ve vasilerinden izin alınarak varlıklı ailelerin yanına ücret 

karşılığında yerleştiriliyorlardı. Bu uygulamada besleme adıyla anılan yoksul ailelerin kız 

çocuklarının bakım ve eğitimi amaçlanırken, oğulluk adıyla anılan yoksul ailelerin erkek 

çocuklarının da eğitim ve bakımıyla birlikte meslek eğitimi almaları sağlanıyordu. Ayrıca 

hibe yöntemiyle de oğulluk arasında bir ömür yakınlık sürdürülüyordu. Nafaka 

konusunda sıkıntıların olması, fakirlik hali, çocuğun daha iyi bir çevreyle birlikte daha 

iyi bir şekilde yetiştirilmesinin istenmesi, yeni Müslüman olan çocukların İslâmî bir 

terbiye ile yetiştirilmesinin sağlanmak istenmesi çocukların terk edilmesi ve kimsesiz 

olması çocukların, başka aileler yanına yerleştirilme nedenlerindendir. Ailelerin yanına 

yerleştirilme noktasında çocuk ve aile arasında din birliği dikkate alınıyor, Müslüman 

olmayan ailelerin, Müslüman olan çocukları alması yasaklanmışken Müslüman olmayan 

çocuğun, kendi ailesinin izniyle Müslüman olan aile yanına yerleştirilmesine izin 

veriliyordu. Koruyucu aile uygulamasında doğrudan miras bırakma mümkün olmadığı 

için aileler hibe ve ferağ yoluyla çocuğa maddi anlamda destek olabiliyorlardı. Yanına 

 
681 Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî İbn Hacer, el-İsâbe fî temyîzi’s-sahâbe, 

thk. Adil Ahmed Abdulmevcud - Ali Muhammed Muavvez (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 

1415/1994), 1/433. 
682 Buhârî, “Şehâdât”, 16; Mâlik b. Enes, el-Muvatta, “Akdiyye”, 19. 
683 Mevsılî, el-İhtiyâr, 3/36. 



111 

yerleştirilen kimsenin miras bırakabileceği biri olmadığında ise bütün malını, mirasçısı 

varsa mallarının üçte birini vasiyet ederek çocuğa maddi yönden destek olabiliyordu. 

Başka aileler yanına yerleştirilen çocukların anne ve babalarının velayet hakkı devam 

ediyor, anneler ve babalar kendi çocuklarıyla görüşebiliyor, çocuklara iyi 

davranılmadığında mahkemeye başvurabiliyor, gerektiğinde onları tekrar alabiliyorlardı. 

Osmanlı döneminde koruyucu aile uygulaması önemli bir toplumsal işlev olan ihtiyaç 

sahibi çocukların korunmasını sağlamış bununla birlikte çocukların aileleriyle ilişkileri 

de devam ettirilmiştir.684 

Konu fıkhî açıdan değerlendirildiğinde, İslâmiyet’in ilk dönemlerinde “tebennî” 

olarak adlandırılan evlatlık müessesi bir süre devam etmiş daha sonra nâzil olan ayetle685 

bu uygulama kaldırılmış, “Onları babalarına nispet ederek çağırın.”686 ayetiyle de 

evlatlıkların onları evlat edinenlere de değil de öz babalarına nispet edilmesi gerektiği 

vurgulanmıştır. Ayetle birlikte kaldırılan evlatlık kurumunun karşılamış olduğu 

psikolojik ve sosyolojik ihtiyaçlar “lakît” ve “hidâne” gibi uygulamalarla 

karşılanmıştır.687 

İslâm hukukuna göre velayet yetkisine sahip olan kişinin, çocuğun akli ve bedeni 

gelişimi için önlemler alması gerekmektedir. Çocuk iyi bir bakımla birlikte iyi bir dini ve 

ahlâkî eğitimden de geçirilmelidir. Fıkhî açıdan velayeti üstlenen kişinin, çocuğu ihmal 

etmesine cevaz verilmediğinden velinin ihmali sonucu çocuk zarara uğradığında veli, 

işlediği kusur nedeniyle diyet öder. Mesela velinin ihmali neticesinde çocuk malî yönden 

zarara uğramışsa veli kusurlu olarak kabul edilip zararı tazmin etmek zorunda kalır. 

Kesici bir aletten dolayı zarara uğrayan veya velinin göndermesi sonucu su almaya giden 

bir çocuğun suda boğulması neticesinde veli İslâm hukuku açısından diyetle 

cezalandırılır.688  

 
684 Abdullah Bay, “Osmanlı Toplumunda Koruyucu Aile Uygulaması”, Koruyucu Aile Olmak Hz. 

Peygamber’den Günümüze Yetimlerin Himaye Edilmesi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

2022), 71-77, 79, 85. 
685 el-Ahzâb 33/4. 
686 el-Ahzâb 33/5 
687 Mehmet Âkif Aydın, “Evlât Edinme”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1995), 11/528. 
688 Şevket Topal, “Korumaya Muhtaç Çocukların Bakımı ve Gözetimi Açısından İslâm Hukûkunda Velâyet 

ve Vesâyet Yetkisi”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 6/2 (2006), 265. 



112 

Bütün bunlar velayet yetkisine sahip olan ve çocuğu sahiplenecek kişinin hukukî 

açıdan dikkatli ve sorumluluk sahibi olması gerektiğinin ve bunu beceremediği takdirde 

sorumlu olacağının bir göstergesidir.  

İslâm miras hukukunda ölen kimse ile yakınları arasında miras hukukunun 

gerçekleştiği689 kişinin malını hibe edebildiği690 gibi malının üçte birini de vasiyet etme 

hakkına sahip olduğu görülmektedir.691 Bu bağlamda koruyucu ailenin, himaye ettiği 

çocuğa mallarından hibe edebileceği gibi çocukla aralarında miras hukukunun teşekkül 

edeceği bir akrabalık bağı bulunmadığı durumda da mallarının üçte birini vasiyet ederek, 

çocuğa maddi yönden destek olabileceği fikrini öne sürmek mümkündür. Bununla birlikte 

koruyucu aile ile himaye edilen çocuk arasında kan bağı ve süt hısımlığının olmadığı 

durumlarda, çocuğun ergenlik çağına gelmesinden sonra koruyucu aile ile çocuk arasında 

mahremiyet kurallarının uygulanması gerekmektedir.692 

Bu konuda Peygamber Efendimiz (s.a.v), çocuğa beden mahremiyeti bilincinin 

kazandırılması gerektiğini “Çocuklar yedi yaşına geldikten sonra yataklarını ayırın”693 

hadisiyle beyan eder. Koruyucu aile, bu hadisi dikkate alarak kendi çocuğu ile bakıma 

aldığı çocuk arasında gerekli hassasiyeti göstermelidir.694 

Din İşleri Yüksek Kurulu, bu konuda maddi ve manevi yönden bakıma muhtaç, 

kimsesiz çocuklara yardım edilmesi, bu çocukların çocuk evleri veya ailelerin 

himayesinde korunması, eğitilmesi, mesleki ve sanat yönünden topluma kazandırılması 

gerektiği fikrini öne sürmüş, bununla birlikte hiçbir çocuğun asli nesebi ile ilişkisinin 

kesilmemesi, asıl anne babasının unutturulmaya çalışılmaması, bunu üstlenen kişiler ile 

çocuk arasında miras hukukunun tahakkuk edilmemesi ve mahremiyet kurallarının 

uygulanması gerektiği sonucuna varmış, çocuğun maddi ve manevi gereksinimlerini 

 
689 en-Nisâ 4/11-12. 
690 Mevsılî, el-İhtiyâr, 3/59; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/97; Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-

Minhâc, 5/403; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 2/259. 
691 Mevsılî, el-İhtiyâr, 5/521; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 2/280-281; Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ 

şerhi’l-Minhâc, 6/53; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 2/265-266; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî 

ve edilletuhû, 8/101. 
692 Diyanet İşleri Başkanlığı DİB, “Koruyucu Ailelik Uygulaması İle İlgili Diyanet İşleri Başkanlığı Din 

İşleri Yüksek Kurulu Görüşü”, Koruyucu Aile Olmak Hz. Peygamber’den Günümüze Yetimlerin Himaye 

Edilmesi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2022), 166-167. 
693 Ebû Dâvûd, “Salât”, 26 (No. 495). 
694 DİB, “Koruyucu Ailelik Uygulaması İle İlgili Diyanet İşleri Başkanlığı Din İşleri Yüksek Kurulu 

Görüşü”, Koruyucu Aile Olmak Hz. Peygamber’den Günümüze Yetimlerin Himaye Edilmesi, 166. 



113 

yerine getirmek, onu büyütmek ve himaye etmek, onun bakımını üstlenmek gerektiği 

düşüncesini ileri sürmüş, fakat bütün bunlar yapılırken helâl-haram ve hukukî kurallar 

açısından asıl evlat gibi değil de din kardeşi gibi davranılması gerektiğini ifade etmiştir.695 

1.2.2.4. Çocuk İşçiliği Meselesi 

Üzerinde durulması gereken önemli hususlardan biri de çocuğun çalıştırılması 

diğer bir ifade ile çocuk işçiliğidir. Erken yaşlarda çocuk işçi çalıştırılması toplumsal bir 

sorun olarak karşımıza çıkmaktadır. Çocuk işçi çalıştırmanın nedenleri arasında 

geleneksel anlayışta çocuğun aileye ekonomik anlamda katkı sağlayan bir birey olduğu 

düşüncesi, eğitim masraflarının karşılanması, işveren konumunda olanların rekabet 

gücünü arttırması, maliyeti düşürmesi, çıkarlarını koruması ve çocukları, niteliği olmayan 

bir iş gücü kaynağı olarak görmesi; gelir seviyesi düşük olan ailelerin, aileye ekonomik 

katkı sağlamak amacıyla çocuklarını çalıştırdığı bilinmektedir.696 Ülkemiz tarafından da 

kabul görmüş Birleşmiş Milletler Çocuk Hakları Sözleşmesinin birinci maddesi uyarınca 

on sekiz yaşına kadar olan herkes çocuk olarak kabul edilmektedir. Çocuk işçiliği, on 

sekiz yaşın altında bulunanları eğitimden mahrum ederek onların fiziksel, zihinsel, ruhsal 

ve ahlâkî açıdan zarara uğramasına neden olan bir çalıştırma şekli olarak tanımlanmıştır. 

ILO (Uluslararası Çalışma Örgütü) ise on beş yaşın altında olan, hayatını kazanmak ve 

aileye ekonomik katkı sağlamak amacıyla çalışanlara çocuk işçi, on beş-yirmi dört yaş 

arası çalışanlara da genç işçi adını vermektedir. ILO’nun yapmış olduğu bu tanım 4857 

sayılı İş Kanunu’nda kabul edilerek on beş yaşına kadar olan kimseler çocuk işçi, on beş-

on sekiz yaş aralığında olanlar da genç işçi olarak kabul edilmiştir.697 

Osmanlı’da Çocuk İşçiliği ve Mesleki Eğitim İlişkisi: Osmanlı’da Ahîlik 

teşkilatı altında zanaat, sanat ve ziraat ehli grupların çıraklık, kalfalık ve ustalık gibi 

aşamalardan geçirildiği, böylece liyakat ve mesleki ehliyete sahip nitelikli meslek sahibi 

ve sanat erbabı insanların yetiştiği görülmektedir. Mesleği tam iyi bir şekilde 

öğrenemeyen çırakların dükkân açmalarına izin verilmezdi. İhtiyaca binaen mal üretimi 

yapılır, iş için geçerli olan araç ve gereçler ile açılacak olan tezgâhlar sınırlandırılırdı. 

 
695 “Koruyucu aile olmanın hükmü nedir? : Din İşleri Yüksek Kurulu : Dini Bilgilendirme Platformu” 

(Erişim 13 Ekim 2024). 
696 Levent Şahin, “Geçmişten Günümüze Çocuk İşçiliği”, Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi 7/2 (2012), 

104-106. 
697 Zeki Avşar - Eren Öğütoğulları, “Çocuk İşçiliği ve Çocuk İşçiliği Mücadele Stratejileri”, Sosyal 

Güvenlik Dergisi 2/1 (2012), 11-12. 



114 

Mesleklerin iyi ve kaliteli bir şekilde devam ettirilmesi için çırakların eğitimine çok 

büyük bir önem veren Ahilik teşkilatında malın kaliteli olup olmadığı kontrol edilir, fiyat 

tespitleri yapılır, sanat erbabı arasında en çok saygıyı hak eden ve dürüst olan ve yaş 

bakımından da en büyük olan kişi, ahîlik çatısının önderi olarak görülüp ahîlik vasfını 

kazanırdı. Teşkilat mensuplarının dini ve ahlâki emirlere uyması zorunlu olup bu emirlere 

uymayanlar da meslekten atılırdı.698 

Ahîlikten sonra çocuklar, “gedikler” ya da “loncalar” adı verilen teşkilatlarda 

çalıştırılmıştır. Tanzimattan önce şehir dışında yaşayan çocukların, ev halkına yardım 

etmek amacıyla tarım ve hayvancılık alanında çalıştırılmaları sağlanırken, şehirde 

yaşayan çocukların ise meslek eğitimi gayesiyle çocukların ahlâkî eğitiminden sorumlu 

olan ustaların yanında çalıştırılıp meslek öğrenmeleri sağlanırdı. Çocuklar on 

yaşındayken yamak adıyla iki sene zarfında loncalarda ücret almadan düzenli bir şekilde 

çalıştıktan sonra çırak oluyorlar, ustaların yanında da bir müddet çalıştıktan sonra da kalfa 

oluyorlardı.699 1824 yılında Sultan II. Mahmut tarafından yayınlanan fermanla ilköğretim 

zorunlu hale getirilmiştir.700 Yayınlamış olduğu fermanla Sultan II. Mahmut, temel 

eğitimlerini tamamlamayan çocukların sanat öğrenmeleri için bir ustanın yanında 

çalıştırılmalarını yasaklamıştır. Okuma-yazma bilmeyen altı-yedi yaş aralığındaki yoksul 

ailelerin çocuklarının da sanat öğrenmeleri için çalıştırılmalarının engellenmesi açısından 

Osmanlı, birtakım önlemler almıştır. Tanzimat dönemiyle Gedikler teşkilatına da son 

verilmiştir.701 

Dünyada Çocuk İşçiliği: Tarihin her çağında çocuk işçiliği olgusuna rastlamak 

mümkündür.702 Sanayi Devrimi ile Avrupa’da 18. ve 19. yy.’da çocuk işçiliği yaşının altı 

yaşın altına kadar indiği, on beş saati aşan çalışma saatlerinin olduğu,703 fabrikaların 

çeşitli bölümlerinde çocuklara uygun olmayan koşullarda çocukların çalıştırıldığı, 

işverenler tarafından işverenlerin lehine işçilerin aleyhine olacak şekilde düzenlemeler 

 
698 Ziya Kazıcı, “Ahîlik”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1988), 

1/540-542. 
699 Esra Emine Özeren, “İş Hukukunda Çalışan Çocuk”, Türkiye Barolar Birliği Dergisi 17/52 (2004), 166. 
700 Akyüz, Çocuk Hukuku Çocukların Hakları ve Korunması, 26. 
701 Özeren, “İş Hukukunda Çalışan Çocuk”, 166. 
702 Avşar - Öğütoğulları, “Çocuk İşçiliği ve Çocuk İşçiliği Mücadele Stratejileri”, 12-13. 
703 Fevzi Demir, “Çalışma Hayatında Çocukların Korunması”, Dokuz Eylül Üniversitesi Hukuk Fakültesi 

Dergisi 12/Özel Sayı (2010), 548-549; Avşar - Öğütoğulları, “Çocuk İşçiliği ve Çocuk İşçiliği Mücadele 

Stratejileri”, 13. 



115 

yapıldığı, kötü koşullar nedeniyle açlıkla, genç yaşta çeşitli hastalıklarla karşılaşan 

işçilerin olduğu trajik bir dönem yaşanmıştır.704 1800’lü yıllarda çocuklarla ilgili İş 

Hukuku açısından düzenlemeler yapılmaya başlanmış, İngiltere’de 1833 yılında çıkarılan 

yasa ile dokuz yaşın altında olan çocukların çalıştırılmaları yasaklanmış, dokuz-on üç yaş 

aralığındaki çocukların çalışma saatleri düzenlenmiş, 1939 yılında Almanya’da da bu 

doğrultuda düzenlemeler yapılmış, dokuz yaşın altında bulunan çocukların çocuk işçi 

olarak alınması yasaklanmış, dokuz-on altı yaş aralığındaki çocukların çalışma saatleri 

düzenlenmiş, Fransa’da da 1841 yılında sekiz yaşın altında çocuk işçi çalıştırılması 

yasaklanmış, on altı yaşa kadar çocukların çalışma saatlerinde düzenleme yapılmıştır. 

Birinci dünya ve ikinci dünya savaşları sonrası çocuk işçiliği konusunda yeni 

düzenlemeler yapılmış, çalışan çocukların korunması amacıyla yeni yasalar ortaya 

çıkmıştır.705 Günümüzde çocukların fiziksel, zihinsel ve sosyal gelişimlerini en üst 

düzeye çıkaracak haklar belirlemesi, “Birleşmiş Milletler Çocuklara Yardım Fonu’nun 

(UNICEF)” esas yönünü oluşturur. UNICEF cinsiyet ayırımı yapmaksızın çocukların 

eğitilmesi konusunda ailelerini teşvik etmekte, çocukları şiddet, istismar ve ayrımcılıktan 

korumak ve onların güvenli bir ortamda hayatlarını idame ettirebilmek ve onların ihtiyacı 

oranında onlara bakım sağlamak için çalışmalar yapmaktadır. 1919 yılında Cenevre’de 

kurulan “Uluslararası Çalışma Örgütü’nün (ILO) en çok ehemmiyet verdiği hususların 

başında çocuk işçiliği ile mücadele etmek olmuştur. ILO, Çocuk İşçiliğinin Sona 

Erdirilmesi Uluslararası Programı (IPEC) yoluyla uzun vadede çocuk işçiliğini sona 

erdirmek, kısa ve orta vadede ise çocukları korumak ve çocukların çalıştırma şartlarını 

iyileştirmek amacını taşımaktadır. 1949’da kurulan Avrupa Konseyi de çocuk ve genç 

işçilerin çalışma şartlarını belirleyen, on beş yaşın altında bulunan çocukların çalışmasını 

yasaklayan, on beş-on sekiz yaş aralığındaki çocuk işçilerin de güvenliğinin sağlanması 

gerektiğini ifade eden çalışma şartlarını belirleyen bir konsey olmuştur.706 2012 verilerine 

göre dünyada en fazla çocuk işçi sayısı: %9,3 oranla Asya ve Pasifik ülkelerinde, %21,4 

oranla Sahra Güneyi Afrika Ülkelerinde, %8,8 oranla da Latin Amerika ve Karayip 

ülkelerinde çalışmaktadır. En kötü şartlarda çalışan çocuk işçi sayısı ise Sahra Güneyi 

 
704 Demir, “Çalışma Hayatında Çocukların Korunması”, 548-549. 
705 Demir, “Çalışma Hayatında Çocukların Korunması”, 550-554. 
706 Avşar - Öğütoğulları, “Çocuk İşçiliği ve Çocuk İşçiliği Mücadele Stratejileri”, 17-19. 



116 

Afrika Ülkelerinde yer almaktadır.707 ILO ve UNICEF’in 2021 yılında yayınladığı rapora 

göre çocuk işçi sayısı, dört yılda 8,4 milyon artarak 160 milyon sayısına ulaşmıştır.708 

Türkiye’de Çocuk İşçiliği: Türkiye’de çocuk işçiliği bağlamında çocuk hakları, 

Anayasa’nın 50. maddesi uyarınca: “Kimse, yaşına, cinsiyetine ve gücüne uymayan 

işlerde çalıştırılamaz. Küçükler ve kadınlar ile bedenî ve ruhî yetersizliği olanlar çalışma 

şartları bakımından özel olarak korunurlar.”709 Maddesi ile 4857 sayılı İş Kanunu’nun 71. 

maddesi uyarınca on beş yaşını doldurmamış çocukların çalışmasının yasak olduğu, 

ilköğretimden mezun olmuş ve on dört yaşını dolduran çocukların fiziksel, zihinsel ve 

ahlâkî gelişimlerine engel olmayan ve eğitimi sürdüren çocukların eğitimlerinin 

sürdürülmesine engel olmayan hafif işlerde çalıştırılabileceğine dair maddeyle koruma 

altına alınmıştır. Bununla birlikte çocukların çalışma saatlerinin düzenlendiği 72. ve 73. 

maddeleriyle yer ve su altında çalıştırılmalarının yasaklandığı, sanayiyle ilgili işlerde 

gece çalıştırılmalarının yasak olduğu, 85. maddesi gereğince de on altı yaşını 

doldurmamış çocukların tehlikeli işlerde ve ağır işlerde çalışmalarının yasak olduğu, 74. 

maddesi gereğince de on sekiz yaşı da içermek üzere on dört yaşından on sekiz yaşına 

kadar çocukların işe alınmadan önce çalışacakları işin çocuğun bedenine uygun olup 

olmadığına dair muayene edilerek rapor edilmesi ve on sekiz yaşını dolduruncaya kadar 

bu muayenelerin altı ayda bir yapılması gerektiğinin belirtilmesiyle çocuklar koruma 

altına alınmıştır. Ayrıca çocuk işçiliği bağlamında çocuk hakları, “Umumi Hıfzıssıhha 

Kanunu”, “Mesleki Eğitim Kanunu”, “İlköğretim ve Eğitim Kanunu”, “Polis Vazife ve 

Selahiyet Kanunu”, “Borçlar Kanunu”, 506 Sayılı Sosyal Sigortalar Kanunu ve “5510 

Sayılı Sosyal Sigortalar ve Genel Sağlık Sigortası Kanunu” ve “Sendikalar Kanunu” ile 

çocuk işçilerin hak ve sorumlulukları düzenlenmiştir.710 

2019 TÜİK verilerine göre Türkiye’de 5-17 yaş aralığında 720 bin çocuk işçi 

bulunmaktadır. Çocuk işçilerin %30,8’i tarım sektöründe, %23,7’si sanayi sektöründe, 

%45,5’i ise hizmet sektöründe çalışmaktadır.711 

 
707 Mustafa Çöpoğlu, “Bir Kısır Döngü: Dünyada ve Türkiye’de Çocuk İşçiliği ve İşsizlik”, Anemon Muş 

Alparslan Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 6/5 (2018), 676. 
708 “Çocuk İşçiliği ile Mücadele Programı | International Labour Organization” (29 Ocak 2024). 
709 “Anayasa | Anayasa Mahkemesi” (Erişim 22 Şubat 2025). 
710 Avşar - Öğütoğulları, “Çocuk İşçiliği ve Çocuk İşçiliği Mücadele Stratejileri”, 28-31. 
711 Nurten Ebru Özdemir vd., “Türkiye’de Çocuk İşçiliğiİ: Sağlık ve Sosyal Yaşam Koşulları Bağlamında 

Bir Değerlendirme”, Sosyal Bilimler Akademi Dergisi 7/1 (2024), 51. 



117 

Çocuk işçiliği beraberinde ekonomik açıdan istismarı da doğurmaktadır. 

Ekonomik açıdan çocuk istismarı, çocuğun küçük yaşlardan itibaren kazanç elde etmesi 

gayesiyle hem fiziksel hem de psikolojik gelişimine aykırı olan mekânlarda ve işlerde 

çalışmaya tabi tutulması ve çocuğun elde ettiği kazancın kullanılmasıdır.712 

İslam Hukukunda Çocuk İşçiliği: İslam hukukunda velinin, çocuğun malından 

çocuk için harcaması durumunda şahit tutması gerektiği mevzusu ve çocuğun bülûğ 

çağına ulaşmasıyla malından yapılan harcamalar için itiraz hakkının bulunması713 

oldukça önemlidir. 

İslam hukuku açısından değerlendirildiğinde İslam hukukunda çocuğun malını 

korumaya yönelik hassasiyet fetvalara da yansımıştır. Örneğin anne ve baba çocuktan 

halka açık bir çeşmeden su doldurup getirmesi için çocuğa bir su kabı vermesi durumunda 

çocuğun su doldurmuş olduğu kaptaki su, çocuğun malı olarak kabul edildiği için anne-

babanın bu suyu ihtiyaçları dışında kullanmaları helal değildir. İslam hukukunda 

çocuğun, temyiz çağından önce çalıştırılmasına izin verilmemesi, Şâfiîlerde bülûğ 

çağından önce çalıştırılmasına izin verilmemesi, Şâfiîlerin dışındaki hukukçulara göre 

temyiz döneminde ancak eğitim amaçlı çalıştırılmasına izin verilmesi, temyiz dönemine 

kadar lehine olabilecek hibe, vasiyet ve miras gibi tasarrufların sahih olması, temyiz 

çağında yaptığı tasarruflarda ise aldanma durumu göz önüne alındığı için veli onayının 

şart görülmesi, malından asli ihtiyaçları dışında kendisinin ve velisinin kullanmasına izin 

verilmemesi, çocuğa ait ihtiyaçlar için bile velisi tarafından kullanılması durumunda 

şahitlerle kayıt altına alınmasının istenmesi, ergenlik çağına gelmesiyle de mülkünden 

yapılan harcamalara itiraz hakkının bulunması, İslam hukuku tarafından çocukların 

ekonomik istismara uğramasını engelleyen ciddi tedbirlerdir.714 

 
712 Cemil Liv, “Çocuk İhmal ve İstismarına Fıkhî Pencereden Bakış”, Uluslararası Mevlid-i Nebi 

Sempozyumu Peygamberimiz ve Çocuk, ed. Din Hizmetleri Genel Müdürlüğü (İzmir: Diyanet İşleri 

Başkanlığı, 2020), 768. 
713 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 4/34. 
714 Liv, “Çocuk İhmal ve İstismarına Fıkhî Pencereden Bakış”, 772. 



118 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

2. İSLAM HUKUKUNDA BÜLUĞ ÖNCESİ ÇOCUK SORUMLULUKLARI 

Bu bölümde İslam hukukunda bülûğ öncesi çocuk sorumlulukları hususu 

üzerinde durulacaktır. Bu başlık altında çocuğun iman ve ibadet sorumluluğu, muamelat 

açısından çocuğun hukukî sorumluluğu, muhâkemât açısından çocuğun sorumluluğu ve 

ceza ehliyeti açısından çocuk konuları üzerinde durulacaktır. 

2.1. EHLİYET 

Sözlükte “salâhiyet ve yetki”715 anlamına gelen “ehliyet” bir fıkıh terimi olarak 

“Kişinin hukukî ve dinî açıdan hükümlere tabi olması için sahip olması gereken 

yeterlilik”716 olarak tanımlanır. Sahip olunan haklar, yüklenilen sorumluluklar ve sahip 

olunan hakların kullanılması ehliyet kapsamına girmektedir.717 İslâm hukuku açısından 

ehliyeti Vücûb ve Edâ ehiyeti olmak üzere ikiye ayırmak mümkündür.718  

2.1.1.Vücûb Ehliyeti 

Vücûb ehliyeti, insanın lehindeki ve aleyhindeki haklara sahip olabilme 

salâhiyetidir. İnsan olmak ve hayatta bulunmak vücûb ehliyetinin temel şartıdır. İnsan 

yaşadığı sürece vücûb ehliyetine sahiptir. Cenin ise eksik vücûb ehliyetine sahiptir. Kişi 

doğduktan sonra hayatta kaldığı sürece zimmete ve tam vücûb ehliyetine sahip olur.719 

İslâm hukukunda zimmet üzerinden vücûb ehliyeti tanımlanır. Zimmet, vücûbun mahali 

olarak belirlenmiş, anne karnındaki ceninin anneden bir parça olup tam bir zimmete sahip 

olmadığı bununla birlikte ceninin belli bir varlık olarak oluşmasından itibaren münferid 

bir varlık olarak kabul edildiği için de nesep, miras ve vasiyet gibi hakları saklı tutulur, 

sağ olarak doğduğunda ise tam bir zimmete sahip olacağı ifade edilir.720 Genel olarak 

usulcüler tarafından zimmet, vücûb ehliyetinin dayandığı ve her insanın doğumla birlikte 

sahip olduğu kabul edilen bir vasıf olarak tanımlanır. Bu tanımlamada insanın hayatta 

 
715 Fîrûzâbâdî, “ehl”, 963-964; İbn Manzûr, “ehl”, 11/28-30.  
716 Bardakoğlu, “Ehliyet”, 10/533. 
717 Çeker, Çocuk ve Hakları, 65. 
718 Abdulazîz el-Buhârî, Keşfü’l-esrâr fî şerhi Usûli’l-Pezdevî., 4/237. 
719 Zeydân, el-Vecîz fî usûli’l-fıkh, 93-95. 
720 Serahsî, Usûlü’s-Serahsî, 2/333. 



119 

olma şartı arandığından vücûb ehliyeti için akıl, temyiz ve bülûğ şartı aranmaz.721 Fakat 

Karâfî zimmeti, mükellefin ilzâm ve iltizâma elverişli olmasını sağlayan şer’î takdirler 

olarak tanımlamış, zimmetin oluşmasını bazı sebeplere bağlamış, bu sebepler arasına 

bülûğ ve rüşdü yerleştirerek zimmete dar bir anlam yüklemiştir.722 İslam hukuku 

açısından kişinin başkası için değil kendi için yapması gereken iman, bedeni ibadetler ile 

cezaî ehliyet için vücûb ehliyeti tek başına yeterli görülmez. Fakat haksız fiil neticesinde 

meydana gelen malî borçlarda, fiili işleyen kişinin kusurlu olup olmamasından çok, 

haksızlığa uğrayan kişinin hakkının ihlâl edilmemesi dikkate alındığından; söz konusu 

borçların ödenmesi bakımından yalnızca vücûb ehliyetine sahip olunması yeterli 

görülür.723 

2.1.2. Edâ Ehliyeti  

Edâ ehliyeti, kişinin aklî ve bedenî gelişimine bağlı olarak hem dinî hem de 

hukukî açıdan yetkin olup hak ve borçları doğuran hukukî işlemleri yapabilme 

salahiyetine sahip olmasıdır.724 Edâ ehliyeti eksik edâ ehliyeti ve tam edâ ehliyeti olmak 

üzere ikiye ayrılır.725 Edâ ehliyeti temyiz ile başlar rüşd ile tamamlanır.726 İslam 

hukukçuları bedeni yetişkinliğe sahip olmayan mümeyyiz çocuğun ile bedeni yetişkinliğe 

sahip fakat akli melekeleri tam olarak gelişmemiş ma‘tûhun eksik edâ ehliyetine sahip 

olduğunu belirtir. Bülûğ çağı ile birlikte bedenî ve aklî yetişkinliğe erişen ve bu 

yetkinlikle ilahi hükümleri anlama kudretine sahip olanların da tam edâ ehliyetine sahip 

olduğu ifade edilir. Tam edâ ehliyeti bülûğ ve akıl ile gerçekleşir. Yani akıl ve bülûğ ile 

elde edilen tam edâ ehliyeti hukukî hitabı anlama ve anladığını gerçekleştirme gücüne 

sahip olmakla tekemmül etmiş olur.727 Bazı yerlerde de tam edâ ehliyetinin 

tamamlanması için aklî melekelerin tam olarak kullanılması demek olan rüşdün 

eklenmesi, edâ ehliyetinde asıl olanın bedenden ziyade aklî açıdan bir yetişkinlik olması 

gerektiği düşüncesinden kaynaklanır.728 

 
721 Bardakoğlu, “Ehliyet”, 10/534-535. 
722 Karâfî, Envârü’l-burûk fî envâ’i‘l-furûk, 231-232. 
723 Bardakoğlu, “Ehliyet”, 10/535. 
724 Bardakoğlu, “Ehliyet”, 10/536. 
725 Serahsî, Usûlü’s-Serahsî, 2/340; Abdulazîz el-Buhârî, Keşfü’l-esrâr fî şerhi Usûli’l-Pezdevî., 4/248. 
726 Çeker, Çocuk ve Hakları, 68. 
727 Serahsî, Usûlü’s-Serahsî, 2/340-341. 
728 Bardakoğlu, “Ehliyet”, 10/536. 



120 

İslâm hukukuna göre gayri mümeyyiz çocuğun vücûb ehliyeti bulunmakla 

birlikte edâ ehliyeti yoktur. İradesi olmadığı için iman ve ibadetlerle de mükellef 

değildir.729 Temyiz çağına ulaşmamış çocuklar hukukî işlemleri yapamadıkları için bu 

işlemleri onların adına kanuni temsilcileri yapar. Haksız fiil neticesinde meydana gelen 

zararı tazmin, hısımlık nafakası, öşür, haraç, fıtır sadakası ve Hanefîler dışındaki diğer 

hukukçulara göre zekât gibi malî hususlarda ödeme yapmakla mükelleftirler. Cezaî 

ehliyetleri olmadığı için had ve kısas gerektiren suçları işlemeleri dahilinde cezai 

sorumluluk almazlar. Fakat işledikleri bu fiilden dolayı bir hak ihlâli ortaya çıktığı için 

gayr-i mümeyyiz çocuklar malî yönden sorumlu olurlar. Bu sorumluluklar, çocukların 

iradeleri olması hasebiyle değil hak ihlâline uğrayan tarafın hakkının korunması 

nedeniyledir.730  

Temyiz döneminde ise İslâm hukukunda ayrıntıda bazı farklılıklar olmakla 

birlikte eksik edâ ehliyetine sahip olan mümeyyiz çocuk, hibe ve sadaka kabulü gibi 

kendisi için faydalı olabilecek tasarruflarda bulunabilir. Mümeyyiz çocuğun alım-satım 

gibi malî tasarrufları velisinin iznine bağlı iken malından bağış yapması gibi kendisine 

zarar verecek tasarrufları ise sahih değildir. Mümeyyiz çocuklar namaz ve oruç gibi 

ibadetlerle mükellef olmadıkları halde mümeyyiz çocukların yaptıkları bu ibadetler 

sahihtir.731 Mümeyyiz çocuğun cezaî yönden sorumluluğu genel itibariyle gayri 

mümeyyiz çocuğun sahip olduğu sorumluluk gibidir.732 

2.2. ÇOCUĞUN İMAN SORUMLULUĞU 

Bu başlık altında mümeyyiz ve gayri mümeyyiz çocuğun, iman ve irtidat etmesi 

sonucunda sorumlu olup olmayacağı hususu üzerinde durulacaktır. 

2.2.1. İman ve İrtidâd Etmesi 

İslâm hukukunda gayri mümeyyiz çocuğun iman etmesinin muteber olmadığı 

kabul edilmekle birlikte temyiz çağına ulaşmış çocuğun ise iman etmesinin muteber olup 

olmadığı hususunda ihtilaf bulunmaktadır.733 Hanefîlere, Hanbelîlere ve İmam Malik’in 

 
729 Abdulazîz el-Buhârî, Keşfü’l-esrâr fî şerhi Usûli’l-Pezdevî., 4/241. 
730 Bardakoğlu, “Ehliyet”, 10/536; Aydın, “Çocuk”, 8/361-362. 
731 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 4/124. 
732 Aydın, “Çocuk”, 8/362. 
733 Zeynüddîn b. İbrâhîm b. Muhammed el-Mısrî İbn Nüceym, el-Eşbâh ve’n-nezâʾir, thk. Şeyh Zekeriyâ 

Umeyrât (Beyrut: Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1419/1999), 263; Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı 



121 

görüşüne göre mümeyyiz çocuğun iman etmesi muteberdir, kabul edilir.734 Delil olarak 

da Hz. Ali’nin yedi yaşlarında İslâmiyet’i kabul etmesi gösterilir.735 Şâfiîlere göre 

mümeyyiz çocuğun müstakil olarak iman etmesi muteber değildir. Çünkü çocuk dini 

yönden Müslüman anne-babanın dinine tabidir.736 

Gayri mümeyyiz çocuğun irtidâdı kabul görülmezken mümeyyiz olan çocuğun 

irtidâdı ise İmam Ebû Hanife, İmam Muhammed, İmam Malik ve Ahmed b. Hanbel’in 

meşhur görüşüne göre sahihtir.737 Bu görüşü öne sürenler irtdâd eden çocuğa ceza 

verilemeyeceği,738 çocuğun zina ve hırsızlık gibi had cezalarına çarptırılmayacağı, 

çocuğa kısas uygulanamayacağı,739 irtidâdda bulunanın tövbeye çağrılması gerektiği, 

çocuğun ise tövbeye davet edilemeyeceği, çocuğun tekrar İslâm dinine yönelebileceği740 

gerekçelerini sunarak irtidâd eden çocuğun öldürülmeyeceği fakat icbâr edileceği 

görüşünü ortaya koyarlar.741 Bu durumda çocuğun nikâhı batıl olur, kendisi de mirastan 

mahrum kalır.742 Malî hakları bâliğ olana kadar durdurulur.743  

İmam Ebû Yusuf ise çocuğun sahip olduğu hâlis imanın, onun lehine ve 

menfaatine olduğunu söyleyerek çocuğun imanını sahih olarak kabul ederken, riddetini 

ise çocuğun aleyhine sırf bir zarar olarak kabul ettiği için çocuğun riddetinin geçerli 

olmadığını savunur.744 

Şâfiîlere ve Hanbelîlerin bir görüşüne göre ise mümeyyiz çocuğun riddeti sahih 

değildir. Delil olarak da “Üç kimseden kalem kaldırıldı. Bülûğa erinceye kadar çocuktan, 

uyanıncaya kadar uyuyandan ve şifa buluncaya akıl hastasından”.745 hadisini 

 
Halîl, 8/69; Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-Nevevî, Minhâcü’t-tâlibîn, thk. Ahmet 

Kasım Ivaz (Dâru’l-Fikr, ts.), 177; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 4/59. 
734 İbn Nüceym, el-Eşbâh ve’n-nezâʾir, 263; Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 8/69; İbn 

Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 4/59. 
735 İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 4/59; Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 5/434-

435. 
736 Nevevî, Minhâcü’t-tâlibîn, 177; Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 5/435. 
737 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/134-135; Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 

8/69; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 9/16; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 4/59; el-

Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 22/181. 
738 Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 5/434. 
739 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 9/16. 
740 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/135. 
741 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/134-135; Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 

8/69; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 9/16; Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 5/434. 
742 Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 5/434. 
743 Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 8/69. 
744 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/134. 
745 Buhârî, “Talâk”, 11 (No. 5269). 



122 

gösterirler.746 Ayrıca Şâfiîler çocuğun riddetinin kabul olmayacağı görüşünü çocuğun 

dini yönden anne babasının dinine tabi olduğunu söyleyerek de savunurlar.747 

2.3. ÇOCUĞUN İBADET SORUMLULUĞU 

Mümeyyiz olmayan çocuk namaz, oruç ve hac gibi bedeni olan hiçbir ibadetle 

mükellef değildir. Mümeyyiz çocuk ise ibadetlerle mükellef olmamakla birlikte onun 

yaptığı ibadetler sahihtir.748  

2.3.1. Namaz 

İslâm hukukçuları, namazın çocuğa farz olmadığı görüşünü ortaya koyarak, delil 

olarak da “Üç kimseden kalem kaldırıldı. Bülûğa erinceye kadar çocuktan...”749 hadisini 

gösterirler.750 Namazın akıllı ve bâliğ olanlara farz olduğunu söylemekle birlikte 

Peygamber Efendimizin (s.a.v) yedi yaşına basan çocuğa namazın emredilmesi gerektiği 

hadisinden751 hareketle de yedi yaşına basan çocuğa namaz öğretilmesi gerektiği ve 

çocuğa namaz kılması gerektiğinin söylenmesi konusunda ittifak ederler.752 Bununla 

birlikte mümeyyiz çocuğun kıldığı namaz sahihtir.753 

Mümeyyiz çocuğun, namaz kılmakla mükellef olanlara namazda imamlık yapıp 

yapamayacağı meselesi, fakîhler arasında ihtilaflıdır. 

Hanefîlere göre mümeyyiz çocuğun, namaz kılmakla mükellef olanlara namazda 

imamlık yapması sahih değildir. Her ne kadar teravih namazı konusunda ihtilaf olsa bile 

asıl olan görüşe göre mümeyyiz çocuğun, teravih namazı dahil olmak üzere farz veya 

nafile namaz olsun mükellef olanlara imamlık yapması sahih değildir.754 Gerekçe olarak 

da çocuğun namaz ehli olması nedeniyle imamlık yapamamasıdır.755 

 
746 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 7/397; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 4/59. 
747 Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 5/435. 
748 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 4/120,122. 
749 Buhârî, “Talâk”, 11 (No. 5269). 
750 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 27/26. 
751 Ebû Dâvûd, “Salât”, 26 (No. 494). 
752 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 1/312-313; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 

1/352; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 1/175; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 1/70; Haraşî, 

eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 1/221; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 1/498; el-

Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 27/26. 
753 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 2/612. 
754 İbn Nüceym, el-Eşbâh ve’n-nezâʾir, 264. 
755 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 1/157. 



123 

Mâlikilerin ise bu konudaki üç görüşünden birinci görüşe göre Kur’ân-Kerîm 

okumayı bilen mümeyyiz çocuğun, namaz kılmakla mükellef olanlara namazda imamlık 

yapması sahihtir. İkinci görüşe göre ise farz veya nafile olsun hiçbir namazda imamlık 

yapması caiz değildir. İmam Mâlik’ten rivayet edilen görüşe göre ise mümeyyiz çocuğun 

farz namazlarda değil nafile namazlarda imamlık yapması geçerlidir.756 

Şâfiîlere göre mümeyyiz olan çocuğun, namaz kılmakla mükellef olanlara 

namazda imamlık yapması sahihtir. Onlar bu konuda Amr b. Seleme’nin yedi-sekiz 

yaşlarında iken kavmine namazda imamlık yaptığına dair rivayeti757 delil olarak 

gösterirler.758  

Hanbelîlere göre ise mümeyyiz çocuğun namaz kılmakla mükellef olanlara 

namazda imamlık yapması farz namazlarda değil nafile namazlarda geçerlidir. Gerekçe 

olarak da İbn Mesud ve İbn Abbas’tan bu yönde rivayetlerin nakledilmiş olduğu ve 

çocuğun imam olabilecek yetkinliğe sahip olmadığı görüşünü savunurlar.759 Mümeyyiz 

çocuğun nafile namaz kıldırabileceği görüşünü ise Peygamber Efendimizin (s.a.v) İbn 

Abbâs’a teheccüd namazı kıldırdığı deliline dayandırırlar.760 Mümeyyiz olan çocuğun 

kendisi gibi mümeyyiz olan çocuğa imamlık yapması ise kabul görmüştür.761 

2.3.2. Zekât 

Hanefîlere göre zekât, bâliğ olmayan çocuğa vacip değildir.762 Hanefîler bu 

konuda Peygamber Efendimizin (s.a.v) “Kalem üç kişiden kaldırıldı. Bülûğa erinceye 

kadar çocuktan...” hadisini763 ile Hz. Ali’den gelen “Çocuğa namaz farz oluncaya kadar 

zekât da farz değildir.” rivayetini delil olarak gösterirler.764 

Mâlikî, Şâfiî ve Hanbelîler ise çocuğun malından zekât verilmesinin vacip 

olduğu fakat bu işlemin veli tarafından gerçekleştirilmesi gerektiği fikrini ortaya 

 
756 İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 1/113. 
757 Ebû Dâvûd, “Salât”, 61 (No. 585); Nesâî, “İmâmet”, 12 (No. 789). 
758 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 1/483; Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 1/47. 
759 İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 1/295. 
760 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 1/454; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 2/151. 
761 Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 2/33; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 1/295; 

Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 1/409. 
762 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 2/258; Merğinânî, el-Hidâye fî şerhu Bidâyetü’l-mübtedî, 1/95; Mevsılî, 

el-İhtiyâr, 1/148-149. 
763 Buhârî, “Talâk”, 11 (No. 5269). 
764 Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/148-149; Serahsî, el-Mebsût, 2/162. 



124 

koyarlar.765 “Bu konuda delil olarak “Yetimlerin mallarını işletin ki zekât-sadaka onu 

yiyip bitirmesin.”766 hadisini delil gösterirler.767 Bununla birlikte Hz. Âişe’nin yetim olan 

Kāsım b. Muhammed ile kardeşine kendi evinde bakmasını ve onların mallarının zekâtını 

ödemesini;768 Abdullah b. Ömer’in velisi olduğu yetimlerin mallarının zekâtını 

vermesini; Câbir b.  Abdullah’ın da bu yöndeki fetvasını delil olarak gösterirler.769  

Fıkıh âlimleri, fakirlerin ihtiyacı olması hasebiyle zekâtın malı temizlediğini, 

küçüğün hısımlık nafakasını ödediğini; malı telef ettiğinde tazmin yükümlülüğünün 

olduğunu; bu nedenle malının zekâtını verebileceğini, dolayısıyla zekâtın sadece akıllı ve 

bâliğ olanlara vacip olmadığını ifade ederler.770 Ayrıca zekâtın sevabı arttırdığını, 

çocuğun da sevap ve iyilik ehli olduğunu, zekât ibadetinin fakirlerin maslahatı açısından 

gerekli olduğunu, fakirlerin ihtiyacını giderdiğini ve nefsi tezkiye ettiğini belirtirler. 

Zekât vermenin, çocuğu yardımlaşmaya ve cömert olmaya teşvik ettiğini,771 zekâtın, 

namaz ve oruç gibi bedenî ibadetlerinden farklı olarak malî bir ibadet olduğunu, bu 

nedenle çocukların da bu ibadeti ifa edebileceğini söyleyerek akli izahlarda da 

bulunurlar.772 

2.3.3. Fıtır Sadakası 

Fakihlerin büyük çoğunluğuna göre çocuğun malı varsa velinin, çocuğunun 

malından fıtır sadakasını ödemesi gerekir.773 Nitekim İmam Ebû Hanîfe’ye ve İmam Ebû 

Yusuf’a göre çocuğun malından fıtır sadakasının ödenmesi gerekir.774 İmam 

Muhammed’e ve İmam Züfer’e göre ise çocuğun malından fıtır sadakası ödenmez. Baba 

kendi malından fıtır sadakasını öder.775  

 
765 Karâfî, ez-Zahîre, 3/52; Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 3/126-127; İbn Kudâme, el-

Muğnî, 1968/1388, 2/464; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 2/739. 
766 Tirmizî, “Zekât”, 15 (No. 641); İmam Mâlik, “Zekât”, 12. 
767 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 2/465; Karâfî, ez-Zahîre, 3/52; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve 

edilletuhû, 2/739-740. 
768 İmam Mâlik, “Zekât”, 13. 
769 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 2/465. 
770 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 2/123. 
771 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 2/740. 
772 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 2/465. 
773 İbn Nüceym, el-Eşbâh ve’n-nezâʾir, 263; Sahnûn, el-Müdevvene, 1/391; Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 

2/170; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 1/382. 
774 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 2/69. 
775 İbn Nüceym, el-Bahrü’r-râ’ik şerhu Kenzü’d-dekâ’ik, 2/271; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-

şerâʾiʿ, 2/70. 



125 

Mâlikîlere ve Hanbelîlere göre de çocuğun malı varsa çocuğun malından fıtır 

sadakası ödenir.776 Şâfiîlere göre çocuğun malının olması durumunda çocuğun malından 

fıtır sadakası ödenir. Ayrıca babanın istemesi durumunda baba kendi malından da fıtır 

sadakasını ödeyebilir.777  

2.3.4. Oruç 

Hanefîlere göre hem mümeyyiz hem de gayri mümeyyiz çocuğun oruç tutması 

vacip değildir. Hanefîler bu konuda “Kalem üç kişiden kaldırılmıştır. Bülûğa erinceye 

kadar çocuktan...”778 hadisini delil olarak göstermekle birlikte, çocuğun bünyesinin zayıf 

olması, akli yönden tam olarak olgunlaşmaması, oyunla meşgul olması, oruç tutmanın 

ona zor gelmesi gibi akli izahlarda bulunarak çocuğa oruç tutmanın vacip olmadığı 

görüşünü ortaya koyarlar.779 Onlar, bülûğdan sonra da kaza etmesine gerek olmadığı 

düşüncesine sahip olmuşlardır.780 

Mâlîkiler, çocuğun oruca gücü yetmemesi sebebiyle ancak bülûğdan sonra 

çocuğun oruç tutmakla mükellef olduğu fikrini öne sürerler.781 Yedi yaşına gelen çocuğa 

namazın öğretilmesi gerektiğini ve çocuğa namaz kılması gerektiğinin söylenmesini fakat 

bâliğ oluncaya kadar çocuğun oruç tutmaya alıştırılmasının gerekli olmadığını 

savunurlar.782 

Hanbelîlerin bu konuda iki görüşü mevcuttur. Birinci görüşe göre bülûğa 

erinceye kadar çocuğa oruç tutmak vacip değildir. İkinci görüşe göre güç yetirebilen 

çocuğa oruç vacip olur. Güç yetirdiği halde oruç tutmayan çocuk cezalandırılır. Buna 

“Çocuk üç gün oruç tutmaya güç yetirdiğinde Ramazan orucu onun üzerine vacip olur.”783 

hadisini delil olarak gösterirler.784 Asıl olan görüşe göre ise çocuğa oruç tutmak vacip 

değildir. Bu konuda yukarıda geçen “Kalem üç kişiden kaldırıldı” hadisini delil olarak 

 
776 Sahnûn, el-Müdevvene, 1/391; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 1/382. 
777 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 2/170. 
778 Buhârî, “Talâk”, 11 (No. 5269). 
779 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 2/87. 
780 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 2/87. 
781 Karâfî, ez-Zahîre, 2/533. 
782 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 2/612. 
783 Şevkânî, Neylü’l-evtâr, 4/236. 
784 İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 1/433. 



126 

gösterirler.785 Oruç namazdan daha meşakkatli bir ibadet olduğu için oruç tutmaya güç 

yetirebilen çocuğa oruç tutması emredilir.786 

Şâfiîler de yedi yaşına gelen çocuğa namazın emredilmesi hadisinden hareketle 

yedi yaşına gelen ve oruç tutmaya güç yetirebilen çocuğa velisi tarafından oruç tutması 

gerektiğinin bildirilmesini ve yine on yaşına gelip de güç yetirebilen çocuğun mutlaka 

oruç tutması gerektiğini ifade etmişlerdir.787 Gayri mümeyyiz çocuğun orucu ise sahih 

değildir.788 

Ayrıca çocuk temyiz çağına eriştikten sonra çocuğun oruca alıştırılması 

istenmiştir.789 Mümeyyiz çocuğun tuttuğu oruç sahihtir.790 Fakihler namazdan farklı 

olarak oruç konusunda çocuğun güç yetirebilmesi üzerinde durmuşlardır.791 

2.3.5. Hac 

İslâm hukukçuları bülûğdan önce yapılan ve sahih olan hac ibadetinin bülûğdan 

sonra gerekli şartların oluşması neticesinde farz olan hac ibadetini düşürmeyeceği 

görüşüne sahiptirler.792 Bu konuda Peygamber Efendimizin (s.a.v) “Çocuk haccetse bâliğ 

olduktan sonra kendisine farz hac gerekli olur...”793 hadisini delil olarak göstermekle 

birlikte, mümeyyiz çocuğun bülûğdan önce yaptığı haccın nafile hac olarak geçerlilik 

kazandığı fikrini ortaya koyarlar.794 

Hanefîlere göre gayri mümeyyiz çocuğun haccı sahih değildir. Hac, Müslüman 

ve mükellef olanlara vaciptir. Bu nedenle hac eden kişinin akıllı ve bâliğ olması gerekir. 

Gayri mümeyyiz çocuğa hac vacip olmadığı gibi çocuğun hac etmesi de caiz değildir.795 

 
785 İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 1/433; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 2/308. 
786 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 2/308. 
787 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 3/180; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 2/612. 
788 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 2/162. 
789 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 3/180; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 27/28. 
790 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 2/162; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an 

metni’l-İknâ‘, 2/308; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 2/612; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 

27/28. 
791 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 2/87; Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 3/180; 

Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 2/308; Karâfî, ez-Zahîre, 2/533; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve 

edilletuhû, 2/612; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 27/28. 
792 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 2/209; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 

3/237; Karâfî, ez-Zahîre, 3/179; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 17/28. 
793 Ebû Bekir Muhammed b. Hüseyin Beyhakî, es-Sünenü’s-Kebîr, thk. Muhammed Abdulkadîr Atâ 

(Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1424/2003), 4/533. 
794 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 17/28; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 3/20. 
795 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 2/458; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 2/160. 



127 

Bu konuda Peygamber Efendimizin (s.a.v) “Çocuk haccetse bâliğ olduktan sonra 

kendisine farz hac gerekli olur...”796 hadisi ile “...Çocuk on defa haccetmiş olsa bâliğ 

olduktan sonra kendisine farz hac gerekli olur...”797 hadisini delil olarak gösterirler.798 

Mümeyyiz çocuğun ise velisinin izni ile haccetmesi caizdir.799 

Mâlikîlere, Şâfiîlere ve Hanbelîlere göre mümeyyiz çocuğun haccı, velinin izni 

ile geçerli olur. Çocuk velisinin izniyle ihrama girer, velinin izniyle hacceden çocuğun 

haccı sahih olur. Gayri mümeyyiz çocuğun haccı da velinin onun yerine ihrama 

girmesiyle geçerli olur.800 Bu konuda Peygamberimiz Efendimizden (s.a.v) rivayet edilen 

şu hadisi delil olarak gösterirler:801 “Resûlullah (s.a.v) Ravhâ mevkiinde bir deve 

kervanına rastladı. ‘Sizler kimsiniz? dedi. Onlar: Biz Müslümanlarız, sen kimsin? diye 

sordular. Peygamber Efendimiz (s.a.v), ‘Ben Allah’ın Resûlüyüm.’ dedi. İçlerinden bir 

kadın, küçük bir çocuğu Peygamberimize doğru kaldırarak: ‘Bu çocuğun haccı olur mu?’ 

diye sordu. Resûlullah efendimiz: ‘Evet, ayrıca sana da sevap vardır.’ buyurdu.”802 

Mâlikîlerin bir kısmı, gayri mümeyyiz çocuğun haccının geçerli olması için çocuğun süt 

emme döneminde olup olmaması konusunda ihtilaf etmekle birlikte bir kısmı da Hz. 

Peygamber’in (s.a.v) namazla ilgili hadisinde belirttiği üzere haccı sahih olabilecek 

çocuğun yaşının yedi ile on arası olması gerektiği düşüncesine sahiptirler.803 Ayrıca 

Mâlikîler, bülûğ öncesi hac ibadetini yerine getirip bülûğa erişmeden ölen çocuğun hac 

farizasını yerine getirdiğini savunurlar.804 

2.3.6. Kurban 

Hanefîlerden İmam Ebû Hanife’ye ve İmam Ebû Yusuf’a göre kurban kesmekle 

yükümlü olabilmek için akıl ve bülûğ şart değildir. Onlara göre gerekli malî güce sahip 

 
796 Beyhakî, es-Sünenü’s-Kebîr, 4/533. 
797 Ebû Dâvûd Süleymân b. Dâvûd b. el-Cârûd et-Tayâlisî, Müsned-i Tayâlisî, thk. Muhammed b. 

Abdulmuhsin Türkî (Mısır: Dâru Hicr, 1419/1999), 3/321. 
798 Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/199. 
799 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 2/160. 
800 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 3/230; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 1/467; 

Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 3/21. 
801 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 2/207-208; İbn Kudâme, el-Muğnî, 

1968/1388, 3/241; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 1/467; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve 

edilletuhû, 3/21-22. 
802 Müslim, “Hac”, 72 (2/974); Ebû Dâvûd, “Menâsik”, 7 (No. 1736); Tirmizî, “Hac”, 83 (No. 924); İbn 

Mâce, “Menâsik”, 11 (No. 2910).  
803 İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 1/257. 
804 Karâfî, ez-Zahîre, 3/179. 



128 

olan küçük çocuk adına çocuğun malından kurban kesilmesi vaciptir. İmam 

Muhammed’e ve İmam Züfer’e göre ise veli ancak kendi malından kurban kesebilir. 

Çocuğun malından kurban kesen veli borçlu olur.805  

Mâlikîlere göre bayram günü gerekli malî güce sahip çocuk için kurban 

kesilir.806 Onlara göre kurban kesmede akıl ve bülûğ şart değildir. Velinin, malî güce 

sahip çocuğun malından çocuk için kurban kesmesi sünnettir.807 

Şâfiîlere göre kişinin kurban kesebilmesinin şartlarından biri de akıllı ve bâliğ 

olmasıdır. Fakat veli isterse kendi malından çocuk için kurban kesebilir.808 Ancak velinin, 

malından çocuk adına kurban kesmesi sünnet değildir.809 Velinin, çocuğun malından 

kurban kesmesi ise caiz değildir.810 

Hanbelîlere göre bayram günü fakirlerin faydalanması amacıyla malî güce sahip 

olan veli, kendi malından çocuk adına vacip olmamakla birlikte kurban keser.811  

Bu konuda Ahmed b. Hanbel’den rivayet edilen görüşe göre veli, fakir olan 

çocuğun malından kurban kesemez ancak malî güce sahip olan çocuğun malından kurban 

kesebilir. Veli, gayri mümeyyiz olan çocuk adına çocuğun malından kurban kesemez. 

Çünkü gayri mümeyyiz çocuk kurban ibadetinden dolayı sevinme duygusuna kapılmadığı 

gibi kurban kesilmediği zaman da kalp kırıklığı yaşamaz. Çünkü gayri mümeyyiz çocuk, 

kurban ibadetini tam olarak anlayabilecek güce sahip değildir. Ayrıca çocuğun malından 

kurban kesilmesi çocuğun malını eksilteceğinden dolayı çocuk açısından bir fayda 

sağlamayacaktır. Mümeyyiz çocuk ise kurban kesilmediğinden dolayı bir kalp kırıklığı 

yaşayacaksa oluşacak zararı gidermek ve çocuğa fayda sağlamak açısından çocuğun 

malından mümeyyiz çocuk adına kurban kesilebilir. Çünkü mümeyyiz çocuk kurban 

ibadetini anlayabilecek güce sahiptir. Mümeyyiz çocuğun malından mümeyyiz çocuk 

adına kesilen kurbanın eti sadaka niyetine kimseye verilemez. Kesilen kurban etinin 

çocuk için zahire olarak ayrılması gerekir.812 

 
805 Serahsî, el-Mebsût, 3/104. 
806 Karâfî, ez-Zahîre, 4/142. 
807 Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 1/717; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 3/604; 

el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 5/80. 
808 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 2/331. 
809 Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 1/717; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 3/604. 
810 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 5/80. 
811 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 13/361. 
812 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 13/378-379.  



129 

2.3.7. Çocuğun Kur’ân-ı Kerîm’e Abdestsiz Dokunması 

Hanefîlere göre çocuğun öğrenme amacıyla mushafa abdestsiz bir şekilde 

dokunması caizdir. Çünkü çocuk bâliğ olmayana kadar mükellef değildir. Ayrıca çocuğun 

öğrenme amacıyla abdestsiz bir şekilde mushafa dokunabilmesi, çocuk üzerinden 

meşakkati ve güçlüğü kaldırması amacını taşımaktadır.813 

Mâlikîlere göre çocuğun mushafa abdestsiz dokunması caizdir. Bu çocuklara 

verilen bir ruhsattır. Çocuklar bu konuda mükellef değillerdir.814 

Şâfiîlere göre mümeyyiz çocuk, öğrenme maksadıyla abdestsiz bir şekilde 

mushafa dokunabilir. Çünkü çocuk öğrenmeye muhtaçtır. Devamlı abdestli olmaya 

çalışması ise çocuk açısından bir meşakkattir. Bu nedenle çocuğun öğrenme gayesiyle 

mushafa dokunmasında ve mushafı taşımasında bir beis yoktur. Fakat hiçbir amacı 

olmayan çocuğun mushafa dokunması caiz değildir. Böyle bir durumda çocuğun mushafa 

dokunmasına izin verilmemelidir. Gayri mümeyyiz çocuğun ise temizlik konusunda 

yeterli derecede hassas olamama ve mushafı kirletme ihtimalinden dolayı, gayri 

mümeyyiz çocuğun mushafa dokunması haram olarak kabul edilir.815  

Hanbelîler ise bu konuda iki görüşe sahiptirler. Birinci görüşe göre çocuğun da 

mushafa abdestsiz dokunması ve mushafı taşıması caiz değildir. Çünkü abdestsiz bir 

şekilde mushafa dokunulmaz. İkinci görüşe göre ise çocuk, ihtiyaç maksadıyla abdestsiz 

bir şekilde mushafa dokunabilir ve taşıyabilir. Çünkü çocukların sürekli abdestli olması 

mümkün değildir.816 

2.4. MUAMELAT AÇISINDAN ÇOCUĞUN HUKUKÎ SORUMLULUĞU 

Bu başlık altında bey‘, rehin, vekâlet, âriyet, karz, müzâraa, müsâkat, icâre, 

vedîa, kefalet, cuâle, vakıf, hibe, vasiyet, mudârebe ve hısımlık nafakası gibi hususlar 

üzerinde durulacaktır. 

 
813 Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 1/48; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 1/295. 
814 Karâfî, ez-Zahîre, 1/239. 
815 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 1/151-152. 
816 İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 1/93-94. 



130 

2.4.1. Bey‘ 

Sözlükte “bey‘”, “mübadele”, “satma”, "satın alma”817 anlamlarına gelir. 

Istılahta ise Hanefîler, bey‘ akdiyle ilgili mutlak bir tanım yaparak, akdin sahih olabilmesi 

için karşılıklı rızaya dayalı olması gerektiğini savunurlar.818 Mâlikîlere göre bey‘, nikâh 

akdi mahiyetinde olmayan, menfaat üzerine kurulmayan ivazlı bir akittir.819 Şâfiîlere göre 

icap ve kabul ile bir malı bir mal karşılığında değiştirmektir.820 Hanbelîlere göre karz ve 

ribanın yer almadığı, zimmette olsun veya olmasın geçici olmayacak şekilde mübah olan 

bir menfaatin ya da bir malın mübadelesidir. Hanbelîlerin bir kısmına göre ise malı başka 

bir mal ile temlik ve temellük yoluyla mübadele etmektir.821 Bey‘ akdi, icap ve kabul ile 

gerçekleşir.822 İslam hukukunda ayrıntıda bazı farklılıklar olmakla birlikte bey‘ akdi, 

temlik amacıyla malın malla değişimi olarak tanımlanır.823 

Hanefîlere göre bey‘ akdinin geçerli olmasının şartlarından biri de akıldır. Akli 

olgunluğa erişmemiş gayri mümeyyiz çocuğun bey‘ akdinde taraf olması sahih değildir. 

Çünkü akli olgunluğa erişmemiş gayri mümeyyiz çocuk, tasarruf ehliyetine sahip 

değildir. Bülûğ şart olmadığı için mümeyyiz çocuğun bey‘ akdi velinin izniyle geçerli 

olmakla birlikte, çocuk bülûğa erdikten sonra çocuktan da izin alınması gerekir.824 

Mümeyyiz çocuk, velinin izniyle bey‘ akdinde taraf olduğu gibi vasi ve hâkimin izniyle 

de bey‘ akdinde taraf olabilir825 

Mâlikîlere göre bey‘ akdinin geçerli olabilmesi için kişinin temyiz gücüne sahip 

olması gerekir.826 Akdin sahih olması velinin izniyle gerçekleşir. Bu nedenle velinin 

izniyle mümeyyiz çocuğun bey‘ akdinde taraf olması geçerlidir. 827 Mâlikîlere göre 

mümeyyiz çocuğun alım-satım gibi tasarrufları durdurulur. Hem alım hem satımda 

 
817 Fîrûzâbâdî, “bey‘”, 705; Cevherî, “bey‘”, 3/1189. 
818 İbnü’l-Hümâm, Feth’ul-kadîr ‘ale’l-Hidâye, 6/247; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 9/5. 
819 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 3/2; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 9/5. 
820 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 172; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 9/5. 
821 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 3/146; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 9/6. 
822 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 2/323-324; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî 

tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 5/133; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 3/146; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye 

Kuveytiyye, 9/10. 
823 Ali Bardakoğlu, “Bey‘”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 

6/14. 
824 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 5/135. 
825 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 4/504. 
826 Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 5/8; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 5/3; Zuhaylî, 

el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 4/387. 
827 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 4/359. 



131 

çocuğun maslahatı dikkate alınır. Maslahatın söz konusu olduğu durumlarda velinin 

izniyle çocuğun alım-satım gibi tasarrufları geçerlidir. Maslahatın söz konusu olmadığı 

durumlarda veli, çocuğun yaptığı bey‘ akdini reddeder. Mal duruyorsa hâkim tarafından 

iade edilir. Mal zayi olmuş ise çocuğun malından tazmin edilir.828 

Şâfiîlere göre velinin izniyle olsun ya da olmasın hem mümeyyiz hem de gayri 

mümeyyiz çocuğun gerçekleştirmiş olduğu alım-satım akdi geçerli değildir. Çünkü bey‘ 

akdinin geçerlilik kazanmasının şartlarından biri de kişinin mükellef olması yani akıllı, 

bâliğ ve reşit olmasıdır.829 

Hanbelîlere göre mümeyyiz çocuk, velinin izniyle bey‘ akdinde taraf olabilir. 

Ayrıca Hanbelîler, Ebü’d-Derdâ’nın bir çocuktan kuş satın aldığı rivayetini delil 

göstererek basit ve düşük değerli işlemlerde gayri mümeyyiz çocuğun alım-satımını da 

geçerli kabul etmişlerdir.830 

2.4.2. Rehin 

Sözlükte “devamlı, sabit olma, hapsetme”,831 anlamlarına gelen “rehn” 

kökünden türeyen “rehin”, ıstılahta ise “Bir borç karşılığında maldan ödenmesi gereken 

borcun çıkarılması amacıyla malı teminat altına almak”,832 “bir hakkın yerine 

getirilmesini mümkün kılan şeyi hapsetmek (alıkoymak)”,833 “bir malı bir borca karşılık 

aynî teminat altına almak”834 şeklinde tanımlanır. 

Hanefî mezhebine göre gayri mümeyyiz çocuk, râhin (rehin veren) ve mürtehin 

(rehin alan) olamaz. Bülûğ şart olmadığı için velisi tarafından izin verilen mümeyyiz 

çocuk râhin de mürtehin de olabilir.835 Mâlikîlere göre de gayri mümeyyiz çocuk râhin 

olamaz fakat velisi tarafından izin verilen mümeyyiz çocuk râhin olabilir.836 Hanbelîlere 

göre rehin akdi için kişinin hür, mükellef ve reşid olması gerekir. Çocuk râhin olamaz.837 

 
828 Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 2/364. 
829 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 3/373; Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 7/3; Erdebîlî, el-Envâr 

li-aʿmâli’l-Ebrâr, 1/210. 
830 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 3/151. 
831 Fîrûzâbâdî, “rhn”, 1202; İbn Manzûr, “rhn”, 13/188. 
832 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/38; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 

23/175. 
833 Merğinânî, el-Hidâye fî şerhu Bidâyetü’l-mübtedî, 4/412. 
834 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 3/220. 
835 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/135. 
836 Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 5/236; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 23/178. 
837 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 4/247. 



132 

Ancak maslahat dolayısıyla veli çocuğun malını rehin verebilir.838 Şâfiîlere göre râhinin 

ve mürtehinin mutlak tasarruf yetkisine sahip olması gerekir. Çocuk tasarruf ehli olmadığı 

için rehin akdinin tarafı olması caiz değildir. Bununla birlikte zaruretin ve maslahatın söz 

konusu olduğu durumlarda çocuk, velinin izniyle mürtahin olabilir.839 

2.4.3. Vekâlet 

Sözlükte “terk etmek, birine güvenmek”, “korumak”840 ve “teslim etmek”841 

anlamlarına gelen “vekl” kökünden türeyen “vekâlet”, ıstılahta ise Hanefîlere göre 

“Malum ve caiz olan bir tasarrufta bir kimsenin, kendi yerine başkasını yetkili kılması”,842 

Mâlikîlere göre “Bir kimsenin, emirlik ve ibadet dışındaki bir hak konusunda ölümünü 

şart koşmadan başkasını bu hakta kendine nâib yapması”,843 Şâfiîlere göre “Bir kimsenin, 

niyâbete elverişli olan işini hayatta iken başkasının kullanmasına izin vermesi”,844 

Hanbelîlere göre “Tasarrufu caiz olan birinin, yetkisini kendisi gibi tasarrufu caiz olan 

birine vermesi”845 ve “gerek Allah hakkı gerek kul hakkı olan niyâbete elverişli konularda 

tasarrufu caiz olan birinin, kendi gibi tasarrufu caiz olan birine yetkisini vermesi846 

şeklinde tanımlanır. 

Hanefîlere göre gayri mümeyyiz çocuk, vekil olamadığı gibi vekâlet de veremez. 

Mümeyyiz çocuk ise sırf fayda yönü bulunan hibeyi ve sadakayı kabul gibi tasarrufları 

veli iznine ihtiyaç duymadan vekâlet vererek yapabilir. Sırf zarar yönü bulunan boşama, 

hibe etme, sadaka verme ve köle azadı gibi tasarruflarda veli izni olsa dahi vekâlet 

veremez. Böyle bir vekâlet geçerli değildir. Yarar ve zarar ihtimali bulunan alış-veriş ve 

icâre gibi tasarruflarda ise velisinin izniyle vekâlet verebilir. Buna mukabil ticaret 

konusunda velisi tarafından izin verilen çocuğun izin dahilinde vekil olması da sahihtir. 

Vekil olmak için de bülûğ şart değildir. Bu nedenle mümeyyiz çocuk, velinin izniyle vekil 

 
838 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 3/322. 
839 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/44-45. 
840 İbn Manzûr, “vkl”, 11/734. 
841 İbn Manzûr, “vkl”, 11/734; Fîrûzâbâdî, “vkl”, 1069. 
842 Serahsî, el-Mebsût, 19/2; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 45/5. 
843 Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 6/68; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 45/5. 
844 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/231; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 

45/5. 
845 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 3/461. 
846 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 45/5. 



133 

olabilir. Hanefîler bu konuda Ümmü Seleme’nin oğlu Ömer’in, annesini Peygamber 

Efendimiz (s.a.v) ile evlendirdiği rivayetini847 delil olarak gösterirler.848 

Mâlikîlere göre çocuğun vekil olması sahih değildir.849 Hem vekâlet vermek 

hem de vekil olmak için reşit olmak gerekir. İki çocuk arasında ya da çocuk ile bâliğ olan 

biri arasında yapılan vekâlet akdi geçerli değildir.850 Gerekçesi ise kendisini ilgilendiren 

konularda tasarruf ehliyetine sahip olmayan çocuğun başkasını ilgilendiren konularda da 

tasarruf ehliyetinin olmamasıdır.851 

Şâfiîlere göre kendilerini ilgilendiren haklarla ilgili konularda tasarruf yetkisine 

sahip olamayan kişi, başkalarını ilgilendiren haklar konusunda da tasarruf yetkisine sahip 

olamaz. Bu nedenle çocuk vekâlet veremediği gibi vekil de olamaz.852 Ayrıca Şâfiîler 

velinin izniyle çocuğun eve gelen misafiri kabul etmesinde ve hediyeyi üçüncü bir şahsa 

ulaştırmasında bir sakınca görmemekle birlikte mümeyyiz çocuğun vekil olarak birinin 

yerine sünnet olan hac ibadetini ifa etmesini, kurban kesmesini ve zekât vermesini sahih 

olarak kabul etmişlerdir.853 

Hanbelîler de kendine ait olan haklarda tasarruf ehliyetine sahip olamayan gayri 

mümeyyiz çocuğun vekâlet akdinde taraf olmasını muteber saymazlar. Mümeyyiz 

çocuğun ise velinin izniyle vekâlet vermesini sahih kabul ederler.854 Hanbelîler tasarrufu 

sahih olarak kabul edilen mürâhik (bülûğ çağına yakın olan çocuk) çocuğun, velinin 

izniyle vekil olmasını da muteber sayarlar.855  

2.4.4. Âriyet 

Sözlükte “tedavül, nöbetleşme, sahibine geri verme”856 anlamlarına gelen âriyet, 

ıstılahta ise Hanefîlere ve Mâlikîlere göre “Karşılıksız bir şekilde bir malın menfaatini 

 
847 Ahmed b. hanbel, el-Müsned, 44/150 (No. 26529). 
848 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/20. 
849 İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 2/252. 
850 Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 3/175-176. 
851 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 4/153-154. 
852 Şîrâzî, el-Mühezzeb fî fıkhi’l-İmâm eş-Şâfiî, 2/164; Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-

Minhâc., 3/233. 
853 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/233-234. 
854 İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 2/137. 
855 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 5/64. 
856İbn Manzûr, “avr”, 4/618; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 5/181. 



134 

başkasına temlik etmek”,857 Şâfiî ve Hanbelîlere göre ise “Karşılıksız bir şekilde malın 

intifâ hakkını devretmek” olarak tanımlanır.858 İki tanım arasındaki fark, birinci tarife 

göre âriyet alan kimsenin bunu başkasına iâre hakkının bulunması, ikinciye göre ise böyle 

bir hakkının bulunmayıp sadece kullanım hakkının mevcut olmasıdır.859 

Hanefîlere göre gayri mümeyyiz çocuk, âriyet veremez. Bununla birlikte âriyet 

akdi için tarafların bâliğ olması şart değildir. Velisi tarafından izin verilen mümeyyiz 

çocuk, âriyet alıp verebilir. Çünkü âriyet ticarete tabidir.860 Mâlikîlere, Şâfiîlere ve 

Hanbelîlere göre ise iâre verecek kişinin teberru861  ehliyetine sahip olması gerekir. Bu 

nedenle mümeyyiz çocuk, veli izni olsa dahi âriyet veremez.862 Ayrıca Şâfiîler ve 

Hanbelîler teberru ehliyetine sahip olmadığı için çocuğun âriyet veremediği gibi âriyet 

alamayacağı fikrini de ortaya koymuşlardır.863 

2.4.5. Karz 

Sözlükte “koparmak”864 ve “geri ödenmek üzere verilen mal”865 anlamlarına 

gelen “karz”, ıstılahta ise Hanefîlere göre “Misli olan bir malın geri alınmak üzere 

verilmesi”,866 Mâlikîlere göre “Mülke konu olan bir malın aynı ya da misli ile anında 

ödenmesini gerektirmeyen bir bedel karşılığında verilmesi”,867 Şâfiîlere göre “Bir malın 

bedelinin geri iade edilmek üzere temlik edilmesi”,868 Hanbelîlere göre “İhtiyacın 

 
857 Merğinânî, el-Hidâye fî şerhu Bidâyetü’l-mübtedî, 3/218; Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 

6/120. 
858 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 3/127; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 5/163; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an 

metni’l-İknâ‘, 4/62. 
859 Beşir Gözübenli, “Âriyet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1991), 

3/379. 
860 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/214. 
861 Sözlükte “bir şeyi karşılıksız bir şekilde gönülden vermek” anlamına gelen teberru, ıstılahta ise bir 

kimsenin yükümlü olmadığı bir şeyi karşılık beklemeden vermesidir. bk. İsmâil b. Hammâd el-Cevherî, 

Tâcü’l-luğa ve sıhâhu’l-ʿArabiyye, thk. Ahmed Abdülğafur Attâr (Beyrut: Dârü'l-İlim-li'l-Melâyin, 

1407/1987), 3/1184; Bilal Aybakan, “Teberru”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul; TDV 

Yayınları, 2011), 40/215. 
862 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/314; Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ 

Muhtasarı Halîl, 6/121; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 4/63; Muhammed Dubyan Dubyâni, 

el-Muâmelâtü’l-mâliyye asâle ve muâsere, thk. Abdullah b. Abdulmuhsin Türkî vd., ts., 20/446. 
863 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/315; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an 

metni’l-İknâ‘, 4/63. 
864 İbn Manzûr, “krz”, 7/126. 
865 Fîrûzâbâdî, “krz”, 652. 
866 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 5/161. 
867 Ebû Abdillâh Muhammed b. Kāsım el-Ensârî Rassâ‘, el-Hidâyetü’l-kâfiyetü’ş-şâfiye li-beyâni 

hakāʾiki’l-İmâm İbn ʿArafe el-vâfiye (Şerhu Hudûdi İbn ʿArafe). (Mektebetü’l-İlmiyye, 1350/1931), 379. 
868 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/29. 



135 

giderilmesi ve menfaatin elde edilmesi amacıyla bir malın bedelinin geri alınmak üzere 

verilmesi869 şeklinde tanımlanır. 

Ayrıntıda bazı farklılıklar olmakla birlikte fıkhî açıdan teberru ehli olmayan 

mümeyyiz çocuğun karz vermesi kabul görmemiştir.870 Karz akdinde taraf olabilmek için 

mukrizin (ödünç veren) hür, akıllı, bâliğ ve reşid olması gerekir. Müstakrizin (ödünç alan) 

de Şâfiîlere göre muamele ehliyetine sahip olması, Hanbelîlere göre borcunu 

ödeyebilecek nitelikte olması, Hanefîlere göre de tasarruf ehliyetine sahip olması gerekir. 

Bu nedenle müstakrizin hür, akıllı ve bâliğ olması gerekir.871  

Hanefîlere göre çocuğun malı konusunda hâkim, karz verme yetkisine sahipken, 

çocuğun babası ve vasisi ise çocuğun malı konusunda karz verme yetkisine sahip değildir. 

Babanın, çocuğun malını kıymeti oranında satın alma yetkisi olması hasebiyle, ihtiyacı 

nispetinde çocuğun malından karz alma yetkisine sahiptir. Vasi ise çocuğun malından 

karz alma yetkisine sahip değildir.872 Tasarrufuna izin verilmeyen çocuğa karz verilmez. 

Böyle bir durumda borç olarak verilen malı çocuk telef etse, telef ettiği malı ödemekle 

sorumlu tutulmaz.873 Mâlikîlere göre ihtiyaç sahibi olan babanın, çocuğun malından karz 

alma yetkisi varken, ihtiyaç sahibi olmayan babanın böyle bir yetkisi yoktur. Vasinin, 

çocuğun malından yabancı birine karz vermesi sahih değildir.874 Veli sadece maslahat 

dolayısıyla çocuğun malından tasarruf edebilme yetkisine sahiptir.875  

Şâfiîlere göre mukrizin de müstakrizin de teberru ehliyetine sahip olması 

gerekir. Veli ya çocuğun ihtiyacı açısından ya da maslahata binaen apaçık bir kârın söz 

konusu olabildiği durumda çocuğun malından tasarruf edebilme yetkisine sahiptir. Veli, 

ancak zaruret halinde çocuğun malından karz verebilme yetkisine sahip olur. Verilen bu 

karzın geçerli olabilmesi için mükrizin, borcu zorla değil isteğine binaen vermesi, karzı 

alacak kişinin de maddi açıdan borcunu verebilecek nitelikte olması, emin olması, 

muamele ehliyetine sahip olması yani akıllı, bâliğ olması ve hacir altında olmaması 

 
869 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 3/312. 
870 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/31; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî 

tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/394; Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 2/340-344. 
871 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 33/116-117. 
872 Mevsılî, el-İhtiyâr, 5/528. 
873 Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 2/340. 
874 Dubyâni, el-Muâmelâtü’l-mâliyye asâle ve muâsere, 18/135-136. 
875 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 5/429. 



136 

gerekir. Hâkim de çocuğun malından karz verebilme yetkisine sahiptir.876 Hanbelîlere 

göre bir veli, sırf müstakrizle kurduğu arkadaşlık ve şahsi dostluğu nedeniyle çocuğun 

malından karz veremez. Ancak maslahata binaen çocuğun malından karz verebilir.877 

2.4.6. Müzâraa 

“Zer‘” kökünden türeyen “müzâraa” sözlükte “toprağa tohum atmak, ekip 

bitirmek” anlamlarına gelmektedir.878 Istılahta ise “toprak sahibinin tohum da dahil 

olmak üzere toprağını belli bir oran karşılığında başkasına ekmesi için vermesi”,879 “şerî‘ 

kurallar çerçevesinde gelirin bir kısmının emek sahibiyle paylaşılmak üzere belli bir oran 

karşılığında ekin ekilen arazi üzerinde yapılan bir akit”,880 “toprağın ekilmesi için belli 

bir oran karşılığında tohumun ve toprağın, toprağı işleyen birine verilmesi”,881 “tohum 

ekiminden önce bağlayıcı (lâzım) olmayan bir akitle yapılan ziraî bir ortaklık”882 şeklinde 

tanımlanır. Fukahâ, müzâraa akdi için aklın şart olduğunu belirtir. Bu nedenle tasarruf 

ehliyetine sahip olmayan gayri mümeyyiz çocuğun müzâraa akdinin geçerli olmayacağı 

konusunda ittifak vardır.883 

Hanefîlere göre müzâraa akdinin geçerli olabilmesi için akıl şartı olmakla 

birlikte bülûğ şartı yoktur. Müzâraa bir nevi ticaret sayıldığı için velisi tarafından ticaret 

yapmasına izin verilen mümeyyiz çocuk müzâraa da yapabilir.884 Mâlikîlerin ve 

Hanbelîlerin bir kısmına göre müzâraa akdi için bülûğ şart iken885 her iki mezhebin de 

genel görüşüne göre velisi tarafından izin verilen mümeyyiz çocuğun müzâraa akdi 

geçerlidir.886 Şâfiîlere göre tek başına müzâraa akdi caiz değildir. Ancak müsâkâta tâbi 

 
876 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/31, 152-154; Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 

3/73; Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 2/341. 
877 Dubyâni, el-Muâmelâtü’l-mâliyye asâle ve muâsere, 18/137. 
878 İbn Manzûr, ”zer‘”, 8/141. 
879 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 3/125-126. 
880 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/175. 
881 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 3/532. 
882 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 3/372. 
883 Dubyâni, el-Muâmelâtü’l-mâliyye asâle ve muâsere, 15/299. 
884 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/176; Serahsî, el-Mebsût, 23/123; Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh 

ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 3/25; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 5/616. 
885 Dubyâni, el-Muâmelâtü’l-mâliyye asâle ve muâsere, 15/300-301. 
886 Dubyâni, el-Muâmelâtü’l-mâliyye asâle ve muâsere, 15/299-301; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 

37/116. 



137 

olarak yapılması caizdir.887 Ayrıca Şâfiîler maslahata binaen ve ihtiyaç halinde velinin 

çocuk adına müzâraa akdi yapmasında bir sakınca görmemişlerdir.888 

2.4.7. Müsâkât 

“Saky” kökünden türeyen “müsâkât” sözlükte “hayvana ve bitkiye su vermek” 

manasına gelir.889 Istılahta ise “maslahat gereği hurma ağacı ve üzüm bağının bakımı ve 

sulanması için bahçe sahibi ile bu işi üstlenecek işletmeci arasında belli bir oran 

karşılığında yapılan sözleşme”,890 “bir ağacın bakımı ve sulanması için bahçe sahibi ile 

bu işi üstlenecek işletmeci arasında elde edilen ürünün belirlenen oranda paylaşılması”,891 

“bir ağacın bakımı ve hizmeti için elde edilen ürünün, bahçe sahibi ile işletmeci arasında 

belli bir oranda paylaşılmasına dair yapılan sözleşme” manasına gelmektedir.892 

Hanefîlere göre ister bahçe sahibi ister işletmeci olsun müsâkât akdi için akıllı 

olmak yeterlidir. Bülûğ şart değildir. Velisi tarafından izin verilen mümeyyiz çocuğun 

müsâkât akdinde taraf olması geçerlidir.893 Mâlikîlere ve Hanbelîlere göre de müsâkât 

akdi için akıllı olmak yeterlidir. Bülûğ şartı yoktur. Velisi tarafından izin verilen 

mümeyyiz çocuk, müsâkât akdi yapabilir.894 Şâfiîlere göre ise müsâkât akdi için akıllı ve 

bâliğ olmak gerekir. Bununla birlikte maslahata binaen ve ihtiyaç gereği veli, çocuk adına 

müsâkât akdi yapabilir.895 

2.4.8. İcâre 

Sözlükte “ücret”, “amelin ivazı”, “kiralamak”896,anlamlarına gelen icâre, 

ıstılahta ise menfaatin ivazlı bir şekilde temlik edilmesi,897 maksat yönüyle belli, mübah, 

verilebilmesi kabil ve malum bir ivazla satılabilen bir menfaat cihetinde olan akit,898 bir 

 
887 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 5/245; Dubyâni, el-Muâmelâtü’l-mâliyye asâle ve 

muâsere, 15/301; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 37/61. 
888 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 5/243; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 37/116. 
889 İbn Manzûr, “sky”, 14/390. 
890 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 3/124. 
891 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 5/290. 
892 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 3/539. 
893 Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 3/25; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 5/636; el-

Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 37/116. 
894 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 37/116. 
895 Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 5/243; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 37/116. 
896 İbn Manzûr, “ecr”, 4/10; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 1/252. 
897 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 6/4. 
898 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/438. 



138 

bedel karşılığında mübah ve malum olan bir menfaat üzerine kurulan akit,899 insana 

yönelik bir menfaatin, ivaz karşılığında temlik edilmesi” 900 manasına gelir. 

Hanefîlere, Mâlikîlere ve Hanbelîlere göre icâre akdinde taraf olacak kişilerin 

akıllı olması gerekir. Mümeyyiz olan çocuk bey‘ akdinde olduğu gibi velisinin izniyle 

hem nefsini hem de malını konu edinen icâre akdini gerçekleştirebilir.901 Hanefî ve 

Mâlikîlere göre mümeyyiz olan çocuk, velisinden izin almadan nefsini icâre ederse velisi 

bunu öğrendikten sonra izin verirse mümeyyiz çocuğun icâre akdi sahih olur. Fakat 

Hanbelîlere göre böyle bir durumda mümeyyiz çocuğun icâre akdi sahih olmaz. 

Hanbelîlere göre akdin geçerli olabilmesi için velinin sonradan değil baştan itibaren izin 

vermesi gerekir.902 Şâfiîlerde bütün tasarruflarda olduğu gibi icâre akdine taraf olabilmek 

için akıllı ve bâliğ olmak gerekir.903 

2.4.9. Vedîa 

Sözlükte “terk etmek, bırakmak”,904 “başkasına bırakılan mal”905 anlamlarına 

gelen “vedîa”, ıstılahta ise “korunması amacıyla bir kimseye bırakılan mal”906 anlamına 

gelir. Hanbelîler bu tanıma “karşılıksız” ifadesini ekleyerek vedîayı, “karşılık olmaksızın 

korunması amacıyla bir kimseye bırakılan mal”907 olarak tanımlar. 

Fukahâ, gayri mümeyyiz çocuğun vedîa akdinde taraf olamayacağı hususunda 

ittifak halindedir.908 Hanefî mezhebine göre hukukî açıdan vedîa akdinin kurulabilmesi 

için tarafların akıllı olması gerekir. Gayri mümeyyiz çocuk vedîa akdinde taraf olamaz. 

Vedîa akdinde taraf olmak için bülûğ şartı yoktur. Bu nedenle mümeyyiz çocuk, velisinin 

izniyle malı emanet olarak alabildiği gibi başkasına emanet olarak verebilir. Velisi 

tarafından ticarete izin verilen çocuk, vedîa akdinde de taraf olabilir.909 Kısıtlı (mahcur) 

 
899 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 3/546. 
900 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 1/252-253. 
901 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 4/176; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 

3/151,547; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/3; Dubyâni, el-Muâmelâtü’l-mâliyye asâle ve muâsere, 

9/57-58. 
902 Dubyâni, el-Muâmelâtü’l-mâliyye asâle ve muâsere, 9/59. 
903 Nevevî, Ravzatü’t-tâlibîn, 4/247; Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 5/259. 
904İbn Manzûr, “ vd‘a”, 8/381. 
905 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 43/5. 
906 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 4/125; Karâfî, ez-Zahîre, 9/137; el-

Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 43/5. 
907 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 4/166; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 43/5. 
908 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 43/15. 
909 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/207; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 43/16; Zuhaylî, 

el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 5/39. 



139 

olan çocuğa bir mal vedîa olarak verilir ve mal helâk olursa, vedîa olarak verilen mal köle 

veya cariye ise tazmin edilir. Vedîa olarak verilen mal bunların dışında ve veli izni 

dahilinde ise tazmin edilir. Velinin izni dışında ise Ebû Hanîfe’ye ve İmam Muhammed’e 

göre mal tazmin edilmez. Ebû Yûsuf’a göre ise mal tazmin edilir.910 

Mâlikîlerden İbn Rüşd’e göre veli tarafından izin verilen mümeyyiz çocuk, bir 

malın vedîa akdinde taraf olabilir. Fakat Mâlikîlerin meşhur görüşüne göre vedîa akdinde 

taraf olabilmek için akıllı, bâliğ ve reşid olmak gerekir. Mümeyyiz çocuk malı emanet 

olarak alamadığı gibi malı bir başkasına emanet olarak veremez.911 Velinin izniyle olsun 

yahut olmasın çocuğa emanet edilen malın telefi sonucunda çocuğun tazmin sorumluluğu 

yoktur.912 

Şâfiîlere göre vedîa akdinde mümeyyiz çocuğun durumu vekâlet akdindeki 

mümeyyiz çocuğun durumu gibidir. Çocuk vedîa akdinde taraf olamaz. Mümeyyiz çocuk, 

bir malı emanet olarak başkasına veremediği gibi bir malı emanet olarak başkasından da 

alamaz. Kişinin, çocuk tarafından kendisine vedîa olarak verilen malı kabul etmemesi 

gerekir. Çocuktan malı emanet olarak alan kişi, gâsıb durumuna düşeceği için tazminle 

sorumlu olur. Çocuğa emanet olarak verilen mal kendiliğinden telef olursa çocuğun, malı 

koruma yükümlülüğü olmadığı için çocuk, malı tazmin etmekle de sorumlu olmaz. 

Çocuğun malı telef etmesi durumunda ise çocuğun malı tazmin etmesi gerekir.913 

Hanbelîlere göre mümeyyiz çocuk, velisinin izniyle bir malı başkasına vedîa 

olarak verebilir.914 Hanbelîlerin ezher görüşüne göre çocuk, emanet malı koruyup 

gözetme ehliyetine sahip olmadığı için mümeyyiz çocuk, bir malı vedîa olarak 

başkasından alamaz.915 Çocuktan malı emanet alan kimse o malı tazminle sorumlu olur. 

Çocuğa emanet olarak verilen malın kendiliğinden telef olması durumunda çocuğun malı 

tazmin sorumluluğu yoktur. Çocuğun kendisinin malı telef etmesi durumunda 

 
910 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/207. 
911 Adevî, Hâşiyetü’l-‘Adevî ‘alâ şerhi Kifayeti’t-Tâlibi’r-Rabbânî, 2/276; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye 

Kuveytiyye, 43/16-17. 
912 Karâfî, ez-Zahîre, 9/140. 
913 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 4/128. 
914 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 6/452. 
915 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 43/17. 



140 

Hanbelîlerin bir görüşüne göre çocuğun, malı tazmin sorumluluğu varken bir görüşüne 

göre ise çocuğun, malı tazmin sorumluluğu yoktur.916 

2.4.10. Kefalet 

Sözlükte “tazmin ettirmek, yüklemek”,917 “katmak”918 manalarına gelir. Fıkıhta 

kefalet yerine “damân”, “zeâmet”, “garâmet” ifadeleri de kullanılır.919 Kefâlet, ıstılahta  

Hanefîlerin büyük çoğunluğuna göre “ya nefs (şahıs), ya borç, ya da ayn ile kefilin, asıl 

borçlunun sorumluluğunu üstlenmesi, Hanefîlerin bir kısmına göre ise borç üstlenme 

konusunda kefil olan kimsenin zimmetinin, asıl borçlu olan kimsenin zimmetine 

eklenmesi”,920 Şâfiîlere göre “ihtiyaca binaen, alacaklının hakkını temin etmek gayesiyle 

borçlunun teslim edilmesini üstlenmesi”,921 Mâlikîlere ve Hanbelîlerin meşhur görüşüne 

göre ise “Reşit olan birinin, mahkemeye getirilmesi gereken kişinin teslim edilmesini 

üstlenmesi”dir.922 

İslam hukukçuları, teberru ehliyetine sahip olmadığı için velinin izniyle bile olsa 

çocuğun kefil olamayacağı, bu nedenle kefilin akıllı ve bâliğ olması gerektiği konusunda 

ittifak ederler.923 Bununla birlikte Hanefîlere göre veli ya da vasi, çocuğun nafakasını 

ödemek için borçlanmak zorunda kalırsa çocuğu kefil yapabilir.924 

Mâlikîlere, Hanbelîlere ve Ebû Yusuf’a göre ise kefil olunacak şahısta akıl ve 

bülûğ şartı aranmaz. Çünkü kefalet, kefil olunan şahsın kabulüne ihtiyaç duyulmadan 

kefilin icabına binaen gerçekleşen bir akittir. Kabul için ehliyet sahibi olmaya gerek 

yoktur. Bu nedenle kefalet akdinde mümeyyiz çocuğun kabulü caiz görülmüştür. 

Dolayısıyla sırf bir maslahat olması sebebiyle mümeyyiz çocuğa kefil olmak sahihtir. 

Veli iznine gerek duyulmaksızın mümeyyiz çocuğa kefil olunabilir.925 İmam Ebû Hanife 

ve İmam Muhammed’e göre ise kefalet akdi hem kefilin icabına hem de kefil olunacak 

 
916 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 6/452. 
917 İbn Manzûr, “kfl”, 11/590; Fîrûzâbâdî, “kfl”, 1053. 
918 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 34/287. 
919 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/2. 
920 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 34/288. 
921 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/207. 
922 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 34/288. 
923 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/5; Sahnûn, el-Müdevvene, 4/122; Şirbinî, Muğni’l-

muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/199; İbn Kudâme, el-Mukniʿ fî fıkhi’l-İmâm Ahmed b. 

Hanbel eş-Şeybânî, 180-181; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 5/140; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye 

Kuveytiyye, 34/297. 
924 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/5. 
925 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 3/375; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 34/299. 



141 

şahsın kabulüne dayalı bir akit olduğu için kefil olunacak şahısta aranacak şartlardan biri 

de akıllı ve bâliğ olmasıdır.926 Şâfiîlere göre ise veli izni dahilinde çocuğa kefil 

olunabilir.927 

2.4.11. Cuâle 

“Yapmak”,928 “koymak”,929 “ücreti vermek”,930 “etmek, dönüştürmek, ve 

çevirmek”,931 manasındaki “ca‘l” kökünden türeyen “cuâle”,  ıstılahta ise Mâlikîlere göre 

belirli ya da belirsiz bir vakitte, bir kimsenin bir kimseye bir iş karşılığında belirli bir 

ücret vermesidir.932 Şâfiîlere göre yapılması zor olan belli ya da belirsiz bir işi belirli bir 

ücret karşılığında iltizam etmektir.933 Hanbelîlere göre ise câilin, belirli ya da belirsiz bir 

vakitte, belli ya da belirsiz mübah olan bir işi yapacak olan âmile ücret sözü vermesidir.934 

Cuâle anlaşmasında ücreti taahhüt eden kişiye “câil”, işi yapan kişiye de “âmil” 

denir.935 

Mâlikîlere göre mümeyyiz çocuk, cuâle akdinde câil olabildiği gibi âmil de 

olabilir. Mâlikîlere göre mükellef olan bir şahıs, normalde bağlayıcı bir akit olan cuâle 

akdinden vazgeçemez. Fakat cuâle akdi mümeyyiz olan bir çocuk için bağlayıcı bir akit 

olmadığından dolayı mümeyyiz çocuk cuâle akdinden vazgeçebilir.936  

Şâfiîlere göre mümeyyiz çocuğun cuâle akdinde câil olması sahih değildir. Âmil 

olanın ise işi yapabilme ehliyetine sahip olması gerekir. Bu nedenle mükellef olmayan 

biri cuâle akdinde âmil olabilir. Fakat küçüklüğünden dolayı çocuk, işi yapmaya güç 

yetiremediğinde âmil olamaz. Şâfiîlerin bir görüşüne göre âmilin belli bir kişi olmadığı 

 
926 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 34/299. 
927 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/208. 
928 Fîrûzâbâdî, “ca‘l”, 977. 
929 İbn Manzûr, “ca‘l”, 11/110; Fîrûzâbâdî, “ca‘l”, 977. 
930 İbn Manzûr, “ca‘l”, 11/111. 
931 Fîrûzâbâdî, “ca‘l”, 977. 
932 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 15/208. 
933 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/617; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 

15/208. 
934 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 15/208. 
935 Ramazan el-Butî, “İslam Hukukuna Göre Patent Satışı”, çev. Ali İhsan Pala, Yüzüncü Yıl Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 1/1 (1994), 222. 
936 Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 7/60. 



142 

alenî bir mükâfat vadinde mümeyyiz çocuk da âmil olabilirken Şâfiîlerin diğer bir 

görüşüne göre ise böyle bir durumda mümeyyiz çocuk âmil olamaz.937  

Hanbelîlere göre velisi tarafından izin verilen mümeyyiz çocuk, câil olabilir. 

Velisi tarafından izin verilmeyen mümeyyiz çocuk, câil olamaz. İznin de tasarruftan önce 

verilmesi gerekir.938 Hanefî hukukçular ise cuâle akdini sadece haklı bir sebebi olmadığı 

halde efendisinden kaçan kölenin (âbık) efendisine geri getirilmesi karşılığında verilen 

ücret hususunda kabul etmişlerdir.939 Hanefîler, yapılacak olan işte, işi yapacak tarafta 

yani âmilde ve sürede bir belirsizlik ve bilinmezlik olduğu gerekçesiyle cuâleyi kabul 

etmezler.940 

Cuâleyi kabul eden Mâlikîler, Şâfiîler ve Hanbelîler, “Hükümdar’ın su kabını 

yitirdik. Onu getirene bir deve yükü ödül var. Ben buna kefilim’ dediler.”941 âyetini ile942 

“Kim birini öldürürse onun şahsi eşyaları öldürene ait olacaktır.”943 hadisini delil 

gösterirler.944 Bununla birlikte akrebin sokması neticesinde zehirlenen bir şahsın, bir 

sahâbî tarafından Fatiha okunarak tedavi edilmesi ve bunun karşılığında cuâle olarak bir 

koyun alınması, Peygamber’in de (s.a.v) bu davranışı meşru olarak görmesi ve alınan 

ücretin helâl olduğunu söylemesi hadisini de945 delil olarak kabul ederler.946 

2.4.12. Vakıf  

İster mümeyyiz ister gayri mümeyyiz olsun çocuğun, hukukî olarak malını 

vakfedemeyeceği konusunda İslam hukukçuları ittifak halinde olmuştur. Vâkıf olabilmek 

için teberru ehliyetine sahip olunması gerektiği,947 vakfeden kişinin ibadetlerinin sahih 

olması gerektiği,948 malı vakfetmenin çocuk açısından zararlı bir tasarruf olduğu, 

 
937 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/619-620. 
938 Dubyâni, el-Muâmelâtü’l-mâliyye asâle ve muâsere, 10/54-55. 
939 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/203. 
940 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 4/85. 
941 Yûsuf 12/72. 
942 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/617; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve 

edilletuhû, 4/84-85. 
943 İmam Mâlik, Cihâd, 10 (No. 18); Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 37/293 (No. 22607). 
944 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 4/84-85. 
945 Buhârî, “İcâre”, 16 (No. 2276), “Tıb”, 33 (No. 5737). 
946 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/617. 
947 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/523; Ahmed b. Muhammed es-Sâvî el-

Mâlikî Sâvî, Bulğatü’s-sâlik li-Akrebi’l-mesâlik ilâ mezhebi’l-İmâm Mâlik, thk. Lecnetü biriâseti Şeyh 

Ahmed Said Alî (Mektebetü Mustafâ el-Bâbî el-Halebî, 11372/1952), 2/298; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî 

ve edilletuhû, 8/176; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 44/124. 
948 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/523. 



143 

mümeyyiz çocuğun vakfının, çocuğun mal varlığında azalma meydana getiren ve zarar 

yönü bulunan bir işlem olduğu, çocuğa zarar veren konularda çocuğun tasarruf ehliyetine 

sahip olmadığı,949 ayrıca vakfeden kişinin mükellef yani akıllı, bâliğ ve reşit olması 

gerektiği gerekçeleriyle950 mümeyyiz ya da gayri mümeyyiz çocuğun malını vakfetme 

işleminde bulunması, İslâm hukuku tarafından kabul görülmez.  

2.4.13. Hibe 

Hanefîlere göre ister mümeyyiz ister gayri mümeyyiz olsun çocuk, teberru 

ehliyetine sahip olmadığı için hibede bulunamaz. Hanefîler, bu konuda “Rüşdüne 

erişinceye kadar yetimin malına ancak en güzel şekilde yaklaşın...” ayetini951 ile 

“İslâm’da zarar vermek de zarara zararla karşılık vermek de yoktur.”952 ve “Küçüğümüze 

merhamet etmeyen bizden değildir...”953 hadislerini delil göstermekte, keza hibenin 

karşılığının olmaması ve çocuk için sırf bir zarar olan bir işlem olması dolayısıyla 

çocuğun hibede bulunamayacağını ifade ederler. Aynı şekilde baba, çocuğun malında 

ivazsız (karşılıksız) hibede bulunamaz. İmam Ebû Hanife ve İmam Ebû Yusuf’a göre 

babanın, çocuğun malında ivazlı (karşılıklı) hibede bulunması caiz değilken İmam 

Muhammed’e göre ise caizdir.954  

Hibeyi kabul etme açısından ise Hanefîler, gayri mümeyyiz çocuğun hibeyi 

kabzını geçerli kabul etmezken, lehine yapılan hibeyi sırf menfaat sağlayıcı bir hukukî 

işlem olarak kabul gördüklerinden dolayı mümeyyiz çocuğun hibeyi kabzını istihsanen 

geçerli olarak kabul ederler.955 

Mâlikîlere göre hibede bulunabilmenin şartlarından biri de teberru ehliyetine 

sahip olmaktır. Bu nedenle çocuk hibede bulunamaz.956 Hibeyi kabul edebilmek için de 

temlik ehliyetine sahip olmak gerekir.957 

 
949 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/219. 
950 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 4/240; Sâvî, Bulğatü’s-sâlik li-Akrebi’l-mesâlik ilâ mezhebi’l-

İmâm Mâlik, 2/298; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 8/176; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 

44/124. 
951 el-En‘âm 6/152. 
952 İbn Mâce, “Ahkâm”, 17 (No. 2340). 
953 Tirmizî, “Birr ve Sılâ”, 15 (No. 1919-1920). 
954 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/118. 
955 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/126. 
956 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/98; Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 7/102. 
957 Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 7/102. 



144 

Şâfiîlere göre hibede bulunabilmenin şartlarından biri de mutlak tasarruf 

ehliyetine sahip olmaktır. Bu nedenle çocuk hibede bulunamaz. Ayrıca bir şahsın hibede 

bulunabilmesi için hibe ettiği mala sahip olması gerekir. Veli, çocuğun malından hibede 

bulunamaz. Hibeyi kabul edebilmenin şartlarından biri de temlik ehliyetine sahip 

olmaktır. Şâfiîlere göre mükellef olmayan çocuk adına velisi hibeyi kabul eder.958 

Hanbelîlere göre de veli izniyle olsun ya da olmasın çocuk, teberru ehliyetine 

sahip olmadığı için hibede bulunamaz.959 Hibede bulunabilmek için kişinin mükellef ve 

reşit olması gerekir.960 Hanbelîler, çocuğun kendi adına hibeyi kabzını da kabul etmezler. 

Hanbelîlere göre hibeyi, çocuklar adına kanuni temsilcileri kabul eder.961 

2.4.14. Vasiyet  

Hanefîlere göre vasiyet eden kişinin teberru ehliyetine sahip olması gerekir. 

Çocuk teberru ehliyetine sahip olmadığı için çocuğun vasiyeti sahih değildir.962 Ayrıca 

Hanefîler, vasiyetin bir karşılığının olmaması ve çocuk için sırf zarar olan bir tasarruf 

olması hasebiyle de çocuğun vasiyetini geçerli olarak kabul etmezler.963 Bu nedenle 

Hanefîlere göre ister mümeyyiz ister gayri mümeyyiz olsun, ticaret için velisi tarafından 

izin verilsin veya verilmesin, bülûğa yaklaşsın ya da yaklaşmasın çocuğun vasiyeti geçerli 

değildir.964 

Mâlikîler, hür olan mümeyyiz çocuğun vasiyetini geçerli olarak kabul 

görmüşken gayri mümeyyiz çocuğun vasiyetini ise geçerli olarak kabul etmemişlerdir. 

Mâlikîlerde vasiyetin geçerli olması için bülûğ şart değildir.965 

Şâfiîlerin zayıf bir kavline göre mümeyyiz çocuğun vasiyeti sahihtir.966 

Şâfiîlerin kuvvetli olan görüşüne göre ise vasiyet eden kişinin mükellef yani hür, akıllı, 

 
958 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/560. 
959 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 6/49. 
960 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 4/298. 
961 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 6/49. 
962 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/334; Merğinânî, el-Hidâye fî şerhu Bidâyetü’l-mübtedî, 

4/516. 
963 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/334. 
964 Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 3/317. 
965 İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 2/280; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/422; Haraşî, eş-Şerhû’l-

kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 8/168; Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 3/321. 
966 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 4/67; Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 3/200. 



145 

bâliğ ve reşit olması gerekir. Çocuğun, delinin, kölenin ve mükrehin vasiyeti geçerli 

değildir.967 

Hanbelîlere göre ise mümeyyiz olmayan çocuğun vasiyeti sahih değildir. 

Mümeyyiz olan çocuğun vasiyeti ise sahihtir. Hanbelîler vasiyetin geçerli olmasında 

bülûğ şartı aramamışlardır.968 Hanbelîler, bu görüşlerini Hz. Ömer’in mümeyyiz olan bir 

çocuğun vasiyetini kabul ettiğine dair rivayeti ile Hz. Ebû Bekir’in, on yaşını geçmiş 

mümeyyiz çocuğun vasiyetinin geçerli olduğuna dair görüşü delil olarak gösterirler.969 

Hanefîler, Hz. Ömer’in rivayetine konu olan çocuğun, bülûğa yakın bir dönemde 

(mürâhik) olduğu ve çocuğun vasiyetinin çocuğun defin işlemine dair olduğu 

gerekçesiyle söz konusu rivayetin, mümeyyiz çocuğun vasiyetini geçerli kılmaya dair bir 

delil olamayacağını ifade ederler.970 

Hanefîlere göre hem mümeyyiz hem de gayri mümeyyiz çocuk, maslahat 

açısından vasiyeti kabul edebilir. Cumhura göre ise hem mümeyyiz hem de gayri 

mümeyyiz çocuk adına veli, vasiyeti kabul edebilir.971 Bu konuda Hanbelîler iki görüş 

belirtirler. Birinci görüşe göre mümeyyiz çocuğun vekil olması sahih olduğu için 

mümeyyiz çocuk, vasiyeti kabul edebilir. İkinci görüşe göre ise şahitlik ehliyetine sahip 

olmadığı için vasiyeti kabul edemez.972 

2.4.15. Mudârebe 

“Dârebe” fiilinin “müfâale” babının masdarı olan “mudârebe”, sözlükte 

“yeryüzünde ticaret için yürümek” anlamına gelir.973 Istılahta ise taraflardan birinin 

sermaye ortaya koyması, taraflardan birinin de sermayeyi işletmekle yükümlü olmasıyla 

kurulan kârda müşterek temelli bir ticari ortaklık akdidir.974 

 
967 Nevevî, Ravzatü’t-tâlibîn, 5/93; Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 4/67; 

Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 3/200. 
968 İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 2/267-268; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 4/336; 

Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 3/325. 
969 İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 2/267-268. 
970 Merğinânî, el-Hidâye fî şerhu Bidâyetü’l-mübtedî, 4/516. 
971 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 8/21. 
972 İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 2/291. 
973 İbn Manzûr, “drb”, 1/545. 
974 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/398; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 

38/36; Konevî, Enîs’ul-fukahâ fî ta‘rifât’il-elfâz’il-mütedâvile beyn’el-fukahâ, 92. 



146 

Hanefîlerin ve Hanbelîlerin “mudârebe” adını verdikleri akide, Mâlikî ve Şâfiîler 

“kırâz” adını verirler. Mudârebe akdinde taraf olabilmek için mudârebe ehliyetine sahip 

olmak gerekir. Mudârebe ehliyeti konusunda Hanefîler, Mâlikîler ve Şâfiîler, vekâlet 

akdini esas alırken975 Hanbelîler, bey‘ akdini esas alırlar.976 Bu mesele, daha önce bey‘ 

ve vekâlet başlığı altında tartışılmıştır.977 

2.4.16. Hısımlık Nafakası 

Hısımlık nafakası, sıhrî ve süt akrabalığını kapsamayan, kan bağıyla birbirine 

bağlı olan akrabalar arasında nafaka sorumluluğunu doğuran bir nafaka çeşididir. Dini ve 

ahlâkî öğretilerin bir gereği olarak İslam hukukçuları, akrabalar arasındaki 

yardımlaşmaya ve nafaka sorumluluğuna değinen âyet ve hadisleri esas alarak anne-baba 

ile çocuk, usul ile fürû ve birbirine mirasçı olabilecek yakınlar arasında nafaka 

sorumluluğuna dair hukukî kurallar ortaya koyarlar.978 İslam hukukçuları hısımlar 

arasında kimin birbirine nafaka vereceği konusunda ise ihtilaf ederler. 

Hanefîlere göre hısımlık nafakası, usul ile fürû ve birbirine mahrem olan 

akrabalar arasında gerçekleşir.979 Mâlikîlere göre anne-baba ve çocuklar arasında 

uygulanır.980 Şâfiîlere göre usul ile fürû arasında nafaka yükümlülüğü gerçekleşir.981 

Hanbelîlere göre usul ile fürû ve birbirine mirasçı olabilecek akrabalar arasında oluşur.982 

Mümeyyiz çocuğun malının olması durumunda çocuk, nafaka vermekle 

yükümlü olduğu akrabalarının nafakasını karşılamakla yükümlüdür.983 Çocukların nafaka 

gibi malî sorumluluklara sahip olması, üçüncü kişilerin hak ve hukukunun muhafaza 

edilmesi984 ile nafakanın ayrıca malî bir hak olması prensibine dayanır.985  

2.5. MUHÂKEMÂT AÇISINDAN ÇOCUĞUN HUKUKÎ SORUMLULUĞU 

 
975 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/86; Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-

Minhâc., 3/405; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 38/40. 
976 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 5/3; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 38/41. 
977 Ayrıntılı bilgi için bk. yukarıda, s. 130-133. 
978 Erbay, “Nafaka”, 32/283. 
979 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 3/612. 
980 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 2/522. 
981 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 471. 
982 İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 3/238-239. 
983 İbn Nüceym, el-Eşbâh ve’n-nezâʾir, 263; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 1/382, 3/240. 
984 Bardakoğlu, “Ehliyet”, 10/536. 
985 İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 3/240. 



147 

Bu başlık altında şahitlik, hâkimlik, yemin, kasâme, âkile ve dâva ehliyeti 

hususu ele alınacaktır.  

2.5.1. Şahitlik 

Sözlükte “haber vermek”986 ve “kesin haber”987 anlamlarına gelen “şahitlik”, 

ıstılahta ise “Bir kimsenin bir kimse hakkında haber vermesi” 988 olarak tanımlanır. 

Hanefîlere göre şahit olabilmenin şartlarından biri de aklî olgunluğa sahip olmak 

ve bülûğa ermektir. Bülûğ, şahitliği eda etmenin şartlarından biridir. Şahitliği 

yüklenmenin şartı değildir. Mümeyyiz olan bir çocuk, şahitliği yüklenebilir. Fakat eda 

edemez. Henüz bâliğ olmamakla birlikte temyiz gücüne sahip olan bir çocuğun, şahitliği 

bu dönemde kabul edilmez. Ancak söz konusu çocuk, bâliğ olduktan sonra temyiz 

çağında şahit olduğu bir olaya şahitlik edebilir. Bülûğdan önce şehadeti tahammül eden 

mümeyyiz çocuğun bülûğdan sonra bu şahitliği eda etmesiyle şahitliği kabul edilir. Hem 

mümeyyiz hem de gayri mümeyyiz çocuğun şahitliği kabul edilmez.989 Hanefîler, bu 

konuda “...şahitler çağırıldıkları zaman (gelmekten) kaçınmasınlar...”990 âyetini delil 

göstererek, şahitliğe çağrıldığında şahitlerin gelmeleri gerektiğini, çocukların ise şahitliği 

eda edecek vasıflara sahip olmaması nedeniyle bu konuda mecbur olmadıklarını 

savunurlar. Bununla birlikte şahitliği eda etmenin ancak şahit olunan olayın zihinde 

kalması ile mümkün olabileceğini, zihinde kalan, unutulmayan olayların da ancak 

hatırlama ve düşünme ile gerçekleştiğini bunların da çocuk açısından mümkün olmadığını 

belirterek aklî izahlarda da bulunurlar. Ayrıca çocuk, bir velâyet konumuna sahip 

olmadığı için çocuğun şahitlik edemeyeceğini de ifade ederler.991  

Mâlikîlere göre kendi aralarında meydana gelen yaralama ve öldürmelerde 

çocukların şahitliği kabul edilir. Şahitliğin kabul edilmesi için çocukların, hür ve en az 

iki kişiden oluşmaları, birbirlerinden ayrılmadan şahitlikte bulunmaları, erkek çocuk 

olmaları,992 on yaşında ya da on yaş civarında mümeyyiz çocuklar olmaları gerekir.993 

 
986 İbn Manzûr, “şhd”, 3/240 
987 Fîrûzâbâdî, “şhd”, 292. 
988 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 26/215. 
989 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/266-267; İbnü’l-Hümâm, Feth’ul-kadîr ‘ale’l-Hidâye, 

7/364, 400. 
990 el-Bakara 2/282. 
991 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/267. 
992 Sahnûn, el-Müdevvene, 4/26; Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 7/176. 
993 Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 7/176. 



148 

Mâlikîler, ilk dönem âlimlerinin görüşlerinden hareketle çocukların, birbirlerinden 

ayrılmadıkları, ihtilaf etmedikleri, ailelerinin yanına dönmedikleri sürece, kendi 

aralarındaki şahitliklerinin kabul edileceği görüşünde olduklarını ifade ederler. Görmüş 

olduğu hadise dolayısıyla bülûğdan önce şahitlik etmek isteyen çocuğun bu isteği hâkim 

tarafından reddedilmişse, bülûğdan sonra bu konudaki şahitliği geçerli değildir. Fakat 

görmüş olduğu hadise dolayısıyla bülûğdan önce şahitliği hâkim tarafından 

reddedilmeyen çocuğun bülûğdan sonra bu konudaki şahitliği geçerlidir.994 Malî 

konularda çocuklar, şahitlikte bulunamayacağı gibi büyükler için de şahitlikte 

bulunamazlar.995 

Şâfiîlere göre şahit olabilmenin şartlarından biri de mükellef olmaktır. Akıllı ve 

bâliğ olmayan kişi şahit olamaz. Şâfiîler bu konuda “...şahitliklerine güvendiğiniz iki 

erkeği şahit tutun...”996 âyetinde geçen “racûl” (erkek) kelimesinin bülûğa ermeyen 

çocuklar için kullanılmaması nedeniyle, hükmün çocuklara uygulanamayacağını 

savunurlar.997 

Hanbelîlerin bir görüşüne göre gayri mümeyiz çocuğun şahitliği kabul 

edilmediği gibi bülûğ çağına ermeyene kadar mümeyyiz çocuğun şahitliği de kabul 

edilmez.998 Hanbelîler bu konuda âyette geçen“...razı olduğunuz şahitlerden...”999 

ifadesinden hareketle, çocuğun şahitliğinin rıza gösterilecek bir şahitlik olmadığını; 

“...Bir de şahitliği gizlemeyin. Kim şahitliği gizlerse, şüphesiz onun kalbi 

günahkârdır...”1000 ifadesinden de açıkça anlaşıldığı üzere bildiklerini gizleyen şahitlerin 

günahkâr olduklarını, çocukların ise bundan beri olduklarını, bu nedenle çocukların 

şahitliğinin geçerli olmadığını ifade ederler.1001 

Hanbelîlerin bir görüşüne göre de kendi aralarında meydana gelen yaralamalarda 

birbirinden ayrılmadan bir arada bulundukları müddetçe çocukların şahitlikleri kabul 

edilir. Onlara göre böyle bir durumda çocuklar doğruyu söyledikleri gibi olayı olduğu 

 
994 Sahnûn, el-Müdevvene, 4/26, 19-20. 
995 Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 7/197; Sahnûn, el-Müdevvene, 4/27. 
996 el-Bakara 2/282. 
997 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 6/340. 
998 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 10/145; Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb 

İbn Kayyim el-Cevziyye, et-Turuku’l-hükmiyye fi’s-siyâseti’ş-şerʿiyye (Mektebetü’l-Dârü’l-Beyân, ts.), 

145. 
999 el-Bakara 2/282. 
1000 el-Bakara 2/283. 
1001 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 10/145. 



149 

gibi hafızalarında saklayıp nakletme özelliğine de sahiptir. Bu husustaki görüşlerine, Hz. 

Ali’nin huzuruna çıkarılan beş çocuğun, aralarında boğulan diğer bir çocuğa şahitlik 

etmeleri ve Hz. Ali’nin de onların şahitliklerini kabul ettiğine dair rivayeti gerekçe olarak 

gösterirler. Ayrıca çocuklar ayrıldıkları zaman kendilerine telkinde bulunulabileceği 

ihtimali dolayısıyla Hanbelîler, çocukların şahitliğinin kabul edilmesi için birbirinden 

ayrılmaması şartını ortaya koyarlar.1002 

2.5.2. Hâkimlik 

Sözlükte hüküm “veren”,1003 “kadı”1004 anlamlarına gelen “hâkim”, ıstılahta ise 

“insanlar arasında hüküm veren kimse”,1005 “sultan tarafından davaları çözüme 

kavuşturmak için tayin edilen kimse”1006 anlamına gelir. Usûl-i fıkıhta ise “hukukun 

kaynağı” ya da “hükmün ortaya çıktığı kaynak” manasına gelir. Fukahâ hukukî 

hükümlerin yaratıcı menşeî konusunda bir tek hâkimin Allah olduğu hususunda görüş 

birliği içindedirler. İslam hukukunda “...Hüküm yalnızca Allah’a aittir. O hakkı anlatır. 

O, hakkı batıldan ayıranların en hayırlısıdır.”1007 âyetinden “hüküm vermek Allah’ın 

hakkıdır” kaidesi çıkartılmıştır.1008 

Fukahâ, hâkimliğin şartlarından birinin de mükellef olması gerektiği konusunda 

ittifak eder. Kişinin hâkim olabilmesinin şartlarından biri de akıllı ve bâliğ olmaktır.1009 

Hâkimlik ehliyeti konusunda çocuğun durumu, çocuğun şahitlik ehliyetiyle 

karşılaştırılarak hâkimliği kabul edilmemiştir.1010 İslam hukukçuları hâkim olabilmek ve 

hüküm verebilmek için sadece aklın yeterli olmadığını, iyi bir zekâya, unutmadan ve 

gafletten uzak bir zihne, müşkül hâdiseleri çözüme kavuşturacak bir zekâya ve iyi bir fikrî 

muhakemeye sahip olunması gerektiği fikrini ortaya koymuşlar,1011 ayrıca çocukların 

hacir altında olduğunu, hacir sebeplerinden birinin çocukluk olduğunu bu nedenle hacir 

 
1002 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 10/144-145. 
1003 Fîrûzâbâdî, “hkm”, 1095. 
1004 İbn Manzûr, “hkm”, 12/140. 
1005 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 4/208. 
1006 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 16/268. 
1007 el-En‘âm, 6/57. 
1008 Ahmet Akgündüz, “Hâkim”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1997), 15/182. 
1009 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 6/262; Merğinânî, el-Hidâye fî şerhu 

Bidâyetü’l-mübtedî, 3/101; Şevkânî, Neylü’l-evtâr, 8/304; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 2/383; İbn 

Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 10/36; Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 6/294. 
1010 Merğinânî, el-Hidâye fî şerhu Bidâyetü’l-mübtedî, 3/101. 
1011 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 6/262. 



150 

altında olan birinin hâkim olamayacağını, kendileri hakkında geçerli olmayan kararlarının 

başkası hakkında da geçerli olmasının mümkün olmadığını ifade etmişler,1012 icmâ ile de 

çocuğun hâkimliğinin geçerli olmadığını dile getirmişlerdir.1013 

2.5.3. Yemin 

Sözlükte “kuvvet”1014, “sağ el, kasem”,1015 “sağ taraf, solun zıddı”1016 

anlamlarına gelen “yemin”, ıstılahta ise” Allah’ın ismi ya da Allah’ın sıfatı ile ihtimale 

dayalı bir emri gerçekleştirmek”,1017 “bir kişinin sağlam bir kararlılığa sahip olduğunu 

ifade etmek ve başka kimseleri de ikna etmek için sözünü ve açıklamalarını Allah’ın ismi 

ya da sıfatını zikrederek kuvvetlendirmesi” demektir.1018 

İslam hukukçularına göre yeminin şartlarından biri de mükellef olmaktır. Kişinin 

yemininin geçerli olması için kişinin akıllı ve bâliğ olması gerekir. Çocuğun yemini 

geçerli değildir.1019 Yeminde hukukî bir tasarrufu teşkil eden icab tasarrufunun olması 

gerekir. Çocuk da icab ehliyetine sahip değildir.1020  Peygamber Efendimizin (s.a.v) 

“Kalem üç kişiden kaldırılmıştır.”1021 hadisi, çocuğun yemininin geçersiz olmasının 

delillerindendir. Bununla birlikte yeminde vacip olan bir hakkın söz konusu olması 

nedeniyle çocuk için yemin geçerli değildir.1022  

 2.5.4. Kasâme 

“Kasâme”, sözlükte “maktulün yakınlarının edeceği yemin”,1023 “sulh”, 

“güzellik”,1024 “taksim etmek”, “yemin etmek”1025 “taksimde kendine pay ayırmak”1026 

 
1012 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 6/294. 
1013 Şevkânî, Neylü’l-evtâr, 8/304. 
1014 Cürcânî, et-Taʿrîfât, 259. 
1015 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 7/245. 
1016 İbn Manzûr, “ymn”, 13/459; Fîrûzâbâdî, “ymn”, 1241. 
1017 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 4/309. 
1018 Ertuğrul Boynukalın, “Yemin”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2013), 43/417. 
1019 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 4/310; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 3/10; İbn Kudâme, el-

Muğnî, 1968/1388, 9/487; Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 2/62. 
1020 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 3/10. 
1021 Buhârî, “Talâk”, 11 (No. 5269). 
1022 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 9/487. 
1023 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 33/166. 
1024 Fîrûzâbâdî, “ksm”, 1149. 
1025 İbn Manzûr, “ksm”, 12/478,481. 
1026 Cürcânî, et-Taʿrîfât, 175. 



151 

gibi anlamlara gelir. Istılahî olarak ise kasâme kavramı konusunda Hanefîlerle cumhur 

arasında görüş ayrılığı vardır.  

Hanefîlere göre kasâme, bir mıntıkada öldürülen bir kişinin bulunması halinde o 

mıntıkada bulunan elli erkeğin, öldürülen kişiyi öldürmediğine ve katilin de kim 

olduğunu bilmediğine dair yemin etmesidir. Yemin edildiğinde yemin eden davalılar, 

diyet ödemekle yükümlü olur.1027 Mâlikîlere göre kasâme, öldürülen kişinin velilerinin 

edeceği elli yemin anlamına gelmektedir.1028 Şâfiîlere göre kasâme, maktulün velilerinin 

kan diyetini almak için ettiği yemindir.1029 Şâfiîlerin yeni görüşüne göre davalılar diyet 

ödemekle yükümlü olur.1030 Mâlikîler ise kasten öldürmelerde kasâme ile kısasa hüküm 

verileceği, hataen öldürmelerde ise diyete hükmedileceği görüşündedirler.1031 

Hanbelîlere göre ise kasâme, katl davalarında mükerrer olarak yapılan yeminlerdir.1032 

Hanbelîler ile Şâfiîlerin eski görüşünde de kasten öldürmelerde kasâme ile kısasa hüküm 

verileceği görüşü mevcuttur.1033 

İslâm hukukuna göre bir kimsenin kasâmede bulunabilmesi için mükellef olması 

gerekir. Akıllı ve bâliğ olmayan biri kasâmeye girip yemin edemez. Çocukluk hali, 

kasâmeye engel teşkil etmektedir.1034 Çocuğun sözlü ifadelerine itibar edilmeyeceği, 

sözlerinin hukuki değeri olmadığı,1035 kasâmeye girip yemin edenlerin nusret ehli olması 

gerektiği, çocukların nusret ehli olmadığı,1036 yeminin bir delil olduğu fakat çocuğun 

sözlerinin delil teşkil edemeyeceği1037 görüşünden hareketle İslam hukukçuları, çocuğun 

kasâmeye girip yemin edemeyeceğini savunurlar.  

 
1027 Serahsî, el-Mebsût, 26/106. 
1028 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Muhammed b. Abdirrahmân er-Ruaynî el-Hattâb, Mevâhibü’l-

celîl li-şerhi Muhtasarı Halîl. (Dârü’l-Fikr, ts.), 6/273; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 6/394. 
1029 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/378. 
1030 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/378; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve 

edilletuhû, 6/394. 
1031 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 6/394. 
1032 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 8/487. 
1033 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 33/179. 
1034 Serahsî, el-Mebsût, 26/120; Merğinânî, el-Hidâye fî şerhu Bidâyetü’l-mübtedî, 4/499; İbn Kudâme, el-

Muğnî, 1968/1388, 8/502; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 4/47; Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc 

şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 511; Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/379; 

Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 8/58. 
1035 Merğinânî, el-Hidâye fî şerhu Bidâyetü’l-mübtedî, 4/499. 
1036 Serahsî, el-Mebsût, 26/120. 
1037 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 8/502. 



152 

2.5.5. Âkile  

“ʻÂkile” sözcüğü “ʻakl” kökünden türetilmiştir. “ʻAkl”, sözlükte “bilmek, 

anlamak, bağlamak”1038 ve “diyet”1039 anlamlarına gelir. Diyeti ödeyen kişiye “âkile” 

denir. Develerin, maktul olanların avlusuna getirilip bağlanması,1040 diyet ödemeyi 

yüklenen şahısların olmasıyla karşı tarafın intikam almasının engellenmesi, diyeti 

üstlenen kişiye âkile denmesinin sebeplerindendir.1041 Cahiliye devrinde kabile 

anlayışından dolayı katilin kabilesi kılıç ile yani savaşarak katili koruyordu. İslam bu 

uygulamayı menederek, malî bir uygulamayla maktulün ailesine diyet ödeme 

yükümlülüğü getirdi.1042 Istılahta ise âkile, kasta benzer ya da hatalı öldürmelerde diyeti 

ödemekle yükümlü olan kimselerdir.1043 

Fukahâ âkile olabilmenin şartlarından birinin de mükellef olmak gerektiği 

hususunda hemfikirdir. İslam hukukçularının bu konudaki temel tavrı çocuğun âkile 

olamayacağıdır.1044 Bu konuda Hz. Ömer’in “Çocuk ile kadın âkileyle birlikte diyet 

ödemeye katılmaz” rivayetini delil göstermekle birlikte;1045 çocuğun tek başına nusret ehli 

ve divan ehli olmaması, âkile için yapılan ödemenin yardım maksadıyla yapılan bir iyilik 

ve harcama olması, teberru ehliyetine sahip olmaması açısından çocuğun böyle bir 

yükümlülüğü yüklenememesi gibi akli izahlarda da bulunurlar.1046 

 
1038 Fîrûzâbâdî, “akl”, 1034. 
1039 Fîrûzâbâdî, “akl”, 1034; İbn Manzûr, “akl”, 11/460. 
1040 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 29/221. 
1041 Hamza Aktan, “Âkile”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1989), 

2/248. 
1042 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 29/221. 
1043 Mevsılî, el-İhtiyâr, 5/516; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 4/38; Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 

4/124. 
1044 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 507; Şîrâzî, el-Mühezzeb fî fıkhi’l-İmâm eş-

Şâfiî, 3/241; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/256; Serahsî, el-Mebsût, 27/128; İbn Cüzey, 

el-Kavânînü’l-fıkhiyye, 228; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 8/396; Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-

mezâhibi’l-erbaʿa, 5/379. 
1045 Serahsî, el-Mebsût, 27/128. 
1046 Serahsî, el-Mebsût, 27/128; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/256; Şîrâzî, el-Mühezzeb fî 

fıkhi’l-İmâm eş-Şâfiî, 3/241; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 8/396; Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-

mezâhibi’l-erbaʿa, 5/379. 



153 

2.5.6. Dâva Ehliyeti 

Sözlükte “talep, temenni, dua, kınamak”,1047 “çağırmak”1048 anlamlarına gelen 

“dâva”, ısılahta ise “Bir kimsenin, diğer bir kimseden hâkim nezdinde hakkını talep 

etmesi” manasına gelir.1049 

Hanefîlere göre dâvanın şartlarından biri de akıllı olmaktır. Gayri mümeyyiz 

çocuğun dâvada taraf olması sahih değildir. Gayri mümeyyiz çocuk müddeî (dâvacı) ve 

müddeâ aleyh (dâvalı) olamaz.1050 Velileri tarafından izin verilen mümeyyiz çocuklar ise 

dâva ehliyetine sahip olabilirler. Velisi tarafından izin verilmeyen mümeyyiz çocuğun 

dâvaya taraf olması sahih değildir.1051  

Mâlikîler, müddeî olabilmede rüşt şartını aramazlar. Bu nedenle çocuk, dâvada 

müddeî olabilir. Mâlikîler çocuğun dâvada müddeî olabilmesi için veli iznini şart 

koşmamışlardır. Mâlikîlere göre müddeâ aleyh olabilmek için ise kâmil edâ ehliyetine 

sahip olmak gerekir. Bu nedenle eksik edâ ehliyetine sahip olan biri müddeâ aleyh 

olamaz.1052 

Şâfiîlere göre bir dâvada müddeî ve müddeâ aleyh olabilmek için kişinin 

mükellef olması gerekir. Bu nedenle akıllı ve bâliğ olmayan biri, dâva ehliyetine sahip 

değildir.1053 Hanbelîlere göre dâvada taraf olabilmek için kişinin tasarruf ehliyetine sahip 

olması gerekir.1054 

Cumhura göre ancak tasarruf ehliyetine sahip olan biri dâvada taraf olabilme 

hakkına sahip olmaktadır. Tasarruf ehliyetine sahip olmayanlar adına ise kanunî 

temsilcileri dâvada taraf olabilir.1055 

2.6. CEZA EHLİYETİ AÇISINDAN ÇOCUK 

 
1047 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 20/270. 
1048 İbn Manzûr, “daʿvâ”, 14/257. 
1049 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 20/270; Cevdet Yavuz, “Dâva”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 9/12. 
1050 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 6/222. 
1051 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 20/292-293. 
1052 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 20/293. 
1053 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 4/246; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 20/293. 
1054 Buhûtî, Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an metni’l-İknâ‘, 6/384. 
1055 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 20/293. 



154 

Bu başlık altında bedeni ceza kapsamına giren kısas; had cezaları kapsamına 

giren zina, kazf, hırsızlık, şürb, yol kesme, bağy; ta‘zîr cezaları kapsamına giren gasp, 

meşru müdafaa, malın itlâfı nedeniyle damân sorumluluğu hususları ele alınacaktır.  

2.6.1. Bedenî Cezalar 

Bir fiilin, suç olarak değerlendirilip fiili işleyene ceza verilmesi için fiili 

işleyenin akıllı ve bâliğ olması gerekmektedir.1056 Bu nedenle çocuk kısas ve hapis 

cezasına çarptırılmaz, murisini öldüren çocuk mirastan mahrum olmaz.1057 Çocuğun 

bedeni açıdan cezaya çarptırılamayacağı hususu, “Çocuk on beş yaşını tamamladığı 

zaman kendisine hadler (cezalar) uygulanır.”1058 ve “Üç kimseden kalem kaldırıldı.”1059 

hadislerinde açık bir şekilde ifade edilir. 

2.6.1.1. Kısas 

Sözlükte “kesmek”,1060 “intikam almak”,1061 “ödeşmek, iz sürmek” anlamlarına 

gelen “kısas”, ıstılahta ise “Fâilin kasten öldürdüğü bir kimseye mukabil, fâilin işlemiş 

olduğu fiil türünün aynısının fâile uygulanması” anlamına gelir.1062 

Fukahâ, çocuğa kısas uygulanmayacağı hususunda ittifak halindedir. Öldürme 

suçunda kısas cezasına ehil olabilmek için kişinin akıllı ve bâliğ olması gerekir.1063 Bir 

fiilin kasıtlı olarak işlenmesi akıl ve bülûğ ile gerçekleşir. Hata ile işlenen fiillerden dolayı 

had ve kısas gerekmez. Hata ile işlenen fiil dolayısıyla damân gerekir. Damân işlenilen 

fiile karşılık değildir. Meydana gelen zarardan dolayı yapılan malî bir ödemedir.1064 

Öldürme fiilini işleyen çocuğa kısas cezası uygulanmaz. Çocuk, bedeni yönden 

cezalandırılmaya ehil değildir.1065 Hanefîlere, Mâlikîlere ve Hanbelîlere göre çocukların 

 
1056 Serahsî, el-Mebsût, 9/39; Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, 5/356. 
1057 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 4/124. 
1058 Beyhakî, es-Sünenü’s-Kebîr, 6/94 (No. 11307). 
1059 Buhârî, Talâk, 11 (No. 5269). 
1060 İbn Manzûr, “kss”, 7/73. 
1061 Fîrûzâbâdî, “kss”, 627. 
1062 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 33/259. 
1063 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 481; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-

şerâʾiʿ, 7/234; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 6/532; Karâfî, ez-Zahîre, 3/252; İbn Kudâme, el-Muğnî, 

1986/1406, 11/481. 
1064 Abdulazîz el-Buhârî, Keşfü’l-esrâr fî şerhi Usûli’l-Pezdevî., 4/381-382. 
1065 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 4/118; Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 7/254; Nevevî, el-

Mecmuʿ şerhu’l-Mühezzeb li-Şîrâzî, 20/271,273; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/234; İbn 

Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 11/481; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/237; Karâfî, ez-Zahîre, 

3/252. 



155 

işledikleri suçlarda kasıt, itibara alınmadığı için gerçekleştirmiş oldukları öldürme eylemi 

hata ile öldürenin hükmü gibi değerlendirilmektedir.1066 Öldürme suçunu işleyen çocuğun 

işlediği suç dolayısıyla kan bedeli olan diyeti, çocuğun âkilesi öder.1067 Şâfiîlere göre 

çocuğun kastı, kasıt olarak kabul edilip hata olarak kabul edilmemektedir.1068 Fakat 

çocuğa kısas cezası uygulanmaz.1069 Kan bedeli olan diyet, çocuğun malı varsa çocuğun 

malından ödenir. Çocuğun malı yoksa ödeme bülûğ çağına kadar bekletilir. Çocuk bülûğ 

çağına ulaştığında çalışır ve diyeti öder.1070 

2.6.1.2. Had Cezası 

“Had”, sözlükte “men etmek”,1071 “bir şeyin sonu”, “iki şeyin birbirine 

karışmasını engellemek” 1072 anlamlarına gelir. Isılahta ise ayrıntıda birtakım ihtilaflar 

olmakla birlikte had, “İslam hukuku açısından Allah hakkı olarak yapılması gereken, 

nitelik ve niceliği şâri‘ tarafından ortaya konulmuş cezaî yaptırımlar”1073 şeklinde 

tanımlanır. İslam hukukunda zina, kazf, hırsızlık, içki içme, yol kesme ve isyan had cezası 

gerektiren suçlardır. 

Zina: Fukahâ arasında zina kavramı tanımlanırken ayrıntıda bazı eklemeler 

yapılmakla birlikte bir fıkıh terimi olarak “Mükellef ve Müslüman olan birinin, kendi 

isteğiyle mülk ve nikâhı altında bulunmayan bir insan ile cinsi münasebette 

bulunması”1074 şeklinde tanımlanır. İslam hukukunda zina fiilinin cezası, kişinin evlilik 

yapmış (muhsan) ve yapmamış olması göz önünde bulundurularak recm ve yüz sopa 

hükmü olarak uygulanır. Buna delil olarak da “Zina eden kadın ve zina eden erkekten her 

birine yüzer değnek vurun. Allah’a ve ahiret gününe inanıyorsanız, Allah’ın dini (nin 

koymuş olduğu hükmü uygulama) konusunda onlara acıyacağınız tutmasın. Müminlerden 

 
1066 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 6/586-587; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1986/1406, 11/481; İbn Kudâme, el-

Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 4/38-39. 
1067 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/236; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 6/586-587; İbn Rüşd, 

Bidâyetü’l-müctehid, 2/345; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/237; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l 

İmâm Ahmed, 4/38-39. 
1068 Erdebîlî, el-Envâr li-aʿmâli’l-Ebrâr, 2/245. 
1069 Nevevî, el-Mecmuʿ şerhu’l-Mühezzeb li-Şîrâzî, 20/271-273; Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ 

metni’l-Minhâc, 481; Remlî, Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc, 7/254. 
1070 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 4/118. 
1071 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 17/129. 
1072 Fîrûzâbâdî, “hdd”, 276. 
1073 Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 4/142; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 17/129; Ali Bardakoğlu, “Had”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 14/547. 
1074 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/313. 



156 

bir topluluk da onların cezalandırılmasına şahit olsun.”1075 âyeti ile evlilik yapmamış 

bekâr kişilere yüz değnek vurulması gerektiği, Mâiz b. Mâlik’in recm1076 cezası ile 

Gamidiyeli kadına doğumdan sonra uygulanan recm cezasına dair hadisler1077 ile de 

evlilik yapmış kişilere recm cezasının uygulanması gerektiği hükmü ortaya 

konmuştur.1078 

Hanefîlere göre bekâr ve hür olanlara yüz sopa cezası verilirken;1079 Mâlikîlere, 

Şâfiîlere ve Hanbelîlere göre yüz sopayla birlikte bir yıl sürgün cezası da verilir. Şâfiî ve 

Hanbelîler, sürgün cezası için kadın-erkek ayrımı yapmadan her ikisi için de bu hükmü 

ortaya koyarlar.1080 Mâlikîler ise yüz sopaya ek olarak verilen sürgün cezasını kadınlar 

için değil sadece erkekler için gerekli görürler.1081 Ayrıca Hanefîler, devlet başkanının 

maslahat açısından bekâr ve hür olanlara yüz sopayla birlikte sürgün cezasını da 

verebileceğini savunurlar.1082 

Fukâha, zina haddinin gerçekleşmesi için zina fiilini işleyen kişinin akıllı, bâliğ 

yani mükellef olması gerektiği konusunda ittifak ederler. Çocuğa zina haddi yoktur.1083 

İslam hukukçuları bu konuda yukarıda geçen “Kalem üç kişiden kaldırılmıştır.” hadisini 

delil gösterirler. Bununla birlikte çocuğun işlediği fiillerin haram olarak 

vasıflandırılamayacağı, çocuğun işlediği fiilin zina suçu kapsamında 

değerlendirilemeyeceği gibi gerekçeler sunularak da çocuğa zina cezasının 

verilemeyeceğini savunurlar.1084 Ayrıca Şâfiîler, böyle bir fiil işleyen çocuğun, velisi 

tarafından te’dib edilmesi gerektiğini de vurgular.1085 

 
1075 en-Nûr 24/2. 
1076 Ebû Dâvûd, “Hudûd”, 24 (No. 4419).  
1077 Ebû Dâvûd, “Hudûd”, 25 (No. 4442). 
1078 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/446,448; Mevsılî, el-İhtiyâr, 

4/317,320; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/33; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 9/42-

43. 
1079 Mevsılî, el-İhtiyâr, 4/320. 
1080 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/448; İbn Kudâme, el-Muğnî, 

1968/1388, 9/43; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 2/364. 
1081 İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 2/364. 
1082 Mevsılî, el-İhtiyâr, 4/320. 
1083 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/446; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî 

tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/34; Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 7/85; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-

kebîr, 4/313; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 9/66. 
1084 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/34; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/313. 
1085 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/446. 



157 

Kazf: Sözlükte “herhangi bir şeyi atmak”1086 anlamına gelen “kazf”, ıstılahta ise 

Hanefîlere göre “birine zina ithamında bulunmak”,1087 Mâlikîlere göre “Mükellef olan 

birinin, hür ve Müslüman olan birine zina ithamında bulunması” ya da “nesebini 

reddetmesi”,1088 Şâfiîlere göre “Küçük düşürmek amacıyla birine zina ithamında 

bulunmak”,1089 Hanbelîlere göre “Haddi icap eden bir zina ithamında bulunmak” 

anlamına gelir.1090  

İslam hukukunda kazf suçunun sabit olmasıyla suçluya verilen ceza, “Namuslu 

kadınlara zina isnat edip sonra da dört şahit getiremeyenlere seksen değnek vurun. Artık 

onların şahitliğini asla kabul etmeyin. İşte bunlar fâsık kimselerdir.”1091 ayetiyle 

delillendirilerek, seksen sopa olarak hükme bağlanmıştır.1092 Hanefîlerin dışında cumhura 

göre kazf suçunu işleyen kişinin, tövbe etmesi halinde şahitliği kabul olmakla birlikte kişi 

fasık olarak da adlandırılmaz.1093 Hanefîlere göre ise kazf suçunu işleyen kişi tövbe etse 

bile şahitliği ebediyen kabul edilmez.1094 

Kazf cezasının uygulanması için kişide bulunması gereken şartlardan biri de 

kişinin, mükellef yani akıllı ve bâliğ olmasıdır. Bu nedenle çocuğa kazf haddi cezası 

uygulanamaz.1095 Bununla birlikte İslam hukukçuları haddin bir ceza olduğunu, haddin 

kazf suçunun oluşmasıyla birlikte uygulandığını, çocuğun işlemiş olduğu fiilin suç olarak 

 
1086 İbn Manzûr, “kzf”, 9/276. 
1087 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 4/43; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 33/5. 
1088 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/324; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 33/5. 
1089 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/460. 
1090 İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 4/97. 
1091 en-Nûr, 24/4. 
1092 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/462; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî 

tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/40; Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 8/87; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l 

İmâm Ahmed, 4/97. 
1093 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 6/363-364; İbn Kudâme, el-Muğnî, 

1968/1388, 10/178; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 33/16. 
1094 Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Razî Cessâs, Şerhu Muhtasar’t-Tahâvî, thk. İsmetullâh İnâyetullâh vd. 

(Dârü’l-Beşâiri’l-İslâmiyye ve’d-Dâru’s Serâc, 1431/2010), 6/218; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 

33/16. 
1095 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 524; Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti 

meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/461; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/40; Mevsılî, el-İhtiyâr, 

4/329-330; Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/325; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 4/97; 

Cezîrî, Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa, 5/489. 



158 

vasıflandırılamayacağını ifade etmişlerdir.1096 Ayrıca kazf isnadında bulunan mümeyyiz 

çocuğa ta‘zir cezası verilmesi gerektiği fikri ortaya konmuştur.1097 

Hırsızlık (Sirkat): Arapçada “sirkat” ve “serika” kelimeleriyle ifade edilen 

“hırsızlık” sözlükte “başka birine ait bir malın gizlice alınması” anlamına gelmektedir.1098 

Istılahta ise “Bir malı, belli şartlar dahilinde korunduğu yerden gizlice zulmederek 

almak”,1099 “Akıllı ve bâliğ olan bir kimsenin, başkasına ait olduğu hususunda mülkiyet 

şüphesi olmaksızın, nisap miktarı veya değeri nisap miktarını bulan bir malı korunduğu 

yerden gizlice almaktır.1100 Mâlikîler, bu tanıma mükellef olan birinin, hür ve gayr-i 

mümeyyiz olan bir çocuğu almasını da ekler.1101  

İslam hukukunda hırsızlık suçunu işleyen kişiye verilen el kesme cezası, 

“Yaptıklarına bir karşılık ve Allah’tan caydırıcı bir müeyyide olmak üzere hırsız erkek 

ile hırsız kadının ellerini kesin. Allah, mutlak güç sahibidir, hüküm ve hikmet 

sahibidir.”1102 âyeti ile Peygamber Efendimizin (s.a.v),1103 hulefâ-yi râşdînin 

uygulamaları ve ümmetin icmâsı ile sabittir.1104 

İslam hukukuna göre hırsızın elinin kesilmesi için hırsızlık yapan kişinin, 

mükellef yani akıllı ve bâliğ olması gerekir. Çocuğa hırsızlık haddi uygulanmaz. İslam 

hukukçuları, Peygamber Efendimizin (s.a.v) kalemin üç kişiden kaldırıldığına dair 

hadisinden hareketle çocuğa hırsızlık haddinin uygulanmayacağını savunurlar.1105  

Şürb (İçki içme): Hanefîler, Mâlikîler ve Hanbelîler, Hz. Ömer döneminde içki 

içenlerin sayısının artmasıyla Hz. Ömer’in konuyu sahabenin istişaresine açması sonucu 

Abdurrahman b. Avf’ın, bir rivayete göre de Hz. Ali’nin, içki içme haddini kazf haddine 

kıyas ederek içki içene seksen celde vurulması gerektiği fikrinin Hz. Ömer tarafından 

 
1096 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/40. 
1097 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 524; Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti 

meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/462; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/40. 
1098 Fîrûzâbâdî, “srk”, 893. 
1099 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/465. 
1100 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 24/292. 
1101 Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 8/91; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 24/292. 
1102 el-Mâide 5/38. 
1103 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/494; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye 

Kuveytiyye, 24/336. 
1104 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 24/336. 
1105 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/489; Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 4/158; 

Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/67; Karâfî, ez-Zahîre, 12/140; İbn Kudâme, el-Kâfî fî 

fıkhi’l İmâm Ahmed, 4/71. 



159 

kabul edilmesini1106 delil kabul ederek, hür olan birinin içki içme cezasının seksen celde 

olduğu fikrini savunurlar.1107 Şâfiîler ise Hz. Peygamber’in (s.a.v) ve Hz. Ebû Bekir’in 

içki içene kırk celde vurduğuna dair rivayeti1108 delil göstererek içki içen hür birine kırk 

celde vurulması gerektiği fikrini1109 ileri sürerler. Bunun yanı sıra, devlet başkanının 

uygun görmesi halinde bu sayının seksen olarak arttırabileceğini fakat arttırılan bu 

sayının had değil ta‘zir olduğu görüşünü ortaya koyarlar.1110  

Fukahâ, içki içme haddinin uygulanması için içki içenin mükellef yani akıllı ve 

bâliğ olması gerektiği konusunda ittifak eder. Çocuğa içki içme haddi uygulanmaz.1111 

Çocuğun işlemiş olduğu bu fiil suç kapsamına girmez.1112 

Yol Kesme (Hırâbe): “Kâtıu’t-tarîk”, sözlükte “yol kesen manasında”, 

“muhârib” de sözlükte “haydut” ve “harâmi” manasında kullanılmaktadır. Hırâbenin 

Türkçedeki karşılığı ise eşkıyalıktır.1113 Had suçları arasında yer bulan hırâbe, ıstılahta 

pek çok fukâha tarafından “yol kesme” olarak açıklanır. Istılahta “yol kesme, kimsenin 

olmadığı tenha yollarda açığa çıkıp zor ve güç kullanarak cana kıymak, korkutmak, mala 

saldırmak ve düzeni bozmak” anlamına gelmektedir. Mâlikîler, ırza yapılan saldırıyı da 

bu kapsama dahil etmişlerdir.1114 

Yol kesen kişiye had uygulanabilmesinin şartlarından biri de yol kesenin akıllı 

ve bâliğ olması gerekmektedir. Çocuğa yol kesme haddi uygulanmaz.1115 Çocukların 

işledikleri fiiller suç olarak vasıflandırılamaz.1116 Yol kesen çocuk, hırsızlık fiilini 

 
1106 Ebû Dâvûd, “Hudûd”, 36 (No. 4479, 4480, 4481); Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 19/187 (No. 12139)-

20/195 (No. 12805); İbn Hibbân, es-Sahih, 10/299 (No. 4449).  
1107 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 5/113; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-müctehid, 2/371; Desûkî, 

Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/353; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 9/158; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye 

Kuveytiyye, 25/96. 
1108 Ebû Dâvûd, “Hudûd”, 36 (No. 4479). 
1109 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/519; el-Mevsûatü’l-fıkhiyye 

Kuveytiyye, 25/96-97. 
1110 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 25/96. 
1111 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/517; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî 

tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/39; Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 8/108; İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l 

İmâm Ahmed, 4/105; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 6/148. 
1112 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/39. 
1113 Ali Bardakoğlu, “Eşkıya”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 

11/463. 
1114 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 17/153. 
1115 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/498-499; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî 

tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/91; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 9/153; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 

6/130. 
1116 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/91; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 6/130. 



160 

gerçekleştirmişse kendi malından, çaldıklarını ödemek zorundadır. Yol kesme nedeniyle 

öldürme fiilini işlemişse öldürülen kişinin kan diyetini çocuğun âkilesi öder.1117  

Bağy (İsyan): Sözlükte “talep etmek”, “haddi aşmak”,1118 “zulmetmek”1119 ve 

“ihtiyaç”1120 anlamlarına gelen “bağy”, ıstılahta ise “Meşru devlet başkanına karşı 

itaatsizlik edip bir tevile dayanarak aralarında başka birine itaat edip güç kullanan bir 

grup”,1121 “bir tevile dayanarak meşru devlet başkanına itaatsizlik edip güç kullanan 

Müslüman grup”1122 olarak tanımlanır. 

Hanefîlere göre ehl-i harp olup da öldürülmeyenler bağy suçunu işlemeleri 

halinde de öldürülmezler. Bu nedenle çocuklar öldürülmez. Çocuk isyan etse bile 

çocuğun katli caiz değildir. Çünkü katletme katilin kötülüğünü def etmek içindir. 

Çocuklar, öldürülmesi meşru olan sınıfa dahil değildir.1123 Mâlikîlere göre çocuklar 

öldürülmez.1124 Şâfiîlere göre muharip olan esir çocuklar öldürülmez fakat harp bitene 

kadar hapsedilir ve serbest bırakılmaz.1125 Hanbelîlere göre muharip olmayan çocuklar 

öldürülmez.1126 

2.6.2. Ta‘zîr Cezası  

Sözlükte had gerektiren suçlardan daha aşağı derecede olan “darb”, “şiddetli 

vurma,1127 “te’dib etme”,1128 “men ve red”1129 anlamlarına gelen “ta‘zîr”, ıstılahta ise 

“İşlenilen bir günah karşılığında had ve kefaret gerektirmeyip te’dib gerektiren 

cezalar”,1130 ve “Hem Allah hakkı hem kul hakkı aleyhine işlenilen, işlenilmesi halinde 

had ve kefaret gerektirmeyen ve şer‘î olarak takdir edilmeyen cezalar”1131 olarak 

tanımlanır. 

 
1117 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 9/153. 
1118 Fîrûzâbâdî, “bğy”, 1263 
1119 Cevherî, “bğy”, 6/2281. 
1120 İbn Manzûr, “bğy”, 14/76. 
1121 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/399-400. 
1122 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 8/130. 
1123 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/141. 
1124 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 4/299. 
1125 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/405-406. 
1126 İbn Kudâme, el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed, 4/56. 
1127 Fîrûzâbâdî, “ta‘zîr”, 439. 
1128 Cevherî, “ta‘zîr”, 2/744. 
1129 İbn Manzûr, “ta‘zîr”, 4/562. 
1130 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/522. 
1131 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 12/254. 



161 

Karşılığında had ve kefaret gerektirmeyen suçlar ta‘zîr cezası kapsamına 

girmektedir. Ta‘zîr cezası vurma, yumruklama gibi bedene yönelik olabileceği gibi 

hapsetme, uyarma ve küçük düşürme gibi cezalar niteliğinde de olabilmektedir.1132 Had 

gerektirmeyen ve te’dib amaçlı olan bu cezalar duruma göre hâkimin takdirine 

bırakılmıştır.1133 İslam hukukçuları ta‘zîr cezasının verilmesi için kişide Müslüman, hür, 

akıllı ve bâliğ olma şartını aramamışlardır. Suç işleyen kişinin durumu göz önünde 

bulundurularak daha uygun olan bir ta‘zîr cezası verilir. Bir kimsenin ta‘zîr cezasına 

çarptırılması için o kimsenin dinine ve cinsiyetine bakılmaksızın temyiz çağında olması 

yeterli olarak görülmüştür.1134 Mümeyyiz olan çocuğa ta‘zîr cezasının uygulanmasından 

maksat onu cezalandırmak değil te’dib etmektir. Çünkü bülûğ çağına ermeyen temyiz 

çağındaki çocuğun işlemiş olduğu fiil suç teşkil etmeyeceği ve ceza kapsamına 

girmeyeceği için çocuk te’dib edilir. Çünkü çocuğun cezaî ehliyeti yoktur. Gayri 

mümeyyiz çocuğun ise cezaî ehliyeti olmadığı için te’dib edilmez.1135  

Gasp: Sözlükte “bir şeyi zorla almak”, “bir şeyi zulmen almak1136 anlamlarına 

gelen “gasp”, ıstılahta ise İmam Ebû Hanîfe’ye ve Ebû Yusuf’a göre “Mâlikin 

mütekavvim malının, mala yönelik bir fiille elinden zorla alınmasıdır.” Ebû Hanîfe’nin 

ve Ebû Yusuf’un tanımında gasp, mala yönelik bir fiil olurken İmam Muhammed’in 

tanımında ise mala yönelik bir fiil şartı yoktur.1137 Mâlikîlere göre “Savaşmadan 

başkasının malını zorla ve zulmederek almak”,1138 Şâfiîlere göre “Başkasının hakkını 

zorla almak”,1139 Hanbelîlere göre ise “Başkasının malını haksız yere istila etmektir.”1140 

Gasp, ta‘zîr cezası kapsamına girdiği için gaspın cezası devlet başkanı ya da 

hâkimin takdirine bırakılmıştır. Hükmî bakımından, gasp yoluyla elde edilen malın 

 
1132 Ğamrâvî, es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc, 535-536. 
1133 İbn Nüceym, el-Bahrü’r-râ’ik şerhu Kenzü’d-dekâ’ik, 5/44. 
1134 Tuncay Başoğlu, “Ta‘zîr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 

40/199-200. 
1135 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/63-64. 
1136 İbn Manzûr, “ğsb”, 1/648; Fîrûzâbâdî, “ğsb”, 120; Cevherî, “ğsb”, 1/194. 
1137 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/143. 
1138 Desûkî, Hâşiye ‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr, 3/442. 
1139 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 3/334; Dimyatî, İânetü’t-tâlibîn, 3/136. 
1140 İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 5/177. 



162 

mevcut olması iadesini gerektirirken elden çıkması ya da telef olması ise tazmin 

edilmesini gerektirir.1141 

Hanefîlere ve Mâlikîlere göre mümeyyiz çocuğun gasp etmesi halinde 

mümeyyiz çocuk darp ve hapis ile te’dib edilir. Gasp edilen kişinin, gasp edeni affetmesi 

hükmü değiştirmez. Çünkü gasp Allah hakkı ihlalidir. Gayri mümeyyiz çocuk ise ta‘zir 

cezası almaz. Fakat Şâfiîler, gaspın Allah hakkı olduğunu söyleyerek gayri mümeyyiz 

çocuğun da ta‘zir cezası alması gerektiğini ifade etmişlerdir.1142 Mümeyyiz çocuğun 

gaspı sonucu malın yok olması ya da zarar görmesi halinde mümeyyiz çocuk zararı 

tazmin etmekle sorumludur.1143 

Meşrû Müdafaa (def‘u’s-sâil): Bir kimsenin, kendisine ya da başkasına yapılan 

haksız bir saldırı karşısında bu saldırıyı uzaklaştırmak için zarurete dayalı bir tepkide 

bulunması, farklı bir şekilde korunması mümkün olmayan bir hakkı belirli bir oranda güç 

kullanarak bir hakkı koruması anlamına gelen “meşrû müdafaa”, günümüz Arap hukuk 

kitaplarında “ed-difâu’ş-şer‘î”, klasik fıkh eserlerinde ise “def‘u’s-sâil” terimleri ile ifade 

edilir.1144 “Sâilin” mastarı olan “sıyâl” ise sözlükte “hücum etmek”,1145 “üstün gelmek, 

galebe çalmak”1146 manalarına gelir. 

İmam Ebû Hanîfe’ye göre saldırganın çocuk, akıl hastası ve hayvan olması 

durumunda saldırıya uğrayan kişinin meşrû müdafaa sonucu saldırganı öldürmesi halinde 

tazmin sorumluluğu gerekmektedir. Saldırıya uğrayan kişi damân sorumluluğuna sahip 

olur.1147 Ebû Yûsuf ise saldırıların ve meşrû müdafaanın yaşandığı bu tür durumlarda 

saldırıya uğrayanın, sadece hayvanı öldürmesi halinde tazmin sorumluluğunu üstlenmesi 

gerektiğini, meşrû müdafaa nedeniyle çocuk ve akıl hastalarının öldürülmesi halinde ise 

tazmin sorumluluğunun gerekmediğini ifade eder.1148 

 
1141 Mehmet Âkif Aydın, “Gasp”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1996), 13/389. 
1142 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 5/718. 
1143 Haraşî, eş-Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl, 6/130-131. 
1144 İbrahim Kâfi Dönmez, “Meşrû Müdafaa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV 

Yayınları, 2004), 29/383. 
1145 İbn Manzûr, “syl”, 11/387; Fîrûzâbâdî, “syl”, 1023. 
1146 Fîrûzâbâdî, “syl”, 1023. 
1147 Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 5/753. 
1148 Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, 10/232. 



163 

Mâlikî, Şâfiî ve Hanbelîlere göre ise saldırganın çocuk, akıl hastası ve hayvan 

olması durumunda saldırıya uğrayan kişi, ancak canını kurtarmak için saldırganı 

öldürmesi gerekiyorsa bu durumda meşrû müdafaada bulunup saldırganı öldürebilir. Bu 

doğrultuda kişiye tazmin sorumluluğu gerekmez. Kişi, bu fiili sebebiyle damân 

sorumluluğuna sahip olmaz.1149 

Malın İtlâfı nedeniyle Damân Sorumluluğu: Sözlükte “kefil olmak”,1150 “bir 

şeyi üstlenmek”1151 anlamlarına gelen “damân”, ıstılahta ise “Kefalet akdi olarak dar 

manada, bir kimsenin ödeme sorumluluğu ve malî yükümlülüğü olarak da geniş manada 

kullanılmaktadır.”1152 

“İtlâf” ise sözlükte “helak olmak, kırmak”1153 ve “yok etmek” 1154 anlamlarına 

gelir. Istılahta ise “Bir malın tazmin sorumluluğunun doğmasına sebep olunacak şekilde 

o malın tamamının ya da bir kısmının helak edilmesidir.”1155 

Hanefî, Şâfiî ve Hanbelîlere göre mümeyyiz ya da gayri mümeyyiz çocukların, 

birine ait malı telef etmesi halinde çocuğun, telef ettiği malı tazmin etmesi gerekir.1156 

Mâlikîlere göre ise mümeyyiz çocuğun, birine ait malı telef etmesi halinde çocuğun, telef 

ettiği malı tazmin etmesi gerekirken gayri mümeyyiz çocuğun telef etmesi halinde ise 

gayri mümeyyiz çocuğa itlafından dolayı tazmin sorumluluğu gerekmez.1157 

Mümeyyiz çocuğa ta‘zîr cezasının uygulanması hususu, değerlendirilmeye tabi 

tutulduğunda ta‘zîri gerektiren fiillerin, gerçek manada çocuk açısından bir suç olmadığı 

görülmektedir. O fiillerin suç olarak adlandırılması mecazidir. Çocuğa ta‘zîr cezası 

uygulanmasındaki maksat, çocuğu cezalandırmak değil onu terbiye ve te’dib etmektir. 

Çocuğa verilen terbiye ve te’dib de çocuğu kötü fiillerden korumak adına alınan bir 

 
1149 Şirbinî, Muğni’l-muhtâc ilâ maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc., 5/526-528; Sahnûn, el-Müdevvene, 

12/262; İbn Kudâme, el-Muğnî, 1968/1388, 9/181. 
1150 Fîrûzâbâdî, “dmn”, 1212. 
1151 Cevherî, “dmn”, 6/2155. 
1152 Hamza Aktan, “Damân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 

8/450. 
1153 el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye, 13/266. 
1154 Fîrûzâbâdî, “tlf”, 794. 
1155 Mehmet Âkif Aydın, “İtlâf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2001), 23/466. 
1156 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 7/168; Ebû Muhammed Muhyissünne el-Hüseyn b. 

Mes‘ûd b. Muhammed el-Ferrâ’ el-Begavî, et-Tehzîb fî Fıkhi’l İmâm eş-Şâfiî, thk. Adil Ahmed 

Abdulmevcud - Ali Muhammed Muavved (Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1417/1997), 3/553; Zuhaylî, el-

Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 5/741. 
1157 Sahnûn, el-Müdevvene, 4/435; Zuhaylî, el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû, 5/741. 



164 

tedbirdir. Bu nedenle İslam hukukunda çocuk bir nevi tedbir sorumlusu olarak 

görülmektedir. Çocuk adına alınan bu tedbirler ceza olarak görülmediği için çocuk, bu 

tedbirlerden dolayı amme hizmetlerinden mahrum olmamaktadır.1158 

 
1158 Çeker, Çocuk ve Hakları, 210-211. 



165 

 

SONUÇ 

Çocuk hakları, başından beri İslam hukukunun üzerinde hassasiyetle durduğu en 

önemli konulardan biri olmuş, cenin döneminden itibaren çocuk, İslam dini tarafından 

saygı değer bir varlık olarak kabul edilmiş, yaşam hakkı, malî haklar dahil olmak üzere 

çocuğa pek çok hak tanınmıştır. İslam hukuku açısından doğum gerçekleşinceye kadar 

cenin, bazı durumlarda anneye bağlı olarak kabul edilse de anne rahmine düştüğünden 

itibaren ayrı bir varlık olarak kabul edilmiş, eksik vücûb ehliyeti kazandırılmış ve cenin 

açısından bazı haklar ortaya konulmuştur. 

Kur’ân-ı Kerîm ve hadislerde cenin dönemi evrelerine yer verildiği 

görülmektedir. Ceninin ne zaman canlı bir varlık olarak kabul edileceği, bu bağlamda 

ceninin hangi malî haklara sahip olduğu, onun yaşam hakkına müdahale edilmesinin ne 

gibi sonuçlar doğurduğu, kasıtlı ya da hatalı bir eylemle onun yaşam hakkına son 

verilmesi sonucu, nasıl hukukî sonuçlar doğurduğu konusu, İslam hukukunda ve 

günümüzde üzerinde tartışılan önemli konulardan olmuştur.  

İslam hukuku tarafından sağ doğmak koşuluyla cenine miras, vasiyet, vakıf, hibe 

ve ikrar gibi bir takım malî haklar tanınmış; ceninin yaşam hakkına müdahale önemli 

tartışmalardan biri haline gelmiştir. İslam hukukunda ruh üflenme ile ilgili rivayetlere 

dayalı olarak pek çok fakîh, cenine ruh üflenmeden önce ceninin ölü gibi olduğunu, ruh 

üflendikten sonra canlı olarak kabul edildiğini, bu nedenle ruh üflendikten sonra cenininin 

düşürülmesinin haram olduğunu belirtmekle birlikte ruh üflenme zamanı konusunda da 

fakihlerin ittifak halinde olmadığı görülmektedir. Günümüz İslam hukukçuları arasında 

ruh üflenme rivayetlerini esas alanların bir kısmı meşru bir mazerete dayalı kürtaja cevaz 

verirken meşru bir mazerete dayanmayan kürtajın da mekruh olduğunu ifade etmişlerdir. 

İslam hukukçularının büyük bir kısmı ve fetva kurullarına göre ise döllenmeden itibaren 

ancak annenin hayati tehlikesinin olduğu durumlarda, ceninin hayat hakkına müdahale 

edilebilmektedir.  

İslam hukukunda kim tarafından yapılırsa yapılsın ceninin düşmesine sebep 

olma fiili, bir suç olarak kabul edilmiş, işlenilen bu suç nedeniyle cezaî müeyyide gerekli 

görülmüştür. Hamile ve emzikli kadına oruç tutmama ruhsatının verilmesi, ceninin ölü 

doğması halinde tabi tutulduğu hükümler, İslam hukuku tarafından cenine hukukî bir 



166 

statü kazandırıldığının belirtisidir. Ayrıca üretilen, dondurulan ve bilimsel araştırmalarda 

kullanılan embriyoların keyfi olarak imha edilmesinin insanlık onuruyla bağdaşmadığı 

ortaya konulmuştur. 

Fakîhler tarafından ceninin organlarının belirmeye başlanmadığı, kırk ya da yüz 

yirmi gün geçmeden ruha üflenmediği, bu süreler içinde ceninin kürtaj edilebileceği 

yönünde öne sürülebileceği görüşlerin, insan gelişiminin döllenme ile başlandığını ortaya 

koyan günümüz tıbbi veriler ışığında değerlendirildiğinde isabetli olmadığı düşüncesine 

varılmıştır. Ayrıca sonuç olarak, cenine ruh üflenmesiyle ilgili olan hadislerin kürtaj 

konusundan ziyade insanın yaratılışıyla ilgili olduğu, ruh hakkında da daha önce örnek 

verdiğimiz İsrâ sûresi 85. âyette de belirtildiği üzere insana ruh hakkında pek az bilgi 

verildiği, bu bilginin ancak Rabbimiz tarafından bilineceği bilgilerinden hareketle, anne 

hayatı tehlikede olmadığı sürece döllenmeden itibaren ceninin hayatına müdahale 

edilmemesi gerektiği görüşünün daha isabetli olduğu kanaatine varılmıştır.  

İslam hukuku, cenin döneminden bülûğ çağına kadar çocukların önemli haklara 

sahip olduğunu ifade etmiş, bu hakları teminat altına almış, çocuk haklarının ihlal 

edilmesi sonucunda dünyevi müeyyidelerle birlikte uhrevi müeyyideler de öngörmüştür. 

İslam hukukuna göre çocuk; isim, süt, hitân, hidâne, velâyet, nafaka, nesep, eğitim, 

meslek öğrenme ve eşit muamele hakkına sahiptir. Ayrıca İslam hukuku atılan, yerde 

bulunan ve nesebi belli olmayan lakît olarak adlandırılan çocukların alınıp, bakılması ve 

gözetilmesi gerektiğini vurgulamıştır. Lakît ve hidâne gibi uygulamalar günümüzde 

koruyucu aile olarak karşımıza çıkmaktadır.  

İslam hukuku açısından çocuğa güzel isim koymak sünnet ve müstehap olarak 

değerlendirilmiş, yalnızca sağ olarak dünyaya gelen çocuğa değil düşük çocuğa da isim 

konulabileceği ifade edilmiştir. Aşağılayıcı ve çirkin isimlerin konulması mekruh, çocuk 

için akîka kurbanının kesilmesi ise sünnet olarak kabul edilmiştir. Süt hakkı sadece anne-

baba açısından bir sorumluluk olarak ele alınmamış, çocuk açısından da önemli bir hak 

olarak değerlendirilmiş, İslâm hukukçuları, çocuğun başkasının sütünü emmemesi ve bir 

sütanne bulunmaması gibi zaruri durumlarda annenin, çocuğunu emzirmek zorunda 

olduğu görüşünü ortaya koymuş ve bu hususta ittifak halinde olmuşlardır.  Bununla 

birlikte zaruri durumlar dışında evlilik devam ettiği sürece annenin, çocuğunu emzirmek 

zorunda olup olmadığı ayrıca çocuğunu emzirme karşılığında çocuğunun babasından bir 



167 

ücret talep edip edemeyeceği hususunda ihtilaf halinde olmuşlardır. Tıbbî kaynaklar, anne 

sütünün birçok olumlu etkisinden bahsetmektedir. Tıbbî veriler ışığında anne sütünün 

hem çocuk hem de anne açısından pek çok faydasının olduğu görülmektedir. 

Hem fıkhî hem de tıbbi açıdan anne sütünün ne kadar önemli olduğu 

görülmektedir. Bu konuda fıkhî açıdan annenin süt emzirme yükümlülüğünün olmadığı 

görüşü yaygın olarak kabul görmüşse de emme ve emzirmeyi sadece annenin 

yükümlülüğü ve sorumluluğu açısından değil çocuğun süt emme hakkı açısından da 

değerlendirmek yerinde olacaktır. Annenin çocuğunu emzirip emzirmemesi gerektiği 

konusunun hukukî olduğu kadar ahlâkî yönünün de olduğu unutulmamalıdır. Anne ve 

çocuk arasındaki bağ ve sağlık açısından da zorunlu haller dışında annenin çocuğunu 

emzirmesi önemli bir sorumluluk olarak görülmelidir. 

İslâm hukukunda önemli bir yere sahip olan hidâne ile ilgili hükümlerin bir kısmı 

Kur’ân-ı Kerim’e, bir kısmı hadislere, bir kısmı da içtihadlara dayanmaktadır. Hidâne 

konusunda dikkat çeken en önemli konulardan biri hidâne hakkının öncelikle anneye ait 

olduğu, anneden sonra anneanne ve diğer kadın akrabalara ait olduğu, erkek akrabalardan 

öce kadın akrabalara öncelik verildiği hususudur. Böylece İslam dini çocuğa annenin 

bakmasını teminat altına almıştır. Hidâne ehliyetine sahip olabilmek için akıllı olmak, 

bâliğ olmak, çocuğa bakabilme güç ve kudretine sahip olmak, emin olmak (ahlâkî 

bakımdan güvenilir olmak, fasık olmamak) gibi hem kadın hem de erkekte bulunması 

gereken ortak özellikler ile kadının çocuğa yabancı (mahrem) olan biriyle evli olmaması 

gibi sadece kadına has özellikler fakihlerin büyük birçoğunun üzerinde ittifakla durduğu, 

hidâne ehliyetine sahip olabilmenin özellikleridir. Hidâne ehliyeti özellikleri dikkate 

alınarak çocuğa maddi ve manevi yönden en iyi şekilde destek olabilecek, çocuğun en iyi 

koşullarda yetişmesini sağlayacak, çocuğu en iyi şekilde eğitebilecek liyakat sahibi olan 

akrabalar dikkate alınarak anne dışındaki kadın akrabaların sıralaması ile asabe ve zevi’l-

erhâm arasındaki sıralamanın değişebileceği kanaatindeyiz.  

Nafaka, velâyet ve nesep hakkı çocuğun en önemli haklarından biri olarak kabul 

edilmiştir. Çocuğun eğitim hakkı göz önüne alındığında Müslüman eğitimciler tarafından 

ortaya konulan görüşlerin günümüz pedagoji anlayışı ile uygunluk gösterdiği ortaya 

çıkmaktadır. Dikkat çeken konulardan biri de çocuk işçiliğinden ayrı olarak İslam’ın 

çocuğa meslek öğrenme hakkı tanımış olmasıdır. Çocuğa çalışma hakkı tanınırken ayrıca 



168 

İslam hukuku, çocuğun ekonomik istismara maruz kalmasını engelleyen ciddi tedbirler 

de almıştır. Anne-babanın çocuklara eşit davranması gerektiği hususu Peygamber 

Efendimiz (s.a.v) tarafından pek çok hadis-i şerifte vurgulanmıştır. Fıkhî açıdan çocuklar 

arasında mal paylaşımına gidilirken eşit bir şekilde paylaştırılması, vacip, müstehap ve 

evla olarak belirlenmiş, bu konuda adaletin sağlanması gerektiği hususu üzerinde de 

durulmuştur.  

Konu günümüz açısından değerlendirildiğinde gerek Kur’ân-ı Kerim’de 

toplumsal dayanışmayı içeren hükümler ve yetimlerle ilgili ayetlere, gerek bu konudaki 

Peygamber Efendimiz’in (s.a.v) söz ve fillerine bakıldığında koruyucu aileye dair dini bir 

bakış açısı ortaya çıkmaktadır. Konu fıkhî açıdan değerlendirildiğinde, İslâmiyet’in ilk 

dönemlerinde tebennî olarak adlandırılan evlatlık müessesi, bir süre devam etmiş daha 

sonra Allah tarafından Ahzâb sûresinin ilgili âyetinin indirilmesiyle kaldırılmış, 

evlatlıkların, evlat edinenlere de değil de öz babalarına nispet edilmesi gerektiği 

vurgulanmıştır. Âyetle birlikte kaldırılan evlatlık kurumunun karşılamış olduğu 

psikolojik ve sosyolojik ihtiyaçlar, lakît ve hidâne gibi uygulamalarla karşılanmıştır.  

Koruyucu aile konusunda maddi ve manevi yönden bakıma muhtaç, kimsesiz 

çocuklara yardım edilmesi, bu çocukların çocuk evleri veya ailelerin himayesinde 

korunması, eğitilmesi, mesleki ve sanat yönünden topluma kazandırılması önem arz 

etmektedir. Ancak bu süreçte hiçbir çocuğun asli nesebi ile ilişkisinin kesilmemesi, asıl 

anne babasının unutturulmaya çalışılmaması, bunu üstlenen kişiler ile çocuk arasında 

miras hukukunun tahakkuk edilmemesi ve mahremiyet kurallarının uygulanması 

gerekmektedir. Çocuğun maddi ve manevi gereksinimlerini yerine getirmek, onu 

büyütmek ve himaye etmek, onun bakımını üstlenmek esastır; fakat bütün bunlar 

yapılırken helâl-haram ve hukukî kurallar açısından asıl evlat gibi değil de din kardeşi 

gibi davranılması gerektiği anlaşılmaktadır.  

Çocuğu saygıdeğer bir birey olarak kabul eden İslam hukuku, çocuk haklarına 

ehemmiyet verdiği gibi çocuğa yaşına uygun sorumluluklar da yüklemiştir. İslam 

hukukçuları, bedeni yetişkinliğe sahip olmayan mümeyyiz çocuğun ile bedeni 

yetişkinliğe sahip fakat akli melekeleri tam olarak gelişmemiş ma‘tûhun eksik edâ 

ehliyetine sahip olduğunu belirtmişlerdir. Bülûğ çağı ile birlikte bedenî ve aklî 

yetişkinliğe erişen ve bu yetkinlikle ilahi hükümleri anlama kudretine sahip olanların da 



169 

tam edâ ehliyetine sahip olduğunu ifade etmişlerdir. İslâm hukukuna göre gayri 

mümeyyiz çocuğun vücûb ehliyeti bulunmakla birlikte edâ ehliyeti yoktur. İradesi 

olmadığı için iman ve ibadetlerle mükellef olmadığı sonucuna varılmıştır. 

Ayrıntıda bazı farklılıklar olmakla birlikte temyiz döneminde bulunan 

mümeyyiz çocuk ise hibe ve sadaka gibi kendi adına faydalı olabilecek tasarruflarda 

bulunabilirken bağış gibi kendi adına zararlı olabilecek tasarrufları ise sahih değildir. 

Alım-satım gibi malî tasarrufları ise veli iznine bağlıdır. Namaz ve oruç gibi ibadetlerle 

mükellef olmadıkları halde yaptıkları bu ibadetlerin sahih olduğunu söylemek 

mümkündür. 

Cezaî ehliyet açısından çocuk bedeni ceza almaya ehil değildir. Cezaî ehliyete 

sahip olmak için bülûğ şartı getirilmiştir. İslam hukukunda had ve kefaret gerektirmeyen 

suçlar ta‘zîr cezası kapsamına girmektedir. Duruma göre hâkimin takdirine bırakılan bu 

cezalar, had gerektirmeyip te’dib amaçlıdır. Mümeyyiz çocuğa uygulanan ta‘zîr cezasının 

amacı onu cezalandırmak değil te’dib etmektir. Gayri mümeyyiz çocuğun ise cezaî 

ehliyeti olmadığı gibi te’dib edilemeyeceği anlaşılmaktadır.  

İslam hukukçuları, Peygamber Efendimizin (s.a.v) yedi yaşına gelen çocuğa 

namazın emredilmesi gerektiği hadisini delil göstererek, temyiz çağının başlangıcını yedi 

yaş olarak kabul etmişlerdir. Çocuk psikolojisi, altı yaşlarında dengeli ve olumlu olmayan 

bir gelişimin dikkat çektiğini, yedi yaş itibariyle de gittikçe düzenli ve dengeli bir gelişim 

döneminin başladığını vurgulamaktadır. İslâm hukukçularının Peygamber efendimizin 

(s.a.v) yedi yaşına gelen çocuğa namazın emredilmesi ve öğretilmesi gerektiği hadisini 

delil göstererek, genel olarak temyiz çağının başlangıcını yedi yaş olarak kabul 

etmelerinde, çocuğun artık düzenli ve dengeli bir döneme girmesinin de etkili olduğu 

söylenebilir.  Böylece beşerî hukuk sistemlerinden daha önce çocuk haklarına yer veren 

İslâm hukukunun, çocuk haklarını ve sorumluluklarını belirlerken çocuk psikolojisine 

önem verdiğini de söylemek mümkündür. 

Çocuğa haklar veren ve gerektiğinde çocuklara zarar gelmeyecek ve onların 

gelişimini olumlu etkileyecek şekilde onlara birtakım sorumluluklar da yükleyen İslam 

hukukunun, bu amaçla çocuğa hukukî bir statü kazandırdığı, çocuğu ileride rüşdüne 

erişmiş bir birey olarak topluma kazandırdığı görülmektedir. 



170 

Sonuç olarak İslâm hukuku çocuk haklarına son derece büyük bir önem atfetmiş, 

cenin döneminden itibaren çocuğa gerek bedensel gerekse malî ve ahlâkî haklar tanıyarak 

ona bir birey statüsü kazandırmıştır. Bu bağlamda hem doğum öncesi hem de doğum 

sonrası süreçlerde çocuğun korunması, bakımı, eğitimi ve gelişimi ile ilgili kapsamlı 

hükümler getirilmiş, çocuğun maddî ve manevî bütünlüğünün korunması esas alınmıştır. 

İslam hukukunun çocuğa yönelik düzenlemeleri, yalnızca bireysel sorumluluklar değil, 

aynı zamanda toplumsal görev ve yükümlülükler de ortaya koymuş; lakît, hidâne, nafaka, 

velâyet ve eğitim gibi uygulamalarla çocuğun hayata güçlü bir şekilde hazırlanmasını 

hedeflemiştir. Ayrıca çocuğun psikolojik gelişimini dikkate alan temyiz yaşı, eğitim 

anlayışı ve cezaî ehliyetle ilgili hükümler, İslam hukukunun pedagojik duyarlılığını ve 

ileri görüşlülüğünü göstermektedir. Dolayısıyla İslam hukuku, çocuğu küçük bir yetişkin 

olarak değil; kendi gelişim süreci, ihtiyaçları ve potansiyeli olan, toplumun değerli bir 

ferdi olarak ele almış, bu doğrultuda hem haklarla donatmış hem de yaşına ve gelişim 

evresine uygun sorumluluklarla topluma hazırlamıştır.



171 

 

KAYNAKÇA 

Abdulazîz el-Buhârî, Alâüddîn Abdülazîz b. Ahmed b. Muhammed. Keşfü’l-

esrâr fî şerhi Usûli’l-Pezdevî. 4 Cilt. Dâru’l-Kitâbi’l-İslâmiyye, ts. 

Adevî, Ebü’l-Hasen Alî b. Ahmed b. Mükerrem es-Saîdî el-. Hâşiyetü’l-‘Adevî 

‘alâ şerhi Kifayeti’t-Tâlibi’r-Rabbânî. thk. Yusuf Şeyh Muhammed el-Bâkî. 2 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1414/1994. 

Ahmed b. hanbel, Ebû Abdîllah Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî el-

Mervezî. el-Müsned. thk. Şuayb Arnaût vd. 50 Cilt. Müessesetü’r-risâle, 1421/2001. 

Akgündüz, Ahmet. “Hâkim”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 

Aksoy, Şahin. “Kürtaj Sadece Tıbbi Bir Karar Olabilir mi?” Türkiye Klinikleri 

Dergisi 4/1 (1996), 12-15. 

Akşit, M. Arif - Kuşku, Mehmet. “Neonatolojide Bilgilendirme İçin Embriyoloji 

Bilinmelidir.” Türk Dünyası Uygulama ve Araştırma Merkezi Yenidoğan Dergisi 1/2 

(2016), 155-174. 

Aktan, Hamza. “Âkile”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1989. 

Aktan, Hamza. “Damân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1993. 

Akyüz, Emine. Çocuk Hukuku Çocukların Hakları ve Korunması. Ankara: 

Pegem Akademi, 8. Basım, 2021. 

Alakoç, Yeşim Doğan. “Adli Bilimlerde DNA Analizleri”. Ankara Üniversitesi 

Dikimevi Sağlık Hizmetleri Meslek Yüksekokulu Dergisi 9/2 (2010), 1-8. 

Altuntaş, Halil - Şahin, Muzaffer. Kur’ân-ı Kerim Meâli. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 10. Basım, 2009. 

Apaydın, H. Yunus. “Velâyet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Arslan, Emel - Arı, Ramazan. “Erikson’un Psikososyal Gelişim Ölçeğinin 

Türkçe’ye Uyarlama, Güvenirlik ve Geçerlik Çalışması”. Selçuk Üniversitesi Sosyal 

Bilimle Enstitüsü Dergisi 19 (2008), 53-60. 



172 

Asklânî, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-. Fethu’l-bârî 

bi-şerhi Sahîhi’l-Buhârî. thk. Muhibüddîn el-Hatîb - Muhammed Fuâd Abdulbâkî. 13 

Cilt. Kâhire: Dâru’d-Deyyân li’t-Türâs, 2. Basım, 1988/1409. 

Aslan, Bedri. “İslam Hukukunda Evlilikte Velâyetin Ortadan Kalkmasıyla 

Velinin Velâyetinin Kime Geçeceği Konusunun Değerlendirilmesi”. Bingöl Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 4/7 (2016), 26-47. 

Ata, Muslu Tuğçe vd. “Anne Sütünün Gastrointestinal Sistem ve Mikrobiyal 

Çeşitliliğe Etkisi”. Ankara Sağlık Bilimleri Dergisi 10/1 (2021), 108-119. 

Atatanır, Hicran. “Çocukluk Olgusunun ve Çocuk Haklarının Tarihsel Gelişimi”. 

Uluslararası Sosyal Hizmet Araştırmaları Dergisi 2/2 (2022), 205-219. 

Avşar, Zeki - Öğütoğulları, Eren. “Çocuk İşçiliği ve Çocuk İşçiliği Mücadele 

Stratejileri”. Sosyal Güvenlik Dergisi 2/1 (2012), 9-40. 

Aydın, Mehmet Âkif. “Çocuk”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993. 

Aydın, Mehmet Âkif. “Evlât Edinme”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

Aydın, Mehmet Âkif. “Gasp”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1996. 

Aydın, Mehmet Âkif. “İtlâf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Aydın, Mehmet Âkif. “Liân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Babalıoğlu, Rabiye. Canlıyım Geliyorum. İstanbul: Uçurtma Yayınları, 

1426/2005. 

Bâcûrî, İbrâhîm b. Muhammed b. Ahmed el-. Hâşiyetü’l-Bâcûrî ʿalâ Şerhi İbn 

Kāsım el-Ġazzî ʿalâ metni Ebî Şücâʿ. Dârü’l-İhyâü’l-Kütübü’l-Arabiyye, ts. 

Bakanlığı, T. C. Aile ve Sosyal Hizmetler - Müdürlüğü, Bilgi Teknolojileri 

Genel. “Koruyucu Aile Hizmeti”. Erişim 08 Ekim 2024. http://www.aile.gov.tr/sss/cocuk-

hizmetleri-genel-mudurlugu/koruyucu-aile-hizmeti/ 

Bâ‘levî, Abdurrahman b. Muhammed b. Hüseyin b. Ömer. Buğyetü’l-

müsterşidîn fî telhîsi Fetâvâ ba‘zi’l-e’immeti’l mine’l-ulemâi’l-müte’ahhirîn. Beyrut: 

Dârü’l-Maarif, ts. 



173 

Bardakoğlu, Ali. “Bey‘”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1992. 

Bardakoğlu, Ali. “Bülûğ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1992. 

Bardakoğlu, Ali. “Ehliyet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1994. 

Bardakoğlu, Ali. “Eşkıya”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1995. 

Bardakoğlu, Ali. “Had”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1996. 

Bardakoğlu, Ali. “Hak”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1997. 

Bardakoğlu, Ali. “Hibe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1998. 

Bardakoğlu, Ali. “Hidâne”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1998. 

Başoğlu, Tuncay. “Ta‘zîr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2011. 

Bay, Abdullah. “Osmanlı Toplumunda Koruyucu Aile Uygulaması”, Koruyucu 

Aile Olmak Hz. Peygamber’den Günümüze Yetimlerin Himaye Edilmesi. Ankara: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 3. Basım, 2022. 

Begavî, Ebû Muhammed Muhyissünne el-Hüseyn b. Mes‘ûd b. Muhammed el-

Ferrâ’ el-. et-Tehzîb fî Fıkhi’l İmâm eş-Şâfiî. thk. Adil Ahmed Abdulmevcud - Ali 

Muhammed Muavved. 8 Cilt. Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1417/1997. 

Bektaş, Meryem. İslam Hukukunda Çocuk Hakları Bağlamında Koruyucu Aile. 

İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2015. 

Beyhakî, Ebû Bekir Muhammed b. Hüseyin. es-Sünenü’s-Kebîr. thk. 

Muhammed Abdulkadîr Atâ. 10 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1424/2003. 

Beyhâkî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî b. Abdullâh b. Mûsâ en-Nîsâbûrî 

el-. Ahkâmü’l-Kur’ân. thk. Abdülganî Abdlhâlik. Beyrut: Dârü’l-İhyâü’l-ʿUlûm, 

1410/1990. 



174 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî el-. Şuʿabü’l-îmân. thk. Abdül Alî 

Abdül Hamîd Hâmid - Muhtar Ahmed Nedvî. 14 Cilt. Riyad-Bombay: Mektebetü’r-Rüşd 

li’n-Neşr ve Tevziʿ meaʿ ed-Dârü’s-Selefiyye, 1423/2003. 

Beyzâvî, Nâsürüddîn Ebû Saîd Abdullâh b. Ömer b. Muhammed eş-Şîrâzî el-. 

Envârü’t-tenzîl ve esrârü’t-te’vîl. Beyrut: Müessesetü’ş- Şa‘ban, ts. 

Bilgili, İsmail. “İslam Hukukunda Cenin Hakkı Ve Onuruyla İlgili Hükümler”. 

İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 24 (2014), 219-240. 

Boynukalın, Ertuğrul. “Yemin”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Boz, Mehmet Naim. İslam Hukukunda Yetim Hakları ve Yetime Karşı 

Sorumluluklar. Bursa: Bursa Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora 

Tezi, 2020. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhim el-Cu‘fî el-. el-Câmiʿu’s-

sahîh. thk. Cemaatü’l-mine’l- Ulemâ. 9 Cilt. Mısır, 1311/1893. 

Buhûtî, Mansûr b. Yûnus b. Selahaddîn İbn Hasan b. İdris. Keşşâfü’l-kınâ‘ ‘an 

metni’l-İknâ‘. 6 Cilt. Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, ts. 

Bûtî, Muhammed Saîd Ramazân el-. Tahdîdü’n-nesl vikāyeten ve ʿilâcen. 

Dımeşk: Mektebetü’l-Fârâbî, 1409/1988. 

Butî, Ramazan el-. “İslam Hukukuna Göre Patent Satışı”. çev. Ali İhsan Pala. 

Yüzüncü Yıl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 1/1 (1994), 221-230. 

Büceyrimî, Süleyman b. Ömer b. Muhammed. Hâşiyetü’l-Büceyrimî alâ Şerhi’l-

Menhecü’t-tullâb. 4 Cilt. Diyarbakır: Mektebetü’l-İslâmiyye, ts. 

Canan, İbrahim. “İslam’da Çocuk Hakları”. Harran Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 1 (1995), 7-22. 

Cessâs, Ebû Bekr Ahmed b. Ali er-Râzî. Ahkâmü’l-Kur’ân. thk. Abdusselâm 

Muhammed Ali Şâhin. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1415/1994. 

Cessâs, Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Razî. Şerhu Muhtasar’t-Tahâvî. thk. 

İsmetullâh İnâyetullâh vd. 8 Cilt. Dârü’l-Beşâiri’l-İslâmiyye ve’d-Dâru’s Serâc, 1. Basım, 

1431/2010. 

Cevherî, İsmâil b. Hammâd el. Tâcü’l-luğa ve sıhâhu’l-ʿArabiyye. thk. Ahmed 

Abdulğafûr Attâr. 6 Cilt. Beyrut: Dârü’l-İlim-li’l-Melâyin, 1407/1987. 



175 

Cezîrî, Abdurrahmân b. Muhammed b. İvaz el. Kitâbü’l-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-

erbaʿa. 5 Cilt. Beyrut: İhyâtü’l-turâsü’l-Arabi, ts. 

Cürcânî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerîf el-Hanefî. et-

Taʿrîfât. Beyrut: Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1403/1983. 

Çanakcı, Ahmet Ali. “Çocukluk Dönemi Gelişim Özellikleri ve Din Eğitimi: 

Sorunlar ve Çözüm Önerileri Üzerine Bir Araştırma”. Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları 

Dergisi 6 (2008), 51-93. 

Çeker, Orhan. Çocuk ve Hakları. İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2. Basım, 2004. 

Çınar, Yusuf. İslam Hukukunda Mümeyyiz Kavramı Ve Mümeyyizin Hukuki 

Tasarrufları. Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2016. 

Çöpoğlu, Mustafa. “Bir Kısır Döngü: Dünyada ve Türkiye’de Çocuk İşçiliği ve 

İşsizlik”. Anemon Muş Alparslan Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 6/5 (2018), 671-

685. 

Dârekutnî, Ebü’l-Hasen Alî b. Ömer b. Ahmed b. Mehdî b. Mesʿûd b. Nuʿmân 

b. Dînâr el-Bağdâdî ed-Dârekutnî. Sünen-i Dârekutnî. thk. Şuayb Arnaût vd. 5 Cilt. 

Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 1424/2004. 

Demir, Fevzi. “Çalışma Hayatında Çocukların Korunması”. Dokuz Eylül 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 12/Özel Sayı (2010), 547-577. 

Desûkî, Şemsüddîn Ebû Abdiilâh Muhammed b. Ahmed b. Arafe ed-. Hâşiye 

‘ale’ş-Şerhi’l-kebîr. 4 Cilt. Dâru’l-Fikr, ts. 

DİB, Diyanet İşleri Başkanlığı. “Koruyucu Ailelik Uygulaması İle İlgili Diyanet 

İşleri Başkanlığı Din İşleri Yüksek Kurulu Görüşü”, Koruyucu Aile Olmak Hz. 

Peygamber’den Günümüze Yetimlerin Himaye Edilmesi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 3. Basım, 2022. 

Dimyatî, Ebû Bekr el-Bekrî İbnü’l-Ârif Muhammed Şatta. İânetü’t-tâlibîn. 4 

Cilt. Dârü’l-İhyâü’l-Kütübü’l-Arabiyye, ts. 

Dirican, Rabia. “Tarihi Süreçte Çocukluk ve Çocuk Hakları”. Çocuk ve Gelişim 

Dergisi 2/2 (2018), 51-62. 

Dirik, Mehmet. “İslam Hukuku Açısından Kürtaj”. Türkiye Din Araştırmaları 

Dergisi 5 (2018), 73-96. 



176 

Doubilet, Peter M vd. “Diagnostic Criteria for Nonviable Pregnancy Early in the 

First Trimester”. ed. Edward W Campion. The New England Journal of Medıcıne 369/15 

(2013), 1443-1451. 

Dönmez, İbrahim Kâfi. “Meşrû Müdafaa”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. Ankara: TDV Yayınları, 2004. 

Dönmez, İbrahim Kâfi. “Nesep”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Dönmez, İbrahim Kâfi. “Temyiz”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2011. 

Dubyâni, Muhammed Dubyan. el-Muâmelâtü’l-mâliyye asâle ve muâsere. thk. 

Abdullah b. Abdulmuhsin Türkî vd. 20 Cilt, ts. 

Duru, Tuğba. İslam Hukukunda Cenine Müdahale. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2016. 

Ebû Dâvûd, Süleyman b. el Eş’as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî. Sünen-i Ebî 

Dâvûd. thk. Şuayb el-Arnaût - Muhammed Kâmil Kurra Belilî. Dârü’r-Risâletü’l-

Alemiyye, 1430/2009. 

Ebû Dâvûd, Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî. el-Merâsîl. thk. 

Şuayb Arnaût. Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 1408/1992. 

Erbay, Celal. “Nafaka”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2006. 

Erdebîlî, Cemâlüddîn (İzzüddîn) Yûsuf b. İbrâhim el-. el-Envâr li-aʿmâli’l-

Ebrâr. Mısır: Matbaʿatü’l-Cemâliyye, 11328/1910. 

Erdoğan, Miyase vd. “Embriyo İmplantaasyonunun Moleküler Mekanizması”. 

Journal of Human Rhythm 5/4 (2019), 311-322. 

Erıkson, Erık H. İnsanın 8 Evresi. çev. Gonca Akkaya. İstanbul: Okyanus, 7. 

Basım, 2023. 

Eroğlu, Selman. İslam Hukukunda ve Modern Hukukta Çocuk Hakları. 

Diyarbakır: Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2011. 

Fîrûzâbâdî, Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb b. Muhammed. el-

Kâmûsü’l-muhît. Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 1426/2005. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-. 

İhyâʾü ʿulûmi’d-dîn. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ma‘ârif, ts. 



177 

Gedik, Şerif. “İslâm Hukuku Açısından Babanın Çocuğun Malında Tasarrufta 

Bulunma Yetkisi ve Malî İbadetleri Üzerindeki Rolü” 59/2 (2023), 613-654. 

Gibbs, John C. Kohlberg ve Ahlaki Gelişim Teorisi. ed. Hamit Er - Hasan Kaplan. 

çev. Nuran Çınar. İstanbul: Mahya, 2020. 

Görgülü, Ülfet. “Dini Açıdan Koruyucu Ailelik”, Koruyucu Aile Olmak Hz. 

Peygamber’den Günümüze Yetimlerin Himaye Edilmesi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 3. Basım, 2022. 

Görgülü, Ülfet. Fıkıhta Cenin Hukuku. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Vakfı Yayınları, 2. Basım, 2018. 

Gözübenli, Beşir. “Âriyet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1991. 

Gürkan, Salime Leyla. “Sünnet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

Gürses, İbrahim - Kılavuz, M. Âkif. “Erikson’un Psiko-Sosyal Gelişim 

Dönemleri Teorosi Açısından Kuşaklararası Din Eğitimi ve İletişimin Önemi”. Uludağ 

üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 20/2 (2011), 153-166. 

Gürses, İbrahim - Kılavuz, M. Akif. “Kuşakların Ahlâkî Değerleri Birlikte 

Öğrenmesi: Kohlberg’in Ahlâkî Gelişim Kuramı Açısından Bir Değerlendirme”. Uludağ 

üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 25/1 (2016), 97-117. 

Ğamrâvî, Muhammed ez-Zuhrî. es-Sirâcü’l-vehhâc şerh ‘alâ metni’l-Minhâc. 

Mısır: Şeriket-i Mektebet-i ve Matba‘t-i Mustafa el-Bâbî, 1352/1933. 

Ğânim, Ömer b. Muhammed b. İbrahim. Ahkâmü’l-cenîn. Cidde: Dârü’l-

Endülüsi’l-Hadrâ, 2001. 

Halebî, İbrâahim b. Muhammed el-. Hâşiyetü’l-Mültekâ. İstanbul: Ergin 

Kitabevi, Salâh Bilici Kitabevi, ts. 

Haraşî, Ebû Abdîllah Muhammed b. Abdillâh b. Alî el-Haraşî el-Mâlikî. eş-

Şerhû’l-kebîr ʿalâ Muhtasarı Halîl. 8 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Fikr, ts. 

Harman, Ömer Faruk. “Çocuk Düşürme”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Hattâb, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Muhammed b. Abdirrahmân er-

Ruaynî el-. Mevâhibü’l-celîl li-şerhi Muhtasarı Halîl. 6 Cilt. Dârü’l-Fikr, 3. Basım, ts. 



178 

Heysemî, Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. Ebî Bekr b. Süleymân el-. Mecmaʿu’z-

zevâʾid ve menbaʿu’l-fevâʾid. thk. Hüsâmeddîn el-Kutsî. 10 Cilt. Kahire: Mektebetü’l-

Kutsî, 1414/1994. 

Hökelekli, Hayati. “Çocuk”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993. 

Hökelekli, Hayati. Çocuk, Genç, Aile Psikolojisi ve Din. İstanbul: Dem, 2. 

Basım, 2016. 

Hûca, Muhammed el-Habîb el-. “İsmetü demi’l-cenîni’l-müşevveh”. Mecelletü 

Mecma‘ı’l-Fıkhi’l-İslâmî 4 (2005). 

İbn Abdülber, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed b. 

Abdilberr en-Nemerî. el-İstizkâr. thk. Sâlim Muhammed Atâ - Muhammed Alî Muavved. 

9 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1421/2000. 

İbn Âbidîn, Muhammed Emîn. Reddü’l-muhtâr. 8 Cilt. İstanbul: Kahraman 

Yayınları, 1984. 

İbn Cüzey, Ebü’l-Kâsım Muhammed b. Ahmed b. Muhammed b. Abdullah el-

Kelbî el-Gırnâtî. el-Kavânînü’l-fıkhiyye, ts. 

İbn Ebû Şeybe, Ebû Bekr Abdullâh b. Muhammed b. Ebî Şeybe İbrahim el-Absî 

el-Kûfî. el-Kitâbü’l-Musannef fi’l-ehâdis ve’l-âsâr. thk. Kemâl Yûsuf el-Hût. 7 Cilt. 

Riyad: Mrktebetü’r-Rüşd, 1409/1988. 

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî. el-

İsâbe fî temyîzi’s-sahâbe. thk. Adil Ahmed Abdulmevcud - Ali Muhammed Muavvez. 8 

Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1415/1994. 

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî. el-

Metâlibü’l-ʿâliye bi-zevâʾidi’l-mesânîdi’s-semâniye. thk. Risâletu İlmiyyetu li-

Câmiʿâtu’l-İmâm Muhammed b. Suʿûd - Saʿd b. Nâsır b. Abdulazîz eş-Şeserî. 19 Cilt. 

Suûdiyye: Dârü’l- Âsime-Dârü’l-Ğays, 1418/1998. 

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî. 

Takrîbü’t-Tehzîb. thk. Muhammed Avvâme. Suriye: Dârü’r-Reşîd, 1407/1986. 

İbn Hacer, Şihabüddîn Ahmed b. Muhammed b. Muhammed b. Ali el-Heytemİ. 

Tuhfetü’l-muhtâc bi-şerhi’l-Minhâc. Beyrut: Dârüs’s-Sadr, ts. 

İbn Hazm, Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd b. Hazm el-Endelüsî el-

Kurtubî. el-Muhallâ. 12 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts. 



179 

İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed el-Büstî. es-Sahih. thk. 

Şuayb Arnaût. Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 1408/1988. 

İbn Hişâm, Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdulmelik b. Hişâm b. Eyyûb el-

Himyerî el-Meâfirî el-Basrî el-Mısrî. es-Sîretü’n-Nebeviyye. thk. Tâhâ Abdürraûf Sa‘d. 2 

Cilt. Şeriketü’t-Tabâ‘ati’l-Feniyyetü’l-Müttahide, ts. 

İbn Kayyim el-Cevziyye, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. 

Eyyûb. et-Turuku’l-hükmiyye fi’s-siyâseti’ş-şerʿiyye. Mektebetü’l-Dârü’l-Beyân, ts. 

İbn Kayyim el-Cevziyye, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. 

Eyyûb ez-Züraî ed-Dımaşkī el-Hanbelî. er-Rûh. Amman: Dâru’l-Fikr, 1405/1985. 

İbn Kayyim el-Cevziyye, Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb b. Said Şemsüddîn. 

Tuhfetü’l-mevdûd bi-ahkâmi’l-mevlûd. thk. Abdülkadîr Arnaût. Dımeşk: Mektebetü’l-

Dârü’l-Beyân, 1391/1971. 

İbn Kesîr, İmam Hâfız Ebü’l-Fıdâ İsmâil İbn Kesîr el-Kureşî ed- Dımaşkî. 

Tefsîrü’l-Kur’âni’l-azîm. thk. Abdurrahman Yusuf Maraşlı. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-

Ma‘ârif, 2. Basım, 1407/1987. 

İbn Kudâme, bû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullāh b. Ahmed b. Muhammed 

b. Kudâme el-Cemmâîlî el-Makdisî. el-Mukniʿ fî fıkhi’l-İmâm Ahmed b. Hanbel eş-

Şeybânî. thk. Mahmûd Arnaût - Yâsîn Mahmûd el-Hatîb. Cidde: Mektebetü’s-Sevâdî, 

1421/2000. 

İbn Kudâme, Ebî Muhammed Abdullah b. Ahmed b. Muhammed. el-Muğnî. thk. 

Abdullah b. Abdulmuhsin et-Türkî - Abdulfettah Muhammed el-Halevî. 15 Cilt. Riyad: 

Dârü’l-Âlemü’l-Kütüb, 1986/1406. 

İbn Kudâme, Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullâh b. Ahmed b. 

Muhammed b. Kudâme el-Cemmâîlî el-Makdisî. el-Kâfî fî fıkhi’l İmâm Ahmed. 4 Cilt. 

Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1994/1414. 

İbn Kudâme, Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullâh b. Ahmed b. 

Muhammed b. Kudâme el-Cemmâîlî el-Makdisî. el-Muğnî. thk. Taha ez-Zinî vd. 10 Cilt. 

Meketebetü’l-Kâhire, 1968/1388. 

İbn Mâce, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezid Mâce el-Kazvînî. es-Sünen. thk. 

Şuayb Arnaût vd. 5 Cilt. Dârü’r-Risâletü’l-Alemiyye, ts. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed 

el-Ensârî er-Rüveyfiî. Lisânü’l-ʿArab. 15 Cilt. Beyrut: Dâru Sâdır, 3. Basım, 1414/1994. 



180 

İbn Mâze, Ebü’l-Meâlî Burhâniddîn Mahmûd b. Ahmed b. Abdulazîz b. Ömer. 

el-Muhîtu’l-burhânî fi’l-fıkhi’n-Nu’mânî,. thk. Abdulkerîm Sâmî el-Cindî. 9 Cilt. Beyrut: 

Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1424/2004. 

İbn Miskeveyh, Ebû Alî Ahmed b. Muhammed b. Ya‘kûb. Tehzîbü’l-ahlâk ve 

tathîrü’l-aʿrâk. thk. İbnü’l-Hatîb. Mektebetü’s-Sekâfetü’d-Diniyye, ts. 

İbn Müflih, Ebû İshâk Burhânüddîn İbrâhîm b. Muhammed b. Abdillâh er-

Râmînî ed-Dımaşkî. el-Mübdiʿ fî şerhi’l-Mukniʿ. 8 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübü’l-

İlmiyye, 1418/1997. 

İbn Nüceym, Zeynüddîn b. İbrâhîm b. Muhammed el-Mısrî. el-Bahrü’r-râ’ik 

şerhu Kenzü’d-dekâ’ik. 8 Cilt. Dâru’l-Kitâbi’l-İslâmiyye, ts. 

İbn Nüceym, Zeynüddîn b. İbrâhîm b. Muhammed el-Mısrî. el-Eşbâh ve’n-

nezâʾir. thk. Şeyh Zekeriyâ Umeyrât. Beyrut: Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1419/1999. 

İbn Rüşd, Ebi’l-Velid Muhammed b. Ahmed b. Muhammed b. Ahmed b. Reşid 

Kurtubü’l-Endülüsî. Bidâyetü’l-müctehid. nşr. “Kahraman Yayınları”. 2 Cilt. İstanbul: 

Kahraman Yayınları, 1985. 

İbnü’l-Hümâm, Kemâlüddîn Muhammed b. Abdilvâhid b. Abdilhamîd es-Sivâsî 

el-İskenderî. Feth’ul-kadîr ‘ale’l-Hidâye. thk. Şemseddin Ahmed el-Maʿruf Kadızâde. 10 

Cilt. Lübnan: Şeriket-i Mektebet-i ve Matba‘t-i Mustafa el-Bâbî-Dârü’l-Fikr, 1389/1970. 

İpek, Aydın. “Çocuk Haklarının Gelişimi ve Karşılaştırmalı Olarak Anayasal 

Açıdan Değerlendirilmesi”. Selçuk Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 20/1 (2012), 

151-173. 

İsfahânî, Ebü’l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-. el-

Müfredât fî garîbi’l-Kurʾân. thk. Safvân Adnân ed-Dâvudî. Dımeşk-Beyrut: Dârü’l-

Kalem-Dârü’ş-Şâmiye, 1412/1991. 

Kâdî Abdülvehhâb, Ebû Muhammed Abdülvehhâb b. Alî b. Nasr et-Tağlibî el-

Bağdâdî. el-Maʿûne ʿalâ mezhebi ʿâlimi’l-Medîne. thk. Abdülhak Hamîş. Mekke: 

Mektebetü-Ticâriye, ts. 

Kahtânî, Müfsir b. Ali b. Muhammed. “İslâm Hukukuna Göre Anne Rahminde 

Sakat Olan Çocukların Kürtaj Yoluyla Düşürülmesinin Hükmü”. çev. Abdullah 

Kahraman. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 12/1 (2008), 439-484. 



181 

Kalyûbî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Ahmed b. Selâme el-. Hâşiyetü’l-

Kalyûbî ʿalâ Şerhi’l-Mahallî ʿale’l-Minhâc. 4 Cilt. Mısır: Matbaʿatü Mustafâ el-Bâbî el-

Halebî, 3. Basım, 1375/1956. 

Karadâvî, Yusuf. Min hedyi’l-İslâm Fetâvâ Muâsıra,. 3 Cilt. Beyrut: el-

Mektebetü’l-İslâmî, 2003. 

Karâfî, Ebû Abbas Şehâbeddin Ahmed b. İdris b. Abdurrahmân Mâlikî. 

Envârü’l-burûk fî envâ’i‘l-furûk. 4 Cilt. Âlimü’l-Kütüb, ts. 

Karâfî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs Abdirrahmân el-Mısrî el-. ez-

Zahîre. thk. Muhammed Hacci vd. 14 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1994. 

Karakaya Suzan, Özge - Çınar, Nursan. “Kolostrum: Özellikleri ve Prematüre 

Bebeklere Faydaları”. Sürekli Tıp Eğitimi Dergisi 29/3 (2020), 221-227. 

Karaman, Hayrettin. “Güncel Dini Meseleler İstişare Toplantısı II”. Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, 2009. 

Karaman, Hayrettin. “Hadislerde ve Fıkıhta Kürtaj”. Yeni Şafak (03 Haziran 

2012). https://www.yenisafak.com/yazarlar/hayrettin-karaman/hadislerde-ve-fikihta-

kurtaj-32675 

Karaman, Hayrettin vd. Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir. 5 Cilt. Ankara: 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 3. Basım, 2007. 

Karaman, Hayrettin. “Kürtaj Hakkı”. Yeni Şafak (04 Ocak 2008). 

https://www.yenisafak.com/yazarlar/hayrettin-karaman/kurtaj-hakki-8656 

Karaman, Hayrettin. “Kürtaj Konusunda Eksik ve Yanlış Bilgiler”. Yeni Şafak 

(01 Haziran 2012). https://www.yenisafak.com/yazarlar/hayrettin-karaman/kurtaj-

konusunda-eksik-ve-yanli-bilgiler-32638 

Kâsânî, Alâüddîn Ebû Bekr b. Mes‘ûd b. Ahmed el-. Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî 

tertîbi’ş-şerâʾiʿ. 7 Cilt. Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1406/1986. 

Kazıcı, Ziya. “Ahîlik”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1988. 

Kişnâvî, Ebû Bekir b. Hasan b. Abdillâh el-. Eshelü’l-medârik şerhu İrşâdu’s-

sâlik fî fıkhî’l-İmâmi’l-Mâlik. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts. 

Koca. “İkrar”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2000. 



182 

Konevî, Kâsım b. Abdullâh b. Emîr Alî el-. Enîs’ul-fukahâ fî ta‘rifât’il-elfâz’il-

mütedâvile beyn’el-fukahâ. thk. Yahyâ Hasan Murâd. Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 

1424/2004. 

Köse, Saffet. “İslam Hukukunda Çocuğun Çalışması Gelirinin Korunması Ve 

İstismarını Önleyici Tedbirler”. Çocuk Sorunları Ve İslâm Sempozyomu. ed. Ahmet İshak 

Demir. 117-159. Rize: Ensar Neşriyat, 2005. 

Köse, Saffet. “Lakît”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Ankara: TDV 

Yayınları, 2003. 

Köse, Saffet. “Rüşd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2008. 

Kurt, Nevin Cambaz. “Anne Sütüne ve Emzirmeye Genel Bakış”. Klinik Tıp 

Pediatri Dergisi 12/1 (2020), 20-23. 

Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed. b. Ebî Bekr b. Ferh el-. el-Câmiʿ 

li-ahkâmi’l-Kur’ân. 20 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, ts. 

Kuzât, Şeref Mahmut el-. “Cenine Ruh Ne Zaman Verilir”. çev. Ekrem Keleş. 

Diyanet Aylık Dergi. Erişim 03 Haziran 2021. 

https://dergi.diyanet.gov.tr/makaledetay.php?ID=19794 

Liv, Cemil. “Çocuk İhmal ve İstismarına Fıkhî Pencereden Bakış”. Uluslararası 

Mevlid-i Nebi Sempozyumu Peygamberimiz ve Çocuk. ed. Din Hizmetleri Genel 

Müdürlüğü. 753-781. İzmir: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2020. 

Mâlik b. Enes, Ebû Abdillâh Mâlik b. Enes Mâlik b. Ebî Âmir el-Asbahî el-

Yemenî. el-Muvatta. thk. Muhammed Fuâd Abdulbâkî. Beyrut: Dârü’l-İhyâü’t-Türâsü’l-

Arabiyye, 1406/1985. 

Martı, Huriye (ed.). Hadislerle Çocuk. Ankara: DİB Yayınları, 3. Basım, 2020. 

Memduhoğlu, Adnan. “İslam Hukuku’na Göre Çocuğun Bakım ve Terbiyesi 

(Hidane)”. Araşan Sosyal Bilimler Enstitüsi İlmî Dergisi 9-10 (2010), 71-83. 

Merğinânî, Ebü’l-Hasen Burhânüddîn Alî b. Ebî Bekr b. Abdilcelîl el-Ferğânî el-

. el-Hidâye fî şerhu Bidâyetü’l-mübtedî. thk. Talal Yusuf. 4 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-

Türâsi’l-Arabî, ts. 

Mevsılî, Abdullâh b. Mahmûd b. Mevdûd el-. el-İhtiyâr. thk. Şeyh Muhammed 

Adnan Derviş. 5 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Erkâm, ts. 



183 

Müslim, Ebü’l Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî en-Nîsâbûrî. 

Sahîh-i Müslim. thk. Muhammed Fuâd Abdulbâkî. 5 Cilt. Kahire: Dârü’l-İhyâü’l-

Kütübü’l-Arabiyye, Faysal İsâ el-Bâbî el-Halebî, ts. 

Nesâî, Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî en-. el-Müctebâ mine’s-Sünen. 

thk. Ebû Gudde Abdülfettâh. 9 Cilt. Halep: Mektebü’l-Matbûâti’l-İslâmiyye, 2. Basım, 

ts. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-. Minhâcü’t-

tâlibîn. thk. Ahmet Kasım Ivaz. Dâru’l-Fikr, ts. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-. el-Mecmuʿ şerhu’l-Mühezzeb 

li-Şîrâzî. thk. Muhammed Necib Mutî. 20 Cilt. Cidde: Mektebetü’l-İrşâd, ts. 

Nevevî, İmam Ebî Zekeriyyâ Yahyâ b. Şerif ed-Dımeşkî en-. Ravzatü’t-tâlibîn. 

thk. Adil Ahmed Abdi’l Mevcud - Ali Muhammed Muavved. 8 Cilt. Beyrut: Dârü’l-

Kütübü’l-İlmiyye, 2. Basım, ts. 

Nüceymî, Muhammed b. Yahya. el-İchâd ahkâmuhû ve hudûduhû fi’ş-şeriâti’l-

İslâmiyye ve’l-kânûni’l-vad’î. Riyad, 2011. 

Özdemir, Nurten Ebru vd. “Türkiye’de Çocuk İşçiliğiİ: Sağlık ve Sosyal Yaşam 

Koşulları Bağlamında Bir Değerlendirme”. Sosyal Bilimler Akademi Dergisi 7/1 (2024), 

44-66. 

Özeren, Esra Emine. “İş Hukukunda Çalışan Çocuk”. Türkiye Barolar Birliği 

Dergisi 17/52 (2004), 162-171. 

Pala, Ali İhsan. “Özürlü Olduğu Tespit edilen Ceninin Alınması”. İlahiyat 

Fakülteleri IV. İslam Hukuku Anabilim Dalı Eğitim-Öğretim Meseleleri Koordinasyon 

Toplantısı ve “Özürlü Olduğu Tespit Edilen Ceninin Alınması” Sempozyomu. ed. Hüseyin 

Esen vd. 51-92. İzmir: Tibyan Yayıncılık, 2008. 

Parlatır, İsmail vd. Türk Dil Kurumu Türkçe Sözlük. Ankara: Türk Tarih Kurumu 

Basım Evi, 8. Basım, 1998. 

Pedridis, Gavril vd. “Babalık Testinde Rapor Serüveni: Bir Olgu Sunumu”. Yeni 

Yüzyıl Journal of Medical Sciences 2/1 (2021), 57-61. 

Rassâ‘, Ebû Abdillâh Muhammed b. Kāsım el-Ensârî. el-Hidâyetü’l-kâfiyetü’ş-

şâfiye li-beyâni hakāʾiki’l-İmâm İbn ʿArafe el-vâfiye (Şerhu Hudûdi İbn ʿArafe). 

Mektebetü’l-İlmiyye, 1350/1931. 

Remlî, Şemseddin. Fetâva’r-Remlî. 3 Cilt. Diyarbakır, ts. 



184 

Remlî, Şemsüddîn Muhammed b. Ebi’l-Abbas b. Hamza . Şihâbüddîn eş-Şehir 

bi’ş-Şâfiî’s Sağir. Nihâyetü’l-muhtâc ilâ şerhi’l-Minhâc. 8 Cilt. Mektebetü’l-İslâmiyye, 

ts. 

Sâbûnî, Muhammed Ali es-. Safvetü’t-tefâsîr. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 

1416/1996. 

Sa‘dî, Abdurrahmân b. Nâsır. Teysîrü’l-kerîmi’r-rahmân fî tefsîri kelâmi’l-

mennân. 5 Cilt. Medine: Mektebetü’l-Evs, Dâru’s-Safâ, ts. 

Sadler, Thomas W. Langman’s Medical Embryology. ed. Lippincott. Baltimore, 

12. Basım, 2012. 

Sahnûn, Ebû Saîd Abdüsselâm b. Saîd b. Habîb et-Tenûhî. el-Müdevvene. 4 Cilt. 

Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, 1415/1994. 

Sâvî, Ahmed b. Muhammed el-Mâlikî es-. Hâşiytetü’l-ʿalâmetü’s-Sâvî ʿalâ 

Tefsîri’l-Celâleyn. Dâru’l-Fikr, 1393/1973. 

Sâvî, Ahmed b. Muhammed es-Sâvî el-Mâlikî. Bulğatü’s-sâlik li-Akrebi’l-

mesâlik ilâ mezhebi’l-İmâm Mâlik. thk. Lecnetü biriâseti Şeyh Ahmed Said Alî. 2 Cilt. 

Mektebetü Mustafâ el-Bâbî el-Halebî, 11372/1952. 

Serahsî, Ebû Bekr Şemsü’l-Eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-. Usûlü’s-

Serahsî. thk. Ebü’l-Vefâ Afgânî. 2 Cilt. Haydarâbâd-Beyrut: Lecnetü İhyâü’l-

Ma‘ârifu’nu‘maniyye-Dârü’l-Ma’rif, ts. 

Serahsî, Muhammed b. Ahmed b. Ebî Sehl Şemsü’l Eimme. el-Mebsût. 30 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Ma‘ârif, 1414/1993. 

Şâfiî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs eş-. el-Müsned. Beyrut: Dârü’l-

Kütübü’l-İlmiyye, 1400–1979. 

Şâfiî, İmam Ebî Abdillah Muhammed b. İdris eş-. el-Ümm. nşr. “Muhammed 

Zehra Neccâr”. Beyrut: Dâru’l-Ma‘ârif, 2. Basım, 1973. 

Şahin, Levent. “Geçmişten Günümüze Çocuk İşçiliği”. Sosyal Bilimler 

Araştırmaları Dergisi 7/2 (2012), 103-118. 

Şahyar, Ayşe Esra. “Hz. Peygamber Döneminde Yetim ve Kimsesiz Çocukların 

Himâye Edilmesi”, Koruyucu Aile Olmak Hz. Prygamber’den Günümüze Yetimlerin 

Himaye Edilmesi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 3. Basım, 2022. 

Şevkânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî es-San‘ânî el-Yemenî eş-. Fethu’l-

Kadîr. 6 Cilt. Kâhire: Dârü’l-Hadîs, 1413/1993. 



185 

Şevkânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî Muhammed eş-Şevkânî es-San‘ânî el-

Yemenî. Neylü’l-evtâr. thk. Üsâmeddîn Sebâbidî. 8 Cilt. Mısır: Dârü’l-Hadîs, 1413/1993. 

Şimşek, Eyup. “Çocukluk Dönemi Dini Gelişim Özellikleri ve Din Eğitimi”. 

Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 4/1 (2004), 207-220. 

Şîrâzî, Ebû İshâk Cemâlüddîn İbrâhîm b. Alî b. Yûsuf eş-. el-Mühezzeb fî fıkhi’l-

İmâm eş-Şâfiî. 3 Cilt. Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, ts. 

Şirbinî, Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed el-Hatîb eş-. Muğni’l-muhtâc ilâ 

maʿrifeti meʿânî elfâzi’l-Minhâc. thk. Şeyh Alî Muhammed Muavvez - Şeyh Adil Ahmed 

Abdulmevcud. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1415/1994. 

Şüveyrih, Sa‘d b. Abdilazîz. Ahkâmu’t-telkîh gayrı’t-tabîi. 2 Cilt. Riyad, 2009. 

Tayâlisî, Ebû Dâvûd Süleymân b. Dâvûd b. el-Cârûd et-. Müsned-i Tayâlisî. thk. 

Muhammed b. Abdulmuhsin Türkî. 4 Cilt. Mısır: Dâru Hicr, 1419/1999. 

Tayşi, Mehmet Serhan. “Kıyâfe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

Ankara: TDV Yayınları, 2022. 

Teftâzânî, Sa‘düddîn Mes‘ûd b.Ömer et-. Şerhu’t-Telvîh ʿale’t-Tevdîh. 2 Cilt. 

Mısır: Mektebetü’s-Sabîh, ts. 

Tezcan, Mahmut. Çocuk Sosyolojisi. Ankara: Anı Yayıncılık, 3. Basım, 2017. 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre (Yezîd) et-. Sünenü’t-Tirmizî. thk. 

Beşşar ’Awad Mar’uf. Beyrut: Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 1998. 

Topal, Şevket. “Korumaya Muhtaç Çocukların Bakımı ve Gözetimi Açısından 

İslâm Hukûkunda Velâyet ve Vesâyet Yetkisi”. Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 

6/2 (2006), 249-273. 

Tüfekçi, İbrahim. “İslam Hukukuna Göre Gebeliğin Sonlandırılması”. Marmara 

Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 45/45 (2013), 111-154. 

Uzunpostalcı, Mustafa. “Cenin”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993. 

Yavuz, Cevdet. “Dâva”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1994. 

Yavuzer, Haluk. Çocuk Psikolojisi. İstanbul: Remzi Kitabevi, 10. Basım, 1993. 

Yeprem, M. Saim. “İslâm’ın Kök Hücreye Bakışı”. Diyanet Aylık Dergi 191 

(2006), 25-29. 



186 

Yılmaz, İbrahim. “İslâm Aile Hukukunda DNA Parmak İzi Testi ile Nesebin 

Reddi”. Cumhuriyet İlahiyat Dergisi 21/1 (2017), 9-44. 

Yılmaz, İbrahim. “İslâm (Aile) Hukukunda DNA Parmak İzi Testi İle Nesebin 

Sübûtu”. İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 22 (2013), 63-112. 

Yılmazcan, Defne vd. “Biyo-İktidar ve Sparta’da Hegemonik Bedenin İnşası”. 

Kafkas Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 34 (2024), 1027-1045. 

Zebidî, Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. 

Abdirrezzâk el-Bilgrâmî el-Hüseynî ez-. Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-Kāmûs. thk. 

Mecmuʿa mine’l Muhakkîkin. Dârü’l-Hidâye, ts. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-. 

Mîzânü’l-iʿtidâl fî nakdi’r-ricâl. thk. Ali Muhammed el-Becâvî. 4 Cilt. Beyrut: Dârü’l-

Maarif, 1382/1963. 

Zeydân, Abdülkerîm. el-Vecîz fî usûli’l-fıkh. Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 2. 

Basım, 1407/1987. 

Zorlu, Süleyman Emre. “Günümüz ve İslam Hukukunda Çocuk Hakları 

Karşılaştırmalı Bir İnceleme”. Selçuk Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 21/2 (2013), 

125-160. 

Zorlu, Süleyman Emre - Bilgin, Sena. “Çocuk Hakları, Tarihî Gelişimi ve Çocuk 

Suçluluğu”. Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 23/2 (2024), 763-780. 

Zuhaylî, Vehbe. el-Fıkhü’l-İslâmî ve edilletuhû. 9 Cilt. Dımeşk: Dâru’l-Fikr, 

1417/1996. 

“Anayasa | Anayasa Mahkemesi”. Erişim 22 Şubat 2025. 

https://www.anayasa.gov.tr/tr/mevzuat/anayasa/ 

“Çocuk Haklarına Dair Sözleşme | UNICEF Türkiye”. Erişim 14 Temmuz 2025. 

https://www.unicef.org/turkiye/%C3%A7ocuk-haklar%C4%B1na-dair-

s%C3%B6zle%C5%9Fme 

“Çocuk İşçiliği ile Mücadele Programı | International Labour Organization”. 29 

Ocak 2024. Erişim 22 Şubat 2025. https://www.ilo.org/tr/projects-and-

partnerships/projects/cocuk-isciligi-ile-mucadele-programi 

“Diyanet Dergi | Diyanet - Aylık Dergi - Aile - Çocuk - İlmi Dergi - Bülten”. 

Erişim 16 Haziran 2021. https://dergi.diyanet.gov.tr/makaledetay.php?ID=27456 



187 

el-Mevsûatü’l-fıkhiyye Kuveytiyye. 45 Cilt. Kuveyt: Vizâretü’l Evkâf ve’ş-

Şuûnü’l-İslâmiyye, 1404. 

“Koruyucu aile olmanın hükmü nedir? : Din İşleri Yüksek Kurulu : Dini 

Bilgilendirme Platformu”. Erişim 13 Ekim 2024. https://kurul.diyanet.gov.tr/Cevap-

Ara/886/koruyucu-aile-olmanin-hukmu-nedir 

Kutsal Kitap: Tevrat, Zebur, İncil. İstanbul: Kitabı Mukaddes Şirketi-Yeni 

Yaşam Yayınları, 3. Basım, 2003. 

“Kürtaj yaptırmak caiz midir? : Din İşleri Yüksek Kurulu : Dini Bilgilendirme 

Platformu”. Erişim 16 Haziran 2021. https://kurul.diyanet.gov.tr/Cevap-Ara/999/kurtaj-

yaptirmak-caiz-midir 

“Sonuç”. Erişim 16 Temmuz 2025. 

https://www.hayrettinkaraman.net/yazi/hayat/0085.htm 

“Tüp bebek yönteminde rahme yerleştirilmeyen fazla embriyoların yok edilmesi 

caiz midir? : Din İşleri Yüksek Kurulu Başkanlığı : Dini Bilgilendirme Platformu”. 

Erişim 18 Haziran 2021. https://kurul.diyanet.gov.tr/Cevap-Ara/38223/tup-bebek-

yonteminde-rahme-yerlestirilmeyen-fazla-embriyolarin-yok-edilmesi-caiz-midir-

?enc=QisAbR4bAkZg1HImMxXRn2t8ij%2beDtMkJdRGirgyeb8%3d 

 

 

 

 

 


