
 

 

T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İSLAM FELSEFESİ BİLİM DALI 

 

 

 

FÂRÂBÎ VE GAZZÂLÎ’YE GÖRE TANRI 

 

 

AYŞE NUR TOHEN 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

DANIŞMAN: 

PROF. DR. İSMAİL TAŞ 

 

 

 

 

 

 

 

KONYA-2020







T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN 

ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

iii 

ÖZET 

Adı Soyadı AYŞE NUR TOHEN 

Numarası 17810201039 

  Ana Bilim / 

Bilim Dalı 
FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ/İSLAM FELSEFESİ 

Programı 
Tezli Yüksek Lisans  X 

Doktora 

Tez Danışmanı PROF. DR. İSMAİL TAŞ 

Tezin Adı FÂRÂBÎ VE GAZZÂLÎ’YE GÖRE TANRI 

İnsanlık tarihinin temel sorunlarından birisi Tanrı konusu olmuştur. 

Düşünüp sorgulayan her insan, belli bir dini inanışa sahip olsun ya da olmasın 

Tanrı hakkında düşünmüş ve bu konuyu kendi düşünce sisteminde 

konumlandırmaya çalışmıştır.  

Fârâbî ve Gazzâlî’nin Tanrı tasavvurlarını incelemeyi ve ardından bu 

tasavvurları kıyaslamayı hedefleyen bu tezin ilk bölümünde Fârâbî’nin Tanrı 

tasavvuru ve bu bağlamda Tanrı’nın sıfatları, Tanrı’nın âlem ve insanla olan 

ilişkisi irdelenmeye çalışılmıştır. İkinci bölümde benzer şekilde Gazzâlî’nin Tanrı 

tasavvuru, onun Tanrı’ya atfettiği sıfatlar, Tanrı-âlem ve Tanrı-insan ilişkisi ele 

alınmıştır. Üçüncü bölümde ise mezkûr düşünürlerin bu tasavvurları 

kıyaslanmış; Tanrı anlayışlarında var olan benzer ve farklı yönler gözden 

geçirilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Tanrı, âlem, insan, vahiy, tasavvur



T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN 

ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

iv 

ABSTRACT 

Name and Surname AYŞE NUR TOHEN 

Student Number 17810201039 

Department SCIENCE OF RELIGION/ISLAMIC PHILOSOPHY 

 Study Programme 
Master’s Degree (M.A.)   X 

 Doctoral Degree (Ph.D.) 

Supervisor PROF. DR. İSMAİL TAŞ 

Title of the 

Thesis/Dissertation 

THE CONCEPTION OF GOD ACCORDING TO AL-FARABI 

AND AL-GHAZALI 

One of the main problems of human history has been the subject of God. 

Every person who thinks and questions, whether he/she has a certain religious 

belief or not, has thought about God and has tried to position this issue in his/her 

thought system.  

In the first part of this thesis, which aims to examine Fârâbî and Ghazali’s 

conceptions of God and then to compare this conceptions, Fârâbî's concepiton of 

God and in this context the adjectives of God, God-Universe and God-Human 

relation have been studied. In the second part, similarly, Ghazali's conception of 

God, the adjectives attributed by Ghazali to God, God-Universe and God-Human 

relation are examined. In the third part, these conceptions of the mentioned 

thinkers were compared; similar and different aspects of God conceptions were 

reviewed.  

Keywords: God, universe, human, revelation, conception



İÇİNDEKİLER 

YÜKSEK LİSANS TEZİ KABUL FORMU ............................................................... i 

Bilimsel Etik Sayfası ................................................................................................... ii 

ÖZET .......................................................................................................................... iii 

ABSTRACT ............................................................................................................... iv 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................................v 

KISALTMALAR ....................................................................................................... vii 

ÖNSÖZ ..................................................................................................................... viii 

GİRİŞ ............................................................................................................................1 

BİRİNCİ BÖLÜM ........................................................................................................6 

FÂRÂBÎ’NİN TANRI TASAVVURU ........................................................................6 

1.1. Tanrı’nın Varlığı ................................................................................ 6 

1.2. Tanrı’nın Sıfatları .................................................................................... 9 

1.2.1. İlim Sıfatı .................................................................................................. 10 

1.2.2. Tanrı’nın “Bir” Ve “İlk” Oluşu ................................................................ 10 

1.3. Tanrı-Âlem İlişkisi ................................................................................. 15 

1.3.1. Varlıkların Tanrı’dan Sudûr Etmesi ......................................................... 16 

1.3.2. Tanrı- İnsan İlişkisi ................................................................................... 18 

1.3.2.1. İnsanın Varlığı ......................................................................... 18 

1.3.2.2. Vahiy ve Nübüvvet .................................................................. 21 

İKİNCİ BÖLÜM ........................................................................................................25 

GAZZÂLÎ’NİN TANRI TASAVVURU ....................................................................25 

2.1. Tanrı’nın Varlığı .................................................................................... 26 

2.2. Tanrı’nın Sıfatları .................................................................................. 28 

2.3. Tanrı-Âlem İlişkisi ................................................................................. 32 



vi 

2.3.1. Tanrı- İnsan İlişkisi ................................................................................... 36 

2.3.1.1. İnsanın Varlığı ......................................................................... 37 

2.3.1.2. Vahiy ve Nübüvvet .................................................................. 40 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ....................................................................................................46 

FÂRÂBÎ VE GÂZZÂLÎ’NİN TANRI TASAVVURLARININ 

KARŞILAŞTIRILMASI .............................................................................................46 

3.1. Tanrı’nın Varlığı .................................................................................... 46 

3.2. Tanrı’nın Sıfatları .................................................................................. 47 

3.3. Tanrı-Âlem İlişkisi ................................................................................. 49 

3.3.1. Tanrı-İnsan İlişkisi .................................................................................... 51 

3.3.1.1. Vahiy ve Nübüvvet .................................................................. 51 

SONUÇ .......................................................................................................................54 

KAYNAKÇA .............................................................................................................55 

ÖZ GEÇMİŞ ...............................................................................................................60 



vii 

KISALTMALAR 

bkz. : Bakınız 

  ed. : Editör 

H. : Hicrî 

haz. : Hazırlayan 

nşr. : Neşreden 

TDV : Türkiye Diyanet Vakfı 

thk. : Tahkik 

trc. : Tercüme eden 

TYB : Türkiye Yazarlar Birliği 



 

viii 

 

ÖNSÖZ 

Tanrı anlayışı, düşünce tarihinin daima başat konuları arasında olmuştur. 

Tanrı’nın varlığı, âlem açısından konumu ve ilişkisi yüzyıllardır tartışılagelmiştir. 

Düşünürler kendi inanç ve fikir sistemleri doğrultusunda bu konuya değinmiş, haliyle 

zaman içerisinde farklı bakış açıları geliştirmişlerdir. İslam düşünürleri de bu konu 

hakkında fikirler üretmiş, düşünce tarihine önemli katkılarda bulunmuştur. 

Fârâbî ve Gazzâlî’nin Tanrı tasavvurlarını incelemeyi ve incelenen tasavvurları 

kıyaslamayı hedefleyen bu tezin giriş bölümünde kelam, İslam felsefesi ve 

tasavvuftaki Tanrı tasavvurları gözden geçirilirken, ilk bölümünde Fârâbî’nin Tanrı 

tasavvuruna değinilmiştir. Bu bağlamda Fârâbî’nin Tanrı’ya atfettiği sıfatlar, onun 

Tanrı’nın âlemle ilişkisine yönelik düşünceleri irdelenmeye çalışılmıştır.  

İkinci bölümde Gazzâlî’nin Tanrı tasavvuru, onun Tanrı’ya atfettiği sıfatlar ve 

Tanrı-âlem ilişkisi ele alınmıştır. Araştırma sürecinde Gazzâlî’nin çok yönlü ilmi 

kimliği göz önünde bulundurulmuş ve çalışma bu doğrultuda şekillenmiştir. 

 Üçüncü bölümde ise mezkûr düşünürlerin bu tasavvurları kıyaslanmış; Tanrı 

anlayışlarında var olan benzer ve farklı yönler gözden geçirilmiştir. Böylece Fârâbî ve 

Gazzâlî’nin sahip oldukları ilmi birikimin onların Tanrı anlayışlarındaki etkilerini de 

inceleme fırsatı olmuştur. 

Çalışmamız boyunca desteğini esirgemeyen kıymetli danışmanım Prof. Dr. 

İsmail Taş’a, ilmi birikimlerinden istifade ettiğim Prof. Dr. Tahir Uluç ve Dr. Öğr. 

Üyesi Mehmet Harmancı’ya, emek ve fedakârlıklarını devamlı üzerimde hissettiğim 

sevgili anne ve babama, çalışma sürecinde maddi manevi her türlü destekte bulunan 

Arş. Gör. Esra Kodal’a ve Arş. Gör. Şehide Kelek’e teşekkürlerimi sunarım.   

Ayşe Nur TOHEN 

KONYA-2020 



1 

GİRİŞ 

Kelam-İslam Felsefesi ve Tasavvufun Tanrı Tasavvuru 

İnsanlık tarihinin en köklü ve değişmeyen konularından birisi olan Tanrı 

anlayışı, İslam düşüncesinin de temel konuları arasında yer almıştır. Bu konu 

düşünürlerin bulundukları zaviyeden, akıl-nakil veya düşünce-inanç eksenli olarak 

şekillenmiştir. Bu düşünürler felsefi, kelami veya tasavvufi alanlarda Tanrı konusuna 

değinmişler, belirledikleri bu ortak zeminin ayrıntılarında farklı tasavvurlar 

geliştirmişlerdir. 

Müslüman filozoflar, özellikle de Fârâbî ve İbn Sînâ, Tanrı tasavvurlarını akli 

yolla temellendirmeye, bu konu hakkındaki dini argümanları da aynı yolla anlamaya 

çalışmışlardır. Bu yaklaşıma uygun olarak onların bu konuyu varlık felsefesi üzerinden 

ele aldığını ve varlığı mevcut olması bakımından zorunlu ve mümkün olmak üzere 

ikiye ayırdıklarını görüyoruz.1 Bu sistem içinde Tanrı, var olmak için herhangi bir 

sebebe muhtaç olmayan, zâtı ile kâim (bizatihi) zorunlu varlık (vacibu’l vücûd)tır. Bu 

zorunlu varlık, terkip içermez ve cisim değildir. O’nun dışındaki bütün mevcudatın 

varlığı ise varlık ve yokluk konusunda bir zorunluluk taşımayan mümkün varlık 

kategorisindedir ve zorunlu varlık olan Tanrı’ya bağlıdır. Onlar bu ilişkiyi illet-malûl 

kavramlarıyla açıklar. Buna göre Tanrı bütün varlıkların sebebidir. Âlem ise kendisini 

var edecek ve varlığını devam ettirecek bir nedene, bir faile muhtaçtır.2  

İslam filozoflarının önde gelen isimlerinden olan Fârâbî ve İbn Sînâ, Tanrı-

âlem ilişkisini sudur teorisi üzerinden açıklamıştır. Yeni Eflatuncu filozofların 

savunmuş olduğu bu teoriyi Fârâbî ve İbn Sînâ, âlemin, Tanrı’nın mutlak kudret ve 

iradesiyle sonradan ve yoktan yaratıldığı fikrinin mantıki çıkmazlara sebep olduğu 

gerekçesiyle benimsemiştir. Bu anlayışa göre mevcudat Tanrı’nın varlığından taşarak 

(feyz) meydana gelir. Bu taşma “Bir’den ancak bir çıkar.” ilkesi gereğince Tanrı’dan 

1 Fârâbî, Fusulü’l-Medeni (Siyaset Felsefesine Dair Görüşler), trc. Hanifi Özcan, (İzmir: Dokuz Eylül 

Üniversitesi Yayınları, 1987); 65; İbn Sînâ, İşaretler ve Tembihler, trc. Ali Durusoy, Muhittin Macit, 

Ekrem Demirli, (İstanbul: Vakıflar Genel Müdürlüğü Yayınları, 2011), 31-32. 

2  Fârâbî, Fusulü’l-Medeni, 43-44; İbn Sînâ, İşaretler ve Tembihler, 32-34. 



2 

ilk aklın çıkması ile başlar. İlk akıldan ikinci akıl hâsıl olur ve bu zorunlu düzen 

onuncu akla kadar devam eder. Bu anlayışta onuncu akıl olan faal akıl önemli bir rol 

oynar. Tanrı, insan, âlem irtibatını bu akıl sağlar. Bu sisteme göre ortaya çıkan zorunlu 

ilişki zorunlu varlıktaki zorunluluğun ilkesi ile özdeştir. Akıllar arasındaki bu ilişki ise 

metafizik nedenselliği ortaya çıkarır. Hareket ilkesi olarak meydana gelen fiziksel 

nedensellikten farklı olarak metafizik nedensellik zorunlu bir varlık verme 

hiyerarşisidir ve bu ilişkide zaman söz konusu olmadığı için âlem bütünüyle ezeli 

kabul edilir. Müslüman filozofların Tanrı’ya bakış açılarını yansıtan bu husus 

Tanrı’nın âlem karşısındaki konumunun ve etkinlik durumunun nasıl olduğuna dair 

bize işaretler verir. Bu kabulle bağlantılı olarak âlemin Tanrı tarafından tercihe dayalı 

bir irade sonucunda mı, yoksa zorunluluğa dayanan bir fiil ile mi var edildiği konusu 

İslam filozofları ve kelamcıları arasındaki temel ayırım noktalarından birini oluşturur. 

Yukarıda değindiğimiz gibi Fârâbî ve İbn Sînâ’ya göre âlemin kendisinden zorunlu 

olarak meydana geldiği mucibu'n-bi'z-zat (zatı ile zorunlu varlık) olan bir Tanrı3 

anlayışına karşı, kelamcılar irade eden (mürîd) ve tercihte bulunan (muhtar) bir Tanrı 

anlayışını ve yoktan yaratma inancını savunur. İlk Müslüman filozoflardan Kindî gibi 

bazı filozoflar, bu anlayışı savunan filozoflara katılmayıp Tanrı’nın âlemi var edişinin 

O’nun ihtiyarı ile gerçekleştiğini ifade etse de4 filozoflarda genel hâkim görüş bu 

çerçevededir. Aynı zamanda kelamcılar ilk neden (el-illetü’l-ûla) kavramını da 

Tanrı’nın zorunlu bir neden ilkesi olarak anlaşılması ve ulûhiyetini ortadan kaldırması 

nedeniyle kabul etmezler.5  

Kelamcılar Tanrı’yı mutlak otorite, ilim ve irade sahibi olarak tasavvur ederler. 

Onlara göre âlemde meydana gelen her şey Tanrı’nın iradesiyle gerçekleşmektedir. 

Tanrı’nın irade etmediği şeyi yapması nasıl ki düşünülemiyorsa, O’nun iradesi 

olmadan bir şeyin meydana gelmesi de düşünülemez.6 Sudur teorisini savunan 

3 Fârâbî, “Uyûnu’l-Mesâil”, İslam Filozoflarından Felsefe Metinleri, haz. Mahmut Kaya, (İstanbul: 

Klasik Yayınları), 2017, 118-119; İbn Sînâ, Kitabu'ş-Şifa Metafizik II, trc. Ekrem Demirli-Ömer 

Türker, (İstanbul: Litera Yayınları, 2005), 2-4. 

4 Mahmut Kaya, Kindî Felsefi Risaleler, (İstanbul: Klasik Yayınları, 2014), 202. 

5 Amidî, Gayetü’l-Meram an İlmi’l-Kelam, (Kahire: Darü'l-Kütübi'l-İlmiyye, 1971), 224-229. 

6 Bakıllani, el-İnsaf, nşr. M. Zahid el-Kevseri, (Mısır: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, 1963), 157. 



3 

filozofların aksine kelamcılar, evrenin Tanrı tarafından yoktan yaratıldığını ve bu 

yaratma işleminin devam ettiğini savunurlar. Onlara göre evrende yaratma süreci her 

an devam etmekte, varlığın devamlılığı Tanrı’nın yaratmasına dayanmaktadır.  

Mütekellimler, Tanrı’yı kadîm varlık, diğer varlıkları ise hâdis varlık olarak 

nitelendirirler. Bu ayrıma göre hâdis varlıklar her yönden Tanrı’ya muhtaçtır. Onlara 

göre Tanrı basit ve değişmeyen bir varlığa sahipken, hâdis varlıklar cisimsel ve 

değişken bir yapıdadır. Tanrı’nın sıfatları konusu da kelamcılar için önemli bir noktada 

yer almaktadır. Zira onlar için sıfatlar Tanrı-âlem ilişkisinde önemli bir yer 

tutmaktadır. Onlara göre Tanrı hâlık sıfatıyla âlemi yaratmış, rab sıfatıyla ise onun 

idaresini sürdürmektedir.7 Kelamcılara göre Tanrı-âlem ilişkisinde nihai gaye, O'nu 

yaratılmışlara atfedilen her türlü nitelemelerden tenzih etmek, eşsizliği, benzersizliği, 

mükemmelliği yalnızca O'nun zatına has kılmaktır. Buna göre Tanrı, her şeyi var eden, 

gözeten, öncesi ve sonrası olmayan, her şeyi bilen, hiçbir şeye muhtaç olmayan, her 

şeye güç yetiren, eşsiz ve benzersiz, kendisine ibadet edilmesi gereken varlıktır.8  

Tasavvufi düşüncede ise “varlığın birliği” esası vardır. Mutasavvıflar İslam 

dinindeki tevhid anlayışını hayatın her safhasına yaymışlardır. Onlara göre tevhid, 

Allah’ı tek görüp, onun dışındakileri hiç olarak nitelendirmekle mümkün olur.9 

Mutasavvıflar, âlemdeki her şeyin “varlıkta birlik” anlayışına işaret ettiğini 

savunmaktadırlar. Bu anlayışa göre varlık birdir, o da Tanrı’dan ibarettir. Vahdet-i 

Vücûd olarak adlandırılan bu düşüncede Tanrı dışındaki diğer varlıkların mevcudiyeti 

Tanrı’nın varlığına nispetle yok hükmündedir. Çünkü onların var olmaları Tanrı’ya 

bağlıdır. Vahdet-i Vücûd anlayışını ortaya koyan İbn Arabî bir eserinde şu cümleleri 

sarfeder; “Biliniz ki vücud ile mevsuf olan sadece Allah’dır. Onunla birlikte 

7 Cağfer Karadaş, “Birleşen ve Ayrışan Yönleriyle Kelam İlminin Usûl-i Fıkıh, Tasavvuf ve İslâm 

Felsefesi ile Olan İlişkisi”, İslâm Düşüncesinin Kurucu Unsurları: Usûl-i Fıkıh, Kelâm, Tasavvuf ve 

İslâm Felsefesi, ed. İlyas Çelebi, Mehmet Bulgen, (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2016), 45. 

8 Mahmut Ay, “Kelam' da Adalet, Kudret ve Hikmet Bağlamında Tanrı Tasavvurları”, Eskiyeni/31 

(Aralık 2015): 26. 

9 Bülent Akot, “Bazı Mutasavvıfların Tanrı/İlâh Anlayışı ve Muhâsibî’nin “er-Riâye” Adlı Eseri 

Bağlamında Allah’ın Hakları”, Eskiyeni/31 (Aralık 2015): 54. 



4 

mümkinattan hiçbir şey vücudla muttasıf değildir. Özellikle diyorum ki; vücudun 

kendisi Hak’tır.”10 

Mutasavvıflar, Tanrı’yı akılla kavramanın mümkün olmadığına, Tanrı’yı 

tanımanın ancak O’nun kendisini tanıtmasıyla mümkün olacağına kanaat 

getirmişlerdir. Bu da ancak kişinin manevi olarak yükselmesi sonucu, Tanrı’nın o 

kişinin kalbine keşf ve ilhamlar vermesi ile gerçekleşir.11 İnsan, bu manevi yükselişe 

kalbini iyi amellerle tezkiye etmesi sonucunda ulaşır. Dolayısıyla onların Tanrı 

tasavvurlarında keşf ve ilham önemli bir yer tutmaktadır. Tanrı’yı “Nûr” olarak kabul 

eden mutasavvıflara göre bütün varlıklar O’nun kendi Nûr’undan yaratılmıştır. Bu 

yönüyle bütün varlıklar mecazdır, varolan yalnızca Tanrı’dır.12 Mutasavvıflara göre 

insanın gayesi, varlığının tümü ile Tanrı’da yok olmak, yani “fena fillâh” mertebesine 

ulaşmak olmalıdır.13 

Akıl konusunda yukarıdaki düşüncelere sahip olmakla birlikte mutasavvıflar, 

Tanrı-âlem ilişkisine dair düşüncelerini, İbn Arabi’den sonra filozofların savunduğu 

sudur teorisini tevarüs edecek şekilde ele almışlardır.14 Bu düşüncede âlem dairesel bir 

boyutta tasavvur edilir. Buna göre Tanrı’nın yarattığı ilk şey akıldır ve akıl cinslerin 

ilkidir. İnsan ise varlık âleminin sonuncusudur. Akıl dairenin bir yarısında, insan ise 

diğer yarısında bulunmaktadır. Geriye kalan varlıklar ise akıl ile insanın arasında yer 

almaktadır. Bu dairesel sistemde her varlık kendisinden sonrakinin varlığına 

vesiledir.15  

Görüldüğü üzere İslam düşüncesinde Tanrı konusu oldukça önemli bir yere 

tekabül etmiş; felsefe, kelam ve tasavvuf tarihinde farklı bakış açılarıyla incelenmiştir. 

10 İbn Arabî, el-Fütûhâtü‟l-Mekkiyye, nşr. Mahmûd Mataracı, (Beyrut: Dâru’l-Hayr, 1994), 3/429. 

11 H. Kamil Yılmaz, Tasavvuf ve Tarîkatlar, (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2015), 300.  

12 Fazlur Rahman, İslâm, trc. Mehmed Dağ, Mehmet Aydın, (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2014), 

209-211. 

13 Gazzâlî, el-Munkızu Mine’d Dalâl, trc. Salih Uçan, (İstanbul: Kayıhan, 2014), 59. 

14 Ömer Türker, “Birleşen ve Ayrışan Yönleriyle Usûl-i Fıkıh, Kelâm, Tasavvuf, İslâm Felsefesi”, 

İslâm Düşüncesinin Kurucu Unsurları: Usûl-i Fıkıh, Kelâm, Tasavvuf ve İslâm Felsefesi, ed. İlyas 

Çelebi, Mehmet Bulgen, (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2016), 381.  

15 İbn Arabî, Futûhatu'l-Mekkiyye, 3/443-444. 



 

5 

 

Aşağıda Tanrı tasavvurlarını inceleyeceğimiz Fârâbî ve Gazzâlî’nin konu hakkındaki 

düşünceleri, bu farklı bakış açılarını gözler önüne serecektir. Zira Fârâbî Tanrı 

anlayışını bir filozof olarak felsefi birikiminden faydalanarak oluştururken; Gazzâlî ise 

bu konuya kimi zaman bir mütekellim, kimi zaman mutasavvıf veya bir felsefeci 

olarak yaklaşacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

BİRİNCİ BÖLÜM 

FÂRÂBÎ’NİN TANRI TASAVVURU 

Felsefenin en temel sorunlarından birisi olan Tanrı’nın varlığı ve O’nun âlemle 

olan ilişkisi sorununa her filozof gibi Fârâbî de temas etmiş, felsefesinde bu konuya 

yer ayırmıştır. İslam filozofları arasında önemli bir yeri olan ve Muallim-i Sânî olarak 

tanınan Fârâbî, Tanrı tasavvurunu dini argümanlardan daha ziyade, akli olgularla 

açıklamaya çalışmıştır. O da diğer filozoflar gibi Tanrı’yı dini duygunun kendisine 

yönelmiş olduğu bir ibadet objesi olarak değil, rasyonel düşünmenin konusu olan bir 

düşünülür obje, felsefi akıl yürütmeye imkân sağlayan bir en son neden olarak tasavvur 

etmiştir.16 Ayrıca Fârâbî’nin Tanrı tasavvuru İslam felsefesinde farklı bir pencere 

aralamıştır. Zira onun savunmuş olduğu sudur nazariyesi Tanrı’nın âlemle olan irtibatı 

ve yaratma konusunda İslam düşüncesindeki anlayışın dışında olduğu için farklı bir 

ses getirmiştir. Bu sebeple onun bu konu hakkındaki düşünceleri İslam felsefesinde 

önemli bir yere tekabül etmektedir. Şimdi Fârâbî’nin felsefesindeki Tanrı tasavvurunu 

inceleyelim.  

1.1. Tanrı’nın Varlığı 

Felsefe tarihi içerisinde önemli bir yeri olan Tanrı konusunu, Farabi de 

sorgulamış; hatta bu konuyu düşünce sisteminin temeli haline getirmiştir. O’nun 

felsefesinde Tanrı, âlemin var oluşundan, siyasete kadar her türlü düzen üzerinde etkisi 

ve yetkinliği olan bir varlıktır. Farabi’nin Tanrı anlayışı onun varlık tanımıyla 

yakından ilişkilidir. Bu sebeple Fârâbî’nin zihnindeki Tanrı fikrini daha iyi 

anlayabilmek için onun varlık tanımını incelemek gerekir.  

Fârâbî, varlığı insan aklının ulaşabileceği en genel kavram olarak tanımlar. Bu 

sebeple varlığın tanımının tam olarak yapılamayacağını savunur.17 Ona göre var olan 

her şey varlıktır. Varlıklar ise “Mümkün” ve “Zorunlu” olmak üzere ikiye ayrılır. 

16 Yaşar Aydınlı, Fârâbî’de Tanrı İnsan İlişkisi, (İstanbul: İz Yayıncılık, 2000), 20.  

17 Mahmut Kaya, “Fârâbî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 1995), 

12: 149. 



 

7 

 

Mümkün varlıklar var olmak için başka bir varlığa ihtiyaç duymaktadır. Fârâbî’ye göre 

“Her ne anlamda olursa olsun, varlığı terkip ve birleşme olan her şey, varlık 

bakımından eksiktir. Çünkü bu terkip ister sayısal olsun, isterse madde ile suretin 

birleşiği olsun, her varlık var olabilmek için kendisini oluşturan sebebe muhtaçtır.”18 

Zorunlu varlık ise; zâtı varlığını gerektiren, varlığı zorunlu olandır.19 Zorunlu varlığın 

herhangi bir sebebi yoktur ve varlığını başka bir şeye borçlu değildir. Fârâbî’ye göre 

“Zorunlu varlığı yok saymak mantıken imkânsızdır. O’nun varlığının hiçbir sebebi 

yoktur. Varlığının başkasında olması mümkün de değildir. O’nun varlığının madde, 

fâil, gâye gibi sebeplerden uzak olması gerekir. Özü itibariyle O’nun varlığı ebedî ve 

ezelîdir. O’nun hakkında yokluk söz konusu olamaz. Bu sebeple O’nun var olmaması 

imkânsızdır ve varlığında değişme de olmaz. O’nun özü var oluşudur. Ve diğer 

varlıkların var oluşunun sebebidir.”20 Bununla birlikte Fârâbî’ye göre varlıkların üç 

derecesi vardır. Bunlar; ilk (evvel), orta (evsat), son (ahir)’dur. “Sonuncuların birtakım 

sebepleri vardır. Fakat kendileri daha aşağıdaki bir şeyin sebepleri değildirler. 

Ortadakiler, kendilerinin üstünde bir sebebe sahiptirler ve kendileri de daha aşağıdaki 

şeylerin sebepleridirler. İlk (evvel) ise; kendinden aşağıda olan şeyin sebebidir. 

Kendinin üstünde başka bir sebebe sahip değildir.”21 Diğer bütün varlıklar, var 

olabilmek için bir başka şeye ihtiyaç duyarken, Tanrı hepsinin ilk sebebidir ve başka 

bir sebebe muhtaç değildir. Fârâbî’nin kurmuş olduğu bu hiyerarşi görüldüğü üzere 

onun sudur nazarisiyle çok yakından ilgilidir. O, zihinde özü itibariyle varlığı zorunlu 

olan (vâcibül-vücud), bir an için yok kabul edildiğinde imkânsızlık ve çelişkiye yol 

açan varlık (Tanrı) kavramını, var oluşu zorunlu olmayan (mümkînu’l-vücud) varlık 

ile ilişkilendirir. Bu ilişkilendirme ile Fârâbî, Mümkînu’l-vücud’un varlığının bir 

sebebe dayandığını ve bu varlıkların sebeplilik zinciri veya totoloji yoluyla sonsuza 

dek sürüp gitmelerinin imkânsız olduğunu açıklar. Dolayısıyla mümkün varlıklar, 

                                                 

18 Fârâbî, Fusulü’l-Medeni, 65. 

19 Necip Taylan, Düşünce Tarihinde Tanrı Sorunu, (İstanbul: Ayışığı Kitapları,1998), 26.  

20 Fârâbî, Uyunul-Mesâil, 118-119. 

21 Fârâbî, Fusulü’l-Medeni, 43-44. 



8 

zorunlu bir varlıkta, varlıkların en kadiminde son bulmalıdırlar; işte o varlık da ilk ve 

varlığı zorunlu olan Tanrı’dır.22 

 Fârâbî’nin Tanrı tasavvuru incelendiği zaman dikkatleri ilk olarak Tanrı’ya 

yüklediği “birlik” vasfı çeker. O, Tanrı’yı Bir (el-vâhid)  olarak niteler. Kendi 

ifadeleriyle söylenecek olursa, “Bir (varlık) gerçekte ilktir ve O’nun varlığının devam 

etmesi, başka bir şeyin varlığına bağlı değildir; bilakis O, başkasından varlık 

kazanmaksızın, kendi kendine yeterlidir. O’nun başkasından varlık kazanması, bir 

cisim olması veya bir cisimde bulunması asla mümkün değildir. O’nun varlığı diğer 

varlıkların dışında, farklı bir varlıktır. Anlam bakımından diğer varlıklarla O’nun 

arasında asla ortak bir yön yoktur. Aralarında bir ortak yön varsa, o da sadece isim 

bakımındandır; yoksa o isimden anlaşılan anlam bakımından değil. O, ancak bir 

olabilir. Hakikatte birdir. Bu birlik bizi neticede her varlığın “bir” olduğu yargısına 

götürür. O, ilk hakikattir ve diğer şeylere gerçeklik kazandırır. O’nun varlığından 

daha tam hiçbir hakikat ve gerçeklik yoktur.”23  

Tanrı, Fârâbî’ye göre aynı zamanda  “İlk Mevcud”dur. Ona göre İlk Mevcud, 

diğer mevcutların sebebidir ve Kendisinden var olunandır.24 Tanrı’nın varlığı, 

varlıkların en üstünü ve ilkidir; O’nun varlığından daha üstün ve daha önce bir varlığın 

bulunması mümkün değildir. Fârâbî’ye göre Tanrı, varlık faziletinin en üstün ve 

mükemmel mertebesindedir; Tanrı’nın var oluşu ne bilkuvve ne de başka bir 

tarzdadır.25 Fârâbî’nin Tanrı tasavvurunda dikkatleri çeken bir diğer husus ise, 

Tanrı’nın “yüce ve mükemmel bir varlık” oluşudur. Filozofa göre Tanrı, her şeyin 

ötesinde ve üstünde olan; varlığı ve sıfatları hususunda hiçbir şeyin kendisine 

yetişemeyeceği tek zattır.  

22 Fârâbî, Mantık ve Felsefenin İlkeleri Konusunda Sorunların Kaynakları, Mehmet Dağ, “Fârâbî’nin 

İki Yapıtı”, On Dokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 14/14-15 (Haziran 2003): 75-76. 

23 Fârâbî, Fusulü’l-Medeni, 43; Fârâbî, İhsa’ül-Ulûm, nşr. Ali Bû Melhim, (Beyrut: Dâr ve Mektebetü’l-

Hilâl, 1996), 76. 

24 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, trc. Nafiz Danışman, (Ankara: MEB Yayınları, 2001), 28. 

25 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 15. 



9 

Kısacası Fârâbî’nin felsefesinde “Zorunlu Varlık” olan Tanrı, bütün 

mevcudatın nedenidir. O’na göre Tanrı’nın yokluğu tasavvur edilemez zira her varlık 

var oluşunu Tanrı’ya borçludur. Fârâbî’ye göre Tanrı’nın varlığının herhangi bir 

sebebi yoktur ve O var olmak için başka herhangi bir şeye ihtiyaç duymaz. Fârâbî’nin 

bu düşüncelerini inceledikten sonra, filozofumuzun Tanrı tasavvurunu daha iyi 

anlamak adına onun Tanrı’ya atfettiği sıfatlara değinmek yerinde olacaktır.  

  1.2. Tanrı’nın Sıfatları 

İslam düşüncesi tarihinde Tanrı’nın sıfatları meselesi tartışılagelen bir konu 

olmuştur. Aslına bakılırsa sıfatlar konusu Tanrı'nın varlığı konusuna nazaran daha 

ayrıntılı ve çetrefillidir. Çünkü Tanrı’nın sıfatlarını anlamak O’nun fiillerini anlamak 

demektir.26 Bu sebeple Tanrı’nın sıfatları O’nun âlemle olan ilişkisiyle doğrudan 

irtibatlıdır. İslam filozoflarının bu konudaki genel tutumları, Tanrı’nın birliği ilkesini 

zedeler endişesiyle zat-sıfat ayrımı yapmama veya Tanrı’yı selbî sıfatlarla niteleme 

yönündedir.27 Onlar, naslarda bulunan bütün tenzihi sıfatları kabul ederler, fakat 

tenzihi sıfatlar haricinde Tanrı’nın zatına nispet edilen diğer sıfatları, ulûhiyette 

çokluğu çağrıştıracağı gerekçesiyle reddederler. Örneğin; İbn Sînâ, Tanrı’yı “İlk” 

olarak vasıflandırarak şu cümleleri sarf eder: “İlk’in cinsi yoktur, mahiyeti yoktur, 

niteliği yoktur, niceliği yoktur, mekânı yoktur, zamanı yoktur, dengi yoktur, ortağı 

yoktur ve O’nun –ki o yüce ve münezzehtir- zıddı yoktur. Zira İlk’in tanımı yoktur; ona 

burhan olamaz, tersine O, herşeyin burhanıdır. Ona yalnızca açık deliller delalet eder. 

Onun hakikati incelendiğinde (ortaya çıkar ki) İlk, inniyyetten sonra benzerlerin 

ondan olumsuzlanmasıyla ve bütün izafetlerin ona olumlanmasıyla nitelenir. Çünkü 

her şey ondandır fakat O, kendisinden olana ortak değildir. O, herşeyin ilkesidir ama 

kendisinden sonraki şeylerden bir şey değildir.”28 İbn Sînâ gibi Fârâbî de Tanrı’ya 

sıfatlar atfederken tenzihi bir metot uygular. Onun felsefesinde bu konu Tanrı-evren 

ilişkisiyle de irtibatlıdır.  

26 Sinan Öge, Allah'tan Âlem’e İlahi Fiiller, (Ankara: Araştırma Yayınları, 2009), 11. 

27 Kaya, “Fârâbî”, 12: 155. 

28 İbn Sînâ, Kitabu'ş-Şifa Metafizik II, 99.  



10 

  1.2.1. İlim Sıfatı 

İlerleyen bölümlerde de bahsedeceğimiz üzere, sudur nazariyesini kabul eden 

Fârâbî’ye göre âlem İlk olan Tanrı’nın kendisini akletmesiyle varolmuştur.29 Bu 

sebeple Fârâbî, Tanrı’nın evrenle münasebetinin dayanağı niteliğinde olan bütün 

subûtî sıfatları ilim sıfatına irca edip, bu sıfatla açıklamıştır. Çünkü ona göre bilgi 

aktından direk yaratmaya geçilmiştir. Tanrı’nın bilgisi objesini var eden bir bilgidir.30 

Bu doğrultuda Fârâbî Tanrı’yı ilim sahibi (alîm) olarak tasavvur etmiştir. Fârâbî’ye 

göre “Tanrı, bilmek için başka zata muhtaç değildir. O’nun tanınmak için de başka 

zata ihtiyacı yoktur. O, bilmek ve tanınmak için kendi cevherinde yeterlik bulur. O, 

hem bilir hem bilinir hem bilgidir. Bu itibarla kendisi tek bir zât, tek bir cevherdir. O, 

hakîmdir. Zira hikmet âkilin eşyayı en üstün bilgi ile aklederek bilmesidir. O, haktır. 

O hem varlığının en mükemmel varlık olması bakımından haktır, hem de mevcudu 

mevcud olduğu gibi bilmiş bir mâkul olması bakımından haktır. O, diridir ve hayatın 

kendisidir.”31 

İslam filozofları içerisinde Fârâbî ve İbn Sinâ, Tanrı’ya atfettikleri sıfatları 

O’nun kendisini bilmesiyle ilişkilendirirler. Yukarıda da bahsettiğimiz gibi Tanrı’nın 

bilgisi filozoflara göre âlemin var olma sebebi olduğu için mezkûr filozoflara göre 

Tanrı’ya atfedilen sıfatlar O’na yarattığı şeyler açısından verilmiştir. Bu vasıfların 

hepsi ilim sıfatıyla aynı anlama gelmektedir.32  

  1.2.2. Tanrı’nın “Bir” Ve “İlk” Oluşu 

Fârâbî, Tanrı’yı “Bir” ve “İlk” olarak vasıflandırır. Bu iki vasıf onun 

felsefesinde önemli bir yer tutar. Zira bu nitelikler Tanrı-âlem ilişkisi bağlamında 

sudur nazariyesiyle de yakından ilişkilidir. 

29 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 33. 

30 Ali Kürşat Turgut, “Meşşȃî Felsefesinde Allah’ın Sıfatları Meselesi”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 21/2 (Haziran 2012): 5. 

31 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 22-24. 

32 Ali Durusoy, İbn Sinâ Felsefesinde İnsan ve Âlemdeki Yeri, (İstanbul: İFAV, 1993), 73. 



11 

Fârâbî, Tanrı’nın “Bir” olduğunu, diğer varlıklara da “birlik” verdiğini ifade 

ederek Tanrı’yı varlık hiyerarşisinin en üstünde tasavvur etmiştir. O, eserlerinde 

Tanrı’yı eşsiz, eksiksiz, bir, yüce ve bütün varlıkların sebebi olarak tanımlar. Fârâbî’ye 

göre Tanrı, benzeri, eşi ve zıddı bulunmayandır. Kendisinden önce herhangi bir şeyin 

bulunmasının imkânı olmayandır. O, daima öndedir ve varlığını bir şeyden alması 

mümkün değildir. Fârâbî’ye göre Tanrı, kendinden başka her şeye birlik ve gerçeklik 

verendir. Hiçbir şekilde kendisinde çokluk olmayandır. Birdir, vardır ve gerçektir. 

Aziz ve isimleri mukaddes olandır. İşlerinde asla eksiklik bulunmayandır.33 

Tanrı’yı, hakikati ve zâtı gereği kendisinden başka her şeyden farklı tasavvur 

eden Fârâbî’ye göre Tanrı, daha şerefli, daha faziletli ve daha üstün olandır. Kendisi 

haricindeki diğer bütün varlıklar hakikat ve mecaz yönüyle O’nunla kıyaslanamazlar. 

Tanrı’nın dengi ve benzeri olamaz.34 O, varlığının devam etmesi için başka bir şeye 

ihtiyaç duymayandır. Çünkü O, başkasından mevcudiyet kazanmadan, kendi kendine 

yeterli olandır. O, birdir; diğer varlıklara da birlik verendir. Hiçbir “birlik” O’nun 

birliğine yetişemez. Bizler sadece hikmet vesilesiyle, diğer varlıkların Tanrı’dan nasıl 

mevcudiyet ve birlik kazandığını bilebiliriz.35 O, birdir; bir’in adına ve manasına her 

birlikten daha müstehaktır.36  

Fârâbî’ye göre Tanrı, ilk ilkedir.37 Yüce ilk, varlık açısından doğru; yanlış 

olmasının imkânsız olması açısından da doğrudur.38 İlk olması sebebiyle, her varlık 

kendisinden var olur.39 İlk mevcudun akılla tam olarak kavranması imkânsızdır. Bu, 

onun diğer bütün halleri için de doğru olduğundan onun hiçbir hali başka bir şeyle 

kıyas edilmez. Bu sebeple ilk vücut hakkında şöyle düşünmemiz gerekir: O, her şeyden 

yücedir ve uludur.  İlk varlık, bütün işlerinde kâmil olup tam bir kudret, hikmet ve ilme 

33 Fârâbî, İhsa’ül-Ulûm, 76-77. 

34 Fârâbî, Eflatun ile Aristoteles’in Görüşlerinin Uzlaştırılması, 177.  

35 Fârâbî, Fusulü’l-Medeni, s. 43. 

36 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, s. 21.  

37 Fârâbî, Tahsilu’s-Saâde, nşr. Ali Bû Melhim, (Beyrut: Dâr ve Mektebetü’l-Hilâl, 1995), 51. 

38 Fârâbî, Felsefenin Temel Önermeleri, Dağ, “Fârâbî’nin İki Yapıtı”, 72. 

39 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, s. 28.  



12 

sahiptir. Hiçbir işine halel gelmez ve ona acizlik, eksiklik gibi sıfatlar yakışmaz. Gaye 

yalnız zatında zorunlu varlık olan Tanrı’dır. Çünkü Tanrı’nın dediği gibi her şey onda 

son bulur. Her gaye de bir hayır olduğundan o, mutlak hayırdır.  O, evveldir ve âhirdir. 

Her şey ondan olur ve yine ona geri döner.40 

Fârâbî’nin Tanrı’ya atfettiği sıfatlardan birisi de O’nun İlk Hakikat (el-

Hakku’l-Evvel) oluşudur. İlk hakikat diğer varlıklara gerçeklik kazandırır. Fakat O, 

başkasından gerçeklik almaz çünkü O, gerçeklik bakımından kendine yeterlidir. 

Tanrı’nın olgunluğundan (kemâl) daha büyük bir olgunluğun olması bir tarafa, bunun 

düşünülmesi bile muhaldir.41 

O, azametli, büyük ve uludur. O’nun azameti ve büyüklüğü her ulu ve büyük 

şeyden üstündür. O, başkası tarafından hürmet görse de görmese de, yüceltilse de 

yüceltilmese de, zatında büyük ve yücedir. Güzelliği her güzelliğin üstündedir. Bizim 

güzelliğimiz, parlaklığımız, ziynetimiz zatımızda değil arazlarımızdadır. 

Cevherimizde değil dışımızda kalan şeylerdedir. O’nun cemâli, mükemmelliyeti 

cevherinde ve zatındadır.42 Fârâbî’ye göre Tanrı, her türlü eksikliklerden uzak, tam, 

mükemmel ve en yücedir. Bunun aksi söz konusu olamaz. O, varlığının bir gereği 

olarak en mükemmel (ekmel) olmak durumundadır.43 O, varlığın ve mükemmelliyetin 

en son merhalesinde yer almaktadır.44 Ona göre, Tanrı’nın yokluğu zihni çelişkiye 

düşürür. Bu sebeple vacip varlık İlk (evvel)tir ve ekmeldir. O’ndan yüce bir varlığı 

tahayyül etmek mümkün değildir.45 “Hiçbir varlık O’nun varlığından daha tam 

olamaz.”46 

40 Fârâbî, et-Ta’likat, 16-24. 

41 Fârâbî, Fusulü’l-Medeni, 43. 

42 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 26-27.  

43 Fârâbî, Uyunul-Mesâil, 119.  

44 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 24. 

45 Taylan, Düşünce Tarihinde Tanrı Sorunu, 26. 

46 Fârâbî, Fusulü’l-Medeni, 43. 



13 

Bunlarla birlikte Fârâbî’ye göre Tanrı, kendisinden başka ilah olmayandır. 

Eğer birden fazla Tanrı var olsaydı, o Tanrı’ların bazı hususlarda aralarında fark 

olması gerekirdi. Onların farklılıkları, ortak noktalarından ayrı olacağı için bu 

durumda o Tanrıların bileşik olmaları gerekecekti. Fakat Tanrı tektir. Ve Tanrı’nın 

ihata edemediği hiçbir yoktur. Böyle bir varlık olsaydı bile, Tanrı o varlığı 

çevreleyenden daha aşağı konumda olurdu ve Tanrı olamazdı.47 Tanrı, başlangıcı 

olmayandır. O, her daim mevcut olduğundan var olmak için herhangi bir şeye muhtaç 

değildir. O’nun varlığına benzer bir varlığın bulunması mümkün değildir. O’na benzer 

veya ondan daha yüce bir varlığın bulunma imkânı yoktur. O, madde değildir, O’nun 

varlığı her maddenin dışındadır. O, herhangi bir surete de sahip değildir, çünkü 

maddesiz suret olmaz. O, cevheri itibariyle diğer bütün yaratılmışlardan farklıdır. 

Varlığının diğer varlıkların aynısı olması mümkün değildir. Eğer böyle olsaydı kendisi 

ile aynı olduğu varlık arasında herhangi bir ayrım kalmazdı ve bu durumda orada iki 

değil, sadece bir tek zat var olurdu.48 O, ölücü ve sınır itibariyle parçalara ayrılamaz. 

Ne’lik ve o’luk bakımından da farklılıklar göstermez. O’nun zahir ve batın olmasında 

asla değişiklik olmaz. O’nu tanımlamaya çalışmak O’na aykırılık olur. O’nun manası 

sözle ifade edilemez.49 

Fârâbî’nin tasavvurunda Tanrı, varlıklar arasında en yetkin olandır. O, özü 

gereği zahir, ziyadesiyle zahir oluşundan ötürü ise bâtındır. Fakat O’nun gizliliği 

varlığının eksikliğinden kaynaklanan bir gizlilik değildir. Ve nasıl güneş aydınlığıyla 

bütün gizli olanı açığa çıkarıyorsa, Tanrı da her şeye açıklık kazandırandır.50 “O 

gizlidir, çünkü O’nun açıklığı kavramaya müsait olmayacak derecede şiddetli olup 

gizlenir. O açıktır, çünkü sonuçlar O’nun niteliklerine uygun olup, O’nun özünden 

ötürü zorunludur.”51 

47 Fârâbî, es-Siyâsetü’l-Medeniyye, (Haydarabat: Dairaül-Maarifi’l-Osmaniyye, 1998), 38.  

48 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 15-16.  

49 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 20.  

50 Fârâbî, Felsefenin Temel Önermeleri, Mehmet Dağ, “Fârâbî’nin İki Yapıtı”, On Dokuz Mayıs 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 14/14-15 (Haziran 2003): 55. 

51 Fârâbî, Felsefenin Temel Önermeleri, Dağ, “Fârâbî’nin İki Yapıtı”, 72. 



 

14 

 

 

Fârâbî’ye göre yaratılanların varlığı Tanrı’dandır.52 O, daima diri olan, zatında 

bilgeliği, gücü barındırandır. Görkemin, güzelliğin ve yetkinliğin en yücesine sahiptir. 

Yokluğu yok etmeye, nelikleri ortadan kaldırmaya muktedirdir. Tanrı mekânda 

değildir. Bu sebeple O’nda mekânsal yakınlık ve uzaklık bulunmaz. Nelik bakımından 

hiçbir şey Hakka benzemez. O, her varlığın ilkesi ve vericisidir. O her türlü aracıdan 

daha yakın, sahip olduğu şeylere özünde sahiptir.53  

Fârâbî’ye göre “Şanı yüce Tanrı bütün âlemin yöneticisidir, bir hardal tanesi 

bile O’ndan uzak kalamaz. O’nun inâyeti en küçükten en büyüğe kadar bütün âleme 

yayılmıştır. Âlemin bütün cüzleri ve onların durumları en sağlam ve en uygun biçimde 

yerleştirilmiştir. Allah’ın yarattıklarını tahminî, gelişigüzel, gayesiz ve belli bir 

maksadı olmaksızın yarattığını kabul etmek iddiaların en çirkinidir.”54  

Fârâbî’ye atfedilen bir dua metninde Tanrı şöyle sıfatlandırılmıştır; “Ey 

Zorunlu Varlık! Ey sebeplerin sebebi, ezeli ve ebedî olan Allah'ım! Ey bütün âlemlerin 

Rabbi olan Allah'ım! Evrende nehirlerin coşkun aktığı gibi akan yedi yıldızın sahibi, 

aydınlatıcısı Rab. Sen öyle yüce bir varlıksın ki, senden başka ilah yoktur! Varlıkların 

yegâne sebebi, yerin ve göğün nuru Sensin. Ey ululuk ve iyilik sahibi! Ey bütün 

varlıkların sebebi olan Hak. Bütün varlıkların feyzinden fışkırdığı kaynak. Kat kat 

göklerin Rabbi, onların ortasına kara ve denizleri yerleştiren Rab. Ey yüce kişilerin, 

yıldızlar âleminin gökyüzündeki ruhların sahibi Allah'ım! Ey, hal ve söz diliyle 

konuşan varlıkların önünde olan Allah'ım seni tenzih ederim, şüphesiz ki Sen, o 

varlıklardan her birine hikmetinle layık olduğu şeyi verensin, o varlıklara, yokluğa 

nispetle varlığı bir nimet ve rahmet kılansın. Allah'ım seni tenzih ederim, sen yücesin, 

                                                 

52 Fârâbî, Uyunul-Mesâil, Kaya, 119.  

53 Fârâbî, Felsefenin Temel Önermeleri, Dağ, “Fârâbî’nin İki Yapıtı”, 71-73. 

54 Fârâbî, Eflatun ile Aristoteles’in Görüşlerinin Uzlaştırılması, İslam Filozoflarından Felsefe Metinleri, 

haz. Mahmut Kaya, (İstanbul: Klasik Yayınları, 2017), 177.  



15 

tek olan Allah'sın, yegânesin, Sen "Birsin, teksin, doğurmayan, doğurulmayan ve 

kendine hiçbir şey denk olmayan, eşsiz ve ihtiyaçsız Allah'sın!”55 

 Özetle ifade edecek olursak; tenzih edilmiş ve ulu bir Tanrı anlayışına ulaşmak 

için Fârâbî’nin sıfat olarak nitelediği kavramlar Tanrı’nın zatının yansıması olarak 

yorumlanmış, bütün bu sıfatlar zata indirgenmiştir.56 Fârâbî’ye göre, Tanrı’ya üstünlük 

ve mükemmellik atfeden hangi sıfat verilirse verilsin, bu durum O’nun 

mükemmelliğine hiçbir katkıda bulunmaz, sadece biz bu sıfatlar sebebiyle Tanrı’yı 

daha iyi tanımış oluruz.57   

1.3. Tanrı-Âlem İlişkisi 

Bir üst başlıkta incelediğimiz üzere Farabi’ye göre mevcudatın varlığı Tanrı’ya 

bağlıdır. O’na göre bütün nesnelerin varlığı Tanrı’dan kaynaklanır; bu var oluş, 

Tanrı’nın varlığının etkisinin diğer nesnelere ulaşmasıyla mümkün olur. Bütün var 

olanlar Tanrı’nın varlığının etkisiyle bir düzen içine girer.58 Filozofların âlemin 

ezeliliği hakkındaki düşünceleri Fârâbî’nin felsefesinde de yer almıştır. Bu düşünceye 

göre zaman ve mekândan münezzeh olan, her açıdan tam ve bilfiil olan Tanrı’nın 

fiilleri de zamansız olmak durumundadır. Filozofların bu düşünceleri, onların 

savunmuş oldukları illet-malûl ilişkisinin bir sonucu olmuştur. Bu ilişkiye göre İlk İllet 

olan Tanrı’ya dayanmayan hiçbir mümkün varlık olmadığı gibi, İlk İllet ile malûlu 

arasında bir zaman farkı da bulunmaz.59 Fârâbî de bu görüşten hareketle âlemin 

muhdes olduğunu, Tanrı’nın âleme olan önceliğinin zaman bakımından değil, zat 

bakımından olduğunu savunmuştur.60 

55 Fârâbî, Kitabu’l-Mille ve Nusûsun Uhrâ, thk. Muhsin Mehdî, (Beyrut: Dârü’l-Meşrık, 1991), 89-92; 

İbrahim Hakkı Aydın, “Ebû Nasr el-Fârâbî’nin Büyük Duası”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 0/22 (Haziran 2005): 296-298.  

56 Kaya, “Fârâbî”, 12: 155. 

57 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 22-27; Kaya, “Fârâbî”, 12: 155. 

58 Fârâbî, Mantık ve Felsefenin İlkeleri Konusunda Sorunların Kaynakları, Dağ, “Fârâbî’nin İki Yapıtı”, 

77. 

59 Fârâbî, et-Ta’likat, (Haydarabat: Dâʾiratu’l-Ma’ârifi’l-Usmâniyyeh, 1346 H.), 43. 

60 Fârâbî, “ed-De’ava’l-Kalbiyye”, Resâilu Fârâbî, (Haydarabat: Dâʾiratu’l-Ma’ârifi’l-Usmâniyyeh, 

1349 H.), 7. 



16 

Fârâbî, Tanrı’nın inayetinin her şeyi ihata ettiğini ve herkesle ilişkili olduğunu 

söyler. O’nun var ettiklerini tahmini, gayesiz ve maksatsız yarattığını kabul etmek 

Fârâbî’ye göre çok çirkin bir iddiadır.61 Her şey Tanrı’nın kaza ve kaderiyle meydana 

gelir. Fârâbî, kötülüklerin dahi Tanrı’nın kaza ve kaderiyle var olduğunu ifade eder. 

Fakat bu durum Tanrı’nın yüceliğine, adaletine halel getirmez. Çünkü kötülükler var 

olup sonradan yok olmaya mahkûm olan şeylere ilişirler. Kötülükler zorunlu olarak 

kötülüğe sahip olan nesnelere tabi olurlar.62 Fârâbî’ye göre her ne kadar bilinçsiz de 

olsa gökyüzü dönüşüyle, yeryüzü üstünlüğüyle, yağmur yağmasıyla, su ise akmasıyla 

Tanrı’ya kulluk eder. Onlar dahi Tanrı’nın yüceliğini hatırlatırlar.63 

İslam dininde, Tanrı’nın bütün âlemi bizzat kendi iradesiyle ve hiçbir aracıya 

ihtiyaç duymadan yaratmış olduğu fikrine rağmen İslam felsefesinde Fârâbî, dini 

düşüncenin aksine Tanrı-âlem ilişkisini sudur nazariyesiyle açıklamıştır. Bu teoriyle 

Fârâbî, zorunlu varlık ile mümkin varlıklar arasındaki ilişkiyi belirleyip, kâinatı 

hiyerarşik bir sistemle açıklamaya çalışmıştır.64 

1.3.1. Varlıkların Tanrı’dan Sudûr Etmesi 

Fârâbî’ye göre, var olan her şey Tanrı’nın bilgisi ve rızası dâhilinde 

gerçekleşmektedir. O, zatını bildiği için ve her şeyin ilkesi O olduğu için, varlık 

O’ndan meydana gelir. Ve bu var oluş diğer varlıkların O’nun varlığından taşmasıyla 

gerçekleşir. Ve böylece O’ndan başkası hâsıl olur. Bu şekilde O’nun varlığı başkasının 

varlığına taşar. Bu taşma mertebelere göre gerçekleşir. İlk taşan en mükemmel 

şekildedir. Sonra daha eksik olan meydana gelir. Bu doğrultuda eksikten daha eksiğe 

giden bir hiyerarşi oluşur. Bu varlıklar birbirleriyle bir kaynaşma ve bağdaşma 

içindedir. İlk mevcuttan ikincisi taşar. İkinci varlık cisimsiz ve maddesiz bir 

boyuttadır, İlk varlığı akleder. Bu akletme sonucu ondan üçüncü akıl taşar. Bu esnada 

birinci sema meydana gelir. Üçüncü akıl da cisimsizdir. Kendisini ve İlk olanı akleder. 

61 Fârâbî, Eflatun ile Aristoteles’in Görüşlerinin Uzlaştırılması, 177. 

62 Fârâbî, Mantık ve Eski Felsefenin İlkeleri Konusunda Sorunların Kaynakları, Dağ, “Fârâbî’nin İki 

Yapıtı”, 86. 

63 Fârâbî, Felsefenin Temel Önermeleri, Dağ, “Fârâbî’nin İki Yapıtı”, 61. 

64 Kaya, “Fârâbî”, 12: 149-150. 



 

17 

 

Ondan da sabit yıldızlar küresi meydana gelir. İlk mevcudu akletmesinden ötürü 

kendisinden dördüncü akıl hâsıl olur. O da maddesizdir, kendisinden Zühal küresi 

meydana gelir. Aynı düzen ile beşinci akıldan Müşteri küresi, altıncı akıldan Merih 

küresi, yedinci akıldan Güneş küresi, sekizinci akıldan Zühre küresi, dokuzuncudan 

Utarid küresi, onuncu varlıktan ise Kamer meydana gelir. Kamer küresinin yanında 

semâvî cisimler son bulur. Bunlar tabiatları gereği, dönüş halindedirler. Kamer 

küresinin bulunduğu akıl aynı zamanda faal akıldır.65 Fârâbî, faal aklın vahiy meleği 

Cebrail olduğunu söyler.66 Ay üstü âlem olarak niteleyeceğimiz bu hiyerarşiden sonra, 

ay altı âlemindeki var oluş başlayacaktır. Bu var oluş faal aklın diğer akıllarla iş birliği 

sonucunda meydana gelmektedir. Faal akıl ay altı âlemindeki bütün oluş ve bozuluşun 

ilkesi sayılmaktadır.67 Fârâbî’ye göre faal akıl tanrısal âlemle ay altı âlemdeki aracı 

rolü oynar. Aşkın olanla maddi olanı birleştirir. Ay altı âlemde ilk olarak ustukuslar 

(dört unsur dediğimiz su, toprak, ateş, hava) hâsıl olur. Sonra bitkiler, ardından 

nutuksuz hayvanlar, daha sonra ise natık hayvan gelir ki, ondan daha mükemmel bir 

varlık yoktur.68 Tüm bu ifadelerden anlayacağımız üzere ay altı âlem, ay üstü âlemin 

etkisi altındadır. Fakat bu durum Tanrı’nın âlemle ilişkisine halel getirmez. O öyle bir 

varlıktır ki; fiillerinin niçini sorgulanmaz, eylemlerini de bir başka şey için yapmaz.69  

Anlaşılacağı üzere Fârâbî, Tanrı-âlem ilişkisini Tanrı’nın ilim sıfatıyla 

bağlantılı bir şekilde açıklamıştır. Ona göre Tanrı’nın kendisini bilmesi sonucu âlem 

var olmuştur. Ve bu varoluş hiyerarşik bir düzende meydana gelmiştir. Fârâbî, evrenin 

Tanrı’dan sudur edişini anlattıktan sonra, insanın var oluşunu ve onun Tanrı’yla olan 

ilişkisini izah eder. Onun Tanrı-insan ilişkisine dair düşünceleri de sudur teorisiyle çok 

yakından irtibatlıdır. 

                                                 

65 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 33-34; Aydın Sayılı, “Fârâbî ve Tefekkür Tarihindeki Yeri”, Türk Tarih 

Kurumu Belleten Dergisi 15/57 (Ocak 1951): 22. 

66 Mahmut Kaya, “Sudûr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2009), 

37: 467. 

67 Kaya, “Fârâbî”, 12: 150.  

68 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 37.  

69 Fârâbî, Uyunul-Mesâil, 120; Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 28-30. 



18 

1.3.2. Tanrı- İnsan İlişkisi 

Önceki bölümlerimizde de bahsettiğimiz üzere Tanrı sorunu, Farabi’nin 

felsefesinde en temel sorunlardan bir tanesidir. Ona göre felsefe öğrenmenin amacı, 

Tanrı’yı bilmektir. Filozof da gücü yettiği nispette Tanrı’ya benzemeye 

çalışmaktadır.70 İnsan, ancak Tanrı’yı bilip kavradığı takdirde yetkin bir nefse sahip 

olur. Tanrı’yı bilen insan artık en yüce hazza erişmiş; hakkı gören, hakkın özünden 

geçen ve hakiki bilgiye sahip olan bir makama erişmiştir.71   Dolayısıyla Fârâbî, Tanrı 

ile insan arasında sıkı ve ayrılmaz bir bağ kurmuştur. Fârâbî’nin Tanrı-insan 

münasebetini daha iyi anlamak için, onun insan tasavvurunu incelemek yerinde 

olacaktır.  

 1.3.2.1. İnsanın Varlığı 

Fârâbî’nin felsefesinde insan, kâinattaki oluş ve bozuluş yasasına bağlı olan bir 

varlıktır.72 O, insanı ay altı âlemin son düzeyinde bulunan en karmaşık ve en 

mükemmel varlık olarak tanımlar. Fârâbî’nin felsefesinde insan oldukça önemli bir 

yere sahiptir zira belli bir akli yetkinliğe sahip olabilen insan, Tanrı’yı tanıyabilecek 

ve O’nunla bağ kurabilecek bir seviyeye ulaşmış demektir. Dolayısıyla onun Tanrı 

tasavvuru bir taraftan Tanrı’nın ontolojisiyle ilişkili iken, diğer taraftan da insan 

merkezli bir ontoloji ve epistemolojinin problematiğidir.  

İnsanı ilk olarak sahip olduğu kuvvetlerle açıklayan Fârâbî’ye göre insanın 

ruhunda ortaya çıkan ilk kuvvet besleyici kuvvettir ki, bu kuvvet insanı beslenmeye 

sevk eder. Sonra duyma kuvveti var olur. Bu kuvvet beş duyu organımıza tekabül eder. 

İnsan bu kuvveti sayesinde sıcağı, soğuğu hisseder, koku ve tadı algılar. Sesleri duyar, 

renleri görür. Sonra muhayyile kuvveti meydana gelir. Bu kuvvet kalpte oturan bir 

kuvvettir. Duygulara etki edip, onlar hakkında tasarrufta bulunur. Bu kuvvet ile insan, 

70 Fârâbî, Felsefe Öğreniminden Önce Bilinmesi Gerekenler, Dağ, “Fârâbî’nin İki Yapıtı”, 113. 

71 Fârâbî, Felsefenin Temel Önermeleri, Dağ, “Fârâbî’nin İki Yapıtı”, 58-59.  

72 İrfan Görkaş, “Fârâbî’nin İnsan Tasavvuru”, Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi 0/50 

(Kasım 2013): 292. 



19 

duygularını kullanır ve hisseder. Son olarak natık kuvvet vücuda gelir ve onun 

aracılığıyla insan düşünür, iyiyi kötüden ayırt eder. Sanatı ve ilmi fehmeder.73  

Filozofumuza göre, insan bünyesinin hâkim organı kalptir. Ona yön verecek 

başka bir uzuv yoktur. Ondan sonra beyin gelir ki o, kalbin emri altındadır. Diğer 

organlara kalbin yönlendirmesiyle reislik eder. Fârâbî, bu ilişkiyi konak sahibi ve 

kâhya örneğiyle açıklar. Ona göre, kalp konak sahibi, beyin ise konağın kâhyası 

gibidir. Kâhya konağın sahibinin hizmetindedir. Konak hizmetlileri ise, her ne kadar 

kâhyanın buyruğunda çalışıyor olsalar da aslında konağın sahibine hizmet 

etmektedirler. Yani, beyin kalbin emrindedir, diğer organlar da kalbin maksadına 

uygun olarak beyne boyun eğerler. Beyinden sonra karaciğer, sonra dalak, daha sonra 

da tenasül organları gelir.74 

 Fârâbî, nasıl ki âlemin varlığını hiyerarşik bir düzende yorumluyorsa, insanın 

varlığını da bir düzen ile açıklamaktadır. Ona göre insanın var oluş hedefi akılda son 

bulmaktadır.75 Fârâbî, aklı dört başlıkta inceler: 

1. Bilkuvve Akıl: Bu akıl doğuştan her insanda bulunan bir akıldır. Heyûlânî

veya maddi akıl olarak da tanımlanır. Bu akıl maddeden soyutlanarak bilfiil olma 

gücüne sahiptir. 

2. Bilfiil Akıl: Bu akıl, bilkuvve halindeki aklın maddede var olan sûretleri

soyutlayarak bu suretleri dönüştürmesi, dilediği vakit akledebilecek güç elde etmesi 

durumudur. Bir başka ifadeyle bilkuvve akıl, kuvve halinden bilfiil hale dönüşen 

akıldır. 

3. Müstefad Akıl: Bilfiil akıl, akletmeye başladığı zaman kazanılmış yani

müstefad akla dönüşür. Bu akıl maddeden daha üst bir seviyeye ulaştığı için faal akla 

daha yakın bir konuma gelmiştir. Dolayısıyla artık doğrudan faal akılla ittisal 

edebilecek durumdadır.  

73 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 54-55. 

74 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 58-61. 

75 Aydınlı, Fârâbî’de Tanrı İnsan İlişkisi, 88. 



20 

4. Faal Akıl: Fârâbî’ye göre bu akıl her zaman bilfiil ve yetkin olan, maddeden

bağımsız bir akıldır. Akıllar hiyerarşisinde en son halkada bulunan faal akıl üst akıllar 

içerisinde âleme en yakın olandır. Metafizik ve fizik âlem arasındaki ilişkiyi kuran bir 

konumdadır. Fârâbî Faal akılla bilkuvve akıl arasındaki ilişkiyi şöyle açıklar; 

karanlıkta görme imkânı olmayan göze güneşin ışık vermesi gibi, faal akıl da bilkuvve 

haldeki aklı bilfiilleştirerek bilkuvve akledilirleri akletmesini sağlar.76 Faal akılla 

ittisal eden ruhlar, Fârâbî’ye göre erdemli ve mutluluğu kazanmış ruhlar olarak 

tanımlanır.77  

Fârâbî’ye göre insanın elde edebileceği son basamak olan müstefad akla 

erişebilen insanla faal akıl arasında artık bir engel kalmamıştır. Bu mertebedeki insan 

faal aklın etkisini almaya hazır haldedir.78  

Fârâbî, insanın hakiki yetkinliğe ulaşmasının ancak Tanrı’yı bilmekle 

gerçekleşeceğini söyler. Buna göre nefsini yetkinleştiren kimse Tanrı’yı kavrayacak 

düzeye gelmiştir. Bu kimsenin Tanrı’yı bilmesi, O’nun her şeyden münezzeh ve aşkın 

olduğunu idrak etmesi demektir ki bu en yüce hazdır. Fârâbî’ye göre her kavrayan 

kavradığı şeye yaklaşır ve ona kavuşur. Bu nedenle nefsi yetkinliğe ulaşmış kimse 

kavuşmaya benzer bir hisle gizli bir hazza erişir. Böylece Tanrı’yı bilen kimse O’ndan 

ayrılamaz ve eksiklik o kişiyi terk eder. Eksikliğin kendisinden uzaklaştığı kimse ise 

artık bir hoşnutluğa kavuşmuş olur. 79   

Özetle söyleyecek olursak Farabi, varlıkların en mükemmeli olan insanı faal 

akılla irtibata geçecek potansiyelde görmektedir. Kişi bu imkâna ancak belli akli 

yetkinlikler sonucunda ulaşır. Faal akılla irtibata geçen kimse artık hakiki mutluluk ve 

bilgeliğe erişir; böylece Tanrı’yı bilecek dereceye yükselir. Hakiki manada Tanrı’yı 

bilen ve müstefad akla ulaşmış kimseler, faal akılla karşı karşıya gelerek tanrısal olanı 

tecrübe eder. Kişinin metafizik alanda doğru bilgi elde etmesi ve bu bilgiyle hayatını 

76 Fârâbî, es-Siyâsetü’l-Medeniyye, 42-44. 

77 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 84-86; Aydınlı, Fârâbî’de Tanrı İnsan İlişkisi, 105. 

78 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 86. 

79 Fârâbî, Felsefenin Temel Önermeleri, Dağ, “Fârâbî’nin İki Yapıtı”, 58-61.  



21 

şekillendirmesi ancak bu tecrübeye ulaşılmasıyla mümkün olur.80 Fârâbî, metafizik 

alanda elde edilen bu bilgiyi vahiy olarak adlandırır ve Tanrı-insan ilişkisinde vahyin 

önemli bir tarafının olduğunu vurgular.  

1.3.2.2. Vahiy ve Nübüvvet 

Bilindiği üzere Fârâbî, Tanrı ve insan ilişkisini sudûr nazariyesiyle bağlantılı 

olarak anlatmıştır.  Bu ilişkide faal aklın etkinliği oldukça büyüktür. Aynı zamanda 

Tanrı-insan münasebetini mümkün kılacak tek yol, faal aklın varlığıdır. Yani kişinin 

Tanrı’yı tecrübe etmesi ve O’ndan bilgiler alması zorunlu olarak faal akla bağlıdır.81 

Vahiy de, Fârâbî için faal akıl aracılığıyla Tanrı’dan insana gelen ilahi bir bilgiyi ifade 

eder. Vahyin mahiyetini iki farklı açıdan değerlendiren Fârâbî, es-Siyâsetü’l-

Medeniyye’de vahyi, felsefi hakikati de içine alacak bir tarzda incelerken, el-

Medinetü’l-Fâzıla’da, daha ziyade muhayyile gücünün bir faaliyeti olarak açıklar. Es-

Siyase’deki açıklamalara göre vahiy, müstefad akıl aracılığıyla, Faal Akıldan 

alınabilecek ilahi bir bilgi olarak tanımlanır. el- Medine’de ise, her ne kadar insanın 

Faal akılla irtibat kurabilmesi ve vahiy alması için akli yetkinliğe sahip olması şart 

olarak gösterilse de, Peygamberin aldığı bilginin Faal akıldan onun muhayyilesine 

gelen taşmalardan ibaret olduğu zikredilmektedir.82  

Fârâbî, iki tür yetkinlikten söz eder. Bunlardan ilki teorik yetkinlik; diğeriyse 

pratik yetkinliktir. Teorik yetkinlikte kişi, nazari akıl, ilim ve hikmet erdemlerini 

kazanırken, diğeriyle ameli akıl, hikmet ve düşünme erdemlerini elde eder. İnsan her 

iki yetkinliği de ancak faal akılla ittisali sonucunda kazanır. Teorik ve pratik yetkinliği 

kazanan kişi hem zihinsel etkinliklerinde hem de günlük hayatında en mükemmel 

tatmine ulaşmış olur.83 İşte bu tatmine ulaşan her kişi Fârâbî’ye göre vahiy ile hemhal 

80 Aydınlı, Fârâbî’de Tanrı İnsan İlişkisi, 104. 

81 Aydınlı, Fârâbî’de Tanrı İnsan İlişkisi, 135. 

82 Hidayet Peker, “Fârâbî ve İbn Sina’nın Felsefelerinde Vahyin Kavramsal Muhtevası”, Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 17/1 (Ocak 2008): 167-168. 

83 Aydınlı, Fârâbî’de Tanrı İnsan İlişkisi, 133-134. 



22 

olabilir.84 Vahyi Tanrı’dan alıp insana ileten aracı, filozofa göre Cebrâil veya 

Rûhulkudüs olarak adlandırılan faal akıldır.85 

Fârâbî’ye göre vahiy yalnızca dini bir niteliğe sahip değildir. O, aynı zamanda 

hakikatin de olmazsa olmaz kaynağını teşkil etmektedir.86 Bu yönüyle vahyin felsefeyi 

ilgilendiren bir tarafı da vardır. O’na göre vahye sahip olmanın mutlak ve yeterli şartı 

müstefad akıldır. İnsanın nesneleri ve fiilleri nasıl anlamlandıracağı ve onları 

mutluluğa nasıl ileteceğine dair bilgiler faal akıldan müstefad akla taşar. İşte bu akışa 

vahiy adı verilir.87 Filozofumuza göre “muhayyile kuvveti, mükemmeliyetin son 

haddine varmış olan bir insan, fa’âl akıldan uyanıkken dahi hâzır ve istikbaldeki 

cüz’iyyâtı kabul ederse, yahut onları mahsüslerle ifade edebilirse, müfarık mâkullerin 

ve sair kutsal mevcudlarının sentezlerini kabul edip onları görürse, o kimse müteessir 

olduğu mâkullerin tesiri altında, peygamberler gibi, İlâhi şeylerden dem vurabilir. Bu 

hal muhayyile kuvvetinin erişebildiği en yüksek mertebe olduğu gibi insanın muhayyile 

vasıtasıyla erişeceği en yüksek mertebedir.”88 Muhayyile kuvveti keskin ve tam olan, 

uyanık hali ile uyku anındaki hali arasında fark olmayan kimseler, faal aklın verdiği 

şeyleri görür. Bunu gören kimse “Allah’ın ne ulu ne acîb bir yüceliği vardır.” der ve 

bu gördüklerinin benzeriyle daha önce asla karşılaşmadığını fark eder. Bu bilgiye sahip 

olma durumu da derece derecedir. Kimi, peygamberler gibi ilahî şeylerden bahseder. 

Bu hal muhayyilenin en son mertebesidir. Bundan daha aşağıdaki mertebede insan bu 

bilgilerin bir kısmına uykuda bir kısmına uyanıkken sahip olur. Bazen bunları sadece 

tahayyül eder, gerçekte göremez. Bunun aşağısındaki mertebede ise insan bu bilgilere 

sadece rüyasında vakıf olur. Bu daha çok sembolik ve kapalı bir şekildedir.89  

Peygamberlik müessesesi üzerine derin ve önemli düşünceler sarf eden Fârâbî, 

peygamberlik konusunu bir tarafıyla dinden, diğer tarafıyla Eflatun felsefesinden 

84 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 76-77. 

85 Fârâbî, es-Siyasetü’l-Medeniyye, 32;  Fârâbî, Felsefenin Temel Önermeleri, Dağ, “Fârâbî’nin İki 

Yapıtı”, 62.  

86 Fârâbi, es-Siyasetü’l-Medeniyye, 35. 

87 Fârâbi, es-Siyasetü’l-Medeniyye, 35; Aydınlı, Fârâbî’de Tanrı İnsan İlişkisi, 137. 

88 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 77. 

89 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 76-77. 



23 

incelemiştir. Hatta onun bu yöntemi, din ve felsefeyi uzlaştırma çabası olarak 

yorumlanmıştır. Fârâbî, peygamberin en yüksek mutluluğa erişen insan olduğunu 

söyler. Filozof ise, akıl ve araştırmayla bu mutluluğa erişir. Peygamber iyi ve güzel 

olanı kendi sistemiyle anlatırken; filozof da, akıl ve ahlak aracılığıyla bunu başarmak 

için uğraşır.90 Buradan da anlayacağımız üzere Fârâbî’ye göre her peygamber aslında 

bir filozoftur.91 Ona göre peygamberlik, müstefad akla ait bir özelliktir. Peygamberlik 

hayal gücüne; filozofluk ise, akıl gücüne bağlı ve Tanrı’ya ulaşan bilgiye aittir. Temaşa 

aksiyondan üstündür. Peygamberler, halk âlemine uygun olacak şekilde ilahi bir güçle 

yaratılıştan eğitilmişlerdir. Onlar birtakım şeyleri değiştirmek üzere mucizelerle 

gelmelidirler. Melekler, onlara Tanrı katındaki bilgileri iletirler.92  “Vahiy, iletilmek 

istenen şeyin insan ruhuna melek tarafından doğrudan verilmesidir. İşte gerçek kelam 

budur; çünkü kelamdan ancak muhatabın kendi iç duyusunda kendisinden 

kaynaklanmışçasına içerdiği kavram (tasavvur) anlaşılır. Eğer mührün mumu 

etkilemesi gibi, muhatap kendi iç duyusuna yönelemiyorsa, onu, iç duyularla dış 

duyular arasında elçi olarak kabul edilen kendi nefsine benzetir. Sesli olarak konuşur, 

yazar ya da işaret eder. Muhatap kendisiyle ruh arasında perde bulunmayan bir ruh 

ise, bu ruh, tıpkı güneşin berrak su üzerinde yansıması gibi, onu aydınlatır ve onda iz 

bırakır. Fakat ruhta iz bırakanın doğası, iç duyuya, güçlendiğinde, ulaşmak ve sözü 

edilen yetide gerçekte görülüyormuş gibi iz bırakmaktır. Kendisine vahyedilen kişi 

melekle iç duyusu sayesinde ilişki kurar; o duyu sayesinde vahyi alır. Daha sonra 

melek için duyulur bir suret, sözü için işitilen sesler oluşturur. Melek ve vahiy böylece 

iki biçimde onun kavrama yetilerine ulaşır. Duyu yetilerine hayret, şaşkınlık ve vahiy 

iletilen kişiye de baygınlık arız olur ve bunun sonucunda görür.”93 

90 İbrahim Agâh Çubukçu, “Türk Filozofu Fârâbî’nin Din Felsefesi”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 14/1 (Nisan 1966): 78-79. 

91 Salih Aydın, Fârâbî’nin Sisteminde Nübüvvet ve Filozofi, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 15/2, (Aralık 2011): 295. ”, 77; Cavit Sunar, İslam’da Felsefe ve Fârâbî, (İstanbul: Anadolu 

Aydınlanma Vakfı, 2006), 67. 

92 Fârâbî, Felsefenin Temel Önermeleri, Dağ, “Fârâbî’nin İki Yapıtı”, 63; Çubukçu, “Türk Filozofu 

Fârâbî’nin Din Felsefesi”, 77. 

93 Fârâbî, Felsefenin Temel Önermeleri, Dağ, “Fârâbî’nin İki Yapıtı”, 68. 



 

24 

 

Farabi’nin vahiy algısı siyaset felsefesiyle de iç içedir. Her ne kadar birebir 

peygamberden bahsetmese de ona göre Tanrı, nasıl ki âlemi ilk akıl vesilesiyle 

yönetiyorsa, şehri de seçmiş olduğu ilk başkan vesilesiyle yönetir. Bu sebeple Allah, 

seçtiği başkana vahiy gönderir.94 Tanrı, vahiy göndererek ilk başkana şehrin mutluluk 

amacı üzerine yönetilmesi için gerekli bilgileri iletir. Bu başkan ancak Tanrı’nın 

emirlerine uygun bir yol izlerse ülke yönetimde başarıya ulaşabilir.95 

Kısaca ifade edecek olursak; Fârâbî’nin düşünce sisteminde yetkin bir akla 

sahip olan her insan faal akıl aracılığıyla Tanrı’yla irtibata geçebilmekte; vahiy 

dediğimiz ilahi bilgiye sahip olabilmektedir. Bu durum vahyin bir boyutunu 

oluşturmaktadır. Diğer bir boyutu ise; müstefad akla ulaşan kişinin mütehayyile yetisi 

ile ilahi bilgiye erişmesidir ki, dini muhtevası olan vahiy budur.96 Fârâbî’nin savunmuş 

olduğu böylesi bir Tanrı-insan irtibatıyla onun mistik anlayışa yaklaştığını 

söyleyebiliriz. Zira o, vahiy meselesini yalnızca Tanrı’dan gelen tek taraflı ilahi bir 

bilgi olarak değil, aynı zamanda insanın belli yetkinlikler sonucu ulaştığı bir tecrübe 

olarak yorumlamıştır.  

Görüldüğü üzere Fârâbî’nin zihninde “Zorunlu Varlık” olan Tanrı bütün 

varlıkların sebebidir. Diğer varlıklar Tanrı’nın kendini bilip akletmesi sonucu 

meydana gelmektedir. Ve bu durum Fârâbî’nin felsefesinde savunmuş olduğu sudur 

teorisiyle gerçekleşmektedir. Ona göre Tanrı-âlemle faal akıl aracılığıyla irtibat 

kurmaktadır. Fârâbî’ye göre faal akıl âlemin düzeninden vahiy meselesine kadar her 

türlü işleyişte etkindir. Fakat bu durum Tanrı’nın yüceliğine ve mevcudat üzerindeki 

etkinliğine halel getirmez. Ona göre Tanrı, fiillerinin sebebinin sorgulanmayacağı 

yüce bir varlıktır.  

 

 

                                                 

94 Fârâbi, es-Siyasetü’l-Medeniyye, 61. 

95 Fatih Toktaş, Fârâbî’nin Kitâbü’l-Mille Adlı Eserinin Takdim ve Çevirisi, Divan: Disiplinlerarası 

Çalışmalar Dergisi 7/12, (Haziran 2002): 249. 

96 Peker, “Fârâbî ve İbn Sina’nın Felsefelerinde Vahyin Kavramsal Muhtevası”, 174. 



25 

İKİNCİ BÖLÜM 

GAZZÂLÎ’NİN TANRI TASAVVURU 

Hüccet’ül-İslam lakabıyla tanınan Gazzâlî’nin, İslam düşünürleri arasında 

önemli bir yeri vardır. Felsefe, kelam, tasavvuf gibi birçok alanda eserler vermiş olan 

Gazzâlî,  el-Munkızu Mine’d Dalâl adlı eserinde bu ilimleri bütün incelikleriyle gözden 

geçirdiğini ifade etmektedir.97 O, zamanının neredeyse bütün zihni meselelerini 

yoklamıştır. Gazzâlî’nin bütün bu meselelerle olan meşguliyeti haliyle onun esas aldığı 

bilgi kaynaklarına da etki etmiştir. Onun eserlerinde Kur’an ve hadis kaynaklarının 

yanı sıra; kelam, felsefe ve tasavvufun etkileri de açıkça görülmektedir. Bu sebeple 

Gazzâlî’nin düşünceleri incelenirken bu durumlar göz önünde bulundurulmalıdır. Zira 

Gazzâlî eserlerinde kimi zaman bir mutasavvıf, kimi zaman bir kelamcı veya felsefeci 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Bununla birlikte Gazzâlî söz konusu olduğunda onu 

düşünce tarihinde bir yere oturtmanın güçlüğünden de söz edilmelidir. Çünkü o, 

kelama karşı çıkarken kelamcı kalıyor, tasavvufu savunurken onun bazı düşüncelerini 

reddediyor, felsefeyi eleştirirken felsefi metodu kullanmaktan da geri durmuyordu.98 

Bununla birlikte Gazzâlî’nin içinde bulunmuş olduğu siyasi koşullar da onun fikri 

yapısında belirleyici olmuştur. Nitekim Gazzâlî yaşadığı dönemin yöneticilerinin 

istekleri üzerine İsmâilî, Tâlimî ve Bâtınî doktrinlerine yönelik reddiyeler yazmıştır.99 

Onun fikir dünyasında her ne kadar dönemin sosyal ve siyasal koşulları etkili olsa da 

Gazzâlî bütün araştırmalarını titizlikle ve kapsamlı olarak yaptığını ifade 

etmektedir.100 Yani o, eleştiri ve karşı çıkışlarını gelişigüzel yapmamış, bütün ilimleri 

derinlemesine bir incelemeye tabi tutmuştur. Örneğin; Gazzâlî döneminde yaşayan 

birçok kelamcı felsefeyi tehlikeli bir şey olarak gördükleri için anlama veya araştırma 

97 Gazzâlî, el-Munkızu Mine’d Dalâl, 9-12. 

98 Necip Taylan, Gazzâlî’nin Düşünce Sisteminin Temelleri, (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Vakfı Yayınları, 1989), 19. 

99 W. Montgomery Watt, Müslüman Aydın (Gazali Hakkında Bir Araştırma), trc. Hanifi Özcan, (İzmir: 

Dokuz Eylül Üniversitesi Yayınları, 1989), 62. 

100 Gazzâlî, el-Munkızu Mine’d Dalâl, 11. 



26 

gayesi gütmeden ona hücum ederlerken; Gazzâlî felsefedeki kuvvet ve gerçeklik 

unsurlarını ortaya çıkarmak için onu baştan sona tetkik etmiştir.101  

Yukarıda da bahsettiğimiz üzere Gazzâlî’nin fikir dünyasında Kur’an ve hadis 

kaynaklarına ek olarak felsefe, tasavvuf ve kelam oldukça büyük bir yere sahiptir. O, 

her ne kadar el-Munkız’da bütün ilimleri gözden geçirip en son tasavvufta karar 

kıldığını102 söylese de bu durum Gazzâlî’nin tasavvuf dışındaki diğer ilimlerin 

etkisinden arındığı anlamına gelmemektedir. Eserlerinin kronolojik sıralarına 

bakılarak bile onun tamamen bir ilme yöneldiğini söylemek tutarlı 

görünmemektedir.103  

Gazzâlî’nin Tanrı tasavvurunu incelemeye çalışacağımız bu bölümde onun 

kelam, tasavvuf ve felsefeye yönelik yazmış olduğu eserlerinden faydalanacağız. Bu 

da aynı zamanda bize Gazzâlî’nin Tanrı anlayışının, onun düşünce evrelerindeki 

seyrini gözden geçirme imkânı sağlayacaktır.  

   2.1. Tanrı’nın Varlığı 

Gazzali’nin düşünce sisteminin temelinde Tanrı mefhumu vardır. Zira o, 

Tanrı’yı mevcudatın fâili ve sebebi olarak tasavvur etmiştir.104  Yani varlıklar, 

Tanrı’nın fiilleri ve iradesi sonucunda var olmuştur. O’nun düşünce sisteminde 

Tanrı’nın varlığı diğer varlıklarla yakından ilişkilidir. 

Gazzâlî tasavvufa yönelik yazdığı eserlerinde, varlıkları varlığı kendi zatından 

olan ve varlığı başkasından olan varlıklar olmak üzere ikiye ayırır. Varlığı 

başkasından olanların nefisleri onlara emanettir, geçicidir. Bu varlıklar zatı itibariyle 

ele alınacak olursa yokluktan başka bir şey değildirler. Onların varlıkları başka bir 

varlığa bağlı olarak vardır, tek başlarına vücud bulmaları mümkün değildir. Gerçek 

varlık Allah’tır ve gerçek Nur da O’dur. O’dan başka her varlık helak olmaya 

101 Watt, Müslüman Aydın (Gazali Hakkında Bir Araştırma), 128. 

102 Gazzâlî, el-Munkızu Mine’d Dalâl, 9. 

103 Taylan, Gazzâlî’nin Düşünce Sisteminin Temelleri, 26. 

104 Gazzâlî, el- Erbaîn fi Usûlü’d – Dîn, (Beyrut: Dâru’l- Minhâc, 2011), 49; Gazzâlî, Mişkatü’l-Envar, 

trc. Süleyman Ateş, (İstanbul: Bedir Yayınevi, 1994), 30; Gazzâlî, Mü’minler İçin Yükselme 

Basamakları, trc. Abdulhalık Duran, (İstanbul: Hikmet Neşriyat, 2004), 85. 



27 

mahkûmdur. O’nun dışında her şey mucidine bağlıdır ve O’ndan sonra gelir.105 

Gazzâlî’ye göre “Her şeyin iki yüzü vardır. Bir yüzü nefsine, biri Rabbine aittir. Şey, 

kendi vechi itibariyle adem (yokluk) dir. Allah'ın vechi olması itibariyle de varlıktır. O 

takdirde Allah'tan ve O'nun vechinden başka mevcut yoktur. Ve bu takdirde de ezelî ve 

ebedî olarak O'nun vechinden başka her şey helâk olucudur. «Allahü ekber = Allah en 

büyüktür» sözünün mânasını da yanlış anlamışlar, O'nu başkasından büyük 

zannetmişlerdir. Hâşâ lillâh, Allah'tan başka varlık yoktur ki O, ondan büyük olsun. 

Hattâ Allah'tan başkasının maiyyet (beraberlik) rütbesi yok, sadece tebaiyyet (tâbi 

olma) rütbesi vardır. Daha doğrusu O'ndan başkasının varlığı yoktur. Başkasının 

varlığı, tâbi' olduğu zâtın vechinden gelmektedir. O halde mevcut olan yalnız O'nun 

vechidir.”106 Bu düşünceleriyle karşımıza bir mutasavvıf olarak çıkan Gazzâlî’ye göre 

Tanrı var olandır. Diğerlerinin var oluşu sadece mecaz yoluyladır.107 Burada bütün 

varlıkları mecaz olarak kabul eden Gazzâlî, bir başka eserinde karşımıza bir kelamcı 

olarak çıkar ve Tanrı’nın varlığını bu varlıklarla ispat etmeye çalışır. Ona göre eğer 

Tanrı sonradan var olsaydı, başka bir sebebe ihtiyaç duyardı. Bu da teselsülü 

doğururdu ki, bu durum muhaldir. Mevcudat kesin olarak bir kadîmde son bulmalıdır. 

İşte âlemin yaratıcısı dediğimiz sebep O’dur.108 Bütün varlıkların bir sebebe ihtiyaç 

duyduğunu savunan Gazali’ye göre varlıkları Tanrı’da nihayete erdirmek ve O’nun 

yaratan varlık olduğunu tasdik etmek dini bir vecibe olduğu gibi, aklın da 

gereklerindendir. Çünkü Tanrı’nın haricinde bir yaratıcının daha olduğu kabul edilirse, 

bunun da ötesinde bir yaratıcının var olması ve varlıklar silsilesinin bu şekilde uzayıp 

gitmesi hâsıl olur. Böyle bir şey ise aklen mümkün değildir.”109 

Felsefenin Temel İlkeleri’nde varlıkları farklı bir şekilde sınıflandıran 

Gazzâlî’ye göre varlık bir (vâhid) ve çok olmak üzere ikiye ayrılır. Bir olan varlık hem 

hakikat hem de mecaz olarak vardır. Çok olanda ise karşıtlık, benzerlik, farklılık, 

105 Gazzâlî, Mişkatü’l-Envar, 29; Gazzâlî, Meâricu’l Kuds fî Medârici Marifeti’n-Nefs, (Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye,1988), 161. 

106 Gazzâlî, Mişkatü’l-Envar, 30-31. 

107 Gazzâlî, Mişkatü’l-Envar, 34. 

108 Gazzâlî, el-İktisad fi’l- İtikad, 29. 

109 Gazzâlî, Mü’minler İçin Yükselme Basamakları, 51. 



28 

eşitlik gibi şeyler bulunur. Bu hususlar ise sadece iki ya da daha fazla olan şeylerde 

tasavvur edilebilir.110 Ayrıca “varlık öncelik ve sonralık bakımından da ayrılır. Yüce 

Allah, evrenden öncedir denilir.”111 Gazzâlî’nin varlık hakkındaki bir diğer ayrımı ise 

varlığın neden ve nedenli olarak sınıflandırılmasıdır. “Neden Allah, nedenli olan da 

diğer varlıklardır.”112 Gazzâlî’ye göre mevcudatı var eden Tanrı, mahiyeti olmayan 

bir varlıktır. O’nun hakikati sırf varlık (el-vucudu’l-mahd) tır.113  

Anlaşılacağı üzere Gazzâlî, Tanrı’yı mevcudatın sebebi saymakta, âlemdeki 

düzenin ve işleyişin Tanrı’nın iradesiyle gerçekleştiğini düşünmektedir. Ona göre 

Tanrı var olmak için herhangi bir şeye muhtaç değildir. Onun dışındaki her şeyin 

varlığı Tanrı’ya bağlıdır. Tanrı’nın zatında eşitlik, benzerlik, farklılık gibi şeyler 

bulunmaz. O her türlü eksiklikten münezzehtir. Gazzâlî’nin Tanrı tasavvurunda 

önemli olan bir diğer konu ise, Tanrı’nın sıfatları mevzusudur.  

   2.2. Tanrı’nın Sıfatları 

Gazzâlî, Tanrı’nın sıfatları konusuna, Tanrı’ya sıfat atfedilip atfedilmeyeceği 

hususunu değerlendirmeyle başlar. Ona göre Tanrı’nın sıfatlarına misal vermenin 

uygun olmayacağını düşünen kimselerin bu düşünceleri misal ile mislin arasında 

ayrım yapamamalarından ileri gelmektedir.114 Çünkü biz misale, anlatmak istediğimizi 

daha anlaşılır kılmak için başvururuz. Misal hiçbir zaman anlatılanın kendisi değildir. 

Örneğin; Tanrı’ya semî (işiten), basîr (gören), kadîr (güç yetiren) gibi sıfatlar atfedilir. 

Hâlbuki bu sıfatlar insana da ait sıfatlardır. Yani insanda Tanrı’nın bu sıfatlarının 

misali vardır. İnsana ise, kendisinde misalini bulmadığı bir şeyi tasdik ve ikrar etmesi 

zor gelir. Bu benzetmeyi yapan kişi Tanrı’yı insana benzetmiş olmamakta sadece, 

insanın O’nu daha iyi anlaması için misâl vermektedir. Kısacası Gazzâlî’ye göre Tanrı 

hakkında misal vermenin bir sakıncası yoktur, fakat O’nun mislini bulmak mümkün 

110 Gazzâlî, Felsefenin Temel İlkeleri, trc. Cemaleddin Erdemci, (Ankara: Vadi Yayınları, 2002), 143-

144.  

111 Gazzâlî, Felsefenin Temel İlkeleri, 146.  

112 Gazzâlî, Felsefenin Temel İlkeleri, 147-148. 

113 Gazzâlî, Felsefenin Temel İlkeleri, 197. 

114 Gazzâlî, İki Madnûn, 22. 



29 

değildir.115 O, sıfatlar hakkında “ne Allah’ın kendisidir, ne gayrısıdır. Yani bir şeyin 

sıfatı o şeyin kendisi değildir, ama ondan başkası da değildir. Kısacası sıfat zâtın ne 

aynı ne de gayrıdır.”116 der.  

Gazzâlî, şeriate göre Allah’ın zat ve sıfatları hakkında aklın, bilinmesi ve 

inanılması gereken gerçekler hakkında yetersiz kaldığını söyler.117 Bununla birlikte 

Tanrı’nın sıfatlarını anlamak hususunda insanlar avâm ve ulemâ olmak üzere ikiye 

ayrılır. Avâm bu konularda soru soracak olursa “Bu sizin anlayabileceğiniz bir konu 

değildir. Bu gibi konulardan uzak durmasını ve her ilmin mütehassısları olduğunu 

bilmelisiniz.” denmelidir. Ulemânın ise bu konuları araştırması lazımdır.118 Ulemâ bu 

konuda araştırmalar yapacak fakat yine de nihai bir bilgi elde edemeyecektir. Çünkü 

akıl kendi başına bu konuda bilgi üretmeye kalkarsa içinden çıkamayacağı bir labirente 

girmiş olacaktır.119 O’na göre “Allah’ı ancak Allah bilir.”120 Tanrı, zatını ve zatının 

gerektirdiği isim ve sıfatları ayrıca bunların da neleri iktiza ettiklerini kendi akıl 

etmiştir.121 

Gazzâlî, sıfatları yalnızca Tanrı’nın kendisine ait olan ve insanlara da 

atfedilebilecek olan sıfatlar olmak üzere iki başlıkta inceler. Ona göre, insan tam 

manasıyla Tanrı’nın sıfatlarını kavrayamaz. Tanrı’ya ait ve O’nun zatına has sıfatları 

mutlak surette ancak kendisi bilebilir.122 Bir kişi “insan diri olandır, ilim sahibidir, güç 

ve kuvvet sahibidir, işiten ve görendir; Tanrı’da bu özelliklere sahiptir.” derken 

Tanrı’yı insana benzetmiş olmaz. Çünkü Gazzâlî’ye göre bu sözdeki sıfatlar yalnızca 

bir zata atfedilecek bir özellik değildir. Mekândan ve yönden tenzih olmak da Tanrı’ya 

ait özel bir sıfat değildir. Bu sebeple bu sıfatların insana atfedilmesinde herhangi bir 

sakınca yoktur. Bununla birlikte yalnızca Tanrı’ya ait olan bir sıfat vardır ki; bu sıfat 

115 Gazzâlî, İki Madnûn, 22-24.  

116 Gazzâlî, İki Madnûn, 20-21. 

117 Gazzâlî, Mü’minler İçin Yükselme Basamakları, 81. 

118 Gazzâlî, el-İktisad fi’l- İtikad, 39-40. 

119 Gazzâlî, Mü’minler İçin Yükselme Basamakları, 82. 

120 Gazzâlî, İki Madnûn, 23. 

121 Gazzâlî, İki Madnûn, 7-8.  

122 Gazzâlî, İki Madnûn, 23. 



30 

O’nun kayyûm olmasıdır. “Kayyum sıfatı Tanrı’nın en özel niteliğidir. Yani O, bizatihi 

kendi kendine kâimdir. Kendinden gayrısı da O’nun zatı ile kâimdir. O, bizatihi vardır. 

O’nun varlığı başkası ile değildir. O’ndan gayrı ne varsa, hepsi bizatihi değil O’nun 

varlığı ile vardır. Eşyanın varlığı Allah’tan, Allah’ın varlığı ise başkasından alınma 

değil, kendindendir. İşte bu hakikat yani kayyumluk yalnız Allah’a hastır.”123 Gazzâlî, 

bir başka eserinde ise Tanrı’ya yedi sıfat atfeder. Bunlar; “kadîr, alîm, hayy, murîd, 

basîr, semî ve mütekellim”dir. Tanrı, âlemi zihinleri hayrette bırakacak derecede 

mükemmel yaratması itibariyle kadîr, var veya yok her malumatı bilmesi yönüyle 

alîm, kendi zatını ve zatı dışındakileri bilmesi yönüyle hayy, kendi fiillerini irade 

etmesi yönüyle murîd, her şeyi görüp işitmesi yönüyle basîr ve semî, konuşur olması 

yönüyle de mütekellimdir. Bu sıfatlar O’nun zatının kendisi olmayıp, zatın dışında 

olan sıfatlardır. Bu sıfatlar Allah’ın zatıyla kadimdir. Allah’ın diğer isimleri bu 

sıfatlardan türer.124 

Gazzâlî, Allah’ın sıfatlarının yaratılanların sıfatları gibi sınırlı olmadığını 

söyler. Çünkü yaratılanların sıfatları sonradan ortaya çıkar ve yalnızca Tanrı’nın izin 

verdiği çizgiye kadar ulaşabilir. Yüce Yaratıcı’nın sıfatlarıysa her zaman kendisinin 

zatıyla var olup, her daim mükemmel bir boyuttadır. O’nun sıfatları bu özellikleri 

taşıdığı için, büyük ve küçük şeylere aynı derecede nispet ve taalluk eder. Bu sebeple 

Tanrı, büyük küçük her şeyi bilir; Aynı şekilde büyük her şeye güç yetirir. Hayrı 

dilediği gibi şerri de diler. Fakat dilemiş olduğu şerri kullarına zarar vermek için değil, 

kullarının o şerdeki hayra ulaşması için diler. Örneğin; zehir şerdir ama o, şifa niyetiyle 

ilaç olarak kullanılabilir.125 

Gazzâlî’ye göre Tanrı’nın sıfatları da birbirinden farklıdır. Her biri isimlerinin 

farklılığı gibi anlam ve hakikat yönünden birbirlerinden ayrılır. Örneğin onun ilim 

sıfatı ile kudret sıfatı aynı değildir. İlim bilmek iken, kudret güç kullanarak istediğini 

yapmak ve bu istek doğrultusunda bir şeyi yaratmaktır.126 

123 Gazzâlî, İki Madnûn, 95.  

124 Gazzâlî, el-İktisad fi’l- İtikad, 60-79. 

125 Gazzâlî, Mü’minler İçin Yükselme Basamakları, 73-74. 

126 Gazzâlî, Mü’minler İçin Yükselme Basamakları, 84-85. 



31 

Gazzâlî, Mişkatü’l-Envar’da Tanrı’nın sıfatları konusuna bir mutasavvıfın 

bakış açısıyla yaklaşır. Bu eserde Tanrı’yı en yüce, eşi olmayan tek gerçek nur olarak 

vasıflandırır.127 O Nur, yaratmayı, aydınlatmayı ve bütün işleri elinde bulunduran 

zattır. O’na hiçbir şey ortak olamaz.128 Tanrı, her varlığın öncesindedir. Aynı şekilde 

O her varlığın üstündedir, o her şeyin kaynağı niteliğindedir.129 O diridir, kendi zatını, 

bütün varlık türlerini ve cinslerini ilimlerin en şereflisiyle bilendir. O’nun bilgisi 

dışında kalan bir şey yoktur. O, irade sahibidir.130 Her şey O’ndan meydana gelmiştir. 

O, dilediğinde yapan, dilediğinde yapmayan bir kudrete sahiptir. O, cömerttir. 

Cömertlik karşılık beklemeden, ihtiyaç sahibine ihtiyaç duyduğu şeyi vermektir. 

Tanrı, bütün varlıklara kendilerine uygun olanı veren zattır. Gerçek cömert O’dur. 

Cömertlik sıfatı O’ndan başkasına mecazdır.131 Tanrı, kendisiyle sevinir. İnsanlarda 

var olan lezzet, mutluluk, neşe gibi anlamlar, hiçbir nitelemeyle anlatılamayacak 

şekilde Tanrı’nın zatı ve kemali için vardır. O, bütün güzelliklerin başlangıcını, bütün 

iyi olan şeylerin kaynağını olduğu gibi idrak eder. Biz ise, O’nun zat ve sıfatlarından 

sadece genel ve basit şeyleri biliriz.132 

Gazzâlî, Tanrı’nın sıfatları hakkında düşüncelerini açıkladıktan sonra bu 

konuyu genel hatlarıyla toparlar ve şunları söyler; “İlk Varlık kendi nefsini nasıl 

bilmektedir. diye sorulursa; Yeterli cevap şunun denilmesidir; Sen kendi nefsini nasıl 

biliyor isen, İlk Varlık da kendi nefsini öylece bilir. Bu anlaşılır ve yeterli bir cevaptır. 

İlk Varlık diğer varlıkları nasıl bilir! diye sorulursa; denilir ki: Sen başkalarını nasıl 

biliyorsan O da öylece bilir. İlk Varlık başkalarına ait bilgileri basit tek bir ilimle nasıl 

bilir! diye sorulursa; Denilir ki: Bir sorunun cevabını ayrıntıya girmeden tek bir 

defada verip, sonradan nasıl ayrıntılarıyla uğraşıyorsan, İlk Varlık da bilinenleri o 

şekilde bilir. İlk Varlığın bilmesi, nasıl bu nesnenin varlığının başlangıcı olmaktadır? 

diye sorulursa; Denilir ki: Dal üzerinde yürürken düşmeyi düşünmen, nasıl düşmenin 

127 Gazzâlî, Mişkatü’l-Envar, 15. 

128 Gazzâlî, Mişkatü’l-Envar, 29. 

129 Gazzâlî, Mişkatü’l-Envar, 39. 

130 Gazzâlî, Felsefenin Temel İlkeleri, 175-178. 

131 Gazzâlî, Felsefenin Temel İlkeleri, 184-190. 

132 Gazzâlî, Felsefenin Temel İlkeleri, 191-194. 



32 

başlangıcını oluşturuyor ise, İlk Varlığın diğer varlıkları düşünmesi de onların var 

olmalarının başlangıcı olmaktadır. Bütün mümkünleri nasıl bilmektedir? diye 

sorulursa; Denilir ki: Sebepleriyle bilen ilimle bilir. Kesin olarak sıcaklığın sebepleri 

olarak bildiklerine denk gelen yaz mevsimindeki sıcaklığı, bildiğin gibi bilir. İlk Varlık 

güzelliği ve kemaliyle nasıl sevinir? diye sorulursa; Denilir ki; halktan ayırt edildiğin 

bir olgunluğun var ise ve sen bunun farkında isen, bununla nasıl seviniyor isen, İlk 

Varlık da öylece sevinir.”133 Burada ise Gazzâlî’nin filozof kimliği ön plana 

çıkmaktadır. Zira bu eserde Gazzâlî tıpkı filozoflar gibi Tanrı için İlk Varlık 

(mebde’ül-evvel), diğer varlıklar içinse mümkün kavramını kullanmış, Tanrı 

hakkındaki düşüncelerini felsefi metoda dayandırmıştır.  

Görüldüğü gibi Gazzâlî, insanın Tanrı’yı ve O’nun sıfatlarını ancak bu sıfatları 

kendi nefsiyle kıyaslayarak anlayabileceğini düşünür.134 O, kelama dair yazdığı 

eserlerinde Tanrı’nın yüceliği, iradesi ve kudretine dair açıklamalarda bulunurken; 

tasavvufa yönelik eserlerinde Tanrı’nın Nûr oluşuna ve diğer varlıkların O’na nispetle 

mecaz olduğuna dikkat çekmektedir. Gazzâlî’ye göre kişinin gönlü bir sıfatın 

büyüklüğü ile dolarsa artık o kişi o niteliğe karşı engellenemez bir arzu duyar, 

Tanrı’nın o büyüklük ve güzelliğine âşık olur, nefsini o nitelik ile süslemek için çaba 

gösterir. O kişi Tanrı’nın sıfatları ile ne kadar ahlaklanırsa O’na o kadar yaklaşır.135 

2.3. Tanrı-Âlem İlişkisi 

Gazzâlî’nin Tanrı’ya atfettiği sıfatlardan da anlayacağımız üzere o, Tanrı’yı 

âlemin var edicisi, yaratıcısı kabul eder. Ona göre sonradan var olan varlıkların tümünü 

Tanrı, irade ve ilmiyle, takdir edip düzenlediği bir plana göre sonradan meydana 

çıkarmıştır. O, evvellerin evvelidir. O’ndan önce hiçbir varlık yoktur. Varlık ve imkân 

sahasında olan her şey Tanrı’dandır ve O’ndan hâsıl olmuştur. Yaratılış ve 

yaratmadaki düzen en yüksekten az yükseğe, en şerefliden az şerefliye doğru iner, 

133 Gazzâlî, Felsefenin Temel İlkeleri, 195-196. 

134 Gazzâlî, Felsefenin Temel İlkeleri, 196. 

135 Gazzâlî, Esmâü’l-Hüsnâ Şerhi, trc. M. Ferşat, (İstanbul: Ferşat Yayınları, 2005), 44-45. 



33 

böylelikle varlıkların en hakiri olan maddede son bulur. Sonra en değersiz şeylerden 

başlamak üzere yukarıya doğru çıkar ve nihayet insanda son bulur.136 

Gazzâlî, Tanrı’nın bir işi yapmasının ve bir şeyi yaratmasının iki türlü 

olduğunu söyler. Bunlardan birincisi yarattıklarını sebepler zinciri içinde yapmak ve 

yaratmaktır. Tanrı yaratmış olduğu bütün varlık âleminde sebep ve neticeler var 

etmiştir. Yani her sebep bir neticeyi meydana getirir. Sebepler silsilesindeki her halka 

kendinden sonra gelene bir sebep, kendisinden öncekine bir sonuç teşkil eder. Böyle 

bir yaratmada sebepler açık, ilahi hikmet ise kapalı olduğundan, sadece maddeye 

odaklanan kimseler bu var oluşu o sebeplere bağlar ve varlıkları o sebeplerin eseri 

zanneder. İkinci yaratma şeklinde ise, arada hiçbir vasıta olmaksızın bizzat yapmak ve 

yaratmaktır. Gazzâlî’ye göre evren ilk önce bu şekilde yaratılmış, ardından var oluş 

sebeplere bağlı olarak gerçekleşmiştir.137 Ona göre; “kâinatta olup biten işler ve 

hareketler akıl ve tasavvurları aşacak derecede çok ve karışıktırlar. Fakat Allah, bütün 

bunları tek başına ve hiçbir sıkıntı çekmeden yaratır ve düzenli bir şekilde yürütür. O, 

bunların üstesinden kolaylıkla gelir ve onlarla yine tasavvur edilemeyecek kadar 

rahatça baş eder. Çünkü O, sonsuz bir ilim ve nihayetsiz bir kudretin sahibidir. Bunlar 

olunca da her şeyi yapmak kolaylaşır.”138 Gazzâlî, “Bizim Rabbimiz her şeye hilkatini 

veren sonra da hidayete yöneltendir.” (Taha 20/50) ayetini delil getirerek Tanrı’nın 

varlıkları yarattıktan sonra, onlara sahip oldukları imkânları nasıl kullanacağını da 

öğreterek hayrı tamamladığını söyler. 

Gazzâlî’ye göre âlem ezeli bir irade ile yaratılmıştır. Tanrı-âlemi yaratmadan 

önce de onu yaratmaya muktedir idi. Çünkü O’nun kudretinin nihayeti yoktur.139 

Filozofların kelamcılara Tanrı’nın iradesi konusundaki en büyük eleştirilerinden birisi 

ezeli iradenin sonradan olanlara isabet etmesi halinde ezeli varlığın iradesinde değişme 

136 Gazzâlî, İki Madnûn, 40. 

137 Gazzâlî, Mü’minler İçin Yükselme Basamakları, 85; Gazzâlî, İki Madnûn, 30. 

138 Gazzâlî, Mü’minler İçin Yükselme Basamakları, 97. 

139 Gazzâlî, Tehâfüt el-Felâsife (Filozofların Tutarsızlığı), trc. Bekir Karlığa, (İstanbul: Çağrı Yayınları, 

1981), 18-19. 



34 

olacağıdır.140 Gazzâlî, bu durumu imkânsız görmez. Ona göre ezeli irade sonradan 

meydana gelen şeylere taalluk ettiğinde, o iradenin herhangi bir sıfatında değişiklik 

olmaz.141 

Gazzâlî, bütün varlıkların, yıldızların sayısından hayvanlara kadar var olan her 

şeyin var olmanın en mükemmel haliyle yaratıldığını söyler. Yani her var olan 

olabileceği en mükemmel haldedir. Bunun dışındaki var olma imkânları buna nispetle 

eksiktir.142 O, âlemin kendisinden zorunlu olarak meydana geldiği mucibu'n-bi'z-zat 

(zatı ile zorunlu varlık) olan bir Tanrı anlayışını savunan filozofların aksine, Tanrı’nın 

yaratmak hususunda zorunlu olmadığını kabul eder. Ona göre Tanrı, istediğini istediği 

vakitte yapacak bir kudrete sahiptir.143 Âlem de Tanrı’nın iradesi ile dilediği bir vakitte 

sonradan yaratılmıştır.144 Gazzâlî, filozofların âlemin ezeli olduğuna dair fikirlerini 

Tehafütü’l-Felasife’de eleştirir. O, filozofların âlemin devamlı Tanrı ile birlikte var 

olduğu ve O’nun malûlü olduğu, Tanrı’nın âleme olan önceliğinin sıra ve zat 

bakımından olmadığı yönündeki fikirlerini145 hatırlatıp onların bu düşüncelerine karşı 

çıkmıştır. Gazzâlî’ye göre Tanrı’nın kadim iradesi âlemin mahsus bir vakitte 

varolmasını gerektirir ve tahsis eder. O, şayet Tanrı’nın dilerse, âlemi gelecekte belirli 

bir vakitte meydana getirmeyi irade etmesinin mümkün olduğunu savunur.146 

Gazzâlî, bu konudaki fikirlerini belirttikten sonra filozofların âlemin, 

Tanrı’dan vasıtasız olarak bütünüyle sâdır olmadığı, ondan sâdır olanın salt akıl olduğu 

yönündeki düşüncelerini hatırlatır. Filozoflara göre bu ilk akıl kendi nefsiyle kâimdir, 

herhangi bir yerde bulunmayan soyut bir cevherdir, hem kendini hem de ilkesini bilir. 

Gazzâlî’ye göre bu akıl şeriatta melek olarak tanımlanır. O cevherden üçüncü bir varlık 

140 Tuncay Akgün, Gazali’ye Göre Yaratma, Dini Araştırmalar Dergisi 14/38, (Ocak- Haziran 2011): 

27. 

141 Gazzâlî, Tehâfüt el-Felâsife, 19. 

142 Gazzâlî, Felsefenin Temel İlkeleri, 186. 

143 Gazzâlî, Felsefenin Temel İlkeleri, 184. 

144 Yaşar Aydınlı, Gazali Muhafazakar ve Modern, (Bursa: Arasta Yayınları, 2002), 28. 

145 Fârâbî, et-Ta’likat, 43; İbn Sînâ, İşaretler ve Tembihler, 67. 

146 Gazzâlî, Tehâfüt el-Felâsife, 18-20. 



 

35 

 

meydana gelir, üçüncüden dördüncüsü ve bu şekilde kademeli olarak varlıklar 

çoğalır.147 Gazzali filozofların “Bir’den ancak bir çıkar” ilkesine bağlı kaldığı için bu 

düşüncelere sahip olduğunu, bu ilkeye bağlı kalındığı takdirde, filozofların âlemde 

hiçbir bütünü kabul etmemeleri gerektiğini söyler. Çünkü ona göre; “âlemde birlerden 

mürekkep bir şeyin bulunmaması, bütün var olanların birler (tekler) halinde olması 

zorunluluğunu doğurur. Her bir (tek) ise kendinin üzerinde bir başka birin ma'lülü ve 

kendinin altındaki (bir başka birin de) illetidir. Nihayet yükselme yönünden illeti 

olmayan illete kadar uzanıp gittiği gibi malûlü olmayan malûle kadar uzanıp gider. 

Ama durum böyle değildir. Çünkü -onlara göre cisim; şekil (suret) ve heyûlâ (madde) 

den mürekkeptir ve bu ikisinin birleşmesiyle bir tek şey olmaktadır. İnsan cisim ve 

ruhtan mürekkeptir, bunlardan birisinin varlığı diğerinden değildir. Her ikisinin de 

varlığı bir başka illettendir. Onlara (filozoflara) göre, felek te öyledir. O (felek) rûh 

sahibi bir cisim (katı cisim) dir. Ancak rûh, cisimden cisim de, rûhtan hâdis 

olmamıştır. Her ikisi de kendilerinden ayrı bir illetten sâdir olmuşlardır. Öyleyse bu 

bileşik (şeyler) nasıl var olmuşlardır? Tek bir illetten mi? Bu takdirde «birden sadece 

bir doğar» sözleri bâtıl olmaktadır. Yoksa bileşik bir illetten mi? Bu takdirde de suâl, 

illetin birleşimine yöneltilir. Neticede -zorunlu olarak bileşik basit ile karşı karşıya 

gelir çünkü ilke basittir, diğerinde ise terkib vardır. Bunların ikisi ise ancak birleşince 

tasavvur edilebilir. İkisi birleştiği zaman da «birden ancak bir sâdir olur» sözleri bâtıl 

olur.”148 

Gazzâlî, Tanrı-âlem ilişkisini anlatırken filozofların âlemin var oluşuna dair 

ileri sürdükleri dokuz felek ve on akıl görüşlerine de değinip149 onların bu görüşlerinin 

tahakkümden ibaret olduğunu savunur. Gazzâlî, filozofların bu görüşüne sayısız 

reddiye getirilebileceğini fakat kendisinin bu konuyu sadece birkaç yönden eleştiri 

sunmakla yetineceğini belirtir.150 Ona göre ilk aklın kendini var edeni akletmesi, 

varlığının ve kendi nefsini akletmesinin aynı ise varlığında çokluk bulunmaz. Bu 

                                                 

147 Gazzâlî, Tehâfüt el-Felâsife , 62. 

148 Gazzâlî, Tehâfüt el-Felâsife, 63. 

149 Gazzâlî, Tehâfüt el-Felâsife, 64-65. 

150 Gazzâlî, Tehâfüt el-Felâsife, 65. 



36 

çokluk sadece zatının ifadesinde vardır. Eğer ki ilk aklın kendini var edeni akletmesi, 

varlığının ve kendi nefsini akletmesinin gayrı ise bu durumda Tanrı’nın zatında çokluk 

bulunur. Zira Tanrı, hem kendini, hem de kendisinin dışındaki varlıkları akleder. 

Kısaca ifade edilecek olursa akıl, akledilene uygun düşer. Dolayısıyla bütün akıllar 

Tanrı’nın varlığına dayanır ve hiçbirinde çokluk olmaz. Şayet bir çokluk varsa bu 

Tanrı’da da bulunur. Böylece Tanrı’dan da muhtelif şeyler meydana gelebilir.151 Aynı 

şekilde Gazzâlî, filozofların “İlk aklın Evvel’i akletmesi, ondan feleğin nefsinin 

varlığını gerektirmiştir.” şeklindeki sözlerinin gülünç ve utanç duyulacak sözler 

olduğunu dile getirir.152 Ona göre böyle düşünen biri ortada olmayan bir kimsenin var 

olduğunu ve onun varlığının imkân dâhilinde olduğunu söyleyen kimsenin sözü gibi 

anlamsızdır.153 

 Anlaşılacağı üzere Gazzâlî’nin zihnindeki Tanrı, âlemi iradesiyle yaratan ve 

belli bir düzene koyandır.  Bu âlemde Tanrı ile en kuvvetli bağa sahip olan varlık ise 

hiç şüphesiz insandır.  

2.3.1. Tanrı- İnsan İlişkisi 

Gazzâlî, insanı varlıkların en şereflisi olarak görür.154 Tanrı, insanda bütün 

âlemin misalini topladığı ve insanı büyük âlemin kopyası yaptığı, insanı kendi 

dünyasını idare eden bir Rab eylediği için insan dünyayı, aklı, Tanrı’yı ve O’nun 

kudretini daha iyi bilmektedir.155 Ona göre insanın Tanrı’yı tanımasının iki yolu vardır. 

Bunlardan birisi kusurlu, diğeri ise kapalı tanımadır. Kusurlu tanıma Tanrı’nın isim ve 

niteliklerinin zikredilmesidir ki bu ancak kendi nefsimizde bilip öğrendiklerimize 

benzer. İnsan önce nefsini tanır. Bundan sonra Tanrı’nın nitelikleri ile kendisi arasında 

kıyaslama yapar. Oysaki Tanrı’nın nitelikleri bizim sahip olduğumuz özelliklere 

benzemekten münezzehtir. İşte bu açıdan insan Tanrı’yı kusurlu tanır. Kapalı olan 

tanımaya gelince, bu durum kişinin Tanrı’nın bütün sıfatlarını elde etmesi ve sonunda 

151 Gazzâlî, Tehâfüt el-Felâsife, 66. 

152 Gazzâlî, Tehâfüt el-Felâsife, 71. 

153 Gazzâlî, Tehâfüt el-Felâsife, 72. 

154 Gazzâlî, İki Madnûn, 40. 

155 Gazzâlî, İki Madnûn, 102-103. 



37 

Tanrı olması demektir. Bu yol hakiki bilginin tek yoludur fakat insan için yasak ve 

kapalıdır.156 Daha açık ifade edecek olursak Gazzâlî’ye göre insanın Tanrı’yı 

tanımasının tek yolu kendisini tanımasıdır. Kişi kendini bildiği zaman Tanrı’yı da 

tanıyacak, O’nunla o kadar sağlıklı bir bağ kuracaktır.157 Bu sebeple Gazzâlî’nin 

zihnindeki insan tasavvurunu incelemek onun Tanrı ile insan arasındaki ilişkiyi nasıl 

yorumladığını anlamamızda yardımcı olacaktır.  

2.3.1.1. İnsanın Varlığı 

Gazzâlî’ye göre “insan konuşan, düşünen, gülen, amudi (dikey, yukarıya 

doğru, dik olan) boya sahip olan canlı bir varlıktır. Bu yaratık üç unsurdan 

yaratılmıştır. Bunlar cisim (ceset), nefs ve ruhtur.158 Gazzâlî, ruhu damarlara üflenen 

hayat iksiri olarak tanımlar. Ruh, cesetten daha ince bir yapıdadır. İlim cesedin en 

derinlerine ulaşabildiği halde, asla ruha erişemez ve onun mahiyetini kavrayamaz. 

Ruh, anne karnındayken cenine Tanrı’nın izniyle girer ve vefat sırasında yine 

Tanrı’nın izniyle çıkıp gider. Ölümden sonra ceset yerde kalıp çürür, ruh ise müstehak 

olduğu yere ulaşıp orada ya nimet içinde olur. Ya da ebedi surette azap içine düşer.”159 

Ruhun yapısı, kaba giren su gibi değildir. Ruh, bir cevherdir; araz değildir. Çünkü ruh 

hem kendi varlığı hem de kendini var edeni bilir. Mahlûkatı da idrak eder. Ruh bir 

cisim değildir, çünkü cisim bölünmeye müsaitken ruh bölünmeyi kabul etmez. Eğer 

böyle bir şey mümkün olsaydı ruhtan bir parça herhangi bir şeyi bilirken, diğerinin 

aynı anda o şeyden haberdar olması imkânsız olurdu. Bu durum da insanın aynı anda 

hem bir şeyden haberdar olup, hem de o şeyi bilmemesini gerektirirdi.160 Ruh kül, cüz, 

bütün ve parça gibi şeylerden uzaktır. Ruhun bir mekân tutmuş olması da mümkün 

değildir. Bu sebeple ruh ne bedene dâhildir, ne de ondan tamamen bağımsızdır. O, 

bedenle bitişik bir halde değildir fakat ondan ayrı da düşünülemez.161 Ruh 

156 Gazzâlî, Esmâü’l-Hüsnâ Şerhi, 50-52. 

157 Gazzâlî, Mişkatü’l-Envar, 48. 

158 Gazzâlî, Mü’minler İçin Yükselme Basamakları, 41-42; Gazzâlî, el-Kıstâsü’l-Müstakîm, trc. Yaman 

Arıkan, (İstanbul: Eskin Matbaası, 1971), 135. 

159 Gazzâlî, Mü’minler İçin Yükselme Basamakları, 41. 

160 Gazzâlî, İki Madnûn, 90-91. 

161 Gazzâlî, İki Madnûn, 92. 



38 

anlatılamayan bir varlıktır. “Her kim avamlıktan biraz yükselmiş ise ruhtan cisimliği 

nefyetmiş ve fakat cisimlik arazlarını nefyedememiştir.”162 Nefs ise, insanın üçüncü 

unsurudur. Fakat o, beden gibi açıkta olmadığı gibi, ruh gibi damarlarda da dolaşmaz. 

Başka bir deyişle o, kendiliğinden bir varlığa sahip olan yapıda değildir. Bundan ötürü 

insan ruh ve beden birlikteliğine sahip olduğu sürece nefs vardır. Bu birliktelik 

bozulduğunda nefs o zaman yok olur.163 O, nefsin iki yönü olduğunu vurgular. 

Bunlardan birisi melek âlemine, diğeri ise dünya âlemine dönüktür. İnsan iki yönü de 

itidalli bir şekilde idare etmekle mükelleftir. İnsan kullukta, faziletli davranışlarda ve 

Tanrı’ya karşı olan tavırlarında melekler gibi olmalıdır. Dünyaya dönük olan tarafını 

ise daima düzeltmeli, o yönünü eğitmelidir.164  

Gazzâlî, insanın melek ile hayvan arasında yaratılmış bir varlık olduğunu 

söyler. Ona göre insanı diğer varlıklardan farklı kılan en önemli nitelik akıldır. İnsan 

aklı sayesinde nazari bilgiyi elde eder, birçok beceri ve sanata ulaşır.165 İnsan öyle bir 

şekilde yaratılmıştır ki; âlemde var olan garip ve müşkül işlerin dahi ilminin anahtarları 

onun elindedir. İnsan bu ilme aklı sayesinde ulaşır.166 Gazzâlî, fiziki âlemi bilme 

hususunda aklı çok önemli bir konumda görür. Hele ki Tanrı’yı, dini,  peygamberi 

bilip doğrulamamıza olanak sağlayan aklı asla küçümsemez; çünkü akıl kıymetsiz ve 

güvenilmez bir araç olarak tasdik edilirse onunla kavranabilen her şey o oranda 

değersizleşir ki böyle bir şeyden söz edilemez.167 Gazzâlî’ye göre insan eşyanın 

hakikatine, sırrına ancak akıl sayesinde ulaşabilir ve bunların hikmetini sadece aklıyla 

bilip, aklıyla anlamlandırabilir.168  

İnsanı akıl ve nefis arasında gidip gelen bir varlık olarak tanımlayan Gazzâlî’ye 

göre akıl insanı yukarıya doğru çekerken, nefis onu aşağıya iter. İnsan bu iki kuvvet 

arasındadır. Kimi insanlarda akıl her zaman baskın durumdadır. Kimisinde nefis 

162 Gazzâlî, İki Madnûn, 93. 

163 Gazzâlî, Mü’minler İçin Yükselme Basamakları, 42. 

164 Gazzâlî, el-Kıstâsü’l-Müstakîm, 188-189. 

165 Gazzâlî, İhyâu Ulumid-din, trc. Ali Arslan, (İstanbul: Akit, 1974), 1/215. 

166 Gazzâlî, İhyâu Ulumid-din, 3/144. 

167 Hüsamettin Erdem, Gazâlî’de Akıl Bilgisi ve Değeri, Diyanet İlmi Dergi 1, (Temmuz 2011): 62. 

168 İbrahim Agâh Çubukçu, Gazâlî’de Şüphecilik, (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 1996), 87. 



39 

baskındır. Kimisinde de ise akıl ve nefis daima çelişki halindedir.169 Nefsin hakikati 

karanlıktan iken aklın var oluşu nur ve ziyadandır.170 Gazzâlî’nin bu düşüncelerinde 

tasavvufun etkisi açıkça görülmektedir. Zira burada nefis akılla irtibatlı olarak ve 

akletmenin içinde bulunan nefsi kuvveler şeklinde anlatılmamış, tasavvuftaki gibi 

insanın tezkiye etmesi gereken bir varlık olarak tanımlanmıştır. 

Gazzâlî, insandaki vücut mekanizmasının çalışması ve hareket üretmesini 

şöyle anlatır; “İnsan bir olay karşısında tutum belirlemeye çalışırken Allah onun 

aklına ilham verir, akıl da bu ilhamı onun ruhuna iletir. Ruh, gelen bu yüce ilhamı ya 

dinleyip kabul eder ya da duymazlıktan gelir. İlhamı kabul ettiği takdirde, organlara 

da bu yönde direktifler gönderir ve bu suretle ortaya Allah’ın rızasına uygun doğru ve 

güzel hareketler çıkar. Bunu duymazlıktan geldiği takdirde ise, ikinci bir ses olan 

şeytanın sesini dinler ve organları buna göre çalıştırır. Bundan da şeytanın hoşuna 

giden yanlış ve çirkin işler ortaya çıkar.”171  

İnsanın Tanrı’yla ve âlemle olan irtibatını bir mutasavvıfın bakış açısıyla 

değerlendiren Gazzâlî’ye göre insan âlemin maketi ve minyatürü gibidir. Bu sebeple 

âlem küçültüldüğünde insan meydana gelir. İnsan büyütülürse, o da âlem olur. Fakat 

insanın varlığındaki bu mükemmellik onun kendi marifeti değildir. Onu yaratan 

kudretli yaratıcının hüneridir. İnsan bu mükemmelliği şükürle karşıladığı takdirde bu 

durumu kendisi için üstünlük haline getirir. Fakat nankörlük ve kibir haline sahip 

olursa bu durum onun alçalmasına sebep olur.172 Gazzâlî’nin tasavvurunda 

yaratılmışlar arasında en şerefli varlık olan insan, diğer varlıklardan farklı olduğu için, 

o varlıkların arasında kendine yer edinemez. Bundan ötürü o, ya bütün varlıkların

üstüne çıkar, onları aşar, ya da hepsinin altına düşer.173 Kişinin aşağı seviyeden en 

yüksek âleme çıkması ancak nurani veya ruhani âlem dediğimiz mertebeye 

169 Gazzâlî, Mü’minler İçin Yükselme Basamakları, 96. 

170 Gazzâlî, Mü’minler İçin Yükselme Basamakları, 100. 

171 Gazzâlî, Mü’minler İçin Yükselme Basamakları, 107. 

172 Gazzâlî, Mü’minler İçin Yükselme Basamakları, 52. 

173 Gazzâlî, Mü’minler İçin Yükselme Basamakları, 52. 



40 

yükselmesiyle gerçekleşir. Bu durum insanın Rabbine olan ilk miracıdır.174 Gazzâlî’ye 

göre Tanrı’yı bütün varlıkların müsebbibi sayan kimse ariftir. O kişi, bu kavrayış 

sonucunda mecaz âlemden hakikat âlemine yükselir. Böylece varlık açısından 

Tanrı’dan başka bir şey olmadığını kavrar.175  

Özetle ifade edecek olursak Gazzâlî’nin tasavvurunda bir insan kendini 

tanıyınca Tanrı’yı tanımış olur. Tanrı’yı gücü nispetinde tanıyan kimse O’nunla 

sağlıklı ve sağlam bir bağ kurduğu zaman hakikat üzere hareket etmiş ve arif bir kimse 

olmuştur. Tanrı ile insanın bağ kurmasının bir yolu da Gazzâlî’ye göre vahiydir. Şimdi 

Gazzâlî’nin vahiy ve nübüvvet anlayışını inceleyelim.  

2.3.1.2. Vahiy ve Nübüvvet 

Tanrı ile insan ilişkisinde önemli bir yeri olan vahiy meselesini, Gazzâlî’nin 

düşünce sisteminde iki farklı açıdan inceleyebiliriz. Bunlardan birisi vahyin, 

peygamberin ruhsal yetilerinden daha çok, doğrudan ve kudreti sonsuz olan Tanrı’nın 

dilemesi ve izniyle açıklanmasıdır.176 Diğeri ise, güçlü bir mütehayyileye sahip olan 

kimselere Tanrı’nın bir melek aracılığıyla kendi katından bilgiler ilham etmesidir.177 

Şimdi sırasıyla bu görüşlerini inceleyelim. 

Gazzâlî, vahiy konusunu Tanrı’nın kelam sıfatıyla açıklar. Ona göre 

mütekellim olan Tanrı, peygamberler aracılığıyla insanlara iletmek istediği mesajı 

bildirir. Tanrı dilediği kişiyi, dilediği zamanda seçerek ona peygamberlik görevini 

verir. Ona göre Tanrı vahyi vereceği kimselere özel bir kavrama yeteneği vererek o 

kişiyi vahye hazırlar. Yani bu kimseler bizzat Tanrı tarafından seçilir ve O’nun izin 

verdiği ölçüde akılla kavranamayan birtakım gaybî bilgilere şahit olurlar. Gazzâlî’ye 

göre risâlet, Tanrı’nın kelamını tebliğ etmek amacıyla vardır.178 O, Tanrı-insan 

ilişkisinde bazı konularda aklın tek başına yeterli olmadığını, bu konuda vahyin 

174 Gazzâlî, Mişkatü’l-Envar, 24-25. 

175 Gazzâlî, Mişkatü’l-Envar, 30. 

176 İbrahim Halil Dündar, Gazzâlî’nin Vahiy Anlayışı, Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

21/36, (Temmuz-Aralık 2016): 187. 

177 Dündar, Gazzâlî’nin Vahiy Anlayışı, 193. 

178 Gazzâlî, el-İktisad fi’l- İtikad, 84-85. 



41 

tamamlayıcı olduğunu söyler. “Haşr, neşr, sevap, ikab gibi konular akılla bilinebilir. 

Ancak bunların tam olarak anlaşılması Yüce Allah’ın vahiy ve ilhamı ile olur.”179 

Ayrıca kulun Tanrı’ya yapacağı ibadetler ve Tanrı’yı razı etme yolları da ancak 

peygamberlerin getirdiği vahiy ile tam olarak anlaşılabilir. Ona göre “Peygamberler 

tarafından sınırları ve miktarları belirtilen ibadet ilaçlarının (kalp hastalıklarının 

ilaçları olan ibadetlerin) nasıl etkili olacakları akıl yolu ile kavranamaz, tersine bu 

konuda, onların özelliklerini, akıl aracılığıyla değil, nübüvvet nuru sayesinde 

kavramış olan peygamberlerin sözlerine uymak, onları taklit etmek gerekir.”180 Aklın 

vahiy olmadan eksik kalacağını söyleyen Gazzâlî, vahyin de ancak akılla bilinebilecek 

bir şey olduğunu dile getirerek akıl ve vahyin birbiriyle olan sıkı münasebetini gözler 

önüne sermektedir.181 Bu düşünceleriyle Gazzâlî, vahiy konusunu İslam düşüncesinin 

bilgi anlayışına göre yorumlar. 

Gazzâlî’nin, vahyi peygamberlerin ruhi gelişimiyle irtibatlı olarak 

değerlendirdiği kısımlarda onun mutasavvıf yönü ön plana çıkar ve düşünceleri bu 

bağlamda şekillenir. O, insanın melekleşme potansiyeline sahip olduğunu söyler. 

Gazzâlî’ye göre ne zaman ki insan cismani engellerden uzaklaşıp, özünün farkına 

varırsa o vakit meleklerin mertebesine erişir. Ve melekler ona “Selam olsun size. Hoş 

geldiniz. Oraya (cennete) sürekli olarak giriniz.” derler.182  Melekût âlemine ulaşmış 

o kişiler yani peygamberler; artık “en yüksek mertebeye erişirler. Ve onlar âlem-i

gaybın tamamına vakıf olurlar. Binaenaleyh melekût âleminde olan kimse Allah'ın 

huzurundadır.”183  

Gazzâlî, vahiy konusunu ele alırken insanın ruhi seviyelerinden söz eder. Ona 

göre beş çeşit ruh vardır. Bunlardan birincisi duyu organlarından geleni alan, hayvani 

ruhun da aslını oluşturan hassas ruhtur. İkincisi duyuların verdiklerini kaydedip kendi 

üzerindeki ruha ulaştıran, gelişim aşamasında olan çocuklarda bulunan hayali ruh 

179 Gazzâlî, el-İktisad fi’l- İtikad, 157-158. 

180 Gazzâlî, el-Munkızu Mine’d Dalâl, trc. Salih Uçan, (İstanbul: Kayıhan, 2014), 72. 

181 Gazzâlî, İhyâu Ulumid-din, 1/288.  

182 Gazzâlî, Düşünme, Konuşma ve Söz Üzerine, trc. Ahmet Kamil Cihan, (İstanbul: İnsan Yayınları, 

2003), 47. 

183 Gazzâlî, Mişkatü’l-Envar, 25. 



 

42 

 

iken; üçüncüsü, his ve hayal dışında kalan anlamları idrak eden, hayvanlarda ve 

çocuklarda bulunmayan insanlık cevheri olan akli ruhtur. Bir diğeri, sadece akli 

ilimleri alan, bu ilimler arasında telif ve terkipler yaparak nefsi bilgiler elde eden fikri 

ruhtur. Sonuncusu ise kendisiyle gayb parıltılarının, ahirete dair bilgilerin edinildiği 

kudsi peygamberlik ruhu’dur.184 Gazzâlî’ye göre vahiy alabilen, yalnızca 

peygamberlere ve bazı evliyalara ait olan ruh kudsi ruhtur.185  Bu ruha sahip olan 

kimselerin yalnızca beş duyu organından ibaret olmadığını; keşf yoluyla duyuların ve 

aklın ötesinde gaib alandan bilgi elde etme imkânının da bulunduğunu ifade 

etmektedir.186  

Kişinin Tanrı ile doğrudan bağ kurmasının birtakım ahlaki ve ruhi gelişime 

bağlı olduğunu düşünen Gazzâlî konuyla alakalı şu cümleleri sarf eder; “Kimi tevhid 

istila ederse, Allah’ın birliğinin âlemlerdeki tecellisi bütün varlığını kaplarsa, 

muhakkak ki onun ilahi huzur ile münasebeti kuvvetlidir. Vasıtasız olarak kalbine ilahi 

nur yağar. Bunlar peygamberlerdir. Kimi de sünnet, içiyle dışıyla sarar ise, 

peygamberin sünnetini yapmaya can atar ise ona tam manasıyla uyar ve ona uyanları 

sever, fakat vahdaniyeti mülahazada Allah’ın birliğini ve birlik tecellilerini müşahede 

ve tefekkürde ayağı rasih olmazsa, yani İslam ve iman sahasında yüksek bir alim 

olmazsa, onun ilahi huzur ile münasebeti, ancak vasıta ile sağlanır ve o ilahi nuru 

almakta vasıtaya ihtiyaç duyar.”187 Vahyi açıklarken insanda var olan mütehayyile 

gücüne de değinen Gazzâlî’ye göre, insan mütehayyile gücü sayesinde suret ve 

manaları idrak edebilir. Ona göre mütehayyile gücü, insan ruhunun rüyadaki işleviyle 

benzeşmektedir. İnsan uyanıkken dünyevi işlerle meşgul olduğu için mütehayyilesi o 

zamanlarda etkisiz kalır. Fakat ne zaman uykuya dalarsa o zaman mütehayyile yetisi 

aktif hale gelir. İşte ruhi olgunluğa erişmiş kimseler uyku sırasında rüya vasıtasıyla 

                                                 

184 Gazzâlî, Mişkatü’l-Envar, 54-55. 

185 Gazzâlî, Mişkatü’l-Envar, 55. 

186 Cağfer Karadaş, Gazzâlî’nin Düşünce Ekseni: Hakîkatü’n-Nübüvve, (900. Vefat Yılında İmam 

Gazzâlî), (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2012), 338. 

187 Gazzâlî, İki Madnûn, 52. 



 

43 

 

Tanrı ile bağ kurabilirler. Fakat peygamberler sağlam bir mütehayyile gücüne sahip 

olduklarından uyanıkken de Tanrı ile bağ kurup, O’ndan vahiy alabilmektedirler.188 

Gazzâlî, her ne kadar bazı ruhların Tanrı ile vahiy ve ilham cinsinden bağ 

kuracağını kabul etse de, onların asla bir peygamberin derecesine ulaşamayacağını da 

vurgular.189 Ona göre nebiler, yaratılış ve karakter itibariyle özel olarak seçilmişlerdir. 

Akli ve ruhi açıdan ise üstün bir derecededirler. Bu anlamda hiçbir insan onlara ortak 

olamaz. Yani peygamberler, beşer olmaları yönüyle insanlara benzerler fakat mana 

bakımından onlardan ayrılırlar.190 Ona göre peygamberler nurdur, Tanrı’dan gelen 

bilgi nurları onların vasıtasıyla yaratılanlara yayılır.191 Aynı zamanda seçilen bütün 

peygamberler ruh doktorudur. İnsanları kurtuluşa yönlendirip, onlara gönülleri 

temizleme yollarını öğretirler.192 Gazzâlî, Tanrı ile peygamber arasında sultan ve vezir 

ilişkisi kurar. Bu ilişkiye göre Tanrı sultan, peygamberler ise vezir konumundadır. 

İnsanların Tanrı ile aralarında var olan ilişkide peygamberler bir vezir gibi aracılık 

yaparlar. Hatta insanların yapmış olduğu hatalar bile bazen peygamberler vesilesi ile 

affedilmektedir. “Vezir, sultanın kalbinde hususi bir yer tutmuş ve ona yakınlığın son 

derecesine ermiştir. Sultana, bazan vezirin dostlarının hatalarından haber gelir de 

sultan onları afveder. Bu sultan ile vezirin adamları arasında kurulmuş olan bir 

münasebetten değildir. Fakat onların sultan ile münasebeti bulunan vezire bağlanmış, 

onun ile münasebet kurmuş olmalarındandır. İşte bunlara gelen inayet, vezirin vasıtası 

iledir: Onun, sultan yanındaki hatır ve mevkii sebebi iledir. Yoksa kendilerinin sultan 

yanında dereceleri olduğundan değildir.”193  

Meâricu’l Kuds fî Medârici Marifeti’n-Nefs adlı eserinde vahyin niteliğinden 

bahseden Gazzâlî,  meleklerin Tanrı’dan bağımsız varlıklar olmadığını, onların sadece 

Tanrı’nın emirlerini peygamberlere iletebileceklerini ifade eder. Ona göre hiçbir akıl 

                                                 

188 Gazzâlî, Meâricu’l Kuds fî Medârici Marifeti’n-Nefs, 113-120. 

189 Gazzâlî, İhyâu Ulumid-din, 1/286. 

190 Gazzâlî, Meâricu’l Kuds fî Medârici Marifeti’n-Nefs, 132.  

191 Gazzâlî, Mişkatü’l-Envar, 26; Gazzâlî, Mü’minler İçin Yükselme Basamakları, 120. 

192 Gazzâlî, İki Madnûn, 25. 

193 Gazzâlî, İki Madnûn, 53. 



44 

bütün insanlığın yararına olacak bir düzen oluşturamaz. Aynı şekilde hiçbir insan tüm 

insanlığı mutluluğa ve huzura kavuşturacak geniş kapsamlı kanunlar meydana 

getiremez. Bu durum ancak vahiyle desteklenmiş, risaletle görevlendirilmiş, âlemin 

düzenini korumakla sorumlu tutulmuş meleklerden yardım alan bir akıl vesilesi ile 

gerçekleşir ki bu akıl da ancak nebilerde bulunur. Onlar, vahiyle desteklenmiş bu akılla 

hareket ederek Tanrı’nın hükmüyle hükmederler. Hükümlerdeki ölçüler meleklerin 

Tanrı’dan alarak onlara verdikleri feyze bağlıdır. Böylece nebiler tüm işlerinde 

Tanrı’ya bağlı olurlar. İnsanlar da onları takip ederler.194 

Gazzâlî, "Allah bir insanla (bir peygamberle) ancak ona ilham vermek yahut 

perde arkasından konuşmak, ya da bir melek gönderip dilediğini ona vahyetmek 

suretiyle iletişim kurar." (Şura 42/51) ayetini delil getirerek peygamberlere Tanrı’nın 

vahiy göndermesinin ya bir melek vasıtasıyla ya da herhangi bir aracı olmadan 

gerçekleştiğini söyler. İlkinde melek bazen bir insan suretinde vahyi getirir veya 

kendisini peygambere göstermeden vahyi sesli olarak bildirir yahut da sessizce 

peygamberin kalbine ve zihnine bırakır. İkinci durumda ise vahiy doğrudan Tanrı’nın, 

peygamberin zihnine ve kalbine ilham etmesi ile ya da birebir onunla konuşmasıyla 

gerçekleşir.195  

Kısacası; vahyin Tanrı-insan ilişkisinde çok önemli bir yere tekabül ettiğini 

söyleyen Gazzâlî’ye göre, vahiy insan için dini, ahlaki ve gaybi hususlarda aklın 

tamamlayıcısı niteliğindedir. Ona göre Tanrı, vahyin insanlara ulaşmasında önemli bir 

rol oynayan peygamberleri göndermek zorunda olmadığı halde, sırf lütfundan ötürü 

peygamber göndermiş ve onlar vesilesi ile insanları irşat etmiştir.196 

Anlaşılacağı üzere Gazzâlî, Tanrı tasavvurunda Kur’an ve hadis kaynaklarının 

yanında kelam, tasavvuf ve felsefeyi de esas almış, fikirlerini bu bilgi kaynakları 

ışığında şekillendirmiştir. Genel hatlarıyla ifade edecek olursak onun düşünce 

sisteminde Tanrı, bütün varlıkların yoktan yaratıcısıdır. Diğer varlıklar ancak 

Tanrı’nın dilemesiyle var olabilirler. Ona göre varlık ve imkân sahasında ne varsa 

194 Gazzâlî, Meâricu’l Kuds fî Medârici Marifeti’n-Nefs, 115-116. 

195 Gazzâlî, Mü’minler İçin Yükselme Basamakları, 123. 

196 Gazzâlî, el-İktisad fi’l- İtikad, 117. 



 

45 

 

Tanrı’nın izni ve iradesiyle meydana gelmiştir. Gazzâlî’ye göre Tanrı, eşi olmayan, 

her şeyi hakkıyla bilen, irade sahibi bir varlıktır ve kendi yüceliğinin bir göstergesi 

olarak yarattığı her şeyi en mükemmel şekilde yaratmış, insanı da yaratılmışlar 

içerisinde en şerefli makama yerleştirmiştir. İnsan Tanrı’yı tam olarak ancak kendi 

nefsiyle mukayese ederek tanıyabilir. Tanrı’yı hakiki manada tanıyan kimse O’nunla 

sağlam bir bağ kurmuş olur. Tanrı-insan ilişkisinde büyük önem arz eden vahiy de 

Tanrı ile kurulan bu bağ aracılığıyla insana ulaşır.   

 

 

 

 

 

 

 

   

 

 

 

 

 

 

 



46 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

FÂRÂBÎ VE GÂZZÂLÎ’NİN TANRI TASAVVURLARININ 

KARŞILAŞTIRILMASI 

Bu başlık altında incelemeyi hedeflediğimiz mevzu Fârâbî ve Gazzâlî’nin 

Tanrı tasavvurlarını kıyaslamaktır. Malumdur ki Gazzâlî, filozoflara olan eleştirileri 

ile tanınan bir düşünürdür. Bu eleştirilerin hedefinde Fârâbî de vardır. Nitekim 

Gazzâlî, filozofları eleştirdiği meşhur eseri Tehafütü’l-Felâsife’de birebir Fârâbî’nin 

de adını anarak şu cümleleri yazmıştır; “İslâm felsefecilerinden Aritoteles’in sözlerini 

en iyi aktaran, inceleyen Ebu Nasr el-Fârâbî ve Îbn Sînâ olmuştur. Bunun için biz 

onların (ikisinin) sapıklıktaki reislerinin (Aristoteles) mezhebi (görüşü)nden seçip 

doğru kabul ettikleri hususları iptal ile yetineceğiz. Çünkü onların terk ettikleri ve 

bağlanmaktan kaçındıkları hususların eksikliği şüphe götürmez ve bunların iptali için 

uzun uzadıya araştırmaya gerek kalmaz. (İyi) bilinmelidir ki; onlar (filozoflar) ın 

mezhep (görüş) lerini reddeden bu iki adamın (Fârâbi ve İbn Sînâ) nakillerine 

dayanmakla yetiniyoruz. Tâ ki mezhep (görüş) lerin yayılmasına göre sözler de 

yayılmasın.”197 Gazzâlî Fârâbî’yi sadece eleştirmekle kalmamış aynı zamanda onu 

küfürle itham etmiştir.198 O, bu eleştiri ve ithamlarını Fârâbî’nin Tanrı anlayışına da 

yöneltmiş; bu konudaki düşüncelerine Tehâfütü’l-Felâsife’de ayrıntısıyla yer 

vermiştir.199  

Biz bu bölümde felsefeye ve filozoflara eleştiriler yönelten Gazzâlî’nin ve bir 

filozof olan Fârâbî’nin Tanrı anlayışlarını kıyaslamaya, bu konu hakkındaki benzer ve 

farklı yönlerini ortaya koymaya çalıştık. Şimdi sırasıyla bu hususlara değinelim. 

3.1. Tanrı’nın Varlığı 

Fârâbî ve Gazzâlî için Tanrı, bütün varlıkların var olma sebebidir. Bu konuda 

benzer düşüncelere sahip olan mezkûr düşünürlerimize göre Tanrı, var olmak için 

197 Gazzâlî, Tehâfüt el-Felâsife, 5-6. 

198 Gazzâlî, Tehâfüt el-Felâsife, 5-6; Gazzâlî, el-Munkızu Mine’d Dalâl, 26. 

199 Gazzâlî, Tehâfüt el-Felâsife, 81-140. 



 

47 

 

herhangi bir şeye ihtiyaç duymayandır. Onlara göre bütün mevcudat var olmak için 

Tanrı’ya muhtaçtır.  

Fârâbî, varlık derecelerini ilk (evvel), orta (evsat), son (ahir) olarak tanımlar. 

Bu derecelendirmeye göre İlk olan kendinden aşağıda bulunan şeyin sebebidir. 

Kendinin üstünde başka bir sebebe ihtiyaç duymaz. Ortadakiler, kendilerinin üstünde 

bir sebebe sahiptirler ve kendileri de daha aşağıda bulunan şeylerin sebebidir. 

Sonuncuların ise bazı sebepleri vardır. Ancak kendileri daha aşağıda bulunan bir şeyin 

sebebi değildir.200 Fârâbî’nin kurmuş olduğu bu derecelendirme onun savunmuş 

olduğu sudur teorisiyle çok yakından ilişkilidir. Bu varlık hiyerarşisinde Tanrı, bütün 

varlıkların kendisinden sudur ettiği bir varlıktır. Gazzâlî ise Tanrı’yı bütün varlıkların 

yaratıcısı olarak kabul eder. Bu konuda Gazzâlî kimi zaman tasavvuf bilgilerinden 

faydalanarak Tanrı’yı gerçek Nur, diğer varlıkları ise mecaz olarak tanımlarken; kimi 

zaman Tanrı’yı sırf varlık (el-vucudu’l-mahd) ve diğer bütün varlıkların nedeni olarak 

kabul eder.201 

3.2. Tanrı’nın Sıfatları 

Fârâbî’nin Tanrı’nın sıfatları hakkındaki düşüncelerini incelerken de 

bahsettiğimiz üzere İslam filozofları Tanrı’ya sıfat atfederken tenzihi bir metot takip 

eder. Fârâbî de tevhid ilkesini zedeleyeceği endişesiyle zat ve sıfat arasında herhangi 

bir ayrım yapmaz. Fakat Tanrı’ya sıfat atfetmekte de herhangi bir beis görmez. O, bu 

konuda Kindî’yi takip ederek, Kur’an-ı Kerim’deki sıfatlarla birlikte felsefî 

terimlerden de faydalanır.202 Örneğin Tanrı’yı ilk (evvel), bir (vâhid), ilk var olan (el-

mevcûdü’l-evvel), ilk prensip (el-mebdeü’l-evvel), ilk sebep (es-sebebü’l-evvel), 

biricik varlık (el-vücûdü’l-vâhid), zorunlu varlık (vâcibü’l-vücûd) şeklinde nitelediği 

gibi alîm, mürîd, hak, akıl, âkıl, ma’kul sıfatlarıyla da niteler.203 Fârâbî, Tanrı’yı ilim, 

                                                 

200 Fârâbî, Fusulü’l-Medeni, 43-44. 

201 Gazzâlî, Mişkatü’l-Envar, 29; Gazzâlî, Felsefenin Temel İlkeleri, 197. 

202 Turgut, “Meşşȃî Felsefesinde Allah’ın Sıfatları Meselesi”, 8; Mehmet Aydın, “Gazâli’nin “Kurb” 

Nazariyesinde “Allah’ın Sıfatlarının” Anlam ve Önemi”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 22/1 (Nisan 1978): 308.  

203 Kaya, “Fârâbî”, 12: 155. 



48 

irade ve kudret gibi sıfatlarla niteler.204 Fakat önceden de belirttiğimiz gibi onun 

düşünce sisteminde ilim sıfatı ön plandadır. Çünkü Fârâbî, Tanrı’nın sıfatları 

konusunu sudur teorisiyle açıklar. Ona göre Tanrı’nın bilmesi âlemi var etmesiyle aynı 

anlama gelmektedir. Bu bakımdan ilim, irade ve kudret sıfatları arasında bir ayrım 

bulunmaz.205 Gazzâlî ise ilk olarak Tanrı’ya sıfat atfedilip atfedilmeyeceği konusuna 

yoğunlaşır. Ona göre Tanrı’ya sıfat atfetmekte beis olduğunu düşünen kimseler tıpkı 

misal ile mislin arasını ayıramayanlara benzer. Gazzâlî’nin bu ifadesinin filozoflara 

yönelik olduğunu söyleyebiliriz. Zira o, Tehâfüt el-Felâsife’de Tanrı’nın sıfatlarıyla 

ilgili olarak filozoflara birtakım eleştiriler yöneltmiştir.206 Ona göre misal asla mislin 

bir benzeri olamaz.207 Gazzâlî, insanın ancak kendi nefsiyle kıyas ederek Tanrı’yı 

tanıyabileceğini ifade eder. Örneğin Tanrı’ya semî, basîr, alîm derken O’nun 

yüceliğine bir halel getirmiş olmayız. Gazzâlî’ye göre Tanrı’ya bu sıfatları atfeden kişi 

Tanrı’yı insana benzetmiş olmaz, aksine insanın Tanrı’yı daha iyi anlamasına yardımcı 

olur.208 Bu konuda Fârâbî de Gazzâlî ile ortak düşünceye sahiptir. Fârâbî’ye göre de, 

Tanrı’ya atfedilen bütün sıfatlar O’nun yüceliğine herhangi bir katkıda bulunmaz, 

sadece bizler bu sıfatlar sebebiyle Tanrı’yı daha iyi tanımış oluruz.209  

Aslına bakılırsa giriş kısmında da belirttiğimiz üzere kelamda Tanrı-âlem 

münasebeti açısından sıfatlar oldukça önemli bir yere sahiptir. Örneğin; Tanrı hâlık 

sıfatıyla âlemi yaratır, rezzak sıfatıyla âlemdeki yarattıklarına rızık verir. İşte bu 

doğrultuda Gazzâlî’nin de sıfatlar konusunda zaman zaman kelami bir anlayışa sahip 

olduğu söylenebilir. Onun kimi zaman sıfatları Tanrı hakkında konuşabilmek için 

insanlar tarafından verilen vasıflar olarak yorumlaması; kimi zaman da Tanrı-âlem 

irtibatında oldukça kritik bir noktada görmesi Gazzâlî’nin çok yönlü ilmi kimliğiyle 

ve düşüncelerindeki dönemsel değişimlerle irtibatlandırılabilir. Sonuç olarak iki 

204 Fârâbî, et-Ta’likat, 16-24; Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 22-24. 

205 Turgut, “Meşşȃî Felsefesinde Allah’ın Sıfatları Meselesi”, 9. 

206 Gazzâlî, Tehâfüt el-Felâsife, 91-101. 

207 Gazzâlî, İki Madnûn, 22. 

208 Gazzâlî, İki Madnûn, 22-24 

209 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 22-27. 



49 

düşünür için de Tanrı’nın sıfatları meselesi O’nun âlemle olan ilişkisinde önemli rol 

oynamaktadır.  

3.3. Tanrı-Âlem İlişkisi 

Tanrı tasavvurlarında önemli bir yere sahip olan Tanrı-âlem ilişkisi meselesi, 

Fârâbî ve Gazzâlî tarafından farklı açılardan incelenmiştir. Fârâbî, bu konuda da her 

zaman olduğu gibi felsefi birikiminden faydalanırken, Gazzâlî’nin bu konudaki 

fikirleri genel olarak İslam düşüncesindeki anlayışla örtüşmektedir.  

Âlemin varlığa gelişi hakkında Fârâbî ile Gazzâlî farklı bakış açılarına sahiptir. 

Aslına bakılırsa Fârâbî ve Gazzâlî’nin Tanrı-âlem irtibatına dair düşüncelerindeki 

temel ayrım bu konuda olmuştur.  Zira Fârâbî İlk İllet olarak nitelendirdiği Tanrı ile 

malûlu arasında bir zaman farkının bulunmadığını; Tanrı’nın âleme olan önceliğinin 

zaman bakımından değil zat bakımından olduğunu savunur.210 O bu düşüncesinin bir 

sonucu olarak da sudur teorisini benimsemiştir. Gazzâlî ise bu konuda Fârâbî’den 

farklı düşünerek kadîm olandan hâdisin var olmasını kabul etmekten başka yol 

olmadığını söyler. Ona göre âlem Tanrı’nın iradesiyle sonradan meydana gelmiştir. 

Gazzâlî bu düşüncesini Tanrı’nın iradesiyle211, Fârâbî ise âlemin ezeliliğini irade ile 

değil bizzat Tanrı’nın zatıyla açıklamaktadır.212 

Tezimizin ilk bölümünde de bahsettiğimiz üzere Fârâbî, İslam düşüncesinde 

var olan, âlemin bizzat Tanrı tarafından, aracısız yaratıldığı fikrine karşılık, sudur 

nazariyesini savunmuştur. O varlık âlemini hiyerarşik bir düzende açıklar. Fârâbî’ye 

göre bütün varlıklar Tanrı’nın kendisini akletmesi sonucu O’nun varlığından taşarak 

meydana gelir. Bu var oluşta Tanrı’dan ilk akıl hâsıl olur ve diğer varlıklar da ilk aklın 

kendisini ve Tanrı’yı akletmesiyle meydana gelir. Gazzâlî ise bu konuda Fârâbî’nin 

aksine âlemin aracısız, bizzat Tanrı tarafından yaratıldığını savunur. Ona göre âlem 

Tanrı’nın mutlak iradesi ile O’nun dilediği bir vakitte yaratılmıştır. Bilindiği üzere 

210 Fârâbî, et-Ta’likat, 43; Fârâbî, “ed-De’ava’l-Kalbiyye”, 7. 

211 Gazzâlî, Tehâfüt el-Felâsife, 25. 

212 Fârâbî, “ed-De’ava’l-Kalbiyye”, 7. 



50 

sudur nazariyesi “Bir’den ancak bir çıkar.” ilkesini esas alır.213 Gazzâlî ise böylesi bir 

mantığın tutarsız olduğunu ifade etmiştir. Ona göre bu ilkeye bağlı kalındığı takdirde 

bu düşünceyi kabul edenlerin hiçbir bütünü kabul etmemeleri gerekir.214 

Fârâbî, âlemi dokuz felek, on akıl hiyerarşisine göre tasavvur eder.215 Bu 

hiyerarşi faal akılda nihayete erer. Söz konusu sistemde faal akıl ay altı âlemdeki oluş 

ve bozuluşun ilkesidir.216 Gazzâlî ise bu konuda Fârâbî’yi eleştirir. O, bu düşüncenin 

tahakkümden ibaret olduğunu savunur. Gazzâlî’ye göre bu sözler karanlık üstüne 

karanlık eklemek gibidir. Hatta bir kişi böyle bir rüya gördüğünü söylese, bu 

rüyasından ötürü o kişinin kötü bir mizaca sahip olduğuna hükmedilir.217 

  Sudur nazariyesi gereği önce ay üstü âlem denilen göksel varlıkların, sonra ay 

altı âlemini oluşturan yeryüzündeki varlıkların meydana geldiğini savunan Fârâbî’ye 

göre böylesi bir sistem Tanrı’nın yüceliğine bir noksanlık getirmez. Çünkü ona göre 

Tanrı eylemleri sorgulanmayacak kadar yücedir. Gazzâlî ise bu düşüncenin zan ve 

tahminden ibaret olduğunu ve sağlam bir delilinin bulunmadığını ifade eder. 

Gazzâlî’ye göre bu düşünce Tanrı’nın aşağı âlemle olan irtibatını koparmış, bu âlemi 

yukarı âlemin tasarrufuna terk etmiştir. Tanrı’nın yukarı âlemle var olan irtibatını ise 

O’nun bu âlemin varlığının sebebi olmasına indirgemiştir.218 Oysaki Fârâbî’nin 

tasavvurunda Tanrı, âlemle devamlı surette irtibat halindedir. Onun felsefesinde Tanrı-

âlemden bağımsız ve uzak değildir. Fârâbî’ye göre kâinatta var olan her şey Tanrı’nın 

bilgisi ve rızası dâhilinde gerçekleşmektedir.219 

Özetle ifade edecek olursak Fârâbî ve Gazzâlî’nin Tanrı-âlem ilişkisine yönelik 

düşüncelerinde belirgin bir fark görülmektedir. Fârâbî bu konuda sudur nazariyesini 

benimserken; Gazzâlî İslam düşüncesindeki anlayışı kabul eder. Fârâbî’ye göre âlem 

213 Kaya, “Sudûr”, 37: 467. 

214 Gazzâlî, Tehâfüt el-Felâsife, 63. 

215 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 33-34. 

216 Kaya, “Sudûr”, 37: 467. 

217 Gazzâlî, Tehâfüt el-Felâsife, 65. 

218 Gazzâlî, Mü’minler İçin Yükselme Basamakları, 67. 

219 Fârâbî, Uyunul-Mesâil, 119-120 



 

51 

 

Tanrı’dan taşarak meydana gelmiştir. Ona göre Tanrı, faal akıl vesilesi ile âlemle 

irtibat kurar. Gazzâlî ise Tanrı’yı gerçek varlık, diğer varlıkları Tanrı’ya borçlu 

varlıklar olarak kabul etmiştir.220 Gazzâlî, Fârâbî’nin savunmuş olduğu sudur 

nazariyesini reddetmiştir. Ona göre böyle konular beşer gücünün üstesinden 

gelebileceği konular değildir. Bu sebeple böyle hususlar peygamberlerin getirdiği 

bilgiler ışığında incelenmelidir.221 

3.3.1. Tanrı-İnsan İlişkisi 

Âlemde oldukça önemli bir yeri olan insan, Fârâbî ve Gazzâlî’nin düşünce 

sisteminde en karmaşık ve en mükemmel varlıktır. İki düşünür de insanın yetkinleşme 

gücüne sahip olduğunu düşünür. Onlara göre bu yetkinleşme insanın ancak Tanrı’yı 

hakiki manada bilip tanımasıyla gerçekleşebilir.222 Âlemi hiyerarşik bir düzende 

açıklayan Fârâbî, insanın varlığını da belirli bir düzen ile açıklamaktadır. Ona göre 

akıl, insanın varlığında oldukça önemli bir yere sahiptir. Nitekim akli yetkinliğe sahip 

olan insan, Tanrı ile bağ kuracak seviyeye gelmektedir. Gazzali’de Tanrı’yı bilip, 

tanıyan insanın O’nunla sağlam bir bağ kuracağını düşünmektedir. Tanrı ile kurulan 

bu bağda vahiy önemli bir yere tekabül etmektedir.  

3.3.1.1. Vahiy ve Nübüvvet 

Daha önceden de bahsettiğimiz üzere Fârâbî’ye göre vahiy, Tanrı’dan faal akıl 

vesilesi ile elde edilebilecek bir boyuttadır. O, oluşu sudur teorisiyle, düşüşle, 

somutlaşma süreciyle; vahiy mevzusunu ise tam aksine “yükseliş”le ifade etmeye 

çalışır.223 Fârâbî’ye göre kişi birtakım akli yetkinlikler sonucunda müstefad akla sahip 

olduğu takdirde, artık tamamen soyut şeylerin kavranabildiği ve bilgiye dair 

ulaşılabilecek en yüksek aşamaya erişir.224 Böylece Fârâbî, akledilebilirler öğretisiyle 

                                                 

220 Necip Taylan, Gazzâlî’nin Düşünce Sisteminin Temelleri, 147-150; Kemal Sözen, “Gazzâlî’nin 

Sudur Teorisini Eleştirisi”, İslami Araştırmalar Dergisi 13/3-4 (Nisan 2000): 408. 

221 Gazzâlî, Tehâfüt el-Felâsife, 73. 

222 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 76-77; Gazzâlî, İki Madnûn, 40. 

223 Aydın Işık, “Felasifenin Vahiy Anlayışına Bir Eleştiri: Gazâlî Örneği”, TYB Akademi Dergisi 1/1 

(Ocak 2011): 112. 

224 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 76-77. 



 

52 

 

akılsalları aşama aşama maddeden soyutlaştırıp, kazanılmış akla ulaştırır.225 

Kazanılmış akla ulaşan kişiyle faal akıl arasında artık hiçbir engel kalmaz. Faal akılla 

karşılaşan müstefad akıl ondan mutluluğun bilgisini ve vahyi alır.226 Gazzâlî’nin 

düşünce sisteminde ise önceden de bahsettiğimiz üzere vahyin iki boyutu vardır. 

Bunlardan birisi peygamberin akli yetilerinden daha ziyade, vahyin doğrudan ve 

kudreti sonsuz olan Tanrı’nın dilemesi ve izniyle alınmasıdır. Diğeri ise mütehayyile 

yetisi güçlü kimselere Tanrı’nın bir melek aracılığıyla kendi katından bilgiler ilham 

etmesidir. Gazzâlî’nin zihnindeki bu ayrım onun düşünce evrelerindeki farklılıklardan 

kaynaklanmaktadır. Gazzâlî ilk görüşünde Fârâbî’den farklı düşünürken, ikinci 

görüşünde onunla ortak bir noktada buluşmaktadır.  

Yukarıdaki bölümlerde Fârâbî’nin faal aklı Cebrail olarak tanımladığından 

bahsetmiştik.227 Onun düşünce sisteminde vahiy, Cebrail aracılığıyla Tanrı’dan insana 

iletilir. Bu düşünce Gazzâlî’nin vahiy anlayışıyla örtüşmektedir. Fakat onlar vahyin 

geliş şekli konusunda ayrışmaktadırlar. Çünkü Fârâbî’nin sisteminde faal aklın 

Tanrı’dan bilgi alması sudur nazariyesindeki hiyerarşiye bağlıdır. Gazzâlî ise bu 

anlayışı kabul etmemektedir. Bununla birlikte Fârâbî, Tanrı’nın insana vahyi 

iletmesinin zorunlu olarak faal akla bağlı olduğunu savunmaktadır. Bu konuda Gazzâlî 

Fârâbî’den farklı düşünmektedir. Zira ona göre Tanrı’nın vahyi iletmesi bazen Cebrail 

aracılığıyla olurken, bazen herhangi bir aracı olmadan da gerçekleşebilir. İkinci 

durumda Tanrı, peygamberin kalbine ve zihnine vahyi ilham eder veya birebir onunla 

konuşarak ona vahyi vermiş olur.228  

Gazzâlî’nin bu konu hakkında öne sürdüğü bir diğer görüş de yukarıda 

belirttiğimiz gibi mütehayyile yetisi güçlü kimselere Tanrı’nın melek aracılığıyla 

vahyi iletmesidir. Aynı şekilde Fârâbî de mütehayyile gücü keskin ve kuvvetli olan 

kimselerin faal akıldan vahyi alabileceğini ifade etmektedir. Bu konuda ortak 

düşündükleri nokta vahyi alan kişinin sahip olduğu mütehayyile yetisidir. İki düşünür 

                                                 

225 Işık, “Felasifenin Vahiy Anlayışına Bir Eleştiri: Gazâlî Örneği”, 114. 

226 Fârâbî, el-Medinetü’l-Fâzıla, 76-77. 

227 Fârâbî, es-Siyasetü’l-Medeniyye, 32. 

228 Gazzâlî, Mü’minler İçin Yükselme Basamakları, 123. 



53 

de bu yetiye sahip olan kimsenin Tanrı’dan vahiy alacak dereceye geldiğini kabul 

etmektedir. 

Anlaşılacağı üzere Fârâbî ve Gazzâlî’nin düşünce dünyasında vahiy, Tanrı-

insan ilişkisinde önemli bir yere tekabül etmektedir. Her ne kadar düşünürlerin 

fikirlerinde ortak noktalara rastlansa da bu konuyu Fârâbî temelde sudur nazariyesi 

üzerinden, Gazzâlî ise İslam düşüncesinde var olan vahiy algısı üzerinden 

açıklamaktadır. 



54 

SONUÇ 

Bu çalışmada Fârâbî ve Gazzâlî’nin Tanrı hakkındaki tasavvurları 

incelenmiştir. Çalışma kapsamında ilk bölümde Fârâbî’nin, ikinci bölümde ise 

Gazzâlî’nin Tanrı tasavvuru gözden geçirilmiş; üçüncü bölümde iki düşünürün bu 

tasavvurları kıyaslanmıştır. 

Çalışma sonucunda görülmüştür ki, Farabi ve Gazzâlî’nin Tanrı anlayışları 

farklı bakış açılarıyla oluşturulmuştur. Onların Tanrı tasavvurlarında zaman zaman 

ortak noktalara rastlanılsa da Farabi, Tanrı’ya yönelik düşüncelerinde felsefi 

birikimini ön plana çıkarırken; Gazzâlî bu konudaki fikirlerini genel itibariyle İslam 

düşüncesine bağlı olarak şekillendirmiştir. Aynı zamanda Gazzâlî’nin çok yönlü ilmi 

kişiliği ve düşüncelerinde gerçekleşen dönemsel değişiklikler onun Tanrı hakkındaki 

fikirlerine de sirayet etmiş; bu etki Gazzâlî’nin eserlerinde göze çarpmıştır. 

Tanrı tasavvurunda benimsemiş olduğu sudur teorisini önemli bir yere koyan 

Fârâbî, Tanrı-âlem münasebetini bütünüyle bu teori üzerinden açıklamaktadır. Onun 

felsefesinde kritik bir noktada bulunan faal akıl, Fârâbî’nin ay altı âlem olarak 

nitelendirdiği yeryüzü ile her türlü irtibatı kurmaktadır. Aslına bakılırsa Fârâbî ile 

Gazzâlî’nin Tanrı tasavvurlarındaki temel ayrımlardan birisi tam olarak bu noktadadır. 

Nitekim Gazzâlî sudur teorisine karşı çıkmış, bu teorinin tutarlı olmadığı yönünde 

açıklamalarda bulunmuştur. Bununla birlikte Fârâbî ve Gazzâlî’nin Tanrı 

tasavvurlarında dikkat çeken temel ayrılıklardan birisi de âlemin kıdemi meselesidir. 

Fârâbî Tanrı’nın âleme olan önceliğinin zaman bakımından değil zat bakımından 

olduğunu iddia ederken, Gazzâlî bu konuda Fârâbî’den ayrılarak âlemin Tanrı 

tarafından aracısız bir şekilde sonradan yaratıldığını savunur.   

Anlaşılacağı üzere iki düşünürün de tasavvurunda Tanrı’nın âlemdeki konumu 

oldukça önemlidir. İki düşünür de her ne kadar farklı pencerelerden bakmış olsalar da 

Tanrı’yı yetkin, yüce ve mevcudatla devamlı surette irtibatta olan bir zat olarak 

tasavvur etmişlerdir.   



 

55 

 

KAYNAKÇA 

Akgün, Tuncay. Gazali’ye Göre Yaratma. Dini Araştırmalar Dergisi 14/38, 

(Ocak- Haziran 2011): 17-40. 

Akot, Bülent. “Bazı Mutasavvıfların Tanrı/İlâh Anlayışı ve Muhâsibî’nin “er-

Riâye” Adlı Eseri Bağlamında Allah’ın Hakları”. Eskiyeni/31 (Aralık 2015): 51-73. 

Amidî. Gayetü’l-Meram an İlmi’l-Kelam. Kahire: Darü'l-Kütübi'l-İlmiyye, 

1971. 

Ay, Mahmut. “Kelam’da Adalet, Kudret ve Hikmet Bağlamında Tanrı 

Tasavvurları”. Eskiyeni/31 (Aralık 2015): 25-50.  

Aydın, İbrahim Hakkı. “Ebû Nasr el-Fârâbî’nin Büyük Duası”. Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 0/22 (Haziran 2005): 293-302. 

Aydın, Mehmet. Din Felsefesi. İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi Yayınları, 

1990. 

Aydın, Mehmet.  “Gazâli’nin “Kurb” Nazariyesinde “Allah’ın Sıfatlarının” 

Anlam ve Önemi”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 22/1 (Nisan 1978): 

307-314. 

Aydın, Salih. Fârâbî’nin Sisteminde Nübüvvet ve Filozofi. Cumhuriyet 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 15/2 (Aralık 2011): 287-300. 

Aydınlı, Yaşar. Fârâbî’de Tanrı İnsan İlişkisi. İstanbul: İz Yayıncılık, 2000. 

Aydınlı, Yaşar. Gazali Muhafazakar ve Modern. Bursa: Arasta Yayınları, 

2002. 

Bakıllani, el-İnsaf. nşr. M. Zahid el-Kevseri. Mısır: el-Mektebetü’l-Ezheriyye 

li’t-Türâs, 1963. 

Çubukçu, İbrahim Agâh. Gazâlî’de Şüphecilik. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 

1996. 



56 

Çubukçu, İbrahim Agâh. “Türk Filozofu Fârâbî’nin Din Felsefesi”. Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 14/1 (Nisan 1966): 67-82. 

Durusoy, Ali. İbn Sinâ Felsefesinde İnsan ve Âlemdeki Yeri. İstanbul: İFAV, 

1993. 

Dündar, İbrahim Halil. Gazzâlî’nin Vahiy Anlayışı. Harran Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 21/36, (Temmuz-Aralık 2016): 185-203. 

Erdem, Hüsamettin. Gazâlî’de Akıl Bilgisi ve Değeri. Diyanet İlmi Dergi 1, 

(Temmuz 2011): 59-70. 

Fârâbî. “Eflatun ile Aristoteles’in Görüşlerinin Uzlaştırılması”. İslam 

Filozoflarından Felsefe Metinleri. haz. Mahmut Kaya. İstanbul: Klasik Yayınları, 

2017. 

Farabi. “ed-De’ava’l-Kalbiyye”. Resâilu Fârâbî. Haydarabat: Dâʾiratu’l-

Ma’ârifi’l-Usmâniyyeh, 1349 H. 

Fârâbî. el-Medinetü’l-Fâzıla. trc. Nafiz Danışman. Ankara: MEB Yayınları, 

2001. 

Fârâbî. es-Siyâsetü’l-Medeniyye. Haydarabat: Dairaül-Maarifi’l-Osmaniyye, 

1998. 

Fârâbî. Felsefenin Temel Önermeleri, Mehmet Dağ, “Fârâbî’nin İki Yapıtı”. 

On Dokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 14/14-15 (Haziran 2003): 50-

73. 

Fârâbî. Fusulü’l-Medeni (Siyaset Felsefesine Dair Görüşler).  trc. Hanifi 

Özcan. İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi Yayınları, 1987. 

Fârâbî. İhsa’ül-Ulûm. nşr. Ali Bû Melhim. Beyrut: Dâr ve Mektebetü’l-Hilâl, 

1996. 

Fârâbî. Kitabu’l-Mille ve Nusûsun Uhrâ. thk. Muhsin Mehdî. Beyrut: Dârü’l-

Meşrık, 1991. 



 

57 

 

Fârâbî. Mantık ve Felsefenin İlkeleri Konusunda Sorunların Kaynakları. 

Mehmet Dağ. “Fârâbî’nin İki Yapıtı”. On Dokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 14/14-15 (Haziran 2003): 74-86. 

Fârâbî. et-Ta’likat. Haydarabat: Dâʾiratu’l-Ma’ârifi’l-Usmâniyyeh, 1346 H. 

Fârâbî. Tahsilu’s-Saâde. nşr. Ali Bû Melhim. Beyrut: Dâr ve Mektebetü’l-

Hilâl, 1995. 

Fârâbî. “Uyunul-Mesâil”. İslam Filozoflarından Felsefe Metinleri. haz. 

Mahmut Kaya. İstanbul: Klasik Yayınları, 2017. 

Fazlur Rahman. İslâm. trc. Mehmed Dağ, Mehmet Aydın. Ankara: Ankara 

Okulu Yayınları, 2014. 

Gazzâlî. Düşünme, Konuşma ve Söz Üzerine. trc. Ahmet Kamil Cihan. 

İstanbul: İnsan Yayınları, 2003. 

Gazzâlî. el- Erbaîn fi Usûlü’d – Dîn. Beyrut: Dâru’l- Minhâc, 2011. 

Gazzâlî. el-İktisad fi’l- İtikad. thk. Selehaddin el- Hevari. Beyrut: el-

Mektebetü’l-Asrıyye, 2012. 

Gazzâlî. el-Kıstâsü’l-Müstakîm. trc. Yaman Arıkan. İstanbul: Eskin Matbaası, 

1971. 

Gazzâlî. el-Munkızu Mine’d Dalâl. trc. Salih Uçan. İstanbul: Kayıhan, 2014. 

Gazzâlî. Esmâü’l-Hüsnâ Şerhi. trc. M. Ferşat. İstanbul: Ferşat Yayınları, 2005. 

Gazzâlî. Felsefenin Temel İlkeleri. trc. Cemaleddin Erdemci. Ankara: Vadi 

Yayınları, 2002. 

Gazzâlî. Tehâfüt el-Felâsife (Filozofların Tutarsızlığı). trc. Bekir Karlığa. 

İstanbul: Çağrı Yayınları, 1981. 

Gazzâlî. İhyâu Ulumid-din. trc. Ali Arslan. İstanbul: Akit, 1974. 

Gazzâlî. İki Madnûn. trc. Sâbit Ünal. İzmir: İzmir İlahiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları, 1988. 



58 

Gazzâlî. Meâricu’l Kuds fî Medârici Marifeti’n-Nefs. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye,1988. 

Gazzâlî. Mişkatü’l-Envar. trc. Süleyman Ateş. İstanbul: Bedir Yayınevi, 1994. 

Gazzâlî. Mü’minler İçin Yükselme Basamakları. trc. Abdulhalık Duran. 

İstanbul: Hikmet Neşriyat, 2004. 

Görkaş, İrfan. “Fârâbî’nin İnsan Tasavvuru”. Atatürk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Dergisi 0/50 (Kasım 2013): 291-305. 

Işık, Aydın. “Felasifenin Vahiy Anlayışına Bir Eleştiri: Gazâlî Örneği”. TYB 

Akademi Dergisi 1/1 (Ocak 2011): 111-136. 

İbn Arabî. Futûhatu'l-Mekkiyye. nşr. Mahmûd Mataracı. Beyrut: Dâru’l-Hayr, 

1994. 

İbn Sînâ. İşaretler ve Tembihler. trc. Ali Durusoy, Muhittin Macit, Ekrem 

Demirli. İstanbul: Vakıflar Genel Müdürlüğü Yayınları, 2011. 

İbn Sînâ. Kitabu'ş-Şifa Metafizik II. trc. Ekrem Demirli-Ömer Türker. İstanbul: 

Litera Yayınları, 2005. 

Karadaş, Cağfer. Gazzâlî’nin Düşünce Ekseni: Hakîkatü’n-Nübüvve. (900. 

Vefat Yılında İmam Gazzâlî). İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları, 2012. 

Kaya, Mahmut. “Fârâbî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 12:145-

162. Ankara: TDV Yayınları, 1995. 

Kaya, Mahmut. “Kindî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 26:41-58. 

Ankara: TDV Yayınları, 2002. 

Kaya, Mahmut. Kindî Felsefi Risaleler. İstanbul: Klasik Yayınları, 2014. 

Kaya, Mahmut. “Sudûr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 37: 467-

468. Ankara: TDV Yayınları, 2009. 

Öge, Sinan. Allah'tan Âlem’e İlahi Fiiller. Ankara: Araştırma Yayınları, 2009. 



59 

Peker, Hidayet. “Fârâbî ve İbn Sina’nın Felsefelerinde Vahyin Kavramsal 

Muhtevası”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 17/1 (Ocak 2008): 157-

176. 

Sayılı, Aydın. “Fârâbî ve Tefekkür Tarihindeki Yeri”. Türk Tarih Kurumu 

Belleten Dergisi 15/57 (Ocak 1951): 1-64. 

Sözen, Kemal. “Gazzâlî’nin Sudur Teorisini Eleştirisi”. İslami Araştırmalar 

Dergisi 13/3-4 (Nisan 2000): 400-409. 

Sunar, Cavit. İslam’da Felsefe ve Farabi. İstanbul: Anadolu Aydınlanma 

Vakfı, 2006. 

Taylan, Necip. Düşünce Tarihinde Tanrı Sorunu. İstanbul: Ayışığı Kitapları, 

1998. 

Taylan, Necip. Gazzâlî’nin Düşünce Sisteminin Temelleri. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 1989. 

Toktaş, Fatih. Fârâbî’nin Kitâbü’l-Mille Adlı Eserinin Takdim ve Çevirisi. 

Divan: Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi 7/12, (Haziran 2002): 247-273. 

Turgut, Ali Kürşat. “Meşşȃî Felsefesinde Allah’ın Sıfatları Meselesi”. Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 21/2 (Haziran 2012): 1-21. 

Türker, Ömer. “Birleşen ve Ayrışan Yönleriyle Usûl-i Fıkıh, Kelâm, Tasavvuf, 

İslâm Felsefesi”. İslâm Düşüncesinin Kurucu Unsurları: Usûl-i Fıkıh, Kelâm, 

Tasavvuf ve İslâm Felsefesi. ed. İlyas Çelebi, Mehmet Bulgen. İstanbul: Ensar 

Neşriyat, 2016.  

Yılmaz, H. Kamil. Tasavvuf ve Tarîkatlar. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2015. 

Watt, W. Montgomery. Müslüman Aydın (Gazali Hakkında Bir Araştırma). trc. 

Hanifi Özcan. İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi Yayınları, 1989.



T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN 

ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

ÖZ GEÇMİŞ 

 Ayşe Nur Tohen, 1994 yılında Konya’da doğdu. Konya Mahmut Sami 

Ramazanoğlu Anadolu İmam Hatip Lisesi’nden 2012’de mezun oldu. Aynı yıl Konya 

Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’ne başlayan Tohen, 2017 yılında 

mezun oldu. Mezuniyetinin ardından Konya Necmettin Erbakan Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü’nde Felsefe ve Din Bilimleri İslam Felsefesi Bilim Dalında yüksek 

lisans eğitimine başladı.  


	Boş Sayfa



